# ПАТРІАРХЪ НИКОНЪ

И

# ЦАРЬ АЛЕКСВЙ МИХАЙЛОВИЧЬ.

томъ второй.



СВРГІВВЪ ПОСАДЪ. mais Cr.-To. Ceprieres Изг

Типографія Св.-Тр. Сергісной Лавры. 1912.

# ПАТРІАРХЪ НИКОНЪ

И

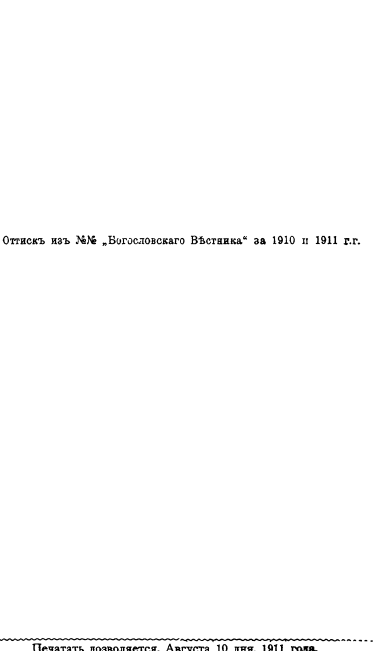
# ЦАРЬ АЛЕКСВЙ МИХАЙЛОВИЧЬ.

томъ второй.



СЕРГІЕВЪ ПОСАДЪ.

Типографія Св.-Тр. Сергіевой Лавры. 1912.



# оглавленіе.

## ГЛАВА І. Царь Аленсъй Михаиловичъ нанъ устроитель церковныхъ дълъ послъ удаленія Никона.

Царь Алексей Миханловичь какь убъжденный грекофиль и иниціаторъ грекофильской реформаторской діятельности Никона Онъ предоставилъ Никону полную свободу действій въ прове деніи церковной реформы, активно, во время патріаршества Никона, не вившиваясь въ это дёло. По удаленіи Никона Алексёй Михаиловичь дълается фактическимъ управителемъ русской церкви. Мъры принятыя Алексъемъ Михаиловичемъ для умиротворенія русской церкви и признанія ею реформы Никона, Соборъ русскихъ іерарховь 1666 года, открытый 29 апръля, какъ совершенно отличный оть собора 1666 года, открытаго 29 ноября 1666 года въ присутствіи весточныхъ патріарховъ. Двятельность собора русскихъ іерарховъ 1666 года и его особое отношеніе иъ старообрядчеству. . .

# ГЛАВА II. Отношеніе между властью государственной и церковной въ древней Руси до патріаршества Никона.

Отношеніе власти церковной и государственной въ удільновъчевой періодъ. Съ появленіемъ сильной власти великаго князя московскаго русскіе митрополиты становятся въ полную зависимость отъ великихъ князей, а потомъ царей московскихъ. Патріаршество было учреждено у нась царемь, царями избирались всегда и всё московскіе патріархи. Епархіальные архіерен назначались у насъ царемъ. Все епархіальное управненіе, какъ патріарка такъ и другихъ архівреевъ, находилось подъ постояннымъ контролемъ царя. Царь созывалъ церковные соборы, назначаль лиць, какія должны были присутствовать на нихь, предлагалъ вопросы на обсуждение собора, наблюдалъ за соборными преніями и обсужденіями, придаваль окончательную редакцію соборнымъ діяніямъ, отрицаль или утверждаль состоявшіяся соборныя постановленія и придаваль имъ силу закона. Стр. 50—121.

# ГЛАВА III. Патріархъ Никонъ-великій государь.

Особыя обстоятельства, при вакихъ Нивонъ поставленъ быдъ въ патріархи. Стремленіе Никона возвысить патріаршую власть, Ваглядъ Никона на отношение царя и патріарха. Какимъ обравомъ патріаркъ Никонъ сдінался великимъ государемъ. Его отношенія, какъ великаго государя, къ боярамъ, къ самому цагю, къ архіереямъ и низшему духовенству. Характеръ его епархіальнаго управленія. Постройка Никономъ новыхъ своихъ собственныхъ монастырей какъ мъра сосредоточить въ своихъ рукахъ огромныя земельныя имущества и тъмъ создать для себя богатыя, ни огъ кого независимыя владънія. Общія замъчанія о характеръ великаго государствованія Никона. . . . Стр. 122—177.

# ГЛАВА IV. Священство выше царства. Взглядъ Никона на священство какъ высшее царства по са-

мому своему существу и происхожденію. Священство вастолько выше царства, насколько небо отъ земли — архіерей равночестенъ самому Богу. Гатріархъ есть единственный верховный управитель всей церкви, совершенно независимый отъ царя и, въ тоже время, онъ есть высшій контролеръ всей жизни государственной и общественной. По заявленію Никона царь Алекстй Михаиловичь всячески гонить и преслъдуетъ Никона, встъть архіереевъ и духовныхъ, онъ ограбилъ русскую церковь, овладълъ и распоряжается вствъ церковнымъ, угнетаетъ и разоряетъ весь нагродъ. Нападки Никона на Уложеніе и его составиталя боярина Одоевскаго. Предложеніе духовнымъ отвергнуть Уложеніе и ве признавать надъ собою мірскаго суда. Отрицательное отношеніе Никона къ тогдашней русской церковной іерархіи и къ самой русской церкви и признаніе имъ наступленія временъ антихриста. Общія замъчанія о борьбъ Никона съ царскою властью. Стр. 178—208.

# ГЛАВА V. Пренія на соборъ 1667 года между русскими и греческими ісрархами о власти царской и патріаршей и ръшеніе этого вопроса.

# ГЛАВА VI. Участіє греновъ въ дель натріарха Никона.

Соборъ 1660 года, собранный для избранія пресмика Никону и рѣшенія вопроса, какъ быть съ самикь Никономъ. Разногдасія, обнаружившіяся на соборѣ 1660 года относительно Никона. Участіє греческихъ архієресвъ въ соборѣ 1660 года. Прівздъ въ Москву газскато митрополита Паисія Лигарида и занятое имъ положеніе при московскомъ дворѣ. Отношенія Паисія Лигарида къ Никону и Никона къ Лигариду. Посылка на востокъ

ГЛАВА VII. Прівздъ въ Москву восточныхъ патріарховъ и соборное осужденів Никона.

Прівадь въ Астрахань восточныхь патріарховь Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго и радость по этому случаю государя. Царская инструкція астраханскому архівнископу Іосифу держать себя относительно патріарховъ осторожно и бережно. Царская инструкція посланныхь оть государя сопровождать патріарховъ приставамъ, чтобы они осторожно и незамътно разузнали все касающееся патріарховъ и не допускали бы ихъ ни до какихъ сношеній какъ съ Никономъ, такъ и съ къмъ бы то ни было. Тайная инструкція боярину Матвъеву, посланному встрётить патріарховъ, незаметно разузнать действительные ли они патріархи, или отставные? Отписки сопровождавшихъ патріарховъ, какъ послёдніе ведуть себя въ пути. Торжественное вступление патріарховъ въ Москву и представленіе ихъ государю. Предсоборное засъданіе въ государевой столовой избъ 7 ноября въ присутствіи царя и патріарховъ. Второе предсоборное засъдание 28 ноября, пославшее пригласить Никона явиться въ Москву на соборный судъ. Судебное соборное засъдание 3-го декабря, на которомъ Никонъ не присутствовалъ. Третье судебное соборное засъданіе 5-го декабря, на которомъ присутствовалъ Никонъ и когда ему, въ заключевіе, заявлено было, что за свои вины онъ лишенъ будетъ патріаршаго сана и станетъ простымъ монахомъ Никономъ. Оффиціальное объявленіе Никону 12-го декабря соборнаго опредъленія о лишеніи его патріаршаго сана и привиденіе въ исполненіе этого соборнаго приговора самими патріархами. Нівкоторыя общія за-

# ГЛАВА VIII. Осужденіе соборожь 1667 года русскаго старообрядчества.

Особыя ожиданія, вознагавніяся русскими на прібхавших въ москву восточных патріарковь. Паисій Лигаридь и грекъ архимандрить Діонисій, какъ главные руководители восточных патріарховь при сужденіи ими о русскомъ старообрядчествъ. Сочиненіе архимандрита Діонисія в русскомъ старообрядчествъ, на основаніи котораго матріархи признали старые русскіе обряды еретическими и соборно осудили ихъ какъ такіе. Самын соборныя постановленія о старомъ русскомъ обрядъ. Соборный судъ восточныхъ патріарховъ надъ русском церковною стариною, поскольку она выразилась въ постановденіяхъ Стоглаваго собора и въ разныхъ существовавшихъ у

# ГЛАВА 1X. Важитышія постановленія собора 1667 года относительно благоустройства русской церковной жизни.

Постановленіе собора 1667 года, чтобы на Руси ежегодно собирались перковные соборы если уже не два раза въ годъ, то обязательно одинъ. Неисполнимость этого требованія. Образованіе при московскихъ патріархахъ постояннаго изъ архіереевъ Синода, родоначальника нынъшняго Св. Синода. Постановленіе собора 1667 года объ увеличении въ Россіи числа епархій и раздъленіи ихъ на митрополитанскіе округи. Неудачная попытка царя Өеодора Алексвевича привести въ исполнение постановленіе собора 1667 года объ увеличеніи въ Россіи числа епархій и о разділенім ихъ на двінадцать митрополитанскихъ округовъ Постановленіе собора о неподсудности духовныхъ лицъ судьямъ изъ мірянъ. Разрёшеніе соборомъ вдовымъ священникамъ и дьяконамъ священнодвиствовать, а твмъ изъ нихъ, которые вступили во второй бракъ, прислуживать въ церкви, пъть на клиросъ и питаться отъ церковныхъ доходовъ, а также невозбранно поступать на общественную и государственную службу, кромъ военной. Нъкоторыя другія болъе мелкія постановленія собора, касающіяся церковнаго благочинія, чернаго и бълаго духовенства. Приглашение патріарховъ, обращенное къ царю, архіереямъ, настоятелямъ монастырей и ко всёмь русскимь вообще, открывать у себя училища, учиться въ нихъ наукамъ, а главнымъ образомъ изучать греческій языкъ, эту основу всякаго истиннаго просвъщенія. . . . Стр. 421-464.

ГЛАВА X. Хлопоты Московскаго правительства о возстановленіи Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго на ихъ патріаршихъ каседрахъ и о разръшеніи отъ запрещенія Паисія Лигарида.

Заявленіе Никона, что пріблавшіе въ Москву восточные патріархи Пансій александрійскій и Макарій антіохійскій не настоящіе патріархи, а отставные. Справедливость этого заявленія Никона. Хлопоты нашего правительства о возвращеніи Пансію 

# Заключеніе.

# Значеніе времени Никона въ русской исторіи.

# Приложенія.

# Nº I.

# **№** 2.

### No 3.

# Nº 4.

# № 5.

Фирманъ султана, разрёшающій александрійскому патріарху Пансію снова занять патріаршую канедру въ Александріи. Стр. VIII—IX.

## Nº 6.

# Nº 7.

## No 8.

Грамата александрійскаго патріарха Цансія къ государю Алексвю Михаиловичу съ указаніемъ твхъ невыносимыхъ страданій, какія онъ невинно терпить по своемъ возвращенія изъ Москвы въ Турнію и съ просъбою о милостыкв. . . . . Стр. XIII—XV.

# Mº 9.

### No IO.

# Nº 11.

Сочиненіе иверскаго архимандрита грека Діонисія. . . Стр. І-ХL.

# ГЛАВА І.

# Царь Алексъй Михаиловичъ какъ устроитель церковныхъ дълъ послъ удаленія Никона.

Царь Алексъй Михаиловичъ какъ убъжденный грекофиль и иниціаторъ грекофильской реформаторской дъятельности Никона. Онъ предоставиль Никону полную свободу дъйствій въ проведеніи церковной реформы, активно, во время патріаршества Никона, не вмъшиваясь въ это дъло. По удаленіи Никона Алексъй Михаиловичъ дълается фактическимъ управителемъ русской церкви. Мъры предпринятыя Алексъемъ Михаиловичемъ для умиротворенія русской церкви и признанія ею реформы Никона. Соборъ русскихъ іерарховъ 1666 года, открытый 29 япръля, какъ совершенно отличный отъ собора того же 1666 года, открытаго 29 ноября въ присутствіи восточныхъ патріарховъ. Дъятельность собора русскихъ іерарховъ 1666 года и его особое отношеніе къ старообрядчеству.

Царь Алексви Михаиловичь, воспитавшійся въ грекофильскихъ возврвніяхъ, быль искреннимъ, убъжденнымъ грекофиломъ. Вмъсть съ своимъ уважаемымъ духовникомъ, — благовъщенскимъ протопопомъ Стефаномъ Вонифатьевичемъ, онъ пришелъ къ мысли о необходимости полнаго единенія во всемъ русской церкви съ тогдашнею греческою и уже ранъе патріаршества Никона, какъ мы знаемъ 1), предпринялъ рядъ мъръ для осуществленія этой мысли, которой онъ остался въренъ до конца своей жизни. Самъ Никонъ, какъ реформаторъ—грекофилъ былъ, въ значительной степени, созданіемъ царя Алексъя Михаиловича и, сдълавшись благодаря ему патріархомъ, долженъ былъ осуществлять въ свое патріаршество мысль государя о полномъ единеніи русской церкви съ тогдашнею греческою, причемъ

<sup>1)</sup> См. томъ первый, глава первая, моей книги: Патріархъ Никовъ и царь Алексий Миханловичъ.

царь оказывалъ ему въ этомъ дѣлѣ постоянную, необходимую поддержку. Безъ энергичной и постоянной поддержки государя одному Никону, только своею патріаршею властію, провести свои церковныя грекофильскія реформы было бы рѣшительно невозможно.

Слълавъ Никона патріархомъ, увърившись въ его полной готовности провести всв необходимыя церковныя реформы въ духъ полнаго единенія русской церкви съ тогдашнею греческою, сдълавъ Никона своимъ исключительнымъ довъреннымъ лицомъ-"собинымъ другомъ", Алекови Михаиловичъ предоставиль ему полную свободу проводить нужныя церковныя реформы и не считаль себя въ правъ вившиваться въ это дъло, почему оно и ведено было исключительно Никономъ, ведено имъ такъ, какъ онъ-Никонъ находилъ это лучшимъ и болве достигающимъ предположенной цвли. Конечно во всъхъ важныхъ случаяхъ Никонъ обо всемъ докладывалъ государю, совътывался съ нимъ и всегда дъйствовалъ съ его согласія и одобренія. Но несомнічно также и то, что мнвнія и воззрвнія именно Никона по тому или другому церковному вопросу всегда имъли ръшающее значение и въ тъхъ случаяхъ, когда въ чемъ либо и не были согласны съ мивніемъ Алексвя Михаиловича, который уступалъ своему болће компетентному и свъдущему, предполагалось. другу, благодаря чему въ церковной сферъ Никонъ, во все время своего патріаршества, быль самостоятельнымь и независимымъ дъятелемъ. Именно на такое отношение царя къ церковно - реформаторской двятельности Никона имъются прямыя положительныя указанія современниковъ.

Іоаннъ Нероновъ, въ письмъ къ царскому духовнику Стефану Вонифатьевичу, отъ 2-го мая 1654 года, говоритъ: "о себъ самомъ пишеши къ намъ убогимъ, яко царь удивляется моему упрямству, и на себя такого чина не взимаетъ, чго управити ему, государю, благочестіе... А еже реклъ еси, о вселюбезне, яко царь—государь положилъ свою душу и всю Русію на патріархову душу: не буди ему, государю, тако мудрствовати". Нероновъ говорилъ Никону патріарху: "государь тебъ волю далъ и потому ты теперь поступаешь посвоему. Азъ гръшный, говоритъ онъ въ другомъ случать, въ крестовой предъ соборомъ всъхъ властей говорилъ тъ слова (Никону): подалъ равноапостольный, благочестивый госу-

дарь... тебъ волю, и ты, не узнався, тако великія руганія творишь, а ему, государю, сказываешь: я-де двлаль по евангелію и по отеческимъ преданіямъ". Дъйствительно Алексъй Михаиловичъ остерегался вмъшиваться въ церковныя дъла и въ церковное управленіе, хорошо зная, что такое вмъщательство возбудить неудовольствіе въ Никон'в и даже можеть вызвать съ его стороны какой либо резкій поступокъ. Когда Нероновъ примирился съ Никономъ, чего усиленно желаль царь, послъдній, разъ увидъвъ Неронова въ соборъ, весело обратился къ Никону, съ словами: "благослови его (Неронова) рукою". И патріархъ государю рекъ: "изволь, государь, помолчать, еще не было разръшительныхъ молитвъ". И государь рекъ: "да чего же ты ждешь?" И въ палату свою отыде;" т. е. Никонъ публично и ръзко сдълалъ замъчаніе царю, что онъ вмъшивается не въ свое дъло, которое онъ, Никонъ патріархъ, знаетъ лучше нежели царь, почему и не нуждается въ его указаніяхъ. Павелъ Алепскій, при описаніи своего пребыванія въ Саввинскомъ монастыръ, гдъ онъ быль вмъсть съ антіохійскимъ патріархомъ и государемъ, разсказываетъ: "дьяконъ митрополита Миры, сосланный царемъ въ этотъ монастырь, гдв онъ пребываль въ полномъ довольствъ,--не знаемъ, въ чемъ онъ провинился и за что патріархъ Никонъ запретиль ему служить, въ этотъ день, позднимъ вечеромъ, явился къ царю, поклонился ему земно и просиль дать ему разръшение служить объдню на другой день. Но царь отказаль и отвътиль ему: "боюсь, что патріархъ Никонъ отдастъ мив свой посохъ и скажеть: возми его и паси монаховъ и священниковъ; я не прекословию твоей власти надъ вельможами и народомъ, зачемь же ты ставишь мне препятствія, по отношенію къ монахамъ и священникамъ?" Услышавъ эти слова, чаеть Алепскій, мы изумились и подивились такой въръ, благочестію и почтенію къ архіереямъ" $^{1}$ ).

Съ своей стороны и первые противники церковной реформы Никона почти единогласно увъряють, что въ церковныхъ реформахъ Никона царь игралъ совершенно пассивную роль: онъ на все смотрълъ глазами Никона, во всемъ

<sup>1)</sup> Матеріалы для исторіи раскола т. І, стр. 48, 106, 154. Путешествіе антіох. патр. Макарія архидіак. Павла Алепскаго, переводъ Муркоса, вы. 1V, 129.

соглашался съ нимъ, только подтверждалъ и оправдывалъ все, чтобы ни дълалъ въ церковной сферъ Никовъ. Протопопъ Аввакумъ говоритъ: "Никонъ умъ отнялъ у милова (т. е. царя), у нынъшняго, какъ близь его былъ. Я въдь тутъ тогда быль, все въдаю". Въ другомъ мъстъ Аввакумъ "житіе (царя) было и нарочито исперва, да расказиль собака Никонъ еретикъ". На соборъ 1666 года Аввакумъ на вопросъ: православенъ ли царь? отвъчалъ: "а государь нашъ царь православенъ, но токмо простою своею душею приняль отъ Никона, мнимаго пастыря, внутренняго волка, книги, чая ихъ православны, не разсмотря плевелъ еретическихъ въ книгахъ, внъшнихъ ради браней, понялъ тому въры, и впредь чаю по писанному: праведникъ, аще падеть, не разбиется, яко Господь подкрыпляеть руку его". Дъяконъ Өедоръ говоритъ, что Никонъ разорялъ правую въру на Руси, "а самодержецъ ему о всемъ томъ не возбрани; видъ матерь свою святую церковь отъ разбойникъ разоряему, и не зазираеть, но паче заступаеть. Дивлюся помраченія разума царева, какъ отъ змія украденъ бысть! Или рещи: яко забвеніе и неразуміе на всъхъ хвалится. Человъкъ бо есть. Не въдый бо исперва льсти, не узна волка во овчей кожи пришедша... Въ символъ льстецъ онъ--Никонъ лестію своею истиннаго извергъ, на книги разгласныя и помътныя письмянныя, кои валяхуся внъ церкви, и не свидътельствованныя, на тъ указуя: и таковымъ коварствомъ благовършаго царя душу окрадъ. По сему же образу и въ иныхъ догматахъ, яко змія Еву прельсти лукавствомъ своимъ, утаивая отъ него истину, яко врагъ, и сказуя ему, помазаннику Божію: ни въ коихъ книгахъ не обрътается истиннаго, государь, токмо въ печатныхъ московскихъ книгахъ приложено истичнаго... Вся онъ, еретикъ Никонъ, отъцаря закрыль и загладиль ложными словесы, да свое хотвніе совершить... Самодержець о всемь томъ Никону не возбрани; видъ матерь свою святую церковь отъ разбойника разоряему, и не поможе. Понеже, льстецъ онъ, улови его въ началъ патріаршества, и рукописаніе взя отъ него, государя царя, да ни въ чемъ ему не возбраняеть, что начнеть творити, еще же и отъ боляръ его заступаеть, да не возбраняють и не прецинають ему хотвнія своего творити" 1).

<sup>1)</sup> Матер. для истор. раск. III, 29, 37. II, 22—23. VI, 293—294, 320, 326.

Самъ царь Алексъй Миханловичъ въ одномъ случаъ ръшительно и прямо заявляеть, что во всъхъ дълахъ, касающихся церкви, онъ предоставлялъ Никону полную свободу дъйствій и утверждалъ безъ возраженій то, что считалъ нужнымъ и правымъ патріархъ Никонъ. Именно, въ грамотъ къ константинопольскому патріарху Діонисію, отъ 26 декабря 1662 года, царь, о своемъ отношеніи къ церковной дъятельности Никона, говоритъ: "мы вся правленія церковная на разсужденіе его (Никона) полагахомъ и совъту его склоняхомся". 1).

Наконецъ и самъ Никонъ признаетъ, что царь, во время его патріаршества, по всемъ церковнымъ деламъ слушалъ его-Никона, подчинялся его совътамъ и указаніямъ и самъ не ръшался вмъшиваться въ церковныя дъла. Въ письмъ къ царю въ іюль 1659 года Никонъ пишеть: "дивлюся о семъ: како вскоръ въ такое дерзновеніе пришель еси (т.-е. царь), нже иногда страшился еси на простыхъ церковныхъ причетниковъ судъ наносити, яко же и святые законы не повельвають; нынь же всего міра иногда бывша, аки настыря, восхотълъ гръхи и таинства видъти?" Въ грамотъ въ константинопольскому патріарху Никонъ заявляеть: "первъе царь быль благоговъень выло и милостивь, и во всемь Божінмъ заповъдемъ искатель, елико мы возвъщахомъ, и милостію Божіею и нашимъ благословеніемъ побъди Литву". Свой принципіальный взглядъ на отношеніе царя къ церковнымъ дъламъ Никонъ выразилъ въ слъдующихъ словахъ въ письмъ къ царю: "Господа ради, воздержися не своихъ искати, или исправляти", т. е. Никонъ принципіально устраняеть царя оть всякаго вившательства въ церковныя дела, какъ совсвиъ неподлежащія его въдвнію. 2).

Такимъ образомъ оказывается, что царь Алексвії Михаиловичъ далъ Никону, при вступленіи его на патріаршую каесдру, только руководящую основную идею для его будущей реформаторской дъятельности: достигнуть полнаго единенія во всемъ русской церкви съ тогдашнею греческою.

<sup>1)</sup> Гиббенетъ: Историческое изслъдованіе дъла патріарха Никона, т. II. 564.

<sup>2)</sup> Подлиньо дёло о патріархів Никонів, изд. археогр. комиссія 1897 г. стр. 5—8. Записки рус. археол. общ. II, 513.

Самый же способъ и характеръ выполненія этой задачи, во всъхъ ея церковныхъ частностяхъ и подробностяхъ, онъ предоставиль усмотрънію Никона, отъ котораго исключительно и зависъло проведение всъхъ церковныхъ реформъ. Царь, съ своей стороны, считалъ своею непременною обязанностію всячески поддерживать и подкрѣплять своею властію и авторитетомъ всв реформаторскіе шаги Никона. Но когда Никонъ, по неудовольствію на царя, неожиданно оставилъ патріаршую канедру и все управленіе русскою церковію фактически перешло въ руки государя, когда къ нему отовсюду стали приходить заявленія, что Никонъ не исправляль русскія церковныя книги, чины и обряды, а только портилъ и искажалъ, когда царь увидалъ, что реформы Никона внесли большіе соблазны и смуты въ русскую церковную жизнь, отъ чего она пришла вся въ полное разстройство, и что въ русской церкви быстро нарождается расколъ, -онъ не могъ тогда не обратить серьёзнаго вниманія на церковную жизнь, не могъ не забогиться о приведении ея въ порядокъ: дальше оставлять церковныя дъла въ ихъ тогдашнемъ состояніи было невозможно. Царю Алексъю Михаиловичу поневоль пришлось теперь взять на себя патріаршія обязанности по приведенію церковныхъ дѣлъ въ порядокъ, и онъ съ честію и энергіею выполняль ихъ вътеченіи восьми слишкомъ літь, пока не выбрань быль новый патріархъ.

Очень трудную и тяжелую задачу приходилось выполнить царю Алекство Михаиловичу въ церквныхъ дълахъ. Ему необходимо было прежде всего разобраться въ томъ, каковы на самомъ дълъ были книжныя исправленія Никона, о которыхъ такъ много говорятъ и спорятъ, и могутъ ли онт во всемъ объемъ, во встать частностяхъ и подробностяхъ быть признаны церковію какъ правильныя, необходимыя и потому для встать обязательныя? Это былъ самый главный и настоятельно неотложный вопросъ, такъ какъ противники книжныхъ никоновскихъ исправленій указывали на тотъ фактъ, для встать очевидный и неоспоримый, что вновь исправленныя Никономъ книги не только были несогласны съ старыми московскими печатными книгами, но несогласны и между собою: при Никонт было три выхода книги служебника и каждый выходъ былъ несогласенъ съ другимъ, что

прямо-де указываеть на царившій въ книжныхъ исправленіяхъ произволь справщиковъ, иначе между разными выходами служебника не могло бы быть различія. Чтобы положить конецъ спорамъ, и препирательствамъ, чтобы уничтожить смуту и броженіе въ умахъ по поводу никоновскихъ книжныхъ исправленій, чтобы устранить упрекъ въ произволь, самочиніи и "безсовьтіи" при книжныхъ исправленіяхъ, какой обыкновенно дълали Никону, царь ръшилъ дъйствовать въ этомъ дълъ чрезъ церковный соборъ, который должень быль выработать определенный церковный и авторитетный взглядъ на реформу Никона и потомъ сдълать этоть взглядь уже обязательнымъ для всёхъ истинныхъ сыновъ церкви. Въ этихъ видахъ Алексви Михаиловичь 21 декабря 1662 года издаль повельніе созвать церковный соборь, который должень быль, между прочимь, порфшить вопросъ и о книжныхъ исправленіяхъ Никона, причемъ на соборъ ръшено было пригласить и восточныхъ патріарховъ. По повельнію царя немедленно образована была предсоборная комиссія, въ составъ которой вошли: Іона митрополить ростовскій, Иларіонъ архіепископъ рязанскій, бояринъ князь Никита Ивановичъ Одоевскій и бояринъ Петръ Михаиловичъ Салтыковъ, думный дворянинъ Прокофій Кузмичъ Елизаровъ, думный дьякъ Алмазъ Ивановъ и дьякъ Лукьянъ Голосовъ. Этой предсоборной комиссіи между прочимъ поручалось собрать справки "книжнаго печатнаго двора у справщиковъ: сколько при патріархъ Никонъ было выходовъ книгъ печатныхъ и какихъ, и однъхъ книгъ выходъ съ выходомъ во всемъ ли сходны были, и будеть не сходны, въ чемъ рознь и какая, и старые печатные и письменные и харатейные книги, изъ греческихъ присыльныхъ книгъ переводы, съ которыхъ новые книги печатаны на печатномъ дворъ нынъ всъль есть, или которыхъ нътъ и гдъ они нынъ? У старца Арсенія Суханова (спросить), что онъ въ Палестинъ купилъ какихъ книгъ на патріарха и иного всего, и что за все дано денегъ и куда отдано?" 1). Это собираніе точныхъ справокъ предсоборной комиссіей вызывалось, по словамъ царской грамоты, гъмъ обстоятельствомъ, что по поводу церковныхъ исправленій, бывшихъ

<sup>1)</sup> Гиб. I, 244.

при Никонъ, "нынъ въ народъ многое размышленіе и со-блазнъ, а въ иныхъ мъстъхъ и расколы". Значитъ, имълась въ виду соборная провърка книжныхъ исправленій Никона въ цъляхъ прекращенія смуть и волненій, возникшихъ тогда въ церковной жизни. Какъ предсоборная комиссія выполнила возложенную на нее царемъ задачу и какія данныя она собрала о книжной справъ при Никонъ, мы, къ сожалънію, не знаемъ. Здъсь только замътимъ, что соборнаго разсмотрънія и ръшенія вськъ спорныхь, волновавшихъ тогдашнее общество вопросовъ желали и противники церковной реформы Никона, о чемъ и заявляли царю, думая одержать на соборъ ръшительную публичную побъду надъ сторонниками книжныхъ никоновскихъ исправленій. Нероновъ въ челобитной обращается къ царю: "нужно, христолюбивый царю, собору быти о прелестномъ его (Никона) мудрованіи и исправленіи церковномъ". Дьяконъ Өедоръ заявляеть въ челобитной царю: "аще не собереши, государь, всъхъ насъ во едино, кои стоять за старое и кои за новое, и обоихъ странъ словесъ не услышиши: не познаеши, государь, истины. Егда будеть праведный между нами судія, или ты самъ, христіанская наша надеждо, или инъ кто върный твой царевъ слуга въ тебе мъсто, аще мы предъ твоимъ царскимъ лицомъ недостойни стати: тогда сін святін себя оправять и лесть прогонять оть церкви далече, да паки чиста явится церковная нива отъ соблазнъ". На допросъ у саркскаго митрополита Павла въ 1665 году дьяконъ Өедоръ заявляль: "а о служебникахъ де новыя печати говорить не смъстъ, а служить де по тъмъ служебникамъ новые печати не будеть до собору. И преосвященный митрополить его, дьякона Өедора, допрашиваль, кто ему сказываль и почему въдаеть, что о книгахъ новыя печати соборъ будеть. А по допросъ сказалъ: сказывалъ де ему про соборъ протопопъ Аввахумъ, а къ нему де Аввакуму, присылано отъ великаго государя, какъ былъ на Москвъ, что бъ терпълъ до собору а кто присыланъ, того не упомнитъ". Инокъ Авраамій обращается къ царю: "вонми себъ, Бога ради, дай праведный судъ здъ намъ со отступники, отъ Никона мудрость пріимпими, да будущаго суда тамо убъжиши. Вся тягота церковная нынъ на твоей выи висить; а на властей ни на которыхъ нынъ нечево смотрить-времени служать, а на предъ не озираются

обдніи пастуси. А ты, государь, аще на судъ Христовъ хощети стати правъ, дай намъ здъ судъ правъ <sup>1</sup>). Очевидно, соборный пересмотръ книжныхъ исправленій Никона, задуманный царемъ Алексъемъ Михаиловичемъ, вполнъ соотвътствовалъ и желаніямъ противниковъ книжныхъ исправленій Никона, которые, съ своей стороны, тоже на соборъ возлагали всъ свои надежды на возвратъ старыхъ, дониконовскихъ порядковъ.

Понятно само собою, что дъятельность предсоборной комиссіи и самого собора должна была получить то направленіе, какое дасть имъ царь Алексви Михаиловичь, сдвлавшійся, по удаленіи Никона, единственнымъ фактическимъ управителемъ всей русской церкви, почему его взгляды. убъжденія и желанія во всъхъ тогдашнихъ церковныхъ дълахъ имъли ръшающее значеніе. Но Алексъй Михаиловичъ быль убъжденнымъ грекофиломъ, онъ быль иниціаторомъ грекофильской реформаторской дъятельности Никона, которой оказываль, во все время патріаршества Никона, полное одобреніе и энергическую поддержку, почему церковно-реформаторская дъятельность Никона въ существенной своей части была выраженіемъ воззрівній и желаній самого царя. Естественно было, поэтому, что Алексей Михаиловичь никакъ не могъ быть принципіальнымъ противникомъ произведенной Никономъ церковной реформы, ни подъ какимъ видомъ не могъ стать на сторону ея противниковъ и говъ, не могъ отнестись къ ней отрицательно. Наоборотъ. Онъ долженъ былъ, по указаннымъ причинамъ, и по удаленіи Никона, всячески добиваться признанія всёми реформы Никона въ ея полномъ объемъ. Къ этому, за послъднее время, у него явились и новыя особыя побужденія, вызванныя послъдними политическими событіями. Малороссія отдълилась отъ Польши, признала своимъ царемъ Алексъя Михаиловича и вошла въ составъ московскаго государства, какъ его нераздъльная часть. Но въ Москвъ православіе малороссовъ, какъ и православіе тогдашнихъ грековъ, возбуждало сильное сомнъніе потому единственно, что церковнообрядовая практика южноруссовъ сходилась съ тогдашнею греческою и разнилась отъ московской. Недаромъ, конечно,

<sup>1)</sup> Marep. I, 191, 598-599. VII, 44, 216.

многіе и отъ самого Никона слыхали, какъ онъ говаривалъна Москвъ, до своего патріаршества: "гречане де и малые Росіи потеряли въру, и кръпости и добрыхъ нравовъ нътъ у нихъ, покой де и честь тъхъ прельстила, и своимъ де нравомъ работаютъ, а постоянства въ нихъ не объявилося и благочестія ни мало". Когда Никонъ, уже патріархъ, въ свой Иверскій монастырь переселиль изъ Кутеинскаго монастыря 30 человъкъ малороссовъ иноковъ съ ихъ игуменомъ Діонисіемъ, котораго онъ сдълалъ игуменомъ Иверскаго монастыря, тогда иноки великороссы, ранве поселившіеся въ Иверскомъ монастыръ, немедленно оставили его и разбрелись по другимъ монастырямъ, не желая жить вмъстъ съ малороссами, какъ сомнительными, на ихъ взглядъ, въ деле православія и истиннаго благочестія. Казначей Иверскаго монастыря Нифонть, донося Никону объ уходъ изъ монастыря прежней братіи и о поселеніи тамъ Кутеинскихъ иноковъ, замъчаетъ: "а священника у насъ въ монастыръ нашея русскія втры нтту ни единаго и намъ помереть безъ покаянія", т. е. Нифонть Кутеинскихъ иноковъ не считалъ иноками "нашея русскія въры" и не считаль возможнымь ходить на исповъдь къ іеромонахамъ малороссамъ 1). Очевидно отсюда, что если царь Алексъй Михаиловичъ ръшилъ навсегда и прочно присоединить казацко-кіевскую Русь къ Москвъ, то церковная реформа, въ смыслъ полнаго единенія русской церкви съ тогдашнею греческою церковью, а следовательно и съюжно-русскою, была рёшительно необходима, такъ какъ церковная розвь, существовавшая тогда между съверною и южною Русью, непризнание малороссовъ строго православными со стороны москвичей, легко могло породить вражду и ненависть между съверною и южною Русью и сильно препятствовать ихъ политическому объединеню и сліянію въ одно государство.

Царь Алексъй Михаиловичъ прекрасно былъ освъдомленъ о существованіи оппозиціи реформамъ Никона не только въ средъ бълаго приходскаго духовенства и чернаго—монастырскаго, но и въ средъ высшей церковной іерархіи т. е. въ средъ самихъ архіереевъ. Это послъднее обстоятельство было для него особенно важно и заставляло его дъйствовать очень

<sup>1)</sup> Акты Иверскаго монастыря, № 57.

осторожно, такъ какъ требовало отъ него прежде всего уничтожить оппозицію реформамъ Никона среди тогдашнихъ епископовъ. Въ этихъ видахъ царь не спешилъ выборомъ новаго патріарха на мъсто Никона, хотя соборъ 1660 года и настаиваль на этомъ. Алексъй Михаиловичъ хорошо понималь, что при существовавшей смуть въ умахь относительно церковной реформы, при всеобщей ненависти къ Никону и характеру всей его дъятельности, подъ давленіемъ пропаганды и настояній приверженцевь старины, въ патріархи можеть попасть человъкъ враждебный Никону и его реформв, человвкь, который будеть стараться возстановить старые дониконовскіе церковные порядки, на что д'вйствительно и разсчитывали приверженцы старины. Недаромъ конечно Нероновъ въ глаза говорилъ Никону: "что ты одинъ незатъваешь-пепрочно, другой патріархъ по тебъ все передълывать будетъ". Это дъйствительно легко могло случиться, если бы царь ръшился избрать новаго патріарха на мъсто Никона, вскоръ послъ удаленія послъдняго съ патріаршей каеедры, на чемъ особенно усиленно настаивалъ Нероновъ и другіе противники Никона. Но царь нарочно медлиль избраніемъ новаго патріарха, а въ то же время ставиль и выдвигаль на первый плань такихь архіереевь, которые безусловно были преданы произведенной церковной реформъ, готовы были энергично постоять за нея. Къ числу такихъ лицъ принадлежали: Павелъ, митрополитъ крутицкій, Иларіонъ, архіепископъ рязанскій и Іоакимъ, тогда архимандрить Чудова монастыря, а впоследствіи патріархъ. Они были главными органами, проводниками и исполнителями предначертаній государя при устроенін въ извъстномъ духъ тогдашнихъ церковныхъ дълъ, они, какъ говорятъ современные сторонники старины, были главными потаковниками царя, ревностными исполнителями всякихъ царскихъ желаній и повельній. Дьяконь Өедорь говорить: "власти оклеветали насъ царю Алексію лестными глаголы и ложными баснями заочно, понеже бо оныя власти—темныя и пестрыя—всегда предъ царемъ бяху, мы же вси—страдальцы предъ царемъ не бъхомъ никогда же поставляеми, ни единъ отъ насъ. Такоже и патріархомъ греческимъ оклеветали насъ они же, наши лучшіе архіереи, два лучшіе отступницы: Павелъ крутицкій митрополить, да рязанскій архіепископъ Иларіонь, и

третій Іоакимъ архимандритъ чудовской, человъкоугодницы царевы. Сін три лукавін змін зёльнё цареву душу возмущаху и на кровопролитіе христіанское поучаху его присно, и въ прелести Никоновъ укръпляху его, чести ради и славы въка сего". Тотъ же дьяконъ Өедоръ говоритъ, что Никоновы церковныя реформы окончательно утвердили на соборъ "не греческіе патріархи, но наши русскія власти по страсти своей то учинили, стыда ради своего, и царь восхотъ сему быти, понеже уже многа лъта по новому его (Никона) уставу служили они вси, и новыя многія книги напечатали, и многихъ христіанъ примучили, сначала еще, и възаточеніе загнали, кои не приняли тъхъ новыхъ преданій Никоновыхъ. И сего ради они архіереи, и книжницы, и старцы обратитися не восхотыша на прежнее отеческое правовыріе, глаголюще намъ втайнъ и явъ: аще уже намъ, пастыремъ, и погибнути за отступленіе свое, а обратитися паки на первое невозможно! Вси христіане укорять нась, и оплюють, и иновърніи иноземцы посмъются намъ, вси въ Россіи живущіи! Великій государь то изволиль, а мы бы и рады по старымъ книгамъ пъти и служити Богу, да его, царя, не смъемъ прогаввати, и сего ради угождаемъ ему; а тамо уже Богъ судитъ.-не мы завели новое! Вси сими глаголы оправдаются безумніи пастыри новыя, презирающе святаго Духа, глаголюща пророкомъ: убоящася страха, идъже не бъ страха, и: яко Богъ разсыпа кости человъкоугодникомъ. Они бо, врази, -- вышереченній челов вкоугодницы и душегубныя царевы потаковники: Павелъ митрополитъ крутицкій и Ларіонъ архіепископъ рязанскій, не по святымъ правиломъ наскочища на престолы архіерейскія: попы убо быша въ міръ. Святая же правила постригшемуся попу не повелъвають священство вати, не токмо архіерействовати, и святый Асанасій Великій измещеть таковыхъ преворцовъ: и тъ убо два законопреступ ные архіереи утвердили все никоніанство, по хотвнію цареву; а прочіе всв власти нехотя последовали имъ, славы ради и чести временныя: возлюбища бо славу человъческую, нежели славу Божію". Про Іоакима чудовскаго архимандрита, а потомъ патріарха, Өедоръ разсказываеть, что царь, послѣ многихъ искательствъ Іоакима, всячески стремившагося занять видное положеніе, "разум' его угодна быти себ', и приказа его испытати Михаилу Ртищеву, которыя онъ (Іокимъ)

держится въры-старыя или новыя. Михаилъ же исповъда его тамо у себе о всемъ. Якимъ же сказа ему: азъ де, государь, не знаю ни старыя въры, ни новыя, но что велять начальницы, то и готовъ творити и слушать ихъ во всемъ. И Михаилъ сказалъ се царю. И посемъ поставили въ Чудовъ. монастырь архимандритомъ на Павлово мъсто, - пришолъ воръ на вора, а вси на Бога! Павла же поставили митрополитомъ на Крутицы, пасти вътры. И всъхъ бо, елицъхъ ставили при мев во власти, и пестрыя и черныя, со отреченіемъ: аще кой чернецъ отречется древняго благочестія церковнаго всего и пріиметь новое все никоново, того и поставять во власти будана. Азъ бо, гръшный Өедоръ дьяконъ, всему тому самозритель". Өедоръ же разсказываеть, что предъ соборомъ 1666 года къ митрополиту кругицкому Павлу "во дворъ собирахуся всв архіереи, и книжницы, и старцы, якоже, къ Кајафъ древле на Господа нашего Ісуса Христа, совътующе дукавая, како бо убити Его,-тако же и на насъ у него. Ему бо единому-Павлику и второму Іоакиму сказа царь тайну сердца своего, а они и прочить всвит властей уже освоеваху, и утверждаху всёхъ въ новинахъ стояти, а древное преданіе все презирати и не во что же вміняти, а не хулити бы явно при насъ". Въ частности про Гоакима, когда онъ уже сдълался патріархомъ, Өедоръ говорить: "патріархъ Якимъ, отступникъ отеческаго преданія и паршивый пастырь не восхотъ тому (старому) быти, и приказалъ по новому вся творити, стыда ради своего: понеже на соборищи томъ дучшій свать бысть, всякія оть царя отв'вты и лести, и страхи и ласки, и прещенія и моленія и обличенія на новыя бл..и относилъ" 1).

Такимъ образомъ, по свидътельству тогдашнихъ защитниковъ старины, очевидцевъ происходившись событій, Алексъй Михаиловичъ единолично, послъ оставленія Никономъ патріаршей каеедры, управляя церковію, проводилъ свои планы въ церковныхъ дълахъ строго систематически и настойчиво: о всъхъ кандидатахъ на высшія и вліятельныя церковныя должности онъ производилъ предварительныя справки,—за новое или за старое они стоятъ, и давалъ мъста только тъмъ лицамъ, которыя заявляли себя ръшительными сто-

<sup>1)</sup> Marep, VI, 195. 199-201, 221, 228-229, 234.

ронниками и приверженцами никоновскихъ реформъ, благодаря чему постепенно происходилъ, при занятіи высшихъ церковныхъ должностей, систематическій подборълнцъ строго опредѣленнаго направленія, отъ которыхъ царь уже не могъ ожидать противодѣйствія въ признаніи совершенныхъ церковныхъ реформъ. Главными органами въ проведеніи и укрѣпленіи этихъ реформъ царь сдѣлалъ, по единогласному свидѣтельству современниковъ, Павла митрополита крутицкаго, Иларіона архіепископа рязанскаго и чудовскаго архимандрита Іоакима, которые во всемъ исполняли волю и желанія царя, воздѣйствовали въ извѣстномъ направленіи на всѣхъ остальныхъ архіереевъ, такъ что послѣдніе шли уже за этими тремя лицами. Впрочемъ царю и его ближайшимъ креатурамъ очень нетрудно было уничтожить оппозицію реформамъ Никона среди тогдашнихъ архіереевъ.

Дъло тутъ заключалось въ слъдующемъ: начальная оппозиція архіереевъ реформамъ Никона главнымъ образомъ основывалось на ихъ нерасположении и враждъ лично къ Никону, который не хотълъ признавать подчиненныхъ ему архіереевъ своими братьями, чрезмірно возвышался надъ ними, обращался съ ними гордо, надменно и даже очень грубо. Свое нерасположение лично къ Никону архіереи естественно переносили и на его реформы, которыя, казалось имъ, были только произведеніемъ личнаго самочинія и высокоумія Никона, пренебрегавшаго совътами и указаніями своихъ собратій-архіереевъ, и нетериввшаго съ ихъ стороны ни малъйшаго противоръчія себъ. Стараясь повредить и дискредитировать дъятельность своего угнетателя, іерархи нападали и на реформы Никона, такъ какъ въ ихъ представленіи Никонъ и реформы сливались въ одно. Но когда они увърились, что Никонъ уже не будеть болье ихъ патріархомъ т. е. тяжелымъ, грознымъ начальникомъ, когда они убъдились, что за церковныя реформы твердо стоить самъ царь и довъренные и особенно близкіе ему ісрархи-Павель и Иларіонь, тогда они стали реформы Никона отдівдять отъ его личности, стали порицать лично Никона, но уже не порицали его реформъ.

Съ другой стороны. Если изъ нерасположенія лично къ Никону, изъ желанія добиться его конечнаго низверженія, наши іерархи враждебно отнеслись къ самой церковной ре-

формъ Никона, старались отказаться отъ всякой солидарности съ ней; то все таки они не могли отвергнуть того несомивниаго и очевиднаго для всвхъ факта, что Никонъ, какъ церковный реформаторъ, дъйствовалъ опираясь на соборныя одобренія, какимъ бы образомъ они ни получались. Въ виду этого, если бы присутствовавшіе на соборахъ при Никонъ архіереи захотьли ръшительно отказаться отъ реформъ Никона и признать ихъ для церкви непріемлемыми, то имъ тогда пришлось бы торжественно и публично признаться, что присутствуя на соборахъ при Никонъ и ръшая на нихъ важные по тому времени церковные вопросы, они высказывали на соборахъ не свои искреннія настоящія мнъвія и убъжденія, а только то, что считали пріятнымъ всемогущему и грозному патріарху; они тогда должны были бы открыто сознаться, что для нихъ личное ихъ положеніе, различныя матеріальныя выгоды, соединенныя съ положеніемъ архіерея, личное спокойствіе и безопасность, гораздо важнъе и цъннъе самыхъ дорогихъ и священныхъ интересовъ церкви и паствы, что они не истинные пастыри, а только трусливые, эгоистичные наемники. Это было бы твиъ болве справедливо, что истинные пастыри, съ самаго начала ставшіе за святую старину, сміло и безбоязненно высказывали прямо въ глаза Никону свой отрицательный взглядъ на его реформы, смъло обличали его и боролись съ нимъ, мужественно терпъли за свои убъжденія разныя преслъдованія, ссылки, казни. Въ виду указанныхъ обстоятельствъ архіереи волей-неволей должны были въ концъ признать свою солидарность съ церковно-реформаторскою дъятельностію Никона, оправдывать ее, какъ законную и полезную для церкви, такъ какъ противоположное ръшеніе вопроса окончательно сгубило бы въ мевніи общества ихъ архипастырскій авторитеть и вызвало бы въ церковныхъ дълахъ еще большую смуту и шаткость. Протопопъ Аввакумъ говоритъ: "а никоніане забрели во глубину золъ за стыдъ свой; о сов'єстьми твми бодоми, яко жидовя, ввдають, что своровали надъ церковію. Бываеть то, яко и не ради тому, за совъсть стало,-невосможно стало покинуть дондеже изводъ возметь". То же утверждаеть дьяковъ Өедоръ. Овъ говорить: "Никона убо изгнали, а ново собранныя развратныя его уставы и чины и новыя книги вся утвердили. И се не греческіе патріархи совершили, но наши русскія власти по страсти своей то учинили, стыда ради своего, а царь восхоть сему быти". Дьяконь Өедорь даже утверждаеть, что будто бы сами архіерен ему лично говорили, что они, по совъсти и убъжденію, готовы служить по старымъ книгамъ, и не дълають этого единственно ради царя. Онъ заявляеть: "сказа ми Павель архіерей правду свою въ крестовой патріаршей, пряся со мною, тихо и къ слову нъкоему сказавь, рече ми: и мы, діаконе, знаемъ, яко старое благочестіе церковное все право и свято, и книги непорочны; да намъ бы царя оправить, того ради мы за новыя книги стоимъ, утъщая его... Великій государь то изволилъ, а мы бы и ради по старымъ книгамъ пъти и служити Богу, да его, царя, не смъемъ прогнъвати, и сего ради угождаемъ ему: а за то уже Богъ судитъ,—не мы завели новое" 1).

Много помогли и сами защитники старины и ярые борцы за нее тому обстоятельству, что всв, даже колеблющіеся тогдашніе архіереи, очень скоро самымъ рёшительнымъ образомъ и окончательно стали на сторону реформы Някона, всячески стали настаивать на ея церковномъ признаніи и обязательности для всёхъ, и въ то же время рёшительно отрицательно отнеслись ко всёмъ сторонникамъ и защитникамъ до-никоновской церковной старины, какъ къ врагамъ и ругателямъ всей церковной іерархіи и самой православной вселенской церкви.

Противники Никона — реформатора, признавая реформы только личнымъ дѣломъ Никона, и всячески нападая на него какъ врага и развратителя русской правой вѣры и истиннаго благочестія, въ то же время вмѣстѣ съ Никономъ нападали и на всѣхъ тогдашнихъ архіереевъ, осыпая ихъ всевозможными ругательствами и оскорбленіями, всячески издѣваясь надъ ними, презрительно не признавая ихъ за истинныхъ, настоящихъ архипастырей церкви. Протопопъ Аввакумъ, напримѣръ, сбращается къ царю съ такою рѣчью: "я, бѣдной, тебѣ ворчу,—архіереи же не помогаютъ мнѣ, злодѣи, но токмо потакаютъ лише тебѣ: жги, государь, кристіанъ тѣхъ; а намъ какъ прикажешь, такъ мы въ церкви и поемъ; во всемъ тебѣ, государю, не противны; хотя мед-

<sup>1)</sup> Marep. VIII, 17-VI, 199-200, 233-238.

въдя дай намъ въ алтарь, и мы рады тебя, государя, тъшить, лише намъ погребы давай, да кормы съ дворца. Да, право, такъ. Не лгу". Онъ же презрительно-насмъшливо говорить про современных архіереевь: "а то малое-ли дівло, Богомъ преданное скидали съ головъ, и волосы расчесавъ, чтобы бабы блудницы любили ихъ, выставя рожу всю, да препоящется по титкамъ, воздъвши на себя широкій жупанъ! Такъ ли то святіи предали смиренія образъ носить?.. Или ты чаешь, потому святы нынашніе законоположники-власти, что брюха-те у нихъ толсты, что у коровъ: да о небесныхъ тайнахъ не смыслять, понеже живуть поскотски и всякому беззаконію ползки". Или, напримъръ, онъ восклицаетъ: "охъ, воры, бл...ы дъти! Каковы митрополиты и архіепископы, таковы и попы наставлены". Лазарь упрекаеть царя, что онъ боится клятвы "студныхъ и мерэкихъ архіереевъ и іереевъ". Дьяконъ Өедоръ заявляеть царю: "ей, государь царь православный, аще бы не твоя христоподобная къ намъ кротость и отеческія щедроты, давно бы пастыри и кости наши измождили, возмущаючи твою царскую душу". Иллюстрируя эту свою мысль, Өедорь рисуеть такую картину: нокоторымъ главнойшимъ противникамъ никоновской реформы, между прочими и самому Өедору, выръзали языки, но Господь чудесно снова возвратиль имъ даръ ръчи. Тогда архіереи, повъствуеть Өедоръ, "умыслиша инъ ковъ на нашу кровь гръшную, лютейше перваго сугубо. еже бы не быти живымъ намъ. И пріидоша къ царю и начаша жалобу творити на тъхъ, братію нашу о Христь, благочестія поборниковъ, и на насъ клеветали ему, глаголюще: развратники де, государь, изгнаныя и осужденныя оть насъ, пишуть кь Москвъ людемъ многимъ и хвастають, послъ казни будто имъ паки Христосъ далъ языки иныя, и говорять попрежнему ясно. Царь же рече имъ: слышахъ и азъ о томъ. Тін же кровососы начаша роптати и клятися предъ царемъ, и широкими ризами потрясати, и колокольчиками, яко сучьки плясовыя, позвякивати, и глаголати царю лестныя глаголы: никако, государь тишайшій, нестатное то лівло, еже Христу дати имъ языки послъ нашея клятвы,--ни государь, лгуть, или мало имъ отръзали уже то! И сего ради, говорять, пошли, государь, паки нарошно къ нимъ, врагомъ нашимъ, и повели при всемъ народъ до основанія выръзати

языки у нихъ, и по руцъ отсъщи, за Христово то ихъ знаменіе крестное, и мы въ то время услышимъ и правду ихъ узнаемъ: дастъ-ли имъ Христосъ, Сынъ Божій, языки-тъ. и какъ-то станутъ говорить паки и паки! Царь же рече имъ: батки, суть не устать казнить-то; да боюся Бога! была уже имъ казнь, — и духовная ваша, и наша градская! Они же, темныя власти, яко же жидовстіи архіерен рекоша Пилату о Христъ, тако и они о насъ: кровь ихъ на насъ, государь, и на чадъхъ нашихъ! не подобаетъ уже имъ противникомъ быти и живымъ! Къ сему же иную злую казнь возвели на ны въ то же время они, лукавыя зміи, будто мы посланія писали на Донъ къ казакомъ и міръ весь восколебали. II тъмъ они, лестцы, возмутили паче цареву душу на ны, еже бы чёмъ пригнати насъ къ смерти. Царь же повёрилъ имъ, послуша ихъ, и повелъ на Москвъ тъхъ рабовъ Христовыхъ хватати, и въ темницы такоже сажати, и за караулъ передавати и мучити всяко. Къ намъ же, въ Пустозерье, посла полуголову Полтева, приказу Ивана Елагина, и повель намъ паки языки выръзать до основанія посльдняго и по руцъ отсъщи. Пригнавъ же скоро полуголова, и сотвори намъ тако при всемъ народъ, и къ болъзни язвъ нашихъ приложища болъзни, и къ ранамъ раны намъ прибавиша смертныя. Аще бы не Господь помоглъ намъ пакивъ то время лютое, смертное, невозможно бы намъ уже и дыхати, и приничати. Праведный же судія и сердцевъдецт, Христосъ истинный Богъ нашъ, хотя лестное ихъ умышленіе посрамити, и прелесть никоніянскую и козни ихъ обличити, преславная сотвори о насъ, рабъхъ своихъ, и въ томъ же часъ по казни той даде намъ паки глаголати ясно, и раны вскоръ исцъли, яко всъмъ людемъ дивитися и славити Бога о бывшемъ чудеси". Инокъ Авраамій говорить о тогдашнихъ архіереяхъ: "бъдніи епископи руки свои приложиша къ Никонову мудрованію, мню, яко не хотяше лишитися чести маловременныя и за церковь Христову пострадати любоплотски, или яко пси нъміи не могуще лаяти на еретика: аможе онъ, яко слепыхъ водяще, туды въ путь и идяху, и ни въ чемъ не супротивляхуся, яко скоти безсловесній; нехотящихжеся съ ними отторгнутися отъ догмать православія, таковыхъ на муки различныя предающе и вмізсто учительства мучительства санъ на себе воспріимите. И воистину збытся писаніе, яко пастыріе вѣка сего волцы быша". Подобно Өедору Авраамій тоже утверждаеть, что всѣ жестокости противъ защитниковъ старины исходять отъ архіереевъ. "Воистинну, Государь, пишетъ онъ, власти, паче того богоотступнаго Никона, правовѣрныхъ христіанъ люто озлобляютъ, а православную вѣру до конца истребляютъ, или рещи, яко и всю искоренили. И таковымъ злымъ своимъ совѣтомъ и правленіемъ лукавымъ и тебя, государя, на гнѣвъ привели, еже оскорбляти страдальцевъ, языки рѣзати, дабы не глаголали о истинѣ, и руцѣ отсѣкати, дабы не писали на прелесть ихъ обличительныхъ словесъ отъ божественныхъ писаній; многихъ и въ струбахъ сожигали... 1).

По мевнію защитниковъ старины не только русскіе архіерен перестали быть настоящими, истинными пастырями, но и вся русская церковь перестала быть истинною православною церковію и въ мір'в наступають времена антихриста. Эту общую всемъ имъ мысль дьяконъ Өедоръ выражаеть такъ: "на мъстъ святьмъ мерзость запуствнія стояти будеть, по Христову словеси и по Даніилову реченію пророчю, сиръчь: священство покупное и скверное будеть стояти въ алтаръхъ церковныхъ, и крайніе самые архіереи яко повапленные болваны будуть, глупы и неучительны, и на всякое дело благо не искусны, точію бо на твореніе пировъ, и на составленіе медовъ и прочихъ питій благовонныхъ, н на собраніе богатства тщательны будуть и на блудь лакомы. Поставляемые же отъ нихъ попы и діаконы ометіе человъческое будуть, ни къ чему же годны и пусты всякаго блага, токмо бо на соблазнъ міру и на погибель душевную и на всяко вло потаковники будуть, и людемъ простымъ научитися и вопрошатися о пользъ душевнъй не отъ кого будеть, яко слепецъ слепца аще водить, и оба въ яму впадутъ... Тако бо и нынъ есть и будеть въ скончаніе въка сего". 2).

Наконецъ, защитники старины, при малъйшей къ тому возможности, смъло стремились вмъщиваться въ самое церковное управленіе, вліять на него въ тъхъ видахъ, чтобы придать всему теченію церковныхъ дълъ то направленіе,

<sup>1)</sup> Marep. VIII, 48. V, 288. IV, 253. VI, 36, 223-225. VII, 77, 78, 262, 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Матер. VI, 185—186.

какое соотвътствовало ихъ воззръніямъ, вкусамъ и желаніямъ. Протопопа Аввакума, по возвращеніи его изъ Дауръ, встрътили въ Москвъ-царь, бояре и многіе знатныя лица, очень ласково и даже съ почетомъ, какъ пострадавшаго отъ суровости Никона. По поводу такого пріема въ Москвъ Аввакумъ возмнилъ, что Никонъ съ его реформами уже осужденъ безвозвратно, что въ Москве начинается поворотъ къ старымъ до никоновскимъ порядкамъ, и что онъ-Аввакумъ призванъ содъйствовать скоръйшему возвращенію къ старинъ, почему онъ и спъшитъ подать отъ себя государю "Роспись, хто въ которые во владыки годятца". Самъ Аввакумъ указываеть на эту роспись въ своей второй челобитной царю. Онъ пишетъ: "гръхъ ради моихъ и нынъ скорбь къ скорби постиже мя, мню, маленькова ради моего моленьица къ тебъ, великому государю, о духовныхъ властъхъ, ихже и нужно тебъ, великому государю, снискать, истинныхъ молитвенниковъ за тя къ Богу и правъ исправити могущихъ благочестія ради Духа пресвятаго благодати, живущей въ нихъ". Изъ челобитной Неронова государю, 1664 года, мы узнаемъ и о нъкоторыхъ лицахъ, которыя значились въ упомянутой росписи Аввакума. Нероновъ пишеть: "оклеветали ево (Аввакума) тебф великому государю, власти, гивваяся на нево, что онъ тебв, великому государю, подаль моленейцо о Сергів Салгыковв (бывшій строитель Безюкова монастыря) и о Никаноръ (бывшій Саввинскій архимандрить, а послю одинь изъ главныхъ руководителей соловецкаго бунта) и о иныхъ ко жребію святительскаго чина, и рьяся за то, составили ложь, будто онъ, протопопъ, ходячи по улицамъ и по стогнамъ градскимъ, развращаетъ народы, уча, чтобъ къ церквамъ Божіимъ не приходили" 1).

Въ виду всъхъ указанныхъ обстоятельствъ, тогдашнимъ архіереямъ, которые сами оффиціально уже давно служили по новоисправленнымъ книгамъ, крестились тремя, а не двумя перстами и вообще держали весь Никономъ исправленный церковный чинъ и обрядъ, и на которыхъ, ради этого, вмъстъ съ Никономъ, подало обвинение со стороны старообрядцевъ въ неправослави, въ развращении правой въры и истиннаго благочестія,—приходилось выбирать одно

<sup>1)</sup> Marep. V, 136. I, 198.

изъ двухъ: или отказаться отъ реформъ Никона и этимъ признать, что русская церковь въ теченіи нісколькихъ літь, вследствіе новшествъ Никона, действительно не была строго православною, а они настоящими строго православными епископами, имъ пришлось бы признать, что не они-высшіе іерархи церкви, а Аввакумъ, Лазарь, Өедоръ, и имъ подобные, въ дъйствительности были единственными върными хранителями, мужественными поборниками и защитниками православія и что имъ, вследствіе этого, по праву и справедливости должно принадлежать дъйствительное высшее руководство дълами въры и благочестія. Или же архіереямъ приходилось признать законность и правильность реформъ Никона и противленіе имъ-за проявленіе самочинія, невъжества и непониманія со стороны неразумныхъ ревнителей старины. Естественно, что архіереи избрали послідній выходъ, тъмъ болъе, что этого желалъ царь, а желаніе царя всегда было для нихъ закономъ, которому они безусловно подчинялись.

Тъмъ не менъе царь Алексъй Михаиловичъ и теперь дъйствоваль съ величайшею осторожностію и предусмотрительностію. Онъ ръшиль, еще до открытія собора, имъть въ своихъ рукахъ такой строго оффиціальный актъ, который бы дълалъ невозможнымъ малъйшую попытку со стороны членовъ собора воспротивиться признанію и окончательному утвержденію церковной реформы Никона. И онъ вполнъ достигъ этой цъли. 29 апръля 1666 года царь пригласилъ на соборъ въ Москву всвхъ русскихъ архіереевъ и настоятелей важнъйшихъ монастырей. Но прежде открытія собора Алексъй Михаиловичь устрояеть предварительное предсоборное присутствіе изъ архіереевъ и приглашенныхъ настоятелей монастырей и дълаеть имъ предложение, чтобы каждый изъ нихъ письменно, за собственноручною подписью, далъ отвъты на слъдующіе три вопроса "первое: какъ намъ долженствуеть исповъдати святьйшихъ греческихъ патріарховъ: константинопольскаго, александрійскаго, антіохійскаго и іерусалимскаго, аще они православни суть? Второе: книги греческія печатныя и древнія рукописныя, иже святьйшіе греческіе патріархи употребляють и по нимъ все славословіе Божіе исполняють, и чины церковныя, како исповъдати долженствуемъ? Третіе: соборъ, бывый въ богоспасаемомъ,

преименитомъ, царствующемъ, великомъ градъ Москвъ, при благочестивъйшемъ и богохранимомъ государъ нашемъ царъ и великомъ князъ Алексъъ Михаиловичъ, всея великія п малыя и бълыя Россіи самодержцъ, и при святьйшемъ Никонъ патріаркъ, и царскаго пресвътлаго величества при всемъ его синклитъ, подписанный священныхъ руками, какъ исповъдати нынъ намъ долженствуеть, иже содъяся въ царскихъ налатахъ въ лъто отъ созданія міра 7162, отъ ноплоти рождества Господа и Бога и Спаса нашего Іисуса Христа въ лъто 1654-е?" Понятно само собою, что всъ находившіеся въ предсоборномъ собраніи архіереи, архимандриты и игумены прекрасно знали, какой отвътъ на поставленные вопросы желаетъ получить царь, и что иного отвъта, несогласнаго съ желаніемъ царя, имъ дать невозможно, тѣмъ болье что каждый изъ нихъ долженъ былъ дать свой письменный отвъть въ отдъльности отъ другихъ, за своею собственноручною подписью. Кром' того, относительно никоторыхъ членовъ предсоборнаго собранія заранъе было извъстно, что они напишутъ свои отвъты согласно желанію государя, почему, при такихъ условіяхъ, охотниковъ проявлять свое несогласіе съ царемъ конечно не нашлось. Вслъдствіе этого всв важнвише члены собора; еще за два мпсяца до соборных в застданій, уже дали государю, каждый въ отдъльности, письменное заявленіе, что тогдашнихъ греческихъ патріарховъ, ихъ печатныя и рукописныя книги, они признають вполнъ православными, точно также и соборъ 1654 года, ръшившій произвести у васъ церковную реформу, признають настоящимъ соборомъ, а его постановленія для себя обязательными. Следовательно, еще до открытія собора его члены уже письменно выразили полное свое согласіе на признаніе правильности всей произведенной Никономъ реформы 1).

Обезпечивъ, еще до открытія собора, признаніе никоновскихъ церковныхъ реформъ голосами всёхъ важнёйшихъ членовъ будущаго собора, Алексей Михаиловичъ обратилъвниманіе и на другую не менёе важную сторону дёла: на тёхъ лицъ, которыя открыто и рёшительно заявляли себя доселё непримиримыми врагами никоновскихъ реформъ. Относительно ихъ царь Алексей Михаиловичъ держался со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Матер. II, 35.

вершенно иной тактики, чёмъ пагріархъ Никонъ. Последній проводиль реформы только опираясь на свою громадную власть, на тотъ страхъ, который онъ внушалъ всъмъ, на тъ суровыя насильственныя міры, какія онъ употребляль противъ всвхъ, кто былъ не согласенъ съ нимъ и противился ему. Но запрещенія, лишенія сана, ссылки, заточенія и казни, которыя Никонъ пускалъ въ ходъ противъ своихъ противниковъ, никого, конечно, не убъждали въ правотъ его реформъ и нисколько не уничтожали оппозиціи, напротивъ, -- она все болъе усиливалась и разросталась. Очевидно для ея уничтоженія, или по крайней мірь ослабленія, нужны были другія міры. Это хорошо поняль Алексій Михаиловичь. Уже по своему сравнительно мягкому и благодушному характеру Алексъй Михаиловичъ не могъ быть сторонникомъ однихъ только крутыхъ и насильственныхъ мфръ, какія практиковалъ Никонъ, -- онъ несомнънно не одобрялъ ихъ, хотя и не противодъйствоваль въ этомъ Никону, считая его единственно правомочнымъ и вмъсть единственно отвътственнымъ за всъ мъры, какія онъ, будучи патріархомъ, находилъ нужнымъ предпринимать въ церковныхъ дълахъ. Что Алексъй Михаиловичь далеко не всегда сочувствоваль и одобряль крутыя мъры и расправы Никона съ его противниками, это, между прочимъ, видно изъ слъдующаго: когда Никонъ сослалъ Неронова въ Спасокаменный монастырь, царь поддерживаль сношенія съ ссыльнымъ протопопомъ чрезъ своего духовника-Стефана Вонифатьевича и всячески старался примирить Неронова съ Никономъ. Когда Нероновъ, по совъту Стефана, съ согласія и разръшенія государя, постригся тайно въ монахи, онъ цълыя сорокъ дней посль этого проживалъ тайно, рядомъ съ Никономъ, у Стефана, о чемъ хорошо вналъ и царь. Но онъ не выдалъ Неронова Никону, который всюду разыскивалъ его, и не могъ найти, не подозръвая, что Нероновъ живеть рядомъ съ нимъ и что объ этомъ хорошо знаеть царь, который даже приказаль освободить двухъ работниковъ Неронова, арестованныхъ было Никономъ. Конечно по желанію и съ одобренія царя Нероновъ пошелъ на примиреніе съ Никономъ, которое, къ удовольствію царя, наконецъ и состоялось. Тактику-умиротворять и примирять, а не раздражать и ожесточать, Алексъй Михаиловичъ цытался приложить, какъ мы видъли, и въ своихъ отноше-

ніяхъ къ протопопу Аввакуму. Онъ нарочно вызваль его изъ Сибири въ Москву, гдъ встрътилъ его съ честію, оказываль ему свое особое вниманіе и ласку, а въ то же время настоятельно требоваль отъ него, чтобы Аввакумъ, по крайней мъръ открыто и публично, не возставалъ противъ новыхъ церковныхъ порядковъ и не возстановлялъ противъ нихъ другихъ. Аввакумъ не выполнилъ этого требованія царя и потому долженъ былъ отправиться въ ссылку на Мезень. Но и теперь царь не оставилъ мысли примирить Аввакума съ церковію. Съ этою целію, предъ соборомъ 1666 года, Аввакумъ заранъе привезенъ былъ изъ ссылки въ Москву и поселенъ въ Боровскомъ Калужскомъ монастыръ. Царь посылаль сюда разныхь лиць уговаривать и убъждать Аввакума примириться съ церковію на почвѣ признанія церковныхъ реформъ Никона. Царь даже шелъ будто бы на какія то уступки, лишь бы только примирить Аввакума съ церковію. По крайней мірь, по разсказу послідняго, царь присылаль къ нему говорить отъ его лица: "пожалуй-де послушай меня (государя): соединись со вселенскими тъми хотя не большимъ чъмъ". Кромъ Аввакума въ Москву были вызваны и другіе извъстные сторонники и защитники церковной старины для предварительных увъщаній и уговоровъ, въ видахъ примиренія ихъ съ новыми церковными порядками. Архіереямъ и другимъ лицамъ, которыя должны были вести собестдованія и увъщанія съ приверженцами церковной старины, дана была инструкція действовать только уб'яжденіемъ, уговорами, ласкою, никакъ не раздражать и не обижать защитниковъ старины, и, особенно, не хулить предъ ними старопечатныхъ книгъ и прежнихъ церковныхъ обычаевъ. Дьяконъ Өедоръ, который также призывался для увъщаній, разсказываеть про себя: когда царь, въ 1666 году, разослалъ всемъ властямъ приглашение явиться на соборъ, то, говорить  $\Theta$ едорь, "миъже, между съвздомь ихъ, многіе поставки были, и распросы, и ласканія, и уговоры отъ Павла митрополита, по приказу цареву, во дворъ его, и въ соборной церкви, и патріаршей крестовой, дабы азъ приложился къ соборищу ихъ, и пріядъ бы вся новыя книги, и ничего бы въ нихъ не хулилъ. И мев не восхотъся послъдовати отступленію ихъ". Затъмъ разсказывая, что у крутицкаго митрополита Павла собирались всв съвхавшеся на соборъ

архіереи и что на эти архіерейскія собранія призывали и его-дьякона Өедора для уговоровъ и увъщаній, онъ повъствуеть: "вопрошахомъ же мы ихъ всъхъ купно архіереевъ и всего собора ихъ: православны-ли быша прежніе цари наши московскія, и великія князи, и святьйшіе патріархи. и митрополиты, и архіеписконы, прочія вси святители русскія, и при нихъ рукописныя и печатныя книги церковныя вся правы ли суть и непорочны? Отвъщаху они вси намъ воедино слово, яко вси прежніи цари и великія князи, и святвишія патріархи и святители православни быша, и при нихъ рукописныя и печатныя книги вся правы и непорочны суть, -- ихъ мы не хулимъ. Тако сказовали намъ, яко правы старыя книги и не хулимъ ихъ, а не стоятъ за нихъ, и въ руцъ свои взять не хотять ихъ: а иніи и хотять взять ихъ, но не смъють и боятся начальныхь отступниковъ. И тако ихъ змій лукавый опуталь всехъ страхомъ земнымъ и самолюбіемъ въка сего, и отторже ихъ отъ истины". Современный событіямъ составитель житія боярыни Морозовой разсказываеть, что Павель митрополить крутицкій и Іоакимъ чудовскій архимандрить пытались, по приказу государя, кроткими мерами подействовать на Морозову: "Павель митрополить начать ей глаголати тихо, воспоминая ея честь и породу: и сіе теб'в сотворища старцы и старицы, прельстившія тя, съ ними же любовні видалася еси и слушалася ученія ихъ, и доведоша тя до сего безчестія, еже приведенъ быти честности твоей на судище. Потомъ же многими словами кротяще ю увъщеваху, яко да покорится цареви. И красоту сына ея воспоминаху, яко да помилуеть его и да не сотворить дому его разорену быти своимъ прекословіемъ. Она же противу всехь ихъ словесь даяще имъ предъ боляры отвъты... Митрополить спрашиваль еще: и како убо ты о насъ всъхъ мыслищи, еда вси еретицы есмы? Она же отвъща: понеже онъ, врагъ Божій Никонъ, своими ересьми яко блевотиною наблеваль, а вы нынъ то осквериеніе его полизаете, и посему явъ, яко подобни ему есте. Тогда Павелъ возопи вельми, глаголя: о что имамы сотворити? Се всъхъ насъ еретиками называетъ... И бысть ей пренія съ ними отъ втораго часа нощи до десятаго". Инокъ Авраамій о бывшихъ ему увъщаніяхъ разсказываеть: "нача ми говорити рязанской архіепископъ Иларіонъ: какъ, бъдной Аврамей, дъло Божіе творите безъ страха! Уже у васъ соборная апостольская церковь не церковь, таинство не таинство, архіереи не архіереи, в ра православная христіанская не въра! Приди, братецъ Аврамей, въ разумъ! И паки рече еще: тебя брата исповъдую себъ, аще пріидешъ въ разумъ и истину познаешъ. Пріиди, брате Авраме, въ разумъ и помилуй самъ себя! Престани прекословити архіереомъ, хотящимъ тебя видъти во истинъ и о спасеніи твоемъ пекущимся. Да и сіе, брате Аврамей, помысли: мы сами себ'в хотимъ-ли погибели?" Во время этихъ увъщаній и преній архіерен указывали ревнителямъ старины, откуда собственно происходить ихъ противление никоновской реформъ и всякимъ вообще новшествомъ: "а вы, брате Аврамей, говорилъ архіепископъ Иларіонъ, конечно за невъдъніе погибаете. Не учася риторства, ни еилосоества, ниже граматического здраваго разума стяжали есте, а начнете говорить выше ума своero" 1).

Иногда увъщанія архіереями защитниковъ старины переходили въ горячія пренія съ ними, которыя, вслідствіе несдержанности спорящихъ, взаимныхъ ръзкихъ обличеній въ неправославіи, принимали довольно бурный характеръ. Такъ протопопъ Аввакумъ свои пренія съ увъщевавшими его митрополитомъ крутицкимъ Павломъ и архіепископомъ рязанскимъ Иларіономъ характеризуетъ такимъ заявленіемъ, что онъ "съ кобелями теми грызся, яко гончая собака съ борзыми-съ Павломъ и Иларіономъ". Йногда и сами увъщатели іерархи, въ виду ръзко-обидныхъ заявленій увъщае мыхъ, не выдерживали до конца своей умиротворяющей роли, приходили въ крайне возбужденное и гиввное состояніе и пускали въ ходъ, относительно увъщаемыхъ, кулачную расправу. Инокъ Авраамій, вызванный для увъщаній въ предсоборную коммиссію, изображаеть такую характерную картину бывшихъ ему увъщаній: Авраамій сталъ говорить крутицкому митрополиту Павлу, что въ Россіи теперь велять всемь учиться новой вере, о какой ранее и не слыхали, а прежнюю православную въру уже считають не правой и что, значить, теперь следуеть всемь, не исключая самихъ архіереевъ, креститься вновь въ эту новую въру,

<sup>1)</sup> Matep. V, 81. VI, 235. VIII, 164-166. VII, 394-395.

такъ какъ старое крещеніе болье уже недынствительно. "П сіе мое разсужденіе, говорить Авраамій, Павлу митрополиту зъло полюбилося: не усидълъ на мъстъ своемъ, и воставъ пріиде ко мнъ, и любезно ми отъ своего смиренія почаль подавать благословеніе-вземъ мя лівою своею рукою за бороду и нача браду мою кръпко держати, паче же и терзати. И сіе творя святитель, болъзнуя о мнъ, исповъдалъ брады моея, кръпка ли есть, что бы было за что держати, егда станеть десницею своею благословлять; въдая сіе кръпкое благословеніе, сего ради держа мя, что бы не пошатился отъ его благословенія, и о помость палатный не ушибся. Егда исповъдалъ браду мою, началъ десницею своею по ланитамъ моимъ довольно мя благословляти, да и по носу довольно мя благословиль. А приговариваль, благословляя, сице: за крещеніе свое я стану, — я крестился крещеніемъ, что Никонъ патріархъ на соборъ съ архіереи исправиль. И зъло распалялся на меня яростію, и збиль съ главы моея клобукъ и камилавку на полъ, простовласа водя мя по палатъ за бороду, говорилъ сице: скажи, что разньство въ старомъ и новомъ крещенін? Авъ же ръхъ ему: не бранитися азъ съ вами здъ пріидохъ: довольно ми есть твоего благословенія, и сте ми любезно есть. И радуяся сердцемъ и лицемъ улыскаяся, ръхъ ему: припамятуй владыко, что писано въ святыхъ правилъхъ: iepeti, бія върна и невърна, извержется. Кольми паче архіерею должно смиреніе имъти, не яко обладающе причтомъ, но яко образъ стаду бывающе. Онъ же глагола ми: нъсть ми въ семъ порока, -- я хощу тебя, врага довольно бити, яко Николай Арія еретика. Прочія же власти, вологодской и чудовской, якобы устыдилися и говорили съ тихостію Павлу митрополиту, что бы престаль оть дерзости", и Павелъ дъйствительно прекратилъ наконецъ свою дикую расправу съ увъщеваемымъ. Когда недъли черезъ двъ Авраамія вновь поставили предъ увъщательной комиссіей, въ которой находился теперь и рязанскій архіепископъ Иларіонъ, последній старался подействовать на Авраамія ласкою и убъжденіемъ, называль его своимъ братомъ и, въ видахъ нъсколько оправдать предъ нимъ поведение Павла митрополита, во время предшествующаго увъщанія, говорилъ ему: "ты, прекосновя истинъ, архіерея прогнъваль. Да и о семъ зазираешь архіереомъ, что за твое прекословіе

дерзнулъ рукою. А Господь нашъ непокоривыхъ билъ, намъ образъ показалъ, егда бичъ сотворилъ отъ вервіи, изгналъ купующихъ изъ церкви", т. е. Иларіонъ призналъ, что архіерей, будто бы по примъру самаго Христа, можетъ и въ правъ, въ извъстныхъ случаяхъ, прибъгать къ личной кулачной расправъ съ человъкомъ, прогнъвавшимъ архіерея своимъ противленіемъ истинъ 1).

Такимъ образомъ прежде чъмъ открыть соборъ, который должень быль заняться окончательнымь устройствомь и приведеніемъ въ порядокъ всёхъ церковныхъ дёлъ, царь Алексъй Михаиловочъ предпринялъ предварительныя мъры, что бы на соборъ церковныя реформы Никона были признаны правыми, для всвхъ обязательными, и чтобы противящіеся имъ были доведены до сознанія необходимости признать ихъ. Съ этою целію Алексей Михаиловичь, съ одной стороны, еще до созванія собора уничтожилъ всякую возможную оппозицію реформамъ Никона среди архіереевъ и другихъ членовъ собора; съ другой стороны-путемъ настойчивыхъ увъщаній и убъжденій важньйшихь защитниковь церковной старины, старался подготовить почву къ окончательному уничтоженію на соборъ всякаго противодъйствія съ ихъ стороны новымъ церковнымъ порядкамъ. И только предпринявъ эти предварительныя мфры царь 29 апръля 1666 года открылъ соборъ.

Прежде чвмъ говорить о двяніяхъ собора 1666 года, мы должны сдвлать о немъ нвсколько предварительныхъ замвчаній, которыя помогуть намъ лучше разобраться въ ходв послвдующихъ событій.

Подлинныхъ записей о дѣяніяхъ собора 29 апрѣля 1666 года до насъ не дошло, а дошла только ихъ литературная обработка, сдѣланная, по порученію государя, извѣстнымъ тогдашнимъ ученымъ, выходцемъ юго-западной Руси,—старщемъ Симеономъ Полоцкимъ. Полоцкій, при обработкѣ соборнаго матеріала, относился къ нему довольно свободно и даже вносилъ въ соборныя дѣянія и нѣчто свое личное. Такъ онъ придѣлалъ къ соборнымъ дѣяніямъ сочиненное имъ вступленіе, совершенно безсодержательное, не имѣющее никакой исторической цѣнности и къ дѣлу прямо неотнося-

<sup>1)</sup> Матер. VII, 391-394.

щееся, —обычный продукть тогдашняго пустаго краснорфчія. Затъмъ. Вмъсто подлинной ръчи царя къ собору, помъстилъ въ дъяніяхъ ръчь своего собственнаго сочиненія. То же онъ сделалъ и съ речью митрополита Питирима, которую тотъ говорилъ отъ лица собора въ отвътъ на ръчь царя. Причемъ самъ Полоцкій въ своихъ соборныхъ дѣяніяхъ дѣлаетъ такія простодушныя помъты: "Слово великаго государя ко освященному собору. Здв написать рвчь великаго государя, или, доложивъ его, великаго государя, сію послъдующую" и дъйствительно затымь въ дыніяхь помыщаеть ръчь своего сочиненія. Или имъ надписано: "здъсь ръчь преосвященнаго митрополиты (т. е. Питирима) написати, или, вмъсто ея, сей отвътъ" и помъщаетъ далъе отвътъ имъ самимъ составленный. Иногда Полоцкій въ своихъ діяніяхъ совсемъ опускалъ цълыя соборныя засъданія съ происходившими на нихъ преніями по очень важнымъ вопросамъ. Такъ, на соборъ 1666-1667 года, въ течени нъсколькихъ засъданій, происходили очень характерныя и горячія пренія о власти царской и патріаршей въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Между тімъ въ діяніяхъ Полоцкаго мы не находимъ и намека на эти засъданія и пренія, какъ будто въ дъйствительности ихъ вовсе и не было, хотя съ ними насъ подробно знакомить другой достовърный современный источникъ. Къ соборнымъ дъяніямъ Полоцкій относить и событія, которыя не были собственно соборными дізніями, а только предшествовали имъ, какъ предварительныя предсоборныя дъйствія. Такъ, напримъръ, его первое соборное дъяніе, въ которомъ описывается, какъ собравшіеся на соборъ архіерен, прежде чемъ приступать къ разсмотренію какихъ либо дълъ, ръшили напередъ "соиспытатися и совянскати", какъ сами они, архіереи, смотрять на греческихъ патріарховъ, на греческія книги и на новоисправленныя съ нихъ русскія, на бывшій при Никонъ соборъ 1654 года, не было въ дъйствительности соборнымъ дъяніемъ, а предварительнымъ предсоборнымъ актомъ, устроеннымъ по приказанію государя, для уничтоженія всякой возможности со стороны архіереевъ проявить на соборъ какое либо противодъйствіе признанію никоновской реформы. Свои письменныя заявленія по указаннымъ вопросамъ вст архіереи уже подали въ февраль, между тъмъ какъ соборъ быль открытъ

только 29 апръля. Нъкоторыя бывшія на соборъ событія протекали въ теченіи двухъ засъданій, а въ дъяніяхъ Полоцкаго онъ представлены происходящими въ одномъ засъданін; или: что происходило нісколько позже, у него поставлено ранве и наоборотъ. Даже хронологическія данныя, когда происходило то или другое засъданіе, у него почти совствить отсутствують. Но что самое главное и существенное: Полоцкій два совершенно различныхъ собора слилъ въ своихъ двяніяхъ въ одинъ и описалъ ихъ двянія, какъ дъянія одного собора. Между тымь вы дыйствительности у насъ было въ 1666 году не одинъ, а два совершенно различныхъ собора: первый быль открыть 29 апраля, а закрыть, судя по дать на соборномъ наставленіи, не позже 2-го іюля. Второй соборъ того же года былъ открыть 29 ноября т. е. чрезъ пять мъсяцевъ послъ закрытія перваго и продолжался потомъ въ 1667 году. Эти два собора были существенно различны между собою не только по времени, но еще-прежде всего: по самому составу своихъ членовъ. Соборъ открытый 29 апрыля 1666 года состояль исключительно изъ однихъ русскихъ архіереевъ. Между томъ Полоцкій въ своихъ дояніяхъ говорить, что въ февраль 1666 года собрались "въ царствующій и богоспасаемый градъ Москву, на святый соборъ, преосвященнім архіерем благочестивыя великороссіпскія державы и иностранніи, въ то время прилучившіися въ царствующемь гради Москви". Въ дъйствительности же, хотя въ то время въ Москвъ были иностранные митрополиты: сербскій Өеодосій, газскій Паисій Лигаридь, иконійскій Аванасій и амасійскій Козьма, но ни одинъ изъ нихъ не былъ приглашенъ на соборъ, открывшійся 29 апръля, и ни одинъ изъ нихъ не присутствовалъ и не принималъ въ его дъяніяхъ никакаго участія, въ чемъ ясно удостовъряють сохранившіяся подъ соборными діяніями подписи присутствовавшихъ на соборъ архіереевъ, между которыми нътъ ни одной подписи иностранныхъ архіереевъ, что было бы невозможно, если бы ови присутствовали на соборныхъ засъданіяхъ. Да это и понятно. На соборъ 1666 года, 29 апръля, занимались только допросомъ и увъщаніями отдъльныхъ защитниковъ старины и решеніемъ чисто местныхъ вопросовъ относительно церковнаго благочинія. Очевидно иностранцы, вслідствіе незнанія ими русскаго языка, были на такомъ чисто русскомъ соборѣ совсѣмъ ненужны и безполезны, не говоря уже о томъ, что русское правительство сначала имѣло въ виду бороться съ мѣстными безпорядками русской церковной жизни своими собственными домашними силами и средствами, не прибѣгая пока къ помощи иностранцевъ. Наконецъ соборъ 29 апрѣля не только составомъ своихъ членовъ отличался отъ собора, открытаго 29 ноября, но и по самому характеру своихъ рѣшеній и поставленій, какъ это мы увидимъ ниже, почему и съ этой стороны указанные два собора никакъ не слѣдуетъ смѣшивать и соединять въ одинъ соборъ, а нужно ихъ разсматривать какъ два отдѣльные самостоятельные собора.

29 апръля 1666 года царь открыль соборъ, состоявшій исключительно изъ однихъ русскихъ архіереевъ, ръчью къ отцамъ собора, въ которой онъ изображалъ плачевное состояніе тогдашнихъ церковныхъ дёль и всего положенія церкви, и приглашалъ отцевъ собора ревностно потрудиться къ искорененію возникшаго зла и къ водворенію прочныхъ церковныхъ порядковъ. Указывая на возникающій въ русской церкви расколъ, царь говорилъ: "уже богохульное ихъ (противниковъ церкви) плодоношение не точію по различныхъ царствія, Богомъ намъ врученнаго, странахъ, градъхъ же и весвхъ, обносится, но и въ самый сей градъ престола нашего вомчеся, даже и нашима въ свитцевъ рукама, въ словесъхъ же ушесома, прикоснутися. Яже услышавше мы и прочетше, абіе богонаставленіемъ познахомъ діаволе быти съмя, сицевыя хулы содержащее: яко нынъшняя церковь нъсть церковь, тайны божественныя не тайны, крещеніе не крещеніе, архіереи не архіереи, писанія лестна, ученіе неправедное и вся скверна и не благочестна. Имже душеубійственнымъ влоплодіємъ мнози скудноумніи повреждошася, аки вив ума бывша, заблудища отъ церкве въ новопрозябшая сонмища, крещеніе отложиша, гріховъ своихъ іереомъ Божіимъ не испов'вдаща, тайнамъ животворящимъ не причащахуся, вкратце рекше, весма отъ церкви и отъ Бога отчудишася". Нарисовавъ такую печальную картину тогдашняго состоянія русской церкви, царь обращается съ увъщаніемъ къ архіереямъ, чтобы они позаботились и порадёли очистить Божію ниву отъ злыхъ діавольскихъ плевелъ. "Молимъ убо вы и увъщеваемъ, говорилъ царь, яко да со вся-

кимъ тщаніемъ прилежите о семъ діль Божіи, во еже бы намъ о непопеченіи, вамъ же о нерадініи и небреженіи, въ страшный день отмщенія Судіи нелицем врному слова не воздати". О себъ же царь заявляеть: "се мы свидътельствуемъ безначально живущаго и безконечно царствующаго, яко готовы есмы вся наша и самыхъ насъ положити на побореніе по церкве Божіи; вы точію, о делателіе нивы Христовы, небреженіемъ отягчени не будите". Затъмъ царь говорилъ, что онъ, размышляя и прилежно заботясь объ утоленіи мятежа церковнаго, съ особою помощію Божіею нашель въ своей царской сокровищниць "драгій и безцыный бисерь, преизрядное и преугодное орудіе на искорененіе расколовъ, богодухновенную книгу, Хризовулъ именованную", которая представляла изъ себя не что иное, какъ дъяніе цареградскаго собора 1593 года объ учреждении въ Россіи патріаршества, гдъ, между прочимъ, сполна приведенъ символъ въры. Это дъяніе цареградскаго собора уже давно хорошо было извъстно и самому царю и нъкоторымъ присутствовавшимъ сейчасъ на соборъ лицамъ, такъ какъ оно, съ заключающимся въ немъ символомъ, читано было на соборъ 1654 года Никономъ въ присутствіи государя, который, слъдовательно, уже ранње слышаль и хорошо зналь Хризовуль и вновь открывать его съ особою Божіею помощію, какъ что-то неизвъстное, не имълъ нужды. Какъ на соборъ 1654 года Никонъ, такъ на соборъ 1666 года царь лично прочелъ Хризовулъ и затъмъ обратился съ вопросомъ къ архіереямъ и боярамъ, тоже присутствовавшимъ на соборъ: "тако-ли символъ святый и прочія догматы по написанному въ Хризовулъ держать?" На этотъ вопросъ, отъ имени собора, отвъчать цълою ръчью важивишій и старыйшій изь іерарховъ новгородскій митрополить Питиримъ. Въ своей річи, которая впрочемъ представляеть изъ себя сочинение Полоцкаго, Питиримъ, прославляя ревность царя, заявляеть, что всь они принимають "богодухновенную книгу (Хризовуль), яко истинную брань въры. Тако въримъ, тако держимъ, яко же въ ней святвищии четыре восточнии патріарси, написавшіе руками си и печатьми утвердивше, прислаша, и якоже твое пресвътлое царское величество благоволи намъ во всеуслышаніе всёмъ прочести. Къ симъ вовёки ничесоже имамы приложити, отъяти, или изменити. Инако же держащія,

прилагающія отъемлющія, или изміняющія за враги имамы церкве Божія, ихже властію, отъ Бога намъ данною, потщимся въ покореніе любезно приводити; на не брегущыя же о семъ и жезла нашего духовныя силы не усумнимся употребити, способіемъ прекрапкія твоея царскія десницы". Послъ такого отвъта Питирима отъ лица собора, царь самъ сначала поцъловалъ символъ, находящійся въ Хризовуль. "и вручи и просвъщенному собору, его, вси почину цъловавшіе архіерен, предаша и благороднымъ болярамъ, окольничимъ и думнымъ людемъ, ко еже цъловати". Это цълованіе символа всіми членами собора, не исключая присутствовавшихъ на соборъ бояръ, окольничихъ и думныхъ людей, замъняло, такъ сказать, поименную голосовку въ пользу признанія всеми членами собора новоисправленнаго при Никонъ символа, а вмъсть и всъхъ вообще книжныхъ исправленій. Послі этого царь закрыль первое соборное засъданіе, и на слъдующія болье не являлся. Самыя соборныя засъданія, открытыя въ его царской столовой палать, начиная со втораго засъданія, происходили уже въ патріаршей крестовой палать въ присутстви только однихъ духовныхъ лицъ.

На второмъ засъданіи соборъ имълъ дъло исключительно съ вятскимъ епископомъ Александромъ. Последній, какъ мы знаемъ, будучи личнымъ врагомъ Никона, который, закрывъ коломенскую епархію, перевель изъ нея Александра въ далекую Вятку, подаваль парю челобитную, въ которой онъ сильно нападаль лично на Никона, изображая его, какъ патріарха, въ самыхъ мрачныхъ краскахъ. Но на этомъ Александръ не остановился, а перешель къ нападенію на книжныя исправленія Никона, почти во всемъ сходясь въ этомъ случав съ защитниками старины, у которыхъ, поэтому, Александръ и пользовался особымъ уваженіемъ и расположеніемъ. Естественно, что соборъ, единодушно рышившійся признать правыми церковныя реформы Никона и осудить всых противящихся имъ, не могъ оставить безъ вниманія Александра, вносившаго разладъ въ единодушную епископскую среду и оказывавилаго, уже благодаря своему епископскому сану, сильную нравственную поддержку всемь защитникамъ старины. Александръ быль подвергнуть соборнымъ увъщаніямъ, ему показана была ошибочность и неправота его нападения

на новоисправленныя книги, и онъ принужденъ былъ сознаться въ своихъ заблужденіяхъ и принести въ нихъраскаяніе, признавъ, вмъстъ съ другими архіереями, полную правильность и законность всёхъ новыхъ церковныхъ порядковъ. Это отречение отъ прежнихъ воззръний Александръ выразилъ письменно, причемъ, вполнф присоединяясь къ признанію, вмъсть со всьми другими архіереями, православія тогдашнихъ греческихъ патріарховъ, греческихъ печатныхъ книгъ и московскаго собора 1654 года, писалъ еще: "а еже, предъ симъ временемъ, яко человъкъ метохся о вышеписанныхъ, паче же о прилагательномъ имени во святомъ символь, еже истичнаго, якоже возмнься немощи моей, его же коварству самъ въ себъ не свъдъхъ, мнтхъ, яко правъ мысля, та вся моя сомнънія весьма повергаю, отреваю, и оплеваю; понеже о всёхъ о нёхъ ныне истинно уверихся добрымь увъреніемь, паче же о прилагательномь имяни во святомъ символів отъ древнихъ рукописныхъ книгъ, и отъ греческихъ, яко святая соборная апостольская восточная церковь, мати наша, въ символъ въры прилагательнаго имяни никогда же имъ и не имать. Сего ради отнынъ и азъ безъ всякаго сомнвнія тако держу и отъ сердца моего исповъдую".

Покаяніе епископа Александра на соборѣ имѣло большое нравственное значеніе и должно было вліять на усиѣхъ усилій примирить поклонниковъ и защитниковъ старины съ новыми церковными порядками. На ихъ сторонѣ доселѣ былъ одинъ архіерей, но и тотъ теперь, по убѣжденію, отказался отъ нихъ, какъ отъ защитниковъ неправыхъ мнѣній и публично перешелъ на сторону ихъ противниковъ. Примѣръ епископа Александра, очевидно, долженъ былъ повліять и на другихъ сторонниковъ старины, побудить и ихъ къ примиренію съ церковію.

Последующія заседанія собора были посвящены тому, что на нихь, по очереди, призывались главнейшіе и вліятельнейшіе представители и поборники церковной старины, ранее доставленные въ Москву, которымь отцы собора производили увещанія и разъясненія ихъ недоуменій, приводили доказательства и опроверженія ихъ мненій, всячески старались примирить ихъ съ церковію. Они привлечены были на соборный судь не за то собственно, что держались старыхъ

до никоновскихъ церковныхъ книгъ, чиновъ и обрядовъ, но за то именно, какъ прямо говорять соборныя дъянія, что приверженцы старины всёмъ и всюду публично проповъдывали и писали: "яко нынъшняя церковь нъсть церковь, тайны божественныя не тайны, крещеніе не крещеніе архісреи не архіереи, писанія лестна, ученіе неправедное и вся скверна и неблагочестна". Соборъ призывая главнъйшихъ борцовъ за церковную старину, перечислялъ каждому его заблужденія, за которыя онъ и подвергнуть соборному суду. Но при этомъ соборъни одному изънихъни разуне поставилъ въ вину того обстоятельства, что они держатся старыхъ книгъ, чиновъ и обрядовъ, какъ по существу неправыхъ, или еретическихъ и потому чуждыхъ православной церкви. Относительно, напримъръ, протопопа Аввакума соборъ указываетъ слъдующія его вины, за которыя онъ преданъ соборному суду: "писа бо хулы на святаго символа исправленіе, на тріехъ первыхъ перстовъ въ креста воображеніи сложеніе, на исправленіе книжное и исправители, на согласіе пънія церковнаго; оклевета же и священники московскія, аки невърующія во Христа вочеловъчышася, и не исповъдающія Его воскресенія, еще же аки именующихъ несовершенна быти Царя со Отцемъ на небеси Христа Господа, и Духа Святаго не истиннаго исповъдающихъ, и иныя многія симъ подобныя иже и клеветы не убояся Бога написати, къ нимже приложи, яко епилогъ, матересловіе, возбраняя православнымъ христіаномъ отъ священниковъ, новоисправленныхъ книгъ во священнодъйствіи употребляющихъ, божественныхъ тайнъ комканія сподоблятися. О сихъ всёль отъ священнаго собора стязанъ бяше и не покорися, клеветникъ и мятежникъ, паче же влобу злобъ прилагая, укори въ лице весь священный соборъ, вся неправославнымъ нарицая\*. За подобныя же вины соборъ судиль и всёхъ другихъ защитниковъ старины, причемъ настоятельно требоваль отъ нихъ только одного, чтобы они не хулили новоисправленныхъ книгъ и ихъ приверженцевъ, не произносили бы хулы на всю русскую церковь за то что она будто бы, ради признанія новоисправленных книгь, потеряла православіе и сдълалась еретическою. При этомъ соборъ терпъливо старался разъяснить каждому подсудимому законность и правильность Никоновской роформы и вивств полную опибоч-

ность и несостоятельность ихъ возраженій противъ нея. Относительно, напримъръ, суздальскаго священника Никиты Добрынина соборныя діянія говорять: "начаща ему архіереи отверзати умная очеса и являти его невъжества, толковати же божественныхъ писаній трудности; онъ же, окаянный, уподобися аспиду, затыкающему ушеса своя на гласъ объвающаго, не хотъ и слушати архіерейскихъ увъщаній, но гордостію діявольскою напыщень бывь, глагола единаго себъ искуснъйша быти божественныхъ писаній, ниже вси архіереи. Обаче они, яко добріи врачеве, презирающе и забывающе вся укоризны и руганія его нестерпимая, не престаша его молити же и увъщати ко обращенію". Или, напримъръ, относительно дьякона Өедора соборныя дъянія говорять: "начаша его архіереи ув'вщати со любовію, да пріидеть въ чувство, и показаша ему, яко вся по преданію святыхъ отецъ благочестно исправищась, благодатію пресвятаго и животворящаго Духа; онъ же, отъ князя тьмы помраченъ сый во умъ своемъ, ничесому же внимающе, но во своемъ упорствъ украплящеся". Но даже и кътакимъ непокорнымъ лицамъ соборъ оказывалъ возможное снисхождение. Такъ, въ соборныхъ дъяніяхъ относительно Аввакума замъчено, что за свое упорство и нераскаянность онъ подвергся конечному соборному сужденію; однако же и нослів того "паки увівщень бъ ко обращению; но тщетень трудъ и жданія бяше", и уже только послъ этого послъдняго увъщанія онъ сосланъ былъ въ Пустогерскій острогъ. О Лазаръ въ соборныхъ дъяніяхъ говорится: "многими поученьми добріе пастыріе на путь истинный наставляху и вредъ его душевный врачеваху, давше ему многихъ мъсяцевъ поприще ко исправленію, терпяще его даже до пришествія святвишихъпатріархъ: Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго. Но ни мало успъща. 1).

Вполнъ естественно было, что указанный въ высшей степени тактичный и примирительный образъ дъйствій русскихъ іерарховъ на соборъ 1666 года, какого они держалисьотносительно приверженцевъ старины, согласно желанію и приказу государя, сопровождался самыми благими послъд-

<sup>1)</sup> Дъянія собора 1666 года напечатаны въ полномъ видъ въ Матеріалахъ для исторіи раскола т. Н.

ствіями. Почти всѣ привлеченные къ соборному суду защитники церковной старины, благодаря кроткимъ, разумнымъ и примирительнымъ увъщаніямъ архипастырей, остерегавшихся раздражать и озлоблять увъщеваемыхъ порицательнымъ отношеніемъ къ родной старинъ, сознались въ ошибочности взводимыхъ ими ранве обвиненій на новоисправленныя книги, покаялись въ своихъ заблужденіяхъ и соединились съ церковію. Только очень немногіе, именно: Аввакумъ, Лазарь, дьяконъ Өедоръ и подъякъ Өедоръвсего четыре человъка, не смотря на увъщанія собора, остались непреклонными въ своихъ заблужденіяхъ, не захотъли отказаться отъ обвиненій церкви въ еретичествъ и потому подвергнулись конечному соборному осужденію (лишенію сана и анаеемъ) за свое упорство. Но это, очевидно, были только единицы, которые къ тому же уже не имъли подъ собою прежней твердой почвы и потому не могли быть особенно опасными въ будущемъ для мира церкви. Даже возможно думать, что и эти лица, если бы къ нимъ и къ защищаемой ими старинъ и потомъ относились строго въ духъ собора 1666 года, съ теченіемъ времени одумались бы и тоже соединились съ церковію.

Такъ думать даетъ право то обстоятельство, что и на указанныхъ нами не многихъ самыхъ упорныхъ и ожесточенныхъ защитниковъ старины находили однако минуты сомнънія, колебаній, неувъренности въ правотъ защищаемаго ими дъла. Протопопъ Аввакумъ разсказываетъ о своемъ настроеніи послів лишенія его соборомъ сана и преданія анаеемъ слъдующее: "егда мнъ темныя власти волосы и бороду остригли и проклявши за твоимъ (т. е. царкимъ) карауломъ на Угреше въ темнице держали, о, горе мне, не хочется говорить, да нужда влечеть!--тогда нападе на мя печаль, и это отяготихся отъ кручины и размышляхъ въ себъ: что се бысть, яко древле и еретиковъ такъ не ругали, яко же меня нынъ, бороду и волосы отстригли и прокляли и въ темницъ затворили: никоніане пуще отца своего Никона надомною бъднымъ сотворили. И о томъ стужахъ Божеству, да явить не туне-ли мое опочое страдание? "Дьяконъ Өедоръ про себя разсказываеть, что когда онъ сидълъ въ заточени въ Угръшскомъ монастыръ, "по тріехь неділяхь помысли окаянный молити всещедраго

Бога, дабы извъстилъ сердцу моему Христосъ: аще неправо что старое наше благочестіе и новое что добро". Онъ же разсказываеть про себя: "егда пріиде намъ въсть, яко Соловецкій монастырь взять бысть и разорень: и азъ грешный вельми оскорбихся о томъ, и правило отвергъ того дни, и начать съдя стужати Христу-свъту, и отъ горести съ досадою глаголати, яко вскую попусти последнюю обитель разорити и осквернити, -- бія рукама своима въ перси и о постелю свою отъ зъльныя жалости; презрълъ мя еси Господи-глаголаше, и не хощу уже впредь просити у Тебя ни очемъ, ни псалмовъ пъти, токмо едино: создавый мя, помилуй мя, глаголати, буди воля Твоя!... По семъ азъ о клятвахъ сумнъвахся и сътовахъ нъкогда. Въ постъ Филиповъ отпъвъ заутреню рано, и повалихся на скамейку, и начахъ размышляти въ себъ, глаголя: что се, Господи, будеть? тамо, на Москвъ, клятвы вси власти налагають за старую въру и на прочихъ върныхъ, и здъ у насъ между собою стали клятвы и мои друзи мене проклинають за несогласіе съ ними въ въръ же, во многихъ догматъхъ, болши и никоніянскихъ!... Да еще ми бысть, продолжаеть разсказывать Өедоръ, печаль велія посл'в казни нашея зд'в, яко дни три лишитимися и правила обычнаго всего: зане стужихъ си продолженія ради мучительскаго томительнаго, бысть въ смущени велицъ, и по премногу отяготихся скорбію отъ зельнаго томпенія, яко разоренъ есть и обруганъ отъ отступникъ, и разлученъ со всъми своими, и въ далекую страну заточенъ, и обръзанъ двократы языка, и обсъченъ рукою, и живъ въ земли загребенъ, яко во гробъ, и заключенъ и злою стражею ограженъ, и гладомъ и наготоюи всякою тъснотою утомляемъ есмь, и дымомъ повсядневнымъ и горкимъ чадомъ умерщвляемъ всегда. И ствияхъ авло къ Богу о семъ, глаголя: Господи сердцеввдче всвхъ праведный судія! Что будеть по семь Твоя святая воля о насъ бъдныхъ? И проклинахъ день рожденія своего, яко же Іовъ, оть зельныя печали тоя".

На возможность, при благопріятных условіяхь, примиренія съ реформою Никона и самыхь упорныхь ея противниковь указываеть следующій случай, бывшій съ Аввакумомъ. Въ Тобольске, разсказываеть про себя Аввакумь, онъ стальбыло ходить изъ простаго любопытства въ православную-

церковь и сначала только ругался надъ новымъ богослуженіемъ, "а какъ привыкъ ходить, такъ и ругаться не сталъ, что жаломъ-духомъ антихристовымъ и ужалило было". Кромъ того въ средъ отдълившихся въ церкви изъ за обряда и книжныхъ исправленій, еще очень рано появились уже распри, несогласія, нетерпимость, взаимныя обличенія въ неправославіи. Сами главари старообрядчества въ своихъ сочиненіяхъ рисують такую картину положенія дёль среди ихъ приверженцевъ: протопопъ Аввакумъ пишетъ: "меня никоніяня еретикомъ зовуть, дёти духовныя еретикомъ же зовутъ". Онъ же говорить о своихъ последователяхъ: "затекаете во многомъ мудрованіи своемъ и уже другъ друга гнушаетеся, и хлъба не ядите другъ съ другомъ. Глупцы! отъ гордости што черви капустныя, всв пропадете... Да не дивися ты тому, что нъсть согласія между върными... У насъ повсюду ропотъ, да счетъ, да самомнение съ гордостію, да укоризны другъ друга, да напыщеніе на искреннихъ, да всякъ учитель, а послушниковъ и нътъ". Дьяконъ Өедоръ поучаетъ своихъ последователей: "отъ всякія злыя вещи огребайтеся, и пустыхъ распрей и свировъ бъгайте. Сими злыми діаволь въ насъ любовь разоряеть, еже есть начало и конецъ всякому благу: исполненіе бо закона любви есть 1).

Наряду съ распрями и несогласіями, проявившимися такъ рано между противниками церковной реформы Никона, скоро обнаружилось между ними и нечто боле важное, именно: мудрованія неправославныя и прямо еретическія. Дьяконъ Өедоръ говорить: "есть бо нынъ мнози отцы и братія наша и матери и сестры страждуть и умирають съ нами за старыя книги и догматы церковныя, добръ зъло, по истинъ; нъцыи же отъ нихъ къ той истинъ по неразумію много приплетають ложное мудрование о святыхъ тайнахъ тыла и крови Христовъ: въруютъ бо и мнятъ неподобно, еже освящатися и прилагатися хлъбу и вину въ тъло и кровь Христову на проскомидіи, преже еще и начала литоргіи, и съ никоніяны всуе прятся о томъ, и страданіе праведное тою неправдою безчестять, и вину укоризненную врагамъ своимъ сами дають на ся праведну..., Есть бо нъціи невъжи отъ нашего священнаго чина и отъ простолюдинъ, кои

<sup>1)</sup> Marep. V, 61, 153, 158, 217, 245. VIII, 84. VI, 93, 95, 132—183 268. I, 619.

мнять и просто върують, прежде начала объдни совершенно тъло Христово и кровь, и къ тому приводятъ отъ Херувимскія пъсни: "яко царя всъхъ подъемлюще". Къ числу такихъ "невъждъ отъ нашего духовнаго чина", имъвшихъ "ложное мудрованіе" о времени пресуществленія святыхъ даровъ принадлежалъ прежде всего извъствый суздальскій священникъ Никита Добрынинъ, обыкновенно называемый Пустосвять. Въ челобитной государю Никита не разъ настойчиво заявляеть, стараясь привести въ доказательство разныя свид'втельства, что еще на проскомидіи "силою и дъйствіемъ пресвятаго и животворящаго Духа хльбъ въ самое истинное тело Христово, иже насъ ради на кресте прободенное, претворяется, и вино и вода въ самую истинную боготочную кровь и воду, истекшу изъ пречистыхъ прободенныхъ ребръ его, умив же и невидимо, паче всякаго естественнаго смысла, яко же той самъ воплотившійся и пострадавшій плотію Христосъ Богъ въсть" 1).

Такихъ же "неподобныхъ" върованій на время пресуществленія святыхъ даровъ держались и такіе столпы старообрядства, какъ Аввакумъ и Лазарь. Но къ этимъ неподобнымъ върованіямъ у нихъ присоединялись еще ложныя мудрованія о св. Троицъ и по другимъ вопросамъ христіанскаго въроученія. Въ этомъ отношеніи особенно любопытны и характерны пренія, происходившія между дьякономъ Өедоромъ, Аввакумомъ и Лазаремъ. Протопопъ Аввакумъ говорить объ этомъ: "увы мнъ гръшному! Ей, слезамъ достойно есть! у меня эдъсь діяволь оть десныхь ссору положиль,въ догматахъ считалися да и разбилися. Молодой щенокъ, Өедоръ дьяконъ, сынъ духовный мнф, учалъ блудить надъ старыми книгами и о святой Троицъ предкнулся и о Христовъ во адъ сошествіи и о иныхъ, догматствуя по никоніянки, нельпотно. Въ книгь моей написано и послано къ вамъ о Господъ. Азъ же, не утерпъвъ безумію его, и слышати не могъ хулы на Господа Бога моего, отръзалъ его отъ себя и положилъ подъ клятвою, не ради внъшнихъ досадъ,-накакоже!-Но ради безстудства его на Бога и хулы на старыхъ книгъ. Буди онъ проклятъ онъ-врагъ Божій!" Дьяконъ Өедоръ, съ своей стороны, подробно разска-

<sup>1)</sup> Marep. VI, 127-128, 130. IV, 13, 52, 57.

зываеть въ чемъ именно состояли его пренія съ Аввакумомъ и Лазаремъ. "А распри со мною у нихъ, говорить онъ, много было зъло, и брани и клятвы другъ съ другомъ о многихъ догматъхъ великихъ сихъ. Они убо, протопопъ Аввакумъ и попъ Лазарь, начали Троицу на трехъ престолъхъ исповъдовати, и трибожну, и трисущну глаголють; и въ трехъ лицахъ по три состава глаголетъ Лазарь; а Христа четверта Бога глаголють быти и на четвертомъ престолъ съдяща, и самаго существа божественнаго не исповъдывають, но силу и благодать отъ сыновни ипостаси, изліявшуюся въ дъвицу, глаголють, а самое де существо сыновне и Духа святаго на землю никогда не сходить, но сила и благодать посылается. Духъ свять не самъ же сходиль въ пятидесятницу глаголють. Мъстомъ убо описують они божество Св. Троицы, поіюдейски, плотскимъ разумомъ. А во адъ схожденіе Христово съ плотію по востаніи отъ гроба исповъдуетъ Аввакумъ, и востаніе Христово отъ гроба не называетъ воскресеніемъ, но востаніемъ токмо, а воскресъде, какъ изо ада вышелъ. А Лазарь глаголеть едину душу бывшу во адъ съ силою Божества и безъ плоти, до возстанія отъ гроба, и возстаніе Христово отъ гроба называетъ воскресевіемъ, - Лазарь и Аввакуму противится въ томъ. И о преложеніи святыхъ даровъ оба они мудрствуютъ-сначала проскомидіи совершенно тіло Христово и кровь. И основаніе церкви на Петръ апостоль глаголють, а не на Христь самомъ. Азъ же діяконъ Өеодоръ всего ихъ мудрованія не пріемлю, но отметаю и обличаю, и пренія творю съ ними за ты вся, вышереченная здё... А протопопъ Аввакумъ востанія Христова изъ гроба не называеть воскресеніемъ, но востаніемъ токмо, а воскресъ, глаголеть, какъ изо ада вышелъ, а до востанія душа его въ рукахъ Отчихъ бысть на небеси: тамо, глаголеть, ходила къ Богу Отцу, и кровь Христову гостинца носила и на жидовъ била челомъ, еже они Христа убили напрасно... А онъ, Лазарь попъ, часто пряся со мною, вопить, глаголя: Троица рядкомъ съдить,-Сынъ одесную, а Духъ святый ошую Отца на небеси на разныхъ престолахъ, -- яко царь съ дътьми съдить Богъ Отецъ, -- а Христосъ на четвертомъ престолъ особномъ сидить предъ Отцемъ небеснымъ! И Аввакумъ отъ него пріялъ той злый толкъ, еже четверити Троицу трисвятую... Явно уже и глаголють такъ, - увы! - аще бы самое существо-де сошло въ Дъвицу-ту, Христову мать, такъ бы и сожгло ея чрево-то... У ангеловъ онъ, Лазарь, глаголаше власы быти, и торочки на главахъ, и зерцала въ рукахъ и крыла у нихъ... И послъ казни нашея вскоръ начася у насъ размова о соществіи Христовъ во адъ, о немже писано выше сего, и соществіи святаго Духа на апостолы во огненныхъ языцёхъ. Те убоязыки на главахъ апостольскихъ не Духа святаго съдъніе глаголаль онь, Авванумь, но благодать пришедшую изъ апостоловъ сквозь темя: не вмёстилась-де въ нихъ вся, да и на главы вышла!.. А въ колесахъ живыхъ, еже видъ пророкъ Езекіилъ предъ престоломъ Господнимъ, въ техъ онъ самую ипостась святаго Духа глаголетъ живущу... А союзникъ мой, отецъ Аввакумъ, клятву налагаетъ на мя за сія, еже азъ во едино Божество върую и три лица святыя Троицы во единомъ Божествъ исповъдую, и царю уже и царевнамъ писаль на мя: діяконь де во единобожество впаль, прельстился!" 1) Очевидно, нъкоторые даже главнъйшіе столпы старообрядчества, въ своемъ религіозномъ міросозерцаніи еще не вышли изъ стадіи грубыхъ антропоморфическихъ представленій о Божествъ, отъ которыхъ они никакъ не могли отръшиться и въ своихъ умствованіяхъ о христіанскомъ догмать Св. Троицы.

Указанныя колебанія, распри, нестроенія, взаимныя обличенія, поражающія крайнею грубостію нев'єжественныя богословскія мудрованія, которыя такъ р'єзко проявились уже на первыхъ порахъ возникновенія старообрядчества, ясно указывали на внутреннюю его непрочность и несостоятельность, на полную возможность усп'єшной борьбы съ нимъ, если бы только и въ посл'єдующее время она велась въ дух и направленіи д'єзтельности русскаго собора 1666 года.

<sup>1)</sup> Матер. V, 175—176. VI, 96—132. Даже новъйшій латинскій догмать о непорочномъ зачатіи Богородицы, вполню опредъленно быль высказань одинь изъ главарей старообрядства. Въ челобитной государя Никита пишеть: "а пренепорочная Владычица наша пресвятая Богородица и Приснодъва Марія прародительныя скверны не имъла: еще бо ей во чревю суще матерни освящению и Вогу въ жилие проуготованна". Всячески усиливаясь доказать истинность этого положенія. Никита заключаеть: "и по симъ, великій государь, свидітельствамъ и младенцамъ разумно есть, что Пренепорочная Дъва прародительныя скверны не имъла" (Матер. IV, 40—49).

Окончательно утвердивъ реформу Никона, осудивъ ея противниковъ не за приверженность къ святой русской старинъ, а только за хулы на новоисправленныя книги, чины и обряды и за хулы на всю вообще церковь, и твиъ положивъ прочное начало къ прекращенію возникавшаго было церковнаго раскола, соборъ 1666 года, обратилъ, въ заключеніе, свое вниманіе на необходимость водворенія болье строгаго церковнаго благочинія, на усиленіе надзора за жизнію и пастырскою дъятельностію духовенства, поскольку она служила поводомъ къ соблазну и нареканію на существующіе церковные порядки. Сдълать это было тъмъ болъе необходимо, что первые представители старообрядчества, какъ мы знаемъ, принадлежали къ кружку ревнителей благочестія, который образовался въ началъ царствованія Алексъя Михаиловича и задался мыслію уничтожить различные пороки и недостатки въ жизни народа, самого духовенства, какъ бълаго такъ и чернаго, различные безпорядки, сильно укоренившіеся тогда въ отправленіи различныхъ церковныхъ службъ и т. под. Именно реформы въ этой сферъ кружекъ ждалъ и требовалъ отъ Никона патріарха, какъ своего бывшаго сочлена и сторонника. Но Никовъ, какъ извъстно, сдълавшись патріархомъ, сосредоточиль всю свою дъятельность исключительно на исправленіи церковныхъ книгъ и обрядовъ, оставивъ неисправленною ту сторону жизни, на исправленіи которой особенно усиленно и энергично настаивали ревнители, убъжденные, что въ исправленіи нуждается самая жизнь, а не книги. Въ этомъ смыслъ ревнители не переставали дълать заявленія и въ послъдующее время. Попъ Ирадіонъ (дъло о которомъ разбиралось въ 1660 году) писалъ: "священство въ міръ яко душа въ тълъ. Въдомо убобуди: епископъ убо вмъсто всъхъ Бога, священникъ же-Христа, прочіи же святыхъ ангеловъ; азъ же мню: нъсть уже ни единаго епископа, чтобы жилъ по епископски, священника, чтобы жилъ по священнически, ни инока, чтобы жиль по иночески, ни кристіанина, чтобы жиль по кристіански, вси свой чинъ презръща, игумени оставища свои монастыри и возлюбища съ мірскими женами и дівнцами содружатися, а попове, оставныме учительство, и возлюбиша объдни части служить и кадило отъ грабления и отъ блуда на жергву Богу приносити, и мергостное и кальное

свое житіе всѣмъ являти, и благочестіемъ лицемърствующееся, мняще частыми объднями Бога умилостивити, недостойни и піяни, помрачени различными злобами, а слова Божія и слышать не котяще". Дьяконъ Өедоръ, указывая на существующія злоупотребленія при поставленіи въ священно и церковно служительскія должности, замѣчаеть: "сіе бо имъ подобаше исправляти, а не догматы отеческія превращати". Инокъ Авраамій тоже замѣчаеть: "подобаетъ имъ, государь, самихъ себе исправити, еже по закону божественному свое житіе устроити, а не законъ божественный своими умыслами развращати" 1).

Справедливость указанныхъ жалобъ и обличеній ревнителей была для всвхъ очевидна. Всв истинно благочестивые люди дъйствительно соблазнялись тогда разными церковными безпорядками и нестроеніями и искренно желали, чтобы архипастыри уничтожили ихъ. Въ виду этого соборъ русскихъ іерарховъ 1666 года рфшился восполнить реформу Никона, сдълать то, что Никонъ не могъ, или не успълъ сдълать т. е. ръшился по возможности уничтожить тъ злоупотребленія и недостатки въ религіозно-церковной жизни, на которые жаловались ревнители еще при патріарх в Іосиф в и на которые потомъ съ удареніемъ указывали противники церковной реформы Никона, поясняя при этомъ, что современные архипастыри занимаются только никому ненужными и не для кого неполезными передълками святой старины, а о томъ, что дъйствительно требуетъ исправленія и передълки, что служитъ постояннымъ соблазномъ для всъхъ върующихъ, -- объ исправленіи этого они не заботятся.

Соборъ 1666 года обращается ко всёмъ пастырямъ съ особымъ довольно обширнымъ воззваніемъ, въ которомъ онъ заповъдуетъ пастырямъ церкви по новоисправленнымъ книгамъ "исправляти церковное все славословіе чинно и немятежно и единогласно, и гласовое пёніе пёти на рёчь, часъ же девятый велёть пёти купно съ вечернею, а не по литургіи, ниже прежде литургіи". Заповъдуетъ, чтобы священники наблюдали за опрятнымъ содержаніемъ всёхъ церковныхъ предметовъ, за правильнымъ веденіемъ записей о рожденіи и крещеніи, умершихъ, о бракахъ, чтобы священники

<sup>1)</sup> Marep. I, 670 VI, 42, 68-69. VII, 290.

и дьяконы провожали умершихъ на кладбища, не погребали у церкви и не отпъвали тъхъ, которые не были на исповъди безъ особенно уважительныхъ причинъ, чтобы они "страха ради человъческого, или сана величества стыдяся. мзду нъкую получивъ", не допускали до пріобщенія св. таинъ лицъ недостойныхъ, и чтобы для напутствованія болящихъ, щли къ нимъ безъ всякаго замедленія, "дабы не единъ христіанинъ, малъ и великъ, не отошелъ свъта сего безъ покаянія и елеосвященія и причащенія тъла и крове Христовы". Соборъ предписываетъ поповскимъ старостамъ и десятскимъ накръпко смотръть, "чтобы священноиноцы и священницы, и прочіи иноцы и причетницы не упивались и въ корчмы пити бы не ходили и отъ сквернословія и срамословія и кощунства всякаго удалялися" и хранили бы сиященный чинъ священства "беззазорнымъ своимъ жительствомъ". Предписывается чтобы священники поучали мірскихъ людей "по вся воскресенія по литургіи, раздавъ антидоръ", внушали бы своимъ прихожанамъ неопустительно посъщать всъ церковныя службы, и приносить въ даръ церкви свъчи, ладонъ и вино, а для нищихъ милостыню, "комождо по силъ отъ праведнаго притяжанія, а не отъ грабленія и обиды и проклятаго мадоиманія неправеднаго"; чтобы молящіеся "стояли въ церквахъ тихо и немятежно, и пънію бы и чтенію внимали и Господу Богу о оставленіи граховъ своихъ молилися отъ всея души, со умиленіемъ, и воздыханіемъ, и со слезами, и въ молитвахъ своихъ поклоненія во время учиненное творили со знаменіемъ на себъ честнаго креста". Въ видахъ соблюденія чинности и тишины во время богослуженія соборъ "накръпко" наказываеть священникамъ наблюдать, "чтобы нищіе въ церкви, во время пінія, по церкви не бродили милостыни просити, а стояли бы въ церкви нищіе тихо во время божественнаго цівнія, или бы стояли на паперти", гдъ и должна имъ подаваться милостыня, непокорныхъ же нищихъ "велъти смиряти священникамъ за безчинство". Въ этихъ же видахъ соборъ предписываеть священникамъ: "тако же бы велъти имати и власы растящихъ, и ризы черные носящихъ, и босыхъ ходящихъ, иже мнятся благоговъйни быти, не суть же такови,сихъ имати и приводити на патріаршей дворъ, а въ прочихъ епархіяхъ по градамъ приводити на митрополіи и

архіепископліи и епископліи дворы". Относительно чернаго духовенства соборь запов'ядуєть архимандритамь и игуменамь, подь угрозою епитиміи, чтобы черные попы и дьяконы, безь особаго разр'яшенія м'ястнаго архіерея, ни подъкакимь видомь не переходили изъмонастыря въмонастырь, и чтобы никто и ни кого не см'яль постригать въ иноческій чинь въ домахь, а постригали бы только въмонастыряхь, при свид'ятеляхь, и не иначе бы, какъ посл'я долгаго искуса на монастырскихъ работахъ.

Въ своемъ воззваніи къ пастырямъ церкви соборъ 1666 года внушаеть всимь пастырямь держаться новоисправленныхъ Никономъ книгъ, при этомъ однако вовсе не упоминаетъ о старыхъ книгахъ, какъ неправыхъ; вовсе умалчиваетъ и о старомъ обрядъ, какъ испорченномъ, а только рекомендуетъ обрядъ новоисправленный, не показывая его отношенія къ старому. Такъ, соборъ предписываетъ знаменовать себя въ крестномъ знаменіи тремя перстами, но при этомъ вовсе не говорить, чтобы двоеперстная форма перстосложенія, которой въ то время держалось большинство, была неправославная, еретическая-армянская, какъ ранве торжественно уввряль въ этомъ антіохійскій патріархъ Макарій, не говорить, чтобы двоеперстіе было недопустимо для православныхъ. Соборъ предписываеть при крестномъ знаменіи говорить молитву: Господи I. Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, а не такъ, какъ говорятъ нъкоторые: Господи І. Христе, Сыне Божій, помилуй насъ, при чемъ замъчаеть: "отъ обычая нъкихъ глаголется и сія молитва, и не обхуждаемъ ю симъ, зане предводительствуеть сей молитвъ предложенная отъ насъ здв молитва". Священникамъ повелввается при благословеніи слагать персты имянословно, но рядомъ съ этимъ вовсе нъть запрещенія употреблять при благословеніи и иное перстосложение. Только относительно аллилуіи отцы собора ръшительно требують, чтобы всвми обязательно употреблялась трегубая аллилуіа, а никакъ не сугубая, такъ какъ, говорять отцы собора, "еже въ житіи святаго Ефросима псковскаго писано глаголати дважды аллилуіа, въ третье: слава тебъ Боже, и о семъ не могите претися, зане тамо писано велія и несказанная хула на святую живоначальную Троицу, ея же и писанію предати не мощно" 1).

<sup>1)</sup> Marep. II, 120-144.

Такимъ образомъ, принципъ: не хулить старыя книги, чины и обряды, не порицать и не укорять держащихся ихъ, былъ очевидно, строго проведенъ и въ соборномъ воззваніи русскихъ іерарховъ ко всёмъ пастырямъ церкви, чёмъ, конечно, отнимались поводы къ препирательствамъ и взаимнымъ неразумнымъ обличеніямъ въ неправославіи между держащимися стараго и новоисправленнаго обряда и создавалась прочная основа для ихъ примиренія, которое, при такомъ положеніи дёлъ, составляло уже только вопросъ времени. Если же въ дёйствительности этого не случилось, то на это были особыя причины, о которыхъ будемъ говорить ниже.

Въ дъятельности собора 1666 года относительно старообрядчества было однако и нъчто недоговоренное, что препятствовало окончательному и быстрому водворенію церковнаго мира и настоятельно требовало разъясненія. Соборъ 1666 года призналь и узакониль существование въ русской церкви новоисправленнаго церковнаго чина и обряда. Но и старый церковный чинъ и обрядъ тоже былъ торжественно узаконенъ такимъ же соборомъ русскихъ іерарховъ 1551 года и, къ тому же, былъ освященъ въковымъ употребленіемъ церкви. Значить и новый и старый обрядь одинаково опирались на постановленія соборовъ русскихъ іерарховъ и съ этой точки эрвнія были, конечно, вполив равноправны. Но практически новый обрядъ уже признавался теперь церковію высшимъ и совершеннъйшимъ нежели старый, который осуждался на вымираніе. При спокойномъ теченіи дъль этотъ процессъ вымиранія стараго обряда и постепенной его замъны новымъ, совершился бы конечно самъ собою незамътно, въ теченіи болье или менье продолжительнаго времени. Но совствит другое дтло, когда явился сильный и энергичный протесть относительно заміны стараго обряда новымъ, причемъ этотъ протестъ ръшительно и твердо опирался на существующія и никъмъ еще неотмъненныя постановленія Стоглаваго собора 1551 года. При такомъ положеніи діль, очевидно, требовалось точное и ясное опреділеніе того, какъ постановленія собора 1666 года относятся къ постановленіямъ собора 1551 года, такъ какъ одного умолчанія о соборъ, ранъе узаконившемъ старый обрядъ, какъ единственно православный, при данныхъ обстоятельствахъ, было

недостаточно. Собору 1666 года необходимо было решительно высказаться: ровноправень или ньть старый обрядь съ новымъ, считать ли постановленія Стоглаваго собора отміненными или еще имъющими свое значеніе? А между тъмъ соборъ 1666 года, подобно патріарху Никону, совстить умалчиваль объ этихъ насущныхъ вопросахъ, что конечно немало препятствовало успъху умиротворенія враждовавшихъ изъ за церковнаго обряда. Быль и другой очень важный пункть, оставшійся совершенно неуясненнымъ соборомъ 1666 года. Дъло въ томъ, что приверженцы старины постоянно и настойчиво проповъдывали всъмъ и всюду, что если Никонъ и его последователи изменили церковный обрядъ и чинъ, то значить они перемвнили и самую ввру, ибо, по ихъ убъжденію, обрядъ такъ же всегда единъ и неизмъненъ, какъ всегда едино и неизмънно самое ученіе въры, измъненіе обряда есть необходимо измъненіе самой въры, почему они считали всъхъ державшихся новоисправленнаго обряда оставившими старую въру и замънившими ее новою. Дьяконъ Өедоръ, напримъръ, прямо говоритъ: "подобаетъ вамъ по новымъ книгамъ сызнова и крещеніе пріяти отъ новыхъ своихъ святителей, а то уже старое крещеніе не во спасеніе будеть вамъ, но во осужденіе въчное и на проклятіе". Правда, новообрядцы старались завърить старообрядцевъ, что принявъ исправленные Никономъ церковные чины и обряды, они этимъ вовсе не измъняли своей въры, которая остается у нихъ все тою же, какою она была и ранње, что принятый ими новоисправленный обрядъ вовсе не вводить чего либо новаго въ ихъ прежнія върованія, такъ что о замънъ старой въры новою не можетъ быть, въданномъ случав, и рвчи. Но старообрядцы никакъ не могли понять того, какимъ образомъ можно измънять обрядъ, а въ то же время не измънять самой въры, какимъ образомъ принявъ новый обрядъ, въ то же время можно остаться при прежней въръ. Вотъ именно этотъ-то пунктъ, совершенно непонятный тогдашнимъ старообрядцамъ и служившій для нихъ главнъйшимъ камнемъ преткновенія въ дълъ принятія новоисправленнаго обрада, и требовалось прежде всего объяснить и сдълать виолнъ понятнымъ. А между тъмъ ни ранве, ни на соборв 1666 года, этотъ въ высшей степени важный пункть не быль однако выяснень, вследствіе чего

у приверженцевъ старины и не было уничтожено недовъріе къ новоисправленному обряду, не было уничтожено ихъ подозрѣніе, что принявшіе новый обрядъ не измѣнили, ради этого, своей старой вѣры, а это необходимо вело къ дальнѣйшимъ прискорбнымъ столкновеніямъ между сторонниками стараго и новаго обряда. Впрочемъ, указанные нами пункты, обойденные соборомъ русскихъ іерарховъ 1666 года, были потомъ рѣшены на соборѣ 1667 года въ присутствіи восточныхъ патріарховъ, но рѣшены были такъ своеобразно, что вызвали формальное появленіе въ русской церкви раскола старообрядчества, о чемъ подробно скажемъ ниже.

## ГЛАВА II.

## Отношеніе между властью государственной и церковной въ древней Руси до патріаршества Никона.

Отношеніе власти церковной и государственной въ удѣльно-вѣчевой періодъ. Съ появленіемъ сильной власти великаго князя московскаго русскіе митрополиты становятся въ полную зависимость отъ великихъ князей, а потомъ царей московскихъ. Патріаршество было учреждено у насъ царемъ, царями избирались всегда и всѣ московскіе патріархи. Епархіальные архіереи назначались у насъ царемъ. Все епархіальное управленіе, какъ патріарха такъ и другихъ архіеревъ, находилось подъ постояннымъ контролемъ царя. Царь созывалъ церковные соборы, назначалъ лицъ, какія должны были присутствовать на нихъ, предлагалъ вопросы на обсужденіе собора, наблюдалъ за соборными преніями и обсужденіями, придавалъ окончательную редакцію соборнымъ дѣяніямъ, отрицалъ или утверждалъ состоявшіяся соборныя постановленія и придаваль имъ силу закона.

Обыкновенно патріархъ Никонъ нашими историками разсматривается и оцінивается главнымъ образомъ какъ исправитель нашихъ богослужебныхъ книгъ, чиновъ и обрядовъ, въ чемъ и видять самое главное, цінное и характерное діло его патріаршества. Но мы уже знаемъ, что Никонъ, какъ церковный реформаторъ, былъ созданіемъ царя Алексівя Михаиловича, программу котораго онъ только выполнялъ въ своей церковно-реформаторской дізтельности. Самъ Никонъ, хотя одно время и сильно увлекался своею церковно-реформаторскою дізтельнностію, однако никогда не считаль ее главнымъ дізломъ своего патріаршества, которымъ онъ по этому, по оставленіи имъ патріаршей каеедры, уже боліве совсімъ не интересовался, какъ дізломъ не его личнымъ, а стороннимъ, близко и глубоко его лично не затрогивающимъ. Это потому, что дізйствительную, настоящую душу патріаршества. Никона, въ чемъ онъ самъ видѣлъ главную задачу и весь смыслъ своего патріаршества, къ чему онъ постоянно и настойчиво стремился, находясь на патріаршей канедрь, за что онъ неустанно и страстно боролся и посль оставленія имъ патріаршей канедры, —было его стремленіе не только освободить церковную власть отъ зависимости отъ власти государственной, такъ какъ посльдняя тогда надъ нею господствовала, но и утвердить то защищаемое имъ положеніе, что священство выше царства.

Въ удъльно-въчевой періодъ нашей исторіи власть митрополита всея Руси была совершенно независима отъ свътскихъ туземныхъ властей. Митрополиты были греки, ихъ избирали и ставили на Русь константинопольскіе цатріархи, вмъсть съ греческими императорами, судить и осудить ихъ, лишить ихъ канедры, могъ только патріархъ, который разбиралъ всъ жалобы на русскаго митрополита. Русскіе князья не участвовали въ выборъ и постановленіи митрополита, и въ случав недовольства какими-либо его двйствіями, могли только жаловаться патріарху, но сами, соборомъ своихъ мъстныхъ архіереевъ, судить и низвергать митрополита не могли. Эта независимость митрополита оть князей создавала ему особое, исключительное положение въ отношении къ нимъ: митрополитъ, не боясь князей, могъ смъло, ръшительно и твердо проводить въ жизнь общества и государства церковно-христіанскія начала, могъ, какъ облеченное высшимъ духовнымъ авторитетомъ лицо, обличать и мирить враждующихъ князей, смело вступаться за всехъ обиженныхъ и несчастныхъ, обличать общественныя беззаконія и неправды, и вообще являть изъ себя образъ истиннаго, власть имъющаго, архипастыря, - къ заявленіямъ, облина ским и настояніямь митроподита ни одинь князь не могъ отнестись равнодушно или пренебрежительно. Если вся Русь представляла тогда изъ себя рядъ небольшихъ, неръдко враждующихъ княжествъ, гдъ каждый удъльный князекъ считалъ себя полнымъ господиномъ и хозяиномъ своего удъла, если власть великаго князя была очень неопредъленна, слабо выражена, часто переходила изъ однъхъ рукъ въ другія, и потому не могла дъйствовать на всю русскую территорію, на строй жизни и на проявленіе ея въ цъломъ народъ; то иною совсъмъ была власть митрополита.

Она была единою для всей Руси, ея вліяніе и значеніе простиралось на весь народъ, который виделъ въ митрополить своего высшаго верховнаго руководителя и отца, она имъла подъ собой строгую каноническую почву, которая точно опредъляла кругъ, сферу и образъ ея дъйствій; ейвласти митрополита, церковными законами подчинены были всв епархіальные архіерен, обязанные безпрекословно повиноваться во всемъ распоряженіямъ и указаніямъ своеговерховнаго архипастыря, который надзираль за всею ихъ пастырскою дъятельностью, творилъ надъ ними судъ и расправу. Словомъ политически разъединенная Русь, церковнообъединялась тогда въ лицъ митрополита, который былъ ея духовнымъ главою и владыкой, стоявшимъ внъ всякой прямой и юридической зависимости отъ свътской власти князей. Духовный владыка русской земли быль во многихъ отношеніяхъ сильнее и вліятельнее разъединенныхъ враждующихъ между собою свътскихъ владыкъ: онъ вносилъвъ русское общество творческія высшія христіанскія начала жизни, на которыхъ должна была строиться и развиваться и частно-семейная, и общественная, и самая государственная жизнь целаго народа, -- все сферы этой жизни, не исключая самыхъ интимныхъ, подчинялись его наблюденію и воздъйствію, почему власть митрополита естественно должна была имъть доминирующее значение во всей тогдашней народной жизни, имъть ръшительный перевъсъ передъ раздробленной на маленькія враждующія между собой части свътской государственной власти. И если тогдащніе митрополиты не использовали всей силы и могущества своей духовной власти въ видахъ того или другого своего воздъйствія на весь строй и характеръ народной жизни, то причина этого заключалась вовсе не въ томъ, чтобы высшая духовная власть встречала какія-либо серьезныя ограниченія и ствененія со стороны светской власти въ стремленіи воздійствовать на народную жизнь, всецівло подчинить ее своему духовному водительству, а въ томъ, что, за ръдкими исключеніями, тогдашніе наши митрополиты были иноземцы, чуждые намъ по языку, воспитанію, нравамъ и обычаямъ. Русская жизнь съ ея строемъ, запросами и интересами была для нихъ совершенно чужая, сторонняя, ихъ не затрогивавшая, къ которой они въ большинствъ

относились спокойно-равнодушно, вовсе не думая тъсно сживаться и сливаться съ нею. И личныя ихъ качества. конечно, далеко не всегда были выдающимися, не всегда и серьезная образованность была ихъ принадлежностью; лучшіе-образованные и даровитые іерархи нужны были и въ Греціи, и едва ли такія лица выражали особенную охоту ндти въ далекую и, по понятіямъ грековъ, варварскую Русь, въ которую по необходимости попадали въ большинствъ люди средніе, искавшіе виднаго и доходнаго м'вста, какого они не могли получить у себя дома. При этомъ иностранцы митрополиты приносили на Русь тв идеалы общественнаго и государственнаго строя и жизни, которые были выработаны ихъ родиною. Сдълавшись русскими митрополитами они и на Руси руководились греко-византійскими нормами, какъ лучшими и совершеннъйшими, а потому въ своей общественно - государственной деятельности, въ русскихъ митрополитовъ, проявляли не творчество на основъ русскихъ національно-мъстныхъ условій, а только переносили на русскую почву стороннія ей византійскія нормы права, порядка и пр.

Между тымь на Руси стало складываться сильное московское княжество, а въ немъ сильная власть великаго князя. И какъ только московскіе князья выдвинулись изъ ряда другихъ удъльныхъ князей, они сейчасъ же привлекли къ себъ митрополита, убъдивши его поставить свою митрополичью канедру въ Москвъ. Затъмъ они, уже теперь сильные и вліятельные, настояжели предъ константинопольскимъ патріархомъ, чтобы русскіе митрополиты ставились обязательно изъ русскихъ и чтобы они были избранниками великаго князя. Образовался тесный союзъ власти духовной и свътской въ лицъ митрополита и въ лицъ великаго князя московскаго и всея Руси. Опираясь между прочимъ на содъйствіе митрополитовь, великой князь московскій успъль подавить всв удвльныя княжества, заставиль себя признать главою и верховнымъ управителемъ уже целаго московскаго царства, политическимъ хозяиномъ и распорядителемъ его еудьбы; никакой другой князь не могь болье оспаривать теперь первенства и главенства великаго князя московскаго. Тогда стали измънятся и отношенія великихъ князей къ митрополитамъ: московскіе князья достигли того, что митро-

политы не только избирались великимъ княземъ изъ русскихъ, но и ставились въ Москвъ, совершенно независимо отъ константинопольскаго патріарха, соборомъ русскихъ іерарховъ. Этотъ новый порядокъ избранія и постановленія митрополита, сразу кореннымъ образомъ измѣнилъ общественное положение митрополита и его отношение къ свътской власти. Митрополить избирался изъ подданныхъ великаго князя, избирался изъ лицъ ему желательныхъ и имъ указанныхъ, и, ставъ митрополитомъ, попрежнему оставался его подданнымъ, вполнъ зависимымъ отъ князя. Если бы такъ избираемый и поставляемый митрополить сталь въ чемъ-либо противиться волъ великаго князя, послъдній всегда легко могъ замънить его другимъ болъе угоднымъ ему лицомъ, -- соборъ русскихъ і ерарховъ, подданныхъ великаго князя и поставляемыхъ подъ его воздёйствіемъ, всегда готовъ быль исполнить волю и желаніе великаго кпязя. Русскій митрополить, изъ свободнаго и независимаго отъ свътской власти, теперь превращается въ покорнаго слугу великаго князя, исполнителя его вельній и желаній. Изъ. прежнихъ правъ, которыя ранве принадлежали митрополиту, независимому отъ свътской власти, теперь осталось только право печаловаться предъ великимъ одно: тняземъ опальныхъ, несчастныхъ и обиженныхъ, да и этимъ-то правомъ пользовались уже не всв митрополиты, и пользовались притомъ съ большою оглядкою. Какъ скоро свътская власть вполив убъдилась, что она сильнее духовной, что митрополить въ существъ такой же подданный великаго князя, какъ и другіе его подданные, съ ними не стали церемониться. Митрополитовъ, не нравившихся высшей светской власти, стали спокойно низводить съ ихъ престоловъ, и замънять другими болъе подходящими лицами. За обличенія свътской власти и за "печалованія" передъ нею святой митрополить Филиппъ не только лишенъ былъ канедры, но и самой жизни. Послъ этого и право митрополитовъ "печаловаться" стало все более съуживаться и все реже проявляться, а наконець и совсемь было забыто представителями нашей церкви.

Такимъ образомъ еще московскіе митрополиты превращени были въ покорныхъ и, неръдко, рабольпныхъ слугъ—"потаковниковъ", какъ ихъ тогда называли, великаго князя; вис-

шая духовная власть-митрополить быль совершенно безсиленъ и безправенъ предъ выросшею и окрупшею властію великаго князя, который уже избираль, ставиль и низводиль митрополита по своему желанію и усмотренію. Народъ и все общество не находило въ такомъ порядкъ дълъ ничего ненормальнаго; по его мевнію діло такъ именно и должно было стоять, такъ какъ митрополить у насъ никогда не быль народнымь избранникомь, и потому никто, кромъ великаго князя, не быль у нась заинтересовань въ судьбъ того или другого митрополита, - все въдаетъ и знаетъ князь, онъ всвиъ распоряжается и, въ частности, митрополитомъ, его избранникомъ и ставленникомъ. Народъ только желаль, чтобы быль митрополить, какъ поручитель за правильный и безостановочный ходъ обычной церковной жизни; но до тъхъ или другихъ отношеній митрополита къ великому князю, до самой личности митрополита, той или другой его судьбы и положенія, ему не было собственно никакого дъла. Въ такихъ взаимныхъ отношеніяхъ находились у насъ свътская и духовная власть, когда учреждено было патріаршество.

Москва была признана русскими законною наслъдницею Византіи, въ силу чего Московскій великій князь вънчался царскимъ вънцомъ, и его царское вънчаніе было торжественно признано и утверждено особымъ соборнымъ актомъ четырехъ вселенскихъ восточныхъ патріарховъ. Но византійскія представленія требовали, чтобы рядомъ съ всегда существовалъ и патріархъ, -- это было необходимо для полноты православнаго христіанскаго царства. Въ между прочимъ, именно этаго представленія болгарскіе и сербскіе государи, принимая титуль императоровь, въ то же время всегда учреждали у себя и патріаршество, несмотря на энергическое противодъйствіе константинопольскихъ цатріарховъ. Русскіе, въ этомъ случав, стояли также на почвв византійскихъ представленій и потому у нихъ, вследъ за утвержденіемъ на Руси царскаго достоинства естественно явилась мысль и объ учреждени въ Москвъ патріаршества, чтобы Москва и съ церковной стороны ничемъ не уступада старой Византіи, чтобы и въ Москвъ въ этомъ отношеніи было точно такъ же, какъ и въ Византіи при ея старыхъ благочестивыхъ царяхъ. Этого требовала полнота христіанскаго русскаго царства, теперь единаго православнаго во всей вселенной; этого требовало вцолнъ цвътущее и блестящее внъшнее положеніе русской церкви, особенно сравнительно съ бъдственнымъ угнетеннымъ положеніемъ всъхъ другихъ православныхъ восточныхъ церквей, этого требовало ръзко бросавшееся въ глаза несоотвътствіе между положеніемъ Москвы, какъ покровительницы и опоры для всъхъ восточныхъ православныхъ церквей и самихъ восточныхъ патріарховъ, и іерархическимъ положеніемъ ея церковнаго главы, только простого митрополита. Естественно было поэтому желать русскимъ, чтобы рядомъ съ московскимъ царемъ существовалъ и московскій патріархъ, чтобы благодаря этому русская церковь заняла подобающее ей положеніе среди другихъ православныхъ восточныхъ церквей.

Когда въ 1586 году въ Москву прибылъ за милостынею антіохійскій патріархъ Іоакимъ, то царь Өедоръ Ивановичъ, говорить статейный списокь объ учреждении у насъ патріаршества, "помысля съ своею благовфрною и христолюбивою царицею Ириною, говорилъ съ бояры: изначала, отъ прародителей нашихъ, кіевскихъ, владимірскихъ и московскихъ государей царей и великихъ князей благочестивыхъ, поставлялись наши богомольцы, митрополиты кіевскіе, владимірскіе, московскіе и всея Россіи отъ патріарховъ цареградскихъ н вселенскихъ"; потомъ ихъ стали поставлять въ Москвъ "по приговору и по избранію прародителей нашихъ и всего освященнаго собора отъ архіепископовъ и епископовъ, россійскаго царства даже и до нашего царствія". Теперь же государь решиль просить у Бога милости, "дабы устроиль въ нашемъ государствъ московскомъ россійскаго патріарха", почему и слъдуеть просить антіохійскаго патріарха Іоакима, чтобы онъ взяль на себя миссію, довести желаніе царя до свъдънія другихъ восточныхъ патріарховъ. Бояре одобрили мысль царя объ учреждении въ России патріаршества и Борису Өедоровичу Годунову поручено было войти объ этомъ въ переговоры съ антіохійскимъ патріархомъ Іоакимомъ, что тотъ и исполнилъ.

Въ этомъ оффиціальномъ разсказъ невольно обращаеть на себя вниманіе то обстоятельство, что мысль о необходимости учрежденія патріаршества въ Россіи высказывается

въ первый разъ царемъ, который посовътывавшись съ своею царицею, сообщаеть затъмъ свое ръшеніе учредить на Москвъ патріаршество не собору русскихъ іерарховъ, какъ бы можно было ожидать, а боярамъ, и заручившись только ихъ согласіемъ, поручаетъ вести переговоры съ антіохійскимъ патріархомъ не митрополиту или какому-либо другому іерарху, а Борису Годунову. На участіе въ этомъ церковномъ дълъ какого-либо духовнаго лица, а тъмъ болъе цълаго собора іерарховъ, нътъ и намека. Очевидно, участіе духовныхъ властей въ обсужденіи вопроса объ учрежденіи у насъ патріаршества считалось пока совершенно излишнимъ.

Когда въ 1588 году въ Москву неожиданно прибылъ за милостынею самъ константинопольскій патріархъ Іеремія, царь, опять посов'ятывавшись съ своею царицею и поговоря только съ боярами, а не духовными властями, ръшается воспользоваться пребываніемъ въ Москвъ Іереміи, чтобы поставить русскаго патріарха. Для переговоровъ съ Іереміею, по решению царя и боярь, назначается попрежнему Борись Годуновъ, который долженъ быль посовътоваться съ патріархомъ: "возможно ли тому статися, чтобы ему быти въ его государствъ, россійскомъ царствъ, въ стольномъ нашемъ градъ Владиміръ". Когда Іеремія изъявиль желаніе остаться патріархомъ обязательно только въ Москвъ, и ни подъ какимъ видомъ не соглашаться поселиться во Владиміръ, несмотря на многократные уговоры Годунова, царь снова созваль боярь и заявиль имь, что такь какь Іеремія не соглашается жить во Владимірь, а только въ Москвь, что неудобно, то и следуеть просить его чтобы онь поставиль въ русскіе патріархи московскаго митрополита Іова, о чемъ, по приговору государя и бояръ, и былъ освъдомленъ Іеремія Борисомъ Годуновымъ и дьякомъ Андреемъ Щелкаловымъ. Когда Іеремія уже окончательно согласился поставить въ русскіе патріархи "кого благочестивый государь произволить", только тогда, именно въ 17 день января 1589 года, царь наконецъ собраль соборь изъ русскихъ іерарховь и изложивь на немь ходъ переговоровъ объ учрежденіи на Руси патріаршества. заявиль собору о согласіи Іереміи поставить въ патріархи русскаго, и въ заключение предложилъ митрополиту Гову посовъщаться со всъми отцами собора, "какъ бы Богъ далъ. такое великое и преславное дъло въ Россіи устроилось".

На это предложение царя отцы собора, посовътовавшись между собою, отвътили царю, "что они полагаются на волю его—благочестиваго государя". По избранію и повелёнію царя митрополить московскій Іовъ и быль потомъ поставлень Іеремією въ патріархи московскіе и всея Россіи.

Такимъ образомъ, все дъло учрежденія патріаршества въ Россіи велось исключительно свътскою властію и свътскими лицами, безъ всякаго участія въ немъ лицъ духовныхъ. П только тогда, когда оно уже ръшено было окончательно, когда указано было и лицо, предназначенное царемъ въ патріархи, созвали соборъ изъ духовныхъ лицъ, которые однако только смиренно заявили цёлымъ соборомъ, "что они во всемъ полагаются на волю его-благочестиваго государя", и такимъ образомъ отказались отъ всякаго дъятельнаго участія въ такомъ діль, которое, казалось бы, прежде всего н главнымъ образомъ касалось не свътскихъ, а духовныхъ лицъ, не боярской думы, а церковнаго собора, и которое должно бы вестись не Годуновымъ и Щелкаловымъ, а тъми или другими русскими іерархами, какъ ближе, чёмъ свётскія лица, заинтересованными фактомъ учрежденія у насъ патріаршества.

Если учреждение патріаршества было у насъ, съ одной стороны, исключительно дъломъ свътской власти, вовсе конечно и не думавшей поступиться этимъ какими-либо своими прежними правами въ пользу духовной, въ видахъ приданія послідней большей самостоятельности и силы относительно власти свътской; то, съ другой стороны, учреждение у насъ патріаршества вовсе не вызывалось и какими-либо особыми настоятельными причинами, лежавшими во внутреннемъ стров и характерв нашей церковной жизни, въ какихъ-либо мъстныхъ, чисто церковныхъ и общественыхъ стремленіяхъ и потребностяхъ. Оно-патріаршество, по отношеніи ко всей совокупности нашей внутренней церковной жизни, было явленіемъ чисто внішнимъ, случайнымъ, не затрогивавшимъ ея прежнихъ основъ, направленія и характера, всегда остававшимся только на ея поверхности, не вносившимъ въ нея ничего новаго, обновляющаго прежній церковный строй жизни и ея прежніе традиціонные порядки. Съ учреждениемъ патріаршества получилась не новая какая-либо церковная сила, а только внешнее укращение церкви. Московскій патріархъ по своему общественному и церковному положенію, по своимъ духовнымъ правамъ былъ совершенно то же, что и московскій митрополитъ,—существенныхъ перемѣнъ въ этомъ отношеніи никакихъ не произошло. Значить, съ учрежденіемъ патріаршества отношенія у насъ свѣтской власти къ духовной совершенно не измѣнились, а остались прежнія т. е. и патріархъ, какъ ранѣе митрополитъ, всецѣло и во всемъ зависѣлъ отъ свѣтской власти, которая распоряжалась имъ въ своихъ видахъ, по своему усмотрѣнію, нисколько не церемонясь съ самою личностію патріарха, если находила его чѣмъ-либо неугоднымъ себѣ. Это съ особенною ясностію обнаружилось уже при самыхъ первыхъ патріархахъ.

Умеръ царь Борисъ Өеодоровичъ Годуновъ и патріархъ со всвиъ освященнымъ соборомъ присягнулъ сыну Бориса-Өеодору. Өеодоръ быль убить, а Лжедимитрій провозглашень царемъ. Прежде чъмъ онъ вступилъ въ Москву, толпы москвичей съ оружіемъ и дреколіемъ вторгнулись въ Успепскій соборь, гдё тогда служиль Іовь, не дали ему окончить литургію и, заставивъ разоблачиться, съ позоромъ таскали его по церкви и вывели затъмъ за Кремль, къ лобному мъсту, гдъ толна била и безчестила патріарха, а потомъ съ криками: "богатъ, богатъ Іовъ патріархъ, идемъ и разграбимъ его", разграбила домъ и имущество первосвятителя, а самъ онъ, въ простой рясъ чернеца и на убогой телъгъ, отправленъ былъ въ городъ Старицу. Между темъ Лжедимитрій торжественно вътхаль въ Москву и на лобномъ мъсть, гдь недавно народь биль и безчестиль своего патріарха, быль торжественно встрвчень митрополитами, архіопископами, епископами и всёмъ освященнымъ соборомъ съ крестами, иконами, хоругвями, съ пъніемъ священныхъ пъсней. Невый царь привезъ съ собою и новаго патріарха. Это быль, ранье прівхавшій въ Москву съ о. Кипра, греческій архіспископъ Игнатій, получившій у насъ рязанскую архіепископію и теперь предложенный Лжедимитріемъ въ московскіе патріархи. Русскіе архіерен безпрекословно исполнили повелъніе Лжедимитрія, и грекъ Игнатій сталь законнымъ патріархомъ Московскимъ и всея Россіи. Никто изъ архіереевъ не вступился за обезчещеннаго, публично опозореннаго-Іова, никакимъ соборомъ не лишеннаго своихъ патріаршихъ

правъ; — наши іерархи спокойно смотръли на низверженіе Іова и спокойно, своимъ согласіемъ, санкціонировали законность поставленія Игнатія.-Лжедимитрій быль убить, и въ Москвъ избрали новаго царя—Василія Ивановича Шуйскаго, который немедленно, по своемъ избраніи, низложилъ патріарха Игнатія, а на его мъсто велълъ поставить Гермогена, архієпископа Казанскаго, что наши іерархи, опять безпрекословно, и исполнили. Шуйскій быль низложень съ царскаго престола, и у насъ образовалась сильная боярская партія въ пользу призванія на московскій престоль польскаго королевича Владислава. Эта партія временно взяла верхъ и патріархъ Гермогенъ былъ низведенъ съ патріаршаго престола и потомъ погибъ насильственною смертію. На его мъсто снова быль возведень прежній патріархь грекъ Игнатій, который однако чрезь нісколько місяцевь обжаль въ Литву, и московская патріаршая канедра осталась теперь совсъмъ безъ патріарха. Такъ продолжалось слишкомъ семь тътъ, вплоть до избранія въ патріархи Филарета Никитича.

Изъ сдѣланнаго бѣглаго историческаго обзора перемѣнъ въ судьбѣ первыхъ трехъ московскихъ патріарховъ ясно видно, что эти патріархи избирались и низвергались исключительно свѣтскою властію, которая, преслѣдуя свои интересы; распоряжалась патріаршею каоедрою по своему усмотрѣнію и произволу, не встрѣчая себѣ въ этомъ ни малѣйшаго противодѣйствія ни со стороны освященнаго собора, ни тѣмъ болѣе со стороны народа; самъ же патріархъ рѣшительно не имѣлъ никакихъ средствъ въ своемъ распоряженіи которыми бы онъ могъ, хотя сколько-нибудь, оградить себя отъ произвола и насилій свѣтской власти.

Съ восшествіемъ на патріаршій престоль отца государя— Филарета Никитича Романова, патріархъ сразу получиль огромное значеніє: онъ не только безконтрольно и независимо управляль церковію, но фактически въдаль и всъ дъла государственныя, нося титуль, наравнъ съ царемъ, великаго государя. Но этотъ блескъ и особое значеніе Филарета Никитича зависъли вовсе не отъ того, что онъ быль патріархъ, что-бы теперь за патріаршею властію, какъ такою, были признаны какія-либо особыя, исключительныя права и независимость отъ свътской власти, а единственно потому, что онъ быль отцомъ государя, который во всъхъ дълахъ руководствовался всегда совътами и указаніями своего родителя. Въ дъйствительности же отношенія между патріаршею и свътскою властію и послъ Филарета Никитича продолжали быть такими же, какими они были и ранъе, т. е. патріархи попрежнему находились въ полной зависимости отъ свътской власти, и безъ ея согласія и одобренія не могли сдълать ни одного самостоятельнаго шага, тъмъ болъе конечно не могли что-либо сдълать вопреки ея желаніямъ и настояніямъ.

Два первые преемника Филарета Никитича, патріархи Ioaсафъ и Іосифъ, были избранниками и ставленниками государя, и оба были личностями довольно безцвётными, даже вовсе и не думавшими о какой-то независимости отъ свътской власти, предъ которой они чувствовали и сознавали все свое безсиліе. Никонъ былъ избранъ въ патріархи царемъ Алексвемъ Михаиловичемъ, что подтверждаетъ слвдующая современная событію зам'ятка: "того-жъ (1652) году, іюля въ 25 день, по изволенію Божію и по избранію государя царя и великаго князя Алексъя Михаиловича самодержца всея Русіи з'бояры и со всемъ вселенскимъ соборомъ поставленъ бысть въ царствующемъ градъ Москвъ въ патріарки ноугородцкій и великолутцкій митрополить Никонъ" 1). Соборъ 1660 года постановилъ низложить Никона и немедленно назначить ему преемника, какъ скоро на избраніе новаго патріарха государь "дастъ свое богомудрое и преимущественное согласіе съ своимъ преизящнымъ сигклитомъ" 2).

Очевидно патріархи избирались только царемъ, который объ этомъ дѣлѣ совѣтывался съ своимъ "преизящнымъ синклитомъ" т. е. съ боярскою думою. Впрочемъ соборъ архіереевъ открыто и прямо отказывался отъ выбора патріарха, предоставляя это дѣло исключительно государю, и такъ поступаль онъ не только въ указанномъ нами случаѣ: при выборѣ перваго патріарха Іова, но и въ послѣдующее время. Когда въ 1672 году умеръ патріархъ Іоасафъ 2-й, то 5 іюля государь велѣлъ, ранѣе имъ созваннымъ въ Москву еписконамъ и другимъ властямъ, явиться къ нему въ столовую-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>). Чт. общ. ист. и древн. 1905 г. кн. III, смѣсь, стр. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дѣло о патр. Никонѣ, стр. 108.

палату. Когда они пришли, "великій государь изволиль властямъ говорить, что бы на патріаршескій престолъ избрали они кого всемъ освященнымъ соборомъ. И власти, вставъ, великому государю говорили: что о такомъ великомъ дълъ како ты, великій государь, укажешь". Въ виду такого отвъта властей государь заявилъ собору, что "мы соблаговоляемъ и соизволяемъ" быть патріархомъ новгородскому митрополиту Питириму, котораго соборъ и поставилъ въ патріархи. Когда въ 1690 году, 17 марта, умеръ патріархъ Іоакимъ, то 23 августа государи пригласили къ себъ архіереевъ, архимандритовъ и весь освященный соборъ: "и великіе государи говорили архіереемъ, о избраніи патріарши. И власти великимъ государемъ говорили: что о такомъ великомъ дълъ какъ они, великіе государи, укажутъ". Государи, посовътовавшись съ архіереями, указали на Казанскаго митрополита Адріана, который и быль поставлень патріархомъ 1).

Понятно почему древне русскіе епископы даже сами такъ ръшительно отказывались отъ соборнаго избранія патріарховъ и предоставляли это дело всецело государю и его боярской думъ. Московскій патріархъ быль тогда слишкомъ важное, видное и вліятельное лицо, не только церковное, но и государственное. Онъ былъ однимъ изъ самыхъ близкихъ къ царю лицъ, съ которымъ государь совътовался какъ о дълахъ церковныхъ, такъ и государственныхъ. Царь и патріархъ виделись почти постоянно, такъ какъ царь обязательно присутствоваль на всёхь торжественныхь патріаршихъ службахъ. Никонъ какъ на одну изъ причинъ неожиданнаго оставленія имъ патріаршаго престола указываль на то обстоятельство, что царь не сталъ ходить къ тъмъ службамъ, которыя совершалъ патріархъ, откуда онъ-Никонъ и заключиль, что царь на него гиввается. Цари неръдко приглашали на свои объды патріарховъ, а патріархи царей. Въ Дворцовыхъ разрядахъ постоянно встръчаются такія замътки: "того жъ дни влъ у государя царя и великаго князя Алексъя Михаиловича всея Русіи святьйшій Іосифъ патріархъ московскій и всея Русіи, а съ нимъ власти, а столъ былъ

<sup>1)</sup> Дворцовые разряды, дополнение къ 3-му тому, стр. 447 и т. IV стр. 578.

по грановитой палать, а у стола вельль государь быть боярамъ и околничимъ всемъ безъ местъ"; или: "того жъ дни ъль у государя святьйшій Іосифъ патріархъ московскій и всея Руссіи, а столь быль по столовой избъ". Такія же записи встръчаются когда государь объдалъ у патріарха: "того жъ дни государь царь и великій квязь Алексви Михаиловичъ всея Русіи влъ у святвитаго Іосифа патріарха московскаго и всея Русіи, а у стола были бояре и околничіе, всь безъ мъстъ": или: "того жъ дни государь царь и великій князь Алексей Михаиловичь всея Русіи ель у святвишаго Никона патріарха московскаго и всея Русіи" 1). При такой, такъ сказать, постоянной и исключительной личной близости царя и патріарха, при ихъ почти ежедневномъ взаимообщеніи естественно было, что кандидата въ патріархи всегда избиралъ царь, избиралъ лицо ему хорошо извъстное и пріятное. Странно было бы, при такихъ условіяхъ, предоставить выборъ въ патріархи собору, а не царю, такъ какъ соборъ могъ выбрать такое лицо, съ которымъ бы царь не могъ и не пожелалъ бы имъть того постояннаго близкаго общенія, какое онъ обычно имъль съ патріархомъ. А это могло бы повести даже къ неожиданнымъ осложненіямъ и столкновеніямъ, какъ это и случилось, когда патріархъ Никонъ разошелся съ царемъ, причемъ недоразумънія между царемъ и патріархомъ несомнівню неблагопріятно отражались бы на всвиъ ходв церковныхъ двлъ, а въ извъстной степени и на дълахъ государственныхъ. Вообще патріархъ, не пользовавшійся личнымъ расположеніемъ и довъріемъ государя, не имъль бы, самь по себъ, должнаго значенія и вліянія и въ церкви и въ государствъ. Какъ ненормально тяжело было положение патріарха, не пользовавшагося расположеніемъ царя, это хорошо видно изъ тіхъ горькихъ заявленій, какія своимъ приближеннымъ ділаль патріархъ Іосифъ въ последнее время своего патріаршества: "перемънить меня, говориль онъ, скинуть меня хотять; а буде и не оставять, я самь за соромь объ отставкъ стану бить челомъ". При такихъ условіяхъ, очевидно, патріарха

<sup>1)</sup> Дворцовые разряды, т. III, стр. 17, 20, 66, 86, 88, 107, 110, 115, 118, 128, 144, 149. 152, 158, 218, 225, 226, 266, 286, 322, 326, 329, 338, 342, 343, 347, и др.

могъ избирать не соборъ, а только государь, при томъ изъ лицъ, которыя ему были нужны и которыя ему нравились: собору вмѣшиваться въ это дѣло было неудобно и на его долю только приходилось смиренно заявлять: "что о такомъ великомъ дѣлѣ (выборѣ патріарха) какъ ты, великій государь, укажешь".

Но если патріарха всегда избиралъ только царь, то что же значать тв извъстія, которыя говорять, что кандидаты въ патріархи избирались на соборахъ, а царь избиралъ только изъ числа лицъ, намъченныхъ соборомъ? Дъло тутъ происходило, по нашему мнвнію, такъ: царь, заранве намвтивши извъстное лицо въ патріархи, сообщаль объ этомъ, до собранія собора, одному или нісколькимъ архіереямъ, которые на соборъ обязательно и вносили въ число кандидатовъ указанное царемъ лицо, а къ нему, ради соблюденія формальности, присоединяли еще двухъ лицъ, и этихъ трехъ кандидатовъ соборъ представляль государю съ темъ, чтобы онъ выбралъ изъ нихъ одного по своему усмотренію. Понятно, что государи всегда избирали то именно лицо, какое они уже ранве предназначили въ патріархи, благодаря чему и получалось такое впечатленіе, какъ будто въ патріархи нзбиралъ соборъ купно съ государемъ, тогда какъ въ дъйствительности избираль только одинь государь. Все делособоровь въ этихъ случаяхъ состояло въ томъ, чтобы соборнопризнать и церковно поставить въ патріархи то именнолицо, которое изберетъ государь.

Не только патріархи, но и всв епархіальные архіереи московской Руси тоже избирались не соборомъ, не патріархомъ не паствою, а государемъ. Извъстный протопопъ московскаго Казанскаго собора Іоаннъ Нероновъ говорилъ Никону патріарху: "прежде сего совътъ имълъ ты съ протопопомъ Стефаномъ (парскимъ духовникомъ), и которые совътники и любимы были, и на домъ ты къ протопопу Стефану часто прівъжалъ и любезно о всякомъ добромъ дълъ бесъдовалъ, когда ты былъ въ игуменахъ, и въ архимандритахъ, и въ митрополитахъ. А которые богомольцы посланы государемъ блаженные памяти ко Іосифу патріарху, чтобъ ему поставити, по его государеву совъту, оныхъ въ митрополиты, и во архіепископы и епископы, иныхъ въ архимандриты, и игумены и протопопы, а ты съ государемъ духовникомъ-

протопопомъ Стефаномъ тогда былъ въ совътъхъ и непрекословилъ нигдъ, а на постановленіи ихъ не говорилъ: "не аксіосъ, сирвчь недостоинъ" 1). Изъ этихъ словъ Неронова ясно видно, кто кандидатовъ на митрополичьи, архіепископскія и епископскія канедры, даже кандидатовъ въ архимандриты, игумены и протопопы, конечно на болве видныя и вліятельныя міста, избираль царь, а патріарху только приходилось посвящать указанныхъ или присланныхъ къ нему царемъ лицъ. Про свое время патріархъ Никонъ такъ писалъ константинопольскому патріарху Діонисію: "нынъ бываеть (на Руси) вся царскимъ хотвніемъ: егда повелить царь быти собору, тогда бываеть; и ково велить избирати и поставити архіереемъ, избирають и поставляють; и ково велить судити и обсуждати,-и они судять и обсуждають и отлучають". Въ своихъ отвътахъ Паисію Лигариду Никонъ заявляеть, что царь велить избирать и поставлять въ архіереи только твхъ, "его-жъ любитъ" 2). Благовъщенскаго московскаго собора дьяконъ Өедоръ, какъ очевидецъ разсказываеть, что въ московскомъ Успенскомъ соборъ, въ присутствіи царя Алексъя Михаиловича, ставили въ архіереи на Вологду Симона, игумена Свирскаго монастыря. Его рекомендовалъ царю митрополить Крутицкій Павелъ. Во время поставленія Симонъ, при чтеніи имъ Символа въры, прочелъ по старому "рожденна, а не сотворенна". Тогда разсказываеть Өедорь, "не хоть его царь поставити во архіепископы; озрълся, стоя, на Павла митрополита онаго, и съ яростію пихнуль, рекъ: ты мнъ хвалиль его; не хощу его азъ! И пойде съ мъста своего. Павелъ же льстецъ припаде къ нему и рече ему съ клятвою: никако, государь, явсть въ немъ того, по промодвился. И повелъща Симону паки символъ глаголати. Онъ же справилъ ръчь ту по новому реченію, царь же возвратился на мъсто, и поставиша архіепископы" 3). Очевидно выборъ и поставленіе епархіальныхъ архіереевъ въ древней Руси зависьль отъ царя, который могь остановить даже самый начавшійся акть церковнаго

<sup>1)</sup> Матер. для исторіи раскола, т. І, стр. 110.

<sup>2)</sup> Записки русск. археол. общ. т. II, стр. 526—527. Рукопись нашей акад. библ. № 218, л. 184 об.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Матер. для ист. раск. т. VI, сгр. 229—239.

поставленія, если почему-нибудь поставляемое лицо показалось ему неудобнымъ.

Причины, почему государи московской Руси держали въ своихъ рукахъ выборъ епархіальныхъ архіереевъ, объясняются тъмъ особымъ своеобразнымъ положеніемъ, какое епископатъ занималъ въ древней Руси, и которое необходимо ставило его въ полную зависимость во всемъ отъ государя.

Епископы московской Руси не были только духовными архипастырями, заботившимися о спасеніи душъ своихъ пасомыхъ, но и очень важными, съ общирными правами и полномочіями, государственными чиновниками, управлявшими цълыми обширными областями, владъвшими съ соподчиненными имъ монастырями очень значительными землями, множествомъ крестьянъ, всевозможными хозяйственными и промышленными заведеніями, причемъ имъ, на основаніи царскихъ жалованныхъ грамотъ, принадлежала въ ихъ земельныхъ владеніяхъ власть административная, судебная и финансовая, и царскіе чиновники не имъли даже права въвзжать въ архіерейскія владінія. Кромів того, самое духовенство древней Руси, свободное относительно государства, относительно своего епархіальнаго архіерея было податнымъ сословіемъ, обязаннымъ архіерею взносомъ извёстныхъ податей, почему оно, въ этомъ отношеніи, и приравнивалось къ тяглому сосдовію, такъ что выраженіе "тяглые попы" сдълалось оффиціальнымъ, — "а опричь того съ тяглыми попы не тянутъ ничего", писалось тогда въ оффиціальныхъ грамотахъ. Государство не только дозволяло архіерею въдать и судить по всъмъ дъламъ духовенство, но и налагать на него по своему усмотрънію подати. Въ царской, напримъръ, жалованной грамоть новгородскому митрополиту Макарію 1622 года между прочимъ говорится, что попы и дьяконы вновь построенныхъ церквей, не вошедшихъ еще въ опись данныхъ книгъ, обязаны платить подати по тому окладу, "чъмъ ихъ обложитъ богомолецъ нашъ Макарій митрополять". Въ царской жалованной грамот в патріарху Филарету Никитичу сказано: "вольно ему, отцу нашему, великому государю, святьйшему патріарху Филарету Никитичу въ своемъ патріаршествъ ружныхъ и приходскихъ церквей, тъхъ городовъ и убадовъ, и на поповъ, и на дьяконовъ, и на церковныя пустошныя земли свою святительскую дань и оброкъ наложить, чёмъ онъ, великій государь, которыхъ ружныхъ и приходскихъ поповъ и дьяконовъ и пустую церковную землю данью своею и оброкомъ изоброчитъ". 1).

Указанное положение древне-русскихъ архіереевъ, какъ очень богатыхъ землевладельцевъ, вело къ тому, что архіерен должны были организовать у себя самостоятельное управленіе своими землями и крестьянами, причемъ они въ устройствъ своего двора и управленія брали за образецъ княжескій дворъ и княжеское управленіе. Подобно князьямъ они раздавали свои земли въ пожизненное пользованіе разнымъ служилымъ лицамъ, которыя обязаны были съ одной стороны отбывать за это воинскую повинность, такъ какъ она всегда лежала и на архіерейских земляхь, съ другойисполнять при архіерев тв или другія службы, по его назначенію, вслідствіе чего у архіереевь и явился многочисленный классь свётскихь служилыхь людей, завёдывавшихъ административнымъ, судебнымъ и финансовымъ управленіемъ архіерейскихъ земель. А такъ какъ все приходское духовенство въ древней Руси по отношенію къ архіерею было тяглымъ, податнымъ сословіемъ, то свътскіе архіерейскіе служилые люди, жившіе при дворь архіерея, делаются, съ теченіемъ времени, и епархіальными чиновниками, завъдуютъ, по порученію архіерея, различными отраслями епархіальнаго управленія, такъ что имъ подчиняется все приходское духовенство, надъ которымъ они творятъ судъ и расправу, и собирають съ него подати въ пользу архіерея и въ свою собственную, ибо они кормились отъ прохожденія ими той или другой должности по епархіальному управленію. Очевидно, наши древне-русскіе архіереи въ свое епархіальное управленіе внесли частно-владёльческій характерь, стали илохо различать свое частное отъ епархіальнаго, а потому, вопреки церковнымъ канонамъ, стали управлять своими епархіями въ томъ же духв и чрезъ твхъ же лиць, въ какомъ духъ и чрезъ какихъ лицъ они управляли своимъ дворомъ и имъніями. И это понятно. Если духовенство было относительно архіерея податнымъ, тяглымъ сословіемъ, обязаннымъ исправно вносить въ архіерейскую казну извъстныя подати, то его отношенія къ архіерею въ этомъ случав

¹) Ar. эксп. т. III, № 123 🗷 164.

опредълялись уже не церковными канонами, но личною волею, усмотръніемъ и личными интересами святителя, которымъ руководили опять уже не архипастырскія соображенія, а финансовыя. Архіерей смотрыль въ этомъ случав на всякое духовное лицо какъ на податную единицу, какъ на такого человъка, который обязанъ быль ему взносомъ извъстнаго количества податей, отъ исправнаго или неисправнаго платежа которыхъ наполнялась или терпъла ущербъ его архіерейская казна. Тщательно и ревниво оберегая интересы своей казны, предписывая въ некоторыхъ своихъ грамотахъ "всв подати собирать безъ недобору, а на ослушниковъ правити безъ всякія пощады", предписывая собирать подати "съ большимъ поспъшеніемъ — днемъ и ночью", архіереи считали за лучшее поручить епархіальное финансовое управленіе своимъ свътскимъ служилымъ людямъ, какъ болъе надежнымъ блюстителямъ въ епархіи денежныхъ архіерейскихъ интересовъ, чімъ выборные изъ среды того же тяглаго духовенства. Вследъ за финансами светскіе архіерейскіе чиновники получили надъ приходскимъ духовенствомъ и власть административную, судебную и полицейскую, и, въ силу господствовавшей тогда всюду системы кормленія, кормились отъ прохожденія разныхъ епархіальныхъ должностей т. е. на счеть того же приходскаго духовенства. Архіерейская казна, при такихъ порядкахъ, не тратила на содержаніе архіерейскихъ чиновниковъ ни копъйки, а между тымъ у архіерея постоянно быль многочисленный штать служилыхь людей, кеторые во всемь оть него зависвли и которыми онъ свободно могъ распоряжаться по своему личному усмотрвнію.

Вполнъ естественно было, что высшая свътская правительственная власть т. е. государь, уступая епископу, въвидъ особой привилегіи, свои административныя, судебныя и финансовыя права надъ извъстными землями и крестьянами, дозволяя ему облагать податями въ свою пользу все епархіальное духовенство, судить его во всемъ и управлять имъ, какъ тяглымъ сословіемъ, дозволяя ему, какъ владътельному князю, имъть своихъ собственныхъ бояръ, дътей боярскихъ, дворянъ и вообще свътскихъ служилыхъ людей, приглашая его, какъ важнаго сановника, на засъданія и боярской думы и земскихъ соборовъ для ръшенія важныхъ

государственныхъ дълъ,--не могла предоставить выборъ и замъщение канедръ епархіальныхъ епископовъ собору іерарховъ т. е. признать автономной епископскую коллегію, которая бы сама, только по своимъ видамъ и усмотренію, замъщала угодными ей лицами вакантныя мъста епископовъ и самую патріаршую канедру. Это бы значило создать епископата, при его тогдашней постановкъ у насъ, такую сильную во всъхъ отношеніяхъ и тъсно сплоченную своими интересами автономную коллегію, которая, по своему экономическому и духовно-нравственному могуществу и вліянію, могла сдълаться, въ извъстныхъ случаяхъ, опасною силою для государя. Поэтому, простое благоразуміе необходимо требовало отъ государей, чтобы епископы, наряду со всвми другими государственными чиновниками, назначались единственно государемъ, во всемъ зависъли отъ его милости и усмотрънія, во всемъ подчинялись ему безусловно и имъ бы, когда нужно, увольнялись отъ занимаемыхъ ими каеедръ.

Къ сказанному нужно прибавить и то, что московскіе государи, единолично избирая епископовъ, хорошо знали тъхъ лицъ, которыхъ они назначали на архіерейскія канедры. Какъ великіе церковники, наши московскіе государи находились въ постоянномъ общеніи съ разными духовными лицами, особенно настоятелями и властями разныхъ монастырей, изъ которыхъ они обыкновенно избирали архіереевъ. Принимая ихъ у себя, когда они являлись къ нимъ въ извъстные дни съ поздравленіями и монастырскими подношеніями, присутствуя на торжественныхъ церковныхъ сдужбахъ, въ которыхъ всегда участвовали и монастырскія власти, приглашая ихъ, вмъсть съ архіереями, къ своему царскому столу въ разныя торжественныя и праздничныя дни, государи имъли полную возможность лично познакомиться и узнать кандидатовь въ архіереи и заранье намычать тыхь лицъ, которыхъ они находили болфе подходящими для занятія архіерейскихъ канедръ, тымь болые, что ихъ въ древней Руси было очень не много.

Назначеніемъ патріарховъ и всѣхъ епископовъ царская власть однако не ограничивалась, а шла въ этомъ направленіи далъе. Все епархіальное управленіе, начиная съ самого патріарха и кончая послъднимъ епархіальнымъ ар-

хіереемъ, находилось постоянно подъ бдительнымъ надзоромъ и контролемъ царя.

Въ древней Руси, какъ мы говорили, существовалъ у всвхъ архіереевъ довольно сильно развитый институть свътскихъ архіерейскихъ чиновниковъ, избиравшихся изъ цълыхъ родовъ служилыхъ людей, которые жили при архіерейскомъ домѣ, имѣли въ своемъ пользованіи архіерейскія земли и несли при архіерев разныя службы, отъ которыхъ они и кормились. Изъ нихъ избирались архіерейскіе: бояре, дьяки, десятильники, тіуны, праветчики и доводчики, приставы или недвльщики, дворецкіе, волостели, прикащики, стольники, кравчіе, конюшіе и пр., такъ какъ архіерейскій домъ и все архіерейское управленіе устроены были тогда по образцу княжескаго двора и управленія, причемъ свътскіе архіерейскіе чиновники обладали очень обширными полномочіями и правами во встхъ дтлахъ епархіальнаго управленія. За небольшими исключеніями духовныя лица въ архіерейскомъ управленіи тогда почти совсвиъ отсутствовали, а все оно совершалось при помощи различныхъ свътскихъ чиновниковъ. Когда потомъ у великихъ князей и царей московскихъ явились разные "приказы", какъ правительственныя учрежденія, то, по ихъобразцу, патріархъ Филареть Никитичь устроинь такіе же "приказы" и въ патріаршемъ управленіи, а также и въ управленіи епархіальныхъ архіереевъ. Большинствомъ архіерейскихъ приказовъ въдали свътскіе чиновники. Изъ нихъ самыми важнъйшими и вліятельнъйшими были: бояре, дворецкіе и дьяки.

Со времени состоявшихся на Стоглавомъ соборъ опредъленій о святительскомъ судъ, архіерейскіе бояре составляли при архіереяхъ судное отдъленіе по всъмъ дъламъ, подлежащимъ архіерейской юрисдикціи: у нихъ хранились различные архіерейскіе указы и распоряженія по различнымъ дъламъ енархіальнаго управленія; къ нимъ, а не къ архіереямъ непосредственно, обращались царскіе приказы съ своими памятями по тъмъ или другимъ вопросамъ. Со времени Филарета Никитича въ особомъ патріаршемъ приказъ, извъстномъ подъ названіемъ "Розрядъ", сосредоточивались всъ епархіальныя судебныя и административныя дъла, а самый приказъ находился въ въдъніи патріаршаго боярина. Понятно отсюда, какую важную и видную роль во-

всемъ епархіальномъ управленіи играли архіерейскіе бояре: всв двла, какія только подведомственны были архіерею, иногда и дъла чисто духовныя, проходили всегда чрезъ руки архіерейскихъ бояръ, которые разсматривали и подготовляли всякое дело, поступившее къ архіерею, благодаря чему они необходимо имъли огромное вліяніе на ръшеніе епархіальныхъ дёлъ и на все вообще архіерейское епархіальное управленіе. — Затымь особенно видное и важное значеніе имъли при архіереяхъ дворецкіе. На обязанности дворецкаго прежде всего лежало завъдывание всъмъ архіерейскимъ домомъ въ хозяйственномъ отношеніи. Его въдънію и надзору подчинены были всь архіерейскіе служилые люди: дъти боярскія, разнаго рода должностныя лица, домовая прислуга, ремесленники, рабочіе и пр. Затвив на обязанности дворецкаго лежало въдать и управлять всъми архіерейскими землями и имфніями, какъ тфми, которыя находились въ непосредственномъ въдъніи архіерея и его, такъ называемыхъ, домовыхъ монастырей, такъ и тъми, которыя, отдавались въ пожизненное владение различнымъ служилымъ лицамъ при архіерев: боярамъ, двтямъ боярскимъ и проч. Дворецкій обязанъ былъ наблюдать за цълостью архіерейскихъ земель, заботиться объ увеличеніи ихъ, о замънъ менъе выгодныхъ болъе выгодными въ какомъ-либо отношеніи, почему дворецкіе покупали своимъ архіереямъ земли, промѣнивали церковныя земли на земли частныхъ владъльцевъ и т. п. Но одна изъ самыхъ главныхъ и важнъйшихъ обязанностей дворецкаго состояла въ томъ, что онъ имълъ право суда надъ всъми лицами, жившими на архіерейскихъ земляхъ.-Послъ бояръ и дворецкихъ особенно важное значение въ архиерейскомъ управленіи имъли дьяки, люди совершенно необходимые во всякомъ дълъ, требующемъ знанія законовъ, старины, письменнаго канцелярскаго искусства, безъ подписи которыхъ ни одна бумага не могла получить оффиціальнаго характера, и безъ дъятельнаго, и часто руководящаго, участія которыхъ не дълалось ни одно сколько-нибудь важное дъло.

Архіерейскіе бояре, дворецкіе и дьяки держали въ своихъ рукахъ почти все архіерейское управленіе, такъ какъ къ нимъ не рѣдко поступали на разсмотрѣніе и собственно духовныя дѣла. Свѣтское правительство прекрасно понимало

то важное значеніе, какое указанные св'ятскіе чиновники имъли во всемъ епархіальномъ архіерейскомъ управленіи, и потому оно постаралось этихъ важныхъ и вліятельныхъ архіерейскихъ чиновниковъ поставить въ прямую зависимость оть себя, чтобы чрезъ нихъ подчинить своему вліянію и все епархіальное архіерейское управленіе. Стоглавый соборъ постановилъ, что архіереи не могутъ однолично, безъ одобренія и согласія царя, назначать своихъ бояръ, дворецкихъ и дьяковъ, и что въ случат неимънія архіереемъ лицъ, способныхъ занять эти должности, царь назначаетъ ихъ изъ своихъ чиновниковъ; точно также, безъ воли царя, архіереи не имъютъ согласія И увольнять по своему усмотренію оть занимаемых ими должностей, назначенныхъ царемъ чиновниковъ. Въ силу этого постановленія Стоглаваго собора світская власть окончательно присвоила себъ право назначать и увольнять важнъйшихъ свътскихъ архіерейскихъ чиновниковъ, и нетолько чиновниковъ простаго епархіальнаго архіерея, но и самаго московскаго и всея Руси митрополита, а потомъ патріарха. "Въ запискъ о царскомъ дворцъ, чиноначаліи, церковныхъ чинахъ" и пр. (1610-1613 г.), прямо говорится: "а въсправедливости въ духовныхъ дълахъ, судить его патріаршій бояринъ, да дворецкій, да съ нимъ два дьяка, и доводятъ дъла предъ него (патріарха), а казначей сбираеть и завъдуеть казну патріаршу: а дается бояринь, дворецкій и дьяки отъ государя". Это свидътельство подтверждается и другими данными, которыя приводить здёсь было бы излишне. 1).

Такимъ образомъ, въ лицъ архіерейскихъ бояръ, дворецкихъ и дьяковъ, назначаемыхъ и увольняемыхъ царемъ, все епархіальное управленіе архіерея, а также и патріарха, необходимо было подчинено очень чувствительному и стѣснительному для архіерея контролю свѣтской власти. Флетчеръ свидътельствуетъ, что власть назначаемыхъ государемъ къ архіереямъ свѣтскихъ чиновниковъ была такъ велика, что епископы не рѣшались самостоятельно рѣшать дѣла, посту-

<sup>1)</sup> Желающіе ближе познакомиться съ свътскими архіерейскими чиновниками въ древней Руси и вообще съ строемъ тогдашняго епархіальнаго управленія, могуть читать мою книгу: "Свътскіе архіерейскіе чиновники въ древней Руси". Москва, 1874 годъ.

павшіе на ихъ судъ. Такъ, если бы епископъ захотъль смягчить ръшение по какому нибудь дълу, то онъ долженъ былъ предварительно предложить это на разсмотрфніе своимъ чиновникамъ. Такое положение дълъ, по замъчанию Флетчера, было слъдствіемъ того, что эти чиновники назначались не епископами, а самимъ государемъ или его думой, и они обязаны были давать отчетъ въ своемъ управлении не епископу, а свътской власти. Если епископъ получалъ позволеніе имъть чиновниковъ по своему собственному выбору, то это считалось знакомъ особой царской милости. Предположимъ, что если это свидътельство Флетчера объ отношеніи свътскихъ чиновниковъ къ архіерею даже нъсколько и преувеличено, то всетаки остается несомнъннымъ, что эти чиновники, назначаемые и увольняемые царемъ, и зависъли отъ царя, а не отъ архіерея, у котораго они служили, и потому въ своей дъятельности естественно стремились болъе угодить свътскому правительству, чъмъ духовному. Очень возможно, что царскій чиновникъ, при своемъ назначеніи на службу къ архіерею, получаль оть світской власти указанія, какъ онъ долженъ вести себя относительно архіерея, какъ долженъ поступать въ тъхъ или другихъ случаяхъ, и послъ даваль отчеть Государю о своей дъятельности, о положеніи всвиь епархіальных двль, такь что все епархіальное архіерейское управленіе было очень несамостоятельно, находилось подъ постояннымъ бдительнымъ контролемъ свътской власти, почему какъ самъ патріархъ, такъ и каждый архіерей постоянно чувствовали себя связанными и очень ствсненными въ управленіи своими епархіями.

Даже частная жизнь архіереевь, въ извъстныхъ случаяхъ, находилась подъ контролемъ царя. Вотъ доказательство. Казначей монастыря преп. Саввы Сторожевскаго Никита сильно запилъ и сталъ вести себя безобразно. Тогда Алексъй Михайловичъ, бывшій попечителемъ Саввинскаго монастыря, приказалъ держать Никиту въ его кельъ подъ арестомъ и никуда не выпускать, ради чего къ дверямъ кельи поставлены были стрёльцы. Казначей Никита сильно оскорбился этимъ и писалъ своимъ друзьямъ, что царь его безчеститъ, поставивъ къ дверямъ его кельи стрёльцовъ. Узнавъ объ этомъ, Алексъй Михайловичъ послалъ Никитъ письмо, полное крайняго негодованія на Никиту: "Отъ царя и великаго

князя Алексъя Михаиловича всея Руси. Врагу Божію, и богоненавистнику, и христопродавцу, и разорителю чудотворцову дому, и единомысленнику сатанину, врагу проклятому, ненадобному шпыню, и злому пронырливому злодею, казначею Никить. Уподобился ты сребролюбцу Іюдь, якоже онъ продалъ Христа за тридесять сребреникъ, а ты промънилъ, проклятой врагъ, чудотворцовъ домъ, да и мои гръшные слова, на свое умное и збойливое пьянство, и на умные, на глубокіе, пронырливые вражьи мысли. Самъ сатана въ тебя, врага Божія, вселился. Хто тебя, сиротину, спрашивалъ надъ домомъ чудотворцовымъ, да и надо мною гръщнымъ, властвовать? Хто тебъ сію власть мимо архимандрита далъ, что тебъ безъ его въдома стрелцовъ и мужиковъ моихъ михаиловскихъ бить?" Затвмъ царь пишетъ: "да ты жь, сатанинъ угодникъ, пишешь къ друзьямъ своимъ и вычитаешь безчестье свое вражье, что стрилцы у твоей кельи стоять. И дорого добрв, что у тебя, скота, стрвицы стоять. Лутче тебя и честиве тебя и у митрополитова стоята стралцы, по нашему указу, которой владыко тъмъ же путемъ ходить, что и ты окаянной?" Очевидно Алексви Михаиловичъ приказываль, какь обычное дело, выдерживать подъ арестомъ и самихъ митрополитовъ, если который владыка начиналъ вести себя такъ же неблаговидно, какъ и саввинскій казначей Никита.

Нормы той или другой церковной жизни, разныя правила и постановленія, обязательныя для всей данной церкви, обыкновенно вырабатываются соборами, которымъ принадлежить высшая законодательная и судебная власть въ церкви. Въ XVI и XVII стольтіяхъ на Руси было, по разнымъ поводамъ, особенно много соборовъ. Но и на соборахъ, гдъ непремънными членами были архіереи и другія духовныя лица, которые должны были по даннымъ вопросамъ выражать голосъ церкви, - и на соборахъ главное и ръшающее значение имълъ государь, такъ какъ безъ его води и согласія не могъ состояться ни одинъ церковный соборъ, равно какъ безъ его одобренія ни одно соборное постановленіе не могло получить силы закона. Причина этого явленія коренилась въ техъ особыхъ представленіяхъ о царъ, перешедшихъ къ намъ изъ Византіи, какія им'вла древняя Русь, и по которымъ царю принадлежить всецёлая забота не только о делахь государственныхъ, но въ равной мъръ и о дълахъ церковныхъ. Царь есть единственный источникъ всякаго закона, какъ гражданскаго, такъ и церковнаго, такъ какъ онъ, по мнънію древней Руси, былъ намъстникомъ Бога на землъ и ему Господь, какъ своему намъстнику, вручилъ заботу и попеченіе не только о дълахъ государственныхъ, но и о всъхъ дълахъ церковныхъ.

Іосифъ Волоцкій о царяхъ выражается такъ: "бози бо есте (цари) и сынове Вышняго. Вась бо (царей) Богь въ себе мисто посади на престоли своеми... Царь убо естествомъ подобенъ есть всвмъ человвкомъ, властію же подобень есть вышнему Богу... Господь Богъ устроилъ царя въ свое мъсто, и посадилъ на царскомъ престолъ, судъ и милость предастъ ему, и церковное и монастырское, и всего православнаго государства и всея русскія земли власть и попеченіе вручиль ему" 1). При вънчаніи на царство Өеодора Ивановича (1584 г.) митрополитъ между прочимъ говорилъ ему: "васъ (царей) Господь Богь въ себе мъсто избра на земли, и на свой престоль вознесь, посади, милость и животь положи у вась "2). Протопопъ Гоаннъ Нероновъ пишетъ государю Алексвю Миханловичу отъ 27 февраля 1654 года: "припадаю, молю твое благородіе, о равноапостольне, послушати изволи въ сокрушеній сердца вопіющаго ти и слезный источникъ проливающаго ти, государю, и яко богу по Бозю прибъгающаго держивт твоей... О благочестивый царю, иже воистину по Возт бози". Другой противникъ патріарха Никона-Лазарь училъ, что власть царя божественна, и что "якоже отстоитъ небо отъ земли, и солнце выше луны и больши свътомъ есть: сице и царская божественная власть выши и больши прочихъ властей". Гдф нфтъ царя, или гдф царская власть восхищена другими, тамъ, по мнънію Лазаря, царствуетъ антихристъ. "Егда въ Римъ, говоритъ онъ, духовный человъкъ-папа восхити на ся царскую Божію власть: и оттолъ антихристово властительство есть въ Римъ. Сице бо и о Царьградъ: яко Божія царскія власти не имъютъ". Инокъ Авраамій пишеть государю Алексью Михаиловичу: "вся тя-

<sup>1)</sup> И. Хрущева: Изслъдованіе о сочиненіяхъ 1осифа Санина, стр. 201 и 226.

<sup>2)</sup> Собр. госуд. грам. и доч. т. И, № 51, стр. 81.

гота церковная нынт на твоей выи висить; а на властей нынъ ни на которыхъ нечево смотръть—времени служатъ, а на передъ не озираются бъдніи пастусн" 1).

Церковные наши соборы, съ своей стороны, тоже проповъдывали, что въдънію царя подлежать всъ церковныя дъла и самые церковные соборы. Такъ въ постановленіяхъ собора 1660 года о царъ говорится: "ему же (царю) свою церковь Господь преда, и закону ея поучатися день и нощь научи на устроеніе и возгражденіе сущимъ подъ рукою людемъ... Царь Боговънчанный, паче же благочестивый, православный и христолюбивый, есть благочинный раздаватель чина; ему яко благочинному чина раздателю, о благочиніи церковномъ, о боголъпномъ православныя церкве апостольскія благостроеніи же опасно пещися и тщатися всегда подобаетъ... Оному-царю, яко общему всъмъ благу, не точію о благочиніи церковномъ тщатися, и опасное о благольпномъ православныя церкви Христовы благостроеніи попеченіе творити, но и во общую спасаемыхъ душъ православныхъ пользу, по благословной винъ церковной, богоугодно священный соборъ созывати подобаетъ" 2).

И сами русскіе цари върили и заявляли, что имъ Господомъ поручена забота и попеченіе не только о дълахъ государственныхъ, но и о всъхъ дълахъ церковныхъ, тъмъ
болье что отъ правильнаго теченія церковныхъ дълъ зависьло и благосостояніе самаго государства. Первый русскій
царь—Иванъ Васильевичъ, въ соборной грамотъ 1564 года
о бъломъ клобукъ, такъ опредъляетъ свои отношенія къ
церковнымъ дъламъ: "пріяхомъ скипетры россійскаго царства, также и во благосостояніе святыхъ Божіихъ церквей,
и монастырей, и мъстъ" 3). Царь Алексъй Михаиловичъ
отличалъ себя отъ Царя небеснаго существенно только тъмъ,
что онъ, въ противоположность небесному въчному Царю,
есть царь "тлънный". Въ письмъ къ боярину и воеводъ
В. Б. Шереметеву онъ пишетъ: "въдомо тебъ самому, какъ
великій Царь и въчный изволилъ быть у насъ, великаго госу-

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раск. т. I, стр. 53, 60. т. IV, стр. 251, 253—254. т. VII, стр. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббенета: Дѣло патріарха Никона, т. І стр. 215. Дѣло о Никонъ-стр. 95.

А. И. т. І, № 173, стр. 331.

даря и тлюннаго царя, тебъ Василью Борисовичу, въ боярехъ не туне... Не просто Богъ изволилъ намъ, великому государю и тлённому царю, честь даровати, а тебё приняти... Какъ по изволенію Божію и по нашему великаго государя и тлъннаго царя указу" 1)... Онъ же, въ граматъ къ антіохійскому патріарху Макарію, приглашая его пребыть Москву для суда надъ Никономъ, между прочимъ пишетъ, что обязанности царя не о царскомъ только пещися, но самое главное: "еже есть общій міръ церквамъ и здраву въру кръпко соблюдати и хранити намъ; едгда бо, поясняетъ свою мысль царь, сія въ насъ въ целости снабдятся, тогда намъ вся благая строенія отъ Бога бывають: миръ, и умноженіе плодовъ, и враговъ одолъніе, и прочіи вещи вся добръ устроятися имутъ"<sup>2</sup>). Царь Өеодоръ Алексевичъ, въ грамоть объ устройствь въ Заиконоспасскомъ монастырь академіи, заявляеть, что его царская "первая и величайшая должность-охраненіе восточныя православныя въры, и тоя о разширеніи промышленія" 3).

Московскіе государи въ сознаніи лежащей на нихъ высокой и очень отвътственной обязанности заботиться о всъхъдълахъ въры и церкви, направлять и исправлять ихъ, если бы онъ въ какомъ либо отношеніи приняли неправильное теченіе, считали себя, какъ намъстники Бога на земль, призванными контролировать всю церковно-религіозную жизнь народа, имъть надъ нею свой постоянный верховный надзоръ, руководить и заправлять всъми дъйствіями самыхъцерковныхъ высшихъ властей, строго наблюдая, что бы церковная дъятельность послъднихъ всегда была согласованасъ божественнымъ закономъ, охранителями и исполнителями котораго являются цари.

Въ виду указаннаго представленія о себѣ нашихъ московскихъ государей, они считали себя въ правѣ предпринимать свои собственныя мѣры къ упорядоченію, исправленію и улучшенію религіозно-нравственной жизни народа, дѣйствуя въ этомъ случаѣ помимо всѣхъ церковныхъ властей и учрежденій. Примѣровъ этого рода распоряженій государей оченьмного и мы укажемъ здѣсь только нѣкоторыя.

<sup>1)</sup> Зап. рук. археол. общ. т. II, стр. 751—754.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гиббенетъ, т. II, стр. 578.

з) Воробъева: О московскомъ соборъ 1681—1692 года, стр. 9.

Отъ 10 марта 1660 года государь Алексъй Михаиловичъ прислаль въ Великій Новгородъ свою грамоту къ боярину и воеводъ князю Григорію Семеновичу Куракину съ товарищи. Въ этой грамотъ государь заявляетъ: ему, государю, въдомо учинилось, что есть такіе разныхъ чиновъ люди, всуе пазывающіе себя православными христіанами, которые со всъмъ не имъютъ у себя отцевъ духовныхъ, не считаютъ вужнымъ исповъдываться въ своихъ гръхахъ, хотя бы имъли уже болье пятидесяти льть оть роду; что если такія лица захворавъ и боясь, что ихъ, въ случав смерти, не похоронять около церкви, и прибъгають къ исповъди, но эта исповъдь бываеть уже подневольной и "вмалъ пріятна Богу", тымь болье, что выздоровывь, они опять перестають исповъдываться, и нъкоторые изъ нихъ такъ потомъ и умирають безъ покаянія, ради внезапной смерти. Царь настаиваетъ, что бы всв говвли и исповъдывались во всв четыре поста, а если это кому невозможно "великія ради нужды", то три или два раза въ годъ. А если кому "отнюдь невозможно и дважды въ годъ", то говъли бы каждый великій пость, "оставя всякую нужду и презря всякое дёло земное, и всякія суеты и душетлівныя печали", иначе, говорить царь. "той нъсть достоинъ нарещися истиннымъ христіаниномъ... таковый чуждъ есть христіанскаго званія, и святые отцы іереемъ Христовымъ заповъдаща не приняти у таковыхъ никакого приношенія въ церкви Божіи, не повелъща входити въ церковь Божію". "И сего ради пишетъ царь, мы, великій государь, о таковыхъ погибельныхъ и не кающихся душахъ изволили душею своею поскорбъти, что бъ таковыхъ погибельныхъ душъ на истинный путь-на покаяніе обратити, и тъмъ гнъвъ Божій укротити, и милостива Его сотворити православному роду россійскому благочестивня своея державы". И воть царь приказываеть воеводю съ товарищами, когда къ нимъ придетъ эта царская грамота: "и вы бъ, въ Новгородъ и новгородскомъ уъздъ, архимандритомъ, и игуменомъ и протопопомъ, и приходскихъ всъхъ церквей попомъ и дьякономъ церкви Божіи пасти, законъ и заповъдь хранити такожде вельли". Затымь идуть царскія наставленія духовенству, какъ оно должно действовать въ данномъ случав, причемъ ему повелввается "росписи ослушниковъ и безстрашниковъ" т. е. ни разу въ годъ не исповъдавшихся,

присылать въ Москву въ монастырскій приказъ окольничему Стрешневу и дьякамъ, и тогда "таковымъ ослушникамъ нашъ, великаго государя, указъ будетъ съ опалою, безъ всякія пощады". А если бъ кто изъ духовныхъ сталъ покрывать такихъ ослушниковъ, не сталъ бы на нихъ доносить и это царю сдёлается извёстнымъ, то такимъ "приходскихъ церквей попомъ и дьякономъ за то отъ насъ, великаго государя, быть въ великой опалъ и пени, а по правиломъ свапостоль и св. отець въ большомъ запрещении. Въ заключеніе царь приказываеть воевод в съ товарищами вхать съ этою грамотою въ соборную церковь, предварительно собравъ въ ней все духовенство и прихожанъ, "и велъли оъ сію нашу, великаго государя, грамоту честь всвить людемъ въ слухъ, что бъ сей нашъ, великаго государя, указъ всвиъ быль въдомъ, и ходили бъ противъ правилъ св. апостолъ и св. отецъ по сему нашему, великаго государя, указу". Списки съ грамоты повелввается разослать по монастырямъ и приходскимъ церквамъ новгородскаго и великолуцкаго убядовъ 1).

Приведенная грамота государя очень характерна въ томъ отношеніи, что въ ней царь рішительно и открыто выступаеть въ качествъ епархіальнаго архіерея, удрученнаго заботами о спасеніи душъ своихъ пасомыхъ, объ обращеніи на путь истинный-путь покаянія грёшниковь, о чемъ прежде всего и ближе всего должно бы было позаботиться не царю, а мъстному епархіальному архіерею и мъстному духовенству. Съ другой стороны эта грамота характерна въ томъ отношеніи, что она посылается царемъ не містному архіерею или какому либо другому духовному лицу, а чиновнику государственному: воеводъ съ товарищами. Имъ поручается въ соборъ собрать архимандритовъ, игуменовъ, все соборное и приходское духовенство и народъ, и прочесть предъ всъми учительно-назидательную грамоту государя, а списки съ нея разослать по монастырямъ и приходскимъ церквамъ въ увздахъ. Наконецъ царь требуеть отъ духовенства, чтобы оно о небывшихъ на исповъди своихъ прихожанъ обязательно доносило не архіерею, не духовному вообще начальству, а начальнику монастырскаго приказа-окольничему Стрешневу, и тогда, не архіерей или какая либо иная церковная власть.

¹) A. ∂. T. IV, № 115.

а самъ царь, какъ виновныхъ гръшниковъ, такъ и тъхъ духовныхъ лицъ, которые не будутъ доносить о не бывшихъ на исповъди прихожанахъ, станетъ наказывать своею великою опалою и пенями и большимъ запрещеніемъ. О томъ, что бы передать надзоръ за встив этимъ чисто духовнымъ дъломъ мъстному архіерею и духовнымъ властямъ, имъ поручить наблюденіе за исполненіемъ царской грамоты, нътъ и намека,—все дълаетъ только царь чрезъ своего воеводу съ товарищами, епархіальной же духовной власти какъ будто и не существуетъ.

Укажемъ на другое распоряженіе царя Алексъя Михаиловича: "лъта 7170 (1662 г.) царь Алексъй Михаиловичъ указаль: "филипповъ постъ, отъ начала до совершенія, всъмъ правосланымъ христіаномъ поститися; въ монастыръхъ потому жъ имъти житіе, приличное иноческому объщанію. Притомъ въ монастыръхъ и по соборамъ и по мірскимъ церквамъ предъ литургією, или послъ, пъть молебны: въ понедъльникъ—о соединеніи церквей, въ среду—Богородицъ, въ пятокъ—о побъдъ на супостаты" 1). Въ этомъ чисто церковномъ распоряженіи царя скоръе видънъ заботливый, ревнующій о спасеніи душъ своихъ пасомыхъ, архипастырь, нежели свътскій правитель государства.

Какъ сильно наши московскіе благочестивые государи были проникнуты церковностію, это особенно ярко видно изъ того, что они даже на военное дъло, съ его удачами и не удачами, смотръли съ строго религіозно - церковной точки зрвнія, и победы и пораженія своихъ генераловъ-воеводъ объясняли не иначе, какъ степенью ихъ благочестія и истовостію соблюденія ими церковнаго устава. Воевод В Лобанову-Ростовскому, потерпъвшему, въ войнъ съ Польшею, неудачу подъ Мстиславлемъ, Алексъй Михаиловичъ пишетъ, "нынъ къ тебъ окольничему нашему и воеводъ, пишемъ не для того, что къ городу не приступать и промыслу не чинить, но для того, что ты къ городу приступалъ безъ разсмотрънія всякаго, положа упованіе на свое человъчество и дородство, кромъ Бога, а божественная писанія не вспомянуль: не надъйтеся на кесари, на сыны человъческія, въ нихъ же нъсть спасенія, изыдеть духь ихъ и возвратится въ землю

<sup>1)</sup> Изъ имъющейся у меня архивной выписки.

свою. А, по прилучаю, время то и пришло что приступать, и въ началъ тебъ, окольничему и воеводъ, достоитъ внутрь себя пріити и сокрушить сердце свое предъ Богомъ, и восплакать горцъ въ храминъ своей тайно предъ образомъ Божіимъ о побъдъ, и предъ образомъ Пречистыя Матери Его, пресвятыя Богородицы, и всъхъ святыхъ тоже достоить призывать молитву ихъ о побъдъ же, что бы Господь Богъ, въ началъ, нашихъ, великаго государя, воеводъ и всъхъ ратныхъ людей сохранилъ, а всепътая наша и общая заступница пресвятая Богородица покрыла омофоромъ своимъ, юже видъ Андрей на воздусъ молящуюся за ны къ сыну своему и Богу нашему; такъ же бы и всъ святые сотворили молитву къ Господу Богу за васъ, воеводъ, и за всвхъ нашихъ, великаго государя, ратныхъ людей, во еже помощи вамъ и спасти васъ отъ всякаго вреда, - а не на свое высокоуміе полагатца. Да достоить и святымъ и страннымъ нозъ умыти; а кто святые и странные меньшая братія Христова? По Его евангельскому словеси: бъдныя, маломощныя сироты... Аще бы у вась въ полку сотворилося кръпко, върую Богу и Господу нашему, что бъ Мстиславль вскорт одольнъ быль отъ васъ, воеводъ нашихъ. Покоянію, молитью, милостыню, страннолюбію не можеть никакой непріятель сопротивъ стати: ни агаряне, ни самъ адскій князь, всв окресть бытають и трепещуть". Еще болые характернымъ и оригинальнымъ является посланіе царя Алексъя Михаиловича къ другому генералу - воеводъ, которому онъ указываеть одно изъ върныхъ средствъ одержать побъду надъ непріятелемъ. Царь пишеть: "да держись единогласнаго пинія, аще и нужда приключится—не поспъть отпъть единогласно... и тебъ бы, рабу Божію, творити по сему указу. Какъ застанетъ дъло (т. е. битва), и ты отъ пънія поди и вси слушающей съ тобою на дъло Божіе (т. е. на битву соврагомъ), за помощію Его святою; а въ умъ помышляй Исусову молитву, а пъніе великое послъ себя по уставу и по чину единогласно же. Ей причтенъ будешъ въ царствіи небесномъ съ лики святыхъ, аще сія заповъди Божіи управлены будуть по сему указу, и поспъщать сія заповъди Божія и святыхъ отецъ тебъ, рабу Божію, во всякомъ дълъ. А о томъ не оскорбляйся, что не дослушаль и пойдешь на дъло воинское съ радостію; поди безъ всякаго сомнънія, а

пъніе вмънится тебъ въ слушаніе, что и безъ тебя то пъніе кончается по чину и по заповъди св. отецъ. А будеть и при тебъ то пъніе сотворяемому чрезъ заповъдь Божію и святыхъ отецъ (т. е. многогласно), и то (т. е. многогласное) пъніе тебъ и всъмъ ратнымъ людемъ не къ поспъшенію и не ко одолънію будетъ, но ко всякому нестроенію и поврежденію всякому доброму дълу; и о семъ да дастъ тебъ Господь Богъ благое разсужденіе и твердое состояніе въ семъ дълъ, и да явишся всъмъ врагомъ страшенъ" 1).

Если царьи на военное дёло смотрёль съ церковно-уставной точки эрвнія, и считаль своею священною обязанностію назидать своихъ боевыхъ генераловъ-воеводъ прежде всего въ благочестіи, какъ главномъ условіи одержанія побъдъ надъ врагами; то тъмъ болъе, конечно, онъ старался прилагать эти свои возрвнія ко всвиъ житейски-государственнымъ отношеніямъ и положеніямъ, всячески проводить ихъ во всю общественную жизнь, и особенно настойчиво и внимательно следиль, что бы высшая церковная власть всегда действовала въ этомъ духе и направленіи, исполняя волю и желаніе благочестиваго государя, который, по этому явнялся въ Московской Руси главнымъ иниціаторомъ церковныхъ распоряженій высшей духовной власти. Изъ множества фактовъ этаго рода укажемъ на два. Патріархъ Іосифъ въ 1646 году, 16-го февраля, писаль: "указаль государь царь и великій князь Алексый Михаиловичь всеа Русіи, на Москвы сій святый великій пость, протопопомъ, и попомъ и дьякономъ, и всемъ православнымъ христіаномъ постится и жити въ чистотъ совсякимъ воздержаніемъ, и отъ пьянства и отъ неправды и отъ всякаго бъ грфха удалялись". Въ виду полученія такого указа отъ государя патріархъ и дълаеть соотвътствующія распоряженія по Москвъ, посылая объ этомъ московскому духовенству свой наказъ <sup>2</sup>). Въ 1649 году тотъ же патріархъ Іосифъ, въ грамотъ къ Марархіепископу вологодскому, вооружается противъ сильно развившагося среди иноковъ монастырей пьянства, противъ недостатка въ монастыряхъ церковнаго благочинія, противъ не единогласнаго пънія и другихъ монастырскихъ

<sup>1)</sup> Записки русск. аркеол. общ. т. II, стр. 741—745, 762—763.

<sup>2)</sup> A. a. т. IV, № 321.

не-порядковъ и безчиній, при чемъ патріархъ поясняетъ: "а мнѣ, богомольцу своему, государь велѣлъ послать по всѣмъ монастыремъ грамоты, что бъ отнюдь въ монастыряхъ хмѣльнаго никакого питья не было, и жили бъ по преданію древнихъ святыхъ отецъ, и по чину монастырскому и уставу", т. е. самъ патріархъ открыто признаетъ, что его теперешнія заботы о введеніи благочинія въ монастыряхъ есть только исполненіе воли и приказа государя, а не результатъ его личной архипастырской заботливости объ устроеніи монастырской жизни 1).

Церковные соборы московской Руси XVI и XVII стольтій были однимъ изъ проявленій верховныхъ заботь нашихъ благочестивыхъ государей о церкви, о правильномъ теченій всъхъ церковныхъ дълъ; церковный соборъ XVI и XVII въка это— органъ, при посредствъ котораго царь осуществлялъ свои верховныя права и заботы о процвътаніи православной въры и благочестія. Этимъ и опредълялись особыя отношенія московскаго царя къ церковнымъ соборамъ.

Вст церковные соборы московской Руси XVI и XVII стольтій всегда обязательно созывались только по особому повельнію государя, безъ его согласія не могъ состояться ни одинъ соборъ 2).

<sup>1)</sup> A. ∋. T. IV, № 327.

<sup>2)</sup> Въ 1554 г. царь Иванъ Васильевичъ, въ грамотв къ Максиму греку, раскрывъ еретическія мижнія Башкина, пишеть: "темъ же убо умыслихъ сице: да соберутся вси елици сущіи обрѣтаются подъ областію моею: архіеписиони же и еписиони, архимандриты же и игумени и черноризци, иже въ благочестін пребывающім" на соборъ, для осужденія Башкина (А. И. т. І, № 161, стр. 298). Въ соборной грамотъ 1554 г. о бъломъ клобукъ, царь заявляетъ: "во всю свою область царскаго самодержства послахомъ къ сущимъ подъ областію святьйшія русскія митрополія къ своимъ богомольцомъ, и повелъхомъ снитися преосвященнымъ архіепископомъ, и епископомъ, и честнъйшимъ архимандритомъ, и игуменомъ. и всему освященному собору" (А. И. т. І, № 173, стр. 331). Или напримъръ: "въ прошломъ во 168 (1660) году по божественному повелънію и (повельнію) благочестивый шаго государя царя и великаго князя Алексъя Михаиловича, всея великія и малыя и бълыя Руссіи самодержца, собращися преосвященный соборъ въ богохранимый царствующій градъ Москву, и снидохомся въ патріаршую крестовую палату митрополити. архіепископи и епископи". Или: 21 декабря 1662 года государь, празднуя память московского митрополита св. Петра, задумываясь надъ судьбами вдовствующей русской церкви и о разныхъ церковныхъ нестроеніяхъ

Принявъ ръшеніе созвать церковный соборъ, царь разсылаль отъ себя особня пригласительныя грамоты ко всъмъ архіереямъ, съ предписаніемъ явиться въ Москву въ назначенное царемъ время. Безъ этого особаго царскаго приглашенія ни одинъ архіерей, только своею волею, ни подъ какимъ видомъ не смълъ явиться на соборъ. То же нужно сказать и о другихъ лицахъ, входившихъ въ составъ собора, какъ его члены, хотя приглашенія имъ шли не непосредственно отъ царя, а въроятно чрезъ одно изъ дворцовыхъ учрежденій. Такимъ образомъ составъ членовъ собора всякій разъ зависълъ отъ воли и усмотрънія государя: являлись на соборъ только тъ, кого онъ самъ приглашалъ или повельвалъ другимъ пригласить.

Мѣсто, гдѣ происходили засѣданія собора, назначалось царемъ. Обыкновенно дѣло въ этомъ отношеніи ставилось такъ: если на соборѣ присутствовалъ самъ государь, то соборныя засѣданія обязательно происходили въ царскихъ палатахъ въ середней, золотой и, такъ называемой, столовой избѣ; а если царь на соборныхъ засѣданіяхъ не присутствоваль, то онѣ обыкновенно происходили въ такъ называемой патріаршей крестовой палатѣ. Только два раза: въ 1572 г. и при патріархѣ Филаретѣ Никитичѣ, соборы происходили въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ.

Вст больше и важные соборы открывались обыкновенно самимъ государемъ, который по большей части лично присутствовалъ на соборныхъ застданіяхъ, котя далеко не на встъх. Нерт ко на соборъ онъ являлся въ сопровождени своихъ бояръ, окольничихъ и думныхъ людей, которые принимали участи въ соборныхъ застданияхъ наравнт съ другими членами собора. Если царь оставлялъ соборныя застрания членами собора.

<sup>&</sup>quot;изволиль онь, великій государь, учинити соборь и писати о томъ ковселенскимъ патріархомъ", чтобы они прівхали въ Москву. "А къ своимъ государевымъ богомольцамъ, къ преосвященнымъ митрополитомъ, къ архіепископомъ и епископомъ указалъ послать свои государевы грамоты, чтобъ они къ тому жъ собору прівхали къ Москвъ изъ дальнихъ городовъ марта къ 25 числу, а изъ ближнихъ маія къ 9 числу". Тоже говорится и относительно собора 1666 года, т. е. что государь разосналъ по всъмъ архіереямъ особыя посланія, которыми приглашаль ихъ явяться въ Москву на соборъ (Гиббенета: Дъло патр. Никона, т. I, стр. 242—243), (Матер. для ист. раск. т. II, стр. 60. Дъло о патр. Никонъ, стр. 53).

данія, или вовсе на нихъ не присутствовалъ, то ихъ оставляли или на нихъ не присутствовали и бояре, окольничіе и думные люди. Присутствіе царя на "истинномъ" соборъ почти обязательнымъ, такъ какъ оно придавало собору настоящую силу и авторитетность. Нероновъ на соборъ 1653 года говорилъ Никону патріарху: "достоитъ поистинъ и благочестивому царю быти на семъ соборъ: понеже дъло великое, Божіе и ево государево, и общее всъхъ православныхъ христіанъ; а ими, благочестивыми и православными цари, всякъ глаголъ въренъ бываетъ... Безъ нихъ же, благочестивыхъ государей, не состоится ничтоже, и вселенстін седмь соборовъ благочестивыхъ царей имфли, и въ пособіе и въ помощь призывали съ моленіемъ, понеже ихъ помощію и совътомъ въра христіанская утвердится. И нынъ такоже симъ благочестивымъ нашимъ государемъ царемъ всякая истина утверждается и правовъріе и въ руссійскомъ его государствъ яко солнце сіяетъ". Убъждая царя созвать истинный соборь, и указывая изъ кого онъ долженъ состоять, Нероновъ говорить: "тебъ же, государю, яко превеликому столпу ту (на соборъ) предсъдъти и всъхъ зръти 1. Другой противникъ церковной реформы Никона, дьяконъ Өедоръ, приглашаетъ царя стать на соборъ безпристрастнымъ судьею между двумя сторонами, борящимися за старое и новое. "Аще не собереши государь, говорить онь, всфхъ насъ во едино (не о себъ азъ глаголю, ничто же бо есмь). кои стоять за старое и кои за новое, и обоихъ странъ словесъ самъ не услышиши: не познаешь, государь, истины. Егда будеть праведный между нами судія—или ты самъ. христіанская наша надежда, или кто върный твой царевъ слуга въ тебе мъсто, аще мы предъ твоимъ царскимъ лицомъ недостойны стати: тогда сіи святіи себе оправять и песть прогонять отъ церкви далее, да паки чиста явится церковная нива отъ соблазнъ!" 2). Соборное ръшеніе, состоявшееся въ присутствіи царя, считалось окончательнымъ и неизмъннымъ, не допускающимъ апелляціи и переръшенія, потому что "царское осужденіе суду не предлежить и не иресуждается" 3). Тогда какъ недовольный рышеніемъ со-

<sup>1)</sup> Мятер. для ист. раск. т. І, стр. 66, 235—236.

<sup>2)</sup> Матер. для ист. раск. т. VI, стр. 42-43.

<sup>3)</sup> Макарія: Ист. рус. церкви т. VI, стр. 146, примъчаніе.

бора, на которомъ царь не присутствовалъ, всегда могъ апеллировать къ новому — большему собору, который обязанъ былъ вновь пересмотръть дъло и могъ поставить по немъ иное ръшеніе.

Состоявшіяся на соборѣ тѣ или другія постановленія получали обязательную силу закона и вводились въ церковную практику не иначе, какъ только послѣ просмотра и одобрѣнія ихъ царемъ, который привѣшивалъ къ нимъ свою печать или скрѣплялъ ихъ своею подписью, безъ чего соборныя постановленія, сами по себѣ, не имѣли никакой силы. Въ большинствѣ случаевъ сами государи разсылали потомъ въ разныя мѣста и установленія соборныя постановленія въ формѣ своихъ указовъ и распоряженій.

Такимъ образомъ вся внъщняя, такъ сказать техническая сторона московскихъ церковныхъ соборовъ XVI и XVII стольтій, исключительно зависъла отъ царя: онъ быль иниціаторомъ соборовъ и безъ его согласія они не могли состояться; онъ опредълялъ время и мъсто соборныхъ собраній, составъ и количество лицъ, засъдающихъ на соборъ, онъ открывалъ соборныя засъданія, утверждалъ состоявшіяся соборныя постановленія, придавая имъ силу закона и потомъ заботился о проведеніи ихъ въ жизнь, съ помощію своихъ царскихъ указовъ и распоряженій.

Государь, ръшивъ собрать церковный соборъ, естественно должень быль прежде всего позаботиться подготовить и извъстнымъ образомъ предварительно обработать тотъ матеріалъ, надъ которымъ потомъ долженъ былъ оперировать соборъ. Отцы Стоглаваго собора объ этой предварительной предсоборной дъятельности государя говорять слъдующее: "нъкогда вниде въ слухи боговънчаннаго и христолюбиваго царя и государя великаго князя Ивана Васильевича всея Русіи самодержца, что по многимъ святымъ Божіимъ церквамъ звонять и поють не во время, кромъ божественнаго устава, и многіе церковные чины не сполна совершаются по священнымъ божественнымъ правиломъ, и не по уставу. Онъ же, боголюбивый царь, о томъ таковая слыша, не просто вивни, но разжеся Духомъ святымъ, вскоръ повелъ исписати о тъхъ многоразличныхъ церковныхъ чинехъ, которые не по уставу и несполна по священнымъ правиломъ совершаются и вдасть на соборъ отцу своему Макарію митрополиту всея.

Русіи. и повель ему о всьхь тыхь церковныхь чинехь, разсудивъ, указъ учинити по божественному уставу и по священнымъ правиломъ". Итакъ, царь Иванъ Васильевичъ, прежде созванія собора 1551 года, повел'яль "исписать" о тъхъ церковныхъ и богослужебныхъ нестроеніяхъ, о которыхъ онъ получалъ свъдънія т. е. еще до собора имъ назначена была особая предсоборная комиссія, которая должна была собрать и подготовить весь матеріаль для предстоящаго собора. Несомнънно, что въ составъ предсоборнаго матеріала входили и личныя свъдънія и наблюденія самого государя. На это есть прямое указаніе въ царскихъ вопросахъ собору. Въ 34-мъ царскомъ вопросъ говорится: "да на Вожественной литургіи: Отца и Сына и Святаго Духа Троицу единосущную и нераздъльную всегда не поють, ръчью говорять въ нашемъ царствъ. Како есмя быль во Новгородю Великомо и во Псковъ, во святой Софеи премудрости Божіи и у живоначальныя Троицы, и во всехъ святыхъ Вожінхъ церквахъ по воскреснымъ днемъ, и по господскимъ праздникомъ, и нарочитымъ святымъ на вечерни: святыя славы поютъ и славословіе поють на заутрени" 1).

<sup>1)</sup> Что цари и лично намъчали тъ вопросы, какіе у вихъ самихъ вывывали недоумбыя и потому предназначались ими къ передачб на соборное обсуждение, это хорошо видно изъ черновой записки вопросовъ и предметовъ, которые царь Алексви Михаиловичъ набросалъ для себя, имъя въ виду передать ихъ потомъ на обсуждение церковнаго собора. Этотъ любопытный документь найденъ не очень давно и напечатанъ С. А. Бълоруковымъ. Текстъ этой записки слъдующій: "О единогласномъ пъни въ святой Вожіей церкви и въ монастыряхъ, и въ соборехъ, и въ міръ (т. е. приходскихъ церквахъ). Едина въра, едино крещеніе, и единъ Вогъ и Господь. 2) На ръчь пети всякое знамя, какъ въ печати написано... и переводы есть старые на ръчь. 3) Псалтирь пъти на востокъ лицемъ и достойно на литургие на восходъ и на всякой службъ. 4) Возгласы: яко свять еси Боже, нашъ и: яко да подъ державою Твоею всегда храними, что на литургіи, и молитва: Владыко многомилостивена востокъ. 5) О четыредесятницъ, когда бываеть литургія съ вечерней въ навечерін Рождества Христова и Богоявленія и Свътлаго Восресенія, тогда уставъ повелъваетъ пъти поздно; такожде и въ великіи пость въ пятиднехъ пъти поздно. 6) А часы по уставу поють въ монастырехъ часъ третій и шестой предъ объднею, а блаженну поють на объдни, а девятый часъ послё литургіи, а индё поють всё часы и блаженну предъ объдній, а на литургіи: благо есть. 7) Молебенъ пъти по единому канону Спасу и Богородицы и святымъ праздничнымъ или храму. 8) По три касизмы на заутрени уставъ повелъваетъ съ сентября: отъ Воздви-

Точно такъ же, какъ на Стоглавомъ соборъ, дъло происходило и на другихъ церковныхъ соборахъ т. е. по распоряженію и указанію царя сначала учреждалась предсоборная комиссія, которая собирала и извізстнымъ образомъ обработывала (напримъръ въ формъ царскихъ запросовъ на Стоглавомъ соборъ) весь матеріалъ, который потомъ и поступалъ на разсмотръніе, обсужденіе и ръшеніе собора. Такъ, на соборъ 1660 года, который долженъ былъ установить фактъ добровольнаго, или върнъе, самовольнаго оставленія Никономъ патріаршей каседры, по указу государя, бояринъ Петръ Михаиловичъ Салтыковъ "принесъ сказки письмянт. е. письменныя показанія всёхъ тёхъ лицъ, какія были свидътелями обстоятельствъ оставленія Никономъ натріаршаго престола, которыхъ показанія ранве были отобраны по особому распоряженію государя. Эти сказки должны были служить матеріаломъ для соборнаго сужденія. — Когда 21 декабря 1662 года царь рышиль созвать для суда надъ Никономъ новый-большій соборъ, и на него пригласить восточныхъ патріарховъ, то въ то же время, "указаль великій государь быти въ Москвъ: Иларіону архіепископу рязанскому и муромскому для собранія къ тому собору всякихъ винъ, да у тогожъ дъла быти боярину Петру Миханловичу Салтыкову, да думному дворянину Прокофью Кузмину Елизарову, да дьяку Лукьяну Голосову". Очевидео этой комиссіи поручалось собрать для предстоящаго собора

женія честнаго креста декабря по 20 число. 9) Церковные чтецы и пъвцы по правиломъ рукоположены служать въ церкви. 10) Облачитися къ вечерни и заутрени и ко всякой церковной службъ Иванъ Милостивый повельваеть облачатися во вся священная одежда. 11) Люди Божія поучати повелъваетъ въ праздники и въ воскресные дни архіереемъ и ереемъ о въръ и о всякомъ благочестіи и о житіи христіанстемъ послъ заутрени и объдни на ръчь сказати, чтобъ всъмъ людемъ откровенно было слово Божіе. 12) А которыхъ во священный чинъ и во діаконски поставляти, и выбирати избранныхъ людей учительныхъ, чтобы знали кругъ церковный и уставъ; а которые не учены, и тъхъ во училищъ подобаеть учити, чтобь по правиломъ святыхъ отецъ всв знали, какъ души христіанскія просвъщати. Соль земли и свъть міру. 13) А священническому и иноческому чину отъ пъянства трезвитеся и сквернословія отнюдь бы не держатися не токмо въ церкви, но и въ міру; ва нихъ многіе люди соблазняются". (Чт. общ. ист. и древн. 1894 г., кн. IV, статья: Дъяніе моск. собора 1649 года, стр. 48-49).

весь матеріалъ необходимый для настоящаго освъщенія и составленія правильнаго соборнаго сужденія о всей ділтельности и поступкахъ бывшаго патріарха Никона. Но этого мало. "А во время того собора указалъ великій государь соборное дъло въдать своимъ государевымъ богомольцамъ: ростовскому митрополиту Іонъ, да рязанскому архіепископу Иларіону, да своимъ государевымъ бояромъ: боярину князю Никить Ивановичу Одоевскому, да боярину Петру Миханловичу Салтыкову, да думному дворянину Прокофью Кузмичу Елизарову, да думному дьяку Алмазу Иванову, да дьяку Ивану Голосову". Значить въ эту, вторую комиссію, которой поручалось "соборное дело ведать", вошла вся предсоборная комиссія съ присоединеніемъ къ ней нъсколькихъ новыхъ лицъ: изъ духовныхъ-митрополита Іоны, изъ свътскихъ- боярина Одоевскаго и думнаго дьяка Алмаза Иванова. Эта вторая комиссія, предназначенная действовать уже во время самыхъ соборныхъ засъданій, играла роль справочнаго и дълового бюро, которое хранило у себя весь ранве собранный для собора матеріаль, передавало его въ соборныя засъданія, давало собору нужныя справки, разъясненія, наблюдало за веденіемъ записей по соборнымъ преніямъ, приводило ихъ въ порядокъ и единство, и о всемъ, что происходило на соборъ, докладывало государю, когда онъ самъ не присутствоваль на соборныхъ засъданіяхъ. Нельзя, въ данномъ, случав, не обратить вниманіе на то важное обстоятельство, что объ комиссіи, какъ предсоборная, такъ и соборная, по составу своихъ членовъ смъщаннаго характера, состоять изъ духовныхъ и светскихъ лицъ, причемъ послъдніе численно ръшительно преобладають надъ духовными. Само собою понятно, что какъ предсоборная такъ и соборная комиссіи находились въ непосредственномъ въдъніи государя и руководствовались въ своей дъятельности его непосредственными указаніями.

Такимъ образомъ весь матеріалъ для предназначеннаго того или другаго церковнаго собора, по распоряженію государя, собирался и разрабатывался заранте особою назначенною имъ для этого комиссіею, и затты поступалъ на соборъ въ формт царскихъ предложеній или вопросовъ, на которые соборъ и давалъ свои отвты. Значитъ, какъ самые вопросы, или точнте предметы, которые долженъ былъ раз-

сматривать и обсуждать соборь, опредълялись не имъ, а исключительно государемъ, который въроятно предварительно совътывался обо всемъ съ митрополитомъ, а потомъ патріархомъ; точно такъ же царскими же вопросами и предложеніями создавались и тъ опредъленныя рамки, только въ предълахъ которыхъ и могла двигаться вся соборная дъятельность, не имъвшая права переходить за установленныя для нея царемъ границы, или вносить отъ себя что - либо новое, чего не давалось и не предусматривалось въ царскихъ вопросахъ и предложеніяхъ,—дъло собора было отвъчать на предложенные вопросы, а не ставить ихъ отъ себя.

Когда всё подготовительныя работы къ предстоящему собору были закончены, царь открывалъ соборъ и произносилъ на немъ рёчь, въ которой указывалъ на причины собранія собора, на главный предметь и конечную цёль соборныхъ занятій. Нёкоторыя изъ дошедшихъ до насъ царскихъ рёчей къ соборамъ очень характерны въ томъ отношеніи, что онё имёютъ видъ поученій и назиданій отцамъ собора, выражають открытое стремленіе государей побудить своихъ богомольцевъ стоять на высотё своего церковнаго призванія, воодушевить ихъ дёйствовать безъ лёности, безъ угодничества и уклончивости, руководствуясь только истиною, только опираясь на находящіяся въ ихъ распоряженіи церковныя правила и узаконенія, руководственное значеніе которыхъпризнаеть православная церковь.

На Стоглавомъ соборѣ царь въ первой своей—устной рѣчи, говорилъ: "не обълѣнитесь изрещи слово къ благочестію единомысленно о православной нашей христіанской вѣрѣ, и о благосостояніи святыхъ Божіихъ церквахъ, и о нашемъ благочестивомъ царствіи, и о устроеніи всего православнаго христіанства, зѣло бо желаю и срадуются и согласую со служебенъ съ вами быти, и вѣрѣ поборникъ". Во второй своей—письменной рѣчи, которую царь передалъ собору, онъ между прочимъ взываетъ: "Бога ради и пречистыя Богородицы, и всѣхъ святыхъ ради, потружайтеся, во еже исправити истивная и непорочная наша христіаньская вѣра, иже отъ божественнаго писанія во исправленіе церковному благочинію и царскому благозаконію и всякому земскому строенью, и нашимъ единороднымъ и безсмертнымъ душамъ на просвѣщеніе и на оживленіе и на утверженіе истинныя

православныя христіанскія въры". И обращаясь особенно къ пастырямъ церкви, царь говоритъ: "вы же, отцы наши---пастыри и учители, внидите въ чувства ваша, прося у Бога помощи, изтрезвите умъ вашъ и просвътитеся во всякихъ богодухновенныхъ обычаяхъ, яко же предаде вамъ Господь". И затемъ, прося отцовъ собора научать и просвещать на всякое благочестіе его-царя, князей, бояръ и все православное христіанство "нелівностно и тщательно", говорить: "прежде убо вы сами-пастыріе и учителіе извъстите себе и утвердитеся, и умножите данный вамъ отъ Бога талантъ... Потружайтесь о истиннъй и непорочнъй православной христіанстый выры, и утвердите и изъясните, яко жъ предаща вамъ святіи отцы по божественнымъ правиломъ; и не токмо, глаголю вамъ, потрудитеся, но и постраждете за имя Христово, яко жъ они, божественнии мужіе, не токмо бо за имя Того страдаху, но и за образъ". Въ заключение царь говорить: "азъ же вкупъ единодушно всегда есмь съ вами исправляти и утверждати, яко наставить насъ Духъ святый" и заявляеть, что-пастыри безь страха должны воспрещать и ему-царю, если онъ явится въ чемъ ослушникомъ божественныхъ правилъ. -- Характеръ приведенной ръчи царя къ собору- учительно - назидательный относительно отцовъ собора, самый ея тонъ, показываеть, что царь чувствоваль и сознаваль, что именно онъ есть верховный управитель не только дель государственныхь, но и церковныхь, и что его "царскіе богомольцы" нуждаются въ его царскомъ поощреніи и наставленіи въ дёлё церковнаго устроительства.

Въ 1660 году царь собралъ соборъ по дълу отреченія Никона патріарха и, разсказываетъ соборное дъяніе, "февраля въ 16 день предсташа весь преосвященный соборъ предълицомъ великаго государя царя и великаго князя Алексъя Михаиловича, всея великія и малыя и бълыя Росіи самодержца, и слыша отъ святыхъ устъ его веліе попеченіе, зане святая соборная церковь пастыря и жениха не имъетъ, да преосвященный соборъ о семъ кръпко и единодушно праведнъ, не имъя кто ненависти и тщетныя любви, по правиломъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, разсуждаютъ, памятуя кійждо страшный судъ и воздаяніе комуждо по дъломъ его... И въ нынъшній же настоящій 168 годъ, февраля въ 27 день, говорить тоже соборное дъяніе, по указу

великаго государя.... преосвященный соборъ о отречении патріаршества святвишаго патріарха Никона правильной выписки слушали, и по выпискъ правилнъ разсуждали, бояся кійждо страшнаго суда Божія, и помня великаго государя мудръйшее повельніе вышеписанное, крыпць смотриша, да не како неправильнъ управленіе сіе совершиться имать "1). Опять царь обращается къ членамъ собора съ назиданіемъ, чтобы они обсудили предложенное имъ дъло справедливо, по божественнымъ правиламъ, не увлекаясь, при ръшеніи его, личной ненавистію и пристрастіемъ, памятуя каждый страшный судъ и возданіе на немъ каждому по дівломъ его. И члены собора сами свидътельствують, что они всячески старались рёшить дёло справедливо, "боялся кійждо страшнаго суда Божія и помня великаго государя премудръйшее повельніе вышеписанное", чьмь отцы собора какъ дають понять, что "премудръйшее повельніе государя" о справедливости и безпристрастіи соборныхъ ръшеній было для нихъ далеко не лишнимъ, такъ какъ памятованіе объ окей атишей свовитом сви сминро скин кир окио смен безпристрастно.

Открывая соборъ 1666 года царь въ своей рѣчи къ собору между прочимъ говорилъ: "молимъ убо вы (отцовъ собора) и увѣщаемъ, яко да со всякимъ тщаніемъ прилежите о семъ дѣлѣ Божіи, во ежебы намъ о непопеченіи, вамъ же о нерадѣніи и небреженіи, въ страшный день отмщенія Судіи нелицемѣрному слова не воздати. Се мы засвидѣтельствуемъ безначально живущаго и безконечно царствующаго, яко готови есмы вся наша и самыхъ насъ положити на побореніе по церкви Божіи; вы точію, о дѣлателіе нивы Христовы, небреженіемъ отягчени не будите" 2). И здѣсь царь убѣждаетъ отцовъ собора необлѣниться, не быть небрежными и нерадивыми къ дѣлу Божію, показать въ немъ тщаніе и ревность; а про себя заявляетъ, что готовъ всего себя отдать "на побораніе по церкве Божіи".

Такимъ образомъ всѣ рѣчи государей къ отцамъ соборовъ въ извѣстной степени напоминаютъ собою рѣчи тѣхъ полководцевъ, которые, передъ битвой съ непріятелемъ, стараются

<sup>1)</sup> Дъло о патріар. Никонъ, стр. 53 и 62.

<sup>2)</sup> Матер. для ист. раск. т. II, стр. 71.

воодущевить своихъ соратниковъ, поднять въ нихъ мужество и отвагу, возбудить въ нихъ готовность всёмъ пожертвовать ради победы; цари на соборахъ эго—полководцы, отцы соборовъ—ихъ соратники.

Въ какомъ отношении царь находился къ соборнымъ засъданіямъ и ко всему происходившему на соборъ, это съ достаточною ясностію можно видъть изъ дъяній нъкоторыхъ соборовъ, о которыхъ до насъ дошли болъе подробныя свъдънія.

На соборъ 1660 года, объ оставленіи канедры Никономъ царь, какъ мы видъли, призвалъ къ себъ во дворецъ архіереевъ и другихъ членовъ собора, поучалъ ихъ и внушалъ разсмотръть и ръшить предложенное имъ дъло съ полнымъ безпристрастіемъ. Выслушавъ это "мудръйшее повельніе" государя, отцы собора оставили дворецъ и направились въ патріаршую крестовую палату, гдв и происходили соборныя засъданія. По повельнію государя сюда явился бояринъ Петръ Михаиловичъ Салтыковъ, исполнявшій на соборъ роль нынышняго оберъ-прокурора Св. Синода. Этотъ царскій "синклитикъ" "принесъ на соборъ сказки писмянные", въ которыхь заключались показанія всёхь техь лиць, какія были свидътелями оставленія Никономъ патріаршей канедры, послъ извъстной его службы въ Успенскомъ соборъ. Всъ эти письменныя показанія были ранте, по повелтнію государя, отобраны отъ нихъ. Соборъ "сказокъ слушавъ" и провъривъ ихъ личными показаніями свидътелей, которые нарочно были вызваны на соборъ, пришелъ къ заключенію, "что святвишій патріархъ Никонь оставиль свой патріаршій престоль своею волею". Съ этимъ заключениемъ соборъ отправиль для доклада государю боярина Салтыкова. Тоть, доложивъ дъло государю, "пришедъ на соборъ сказалъ, что великій государь... указаль преосвященному собору выписать изъ правилъ св. апостолъ и св. отецъ о отмествіи бывшаго патріарха Никона, а у выписки указаль великій государь быть преосвященному архіепископу Иларіону рязанскому и муромскому, и преосвященному Макарію архіепископу псковскому и изборскому, Чудова монастыря архимандриту Павлу, Александрова монастыря Свирскаго игумену Симону". Согласно приказанію государя соборъ назначиль указанных ему лиць для выписки правиль. Следан-

ныя выписки правилъ представлены были потомъ на благоусмотрвніе государя, причемъ соборъ свидвтельствуеть, что "сія вся правила и предреченная свидътельства трикраты предлагахомъ предъ лицемъ великаго государя въ его царскихъ палатахъ" т. е. царь, очевидно, считалъ представляемыя ему выписки правилъ недостаточными и три раза возвращаль ихъ собору для дополненій. Но не смотря на дополненія, государь всетаки находиль и теперь выписки правилъ соборомъ не вполнъ удовлетворительными, и указалъ собору на средство достигнуть по этому дълу болъе удовлетворительных результатовъ. "Онъ, великій государь, говоритъ соборное дъяніе, правилъ святыхъ отецъ и свидътельскихъ отвътовъ слушавъ, указалъ пригласить обрътшихся въ Москвъ греческихъ архіереевъ... и выписать имъ изъ правилъ св. апостолъ и св. отецъ, и быти имъ для свидътельства на соборъ"; въ переводчики къ греческимъ іерархамъ назначенъ былъ извъстный Епифаній Славинецкій. Такимъ образомъ составъ собора былъ усиленъ включеніемъ въ него, по повелънію государя, новыхъ членовъ-трехъ находившихся тогда въ Москвъ греческихъ архіереевъ, которые должны были сдёлать выписки правиль изъ греческихъ книгъ, что дъйствительно ими и было исполнено. Тогда "наки преосвященный соборь предстахомъ предъ лицемъ великаго государя царя", и опять представиль ему выписки изъ правилъ, сдъланныя и русскими и греческими архіереями, какъ внолив согласныя между собою въ томъ, что Никонъ по правиламъ долженъ быть лишенъ архіерейства и самаго священства, и что на его мъсто слъдуетъ немедленно поставить новаго патріарха. Это різшеніе собора государь, говорить соборное дъяніе, "разсуждая премудре, благоразсуднъ и праведнъ съ своимъ царскимъ синклитомъ" т. е. обсудивъ его съ своею боярскою думою, нашелъ правильнымъ, и потому "повелъ тако быти... и соборное сіе писаніе совершити" т. е. окончательно написать его. Когда оно было наконецъ написано и представлено на благоусмотрвніе государя, онъ исправиль его своею рукою (почему оно и сохранило помъту: "правлено рукою государя") и затъмъ повелълъ "соборное сіе писаніе совершити и руками всему освященному собору подкръпити въ соборной и апостольской церкви при себе, великомъ государъ и великомъ

князѣ Алексѣѣ Михаиловичѣ, всея великія и малыя и бѣлыя Россіи самодержцѣ, и при своемъ царскомъ синклитѣ" ¹).

Въ 1660 году собранъ былъ и другой соборъ по поводу обвиненій, взведенныхъ суздальскимъ попомъ Никитою на суздальскаго архіенископа Стефана, о чемъ ранве, по приказанію государя, произведень быль на мість розыскь и собраны были "обыскныя ръчи". Теперь на соборъ великій государь, говорить соборное дъяніе, "прислаль къ намъ, преосвященному собору, обыскныя ржчи съ бояриномъ съ Петромъ Михаиловичемъ Салтыковымъ, да съ думнымъ дьякомъ Алмазомъ Ивановымъ, чтобъ намъ по темъ обыскнымъ ръчамъ правильно объ этомъ архіепископъ Стефанъ поразсудить, и у того дёла великій государь указаль съ нами, архіереями, быть боярину своему Петру Михаиловичу Салтыкову, да думному діаку Алмазу Иванову. И техь обыскныхъ ръчей мы соборнъ съ бояриномъ и діакомъ слушали и по тъмъ обыскамъ и ръчамъ познали"... Здъсь особенно характерно то обстоятельство, что на соборномъ судъ надъ архіепископомъ, наряду съ архіереями, какъ полноправные члены собора, и значить, какъ судьи архіепископа, были и міряне: царскій бояринъ и дьякъ.

Изъ приведенныхъ нами свидътельствъ слъдуетъ, что всъ соборныя засъданія происходили подъ постояннымъ наблюденіемъ государя, что когда онъ самъ не присутствовалъ на соборныхъ засъданіяхъ, то посылалъ на соборъ своихъ довъренныхъ бояръ, думныхъ дворянъ и дьяковъ; что государю докладывалось о всякомъ решеніи и заключеніи, къ какому приходиль соборь по тому или другому вопросу; что соборъ среди своихъ засъданій требовалъ отъ царя дальнышихъ указаній и распоряженій для веденія соборныхъ дълъ, и, какъ скоро получалъ ихъ, сейчасъ же приводиль въ исполнение; что посылаемые царемъ на соборъ его бояре, думные люди и дьяки, не просто только присутствовали на соборныхъ засъданіяхъ, но и принимали нихъ непосредственное дъятельное участіе, о чемъ прямо свидътельствують сами присутствовавшіе на соборъ архіереи, когда въ своихъ соборныхъ дъяніяхъ заявляють. что

<sup>1)</sup> Дъло о патр. Никонъ, стр. 53-111. Гиббенетъ, т. I, стр. 180-220.

"тѣхъ обыскныхъ рѣчей мы (т. е. архіерен) соборнѣ съ бояриномъ и діакомъ слушали... и познали". Не трудно видѣть также, что царскіе сиклитики, какъ довѣренныя лица государя, играли на соборахъ очень видную и вліятельную роль, что въ нѣкоторыхъ случаяхъ они были главною пружиною, двигавшею соборныя дѣла въ нужномъ опредѣленномъ направленіи, такъ какъ за ними всегда стоялъ самъ великій государь. Да и кромѣ того, имъ придавало необходимо особую силу на соборахъ ихъ предварительное близкое знакомство съ предметами соборныхъ засѣданій, какого никакъ не могъ имѣть случайно вызванный въ Москву, для присутствія на соборѣ, заурядный провинціальный архіерей.

Что касается самыхъ соборныхъ постановленій и рѣшеній, то и онѣ составлялись по большей части въ духѣ желаній государя, и иногда въ этомъ отношеніи дѣло заходило такъ далеко, что, изъ угожденія предъ царемъ, соборъ дѣлалъ постановленія, рѣшительно несогласныя съ совѣстію и убѣжденіями отцовъ собора. Вотъ факты.

Въ 1572 году царь Иванъ Васильевичъ собралъ соборъ изъ архіереевъ, архимандритовъ, игуменовъ и всего освященнаго собора, и просилъ разръшить ему вступить въ четвертый бракъ, какъ церковно законный. Соборъ отвътилъ на это незаконное, антицерковное требованіе царя, согласіемъ и постарался подыскать такія каноническія основанія, которыя будто бы дозволяють, при извъстныхъ условіяхъ, разръшить царю четвертый бракъ, какъ церковно-законный. А между твиъ еще очень недавно,-тому только двадцать льта назадъ, Стоглавый соборъ, подъ предсъдательствомъ того же самаго царя постановиль, чтобы четвертаго брака недопускать ни подъ какимъ видомъ, и чтобы навсегда незыблемо утвердить это постановленіе, ссылался на слова Григорія Богослова: "первый рече (Григорій Богословъ) бракъ — законъ, второй — прощеніе, третій — законопреступникъ, четвертый — нечестіе, понеже свинское есть житіе" 1). И это "свинское житіе" теперь приходилось собору признать публично житіемъ церковно-законнымъ и допустидля благочестивъйшаго православнаго государя. Правда соборъ 1572 года въ своемъ разрѣшеніи государю

<sup>1).</sup> Стоглавъ, стр. 119-120. Изд. брат. св. Петра.

вступить въ четвертый бракъ, какъ церковно-законный, сдѣлаль такую прибавку: "а прочіе человѣцы отъ мірскихъ, царьскаго синклита и до простыхъ, никакоже да не дерзнеть таковая сотворити—четвертому браку сочетатися; аще кто гордостію дмяся или отъ неразумія, дерзнетъ таковая сотворити, пригрознымъ клятвамъ да будетъ таковый за дерзость по священнымъ правиломъ проклятъ" 1). Но эта приписка служитъ только еще къ большему обличенію малодушія и угодничества отцовъ собора 1572 года, которые очевидно вполнѣ сознательно, только ради страха предъ царемъ, нарушили ясные, вполнѣ опредѣленные, ими самими признаваемые обязательными для всѣхъ, церковные законы о не допустимости для всѣхъ православныхъ четвертаго брака 2).

Лжедмитрій желаль жениться на католичкі Маріи Мнишекъ, которая, чтобы стать русскою царицею, должна была принять православіе. По тогдашнимъ русскимъ понятіямъ и существовавшей у насъ церковной практикі, католическое крещеніе не признавалось истиннымъ крещеніемъ, и всіхъ католиковъ, обращавшихся въ православіе, у насъ обязательно перекрещивали, почему и Марія Мнишекъ должна была подвергнуться перекрещенію. Понятно, что она ни подъ какимъ видомъ не могла согласиться на это, т. е. признать себя доселів некрещенной. Чтобы добиться ея присоединенія къ православію не перекрещиваніемъ, а только чрезъ миропомазаніе, Лжедмитрій поступаетъ такимъ образомъ; онъ заставляетъ русскихъ епископовъ поставить въ патріархи тогдашняго рязанскаго архіепископа грека Йгна-

¹) A. Ц. 1, № 284, стр. 331.

<sup>2)</sup> Испьяя думать, чтобы отны собора 1572 года считали возможнымъ изъ общаго правила о недопустимости четвертаго брака дълать исключене въ пользу государей. такъ какъ Стоглавъ, который имъ конечно корошо былт извъстень, сказавъ о четвертомъ бракъ, какъ о "свинскомъ житів", сейчасъ продолжиетъ; "премудрый царь Левъ и къ четвертому браку сововупить се бяще, и во отлучене впаде отъ Николы патріарха, ему жъ много мольшесь царь, еже разръщити его отъ таковаго связанія. И яко онъ не умоленъ бысть, отъ церкви его изгна и внего паки мъсто Евеимья, мужа освящена, постави на патріаршество. И сему много моляшеся, еже разръщити его отъ таковаго связанія,—не токмо разръщи его, но и отвержева и не прощена сотвори ради четвертаго брака, съ множайщими святительми возбранивъ".

тія. Нужно имъть въ виду, что тогдашняя греческая церковь присоединяла католиковъ къ православію чрезъ міропомазаніе, а перекрещиванія ихъ, какъ действія канонически неправильнаго, не допускала. Значить и грекъ Игнатій считаль единственно правильнымъ присоединеніе Мнишекъ къ православію чрезъ миропомазаніе, а не перекрещиваніе. Ради именно этого Лжедмитрій поставиль его въ патріархи, т. е. чтобы онъ, какъ патріархъ, заставилъ русскихъ епископовъ, въ дълъ присоединенія Марины къ православію, слідовать не русской тогдашней, а греческой церковной практикъ. Й дъйствительно, когда Марина пріъхала въ Москву, Лжедмитрій собралъ соборъ изъ епископовъ, на которомъ "вмъняетъ ей (Маринъ), преокаянный, латынское богопротивное крещеніе во истинное святое христіанское купельное порожденіе". На соборъ грекъ патріархъ Игнатій, придерживаясь греческой тогдашней практики, отрицалъ законность и нужду перекрещиванія Марины. По одному современному событіямъ сказанію "не многи поистине" сначало было заявили на соборъ, отстаивая русскую церковную практику, что Марину следуеть крестить вновь. Но другіе-большинство изъ человъкоугодія, изъ за слабости къ мірской славъ "на обою ногу больніемъ хромлюще, прельстишася; купножъ не настырски, но наемнически, и ужаснущася, воли его быти повинувшеся, попустиша. Зряще то и первыи умолкоша, яко словеса беззаконныхъ премогоша, и вси даша ему плещи" 1). Такимъ образомъ епископы единственно, какъ объясняеть современный событіямъ бытописатель, изъ человъкоугодничества, изъ слабости къ славъ мірской, изъ страха предъ царемъ, отказались на соборъ, вопреки своему убъжденію, вопреки существовавшей тогда у насъ церковной практикъ, отъ перекрещиванія Марины и присоединили ее къ православію чрезъ миропомазаніе.

Царь Алексъй Михаиловичъ былъ горячимъ, убъжденнымъ сторонникомъ единогласія въ церковномъ пъніи и чтеніи. Онъ върилъ, что отъ многогласія, тогда у насъ всюду гесподствовавшаго, церковныя службы теряютъ всякую на-

¹) Временникъ, рукопись Флорищевой пустыни, № 108—682, л. 165 об. и 166.

зидательность, спасительность и полезность для върующихъ, и что такимъ образомъ многогласіемъ разрушается благочестіе на Руси. Въ виду этого 11-го февраля 1649 года онъ собралъ у себя "въ середней" соборъ, на которомъ долженъ быль обсуждаться и рышаться вопрось о введени единогласія вивсто прежняго многогласія. На этомъ соборв, кромъ патріарха, присутствовали: два митрополита, архіепископа, одинъ епископъ, пять архимандритовъ, семь игуменовъ, десять протопоповъ и освященный соборъ. Вопреки ожиданіямъ и намфреніямъ царя, соборъ порфшилъ остаться при прежнемъ многогласіи, что и подкрыпиль своими подписями подъ соборными дъяніями. Голосъ представителей церкви по данному чисто церковному вопросу сказался, такимъ образомъ, ясно и опредъленно, но за то онъ быль не согласенъ съ убъжденіями и намъреніями царя, что и погубило соборъ. Царь не утвердилъ состоявшагося соборнаго постановленія о многогласіи въ церковномъ пъніи и чтеніи, такъ что оно, не смотря на всю свою формально-церковную правильность, не получило никакой практической силы и вначенія, не стало закономъ. Но этого мало. Чрезъ два года царь заставиль того же патріарха Іосифа снова пересмотръть вопросъ на новомъ соборъ и ръшить его такъ, какъ желалъ того царь. И дъйствительно на соборъ 1651 года патріархъ Іосифъ, вопреки своему соборному постановленію въ 1649 году, рішиль уничтожить многогласіе и призналъ для всъхъ обязательнымъ единогласіе. Это новое соборное постановленіе было признано паремъ и потому стало закономъ. Очевидно воля и желанія государя царили въ соборныхъ ръшеніяхъ и по чисто церковнымъ вопросамъ.

Всв соборныя обсужденія, мивнія и рвчи записывались на соборахь особыми лицами и, на основаніи этихь записей, составлялись потомъ такъ называемыя "соборныя двянія". Іоаннъ Нероновъ заявляль на соборв: "азъ же говориль Андреану протопопу: что ты, брать Андреяне, мои рвчи пишешь всв: а что вы говорите съ патріархомъ всякія неподобныя рвчи, и твхъ не единой рвчи не пишешь?" Въ постановленіи собора 1660 года о суздальскомъ архіепископъ Стефанъ замвчено: "а приписаль (т. е. писаль собърное постановленіе) смиренный Іларіонъ, архіепископъ рязвнскій

и муромскій, по приговору всего священнаго собора" т. е. Иларіонъ рязанскій быль избрань соборомъ своимъ секретаремъ и велъ всв соборныя записи. На соборв 1666 года, судившемъ Никона, было нъсколько человъкъ, которые записывали, что дълалось и говорилось на соборъ. Нъсколько такихъ черновыхъ записей дошло и до насъ. Записи происходившаго во время соборныхъ засъданій составляли тотъ матеріаль, изъ обработки котораго потомъ составлялись оффиціальныя соборныя дівнія. Эту обработку соборныхъ матеріаловъ царь поручаль особымъ лицамъ. Алексви Михайловичь, напримъръ, поручаль это дъло то Епифанію Славинецкому, то Симеону Полоцкому. Составленныя такимъ образомъ соборныя дъянія представлялись на предварительное разсмотръніе и одобреніе государя, который иногда дълалъ въ нихъ поправки. Такъ, на дъяніяхъ собора 1660 года имъется помъта: "правлено рукою государя". Иногда государь вычеркиваль изъ соборныхъ дъяній цълыя соборныя засъданія, трактовавшія о такихъ предметахъ, обсужденіе которыхъ царь считалъ неумъстнымъ, а публикацію о нихъ въ соборныхъ дъяніяхъ совстить неудобною. Такъ, въ соборныхъ дъяніяхъ 1667 года государемъ совстви вычеркнуты были соборныя пренія о власти царской и патріаршей.

Когда соборное дівяніе, просмотревное и исправленное государемь, согласно его желаніямь и півлямь, подучало свой окончательный оффиціальный видь, на основаніи его царь "учиняль опредівленіе" т. е. соборнымь постановленіямь придаваль форму закона, обязательнаго для всёхь, причемь неріздко, въ формі указовь, самь разсылаль соборныя опредівленія въ разныя учрежденія.

Иногда соборныя постановленія получали силу закона и приводились въ исполненіе не иначе, какъ только послів того, какъ онів проходили чрезъ боярскую думу, на разсмотреніе и утвержденіе которой передаваль ихъ царь, преждечёмь утвердить ихъ окончательно. Такъ въ дізніяхъ собора цібо года, запретившаго архіереямъ и монастырямъ пріобрівтать новыя земли, говорится: "а которое місто убогое, земли будетъ мало, или не будетъ, и онъ (монастырь) бъетъ челомъ государю, и государь съ митреполитомъ соборнів и съ бояры приговоря, и устроитъ тоть монастырь землею, какъ будетъ пригоже", т. е. соборный приговоръ предполагается

приводить въ исполнение только послъ того, какъ онъ пройдеть чрезъ боярскую думу 1).--Еще въ 1551 году Стоглавый соборъ постановилъ повсюду учредить должности поповскихъ старостъ и десятскихъ священниковъ. Но только въ 1594 году царь Өедоръ Ивановичъ "поговоря съ отцомъ своимъ и богомольцомъ святъйшимъ Іовомъ патріархомъ московскимъ и всея Русіи, приговоря съ своими государевыми боляры, а велълъ государь... въ своемъ государствъцарствующемъ градъ Москвъ учинити старостъ поповскихъ и десятскихъ для церковнаго благочинія и всякихъ ради потребъ церковныхъ" 2). Опять постановление церковнаго собора приводится въ исполнение только послъ приговора объ этомъ боярской думы.—Въ 1651 году соборъ постановиль во всвиъ церквать ввести единогласное пеніе и чтеніе. Но постановленію этого собора рішительно воспротивились шівкоторые московскіе священники думавшіе, что соборное постановление о единогласи для нихъ не обязательно. имъеть силы закона, такъ какъ на соборъ не было боявъ и окольничихъ, и оно не проходило чрезъ боярскую "Лукинскій понъ Сава съ товарищи говоринь такія рачи: маж-де къ выбору, который выборь о единотласіи, руки не прикладывать, напередъ бы де велъли руки прикладывать о единогласіи бояромъ и окольничимъ: "любо-де имъ будетъ единогласіе?" В). Царь Алексый Михаиловичь это требованіе московскихъ приходскихъ священниковъ о томъ, чтобы постановление церковнаго собора сначала прошло чрезъ боярскую думу, а потомъ уже проводилось въ исполнени какъ законъ, нашелъ вполев справедливниъ, и потому соборное постановление о единогласии провель чрезъ боярскую думу. Въ своей грамотъ отъ 25 мая 1651 г. въ Сійскій монастырь, игумену Өеодосію, царь пишеть, что онъ, "совътовавъ" съ патріаркомъ, аркіереями, архимандритами, игуменами, и со встить освященнымъ соборомъ "и со встит нашимъ сигкиитомъ", что онъ со всемъ освященнымъ соборомъ "и съ нашимъ сигилитомъ уложили", чтобы пъть во святыхъ церквахъ единогласно, чинно и не мятежно, и чтобы всв не-

<sup>1)</sup> Собр. госуд. гр. и дог. т. І, стр. 585.

<sup>2)</sup> A. O. T. I. No 360.

<sup>5)</sup> Записки рус. археол. общ. т. II, стр. 394—392.

уклонно слъдовали сему нашему государьскому и отца нашего великаго господина святвишаго Іосифа патріарха московскаго и всея Русіи и всего освященнаго собора "и нашего сигклита соборному уложенію" 1). Это неоднократное упоминаніе въ царской грамоть, вмьсть съ освященнымъ соборомъ, и "царскаго сигклита", заявившаго свое согласіе на введеніе единогласія, сдълано государемъ конечно не просто: оно показываеть, что въ виду требованія московскаго приходскаго духовенства, чтобы "къ выбору о единогласіи напередъ приложили руки бояре и окольничіи: любо-ли, де имъ будетъ единогласіе?"-- царь передалъ соборное ръшеніе о единогласіи на утвержденіе своей боярской думы, которая вполнъ согласилась по вопросу о единогласіи съ состоявшимся ранъе соборнымъ ръшеніемъ. Въ 1656 году, въ октябръ, патріархъ Никонъ, съ согласія государя, собрадъ у себя соборъ, который постановиль открыть новыя архіерейскія канедры въ Смоленскі и Вяткі, и на первую перевести суздальскаго архіепископа Филарета, а на вторую Коломенскаго епископа Александра 2)". Между тъмъ ровно черезъ годъ, въ 1657 году, тоже въ октябръ, государь "совътовалъ со отцемъ своимъ и богомольцемъ святъйшимъ Никономъ, патріархомъ московскимъ и всея великія и малыя и бълыя Россіи, и съ митрополиты, и съ архіепископы, и епископы, со всёмъ освященнымъ соборомъ, и говорилъ съ своими государевыми бояры, и съ окольничими, и думными людми, чтобъ устроити по мъстомъ властей: въ Бълъгородъ митроподита, въ Смоленскъ да во Мстиславлъ архіепископа, на Вяткъ да въ Великой Перми епископа. Й указалъ государь и патріархъ и бояре приговорили: перевести въ Бългородъ митрополита крутицкаго Питирима, въ Смоленскъ архіепископа суздальскаго Филарета, на Вятку епископа Коломенскаго Александра 3). Очевидно, постановленія одного дерковнаго собора 1656 года объ открытіи новыхъ архіерейскихъ канедръ было еще недостаточно, нужно былопотомъ перенести дъло въ боярскую думу и ръшить его окончательно уже въ следующемъ 1657 году по указу госу-

<sup>1)</sup> A. ∂. T. IV, № 327.

<sup>2)</sup> Матер. для ист. раск. т. I, стр. 9.

<sup>3)</sup> Дворцовые разряды, доноли. къ III тому, стр. 110.

даря и по приговору бояръ. -- Когда въ 1660 г. соборъ представилъ государю свое ръшеніе, что Никонъ не можетъ болъе оставаться патріархомъ и на его мъсто немедленно слъдуеть избрать другое лицо, то говорить соборное дъяніе, "онъ великій государь царь и великій князь Алексъй Михаиловичъ, всея великія и малыя и бѣлыя Россіи самодержець, разсуждая премудре, благоразсуднъ и праведнъ съ своимъ царскимъ сигклитомъ, повелъ тако быти... и соборное сіе писаніе совершити и руками всему освященному собору полкрыпити въ соборной и апостольской церкви при себъ, великомъ государъ... и при своемъ царскомъ сигклитъ". Очевидно соборное ръшеніе 1660 г. царь перенесъ на разсмотръніе боярской думы и только послъ того, какъ съ своимъ царскимъ сигклитомъ "премудре, благоразсуднъ праведнъ обсудилъ представленное ему соборное дъяніе, повелълъ его совершить т. е. написать окончательно, а членамъ собора приложить къ нему свои руки въ присутствіи его, государя, и всего царскаго сигклита.

Вообще нужно признать, что боярская дума въ церковныхъ дълахъ играла болъе видную роль, нежели венно думають, такъ какъ она то входила въ составъ церковныхъ соборовъ, то окончательно утверждала состоявшіяся постановленія, тімь боліве, что царь и о всякихь вообще церковныхъ дълахъ совътовался съ своими боярами. По поводу, напримъръ, неожиданнаго прівзда въ Успенскій соборъ Никона и принятія у него благословенія ростовскимъ митрополитомъ Іоною, государь "совътовавъ со властьми, а сь бояры поговоря" указаль о прівздв Никона и принятіи оть него благословенія Іоною, послать кь архіереямь грамоты, приглашавшія ихъ въ Москву на соборъ. Потому же поводу царская грамота говорить: "и посовътовавъ съ освященнымъ соборомъ, и поговоря съ нашими, великаго государя, бояры, посыдали въ соборную церковь". Или: "и мы, великій государь, посовътовавь со властьми, и съ бояры нашими поговоря, указали ему, Никону, сказать 1).

Если, такимъ образомъ, царь являлся иниціаторомъ всѣхъ церковныхъ соборовъ XVI и XVII стольтій, и безъ его воли и согласія они не могли состояться; если онъ подготовлялъ

<sup>1)</sup> Дъло о патр. Никонъ, стр. 164, 166, 167.

напередъ всѣ матеріалы, которые должны были быть предметомъ соборныхъ обсужденій и рѣшеній; если онъ опредъляль сколько лицъ и какія именно должны присутствовать на соборныхъ засѣданіяхъ, слѣдиль за дѣятельностію послѣднихъ, давалъ имъ то или другое направленіе; если онъ исправляль и даже видоизмѣнялъ самыя соборныя рѣшенія по своимъ видамъ и цѣлямъ, иногда передавалъ ихъ на окончательное утвержденіе боярской думы; если всякое постановленіе церковнаго собора, чтобы получить силу обязательнаго закона, нуждалось въ утвержденіи царя, который всегда могъ не признать состоявшагося постановленія церковнаго собора и оно тогда уже не имѣло никакого практическаго значенія; то самъ собою возникаеть вопросъ: что же такое были наши церковные соборы XVI и XVII столѣтій?

Наши церковные соборы XVI и XVII стольтій не были какими-либо самостоятельными, автономными церковными учрежденіями, которымь бы принадлежала иниціатива своихь собраній, самостоятельное опредвленіе предметовь своихь занятій, задачь и цілей, какія они хотіли бы преслідовать, и которые иміли бы право свободно и самостоятельно постановлять свои різменія, какь обязательныя для всіжь своихь пасомыхь.

Наши церковные московскіе соборы XVI и XVII стольтій были только простыми совъщательными учрежденіями при особъ государя, они были только органами царскаго законодательства по дъламъ церковнымъ. Единственнымъ источникомъ всякаго закона, какъ государственнаго, такъ и церковнаго, быль у насъ царь, который государственные законы издаваль "поговоря" съ своими боярами т. е. съ боярскою думою; церковные законы издаваль "посовътывавшись" съ своими царскими богомольцами: патріархами и другими архіереями, архимандритами, игуменами и со всёмъ освященнымъ соборомъ. Различіе между боярскою думою и освященнымъ соборомъ заключалось въ томъ, что боярская дума была постояннымъ, непрерывно дъйствующимъ при госущаръ учрежденіемъ, гогда какъ церковные соборы созывались только на время, для обсужденія и різпенія вопросовь вновь возникавшихъ и чрезвычайныхъ, такъ какъ обычное теченіе церковныхь діль регулировалось обычною патріаршею и архіерейскою епархіальною властію. Если боярская дума занималась почти исключительно разсмотрѣніемъ и рѣшеніемъ дѣлъ государственныхъ, то церковные соборы занимались разсмотрѣніемъ и рѣшеніемъ дѣлъ спеціально церковныхъ. Но такъ какъ дѣла государственныя и церковныя вътогдашней жизни были тѣсно связаны между собою, и такъ какъ въ боярской думѣ и на церковныхъ соборахъ предсѣдательствовалъ одинъ и тотъ же государь, то онъ, при рѣшеніи важныхъ государственныхъ дѣлъ, призывалъ на совѣтъ въ боярскую думу своихъ государевыхъ богомольцевъ, а на церковные соборы своихъ думныхъ людей, или же передавалъ постановленія церковныхъ соборовъ на утвержденіе боярской думы.

Такъ какъ церковные соборы были только совъщательными учрежденіями при государь, съ которыми государь совътывался по дъламъ церковнымъ, то этимъ вполив опредъляется весь существенный характеръ дъятельности соборовъ. Московскіе государи были глубоко благочестивы, всецъло преданы церкви, они всячески старались и заботились, чтобы ихъ подданные строго хранили благочестіе, соблюдали всъ церковные уставы, выполняли всъ церковныя требованія и предписанія. Въ упадкъ благочестія, въ несоблюденіи церковныхъ признанныхъ порядковъ и требованій, они видъли не только нарушение правилъ въры и благочестія, но и пагубное потрясеніе коренныхъ основъ всей жизни государственной, которая правильно-нормально можеть существовать и развиваться только при правильной нормальной церковной жизни,-при процебланіи въ народо правой въры, истиннаго благочестія. Въ виду этого государи, созывая церковный соборъ и предлагая на обсуждение его тв мли другіе вопросы, ставили отцамъ собора первою и непремінною обязанностію, чтобы вопросы были разсматриваемы и решаемы на соборе, какъ этого требуетъ божественный законъ т. е. правила св. апостолъ, св. отецъ, вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, церковные уставы и другія признаваемыя церковію узаконенія. Соборъ всв свои постадить ви ставонообо синь образательно должень быль обосновать на этихъ указанныхъ основахъ, обязательно долженъ быль такь или иначе подвести ихъ подъ принятыя церковныя нормы и правила, чтобы такимъ образомъ ничемъ не нарушить бо-

жественнаго закона. Въ такой постановкъ, въ такомъ веденін дъла и заключалась собственно задача церковнаго собора. Какъ скоро соборъ это сдълалъ, т. е. показалъ, что его обсужденія и рішенія вопроса дійствительны основаны на божественномъ законъ, вполнъ согласны съ нимъ, а не есть результать личнаго усмотренія, домышленія или творчества отцовъ собора, троль собора была кончена, онъ выполнилъ свое назначеніе, и отъ государя уже зависьло далье придать или не придать ръшеніямъ собора окончательную форму обязательнаго закона, почему, напримъръ, Стоглавый соборъ въ своихъ постановленіяхъ выражается о себъ: "по данной намъ отъ Бога власти и царскимъ совътомъ соборнъ повельхомъ", такъ что одна данная отъ Бога власть, безъ царскаго совъта, не могла составить соборнаго повелънія. Въ виду этаго наши русскіе соборы никогда не употребляли въ своихъ постановленіяхъ формулы: "изволися Духу Святому и намъ". Правда было въ этомъ отношеніи одно исключеніе. Когда ярославскій митрополить Іона приняль, въ 1664 году, отъ Никона благословение въ Успенскомъ соборъ, царь поэтому случаю немедленно созвалъ тогда изъ бывшихъ въ Москвъ архіереевъ соборъ: Павла митрополита сарскаго, Паисія гавскаго, Козмы амасійскаго, Макарія гревенскаго, Өеодосія сербскаго и Нектарія архіепископа погоянинскаго. Этотъ соборъ свое поставление формулировалъ: "обаче убо изволися Духу Святому и намъ, нъкое снисхожденіе сотворити"... Тотъ же соборъ, разръшая царю принимать благословение отъ ростовскаго митрополита Іоны, выражается: "суди же Духъ Святый и мы, яко мочно есть" 1)... Но не трудно видъть, что на этомъ соборъ, изъ шести присутствовавшихъ архіереевъ, русскій быль только одинъ, а остальные пять всв иностранцы, которые и употребляли не свойственную русскимъ соборамъ формулу: "изволися Духу Святому и намъ", "суди Духъ Святый и мы". Русскіе архіереи отлично знали, что они призывались царемъ на соборъ не для того, чтобы ръшать на немъ дъла по вдохновенію или, что имъ "изволися", а только на основании точнаго и опредъленнаго божественнаго закона, ни отступать отъ котораго, ни видоизмънять его, ни тъмъ болъе передълывать,

Стоглавъ, стр. 78. Изд. брат. Св. Петра. Дъло о Никовъ, стр. 162—163.

они не имѣли никакого права; они хорошо знали, что относительно соборныхъ постансвленій все рѣшитъ въ концѣ воля и усмотрѣніе благочестивѣйшаго государя, а не ихъ вдохновеніе. Поэтому, конечно, и самымъ постановленіямъ нашимъ церковныхъ соборовъ никогда не придавалось характера непогрѣшимости и неизмѣняемости, въ нихъ не видѣли акта непосредственнаго дѣйствія Св. Духа, а обычныя церковно-государственныя постановленія, опиравшіяся и находившія свое оправданіе въ божественномъ законѣ.

Тыть обстоятельствомъ, что наши церковные соборы представляли изъ себя, такъ сказать, собраніе свідущихъ людей или экспертовъ по вопросамъ церковнымъ, объясняется почему государи, призывая архіереевъ на соборъ, не только, иногда предписывали имъ являться съ искусными т. болъе свъдущими и образованными иноками 1), но и сами заботились и предпринимали мфры, чтобы на соборф были люди свъдующіе въ дълахъ въры, благочестія, въ знаніи и толкованіи церковныхъ правилъ и постановленій, люди могущіе дать собору нужныя разъясненія и указанія оть божественнаго закона. Такъ въ 1554 году царь Иванъ Васильевичь пишеть нарочитое посланіе къ Максиму греку, приглашая его явиться въ Москву на соборъ, собранный на Матвъя Башкина. "Да будеши и ты, пишеть царь Максиму, поборникъ по православіи, яко же первіи богоносніи отцы, такожъ и ты покажешися благочестію ревнитель, и тая жъ тя небесныя обители пріимуть, яже и онъхь, иже подвизавщеся за благочестіе... Явись симъ (древнимъ св. отцамъ) споспъшникъ и ревнитель по благочести, и данный ти отъ Вога таланть умножи, и ко мнв писаніе пришли на нынвшнее злодъйство "2). Царь Алексъй Михаиловичъ пригласилъ на соборъ 1660 года извъстнаго ученаго Епифанія Славинецкаго, поручилъ ему составленіе соборнаго ділнія вмісті съ провъркою правильности ссылокъ собора на тъ или пругія церковныя правила. И когда Епифаній доложилъ государю, что ссылки бывшихъ на соборъ греческихъ архіереевъ на греческія правила несправедливы, въ чемъ онъ убъдился сличивъ текстъ правила, приведеннаго греческими

¹) A. ∂. r. IV, № 140.

<sup>\*)</sup> A. H. T. I, № 161.

архіереями, съ подлинникомъ, въ которомъ это правило читается иначе, государь придаль заявленію ученаго Епифанія такое значеніе, что не утвердиль дізяній собора 1660 года и перенесъ дъло о Никонъ на разсмотръніе другаго — большаго Собора. — На соборъ 1667 года государь пригласилъ извъстнаго Симеона Полоцкаго, которому и поручилъ составить самое соборное дъяніе. Царь сильно также дорожиль Паисіемь Лигаридомь и часто приглашаль его на соборы и именно потому, что видълъ въ немъ человъка свъдущаго, ученаго, научными знаніями котораго по церковнымъ предметамъ онъ можетъ воспользоваться для своихъ цълей, что и было въ дъйствительности. Эти лица, какъ люди научно-образованные, несомнънно имъли на соборахъ очень большое и дъйствительное влінніе, къ ихъ голосу и заявленіямъ прислушивались царь и всв члены собора, такъ что на направление и характеръ соборной дъятельности они могли имъть очень сильное вліяніе, тъмъ болье что отъ нихъ, отъ ихъ научнаго и литературнаго таланта, иногда очень много зависьло и самое составление соборнаго деннія въ томъ или другомъ виде.

Такимъ образомъ, если по самой идев церковнаго собора его главными строителями и дъятелями должны бы быть прежде всего епископы, какъ несители высшей ісраржической благодати, высшей церковной власти и какъ представители всёхъ пасомыхъ, то въ действительности это дело стояло у насъ далеко не такъ. Въ дъйствительности нашимъ архіереямъ на соборахъ XVI и XVII стольтій принадлежала самая скромная, малодъятельная и маловліятельная роль. Они являлись на соборъ вовсе не потому, что у нихъ самихъ, или въ средъ ихъ паствы, назръвала настоятельная потребность соборно обсудить и порешить те или другіе выдвинутые жизнію церковные вопросы, а единственно потому, что явиться на соборъ имъ приказываль царь, и они не смъли ослушаться его приказанія, такъ что они являлись на соборъ только въ силу своего оффиціальнаго положенія, а не по своимъ внутреннимъ влеченіямъ и убъжденіямъ, или какъ представители голоса, нуждъ и интересовъ своей паствы. Являясь изъ своихъ епархій на соборъ, они совствить не были подготовлены къ ртиенію соборныхъ вопросовъ, которые ранње не были имъ извъстны, а если и

были извъстны, то въ самыхъ общихъ и неопредъленныхъ чертахъ. На соборъ имъ давался уже готовый, опредъленный и болье или менье обработанный предсоборною коммиссіею матеріалъ, надъ которымъ и только въ предвлахъ котораго они могли оперировать во время соборныхъ засъданій, при чемъ въ работахъ ими руководили лица, ранве назначенныя царемъ и несравненно лучше и больше ихъ знавшія все относившееся къ предмету соборныхъ обсужденій. Они не сміли возбуждать на соборів каких влибо новыхъ-своихъ вопросовъ, не смели расширять и рамки техъ вопросовъ, которые имъ были поставлены; ихъ разсужденія должны были вращаться только въ техъ пределахъ, какіе строго и опредъленно были указаны заранъе царемъ. О каждомъ своемъ ръшеніи и постановленіи по тому или другому вопросу они должны были доносить царю и отъ него ждать дальныйшихь указаній и распоряженій, такь что вся ихъ соборная двятельность совершалась подъ постояннымъ бдительнымъ контролемъ государя, или поставленныхъ имъ для этаго нарочитыхъ лицъ. Дълая тъ или другія соборныя постановленія и різшенія, архіереи не имізи въ то же время полной увъренности, что ихъ соборныя постановленія получать силу закона, будуть проведены въ жизнь, такъ какъ это зависвло исключительно отъ воли и усмотрвнія государя, который могъ видоизмёнить соборныя постановленія и даже совствить не согласиться съ ними, не одобрить ихъ и не утвердить, и тогда они уже не имъли никакой дъйствительной силы и значенія, -- собора тогда какъ бы и не существовало.

При указанных условіях конечно не возможно ожидать, чтобы наши ісрархи могли проявить на соборах какуюпибо свою иниціативу; свое личное отношеніе къ современному имъ положенію церковных дъль, — стѣсненные во
всемъ и со всѣхъ сторонъ, они по необходимости двигались
только по указанному имъ пути, казенно канцелярски дѣпали порученное имъ дѣло; присутствуя на соборѣ, они
только отбывали лежавшую на нихъ неизбѣжную повинность, а не дѣлали здѣсь своего личнаго, сердечнаго, живого дѣла. И нельзя винитъ древне-русскихъ ісрарховъ за
ихъ всегдашнее пассивное отношеніе и подчиненіе свѣтской
власти, за отсутствіе у нихъ иниціативы и самодѣятельности

въ дълахъ церковныхъ, въ ихъ отношеніяхъ къ управляемымъ и пасомымъ. Такими ихъ создала и выростила сама русская церковная жизнь.

Московскій митрополить Исидоръ грекъ, отправившійся изъ Москвы на Флорентійскій соборъ, приняль тамь, отъ лица русской церкви, унію и быль вполнѣ увѣренъ, что этоть его шагъ не встрѣтить себѣ серьезнаго противодѣйствія со стороны русскихъ епископовъ и со стороны великаго князя, ради его молодости. "Князь великій младъ есть, глаголалъ папѣ Исидоръ, а епископы некнижны суть, боятца мене, не смѣть имъ о томъ со мною глаголати" 1).

Увъренность Исидора, что русскіе архіереи не ръшатся возстать противъ уніи и пассивно пойдуть въ этомъ діль за нимъ - Исидоромъ митрополитомъ, имъла основанія и оправдалась на дёль. Никоновская лётопись разсказываеть, что Исидоръ, возвращаясь изъ Флоренціи, останавливался въ Будимв, и оттуда послалъ "своя писанія" "на всю Русь православнаго христіанства", въ которыхъ открыто рекомендовалъ всъмъ православнымъ принимать унію, а себя прямо называль "легатось отъ ребра апостольскаго съдалища". Въ Москвъ, значитъ, очень хорошо знали, еще до возвращенія Исидора, объ отступлении его отъ православія. Между тъмъ Исидоръ чрезъ Кіевъ неспъща направился въ Москву, вездъ при своихъ службахъ на пути поминалъ папу, вездъ открыто -ваявляль о своемь соединени съ лативствомъ и о необходимости присоединенія къ уніи всей Руси. Въ 1441 году Исидоръ наконецъ прибылъ въ Москву на третьей недълъ великаго поста, торжественно служиль въ московскомъ Успенскомъ соборъ, поминалъ на службъ папу, велълъ протодіакону торжественно прочесть грамоту о соединении съ латинами, и передаль о томъ же особую грамоту папы Евгенія великому князю. Далъе Никоновская лътопись повъствуетъ слъдующее: "достоить же удивитися разуму и великому смыслу великаго князя Василія Васильевича, понеже о семъ Исидоръ митрополитъ вси умолчаща-князи и бояре и иніи мнози; еще же паче и епископы русскіа вси умолчаша и воздремаща и уснуща. Единъ же сей богомудрый и христолюбивый государь, великій князь Василій Васильевичь.

Бычкова, Опис. рукоп. имп. публ. библ. ч. І. стр. 123—124.

позна Исидорову прелесть пагубную и, скоро обличивъ, посрами его, и вмъсто пастыря и учителя, злымъ и губительнымъ волкомъ назва его. И тако вси епископы рустіи, иже быша въ то время тогда въ Москвъ, возбудищася, князи и бояре и вельможи и множество христіянъ тогда воспомянувши и разумъща законы греческія прежнія, и начаща глаголати святыми писаніи и звати Исидора еретикомъ. И тако князь великій Василій Васильевичь возрадовался о согласіи епискуповъ своихъ, и князей и бояръ и всъхъ православныхъ христіанъ" 1). Точно также говоритъ и Степенная книга, что обличителемъ митрополита Исидора былъ одинъ великій князь, "понеже тогда вси умолчаша, нетокмо князи и боляре и прочіе людіе, наипаче же и епископы рустіи, яко воздремаша и уснуша". Только одинъ князь поняль всю опасность для православія оть действій Исидора и началь противъ него дъйствовать; за княземъ тогда потянулись другіе, между ними и проснувшіеся епис-И копы <sup>2</sup>).

Изъ приведеннаго лѣтописнаго разсказа слѣдуеть, что если бы все дѣло веденія у насъ уніи зависѣло отъ однихъ только русскихъ епископовъ, какъ дѣло исключительно церковное, то въ виду того, что наши епископы "воздремаща и уснуша", латинская унія у насъ могла бы быть введена Исидоромъ. Единственнымъ сознательнымъ ея противникомъ на Москвѣ оказался великій князь, который энергично возсталъ противъ Исидора и уніи, разбудилъ спавшихъ епископовъ, рѣшившихся, наконецъ, помогать великому княви въ его усиліяхъ отстоять русское православіе отъ покушеній на него со стороны латинства. Чѣмъ же объяснить это странное, пассивное, безучастное отношеніе русскихъ архіереевъ даже къ такому важному и близкому для нихъ дѣлу, какъ перемѣна православія у насъ на латинскую унію?

Митрополить Исидоръ говориль, что русскіе епископы некнижны, боятся его митрополита и не могуть, какъ некнижные, съ нимъ говорить, т. е. оспорить его, доказать ему ошибочность и незаконность его воззрѣній и дѣйствій. Но одна некнижность и необразованность тогдашнихъ русскихъ

<sup>1)</sup> Никоновская лътопись, ч. V, стр. 146—156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отепенная книга, ч. II, стр. 11.

архіереевъ не объясняеть однако діла. Настолько-то наши архіереи віроятно понимали, что имъ никакъ не слідуетъ измінять православію и замінять его латинствомъ; для этого вовсе и не требуется какой-нибудь особой книжности, и некнижный человінсь всегда можеть постоять за свои вірованія, за свою родную старину. Ссылка митрополита Исидора на другое обстоятельство: "что русскіе архіереи боятца мене, несміть имъ со мною глаголати", имінть боліве серьезное значеніе и скоріве можеть объяснить, почему "епископы рустій яко воздремаща и уснуща". Туть діло, по моему мніню, заключалось въ слідующемъ:

Русскіе архіереи вообще, съ самаго начала введенія у насъ христіанства и до последняго времени, какъ высшіе представители нашей церкви, никогда не имъли собственной архипастырской иниціативы въ рфшеніи церковныхъ дфлъ; никогда у нихъ, и въ этой родной имъ сферъ, не было никакого творчества на основаніи св. писанія, св. отцовъ и учителей церкви, и вообще на основаніи духа и разума православія и чисто мъстныхъ религіозно-церковныхъ потребностей. Они всегда являлись и здёсь только или сторонними эрителями совершеннаго другими, или пассивными оберегателями наличной церковной дъйствительности, какая бы она ни была въ данное время. Это потому, что такъ ихъ воспитала, такъ ихъ пріучила относиться ко всякому встрічающемуся церковному дълу сама наша историческая церковная жизнь. Мы все церковное, до послъднихъ мелочей, съ самаго начала у насъ христіанства, приняли отъ грековъ въ готовомъ видъ, продолжали принимать отъ грековъ въ готовомъ видъ все церковное и въ послъдующее время. Если греческая церковь жида своею собственною творческою жизнію, если своимъ творчествомъ она создала извёстныя церковныя формы, правила, постановленія, изв'єстный строй и укладъ своей м'єстной церковной жизни, вносила въ него съ теченіемъ времени тъ или другія измъненія, вызываемыя новыми измънившимися условіями и потребностями своей историческикультурной жизни: то наше русское дело было всегда не творить, подобно грекамъ, не создавать что-либо свое на почев христіанско-церковной местной русской жизни, а только подражать, копировать, целикомъ переносить къ себъ готовое греческое. Этому особенно благопріятствовало то об-

стоятельство, что все наше церковное управленіе, въ теченіе нфсколькихъ столфтій, было подчинено константинопольскому патріарху, и самые наши митрополиты были греки, которые въ глазахъ русскихъ являлись не только представителями высшей церковной власти, но и представителями высшей культуры, высшихъ христіанскихъ знаній, высшей опытности въ сферъ христіанско-церковной жизни, и потому имъли у насъ высшій непререкаемый церковный авторитеть, предъ которымъ некнижные русскіе архіерен только преклонялись, только въ точности по возможности исполняли то, что предписывала, на что указывала и что вводила у насъ высшая власть митрополита-грека. Русскій архіерей зналь, что за него уже все придумали, сдълали и создали другіе, высшіе его по знаніямъ и церковной опытности, и привыкъ самъ ни о чемъ церковномъ не думать творчески, не дълать въ церковной сферъ ни одного самостоятельнаго шага, привыкъ во всемъ смотръть на митрополита, отъ него ждать приказаній, распоряженій, рішенія встрічающихся вопросовъ и недоумъній. Съ другой стороны, на всю нашу церковную жизнь, на весь церковный строй, воспринятый нами въ готовомъ видъ отъ грековъ, онъ исторически пріученъ быль смотреть какъ на нечто совершенное, не терпящее никакихъ перемънъ, не допускающее никакого дальнъйшаго движенія и развитія. Его архипастырская задача въ томъ именно и состоитъ, чтобы точно-рабски воспринимать это чужеземное готовое, вводить его безъ перемънъ въ русскую жизнь и не допускать въ ней никакихъ перемънъ, никакихъ отступленій отъ древне-греческаго образца. При возникновеніи у насъ своихъ церковныхъ вопросовъ, мы всегда брали только уже готовыя, болье или менье подходящія къ давному случаю, нормы, формулы, решенія и постановленія древне-греческія и, съ своей стороны, употребляди всв усилія, чтобы какъ-нибудь подвести, подогнать живой русскій вопросъ подъ отжившую часто греческую формулу, и не успокоивались до техъ поръ, пока не успевали такъ или ниаче втиснуть русское живое церковное явленіе въ рамки греческой церковной старины. Дерзать отнестись къ русской жизни, къ ея своеобразнымъ запросамъ и требованіямъ самостоятельно-творчески, руководствуясь духомъ и разумомъ православной церкви, а неподражательностію и рабскою ко-

пировкою, мы никогда не отваживались, какъ будто въ русской церкви не дъйствуеть тоть же Духъ Святый, Который дъйствовалъ въ древне-греческой церкви и помогалъ ей создавать свой церковный чинъ, уставъ, правила; какъ-будто Его просвъщающее и вдохновляющее къ творческой дъятельности воздъйствіе закончилось, остановилось на старой Византіи и не можеть уже открыть себя во всей силь въ самостоятельной творческой деятельности русской церкви. Мы даже всегда ставили и ставимъ себъ въ особую чрезвычайную заслугу, что мы никогда ничего своего не производили и не производимъ во всю нашу историческую церковную жизнь, а только стараемся въ ней точно копировать то, что давали и даютъ намъ греки; мы сильно гордимся тъмъ, что собственно русскаго во всемъ стров и порядкъ всей нашей церковной жизни вичего нътъ, а все только принесенное въ готовомъ видъ изъ старой благочестивой Византіи, и что отъ этого принесеннаго къ намъ мы никогда ни въ чемъ ни отступили ни на істу. А все это необходимо убивало въ русскихъ архіереяхъ всякую иниціативу и самодъятельность, дъйствовало на ихъ энергію и творчество усыпляющимъ образомъ, такъ что они дъйствительно могли быть "аки воздремаща и уснуша" даже и въ то время, когда въ Московскомъ Успенскомъ соборъ, въ ихъ присутствіи, торжественно провозглашалась унія съ латинствомъ.

Изъ сказаннаго понятнымъ становится, почему русскіе архіереи не проявили, по собственной иниціативъ, никакого противодъйствія уніатскимъ затъямъ своего митрополита. Они видъли въ Исидоръ человъка, облеченнаго властію надъ ними самимъ вселенскимъ константинопольскимъ патріархомъ, видъли въ немъ не только человъка умнаго и свъдущаго во всъхъ дълахъ церковныхъ, но и человъка широко образованнаго, какимъ и былъ въ дъйствительности Исидоръ, уже ранъе знакомый и находившійся въ перепискъ съ тогдашними итальянскими гуманистами, къ которымъ онъ примыкалъ по своему умственному направленію и симпатіямъ, и не придававшій, поэтому, особаго значенія въроисповъднымъ разностямъ между католиками и православными. Бороться съ такимъ человъкомъ, за которымъ стояли цареградскій патріархь и самь императорь, русскіе архіерен не могли и думать, а потому они пассивно безпрекословно оказывали ему привычное повиновеніе, не рѣшаясь возстать противъ него даже и тогда, когда онъ открыто
сталъ вводить у насъ унію. И только когда противъ него
вооружился великій князь, бывшіе въ это время въ Москвѣ
архіереи, по выраженію лѣтописи, "возбудишася", они "воспомянувши и разумѣша законы греческія прежнія", стали
теперь обличать Исидора и называть его еретикомъ. Великій князь, замѣчаетъ лѣтопись, "возрадовался о согласіи
енископовъ" дѣйствовать съ нимъ заодно противъ Исидора.
Очевидно, великій князь сильно опасался, какъ бы русскіе
епископы, при своей инертности, пассивности и трусливости,
не остались въ этомъ дѣлѣ вѣрны старому, привычному для
нихъ авторитету митрополита и не стали на его сторону
противъ князя. Къ счастію этого не случилось; русскіе
архіереи проснулись, или были разбужены, еще вовремя.

Наступаеть, затымь, въ нашей исторіи такой періодь, когда русскіе митрополиты избираются уже только изъ русскихъ,--греки совсемъ перестають принимать какое либо непосредственное участіе въ нашихъ церковныхъ дізлахъ. Русскіе архіереи, тенерь представленные самимъ себъ, могли свободно проявлять свое національное церковное творчество и самодъятельность. Этого однако не случилось, такъ какъ у русскихъ архіереевъ не было нужныхъ для творчества силъ и средствъ: русскіе еписконы были попрежнему некнижны и во всемъ пассивны, а потому попрежнему продолжали жить только заимствованнымъ чужимъ, и попрежнему желали опираться въ церковныхъ дълахъ на чей-либо сторонній авторитеть, подчиняться какому-либо стороннему водительству. Этотъ авторитеть, высшій руководитель епископовъ въ решени церковныхъ делъ, скоро и явился въ лицъ великихъ князей, а потомъ царей московскихъ, которые, какъ знатоки церковныхъ дълъ, считали одной изъ своихъ главныхъ обязанностей наблюдать за теченіемъ всей церковной жизни, направлять ее по своему усмотрънію, давать церковнымъ дъламъ то или другое ръшеніе, при чемъ архіереямъ приходилось только одобрять и исполнять царскія повельнія.

Кром'в крайней пассивности и угодливости наших в древнерусских врхіереев предъ св'ятскою властію, въ ихъ соборной д'вятельности зам'я чается еще одна характерная черта. На нашихъ церковныхъ соборахъ поднимались иногда живые и важные потому времени вопросы, выдвигаемые настоятельными запросами самой жизни, стремленіями ея улучшить въ томъ или другомъ отношеніи. Такіе живые, имъвшіе для всей общественной жизни особую важность вопросы, исходили однако или снизу—отъ какихъ либо уважаемыхъ старцевъ—иноковъ, или отъ представителей бълаго духовенства, или же сверху—отъ государя, но никогда они не исходили изъ архіерейской среды.

Такъ въ извъстномъ письмъ "о нелюбкахъ" между заволженими старцами и іосифлянами говорится, что уважаемые всёми, и самимъ великимъ княземъ, старцы-Паисій Ярославовъ и его ученикъ Нилъ Сорскій, присутствовавшіе на соборъ о вдовыхъ попахъ и дьяконахъ, когда соборъ покончиль съ этимъ вопросомъ, внесли отъ себя предложеніе, чтобы монастыри не владъли селами. "И егда совершися соборъ о вдовыхъ попъхъ и діаконъхъ, говорить письмо "о нелюбкахъ", и нача старецъ Нилъ глаголати, чтобы у монастырей сель не было, а жили бы чернцы по пустынямь, а кормили бы ся рукодъліемъ: а съ ними пустынники бълозерскіе. И сіе слышавъ игуменъ Іосифъ нача имъ вопреки глаголати" 1). Такимъ образомъ очень важный для того времени и очень живой вопрось о правъ монастырей владъть крестьянами, такъ долго и сильно волновавшій потомъ тогдашнее общество, вызвавшій страстную борьбу и горячую литературную полемику, быль возбуждень на соборв извъстными старцами, причемъ старцами же велась и вся дальнъйшая борьба и полемика по данному вопросу. Архіерен, съ своей стороны, стали въ этомъ вопросв на сторону "стяжателей" т. е. техъ, которые защищали и отстаивали право монастырей владеть крестьянами, хотя это требование находилось въ полномъ противоръчіи съ идеею всецълаго монашескаго нестяжанія и отреченія оть всего мірскаго, хотя владъніе крестьянами дъйствовало на всю монашескую жизнь самымъ вреднымъ и прямо разлагающимъ образомъ. Не этого мало. Тогдашніе іерархи не только не стали на сторону идей преп. Нила Сорскаго, какъ бы имъ следовало. но даже открыли ръщительное преслъдованіе монаховъ не-

Приб. къ твор. св. отщовъ, т, X, стр. 505.

стяжателей и ихъ сторонниковъ, всячески усиливаясь представить ихъ чуть не еретиками, и это единственно потому, что и сами архіереи въ обиліи тогда владѣли крестьянами. Такимъ образомь своихъ дѣйствій въ данномъ вопросѣ тогдашніе іерархи ясно показали, что для нихъ личные матеріальные интересы были выше и важнѣе правильной, нормальной постановки жизни тогдашняго монашества, къ чему стремился преп. Нилъ Сорскій и его послѣдователи.

На томъ же соборъ 1503 года, который ръшалъ вопросъ о вдовыхъ священникахъ и дьяконахъ, былъ выслушанъ протесть ростовскаго вдоваго священника Георгія Скрипицы, въ которомъ онъ горячо возставалъ противъ приговора собора, запретившаго всёмъ вдовымъ священникамъ и дьяконамъ, безъ различія ихъ жизни и поведенія, священнодъйствовать, исключая того случая, когда они примуть иноческое пострижение и тогда имъ разръшалось отправлять церковныя службы въ монастыряхъ. "Вы осудили, говорилъ Скрипица, присутствовавшимъ на соборъ іерархамъ, всъхъ іереевь и дьяконовъ, настоящихъ и будущихъ, за смерть ихъ женъ; но въ смерти они неповинны, смерть наводитъ Богъ... Вы положили въ церкви въчную вражду между собою и священниками: какъ же дерзаете входить въ святой алтарь?.. Зачёмь вы смёщали добрыхь съ злыми, и не разлучивъ здыхъ отъ праведныхъ, велите постригаться въ монашество, чтобы священнодъйствовать?.. И вашему собору кто не подивится, кто не посмется въ чужихъ земляхъ, услышавъ, что іереямъ и діаконамъ, по смерти женъ. запрещено служить?.. Вы говорите: мы совершили то ради благочестія, очищая церковь, такъ какъ попы вмісто женъ держать наложниць. Но разсудите, оть кого то эло сталось въ нашей землъ; не отъ вашего-ли нерадънія, что вы злыхъ не казнили, не отлучали отъ священства? Господа священноначальницы, смъло заявляль Скрипица, благословно ни вы сами, ни священники избранными, не дозираете священникомъ, а во грады и села не посылаете опытовати, какъ кто пасеть церковь Божію; назираете священниковъ по царскому чину земнаго царя: боляры и дворецкими, недъльщики, тіуны и доводчики, своихъ дъля прибытковъ, а не по достоянію святительскому. Апостоль пишеть: служащіи олтарю, со алтаремъ содълаются. И вамъ достоитъ пасти церковь священниками богобоязневыми, а не мірскимъ воинствомъ" 1). Этотъ горячій и вполнъ справедливый по существу протестъ священника Георгія Скрипицы противъ постановленія собора, незаконно запретившаго всъмъ безъ исключенія вдовымъ священникамъ и дьяконамъ священнодъйствовать, его вполнъ справедливое указаніе на крайнюю не нормальность тогдашняго епархіальнаго управленія, которое архіереи, ради своихъ матеріальныхъ выгодъ, вели исключительно чрезъ своихъ свътскихъ служилыхъ людей,—не былъ принятъ однако во вниманіе архіереями, которые отнеслись къ нему совершенно индеферентно, не придавъ емуникакого значенія, хотя этотъ протестъ былъ, очевидно, воплемъ отчаянія людей несправедливо обиженныхъ и постоянно притъсняемыхъ.

И такъ, въ древне-русскихъ архіереяхъ XVI и XVII стольтій, какъ дъятеляхъ на церковныхъ соборахъ, мы видимъ полную безличность и крайнюю угодливость предъ государственною властію, каторая создавъ имъ по правамъ, власти и экономическому положенію исключительно привилегированное положение въ государствъ, сдълавъ ихъ богатыми, важными и властными государственными сановниками, взамънъ этого требована отъ нихъ полнаго послушанія себъ, ревностнаго безпрекословнаго служенія своимъ видамъ и цълямъ. Древне русскіе архіерен, при такихъ условіяхъ, необходимо и неизбъжно сдълались, и на церковныхъ соборахъ, только простыми орудіями въ рукахъ свътской власти; проводили въ жизнь только то, что приказывала имъ государственная власть даннаго времени. Понятно также, что архіереи-сановники никогда и не думали являться на церковные соборы съ какими либо своими протестами, планами, запросами, вытекавшими изъ ихъ положенія какъ архипастырей церкви, и въ чемъ либо несогласными съ видами и цѣлями свътскаго правительства, милостью и благоволеніемъ котораго определялось ихъ особое положение.

Но если наши патріархи и всё вообще архіереи древней Руси, со времени возникновенія сильнаго московскаго царства, во всемъ, всегда и всецёло зависёли отъ государственной власти, то всетаки, несмотря на это, ихъ вліяніе въ то

<sup>1)</sup> Чтен. общ. ист. и древн. 1848 г. № 6, смѣсь, стр. 48.

время, какъ верховныхъ представителей церкви, несомнънно было гораздо сильнъе и замътнъе на всю нашу общественную жизнь, чэмъ въ последующій синодальный періодъ. Особенно въ лицъ патріарховъ наша церковь пользовалась тогда со стороны свътской власти большимъ почетомъ, вниманіемъ и уваженіемъ, чъмъ это было посль учрежденія св. Синода. Но это явленіе, которое обыкновенно приписывають самому факту существованія у насъ патріаршества, объясняется однако совершенно другими обстоятельствами, къ которымъ существованіе или несуществованіе у насъ патріаршества, не им'вло собственно никакого прямого отношенія. Дібло туть заключалось единственно въ слібдующемь: наши государи московской Руси были обыкновенно завзятыми, истинными церковниками, воспитывавшимися на неопустительномъ посъщении разныхъ церковныхъ службъ, на строгомъ соблюдении во всемъ, начиная съ своей обыденной домашней обстановки, церковнаго устава, разныхъ церковныхъ постановленій и требованій. Они обучались, какъ и всъ тогда, по псалтири, прочитывали, въ видахъ своего развитія и обогащенія знаніями, изв'вствый кругь церковно-богослужебныхъ и церковно-учительныхъ книгъ, сборники изъ св. отдовъ и учителей церкви, разныя житія святыхъ, благочестиво-назидательныя сказанія и хронографы, благодаря чему благочестивые московскіе государи неръдко были хорошими начетчиками, знали церковный уставъ и всё церковныя службы со всёми ихъ малёйшими особенностями не хуже любаго архіерея и, въ концъ концевъ, какъ знатоки и горячіе любители всего церковнаго, которое всегда было для нихъ самымъ близкимъ и дорогимъ, въ высшей степени интересовались всеми малейшими подробностями церковной жизни, обязательно вмъшиваясь въ ея ходъ и событія. Вопросы о хожденіи посолонь, о сугубой и трегубой аллилуіи, о церковныхъ звонахъ, о единогласіи или многогласіи въ церковномъ пъніи, о сложеніи тъхъ или другихъ перстовъ для крестнаго знаменія и т. под., -- все это для нашихъ московскихъ государей были настолько живые, близко затрогивающіе ихъ вопросы, что они интересовались ими никакъ не менъе вопросовъ чисто государственныхъ, и потому принимали въ ихъ ръшеніи самое горячее и дъятельное участіе, такъ что иногда очень трудно бываеть провести

точную грань: гдв быль царь и гдв быль архіерей, гдв было двло государственное и гдв церковное. Но если церковная жизнь, съ ея спеціальными требованіями и уставами, имвла для московскихь государей доминирующее значеніе, то вполев естественно было, что и высшій представитель этой жизни, сначала митрополить, а потомъ патріархь, обязательно должень быль занимать тогда, безотносительно къ носимому имъ титулу, очень видное, почетнее и, при тактв и умвньи, очень вліятельное положеніе при царскомъ дворв, твмъ болве, что и всв окружающія царя и близкія къ нему лица стояли на томъ же самомъ уровнв пониманія и интересовъ, всв то же были болве или менве убъжденными и искренними церковниками.

Если древне-русскій царь — церковникъ постоянно чувствоваль потребность и нужду имъть около себя близкое ему духовное лицо: патріарха-ли, духовника-ли, или кого либо изъ другихъ духовныхъ, чтобы полнве удовлетворять свои религіозно-церковныя потребности, посов'ятываться съ нимъ о разныхъ дёлахъ, побесёдовать объ одинаково интересующихъ обоихъ церковныхъ и душеспасительныхъ предметахъ и т. п.; то со времени императора Петра 1-го обстоятельства резко изменились. Наши государи стали воспитываться уже совершенно иначе, нежели ихъ московскіе предшественники, а всивдствие этого у нихъ образовался на все иной кругъ возэрвній, иное пониманіе окружающаго, иные вкусы, интересы и потребности, очень далекіе отъ прежнихъ, при чемъ и прежняя древне-русская церковность необходимо все болъе и болъе отодвигалась на задній планъ, а вмъсть съ нею отдалялись отъ царскаго дворца и ея представители, скоро и совсемъ забывшіе прежнюю торную, ранње всегда открытую для нихъ, дорогу во дворецъ.

Такимъ образомъ изъ всего сказаннаго нами оказывается, что въ древней Руси, со времени образованія у насъ сильнаго московскаго царства, наши государи всегда и всецѣло держали церковную власть въ своемъ полномъ подчиненіи и распоряженіи въ лицѣ ея высшихъ представителей—сначала митрополитовъ, а потомъ патріарховъ, а также въ лицѣ всѣхъ епархіальныхъ архіереевъ и самыхъ церковныхъ соборовъ. Такой порядокъ дѣлъ всѣми признавался тогда правимъ, законнымъ и нормальнымъ, вполнѣ сросся съ нашею

жизнію, съ представленіемъ о царѣ и его отношеніи къ церкви, такъ что иного отношенія между церковью и государствомъ у насъ и не представляли. Только Никонъ такія отношенія власти государственной къ власти церковной находилъ неправыми, незаконными, несогласными съ божественными законами, почему онъ и поставилъ главною задачею своего патріаршества уничтожить эти ненормальныя отношенія между церковью и государствомъ и замѣнить ихъ новыми, согласными съ святыми, божественными законами. Какъ Никонъ выполнилъ эту задачу, для осуществленія которой онъ только и рѣшился принять санъ московскаго патріарха, увидимъ изъ послѣдующаго.

## ГЛАВА ІІІ.

## Патріархъ Никонъ-великій государь.

Особыя обстоятельства, при какихъ Никонъ поставленъ былъ въ патріархи. Стремленіе Никона возвысить патріаршую власть. Взглядъ Никона на отношеніе царя и патріарха. Какимъ образомъ патріархъ Никонъ сдѣлался великимъ государемъ. Его отношенія, какъ великаго государя, къ боярамъ, самому царю, къ архіереямъ и низшему духовенству. Характеръ его епархіальнаго управленія. Постройка Никономъ новыхъ своихъ собственныхъ монастырей какъ мъра сосредоточить въ своихъ рукахъ огромныя земельныя имущества и тѣмъ создать для себя богатыя, ни отъ кого независимыя общирныя владѣнія. Общія замѣчанія о характерѣ великаго государствованія Никона.

25 іюля 1652 года новгородскій митрополить Никонь, по выбору государя, быль поставлень въ московскіе патріархи. Поставленіе Никона въ патріархи сопровождалось однимъ очень характернымъ и знаменательнымъ эпизодомъ. 22-го іюля государь, послё формальнаго избранія соборомъ въ патріархи Никона, послалъ за нимъ на новгородское московское подворье, гдф Никонъ тогда находился, депутацію изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ, звать его въ соборную церковь т. е. въ Успенскій соборъ, въ которомъ ожидали нареченнаго патріарха: царь, бояре, всё духовныя власти и народъ. Никонъ отказался идти. Еще нъсколько разъ посылали за нимъ, но результать былъ тотъ же: Никонъ ръшительно отказывался идти въ соборъ. Въ виду такого упорства Никона, царь послаль за нимъ своихъ знатнъйшихъ бояръ и приказалъ имъ привести Никона, хотя бы и противъ его воли, въ Успенскій соборъ. Никонъ явился. Царь, разсказываеть объ этомъ самъ Никонъ, "со всемъ народомъ молиша насъ много, яко да будемъ патріархомъ московскимъ и всеа Русіи". Никонъ, на мольбы царя и народа, отвъчалъ-

отказомъ, называя себя смиреннымъ, неразумнымъ, не могущимъ пасти стадо словесныхъ овецъ Христовыхъ. Тогда царь, по разсказу Никона, "приклонися къ земли и припадаше со всъмъ народомъ, со слезами молиша насъ, яко да будемъ — начало пастыремъ". Никонъ наконецъ уступилъ мольбамъ царя и народа, согласился быть патріархамъ, но только при извъстныхъ условіяхъ. Онъ обратился къ царю, боярамъ, присутствовавшимъ въ соборъ іерархомъ и всему народу съ особою-необычною рачью, въ которой заявляль, что мы-русскіе "святое евангеліе и въщанія святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ и всъхъ вселенскихъ семи соборовъ, святыхъ отецъ правила и царскія законы и церковные догматы отъ православныхъ греческихъ церквей и святыхъ вселенскихъ патріарховъ пріяхомъ", почему и называемся христіанами. Но на дълъ мы не исполняемъ: ни заповъдей евангельскихъ, ни правилъ св. апостоловъ и святыхъ отецъ, ни законовъ благочестивыхъ греческихъ царей. Въ виду этого, говорилъ Никонъ, если хотите, чтобы я быль у васъ патріархомъ, "то дадите слово ваше и сотворите обътъ во святой соборной и апостольской церкви предъ Господомъ Спасителемъ нашимъ Іисусъ Христомъ, и предъ святымъ евангеліемъ, и предъ пречистою Богородицею, и предъ святыми его ангелы, и предъ всвми святыми: держать будете евангельскіе Христовы догматы, и правила святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, и благочестивыхъ царей законы сохраните. Аще объщаете ся неложно, и насъ послушати во встмъ, яко начальника и пастыря и отца краснъйшаго, едико вамъ возвъщать буду о догматъхъ Божінхъ и о правильхъ, и сего ради, по желанію и прошенію вашему, не могу отрекатися отъ великаго архіерейства". Эта необычная річь Никона, по его словамъ, "усердно и съ любовію" принята была царемъ, боярами и всемъ освященнымъ соборомъ и они, замъчаетъ Никонъ, "предъ святымъ евангеліемъ и предъ святыми и многочудесными иконами вся, елика глаголахомъ, объщащася сохранити непреложно". И только послъ этого Никонъ окончательно выразилъ согласіе быть патріархомъ московскимъ и всея Руси 1).

И такъ, Никонъ былъ поставленъ въ патріархи при осо-

<sup>1)</sup> San. рус. арх. общ. II, 482 и 513.

быхъ, исключительныхъ обстоятельствахъ: онъ заставилъ царя, бояръ, освященный соборъ и весь народъ дать публичную, торжественную клятву "послушати во всемъ" новаго патріарха, "яко начальника и пастыря и отца краснъйшаго", и только подъ этимъ условіемъ согласился сдёлаться патріархомъ. Такъ поступить Никонъ считаль нужнымъ, очевидно, имъя въ виду какія-то свои особыя цъли. Думать, что при этомъ онъ имълъ въ виду предстоящую ему церковно реформаторскую деятельность было бы несправедливо, хотя бы уже потому, что въ своей реформаторской дъятельности онъ долженъ быль только выполнять, какъ мы знаемъ, уже готовую въ общемъ программу, ранве намвченную царемъ, въ виду чего ему странно было бы заставлять царя давать клятву, что онъ не будетъ противиться церковнореформаторской дъятельности Никона. Точно также ему незачъмъ было заставлять клясться и бояръ, которые всегда шли за царемъ и никогда не имъли особой охоты вмъшиваться въ церковныя дёла, особенно когда это было бы непріятно царю, какъ иниціатору церковной реформы. Съ другой стороны, и самъ Никонъ свои требованія, предъявленныя имъ при его постановленіи въ патріархи, никогда потомъ не приводилъ въ связь съ своею церковно-реформа. торскою д'вятельностію, хотя впослівдствій и часто указываль на приведенныя особыя обстоятельства своего избранія въ патріархи въ видахъ подчеркнуть съ теченіемъ времени обнаружившеяся будто бы непослушаніе ему царя и бояръ, нарушение ими заповъдей Божихъ, правилъ св. апостоль и св. отецъ, почему онъ будто бы и оставиль потомъ патріаршество. Значить у Никона, когда онъ бралъ клятву съ царя и бояръ, а также съ освященнаго собора и народа, что они будуть послушны ему-Никону патріарху, была въ этомъ случав своя особая цвль, о которой царь и не подозръвалъ, хотя его-царя Никонъ главнымъ образомъ и имълъ въ виду, когда браль со всъхъ клятву о послушаніи. Эта особая цъль Никона заключалась въ слъдующемъ: указанныя нами выше отношенія свътской государственной власти къ духовной Никонъ находилъ неправильными, противоръчащими заповъдямъ Божіимъ, правиламъ св. апостоль и св. отецъ, и потому нетерпимыми въ истинно православномъ царствъ, какимъ было царство московское. Никонъ ръшилъ. какъ патріархъ, реформировать исторически сложившіяся у насъ отношенія свътской власти къ духовной въ томъ смысль, чтобы, въ лиць главнымъ образомъ патріарха, освободить духовную власть отъ всецьлаго подчиненія ея власти свътской, поставить власть патріарха во всьхъ церковныхъ дълахъ и управленіи независимо отъ подавляющей ее царской власти, сльлать ее въ церковной области совершенно автономною и даже больше: поставить ее выше царской власти во всьхъ церковныхъ дълахъ. Вотъ собственно почему, при своемъ избраніи на патріаршество, Никонъ и требоваль, чтобы царь, бояре и весь народъ дали ему публичную торжественную клятву, что они будутъ соблюдать всъ заповъди Божіи, всъ церковныя правила и законы и по всъмъ дъламъ въры и церкви будутъ слушать его, Никона, "яко начальника и пастыря и отца краснъйшаго."

Замыселъ Никона-кореннымъ образомъ измѣнить исторически сложившіяся у насъ отношенія свътской власти къ духовной, въ смыслъ освобожденія послъдней изъ подъ зависимости и гнета первой, сдёлать русскую церковь, какъ религіозно-нравственное по существу учрежденіе, независимого отъ государственной политики, государственныхъ интересовъ и цълей, очень неодинаковыхъ въ разное время и часто очень несогласныхь съ задачами и цълями истинной церкви Христовой, проявился еще до его натріаршества, когда онъ былъ новгородскимъ митрополитомъ. Это сказалось въ фактъ перенесенія Никономъ мощей св. митрополита Филиппа, замученнаго царемъ Иваномъ Васильевичемъ Грознымъ, изъ Соловецкаго монастыря въ Москву, при чемъ Никонъ имълъ въ виду заставить свътскую власть публично и всенародно покаяться въ тъхъ притъсненіяхъ и оскорбленіять, какія она нанесла власти духовной въ лицъ св. митрополита Филиппа. Это какъ нельзя болфе подтверждается характеромъ молебной царской грамоты къ мощамъ св. Филиппа, въ которой царь желаеть пришествія святителя въ Москву и потому, "чтобы разръшить согръщение прадъда нашего, царя и великаго князя Іоанна, совершенное противъ тебя неразсудно завистю и несдержанною яростю". Въ то же время царь Алексъй Михайловичь торжественно заявляеть въ своемъ молебномъ посланіи: "преклоняю савъ свой царскій за согръщившаго противъ тебя, да отпустинь

ему согръщение своимъ къ намъ пришествиемъ, да уничтожится поношеніе, которое лежить на немъ за твое изгнаніе; пусть всв увврятся, что ты примирился съ нимъ. Умодяю тебя, и честь моего царства преклоняю предъ честными твоими мощами, повергаю къ моленію всю мою власть, приди и прости оскорбившаго тебя напрасно... Оправдалось на тебъ евангельское слово, за которое ты пострадаль, что всякое царство, раздълившееся на ся, нестанеть; и теперь у насъ нъть прекословящихъ тебъ, нъть нынъ въ твоей паствъ никакого раздъленія" 1). Впослъдствіи, на соборъ 1666 года, присутствім восточныхъ патріарховъ, когда прочтено было изъ грамоты Никона къ Константинопольскому патріарху Діонисію слъдующее мъсто: "посыланъ де онъ, Никонъ патріархъ, въ Соловецкій монастырь для мощей Филиппа митрополита, его же мучи царь Иванъ неправедно",то царь по этому поводу сдълалъ заявленіе: "для чего онъ, Никонъ, такое безчестіе и укоризну блаженныя памяти великому государю царю и великому князю Ивану Васильевичу всеа Русіи написаль?" 2). На этоть вопросъ царя Никонъ ничего не отвътилъ. Очевидно тъ мъста молебной грамоты царя къ мощамъ митрополита Филиппа, въ которыхъ говорится, что царь Иванъ Васильевичъ поступалъ съ митрополитомъ Филиппомъ неразсудно, руководствуясь "завистію и несдержанной яростію", признавались Алексвемъ Михайловичемъ оскорбительными для его царственнаго прадъда и, очевидно, написаны были, или редактированы, Никономъ, какъ и тв мвста, гдв царь заявляетъ, что онъ преклоняетъ предъ святителемъ свой царскій санъ, повергаеть къ моленію всю свою царскую власть, только бы его царственный прадёдъ получиль за свои согрешенія и напрасныя оскорбленія святителя прощеніе отъ него. Тенденція Никона въ этомъ діль очевидна: возвысить духовную власть на счеть свътской. Значить Никонь, вступая на патріаршій престоль, имъль уже въ виду преслъдовать въ своей патріаршей д'ятельности опред'яленную ц'яль: изм'янить существовавшія у насъ ранве отношенія между світскою и духовною властію въ смыслъ возвышенія послъдней надъ первою.

<sup>1)</sup> Собр. госуд. грам. и догов. т. III, № 147, стр. 471.

<sup>2)</sup> Pag. II, 1012.

Исходною точкою для выступленія Никона въ качествъ горячаго и энергичнаго сторонника возвышенія духовной власти въ государствъ, въ видахъ ея полной самостоятельности и независимости отъ власти свътской-государственной, служилъ особый вглядъ, какой Никонъ имълъ на царя и патріарха и на ихъ взаимныя отношенія. Этотъ взглядъ Никона изложенъ, во всеобщее свъдъніе, въ напечатанномъ, по его благословенію, предисловіи къ служебнику 1655 года, гдъ заявляется, что Богъ даровалъ Россіи "два великія дара"-царя и патріарха, которыми все строится, какъ въ церкви такъ и въ государствъ. Въ виду этого всъ православные русскіе торжественно приглашаются: "должно убо всъмъ, повсюду обитающимъ, православнымъ народомъ восхвалити же и прославити Бога, яко избра въ начальство и снабдение людемъ своимъ сію премудрую двоицу: великаго государя царя Алексъя Михайловича и великаго государя святъйшаго Никона патріарха, иже... праведно и подобно преданные имъ грады украшають, къ симъ судъ праведенъ... храняще, встьме всюду сущиме подо ними тоже творити повельша... Тымь же благословень Богь, въ Троиць святый славимый, таковыхь великих государей въ начальство людей своихъ избравый! Да дастъ же имъ, государемъ, по пророку, желаніе сердець ихъ... яко да подъ единымъ ихъ государскимъ повельніем вси, повсюду, православній народи живуще, утвшительными пъсньми славити имутъ воздвигшаго ихъ истиннаго Бога нашего".

Свой общій теоретическій взглядь на отношеніе между духовною и свътскою властію Никонь излагаеть въ своемь двадцать четвертомь отвъть на вопросы Стрешнева и отвъты на нихъ Паисія Лигарида. Никонь пишеть: "древніи уставы гречестія повъдають сице: два меча владычествовати,—иже есть духовный и мірскій, во предстательство людей своихъ;—Господь Христось въ церкви утвердиль; владычества, духовное и мірское, тъми двъма мечами содержится. Который изъ нихъ вышній и достойнъйшій,—едины разумъють тако, еже бы царь вышній быль, ниже архієрей. Тыя мнюнія своего тако подкръпляють: первое, яко царство ни отъ кого онаго исходить, токмо отъ Господа Бога; второе, егда бъ архієрей имъль быти вышши, нежели царь, тогда бы и начатки шли отъ него, отъ архієрея, чего не бываеть", царь—

"мечь во представительство закона, правды, вдовъ и сиротъ, имъ же и судити всякія вещи можеть, чего архіереови неблагоизволено. Нъцыи тако утверждають, яко архіерей вышши есть неже царь. Тое убо толкують сице: яко Господь Богъ архіерею великому даде обое владычества: и міра сего и духовнаго. Судится (это видится) въ томъ, яко Господь І. Христосъ святымъ апостоламъ рекъ: аже кого свяжите на земли, будуть связаны на небеси, и сіе восхотв распространити на всф тыя намфстники и глаголаше же: яко архієреови дана есть власть на небеси, яже есть достойнъйша, нежели (власть) міра. Изъ сего уже язв'ястя віш за архіерей вышши ниать быти надъ симъ (царскою властію), яко архіерей во время меча и суда мірскихъ потребовать можеть то творити, что царь обыклъ творити, творить законы православными (т. е. архіерей наблюдаеть, чтобы царь все ділаль по православнымъ законамъ). Еще къ тому сице: еже царя архіерей поставляеть, и мощень его связати по заповъдямь Божіимь... Аще бо священницы, имъ же царіе исповъдуеть гръхи своя и нарицають ихъ отцемъ духовнымъ, могутъ вязати; колми паче архіерей великій, иже надъ священникомъ, паревымъ духовникомъ, власть имъя, долженъ есть царя вязати, царь убо, при помазаніи на царство, долженъ исповъдати ся: правду распространити, неправду же сокрушити". Архіерей "для мучшаго исправленія" требуеть оть царя дійствій согласныхъ съ божественнымъ закономъ, и если царь не послушаеть въ этомъ архіерея, "архіерею возможно быти противу его запрещати, не яко противу царя, но яко противу изступленнаго (отступившаго) отъ закона". Далъе Никонъговорить, что Константинь Великій даль пап'в Сильвестру всь папскія регаліи, власть, Римъ со всею областью въ управленіе, а самъ переселился въ Константинополь. Отсюда произошло, "еже та два меча христіанскаго царства между двъмы особы раздълишася, еже есть-при архіерействъ мечь духовный, при царъ же-мечь мірской уставися". На вопросъ кто же изъ нихъ выше? Никонъ говоритъ, что "разное поснышаніе людей: прінмемъ первое разумініе ученыхъ въ законъ пуховномъ, яже утверждають, яко власть царская имать быти повинна власти архіерейской, ей поручи Господь Бегъ ключи царства небеснаго и даль ей силу на земли вязати и ръшити; къ сему же: архіерейская власть духовная, царская же міра сего дана есть ему; и вещи власти небесныя, сирвчь духовныя, преизряднёйше суть, нежели міра сего или временныя. Сего ради яснъйше: царь имать быти менње архіерея и ему въ повиновеніи, зане и сіе глаголю: яко духовенство есть людіе избранніи и помазани Духомъ святымъ. Аще ли вси христіане архіереемъ послушни быти повинни, кольми паче той, который въ послушаніе архіереомъ иные непокоряющееся мечемъ приводить, повиненъ есть послушаніе имъти". Но, говорить затымъ Никонъ, оставимъ объ этомъ дальнъйшія разсужденія "и приступимъ къ сему: какъ бы тое себъ противное разумъніе (т. е. два несогласныхъ взгляда) соединити и власть коегождо истинно показати и тако замкненіе противурічія будеть. Господь Вогъ всесильный егда небо и землю сотвориль, тогда два свътила-солнце и мъсяцъ на немъ (небъ) ходяще, на земли свътити повелъ: солнце намъ показа власть архіерейскую. мъсяцъ же показа власть царскую, ибо солнце вящи свътить во дни, яко архіерей душамь, меньшее же светиловъ нощи еже есть тълу; яко же мъсяцъ емлеть себъ свъть отъ солица и егда далъ отъ него отступаетъ, тъмъ совершеннъйши свъть имать, такожде и царь: поемлеть посвященіе, помазаніе и вънчаніе отъ архіереа, отъ его же воиспріимать уже имать свое совершенное светило, еже есть: истиннъйшую силу и власть. Таковое есть то разнствомежду твми двумя лицами во всемъ христіанствв, яковая есть между солнцемъ и луною, ибо архіерейская власть водни, еже есть надъ душами, царская же власть въ вещахъ міра сего, и сія власть еже есть: мечь царскій имать готовъ быти на непріятели въры православныя; если того архіерейство и все духовенство потребуеть, еже ихъ обороняти отъ всякія неправды и отъ насилованія, то мірстіи повинны убодуховнымъ: мірстій (требуеть) для душевнаго избавленія. мірскихъ-духовній для обороны потребують, и тако нівсть въ томъ одинъ другаго вышши, но кійждо имать власть отъ Бога... Въ вещахъ духовныхъ, належащихъ всъхъ, архіерей великій вышши царя, и кійждо человъкъ православный архіереови послушаніемъ повиненъ, понеже онъ есть отець нашъ въ въръ православной, ему же ввърена православная церковь" 1). Обращаясь къ Паисію Лигариду Никонъ пи-

Рукоп. нашей академіи № 218, л л. 225—227 об.

теть: "послушай апостола Павла къ Тимофею пишуща: старцу не твори пакости, но утвшай, яко же отца, юношу— яко брата. Почему апостолъ различное положи старцу и юнымъ? Патріархъ есть образъ живъ Христовъ и одушевленъ, дълесы и словесы въ себъ живописуя истину". Въ другомъ мъстъ Никонъ говоритъ: первый архіерей (т. е. патріархъ) во образъ Христовъ, а митрополиты и архіепископы и епископы во образъ учениковъ и апостоловъ". Государю Никонъ пишетъ: "молимъ твое благородіе на насъ, богомольцовъ, не послушати клеветы отъ лихихъ человъкъ и не прикасатися намъ, помазанникомъ Божіимъ, судомъ и управою чрезъ каноны" 1).

Такимъ образомъ, въ приведенныхъ нами разсужденіяхъ Никона онъ ставитъ патріарха если уже не всецёло выше царя, то никакъ и не ниже, а по крайней мъръ рядомъ, признаетъ, что только при равно-совмъстной дъятельности этихъ двухъ силъ-царя и патріарха и могутъ правильно строиться дёла какъ церковныя-дёла вёры и благочестія, такъ и дела государственныя, такъ какъ самыя царства процвътаютъ только тогда, когда духовная и свътская власть дъйствують дружно и совмъстно, не подавляя одна другую. И это понятно. Если власть царская имъетъ божественное происхожденіе, то тэмъ болье такое происхожденіе имъетъ власть духовная-патріаршая. Поэтому патріархъ, этоть, по представленію Никона, живой образь самого Христа, этоть истинный помазанникъ Божій, по своему общественному значенію и достоинству не только не уступаеть царю, но въ нъкоторомъ отношении даже и превосходитъ его, именно: сфера, въ которой действуеть патріархъ, по самой своей природъ, много выше и значимъе, чъмъ сфера дъятельности царя: тамъ духъ, здъсь тъло, тамъ средства и мъры духовныя, святыя, благодатныя, здёсь-матеріальныя, мірскія, часто грубыя и насильственныя.

Теперь посмотримъ, какимъ путемъ пошелъ Никонъ къ главной, завътной цъли своего патріаршества: сдълать въ церковной сферъ патріаршую власть совершенно независимой отъ власти свътской, поставить патріарха рядомъ съ

<sup>1)</sup> Ibid. л. 110 об. Гиб. I, 191; II, 516.

царемъ, какъ равную, если только не большую чъмъ царь величину.

Такъ какъ у насъ и въ церкви и въ государствъ все зависъло ранње отъ одного государя, его личной воли и усмотрънія, то Никону, для достиженія его цъли, естественно прежде всего, приходилось обратить вниманіе на государя, нужно было прежде всего, если онъ дъйствительно хотълъ достигнуть своей цёли, подчинить своему вліянію и своей волъ государя, чтобы потомъ, опираясь на его помощь и содъйствіе, совершить нужный, задуманный имъ переворотъ. Это удалось сдълать Никону очень скоро и успъшно. Еще очень молодой, въ высшей степени благочестивый, относительно мягкій и по самой своей молодости довърчивый и увлекающійся Алексви Михаиловичь вполев подчинился Никону, какъ выдающемуся по своимъ качествамъ и свойствамъ человъку, способному и могущему все привести въ лучшій и совершеннъйшій порядокъ. Молодой царь несомнънно сильно идеализировалъ въ своемъ юношескомъ представленіи Никона, увлекался имъ и преклонялся предъ нимъ, какъ предъ своимъ идеаломъ. Не замъчая дъйствительныхъ неприглядныхъ качествъ Никона, -- его гордой, крайне властной и деспотичной натуры, его громаднаго самолюбія и честолюбія, его всегдашней жесткости, неръдко переходившей въ жестокость относительно подчиненныхъ ему, думая, что окружающія его-царя неправильно понимають и цънять Никона, Алексъй Михаиловичъ всецъло подчинился Никону, какъ олицетворенію идеала истиннаго архипастыря и выдающагося государственнаго мужа. Никонъ, съ своей стороны, воспользовался указаннымъ особымъ отношеніемъ къ нему государя и немедленно и прежде всего устранилъ его отъ всякаго дъятельнаго вмъшательства въ церковныя дёла. Царь передаль веденіе ихъ всецёло въ руки Никона, который теперь и сдълался единственнымъ самовластнымъ распорядителемъ и устроителемъ всёхъ церковныхъ лёлъ.

Достигнувъ полной самостоятельности и независимости отъ свътской власти въ церковной сферъ, сдълавшись въ ней единственнымъ безконтрольнымъ хозяиномъ, обративъ ея въ свой личный частно-владъльческій удълъ, въ которомъ онъ распоряжался по своей волъ и усмотрънію, при-

чемъ царь только подкръплялъ и одобрялъ его распоряженія, Никонъ на этомъ не остановился, а пошелъ далъе понамъченному имъ пути,—онъ скоро сталъ рядомъ съ царемъ, сталъ другимъ великимъ государемъ.

Самъ Никонъ на вопросъ: когда и при какихъ обстоятельствахъ онъ получилъ титулъ великаго государя, въ одномъ случав отввчаетъ такъ: "назвалъ (его великимъ государемъ) государь, да на немъ то Господь Богъ и взыщетъ, а гдв и когда назвалъ, азъ скажу. Какъ великій государь пришелъ изъ подъ Смоленска въ Вязьму, а мы пришли съ государынею царицею и съ царемъ царевичемъ и съ государынями царевнами въ Вязьму, и онъ, великій государь, со многимъ моленіемъ говорилъ намъ о семъ, чтобы писатись великимъ государемъ, а нашего изволенія на то не было. А что онъ о своемъ изволеніи раскаялся и всёмъ порицаетъ насъ тёмъ, яко мы такъ начали писати, Господь Богъ разсудитъ въ день судный по его рукописаннымъ грамотамъ, въ нихъ же есть писано то, и положены на престолъ Божій" 1).

Итакъ, по словамъ самого Никона, титулъ великаго государя данъ былъ ему царемъ, а его произволенія на это не было, такъ какъ онъ этого не только не искалъ, но и не желалъ, а если наконецъ и согласился принять титулъ великаго государя, то его принудилъ къ тому "многимъ моленіемъ" царь, благодарный ему за то, что онъ спасъ царскую семью отъ моровой язвы. Это произошло, по словамъ Никона, 21 октября 1654 года въ городъ Вязьмъ, гдъ находился тогда царь и куда прибылъ Никонъ съ спасенною имъ царскою семьею. Но это показаніе Никона: когда именно, по какому случаю и при какихъ обстоятельствахъ онъ получилъ титулъ великаго государя, во многомъ ръшительно невърно, о чемъ говорять дошедшія до насъ несомнънныя документальныя данныя.

Уже въ томъ же 1652 году, когда Никонъ поставленъ былъ въ патріархи, нѣкоторые настоятели монастырей титуловали его въ своихъ грамотахъ великимъ государемъ 2), а съ 1653 года этотъ титулъ усвояютъ ему и архіереи. Такъ, новгородскій митрополитъ Макарій въ своей грамотъ, въ

<sup>1)</sup> Рукоп. нашей акад. № 218, л. 111 об.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акт. эксп. IV, 330:

октябръ 1653 года, называетъ Никона великимъ государемъ 1). Сибирскій архіепископъ Симеонъ, въ грамотъ къ воеводъ Мусину-Пушкину еще въ мартъ 1654 года т. е. за полгода до свиданія царя въ Вязьмі съ Никономъ уже называеть его великимъ государемъ 2). Цълый земскій соборъ, бывшій въ октябръ 1653 года, въ своихъ оффиціальныхъ актахъ титулуетъ Никона великимъ государемъ 3). Задолго до 21-го октября 1654 года называеть Никона великимъ государемъ и самъ царь. Такъ 23 октября 1653 года, по поводу окончательнаго ръшенія объявить войну польскому королю, царь, въ московскомъ Успенскомъ соборъ, обращаясь съ рвчью къ боярамъ, при чемъ присутствовалъ и Никонъ, говорилъ: "мы, великій государь царь... совътовавь съ отцемъ своимъ и богомодьцемъ, великимъ государемъ, святъйшимъ Никономъ патріархомъ" 4). Великимъ государемъ царь титулуетъ Никона патріарха въ своей грамоть отъ 8-го декабря 1653 года и также и во многихъ другихъ еще до 21 октября 1654 года 5). Но что главное: самъ Никонъ въ своихъ грамотахъ, еще за годъ слишкомъ до 21 октября 1654 года, когда будто бы государь умолиль его принять нежелательный для него титуль великаго государя, уже постоянно титулуеть себя великимъ государемъ. Такъ, 19 августа 1653 года; въ грамотъ къ архимандриту Иверскаго монастыря Іакову, Никонъ пишеть: "отъ великаго государя, святьйшаго Никона патріарха Московскаго и всея Русіц ..., и затымь уже во всыхь послыдующихь грамотахь онь неизмънно называеть себя великимъ государемъ. А такихъ грамоть къ архимандритамъ Иверскаго монастыря за 1653 годъ и за 1654 годъ до октября мъсяца, до насъ дошло не одна, двв или три, а болве двадцати <sup>6</sup>). Даже въ грамотахъ къ царскимъ воеводамъ, еще ранъе 21 октября 1654 года, Никонъ титуловалъ себя великимъ государемъ. Такъ 9-го іюля 1654 года Никонъ пишеть: "отъ великаго государя, святый-

<sup>1)</sup> Акты Иверскаго Святоозерскаго монастыря № 20.

<sup>2)</sup> Собр. госуд. пр. и дог. III. № 169.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. No 157.

<sup>4)</sup> Дворц. разр. III, 378.

<sup>5)</sup> Описаніе Воскресенскаго монастыря—Леонида. стр. 611. Акты Иверскаго монастыря, №№ 29, 38, 44, 45, 46, 47, 49, и 51.

<sup>6)</sup> Ak. Ивер. мон. №№ 16—19, 21—28, 30, 32, 34—37, 39—43, 48.

шаго Никона патріарха... на Вологду воєвод в князю Ивану Тимоєвевичу Ухтомскому"... Или: "благословеніе великаго государя святвишаго Никона патріарха... въ Путивль воєвод в и боярину Никит Алексвевичу Зюзину... Мы, великій государь, святвишій патріархъ, указали"... 1).

Такимъ образомъ Никонъ говорить решительно несправедливо, что будто бы титулъ великаго государя данъ ему царемъ 21 октября 1654 года въ Вязьмъ и вопреки его личному желанію, такъ какъ въ действительности самъ Никонъ уже съ августа 1653 года въ оффиціальныхъ своихъ грамотахъ титуловалъ себя великимъ государемъ, этотъ титулъ еще въ 1653 году усвояли ему и царь, и архіереи, и бояре, и другія лица. Нельзя здёсь не замётить и того, что Никонъ, за его услугу царской семьъ, которую онъ спасъ отъ моровой язвы, быль награждень царемь, какь это хорошо извъстно, не титуломъ великаго государя, а пожалованіемъ въ устрояемый Никономъ Иверскій монастырь пригорода Холма въ вотчину съ приписанными къ нему деревнями, крестьянами, пустошами, и со всеми угодьями, и что эта новая милость царя оказана была Никону въ Вязьмъ и именно въ благодарность за его услугу царской семьъ въ моровое повътріе, какъ это и обозначено въ самой царской жалованной грамоть 2). Но, въ такомъ случав, когда же, какимъ образомъ, въ силу какихъ обстоятельствъ Никонъ могь усвоить себъ титуль великаго государя, а царь нетолько этому не воспротивился, но и самъ сталъ титуловать его великимъ государемъ? Чтобы отвътить на этотъ вопросънеобходимо обратить вниманіе на ніжоторыя особыя чертывъ дъятельности Никона, когда онъ былъ еще новоспасскимъмосковскимъ архимандритомъ, затъмъ новгородскимъ митрополитомъ и, наконецъ, московскимъ патріархомъ.

Никонъ, будучи московскимъ новоспасскимъ архимандритомъ, принималъ, съ разръшенія государя, челобитныя къцарю и доводилъ ихъ до его свъдънія. Это были жалобы бъдныхъ и обиженныхъ на всякія неправды, волокиты, хищенія и другія беззаконія сильныхъ міра сего. Никонъ разбиралъ эти жалобы, докладывалъ ихъ царю и, если нахо-

<sup>1)</sup> Ак. эксп. IV, № 71. Зап. рус. арх. общ. II, 584.

<sup>2)</sup> Акты Ивер. мон. № 53.

диль нужнымь и справедливымь, предлагаль государю отмънять разныя состоявшіяся по разнымъ дъламъ находимыя имъ несправедливыми ръшенія и замънять ихъ другими болъе справедливыми. Очевидно онъ встръчалъ, при такой деятельности, массу всякихъ неправдъ, какъ со стороны отдельныхъ властныхъ лицъ, такъ и со стороны целыхъ учрежденій и, по возможности, старался исправить и уничтожить производимый ими вредъ, и такимъ образомъ невольно сдёлался контролеромъ дёйствій и распоряженій разныхъ правительственныхъ лицъ и учрежденій, невольно сталъ входить во вкусъ вмъшиваться въ государственнообщественныя дёла, въ видахъ обличенія и исправленія встръчающихся въ нихъ неправдъ и беззаконій. Царю эта роль Никона, какъ заступника предъ нимъ всвяъ обдиняъ и несчастныхъ, какъ обличителя неправдъ и беззаконій разныхъ правительственныхъ учрежденій и лицъ, очень нравилась и онъ поощряль Никона къ такой дъятельности, относясь къ нему съ полнымъ довъріемъ. Сдълавшись новгородскимъ митрополитомъ Никонъ получаетъ отъ царя формальное право наблюдать за правильностію и законностію дівнствій містных воеводь и другихь органовь суда и управленія и о всемъ доносить государю, благодаря чему онъ становится правомочнымъ властнымъ контролеромъ государственныхъ учрежденій и лицъ въ Новгородь. Въ Новгородь же Никонъ съ успъхомъ выступаетъ и какъ выдающійся политическій д'вятель. Въ это время въ Новгород'в вспыхнуль мятежь, ранье начавщійся въ Псковь. Новгородскій воевода князь Хилковъ совсвиъ растерялся и бунтовщики составили изъ себя свое правительство. Когда толпа бунтовавшихъ пришла къ Никону, онъ вышелъ къ ней и сталъ уговаривать прекратить бунть. "Но они, разсказываеть самъ Никонъ въ письмъ къ царю, меня ухватили со всякимъ безчиніемъ, ослономъ въ грудь ударили и грудь разшибли, побокамъ били кулаками и камнями, держа ихъ въ рукахъ, и повели было меня въ земскую избу". Но дорогой Никону удалось уговорить ихъ отпустить его, такъ какъ ему нужно было служить литургію, на что мятежники наконецъ и согласились. Когда мятежъ въ Новгородъ стихъ, Никонъ всячески старался успоконть взволнованную общину, ходатайствовалъ за нее предъ царемъ и совътывалъ ему простить

виновныхъ. "Милостивый государь царь и великій князь Алексъй Михаиловичъ! писалъ Никонъ, уподобись милостивому и человъколюбивому Богу! Какъ будутъ тебъ о своихъ винахъ бить челомъ, прости; а я, уговоривая ихъ, въ твоей милости ручался, а если бъ не такъ уговаривалъ, то бы всъ отчаялись за свое плутовство и на большее бы худо вдались. Ко мив всвиъ городомъ приходили не по одинъ день и прощенія просили, что меня били и безчестили и били на меня челомъ ложно". Царь, съ своей стороны, восторженно восхваляя Никона за его подвигь, выражаль желаніе, чтобы Никонъ въ этомъ діль, "какъ началъ, такъ бы и совершалъ", причемъ особою грамотою Никону уполномочиваль его вести дёло успокоенія новгородцевь вмёсть съ воеводою, причемъ послъдній ничего не долженъ быль дълать безъ совъта съ Никономъ, вслъдствіе чего всв дъла по поводу возмущенія въ Новород'в перешли въ руки Никона, какъ полномочнаго министра государя. Присланный на мъсто Хилкова воеводою - Хованскій во всемъ соглашался съ Никономъ и дъйствовалъ по его указаніямъ, такъ что когда изъ Москвы стали выражать неудовольствіе на медленность Хованскаго, Никонъ энергично вступился за него и въ письмъ къ царю прямо заявляль: "да я ему (Хованскому) говориль, чтобъ темъ деломъ промышлять не вскоръ, съ большимъ разсмотръніемъ, что бъ твое дъло всякое сыскалось впрямь; отъ этого дъло и шло медленно, а не по боярскому нерадънію... Работалъ тебъ онъ (Хованскій) тихимъ обычаемъ, невдругъ, чтобъ не ожесточились, а что промедлилось, и въ томъ твоему государеву дёлу порухи нътъ".

Умный, тактичный и мужественный образъ дъйствій митрополита Никона производиль сильное впечатльніе на Алексья Михаиловича: онъ увидъль въ Никонь не только выдающагося архипастыря церкви, но и мужа государственнаго, человька, способнаго найтись въ запутанныхъ политическихъ дълахъ, вести ихъ по правильному пути и потому сталь видъть и признавать въ Никонъ выдающагося государственнаго мужа, прислушиваться къ мнънію котораго въ государственныхъ дълахъ дъло далеко не лишнее. Въ грамотъ къ псковскому архіепископу Макарію царь уже прямо ставить ему въ образецъ Никона, такъ какъ возмутившіеся

но вгородцы "въ познаніе пришли" благодаря именно радънію митрополита Никона и службъ Хованскаго". Съ своей стороны и Никонъ уже не ограничивался приведеніемъ въ порядокъ дълъ только въ своемъ городъ, но посылалъ увъщевать отъ себя и псковичей, возмущение которыхъ продолжалось съ особою силою, причемъ Никонъ настойчиво совътывалъ государю милостиво и снисходительно отнестись даже къ главарямъ псковскаго возмущенія. Никонъ писаль государю: "вели, государь, и твмъ четыремъ человвкамъ (главнымъ дъятелямъ псковскаго возмущенія), пущимъ ворамъ, вивсто смерти животъ дать, чтобъ великому Новгороду и его увзду въ конечномъ разореньи не быть. А твмъ промысломъ (военною бывшею тогда подъ Псковомъ силою) Пскова невзять: которые люди подъ Псковомъ, и тъхъ придется потерять, а Новгороду отъ подводъ и ратныхъ людей будеть запуствные" .1).

Такъ Никонъ выдвинулся, особенно въ мнѣніи царя, не только какъ незаурядный церковный іерархъ, но и какъ выдающійся государственный діятель, способный съ самопожертвованіемъ, энергіею и тактомъ устраивать запутанныя государственныя дъла. Естественно поэтому было, что Алексъй Михаиловичъ постарался не только поставить Никона патріархомъ на мъсто умершаго Іосифа, но и еще тъснъе приблизить къ себъ, какъ своего довъреннаго и умнаго совътчика по всъмъ дъламъ государственнымъ. Эта особая близость Никона къ царю, это его видимое всемъ деятельное участіе въ ділахъ государственныхъ и подало конечно поводъ называть его не только патріархомъ, но и великимъ государемъ, т. е. этимъ титуломъ (ранве патріарховъ обыкновенно титуловали: "великій господинъ") оттынить особое его положение, занятое имъ въ государственномъ управлении. Никонъ не останавливалъ твхъ, кто желалъ его титуловать великимъ государемъ, почему этотъ титулъ сталъ прилагаться къ нему все чаще и чаще. Государь не только не препятствовалъ этому, но и самъ сталъ называть Никона, какъ и другіе, великимъ государемъ, такъ какъ всячески желалъ почтить и поставить на особую высоту своего обожаемаго "собиннаго друга". Никонъ принималъ это прекло-

<sup>1)</sup> Соловьева, Ист. Рос. т. Х, стр. 176-200.

неніе предъ нимъ какъ должное, справедливое и законное, почему уже чрезъ годъ, по своемъ вступленіи на патріаршую канедру, онъ спокойно самъ себя титулуетъ великимъ государемъ.

Значить, титуль великаго государя быль усвоень патріарху Никону не въ силу какаго нибудь формальнаго акта, указа, особаго царскаго распоряженія, а вошель въ употребленіе постепенно, самъ собою: сначала ніжоторыя отдівльныя лица, желавшія угодить, понравиться всемогущему патріарху, стали въ своихъ обращеніяхъ къ нему называть его не великимъ господиномъ, а великимъ государемъ. Вслъдъ за ними и вев другіе видя, что это очень нравится Никону, стали употреблять тотъ же титулъ, твмъ болве, что и самымъ высокопоставленнымъ и родовитымъ боярамъ приходилось заискивать предъ всемогущимъ и, въ то же время, очень грознымъ царскимъ любимцемъ. Что касается царя Алексъя Михаиловича, который сначала не препятствовалъ, а потомъ и самъ сталъ называть Никона великимъ государемъ, то въ этомъ актъ онъ видълъ, въроятно, уже не одну только внышнюю почесть, а и нычто большее и существенное. Онъ нашелъ въ Никонъ человъка, который мужественностоить за правду, за законь, за всьхь бъдныхь и обиженныхъ, онъ нашелъ въ немъ очень энергичнаго и сообразительнаго д'ятеля по д'вламъ государственнымъ, не исключая и дълъ политическихъ, и потому, усвояя ему титулъ великаго государя, тымъ самымъ хотыль открыть Никону прямой путь къ воздъйствію на ходъ всёхъ государственныхъ дёль, хотъль, чтобы въ правительственной дъятельности Никонъ всегда быль рядомь съ царемъ, какъ его всегдащній и ближайшій помощникъ и совътникъ и, въ извъстномъ отношеніи, соправитель, мивніями и совътами котораго онъ всегда особенно дорожилъ. Поэтому вполнъ было естественно, что когда царь, по случаю войны, надолго оставилъ Москву, онъ вмъсто себя, правителемъ государства оставилъ, казалось ему, второе его едо-втораго великаго государя, святышаго Никона патріарха.

Никонъ такъ дъйствительно и понялъ свое положение "великаго государя" и въ отсутстви царя, продолжавшагося съ небольшими перерывами два года, онъ сталъ дъйствительнымъ полновластнымъ правителемъ не только церкви, но-

и государства: его слово, приказъ, какъ слово и приказъ дъйствительнаго великаго государя, имъло для всъхъ обянимъ, какъ зательную силу, предъ настоящимъ царемъ, преклонялось все. Знативншіе бояре, представители разныхъ отраслей государственнаго управленія, должны были являться къ нему съ своими докладами, выслушавъ которые, Никонъ клаль на нихъ свои резолюціи. Въ случав какихъ либо сомнъній или недоумъній Никонъ обращался въ разные государственные приказы за справками, которыя обязательно ему посылались и отъ него уже потомъ зависъло дать дълу тотъ или другой ходъ, привести его къ такому или иному ръщенію. Словомъ все въ государств' завистло теперь отъ всемогущаго патріарха, отъ его воли и усмотрівнія. Павель Алепскій, описывая свой прівздъ въ Севскъ, на пути въ Москву, замъчаетъ, "что отъ вельможъ- воеводъ и всъхъ другихъ лиць они постоянно слышали особыя похвалы своему патріарху, котораго имя не сходить у нихъ съ языка, такъ что они, кажется, любять его, какъ Христа. Всв боятся его и. бывало, постоянно просять нашего владыку, чтобъ онъ похвалиль ихъ предъ патріархомъ, когда съ нимъ свидится, ибо тотъ съ царемъ одно" 1). Главный воевода русскихъ войскъ, отправлявшихся на войну съ поляками (въ 1654 году), князь Трубецкой, въ своей отвітной прощальной предъ отходомъ въ походъ ръчи говорилъ обращаясь къ Никону: "если же въ безхитростіи или въ неудомъніи нашемъ преступленіе учинится, молимъ тебя, пресвътльйшій владыка, о заступленіи и помощи" 2).

Никонъ принималъ самое живое и дъятельное участе въвойнъ съ поляками. Несомнънно онъ энергично настаивалъ предъ царемъ о принятии Хмельницкаго въ подданство России и на необходимости энергичныхъ военныхъ дъйствій противъ поляковъ. Въ "всенародномъ прошеніи царю" объ. избраніи на мъсто Никона новаго патріарха, говорится: "по остривъ убо тебе архіерей непреподобный (т. е. Никонъ) чрезъ волю Божію ко брани, гнъвъ отъ Бога привлече на всю Росію, забывъ пророка вопіюща, паче же и моляща Бога на таковыя: разруши, рече, языки, хотящая бранемъ" в). На

<sup>1)</sup> Мурк. вып. II, 122.

<sup>2)</sup> Соловьевъ, Х, 361.

<sup>3)</sup> Marep. VII, 52.

то же указываеть и самъ Алексей Михаиловичъ, когда, 23 октября 1653 года, въ. Успенскомъ соборъ торжественно заявиль, что онь "посовътовавшись съ отцомъ, съ великимъ государемъ святвищимъ Никономъ патріархомъ", рвшилъ идти войною на недруга своего-польскаго короля. Никонъ, вмъстъ съ царемъ, отпуская воеводъ на войну, служилъ за нихъ въ Успенскомъ соборъ особый молебенъ, на которомъ поименно перечислиль всёхъ начальниковъ, и въ особой ръчи воодущевляль ихъ на предстоящій имъ ратный подвигь. Когда отправлявшіеся на войну войска проходили Кремлемъ, Никонъ самъ кропилъ ихъ святею водою и снова въ ръчи къ воеводамъ воодушевляль ихъ къ усердному исполненію ихъ ратнаго долга въ надеждв на помощь Господа Бога и пресв. Богородицы. Самъ Хмельницій смотрълъ на Никона, какъ на главное лицо, воодушевившее царя на борьбу съ поляками, какъ на своего личнаго сторонника и заступника. Не задолго до своей смерти Хмельницкій, уже сильно больной и не могшій сидіть, когда пришли къ нему наши послы, всталь однако съ постели и, поддерживаемый слугами, пилъ за здоровье государя, его семьи и за патріарха Никона---, милостиваго заступника и ходатая 1).

Никонъ не ограничивался однако только нравственнымъ воздъйстіемъ на царя и окружающихъ его лицъ въ видахъ воодушевить ихъ на борьбу съ поляками, но и принималъ дъятельное участіе въ самомъ ходъ военныхъ дъйствій, всячески стараясь содъйствовать ихъ успъху. Такъ, во время приготовленія къ походу Никонъ изъ своихъ патріаршихъ средствъ, какъ онъ выражается въ письмъ къ царю, "тебъ, великому государю, 10,000 челомъ ударилъ на подъемъ ратнымъ" 2). По распоряженію Никона съ монастырей собирался и отсылался въ армію хлъбъ, собирали съ монастырей и архіереевъ подводы для арміи, лошадей, и все это Никонъ отсылалъ въ армію при своихъ письмахъ къ государю. Опись посланнаго Никономъ въ армію дошла и до насъ 3). Кромъ того Никонъ строилъ боевые топорки, бердыши, длинныя пищали для пъхоты, посылалъ ратныхъ людей къ Динабургу

<sup>1)</sup> Соловьевъ, Х, 355-361, 439.

<sup>2)</sup> Дъло о патр. Никонъ, стр. 11.

<sup>3)</sup> Зап. рус. археол. общ. II, 591—593.

и въ другія мъста. Тщательно наблюдая за ходомъ военныхъ дъйствій Никонъ посылаль царю въ дъйствующую армію свое благословение и одобрение, высказывалъ свое межние гдъ и какъ войску нужно дъйствовать. Такъ, о Василевичъ и Поклонскомъ (шляхтичахъ), бывшихъ сначала сторонниками подчиненія царю, а потомъ ему измінившихъ, пишеть, дато ихъ проклинать невозможно". Царь завязалъ переговоры съ литовскимъ гетманомъ Радзивидомъ, перешедшимъ на сторону шведскаго короля, въ видахъ убъдить его подчиниться царю. По этому случаю Никонъ писалъ царю, "чтобъ Радзивила не призывать, а ево и такъ Богъ предастъ." Посылалъ царю благословение идти походомъ на Минскъ и Вильну, писалъ царю, чтобъ за нимъ не только была Вильна, но чтобы онъ добывалъ себъ и Варшаву и Краковъ и всю Польшу; прислалъ ему благословение "писатца великимъ княземъ литовскимъ", писалъ государю, что онъ — Никонъ послаль въ полкъ къ Петру Потемкину донскихъ казаковъ съ тъмъ, чтобы они моремъ напали на Стокгольмъ и другія м'єста, въ видахъ заставить шведовъ оставить прибалтійскій край; даваль царю совъть, "чтобъ Трубецкой воевать началь поранве". Йзъ приведенныхъ данныхъ видно, что Никонъ очень усердно и добросовъстно исполнялъ, даже въ военномъ отношении, свои обязанности великаго государя, что онъ, какъ человъкъ пылкій и увлекающійся, уже мечталь о завоеваніи и присоединеніи къ Москвъ всей Польши, о возможности морскаго похода донскихъ казаковъ на Стоктольмъ и разныя побережныя мъста Швеціи, о закръпленіи за государемъ титула великаго князя литовскаго. сильно заботился о поддержаніи боеваго пыла и увъренности въ побъдъ среди арміи, которой онъ посылаль не только свои спеціальныя патріаршія благословенія, но нарочно послалъ и животворящій кресть.

Какъ настоящій великій государь Никонъ даже входиль лично отъ себя въ сношенія, хотя и по своимъ дѣламъ, съ иностранными владѣтельными особами и представителями иностранныхъ православныхъ церквей, титулуя себя, какъ и царь, въ грамотахъ къ нимъ, великимъ государемъ. Такъ въ грамотѣ къ валахскому воеводѣ Стефану (1-го Дек. 1657 г.) онъ титулуетъ себя: "Никонъ, Божією милостію великій господинъ и государь, архіенископъ царствующаго града

Москвы и всеа великія и малыя и облыя Росіи и всеа свверныя страны и поморіа и многихь государствъ патріархъ". Также титулуеть онъ себя и въ грамотахъ къ мутьянскому владътелю Константину, къ молдавскому митрополиту Гедеону и къ угро-влохійскому митрополиту Стефану. Въ другой грамотъ къ молдавскому владътелю Стефану, отвъчая на грамоту къ нему послъдняго, пишетъ: "и мы великій государь и архипастырь, васъ извъщаемъ, яко великій государь... его царское величество, и мы великій государь, не точію васъ, но и не единаго отъ православныхъ суетными надеждами питати необыкохомъ"... Грамоты въ концъ имъютъ такую дату: "Дань въ царствующемъ великомъ градъ Москвъ, въ дому преславныя Царицы—Богородицы, въ лъто отъ воплощенія Бога Слова 1657, мъсяца декабря дня 1-го" 1).

Такъ Никонъ достигъ самымъ блестящимъ образомъ своей ближайшей цёли. Онъ сдёлался не только самостоятельнымъ, независимымъ отъ свётской власти церковнымъ правителомъ, но, рядомъ съ царемъ, вторымъ великимъ государемъ, имѣвшимъ прямое вліяніе на весь ходъ дёлъ государственныхъ, которыя отъ него зависёли почти столько же, сколько и отъ перваго—дёйствительнаго государя, такъ какъ последній во всемъ полагался на своего "собиннаго друга", на все смотрёлъ его глазами, подчинялся его авторитету и водительству. Какъ же Никонъ воспользовался своею необычайною громадною властію, какое употребленіе онъ сдёлалъ изъ нея въ интересахъ освобожденія церкви отъ подчиненія ея государству, въ интересахъ улучшенія и возвышенія положенія духовенства какъ въ государствъ такъ и въ обществе?

Въ грамотъ къ константинопольскому патріарху Діонисію Никонъ пишеть, что бояре несправедливо упрекали его въ томъ, что онъ будтобы самъ назвалъ себя великимъ государемъ и вступается во многія государственныя дъла, почемуде онъ и отвъчалъ на упреки бояръ слъдующее: "ниже величанія мы восхотъхомъ, ниже великимъ государемъ назвахомся собою, ниже въ царскія дъла вступахомъ, токмо аще о правдъ какой глаголахомъ, или отъ бъды кого избавихомъ,—

Дъло о цатр. Никонъ, стр. 429—438.

и сего ради мы архіереи бываемъ" 1), т. е. Никонъ, вопреки правдъ, увъряетъ константинопольскаго патріаржа, что будто бы все его вывшательство въ государственныя дёла состояло только въ томъ, что онъ о правдъ какой говорилъ государю, или кого отъ бъды избавляль, но не болье. Въ дъйствительности, какъ мы видъли, дъло стояло совсъмъ не такъ: Никонъ вступался во всъ государственныя дъла, стремился руководить ими и дъйствоваль въ нихъ какъ настоящій великій государь. Въ какомъ духв и направленіи Никонъ проявляль свое государствованіе въ дълахъ государственныхъ, и какъ на это смотръли современные ему государственные дъятели, это видно, между прочимъ, изъ слъдующихъ словъ донесенія государю бояръ Одоевскаго и Стрешнева и дьяка Алмаза Иванова, посланныхъ государемъ къ Никону въ Воскресенскій монастырь въ іюль 1663 года по дълу Бабарыкина: "неправды всякія учаль чинить онъ, Никонъ, будучи на патріаршествъ, преобидя Божіи законы: учалъ вступаться въ ваши государевы во всякія царственныя дёла и въ градскіе суды, и учалъ писаться великимъ государемъ, и памяти указныя въ приказы отъ себя посылаль и дъла всякія, безъ вашего великаго государя указа, изъ приказовъ ималъ, и учалъ многимъ людямъ чинить обиды: вотчины отнимать, и людей и крестьянъ бъглыхъ принимать и всякія обиды чинить, и тебъ, великому государю, о тъхъ его обидахъ многое челобитье. И то онъ дълалъ не архіерейски, противно преданія святыхъ отецъ" 2).

Какъ великій государь святьйшій патріархъ Никонъ держаль себя по отношенію къ самымъ знатнымъ и родовитымъ боярамъ, стоявшимъ во главъ разныхъ правительственныхъ учрежденій, это мы хорошо знаемъ изъ словъ современника-очевидца правительственной государственной дъятельности Никона. Діаконъ Павелъ Алепскій, какъ очевидецъ, разсказываетъ слъдующее: "бояре прежде входили къ патріарху безъ доклада привратниковъ; онъ выходилъ имъ навстръчу и при уходъ шелъ ихъ провожать. Теперь же, какъ мы видъли собственными глазами, министры царя и его приближенные сидятъ долгое время у наружныхъ дверей, пока

<sup>1)</sup> Зап. рус. археол. общ. И, 516.

<sup>2)</sup> Собр. госуд. гр. п дог. IV. №№ 34 и 35, стр. 129.

Никонъ не дозволить имъ войти; они входять съ чрезвычайною робостію и страхомъ, причемъ, до самаго окончанія своего дъла, стоять на ногахъ, а когда затъмъ уходять, Никонъ продолжаетъ сидъть". Въ другомъ мъстъ тотъ же Павель Алепскій говорить: "предъ своимъ отъёздомъ (на войну) царь поставилъ на мъсто себя полномочнаго намъстника и нъсколькихъ министровъ. Изъ нихъ на каждаго возложено одно дело; высшее же решеніе принадлежить намъстнику. Наблюдателемъ надъ всъми онъ поставилъ патріарха: ни одно діло, важное или незначительное, не дізлается иначе, какъ съ его совъта и по докладъ ему министрами каждое утро. Обыкновенно ежедневно, рано по утру, министры являлись въ приказъ... Всв министры, собравшись въ диванъ, (оставались тамъ), пока не прозвонить колоколъ патріарха: обыкновенно дверь у патріарха всегда бываетъ заперта, отъ одной службы до другой, и охраняется привратниками, пока не прозвонить колоколь; тогда патріархъ выходить во внешій давань. Бояре стояли у его дверей на сильномъ холодъ, пока патріархъ не приказываль ихъ впустить. Такъ мы видали ихъ своими глазами, ибо нашъ владыка патріархъ, во все время отсутствія царя, ежедневно отправлялся къ патріарху Никону узнавать отъ него о здоровьи царя и какія получены извъстія. Когда позволеніе было испрошено и нашъ владыка входилъ къ нему... они садились для бесёды, и толмачь переводиль ихъ рёчи, пока не кончать. А бояре въ это время сидъли наружъ, пока патріархъ не позволить имъ войти. При вході ихъ, онъоборачивался къ иконамъ, читалъ про себя Достойно есть, при чемъ всв они дълали земной поклонъ и оставались съ непокрытою головой до самаго ухода. Каждый изъ нихъ, приблизившись, кланялся ему до земли, подходилъ подъ благословеніе и, въ заключеніе, вторично ділаль земной поклонъ. Такъ подходили всв подъ благословеніе, даже ихъ маленькія діти ноступали точно также. Патріархъ разговаривалъ съ ними стоя, при чемъ они докладывали ему всъ текущія діла, на кои онъ даваль отвіть, приказывая имъ. что должно дёлать. Какъ намъ случалось видать, государственные вельможи вообще не чувствують особеннаго страха предъ царемъ и не боятся его, а навърно патріарха больше боятся. Предшественники патріарха Никона никогда не

занимались государственными дѣлами, но этотъ патріархъ, благодаря своему проницательному, острому уму и знаніямъ, искусенъ во всѣхъ отрасляхъ дѣлъ духовныхъ, государственныхъ и мірскихъ, такъ какъ онъ былъ женатъ и на опытѣ ознакомился съ мірскими дѣлами. По окончаніи пріема, патріархъ опять оборачивался къ иконамъ, пѣлъ вторично Достойно есть, и, обернувшись, благословлялъ бояръ и отпускалъ ихъ" 1). Понятно, что гордые своею породою и чванливне московскіе бояре кровно оскорблялись властнымъ, надмѣннымъ обращеніемъ съ ними Никона, но до поры до времени принуждены были скрывать свои истинныя чувства къ нему, даже принуждены были всячески заискивать, добиваться милости и вниманія со стороны сына мужика, такъ какъ расположеніе или нерасположеніе Никона тогда значило для нихъ слишкомъ много.

Крайне высокое и преувеличенное представление о себъ, какъ настоящемъ, дъйствительномъ великомъ государъ Никонъ проявилъ не только властнымъ вмѣшательствомъ въ дъла государственныя, въ высокомърномъ отношени къ тогдашнему родовитому правящему боярству, но, какъ замъчали современники-очевидцы, и къ самому царю Алексвю Михаиловичу, котораго патріархъ Никонъ сталъ замітно затвнять собою и даже, будто бы, иногда дозволяль себъ прямо неуважительные и пренебрежительные отзывы о царъ. Въ росписи спорныхъ ръчей Іоанна Неронова съ патріархомъ Никономъ, поданной государю и, въроятно, для него написанной, приводятся такія річи Неронова: "было и о благочестивомъ царъ у патріарха слово: мнъ де и царская помощь негодна и не надобна, да таки-де на нее и плюю и сморкаю". Въ посланіи къ царю отъ 27 февраля 1654 года изъ Снасо-каменнаго монастыря Нероновъ пишеть: "слышахъ, о благочестивый царю, и твое величество отъ него, владыки (Никона), охуждаемо, и испоругаемо, и ни во чтоже поставляемо". Во время примиренія съ Никономъ Нероновъ въ глаза говорилъ ему: "дивлюся, — государевы царевы власти уже не слышать; отъ тебя всвиъ страхъ, и твои посланники паче царевыхъ, всвиъ страшны, и никтоже смветь съ ними глаголати что, аще силою тъ озлобляеми тъми. Затвержено

<sup>1)</sup> Мурк. вып. III, стр. 47, 158-159.

у нихъ: знаете ли патріарха!" II государю Нероновъ прямо говорилъ, при встръчъ съ нимъ: "доколъ, государь, тебъ терпъть такову Божію врагу? Смутилъ всю русскую землю и твою царскую честь попраль, и уже твоей власти на слышать,-отъ него, врага, всемъ страхъ". Дьяконъ Өедоръ въ челобитной государю пишеть: "а о томъ, государь, что у Никона патріарха слышаль азъ поносныя слова на тебя, царя, -- о томъ скажу, ково ты, государь, зная, пришлешь, или самъ спросишь" 1). Грекъ архіепископъ, проживавшій въ Москвъ, отражая, конечно, тогдашнія ходячія московскія воззрвнія на Никона, пишеть государю: "оть гордости является, державнъйшій царю, яко побъждащася зъло и господинъ Никонъ, и просяше грамоты отъ царствія твоего пребеззаконныя на возвышение нельпое свое... Не устраши его страхъ Соломона, глаголюща: не гордися предъ царемъ... Не слуша Златоуста глаголюща: иже не слушаетъ царя, Богу борется. И еще тому глаголющу: ничтоже бо еще прогивваеть Бога, якоже еже паче чести почитатися, но ослъпи его гордость, возлюби бо паче славу человъческую, нежели славу Божію, вся бо дъла творяще воеже видътися отъ человъковъ. Любяще бо первосъдание въ вечерахъ и первовозлеганіе и зватися отъ человъкъ равви". Паисій Лигаридъ, въ своемъ посланіи къ Никону отъ 21 іюдя 1662 г. пишеть, что царь показываль предъ нимъ, Никономъ, столько смиренія, почтенія и благогов'янія, "что многащи отъ синклита свътлъйшимъ начальникомъ блазнитися, толикимъ шимъ смиреніемъ отъ церковнаго достоинства"<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ Никонъ въ своей дъятельности стремился быть настоящимъ великимъ государемъ, и нъкоторое время дъйствительно былъ имъ, самостоятельно управляя государствомъ въ теченіе двухъ лътъ, когда царь былъ на войнъ съ поляками. Но государствованіе Никона было такого характера, что онъ вызвалъ къ себъ величайшее раздраженіе и ненависть среди тогдашняго высшаго правящаго боярскаго класса, кровно обиженнаго гордымъ, высокомърнымъ отношеніемъ къ нему духовнаго великаго государя—патріарха. Съ теченіемъ времени характеръ государствованія

<sup>1)</sup> Matep. I, 44, 60, 158. VI, 44.

<sup>2)</sup> Дъло о патр. Никонъ, стр. 82-83. Гиб. I, 239.

Никона вызваль полное разочарование въ своемъ "собинномъ другъ" и у самаго государя, который въ концъ увидълъ и убъдился, что Никонъ въ дъйствительности вовсе не таковъ, какимъ онъ представлялъ его себъ ранъе, что онъ, царь, сдълаль большую, серьезную ошибку, признавъ патріарха Никона великимъ государемъ, что это ведеть только къ разнымъ неудовольствіямъ и даже смутамъ, къ умаленію престижа самой царской власти, не принося въ то же время никакой действительной пользы государству и обществу. Въ виду этого государь велёлъ сказать Никону, чтобы онъ больше не назывался великимъ государемъ и что впредь такимъ онъ больше почитать его не будетъ. Значитъ, государствованіе Никона не только не привело въ концъ къ возвышенію духовной власти надъ світскою-государственною, а какъ разъ наоборотъ: оно всюду въ государственной сферъ возбудило и укръпило сознаніе, что существованіе у насъ рядомъ двухъ великихъ государей - свътскаго и духовнаго, для правильнаго, здороваго государственнаго и общественнаго развитія, дело решительно вредное и потому вовсе нежелательное, что въ интересахъ государства и общества всегда следуеть иметь только единаго светскаго великаго государя, а патріарха имъть только какъ вполнъ подчиненное и во всемъ ръшительно отъ царя зависимое лицо, какъ это и было ранве до патріаршества Никона.

Если Никонъ, какъ великій государь, затыняль собою самого царя, если онъ съ самыми родовитыми и высокопоставленными московскими боярами держалъ себя очень властно и высоком врно, требоваль отъ нихъ послушанія себъ, подчиненія и почтенія, заставляль ихъ часами дожидаться на крыльцъ у себя, не дозволялъ имъ садиться при себъ, и какъ должное принималъ ихъ земные поклоны предъ нимъ, чъмъ онъ крайне вооружилъ ихъ противъ себя, создаль изъ нихъ себъ непримиримыхъ враговъ; то, можетъ быть, онъ совсёмъ иначе относился къ своимъ собратьямъ архіереямъ и всему духовенству, старался сблизить и объединить ихъ съ собою, старался поднять и возвысить ихъ самосознаніе, какъ представителей церкви, возвысить ихъ въ мнъніи общества и государства, сдълать ихъ болье просвъщенными и образованными и потому болъе сильными, вліятельными и авторитетными въ обществъ, чтобы самому

себъ и своимъ идеямъ и планамъ найти въ нихъ надежную опору и поддержку противъ натиска и притязаній свътской власти? Ничего подобнаго въ дъйствительности не было, Никонъ поступалъ какъ разъ наоборотъ.

Сдълавшись великимъ государемъ, Никонъ крайне гордо и даже презрительно относился къ своимъ сослужителямъ и братьямъ архіереямъ, обидно и больно давая постоянно чувствовать имъ свою великую власть надъ ними и ихъ полную зависимость отъ него. Вятскій епископъ Александръ писалъ, что Никонъ, при своемъ поставленіи на патріаршество, даль объщаніе: "братіи своей о св. Духв и сослужебникамъ всъмъ: преосвященнымъ митрополитамъ, архіепископомъ и епископомъ патріаршества его-россійскаго царствія, любовь духовную имъти, и яко братію тъхъ почитати, и сице любити, яко же владыка нашъ Господь Христосъ возлюби своя ученики и апостолы... И по толицъ объщаніи странно за рабы святительскій чинъ вміни и толико ругаяся, яко сошедшимся архіереомъ къ свинымъ дверемъ крестовыя палаты, на переднемъ крыльцъ часа два или три сидъти, и не единому даде слово рещи предъ собою, ниже молбы тёхъ выслушавъ о исправлении церковныхъ вещей, но странно поработи техъ, и люте нападаль на братію свою, и страдати многихь устрои и умиленнъ плакати" 1). Стрешневъ, въ своихъ вопросахъ Паисію Лигариду, говорить: "Никонъ никогда не изволилъ называть архіереевъ братією своєю, но почиталь ихъ вельми нижайшихъ для того, что отъ него были освященныя", 2) Даже болве. Никонъ дозволяль себъ по отношенію къ архіереямъ грубыя и прямо оскорбительныя выходки. Антіохійскій патріархъ Макарій на соборъ 1666 года, какъ самовидъцъ, показывалъ: "да онъде, Никонъ патріархъ, въ соборной церкви въ алтаръ, во время литоргіи, съ нѣкоего архіерея сняль шапку (митру) и браниль всячески за то, что кадило держаль за кольца, а не за цъпи". Павелъ Алепскій разсказываеть, что когда въ Москву прибыль и представился Никону сербскій пекскій патріархъ Гавріилъ, то Никонъ "сильно браниль его (Гав-

Рукопись москов. Румянцевскаго музея, по описанію Востокова. № 376. л. 245.

<sup>2)</sup> Marep. VII, 165.

ріила) и запретиль ему даже произносить своими устами слово патріархъ (т. е. запретиль ему называться въ Москвъ патріархомъ). Сербскій архіепископъ видя, что патріархъ Никонъ распоряжается имъ и кричить на него, какъ на одного изъ своихъ архіереевъ, поспъшилъ поскорѣе вытать изъ Россіи, хотя и пріталь въ нее въ видахъ остаться у русскихъ навсегда. Этого сербскаго патріарха, или, какъ Никонъ приказаль титуловать его, архіепископа, въ селѣ Пушкинъ побили крестьяне, принадлежавшіе патріарху, но Никонъ не далъ по этому дълу управы 1).

Причина, почему Никонъ такъ пренебрежительно относился къ своимъ собратіямъ о св. Духѣ и сослужителямъархіереямъ, почему онъ не хотёль ихъ признавать равными себъ, заключалась прежде всего въ томъ, что Никонъ не признаваль одинаковости и равенства архіерейскаго сана по самому его существу. По его словамъ: "патріархъ Христовъ образъ носить на себъ, градстіи же епископи-по образу суть 12 апостоль, сельстій же по-70 апостоль". Или, по его заявленію, первый архіерей (т. е. патріархъ) во образъ Христовъ, а митрополиты, архіенископы и епископы во образъ учениковъ и аностоловъ". Но если, по другому выраженію Никона, "патріархъ есть образъ живъ Христовъ и одушевленъ", а другіе епископы образъ учениковъ Христа, то понятно, что какъ нътъ никакого равенства между Христомъ и его учениками, такъ не можеть быть равенства между патріархомъ и другими епископами. Другое основаніе, почему Никонъ, ръзко и ръшительно выдъляль себя, какъ нъчто несравненно высшее, изъ ряда другихъ архіереевъ. заключается, по заявленію Никона, въ томъ, что большинство тогдашнихъ русскихъ епископовъ были его ставленниками и, какъ такіе, обязаны были всячески почитать его и оказывать ему безусловное послушаніе. Никонъ говориль, "что тогдашніе русскіе архіереи его поставленники многіе и имъ де его, патріарка, почитать доведется, и о почитаніи де и всякомъ послушаніи и каковымъ имъ во святительствъ быть, -- давали ему на себя письма за своими руками". Онъ заявляеть, что архіереи при поставленіи давали ему торжественное объщаніе: "аще что сотворить безъ нашего патрі-

<sup>1)</sup> Гиб. II, 1070—1071, 1076. Мурк. III, 24; IV, 156.

аршаго въдома, да будеть лишень, безъ всякаго слова, всего священнаго сана". Значить, и по этой причинъ при знавать Никону другихъ архіереевъ братьями и равными себъ-не приходилось,-онъ былъ не равенъ имъ, но "превысокій сравнительно съ ними, "отецъ отцовъ", "крайній святитель", какъ онъ самъ величаетъ себя, а всв другіе архіерен-только его подчиненные, которыхь онъ въ любой моменть властень лишить самаго сана "безь всякаго слова" 1). Но едва-ли не главною причиною, почему Никонъ такъ надменно и пренебрежительно относился къ русскимъ архіереямъ, было то характерное обстоятельство, что Никонъ имъль о тогдашнихъ нашихъ іерархахъ самое невысокое представленіе, какъ относительно ихъ нравственныхъ качествъ и всего поведенія, такъ и относительно уровня ихъ умственнаго развитія и знаній и, особенно ихъ, отношеній къ свътской власти. Такъ Никонъ отзывался о псковскомъ архіепископъ, что онъ "и старъ да глупъ", о новгородскомъ митрополить, мъстоблюститель патріаршаго престола, говориль: "Питеримъ-де митрополитъ и того не знаетъ, по чему онъ человъкъ". Въ письмъ къ боярину Зюзину Никонъ выражается о тогдашнихъ архіереяхъ вообще: "не невъсть твое благородіе, яко архіерен всі наше рукоположеніе, но не мнози по благословенію нашему служать Господеви, а иже не благословень, ничто-жь разнотвуеть со отлученнымь". Про судившихъ его на соборъ 1660 года русскихъ архіереевъ Никонъ говоритъ, что за такое беззаконіе ихъ необходимо постигнеть геввъ Божій, да многихъ уже постигъ, "овій виномъ сгоръль, инъ удавился, овъ инако, элопострадавъ, умре, якоже вси знають о семъ". Въ іюлъ 1663 года Никонъ говорилъ посланнымъ къ нему въ Воскресенскій монастырь, боярину Одоевскому и астраханскому архіепископу Іосифу: "а нынъшніе архіереи, чтобъ имъ архіерейства не отбыть, поборають по неправдъ... Нынъшніе архіереи не хотять пострадать за истину, что бъ славы и чести архіерейства не отбыти". Въ другомъ случав Никонъ заявляеть: "нынъ архіереи, оставя свое достояніе священническое, кланяются царемъ и княземъ, аки преобладающимъ, и о всемъ

<sup>1)</sup> Рукопись нашей академіи № 218, л. 163 об. 211 об. Гиб. I, 171—172, 191. 225.

спрашивають и чести ишуть". И это понятно. Царь велить избирать и поставлять въ архіереи только тіхь, "его жь любить", почему вста такіе архіереи "не избрани отъ Бога и недостойны", они, по писанному: "оставя світь, возлюбили тьму, оставя правый путь, ходять во стезяхь погибели, осуетишася въ помышленіяхь своихъ". Въ письмі къ самому царю въ декабрі 1662 года, Никонъ говорить, что если требованія каноническихъ правиль будуть приложены къ русскимъ архіереямъ, "то мню, яко не единъ архіерей, или прествитеръ, останется достоинъ", но всі они "сами ся постыдять и осудять отъ святыхъ правиль, зряще ихъ (правила)" 1).

Если Никонъ, по словамъ вятскаго епископа Александра "святительскій санъ за рабы вміни" если онъ позволяль себъ и архіереевъ всячески ругать и кричать на нихъ; то уже по одному этому можно представить, какъ онъ относился къ низшему духовенству, которое тогда было относительно архіерея тяглымъ, податнымъ сословіемъ, обложеннымь въ пользу архіерея и его многочисленных светских в чиновниковъ всевозможными податями и налогами, которые къ тому же архіереи предписывали собирать съ духовенства безъ всякія пощады. Священникъ быль тогда предъ архіереемъ буквально во всъхъ отношеніяхъ безправный и защитный человъкъ: архіерей могъ дълать съ нимъ все, могъ всегда такъ или иначе распорядится имъ, не давая никому отчета за такія или иныя свои отношенія къ епархіальному духовенству. И не только самъ архіерей, но и его свътскіе чиновники дълали съ духовенствомъ все, что имъ угодно, такъ какъ бъдному, забитому рядовому духовенству не у кого и негдъ было найти на нихъ управы, -- сами архіереи стояли на сторонъ своихъ чиновниковъ. Особенно на бълое духовенство архіереи, какъ монахи, смотръли всегда съ извъстнымъ пренебреженіемъ, какъ на людей плоти и міра, трактовали всегда его какъ что-то по самому существу, по самой своей природъ, низшее, грубое и житейски-матеріальное по сравненію съ отрекшимися отъ всего житейскаго, мірскаго и матеріальнаго иноками, архіереи-иноки

¹) Гиб. II, 494, 615. I, 254. Рукоп. нашей акад. № 218, л. 184 об. и л. 186 и об.

только теритли, только снисходили къ этому плотскому, мірскому духовенству ради плотскихъ, мірскихъ людей. Но Никонъ и въ этомъ отношеніи превзощелъ всёхъ. Для него священникъ, какъ правомочный пастырь церкви, имфющій и право и назначение чрезъ совершаемыя имъ таинства вести свою паству ко спасенію, есть что-то аномальное и самочинное. Никонъ по этому поводу разсуждаетъ, что слова Господа: елика аще свяжете на земли, будеть связано на небеси, и елика аще разръшите на земли, будетъ разръшена на небеси, относятся только къ апостоламъ и ихъ преемникамъархіереямъ и ни къ кому болье, -- никакъ не къ священникамъ. "Архіереомъ дадеся такая власть отъ Господа, говорить Никонь, еже вязати и разрѣшати грѣхи, а не просто священникамъ, яко же послюдование въ молитвословии показуеть. Но обаче, аще и оть обычая такое самочиние привниде, терпять царіе и князи священническое запрещеніе и разръщеніе, правду мнять быти, кольми паче подобаеть архіереовъ слушати, а не судить. О нихъ же (архіереяхъ, а несвященникахъ) Господь рече: слушаяй васъ, Мене слушаетъ и т. д. Вначить, всв пастырскія полномочія, какія Христосъ даваль своимъ ученикамъ, Никонъ пріурочиваетъ только къ однимъ архіереямъ, а если послів пастырскія права и полномочія стали пріурочивать и къ священникамъ, то это явленіе въ дівиствительности есть неваконное, есть только проявление самочиния. Или, напримъръ, Никонъ, но поводу приводимаго противъ него правила: "аще кто досадитъ цареви, или князю безъ правды, аще есть причетникъ, да извержется, аще мірской человъкъ, да отлучится", заявляеть: "здъ реченіе св. апостоль: аще кто досадить безь правды, аще есть причетникъ, да извержется,-причетникъ, а не архіерей: ина бо слава соднцу, и ина слава лунъ, и ина слава звъздамъ, рече апостолъ", Значитъ, по мнънію Никона, священника, досаждающаго царю безъ правды, извергнуть можно, а архіерея никакъ нельзя, и это потому, что архіерей и священникъ есть дві несоизміримыя величины, которыя никакъ нельзя сопоставлять между собою 1).

Но если между простымъ архіереемъ и священникомъ существуєть такая громадная разница, что сопоставленіе

<sup>1)</sup> Акад. рук. № 218, л. 264. об.

ихъ между собою, какъ однородныхъ въ извъстномъ отношеніи силь, ръшительно неправильно и незаконно; то между патріархомъ и обыкновеннымъ клиромъ конечно существуеть уже неизмъримое растояніе: это два церковныхъ полюса, не имъющихъ непосредственныхъ точекъ соприкосновенія, изъ которыхъ одинъ весь постоянно внизу, а другой неизмънно вверху. Дъйствительно священники, съ прочими членами клира, были, въ глазахъ патріарха Никона, такою ничтожною величиною, что онъ, стоявшій и въ церкви и въ государствъ такъ необычно высоко, вовсе и не думалъ сколько нибудь заботиться и пещись о нихъ, а тъмъ болъе входить въ ихъ нужды, потребности, интересоваться ихъ положеніемъ среди паствы и т. под. Вятскій епископъ Александръ въ челобитной царю пишетъ: "проходилъ ли Никонъ своея паствы грады, бывъ въ митрополитахъ въ Новъ-градъ, тако же и въ патріархахъ-своея области градовъ, уча ко благочестію? всяко не проходиль, точію благочестивыя священноархимандриты и игумены, и протопоны и поны гониль, а послъдующихъ воли его, міра сего мудроване имущихъ, любиль, но и тымь пакости многи твориль" 1). Значить, по свидътельству вятскаго епископа Александра, Никонъ быль очень небрежный и нерадивый, а въ то же время очень суровый, пристрастный и несправедливый епархіальный архіерей, при которомъ всему епархіальному духовенству жилось очень плохо, такъ какъ всв испытывали только его тяжелый гнеть и несправедливости.

Никонъ постоянно настаиваль на томъ, что мірскіе люди не могуть судить духовнихь лиць въ Монастырскомъ приказѣ, основанномъ при Алексѣѣ Михаиловичѣ, за что Никонъ, по оставленіи патріаршей каседры, жестоко укорялѣ и обличаль царя. По этому поводу Паисій Лигаридъ, въ своихъ отвѣтахъ на вопросы Стрешнева, ставить Никону такой вопросъ: "учинилъ ли коли нибудь таковъ судъ Никонъ, сидѣлъ ли коли нибудь на своемъ судебномъ мѣстѣ, что бъ слушалъ жалобы и зависти чьей нибудь?" И отвѣчаетъ на поставленный вопросъ: "николи! только онъ держалъ мірскихъ, которые судили въ его приказѣ, и челобитныя раздавалъ людемъ своего двора, и они нѣкогда прямое,

<sup>1)</sup> Marep, VII, 145.

кривымъ чинили, а кривое-прямымъ. Такъ ли дълаютъ судіи? такъ ли патріархи относятся къ сынамъ своимъ, которые (т. е. патріархи) суть отцы отцемъ?" На поставленный вопросъ. Никонъ такъ отвъчаетъ Паисію Лигариду: "а еже глаголишь, яко азъ николи же сидълъ на своемъ судебномъ мъстъ что бъ слушалъ жалобы и зависти чьей нибудь, только онъ держалъ мірскихъ, которые судили въ его приказахъ и челобитныя раздавалъ людемъ своего двора, ш сіе не безъ правды, еже мірскимъ людямъ-судіямъ быть подъ повельніемъ патріаршимъ. Сіе и у всыхь обрытается митрополитовъ и епископовъ въ Россіи, обаче же патріаршескій урядъ по закону мірских в людей имть, якоже и карнагенскаго собора цоказуеть правило 76 е: да не стужають епископу, да будуть мъстницы". А подъ мъстницами разумъются мірскія лица, съ согласія царей поставляемыя при епископахъ. "Мъстницы же, говоритъ Никонъ, казнители суть церковніи, да противятся насилію и мучительству богатыхъ и отлицають убогія оть насилія ихъ. А епископы того ради не стужаемы бывають" 1).

Такъ Никовъ, отрицая право судить духовныхъ лицъ въ Монастырскомъ приказъ, потому что тамъ судятъ мірскія лица, съ удивительной непоследовательностію самъ судъ надъ всвиъ духовенствомъ патріаршей области передаль въ руки своихъ мірскихъ служилыхъ нюдей, принадлежавшихъ къ патріаршему дому, такъ самъ онъ, по его собственному сознанію, дъйствительно никогда не сидъль на своемъ судебномъ мъстъ, уступивъ его своимъ свътскимъ чиновникамъ. Такой порядокъ-судить патріарху подчиненное ему духовенство чрезъ мірскихъ лицъ, Никонъ находилъ только правильнымъ, оправдываемымъ установившимся въ русской архіерейской практикі обычаемь, но даже согласнымъ съ соборными каноническими постановленіями, хотя время царю уже подано было "Моленіе всего освященнаго собора, чтобъ патріаршимъ приказнымъ освященнаго чину не судить" 2), а чрезъ три-четыре года послъ этого соборомъ 1667 года постановлено было, чтобы

<sup>1)</sup> Зап. рус. археол. общ. II, 456—459. Рукоп. нашей акад. № 218, л. 459 об. 461.

<sup>2)</sup> Marep. I, 332.

архіерейскіе свътскіе чиновники совершенно устранены были отъ всякаго участія въ дълахъ епархіальнаго управленія и суда, такъ какъ это явленіе антиканонично,—судъ и управленіе епархіальными дълами могутъ совершаться только при участіи духовныхъ лицъ.—Понятно, что Никонъ въ дъйствительности возставалъ противъ Монастырскаго приказа не потому собственно, что въ немъ судили мірскіе судьи, а единственно потому, что Монастырскій приказъ былъ строго государственнымъ учрежденіемъ, отъ патріарха ни въ чемъ независимымъ, а значитъ, по убъжденію Никона, и не имъвшимъ права судить духовныхъ лицъ, повинныхъ суду только патріарха и архіерея, хотя бы послъдніе и судили духовенство чрезъ мірскихъ только лицъ.

Въ какомъ ужасномъ, невозможномъ положеніи находилось при Никонъ управленіе громадной патріаршей областію, что въ ней творили его довъренные сътскіе чиновники, которые въдали всъмъ епархіальнымъ управленіемъ и судомъ, что приходилось отъ нихъ терпъть и выносить особенно бъдному сельскому забитому и беззащитному духовенству, это прекрасно видно изъ челобитной, написанной для государя, въ которой яркими чертами изображаются порядки, парившіе при Никонъ въ патріархіи.

Челобитчики пишутъ государю: "Никонъ прежнія пошлины съ духовенства за рукоположение брать не велълъ, только новый порядокъ установилъ: ставленникамъ велълъ привозить отписки отъ десятильниковъ и отъ поповскихъ старостъ, гдћ кто въ какой десятинъ живетъ; за такою отпискою пройдеть недъли по двъ и по четыре, да харчу станеть рубль и два; прівдеть съ отпискою къ Москвв и живеть здвсь недъль по 15 и по 30, и становится поповство рублей по пяти и по шести, кромъ своего харчу, даютъ посулы архидіакону и дьякамъ; иные волочатся въ Москвъ недъль 10 и больше, да отощлеть ставиться въ Казань. Иные ставленники пропадають и безвъстно животь свой мучать въ Москвъ, къ слушанью ходять, да насилу недъли въ двъ дождутся слушанья, ждуть часу до пятаго и до шестаго ночи, зимнею порою побредеть иной ночью къ себъ на подворье да и пропадеть безъ въсти, а нигдъ на патріарковъ дворъ пускать не вельно. При прежнихъ патріархахъ, кромъ Іосифа, ставленники всв ночевали въ хлъбнъ, а при Іоасафъ

патріархъ ставленники зимнею порою всъ дожидались въ крестовой, а ночевали въ хлъбнъ безденежно; а нынъ и въ съняхъ не велять стоять, зимою мучатся на крыльцъ. При прежнихъ святителяхъ до самыхъ крестовыхъ съней и къ казначею, и къ ризничему, и въ казенный приказъ, рано и поздно, ходить было невозбранно: а нынъ у святителя устроено подобно адову подписанію, страшно приблизиться и ко вратамъ, потому что однъ ворота и тъ постоянно заперты. Священники и не смъють ходить въ церковь къ благословенію, не то что о невъдомых вещахъ допросить, только всегда, во всякое время невозбранно ходять къ благословенію женки да дівки; тімь нынів время и челобитныя отъ нихъ принимаетъ невозбранно. Нынъ въ Москвъ вдовые попы служать: или они святы стали? или объ нихъ знаменіе съ небеси было? а бъднымъ сельскимъ запрещено, иной останется съ сиротами, съ пятью, шестью и больше, сами и землю пашутъ. Патріаршая область огромная: иныя мъста верстъ на 800 отъ Москвы, и прежде попы отсюда ставились у ближнихъ архіеереевъ; патріархъ Іосифъ это запретилъ, желая собрать себъ имъніе: и теперь такъ остается. Іосифъ же попамъ перехожихъ грамотъ давать не велълъ по городамъ съ десятильническихъ дворовъ, а велълъ давать на Моский изъ казеннаго приказа, котя обогатить дьяка своего Ивана Кокошилова да подъячихъ. Перехожая становилась иному беззаступному попу рублей по 6, 7, 10 и 15, кромъ своего харчу; волочились недъль по 20 и 30, а аной бъдный человъкъ поживетъ въ Москвъ недъль 10 и больше, да провсть рублей 5, 6 и больше, и увдеть безь перехожей; многіе по два и по три раза для перехожихъ въ Москву прівзжали, а безъ нихъ попадьи и дъти ихъ скитаются межь дворовь. Святитель Никонъ всего этого очень держится, а въ правилахъ написано отъ церкви къ церкви не переходить. И священники отнюдь изъ воли отъ церкви къ церкви не преходять, изо ста не найдется пяти человъкъ поновъ, которые бы переходили изъ воли-безъ гоненія, всъ переходять рыдая и плача, потому что поповъ и дьяконовъ по боярскимъ и дворянскимъ вотчинамъ въ колоды и цвии сажають, быють и оть церкви отсылають. Хотя которому попу и бить челомъ тебъ, государю, но за тъмъ кодить будеть полгода или годь, да попъ или дьяконъ насилу

правъ будеть, потому что и въ приказъ даромъ сторожа никакими мърами не пустять, а къ подьячему или дьяку и поминать нечего. Когда было у патріарха приказано въ казнъ Ивану Кокошилову, то людямъ его раздавали по полтинъ и по рублю, а самому рублей по 5 и по 6 деньгами. кромъ гостинцевъ, меду и рыбы, да еще бы рыба была живая, да женъ его переносять гостинцевь мыломъ и ягодами на рубль и больше, а если не дать людямъ, никакими мърами на дворъ не пустять. Если и придется кому заплатить за безчестье попа и дьякона, то бояться нечего, потому что, по благому совъту бояръ твоихъ, безчестье положено очень тяжкое мордвину, черемису, попу-пять рублей, да четвертая собака-пять же рублей! И нынъ похвальное слово у небоящихся Бога дворянъ и боярскихъ дюдей: бей попа что собаку, лишь бы живъ былъ, да кинь пять рублей? Иноземцы удивляются, а иные плачуть, что такъ обезчещенъ чинъ церковный! Года два тому назадъ новаго города Корсуня протопопъ прійзжаль съ святительскою казною, дьяку Ивану Кокошилову, и женъ его, и людямъ рублей по 10 перешло отъ него и казну приняли; надобно было взять отъ него еще отписи, онъ туть денегь не даль и за то волочился многое время и, не хотя умереть голодною смертію, голову свою закабалиль въ десяти рубляхъ, да женъ дьяка отнесъ, и она у него взяла. Въ это время, по твоему указу, битъ кнутомъ за посулъ Крапоткинъ; дьякъ испугался, чтобъ протопопъ не сталъ бить на него челомъ, да и скажи патріарху, какъ будто протопопъ подкинулъ женв его 10 рублей, и патріархъ приказаль его же, протопопа, посадить на цъпь и, муча его въ разрядъ долгое время, въ ссылку сослать велълъ, а воръ по старому живетъ да воруетъ. А того отнюдь не бываеть, чтобъ старосту поповскаго, прівхавшаго съ доходами, взять къ себъ въ крестовую да распросить о всякихъ мърахъ. При прежнихъ патріархахъ, изъ которой десятины прівдеть староста поповскій, сперва будеть у патріарха въ крестовой у благословенія, святительего пожалуеть, велить кормить и приказываеть дьяку казну принимать не задерживая, и отдача тогда становилась съ большой десятины рубля три и четыре дьяку, а подъячему рубля два или три, да проживеть въ Москвъ за отдачею 10 дней, много двъ недъли, да всякій день приходить късвятителю и святитель распрашиваеть о всякихъ мърахъ и подачами жалуеть мало не всякій день. А нынь, за свои согрътенія, всего того лишились. Да онъ же, святитель, вельль во всей области переписать въ городахъ и увздахъ и данью обложиль вновь, да въ окладъ же велъль положить съ попова двора по 8 денегъ, съ дьяконова по алтыну, съ дьячкова, пономарева и просвирнина по грошу, съ нищенскаго по двъ деньги, съ четверти земли по 6 денегъ, съ копны съна по двъ деньги. Татарскимъ абызамъ жить гораздо лучше! Никонъ же велълъ собрать во всемъ государствъ съ церквей лошадей, да челомъ ударилъ государю (въ 1655 году), да и тутъ лошадей съ 400 или съ 500 разослаль по своимь вотчинамь. Видишь-ли, свъть премилостивый, что онъ возлюбилъ стоять высоко, твдить широко. Есть ли обычай святителямъ бранныя потребы строить? Сей же святитель приняль власть строить вмёсто евангеліябердыши, вмъсто креста-топорки тебъ на помощь, на бранныя потребы" 1).

Приведенная челобитная есть крикъ отчаянія бъднаго, безправнаго, въ конецъ забитаго и неръдко просто нищаго и голоднаго сельскаго духовенства, отъ котораго его архипастырь, любившій "стоять высоко, вздить широко", отгородиль себя целою неприступною стеною, чтобы не иметь съ нимъ никакихъ непосредственныхъ спошеній, чтобы жалкое, нищее сельское духовенство не смущало его высокато покоя указаніемъ на свое тяжелое, во многихъ отношеніяхъ невозможное положеніе, чтобы оно не потребовало отъ него отечески-архипастырскихъ заботъ и попеченій о немъ, о его вопіющихъ нуждахъ, лъченія разътдающихъ его язвъ. Слишкомъ ничтожно, слишкомъ мелко было для Никона-великаго государя заботиться и заниматься приведеніемъ въ порядокъ, внесеніемъ правдн и справедливости, уничтоженіемъ крайняго взяточничества, въ своемъ епархіальномъ управленіи; свое время, трудъ и энергію онъ затрачиваль на контроль надъ государственными деятелями и учрежденіями, къ которымъ онъ, своими заботами и попеченіями, стремился привить правду и справедливость, причемъ онъ непрочь быль обличить и самого царя, если бы увидъль,

<sup>1)</sup> Соловьева: Ист. Рос. XI, стр. 289—292. Сн. Гиб. 422—428.

что тоть въ чемъ либо уклоняется отъ правды и истины это онъ считалъ своею священною архипастырскою обязанностію. Обращать же вниманіе на взяточничество, на невыносимую волокиту и всевозможныя беззаконія въ своихъ собственныхъ патріаршихъ учрежденіяхъ и въ управленіи своею патріаршею областію, Никонъ, постоянно занятый высокими и широкими общецерковными и общегосударственными дълами и вопросами, не имълъ ни времени, ни охоты, а потому его личное епархіальное управленіе страдало самыми вопіющими недостатками и злоупотребленіями, которые дълали крайне тяжелою жизнь всего подвъдомственнаго ему духовенства.

Если Никонъ не обращалъ вниманія на злоупотребленія, царившія въ его управленіи патріаршею областію и нисколько не заботился объ ихъ уничтожении, о замънъ невозможных и нетерпимых порядковь болье лучшими и сколько нибудь сносными, за то онъ крайне строго и сурово каралъ всъхъ тъхъ подчиненныхъ ему лицъ, которыя совершали, по его мевнію, какой либо проступовъ, такимъ лицамъ онъ буквально былъ безпощаденъ и просто жестокъ. О суровости Никона, доходившей до жестокости въ расправъ съ подчиненными ему лицами, имъется цълый рядъ современныхъ свидътелей, не исключая признаній и самаго Никона. Мы не разъ уже приводили характерное заявленіе Неронова самому Никону: "кая честь тебъ, владыка святый, что всякому еси страшенъ и, другь другу грозя, глаголють: знаете-ли кто ты? звърь ли лютый, левъ, или медвъдь, или волкъ?" Дьяконъ Өедоръ въ челобитной государю пишеть: "не върь, государь, одному Никону, патріарху бывшему: мучительски вся твориль,-не смъль никто съ нимъ слова молвить, -- яко левъ восхищая и рыкая. И нынъ кажется ученикъ быти Христовъ, ноги умываетъ водою: а инымъ тъ же ноги ломаетъ дубиною, а инымъ кнутомъ кожу одираетъ. Христосъ Спасъ нашъ тако яе творяше, Ему же онъ будто подобится, лстя вездъ. Спасъ нашъ, смиренія намъ образъ дая, Самъ бить быль, а никово не билъ". Въ одномъ современномъ обличении Никона говорится: "кому Спасъ нашъ Христосъ рече: аще отпущаете человъкомъ согръшенія ихъ, отпустить и вамъ Отецт вашъ небесный? И паки: любите враги ваша, добро творите нена-

видящимъ васъ, благословите клянущихъ вы и молитеся за творящихъ вамъ обиду? Рцы ми, о Никоне, есть ли ти часть въ Христовыхъ сихъ словесвхъ? И почто преобидища та? Или, вправду реку, ни отъ кого бо пріобиженъ, но самъ всъхъ попреобидълъ еси. Извъстно сказати имать святая твоя совъсть, яко сія воистину сице... О тебъ блазнятся мнози и смущаются, зане архіерею ти бывшу, а милости плодовъ неимущу". Во всенародномъ прошеніи, поданномъ государю, говорится: "глаголющая ему (Никону) правдуумучи, и священнаго чина и холопей твоихъ-насъ, и сиротъ. И клеветалъ тебъ на когождо, заточеніемъ и великими ругательствы облагаше, и насиловаще властію твоею государевою", Павелъ Алепскій о характеръ управленія Никона говорить следующее: "Никонь, сделавшись патріархомь, немедленно сослалъ въ заточеніе въ Сибирь трехъ протопоповъ съ ихъ женами и дътьми, изъ коихъ одинъ былъ царскимъ протопономъ. Последній занималь такое положеніе, что могъ наказывать, заключать въ тюрьму и налагать оковы на священниковъ безъ дозволенія прежнихъ патріарховъ. Когда это произошло, водворился миръ и всъ стали бояться Никона. Онъ досель великій тирань по отношенію къ архіереямъ, архимандритамъ и всему священническому чину, даже къ государственнымъ сановникамъ. Онъ ни за кого не принимаеть ходатайства. Онъ-то заточивь епископа Коломны и рукоположиль туда впоследствій другого. Прослышавъ о чьемъ нибудь проступкъ, даже объ опьяненіи, онъ немедленно того заточаеть, ибо его стръльцы постоянно рыщуть по городу и какъ только увидять священника или монаха пьянымъ, сажаютъ его въ тюрьму, подвергая всяческому униженію. Оттого намъ приходилось видать тюрьмы, переполненныя такими людьми, кои находятся въ самомъ скверномъ положеніи, будучи окованы цепями по шев и съ большими колодками на ногахъ". Въ другой разъ тотъ же Павель Алепскій говорить: "оть того отступился Богь и тоть навлекь на себя Его гивьь, кто совершиль проступокь и провинился предъ патріархомъ: пьянствовалъ или былъ лънивъ въ молитвъ, ибо таковаго патріархъ немедленно ссылаеть въ заточеніе. Въ прежнее время сибирскіе монастыри были пусты, но Никонъ, въ свое управленіе, переполниль ихъ злополучными настоятелями монастырей, священниками и монахами. Если священникъ провинился, патріархъ тотчасъ снимаєть съ него колпакъ (скуеью): это значить, что онъ лишенъ священническаго сана. Бываєть, что онъ самь сжалится надъ нимъ и простить его, но ходатайства ни за кого не принимаєть, и, кромѣ царя, никто не осмѣливаєтся явиться предъ нимъ заступникомъ. Разгнѣвавшись на многихъ священниковъ, онъ по справедливости сбрилъ имъ волосы и отправилъ вмѣстѣ съ женами и дѣтьми въ ссылку, чтобы тамъ они окончили свою жизнь въ злополучіи. Такою строгостью онъ всѣхъ устрашилъ, и его слово стало рѣшающимъ" 1).

Какъ Никонъ расправлялся съ провинившимися передъ нимъ лицами, это видно изъ расправы его съ коломенскимъ епископомъ Павломъ, а также и изъ многихъ другихъ случаевъ. При посъщеніи Троицкой лавры, разсказываеть Павелъ Алепскій, "мы увидъли въ монастыръ новую деревянную келью съ однимъ только отверстіемъ, безъ дверей; въ ней заключены три человъка. Мы освъдомились о нихъ и намъ сказали, что это бывшіе дьяконы, которые, когда умерли ихъ жены во время язвы, оставили дьяконство и женились на другихъ. Патріархъ Никонъ, услышавъ о нихъ, немедленно заключилъ ихъ въ оковы и прислалъ сюда, приказавъ построить для ихъ заключенія этоть домъ. Имъ не даютъ пищи, дабы они умерли отъ лишеній. Когда мы смотръли на нихъ, они громко зарыдали, такъ что сердце у насъ разрывалось, и подали нашему учителю просьбу о дозволеніи постричься въ монахи, въ надежді, что патріархъ избавить ихъ отъ злой смерти, которая имъ угрожала. Впослъдствіи, по ходатайству нашего учителя за нихъ, патріархъ ихъ освободилъ". Въ 1664 году Никонъ пишетъ архимандриту Иверскаго монастыря Филовею: "а изъ Торжку Рождествена монастыря строителя іеромонаха Герасима, за его безчиніе, посмиреть: бить шелепы на соборъ нещадно, чтобъ инымъ такъ плутать и безчинствовать (было) неповадно". Въ 1666 году, тому же архимандриту, Никонъ пишетъ: "изъ Лисья монастыря взять старца Филарета въ Иверскій монастырь и посмирить бы ево вамъ шелепами, и вельть держать въ черной службъ". Въ томъ же году Ни-

<sup>1)</sup> Matep. VI, 37. VII, 52, 107—108 и 110. Мурк. вып. III, 47, 162.

конъ приказываетъ архимандриту: "старца Діодора палками смирять гораздо, да посадить въ тюрьму накрепко". На допросахъ обвиняемыхъ Никонъ пускалъ въ ходъ плети и пытки. По показанію одного изъ допрашиваемыхъ, "онъ на пыткъ висълъ съ часа два и тряска была... и патріархъ-де вельль ево и огнемь жечь". Другой показываль: "патріархь де велълъ ево бить дубъемъ въ монастыръ у воротъ, а самъ смотрълъ съ крыльца, и сослалъ ево въ Крестный монастырь съ женою и дътьми, а въ дорогъ по селамъ монастырскимъ-въ седъ Завидовъ и иныхъ, велълъ ево бить по ногамъ дубъемъ же". Даже съ женщинами Никонъ не церемонился: "патріархъ велълъ женокъ бить: Өедорову жену плетьми, а слесареву жену-кнутомъ". Недаромъ, конечне, отъ 9 декабря 1666 года наводились справки "тихимъ обычаемъ, чтобъ нешумно: кому бывшій Никонъ патріархъ, будучи въ Воскресенскомъ, Иверскомъ и въ Крестномъ монастырехъ, старцомъ, служебникомъ и крестьяномъ и стороннимъ людямъ чинилъ градцкое наказанье: велълъ бить кнутьемъ, и руки и ноги ломать, или пытать и казньми градцкими казнить, и кого имяны, и нынъ гдъ тъ люди, и ньть ли кого изъ тыхь людей, пытанныхъ или казненныхъ, въ мертвыхъ". Уже одна возможность со стороны правительства, хотя бы "тихимъ обычаемъ и не шумно" наводить о Никонъ подобныя ужасныя справки, -- достаточно говорить сама за себя. Впрочемъ, даже въ соборномъ приговоръ 1666 года о низложеніи Никона, отцы собора сочли нужнымъ заявить, что Никонъ "отца своего духовнаго велълъ безъ милости бити, даже обезвъчену ему на ногу быти, яко же сами язвы его видъхомъ" 1).

Никонъ жестоко расправлялся съ провинившимися въ чемъ либо предъ нимъ лицами, подвергая ихъ всякимъ пыткамъ и истязаніямъ, но это было еще не все. По его собственному заявленію случалось и такъ, что онъ, патріархъ, и собственноручно билъ разныхъ виновныхъ лицъ, и иногда билъ ихъ въ церкви и даже въ алтаръ. Что особенно характерно, такъ это то, что такую личную кулачную расправу, и даже въ алтаръ, Никонъ считалъ вполнъ за-

<sup>1)</sup> Мурк. вып. IV, 37. Акты Иверскаго мон. №№ 176, 224, 225. Гиб. П. 965, 968, 969, 1096. Дѣло о патр. Никонѣ, стр. 301.

конною и приличною для патріарха, какъ будто бы основывающуюся на примъръ самаго Христа, на правилахъ св. апостолъ и св. отецъ. Отвъчая на обвиненія Паисія Лигарида, Никонъ пишетъ: "а еже бывшу ми на Москвъ, яко же совопросникъ глаголетъ, подобаетъ ли архіерею бити и ударяти и въ ссылку сослати, что все дълалъ Никонъ, и на то есть правила св. отецъ и законы царскіе, которые церковь святая пріемлеть за едино со апостольскими правилами", и затъмъ приводить по Кормчей выписку изъ коновъ Юстиніана, изъ правиль двухъ помістнихъ соборовъ и дълаетъ такой выводъ: "видълъ-ли, отвътотворче, управленіе святыхъ и богоносныхъ отецъ, -- тако и у насъ бысть съ царскимъ совътомъ-мъстницы на то, кому доведется какое наказаніе. И еже въ церкви смиряли мы овогда, а иногда рукою по-малу, того не отрицаемся творить и нынъ врагомъ и безстрашнымъ людямъ по образу Христову и по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ. Не погръшитъ истины и нынв, яко кто вземъ бичъ изгонитъ изъ церкви соборной прелюбы творящихъ и прочая беззаконія" <sup>1</sup>).

Конечно, жестокость Никона къ подчиненнымъ можно объяснять такъ называемымъ духомъ времени, -- время было жестокое, тогда всъ такъ поступали. Но несомнънно и то, что въ указанныхъ поступкахъ Никона совсемъ отсутствовалъ духъ истиннаго христіанскаго архипастырства. Это и тогда хорошо видъли и понимали, несмотря на духъ времени, многія лица, которыя вовсе не допускали той мысли, чтобъ жестокія дъйствія Никона были законны и справедливы, могли быть свойственны главъ архипастырей русской церкви, могли быть терпимы въ церкви Христовой. Напротивъ, поведеніе Никона и тогда очень многихъ возмущало, какъ зазорное и нетерпимое для истиннаго архипастыря церкви. Именно, въ виду несогласія поведенія и поступковъ Никона съ представленіемъ объ истинномъ архипастырствъ русскіе архіереи и подавали царю челобитную, въ которой указывали ему, имъя въ виду Никона, каковъ долженъ быть его преемникъ, въ какихъ отношеніяхъ онъ долженъ находиться къ другимъ архіереямъ и какими качествами онъ

<sup>」)</sup> Рукоп. нашей акад. № 218, л. 173 и 174.

должень обладать, чтобы быть истиннымъ архипастыремъ церкви, а не такимъ, какимъ былъ Никонъ. "Царствующаго града перваго съдалища епископа, говорится въ челобитной царю отъ лица архіереевъ, рекше патріарха, избирати (государь благоволи: священное писаніе протолковати могуща и разумъюща все божественное писаніе со испытаніемъ, и священныя правила св. апостоль и св. отецъ извъстно въдуща, въ лътъхъ же совершенна суща и добродътельми и крайнимъ смиренномудріемъ цвътуща; своея же воли исправити догматы неимуща, но совътомъ, а недерзостно исправляюща; ревнителя же о благочестій и нестыдящася лицъ; многольтна въ чернечествъ суща и въ послушаніи, во еже обръзать своя ему воля крыпко обучившася: красота бо старцевъ-со смиренномудріемъ высокое житіе, а не своя воля; архіерею бо совътливу подобаетъ быти и ничто же дерзостію творити, да не многимъ соблазнъ и претыканіе будеть: во мнозъ бо совъть спасеніе бываеть 1). Очевидно, объяснять темныя стороны, такъ сильно проявившіяся въ управленіи Никона суровымъ и жестокимъ духомъ времени, было бы несправедливо, а ихъ приходится отнести главнымъ образомъ, какъ это и дълали современники Никона, на счетъ его личнаго характера и его личныхъ качествъ.

Если Никонъ, какъ патріархъ и великій государь не быль хорошимъ, добрымъ и заботливнить о подчиненныхъ правителемъ, если его подчиненнымъ всёхъ ранговъ и положеній приходилось очень много терпёть и страдать отъ его суроваго и раздражительнаго характера, отъ его гордаго и высокомърнаго обращенія со всьми, то, съ другой стороны. Никонъ оказался самымъ заботливымъ хозяиномъ—скопидомомъ, который употреблялъ всь усилія, пускалъ въ ходъ всь преимущества своего исключительнаго положенія въ церкви и государствъ, чтобы только какъ можно больше пріобръсти себъ всякихъ матеріальныхъ средствъ и выгодъ, сосредоточить въ своихъ рукахъ возможно обширныя и доходныя земельныя владънія и скопить у себя значительныя сокровища.

Павелъ Алепскій сообщаеть, что Никонъ, пользуясь своимъ вліяніемъ на царя, постарался увеличить свои земель-

<sup>1)</sup> Marep. VII, 127, 136, 146-147.

ныя владёнія, сравнительно съ владёніями своихъ предшественниковъ патріарховъ, и дъйствительно довель ихъ до громадныхъ размъровъ, такъ что сдълался богатышимъ человъкомъ послъ царя. "Этотъ патріархъ, говоритъ Павелъ, имъетъ большое вліяніе на царя, и потому, въ то время какъ прежде было пожаловано отъ царя патріархіи угодье 10,000 крестьянскихъ домовъ, Никонъ довелъ ихъ число до 25,000, ибо, всякій разъ, какъ умираетъ кто-либо изъ бояръ, патріархъ является къ царю и выпрашиваетъ себъ часть крестьянъ и имъній умершаго. Онъ взяль также себъ во владвніе много озеръ, кои приносять ему большой доходъ оть соли и рыбы... Патріархъ Никонъ взяль себъ половину дохода монаховъ, такъ что его ежедневный доходъ составляетъ, говорятъ, 20,000 рублей. Доходъ его съ церквей этого города (Москвы) и окрестностей составляеть 14,000 рублей въ годъ; со всякой церкви (взимается), по числу ея прихожанъ, съ самой бъдной-рубль" 1). Павелъ Алепскій преувеличиваетъ дъло. Но другіе, современники-русскіе, болъе его освъдомленные и понимающие дъло, въ одинъ голосъ свидетельствують, что Никонь действительно, пользуясь своею громадною, исключительною властію не только въ церкви, но и въ государствъ, постарался разными средствами сосредоточить въ своихъ рукахъ огромныя земельныя владънія. Особенно обиженный и обобранный Никономъ бывшій коломенскій, а потомъ вятскій епископъ Александръ въ челобитной государю сильно обличаеть Никона. Онъ пишеть: "не въ пустыняхъ разжился (Никонъ) вещми въка сего, властне взять патріаршаго дома казну и другихь епископій, и всего царствующаго града Москвы и другихъ городовъ выморных домовъ животы; едва и твоей государевой царевъ казнъ не коснулся-ли. Великимъ бо обозомъ отъ царствующаго града изыде въ свой новый Іерусалимъ и урядствомъ дпвнымъ, и ни неволею гонимъ, разоряя бо и грабя пустынныя мъста, казну тъхъ къ себъ присовокупилъ... О сихъ воистину дивимся, благочестивый царю, яко будучи онъ, Никонъ, годъ и два мъсяца недостатокъ харчевъ терпълъ, и отъ скудости въ другій свой монастырь и въ третій отшедъ, который на моръ. Но и въ скудости до трехсотъ

<sup>1)</sup> Мурк. вып. III, 161.

подводъ запасы имълъ, и еслибы свидътельствовать истинными свидътельствы путь онаго, имже идяще, подобно рещи: яко огнь хожденіе того, убогихъ домы пожигая грабленіемъ... Вправду онъ, Никонъ, святыя Божія монастыри до большаго убожества привель, строя свой новый Іерусалимь и другіе два монастыря, многимъ скорбь и безчисленную пакость содъя". Въ всенародномъ прошеніи, поданномъ государю, говорится: "толикая зданія каменнаго строенія вновь обители начать строити, древняя же пустынная мъста разворивъ, въ потребу на славу Христову созданныя. Сими убо, о колико скорби люди Божія и святымъ містомъ пакость не малу сотвори". Въ одномъ современномъ обличении Никона говорится: "которой образъ показалъ еси, о Никоне, ввъренному ти стаду, и како пользовавшеся отъ тебе и каковы плоды милости показалъ еси? Се ли милости плоды: яко грады и насады и обозы строя, многихъ плакати сотворилъ еси? Сице и мнимый твои Герусалимъ съ другими двъма обительми строя, епископію и множество пустынныхъ мість разворилъ еси, чрезъ правила св. апостолъ и св. отецъ". Дьяконъ Өедоръ пишетъ: "яко пса изнаша его (Никона) земныхъ ради, а не духовныхъ, — за землю и за вотчины, а не за Христа и за церковь. Й вси они своихъ си ищуть, а не яже Христа Ісуса, по апостолу. Похищаяй бо тоть волкъ, Никонъ, яко разбойникъ грабя себъ и святыхъ монастырей села и вотчины, и у князей такожде отъемля всяко и своимъ прилагая. И многіе князи ослезилъ, и монастыри оскорбилъ и разорилъ, и простыхъ крестьянъ тяжкими труды умучилъ" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ современники единогласно заявляють, что Никонъ, будучи патріархомъ, свою громадную церковную власть, свое исключительное положеніе въ государствъ, свое вліяніе на царя, употребилъ какъ средство скопленія въ своихъ рукахъ громадныхъ имуществъ, которыя онъ пріобръталъ всякими способами, будто-бы даже разворяя, въ интересахъ наживы, старыя монастыри и пустыни, заставляя плакать князей и бояръ, земли которыхъ, подъ тъмъ или другимъ предлогомъ, онъ присвоивалъ себъ, или имъ построеннымъ монастырямъ. Нъкоторые современники, какъ

<sup>1)</sup> Matep. VII, 52-53, 109, 120-123, 131. VI, 301.

мы видъли, даже выражають ту мысль, что Никонь и самаго патріаршества быль лишень въ дъйствительности вовсе не за церковь, или за что либо духовное, а за землю и за вотчины, которыя онъ такъ неразборчиво пріобръталь. Выходило, по ихъ представленію, какъ будто такъ, что хищническая политика Никона, грозила въ дальнъйшемъ чрезмърнымъ увеличеніемъ патріаршихъ владъній, раззореніемъ слишкомъ многимъ, и потому по этой только причинъ Никона необходимо было удалить съ патріаршей канедры. Былили какія либо дъйствительныя основанія современникамъ такъ смотръть на дъло? Были.

Никонъ, какъ патріархъ, наслъдовалъ отъ своихъ предшественниковъ обширныя земельныя владенія, съ населяющими ихъ многочисленными крестьянами, которыми онъ управляль независимо отъ какаго бы то ни было вмъщательства государственныхъ чиновниковъ, такъ что въ своихъ земляхь онь являлся вполнъ самостоятельнымь и независимымь управителемъ. Но принадлежащими патріаршей канедръ обширными земельными владвніями Никонъ не довольствовался, а употребляль всф средства еще болфе увеличить ихъ. Въ Уложеніи царя Алексъя Михаиловича, подъ которымъ подписался и Никонъ, запрещалось патріарху и архіереямъ вновь увеличивать ихъ земельныя имущества. Но Никонъ, сдълавшись патріархомъ, вопреки закону, пользуясь своимъ вліяніемъ на царя, постоянно выпрашиваль у него новыя вотчины, помъстья и всякія угодья, и царь не отказываль этимъ противозаконнымъ домогательствамъ своего любимца, такъ что патріаршія владінія все боліве увеличивались. Но этого мало. Никонъ построилъ три новыхъ монастыря: Воскресенскій (Новый Іерусалимъ), Иверскій и Крестовый (Ставросъ), которые не были приписаны къ патріаршей канедръ, а составляли личную собственность самаго Никона, который поставилъ своею задачею эти три монастыря сдълать, по возможности, самыми богатыми въ ряду другихъ русскихъ монастырей. Онъ просиль государя и тоть надъляеть оть себя Никоновскіе монастыри землями, селами, деревнями, пустошами, разными угодьями, озерами и речными рыбными ловлями, соляными варницами съ солянымъ заводомъ, амбарами, дворомъ и пр. Въ самой Москвъ царь дарить Иверскому монастырю подворье въ центръ города, а самъ Никонъ жертвуетъ

своему Воскресенскому монастырю безприходную московскую церковь-Воскресенія въ Панвхъ, съ принадлежащею ей землею и лавками, чтобы построить здёсь подворье Воскресенскаго монастыря. Никонъ, какъ патріархъ, располагая огромными суммами, покупаетъ у разныхъ лицъ и земли и помъстья на свое имя и на имя своихъ монастырей, владънія которыхь, благодаря всему этому, стали очень велики. Но и этимъ Никонъ неудовольствовался. Къ тремъ построеннымъ имъ монастырямъ, съ разръшенія государя, приписано было изъ разныхъ епархій 14 старыхъ монастырей и пустынь со всёми ихъ землями, угодьями, крестьянами и принадлежащими имъ капиталами. Всъ крестьяне закрытой Никономъ коломенской епархіи были приписаны къ Воскресенскому Никонову монастырю. Однихъ приходскихъ церквей на приписныхъ къ никоновскимъ монастырямъ было до 50. Кромв того Никовъ, сооружая свой Крестный монастырь, обратился съ окружною грамотою ко всёмъ православнымъ, приглашая ихъ делать отъ себя пожертвованія на сооружение святой обители и, въроятно, на призывъ своего архипастыря отозвались тогда очень и очень многіе, тымь болые что Никонь вы то время вы своихы властныхы рукахъ держалъ милость и гнъвъ не только относительно лицъ духовныхъ, но и свътскихъ. Жертвовать на монастыри всемогущаго патріарха было тогда для многихь обязательно, а для нъкоторыхъ дъломъ и небезвыгоднымъ и очень политичнымъ. Даже тъ архіереи, у которыхъ Никонъ отобралъ монастыри со всёми ихъ землями и всякимъ другимъ имуществомъ, которые такимъ образомъ лишались части своихъ доходовъ, въ то время молчали и не смъли возстать на защиту своихъ правъ, такъ какъ всв знали, какъ страшенъ и безнощаденъ бываеть патріархъ къ твиъ лицамъ, которыя безусловно и безропотно не подчиняются его волю и распоряженіямъ, какаго бы рода онъ ни были 1).

<sup>1)</sup> По сдъланному нами подсчету Никонъ затратилъ на покупку для своихъ монастырей и вотчинъ на тогдашнія деньги 43,812 р. т. е. на современныя деньги болье 800 тысячь рублей. Когда, гдъ и по чемъ куплены Никономъ села, деревни и пустоши, что именно, когда и гдъ изъ земель и угодьевъ жертвовалъ монастырямъ царь, что поступало въ монастыри по вкладамъ и духовнымъ завъщаніямъ, можно находить достаточныя данныя въ сочиненіи архимандрита Леонида 1876 года: Исторп-

Кромъ земель и всевозможныхъ угодій Никонъ снабжаль свои монастыри и разными огромной цености предметами для церковно-религіознаго употребленія. Такъ въ свой Иверскій монастырь онъ послаль икону Иверской Божіей Матери, писанную на Авонъ, или копію съ нея, причемъ онъ украсилъ ея ризою, которую осыпалъ драгоценными камиями, такъ что вся икона, по словамъ самого Никона, стоила 14,000 рублей тогдашнихъ, что при переводв на современныя деньги (принимая рубль половины XVII въка около двадцати нынъшнихъ) будетъ равняться не менъе 250,000 р. т. е. четверти милліона. Понятно, что въ гармоніи съ этимъ приношеніемъ исключительной цінности, была устроена, конечно, вся церковная утварь, церковныя облаченія и проч., такъ что Никонъ въ видъ тъхъ или другихъ предметовъ церковнаго употребленія вкладываль въ свои монастыри огромныя суммы. Воть что говорить объ Иверскомъ монастыр'в Павель Аленскій, постившій его вмість сь антіохійскимъ патріархомъ Макаріемъ въ то время, когда еще только что выстроенъ быль вчернь монастырскій соборъ. "Обозръвали, пишетъ онъ, большую каменную церковь, которую выстроили въ это лъто каменьщики, коихъ было болъе трехсотъ. Она красивъе, общирнъе и выше соборной церкви въ Москвъ. Церковь еще не была покрыта крышей. Вокругъ нея выкопаны огромныя основанія для подваловъ и хранилищъ събстныхъ припасовъ и напитковъ, для келлій и пр. Теперь у нихъ заготовлено болье 500,000 кирпичей для возведенія окружной станы. Ризница монастырская въ настоящее время деревянная. Царь даль монастырю для охраны двъсти стръльцовъ, а патріархъ прислалъ недавно множество ружей, пороху и броней. Патріархъ такъ восхищается этимъ монастыремъ, что выписалъ для него изъ франкскихъ земель люстру т. е. большой поліелей, изъ желтой міди, величиною съ большое дерево, съ цвътами, птицами и неописуемыми диковинками, цёною въ 900 динаровъ (рублей). Онъ купилъ недавно около шестидесяти деревень съ крестьянами за 60,000 динаровъ и пожертвовалъ ихъ монастырю, сверхъ многихъ деревень, принадлежавшихъ патріархіи, а также нь-

ческое описаніе ставропигіальнаго Воскресенскаго, Новый Іерусалимъ-пменуемаго монастыря, стр. 505—524.

сколько монастырей — метоховъ. Говорятъ, что постройка этаго монастыря обойдется ему деньгами болъе милліона. Онъ далъ въ угодье монастырю 180 рыбныхъ озеръ, которыя, по словамъ настоятеля, даютъ монастырю ежегоднаго дохода болъе 20,000 динаровъ, и 80 соляныхъ озеръ для добыванія соли" 1). Признаемъ, что цифры у Павла Алепскаго значительно преувеличены, всетаки его свидътельство показываетъ, что устрояемые Никономъ монастыри поражали и иностранцевъ своею относительною роскошью, обширностью и богатствомъ своихъ владъній.

Такъ Никонъ изъ трехъ своихъ монастырей, съ четырнадцатью приписными къ нимъ монастырями, со множествомъ принадлежащихъ имъ селъ, деревень, пустошей, озеръ, разныхъ угодій и т. п., образоваль лично для себя довольно обширный удёль, въ которомъ онъ быль самовластнымъ хозяиномъ и управителемъ. Онъ набиралъ иноковъ въ свои монастыри сколько считаль нужнымь, самь избираль настоятелей и другихъ монастырскихъ властей, онъ посвящаль иноковь въ діаконы, іеромонахи, архимандриты, онъ ставиль священниковъ и весь причть во всё свои пятьдесять приходскихъ церквей. Весь судъ, право наградъ и наказаній, какъ надъ всёми иноками, такъ и надъвсёми приходскими причтами, принадлежали Никону. Вся хозяйственно-экономическая сторона всёкъ монастырей, точно также находилась въ полномъ распоряжении Никона: онъ быль единственнымъ собственникомъ всёхъ доходовъ, распредълителемъ расходовъ, онъ облагалъ тъми или другими налогами и работами крестьянъ, творилъ надъ ними, чрезъ своихъ уполномоченныхъ лицъ, судъ и всякую расправу,иного суда, иной расправы, кромъ воли и усмотрънія Никона, его иноки и крестьяне не имфли, такъ какъ предстагосударственной власти не имъли права вмъщиваться въ управление Никона. Значитъ, изъ своихъ монастирей и всего къ нимъ принадлежащаго Никонъ создалъ для себя особое, самостоятельное владеніе, где онь быль

<sup>1)</sup> Мурк. вып. IV, стр. 63. Въднъйшій изъ основанныхъ Никономъ монастырей, Крестовый, построенный въ 1656 году, уже въ 1661 году т. е. спустя только четыре года послъ своего основанія имъль у себя вовладънія 819 крестьянскихъ дворовъ.

вполнъ независимымъ правителемъ—маленькимъ царькомъ, не признающимъ никакой другой власти, кромъ своей.

Патріархъ Никонъ, сділавшись богатышимъ комъ въ Россіи, независимымъ правителемъ въ своихъ владъніяхъ, въ тоже время удержалъ однако всъ типическія черты стараго инока-попрошайки, который всюду и всемь жалуется на скудость и убожество своей обители, который всюду и у всехъ постоянно просить, всемъ доказываетъ, что жертвовать на святую обитель есть самое святое, богоугодное и спасительное дъло для каждаго, что такими возможно щедрыми даяніями на обитель, каждый, въ лицъ ея братіи, пріобрътаетъ цълый сонмъ неустанныхъ богомольцевъ, которые своими молитвами и содъваютъ тароватому жертвователю въчное спасеніе. При этомъ иноки-попрошайки обыкновенно заявляють, что они въдь просять не себълично, а на обитель, что лично-то имъ пожалуй и ничего не нужно, а нужно ихъ обители, которая безъ мірскихъ даяній совсемъ не можетъ существовать, что все ими пріобрътенное отъ мірскихъ дълается не ихъ личною собственностію, а собственностію святой обители, которая есть Божія, а значить и все, что жертвуется на обитель, жертвуется самому Вогу,-иноки же только временно пользуются, во славу Божію, пожертвованнымъ. И какъ бы ни была богата обитель, какими бы огромными средствами ни располагала она, такого типа инокамъ все кажется, что они бъдны и скудны, что имъющагося у нихъ мало, что нужно просить, пріобрътать еще и еще. Къ такому типу въчныхъ попрошаекъ, постоянно жанующихся на скудость и бъдность своей обители, принадлежаль и Никонь патріархъ. Его обители были очень богаты, для того времени даже роскошны, и однако въ другихъ отношеніяхъ крайне гордый и надменный Никонъ, желавшій и пытавшійся унизить царство, чтобы на счеть его униженія возвысить священство т. е. себя-патріарха,--не считаль для себя унизительнымь притворяться крайнимь овднякомъ, чуть не умирающимъ съ голоду, свои богатые монастыри выдавать за крайне скудные, во всемъ нуждающіеся, не считаль для себя унизительнымь просить у царя, и въ то именно время, когда онъ всячески и всюду поносиль его и безчестиль, разныхь подачекь и милостей. Въ письмъ къ Паисію Лигариду изъ Воскресенскаго монастыря

Никонъ жалуется: "и оскудъхомъ потребами, яже суть къ жизни нашей". Въ письмахъ государю Никонъ, послъ оставленія имъ патріаршей канедры, пишеть за разное время: "бьемъ челомъ и плачется вамъ государевъ богомолецъ Никонъ патріархъ" отъ лица братіи своихъ монастырей, "чтобъ намъ, богомольцомъ вашимъ, со всякой нужды и недостатковъ голодомъ не помереть и врознь не разбрестися", такъ какъ, поясняеть Никонъ царю осносительно Воскресенскаго монастыря, "у насъ мъсто пустое и всъмъ скудное, а братство не малое, съ нужею питаемся". Никонъ заявляеть въ челобитной государю: "смилуйся о мнв, богомольцв свозмъ, нищемь и скудномь, пачежь алчнымь, и не помяни моей къ себъ, великому государю, досады, помилуй своею милостію для моихъ смиренныхъ и убогихъ къ Богу молитвъ и прежнія работишки, якожъ въсть твое благородіе... А мев, убогому богомольцу вашему, та ваша государева милость велика, только у меня и есть такихъ рыбныхъ ловель на обиходъ, что рыбокъ десятокъ или болши, котораго году Вогъ подасть, тъмя я, богомолець вашь, самъ питаюся и прівзжихъ добрыхъ людей-гостей и богольцевъ потчиваемъ". Или плачется царю: "нынъ мнъ, богомольцу вашему, прожить будеть въ вашемъ государевомъ богомольв, въ Крестномъ монастыръ, нечъмъ; юдучи дорогою оскудалъ, а съ крестьянишекъ взять нечего, скудны велми". Въ челобитной царю Никонъ съ отчаяніемъ заявляеть: "мы, богомольцы твои, помираем в голодною смертію, хлівба купить стало не на что и монастырское всякое строеніе стало въ недостройкъ". Въ другой челобитной опять проситъ царя о помощи, "чтобъ намъ богомольцамъ твоимъ, голодною смертію не помереть и отъ скудости хлъбныя врознь не разбрестись". Или пишеть царю: "я, богомолець, живу въ Воскресенскомъ монастырь, и прискудали до конца, хлюба и денегь нють, и что было рухлядишка всякаго и скота, то продали и издержали на монастырскіе расходы, а впредь прожить стало нечтив". Одно свое письмо государю изъ Воскресенскаго монастыря Никонъ заключаеть такимъ заявленіемъ: "множая бы сего нисаль, да скудость возбрани, зане не имкю бумаги" 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиб. I, 224. II, 591, 648. Зап. рус. археол. общ. II, 619, 619, 622—624 638, 958—659.

Никонъ очень любилъ созданные имъ монастыри, гордился ими и очень быль доволень, когда ихъ посъщали иностранцы. И действительно въ Воскресенскій монастырь, для его обозрѣнія, иногда пріѣзжали иностранцы, служивые и торговые люди, съ женами и дътьми. Ихъ ласково принимали въ монастыръ, показывали имъ всъ монастырскія постройки, давали довольное монастырское содержаніе. Никонъ охотно даваль въ своихъ монастыряхъ и постоянный пріютъ разнымъ выходцамъ-иноземцамъ: грекамъ, литовцамъ, крещеннымъ евреямъ. Но, понятно, Никонъ особенно заботился о томъ, чтобы его монастыри производили хорошее впечатльніе на царя, котораго онъ приглашаль посыщать ихъ. Въ 1657 году Никонъ ждалъ прівзда въ свой Иверскій монастырь государя. По этому случаю онъ пишеть властямъ Иверскаго монастыря: "а съ сосъдьми бы вамъ и съ окольными людьми одноконечно жить безсорно и безмятежно; а будеть есть у вась съ къмъ ссора, и вамъ бы съ тъми людьми какъ нибудь сдёлаться, чтобъ при государскомъ путешествіи ни отъ котораго на васъ челобитья не было, чтобъ вамъ отъ царскаго величества на себя въ томъ кручины и гнъву не навесть и огласки бъ въ томъ лихія не было, чтобъ всякъ родъ васъ благословилъ, а не клялъ". Въ тоже время Никонъ пишетъ наставление Иверскому архимандриту Діонисію, что ему нужно сділать, что бы монастырь, при прівздв царя, произвель на него хорошее впечатлъніе. Между прочимь онъ пишеть: "въ соборной каменной церкве убрать образы и всякую утварь стройно и чинно, со всякимъ усердіемъ, чтобъ было дивно и стройно... Все въ церкви убрать изрядно и дивно, чтобъ къ царскому в нашему пришествію пристойно было и въ подивленіе всёмъ врящимъ... Выбрати бъ вамъ изъ братьи по портесу пъвцовъ добрыхъ и красногласныхъ... Все бъ у васъ въ монастыръ было чисто, пригоже и стройно, и кельи бъ такоже всъ были стройны и совсъмъ уряжены, и въ кельяхъ было убрано... Да о томъ бы вамъ порадъть, что бъ пустынниковъ поумножить, человъкъ бы хотя до десятка. Суды бъ большіе и карбасы веліть ныні поставить у монастыря, на примътномъ мъстъ, чтобъ посмотръть было хорошо. Да вамъ же бы, Иверскаго монастыря изъ братьи, избрать 12 братовъ, предъ царемъ и предъ нами орацію говорить—краткую

и богословную и похвальную, за его къ вамъ царское посъщеніе, и намъ, великому государю, орацію изготовить потому жъ. Да убрать младенцевъ дванадесять же, или множае, колько обращется, и выучить такожъ къ царскому и къ нашему пришествію орацію говорить, краткую и богословную и похвальную; тако жъ бы изготовить вамъ орацію къ царскому и нашему изъ Иверскаго монастыря отшествію, и убрать тѣхъ младенцовъ такъ же хорошенько по обычаю, какъ у епископовъ свъщеносцы бываютъ, золотыми или иными какими платны мочно, что бъ было вельми дивно" 1).

Нужно отдать Никону справедливость, что онъ не только любиль монастыри своего строенія, но и заботился о хорошемъ содержаніи братіи и, что особенно важно, -- заботился о монастырскихъ рабочихъ и крестьянахъ, что бы ихъ ни въ чемъ не обижали, не притъсняли, не обсчитывали и не обманывали, что бы монахи всячески заботились объ ихъ благополучіи, были къ нимъ снисходительны даже при собираніи съ нихъ оброковъ и податей, сообразуясь въ этихъ случаяхъ съ крестьянскою нуждою. Въ 1653 году Никонъ пишеть строителю Иверскаго монастыря: "да я жъ слышаль что де скорбять крестьяне и плотники, могорца мало даешь: и тебъ бъ отнюдь не оскорблять наймомъ никакихъ наймитовъ и даромъ бы немного нудить... Бога ради буди милостивъ ко братьъ, и ко крестьяномъ, и ко всъмъ живущимъ во святой обители". Въ другой грамотъ того же года предписываетъ настоятелю: "5ратью кормить довольно и давать брать в платье нескудно". Въ томъ же году опять пишетъ настоятелю: "наймомъ бы тебъ, Бога ради, работниковъ не оскорблять. А только денегь не будеть, и тебъ бъ по деньги прислать къ намъ къ Москвъ. А рыбные бы ловли отдать какъ мошно, что бъ и крестьяномъ не скорбно было. Въ 1654 году пишетъ: "а однолично бъвамъ плотникомъ давати наемъ, по нашему указу, сполна безъ убавки, чтобъ плотниковъ отъ дъла не отгонять и монастырскаго строенія не остановить". Въ томъ же году: "а за работу имъ-крестьяномъ давать по достоинству. А братію, Бога ради, берегите и покойте, якоже присныхъ своихъ чадъ". Въ 1661 году Никонъ пишетъ властямъ Иверскаго монастыря: "и вамъ

<sup>1)</sup> Акты Иверскаго монастыря № 98.

бы, для ради крестьянскія скудости и хлѣбнаго недороду и воденого потопленія, нынѣшняго 169 году, ет оброкт польготить, тысячу рублевъ имъ (крестьянамъ) отпустить: и которые погосты водою понимаетъ и хлѣбъ затопаетъ, и съ тѣхъ погостовъ, по разсмотрѣнію, что было довелось имъ дать въ пять сотъ четьи, на нынѣшней на 169 годъ не имать... А будетъ вамъ понадобится взять въ монастырь у нихъ—
крестьянъ работниковъ, или плотниковъ, или подводы, и вамъ бы зачитать въ тотъ же оброкъ въ три тысячи рублевъ, и впредь бы у насъ о томъ было вѣрно и постоятельно и крестьяномъ не наложно. А будетъ, волею Божією, котораго года учинится у ихъ, крестьянъ, хлѣбный недородъ и водное потопленіе и вамъ бы потому жъ дѣлать, бояся Бога, по разсмотрѣнію". ¹).

Итакъ Никонъ, сдълавшись рядомъ съ царемъ великимъ государемъ, почти полновластнымъ диктаторомъ и въ церкви и въ государствъ, употребилъ свою громадную власть и силу только на то, чтобы дать всемъ почувствовать, и иногда очень больно и обидно, свое чрезвычайное могущество, чтобы отъ всъхъ требовать послушанія и подчиненія своей воль, которая должна была царить всюду и надъ всеми. Въ тоже время Никонъ вовсе не думалъ употребить, съ своей стороны, какія либо усилія и м'тры перестроить существовавшія церковныя порядки и отношенія въ томъ направленіи, чтобы потомъ, санкціонировавъ ихъ, онъ могъ, опираясь на нихъ, увъренно и успъшно проводить свою политику освобожденія церкви отъ порабощенія ея государствомъ. Никонъ, борясь за свободу церкви, вовсе однако не думаль дризнавать даже за высшими представителями и правителями церквиепископами возможно независимый и автономный характеръ въ веденіи и ръшеніи ими церковныхъ дълъ, вовсе не думалъ и не заботился нравственно и умственно поднять тогдашнее темное рядовое духовенство, создать изъ него болъе культурное сословіе, которое-бы, опираясь на свой религіознонравственный авторитеть, на свое высшее умственное развитіе, просвъщающимъ и облагораживающимъ образомъ могло дъйствовать на тогдашнее грубое и невъжественное русское общество и ради этого занять въ немъ болъе высокое, по-

<sup>1)</sup> Ibid. NeNe 21, 26, 27, 35, 36, 141.

четное и вліятельное положеніе, нежели какое оно занимало тогда въ дъйствительности. Словомъ, Никонъ, въ своихъ стремленіяхъ къ созданію независимости церкви отъ государства, вовсе не думалъ находить точку опоры въ своихъ сослужителяхъ-епископахъ, а тъмъ болъе въ низшемъ подчиненномъ ему духовенствъ, вовсе не думалъ пробуждать, развивать и укръплять въ нихъ идей и стремленій къ церковной свободъ и автономіи, чтобы опереться потомъ на духовенство и найти въ немъ дъятельныхъ и энергичныхъ помощниковъ въ борьбъ за независимость церкви. Никонъ, въ этомъ случав двиствоваль какъ разъ наобороть. Онъ не возвышаль, а всячески принижаль своихъ собратійархіереевъ: заставляль ихъ на холодъ, на виду у всъхъ, понъскольку часовъ стоять на своемъ крыльцъ въ ожиданіи, когда патріархъ соблаговолить принять ихъ, требоваль отъ нихъ рабской покорности себъ во всемъ, дозволялъ себъ кричать на нихъ, ругать ихъ даже въ олтаръ, за малъйшее несогласіе съ нимъ отправлять ихъ въ тяжелую ссылку, какъ это было съ епископомъ Павломъ коломенскимъ. Съ низшимъ духовенствомъ Никонъ еще менъе церемонился: запрещенія, ссылки, заточенія, ціпи, личная кулачная расправа были у грознаго патріарха обычнымь явленіемь въ его отношеніяхъ къ рядовому духовенству. Положеніе духовенства въ патріаршество Никона, этого борца за независимость церковной власти отъ государственной, во всёхъ отношеніяхъ оказалось тяжелье и приниженнье, нежели при его предшественникахъ, вслъдствіе чего духовенство не только не было помощникомъ Никону, не только не сочувствовало его домогательствамъ на большую свободу его дъйствій, хотя бы и въ церковной сферь, но и обращалось съ особыми челобитными къ свътской государственной властицарю, чтобы у него найти себъ защиту отъ суроваго, самовластнаго, слишкомъ скораго на безпощадную расправу патріарха. Когда Никонъ оставилъ патріаршую канедру, вседуховенство облегченно вздохнуло и настаивало предъ свётскою властію-государемъ, чтобы Никонъ ни подъ какимъ видомъ не былъ возвращенъ на патріаршество, и чтобы на его мъсто поскоръе быль избранъ новый патріархъ, только инаго характера и закала, чъмъ Никонъ. Такъ духовенство поступало потому, что Никонъ желалъ независимости духовной власти отъ свътской исключительно въ видахъ возвышенія и возвеличенія одной только патріаршей власти, онъ ставиль и вель это дело такъ, чтобы патріархъ быль совершенно независимъ отъ царя, но чтобы вся церковная жизнь, до послъднихъ мелочей, все духовенство, начиная съ архіерея и кончая послёднимъ причетникомъ, во всемъ и всегда безусловно зависъли отъ одного только патріарха, отъ его воли и усмотрънія, во всемъ бы оказывали ему полное послушаніе и повиновеніе, чтобы всякое распоряженіе патріарха, всякое его желаніе было въ глазахъ духовенства свято, непререкаемо, имѣло обязательную силу закона; источникъ всякаго права для духовенства-это воля и усмотрение святышаго патріарха, такъ какъ вны патріарха для него ныть никакой другой власти, никакого другого права, единственно патріархъ есть его безконтрольный владыка, судья и управитель. Вполив естественно было, что духовенство вовсе не желало имъть натріарха съ такимъ характеромъ власти, и потому не только не сочувствовало Никону, но открыто и энергично возставало противъ него и въ царъ всегда видъло противовъсъ чрезмърнымъ притязаніямъ патріаршей власти.

## Священство выше царства.

ВЗГЛЯДЪ Никона на священство какъ высшее царства по самому своему существу и происхожденію. Священство настолько выше царства, насколько небо отъ земли—архіерей равночестенъ самому Богу. Патріархъесть единственный верховный управитель всей церкви, совершенно независимый отъ царя и, въ то же время, онъ есть высшій контролеръвсей жизни государственной и общественной. По заявленію Никона царь Алексьй Михаиловичъ всячески гонитъ и преслідуетъ Никона, всіхъ архіереевь и духовныхъ, онъ ограбилъ русскую церковь, овладіль и распоряжается всімъ церковнымь, угнетаетъ и разоряетъ весь народъ. Нанадки Никона на Уложеніе и его составителя боярина Одоевскаго. Предложеніе духовнымъ отвергнуть Уложеніе и не признавать надъ собою мірскаго суда. Отрицательное отношеніе Никона къ тогдашней русской церковной ієрархіи и самой русской церкви и признаніе имъ наступленія времень антихриста. Общія замічанія о борьбів Никона съ царскою властью.

Царь Алексъй Михаиловичь имъль самое высокое представленіе о своей царской власти, о своемъ царскомъ достоинствъ, считаль себя прямымъ отображеніемъ на землъ Царя небеснаго, отъ котораго онъ отличается только тъмъ, что онъ, въ противоположность Царю небесному, есть млюнный царь; онъ признаваль себя намъстникомъ самого Бога на землъ, призваннымъ Господомъ управлять не только дълами государства, но и заботиться о всъхъ дълахъ въры и благочестія, наблюдать за правильнымъ ходомъ и направленіемъ всъхъ вообще церковныхъ дълъ, которыя обязательно должны находиться подъ его высшимъ царственнымъ водительствомъ и руководствомъ. Поэтому Алексъй Михаиловичъ, признавъ за Никономъ титулъ великаго государя, вовсе не думалъ этимъ отказываться отъ какихъ-либо верховныхъ своихъ правъ въ церкви, а тъмъ болъе въ госу-

дарствъ, въ пользу патріарха, вовсе не думалъ признавать его дъйствительно равноправнымъ себъ, настоящимъ дъйствительнымъ государемъ, который имфеть право высшаго хотя бы и духовно-церковнаго контроля надъ самою царскою властію, можеть, въ изв'єстныхъ случаяхъ, выражать ей порицанія, не соглашаться съ нею и даже налагать свое veto на нъкоторыя ея распоряженія. Алексъй Михаиловичъ могъ Никона, какъ своего "собиннаго друга", по особому довърію и расположенію къ нему лично, надълить особыми исключительными правами, но онъ вовсе не думаль усвоять этихъ правъ Никону, какъ законной принадлежности его натріаршаго сана. Никонъ же смотріль на діло совершенно иначе. Коренная ошибка Никона въ томъ именно и заключалась, что онъ свое особое, исключительное положение въ государствъ, созданное юношескимъ увлеченіемъ очень молодого и очень благочестиваго царя, приняль какъ законно принадлежащее его патріаршескому сану, какъ законное и неотъемлемое его патріаршее право. Никонъ не поняль, что его положеніе великаго государя въ дъйствительности не имъетъ подъ собою никакой иной реальной и законной почвы, кромъ увлеченія и каприза молодого царя, что при мальйшемъ неудовольствіи на него царя, его исключительно высокое положение въ государствъ неминуемо должно кончиться, что онъ, въ существъ дъла, только обыкновенный случайный временщикъ, - не болье. Никонъ всегда долженъ былъ понимать и хорошо помнить, что его близкія личныя отношенія къ царю, на которыхъ исключительно покоилось все его положеніе въ государстві, могуть изміниться, почему ему нужно было вести себя въ высшей степени осторожно, сдержанно, тактично, не давая чувствовать другимъ своей особой силы и власти. Между тъмъ, какъ мы видъли, Никонъ дъйствовалъ совершенно наоборотъ. Своимъ надменнымъ, властнымъ поведеніемъ онъ оскорблялъ бояръ, архіереевъ и всъхъ; пользуясь своимъ подавляющимъ вліяніемъ на царя, онъ не желалъ уступать и ему, требоваль и оть него подчиненія себъ. Это необходимо повело къ тому, что когда въ представленіи Алексъя Михаиловича идеализированный имъ ранве Никонъ, созданный его юношескимъ воображениемъ, замънился потомъ мало симпатичнымъ, настоящимъ реальнымъ Никономъ, онъ

сильно охладълъ къ предмету своихъ юношескихъ увлеченій и сталь измінять свои сердечныя близкія отношенія къ нему на болве холодныя и сдержанныя. Естественно, что бояре, и всъ другіе противники Никона, всячески постарались усилить и укръпить эти новыя отношенія царя къ его прежнему любимцу. Никонъ замътилъ перемъну къ нему въ отношеніяхъ царя. Но вмісто того, чтобы постараться смягчить появившуюся въ отношеніи къ нему холодность царя уступчивостью, сдержанностію и тактичнымъ истинно-архипастырскимъ поведеніемъ, Никонъ воспылалъ гнъвомъ на царя, увидълъ въ его охлаждени измъну ему-Никону и ръщился отомстить царю. Никонъ быль такъ болъзненно самолюбивъ, такъ высоко ставилъ и цънилъ себя, такъ былъ избалованъ всегдашнимъ вниманіемъ и предупредительностію къ нему царя, немедленно исполнявшаго всякія его требованія, что когда Хитрово удариль его человъка, а царь не поспъшилъ сейчасъ же удовлетворить жалобу Никона, онъ счелъ себя кровно обиженнымъ царемъ, и чтобы сильные и больные дать ему почувствовать свою обиду, ръшился неожиданно оставить публично патріаршій престолъ въ увъренности, что царь никакъ не ръшится разстаться съ нимъ и онъ такимъ смёдымъ и шумливимъ щагомъ только возстановить въ прежнемъ блескъ свои пошатнувшіяся близкія отношенія къ царю. Но Никонъ ошибся въ своихъ расчетахъ. Царь вовсе не думалъ снова воевращать его на патріаршую канедру и, не смотря на вов старанія Никона, бол'ве не хот'вль им'вть его патріархомъ. Тогда обманувшійся и крайне раздраженный своимъ пораженіемъ Никонъ, ръшилъ доказать всъмъ, что то особо высокое положеніе, какое онъ занималь, будучи патріархомь, вовсе не было слъдствіемъ какой-то милости и расположенія царя, но простымъ естественнымъ выраженіемъ того положенія, какое патріархъ всегда долженъ занимать въ церкви и государствъ на основании учения самого Христа, на основании правилъ св. апостоловъ, св. отцовъ, вселенскихъ и помъстныхь соборовь, а также благочестивыхь греческихь царей, и что къ этому положенію патріарха милость и немилость царя не имъютъ никакого отношенія. Словомъ, Никонъ, ранве пользовавшится своимъ особымъ положениемъ чисто фактически и ранъе вовсе не думавшій о какомъ либо его

юридическомъ обосновании и оправдании, ръшилъ, послъ оставления имъ патріаршей канедры, подвести подъ свое великое государствованіе теоретически-правовую основу, доказать его правильность и необходимость, какъ явленія вполнъ законнаго и истинно-христіанскаго.

Свои возарвнія на отношеніе царства и священства Никонъ, послів оставленія имъ патріаршей каседры, выразиль по преимуществу въ своемъ обширномъ сочиненіи подъ заглавіємъ: "Возраженіе или разореніе смиреннаго Никона, Божією милостію патріарха, противо вопросовъ боярина Симеона Стрешнева, еже написа газскому митрополиту Пансію Лигаридіусу и на отвіты Паисеовы". Приводимъ изъ этого сочиненія рядъ выдержекъ, которыя виолнів выясняють взглядъ Никона на интересующій насъ вопросъ.

"Хощеши-ли навыкнути, говорить Никонъ, имъя въ виду Паисія Лигарида, яко священство и самаго царства честивишін и большін есть начальство, и да не багряницу речеши ми, ниже діадиму, ниже ризы златы—свнь бо все она и весныхъ цвътовъ худъйша: всяка бо слава человъчья, рече, яко цвътъ травный, аще и самую речеши царскую багряницу, не убо ми сія глаголи. Но аща хощеши і рейское ко парю разнство видъти, яже комуждо данныя власти, истязуй, и множав отъ царя высочайше узрвши јереа свдяща. Аще бо и честень вамь престоль царскій является оть приложныхь ему каменій и обдержаща и злата, долженъ есть судитися яко царь, но обаче яже на земли получиль есть строительствовати, и множае сія власти не имать ничтоже. Священства же престоль на небеси посажень есть: кто си глаголеть?—самъ небесный Царь: елика бо аще свяжете на земли, будуть связани на небестьхъ,-что сея равно убо будеть чести?-отъ вемли начало суда пріемлеть небо: понеже судія на земли осудить, владыка бо последуєть рабу, и яже убо сей осудить, сія Онъ горъ утверждаеть, и между Бога и человъческого естества стоить священникь, яже отнюду чести сводя къ намъ, яже отъ насъ мольбы возводя, тамо гиввающась, того ко общему примиривая естеству приразившаяся, насъ исхищая отъ того руку. Сего ради и царіе помазуются оть священническую руку, а не священники оть царствія руки, и самую царскую главу подъ священниковы ругь принося полагаеть Богь, наказуя нась, яко сей онс

больши есть властникъ, меньшее бо отъ большаго благословляется Христосъ глаголетъ: дадеся имъ всяка власть на небеси и на земли оставляти гръхи; и паки рече: его же свяжещи на земли, будеть связань на небеси,--кому же таковая власть дана есть? Слышалъ еси: яко святымъ апостоламъ и, по нихъ, преемникомъ тъхъ, -- архіереомъ, а не царемъ. Царь эдъшнимъ ввъренъ есть, а азъ небеснымъ; царь тълесъмъ ввъряемъ есть, іерей же душамъ; царь долги имвніямъ оставляеть, священникь же долги согрещеніямь; онъ принуждаеть, а сей и утъщаеть; онъ нужею, сей же совътомъ; онъ оружія чувствена имать, а сей духовная; онъ брань имать къ сопостатамъ, сей же къ началомъ и міродержателямъ тмы въка сего, и сего ради: священство царства преболт есть". Указывая на гибель Дафана, Авирона и Корея, хотъвшихъ восхитить священническія права Аарона, и затёмъ на отверженіе Богомъ царя Саула, Никонъ обращается къ Лигариду: "видъши, отвътотворче, глаголъ Божій, а не человъчь: яко властелина тя поставихъ (слова Самуила къ Саулу отълица Божія) хоругви кольна израилева, а не жертвы и всесожженія приносити, являя: яко священство болши есть царства, и еже пожелалъ (Саулъ) большее (священства), сущее свое погубиль. Но мы уже выще сихь написали, яко священство болье есть царства, почто предваряеми царством (священство)? Увъждь изъ вышенисанныхъ, яко и царіе предпочитали священство, горъ сидящее на небеси. Но понимаеще ли хотящихъ обезчестить священство Дафана и Авирона, что случися тъмъ? и паки: Саулъ и Озія, паче достоянія своего поискавше, и еже имъвше, погубиша. Како убо глаголеши совопросниче, яко царь вручиль Никону досматривать всякихъ судебъ церковныхъ, не виде въ вышеписанныхъ, яко не оть царей начальство священства пріемлется, но отъ священства на парство помазуются, тъмъ же явлено есть множество, яко священство царства преболте есть. Хочети-ли истину навыкнути, яко и самъ той діадемой укращаяйся, священнической власти повинень, и его (царя) кто свяжеть по правдъ на земли, будетъ связавъ на небеси. А его же царь свяжеть временно, или убіеть, имать о семъ отвътъ предъ Господомъ Богомъ, который научиль не боятися отъ убивающихъ тъло, душу же не могущихъ убити; но боятися подобаеть могущаго душу и тыло погубити въ геенъ огненнъй. Что есть благотвореніе государево? Се ли есть, аще восхити на себя чинъ священства, ино бо есть священства чинъ и ино царства, яко же выше писахомъ много, но и нынъ еще глаголемъ, яко священство болю есть царства: священство отъ Бога есть, отъ священства же царства помазаніе 1).

Затьмъ Никонъ подробно говорить объ учреждении ветхозавътнаго священства и потомъ новозавътнаго, о распространеніи по разнымъ странамъ христіанства, вмість съ которымъ всюду распространялась и церковная іерархія, разсказываеть какъ она возникла на Руси, и изъ всего имъ сказаннаго дълаеть такое заключеніе, "что священство не отъ человъкъ, ни человъкомъ, но отъ самого Бога, и древнее и нынъшнее, а не отъ царей, но паче отъ священства царство произыде и ныню есть, яко жъ уставъ царскаго поставленія свидітельствуеть. Священство всюду пречестнийше есть царства, якоже выше назнаменахъ отъ божественнаго писанія, и нынъ паки речемъ: царство аще и от Бога дадеся въ міръ, но во гнъвъ Божін и чрезъ священство помазуется чувственнымъ елеомъ, священства же помаганіе св. Духомъ непосредствению. Коликія дарованія архіерен имуть отъ благодати св. Духа, священное слово показа, яко архіереи подобники Вожія. Почто Божінхъ подобниковъ порицаеши, и на величествіи Божія престола сидящихъ унижаеши, и пастыря словеснымъ овцамъ отбъгаеши, наставника слъпымъотреваешися? Власть священства толико гражданскія лучши есть, елико земли небо, паче же много вящие: наше бо, рече, житіе на небеськъ и животь нашъ тамо сокровень со духомъ въ Бозв, и почести тамо и теченіе о сущихъ тамо вънцъхъ, ниже бо разворяется по скончаніи сей животь, но тогда сіяеть больше. Сего ради не точію князей и мыстных, но и самихь, иже діадимою обложенныхь, большую пріяша честь, имущія сію власть аки въ большихъ и надъ большими претворяюще человъки... Яко же капля дождя от великія тучи, то есть земля отъ небеси мърится, тако и царство меньшится от священства.., Ты, лицемъре, како глаголеши чрезъ Божія заповъди: почитати (царю) и не почитати (Никона и архіереевь вообще) на воли есть царевь,-гдь есть то ии-

<sup>1)</sup> Рукопись нашей академіи № 218, л.л. 142 об.—144, 182, 206.

сано? Новозаконіе бісовское вводиши, а не отъ закона Божія. Господь равночестна себт архіерея почте глаголя: слушаяй васъ, мене слушаетъ, и отметаяйся васъ, мене отметается. Ты, малоумный, Божію благодать хулишь, данную намъ св. Духомъ, и низводиши насъ покарятися царемъ, яко же и Новохудоносору и образу златому". Никонъ, посланнымъ къ нему отъ царя въ Воскресенскій монастырь, говориль: "да почто самъ царь поповы руки цълуеть, которые нами посвящены, и, ко благословенію приходя, и самъ главу свою преклоняеть; и мы тому чудимся, почто царь архіереомъ и ереомъ нудить руки своя цівловать, не суть архіерей, ни іерей. Аще и ему, государю, за премногую его гордость мнится священство менши царства, познаеть тогда различіе царства и священства, егда познани будемъ отъ нелицемфрнаго судіи, Христа и Бога нашего". Въ одномъ изъ своихъ писемъ къ государю Никонъ пишетъ: "откуду ты такое дерзновеніе пріяль, еже сыскивати о нась и судити насъ? Которые жъ тебъ законы Божія велять обладати нами, божіими рабы? Недовольно ли ти бысть царствія міра сего люди разсуждати въ правду и не о семъ прилежиши; а еже повелъние твое, написанное въ наказъ, взять крестьянь Воскресенского монастыря, по какимъ то уставамъ? Надъюсь, аще и поищении, не обрящении, развъ беззаконія и писанія? Послушай же Господа ради, что бысть древле за такое продерзание... Горе тъмъ, иже по убіеніи имутъ быть ввержени въ дебрь огненную; того боятися надобно, иже нынъ славою міра сего превозносятся и гордятся, аки безсмертни и аки боги славятся отъ человъкъ безумныхъ, въ сладость пріемлють таковыя безумныя глаголы: ты Бого земжей. Насъ же священное писаніе учить: Богъ нашъ на небеси и на земли вся, елико восхоть, сотвори. Таковыми безумными глаголы Новохудоносорь, царь вавилонскій, усладився царства лишися" 1).

Никонъ проводить ту характерную для его возарвній мысль, что царства процветають и стоять твердо только до техь порь, пока въ нихъ почитается архіерейство. Какъ же скоро архіереевъ начинають не почитать, то съ государствами происходять страшныя катастрофы и, въ конце, если

<sup>1)</sup> ibid.. л. 213—215. Зап. рус. археол. общ. II, 542—543.

государство не исправится въ этомъ отношеніи, оно окончательно погибаеть, какъ это показываеть примъръ Грецік. какъ этому учить и наша собственная исторія, когда у насъ низвели патріарха Іова и еще при его жизни незаконно поставили новаго патріарха-Гермогена, вслідствіе чего наступило у насъ страшное смутное время, едва окончательно не сгубившее московское царство. Это происходить потому, что по представленію Никона все христіанство, вся Христова церковь заключается собственно въ высокочтимомъ и всёми, особенно царствомъ, ублажаемомъ архіерействъ и, по преимуществу, въ патріарх в-отцв и начальник в самихъ архіереевъ, такъ какъ патріархъ есть живой и одушевленный образъ Христа. Само собою понятно, что такъ высоко самимъ Богомъ поставленное священство, а тъмъ болъе глава священства-патріархъ, никакъ не можетъ быть подчинено царству, а только Богу и божественнымъ законамъ. Последніе, какъ Божественные, святы, неизмінны, вічны, обязательны для всвять и вовсе не зависять отъ царства и потому: передълывать, измънять, въ чемъ либо нарушать ихъ и отступать оть нихъ царство не можеть, оно должно имъ, и ихъ представителю и охранителю-патріарху, подчиняться безусловно, такъ какъ противленіе имъ есть противленіе волъ Божіей, великое нечестіе, величайшее зло, влекущее за собою гибель самаго государства. Патріархъ, какъ высшій представитель и охранитель всего божественнаго не только въ церкви, но и въ государствъ, есть, поэтому, обязательный контролерь и всей государственной жизни, правильное, нормальное теченіе которой всегда зависить отъ проникновенія ея и върнаго соблюденія въ ней божественныхъ законовъ. Поэтому, патріарху обличать царя по правдів, досаждать ему изъ за правды, всегда спъдуеть, такъ какъ, говорить Никонъ, "по правдъ кто обличаетъ царя, иъсть муки достоинъ... Многъ ликъ у Господа собранъзло пострадавшихъ обличенія ради неподобныхъ дёлъ царскихъ". 1) И Никонъ, какъ высшій охранитель божественныхъ законовъ, какъ правомочный контролеръ всей государственной жизни, поскольку она является согласною или несогласною съ божественении законами, какъ поставленний самимъ Богомъ

<sup>1)</sup> Aran. pyron. Ne 218, n. 183. Pub. II, 587.

бевстрашный обличитель неправдъ "и неподобныхъ дѣлъ царскихъ", обращаетъ свое вниманіе на положеніе тогдашней церковной и государственной жизни, особенно съ точки зрѣнія ихъ взаимныхъ отношеній, и разсматриваетъ, насколько онѣ были вѣрны божественнымъ законамъ и велѣніямъ. Это разсмотрѣніе приводитъ его къ самымъ печальнымъ и неутѣшительнымъ выводамъ.

Прежде всего Никонъ заявляетъ, что онъ потому именно оставиль патріаршій престоль, что государь пересталь повиноваться церкви и сталь несправедливь къ ея представителю-Никону, котораго онъ теперь всячески гонить и преследуеть. "Елико онъ, великій государь царь, пишеть Никонъ, поелико возможно пребывалъ въ своемъ объщаніи, повинуяся святьй церкви, и мы териъли; егда же онъ, великій государь, измінился оть своего обіщанія и на нась гнъвъ положилъ неправедно, яко же въсть Господь, и мы, помня свое объщание о хранении заповъдей Божихъ", оставили престолъ патріаршій съ тімь, "пусть ему, государю, просториње безъ меня (будеть), а то, на меня гивваяся, къ церкви не ходить... А всесвятьй велицый церкви обидъ много стало, и божественныхъ заповъдей Христовыхъ и св. апостолъ и св. отецъ правинъ, какъ объщалъ (царь) на нашемъ поставленіи, не почаль соблюдать. А мы, на избраніи своего натріаршества, и сами объщали, съ клятвою и съ подписаніемъ руки своея, Божія запов'єди и св. апостоль и св. отецъ хранити".

И послѣ оставленія Никономъ патріаршей канедры царь однако продолжаль всячески преслѣдовать его. Никонъ пишеть: "зриши-ли коликъ подвигъ, коликое тщаніе показуеть отъ великаго гнѣва на мя царь: кто-бы какову лжу не сказаль кто, самъ, чрезъ вся святыя Божія заповѣди и апостольскія и отеческія правила, по всей Россіи сыскиваеть съ большимъ страхомъ и прещеніемъ о невѣдомыхъ нашихъ, и бысть самъ судія и истецъ, весь на себя судъ и отправленіе христіанское взялъ. Глаголеть царь, что мы ево (Никона) не гонили съ престола,—но яко же тогда, егда засвидѣтельствовалъ предъ Богомъ и Отцемъ и Господомъ нашимъ и святымъ и животворящимъ Духомъ о неправдахъ его государевыхъ и о напрасномъ гнѣвѣ невинно на мя во святѣй велицѣй церкви, и отъ тѣхъ временъ не престая

гонить; ему кажется легко, что волю даль всякому неправеднику злословити, елико кто хощеть и умфеть, а намъ же отъ злодвевъ смерть приходить... что же больше гоненія сего, еже всёхъ архіереовъ, архимандритовъ и игуменовъ созвавъ по нашемъ отхожденіи, самъ и гонителю и истецъ бысть; все, елико ему, государю годно, собравъ написа, сказки готовыя присла на соборъ и всёхъ своею милостію и жалованьемъ, иныхъ же страхомъ, всёхъ къ своему государеву хотвнію принуди, ихже души согрышившія, взыщеть на немъ Господь Богъ. И потомъ, кто о чемъ ложно не побьеть челомъ, все съ выговоры государь посылаеть, аки ко осужденному, своихъ государевыхъ думныхъ, и ко всёмъ велить понужи самому въ судъ приходити о всякихъ дълахъ случившихся, чево и надъ попомъ не предстоитъ дълать. И елицы добрыя боголюбцы посъщали насъ бъдности нашей Бога ради, или которыя добрыя люди, видя наше бъдное житіе, попечалится или поскорбить словомъ, а ему, великому государю, въдомо учинится, тъхъ всъхъовъхъ въ заточеніе посла, овъхъ иними страхи обложи и прещенми лютыми, а царское дело таково, аще и надъ единымъ человъкомъ что сотворить, всъ того ради устрашатся". Преслъдуя Никона, царь оказывается крайне неблагодарнымъ къ нему. "Воспомянулъ бы, государь, пишетъ Никонъ, и нашу къ нимъ, государемъ работу, и молитвы и слезы, яко же есть въдомо имъ, государемъ, по два моры, и превративъ свое къ намъ немилосердіе въ прежнюю любовь, и иже советующимъ на мя злое, сотвориять бы яво же и Аману... Намъ царское величество за многія наши труды малое нъкое подаяние даде, недостойно его подаяние нашихъ трудовь и белюзней! Но и се мы у себя ничтоже удержахомъ въ своимъ прихотемъ, но все Господеви возложихомъ, яке свидътельствують вещи". Причина гоненій на Никона и ненависти къ нему царя заключается въ томъ, что "государь восхитиль церковь и достояние ея все въ свою область беззаконно, того ради и насъ ненавидить, яко же прелюбодъй никогда можеть любити законнаго мужа, но присно помышляеть о немъ злое" 1).

Нарь гонить и пресавдуеть не только Някона, но и дру-

<sup>1)</sup> Анад. рукеп. № 218, л. л. 128 аб., 136 аб. 137, 184.

гихъ архіереевъ и всъхъ вообще духовныхъ, надъ которыми онъ беззаконно присвоилъ себъ право ставить ихъ, судить, облагать даньми, такъ что царь обладаеть теперь и править всемь церковнымь, всею церковію. Въ виду этого Никонъ пишетъ. "аще бы кто видълъ царя въ царскихъ священствуя-литургію служа, или иная священству достойная творя, кто бы то могъ глаголати, яко и въ правду достойно есть, аще неизумленный умомъ: како же глаголеши, отвътотворче, яко радъніе царю есть радъніе церковное? Егда глава есть церкви царь? Ни, но глава есть Христосъ, яко же пишеть апостолъ. Царь не есть, ни быти можеть глава церкви, но яко единъ отъ удъ, и сего ради ничтоже можеть дъйствовати во церкви, ниже послъдняго чтеца чинъ. А что нынъ чрезъ волю Божію дъйствуетъ, насильствомъ церкви Вожіи насильствуеть, и вся, яже ихъ, отъемлеть, архіереевь, архимандритовь, и весь священный чинъ судить, имать самъ судимъ быти отъ нелицемърнаго судіи Христа. Гдв есть Христово слово, да власть имать надъ церковію?.. Дивно есть како челов вколюбіе Божіе терпить, еже нынъ не точію самъ царь самъ святительства на ся восприняль, но и вси, во власти его сущіи, то творять... Азъ предъ Богомъ о семъ извътъ творя во святъй церкви, яко много любодъйства царь, яко же и ныв оть всехь видится, како любодъйствуеть святою церковію, всьми церковными уставы и вещми... Православнии царие священство предпочитали паче царства, а не како ныню, еже въ дицо намъ говорять, понося: царь-де единъ великъ, а васъ де много: не тотъ-де патріархъ, шно чернцовъ много у государя, а черицы — раби Божіи и богомольцы царскіи, а не раби, еже нынъ архіереи и монастыри принуждены царскимъ величествомъ во все элое мірское дёло и тягло и воинствовать яко и простымъ человъкомъ... Царь церковію обладаеть, священными вещами богатится и питается, славится въ нихъ, яко вси церковницы: митрополиты, архіепископы и епископы, священницы и всв причетницы покоряются, работають, оброки дають, воюють, судомь, пошлинами владъютъ... Глаголеши, совопросниче, яко тишайній государь нашъ и всесчастливый царь вручилъ Никону, чтобъ досматривалъ всякихъ судебъ церковныхъ: вручилъ Никону не царь досматривати судебъ церковныхъ, вручила Никону

благодать св. Духа, но царь тую уничижи и св. Духа благодать обезчести и немощну ту сотвори, яко безъ царскаго указу не можеть быть нынъ поставленъ есть сего или иного архимандрита, игумена, или пресвитера и прочихъ по благодати святаго Духа; и по указу великаго государя и прочее; такожде: удавленнаго или убитаго погребати, или молитва во гръсъ рожденному дати, -- все по государеву указу... Архіерейство государь не почель, но и обезчестиль тако, что невозможно и писати, безчестнюе и поганых царей о безчестиль". Въ письмъ къ государю Никонъ пишетъ: "всъмъ архіерейскимъ рука твоя обладаеть: и судомъ и достояніемъ; страшно молвить, обаче терпъть невозможно, еже нами слышится, яко по твоему указу и владыкъ посвящають и архимандритовъ и игуменовъ и поповъ поставляють, и въ ставленныхъ грамотахъ пишутъ равночестна и св. Духу, аще по благодати и по указу великаго государя. Недоволенъ св. Духъ посвятити безъ твоего указу; да кто больши сего, да Богъ тебъ терпитъ, пищетъ бо: аще кто на святаго Духа хулить, не имать оставленія ни въ сей въкъ, ни въ будущій; — и аще се не устрашило тя есть, да что можеть, что уже не прощенія еси своимъ дерзновеніемъ достоинъ сотворился". Вообще, по словамъ Никона, царь "самъ на ся чинъ святительскій и власть церковную воспріяль, чрезъ божественные уставы и чрезъ свою клятву, еже трегубо клялся: ово во крещеніи, ово въ царское поставленіе, ово въ Никоново патріарха поставленіе, еже не мудрствовати паче, еже подобаеть благочестивниь царемъ". Въ виду этого Никонъ съ гивномъ обращается къ Лигариду: "откуду ты такой гнилой законь взяль, еже царемь церковная правити?... Подобаеть комужно своя міра знати, а не восхищати на сущія своя: ниже се строеніе церкви, но паче гоненіе... Покажи извъстно, не отъ своихъ гнилыхъ произношеній, но оть божественнаго писанія, гдв есть такіе законы, да царіе въ церковныхъ преданіяхъ и уставахъ исправляють и повелъвають, яко же ты глаголеши... Аще мнить царь, яко добро творить владъя и повелъвая во священныхъ уставахъ, не чудеся, что Богъ терпитъ на большее и лютейшее отмщеніе... Да гдъ есть законъ и воля Божія, еже царемъ вив вельможемъ его судити архіереевъ и прочій священный чинъ и достояніе ихъ? Да гдв есть законъ таковъ и заповъдь, еже бы царемъ владъти архіереи и прочіимъ священнымъ причтомъ"?  $^{1}$ ).

Царь Алексъй Михапловичъ, по мнънію Никона, не только "чинъ святительскій и власть дерковную воспріяль на ся", но и захватилъ себъ все церковное достояніе, или, по выраженію Никона, "обнищаль и ограбиль св. церковь". "Все царское величество чрезъ божественныя законы, вышеписанныя здв. олихоимствова, и не имветь святая великая церковь некотораго причастія въ Москве, яко же прежде при прежнихъ царъхъ и великихъ князъхъ имъла, но есть пуста всякаго перваго своего достоянія, яко вдова осиротъвше... О себъ не изволилъ государь (обличая Никона) праведно разсмотръть, колико у святъй велицъй церкви пресвятыя Богородицы поималь отчинь, людей и прочихь всёхь домовыхъ потребъ: хлъба, рыбы, денегъ, лошадей и прочихъ потребъ, вивсто великаго приношенія за помазаніе на царство. Такожде и отъ прочихъ святыхъ церквей и монастырей поимано елико отчинъ, и людей, и денегъ, и хлъба, и лошадей, и кто-то можеть исчислить; а ему, великому государю, святая великая соборная и апостольская церковь, и прочія святыя церкви, и святыя монастыри, ни чемъ неповинны и никакими данми, развъе, по завъщанію св. апостолъ, молитвою и честію... Велми возлюбиль царь духовную свою матерь-церковь Божію, только не такою дюбовью, яковою любовію возлюби Христось, иже себъ предаеть ва ню, на себе тую обручи; и елико насъ нищихъ отъ сосецъ своихъ питала, себъ (царь) пищу сотвори и сущимъ съ собою. Царь сего ради возлюби церковь, яко же Давидъ Уріеву жену Вирсавію, и тъщится харчемъ ея со всъмъ домомъ... Царь ничтоже принесе Господеви и святьй велицьй церкви что-либо достойно, по яко сиру ту обезчести, и обнажи всъхъ добрыхъ яко вдову всей божественной чести, ею же Богъ почте, яко же зрится отъ всехъ, лишена всехъ благихъ движимыхъ и недвижимыхъ... Все, елико собранное прежде насъ архіерен, движимыя и недвижимыя вещи въ патріархіи, безъ всякаго страха Божія въ потребы свои и сущимъ съ собою царь усвоиль, все чрезь божественныя законы и за-

<sup>1)</sup> Акад. рукоп. № 218. л. л.142—143, 174, 193—191, 203 об. Зап. русск. археол. общ. т. II, стр. 546,

повъди онасилова и поработи. Царское величество правило (приносить даръ Богу) не сохраняетъ, неточію что приносить создавшему его Богу, по некоему преданію древнихъ отцовъ, но и прежде данное святъй велицъй церкви благочестивыми, прежде бывшими цари и великими князи, все усвоилъ въ свои потребы, движимыя и недвижимыя вещи, о нихъ же писано есть выше... Самъ (царь) вся сущая ея (перкви) въ домъ свой посилова, еже чада перковная и нищім питашеся, злымь челов вкомь емля, истощеваеть: сокольникомъ и псарямъ, и прочимъ неблагодарнымъ злодъемъ, иже угодная ему творятъ, яко же и при патріарсъхъ, елико нужнъйшихъ на церковный обиходъ и на нищихъ потребу изобиловаще малые остатки, къ нему же въ руцъ отхождаху". И далъе Никонъ, въ обличение лихоимства царя рисуеть такую характерную бытовую картину: "уставъ положень, не въмъ по какимъ законамъ, еже празднують патріарси Успенія пресвятыя владычицы нашея Богородицы и Присно-Дъвы Маріи, и недълю Ваія и преставленіе святаго Петра митрополита московскаго и всея Россіи чудотворца, и во таковые три праздники призывается, отъ патріарха и отъ всего священнаго собора, дарь и со всемъ синклитомъ на праздники и, по совершении святаго праздника, зоветъ патріархъ царя хліба всть, и по яденіи хліба подносить патріархъ царю великіе дары отъ останковъ церковныхъ вещей. И царь преемлеть тв дары, отсылаеть во свою царскую казну,-въ томъ всв останки церковныхъ оброковъ скончаваются отъ года до года. А лібпо было на таковые великіе три праздники самому царю, и царицъ, и царевичемъ, и царевнамъ, и княземъ и бояромъ, и всемъ вельможамъ, и всемъ людямъ приносити дары, по писанному: да не явишися тощь предъ Господомъ Богомъ твоимъ... Они же, претворше сіе божественное поведініе на ся, вси сошедшеся въ праздникъ въ церковь Господню, ничто же приносяще даровъ Господеви, и по совершеніи святыя литургіи, у патріарха напитавшеся довольно и пріемше дары, отходять въ домы своя, радующеся и веселящеся, ничто же благо предъ Господемъ сотворше, или дары принесше, но сами, аки оброкъ вземше отъ божественнаго наслъдія. Кого таковіи пощадять, Бога не щадяще и достояніе Господне, и глаголють: патріархъ симъ и симъ благословилъ сего

оного. А неблагодарній людіе, въдая обычное патріарху къ празднику пристроеніе, сугубые и трегубые ціны емлють за серебряные сосуды, за соболи, и за золотые бархаты, и атласы, и за камки и прочіе потребы. И по что таковымъ въ храмъ Божій приходити, сами не приносять ничтоже, но и собранное истощають. И слышано есть выше сего, колико зло есть обида, а се ли не обида, ей, обида есть, и не мала святьй велицый церкви. Понеже оть боязни и страха, не можеть сего патріархъ преложить, аки Божія устава или объта". Даже всъ лучшія личныя вещи Никона, оставленныя имъ въ Москвъ, послъ оставленія имъ патріаршей каеедры, государь, будто бы, присвоилъ себъ. Никонъ говорилъ посланнымъ къ нему отъ царя въ Воскресенскій монастырь: "а келейную-де ево рухлядь всю, по указу великаго государя, бояринъ князь Алексей Никитичъ Трубецкой съ товарищи перебирали, и пересматривали, и переписывали и исъ той ево келейные рухледи лутчее все изволиль великій государь взять на себя, государя". Въ письмъ къ самому царю Никонъ пишетъ: "повсюду своимъ насиліемъ по святымъ митрополіямъ и епископіямъ и святымъ монастыремъ, безъ всякаго совъта и благословенія, насиліемъ вещи движимыя и недвижимыя емлеши нещадно... А оть твоихъ началь царства граматы (жалованныя церкви) всв упразднены и церкви Божіей и святымь монастыремъ данное въ наслъдіе въчное недвижимыя вещи, слободы, села, озера, варницы соляныя, лъса многія, поотняль и причастника себъ Бога не сотворилъ еси. Сего ради и Богъ остави тя и остави ти имать, аще не покаящися и не возвратиши взятое отъ Божімхь церквей, паки и грамоть, еже прежде тебя бывшихь, во святыхъ церквахъ и во святыхъ монастыръхъ не утвердиши и отъ восхищенія святыхъ вещей не удержишися... Твоя воля всему прикоснуся, еже нами слышится о хлъбъ, и деньгахъ, и о соли, и о вотчинахъ, двеши безъ страха Божія, и ни чимъ же насъ лучше сотворилъ еси поселянъ. нли мірскихъ воинъ. Въ латинскихъ ересяхъ написано, яко и сами ихъ архіереи на войну отпускають и сами ходять,и мы до тъхъ дней дожили, что уже воюемъ, яко и мірстіи человецы. Доколе уже насъ самехъ твое благородіе не пошлешь на войну? "Въ томъ же письмъ къ царю Никонъ пишеть, что будто бы явившійся ему святой митрополить

Петръ, говорилъ ему: "брате Никоне, говори царю, почто онъ святую и великую церковь преобидёлъ, иже нами собранныя святыя нецвижимыя вещи восхитиль безстрашіемь, и нъсть ему на пользу се, но рцы ему, да возвратить паки, яко гиввъ Божій того ради навелъ на ся: дважды мору бывшу и колько тысящь изомроша и запустыша, и сущихъ нынъ не имать предъ враги своими стати". Даже предъ константинопольскимъ патріархомъ Никонъ счелъ возможнымъ обвинять царя въ захват в церковной власти и церковныхъ имуществъ: "нынъ бываетъ, писалъ онъ патріарху, вся царскимъ хотъніемъ: егда хощеть кто дьяконъ, или пресвитеръ, или игуменъ, или архимандритъ поставлятися, тогда пишетъ челобитную царскому величеству и проситъ повельнія, чтобы хиротонисали его митрополить, или архіепископъ, и царскимъ повелвніемъ на той челобитной подпишуть: по указу государя царя его поставити пономъ, или діакономъ, или инаго какого чину, кто во что поставляется. И сице хиротонисають ихъ царскимъ словомъ. И егда митрополить, или архіепископь, или епископь хиротонисаеть, тогда дадуть наставленную грамоту и пишуть: хиротонисася діаконъ или попъ повелівніемъ государя царя, а не по заповъди Божіи и не по правиломъ св. апостолъ и св. отецъ. И егда повелить царь быти собору, тогда бываеть; и ково велить избрати и поставити архіереемь, шизбирають и поставляють; и ково велить судити и обсуждати, и они судять и обсуждають и отлучають. И вся елика суть во епархіи патріаршаго имінія, царское величество на свои протори емлеть, и гдъ велить, дають безчинно. Сице и отъ митрополичихъ епархій, и отъ архіепископлихъ и епископлихъ, и честныхъ и великихъ монастырей имвнія, по повельнію его, емлють, и людей на службу, и хльбь и деньги повельніемь своимь велить взять и возмуть немилостиво и дани тяжки. И сице весь родъ христіанскій утягчи данми сугубо и трегубо и вящше и нъчто бываеть на пользу" 1).

Вообще, анализируя отношенія царя къ церкви, къ церковнымъ правиламъ и постановленіямъ, къ самому слову Божію, Никонъ считаетъ возможнымъ и справедливымъ на-

<sup>1)</sup> Акад. рукоп. л.л. 126 об. 127, 137, 150, 183, 252—253, 256, 468—469. Зап. рук. арх. общ. П, 526—527, 546—551, 561. Гиб. П, 512, 514.

рисовать такую картину: "Государь царь привилегіи (ранъе данныя церкви) разори и церкви одолъ и сотвори ю (церковь) себъ повинитися... Царское величество и ключь у Петра и прочихъ апостоловъ и по нихъ наследникъ темъ, отъять, и еже свяжуть, -- и владыка Христосъ Богъ не разръшитъ на небеси, а государь царь то разръшаетъ на земли и на небеси. А еже аще разръшиши, рече, на земли, будеть разръщено на небеси, а государь царь то вяжеть на земли! И раки дуну Господь на святыя своя ученики и апостолы, глаголя: пріимите Духъ свять, имъ же отпустите гръхи, отпустятся, а имъ же держите, держатся,-государь царь, не пріемъ св. Духа благодати, оставляеть грвхи, и держить, имъ же хощеть, властію міра сего, а не по благодати оставляеть гръхи. Господу глаголющу: аще вы пребудете въ словеси моемъ, воистину ученицы мои будете,государь царь не точію самъ пребываеть (въренъ словамъ Господа), но и пребывающихъ ненавидить. Паки Господу глаголющу: аминь, аминь глаголю вамъ, въруяй въ мя, дъла яже творю, и той творить и болша сихъ сотворить,-государь царь не точію самъ не соблюдаеть, но и творящихъ ненавидить и гонить. Господу глаголющу: аще любите мя, заповъди мои соблюдете, -- государь царь не точію самъ не соблюдаеть, но и соблюдающихъ не любить. Господу глаголющу: не любяй мя и словесь моихъ не соблюдаеть,-государь царь и ругающихся (словомъ Господа) лобзаетъ. Господу глаголющу: миръ вамъ оставляю, вамъ миръ мой даю вамъ, -- государь царь миръ Божий не точію не пріемлеть самъ, но приносящихъ гонитъ изъ града своего. Господу глаголющу: аще бысте меня любили, возрадовалися бысте убо,-государь царь не точію радуется, еже любити Господа, но и радующимся плакати творить. Господу глаголющу: си есть заповъдь моя, да любите другь друга, якоже азъ возлюбихъ вы,-государь царь самъ не любить и инемъ возбраняеть любить другь друга. Господу глаголющу: больше сія любви никто же имать, да кто душу свою положить за други своя, вы друзи мои есте, аще творите, едико аще заповъдаю вамъ, -- государь царь не точію благоволить душу свою положити за други своя, но и хотящимъ хощеть самъ душу отъяти, и ниже братіею кого-либо именовать отъ меньшихъ подданныхъ своихъ, но и отца, иногда называя и пиша своею рукою, простому человъку уподобиль за злобу свою—Никономъ зоветъ и ниже патріархомъ именуетъ, и яко раба подъ оброки себъ сотворилъ; и не мене—худаго раба Божія, но и Господа моего І. Христа поработилъ себъ все, еже Господу нашему І. Христу данное въ въчное наслъдіе святьй церкви его, себъ усвоилъ и людемъ своимъ, о немъ судъ имъетъ отъ Самаго Господа Бога, по дъломъ руку своею пріимутъ. Аще возмнитъ кому жестоко слово сіе, мы не отречемся показати отъ писанія на иномъмъстъ".

Такое отрицательное отношение царя къ церкви, къ заповъдямъ Божіимъ и ко всъмъ вообще законамъ и правиламъ церковнымъ Никонъ объясняетъ слъдующимъ: "всъмъ всюду въдомо, яко царь не любитъ Господа, понеже не хранить заповъди его, ниже есть ученикъ Христовъ, понеже не любить нась, Господу свидътельствующу: не любяй мя, словесь моихъ не соблюдаетъ... Не въмъ, что либо царское величество дълаетъ отъ евангельскихъ заповъдей, но своя человъческія всюду предпочелъ паче Христовыхъ; а еже бы самому государю хранити святыя Божія запов'вди,—не в'вмъ... И аще бы государь царь любиль Бога, любиль убо мене... А то правда, что царское величество расширился надъ церковію чрезъ вся божественныя законы своимъ достоинствомъ, а не закономъ коимъ либо Божіимъ, и не до сего точію ста, но и на самаго Бога возгордъ широтою орла... Не на меня единаго вознесеся (царь), но и на самаго Бога и законъ". Въ виду этого Никонъ въ своемъ письмъ къ царю грозить ему: "на тя отъ всемъ родовъ имутъ собратися: первіе, св. Духъ, яко обезчестиль еси и недовольна ту силу и благодать сотвориль еси безъ твоего указу; второе, святім апостоли, иже имуть състи на обою надесяти престолькъ, еже чрезъ правила ихъ дерзаещи новельніемь своимь; къ тому же лики святыхь седьми вселенскихъ соборовъ и прочихъ св. отецъ, еже исправили и утвердили не преступати, со страшнымъ запрещеніемъ, еже аще кто убавить или прибавить и прочее; тако же и благочестивые царіе и великія князи, иже уставили и укрѣпили православныя преданныя законы, еже имуть святыя церкви на вспоможение ко святыхъ апостолъ и св. отецъ правиломъ, еже твоя повельнія разори и ни во чтожь вмыни".

Отъ неправдъ и насилій царя не только "мати его святая великая соборная церковь, которая породила его водою и Духомъ и хризмою на царство помаза, обидима плачетъ, яко сирота последняя и яко вдова обругана", но страдаеть и весь православный русскій народъ. "Государь царь за едино слово, аще кто о правдъ молвить, языки ръжеть, и руки и ноги отсъкаетъ, въ заточеніе невозвратное посылаетъ, забывъ смертный часъ, аки безсмертенъ и не чая будущаго суда Божія". Въ грамотъ константинопольскому патріарху Никонъ пишетъ: "и весь родъ христіанскій утягчи (царь) данми сугубо и трегубо и вящше и ничто бываеть въ пользу". Въ письмъ къ самому царю Никонъ пишеть: "ты всъмъ проповъдуещь постити, а нынъ и невъдомо кто не постится; скудости ради хлюбныя во многихъ мюстахъ и до смерти постятся и всть нечево: и нвсть, кто бы помиловань быль, но отъ начала царствія твоего вси купно отписаны давидскимъ беззаконнымъ отписаніемъ: нищіе и маломощные, слепыя, хромыя, вдовицы и черницы, и вси данми обложены тяжкими и неудобь искусными, - вездъ плачь и сокрушеніе, вездъ стенаніе и воздыханіе, и нъсть никого веселящася во лнехъ сихъ" 1).

Послъ царя съ особою силою и ожесточеніемъ Никонъ нападаеть на Уложеніе и его главнаго составителя боярина Одоевскаго. Царь и патріархь Іосифъ, заявляеть Никонъ, приказывая боярину Одоевскому составить Уложеніе, не имъли въ виду "новыя законы вводити", а "онъ, князь Никита, человъкъ прегордый, страху Божія въ сердцы не имъеть и божественнаго писанія и правиль св. апостоль и св. отецъ ниже читаетъ, ниже разумветъ, и жити въ нихъ не хощеть и живущихъ въ нихъ ненавидить, яко враговъ сущихъ, самъ быхъ врагъ всякой истинъ. А товарищи его люди простые и божественнаго писанія нев'вдущій, а діаки въдомыя враги Божія и дневныя разбойники, безъ всякія боязни въ день людей Божінхъ губятъ". Если таковы составители, то таковы, понятно, и составленные ими законы. Одоевскій заявляєть, что онь составиль Уложеніе "выписавъ изъ правилъ св. апостолъ и св. отецъ, и изъ градскихъ законовъ греческихъ царей, и изъ старыхъ судебниковъ прежнихъ великихъ государей", и то онъ, заявляетъ Никонъ,

<sup>1)</sup> Рукопись Бѣляева, м.л. 180—181, 136, 212, 415. Зап. рус. археол. общ. I, 460, 473, 547, 550.

"солгалъ: изъ правилъ св. апостолъ и св. отецъ и благочестивыхъ царей градскихъ законовъ ничего не выписывалъ, якожъ и сама та Уложенная беззаконная книга свидътельствуетъ беззаконіе ихъ. О самомъ Уложеніи Никовъ не стёсняясь выражается: "како же ты, списателю неправедный (т. е. Одоевскій) не убоялся Господа Бога свята обезчестити, глаголя: судъ царя и великаго князя и прочее беззаконіе; кто еси ты чрезъ божественныя законы и св. апостолъ и св. отецъ правила смълъ дерзнути новыя бисовскія законы написати, яко новый Лютерь?" "Разсмотри, богоборче и истиноборче, повсюду писанія свид'втельствы писаное, а не безъ свидетельства, яко же ты самоумие написаль Уложенную книгу безъ всякаго свидътельства". "Тебе же кто ублажить или избавить суда Божія, весь евангельскій законь и заповъди раззорившаго, но горе тебъ, второе распинающему Христа, уне бы тебъ не родитися, Богу свидътельствующу: отраднъе быти Содому и Гомору и пр." "Ты, князь Никита, новый законъ написаль, совътом вантихриста-учителя своего, статья 84: а будеть которому архимандриту, или игумену и прочимъ, за чье безчестье платить будеть нечемъ, и на жихъ темъ людямъ править безчестье нещадно до техъ мъстъ, какъ они съ истцы учинятъ сдълку, или какъ въ томъ съ истцомъ своимъ добьють челомъ: не суть-ли дьявольскій се законь? Ей самаго антихриста, дабы никто не смълъ тяжести ради Уложенья никому о правдъ слова Божія проповъдати, по писанному: не обличай безумныхъ, да не возненавидить тя и пр.". "Ты, и последующе твоему проклятому законоположенію, смертію умерли". Самая мысль, что законы, касающіеся духовенства, пишутся мірскимъ липомъ, возбуждаеть въ Никонъ негодованіе: "ты (Одоевскій) нъси архіерей, ни іерей, почто на церковь неистовствуещи. судомъ властію прелюбы твориши? что убо себе творинии пастыря, овца сущи? что бываеши глава, нога сый? слепь сый, почто руководствовати нудишися? грешенъ сый, почто оправдати мнишися? гнушая идолъ, святая крадеши? иже въ законъ хвалишися, преступленіемъ закона Бога безчествуещи, имя Божіе вами хулится" 1).

Если въ Уложеніи были написаны "новые бъсовскіе за-

<sup>1)</sup> Рукоп. Бъляева, л.п. 280, 281, 344, 351, 354, 361.

коны" "совътомъ антихриста", учителя составителя законовъ, то спъдовать имъ и подчиняться имъ, признавать, на основаніи ихъ, мірской-царскій судъ надъ духовенствомъ, въ лицъ Монастырскаго приказа, очевидно, никакъ не слъдуеть. Указывая на примъры святыхъ, особенно Златоуста, потерпъвшихъ отъ несправедливостей царской власти, Никонъ пишетъ, обращаясь къ Лигариду: "видилъ-ли еси, со вопросниче, мужество святыхъ и приснопамятныхъ великихъ отецъ нашихъ, како не точію сами подъ судъ царей не приходили, но и царей беззаконныя суды исправляли и обличали, аще и множицею муками и смертію претили, но невозмогоша тъмъ устращити: изволища правды ради умрети, нежели беззаконенъ судъ пріяти". Никонъ идеть и далве: онъ ръшительно приглашаетъ всъхъ духовныхъ лицъ, буде ихъ позовуть въ мірской судъ, не только не слушать судей, но открыто "поплевать и проклясть вельнія ихъ и законы". Написано въ 10 главъ, въ 106 статьъ, пишетъ Никонъ: "а будетъ кто-нибудь пришедъ въ который приказъ къ суду, или для иного какого дъла, судью обезчестить непригожимъ словомъ, о сыщется про то допряма, и того за государеву пеню бити кнутомъ, а судь вельть на немъ доправити безчестье. И въ 142 статьт, въ 10-же главт: будеть кто наказную или приставную память, или государевы грамоты отыметь и издереть, и темъ онъ приказныхъ людей, отъ которыхъ тоть приставъ посланъ будетъ, обезчестить, а сыщется про то допряма, и такова непослушниказа государеву грамоту бити кнутомъ и посадити въ тюрьму на три мъсяца. И аще бы принужденъ былъ кто священнаго чину: патріархъ, или митрополить, или архіепископъ, или епископъ, или архимандритъ, или игуменъ, или священникъ, или діаконъ, даже до последнихъ причетникъ. по твоимъ беззаконнымъ законамъ въ судищи не точію послушалъ бы, но и поплевалъ, и про судью беззаконнаго и законъ, яко же отроцы повельнію цареву не точію понудишася, но и оплеваху, такожде и прочіи святіи мученицы и исповъдницы, о нижже слышимъ въ повсемъстномъ воспоминаніи въ книгъ Прологъ, како храбски потщася, влекоми на судища, не точію повинушася, но и оплеваща и прокляша беззаконіе ихъ, тако и ныню, аще кто за святый евангельскій законъ и за заповъди Христовы и св. апостоль и св. отець каноны станеть и мужески подвигнется, якоже и первіи подвижницы, не точію судіи послушаєть, но и оплюєть и проклянеть вельніе его и законь, такожде и у пристава наказную и приставную память аще кто отъиметь и издереть и поплюєть и потопчеть, не погрышить таковой спасенія, яко же и первомученицы" 1).

Никонъ не ограничился однако темъ, что возводилъ тяжкія обвиненія на царя, всю вообще государственную власть, на тогдащнее государственное законодательство и государственныя учрежденія, отрицаль ихь какь проявленіе беззаконія и нечестія, но, что особенно характерно для Никона, онъ, послъ оставленія имъ патріаршей канедры, отрицательно отнесся и ко всей русской церковной ісрархіи и даже всей вообще тогдашней русской церкви. "Нынъ, пишетъ онъ, Богъ терпить такому беззаконію царя, что чрезъ божественныя уставы избираеть (въ архіереи и другія важныя церковныя должности), его же любить, и ставити повельваеть, -- вси ти не избрани от Вога и недостойны; за всехъ же отвъть имать дати государь царь предъ Господомъ Богомъ: како можетъ что дати, его же самъ не имветъ?" По поводу назначенія крутицкаго митрополита Питирима завъдующимъ патріаршею каеедрою, что впрочемъ сділано было съ согласія и одобренія самого Никона, онъ заявляеть: царь безъ собора назначилъ Питирима завъдывать патріаршею каеедрою, а правила вселенскихъ соборовъ прямо говорять, что архіерей, получившій власть отъ князя т. е. отъ мірской власти-извергается; а по правиламъ св. апостолъ "со отлученными и отверженными моляйся и той отлучень и отвержень да будеть". Отсюда Никонь делаеть такой выводъ: "вси отъ него (Питирима) поставленніи пресвитеры и діанони и прочіи причетницы чужды священія. И елицы отъ твхъ крещени, ниже христіане нарицати тоже лівто есть. Такожде и вси, елицы ему пріобщишася: митрополиты, архіспископы, спископы и прочіи священнаго чина, и мірстіи люди, кто-нибудь, по святымъ правиломъ извержени и отлучени". Указывая на правила соборовъ, Никонъ пишеть: "мірскаго суда у царя просяй—не епископъ. Такожде и прочіи священнаго чина, оставивше церковные суды, къ

<sup>1)</sup> Рукоп. Бъляева, л.л. 254, 353.

мірскимъ судіямъ прибъгнутъ, аще и оправдани будутъизвергнутся. Й елицы нынъ митрополиты, архіепископы и епископы, архимандриты, игумены, священницы и діаконы, и прочім причетницы церковнім, чрезъ божественныя правила подъ судъ царскій и прочихъ мірскихъ людей ходять: митрополиты уже нъсть къ тому достойни именоватися митрополитами, такожъ и архіепископы, даже и до послёднихъ, аще и въ чину себе сочетавають и священныхъ одеждъ лъпотами (украшенными) являются, яко митрополиты и архіепископы и прочіи, по святымъ божественнымъ канонамъ извержены суть; тъмъ же: и елика свящають—не освящени суть, елико благословляють-не благословени суть, ибо отъ тъхъ крещени-не крещени, и поставлени-не причетницы... И такова ради беззаконія все упразднилося святительство и священство и христіанство-отъ мала и до велика". Въ другой разъ Никонъ замъчаетъ, что если требованія церковныхъ правилъ и законовъ приложить къ тогдашнимъ духовнымъ, "мяю, говорить онъ, яко не одинъ архіерей, или пресвитеръ, останется достоинъ, яко же мы въмы". Не только архіереи и все духовенство на Руси, по митию Никона, посль оставленія имъ патріаршества, стало болье чымь сомнительно, но и самые храмы Божіи теперь уже не настоящіе храмы. Онъ пишетъ: "како же храмъ Господень, иже подъ властію царя и сущихъ подъ нимъ, и еже хотять-дълаютъ и повельвають? То уже не Божій храмь таковый, но онъхь домъ, иже власть имъютъ надъ нимъ. Аще бы былъ храмъ Господень, никто же бы, за страхъ Божій, владёль или ималь что оть сущихъ его". По заявленію Никона, въ февралв 1663 года, посланнымъ къ нему отъ государя въ Воскресенскій монастырь, "въ соборной церкви нынё нёсть пёнія (т. е. въ Успенскомъ московскомъ соборъ нътъ настоящаго богослуженія) и соборная церковь нынъ учинена вертепъ или пещера, потому нынъ-де вдовствуетъ, а будетъ и патріархъ новой будеть, и она будеть прелюбодвица", такъ какъ онъ оставилъ патріаршій престоль ради неправдъ и гоненій государя. Самые церковные соборы, какіе не разъ были собираемы у насъ послъ удаленія Никона съ патріаршей канедры для устройства текущихъ дълъ и, особенно, по дълу самого Никона, онъ называетъ, какъ собираемые царемъ, на что послъдній не имъеть никакого права, или сонмищемъ іудейскимъ, или сонмищемъ бѣсовскимъ. Никонъ даже заподозрилъ оставленную имъ русскую церковь въ соединеніи съ латинствомъ. Въ грамотѣ къ константинопольскому патріарху Діонисію онъ говоритъ, что на Москвѣ царемъ созванъ соборъ, на которомъ, по приказу государя, предсѣдательствовалъ латынникъ—газскій митрополитъ Паисій Лигаридъ, поставившій крутицкаго митрополита въ новгородскіе, чудовскаго архимандрита въ митрополиты и епископовъ въ иныя епархіи, "И отъ сего беззаконнаго собора, пишетъ Никонъ Діонисію, преста на Руси соединеніе святыя восточныя церкви, и отъ благословенія вашего отлучишася" 1).

На вопросъ: что же теперь сталось съ православнымъ благочестивымъ московскимъ царствомъ? Никонъ, подобно первымъ защитникамъ старообрядчества, довольно ръшительно заявляеть, что, судя по всему, на Руси наступають времена антихриста. "Явъ есть нынъ всякому, пишеть онъ, точно умъ имущему разумъти, яко время то (пришествія антихриста) есть, по двянію нынвшнему: что беззаконнве. еже царю архіереевъ судити? Не Богомъ данную власть взяль на ся царь". "Нынъ многи антихристы есть-Крутицкій митрополить и прочіи подобни ему... духъ лестчь-газскій митрополить и иные подобніи ему". Никонъ при этомъ замъчаеть, что власть антихриста, по слову Іоанна Богослова, будеть не чувственная и видимая, она проявляется въ томъ, "что чрезъ божественныя заповъди мірскія власти начнуть владети церковнымъ... (антихристь) повелить себъ кланятися нечувственно, но якоже нынв архіереи, оставя свое достояніе священническое и честь, кланяются царемъ и княземъ, аки преобладающимъ, и о всемъ тъхъ спращиваются и чести ищуть и сподобляются, по писанному: оставя прямой путь, ходять во стезяхъ погибели". И въ письмъ къ Зюзину Никонъ заявляеть, что по всемъ признакамъ теперь наступають времена антихриста, "что нынъ антихристи мнози быша, и отъ сего разумвемъ, яко последній часъ есть" <sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, патріархъ Никонъ рѣшительно и смѣло

<sup>1)</sup> Акад. рукоп. № 218, л.л. 184 об., 335, 421, 427, 451. Зап. рус. археол. общ. II, 526, 559.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукоп. Бъляева, л. 170. Гиб. II, 600.

заявиль, что священство выше царства на столько, "еликовемли небо", что свътская власть не имъетъ никакихъ верховныхъ правъ надъ лицами духовными, не можетъ судить ихъ и управлять ими, такъ какъ церковь есть вполнъ самостоятельное и независимое отъ государства учреждение, которое имфетъ свои собственные божественнаго происхожденія законы и постановленія, свои собственные органы для управленія и суда, и что всякое вмішательство въ церковную жизнь со стороны мірской-государственной власти, всякая ея попытка подчинить себъ церковь, есть незаконное и прямо преступное посягательство, гибельное и для самаго государства, почему противъ такихъ посягательствъ всячески и рѣшительно должны бороться всв архипастыри церкви, -- эти стражи и охранители правъ церкви. Этого мало. Церковь во всвхъ отношеніяхъ не только должна быть безусловно независима отъ всякаго вмѣшательства въ ея дѣла государства, но ея высшій представитель-патріархъ имфеть неотъемлемое право и обязанность контролировать всю государственную и общественную жизнь, чтобы она строилась и шла согласно съ божественными, въчными и неизмънными законами и правилами церкви, что всякое нарушеніе ихъ, всякое уклоненіе отъ нихъ должно встрівчать со стороны патріарха обличенія, не стесняясь темь обстоятельствомь, если эти обличенія будуть направлены и на личность самого царя. Такъ поступать патріархъ долженъ не только въ интересахъ церкви, но и въ интересахъ самого царя и управляемаго имъ государства, такъ какъ отъ пренебреженія царями божественныхъ церковныхъ законовъ происходять въ государствахъ всякія смуты и б'ёды и, въ конц'ё, самыя царства падають окончательно. Никонь, следовательно, явился атоональнымы и горячимы борцомы за самостоятельность церкви, за ея независимость отъ притязаній свътской власти, обличителемъ злоупотребленій последней, насколько она насильственно врывалась въ церковную жизнь и стремилась во всемъ подчинить ее себъ, поскольку она въ своемъ строъ и всемъ характеръ своей жизни являлась нарушительницею божественныхъ законовъ и вельній. Такимъ, по крайней мъръ, Никонъ представлялся самому себъ и усиленно желалъ, чтобы и другіе такъ смотрели на него, т. е. какъ на порожника самостоятельности церкви противъ незаконныхъ

притязаній св'ятской власти, какъ на страдальца, терпящаго гоненія, всякія неправды и пресл'ядованія отъ св'ятской власти именно за его стойкость въ огражденіи попираемыхъ св'ятскою властію правъ церкви.

Возможно, что воззрвнія Никона на церковь, какъ на самостоятельное, независимое отъ царства учреждение, имъющее право на жизнь по своимъ собственнымъ законамъ, которыми оно никакъ не должно поступаться предъ свътскою государственною властію, еще могли бы имъть нъкоторое значеніе, если бы онв изложены были спокойно, безпристрастно и притомъ съ очень значительными ограниченіями въ виду тъхъ историческихъ, въками сложившихся отношеній церкви къ государству, какія нельзя не принимать во вниманіе при ръшени затронутыхъ Никономъ вопросовъ. Но именно въ томъ видъ, какъ эти возгрънія были изложены Никономъ, онъ не могли имъть особенно важнаго и серьезнаго значенія: не Никону, человъку увлеченій и крайностей, плохо знавшему и ни въ чемъ не соблюдавшему мъру, человъку съ болъзненно развитымъ самолюбіемъ, вездъ и всюду ставившимъ на первомъ планъ свое личное я и съточки эрънія личнаго положенія и личныхь интересовъ смотръвшагона всв происходившія вокругь его событія, было браться ва ръшение такого сложнаго и щекотливаго вопроса, какъ вопросъ объ отношеніяхъ между церковію и государствомъ-Будь церковь при Никонъ дъйствительно низведена на степень зауряднаго государственнаго учрежденія, во всемъ зависящаго отъ свътскихъ властей, предъ которыми духовныя власти ничего не значать, и тогда бы протесть Никова не поправиль двла.

Неконъ, какъ мы видъли, настаивалъ не только на томъ, что перковь независима отъ государства, что дуковная власть не подчинена свътской, но что священство выше царства: священство—это душа, царство—тъло. Какъ душа есть высшее въ жизни человъка начало, руководящее и регулирующее жизнь тъла, такъ духовная власть, какъ высшее начало, должна руководить свътскою властю, которая, какъ низшая, обязана слушаться и подчиняться власти духовной, во всемъ сообразоваться съ ея требованіями и указаніями, такъ какъ законы и правила церкви, по самому своему происхожденію и всему характеру, святы, непогръщимы, неизмъняемы в

потому они должны быть всегда незыблемою уряжающею основою не только для церкви, но и для государства. Поэтому Никонъ считалъ себя вправъ "о проклятой книгъ (т. е. Уложеніи) многажды глаголать царскому величеству, чтобъ искоренить ее", считалъ себя въ правъ публично и смъло обличать и укорять царя за его вмъшательство въ дъла церковныя, указывать ему на тъ гибельныя для него и государства послъдствія, которыя могутъ отсюда произойти и уже происходять.

Никонъ завъряетъ, что духовная власть на Руси крайне принижена свътскою, которая владъеть и распоряжается всвиъ духовнымъ и что церковь порабощена была именно царемъ Алексвемъ Михаиловичемъ, который, вопреки всвиъ церковнымъ правиламъ и постановленіямъ, присвоилъ себъ право церковнаго управленія и суда, право владіть и обогащаться церковными имуществами, такъ что вся тяжкая вина, вся тяжкая отвътственность за угнетенное, приниженное положеніе церкви на Руси падаеть, по его увъреніямъ. исключительно на царя Алексъя Михаиловича. Но если бы Никонъ и дъйствительно быль правъ, когда заявлялъ, что церковь находится на Руси въ положеніи обобранной и вежми притъсняемой беззащитной вдовицы, то и въ такомъ случав съ его стороны было несправедливо всю отвътственность за это возлагать только на царя Алексъя Михаиловича. Такія отношенія світской власти къ духовной, пусть онъ дъйствительно существовали, сложились, какъ мы видъли, не вдругъ, но мало по-малу въ теченіи въковъ и, какъ сложившіяся исторически, всеми признавались доселе вполив правильными и нормальными. Завъренія Никона, что именно только царь Алексви Михаиловичь всячески преобидълъ святую церковь, что только онъ началъ, подъ конецъ патріаршества Никона, насильственно вмѣшиваться въ церковныя дёла и управлять ими, какъ верховный аржіерей, и что онъ дълаль все это изъ присущей ему гордости, потому что онъ "и на самого Бога возгордъ широтою орла",-настолько были мало согласны съ личнымъ характеромъ благочестивъйшаго изъ государей Алексъя Михаиловича и съ указанною нами историческою дъйствительностію, что это невольно чувствоваль самъ Никонъ. Онъ. вопреки правдъ, принужденъ быль увърять всъхъ въ томъ.

что царь Алексъй Михаиловичь въ дъйствительности будто бы вовсе не быль благочестивь, что онъ-будто бы не любилъ Бога, не хранитъ Его заповъдей, не есть ученикъ-Христовъ и что въ немъ вообще мало христіанства. Понятно само собою, что такими обвиненіями, взводимыми на благочестивъйшаго царя, Никонъ не только не помогалъ защищаемому имъ дълу, но и прямо вредилъ ему: слишкомъ уже ясно въ его обвиненіяхъ проглядывало нежеланіе посмотръть на дъло спокойно, безпристрастно, правдиво, безъотносительно къ своему личному положенію и интересамъ. Къ тому же, и самый протесть Никона явился у него только послѣ удаленія съ канедры и послѣ того, какъ онъ окончательно убъдился, что свътская власть вовсе не думаеть снова возвращать его на оставленный имъ патріаршій престолъ. Въ виду этого протестъ Никона, какъ человъка, руководившагося, въ этомъ случав, личными побужденіями и интересами, не могъ имъть той силы и того значенія, какое онъ имълъ бы, если бы былъ написанъ болъе спокойно, обдуманно и безпристрастно, и если бы онъ исходилъ при этомъ отъ человека, практически вовсе не заинтересованнаго въ такомъ или иномъ ръщении возбужденнаго вопроса и потому ратующаго не за себя лично, не за свое личное положение и интересы, но за интересы церкви, за права и интересы всего государства вообще.

Нельзя не признать и того, что въ нъкоторыхъ отношеніяхъ протесть Никона принималь иногда характерь открытаго возмущенія противъ существующихъ и всёми признаваемыхъ государственныхъ законовъ и учрежденій. Законы Уложенія были признаваемы обязательными для всехъ лицъи учрежденій государства не только світскою властію, но и духовною, такъ какъ подъ ними подписались: патріархъ Іосифъ, архіереи и разныя духовныя лица, между которыми была, что особенно характерно, и подпись самого Никона, тогда еще архимандрита. Изданные въ Уложеніи законы имъли силу и обязательность при патріархъ Іосифъ, во время патріаршества Никона, не были отмінены и послів его удаленія съ патріаршей канедры. А между тымь Никонь, оставивъ патріаршій престоль и раздраженный темъ, что царь не приглашаеть его снова стать патріархомъ, открыто и вслухъ всъхъ сталъ называть Уложеніе "проклятою кнетою", законы Уложенія "бѣсовскими, составленными по совѣту антихриста", сталъ приглашать всѣхъ духовныхъ лицъ не подчиняться законамъ Уложенія и не повиноваться имъ. Но этого мало. Никонъ совѣтуетъ всѣмъ духовнымъ, когда ихъ, согласно Уложенію, позовутъ на судъ мірскіе судьи, не слушать ихъ, но поплевать и проклясть велѣніе ихъ и законъ, а наказную и приставную память отнять у пристава, изодрать ее, поплевать и потоптать. Это былъ, очевидно, открытый призывъ къ неповиновенію существующимъ государственнымъ законамъ и учрежденіямъ, призывъ, исходившій притомъ отъ человѣка, который еще законно носиль титулъ московскаго патріарха, и постоянно ссылался на слова Спасителя: "слушаяй васт, Мене слушаетъ…"

Наконецъ Никонъ не удержался не только отъ крайне несдержанныхъ и ръзкихъ нападокъ на свътскую государственную власть, но онъ сталъ открыто порицать и самую русскую церковь, которая, послъ оставленія имъ патріаршества, въ лицъ высшей своей іерархіи, лишилась будто бы настоящаго законнаго епископства, а вмъстъ и священства, и потому въ концъ потеряла свой строго православный характеръ и даже, ради Паисія Лигарида соединилась съ латинствомъ, такъ что на Руси уже наступили, будто бы, времена антихриста. Дальше этого Никону идти было уже некуда.

Изъ сказаннаго мною понятнымъ становится, почему Никонъ, разъ оставивъ патріаршую канедру, уже никогда не могъ болъе возвратиться на нее, не смотря на хлопоты объ этомъ русскихъ друзей Никона, въ родъ Зюзина, не смотря на усилія нікоторых преданных ему греков и даже на совъты царю въ этомъ смыслъ со стороны іерусалимскаго патріарха Нектарія.—Напрасно думають нежеланіе царя возстановить Никона на патріаршей канедрів объяснить только происками и интригами враговъ Никона, ненавистію къ нему бояръ и вообще лицъ, чемъ-либо имъ оскорбленныхъ-въ дъйствительности причина паденія и окончательнаго осужденія Никона лежала глубже: она заключалась въ техъ воззръніяхъ Никона на относительное достоинство священства и царства, какія онъ такъ откровенно-ръзко высказаль послъ удаленія съ патріаршей канедры. Конечное осужденіе Никона сдълалось прямо государственной необходимостью, этого требовали интересы верховной государственной власти, безотносительно къ церковной реформаторской дъятельности Никона, къ темъ симпатіямъ и антипатіямъ, какія питали къ нему тъ или другія лица. Если ранъе въ необыкновенно высокомъ и властномъ положеніи Никона патріарха не только относительно дёль церковныхь, но и гражданскихъ, могли видъть явленіе чисто временное и случайное, зависящее единственно отъ особаго расположенія государя къ патріарху, причемъ положеніе Никона приравнивалось къ положенію обычнаго и зауряднаго временщика; то послъ появленія его отвътовъ на сочиненіе Паисія Лигарида, дъло получало совстмъ иной видъ. Никонъ употребилъ въ своихъ отвътахъ всъ усилія доказать, что то необыкновенно высокое и независимое положеніе, какое онъ, будучи патріархомъ, занималъ относительно свътской власти, вовсе не было случайнымъ, зависящимъ отъ такого или иного расположенія къ нему царя; но что оно принадлежало ему, какъ главъ церкви, по праву, такъ какъ священство, по самому своему существу, по самой своей природъ, выше царства и притомъ выше настолько, насколько небо выше земли, что всякая попытка со стороны свётской власти подчинить себъ духовную власть и поставить ее въ зависимость отъ себя, есть явленіе незаконное и даже преступное, за которое свътская власть должна подвергнутся тяжкой отвътственности. Такимъ образомъ, съ возвращениемъ или невозвращеніемъ Никона на патріаршій престоль тесно связанъ быль принципіальный вопрось объ отношеніи царской власти къ патріаршей. Возстановить Никона на патріаршемъ престоль, значило признать въ извъстной мъръ справедливость и законность высказанныхь имъ притязаній, значило бы, рядомъ съ однимъ великимъ государемъ, признать законность существованія и другого великаго государя-духовнаго, причемъ духовный великій государь, пользуясь полной самостоятельностію и независимостію въ церковной сферь, во имя сохраненія божественных запов'ядей, церковныхъ правилъ и постановленій, во имя служенія высшей божественной правдъ, заявилъ бы притязание контролировать всъ дъйствія и распоряженія свътскаго великаго государя и, при случаъ, налагать на нихъ свое veto, если бы нашель въ нихъ, что-нибудь несогласное съ существующими церковными правилами и постановленіями и съ градскими законами благочестивыхъ греческихъ царей. Понятно само собою, что государь, не отказавшись отъ прерогативъ своей власти, никакъ не могъ признать правильнымъ взглядъ Никона на отношеніе свътской власти къдуховной, а слъдовательно, никакъ не могъ согласиться и на возстановленіе Никона на патріаршій престоль. Значить, Никонъ неминуемо долженъ былъ подвергнуться конечному осужденію и низверженію потому главнымъ образомъ, что въ его лицъ осуждались, какъ незаконныя и очень вредныя, тъ притязанія духовной власти на особое, исключительное положеніе въ государствъ, за которыя такъ горячо и настойчиво ратовалъ Никонъ послъ оставленія имъ патріаршей каеедры, — личныя же отношенія и счеты имъли во всемъ этомъ дълъ только побочное, а не ръшающее значеніе.

## ГЛАВА У.

## Пренія на соборѣ 1667 года между русскими и греческими іерархами о власти царской и патріаршей и рѣшеніе этого вопроса.

Существованіе у насъ такъ называемыхъ "свободныхъ архіереевъ". Свободный архіерей—новгородскій митрополитъ Кипріанъ, какъ предшественникъ Никона и послідующихъ свободныхъ архіереевъ. Обращеніе московскаго правительства къ восточнымъ патріархамъ съ просьбою разрішить вопрось о власти царской и патріаршей. Рішеніе этого вопроса четырьмя восточными патріархами и неудовольствіе русскихъ архіереевъ на это рішеніе. На соборт 1667 года русскіе архіереи снова возбуждаютъ вопрось объ отношеніи власти світской и духовной. Соборныя пренія по этому вопросу между русскими и греческими архіереями. Соборное рішеніе вопроса.

Повидимому, приписывать возгрвніямъ Никона на отношеніе царства къ священству особенно важное значеніе не слъдуеть, такъ какъ онъ не имъли у насъ подъ собою никакой твердой, исторически образовавшейся, почвы, и потому самому не могли имъть никакого практическаго значенія. Казалось, что въ тогдашнемъ русскомъ обществъ указанныя возарђијя Никона не только не могли встретить себе ни откуда сочувствія и поддержки, а наобороть-должны были вызвать къ себъ у всъхъ прямо отрицательныя и даже враждебныя отношенія, такъ какъ слишкомъ уже расходились съ обычными у насъ исторически сложившимися и встми, казалось, раздъляемыми возэртніями на отношеніе царя къ церкви и всемъ церковнымъ деламъ, возгреніями, совершенно противоположными темь, какія высказываль Никонъ. Но дъйствительность показала иное. У Никона нашлись сторонники и последователи, которые вполне раздъляли его возарънія на отношеніе священства къ царству, ксторые пытались отстоять ихъ, какъ вполнъ правыя, и перенесли этотъ вопросъ на соборное обсуждение. Кто были эти неожиданные сторонники и приверженцы взглядовъ Никона на свътскую и духовную власть, въ ихъ взаимныхъ отношенияхъ, какъ они повели свое дъло, сейчасъ увидимъ.

Поддьякъ Өедоръ Трофимовъ подалъ "Роспись вкратцъ, чъмъ Никонъ патріархъ съ товарищи на царскую державу возгордились и его царскій чинъ и власть и обдержаніе себъ похищаютъ", и въ этой росписи прямо указываетъ, кто именно были сторонники Никона, раздълявшіе его взглядъ, что священство выше царства.

Прежде всего Трофимовъ пишетъ про самаго Никона: примскій убо папа, егда умысли царскую власть себъ похитити, прежъ сего митру на себя возложи и панагію другую наложи, и видъ умыслъ не обличенъ, и въ томъ пребысть немалое время; и посемъ умысли съ совътники своими, и кесаря Генриха подаяніемъ сокромента умориль, и тако все царское обдержание на себя восхити. Въ сіе убо Никонъ, яко волкъ во овчюю кожу, облеченъ, митру на главъ нося и панагію другую на себя налагая, и совътникомъ своимъ повелъвая такожь: се убо неменьшее похищение царскаго чина и власти. А еже объма рукама благословляти, то являеть всеобдержаніе людское. Онь же, Никонь, своею гордостію, поставиль Крестовую церковь выше соборныя церкви; туть же сдёлаль себв свётлицы и чердаки: и то явное его на царскую державу возгоржение. Еще къ тому себъ сдълалъ колесницы поваплены и позлащены: а того у прежнихъ святыхъ пастырей не бывало. Святый Кириллъ глаголеть: аще кто здв паче всвхъ на земли возносится, блюдися его, сей бо есть духъ антихристовъ".

Дъйствительно, Никонъ даже по внъшней обстановкъ старался по возможности приближаться къ великому государю. Онъ построилъ себъ въ Кремлъ новыя патріаршія хоромы, по тому времени очень роскошныя, съ разными перехедами и вышками, держалъ богатыя кареты для выъздовъ, во время которыхъ его окружала толпа его дворовыхъ, служилыхъ людей. Его патріаршія церковныя облаченія, сдъланныя по греческому образцу, были очень многочислены и необыкновенно богаты и роскошны, его митра, называемая короною, въ которой онъ неръдко служилъ, была сдълана по образцу царской короны, подъ ноги ему подстилался коверъ съ

вышитымъ на немъ двоеглавымъ орломъ, при всъхъ выходахъ и въ самомъ служени его, какъ и государя, поддерживали подъ руки, на себя онъ возлагалъ вивсто одной двъ панагіи и т. под. Даже по оставленіи Никономъ патріаршей канедры, проживая въ Воскресенскомъ монастыръ, онъ однако не оставиль некоторыхь замашекъ походить во внъшней обстановкъ на великаго государя. 23 іюля 1663 года посланные къ Никону въ Воскресенскій монастырь говорили ему, по приказу государя, что находящиеся въ его монастыръ стръльцы будуть замънены другими, "потому что посланы они были въ тотъ Воскресенскій монастырь для всякаго обереганья, и они, будучи въ томъ монастыръ, плутали, предъ нимъ, бывшимъ п-хомъ, ходили съ батошками, противъ того жъ, како бываето чино предо великимо государемь, предь его царскимь величествомь; и имъ было ходити такъ, а ему, бывшему патріарку, заставливать ихъ предъ собою ходить съ батошками, не довелось. И великій государь, въдая про то, къ нему, бывшему патріарху Никону, выговаривать о томъ не посылалъ". Къ этому посланные государя добавили, что онъ, Никонъ, "вмъсто благословенія велить себя въ руки целовать, и то онъ делаль не по правиламъ св. отцевъ" (т. е. Никонъ устроялъ такое же цълованіе своей руки, какое обычно бывало на царскихъ пріемахъ). На эти обвиненія Никонъ отвічаль: "онъ стрівльцомъ съ батошками ходить предъ собою не заставливалъ, а ходили они предъ нимъ собою, почитая его архіерейство; а къ рукъ вельль онь ходить для того, что то ихъ архіерейское давное и правиламъ св. отецъ въ томъ противности никакіе нътъ". На соборъ 1666 года, во время суда надъ Никономъ, восточные патріархи спрашивали Никона: "для чего онъ клобукъ черной съ херувимомъ носить и двъ панагъи? И Никонъ патріархъ говориль: черные клобуки носять греческіе патріархи, онъ де оть нихъ то взяль, а херувимъ де на клобукъ для того носить: у московскихъ де патріарховъ на бълыхъ клобукахъ херувимы и онъ де для того носить; а панагъи двъ для того носитъ: съ одною де панагьею съ патріарше. ства отшелъ, а другая де, крестъ, въ помощь себъ неситъ" <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Ta6. II, 623, 626, 1075.

Епархіальные владыки, съ своей стороны, подражали патріархамъ и тоже старались, по самой внъшней своей обстановкъ, выдвинуться изъ ряда мъстныхъ государственныхъ сановниковъ и стать выше ихъ, усиливались придать по возможности всему управленію епархією независимый отъ свътской власти церковно-автономный характеръ. Поддьякъ Өедоръ Трофимовъ, въ своей "росписи вкратцъ, чъмъ Никонъ патріархъ съ товарищи на царскую державу возгордились и его царскій чинъ и власть и обдержаніе себъ похищають", пишеть: "патріархъ Никонъ и власти пишутся и называются великими государями и свободными архіереями: мы де суду царскому не подлежимъ, судить де намъ отецъ нашъ патріархъ. Они-жъ во своихъ паствахъ поставляють архимандритовъ и игуменовъ и протопоповъ самовольствомъ, ктоимъ годенъ, безъ указу великаго государя; потому они называются свободными; а что они царскому суду не подлежать, и то есть свобода жь. А что ихъ судити патріарху: подобно сему, еже глаголеть Господь: аще сатана сатану изгонить, на ся раздълился есть. Яко же Богъ единъ судитъ тако и всеобдержай царь; и аще Богъ изволить и великій государь тое ихъ гордость сломить и подъ свою высокую руку и подъ судъ подклонить, то все благочестіе исправится. Они бо, ради свободнаго житія, законы превращають, и уставы преданныя имъ предагають, и отъ въры отступають, а православіе съ еретичествомъ соединяють". Трифоновъ, въ своей "росписи" указываеть и на некоторыхъ современныхъ ему епархіальныхъ владыкъ, которые возгордились на царскую державу. Онъ пишеть: "во 173 (1665) году, по твоему, великаго государя, указу, прівхаль, въ Сибирь, въ Тобольскъ, архіепископъ Корнилей, великаго поста въ третью субботу: и во всю святую недълю Пасхи, какъ пойдеть овъ изъ кельи въ церковь, или изъ церкви въ келью, къ вечернъ и къ заутрени и ко объдни, и покамъсть онъ идеть въ церковь, или въ келью, и въ то время звонять, а передъ нимъ идутъ со свъщами съ выходными, съ большими, съ подсвъчники, а подьяки предъ нимъ идутъ въ стихаряхъ и поютъ органнымъ согласіемъ, теререки; а тв ихъ теререки допряма ввдомо, что римскаго костела, ко органомъ приплясныя стихи, или вмѣсто домры и гудковъ на игрыщи; а звоновъ къ выходомъ у прежнихъ пастыревъ не бывало, только звоны бывають царева ради прихода и исхода. И то ихъ на царскую державу гордость... Онъ же, Корнилей, эделаль себе корету новапленную, и гдъ ему ъхати пять версть, и ради колесницы Ъздить околнею дорогою двадцать верстъ со многими оруженосцы... Онъ же, Корнилей, на литургіи на переносъ, какъ принимая святая въ царскихъ дверяхъ, и къ западу зря, поминаеть государя царя и царицу, и царевичей и царевенъ, а направую сторону обратився глаголетъ: да помянеть Господь Богь благородіе ваше, благочестивых князей и бояръ и прочая: и то его мудрованіе царскому благородію пониженіе". Про другаго современнаго владыку Трифоновъ пишетъ: "и въ ныевшнемъ во 174-мъ году, октября въ 1 день, по указу великаго государя, волокся я, нищій, къ Москвъ изъ Сибири, за приставомъ, и въ Казани будучи, по упросу, бродиль я, нищій, къ митрополиту Лаврентею для милостыни; а въ то время онъ, митрополитъ, возсълъ на колесницу позлащенну, а передъ нимъ сълъ невъдомо какова чина старецъ, и сказали, что онъ повхалъ къ празднику служить, и говорять тутошніе люди: прежнія де власти къ празднику на колесницъ не ъзживали, ходили де со кресты. А какъ онъ съ двора повхалъ, и предъ нимъ понесли посохъ со змією двоеглавою, а за нимъ тадутъ на конъхъ многіе люди. А покамъсть онъ изъ города вывхаль, и въ то время въ соборъ все звовили. Комилавка и клобукъ на немъ не по старому, какъ прежніе святители нашивали. Рукою освинеть странно нежако: и то есть гордость и отеческому преданію нарушеніе... Онъ же, митрополить. здёлаль переходы каменныя черезь святыя ворота, кругь колокольни, и довель до соборныя церкви къ западнымъ дверямъ: и тв его каменныя переходы и свътлица съ чердакомъ явная гордость къ царской державъ и высости, нотому что прежніе пастыри переходовь каменныхь и деревянныхъ къ соборной церкви не дъловали". И еще о двухъ владыкахъ Трофимовъ пишеть: "октября въ 15 день прибродиль я, нищій, въ Макарьеву обитель, что на Желтыхъ пескахъ: и въ той обители строятъ двои свътлицы брусовыя, одна усовая со многими окошками, одна архіепископу рязанскому Ларіону, а другая сибирскому Симеону: и то явно, яко не смиренія ради Христова они въ монастыри отходять. Все то по совъту отна своего Никона творять, дабы ихъ съ честію на высшую степень возведуть"  $^{1}$ ).

Изъ приведенныхъ сейчасъ заявленій видно, что, по наблюденіямъ нѣкоторыхъ лицъ, вмѣстѣ съ Никономъ и епархіальные владыки "на царскую державу возгордились", что эти—"свободные архіереи" не хотѣли, по примѣру Никона, подчиняться царскому суду, не хотѣли допускать со стороны свѣтской власти вмѣшательства въ церковно епархіальныя дѣла и всячески старались во внѣшней своей обстановкѣ и всѣмъ своимъ поведеніемъ показать свою особую "высость".

Справедливость требуеть сказать, что указанное стремленіе епархіальных владыкь кь "высости", "къ возгорженію на царскую державу", и всякому вообще внѣшнему превозношенію, проявлялось у нихь и ранѣе Никона. Очень характерный въ этомъ отношеніи примѣръ представляеть собою новгородскій митрополить Кипріанъ, занимавшій новгородскую канедру только за шестнадцать лѣть до Никона и во многомъ бывшій какъ бы прямымъ предшественникомъ Никона, который только сознательнѣе, шире и всестороннѣе проводиль въ жизнь то, чему начало полагалъ Кипріанъ. О "неправдахъ и непригожихъ рѣчахъ" митрополита новгородскаго Кипріана (1627—1633 г.г.) до насъ дошла довольно общирная современная записка, представляющая изъ себя рядъ донесеній царю Михаилу Өеодоровичу о словахъ и дѣйствіяхъ митрополита Кипріана <sup>2</sup>).

Митрополить Кипріань, повидимому, признаваль, подобно Никону, теорію, что священство выше царства, что онъ, митрополить, какъ духовный владыка, независимъ отъ государя и неподчиненъ ему наравнъ съ другими государственными сановниками и что онъ, какъ автономный епархіальный архіерей, не обязанъ во всемъ подчиняться и своему непосредственному начальнику—патріарху, а можетъ, въ нъкоторыхъ церковныхъ дълахъ и порядкахъ, распоряжаться въ своей епархіи самостоятельно, руководствуясь своимъ личнымъ владычнымъ усмотръніемъ. Свои особыя

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раск. IV, 189-297.

<sup>2)</sup> Она напечатана А. Н. Зерцаловымъ въ Чт. общ. ист. и древн. 1896 г. кн. І.

возарънія на отношеніе между свътскою и духовною властію и на свое отношеніе къ власти патріаршей митрополить Кипріанъ выражаль въ своихъ дъйствіяхъ и поступкахъ.

Изъ Новгорода царю доносили: "ко государю царю и великому князю Михаилу Өеодоровичу всея Россіи въ челобитныхъ митрополить о своихъ домовыхъ дълахъ, гдъ ему довелось къ государю въ челобитныхъ самому писаться, и онь своею гордостію самь не пишется, а пишеть сь гордости въ челобитныхъ въ свое мъсто своихъ стряпчихъ, и та его челобитная есть съ выпискою о его митрополичихъ о домовыхь дълахь; а въ выписко объявилось имянно, что биль челомъ государю, вмъсто митрополита, стряпчій его на наугородскіе монастыри и на посадскіе церкви ложно"... Въ 1630 году митрополиту Кипріану прислана была государева грамота, въ которой ему запрещалось архимандритовъ, игумовъ съ братіею, монастырскихъ слугъ и крестьянъ "ни въ какихъ управныхъ дёлахъ вёдать, и въ степенныя и чудотворныя міста игуменовь и строителей ставить и посылать, и въ управнихъ дълахъ приставовъ по нихъ намъ посылать, и судить, и управу чинить". Митрополить сначала было уступилъ царскому указу, но, спустя не многое время, "учаль митрополить приказывать по игуменовъ, и по строителевъ съ братьею, и по слугъ, и по крестьянъ по челобитнымъ во всякихъ управныхъ дёлахъ приставовъ посылать и, ставя ихъ въ приказъ, судить и управу межъ ими по прежнему чинить". Въ 1632 году отъ государя прислана была грамота къ митрополиту съ извъщениемъ, что съ поняками начата война, ради чего митрополиту приказывалось пъть молебны въ соборной церкви "по вся дни по двъ статьи въ день, и молить Бога о одолвніи и о побъдв на враги". Но митрополить пъль въ соборъ молебны "только недѣли съ три или четыре,  $\partial a$  и пересталь, самъ къ молебнамъ не облачается и не поетъ,... государской указъ пре-. "апфав

Какъ независимо—самоуправно дъйствовалъ митрополитъ Кипріанъ, это видно изъ слъдующаго. По указу государя вельно было всьмъ новгородцамъ, съ посадомъ, и увзду, со всьми иятинами, новгородскимъ стръльцамъ и казакамъ, выкопать новый большой ровъ на Софійской сторонъ, при чемъ, при раскладкъ работы, на дома митрополичихъ кресть-

янъ приходилось выкопать всего 56 сажень. Всё другіе выполнили свои работы еще лътомъ, въ хорошую пору, только митрополичьи крестьяне, мёшая другимъ, затянули свои работы до осени и заморозковъ, такъ какъ митрополить посылаль на работы менње 20 и 15 человъкъ, когда другіе высылали на работы человъкъ по 90 и по 100. Когда приставленные наблюдать за работами струлецкіе сотники говорили, чтобы митрополичьи дёти боярскіе прибавили людей на работу, послъдніе заносчиво говорили: "намъ де не указывай, государь де митрополить вельль вамь кости выломать, будеть де станете митрополичими людьми нарежать, и намъ указывать". Или, напримъръ, велъно было переписать во всёхъ слободахъ, также въ митрополичьихъ и монастырскихъ, плотниковъ для государева дъла, что поручено было сдълать дворянину Михаилу Трусову. Когда тотъ хотълъ приступить къ выполненію возложенной на него обязанности, "митрополичъ стряпчій Петръ Ауловъ говорилъ Михайлу Трусову: въ государевы де митрополичи слободы отнюдь не суйся переписывать. А Михайло Трусовъ ходилъ въ соборную церковь къ митрополиту и государевъ указъ сказываль, что ему плотниковь вь его митрополичихь слободахъ и за всякими людьми для государева городоваго дъла вельно переписать. И митрополить ему отказаль: до моижь де тебъ слободь дъла нъть, у меня де на дворъ своего дъла много, и въ свои митрополичьи слободы плотниковъ переписывать не пустиль, государеву указу сталь противень".— Изъ за шведскаго рубежа къ намъ приходили перебежчики и поселялись у насъ на земляхъ разныхъ лицъ, между прочимъ и митрополичихъ. Шведское правительство жаловалось на это русскому и государь приказалъ переписать всёхъ перебежчиковъ, чтобы возвратить ихъ, согласно требованію шведскаго правительства, за рубежъ. Но, говорится въ донесеніи царю, "въ митрополичи вотчины для перебежчиковъ не посылано ни одного для того, что митрополить государевыхъ указовъ не слушаеть, и въ свои вотчины ни для какихъ государевых диль посылать не велить". Кром' того митрополить захватываль для своихь крестьянь дворцовыя пустоши и его крестьяне всячески обижали сосъднихъ дворцовыхъ крестьянъ, почему въ донесеніи государю писалось: "а преже сего, государь, у насъ въ твоихъ государевыхъ въ дворцовыхъ селехъ митрополиты пустошей не отнимывали и сѣнъ не кашивали, а митрополичи крестьяне тутъ не живали, и дворовъ себъ не ставили и никакими угодьями не владъли; а нынъ, государь, отъ тъхъ митрополичихъ крестьянъ твои государевы дворцовые крестьяне, отъ ихъ насильства, бредутъ розно, что угодья всъ у насъ отняты".

Одною изъ самыхъ большихъ и особенно чувствительныхъ непріятностей для нашихъ древне-русскихъ духовныхъ владыкъ было то обстоятельство, что наши государи, по крайней мъръ со времени Стоглаваго собора, назначали ко всъмъ архіереямъ, не исключая и патріарха, изъ своихъ служилыхъ людей: бояръ, въдавшихъ всъ судебныя епархіальныя дъла, кромъ чисто духовныхъ, дворецкихъ, завъдывавшихъ всъмъ епархіальнымъ хозяйствомъ, и дьяковъ, въдавшихъ все письменное производство при архіерейскомъ управленіи. Вполнъ естественно было, что архіерейскіе бояринъ, дворецкій и дьякъ, назначаемые государемъ, ему давшіе отчетъ въ своей дъятельности, и только имъ, а не архіереемъ увольняемые оть своей должности, были въ существъ дъла органами постояннаго государственнаго контроля надъ всемъ епархіальнымъ архіерейскимъ управленіемъ и потому всегда были очень непріятны для архіереевъ. Только въ видъ особой милости государи допускали иногда нъкоторымъ владыкамъ избирать указанныхъ архіерейскихъ свътскихъ чиновниковъ по своему усмотрвнію. Митрополить Кипріанъ ръшительно игнорировалъ назначенныхъ къ нему государемъ свътскихъ чиновниковъ, старался по возможности отстранить ихъ отъ всякаго дъятельнаго участія въ епархіальномъ управленіи. Государю доносили, что ранве "они, государевы даные бояринъ и дворецкой и дьякъ, весь Софійскій домъ въдали во всемъ, а сверхъ того промежъ митрополитовъ изъ государевыхъ приказовъ бояре и воеводы и дьяки тотъ Софійскій домъ въдали, денежную и всякую казну, и запасы, и всякій животь переписывали для того, чтобъ церковной и домовой казнъ никакой истери впередъ не быть, и въ тъ поры церковной и домовой казнъ изъгоду въ годъ прибывало потому, что береженье и крепость ей и правда въ дълахъ великая была". Такое положеніе дъль совсемь изменилось съ техъ поръ, "какъ учали въ Софійскомъ дому государевых в даных приказных людей не любить для того, что при нихъ невольно самовольству быть, въ дълахъ корыстоваться, и не учали бояря и воеводы и дьяки Софійской церковной и домовой казнѣ денегъ, и хлѣба и всякихъ запасовъ, и живота промежъ митрополитовъ перенисывать и сыскивать противъ прежнихъ книгъ, и учали—иштрополичъ родъ и племя съ совътники—своими семьями и заговоры, Софійскимъ домомъ владъть безъ государевыхъ даныхъ приказныхъ людей, и съ тѣхъ мѣстъ учали великіе истери казнѣ, и мятежи и многія неправды въ дѣлахъ быть, и многимъ людямъ обида, и продажа и убивство начало быть для бездѣльной корысти".

Съ мъстными государственными сановниками митрополитъ Кипріанъ обращался всегда гордо и высоком врно, стараясь характеромъ своихъ сношеній съ ними подчеркнуть ту мысль, что онъ, духовный владыка, во всёхъ отношеніяхъ выше и почетнъе чъмъ они-мірскіе властелины, что онъ, въ отношеніи къ нимъ, приравниваеть себя къ государю, и потому можеть совершенно игнорировать ихъ власть, какъ низшую и даже подчиненную ему. Митрополить приказываль всъмъ своимъ служащимъ титуловать себя не иначе, какъ "государь митрополить", такъ что его посланные, говорить донесеніе государю, "въ съважей избъ предъ бояриномъ и воеводы", приглашая ихъ за чвмъ нибудь къ митрополиту, обыкновенно говорили такъ: "государь митрополитъ благословляетъ васъ къ себъ въ келью идти". Государю про митрополита доносили еще и слъдующее: "да у митрополита жъ Кипріана новая гордость, чего при прежнихъ митрополитахъ не бывало: какъ приходять къ нему, митрополиту, къ благословенью въ соборную церковь, или въ келью, государевы царевы и великаго князя Михаила Өеодоровича всея Россіи бояре и воеводы и дьяки и онг, митрополить, велить дворецкому своему предъ собою боярина и воеводъ и дьяковъ сказывать (какъ это было на тогдашнихъ царскихъ пріемахъ) и благословляеть ихъ съ сказкою; а при прежнихъ де при всвхъ митрополитахъ такія сказки у митрополича благословенья государевымъ боярамъ и воеводамъ и дьякамъ не бывало, благословляли бояръ и воеводъ и дьяковъ прежніе митрополиты безъ сказки, рядовымъ обычаемъ".

Какъ иногда самоуправно и прямо жестоко "государь митрополитъ" расправлялся и съ посторонними, ему не под-

чиненными лицами, начиная съ дворянъ и кончая крестьянами, это видно изъ слъдующаго донесенія царю: "да онъ же, митрополить, своею гордостію, безъ государева указу, дворянъ и всякихъ людей у себя въ крестовой, взявъ сильно, передъ собою бьеть батоги и на цёпь сажаеть... А на предъ сего по совъту, при бояринъ князъ Иванъ Ивановичъ Одоевскомъ, велълъ митрополитъ бить по торгомъ кнутьемъ государевыхъ наугородскихъ стръльцовъ одинадцати человъкъ за то, что они стояли на караулъ въ каменныхъ въ городовыхъ воротъхъ, а въ тъ ворота шла изъ города его митрополича невъстка, вдова Марья, что нынъ живетъ въ Молотковъ монастыръ, а передъ нею шелъ митрополичъ сынъ боярской Меркулъ Борзово, что нынв на Москвв въ стряпчихъ, и почалъ въ воротехъ стрельцовъ лаять и говорилъ де: для чего, мужики, не встанете? въдаете де, чья боярыня идетъ! И стръльцы противъ ему отказали,-что она митрополича невъстка, а не боярыня, и противъ де ее намъ вставать ненадобе; и за то тв стрвльцы, по митрополичу совъту, за его невъстку въ Великомъ Новъгородъ биты по торгомъ квутомъ нещадно. Да въ нынъшнемъ, во 141 году декабря въ 19 числъ, вельлъ митрополить изымать въ Новъгородъ государева дворцоваго села Ладоскаго порогу крестьянъ дву человъкъ и, не водя ко государевымъ воеводамъ въ съвзжую избу, велвлъ привести къ себв на конюшенный дворъ и билъ батоги нещадно, и сажали на ледникъ за то, что тъ государевы крестьяне побранились съ его митрополичи крестьяны".

Очевидно государь митрополить Кипріань, въ качествъ новгородскаго духовнаго владыки, чувствоваль и сознаваль себя какимъ-то удъльнымъ князькомъ, какимъ-то самостоятельнымъ и полновластнымъ хозяиномъ и распорядителемъ въ своемъ удълъ—епархіи, почему онъ очень неохотно встръчалъ всякое вмъшательство въ его дъла высшей свътской правительственной власти въ лицъ государя-царя, и не всегда считалъ нужнымъ подчиняться ей и исполнять ея приказанія, а на государевыхъ служилыхъ людей, даже высшихъ ранговъ, каковы бояре, воеводы и дьяки, смотрълъ какъ на низшихъ себя, обязанныхъ ему, государю-митрополиту, всякимъ почтеніемъ и готовностію исполнять его требованія.

Такимъ же самостоятельнымъ въ своемъ удълъ-епархіи

митрополить Кипріань чувствоваль себя и относительновысшей духовной власти—патріарха. По крайней мъръ къ нъкоторымъ распоряженіямъ патріарха Кипріанъ относился явно пренебрежительно и даже при другихъ дозволялъ себъ смъяться надъ ними. Такъ, въ 1631 году Кипріану была прислана грамота патріарха Филарета Никитича, въ которой онъ повелъвалъ ему, митрополиту Кипріану, "въ Петровъ постъ поститися недълю самому, громъ субботы и Недъли (т. е. воскресенья), ъсти сухоядение по одинова на день, и молитву Іисусову тайную творить въ церкви и въ кельъ о побъдъ и одолъніи на враговъ и супостатовъ, да и всъмъ бы подъ его митрополичьею областію всему духовному чину... вельль поститися и молитвы тайно творити такожде, яко жь и самъ учнеть поститися и молитвы творити въ церкви и въ кельъ". Эту патріаршую грамоту митрополить показываль въ соборъ дьякамъ Шипулину и Первому Неронову и при этомъ "говорилъ смъясь: прислана де ко мнъ отъ патріарха грамота, вельно поститься недьлю, и во той де грамото наврано ко мню просто, что ко которому игумну можно де написать, (то)-ко мнф, не такъ складнфе того; азъ де самъ соборной и келейной чинъ знаю-старъе всъхъ-какъ поститься. И той государевт грамотт смеялся. А после того Петрова поста звалъ митрополить къ себъ ъсть боярина княза Юрья Яншеевича Сулещева, и флъ бояринъ у митрополита въ задней кельв наединв, а съ нимъ быль туть же дьякъ Первой Нероновъ. И послъ того митрополича объда, на другой день, сидя бояринъ князь Юрьи Яншеевичъ въ съвзжей избъ наединъ, и разговорился про митрополита, какъ у него пировалъ, и говорилъ дьяку Первому Неронову: помнишь ли де ты, какъ митрополить, сидя за столомъ говориль съ нами про грамоту, что къ нему прислана отъ государя патріарха о пость? Язъ-де и топере сидя дрожу, какъ онъ сбръдилъ и говорилъ: пишетъ де ко мнъ патріархъ въ грамотъ о постъ, а написано де не знаючи невъдомо што. И язъ де ему молылъ, что у государя патріарха многія дъла государственныя, опроче такихъ дълъ, и ему, государю, на многъ тое грамоты либо выслушать у дьяка не лучилось; и митрополитъ-де почалъ въ тв поры иную рвчь говорить".

Мало того, что митрополить Кипріанъ не слушаль и не исполняль некоторыхъ предписаній царя и натріарха, но

онъ дозволяль еще себъ свободно измънять мъстную всъми чтимую церковную старину, вводить перемены и даже новшества въ самое церковное богослужение. Царю доносили изъ Новгорода: "въ прошломъ въ 140 (1632) году, на праздникъ Успенія пресвятыя Богородицы, въ соборной церкви у Софіи премудрости Божіи, на объднъ у митрополита была кутья съ кануномъ, а прежде-де сего на тоть великій праздникъ кутьи въ соборной церкви не бывало для того, что о государскомъ многолетномъ здоровью соборне Бога молять и воду святять, и къ нимъ, ко государемъ, къ Москвъ отпущають. А то-де митрополить Кипріань учиниль собою, что пълъ про государское здоровье молебны велълъ въ соборную церковь кутью внесть. Да въ прошломъ же во 140 году, мая въ 4 день, на ангелъ великія государыни даревны Ирины Михайловны, пъли въ соборъ у Софіи премудрости Божіи вечерню съ литіею, а на вечерни митрополитъ все сидълъ, а на утрее на праздникъ велълъ митрополитъ пъть по своему чину; начали пъть вмъсто псалма: Благослови душе моя Господа, канунъ праздничный, да по третьей и по шестой пъсни чли статьи, а послъ кануна пропъли: Достойно есть, да была ектенья, а послё ектеньи начали заутреню-аккосы и псалмы; а на всенощномъ и на заутрени все митрополить въ церкви сидълъ. А въ прошломъ, во 139 году, на ангелъ великія государыни царевны Ирины Михайловны, митрополить Кипріань въ соборъ не праздноваль".

Являясь и въ церковномъ отношеніи своего рода новаторомъ, приказывая въ собров пъть церковныя службы "по своему чину", отступавшему отъ обыкновеннаго ранте принятаго церковнаго уставнаго чина, митрополитъ Кипріанъ въ то же время всячески старался вст свои владычные выходы и служенія обставить особою внішнею помпою, которая бы для встать видимо и замітно выділяла его изъ ряда встать другихъ властей, наглядно показывала встать его особую владычную "высость". Докладъ государю говорить по этому поводу: "а какъ онъ, митрополить, ходить въ соборную церковь, и его водять подъ руки по два старца—казначей его да келейникъ; а какъ лучитца ему облаченье, и къ его митрополичу місту въ церкви выходять изъ алтаря по два дъякона въ стихаряхъ, и пришедчи къ его місту, и поклонясь ему, пріимають его подъ руки и поведуть въ одтарь,

а коли митрополить служить и въ службъ, гдъ бываеть митрополиту въ царскихъ дверяхъ каженье или свъчею осъпенье, и въ тъхъ во всъхъ статьяхъ въ царскихъ дверяхъ держать его подъ руки по два дьякона; и какъ митрополить на каженье или на остненье поклонится, а тъ два дьякона, которые его подъ руки держатъ, съ нимъ же поклонятся потому, что его держать подъ руки; а на вечерняхъ и на заутреняхъ въ перкви митрополитъ все сидитъ на своемъ мъстъ. А на дъйствахъ, коли бываетъ лътопровожанье, и страшный судъ, и на воду со кресты ходъ, и какъ онь, митрополить, станеть на дъйствъ на мъстъ на рундукъ на ковръ, и въ тъ поры его держатъ подъ руки по два дьякона, а онг руки подыметь высоко и стоить съ большою гордостію; да надъ нимъ же, митрополитомъ, держатъ подьяки солнечникъ (зонтикъ), писанъ золотомъ съ разными красками. А вздить онъ, митрополить, по праздникамъ на софійскую и торговую сторону и въ монастыри къ вечернямъ, и ко всенощнамъ, и къ объднямъ во все люто на саняхъ, а коли ходить со кресты въ ходы, и нада нима держата солнечникъ, а сани его за нимъ возятъ".

Такимъ образомъ, митрополитъ Кипріанъ, съ одной стороны, являлся предшественникомъ Никона въ томъ отношенін, что онъ очень різшительно отказывался признавать свътскую власть выше духовной, почему не всегда слушалъ и исполняль царскія повельнія, если находиль ихъ въ чемъ либо несогласными съ своими интересами и правами какъ духовнаго владыки, государя-митрополита. Съ другой стороны, митрополить Кипріань быль представителемь техъ епархіальных архіереевь, которые тяготились своею зависимостію оть патріарха, желали придать своему епархіальному управленію автономный характерь, независимый оть постояннаго вмешательства въ епархіальныя дела патріарха, желали провести въ церковной жизни тотъ принципъ, что патріархъ не есть глава архісеревъ, не высшее и начальственное надъ ними лицо, а только первый между равными, и что, поэтому, каждый епархіальный архіерей есть такой же самостоятельный и независимый управитель въ своей епархіи, какъ и патріархъ въ своей области, — высшею инстанціей какъ для патріарха, такъ и для всякаго епархіальнаго архіерея, можеть быть и есть только соборь. Въ указанномъ нами послъднемъ направлени митрополитъ Кипріанъ былъ предшественникомъ всъхъ тъхъ русскихъ епархіальныхъ архіереевъ, которые присутствовали и дъйствовали на соборъ 1667 года.

Русскіе епархіальные архіери, какъ мы знаемъ, крайне не любили патріарха Никона, видъли въ немъ своего угнетателя и поработителя, и потому всячески желали и добивались его окончательнаго низверженія сь патріаршаго престола. Съ его низверженіемъ они расчитывали достигнуть большей самостоятельности и независимости въ управленіи своими епархіями, большей силы и вліянія на обще-церковныя дёла, отъ которыхъ совершенно отстранилъ ихъ Никонъ, не терпъвшій никакихъ совътовъ и указаній со стороны своихъ собратій о св. Духв. Но, съ другой сторовы, открыто высказанное Никономъ ученіе, что священство выше царства, что свътская — государственная власть не должна вмъщиваться въ дъла церковныя, а слъдовательно и въ епархіальныя, что надъ духовными владыками она не имфетъ никакихъ верховныхъ правъ — эти возгрѣнія Никона какъ нельзя болье пришлись по душь русскимь архіереямь, которые ръшительно и горячо стали въ этомъ отношеніи на сторону нелюбимаго ими Никона, Низвергнуть Никона, поработителя архіееревъ и, въ тоже время, доставить торжество его идеямъ, - что священство выше царства, - это значило бы для архіереевъ разомъ освободиться не только оть подавляющаго ихъ преобладанія патріаршей власти, которой, въ лицъ Никона, былъ бы данъ королий урокъ, во и отъ вившательства въ ихъ епархіальныя діла государственногі власти, которая, не менве патріаршей, очень сильно давала чувствовать себя каждому архіерею. Въ виду этого всё рускіе архіереи, по вопросу объ отношеніи царства къ свящекству, стали на сторону заявленныхъ Никономъ воззрвній и ръшились ихъ всячески отстаивать на предстоящемъ церковномъ соборъ. Положение дъль, въ указанномъ отношени, становилось настолько серьезнымъ, что со стороны высшаго свътскаго правительства, конечно хорошо освъдомленнаго о настроенности русскихъ владыкъ, необходимо требовалось предпринять что либо ръшительное, если только оно хотъло остановить дальнъйшее распространение идей Никона и дальныйшее возникновеніе "свободныхь архіереевь", заяв.

лявшихъ, что они не признаютъ надъ собою царскаго суда, не желаютъ допускать государственную свътскую власть въобще-церковныя и ихъ частныя епархіальныя дѣла. Очевидно свътскому правительству необходимо было противоставить воззрѣніямъ русскихъ архіереевъ на царство и священство воззрѣнія противоположныя, и при томъ такъ, чтобы онѣ заявлены были тоже духовными властями, только болѣе авторитетными, чѣмъ Никонъ и русскіе владыки. Наше свътское правительство такъ и поступило.

Государь Алексъй Михаиловичь обратился на востокъ съ особою грамотою, въ которой онъ просиль патріарховъ отвътить на предложенные въ царской грамотъ вопросы. Восточные патріархи, соборно обсудивъ царскіе вопросы, прислали на нихъ свои письменные отвъты, за своими собственноручными подписями. На первый вопросъ, предложенный въ царской грамотв: "что есть царь?" патріархи между прочимъ отвъчали: "царю подобаетъ, да будетъ глава и верхъ ковсемъ членамъ, подчиненнымъ ему... Добръ разсуждати долженствують царіе, еже не дати своея чести инымь, ниже новствовати въ твореніи благодъяній по причинь: не даждь иному чести твоея, да не подвигнеши ост на тя... Царь есть господь всвхъ подданныхъ своихъ, ожидающихъ отъ него дарованій и добротвореній, противныхъ паки-казни. А аще убо кто царю видится противенъ быти, хотя есть и лице церковное, во достоинство вчиненное, не безъ ума бо мечь носить, но въ похвалу добръ творящихъ, въ гожденіе же злъ дълающимъ, ибо мъстникъ Божій есть, и того ради въ писаніяхъ предадеся: царя чтите и о царъ милися дъйте". Второф вопросъ, предложенный государемъ на разръшение восточныхъ патріарховъ, былъ следующій: "подобаетъ-ли всемъ. наипаче мъсто держащу епископу или патріарше, подчинену быти и повиноватися царю, царскую власть держащему и ея употребляющему, во всякихъ гражданскихъ вещехъ и преніяхь тако, во еже бы единому быти господину и начальнику, или ни? Въ отвътъ на этогъ вопросъ между прочимъ говорится: "яко же Богь есть на небеси повсемиствении, то на земли суть по Бозъ тій, иже держащій царскую власть и престоль; и якоже, иже несохранивый въры божественныя оть общества вървыхъ изгнанствуя отвергается, подобиъ иже въры къ царскому достоинству сотворенныя несохран-

шіи, лестно же и отай дълающіи, недостойни, намъ мнятся, еже христіанское имя на себъ къ тому содержати, зане же бо помазанникъ Господень именуется и есть, иже царскимъ вънцемъ увънчанъ бяще". Затъмъ приводится исповъданіе, какое давали греческіе патріархи своимъ императорамъ: "исповъдую симъ писаніемъ моимъ, еже сохранити ми къ тебъ, кръпчайшему царю и повелителю, чистую въру и благохотвніе, яко же долженствую то отъ естественнаго ніжоего мановенія и оть правильнаго долга тако, во еже бы ми быти подъ повелительствомъ, и заповъдію, и подъ маніемъ царскаго твоего достоинства, и противну противу всякому человтку, противляющемуся сему моему крестному цълованію. Й по малвхъ: сіе же крестное цвлованіе, не точію къ царю, но и къ цариць и къ ея сыномъ царевичемъ принадлежитъ... Й по мальхъ: еже быти ми подъ изволеніемъ и прописаніемъ твоея царскія свётлости, и еже дълати ми по благоизволеніи твоихъ царскихъ тако писанівмъ преданныхъ, яко же и кромъ писаній изъявленныхъ... Аще же откуду явится нъкое сомнвніе, объщаю мя подлагати подъ судъ и его достойныя казни по предложенію и повельнію твоего царскаго престола". Приводя эти выдержки изъ 64 главы великаго Номоканона, патріархи ділають такое заключеніе: "изъ нихъ же собирается: царя убо быти совершенна господа и единаго быти законодавца всъхъ дълъ гражданскихъ; патріарха же быти послушлива царю, яко поставленному на высочайшемъ достоинстви и отметителю Божію, ниже коимъ дибо обычаемъ господствовати еже хотъти или дъяти въ вещехъ гражданскихъ, еже есть противно и пакостно царскому непщеванию... Творяща (патріархъ) противнъ церковнымъ уставамъ или противно царю, неразсуднъ и безумнъ дъюща, и съ престола своего весьма быти извержительна и удалительна". Въ отвътъ на пятый вопросъ говорится: "никто не имъетъ толику свободу, да возможеть противитися царскому повельнію, — законъ бо есть. Того ради, аще кто и духовный предстатель, аше и патріархомъ его наречеши, или иной степени мужъ, сицевому (словесному) повельнію, или епистоліи, сопротивиль бы ся, да страждеть казнь, яко безправильное нъчто сотворивый" <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Гиб. II, стр. 671 и слъд.

Такимъ образомъ, восточные патріархи, на предложенные имъ вопросы объ отношенін власти свътской и дуковной, или власти царской и патріаршей, отвътили совершенно противоположно Никону. Вопреки ему они признали, что царская власть выше духовной, такъ какъ царь есть намъстникъ самаго Бога на землъ, что патріархъ и всякій архіерей, наравнъ со всъми другими подданными, обязанъ парю безусловнымъ во всемъ повиновеніемъ, что всякое повельніе, идущее отъ царя, будетъ ли то письменное или словесное, "законъ есть", почему оно вполнъ обязательно и для самого патріарха, который наравнъ съ другими долженъ "полагать себя подъ судъ царскій" и наравнъ съ другими подданными нести кару за всякое противленіе царскимъ повельніямъ.

Отвътъ восточныхъ патріарховъ для высшей свътской власти ръшалъ вопросъ въ желательномъ для нея смыслъ и окончательно, но не такъ посмотръли на дъло русскіе свободолюбивые владыки.

Русскіе архіереи вовсе не желали согласиться съ предложеннымъ восточными патріархами рішеніемъ вопроса объ отношеніи свътской власти къ духовной, съ ръщеніемъ, отдавшимъ архіереевъ по прежнему въ полное распоряженіе и подчинение свътской правительственной власти. Естественно было съ ихъ стороны попытаться снова подвергнуть этоть вопрось соборному обсужденію, въ видахь добиться болье благопріятнаго для нихъ его рышенія. За это дыло взялись, главнымъ образомъ, два архіерея, выдававшіеся своимъ умомъ, относительною образованностію, своимъ нерасположениемъ лично къ Никону и, въ то же время, горячимъ сочувствіемъ къ его церковной реформъ и къ его воззрвніямь на отношеніе между царствомь и священствомь. Оба эти архіерея въ то же время пользовались особымъ расположеніемъ и довъріемъ государя и потому были самыми вліятельными среди другихъ архіереевъ. Это были-Павелъ, митрополить кругицкій и Иларіонь, архіспископь рязанскій. Такъ какъ въ концъ 1666 года въ Москву прибыли два восточные натріарха, въ сопровожденіи другихъ восточныхъ іерарховъ для соборнаго суда надъ Никономъ, то Павелъ и Иларіонъ ръшились на смълое дъло: ръшились открыто поднять на соборъ вопрось о царской и патріаршей власти съ тѣмъ, чтобы вновь соборно обсудить этотъ вопросъ и добиться иного его рѣшенія, нежели какое дано было ему на востокѣ въ патріаршихъ отвѣтахъ на царскіе вопросы, такъ какъ на востокѣ, при составленіи патріархами своихъ отвѣтовъ, вовсе не было представителей и защитниковъ того взгляда, что священство выше царства, почему вопросъ и быль тамъ рѣшенъ, по ихъ мнѣнію, очень односторонне и потому неправильно.

По очень понятнымъ причинамъ соборныя пренія о власти свътской и духовной не вошли въ составъ оффиціальныхъ соборныхъ актовъ, которые вовсе умалчивають объ этомъ крайне важномъ и характерномъ эпизодъ изъ соборныхъ дъяній 1667 года, какъ будто въ дъйствительности его совсти и не было. Но за то объ этомъ событіи очень подробныя и обстоятельныя свъденія сообщаетъ намъ игравшій на соборъ роль адвоката царской власти газскій митрополитъ Паисій Лигаридъ, въ третьей части своего сочиненія о соборномъ судъ надъ патріархомъ Никономъ. Дальнъйшій разсказъ о соборныхъ преніяхъ по вопросу о власти царской и патріаршей будеть лишь переводомъ изъ уномянутаго сочиненія Паисія Лигарида, сокращеннымъ во всъхъ тъхъ случаяхъ, гдъ Паисій вдается въ ненужное, вовсе не идущее къ дълу многоглаголаніе 1).

Паисій Лигаридъ разсказываеть о соборныхъ засѣданіяхъ 1667 года, по интересующему насъ вопросу, слѣдующее:

14-го января (1667 года) собрадись всё архіереи въ новомъ патріаршемъ дом'в но д'ёлу о подписаніи низложенія Никона. При этомъ открылось несогласіе изъ-за н'ёкоторыхъ реченій, пом'єщенныхъ въ доклад'є и толкуемыхъ неправильно кругицкимъ Павломъ и рязанскимъ Иларіономъ, ко-

<sup>1)</sup> Сочиненіе газскаго митрополита Пансія Лигарида "О соборномъ судів надъ патріархомъ Никономъ" написано имъ на греческомъ языків и греческій его списокъ находится въ московской синодальной библіотеків № 469. Сочиненіе раздівляется на три части, первыя двів части переведены на русскій языкъ съ сокращеніями. Рукопись этого перевода хранится въ нашей академической библіотеків. Но третья часть доселів остается безъ перевода и неизвістна ученымъ. Только митрополить Макарій, въ XII томів своей Исторіи русской церкви, сообщаеть нівкоторыя, впрочемъ самыя общія свіздінія, заимствованныя изъ этой части сочиненія Пансія Легарида, заслуживающей, особенно по интересующему насъ вонросу, полнаго вниманія.

торыхъ почитали столпами сего собора, и некоторыми другими архіереями, имъ послідовавшими. Они різшительно отказались подписаться (разумфется подъ осужденіемъ п. Никона), убоявшись страха, "идеже не бъ страхъ," и превратно толкуя слова, что было весьма вредно для нихъ самихъ, по причинъ ихъ несогласія и непокорливой дерзости и безстыдства. Тогда какъ всв другіе подписанись, двое непокорныхъ отступили отъ нихъ, почему царь сильно разгнъвался на нихъ, а особенно святьйшіе (разумьются присутствовавшіе на сообор'в восточные патріархи-александрійскій Паисій и антіохійскій Макарій), были изумлены ихънепокорностію и запальчивымъ прошеніемъ (содержаніе котораго Паисій передаеть ниже). Такимъ образомъ соборъ разошелся не безъ волненія и назначено было съ особою тщательностію заняться въ своихъ келліяхъ изследованіемъ этой главы патріаршаго определенія и дать свое мненіе въ краткомъ видъ, на письмъ, чрезъ два дня.

Приблизился назначенный день, разсказываеть Паисій (въдевятой глав'в), и всё архіереи, горя пламенной братской любовью, собрались въ новый патріаршій домъ. Предсёдательствовали папа Паисій и патріархъ Макарій. Каждый принесь на бумаг'в свой символъ (т. е. изложеніе своего мнёнія по данному вопросу?) отъ своего богатства приношеніе для изследованія важнаго вопроса, и были предложены на среду собранныя боголюбезнымъ тщаніемъ изреченія, которыя клонились къ чести и достоинству первосвященства, равно какъ были читаны и м'вста, говорящія въпользу богодарованной власти царской и объясняющія ея преимущества.

Предложено было изъ втораго слова Златоустаго (въ русскомъ переводъ оно значится третьимъ—Христ. Чтеніе 1831 г. ч. 42 стр. 7—11) слъдующее мъсто: "священнослуженіе совершается на земль—по починуположенію небесному. Такъ и должно быть. Ибо не человъкъ, не ангелъ, не архангелъ и не другой кто либо изъ сотворенныхъ, но самъ Утыштель учредилъ служеніе, и людей, еще облеченныхъ плотію, содълалъ представителями служенія ангеловъ. Посему совершитель сего служенія долженъ быть столько чисть какъ бы онь стоялъ на небъ, посреди небесныхъ силъ... Когда видишь Господа закланнаго и предложеннаго въ жертву; свящишь господа закланнаго въ жертву; свящишь господа закланнаго въ жертву; свящи предложеннаго въ жертву; свящи предложеннаго въ жертву; свящи предложеннаго въ жертву; свящи предложенна пре

щенника, предстоящаго сей жертвв и возносящаго молитвы: народъ же весь окропляемый ся драгоцвиною кровію; еще ли думаешь, что ты находишься между человъками, и стоишь на землъ; что не перенесся мгновенно на небеса, и отвергнувъ всв плотскія помышленія души, обнаженнымъ отъ всего земнаго духомъ и чистымъ умомъ не созерцаешь небесное? О чудо! о человъколюбіе Божіе!—Съдящій со Отцемъ въ сей часъ объемлется руками всехъ; даетъ себя осязать и ощущать всемь, кто только желаеть... Предстоить священникъ, низводя не огонь, но св. Духа; возносить усердную молитву не о томъ, чтобы огнь ниспаль съ неба и попалилъ предложенную ему снъдь; но дабы благодать, низшедши на жертву, возжгла души людей и сдълала свътлъйшими чистаго сребра... Еще живуть и обращаются на землъ; а поставлены распоряжаться небеснымъ, и получили власть, которой не даль Богъ ни ангеламъ, ни архангеламъ. Ибо не имъ сказано: и елика аще разръщите, будетъ разръщена (Ме. 18, 18). И земные владыки имъють власть связывать, но только тела. А те узы связывають душу, проникають небеса; и что священники опредъляють на земль, то Богь утверждаеть на небъ. Господь согласуется съ мнъніемъ рабовъ своихъ! Что же другое онъ вручиль имъ, какъ не всю духовную власть? Имъ же, говорить, отпустите гръхи, отпустятся: имъ же держите, держатся (Іоанна 20, 23). Какая власть можеть быть болве сей? Отецъ весь судъ отдаль Сыну (Іоанна 5, 22). Теперь вижу, что Сынь весь судъ сей предоставиль священникамъ. Они возведены на такую степень власти, какъ будто уже переселены на небо, превознеслись надъ человъческою природою и освободились отъ страстей нашихъ".

Выслушавь это, соборъ воскликнулъ: "для чего же ты не привель положеннаго вначалъ изреченія Златоустаго:—"священство, которое столько превосходнъе всъхъ другихъ достоинствь, сколько духъ превосходнъе тъла?" Газскій отвъчалъ: "это сдълано не съ хитростію, но златыя слова Златословеснаго учителя взяты вкратцъ и только приведенъ изънихъ отрывокъ, который показался необходимымъ и полезнымъ". Всталъ Симеонъ Вологодскій и сказаль: "вотъ слова Златоустаго яснъе солнца утверждаютъ, что степень священства выше степени царскаго". Газскій (Паисій говоритъ

о себъ въ третьемъ лицъ и обыкновенно называеть себя просто Газскимъ) отвъчалъ: "надлежитъ напередъ узнать мысль (проникнуть въ мысль) сего великаго наставника. знать съ какою целію онь это говорить, и потомь изследовать слова, столь ясно и премудро раскрывающія, что въ духовныхъ дълахъ архіерей имъетъ первенство и преимущество предъ царскимъ достоинствомъ. А это не противится патріаршему опредільнію и словамь, утверждающимь согласно со мною, что царь имжеть первенство въ дълахъ гражданскихъ" 1). "Такъ, отвъчалъ Симеонъ, но помни притчу Соломонову, поучающую всвхъ, а въ настоящемъ случав и духовныхь, не обращаться на десно, и не уклоняться на шуе, но идти среднимъ путемъ, безошибочнымъ и царскимъ. Попомни, что и самъ ты архіерей и одинъ изъ князей христоименитаго народа. Посему долженъ болъе поддерживать права архіереевъ, нежели превозносить на словахъ права державныхъ". На это сказалъ Газскій: "я такъ говорю не по приверженности къ царю не по приверженности собственно къ Алексію, но право правлю слово истины, какъ герольдъ, несущій съ собою предсказаніе оракула... (Слёдують другія сравненія). Вникнемъ въ слова Златоустаго точнье. Первосвященство, говорить онъ, выше царской власти, какъ душа тъла. Но какъ вивший человъкъ, т. е. чувства, совершаютъ свои дъйствія, такъ внутренній человъкъ т. е. душа, —внутренвія действія. Подобнымь образомь архіерей занимается дълами церкви, а царь мірскими дълами государства,--каждый сохраняеть при этомъ свои права, каждый обращается въ своей сферъ.

Имъете ли подъ руками другія свидътельства для яснъйшаго утвержденія?—спросили архіереи.—Имъемъ, отвъчали патріархи, достаточно. Вотъ еще слова Златоустаго изъ щестаго слова о священствъ: "а когда онъ, священникъ, призываеть Святаго Духа и совершаетъ страшную жертву, такъ часто прикасаясь къ общему всъмъ владыкъ; тогда скажи мнъ, гдъ назначить ему мъсто? Какой потребуемъ отъ него

<sup>1)</sup> Подъ "патріаршимъ опредъленіемъ" Паисій разумѣеть патріаршіе отвѣты на вопросы о власти царской и патріаршей, привезенные въ Москву грекомъ іеродіажономъ Мелетіемъ и изъ которыхъ выше мы приводели нѣкоторыя извлеченія.

чистоты, какого благочестія? Ибо помысли, какія должны быть руки, служащія такому таинству? Каковъ долженъ быть языкъ, произносящій таковыя слова? Не всего-ли чище и святье должна быть душа, пріемлющая толикую силу Духа? Тогда и ангелы предстоять священнику, и все мъсто жертвенника въ честь Возлежащаго на немъ, исполняется небесными силами. Въ семъ удостовъряеть самое дъйствіе, совершаемое тогда. Но кромъ сего я нъкогда слышалъ отъ одного человъка, что нъкоторый пресвитерь, мужь удивительный, имъвшій дарь духовныхь видьній, говориль ему, что онъ однажды, бывъ удостоенъ таковаго виденія, вдругъ узрѣлъ (сколько то ему возможно) сонмы ангеловъ, которые были облечены въ свътлыя одежды, окружали жертвенникъ и взирали долу, точно такъ, какъ бы воины, стоящіе въ присутствіи царя. Я върю словамъ сего человъка. Также и другой нъкто разсказываль мнь (онь не оть другаго слышаль, а удостоился самь видеть и слышать), что техь, которые должны отойти оть сей жизни, если они причастились св. тайнамъ съ чистою совъстью, -при отхожденіи ихъ, въ честь принятаго ими дара, окружають ангелы и возносять на небо" 1).

Суздальскій архіепископъ Стефанъ немедленно спросиль: требую объясненія—для чего приведено это мъсто?—Газскій отвіналь: здісь Златоустый ясно показываеть, какую чистоту должень имъть священникъ, обходящій страшный оный жертвенникъ, на которомъ возседають многоочити силы, записывая въ книгъ живота всяческая и т. пол. (не идущее къ дълу).-Патріархи сказани: нусть будуть приведены свидътельства и другихъ богоносныхъ отцевъ. И приведены слова епископа Кипрскаго Епифанія: ибо первое ввященство совершается въ необръзаніи Авелемъ, а также и слъдующее за нимъ Ноемъ, и третье Мелхиседекомъ. И что Мелхиседекъ быль человъкъ, это открываеть самъ святый апостоль Божій вь посланіи, говорить же онь такь: непричитаемый же родомъ къ нимъ, одесятствова патріарха (Евр. 7, 6). Изнесе Аврааму хлъбы и вино: и бяще священникъ Вышняго въ то время; онъ благослови Авраама и по-

<sup>1)</sup> Это мъсто изъ Златоуста въ русск. переводъ см. Христ. Чт. 1832 г. ч. 47 стр. 325—326.

лучилъ отъ него десятину (Быт. 14, 18-20). Ибо рабъ Божій должень быль воздать честь священнику Вышняго... и т. д. 1). "Газскій невопрошаемый всталь и сказаль: это місто не идеть къ разръщенію нашего недоумънія. Мы говоримъ не о преемствъ, а о превосходствъ между священникомъ и паремъ".-Тогда приведены были слова того же Епифанія изъ его книгъ противъ ересей: "престолъ Давидовъ и царское съдалище есть священство во святой церкви; сіе то царское и первосвященническое достоинство, соединивъ едино, Господь дароваль святой церкви, перенеся въ престоль Давидовъ непрестающій пребывать во въкъ; потому престолъ Давидовъ существованіе свое преемственно продолжаль до самаго Христа, такъ какъ не оскудъвали князья отъ Іуды, дондеже пришель Тотъ, кому отложено, и той, сказано, чаяніе языковъ (Быт. 49, 10). Ибо въ пришествіе Христово прекратились до самаго Христа бывшіе по преемству вождями князи отъ Іуды. Прекратился и непродолжался болье порядокъ, когда родился Христосъвъ Виелеемъ іудейскомъ, при Александръ, происходившемъ изъ первосвященническаго и царскаго рода. Симъ то Александромъ, со временъ его и Саалины, называемой и Александрою, пресъкся жребій царскій, при царъ Иродъ и Августь, самодержив римскомъ. Этотъ Александръ, какъ одинъ изъ помазанниковъ и вождей, возложилъ на себя и вънецъ, потому что когда соединялись два кольна и царское и священническое, разумъю Іудино и Аароново и все Левіино, тогда происшедшіе отъ сихъ кольнъ дълались царями и іереями. Ибо ничто не погръшило изъ загадокъ (тайнственнаго смысла) св. Писанія. Но тогда наконецъ возложиль на себя діадиму иноплеменный царь Иродъ, а не изъ потомковъ Давидовыхъ. А по паденіи царскаго престола и царское достоинство изъ плотскаго Гудина дома и изъ Герусалима перенесено во Христъ въ церковь. Водружается же престоль во святьй Божіей церкви во въки, имъя достоинство но двоякому праву, и царскому и первосвященническому: по праву парскому оть Господа нашего І. Христа-

<sup>1)</sup> Эти мъста взяты изъ трактата св. Епифанія "о мелхиседевіанахъ", см. русскій переводъ Твореній св. Отцовъ, т. 44, стр. 439, 437, (мъста приводятся у Паисія не къ ряду) 441, 443, 446 и др.

двояко: и потому что Онъ по плоти отъ съмени Давида царя, и потому что, будучи тъмъ, что Онъ есть, отъ въка большій еще царь по Божеству; по праву же священническому, потому что Онъ Архіерей и Первостоятель архіереевъ, послъ того какъ вскоръ поставленъ Іаковъ, именуемый братъ Господень, и апостолъ—первый епископъ, по естеству сынъ Іосифовъ, наименованіе же брата Господня получившій, потому что жилъ въ одномъ съ Нимъ семействъ... Ибо пребываетъ престолъ Его, царствію Его не будетъ конца, возсядетъ на престолъ Давида, ни въ чемъ не измънивши царской власти Давида, но даровавъ ее слугамъ своимъ—архіереямъ вселенской церкви 1).

Послъ прочтенія сихъ мъсть соборь сказаль: отвъчай Газскій епископъ: ни яснье ли солнца высказывается здъсь искомое,--что престоль святительскій выше всякаго другаго престола, а слъдовательно и самаго царскаго достоинства"? Газскій отвічаль: дайте мні немного времени для разсмотрвнія этого труднаго міста у св. Епифанія". Архіерен отвъчали: "свидътельствъ много, только отверзь врата твоего слуха", и прочтено было изреченіе Григорія Богослова изъ его апологетики: "кто возмется, какъ глиняное какое издъліе, изготовляемое въ одинъ день, образовать защитника истины, который долженъ стоять съ ангелами, славословить со архангелами, возносить жертвы на горній жертвенникъ, священнодъйствовать со Христомъ, возсозидать созданіе, возстановлять образъ Божій, творить для горняго міра, и скажу болье-быть богомъ и творить богами. Знаю, чьи мы служители, гдъ сами поставлены, и куда готовимъ пругихъ 2). Пребожественный Василій въ пятой молитвъ елеосвященія молится такъ: "Господи Боже нашъ, вдохнувшій въ своихъ учениковъ и сказавшій: пріимите Духа святаго, иже меня смиреннаго и гръшнаго и недостойнаго раба твоего-призвавый на превеличайшій степень священства и войти во внутренняя завъсы и въ святая святыхъ и пр.". Изъ этихъ свидетельствъ выводятся два заключенія: вопервыхъ то, что јерей есть богъ земной и по слову псалма:

<sup>1)</sup> Это мъсто взяго изъ трактата св. Епифанія "о назореяхъ". Русск. переводъ при Твор. св. Отцевъ т. 42. стр. 204—207.

<sup>2)</sup> Твореніе Григорія Вогослова въ русск. переводі т. 1. стр. 61—62.

Я сказалъ: вы боги есте и сыновья высочайшаго всв; вовторыхъ, что высочайшій степень священства превосходить всякій другой степень на землв. Читано было наконець первое посланіе Григорія Двоеслова къ царю Льву Исаврянину, гдв онъ говорить: "въдаешь царь, что догматы святой церкви не царю принадлежать, но архіереямъ, которые безопасномивють догматствовать. Посему архіереямъ ввърены церкви и они не входять въ двла правленія народнаго. Пойми и замвть это—воздерживаясь отъ народныхъ двль, т. е. отъполитическихъ; а цари подобно не должны (входить) въ двла церковныя, но заниматься ввъренными имъ (т. е. гражданскими). Соввщаніе же христолюбивыхъ царей и благочестивыхъ архіереевъ составляетъ единую силу, когда двла управляются съ миромъ и любовію.

При этомъ всё воскликнули: вотъ прекрасное разграниченіе, вотъ наилучшее толкованіе, вотъ мудрое объясненіе, отдёляющее для каждаго свою область, какъ для царя, такъ и для архіерея.

Подобное тотъ же папа писалъ и во-второмъ посланіи къ Льву иконоборцу: ты написаль: "я царь и священникъ, по сказанному въ святомъ откровеніи: сотвориль есть насъ іереи и цари Богу". Й это цари предшествующіе тебъ (приводимъ слова Григорія Двоеслова въ сокращеніи) показали словомъ и дъломъ: Константинъ, Осодосій, Валентинъ, ... "эти цари благочестиво царствовали вмёстё съ архіереями, единомысліемъ и совітомъ собирали соборы, изслідуя истину догматовъ, они устроили и украсили святыя церкви, суть священники и цари... Ты же съ техъ поръ, какъ приняль царское достоинство, найдя св. церкви изукрашенными лишиль ихъ украшенія и опустошиль... Ибо какъ не имъеть власти архіерей проникать во дворець и надівать знаки царскаго достоинства, и царь не можетъ войти въ церковь (если не захочеть передвигать границы) и изрекать приговоры о духовенствъ, и благословиять и надагать руки на символы св. таинствъ, и даже причащаться безъ ісрея; но каждый изъ нихъ да пребываеть въ томъ призвани, къ какому призванъ Богомъ".

Вотъ опять, сказали архіереи единодушно, римскій Григорій обличаеть царя Исаврянина, только—только не приводя псалма, какъ онъ геворить противъ царей.—"Подлинно

такъ, сказали два вселенскіе патріарха. Когда царь еретикъ, справедливо онъ подвергается обличенію и осужденію, яко неповинующійся соборной церкви. Итакъ должно отличать благочестивыхъ царей отъ нечестивыхъ и невърныхъ, какъ различаютъ и іереевъ истинныхъ отъ ложныхъ, какъ и божественный Василій подтвердилъ въ письмъ къ жителямъ Никополя". Но поелику день уже прошелъ, то главы о царъ отложены до завтра. И такимъ образомъ собраніе разошлось съ благословеніемъ.

На утро собрались всё архіерен (десятая глава) въ новомъ патріаршемъ домі, въ наміреніи предложить полезныя главы о христолюбивомъ царі. Прибыли и оба патріарха и начали говорить: поелику вчера предстоятель Газскій обінщался намъ объяснить місто изъ блаженнаго Епифанія, который говорить, что престоль Давидовъ и престоль царскій во св. Христовой церкви есть священство, то пусть объяснить онь намь это изреченіе. Послів того мы обратимся къ главамъ о христолюбивомъ царів.

Газскій, получивъ дозволеніе, началь говорить: хотя сравненіе по большей части вызываеть споры и ненависть вслідствіе различія челов'яческихъ мыслей и мивній, однакоже, когда такое сравненіе д'ялается для объясненія и познанія точной истины, не только оно не бываеть ненавистно и противно, но и весьма похвально. Сравненіе и сближеніе производится по нъкоторымъ сходнымъ или подобнымъ чертамъ, а не вследствіе полнаго тожества, иначе не могли-бы быть сравненія и сопоставленія. Такимъ образомъ кажется, что священство имфеть преимущество предъ земнымъ царскимъ достоннствомъ, по полнотв духовной власти. Такъ, никто не можеть отпускать гръхи, кромъ единаго архіерея: кто можеть отпускать гръхи, воскликнули іуден, кромъ одного Бога, а Богомъ земнымъ называется архіерей, какъ разсуждаеть въ постановленіяхъ апостольскихъ божественный Клименть и съ нимъ эпонимъ богословія. Но въ благословеніи іерей выше царя, почему и Мелхиседекъ, будучи священникомъ Бога вышняго, благословиль патріарха Авраама, а несомитно, что худшее лучшимъ благословляется. Но относительно помазанія нъть между ними различія, ибо оно обще обоимъ, какъ великій Кипріанъ, въ словъ о помазаніи, говорить: нынъ въ церкви соверіпается муро, въ которомъ смѣшивается съ елеемъ бальзамъ и чрезъ сіе ясно указывается единеніе архіерейскаго и царскаго достоинства и власти... Далъе Паисій сравниваеть царя и архіерея съ двумя свътилами великими, которые оба необходимы: два великихъ свътила поставилъ диміургъ всъхъ боговъ (эта выдержка изъ стиховъ Григорія Богослова) на тверди небесной: одно свътящее днемъ; другое-же-для освъщенія ночи, оба прекрасныя и полезныя для всякаго въ мірѣ произрожденія... По истинъ свътиломь свътиль свътлъйшимъ подобны архіерей и царь на тверди церкви, и когда оба правять право слово истины, то бываеть общее удовольствіе и радость, когда же не право творять, подвергаясь наглядному затмънію, тогда плачь и стенаніе повсюду слышится... Затъмъ Газскій переходить къ сравненію древняго духовенства съ современнымъ: прежде іереи были златые по нравамъ, хотя служили на деревянныхъ дискахъ и потирахъ, а нынъ мы мъдные и жельзные, по словамъ и дъламъ, хотя и совершаемъ таинство причащенія въ сосудахъ златыхъ и преукрашенныхъ. О какая перемъна! Дай мнъ архіерея, который бы стяжаль ревность Фенееса, кротость Мочсея, ревность Иліи, и я предпочту его всякому Кесарю и Августу, надъ землею начальствующимъ. Но если между насъ являются не епископы, а  $\varepsilon \pi \iota \sigma \times \sigma \tau \alpha^{-1}$ ), не митрополиты, а *шаоолойтаи* 2),—не добр'в живущіе, отъ нихъ же первый есмь авъ окаянный, то какой намъ стыдъ! какого ожидать благоговънія?.. Посему царю надлежить казаться и выше другихъ, но предстоятели церкви должны быть свътильникомъ, поставленнымъ на золотомъ свъщникъ, чтобы быть видиму, какъ нъкоторый Фаросъ и колоссъ свътяшійся... Таковъ подобаеть намъ архіерей: преподобенъ незлобивъ, не скверенъ 3), свътлъе и чище аміанта, который въ пламени огня не сгоралъ, но еще болъе очищался. Если же окажется противнымъ тому (но я не позволю себъ никого порицать), достаточно мев указать на одного изъ многихъ, соборнъ лишеннаго патріаршескаго достоинства власти, разумъю Никона, стоящаго внъ священной ограды

<sup>1)</sup> Помрачители.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преступные граждане.

<sup>8)</sup> Esp. 7, 26.

алтаря, вмъсто мира бросилъ ножъ въ Христову церковь, царскаго и Давидова престола не слушая, какъ невнимательный къ слову архипастыря и великаго Учителя, глаголющему: вложи, Петръ, мечь твой въ ножны, едва удержавшему его и бывшихъ съ нимъ отъ стремленія къ убійству... Но, о въчно священный, Богомъ пособляемый государь нашъ, великій поб'єдитель и в'єрньйшій защитникъ церкви, живи, какъ фениксъ, на многія лъта, да будеть тебъ, какъ орля юность твоя, ты воистину архіерей и царь, яко подражаещи шедъ во слъдъ и соревнуя великому Өеодосію, великому Юстиніану, христіаннъйшему Константину, тебя да возставить Христосъ Богъ нашъ новаго Давида, по сердцу своему найдя, яко не далъ еси сна очамъ твоимъ и ръсницамъ дремоты, дондеже богосоставленное сіе собраніе... собрала богомудрая твоя свътлость, послъдуя боговъщанному гласу, глаголющему (Мате. гл. 18): идъже еста два или тріе собрани во имя Мое, Азъ ту есмь посредъ ихъ. Положу вънецъ слову Моему... и слъдуетъ моленіе "за христолюбиваго и свътлъйшаго царя нашего, отъ Бога царство пріемшаго", объ одоленіи на враговъ, "особенно же сарадынъ", по гръхамъ нашимъ нынъ на насъ возставшихъ...

Всѣ, говоритъ далѣе Паисій, одобрили Его слова, особенно патріархи. Послѣ того велѣли предложить основанія царской власти у іудеевъ по св. Писанію. Читаны были изъ 1 книги царствъ 8, 4—22 ¹). Газскій послѣ того всталъ и сказалъ: "я

<sup>1)</sup> И собращася мужи израилевы, и пріндоша къ Самуллу во Армафемъ и ръша ему: се ты состарълся еси, сынове же твои не ходять не пути твоему; и нынъ постави надъ нами царя, да судить ны, яноже и прочім языки. И бысть лукавъ глаголь предъ очима Самунловыма, яко ръща: даждь намъ царя, да судить ны. И помолися Самуилъ ко Господу, и рече Господь Самуилу: послушай гласъ людей, якоже глаголють въ тебъ, яко не тебе уничтожища, но мене уничтожища, еже не царствовати ми надъ ними... И нынъ послушай гласа ихъ: обаче засвидътельствуя засвидътельствуещи имъ, и возвъстиши имъ правду цареву, иже царствовати будеть надъ ними. И рече Самуилъ вся словеса Господня къ людемъ просящимъ отъ него царя и глагола имъ: сіе будеть оправданіе царево, иже царствовати имать надъ вами: сыны ваша возметь и поставить волесничники своя, и на кони всадить ихъ, и предтекущихъ предъ колесницами его; и поставить и себъ сотники и тысящники и жателми жатвы своя, и обимуть обиманіемъ огроздія его, и творити орудія воинская его, и орудія колесниць его. И дщери ваша возметь въ муроварницы, и въ повариицы, и въ хлъбницы. И села ваша, и винограды ваша и ма-

кочу быть истолкователемъ прочитаннаго, хочу изъяснить "оправданія" единодержавной власти. И во-первыхъ замѣчаю, что царь не подлежитъ законамъ". Доказательства для этого берутся Паисіемъ изъ Діона Кассія и изъ какого-то пивагорейскаго философа. Затѣмъ онъ указываеть на дозволеніе Синедріона имѣть царю до 18 женъ и на то, что Соломонъ имѣлъ ихъ еще болѣе. "Теперь я понимаю, говорить онъ, почему цари народовъ не хотѣли часто показываться подданнымъ,—полагаю, по высочеству сана, какъ ассирійскій царь Артаксерксъ не только не хотѣль показываться, но и законъ немилостивый установилъ—подвергать смерти, казнить незванно вошедшаго къ нему"... Ссылается наконецъ на 105-ю Юстиніанову новеллу, гдѣ сказано: Царь царей Богъ подчинилъ царямъ самые законы, давъ въ царѣ одушевленный законъ людямъ, живущимъ подъ луною.

Читано было изъ второй книги Ездры 4, 1—12 1). Предъ

сличны ваща благія возметь и дасть рабомъ своимъ и сѣмена ваши и винограды ваша и одесятствуетъ, и дасть рабомъ своимъ. И рабы ваша, и рабыни ваша, и стада ваша благая, и ослы ваша отъиметъ одесятствуетъ на дѣла своя. И пажити ваша одесятствуетъ, и вы будете ему рабы. И возопіеть въ день онъ отъ лица царя вашего, его же избрасте себѣ и не услышить васъ Господь въ день онъ, яко вы сами избрасте себѣ царя. И не восхотѣша людіе послушати Самуила, и рѣша ему: ни, но царь да будеть надъ нами, и будемъ мы якоже и вси человѣцы: и судити имать насъ царь нашъ, и изыдетъ предъ нами, и побореть побореніемъ о насъ. И слыша Самуилъ вся глаголы людей, и глагола я въ уши Господу. И рече Господь къ Самуилу: послушай гласа ихъ и постави имъ царя. И рече Самуилъ къ мужемъ Израилевымъ: да идетъ кійждо васъ въ свой градъ.

<sup>1)</sup> И нача вторый глаголати, ракій о краности царстви: о мужіе! не премогають ди человацы, землю и море обдержаща и вся, яже вь нихъ; дарь же премогаеть и господствуеть всами и: владычествуеть ими, и все, еже речеть имъ творять. Аще речеть имъ творити брань ко другъ другу, творять; и аще послеть ихъ на супостаты, и идуть и истрывають горы и станы и столны; убивають и убиваеми бывають, и царева сковесе не преступають; аще же побадять, царю приносять вся, и елика аще вценять, и ина вся. И елицы не воюють, ниже ополуаются, но двлають земяи, цаки, егда сають, зажинающе приносять цареви, и единь другаго понуждающе, приносять дань царю. И той самъ единь есмъ: аще речеть отпустити, отпускають; речеть поразити, норазять; речеть разорите, разорять; речеть совидати, созидають; речеть посацие, посакають; речеть насадити, насаждають. И вси людіе его, и силы его слущають единаго и къ симъ той возлежить, ясть, и піеть, и спить; тіи

началомъ сего чтенія Паисій замінаєть, что приводятся слова изъ апокрифической книги, которой ніть нынів на греческомъ (но въ дійствительности она есть на греческомъ, и считаєтся первою Ездры); а по прочтеніи предложиль свои замінанія о всевластныхъ распоряженіяхъ царей, указавъ изъ языческой исторіи на примітръ Дарія персидскаго и изъ церковной исторіи на примітръ Евдоксіи въ отношеніи къ Златоустому. Въ конців говорить: соборъ разошелся по нівкоторымъ тайнымъ причинамъ, о которыхъ скажемъ сейчасъ ниже.

Вышеупомянутые два архіерея (Павель и Пларіонь), разсказываетъ Паисій въ одиннадцатой главъ, услышали о томъ, что было (на соборъ) и пришли въ великій страхъ, какъ-бы не пострадать имъ жестоко за свою непокорность и дерзость. Поэтому, пришедши къ патріархамъ, почти въ глубокую полночь, подали имъ прошеніе, и умоляли ихъ на коленяхъ быть ходатаями за нихъ предъ царемъ Алексъмъ Михайловичемъ по поводу того, что они осмълились высказать въ одной темной бумагв, писанной не столько чернилами, сколько ядомъ змъннымъ. Они говорили, что Златоустый еще сказаль: священство выше парской власти. Въ подкръпленіе себъ приводили и тотъ древній обычай, издревле употреблявшійся при хиротоніи архіерейской, что хиротонисаемый архіерей становится ногами на двуглаваго орларимскій знакъ самодержавной власти. Приводили еще и то, что неприлично и даже преступно архіереямъ ціловать десную руку царя, неимъющаго на себъ печати (т. е. неимъющаго права благословлять знаменіемы креста)?, о чемы и Симеонъ Солунскій выражается съ великимъ прискорбіемъ (и затъмъ приводится общирная выдержка изъ Симеона Солунскаго). Приводили еще и слова Арееы, митроподита Кесаріи Каппадокійскія изъ толкованія на 13-ю главу Апокалипсиса и т. под. "Вы, продолжали говорить архіереи патріархамъ, -- вы, находясь подъ насильственнымъ владычествомъ христоненавистныхъ агарянъ, за свое теритніе и страданіе, несомнінно имісте получить награду и вінець

же стрегуть окресть его, и не могуть отъити кійждо, творити дізть своижь, ниже преслушають его. О мужіе! како не превозмогаеть царь, его же тако сдушають; и умолча.

отъ праведнаго мадовоздаятеля и вънценосца Спасителя; а мы, несчастные и ублажаемые за то, что находимся въ самыхъ нёдрахъ христіанства, терпимъ великую нужду въ своихъ епархіяхъ и всякія затрудненія; и много тяжкаго по неволъ терпъливо переносимъ отъ властей: но страшимся еще худшаго впереди, когда утверждено будетъ, что государство выше Церкви, хотя и не имбемъ въ умб той мысли, чтобы пришлось намъ терпъть такія несправедливости и оскорбленія въ благополучное царствованіе богохранимаго и добропобъднаго царя нашего, государя Алексія Михайловича; боимся за будущее, опасаемся, чтобы послъдующіе государи, не зная смысла патріаршаго постановленія, не погръшили, послъдуя просто буквъ, которая часто убиваетъ. Эти искаженія писанія и ложныя толкованія пришлыхъ переводчиковъ устращають насъ, незнакомыхъ съ греческимъ языкомъ. Посему, какъ врачи души безкорыстные, дайте намъ цълительныя лъкарства, возливая елей и вино и т. п". Сіе и подобное содержало въ себъ упомянутое прошеніе. Для прочтенія его приглашень быль и Газскій. Прочитавъ его, онъ выразумълъ, и, сдълавъ движение головою, возопилъ: погибла ты, истина; господствуетъ нынъ ложь; береть перевъсь осуждение. Недостойны русские такого царя, преданнаго въръ христіанской, благочестивъйшаго, имъющаго жезль не жельзный и тяжелый, но мягкій, оръховый. Я самъ буду отвъчать на это безумное и вредное писаніе... Боюсь осужденія раба скрывшаго талантъ... Потому что меня вселенскій патріархъ киръ Діонисій поставиль истолкователемъ и поборникомъ... Спрашиваете, что изъ двухъ преимуществуеть: священство или царство? отвъчаю: въ нъкоторомъ отношени должно отдать преимущество священству,разумью дела духовныя; въ другомъ должно отдать честь царству, т. е., въ дълахъ гражданскихъ... Можно сказать: священство царствуеть надъ дълами духовными; царство священноначальствуеть надъ гражданскими... По истинъ нашь державнъйшій царь, государь Алексій Михайловичь, столько свёдущъ въ дёлахъ церковныхъ, что можно было бы подумать, будто цёлую жизнь быль архіереемъ, посвящень во вст тайны іерархическаго служенія, отъ малыхъ ногтей воспитывался въ храмъ, какъ Самуилъ. Почему не стыдясь возвіншаемъ, что лобываемъ щедродаровитую десницу такого царя. Да, да! Цълую и лобываю руку, обогащающую странныхъ, пекущуюся о сиротахъ, руководствующую слъпыхъ... Да, да! лобызаю десницу, помазанную благовоннымъ муромъ новой благодати, знаменанную печатію обрученія св. Духа, пишушую спасительныя заповъди... Да, да! Лобызаю бранноносную руку, вооруженную, по слову ап. Павла, оружіемъ правды... подвизающуюся за благочестіе, украшенную благостію, позлащенную добродътелями... А ты, Богомъ почтенный царю Алексіе, воистину человъкъ Божій, ты отнимаещь, а не простираещь десницу свою намъ архіереямъ; мы сами противъ воли твоей привлекаемъ ее къ себъ и лобызаемъ, яко прещедрую помазанную десницу царя христіанства... Конечно зло насъяно вездъ... Но изъ того, что двое или трое державствующихъ нечествуютъ, неуважительно обращаются съ дълами архіерейства, не должно почитать и встахь безпорядочными и беззаконными... Не къ безчестію, но къ благой похваль полагается орель подъ ноги хиротонисуемаго архіерея. По праву становится онъ на него, когда возглашаеть символь, въ который мы крестились: этимъ онъ показываеть, что будеть твердъ въ въръ самодержца, что будеть другомъ грековъ (?), что будеть во всемъ покоренъ и послушенъ царю... Вы боитесь будущаго, чтобы, то есть, какой нибудь новый государь, сдълавшись самовластнымъ и соединяя самоуправство съ самозаконіемъ, не поработилъ церковь россійскую. Нътъ, нъть. У добраго царя будеть еще добръе сынь, его наслъдникъ.. Онъ будетъ попечителемъ о васъ... наречется новымъ Константиномъ, будеть царь и вмъсть архіерей, какъ и преданный въръ Христовой великій Константинъ воскваляется у насъ на великой вечерив-іереемъ и царемъ. Да и у римлянъ, какъ и у египтянъ, царь соединялъ въ себъ власть священства и царства, какъ поеть латинскій Гомеръ--Виргилій...

Когда такимъ образомъ, разсказываетъ дале въ двънадцатой главъ Паисій, снова возвращаясь къ соборнымъ засъданіямъ, это было благоразсмотръно, съ разсвътомъ дня собрались архіереи, ничего не зная о томъ, что происходило ночью. Когда всъ заняли свои мъста, блаженнъйшіе патріархи предложили вопросъ: не принесуть ли они собору какого-либо словеснаго дара? Архіереи отвъчали: по благоволенію вашего блаженнъйшаго святительства, чувствуемъ себя въ затрудненіи, но имъемъ весьма достаточный запасъ". Къ сожальнію Паисій не излагаетъ далье никакихъ ръчей архіереевъ, а начинаетъ говорить про себя слъдующее: "должно знать, что четыре вселенскіе патріарха весьма разумно постановили сіе различіе, что по дъламъ гражданскимъ царь имъетъ преимущество. Ибо мы нашли въ патріаршемъ александрійскомъ собраніи законовъ поводъ и первую причину, по которой послъловало это опредъленіе. Хотите ли, чтобы этотъ списокъ предложенъ былъ публично? Пусть будетъ принесенъ, отвъчали святъйшіе патріархи, И списокъ былъ принесенъ и прочитано въ немъ слъдующее:

Предпріемлющимъ отнынѣ заговоры, или собирающимъ скопиша—анаеема.

Содъйствующимъ имъ и сообщникамъ ихъ въ отложеніи— анавема.

Совътующимъ и побуждающимъ къ тому же-анаеема.

Вооружающимся на помощь имъ-анаеема.

Пріемлющимъ ихъ къ покаянію, тогда какъ они не раскаяваются въ мятежъ и не оставляють его—анаеема.

Подобнымъ образомъ въ царствованіе Михаила (?) Комнина чинами государства и тогдашнимъ патріархомъ и соборомъ произнесена анаеема, на замышляющихъ ковы или возстанія противъ сына его Алексія и содъйствовавшихъ имъ. Подобное умыслилъ сдёлать императоръ Михаилъ Палеологъ въ отношеніи къ сыну своему Андронику, благочестивому государю. Въ этомъ принимали участіе, какъ государственные чины, такъ и патріархъ Іосифъ, стяжавшій вънецъ исповъдничества за истинное благочестіе, а равно и соборъ, бывшій при немъ. Всв они подвергли анавемв и страшнымь проклятіямь замышляющихь заговоры и возстанія, чтобы низложить съ престола столиъ благочестія царя Божія Алексія (?)—При этомъ возсталь Газскій и сказалъ: извъстенъ законъ Юлія Кесаря, опредъляющій, кого должно считать возмутителемъ и мятежникомъ. Онъ говорить, что мятежникъ тоть, кто собираеть скопище противъ царя, или замышляеть что противъ него, или противъ сената; кто вступаеть въ заговоръ, или знаеть и не открываеть тотчась же... (следують примеры и выписки изъ зако-

новъ, раскрывающіе вопрось о мятежникахъ и ихъ сообщникахъ). Выслушавъ все сіе русскіе архіереи сказали: "мы знаемъ, что подвергаются анаеемф еретики, какъ напримъръ въ недълю православія. Но что касается до заговорщиковъ и мятежниковъ, то не знаемъ и не читали нигдъ, чтобы они были поражаемы молнією проклятія. Помнимъ слово Тарасія патріарха въ апологетической річи: страшна анаоема, потому что отлучаеть человъка отъ Бога, изгоняетъ изъ царства небеснаго, ведетъ въ тьму кромвшную". "А развъ не помните, возразилъ Газскій, слышанное, какъ патріаршествовавшій ніжогда Михаиль, съ согласія бывшаго тогда собора, подвергъ анаоемъ заговорщиковъ?---"Такъ, отвъчали архіереи, но законно ли это дълается, мы не знаемъ и желаемъ видъть яснъйшее свидътельство".--"Что же, отвъчалъ Газскій, Павель въ первомъ посланіи къ кориноянамъ говоритъ: аще кто не любитъ Господа І. Христа, да будеть анавема маранафа. Дълающіе влое, прибавиль Паисій, не любять Господа..." Какъ? возразили русскіе архіерен, Никонъ говорилъ намъ иначе. Онъ говорилъ, что анаеема и маранава одно и то же.. (слъдуетъ грубая выходка Паисія противъ Никона и объясненія "маранава").--Что-жъ слъдуеть заключить изъ сего свидътельства? спросили русскіе архіереи.— "Газскій отвъчаль: кто не любить царя, тоть не любитъ Господа I. Христа". Въ подтверждение этого онъ приводить слова ап. Петра: Бога бойтесь, царя чтите, и говорить: "смотрите, смотрите, какъ послъ Бога небеснаго, сейчась упоминается о земномъ, т. о царъ. Спъдовательно, кто не чтить царя, тоть нечествуеть противъ Бога... (Далъе и еще приводить доказательства изъ св. Писанія въ подтвержденіе обязанности чтить и повиноваться царямъ, приводить и слова Икуменія и Августина; указываеть на прошеніе о цар'в въ литургіи и на обычай ежедневно воспоминать въ молитвахъ имена царя, царицы и ихъ дътей, на свидътельство Григорія Богослова о Валенть, который самь приносиль дары къ алтарю и множество другихъ постороннихъ примъровъ). Послъ всего Паисій замъчаеть: "по симъ и подобнымъ причинамъ царь именуется Богомъ. И ты, богоподобный Алексій Михаиловичь, имфешь право на такое богоименованіе, яко украсившій пустыни новыми насажденіями... претворившій море, ярящееся волнами, на общую пользу, и обветшавшую Москву, почти можно сказать, явив. шій въ новомъ видъ..." "Что скажете на это, произнесли патріархи, убъдились-ли сказаннымъ, или еще желаете другихъ свидътельствъ?" Всъ они отвъчали: "предовольно и сказаннаго".—"Итакъ, заключили патріархи, да будетъ положенъ конецъ слову. Да будетъ признано заключеніе, что царь имъетъ преимущество въ дълахъ гражданскихъ, а патріархъ въ дерковныхъ, дабы такимъ образомъ сохранилось цълою и непоколебимою во въкъ стройность церковнаго учрежденія 1). Всъ

<sup>1)</sup> Нужно замътить, что патріархъ Паисій и Макарій, въ виду нежеланія русских вархіереевъ приянать царскую власть рішительно высшею патріаршей во всвур отношеніяхь, что прямо заявлялось въ патріаршихъ свиткахъ на вопросы о власти царской и патріяршей, принуждены были писать особое объяснение къ своему прежнему отвъту о власти парской и патріаншей, чтобы сдёлать его пріємлемымъ и для русскихъ архіереевъ. Патріархи писали на греческомъ языкъ особую записку, въ которой они объясняли, какъ следуетъ понимать вторую главу патріаршихъ отвётовъ о власти царской и патріаршей, такъ было смутившую русскихъ і рарховъ. Эта объяснительная записка патріарховъ говорила следующее: "Во второй убо главе патріаршескихъ свитковъ обрътается: яко патріархъ да покорится царю во всьхъ градпкихъ дълъть и является с семъ. яко умоляется патріаршій санъ, обаче сораздъленіемъ имать разумътися писанное въ сей главъ. Зане яко ина убо суть перковная, догматцкая и правильная, ина же суть градцкая, внъшняя и правная къ доброму правленію и исправа парствію. Ибо во вижиняя, правная градцкая лепотствуеть, яко патріархъ да не противится отнюдь царю, но да едино гласить и да едино мыслить, яко быти миръ и тихость въ царствіи и да не съются зизаніи (куколь) и соблазны, и будеть двуначаліе, яко бы ино да хощеть царь и ино патріархъ: яко же видится и въ хронографъхъ, иже повъствуютъ, яко многажды нъкіи патріархи возмущаху царства и соблажняху. И сего ради ко строенію и ко пъломудрію или и къ обузденію вопросища державніи цари, и наипаче царь виръ Эммануилъ Комнинъ, иже царствова лътъ 37, да сотворить патріархъ на письм' пов'вданіе (в'вру) къ царю ради вящщаго увъренія и кръпчайша въ будущія льта, еже сотвори киръ Михаилъ Кируларій патріархъ константинопольскій. Къ церковнымъ же, къ догматпкимъ и къ правильнымъ не имать отнюдь покоритися царю патріархъ, зане есть законъ одушевлевъ и живый гласъ правилъ; сице читаемъ, яко и божественный Златоусть обличи царицу Евдоксію о вдовицыці виноградь, Германь патріархь иконоборца Өесенла ради святыхь иконт, и иніи многіи всесвятвишіе и премудрвишіе мужи обличаху съ дерзновеніемъ вельможныхъ и князей, наппаче медоточный и великій Амбросій преславнаго Өеодосія... (слово пропущено) пророку и царю Давиду глагодющу: и глагодахъ предъ цари и не стыдяхся. Сего убо ради та-

воскликнули: сіе есть мнъніе богоносных отецъ! такъ мыслимь всь; да живеть на многія льта добродьтельный и не-

кими раздъленьми престанеть всякое сопротивление. Почто имать царь да покорится патріарху? И почто имать патріархъ, да покорится царю? Сія річь, яко патріархъ да не вступитца въ царскіе вещи царскаго двора и да не отступить внв предвлъ церковныхъ, яко же и царь имать, да кранить чинъ свой. Аще же не слышати будеть оное (иже читаемъ въ ветхомъ писаніи о Озіи царъ, иже взя кадильницу и кадити хотящу) не лъть ти и есть кадити: вещь иже ниже подобаще ему отнюдь начинати. Два свътильника суть въ міръ: солнце и луна: обаче солнце да властвуетъ двемъ и луна да перевозсіяетъ нощь; и никогда солице изыде отъ обычнаго чива своего, ниже луна перемъни теченія своея и естество свое, но всегда любезно движутся и хранять предълы, иже творець всъхъ положи имъ сопреодолъніе и непреложное повельніе. Такимъ образомъ имать и патріархъ управитися съ царемъ и царь съ патріархомъ ради прелюбевнаго сего единомыслія и мира, иже обдержить вкупе земная вся и небесная, божественная жь и человъческая. Сіе глаголемъ, егда православствують и правоправять слово истины единъ и другіи, сін-рівчь, царь и патріархъ, но егда царь будеть еретикъ и неправоправить, тогда весьма подобаеть патріарху противостояти ему и огласити его, сіиръчь, поучати; и аще послушаеть и уцъломудритца, пріобраль душу цареву и пріиметь маду оть трудовь своихъ, яко иже и Павелъ противоста Петру, егда видя его инсходящимъ иъ іудеомъ, иже хотяху хранити ветхой вкупъ съ новымъ завътомъ непремънно, чже о въръ; имать убо, да обличится малые и великіе безъ непщеванія. Зане о душъ есть вся бъда. Иде царь Ираклій въ Персиду и остави патріарха Сергія въ Константинъградъ, который, аще и еретикъ бъ, обаче върной царствію ста; кольми паче имъть патріаркъ въренъ быти къ царю православному, иже тщатся расширити скиптры благочестія, иже поборется и о истинней и непорочной правоснавной въръ. Таковъ убо царь, аще бо и пошлеть къ патріарху, да прівдеть въ нему, или да пойдетъ иногда ради душеполезнаго нъкоего подлога (дъла), долгъ имать вскоръ двизатися, и да пріндеть нь нему по его царскому повельнію, якожь и царь Өеодосій малый писа къ святьйшему Кирилу патріарху александрійскому и ко Іоанну Златоусту, абіе и оба послушаще повельніе парева, еже призваща ихъ прісти къ парствующему граду, и пріидоша, единъ живъ, а другой успшій. Якоже и коистолюбивый и превеликій Константинъ повел'в патріарху антіохійскому Евстаеію, да пойдеть во Иверію и не преслуша повельнія царева блаженнъйшій Евставій, но послуша его.-По такимъ убо дъламъ и такимъ образомъ повинуются патріархи православнымъ самодержцемъ. И по подобію вышеписанных и мы послушахомъ заповіди твоего царскаго величества и пріндохъ нынъ въ царствующій градъ Москву ради церковнаго исправленія и пользы. Богь святый совершить желаніе богодранимаго парства твоего душеполезная и спасательная, буди, буди, во общему заступленію и утвержденію, зане и мы ревности ради другь побъдимый нашъ царь; да продлится на многія лъта и ваша жизнь и благоденствіе, святьйшіе и блаженнъйшіе!

Двое архіереевъ, разсказываетъ Паисій въ главъ, раскаялись, хотя и поздно, и подписались тайно подъ низложеніемъ Никона, со всеми изъясненіями и дополненіями опредъленій: но за это никто не воздаль имъ благодарностію... 24 января, къ вечеру, собрались всв мы въ келліи патріарха александрійскаго Паисія (по причинъ его бользни) и предложено было двумя блаженнъйшими патріархами три немаловажные вопроса: во-первыхъ, какому наказанію подвергнуть того, кто обезчестить соборъ патріаршескій и при томъ многолюдный и совершенный? Во вторыхъ, какому наказанію подлежить, если кто не окажеть уваженія двумъ присутствующимъ вселенскимъ патріархамъ, ни во что поставить то, что они въ виду всвхъ подписались? Вътретьихъ, какому по правиламъ долженъ подвергнуться наказанію тоть, кто явное оказываеть непослушаніе и не върить царю христіаннъйшему, который нарицаеть церковь матерью своею и хочеть ее прославить выше всякой чести и власти? Всв единогласно соборомъ отвъчали, таковые должны быть исправлены церковными епитиміями, что судъ и ръшение патріарховъ не подлежить болье пересмотру, а если въ чемъ согласились четыре патріарха, ихъ приговоры выше всякаго суда на землъ. Послъ сего и нѣкоторыхъ ради другихъ дѣлъ послали святѣйшіе за двумя непокорными и повинными архіереями, чтобы пришли они на соборъ. Спустя немного времени они явились и подо-

другопріятельных святвиших патріархов преидохом горы и пучины, бъдствующи въ неудобохотных путехъ и чрезъ иноплеменных заыковъ, не токмо тълесно, но и душевно; точію да не преслушаемъ Вожія суда и державнаго парства твоего пресвятаго повельнія". (Гиббенетъ, II 1039—1041).

Не трудно видіть, что въ этой объяснительной запискі ко второй главі натріаршихь отвітовь на вопросы о власти царской и патріаршей, сділаны значительныя уступки въ пользу власти патріаршей, которая признается стоящею рядомъ съ царскою и имінощей свой особый кругь діятельности, куда власть царя не должна простираться и гдісовершенно самостоятельно и везависимо распоряжается и дійствуеть только одна дуковная власть. Эта объяснительная записка патріарховь и легла въ основу указаннаго соборнаго рішенія вопроса объ отношеніяхь власти царской и патріаршей.

шедши съ намфреніемъ цоловать десницу патріаршую, были тотчасъ удержаны и неудостоены молитвы и благословенія. Тогда какъ другіе архіерен занимали свои мъста по чину, всь они (πάντες, сльдовательно не двое только?) были вопрошены: почему они, мниміи столпи быти и будучи другихъ разумнъе, явились столь непокорными, столь упорными? Тъ начали оправдываться, приводя вины о гръсъхъ, но всуе трудилися, напрасно пустословили. Между прочимъ они сказали, что обмануты были дурнымъ переводомъ Пансія Газскаго; онъ нехорошо перевелъ сказанное въ опредъленіи, что патріархъ подлежить власти царской, впрочемъ въ однихъ дълахъ гражданскихъ. Неразумное оправданіе! Газскій митрополить не есть царскій переводчикь, но по снисхожденію занимается переводомъ и толкуеть, впрочемъ не непосредственно, а при помощи латинскаго языка. Посему ни за какую погръщность въ переводъ не отвъчаетъ, если русскіе переводчики когда нибудь неточно передадуть или истолкують сообщенное имъ неправильно. Эти переводчики часто опускають главное, не разумъя перевести на другой языкъ трудное, почему и не суть точные передаватели чужихъ мыслей, но скоръе предатели... Гнъваются (упомянутые архіереи) и на то, что въ вышеупомянутомъ исповъданіи патріарха киръ Михаила, поданномъ императору Михаилу, присоединяется и сіе: объщаюсь пребыть въ распоряженіи, воль и повельніи царства твоего такъ, что противъ всякаго противящагося настоящему моему клятвенному объщанію не только въ отношеніи къ царю, но и къ царицъ и къ ихъ сыновьямъ, буду дъйствовать клятвою, равно и въ отношеніи къ дщерямъ царскимъ и къ ихъ будущимъ супругамъ. Это, говорили архіереи, не только унизительно и неприлично, но и недостойно и чуждо патріаршеской власти. Ибо если архіерей и какой бы то ни было священникъ не можеть давать клятвы, какъ же клянется здёсь патріархъ вселенскій? Соборъ на это отвъчаль: чтобы клятвою утверждалась истина, нужны три условія: справедливость (право?), не ложность, благославная вина. Безъ котораго нибудь изъ сихъ трехъ условій клятва будеть непозволительна, ложна, несмысленна: безъ истины-клятва будеть ложна; безъ справедливости (права?)—незаконна; безъ достаточной причины произвольна и неразсудительна (Следуеть затемь объясне-

ніе, гді приводятся образцы клятвы у язычниковъ, чтобы объяснить, почему Господь запретилъ клясться небомъ и вообще вещами сотворенными. Приводятся изъ В. и Н. Завъта мъста въ подтверждение важности и законности клятвы. но въ нихъ нигдъ не говорится ничего о клятвъ собственно духовныхъ лицъ). Затъмъ предложили свои увъщанія оба патріарха. Патріархъ антіохійскій Макарій говориль о послушанін; александрійскій патріархъ Паисій, приведши 18 правило Халкидонскаго собора противъ скопищъ, внушалъ, что не върить "царю христіаннъйшему есть знакъ малодушія, чтобы не сказать неблагодарности". "Свять самодержавный нашъ", говорилъ патріархъ и доказывалъ древними и новыми примърами, что царь можетъ именоваться святымъ, и заключиль рычь словами: "ты никонствують и папствують, кто покущается уничижить царство и поднять на высоту священство". Двое архіереевъ отъ стыда смотръди въ землю. Спустя довольно времени послъ глубокаго молчанія, патріархи произнесли: идите, и оставайтесь праздны отъ всякаго священнодъйствія: достаточно вамъ сей епитиміи... И они вышли изъ патріаршей келліи не безъ слезъ. А прочіи пришли въ страхъ отъ сего неожиданнаго наказанія и отъ тяжести сей епитиміи... Отсюда уразумізли, что имізють надъ собою начальниковь и высшихь предстоятелей и тв, которые уже съ давняго времени привыкли быть непокорными и совершенно непослушными, по причинъ заворнаго отсутствія Никона и послідовавшаго затімь безчиннаго безначалія. А поелику митрополить Павель крутицкій быль мъстоблюстителемъ патріаршимъ, то на его мъсто избранъ архангельскаго собора архіерей киръ Өеодосій (это быль вывхавшій на Русь сербскій митрополить, пристроившійся въ Москвъ къ Архангельскому собору), который и управлялъ краткое время дълами патріаршескими, всъмъ благоугождая Богу и людямъ 1). По удаленіи вышесказанныхъ двухъ архі-

<sup>1)</sup> Это вноинъ подтверждается слъдующею современною событіямъ запискою въ книгъ подъ заглавіемъ: Приходъ къ Москвъ вселенскихъ патріарховъ". "Того жъ мъсяца (Января 1667 г) въ 25 день, въ пятокъ, Павлу митрополиту отказано правленіе въ дому пречистыя Богородицы въ соборъ и въ дому патріарховъ; а приказано Өеодосію митрополиту сербскому. Иларіону архіенископу рязанскому такожъ отказано отъ службы, что и Павлу митрополиту, съ тъмъ однако, что бъ оба изъ дворовъ

ереевъ, патріархи возгласили, что нужно всѣмъ готовиться къ будущему неукоризненному избранію новаго патріарха, и прилежно молиться, просить Бога, о дарованіи его...

Приведенныя нами выдержки изъ третьей части сочиненія Паисія Лигарида о соборномъ судъ надъ патріархомъ Никономъ показывають, что далеко не одинъ Никонъ держался возэрвній на священство, какъ на высшее царства. что не одинъ онъ готовъ быль публично заявлять и всячески отстаивать эти воззрвнія, но что и всв другіе русскіе архіереи вполнъ сходились въ этомъ отношеніи съ Никономъ и никакъ не хотъли признавать надъ собою, по крайней мъръ въ церковныхъ и епархіальныхъ дълахъ, верховныхъ правъ свътской власти. Въ виду такого положенія дълъ, власть свътская принуждена была добывать благопріятное для нея ръшеніе возникшаго вопроса о власти царской и патріаршей на востокъ, такъ какъ она видъла, что русскіе архіереи, если бы этотъ вопросъ отданъ быль на ихъ разсмотръніе и обсужденіе, несомнънно отвътили бы на него въ духъ Никона, т. е., что священство выше царства. Повидимому свътское правительство вполнъ достигло своей прии: вопросъ быль решень восточними патріархами въ пользу безусловнаго преобладанія св'ятской власти надъ духовною, но русскіе архіереи нашли подобное ръшение вопроса одностороннимъ, неправильнымъ и потому для себя необязательнымъ, они хотели, и действительно добились новаго пересмотра спорнаго вопроса. Свътская власть должна была допустить не только новое публичное, и потому очень непріятное для нея, разсмотрівніе вопроса, но и иное его ръшеніе, несогласное съ тъмъ, какое ранъе дали ему восточные патріархи. Несмотря на всё усилія Паисія Лигарида, на всю его изворотливость, на поддержку, какую онъ встръчалъ постоянно въ греческихъ іерархахъ и у самихъ предсъдателей собора, восточныхъ патріарковъ,благодаря дружнымъ усиліямъ, смёлости и энергіи русскихъ архіереевъ, соборъ принужденъ быль принять среднее, примиряющее крайности ръшеніе, именно: соборъ постановиль,

не выважали", т. е. они были запрещены и на время даже находились нодъ домашнимъ арестомъ (Рукопись Висанской духовной семинаріи № 2369, стр. 60).

что царь самостоятеленъ и независимъ въ дѣлахъ гражданскихъ, а патріархъ самостоятеленъ и независимъ въ дѣлахъ церковныхъ; и что ни одинъ изъ нихъ не долженъ вмѣшиваться въ область вѣдѣнія другаго.

Такимъ образомъ, состоявшимся соборнымъ ръшеніемъ церковь признана была вполнъ самостоятельнымъ и независимымъ отъ царства учрежденіемъ, которое имфеть своего самостоятельнаго, независимаго главу, свои собственные законы, свой самостоятельный судъ и свое собственное управленіе, такъ что всякая опека со стороны свътской власти; досель тяготывшая надъ архіереями, всякое ея вмышательство въ общія церковныя и частныя епархіальныя дёла, признаны были соборомъ незаконными. Понятно, что архіереи постарались немедленно приложить къ дълу провозглашенный соборомъ 1667 года принципъ о независимости духовной власти отъ свътской: по требованію собора ненавистный Никону и всёмъ архіереямъ монастырскій приказъ быль уничтожень, какъ учрежденіе, несогласное съ признаніемъ независимости духовенства отъ св'ютской власти, благодаря чему подсудность духовенства свътскимъ судьямъ была окончательно уничтожена. Вивств съ Монастырскимъ приказомъ, по требованію собора, должны были прекратить свое существованіе и свътскіе архіерейскіе чиновники, навначаемые къ архіереямъ світскою властію, и такъ сильно стъснявшіе самостоятельность и независимость архіерейскаго епархіальнаго управленія. Съ этого времени все церковное управленіе должно было быть тщательно очищено оть всёхъ свътскихъ чиновниковъ, мъсто которыхъ должны были занять исключительно лица духовнаго чина.

Очевидно, что русскіе архіереи достигли на соборѣ 1667 г., несмотря на все противодъйствіе имъ греческихъ іерарховъ и особенно ихъ представителя Паисія Лигарида, очень важныхъ и существенныхъ для себя результатовъ, такъ что съ этихъ поръ русскіе архіереи могли, не стѣсняясь, публично выражать свои истинныя воззрѣнія на отношенія между властью свѣтской и духовной. Вотъ примѣръ. Чудовской архимандритъ Іоакимъ, впослѣдствіи патріархъ московскій, поставленный новгородскимъ митрополитомъ, въ 1672 году говорилъ своей паствѣ поученіе, въ которомъ онъ убѣждаетъ всѣхъ пасомыхъ подчиняться во всемъ власти, "понеже

безначаліе всюду зло есть, и погибели и крамолы и мятежа виновно", и затъмъ предъ своими пасомыми разсуждаеть: "но убо власть есть сугуба: ова гражданская, ова же церковная. И внъшній убо начальникъ гръщащія емлеть, вяжеть, мучить и главосъчеть: разбойники, тати, прелюбодеи; духовный же начальникь многимь вящій его: грашащаго бо словомъ наказанія лучша творить, не главу, но недугъ отсъцаетъ, изгоняетъ отъ таинъ и отъ церковныхъ оградъ. и оставивъ его и отъ злобы свободивъ, и душу отъскверны омывь и лучша бывша покаяніемь нова изъветка человъка содъловаеть. И елико разнствуеть тъло души, или, елико отстоитъ небо отъ земли, толико и паче много вядщше разнство и разстояніе внішнія власти и церковныя. Кто же власть церковная? Суть богопоставленній архіерей и іерей, иже немощныя врачують, иже мракомъ суеть міра сего ослъпшія, зарями богодухновенныхъ словесъ просвъщають, иже храмлющія лестною стезею самомнінія, путеводять прашествіемъ истинныхъ церковныхъ догмать ученія, иже имуть ключи не земнаго нъкоего града, но самаго небесе, иже царство небесное заключають и отверзають: елико бо аще свяжете на земли, будуть связани на небеси, рече Христосъ, и елики же аще разръшите на земли. будуть разръшенни на небеси. Сію и сицевую власть имущимъ, долженствуютъ подвластніи со всякимъ смиреніемъ и покореніемъ подчинятися"... 1).

Такъ, во второй половиев XVII въка, архіерен и на соборахъ и въ своихъ поученіяхъ къ пасомымъ заявляли, что "духовный начальникъ много вящшій свътскаго", что "елико разиствуетъ тъло души, или, елико отстоитъ небо отъ земли, толико и паче много вящше разиство и разстояніе витинія власти и церковныя", что "церковную власть имущимъ, долженствуютъ подвластніи со всякимъ смиреніемъ п покореніемъ подчинятися". Но такъ разсуждать пришлось однако недолго; скоро пришлось совствить измънитъ взгляды на отношеніе свътской власти къ духовной. Недаромъ русскіе архіереи, по словамъ Паисія Лигарида, заяв-

<sup>1)</sup> Непереплетенный рукописный сборникъ моск. синод. библ. № IV-То же слово Іоакима находится въ рукоп. сборникъ Флорищевской ву с тыки № 121/695.

ляли въ Москвъ восточнымъ патріархамъ-Паисію александрійскому и Макарію антіохійскому: "мы, говорили они, несчастние и ублажаемые за то, что находимся въ самыхъ нъдрахъ христіанства, терпимъ великую нужду въ своихъ епархіяхъ и всякія затрудненія, и хотя много тяжкаго по неволъ терпъливо переносимъ отъ властей (свътскихъ): но страшимся еще худшаго впереди, когда утверждено будетъ, что государство выше церкви... Боимся за будущее, опасаемся, чтобы послъдующіе государи, не зная смысла патріаршаго постановленія, не погръшили, послъдуя просто буквъ, которая часто убиваетъ". И напрасно, въ отвътъ на эти опасенія русскихъ архіереевъ за свое будущее подчиненіе свътской власти, Паисій Лигаридъ утъшаль ихъ: "вы боитесь будущаго, говориль онъ русскимъ архіереямъ, чтобы какой-нибудь новый государь, сделавшись самовластнымъ и соединяя самоуправство съ самозаконіемъ, не поработиль церковь русскую. Ноть, ноть. У добраго царя будеть еще добръе сынь, его наслъдникъ... Онъ будеть попечителемъ о васъ... будетъ царь вмъстъ и архіерей". Въ дъйствительности предчувствіе русскихъ архіереевъ, относительно ожидавщаго ихъ тяжелаго будущаго, оказалось гораздо върнъе предсказаній Лигарида.

Петръ Великій, очевидно, хорошо зналь тоть эпизодь изъ исторін Никона, въ которомъ такъ рѣзко сказалось столкновеніе царской власти съ патріаршей, хорошо зналъ на чьей сторонъ въ этомъ столкновеніи стояли русскіе архіереи по вопросу объ отношеніи свътской власти къ духовной, зналь и то, какъ на соборъ 1667 года, со стороны русскихъ архіереевъ, было выражено стремленіе утвердить то положеніе, что священство выше царства, и что соборъ 1667 года, несмотря на всв усилія присутствовавшихь на немъ двухъ восточныхъ патріарховъ и другихъ греческихъ архіереевъ, принужденъ былъ признать, подъ давленіемъ русскихъ архіереевь, самостоятельность и независимость духовной-патріаршей и архіерейской власти, относительно власти св'втской. Петръ І-й находиль такой порядокъ дъль, при которомъ сущаствують независимые оть свътской власти патріархъ и архіереи, которые "суду царскому не подлежать", ненормальнымъ, несогласнымъ съ царскимъ самодержавіемъ и даже опаснымъ для государства. Онъ ръщился вопросъ объ отношеніяхъ свътской власти къ духовной переръщить снова съ тъмъ, чтобы навсегда отнять у духовной власти всякую самостоятельность, подчинивъ ее во всемъ своей самодержавной волъ. Такъ какъ главною опорою и центромъ для притязаній духовной власти на независимость отъ власти свътской служило патріаршество, то Петръ І-й и ръшилъ, для достиженія своей цъли, уничтожить на Руси самое патріаршество, мотивируя этотъ свой шагъ между прочимъ тъмъ, что патріаршество очень вредно и даже прямо опасно для государства.

Въ духовномъ регламентв, по поводу уничтоженія у насъ патріаршества и заміны его Духовнымъ Коллегіумомъ, между прочимъ говорится: "велико и сіе, что отъ соборнаго правленія не опасатися отечеству мятежей и смущенія, яковые происходять отъ единаго собственнаго правителя духовнаго. Ибо простой народъ не въдаеть какъ разиствуеть власть духовная отъ самодержавной, но великаго высочайшаго пастыря честію и славою удивляемый, помышляеть, что таковый правитель есть то вторый государь, самодержцу равносильный, или больше его, и что духовный чинъ есть другое и лучшее государство, и се самъ собою народъ тако умствовати обыклъ. Чтоже егда еще и плевелные властолюбивыхъ духовныхъ разговоры приложатся и сухому хврастію огнь подложать? Тако простые сердца мивніемъ симъ развращаются, что не такъ на самодержца своего, яко на верховнаго пастыря въ коемъ либо дель смотрять. И когда услышится нъкая между оными распря, вси духовному паче, нежели мірскому правителю, аще и сліпо и пребезумно, согласують, и за него поборствовати и бунтовати дерзають... Чтоже когда еще и самъ пастырь, таковымъ о себъ надменъ мнъніемъ, спать не похощетъ, изрещи трудно, коликое отсюду бъдствіе бываеть! И не вымыслы то даль бы Богь, чтобъ о семъ домышлятися только можно было, но самою вешію не единожды во многихъ государствахъ сіе показалося, вникнуть только во исторію константинопольскую, нижае іустиніановыхъ временъ, и много того покажется. Да и папа не инымъ способомъ толико превозмогъ, неточію государство римское полно пресъче и себъ великую часть похити. но и инныя государства едва не до крайняго разоренія не единожды потрясе. Да не воспомянутся подобные и у насъ

бывшіе замахи". Далѣе въ Духовномъ регламентѣ говорится, что "единъ самовластный пастырь" г. е. патріархъ, въ случаѣ проступка, можетъ не захотѣть "отъ подручныхъ себѣ епископовъ судитися" и принудить его къ тому очень трудно, въ виду людской молвы. "Отъ чего дѣется, говоритъ Духовный регламентъ, что на злого таковаго единовластителя нужда есть созывати соборъ селенскій, что и съ великаго всего отечества трудностію и съ немалымъ иждивеніемъ бываетъ и въ нынѣшнія времена (когда восточныя патріархи подъ игомъ турскимъ живуть, и турки нашего государства вящше нежели прежде опасаются) отнюдь мнится быти невозможно".

Нетрудно видъть, чъмъ были вызваны эти разсужденія Духовнаго регламента объ опасности патріаршества для государства, о простомъ невъжественномъ русскомъ народъ, смотрящемъ на патріарха какъ на равнаго или даже какъ на высшаго, нежели Самодержецъ, о томъ, что духовный чинъ, по представленію многихъ, "есть другое и лучшее государство", что и у насъ со стороны духовной власти тоже бывали опасные для государства "замахи", что въ случаъ проступка патріарха для суда надъ нимъ придется вызывать изъ Турціи восточныхъ патріарховъ, такъ какъ онъ не захочетъ подчиниться только суду своихъ епископовъ,—предъ глазами составителя Духовнаго регламента стояли тъ именно событія, о которыхъ мы разсказали выше.

Патріаршество еще можно было уничтожить, но архіереевъ уничтожить было нельзя. Туть оставалось одно: поставить архіереевъ въ полную зависимость отъ свътской власти. Это именно и сдълалъ Петръ 1-й.

Духовный регламенть академически поучаеть русскихъ архіереевъ: "въдаль бы всякъ епископъ мъру чести своея, и невысоко бы о ней мыслилъ, и дъло убо великое, но честь никаковая". Говоря затъмъ, что епископы только орудія спасающей благодати Божіей, Духовный регламентъ замъчаетъ: "сеже того ради предлагается, чтобъ укратити оную вельми жестокую епископовъ славу... Честь (епископовъ) умъренная есть, а лишняя и, почитай, равно царская,—да не будетъ".

Практически--законодательнымъ путемъ Духовный регламентъ узаконяетъ у насъ, на мъсто уничтоженнаго патріар-

шества, Духовный Коллегіумъ, члены котораго назначаются свътскою властію и въ обязательной для нихъ, предъвступленіемъ въ Коллегіумъ, присягъ заявляютъ: "исповъдую же съ клятвою крайняго Судію Духовныя сея Коллегія быти Самого Всероссійскаго Монарха, Государя нашего Всемилостивъйшаго". Этому Духовному Коллегіуму, крайній судія котораго есть всероссійскій монархъ, и потому безусловно зависъвшему отъ свътской власти, были во всемъ подчинены теперь всъ епархіальные архіереи, устраненные не только отъ всякаго непосредственнаго участія въ общецерковныхъ дълахъ, но и въ управленіи своими епархіями обязанныя безусловнымъ подчиненіемъ Духовному Коллегіуму, верховнымъ главою котораго былъ царь, и въ которомъ изъ десяти присутствовавшихъ членовъ только трое были архіереи.

Всеми этими мерами вопрось объ отношении светской власти къ духовной былъ теперь решенъ весьма определенно, котя и не такъ, какъ онъ решенъ былъ на соборе 1667 года. Если после собора 1667 года русскіе архіереи, обращаясь къ пастве къ поученіемъ, говорили: "духовный начальникъ многимъ вящшій светскаго", "елико разнствуетъ тело души, или, елико отстоитъ небо отъ земли, толико и паче много вящшіе разнство и растояніе внёшнія власти и церковныя", то, после реформы нашего высшаго церковнаго управленія Петромъ І-мъ, архіереи, касаясь вопроса о власти светской и духовной, стали уже говорить объ этомъ совсёмъ пругимъ языкомъ; иныя мысли и чувства стали они теперь высказывать о светской власти, нежели какія высказывали ранее.

## ГЛАВА VI.

## Участіе грековъ въ дъят патріарха Никона.

Соборъ 1660 года, собранный для избранія преемника Никону и рѣшенія вопроса, какъ быть съ самимъ Никономъ. Ра ногласія, обнаружившіяся на соборъ 1660 года относительно Никона. Участіє греческихъ архієресьть въ соборъ 1660 г. Прівздъ въ Москву газскаго митрополита Паисія Лигарида и занятое имъ положеніе при московскомъ дворъ. Отношенія Паисія Лигарида къ Никону и Никона къ Лигариду. Посылка на востокъ ієродіакона Мелетія грека съ приглашеніемъ восточныхъ патріарховъ прибыть въ Москву. Волненія по этому случаю и распри между греками въ Константинополъ и Москвъ. Неудачная попытка московскаго правительства добиться назначенія Паисія Лигарида экзархомъ восточныхъ патріарховъ въ Москвъ для суда надъ Никономъ.

Удаленіе Никона съ патріаршаго престола и, въ то же время, его нежеланіе окончательно отказаться оть патріаршества, поставило правительство въ очень затруднительное положеніе. Ему приходилось рівшить два вопроса: можно-ли выбирать на мъсто Никона новаго патріарха, когда прежній-Никонъ отъ патріаршества формально и письменно не отказывается, и какъ быть съ самимъ Никономъ? Для ръшенія этихъ вопросовъ въ 1660 году гесударь созваль соборъ, на которомъ въ качествъ членовъ присутствовало, судя по подписямъ подъ соборнымъ дъяніемъ, 13 архіереевъ, къ которымъ присоединены были потомъ еще три греческихъ архіерея, такъ что всёхъ ихъ было 16. Кром'в того подъ соборнымъ дъяніемъ подписалось 29 архимандритовъ, 13 игуменовъ, 5 протопоповъ и старецъ Епифаній Славинецкій. Конечно на соборъ, помимо подписавшихся, было не мало и другихъ лицъ. Соборъ, значитъ, былъ очень многочисленный и разнообразный по своему составу. Продолжался онъ очень долго, именно: открыть быль 16 февраля, а закончился 14 августа т. е. тянулся цёлые полгода. Соборъ быль открыть самимъ государемъ въ золотой царской палать въ нрисутствіи бояръ и всего царскаго синклита. Открывая соборъ, государь обратился къ нему съ слъдующею ръчью, которая дошла до насъ въ собственноручномъ спискъ царя Алексъя Михаиловича: "отцы святіи, преосвященные митрополиты, архіепископы и епископы, архимандриты, игумены и протопопы! Изволеніемъ всесильнаго Бога, а нашихъ гръхъ ради, святая восточная соборная и апостольская церковь, мать всёхь насъ, вдовствуеть уже годь и семь мёсяцевъ, не имъя жениха и пастыря, а бывшій женихъ ея и пастырь, святьйшій патріархь Никонь, патріаршій престоль оставиль и находится въ дальнихъ странахъ, а какъ это было, и при оставленіи имъ патріаршества что происходило. все то видъли: Питиримъ митрополить сарскій и падонскій, Михаилъ митрополить греческій, Іоасафъ архіепископъ тверской, архимандриты, игумены и протопоны, которые во время божественной литургіи были съ нимъ, патріархомъ, въ сдужбъ: у всъхъ у нихъ взяты о томъ сказки, которыя и припилемъ въ вамъ, святителямъ, и во всему собору въ патріархію, съ бояриномъ нашимъ Петромъ Михайловичемъ Салтиковымъ. И вамъ бы, отцемъ святымъ, о святомъ Духъ собравшимся, о томъ дълъ разсуждать вправду по правиламъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ". - Слъдующее засъданіе собора, бывшее на другой день, происходило уже въ патріаршей крестовой палать, царь на немъ не присутствоваль, не было боярь и синклита, а только духовныя лица, которыя въ последовательномъ ряде соборныхъ засвпаній занялись разсмотрівніемь тіхь свидітельскихь показаній, которыя ранве отобраны были отъ разныхъ лицъ, находившихся въ Успенскомъ соборъ въ то время, когда Никонъ оставляль патріаршество. Всѣ представленныя сказки соборомъ сличались, провърялись, исправлялись на основанін новыхъ показаній тіхь лиць, которыя были въ Успенскомъ соборъ при оставлении Никономъ патріаршей канедры, а теперь находились на соборь и были подвергнуты новому допросу. Тщательно разобравшись въ показаніяхъ разныхъ лицъ, соборъ единодушно пришелъ къ заключению: "святъйшій патріархъ Никонъ оставилъ свой патріаршескій престоль своею волею", о чемъ должно быле государю чрезъ боярина Петра Михаиловича Салтыкова, который, въ качествъ представителя царской власти, присутствовалъ на соборъ, какъ и на всъхъ предыдущихъ и послъдующихъ соборахъ, и игралъ на нихъ роль нынвшняго оберъ-прокурора при св. Синодъ. Государь, выслушавъ докладъ Салтыкова. приказалъ собору сдълать выписку изъ правилъ св. апостоль и св. отецъ, и на основаніи ихъ обсудить діло объ оставленіи Никономъ патріаршей канедры. Назначенная государемъ комиссія изъ архіепископовъ Маркелла вологодскаго, Иларіона рязанскаго, Макарія псковскаго, чудовскаго архимандрита Павла и игумена Свирскаго монастыря Симона, собрала подходящія къ случаю соборныя правила, толкованія на нихъ, а также подходящіе историческіе случаи и представила собранное на обсуждение собора. "Преосвященный соборъ о отречени патріаршества святъйшаго патріарха Никона правильной выписки слушали, и по выпискъ правилнъ разсуждали, бояся кійждо страшнаго суда Божія и помня великаго государя премудрейшее повельніе вышеписанное, кръпцъ смотриша, да не како неправилнъ управленіе сіе составитися имать". Принимая во вниманіе всь обстоятельства оставленія Никономъ патріаршаго престола и особенно то несомивнное обстоятельство, "что отречеся патріархъ Никонъ патріаршества своего и, потомъ, не быти объщася", что въ письмъ въ государю Никонъ собственноручно подписался; "бывшій Никонъ патріархъ", "преосвященный соборъ вся сія разсуждая, паче же прилежно правильную выписку прочитающе, возложища сіе на правила святыхъ отецъ, понеже правила святыхъ отецъ согласно вси невозбранно повелъвають на отрекшагося своей епископіи, или отшедшаго безъ благословныя вины, вящше шести мъсяцъ епископа, вмъсто его инаго поставляти". 1)

Итакъ, соборъ нашелъ вполнъ согласнымъ съ обстоятельствами оставленія Никономъ патріаршества, съ существую щими каноническими правилами и съ историческими примърами, чтобы на мъсто добровольно оставившаго патріаршую канедру Никона былъ немедленно поставленъ новый патріархъ.

Поставленіе новаго патріарха на мъсто ушедшаго Никона

<sup>1)</sup> Гиб. I, 66. Дъло о п. Никонъ, стр. 62 и 63.

оказалось однако не столь простымъ, какъ это сначала думалъ соборъ, такъ какъ сейчасъ же возникалъ вопросъ: какъ быть съ Никономъ, который продолжалъ оставаться патріархомъ. Очевидно, прежде избранія и постановленія новаго натріарха, необходимо было порѣшить вопросъ о судьбѣ Никона. Сдѣлать это было тѣмъ болѣе необходимо, что Никонъ въ послѣднее время настойчиво заявлялъ, что онъ оставилъ престолъ, но архіерейства не оставляль, что благодать, дарованная ему при поставленіи въ патріархи, по прежнему остается при немъ и что только онъ, а не кто либо другой, можетъ передать ее своему преемнику. Отсюда Никонъ дѣлалъ такой выводъ, что право законно поставить новаго патріарха принадлежить только ему, Никону, и что безъ его активнаго участія не можетъ состояться законное поставленіе новаго патріарха.

Но Никонъ въ этомъ случав былъ не одинокъ. До насъ дошла докладная записка неизвъстнаго (въроятно Славинецкаго), поданная царю Алексвю Михаиловичу, въ которой авторъ ръшаетъ слъдующе четыре вопроса: а) "мощно-ли, не низложивше соборне Никона, возвести иного? б) Мощно-ли Никона, отрекшася своего престола, возвести паки? в) Мощно-ли низложити Никона и иного возвести, ему живу сущу, правильно? г) Аще Никона низложити, то разсудити,—отъ самаго-ли престола, или вкупъ и отъ архіерейства"?

Отвъчая на указанные вопросы, авторъ записки говорить, что Никонъ отрекался престола только на словахъ, а не дъломъ, такъ какъ его отречение не было сдвлано на соборъ. или письменно, и къ тому же онъ, при отречени отъ патріаршества, вышель изъ Успенскаго собора въ архіерейской мантім и сейчась все архіерейски дъйствуеть. Но если бы онъ отрекся и деломъ, то и тогда было бы несогласно съ церковною заповъдію признать его отреченіе достаточнымъ, такъ какъ, по словамъ Кирилла александрійскаго, "аще бы и писаніемъ отрекся, аще достоинъ есть святительства— $\partial a$ служить; аще же есть недостоинь, да не отрицается, но обличенъ бывше судомъ, да извержется; кромъ же обличенія никакъ чуждъ можеть быть престола: убо Никоново отрицаніе ничто есть; и аще не имать недостоинства никакова. да служить; аще ли имать недостоинство, соборне вопросити о немъ и, судомъ обличивше, низложити". Изъ этикъ разсуж-

деній авторъ записки выводить такое заключеніе: "иногонамъ избирати, Никону живу сущу, видитмися немощно. Никона же, аще и отрекшася, мощно возвести паки, по святому Кириллу, глаголющу: аще достоинь, да служить". Но. говорить авторъ, если и скажутъ: "неудобь всъмъ бъ носимъ Никонъ", то и въ такомъ случав не изверженію онъ повиненъ, а нужно всъмъ "сыновнымъ повиновеніемъ и любовію молити его, да исправится во нравѣ своемъ; судити же его кто отъ насъ и како можеть?". По 9-му правилу Халкидонскаго собора Никонъ можетъ подлежать только суду Константинопольскаго патріарха, а никакъ не суду мъстныхъ епископовъ, почему автору думается, "яко нелъть намъ есть по сих правилех Никона судити и низложити, послъдственив же иного возвести, ему живу сущу". Принимая во вниманіе однако то обстоятельство, что и каноническія правила и историческіе приміры дозволяють на місто епискона, оставившаго свою канедру, избирать другаго, еще при жизни ушедшаго, можно и на мъсто добровольно ушедшаго Никона, избрать другаго патріарха, но только, на основаніи историческихъ примъровъ, подъ условіемъ сохраненія за Никономъ архіерейства. "Подобаетъ, говорить авторъ, Никона чести и служенія архіерейскаго не отчуждати, аще и безнрестелень будеть. И тако видитмися Богу быти угодно, и оставившему престоль не безчестно, намъ безгрешно, и всему народу годъ. Аще же въ чести сый оставленъ Никонъ промышляль бы что смятенія сотворити, симъ самымъ дъломъ повиненъ будеть чести и дъйствія архіерейскаго отъ себе удаленія".

Значить, не только самъ Никонъ считалъ себя ецинственно правомочнимъ лицомъ, могущимъ законно рукоположить новаго патріарха, но находились и другія лица, которыя считали даже возможнымъ возвратить самаго Никона на оставленную имъ патріаршую канедру, а если и соглашались на избраніе новаго патріарха, то только подъ условіемъ сохраненія за Никономъ достоинства и чести архіерейской.

Соборъ, по повелънію государя, занялся изысканіемъ подходящихъ каноническихъ правилъ и историческихъ примъровъ, чтобы поръшить вопросъ о томъ, какъ быть съ Никономъ. Но всъ произведенныя изысканія не привели однако ни къ чему строго опредъленному и ръшительному, такъ какъ по однимъ правиламъ и примърамъ выходило, что можно архіерея, оставившаго свою каеедру, снова возвратить на свой престоль, по другимъ,—что возвращать его не слъдуеть; по однимъ выходило, что оставившій престоль архіерей, не долженъ болье архіерействовать, по другимъ,—что оставивъ добровольно свой престоль, онъ воетаки долженъ остаться архіереемъ и архіерействовать. Большинство русскихъ архіереевъ, не любившее Никона, не желало не только его возвращенія на патріаршество, но и настаивало на самой крайней мъръ,—лишеніи Никона архіерейства.

Въ виду разногласій на соборъ по вопросу о дальнъйшей судьбъ Никона, государь приказалъ призвать на соборъ бывшихъ тогда въ Москвъ греческихъ архіереевъ: Пареснія онвскаго, Кирилла андросскаго и Некторія погоянинскаго съ темъ, чтобы они сделали выписки по делу Никона изъ греческихъ правилъ и участвовали въ засъцаніяхъ собора. Греки выполнили это царское порученіе. Они, приводя въ примънении къ отречению Никона выписки изъ разныхъ соборныхъ правилъ, постановленій и толкованій на нихъ, а также разные исторические примъры, нашли, что Никонъ все дълалъ вопреки священнымъ правиламъ и законамъ, что онъ "есть повиненъ и погръщенъ въ правилахъ святыхъ апостолъ и святыхъ соборовъ и въ законъхъ самодержцевъ и приснопамятныхъ царей". Къ этому выводу относительно Никона греческіе архіереи прибавляють и такое заявленіе: "явлено есть всемь, яко оть всёхь бывшихь патріарховь прежде на Москвъ, инъ не возлюби насъ, грековъ, якожъ святьйшій господинь Никонь патріархь, и чину восточные церквъ не послъдова инъ, якоже самъ онъ, и аще и естъ другь нашь авло, но что можемъ сотворити оть божественныхъ правиль и законовъ; не возмогохомъ творити инако, токмо писати всю истину, яко повелъвають божественные законы и правила святыхъ апостолъ и святыхъ соборовъ и закони приснопамятныхъ и самодержцовъ дарей". Признавая, что хотя по всемъ правиламъ и законамъ добровольно отрекшійся отъ своего престола архіерей и не можеть уже стремиться къ его возвращению, однако въ этомъ дълъ "СТОИТЬ ТОКМО ВЛАСТЬ И ВОЛЯ ВЪ СОВЪТЪ И ВЛАСТИ ТИШАЙШАГО царя, собора и синклита: аще имъ есть нужный и потребанъ снисходити, паки призвати его на престолъ его семь созможно, якоже является въ писаніи, еже и бысть иногда", т. е. греческіе архіереи заявляють, что та или другая судьба Никона зависить исключительно отъ воли и усмотренія государя, который можеть въ этомъ случав поступать какъ ему благоугодно, не ствсняясь правилами и законами, такъ какъ въ исторической церковной жизни бывало всякое. Въ то же время греческіе іерархи обращаются къ царю съ ходатайствомъ за Никона, "зане аще господинъ Никонъ въ прочихъ внъшнихъ вещахъ и во отреченіи своемъ погръши яко человъкъ, но въ догматахъ благочестивые и православные въры бъ благочестивъйшій и правъ, и во апостольскихъ и отеческихъ преданіяхъ восточные церкве бѣ вѣло ревнитель, и сего ради, аще отъ престола своего самъ отринуся, достоинство же священства благоутробіемъ и человъколюбіемъ святаго твоего царства и святаго собора приличнымъ образомъ да имать священство за нъкое малое утъшеніе яко же повелить святое твое царство, и да не явимся тяжки въ томъ, молимъ великое твое царство".

Такимъ образомъ, присутствовавшіе на соборѣ греческіе архіереи хотя и признали, что Никонъ по церковнымъ правиламъ и постановленіямъ, какъ ихъ нарушитель, долженъ быть лишенъ не только патріаршества, но и самаго архіерейства, однако все это дѣло они отдавали на волю и усмотрѣніе государя и собора; которые могли и не считаться съ церковными правилами и оставить за Никономъ архіерейство,—они, греческіе архіереи, даже особенно ходатайствують объ этомъ предъ государемъ.

Главную роль въ ръшеніи соборомъ 1660 года дъла о Никонъ сыграло приведенное греческими архіереями 16-е правило двукратнаго собора: "безумно убо есть епископства отръщися, держати жъ священства", и приведенное греческими архіереями мнъніе Матвъя Властаря: "который архіерей отречется престола своего и стада своего, да обнажится абіе и священства своего". На основаніи главнымъ образомъ этого правила и его толкованія Властаремъ соборъ изъ русскихъ и греческихъ архіереевъ въ концъ концовъ постановиль: "чужду быти Никону патріаршескаго престола и чести, вкупъ и священства, и ни чимъ не обладати". Греческіе архіереи, равъе ходатайствовавшіе предъ царемъ, чтобы за Никономъ сохранено было достоинство архіерея,

теперь отступились отъ своего первоначальнаго мевнія и окончательно примкнули къ мевнію твхъ, которые желали лишить Никона не только патріаршества, но и архіерейства. Это обстоятельство нарочито подчеркиваеть соборное двяніе, которое сказавь, что государь приказаль призвать на соборъ бывшихъ тогда въ Москвъ греческихъ архіереевъ съ тъмъ, чтобы они слълали о Никонъ выписки изъ греческихъ правилъ, далъе говорить: "они же, гречестіи архіереи, выписаща изъ правилъ святыхъ отецъ во всемъ согласно съ преосвященнымъ россійскимъ соборомъ, и единомысленно рекоща Никона, бывшаго патріарха, чужда быти архіерейства и чести и священства, и ничимъ же обладати, и на его мъсто иного архіерея возвести, и руками своими подкръпиша".

Повидимому греческіе архіереи, присутствовавшіе на соборѣ 1660 года, сначала хотьли было стать на сторону Никона, какъ всемъ известнаго грекофила, но потомъ, въ виду очевиднаго желанія русскихъ архіереевъ и бояръ низложить и окончательно унизить Никона, сочли для себя болве благоразумнымъ и выгоднымъ перейти на сторону противниковъ Никона и, въ концъ, примкнули къ партіи лишившей Никона не только патріаршества, но и священства. Въ этомъ направленіи они пошли даже далье. Всячески желая выслужиться предъ московскимъ правительствомъ, они подали государю особыя мивнія, въ которыхъ каждый изъ нихъ такъ или иначе старался обвинить и унизить Никона, ранъе ими же признаннаго за выдающагося грекофила. Такъ одинъ наъ грековъ, въроятно асонскій архимандрить Діонисій, жившій въ Москвъ, заявляеть царю, что нъкоторые, или руководясь дружбою къ бывшему патріарху Никону, или хорошо не понимая церковныхъ правилъ, "скорбятся о низверженіи Никона" и ссылаются на примъръ современныхъ константинопольскихъ патріарховъ, которые, оставивъ патріаршій престоль, остаются однако архіереями, получають въ свое управленіе епархіи, а иногда и снова возвращаются на оставленную ранве патріаршую канедру. Авторъ грекъ по этому поводу говорить, что константинопольскіе патріархи оставляють свой престоль неволею, вследствіе гоненія турокъ, оставляють престоль, чтобы не причинить патріархіи и всей греческой церкви великихъ бъдъ и убытковъ отъ турокъ, и потому-то такимъ отъ турецкихъ насилій убъгающимъ патріархамъ, греческіе соборы и даютъ какія либо епархіи на прокормленіе, или, по минованіи бъды, возвращають ихъ снова на патріаршій престоль. Все это сейчась дълается у грековъ не по правиламъ и законамъ церковнымъ, а вопреки имъ, дълается единственно по неизбъжной необходимости, для предохраненія греческой церкви отъ великихъ насилій и притесненій со стороны турокъ. Русскимъ, въ этомъ случав, никакъ не следуеть руководиться примъромъ современной греческой церкви, а имъ слъдуетъ руководиться только священными правилами и законами, отступать оть которыхь въ православной Руси решительно нътъ никакихъ основаній. Въ другомъ заявленіи царю, подданымъ греческими архіереями, они говорять, что вполнъ законно и справедливо будеть со стороны царя избрать на мъсто Никона новаго патріарха съ тъмъ, чтобы о вновь избираемомъ произведено было предварительное испытаніе, "да обрящется праваго житія и правыя въры, человъкъ благочестивъйшій во всьхъ составахъ въры и ревнитель апостольскихъ и отеческихъ догматовъ же и преданій святыя восточныя Христовы церкви, и да будеть благоугоденъ Богу, а не токмо человъкомъ". Новый поставляемый патріархъ должень "покоряться и почитать четырех столпов и свъшильныков вселенныхъ, --четыре, глаголю, патріарховъ, и почитать их паче себе, яко же прежнихъ (т. е. старшихъ) себъ братовъ и отцевъ; онъ долженъ избираться не по жребію, такъ какъ при такомъ порядкъ выборовъ можетъ "случиться содъйство дьявольское и падеть жребій на единаго непотребнаго и худаго", но соборъ долженъ избирать трехъ дучшихъ, достойнъйшихъ мужей, изъ которыхъ царь и избираеть одного, кто изъ нихъ представляется ему лучшимъ.-Хіосскій архіепископъ Кириллъ пишетъ государю, что Никонъ, руководясь чрезмърною своею гордостію, "просяще грамоты отъ царствія твоего пребеззаконныя на возвышеніе нел'впое свое", и царь, по своей простоть, даваль Никону такія грамоты. Въ этомъ случав "высокосердый сый (Никонъ) начало закона бысть преступникъ и отрицатель закона и, еже лютвищее: яко уча иныхъ, себе не учаще и не подражаще владыкъ Христу, глаголющему: большій васъ да будеть вамъ слуга; и иже аще хочеть первый быти въ васъ, да будеть вамъ рабъ". Архіенископъ-грекъ говоритъ, что Никона "ослѣни гордость, возлюби бо паче славу человъческую, нежели славу Божію, вся бо дѣла творяще, во еже видитися отъ человъковъ. Любяще бо первосъданіе въ вечерахъ и первовозлеганіе и зватися отъ человъкъ равви. Владыка Христосъ учаще ученики своя смиренію, а той величаніямъ; Христосъ не памятозлобію, а той памятозлобію; Христосъ излія кровь свою насъ ради, а той не претерпъ ниже студное; Христосъ учаще: да покорятся царемъ, а той противлящеся цареви, ослъпи бо его злоба; сего ради пріятъ по дѣломъ своимъ". Въ виду этого архіепископъ совътуетъ государю поставить "иного патріарха законнаго и соборнаго" 1).

Рѣшеніе собора греческихъ и русскихъ іерарховъ, что Никонъ долженъ быть лишенъ не только патріаршества, но и архіерейства, было представлено на благоусмотрѣніе государя, который, "разсуждая премудре, благоразсуднѣ и праведнѣ съ своимъ царскимъ синклитомъ" т. е. нередавъ соборное рѣшеніе на обсужденіе боярской думы подъ своимъ предсѣдательствомъ, новелѣлъ соборное дѣяніе о Никонъ и е поставленіи новаго патріарха на его ивсто скрѣпить собственноручною подписью всѣхъ членовъ собора, въ Успенскомъ соборѣ, въ своемъ присутствіи и при всемъ царскомъ синклитъ, что и было сдѣлано.

Казалось, вопросъ о Никонъ былъ ръшенъ теперь окончательно: слъдовало, согласно соборному постановлению, признавъ Никона лишеннымъ патріаршества и самаго архіерейства, немедленно приступить къ избранію новаго патріаржа Но этого не случилось по слъдующимъ обстоятельствамъ.

Епифаній Славинецкій, какъ мы видѣли, не былъ противъ избранія новаго патріарха на мѣсто Никона, но онъ при этомъ настаиваль, чтобы за Никономъ оставлено было достоинство архіерея. Но когда присутствовавшіе на соборѣ греческіе іерархи привели 16 правило двукратнаго собора: безумно убо есть епископства отрещися, держати жъ священства, онъ долженъ быль уступить, и наравнѣ съ другими подписался подъ опредѣленіемъ собора, лишившимъ Никона не только патріаршества, но и самаго священства.

<sup>1)</sup> Подлин. дъло о п. Никонъ, 72-83, 85-87. Гиб. I, 203, 206 211, 220.

Однако Епифаній рішился провірить приведенное греками соборное правило и оказалось, что такого правила вовсе нъть ни въ греческихъ, ни въ славянскихъ книгахъ. Тогда Епифаній подаль государю особое заявленіе, въ которомъ писаль: "грекове на соборъ изъ своей книги греческія сія реченія прочтоша: безумно убо есть епископства отрещися, держати жъ священства, и рекоша сія реченія быти правило шестонадесятое перваго и втораго собора. И авъ разумъхъ истинное быти правило перваго и второго собора, не дерзнухъ прекословити и изволеніе свое дахъ на низверженіе Никона, бывшаго патріарха. Но сія сотворихъ сего ради, яко предстихся греческимъ реченіямъ, яже ни въ словенскихъ, ни въ греческихъ правилъхъ не обрътаются. Сего ради, понеже истинное правило греческое прочтохъ и сихъ реченіе: безумно бо есть епископства отрещися, держать жъ священства, не обрътохъ, изволенія моего на низверженія Никона, бывшаго патріарха, отрицаюся, яко неправильнаго и неправеднаго, и каюся". Понятно, что это заявленіе Славинецкаго должно было произвести сильное впечатлъніе на государя и поколебать его ръшимость немедленно привести въ исполнение соборное постановление о Никонъ. Были подобнаго же рода и другія обстоятельства.

На соборъ 1660 года присутствовалъ архимандрить полоцкаго Борисоги воскаго монастыря Игнатій Іевлевичь. 10-го мая онь обратился къ отцамъ собора съ рѣчью, въ которой доказывалъ, что дъло на соборъ о Никонъ ведется неправильно, такъ какъ, по его мненію, требуется, "да на соборе бывшій пастырь (Никонъ) призванъ будетъ, или чрезъ посланныхъ къ нему истязанъ о винахъ оставленія престола его архипастырскаго... Не спросивше же у него соборнъ винъ оставленія, возвести иного, мню, невозможно". Архимандрить указываеть и на другое обстоятельство, подрывающее значение дъяний собора 1660 года, именно: "мию, говорить онъ, яко бы лучше согласитися совъту освященнаго собора съ большимъ совътомъ великія церкви Константинополя, новаго Рима и со вселенскимъ патріархомъ... Судилища же совершеннаго о немъ (Никонъ) разръшите правильно, мню, отнюдь невозможно, развѣ по согласію съ большимъ соборомъ церкви великія константинопольскія и со вселенскимъ патріархомъ". Естественно, что это заявле.

ніе Игнатія Іевлевича, что судить и низлагать Никона имѣетъ право только константинопольскій патріархъ съ своимъ соборомъ, а не соборъ однихъ мѣстныхъ епископовъ, необходимо опять производило впечатлѣніе на царя и тоже побуждало его не приводить въ исполненіе постановленій собора 1660 года о Никонѣ.

Наконецъ и патріархъ Никонъ, съ своей стороны, отнесся къ собору 1660 года прямо отрицательно, какъ къ собору незаконному, не имъвшаго никакого права судить его. Въ своемъ посланіи къ Паисію Лигариду въ іюнъ 1662 года, когда Никонъ еще надъялся найти въ немъ своего доброжелателя и сторонника, онъ писалъ Паисію: "и собралъ царь всъхъ архіереевъ, яже суть здъ, и не сказа имъ о яже суть вышеописанномъ ничто же о нашемъ отшествіи, но сотвори написати скаски лживыми некоими человецы у себя въ царскихъ палатахъ, инвхъ же и муками устращая повелвлъ написать, что будто волею мы оставили престоль съ клятвою, еже отъ нъкихъ глаголется, яко и маду архіереямъ, архимандритомъ и игуменомъ царь того ради давалъ, яко да припишутъ на мя руки, да не буду патріархомъ; они же, послушавши царя, сотвориша якоже годно его царскому величеству\*. Когда астраханскій архіепископъ Іосифъ, посланный соборомъ 1660 года къ Никону передать ему ръшеніе собора, явился въ Воскресенскій монастырь къ Никону, послъдній "почаль бранить: какой-де у вась освященный соборъ и кто-де вамъ указалъ его собирать? тогь-де ваннъ соборъ накупной, или-жидовское сонмище". Въ своихъ возраженіяхь на ответы Лигарида Никонь выражается о ссборъ 1660 года: "сей соборь бывшій не точію сонинщемъіудейскимъ достойно нарещи, но и бъсовскимъ, яко не поправиламъ собранъ, тако же и соборование все по цареву указу дълали, яко же онъ хотълъ". Конечно соборъ 1660 г. Никонъ имълъ въ виду, когда писалъ константинопольскому патріарху Діонисію: "и егда повелить царь быти собору, тогда бываеть... и кого велить судити и обсуждати, и они судять и осуждають и отлучають "1).

Въ виду указанныхъ разногласій относительно Никона,

<sup>1)</sup> Гиб. I, 213. Древн. вивліое. т. III, стр. 381. Рукопись Вѣляева, л. 96 об. Зап. рук. арх. общ. II, 527

проявившихся на соборт 1660 года, и особенно въ виду протестовъ противъ осужденія Никона со стороны Славинецкаго и Игнатія Іевлевича, а также не признанія дѣяній собора 1660 года правильными и законными самимъ Никономъ, правительство принуждено было признать соборъ 1660 года неудавшимся и отказаться отъ приведенія въ исполненіе состоявшагося на немъ постановленія о конечномъ низверженіи Никона и выборть на его мѣсто новаго патріарха, благодаря чему вопросъ о Никонть попрежнему оставляся открытымъ. Тогда за рѣшеніе этаго вопроса взялся извъстный газскій митрополить Паисій Лигаридъ.

Въ XVII въкъ въ Москву не мало пріважало греческихъ іерарховъ разныхъ канедръ, не исключая самихъ патріарховъ, чтобы получить отъ русскаго правительства милостыню въ пользу своихъ бъдствующихъ подъ турецкимъ игомъ епархій. Нъкоторые изъ этихъ іерарховъ милостынесобирателей пріважали въ Москву съ цвлію остаться въ ней навсегда-, на государево имя", какъ тогда говорили. Оставались на житье въ Россіи, или по долгу жили въ ней, обыкновенно тв іерархи, которымъ почему либо плохо жилось дома, или которые по разнымъ причинамъ теряли свои канедры и искали пріюта въ другомъ мість. Особенно охотно они направлялись въ Молдавію, Валахію, Трансильванію, Южную Русь и, наконець, въ далекую Москву. На Россію они смотръли какъ на страну, гдъ умный, сравнительно образованный, ловкій и оборотливый иностранецъ-единов'врецъ, искусно разыгрывая роль гонимаго безбожными и жестокими огарянами страдальца, съ успъхомъ можетъ занять въ невъжественномъ русскомъ обществъ видное вліятельное положеніе, быстро составить себъ состояніе и, приблизившись жъ московскому двору, при его посредствъ, даже поправить свое пошатнувшееся положеніе на родинъ. Именно переспектива быстрой и значительной наживы, переспектива почета и вліянія даже на востокъ, ради своей близости къ московскому правительству, привлекала къ намъ не мало честолюбцевъ, которымъ на родинъ уже не было ходу, разныхъ предпріимчивыхъ искателей легкой и быстрой наживы, которые дома не находили подходящаго себъ поприща, или по неволъ должны были оставить родину. Между этими выходцами, оставшимися на болъе или менъе продолжительное время въ Москев, очень мало было такихъ лицъ, которыя бы переселялись въ Россію съ цълію принести какуюлибо дъйствительную пользу пріютившей ихъ странѣ, особенно нуждавшейся въ людяхъ образованныхъ и ученыхъ. Въ Москвѣ единовърныхъ выходцевъ съ востока принимали очень радушно, награждали щедрою милостинею и оказивали имъ всякое благоволеніе. Къ числу такихъ бродячихъ, не ужившихся дома архіереевъ, которымъ "не подобаетъ возлагать на себя ни епитрахили, ни омофора", принадлежалъ и газскій митрополитъ Паисій Лигаридъ.

Паисій быль челов'якь довольно образованный и даже ученый, человъкъ ловкій, умный, находчивый и при этомъ. какъ воспитанникъ іезуитовъ, нравственно очень гибкій и нодатливый гречанинь, способный приладиться ко всякой данной средв и обстановкв, умвешій сдвлаться нужениь и необходимымъ для твхъ, кто былъ нуженъ ему самому. отъ кого онъ надъялся получить какія либо выгоды для себя. Въ Москвъ-этотъ воспитанникъ језунтовъ, этотъ бросившій свою епархію архіерей, равнодушный къ православію и даже измінявшій ему, ловко умінь разыгрывать роль строгаго поборника православія, ревнителя православныхъ церковныхъ правилъ и постановленій, суроваго обличителя мальйшихъ уклоненій оть православныхъ преданій и обычаевъ, причемъ онъ искусно выдвигалъ на видъ свой ученый авторитеть тамъ, гдв этого требовали его личные интересы, гдъ ему нужно было произвести своею ученостію извъстное впечативніе на русскихъ, особенно на государа. Вообще Пансій быль довольно даровитый и образованный архієрей-авантюристь, способный на всё руки и на всё послуги, за которыя ему хорошо платять. Какъ и большая часть подобныхь выходцевь, Паисій прівхаль въ Москву съ пълію попытать счастья въ этой варварской, но богатой странъ, гдъ его умъ, ученость, језуитская ловкость и изворотливость, должны были обезпечить ему блестящую карьеру, уже болъе невозможную для него на православномъ востокъ. Паисій вхаль въ Москву съ опредвленными цвлями, общими впрочемъ ему съ другими выходцами: пріобръсти въ Россіи, какими бы то ни было средствами, по больше денегь, заручиться расположениемь къ себъ московскаго двора и, при его содъйствіи, возстановить свое незавидное,

совствить уже пошатнувшееся положение на востокт. О средствахъ къ достиженію этихъ цёлей, особенно о нравственномъ ихъ характеръ, Паисій не задумывался. Онъ прибылъ въ Москву (12-го февраля 1662 года) въ самое горячее время, когда дъло о Никонъ все болъе и болъе запутывалось, когда Московское правительство чувствовало свое полное безсиліе такъ или иначе поръшить это дъло и потому крайне нуждалось въ человъкъ, который бы помогъ ему выйдти изъ затруднительнаго положенія. Паисій Лигаридъ и быль именно такимъ человъкомъ, способнымъ взяться за всякое дъло, особенно которое сулило ему всевозможныя выгоды, почеть и вліяніе. Онъ сразу поняль выгоды своего положенія между двухъ борящихся сторонъ и, какъ и слъдовало ожидать отъ него, немедленно присталъ къ сильнъйшей правительственной партін, сталь душею и руководителемь всёхь враговь Никона, дёло котораго, какъ онъ хорошо видёлъ, было уже окончательно проиграно. Онъ скоро успълъ овладъть полнымъ расположеніемъ и дов'ріемъ къ себ'в самого государя, у котораго въ нъкоторой степени даже занялъ мъсто прежняго "собиннаго друга", такъ что Алексви Михаиловичъ, по свидътельству самого Никона, сталъ слушать во всемъ Лигарида и почитать его какъ "пророка Божія". Это понятно: вкрадчивый, очень гибкій и льстивый гречанинь, желавшій только всячески угождать царю, представляль полную противоположность съ суровниъ, гордымъ, неуступчивымъ и притязательнымъ Никономъ, и потому ему не трудно было пріобръсти расположеніе и любовь мягкого и привязчиваго царя, правственно измученнаго продолжительнымъ столкновеніемъ съ Никономъ, искавшаго опоры, успокоенія, оправданія своему поведенію въ этомъ діяль. Никто не могь лучше Паисія успокоить встревоженнаго, неувъреннаго въ своей правотъ царя, оправдать его въ своихъ собственныхъ глазахъ, сообщить ему, колебавшемуся, нравственную устойчивость и рашительность. Паисій пустиль въ ходъ всю свою ловкость и изворотливость, все свое остроуміе и находчивость, весь запась своихъ научныхъ знаній, чтобы во всемъ оправдать царя и, наоборотъ, во всемъ обвинить Никона. Причина нелюбья между царемъ и патріархомъ, причина всъхъ церковныхъ смуть и нестроеній заключается единственно въ Никонъ, вотъ въ чемъ всвии средствами старался Паисій убѣдить царя, чтобы умиротворить, успокоить его встревоженную совѣсть. Понятно, что царь искренно и глубоко быль благодарень тому человѣку, который всячески старался снять съ его души тяжелое, давившее его бремя ссоры съ бывшимъ его "собиннымъ другомъ", что онъ сталъ чувствовать къ Паисію особое довѣріе и расположеніе, готовъ былъ сдѣлать для него все возможное.

Паисій не замедлиль воспользоваться расположеніемь къ себъ царя, чтобы извлечь отсюда всевозможныя выгоды. Цълый рядъ челобитныхъ царю съ самыми разнообразными требованіями ярко рисують намь Паисія съ этой стороны. Немедленно, по своемъ прибытіи въ Москву, Паисій просить государя откупить христіанъ его области отъ турокъ, съ которыми онъ уговорился де давать имъ окупу за христіанъ ежегодно по 500 ефимковъ, и просить вручить ему эту сумму, "чтобъ мнъ, богомольцу твоему, изъ области своей изгнану не быть, и православныхъ христіанъ мося области нечестивые турки не обратили бъ въ свою турскую въру". Чтобы понять истинный смысль этой челобитной, нужно знать, что Пансій въ это время уже не быль действительнымъ газскимъ митрополитомъ, такъ какъ уже давно бросиль на произволь свою митрополію, за что, между прочимь. н быль лишень самаго архіерейства іерусалимскимь патріархомъ Паисіемъ. Просьба со стороны Лигарида денегь у государя на выкупъ его епархіи оть турокъ была наглымъ обманомъ, безперемонною, въ видахъ наживы, эксплуатаціею довърія и расположенія къ нему государя.—Въ томъ же году Паисій, въ особой челобитной государю, женаеть повъдать ему о своей скудости, что отпускаемаго ему жалованья и корму достаточно только для него одного, а между тъмъ при немъ находятся нъсколько служекъ и три лошади, которыхъ кормить ему нечемъ, и потому просить государя прибавить ему жалованья, что бы ему людей своихъ и лошадей съ голода не поморить, вслъдствіе наступившей дороговизны. Во второй челобитной просить себъ у государя архіерейскія одежды, саккоса и митры. Эти требованія не только были удовлетворены, но государь еще пожаловаль Паисто "кафтанъ камчатнай колодной смирной камки, да рясу суконную черную на бълкахъ, сверхъ того, что ему жъ

дана шуба соболья подъ камкою". Въ следующемъ году Паисій обращается къ царю съ цъльмъ рядомъ челобитныхъ, въ которыхъ просить пожаловать ему карету и лопіадей вивств съ новыми пілеями, потому что старыя прогнили; просить дать жалованье его дьякону Агаеангелу и обмвнять ему 250 рублей мёдныхъ на серебряные, заявляеть царю въ особой челобитной, что онъ прівхалъ въ Москву просить милостыни "на уплату съ епархіи моей податей іерусалимскому патріарху Нектарію и туркамъ и себъ на пропитаніе". Но воть, по царскому указу, онъ живеть въ Москвъ уже цълыхъ три года, "и нынъ мнъ, богомольцу твоему, въдомо учинилось, что ерусалимскій патріархъ на меня зъло гивненъ за то, что я многое время, оставя епархію, живу на Москвъ, а безъ меня епархіи моей пасти некому, да ему, патріарху, и турку никакія подати въ епархім моей не плачены, да живущіе въ епархіи моей заняли на нужные расходы многія деньги"-1700 ефимковъ, которые онъ и просить царя выдать ему для уплаты податей патріарху, туркамъ и долговъ епархін. Въ другой челобитной Пансій просить, чтобы царь даль ему милостыню золотомъ "для ради легкости послать доведетца". По этой челобитной царь велъль дать Пансію для уплаты епархіальнаго долга, податей патріарку, туркамъ вмісто 1700 ефимковъ "850 золотыхъ червоеныхъ одинскихъ". Такъ умълъ Паисій выманивать у царя крупныя суммы, разыгрывая предъ нимъ роль заботливаго архипастыря о своей бъдствующей паствъ, которой онъ въ дъйствительности уже не имълъ. Паисій не пренебрегаль и другими средствами наживы, какія были возможны при его особенно вліятельномъ положеніи при дворъ. Въ одномъ докладъ посольскаго приказа государю говорится: "великому государю бьеть челомъ газской митрополить Паисій: хотвль-де онъ купить соболей и послать въ свою митрополію(?), и пришелъ-де къ нему Юрьи греченивъ, взяль у него денегь двъсти рублевь серебряныхь, а взялся принесть къ нему соболей, и онъ-де къ нему соболей и денегь не принашеваль; и великій государь пожаловаль бы его, велълъ ему, Юрью, соболи или деньги къ нему принесть". Этоть докладь показываеть, что Паисій, подобно многимъ другимъ прівзжимъ въ Москву грекамъ, занимался торговлею. По дешевимъ цанамъ покупаль онъ въ Москва соболей и отсылань съ довъренными греческими купцами, или такъ называемыми "племянниками", въ Константинополь, гдъ они и продавались съ значительнымъ барышомъ. Но мало того, что Паисій вель торговлю, онь еще занимался торговымъ маклерствомъ. Въ одной челобитной царю онъ ходатайствуеть за грека купца, съ которымъ "послано изъ Константинополя отъ соборной церкви продать здесь, въ Москвъ, узорочныхъ товаровъ: каменья и иного узорочнаго товару, чёмъ бы ей бёдной церкви заплатить долгъ"; эти церковные товары взяль у довъреннаго лица другой грекъ купецъ и не платитъ за нихъ денегъ; Паисій проситъ взыскать ихъ. Въ 1663 году Паисій просить государя въ челобитной, что бы онъ вельль пропустить въ Москву нъсколько торговыхъ грековъ, прівхавшихъ въ Путивль съ товарами. Въ самой Москвъ онъ вступается въ споры торговыхъ грековъ между собою, принимаеть одну сторону, оправдываеть ее, пишеть за нее къ царю челобитныя, обвиняеть другую м. т. под. Конечно все это дълаетъ Паисій недаромъ. И менъе честными средствами онъ не пренебрегалъ, чтобы по больше нажиться въ Москвъ. Йзъ Соловокъ, какъ мы упоминали выше, по ходатайству Паисія, быль возвращень ранъе сосланный туда іеродіаконъ грекъ Агаеангель, который и поступиль въ Москвъ на житье къ Лигариду. Послъдній подаеть царю челобитную, въ которой заявляеть, что будто бы у Агаеангела, когда онъ отправлялся въ ссылку на Соловки, осталась въ Московскомъ Никольскомъ монастыръ коробка, а въ ней 250 мъдныхъ рублей, которые (мъдные рубли) ходили тогда за серебряные. Сердобольный Паисій просить теперь царя обменить эти медные рубли на серебряные. Но не трудно видъть, что Агаеангелъ, успъвшій потомъ обокрасть самого Лигарида, никогда бы не оставиль въ монастыръ въ коробкъ, отправляясь въ далекую ссылку на неопредъленное время, такую крупную для тогдашняго времени сумму, какъ 250 рублей. Просто Паисій и Агаеангелъ купили старые мъдные рубли, какъ мъдные, и ръшились получить за нихъ серебряные рубли, а барыши отъ этой продълки подълили между собою. Вотъ, напримъръ, еще одно дъло, которое ярко рисуеть намъ самаго Паисія и его близкихъ лицъ. Въ августъ 1669 года въ Москву прибиль Никольского мутьянского монастыря архимандрить

Христофоръ. На допросъ онъ назвался племянникомъ александрійскаго патріарха Паисія и заявиль, что онь, когда пріъхалъ въ Бългородъ, то, по поручению митрополита Өеодосія и воеводы Петра Скуратова, вздилъ въ Чигиринъ къ гетману Дорошенкъ просить объ отпускъ удерживаемыхъ гетманомъ русскихъ плънныхъ и что гетманъ, ради слезнаго его прошенія, отпустиль до семидесяти знатныхь и простыхь русскихъ плънныхъ. Въ Москвъ, жившій у Паисія дьяконъ Агаеангель, потребоваль оть архимандрита взятки, объщая за взятку "промыслить великаго государя жалованья на 1000 рублей". Когда архимандрить отказался оть этого предложенія, то Агаеангель подговориль двухь волошань заявить правительству, что онъ, Христофоръ, архимандрить не настоящій, а затъмъ, вмъстъ съ племянникомъ Лигарида, отняль силою у архимандрита коробку съ ценными вещами и поставиль ее у. Паисія. Вследствіе жалобы архимандрита Паисій быль спрошень относительно стоящей у него коробки. Но онъ заявилъ, что никакой коробки у него не было и нътъ, а за доносъ "архимандрита бранитъ и бить хотълъ". Но украденная коробка, вмёстё съ некоторыми вещами архимандрита, была дъйствительно найдена у Паисія. Тогда, по указу государя, дьякъ посольскаго приказа говорилъ Паисію, "чтобъ онъ, митрополить, и достальные архимандритовы животы, золотые, и ефимки, и соболи, и перстень велъль сыскать, сыскавъ, прислать въ посольскій приказъ". Въ виду явныхъ уликъ противъ него Паисію оставалось одно-обидъться, что онъ и сдъладъ: "и газскій митрополить подъячему Максиму Бурцеву сказаль, что у него дьяконовыхъ животовъ Агаеангела никакихъ нътъ и не было, а что-де къ нему, митрополиту, для такова дъла присылають и твмъ-де ево, митрополита, безчестять, а что-де племянникъ его Николай не дълаеть, и о томъ съ нимъ, митрополитомъ, не спрашивается".

Русское правительство, въ виду множества обращавнихся къ нему за милостынею восточныхъ христіанъ, постоянно нуждалось въ такихъ лицахъ, которыя бы могли давать ему свъдънія относительно пріъзжающихъ въ Москву просителей милостыни, и охотно поэтому прибъгало къ посредству выъзжихъ на житье въ Москву греческихъ духовныхъ особъ. Паисій Лигаридъ, прибывъ въ Москву, немедленно взяль на

себя роль представителя и защитника грековъ и греческихъ интересовъ въ Москвъ. Прибывъ въ Москву въ февралъ 1662 года, Пансій уже въ апрълъ выступаеть ходатаемъ за одного грека-Юлія Харитонова, а это показываеть, что онъ сразу, по прибыти въ Москву, заняль эдъсь видное и вліятельное положение и приняль подъ свою защиту интересы разныхъ грековъ. Въ томъ же году Паисій, вмъсть съ погоянинскимъ архіепископомъ Нектаріемъ и иверскимъ архимандритомъ Діонисіемъ, ходатайствуеть за двухъ грековъ, сосланныхъ въ Казань, чтобы ихъ возвратили въ Москву, а затымь просить о благородномь юношь, грекы Павлы Николетинъ, который поступилъ на государеву службу, чтобы ему пожалованъ былъ дворъ "ради природной его чести и пространнаго житія отца его"; "а мы бы, государь, заявляють челобитчики, возрадовалися, чтобы нашь смиренный родь у тебя, великаго государя, въ презреніи и забвеніи не быль, и наше оъ моление вотще не было жъ". Въ томъ же году Пансій уже однолично ходатайствуеть за архимандрита Предтеченскаго, близь города Серры, монастыря Леонтія. Этоть Леонтій соединился съ Паисіемъ еще въ Молдавіи и вмъсть съ нимъ прибыль въ Москву, при чемъ успъль оказать Паисію очень важную услугу: написаль для него, какъ объ этомъ говорить впоследствіи грамота іерусалимскаго патріарха, подложныя грамоты, съ которыми Паисій и явился въ Москву. Въ благодарность за эту услугу Паисій взялся выхлопотать у царя Леонтію прибавку къ данной милостынь, въ чемъ действительно и успълъ. Въ 1664 году Паисій, Осодосій, Нектарій и Аванасій иконійскій подають государю коллективную челобитную о милостынъ греку, у котораго сгоръла въ Константинопол'в лавка, а въ ней чужое платье, которымъ грекъ торговаль. Но особенно замътно вліяніе Паисія и компаніи сказалось въ двухъ следующихъ случаяхъ. Въ іюнь 1663 года возникло дъло объ архимандрить Костамонитскаго аеонскаго монастыря <del>Ософанъ, который безъ царска</del>го позволенія ъздиль къ Никону въ Воскресенскій монастырь и передаль ему грамоту отъ всёхъ авонскихъ монастырей и мощи священномученика Власія. Ософанъ быль сторониякомъ Никона и врагомъ Лигарида, съ которимъ у него били стоякновенія еще въ Молдавін, почему онь, хороше вная прошлое Лигарида, поспъшилъ сообщить о немъ свъдънія

Никону, который, опираясь на данныя, сообщенныя ему Өеофаномъ, открыто сталъ называть Паисія не настоящимъ митрополитомъ, а латынникомъ. Өеофанъ жестоко поплатился за свое сочувствіе къ Никону и вражду къ Паисію. Онъ быль арестованъ и переданъ въ руки врага своего -- llauciя, который "ево и наказываль и отъ всякаго дурна унималь, и онъ де учинился ему непослушенъ". Өеофанъ былъ сосланъ въ Кирилловъ монастырь, при чемъ наше правительство сочло нужнымъ узнать относительно этаго обстоятельства мивніе греческихъ властей. "Во 172 году, декабря въ 17 день, по приказу думнаго дьяка Алмаза Иванова, подъячей Ивашко Истоминъ посыланъ къ греческимъ властемъ: къ митрополиту газскому Паисію, да къ сербскому Өеодосію, да къ погоянинскому архіепископу Нектарію и съ ними поговорить, что, по указу великаго государя, царя и великаго князя Алексъя Михапловича, всеи великія и бълыя и малыя Россіи самодержца, декабря въ 12 день посланъ въ Кирилловъ монастырь архимандрить Өеофань и вт томт имъ нъть ли какого сумнюнія, а за что онь, архимандрить, по указу царскаго величества, сосланъ, и въ томъ имъ велъно объявить". Греческія власти нашли, что Өеофанъ сосланъ за дъло, но бывшіе при немъ старцы невинны, почему ихъ вельно было возвратить въ Москву. – Другой случай. Въ апрълъ 1665 года малороссійскій гетманъ прислаль Москву подъ кръпкимъ карауломъ варискаго митрополита Даніила съ обвиненіемъ его въ томъ, что будто бы онъ, живя въ Малороссіи, подговариваль казаковъ, что бы они по прежнему приняли польское подданство. На допросъ Даніилъ показаль: онъ де ранве, въ 1658 году, прівзжаль въ Москву и получиль здесь милостыню, но на возвратномъ пути его ограбили турки, почему онъ вторично повхалъ на Русь. Въ то время въ Чигиринъ гетманомъ быль Юрій Хмъльницкій, который, надъливъ его милостынею и одеждою, отпустилъ его въ городъ Лисенку на прокормленіе, и онъ прожиль въ тамониемъ греческомъ монастыръ четыре года. Когда гетманомъ сдълался Йванъ Брюховецкій, Даніилъ прибъжаль къ нему въ Коневъ, куда изъ Лысенки писалъ къ гетману тамошній полковникь о митрополить, питая къ нему недружбу, будто онъ, живя въ Лысенкъ, подговариваль казаковъ поддяться польскому королю, а у него не только въ

мысли ничего такого не было, но онъ не знаетъ даже ни языка черкасскаго, ни грамоты. Между тымь гетмань послаль его въ Москву, гдв онъ и поселень быль "въ убогихъ дому" и туть терпить неволю многое время невъдомо за что, ибо въдаеть де и гетмань, что онъ, живя въ черкасахъ, много теритать оть изминиковь, только де въ томъ воля великаго государя, будто онъ согръщиль, а чаеть онъ, митрополить, что гетмань великаго государя объ немъ не извъстиль, а какъ извъстить, то часть къ себъ царской милости и свободы, а теперь не дають ему жалованья царскаго и кормять въ монастыръ. За опальнаго митрополита встунились греческія власти: газскій Паисій, никейскій Григорій, амасійскій Косьма, которые подали государю челобитную и въ ней заявляли; "приходимъ мы, богомольцы твои, къ твоему царскому величеству къ Москвъ отъ нечестивыхъ турокъ и терпимъ путемъ всякія напасти и б'яды, токмо надъемся утъщение пріять у твоего царскаго величества и тыя скорби всв забываемъ. Нынв же слышимъ, что брата нашего варискаго Даніила митрополита посылають молитися въ нъкоторый монастырь, а про что, того намъ, оогомольцомъ твримь, невыдомо, и мы о томь вельми скорбимь. Милосердый государь царь и великій князь Алексъй Михайловичь, всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержець, пожалуй насъ, богомольцевъ твоихъ, вели, государь, про того митрополита Даніила, намь, богомольцамь своимь, вину его извъстить предъ встомъ освященнымъ соборомъ и его поставить отвъщать, что бъ вина его явна была и ему и наме, а кромъ суда и сыску не вельлъ бы, государь, его ссылать, что бъ намъ о том скорбь и печаль престала, - царь-государь смилуйся пожалуй!" Просьба челобитчиковъ была уважена, имъ были объявлены вины Даніила и въ заключеніе сообщено, что Даніиль будеть въ Москвъ до прівзда вселенскихъ патріарховъ, которые на соборъ и разсудять его дъло 1).

Указанные нами случаи очень характерны: ссылая авонскаго кастамонитскаго архимандрита Өеофана въ Кирилловъмонастырь, царь приказываеть думному дьяку спросить Паи-

<sup>1)</sup> Все сказанное мною досель о Паисів Лигаридь взято мною изъ моей книги: Характеръ отношеній Россіи къ православному востому, стр. 181—193. Изд. 1885 г.

сія Лигарида и компанію: "въ томъ имъ нъть ли какого сумивнія", приказываеть дьяку объявить имъ, за что архимандрить сослань, и когда греческія власти отозвались, что Өеофанъ сосланъ за дъло, а бывшіе съ нимъ старцы, тоже уже сосланные, ни въ чемъ не виноваты, то последнихъ немедленно возвратили въ Москву. Очевидно, что Паисій Лигаридъ, вивств съ другими бывшими тогда въ Москвв греческими архіереями, играль роль посредника между греками и московскимъ правительствомъ. Последнее смотрело на Паисія какъ бы на оффиціальнаго представителя и защитника греческихъ интересовъ въ Москвв, почему безъ его въдома и одобренія даже не ръшалось подвергать наказанію тахъ грековъ, которые обвинялись въ какомъ-либо преступленіи. Точно также и самъ Паисій смотрель на себя какъ на правомочнаго представителя и защитника грековъ предъ московскимъ правительствомъ. Когда оно хотело сослать варнскаго митрополита Даніила, обвиняемаго въ политическомъ преступленіи, то Паисій, вмість съ другими греческими властями, считаетъ себя въ правъ вступиться въ это государственное дъло и формально требуеть, чтобы ему съ товарищами сообщено было, за что ссылають митрополита, "ибо того намъ невъдомо, и мы о томъ вельми скорбимъ", требуеть публичнаго соборнаго разсмотренія обвиненій противъ митрополита, "чтобы вина его была явна ему и намъ, а безъ суда и сыску чтобъ его не ссылали". Требованія Пансія и компаніи относительно митрополита Даніила были исполнены правительствомъ, хотя митрополить обвинялся въ чисто политическомъ преступленіи, и потому оно никакъ не могло подлежать публичному суду и разбирательству духовнаго собора. Понятно, какія побужденія руководили челобитчиками въ ихъ ходатайствахъ за разныхъ грековъ: они имъли въ виду, по ихъ собственному выраженію, "чтобы смиренный греческій родъ у тебя, великаго государя, въ презрвніи и забвеніи не быль, и наше бъ моленіе вотще не было жъ".

Вполив естественно было, что Паисій Лигаридь, какъ скоро осмотрвлся въ Москвв и почувствоваль подъ собою почву, поспвинилъ вмвшаться въ интересовавшее и волновавшее всвяъ двло Никона, которое окончательно и пере-

шло въ его ценкія руки, такъ что весь дальнейшій ходь этого дела во многомъ зависёль теперь оть Паисія.

29 мая 1669 года Паисій подалъ государю о Никонъ особую докладную записку, въ которой заявляль, что онъ услыхалъ съ большою жалостію, что Никонъ "не покидаеть владънья церковнаго и не воздерживается отъ дълъ патріаршескихъ", что онъ "уставы святые творить, гиввно грозить, проклинаеть безо всякія пощады", а между тымь уже не есть болъе пастырь, ибо какъ можно назвать пастыремъ того, "который свои оставливаеть овцы и о нихъ дёломъ прямымъ не пасетъ?" И такъ какъ на дълъ Никонъ уже не пастырь, то онъ никакъ не можетъ въдать судебныхъ дълъ и судить другихъ, пока самъ не оправдается. Судить слъдуетъ не ему, а его, почему его и нужно позвать на судъ и допросить, для чего онъ произвольно оставилъ свой престолъ. До судебнаго же ръшенія, которое его оправдаеть или обвинить, Никону должень быть данъ указъ, чтобы онъ воздержался, до ръшенія суда, отъ всякихъ архипастырскихъ дъйствій. При этомъ Паисій замъчаеть, что болье подробно объ этомъ онъ уже писалъ государю въ двухъ своихъ письмахъ, которыя не дошли до насъ.

Никонъ узналъ о письмахъ Лигарида къ государю и расчитывая встретить въ Паисів своего доброжедателя и сторонника, прислалъ къ нему письмо, въ которомъ оправдывая себя и свое оставленіе патріаршей канедры, всячески старается изобразить царя въ его отношеніяхъ къ церкви вообще и въ частности, къ самому Никону, въ самыхъ мрачныхъ и непривлекательныхъ краскахъ. Царь, живописуетъ Никонъ Лансію, вопреки божественнымъ законамъ и правиламъ, захватилъ себъ весь церковный судъ, и судить не только архіереевь и всёхь духовныхь, но и самаго патріарха, почему на Москвъ царять въ церкви "мучительство и бъдность и грабленіе". И если онъ, Никонъ, оставилъ патріаршій престоль, то единственно потому, что оть царя слыщаль на свои справедливыя представленія ему только "прещеніе и гивь безъ правды", и потому еще, "что судъ и вся церковная управленія царская держава воспріять и и намъ быти стало не у чего". Царь созваль для суда надъ нимъ, Никономъ, соборъ, но какъ велось на этомъ соборъ дъло суда? Царь заставиль, увъряеть Никонь Лигарида,

"написати скаски лживыми нъкоими человъцы у себя въ царскихъ палатахъ, инъхъ же, и муками устращая, повелъль написать, что будто волею мы оставили престоль съ клятвою; еще отъ нъкихъ глаголется, яко и маду архіереомъ, архимандритомъ и игуменомъ царь того ради давалъ, яко да припишутъ на мя руки, да не буду я патріархомъ; они же, послушавши царя, сотвориша яко же годно его царскому величеству". Между тъмъ русскимъ архіереямъ, по церковнымъ правиламъ, никакъ нельзя было судить своего патріарха, безъ разръщенія котораго они даже не имъли права и являться на соборъ, такъ какъ при своемъ поставленіи въ архіереи они давали ему, Никону, рукописное объщаніе, "чтобъ не слушать царя и царскаго повельнія, аще и смертію почнеть претить; аще ли что сотворить безъ нашего патріаршаго въдома, да будеть лишень безъ всякаго слова всего священнаго сана". При этомъ Никонъ замъчаетъ, что онъ ушелъ съ Москвы не въ чужую епаркію, а постоянно оставался въ предълахъ своей московской епархіи; замь. чаетъ, что ни въ чемъ не виноватъ предъ царемъ, кромъ того, "что пишемъ и говоримъ о неправдахъ его (царя), яже ко святымъ Божіимъ церквамъ и ко святымъ монастыремъ, --обнищилъ и разорилъ (царь) святыя церкви и монастыри своею сильною рукою, и онъ того ради злобится на насъ".

Такъ Никонъ усиливался оправдать себя и всячески очернить царя въ глазахъ Паисія Лигарида. При этомъ Никонъ, увлекаясь своею враждою къ царю, вовсе не подумалъ о томъ, что его письмо къ Лигариду представляетъ изъ себя крайне безтактный и очень некрасивый поступокъ для столь гордаго ранбе патріарха, который теперь старался забіжать къ вывзжему иностранцу, сообщаль ему невврныя сведенія о поступкахъ царя и его отношеніяхъ къ церкви, сообщаль какія-то грязныя сплетни о подкупахъ и застращиваніяхъ царемъ членовъ собора 1660 года. Не подумалъ Никовъ и о томъ, что въдь письмо онъ пишеть почти совстмъ неизвъстному ему иностранцу, можетъ быть человъку очень сомнительному и не заслуживающему довърія, что онъ приглашаеть этого иностранца быть судьею въ распръ патріарха съ царемъ, приглашаетъ изнести надъ ними свой судейскій приговоръ. Такъ непозволительно необдуманно могъ поступать только увлекающійся Никонъ и за это онъ быль скоро жестоко наказань.

Уже изъ содержанія и тона письма Никона Паисій Лигаридъ прекрасно понялъ, что за человъкъ былъ Никонъ, поняль, что по своему крайне невыдержанному характеру и чрезмърной притязательности Никонъ никакъ не можетъ быть болье патріархомъ, а отсюда для него было ясно, на какую сторону ему следуеть стать, чтобы получить для себя въ Москвъ всякія выгоды и блага, почеть и вліяніе: Никонъ уже не могъ ничего дать ему, а царь могъ дать все. Значить ему, во имя своихъ личныхъ интересовъ и выгодъ, слѣдовало стать на сторону враговъ Никона и добиваться не возвращенія его на патріаршую канедру, а конечнаго низверженія. Такъ и поступиль Паисій. Онъ отвътиль на письмо Никона очень сдержанно и дипломатично. Онъ пишеть Никону: "посредъ двухъ бодрствующихъ стоя, не въмъ, камо обращуся? Яко никто же можеть двумь господемь работати: или бо единаго возненавидить и другаго возлюбить, или единаго удержится и другаго пренебрежетъ". И Паисій немедленно доказаль это самымь дёломь. Вь своемь отвёть на письмо Никона, несмотря на всю свою сдержанность и изворотливость, несмотря на то, что онъ какъ будто даже призываетъ Никона возвратиться на оставленный имъ патріаршій престоль, онь вполнъ замьтно выступаеть сторонникомъ и хвалителемъ царя и, въ то же время, котя не ръзкимъ и ръшительнымъ, но все-таки замътнымъ порицателемъ поступковъ и всего поведенія Никона. Последній изъ этого письма Паисія тоже ясно поняль, что въ его лиць онь пріобръдъ себъ очень опаснаго врага. Такъ и было въ дъйствительности, какъ показалъ ходъ всъхъ дальнъйшихъ событій 1).

Бояринъ Семенъ Лукьяновичъ Стрешневъ составилъ тридцать вопросовъ по дёлу Никона и просилъ Паисія Лигарида дать на нихъ письменные отвёты. Самые вопросы составлены были Стрешневымъ съ согласія государя, почему и отвёты на нихъ Паисія должны были быть представлены чрезъ Стрешнева государю. Лигаридъ 15 августа 1662 года представилъ свои письменные отвёты на всё тридцать во-

<sup>1)</sup> Гиб. I, 221-227.

просовъ. Хотя въ предисловіи къ отвътамъ Паисій и заявляетъ: "я хощу правду говорить и умру для правды Божім", однако всв свои отвъты написаль явно тенденціозно, съ прямымъ и очевиднымъ намфреніемъ во всемъ завинить Никона, представить его человъкомъ недостойнымъ патріаршества, даже подлежащимъ изверженію, какъ человъка гордаго, тщеславнаго и пр. Словомъ, въ своихъ отвътахъ на вопросы Стрешнева Лигаридъ решительно и открыто сталъна сторону враговъ Никона, всячески старался дать имъ въ руки оружіе для борьбы и окончательнаго пораженія Никона, чемъ, конечно, въ высшей степени угодилъ всемъ противникамъ Никона. Какъ были приняты послъдними отвъты Паисія, обвинявшаго и порицавшаго за все только Никона, это видно изъ слъдующаго: Нероновъ, въ своей челобитной государю объ избраніи патріарха на место Никона, говорить: "преосвященный же Паисія, митрополить газскій, яко от Бога послана, не витійскими беседами, но просто всь Никоновы затыйки законопреступны показа... Тебь, христолюбивому государю, правдоглаголивый Паисія, моля, истину рекъ: твое, рече, благочестивый царю, прилежное попечение о церкви". Вятскій епископъ Александръ въ своей челобитной государю называеть Лигарида "правдоглагомивый архіерей Паисія", "священный мужъ", которому свойственна "неухищренная беседа", "сущимъ архіереемъ", "священный Паисія", который говорить только правду и за нее готовъ умереть. Только протопопъ Аввакумъ смотритъ на Паисія иначе. У Паисія газскаго, говорить онь, "выняли напослівдокъ табаку 60 пудовъ, да домру, да иные тайные монастырскіе вещи, что пограбивше творять. Согрѣшиль-простите; не мое то дъло: то въдаеть онь; своему владыкъ стоить, или падаеть. Къ слову молвилось. То у нихъ были любимые законоучителіе" 1).

Ответы Паисія на вопросы Стрешнева, представлявшіе собой силошной обвинительный акть противь Никона, имъвнию въ виду показать, что вся вина распри между патріархомъ и царемъ, падаеть только на одного Никона, были какъ нельзя боле пріятны и для Алексъя Михаиловича и для всёхъ дворцовыхъ бояръ, почему Паисій сразу пріоб-

<sup>1)</sup> Гиб. II, 518—550. Матер. для истор. раск. I, 188—189. V, 72—73. VII, 112—115, 134, 150.

рълъ чрезвычайное расположение и довърие и царя и всъхъ бояръ. При дворъ, куда Паисій получилъ свободный доступъ, только отъ него теперь и ждали ръшения запутавшагося вопроса о Никонъ, готовы были слушать всъ его совъты, слъдовать въ этомъ дълъ его указаниямъ и идти по тому пути, на какой онъ указывалъ.

Какъ мы говорили, соборъ русскихъ іерарховъ въ 1660 году произнесъ свой судъ надъ патріархомъ Никономъ. Но въ виду обнаружившихся разногласій на соборъ царь не ръшился привести соборный приговоръ о Никонъ въ исполненіе. Теперь, когда Лигаридъ прибыль въ Москву и успъль занять здъсь руководящее положение въ дълъ Никона, государь ръшилъ передать соборное дъяніе на просмотръ Лигарида съ твиъ, чтобы онъ высказалъ свое мивніе о двяніяхъ русскаго собора. Въ этихъ видахъ, особымъ указомъ государя отъ 29 декабря 1662 года, вельно было при рязанскомъ архіепископъ Иларіонъ, при бояринъ Петръ Михайловичь Салтыковь, при дьякахъ Елизаровь и Голосовь прочесть Паисію Лигариду соборныя дівянія 1660 года о Никонъ и выслушать по поводу ихъ замъчанія Лигарида. Значить, Паисій оффиціально приглашался правительствомъ быть цензоромъ и судьею дъяніи русскаго собора. Смъло взялся Паисій за роль судьи дізній собора русских і іерарховъ, самоувъренно и авторитетно изрекалъ объ ихъ соборныхъ дъяніяхъ свои одобряющія или неодобряющія сужденія, которыя онъ въ то же время ставиль такъ, чтобы, съ одной стороны, своими замъчаніями и сужденіями еще болье понравиться государю и еще болье укръпить свое влінтельное положеніе при царскомъ двор'є; съ другой стороны, онъ имълъ въ виду подавить въ мнъніи государя авторитеть Епифанія Славинецкаго, которому, какъ человъку ученому, неискательному и правдивому, государь досель особенно доевряль и мивніямь котораго онь придаваль особое значеніе, почему интриганъ Паисій и считаль Епифанія опаснымъ для себя человъкомъ, могущимъ своею правдивостію и честностію повредить ему въ мивніи царя.

Паисій Лигаридъ безусловно хвалить соборныя дѣявія въ тѣхъ пунктахъ, гдѣ онѣ говорять о царѣ. "А что въ томъ (т. е. соборномъ) дѣяніи написано, заявляеть онъ, что царь благочестивый долженъ имѣти о святыхъ церквахъ попече-

ніе, и то добрѣ написано, потому что благочестивый царь и боговънчанный долженъ не точію царство свое законнъ управляти и о подданныхъ своихъ прилежание имъти, но и о церкви Божіи, яко первородный сынъ ея, пещися и защититель тоя быти... И въ соборномъ дъяніи то написано въло изрядно, что христолюбивые гречестій монархи вселенскіе соборы собирали". На вопросъ: "можетъ-ли царь, кромъ патріарха, соборъ собирати?" Паисій ръшительно отвъчаеть, что можеть, "потому что онь первородный сынь святыя восточныя церкве и защититель благочастивыя въры". При этомъ Паисій заявиль, что когда святый Григорій Двоесловь писаль о первыхъ четырехъ вселенскихъ соборахъ, которые были собраны по повельнію благочестивыхъ царей, то онъ по этому поводу писаль: "я-де двянія четырехь вселенскихь соборовъ пріемлю равно, какъ и четырехъ евангелистовъ. И отсюду явно, прибавляетъ Паисій, коль велико и честно богодарованное повельніе царей благочестивыхъ". Признавъ полное право благочестивыхъ царей, помимо патріарха, собирать церковные соборы, Паисій счель далье нужнымь высказать свое особое умиленіе и восхищеніе по поводу царскихъ вопросовъ, которые предложены были государемъ на обсужденіе и ръшеніе собора 1660 года. "Я, говорить Паисій, твиъ его царскаго величества предивнымъ вопрошеніямъ удивляюсь и златыми ихъ называю, достойно-де тв его государскіе слова изобразить на адаманть, и яко же-де благовърный Константинъ, первый царь христіяномъ, на вселенскомъ первомъ соборъ ко отцемъ богоноснымъ провъщалъ чудные ръчи, подобнъ и великій государь нашъ, яко новый Константинъ, свои государскіе слова учинилъ ко священному чину".

Всячески польстивъ царю, Паисій счелъ нужнымъ, котя и очень сдержанно, похвалить и архіереевъ, отвъты которыхъ на царскіе вопросы были, по его мнѣнію "изрядны и памяти достойны". Показавія свидѣтелей на соборѣ объ обстоятельствахъ оставленія Никономъ патріаршей канедры Паисій находитъ вполнѣ достовѣрными и особенно показаніе князя Алексѣя Никитича Трубецкаго, въ виду чего, по его мнѣнію, на предстоящемъ соборѣ слѣдуетъ указать Никону, что онъ говоритъ теперь неправду, будто онъ, при оставленіи имъ канедры, не отрицался патріаршества и что

Никону теперь никакъ не слъдуеть, какъ своевольно оставившему патріаршество, служить и дъйствовать святительски.

Далъе Паисій дълаетъ указанія на недостатки соборнаго дъянія, составленнаго, по порученію государя, Славинецкимъ, причемъ онъ имъетъ въ виду главнымъ образомъ уронить въ глазахъ государя составителя соборныхъ дъяній-Славинецкаго. Паисій зам'вчаеть, что соборное д'вяніе начато отъ словъ Григорія Богослова, и то дъло доброе, но его приличеве было бы начать со словъ апостола Павла, потому что онъ первый писаль о членахъ святой восточной церкви т. е. о христіанскихъ начальникахъ и начальствуемыхъ и потому что восточная церковь основана на апостольской проповъди. Крайне неприличнымъ, и потому непріемлемымъ, находитъ Паисій то м'єсто изъ соборныхъ діяній, гді говорится, что во время оставленія Никономъ патріаршества къ нему было народное моленіе, что народъ въ то время называль его отцомъ и пастыремъ, а себя чадами и овцами, что всв илакали, рыдали и лежали у его ногъ, какъ это было при отшествін Павла апостола изъ Милета. "Для чего было такія рвчи въ соборное дъяніе вносить? спрашиваеть Паисій и отвъчаеть: зватно-де тоть, кто то дъяніе слагаль на патріаршу Никонову руку радкать, а не великому государю". Далъе Паисій говорить, что въ дъяніи много писано вопросовъ и отвътовъ относительно того, какъ Никонъ сложилъ съ себя патріаршество "и законно то учиниль", что приведенное въ дъяніи разсужденіе Кирилла александрійскаго мало относится къ дълу, и затъмъ спрашиваетъ: "на что де было такое лишшесловіе, только многихъ смущающее? Коли де патріаркъ достоинъ, для чего не патріаршествоваль, а коли недостоинь, на что и служить? И то де знатно, что тоть, кто то дъяніе складываль--врагь государю царю, и правдю, и всему собору". Паисій замічаеть также, что въ соборное діяніе много внесено лишняго многословія и риторскаго красноръчія, тогда какъ въ немъ дёло шло не о риторикъ и исторіи, а о правді, о которой пристойніве писать простыми, для вськъ понятными ръчами, "а то-де отъ тъхъ ръчей могуть у Никона патріарха новне вымыслы быть". Указываеть: въ дъяніи написано, что церковь не можеть вдовствовать дольше трехъ мъсяцевъ, "и то де солгано, а въ нодлинныхъ де правилахъ написано, что церковь не можетъ

вдовствовать больши шести мѣсяцевъ". Въ заключеніе просиль Паисій, чтобъ у извѣстнаго справщика книгъ Арсенія грека взяты были нѣкоторыя греческія книги, нужныя для предстоящаго собора, "только бъ де Арсеній тѣхъ книгъ не затаилъ, потому что де онъ радѣетъ патріарху," а также просилъ государя, что бъ онъ воротилъ изъ ссылки, изъ Соловецкаго монастыря, грека монаха Агаеангела, такъ какъ "мнѣ де онъ, Агаеангелъ, потребенъ для переводу грецкаго языка" 1).

Такимъ образомъ Паисій Лигаридъ, какъ оффиціально признанный компетентный судья, произнесъ свой авторитетный приговоръ надъ дъяніями цълаго собора русскихъ іерарховъ, открыто выставивъ себя при этомъ ръшительнымъ врагомъ Никона и всъхъ его сторонниковъ, чъмъ онъ пріобрълъ еще большее расположеніе и довъріе царя, бояръ и самихъ русскихъ архіереевъ.

Самъ Пансій разсказываеть, что когда враждебные Никону бояре увърились, что онъ ръшительно сталь на ихъ сторону и что онъ дъйствительно способенъ двинуть дъло о Никонъ въ томъ направленіи, какое имъ было желательно, они обратились къ нему съ вопросомъ: какъ поступить, чтобы церковь не вдовствовала? Паисій отвічаль: "легко избавленіе, если бы правительство отъ души согласилось исполнить его мысль. На сіе оказался склоннымъ и благочестивни государь и, послё многихъ вопросовъ и предложеній, произнесь: выскажи мев ради самой истины и обнажи свою мысль о средствахъ къ исправленію церкви нашей. А газскій отвътствоваль: отправь грамоты къ четыремъ вселенскимъ патріархамъ и объяви имъ относящееся къ Никону, описавъ вкратцъ обвиненія и похвальбу (подъ похвальбой Паисій разумьеть приписываемое имъ Никону намъревіе отдаться подъ судъ папы) и тотчась же достигнешь своего желанія. Да, отвічаль самодержець, но дай мні не много подумать и посовътоваться съ моими боярами, а потомъ пополо опять за тобою, когда утвержду и повторю въ умъ то, что ты совътуешь, а между тъмъ ты самъ меня мысленно (отъ души) благослови: ибо ты пришелъ къ намъ, какъ говорится, правою ногою" 2). Задуматься царю было надъ

<sup>1)</sup> TEG. II, 585-589.

з) Сочиненіе Пансія Лигарида: О соборномъ судъ надъ патріархомъ Никономъ, кн. І, гл. XV. Рукепись Московской Духовной Академіи.

чъмъ. Средство, предложенное Паисіемъ было для царя неново: его ранъе, какъ единственно върное, рекомендовали
и Игнатій Іевлевичъ и Славинецкій. Но правительство, по
очень понятнымъ причинамъ, затруднялось прибъгнуть къ
этому средству. Помимо чисто внъшнихъ трудностей приходилось домашнюю распрю огласить на весь міръ, сдълать
ее предметомъ всякихъ толковъ и разговоровъ, приходилось греческихъ патріарховъ признать какъ бы высшею судебною инстанцією въ распръ между русскимъ царемъ и
патріархомъ,—но согласно-ли это будетъ съ достоинствомъ
русскаго царя и русской церкви? Но такъ какъ иного выхода не находили, то и ръшились послъдовать совъту Паисія—созвать въ Москвъ соборъ и пригласить на него восточныхъ патріарховъ.

21-го декабря 1662 года Алексей Михаиловичь, находясь у всенощной въ Успенскомъ соборъ, "пріиде во умиленіе о той соборной и апостольской церкви, что вдовствуетъ безъ пастыря уже пятолетствующи, а пастырю убо, патріарку Никону, отшедшу и пребывающу въ новоустроенныхъ оты него обителехъ, а о вдовствъ ся нерадящу, также и о несогласін церковнаго пвнія и службь божественные литоргін и о иныхъ церковныхъ винахъ, которыя учинились при бытіи жъ патріаршества его, и потому дъйствуются и донынъ, и отъ того нынъ въ народъ многое размышленіе и соблазнъ, а въ иныхъ мъстахъ и расколы. Да Никону жъ патріарху, послъ отшествія своего съ престола, проклятію предавіце Питирима митрополита сарскаго и падонскаго и иныкъ, безъ соборнаго собранія в всякаго испытанія, и ная подобная тьмь творящу,-и того ради изволиль онь, великій государь, учинити соборъ и писати о томъ ко вселенскимъ патріархомъ, чтобъ они, или изъ нихъ кто, для техъ церковныхъ винъ и иныхъ исправленіихъ, изволили прінти въ царствуюшій градъ Москву".

Рѣшивъ созвать въ Москвѣ новый соборъ и пригласить на него восточныхъ патріарховъ, государь немедленно предприняль всѣ предварительныя мѣры для созванія собера и подготовки того матеріала, какой долженъ быль поступить на обсужденіе предположеннаго собора. Ко всѣмъ русскимъ архіереямъ посланы были царскія грамоты, чтобы они явились въ Москву изъ дальнихъ городовъ къ 25 марта, а изъ

ближнихъ къ 9 мая. Въ тоже время государемъ назначена была предсоборная коммиссія, въ составъ которой вошли: Іона, митрополить ростовскій, Иларіонь архіепископь рязанскій, бояринъ Никита Ивановичъ Одоевскій и бояринъ Петръ Михаиловичъ Салтыковъ, думный дворянинъ Прокопій Кузьмичъ Елизаровъ, думный дьякъ Алмазъ Ивановъ и дьякъ Лукьянъ Голосовъ. Кромъ того, государь приказалъ рязанскому архіепископу Иларіону, боярину Салтыкову, дворянину Елизарову и дьяку Голосову "взять росписи и сказки за руками: а) у соборныхъ ключарей, у прежнихъ и у нынъшнихъ.-что патріархъ Никонъ, будучи на патріаршествъ, изъ соборной церкви взяль образовь и всякіе церковные утвари, съ роспискою и безъ росписки. б) У патріаршихъ приказныхъ людей-что онъ же патріархъ, взялъ изъ домовые казны денегъ, и золотыхъ и ефимковъ, и всякіе домовые казны, и хлъба, и лошадей и иного всего, какъ онъ повхалъ съ Москвы, оставя патріаршескій престоль, и что при немъ же домовыхъ патріаршихъ вотчинъ кому промінено, и у кого имяны въ то мъсто вымънено, или взято у кого въ цвиу или безъ цвиы, и въ которыхъ городвхъ и годвхъ, и тъ вымъненные и купленные и взятые вотчины всъ нынъ въ домовыхъ патріаршихъ вотчинахъ, или индф гдф отданы. в) Канжнаго печатнаго двора у справщиковъ-сколько при патріархв Никонв было выходовь какихь печатныхь книгь, и выходъ съ выходомъ сходенъ-ли, и старые печатные и писмяные и харатейные книги и съ греческихъ присыльныхъ книгъ переводы, съ которыхъ тъ квиги печатаны, на печатномъ дворъ нынъ всъ-ль есть, или которыхъ нъть и гдъ они нынъ. г) У старца Арсенія Суханова-что онъ въ Палестинъ купилъ какихъ книгъ, и что за тъ книги дано и кому тв книги отданы. д) Послать великаго государя грамоты во всв монастыри къ архимандритомъ и игуменомъ и къ строителемъ съ братьею, велъть имъ къ великому государю отписать и сказки и росписи за своими руками прислать: сколько патріархъ Никонъ изъ монастырей имальсебъ какихъ церковныхъ потребъ, или монастырскіе какіе казны, и хлъба, и лошадей и иного чего, и монастырскихъ вотчинъ на мъну, и въ цъну и безъ цъны, и въ которыхъ городъхъ и годъхъ".--Этотъ царскій указъ быль отданъ для исполненія зав'вдывавінему, по приказу государя, тогдашними церковными д $^{\dagger}$ лами, боярину Петру Михаиловичу Салтыкову 23 декабря  $^{1}$ ).

Отъ 22-го декабря 1662 года составлены были грамоты къ восточнымъ патріархамъ съ приглашеніемъ ихъ прибыть въ Москву на соборъ. Въ грамотъ къ тогдашнему Константинопольскому патріарху Діонисію царь, послі общихъ заявленій о желательности и необходимости единенія русской церкви съ вселенскою греческою, пишетъ: "къ вящшему утвержденію соединенія нашего молимъ преблаженство твое, аще ти возможно самому нозъ твои краснъи къ намъ управити и пріити, да миръ церкви и благая намъ отъ себе благовъстиши, яко же правила святыхъ отецъ повелъвають. еже посъщати архіереомъ по градомъ, и недобръ управленная исправляти, и недоумвныя разрышати. Тако и твое преблаженство, подвигнувся къ намъ, и вся по боголъпному чину исправиши, и яже недоумънная-разръшиши. Взыскуетъ бо ся нынъ и въ насъ исправление нъкое церковное не посъщаемо и недоумъніе имъется, кромъ вашея святыни разръшитися немогущее. Пастырю убо пребывшему въ насъ, патріарху Никону, престоль свой самопроизволеніемь своимь оставльшу, и еще живу сущу, о рукоположеніи же иного на мъсто его безъ вашего совъта и благословенія, дерзати не изволяемъ, аще и извъстно въмы, яко по преставленіи архіереа повельвають правила не вящше трею мьсяць ожидати рукоположенія иного архіерея вм'єсто него. Никону же, предбывшему патріарху, насъ оставльшу ны уже пятольтію сущу исполняему, иже особъ пребываяй нынф, вся совершаеть архіерейская, мы же, пріемлющім оть вашего рукоположенія нашими архіерен всякое благословеніе и пользу, къ сему же и отъ святыхъ отецъ правилъ увъряемся, повелъвающихъ сице: аще епископи на митрополита что имъютъ, Константина града патріарху да извъщають о немъ.... И ни чъмъ не пщуемъ помощи себъ, токмо къ преблаженству твоему писати, и молити тя пріити и разр'вшити недоум'вніе". При этомъ составитель царской грамоты, желая вооружить Константинопольскаго патріарха противъ Никона, говорить, что Никонь, будучи патріархомь, въ своемъ титуль присвоилъ себъ права надъ Кіевскими городами, принадле-

<sup>1)</sup> Гиб. L. 245-246.

жавшими тогда къ въдънію Константинопольскаго патріарха, такъ какъ писался: великія и малыя и бълыя Россіи патріархъ. къ тому же въ Полоцкъ, не принадлежащій къ его патріархіи, рукоположилъ своевольно епископа Каллиста. Онъ. царь, не возбранялъ тогда Никону въ этихъ его незаконныхъ поступкахъ потому, "яко мы вся правленія церковныя на разсуждение его полагахомъ и совъту его склоняхомся". Приглашая патріарха прибыть въ Москву, чтобы обсудить и порфшить выше указанныя дфла, грамота царя говорить, что если почему либо самому патріарху прибыть въ Москву будеть невозможно, то пусть онъ вмъсто себя пришлеть акзарха, "искусна мужа и во всемъ художна, житіемъ и словомъ и мудростію сіяюща, и другаго съ нимъ мъстоблюстителя, подобна по всему ему, да вмъсто тебе еже подобаще ти содъяти, вся къ пользъ намъ они содъютъ". Въ то же время царь просить патріарха, что бы онъ уговориль и бывшаго константинопольскаго патріарха Паисія прибыть въ Москву, а также посодъйствоваль бы прівзду въ Москву патріарховъ александрійскаго, іерусалимскаго и антіохійскаго. Въ томъ же духв и такого же содержанія посланы были грамоты царемъ и другимъ восточнымъ патріархомъ. Въ грамоть, напримъръ, александрійскому патріарху царь, заявивъ о своевольномъ удаленіи Никона и пятильтнемъ, вследствіе этого, вдовствъ русской деркви, что и требуетъ прибытія въ Москву восточныхъ патріарховъ, прибавляеть въ этому: "и не точію се, но и другая нізкая, ко уставамъ святыя россійскія церкве належащая, требують вашего святительства разсмотръніа и разсужденіа". А что бы сильнье побудить восточныхъ патріарховъ или самихъ прибыть въ Москву, или прислать вижсто себя экзарховъ, государь велжлъ послать константинопольскому патріарху 400, а патріархамъ александрійскому, іерусалимскому, антіохійскому, п шему константинопольскому Паисію, по 300 золотыхъ вонныхъ 1).

Очевидно, царю Алексвю Михаиловичу сильно хотвлось собрать въ Москвв грандіозный вселенско-православный соборъ, съ личнымъ присутствіемъ на немъ всвхъ четырехъ православныхъ патріарховъ, или же, если это невозможно,

¹) Гиб. II, 561—580.

съ присутствіемъ отъ каждаго изъ нихъ экзарха. Очевидно, также, что Алексъй Михаиловичъ дълу Никона и возникшимъ тогда у насъ церковно-обрядовымъ спорамъ и нъкоторымъ церковно-богослужебнымъ мъстнымъ нестроеніямъ, придавалъ чрезмърно преувеличенное значеніе, какъ дълу касающемуся всей православной въры и потому достойному самаго серьезнаго вниманія и непосредственнаго участія представителей всей вселенской православной церкви. Но на православномъ востокъ, какъ увидимъ, посмотръли на все это дъло значительно иначе.

Никонъ узналъ о томъ, что царь посылаетъ грамоты на востокъ, чтобы пригласить тамошнихъ патріарховъ для суда надъ нимъ, Никономъ, и что эти грамоты посылаются съ грекомъ і еродіакономъ Мелетіемъ, землякомъ и другомъ Наисія Лигарида. Тогда онъ написалъ царю обширное письмо, въ которомъ заявляетъ, что онъ не отрицается соборнаго суда надъ нимъ патріарховъ, если они сами явятся на судъ и будуть производить его по божественнымь евангельскимь заповъдямъ, по канонамъ святыхъ апостоловъ и святыхъ отцовъ. Но, выражая свое согласіе отдаться на патріаршій соборный судь, Никонъ въ то же время старается убъдить царя, что никакихъ особыхъ преступленій онъ, Никонъ, не совершаль, а скорте совершиль ихъ царь и архіереи, дтянія которыхъ, и при томъ антиканоническія, обязательно вскроются на соборъ, что будеть не къ чести русской церкви. Такъ, если Никонъ и оставилъ свой патріаршій престолъ, то оставилъ единственно ради гива царя, но въ этомъ его поступкъ нътъ ничего преступнаго, такъ какъ самъ Христосъ, апостолъ Павелъ и другіе, ради людской ненависти и гнфва, отходили изъ однихъ мфстъ въ другія. Но если соборъ (1660 г.) решиль извергнуть Никона за одно его отхожденіе изъ Москвы ради царскаго гивва, "то уже говоритъ Никонъ, подобаетъ и самого Христа извергнути, еже множицею отходилъ зависти ради іудейской, и святаго Предтечю, и святые апостолы и пророки, и святыя вся, и святое евангеліе и вся святыя книги". Если же онъ, Никонъ, не признаетъ собора 1660 года и состоявшагося на немъ опредъленія, то это потому, что нигді нічть такого правила, чтобы епископы могли судить своего патріарха, темъ более, что почти все они его ставленники. Къ тому же Никонъ, какъ обвиняемый, не былъ призванъ на соборъ, его судили заочно, не допрашивая его, а такой судъ никакъ нельзя назвать правильнымъ и законнымъ. Небезъизвъстно царю и то обстоятельство, говоритъ Никонъ, "яко нимало что отъ священныхъ правилъ здъсь, въ Россіи, хранится; аще о всемъ взысканіе будетъ, великъ щукъ будетъ". Если русскіе архіереи винять его Никона, однимъ правиломъ двухкратнаго собора, которое однако къ нему не относится, то въ дъйствительности дъло въ русской церкви стоить такъ, что если святые правила будутъ приложены къ самимъ архіереямъ, его судьямъ, "мню, заявляеть Никонъ, яко не единъ архіерей, или пресвитеръ останется достоинъ.., но вси сами ся постыдять и осудять отъ святыхъ правилъ, зряще ихъ", темъ более, уверяетъ Никонъ, что "рустіи епископи въ поставленіи вси" клянутъ константинопольскаго патріарха, что подтверждается собственноручными записями поставляемыхъ русскихъ епископовъ. Особенно Никонъ обращаетъ вниманіе царя на то обстоятельство, что съ царскими грамотами къ восточнымъ патріархамъ посылается іеродіаконъ грекъ Мелетій, "а онъ, пишеть Никонъ, есть элый человъкъ, на всъ руки подписывается и печати поддълываеть, и здёсь, не солгу, такое дъло за нимъ было, чаять и нынъ есть въ патріаршемъ приказъ, а извъстно то дъло Арсенію греку и инымъ, ихже онъ въсть; есть у тебя, великаго государя, и мимо такого воришки своихъ много". Все это, замъчаетъ Никонъ, онъ пишеть "не яко высоты стола взыскуя", а только съ целію, "дабы святая церковь безъ смущенія была", чтобы самому царю не было "зазора", почему царю и следуеть поразмыслить о всемъ, о чемъ пишетъ ему Никонъ. 1).

Впечатлъніе, какое это письмо Никона произвело на царя Алексъя Михаиловича, онъ выразилъ въ слъдующихъ словахъ: "насъ (Никонъ) винитъ, а себя правитъ". Но царь не могъ не придать значеніе извъту Никона на іеродіакона грека Мелетія, котораго Никонъ называлъ поддълывателемъ грамотъ и печатей и прямо "воришкою", тъмъ болъе что дъло о поддълкъ Мелетіемъ патріаршихъ подписей дъйствительно существовало, хотя на допросахъ по этому дълу

<sup>1)</sup> Гиб. I, 247-255.

и не высяснилось ничего опредъленнаго, ръшительно обличающаго Мелетія, почему оно и было прекращено. Между твиъ личность посылаемаго къ патріархамъ съ грамотами, какъ это хорошо понимали Никонъ и Лигаридъ, имъла большое значеніе для самого д'вла Никона, такъ какъ въ грамотахъ къ патріархамъ о Никонъ почти не говорилось и всъ обстоятельства и подробности его дела посолъ долженъ былъ выяснить патріархамъ устно и отъ него, следовательно, много завистло представить ихъ въ благопріятномъ или неблагопріятномъ для Никона свъть и тьмъ повліять на такое или иное ръшеніе патріарховъ. Понятно отсюда, почему Лигаридъ всячески настаивалъ, чтобы на востокъ съ грамотами къ патріархамъ былъ посланъ, какъ онъ выражается, "предложенный газскимъ ученъйшій іеродіаконъ Мелетій, соотечественникъ и другъ его", и почему Никонъ не желаль, чтобь послань быль Мелетій. У царя естественно возникло сомнъніе въ доброкачественности Мелетія, какъ посла, такъ что онъ говорилъ Лигариду: "а кто поручится за него (Мелетія), что воротится, если онъ человъкъ двоедушный и почти что самъ за себя ручается". Паисій постарался успокоить подозрительность царя, такъ что тоть уступиль его настояніямь и Мелетій отправился на востокъ царскимъ посломъ. Это было очень важною побъдою Паисія надъ Никономъ, діло котораго теперь окончательно переходило въ руки враждебныхъ ему грековъ. 1).

Посольство Мелетія на востокъ возбудило сильное волненіе между греками. По собственнымъ словамъ Мелетія, въ письмъ его къ Лигариду, одинъ антіохійскій архимандрить нисалъ въ Константинополь изъ Яссъ, "Никона быти другаго Златоуста, и яко повелитель его любить и желаетъ и нощію приходить къ нему и собесъдуеть, едине бояре онаго отмътаютъ сего ради, яко воспоминаетъ повелителю, да шествуеть на войну и воюетъ противо тагаромъ, иже безчисленныя москвяны и казаки плънники сотвориша; они же ничтоже тщатся, но вожделъваютъ въ градъ Москвъ пребывати, житіе сластное проходяще. Къ тому же рече Никона ко грекамъ быти благохотна и къ патріархомъ милостива и защитника зъльнъйшаго восточныя церкве догматъ.

<sup>1)</sup> Сочин. Лигарида о судъ надъ Никономъ, гл. VI.

Таже-яко грамоты, яже азъ принесъ къ кійждо патріархомъ, бысть смышленныя тщаніемъ твоея святыни (т. е. Лигарида), яже убо дары и почести отъбояръ пріемше-козньствоваще, и яко мев дашеся 8,000 златыхъ, ими же аще не бы мадиль, не бы было соключенное дёло противу Никона. Сте не точію не присутствуя, но и предъ лицемъ патріарховъ присутствуя, изблева той архимандрить антіохійскій, и по всвиъ Константинополв ходяще мене ища, да мя гаждаетъ". Подобное же о Никонъ, разсказываетъ Мелетій, написалъ въ Константинополь и нъкто Анастасій къ своему свекруклирику Михаилу, вслъдствіе чего Михаилъ "неистовствомъ ять, по площадямъ и стогнамъ хождаще, порицая и ища мя о маденіи"; а нъкто Мануилъ заявлялъ, что будто бы царь послаль для подкупа константинопольскаго патріарха 20,000 золотыхъ, чтобы получить отъ него грамоту, осуждающую Никона. Этотъ Мануилъ будто бы "объща тайнъ двомъ патріархомъ пятьнадесять тысящъ златицъ, дабы не дали грамоть, противу Никона,-но ничтоже содъя, точію мене искаше, дабы всячески мене убилъ". Сторонники Никона старались дъйствовать и на патріарховъ, въ чемъ и имъли успъхъ. Вышеупомянутый Аванасій, писавшій въ Константинополь къ клирику Михаилу, явился въ Яссахъ къ јерусалимскому патріарху и въ разговоръ съ нимъ "много вознесе Никона, яко есть защитникъ грековъ и греческій любитъ народъ и иная симъ подобная", и такъ успълъ настроить Нектарія, что когда явился къ нему Мелетій, то нашель его въ великой скорби, "яко отъ насъ двоихъ (т. е. Лигарида и Мелетія) прельщеніе бысть". 1).

Понятно почему греки такъ сильно волновались, когда узнали, благодаря болтливости Мелетія, о цъли его прівада къ патріархамъ, почему они съ ненавистію отнеслись и къ Мелетію и Лигариду. Никонъ, по сознанію самыхъ его враговъ, былъ завзятый грекофилъ, такъ любилъ грековъ и все греческое, какъ никто другой до него на Руси. Всъ его церковныя реформы носили строго грекофильскій характеръ и совершены имъ по указаніямъ и при содъйствіи грековъ, онъ всячески покровительствовалъ грекамъ, всюду выдвигалъ ихъ на первый планъ, возвышалъ современное грече-

<sup>1)</sup> **Гиб. II, 655—660.** 

ское въ ущербъ русскому, преклонялся предъ греческимъ авторитетомъ. Естественно, что каждый истый и честный грекъ видълъ въ Никонъ своего поборника и защитника, человъка, который стоить въ Москвъ на стражъ греческихъ интересовъ. И вотъ о низверженіи этого благодітеля грековъ усиленно хлопочутъ сами же греки, которые такъ поступають, конечно, только потому, что дали подкупить себя врагамъ Никона и, конечно, только подкупомъ думають теперь добыть отъ патріарховъ осужденіе для Никона-благодътеля грековъ. Понятно также и то затруднительное положеніе восточныхъ патріарховъ, въ какое ихъ поставили царскія граматы. Тахать самимъ въ Москву или послать туда экзарховъ, чтобы судить покровителя грековъ, стать Москвъ на одну доску съ такими своекорыстными интриганами, какъ Паисій и Мелетій, съ которыми тогда поневоль пришлось бы дъйствовать за одно, патріархи никакъ не могли рѣшиться, уважая свое достоинство и какъ патріарховъ, и какъ грековъ. Къ этому побуждали ихъ и другія обстоятельства. Царь, а съ нимъ и всв русскія светскія и духовныя власти не умъя справиться съ дъломъ Никона, придали ему преувеличенно-важное значеніе, думали, что вопросомъ о Никонъ, какъ необыкновенно важномъ для всей православной церкви, обязаны активно заняться всв православные патріархи, которымъ и слъдуеть, ради этаго дъла, самимъ прівхать въ Москву, или, въ крайнемъ случав, послать туда своихъ экзарховъ. Но на греческомъ православномъ востокъ оставленіе патріархами своихъ канедръ было тогда столь частымъ и обычно-привычнымъ явленіемъ, что тамъ этому обстоятельству вовсе не придавали какого-либо особаго значенія: ушель одинь патріархь, на его місто сейчась же избирали другаго и-дълу конецъ. Въ виду этого грекамъ казалось малопонятнымъ почему русскіе, по такому незначительному, неважному дълу, какъ оставленіе канедры патріархомъ, не только сами такъ сильно волнуются, шумять и растерянно всюду носятся нъсколько лътъ съ своимъ бывшимъ патріархомъ, вивсто того, чтобы на его місто избрать новаго, но и привлекають къ этому чисто домашнему и неважному дълу всъхъ четырехъ вселенскихъ патріарховъ, которые ради него должны вхать въ отдаленную Россію и надолго оставить свои качедры. Что же касается другихъ

причинъ, ради которыхъ Царь вызывалъ всехъ восточныхъ патріарховъ въ Москву, именно: улаживаніе возникшихъ въ Москвъ церковно-обрядовыхъ споровъ и нъкоторыхъ церковнобогослужебныхъ нестроеній, чему русскіе придавали значеніе равное спорамъ догматическимъ и вфроисповфдинмъ. имъющимъ важное обще-православное значеніе, то и эти причины для повадки въ Москву казались восточнымъ патріархамъ тоже очень неубъдительными. Тогдашніе, по крайней мъръ болъе образованные греки, очень хорошо понимали, что православіе нисколько не зависить и не страдаеть оть того, будеть ли православный человъкъ молиться Богу съ подстриженой, или неподстриженой бородой, будеть ли слагать при этомъ персты двоеперстно или троеперстно, будеть ли онь одъть въ одежду русскую или нъмецкую; что монахи не превратятся изъ православныхъ въ неправославныхъ только отъ того, что они будутъ покрывать свои головы старинными русскими монашескими покровами, или новогреческими клобуками; что православный характеръ церковной службы вовсе не зависить отъ того, будуть ли во время службы двоить или троить аллилуію, произносить имя Христа Ісусь, или Іисусь, во въки въковъ или-во въки въкомъ, что объдня всегда можеть быть строго православною, будуть ли служить ее на семи или пяти просвирахъ и т. под. Вследствіе этого восточные патріархи, или ихъ эквархи, могли оказаться въ Москвъ, благодаря своеобразнымъ возгръніямъ русскихъ на церковные обряды и обытаи, въ очень ложномъ положеніи относительно русскихъ, и потому достоинство православнаго патріарха и простое благоразуміе должно было удержать ихъ отъ повздки въ Москву и отъ посылки туда своихъ экзарховъ. Но, съ другой стороны, патріархи не могли р'вшительно отказать и домогательствамъ русскаго правительства, расположеніемъ котораго имъли всъ причины дорожить. Въ виду этого патріархи избрали средній путь. Подъ предлогомъ боязни турокъ они отказались вхать въ Москву сами или послать туда экзарховъ, но въ замънъ себя послади въ Москву съ Мелетіемъ общія постановленія о власти царской и патріаршей, причемъ эти постановленія были составлены примънительно къ дълу Никона, такъ что русскимъ только оставалось приложить ихъ къ делу, чтобы самимъ решить вопросъ о Никоне.

Такимъ образомъ восточные патріархи отказались отъ прямаго, непосредственнаго участія въ судів надъ Никономъ и отказались конечно потому, что не сочувствовали, какъ и большинство грековъ, осужденію Никона, видъли во всемъ этомъ дълъ только интриги русскихъ враговъ Никона и происки нъсколькихъ корыстолюбивыхъ и недостойныхъ грековъ. Особенно ръшительно и настойчиво выражалъ свое несочувствіе осужденію Никона і русалимскій патріархъ Нектарій. 20-го марта 1664 года онъ пишеть государю, что присланную ему съ іеродіакономъ Мелетіемъ грамату онъ получиль, но "въ сей грамотъ мы не нашли ни причины удаленія святьйшаго патріарха вашего Киръ Никона, сослужителя и брата о Христъ нашего смиренія, никакой другой вины противъ него, кромъ пятилътняго его отсутствія... Что касается противниковъ (Никона), то, по сказанію его (Мелетія), немногія и недостойныя вниманія приводять они причины противъ Никона; а о Никонъ же сказалъ нъкоторыя важныя дъла, почти неизвинительныя, кои всъ суть нововведенія, которыя намъ кажутся не очень достовърными... Намъ кажется, что вы мирнымъ образомъ можете успокоить это дъло, и снова однажды или дважды пригласить Киръ Никона, чтобы онъ возвратился на свой престолъ, показавъ ему статьи и положенія для точнаго соблюденія: и ежели онъ окажется ранве преступившимъ оныя, а потомъ раскается и дасть объщание соблюдать, то достоинъ прощенія; ибо часто случалось весьма много таковаго и еще важнъйшаго въ церкви, и все поправлено для мира и тишины. И такъ, просимъ мы ваше священное величество, чтобы вы не превлоняли слука своего къ совътамъ мужей завистливыхъ, любящихъ мятежи и возмущенія, а наипаче-если таковые будуть изъ духовнаго сана. Свидетельствуюсь Богомъ, что насъ весьма огорчили случившіеся въ россійской церкви соблазны... Миролюбивьйшій государь! Посльдуй кротости Давида, воспріими ревность по върв православной и постарайся со тщаніемъ наки возвести законнаго патріарха вашего на престолъ его, дабы во время священнаго твоего царствованія не было положено злаго и гибельнаго начала смънять православныхъ и правомыслящихъ о догматахъ патріарховъ вашихъ. Сіе есть начало разрушенія церкви нашей въ Константинополъ; оно послужило и до нынъ служить источникомъ многихъ дёль и содёлало насъ посрамленными предъ западною церковію. Опасайтесь и вы, чтобънеобычайное у васъ не обратилось въ гибельную привычку. Ежели Никонъ говоритъ, что онъ не отрекался отъ престола, но отъ непокорныхъ, то ясно, что онъ обличаетъ непокорность народа. Й такъ, покажите къ нему достаточное повиновеніе, какъ къ строителю благодати: повиновеніе, говорю, не необыкновенное въ церквахъ Божіихъ, но каковое предписывають божественные законы. Отречение же его, которое онъ, какъ говорять, сделаль отъ церкви, можеть быть принято снисходительнее, для соблюденія тишины, твиъ болве, что онъ, Киръ Никонъ, (какъ мы сказали), отрекся отъ непокорнаго народа, а не отъ престола. Но еслибы онъ и письменно отрекся отъ престола, то и сіе извинительно, ибо часто и отречение бываетъ недвиствительно... Съ симъ вмъстъ пишу я и къ нему (Никону), братски увъщевая его, что ему неприлично было оставлять столицу и жить внъ оной... Итакъ, заканчиваетъ Нектарій свою грамату царю, непременно должны или его (Никона) возвратить, или другаго возвести на его мъсто; однако гораздо лучше вашему величеству возвратить его, по вышеприведеннымъ причинамъ"... Грекъ Савелій (или Савва) Дмитріевъ, привезшій въ Москву граматы Нектарія, показываль, что пагріархъ наказаль ему говорить Никону: "для чего онъ по прежнему на патріаршескій свой престоль нейдеть и тімь великаго государя кручинить?.. Да то де онъ отъ еросалимскаго патріарха слышаль, что опричь Никона патріарха на престолъ иному никому быть не мочно, для тово, что, вины ево никакой нътъ". Съ своей стороны архидіаконъ Нектарія, потомъ преемникъ его на патріаршей канедръ, Досиней, писаль Паисію Лигариду, укоряя его за неправыя, соблазнительныя и недостойныя пастыря дёйствія по дёлу Никона. "Слава пріиде, пишеть онъ Лигариду, нъкая хульная, рожденіе же воистинно діаволе, яко вы неправо граматы переводите, но иная полагаете, иная отъ среди изъемлете, иная оставляюще. Аще пріидеть туды патріархъ, --будеть о томъ истязовати и въ томъ, совътую твоей святыни, буди далече отъ сего, да будеши воленъ отъ сихъ безчествованій, и намъ явишися истинны помощникъ и оборонитель, зане нъсть мала вещь элъ переводити. Та же елико можеши о належащихъ къ миру церкви, стой кръпко, зане возвестися намъ, яко твоя святыня, могій соблазномъ вредити, не глаголеши о миръ." Точно также и константинопольскій патріархъ Діонисій ничего не имълъ противъ возвращенія Никона на патріаршую каеедру. Онъ нъсколько разъ повторилъ посланному къ нему царемъ келарю Чудова монастыря Саввъ, что пусть царь или новаго патріарха поставить, "или Никона простить, да паки возведеть, буде ему потребенъ" 1). Другой константинопольскій патріархъ Парееній, лишилъ каеедръ александрійскаго патріарха Паисія и антіохійскаго Макарія за то именно, что они поъхали въ Москву для суда надъ Никономъ. Подробнъе объ этомъ скажемъ послъ.

И въ Москвъ нашлись у Никона друзья и сторонники между греками, которые всячески старались разрушить козни Лигарида и всъхъ вообще противниковъ Никона. Въ Москвъ проживалъ выходецъ грекъ дьяконъ Агаеангелъ, заявившій себя цълымъ рядомъ очень неблаговидныхъ дълъ, за которыя и быль сослань на Соловки. Паисій Лигаридь упросиль царя воротить Агаеангела въ Москву и поселиль его у себя, чтобы вивств обдълывать въ Москвв свои тем ныя дълишки. Но дружба этихъ двухъ подозрительныхъ лицъ продолжалась недолго. Лигаридъ обвинилъ Агаеангела въ сообщничествъ съ двумя бъжавшими своими слугами, которые его обворовали. Тогда обиженный Агаеангелъ, хорошо знавшій Паисія и его прошлое, перешель на сторону Никона, сталъ писать ему и сообщать о Лигаридъ разныя неблагопріятныя св'ядінія, которыми Никонъ и воспользовался въ борьбъ своей съ Паисіемъ. Грекъ Мануило Ивановъ, въ 1669 году, показывалъ, что дьяконъ Агаеангелъ "на газскаго митрополита бывшему патріарху Никону съ ложными хулами роспись подаваль, и по той его ложной, воровской, составной росписи быль сыскъ свидетелей въ патріаршемъ приказъ и газской митрополить очистился. Агаеангелъ до конца остался въренъ Никону и былъ заклятымъ врагомъ всёхъ враговъ Никона. Тотъ же грекъ Мануйло показываль: "и нынь (1669 г.) онь, дьяконь Агаеангелъ), ищеть всеми мерами, какъ бы ему съ Москвы

¹) Русскій Архивъ 1873 г. № 9, стр. 1610—1615. Гиб. II, 771—773, 779, 893.

убъжать и гнатца вслъдъ за александрійскимъ папою и патріархомъ и за дьякономъ Мелетіемъ, а догнавъ, хочетъ накупя, или наговоря бусурмановъ, патріарха ограбить, а Мелетія своими руками повъсить за то, что будто онъ, Мелетій, затъяль на бывшаго патріарха Никона великія дъла напрасно и патріархи осудили ево, Никона, не діломъ, и говорить: пока де мъсто Никонъ живъ, до тъхъ мъсть и и онъ дьяконъ". Все это подтверждаетъ и самъ Паисій Лигаридъ въ запискъ поданной имъ государю, гдъ онъ говорить: "предъ всвиъ синклитомъ быхъ обещещенъ орудіемъ лукаваго діавола Агафаила (т. е. Агафангела), которому одному повърилъ Никонъ и изблевалъ ядъ на меня невиннаго". Далъе Паисій говорить, что у него были и другіе враги изъ грековъ и указываетъ на архидьякона (іерусалимскаго патріарха) Досивея, "который пишеть, что я держуся боярской стороны и писаль именемь государевымь грамоты къ патріархамъ, которыми доспеваю конечное паденіе церкви восточныя и явную противность, аще бы таковы грамоты даны или взяты были въ руки турецкіе или крымскіе, горе бы было всёмъ христіаномъ церковнымъ и мірскимъ-се безчествія явственные, которыми моя слава раздирается неправедно" 1).

Особенно горячимъ и энергичнымъ сторонникомъ Никона былъ иконійскій митрополитъ Аванасій, который прибылъ въ Москву 23 апръля 1664 года, какъ онъ заявилъ, "съ тайнымъ дѣломъ къ многолѣтнему царю" отъ своего дяди, константинопольскаго патріарха Діонисія. Будучи принятъ государемъ на другой же день по пріѣздѣ своемъ въ Москву, Аванасій заявилъ государю, что пославшій его патріархъ Діонисій "челомъ бьетъ твоему царскому величеству, чтобъ помиритися со святѣйшимъ патріархомъ московскимъ Никономъ. Яко же Господь нашъ Іисусъ Христосъ пришелъ на землю и реклъ святымъ своимъ апостоломъ: миръ вамъ; тако молитъ твоему царскому величеству вселенскій патріархъ Діонисій: что-де намъ говорять турки и жиды, яко имѣете на Москвъ христіанскаго царя, а отженулъ патріарха,—о томъ молитъ твоему царскому величеству, что бы

Греческія діла 7175 г. № 2-й и 7177 г. № 39—въ Большомъ Москов. архивъ минист. иностр. ділъ.

быти миру съ патріархомъ". Но такъ какъ Ананасій не привезъ съ собою никакихъ грамотъ отъ патріарха, го государь "поусумнился" въ его миссіи. Это сомнъніе еще болье усилилось когда въ мав возвратился въ Москву съ востока Мелетій, привезшій съ собою изв'єстные отв'єты патріарховъ о власти царской и патріаршей, осуждавшіе Никона. Асанасію были предъявлены эти отв'яты патріарховъ, подписанные ихъ руками и прямо противоръчившіе заявленіямъ Аванасія. "Съятель плевель и великій сопротивникь истины, разсказываеть объ этомъ Паисій Лигаридъ, побудилъ иконійскаго Аванасія назвать подписи (патріарховъ) подложными. Онъ подтверждаль это твмъ, что самъ нарочно посланъ отъ вселенскаго патріарха, и дяди своего по матери, Діонисія, ходатайствовать о вожделінномъ между царемъ и Никономъ миръ". При ближайшемъ разсмотръніи присланныхъ грамотъ Аванасій однако призналъ, что подпись константинопольскаго патріарха Діонисія дъйствительно подлинная, но зато онъ решительно отрицаль подлинность подписи трехъ другихъ патріарховъ. Въ присутствіи царя и синклита между Аеанасіемъ и Мелетіемъ произошли горячія и долгія пренія о подлинности привезенныхъ Мелетіемъ грамать, не приведшія ни къ какому положительному реаультату 1). Защищая Никона предъ царемъ и синклитомъ, обличая его враговъ, Аванасій обращался съ письмами и къ самому Никону, выражая увъренность, что онъ снова сдълается патріархомъ. "Едино, владыко мой святый, пишетъ онъ, къ міру пришло, еже правды не любять, единой токмо лжи желають. Мене послаль брать твой Константина града патріархъ радимиру съ боярами; указаль имъ, что онъ мнъ приказалъ... Грамоты приносять гречане ложныя, только добыти деньги. Тако темъ верять бояре и того любять, паче правды, а блаженству твоему, учащу слово евангельское, не внимають. Лишше труждаются лукаво: ни единъ патріархъ грамоты не дасть имъ. Опять блаженство твое будеть патріархъ московскій; не будеть иначе, и святыя твои молитвы да будуть со мною". Въ другомъ письмъ Аванасій пишеть Никону: "объ томъ желаю и въдаю божественное пресвятительское твое, владыко святый, слышащи свя-

Гиб. И, 706, 761—763. Соч. Лигар. о судъ надъ Никономъ л. 47.

тое твое имя и неизреченную милость пришельцамъ, яко ихъ любишь и одъваешь, яко отецъ и чадолюбивый, и будеть тебъ заплата отъ Господа во царствіи небесномъ. Премудрый мой отче! Нечестиваго Лигарида ложь совершилася, по словесвую преблаженнаго брата твоего (т. е. константинопольскаго патріарха): прислалъ писаніе и отлучилъ его и проклядъ яко папежника и злаго человъка, глаголетъ лживаго; другое: бывъ въ Цареградъ Сихурскій (іеродіаконъ Мелетій?) и гнавъ его константинопольскій, да посадитъ его въ каторги, и не знаю куды ушелъ". Аванасій иконійскій быль сильнымь и вліятельнымь сторонникомь Никона въ Москвъ въ виду того, что онъ выдавалъ себя за племянника и посланца константинопольскаго патріарха Діонисія. Онъ былъ оченъ опасенъ и для Паисія газскаго и для Мелетія, такъ какъ всячески старался подорвать къ нимъ довъріе царя. Въ то же время онъ поддерживалъ въ Никонъ увъренность, что восточные патріархи стоять на его сторонъ и вполнъ сочувствують его возвращению на патріаршую канедру. Паисій и Мелетій сделали было попытку устранить Аванасія. Они добыли будто бы грамату отъ константинопольскаго патріарха Діонисія, въ которой тотъ называль Аеанасія орудіемь дьявола, солгавшимь, "яко посланъ есть отъ насъ и яко есть единокровный намъ", что онъ "есть сосудъ элосмрадний и элаго изволенія и отъ церкви изверженъ уже много лътъ", и потому совътуетъ государю сослать его куда нибудь въ заточение и такъ кръпко держать его до смерти. При этомъ патріархъ пишетъ царю: "тотъ нашъ извътъ буди таиннъйшій, паче же въ мальйшія части да издереть пресвътлость твоя, чтобъ невидимо было многихъ ради винъ, чтобъ инымъ не слышно было". Но этотъ таинственный извътъ на Аванасія патріарха Діонисія оказался сфабрикованнымъ и вовсе не принадлежалъ Діонисію, хотя впоследствіи патріархъ Діонисій действительно заявиль, что Аеанасій иконійскій ему не родственникь, что ему онъ не давалъ никакихъ порученій къ царю и что его дъйствительно слъдуеть держать покръпче и не отпускать на востокъ. Справедливость требуеть однако замътить, что едва ли Аванасій иконійскій быль вполнъ сознательный самозванецъ и обманщикъ, скоръе онъ былъ только увлекающійся человъкъ, основавшій свой образъ дъйствій въ Москвъ на недоразумъніи. Какъ видно, Аванасій, еще будучи въ Константинополъ, уже сильно интересовался дъломъ Никона, вполнъ сочувствовалъ ему и не желалъ его осужденія. Когда въ Константинополъ сдълалась извъстна цъль прівзда Мелетія къ патріархамъ-добыть отъ нихъ осужденіе Никона, греки, какъ мы видъли, сильно заволновались. Между ними находился и Аванасій иконійскій, который явился къ самому патріарху и прямо спрашиваль его: далъ-ли онъ Мелетію граматы, осуждающія Никона? архъ Діонисій сказаль, что Мелетію никакихъ грамоть онъ не давалъ. Въ 1665 году јерусалимскій архимандрить Іоасафъ между прочимъ писалъ государю: "бъдный иконійскій, яко человъкъ, согръшилъ есть, и яже реклъ есть, реклъ есть не въдая мысли патріарховъ тайной, въря словамъ только патріарха цареградскаго, который говориль, что николи не давывалъ писемъ Мелетію, и то говорилъ патріархъ, зане была вещь зъло тайна". Возможно, что патріархъ Діонисій въ своемъ частномъ разговоръ, съ Асанасіемъ, высказалъ свое несочувствіе осужденію Никона, почему Асанасій и рышился потомъ дыйствовать въ Москвы именемъ константинопольскаго патріарха, въ полной увъренности, что дъйствуя въ Москвъ въ пользу Никона, онъ тъмъ самымъ осуществляетъ мысль и желаніе константинопольскаго патріарха. А чтобы придать своимъ заявленіямъ въ Москвъ большую силу, онъ выдалъ себя за патріаршаго экзарха, какимъ въ дъйствительности не былъ, (въ чемъ собственно и заключалось его самозванство), и вивств съ тъмъ за племянника патріарка Діонисія, котя онъ быль только какимъ то самымъ отдаленнымъ его родственникомъ но женской линіи. Заручившись словеснымъ завъреніемъ константинопольскаго патріарха, что онъ не давалъ Мелетію никакихъ грамотъ, Аванасій отправился въ Москву и на пути, въ Яссахъ, видълся съ јерусалимскимъ патріархомъ Нектаріемъ, съ которымъ тоже имълъ разговоръ о граматахъ Мелетію. Патріархъ Нектарій такъ потомъ передавалъ о своемъ свиданіи съ Аванасіемъ: "а что-де иконійскій митрополить назвался экзархомъ и константинопольскому патріарху племянникомъ, и темъ онъ великаго государя хотъль оболгать: онъ-де экзархомъ не посылыванъ и константинопольскому патріарку не племянникъ. А про пра-

вила-де, часть, онь, митрополить, сказаль для того, какъ онъ, іерусалимскій патріархъ, пришелъ въ молдавскую землю въ Яси, и онъ де, митрополитъ, приходилъ къ нему почасту и спрашиваль: у Мелетія-де государевы грамоты и милостину константинопольскій патріахъ и онъ, іерусалимской, приняли-ль, и отвътъ ему дали-ль, и руки свои подписали-ль? И онъ де, патріархъ, ему сказаль, что государевы грамоты и милостину у Мелетія приняли, а отвъту ему никакаго не дали и рукъ своихъ ни къ какому письму не подписывали. А сказаль де ему для того, чтобъ не всякій про то въдаль, потому-де, что у нихъ страшно, турокъ-де того и смотрить, какъ бы Божія церкви разорить и православныхъ христіанъ погубить". Въ виду этого Нектарій въ 1665 году велъль царскому посланцу передать государю следующую его просьбу: "на иконійскаго не гнъвайся великій царю, призри его и пожалуй, а буди учнеть просится къ себъ, и онъ пусть поживеть покамъсть совершатся дъла". Такимъ образомъ оказывается, что Аванасій иконійскій и отъ і ерусалимскаго патріарха Нектарія получиль тоже увъреніе, что и отъ константинопольскаго патріарха, - будто они никакихъ грамотъ Мелетію не давали и ни къ какимъ письмамъ рукъ своихъ не прикладывали. Во время частыхъ своихъ посъщеній Нектарія въ Яссахъ, Аванасій конечно не разъ бесфдоваль съ нимъ объ интересовавшемъ его дълъ Никона и изъ этихъ бесъдъ могъ вынести ту твердую увъренность, что и Нектарій не сочувствуєть осужденію Никона и желаєть его возстановленія на патріаршей качедръ. Въ виду этого Ачанасій имълъ нъкоторое основание заподозрить иконійскій Москвъ подлинность привезенныхъ Мелетіемъ патріаршихъ отвътовъ и усиленно склонять царя къ примиренію съ Някономъ, чего, какъ онъ хорошо зналъ, желали патріархи константинопольскій и іерусалимскій и большинство всёхъ лучшихъ и благонам $^{+}$ ренныхъ грековъ  $^{1}$ ).

Къ числу сторонниковъ Никона изъ грековъ въ Москвъ принадлежалъ и Савва, или, какъ его иначе называютъ, Савелій Дмитріевъ, посланецъ іерусалимскаго патріарка Нек-

<sup>1)</sup> Русскій архивъ. 1873 г. кн. 9, стр. 1618—1623. Гиб. II, 709, 764, 802, 805, 825, 893. Греческія діла 7181 г. № 12.

тарія, который привезъ въ Москву отъ патріарха примирительныя граматы и къ царю и патріарху Никону, съ совътомъ первому-опять призвать Никона на патріаршій престолъ, и съ увъщаніемъ второму-примириться съ царемъ и немедленно возвратиться на оставленную имъ патріаршую каеедру. Примирительныя стремленія іерусалимскаго патріарха, по понятнымъ причинамъ, встречены были въ Москве съ неудовольствіемъ и Савва Дмитріевъ, какъ сторонникъ Никона, былъ задержанъ въ Москвъ и содержался подъ строгимъ надзоромъ, не имъя возможности вступить съ Никономъ въ непосредственныя личныя сношенія. Однако онъ нашель возможность писать Никону, которому и сообщаеть разныя свъдънія и даеть совъты, какъ ему слъдуеть поступать. Въ одномъ письмъ къ Никону онъ пишетъ: "владыко мой! Аще пововуть тя, пріиди на соборъ; пріиди, не сотвори инако и обезчестивъ нашъ святый соборъ; того ради не ино добро. Тако мит есть приказано (разумтется і русалимскимъ патріархомъ) отв'ять дати; того ради пов'ямъ: над'яюся на Бога, яко не имуть найти никакого порока, во всемъ свидътельство твое премудро и благочестиво; и что какой порокъ хотять найти? Рекутъ, что оставиль еси престоль свой и отшель еси, — и то нъсть ръчь; занеже когда архіерей оставить престоль свой и отыдеть въ чужое мъсто, то есть ло, - добръ знаетъ сіе и святительство твое. Ты же и сошелъ еси съ Москвы, не пошелъ еси въ чужой міръ, но тако же въ престолъ своемъ еси, и не имутъ учинити о семъ ни единого же слова въ соборъ. И о томъ молюся пресвятительству твоему: едино о семъ часъ не объяви, да не речеши, како ти послаль блаженный грамату, и задержали ее вверху бояре, и объявится дело, что услышаль еси отъ мене, и мит лихо сотворять. Едино пріимеши, да придеши веліимъ смиреніемъ, и буди, яко не знаешь ничего и небоязненъ, занеже не имутъ тебъ учинити ничто же. Въ другомъ письмъ къ Никону Савва Дмитріевъ указываетъ и на причину своего особаго расположенія къ опальному московскому патріарху. Получивъ письмо отъ Никона и узнавъ о его добромъ здоровью, онъ благодаритъ Бога и Богородицу "всегдашній покровъ, сохраняющій твое святительство, ради прибытку и похвалы нашему роду". Савва Дмитріевъ быль задержань въ Москвъ до прибытія восточныхъ патріарховъ, которые выхлопотали ему у царя освобожденіе  $^{1}$ ).

Такимъ образомъ, между греками у Никона нашлись какъ горячіе сторонники, такъ и заклятые враги, что вызвало борьбу изъ за Никона между самими греками, которые, вступившись въ это дъло, очень скоро окружили его такою густою сътью всевозможныхъ интригъ, доносовъ, кляузъ и взаимныхъ обвиненій въ подлогахъ и мошенничествахъ, что наше правительство никакъ не могло разобраться въ этой путаницъ. Восточные патріархи сами отказались прибыть въ Москву, или прислать туда своихъ экзарховъ, а только послали отъ себя письменные отвъты на вопросы о власти царской и патріаршей, составленные примънительно къ дълу Никона. На основаніи этихъ патріаршихъ отвътовъ уже сами русскіе должны были рішить такъ или иначе вопрось о Никонъ. Но, какъ мы видъли, иконійскій митрополить Аванасій рішительно заподозриль подлинность привезенныхь Мелетіемъ отвътовъ и между нимъ и Мелетіемъ произошли долгіе горячіе споры, не приводившіе ни къ чему опредъленному. Тогда, разсказываеть Паисій Лигаридь, "всталь газскій (т. е. Лигаридъ, который въ своемъ сочиненіи обычно называеть себя газскимъ) и сказалъ: "поистинъ признаю я за подлинную эту подпись патріарка антіохійскаго Макарія, и это не по причинъ арабской подписи, въ чемъ я не свъдущь, но только по причинъ эллинской подписи хіосца священника Іоанна, эконома и подписчика патріаршаго, котораго почеркъ вполнъ знаю, почему и утверждаю неподдъльность подписи. Къ этому прибавилъ и амасійскій Косьма: и я очень хорошо знаю подпись іерусалимскаго патріарха Нектарія, онъ мой соотчичь и старый другь. На оба свидътельства обрадовались и царь и синклить; однако еще осталось нъкоторое сомнъніе о томъ, истинны или ложны патріаршіе томы... Потомъ спрошенъ быль я втайнь опять о подписи: я показаль трудность этого разбора, ибо и цёлыя страницы поддълывають (и въ предисловіи къ діалектикъ приводятся всф способы подделки); но прибавиль: рфшительно подлинны, какъ и прежде сказаль я, двъ патріаршія подписи: вселенскаго, по ручательству самаго иконійскаго,

<sup>1)</sup> Русскій архивъ, 1873 г. жн. 9, стр. 1626—1640. Гиб. II, 1054.

не заключаеть въ себъ интерполяціи; остается подпись александрійскаго: но Духъ святый устроить что либо для обнаруженія и этого; а пока пусть преобладаеть голось большинства". Это неръшительное условное заявленіе Паисія не могло конечно вполнъ убъдить и успокоить царя, тъмъ болъе, что іерусалимскій патріархъ Нектарій, подпись котораго значилась подъ патріаршими отвътами, осуждавшими Никона, прислалъ государю особую грамату, въ которой настойчиво совътываль помириться съ Никономъ и возвратить его на патріаршій престоль. Дело о Никоне опять остановилось за невозможностію окончательно вопросъ: подлинны или нътъ привезенные Мелетіемъ патріаршіе отвъты, а безъ ръшенія этого вопроса нельзя было приступать и къ ръшенію дъла о Никонъ. Тогда ръшено было усиленно просить пріжхать въ Москву і русалимскаго патріарха Нектарія, который въ то время находился въ Молдавін, куда и посланы были съ граматою государя два грека-Василій Ивановъ и Кондрать Дмитріевъ. Ръшились затьмъ снова обратиться и къ константинопольскому патріарху, чтобы онъ или лично прибыль въ Москву, или прислалъ своего экзарха. А такъ какъ константинопольскій патріархъ свое нежеланіе прибыть въ Москву или послать туда своего экзарха объясняль боязнью предъ турками, то заготовлена была грамата государя къ султану съ просьбою, чтобы онъ дозволилъ константинопольскому патріарху послать кого-либо изъ своихъ архіереевъ въ Москву для разрешенія возникшихъ здёсь церковныхъ недоуменій. Въ то же время заготовлена была грамата къ константинопольскому патріарху Ліонисію съ просьбою, чтобы онъ утвердиль своимъ экзаркомъ въ Москвъ, для соборнаго разсужденія о Никонъ. Паисія газскаго, который, хотя "многихъ воистинну ученій сокровище стяжеть, однако, такъ какъ не имъетъ соборныхъ полномочій, "конечно не можетъ явитися по правиломъ въ нашихъ собраніяхъ". Мысль просить восточныхъ патріарховъ назначить Папсія Лигарида своимъ экзархомъ для суда надъ Никономъ возникла у нашего правительства, конечно подъ вліянісмъ внушенія со стороны самаго Пансія, еще гораздо ранње, именно: въ 1663 году, когда патріархи отказали посланному къ нимъ Мелетію и лично прибыть въ Москву и послать туда своихъ экзарховъ изъ опасенія ту-

рокъ. Уже тогда заготовлены были царскія граматы ко всёмъ патріархамъ. Въ граматъ къ константинопольскому патріарху Діонисію, царь просиль патріарха разрішить ему, государю, своею властію избрать и наречь кого либо изъ достойныхъ, находящихся въ Москвъ, греческихъ архіереевъ своимъ патріаршимъ намъстникомъ, или пусть патріархъ пришлетъ своего намъстника въ Москву, или же самъ изберетъ и утвердитъ кого либо изъ находящихся въ Москвъ, причемъ конечно имълся въ виду Паисій Лигаридъ. Въ граматъ къ бывшему константинопольскому патріарху Паисію царь прямо просиль его, чтобы овъ прислалъ въ Москву граматы "приговоръ имущая и полномочная, уряжающыя и поставляющыя намъстника или посланника престола апостольскаго-митрополита газскаго Паисія, здё во граде нашемъ пребывающаго, или иного, аще восхощеши, мужа гриличнаго, добродътелію и ученіемъ украшеннаго, святыни твоея именемъ ваконоположи". Въ граматъ къ антіохійскому патріарху Макарію царь писаль: "помощи твоего блаженства требуемъ письмены, сиръчь исправленными, къ намъ изъявляющими, митрополита газскаго Паисіа, зъло знаемаго и друго твоего, въ свое мъсто посланника и судію, оную прю да имать опредълить благоразсуднъ, и сіе напишемъ во благодъяніе мъсто". Въ грамать јерусалимскому патріарху Нектарію царь писаль: "понеже въ нашемъ царствующемъ градъ Москвъ газскій владыка пребываеть намь пріятный, сему-аще извъстная письмена вдаси, яко намъстнику твоего блаженства, вещь намъ сотвориши прелюбезную, егда той воистину іерусалимскаго стола бремя честив можеть держати". Но эти граматы о Лигаридь, очевидно имъ же и составленныя, въ то время не были посланы къ патріархамъ. Теперь же, когда возникло сомевніе въ подлинности привезенныхъ Мелетіемъ патріаршихъ ответовъ, решились опять настойчиво приглашать самихъ патріарховъ прибыть въ Москву. А такъ какъ константинопольскій патріархъ безъ разръшенія турецкаго правительства не могь отправиться въ Москву, или послать кого либо изъ мъстныхъ архіереевъ въ качествъ своего экзарха, то наше правительство и ръшилось предложить ему, чтобы онъ назначиль своимъ экзархомъ проживающаго въ Москвъ Паисія газскаго, чьмъ бы устранялись всъ затрудненія о посылкъ экзарха и вмъсть съ тьмъ было бы

не нужно обращаться по этому поводу къ турецкому правительству, почему заготовленная грамата къ султану и не была послана. Другихъ же восточныхъ патріарховъ, за которыми турецкое правительство наблюдало менње строго, чъмъ за константинопольскимъ патріархомъ, ръщено было уговорить лично явиться въ Москву. Чтобы застать іерусалимскаго патріарха Нектарія въ Молдавіи, гдв онъ находился, къ нему уже въ іюль 1664 года нарочно отправлены были, какъ мы видъли, два грека съ приглашеніемъ отъ царя прибыть въ Москву. Въ сентябръ снаряжено было новое посольство ко всёмъ патріархамъ, состоящее изъ архидіакона Мелетія, подъячаго Порфирія Оловяникова и называвшаго себя племянникомъ константинопольскаго патріарха грека Стефана Юрьева. Мелетій отправился звать патріарха александрійскаго и антіохійскаго, а грекъ Стефанъ константинопольскаго и јерусалимскаго, причемъ въ распоряженіе Стефана отданы были и два грека, ранве посланные къ Нектарію, шхъ онъ долженъ быль встрітить въ Молдавіи  $^{1}$ ).

Посольство Стефана грека къ јерусалимскому патріарху Нектарію кончилось полною неудачею. Нектарій попрежнему не хотълъ осужденія Никона и потому, подъ предлогомъ боязни турокъ, ръшительно отказался не только жать въ Москву, но и послать туда своего экзарха. За то у константинопольскаго патріарха ціль посольства была, повидимому, достигнута: патріархъ рішился исполнить просьбу московскаго правительства о назначеніи своимъ экзархомъ для суда надъ Никономъ Паисія Лигарида. Стефанъ грекъ быль другомъ Паисія, отъ котораго онъ, отправляясь на востокъ, получиль письма къ разнымъ вліятельнымъ при константинопольскомъ патріархв лицамъ, чтобы они побудили патріарха назначить Лигарида своимъ экзархомъ въ Москвъ. Хлопоты константинопольскихъ друзей Паисія и Стефана увънчались полнымъ успъхомъ. Въ сентябръ 1665 года учитель и великій риторъ Александръ Маврокордато писаль Паисію Лигариду, что получивъ отъ него письма, "онъ всеми силами усердствоваль", чтобы исполнилось желаніе царя и

<sup>1)</sup> Соч. Лигар. о судъ надъ Никономъ, гл. XVI. Гиб. II, 640-641, 712-732.

Паисія о назначеніи послъдняго экзархомъ, но что въ этомъдълъ пришлось преодольть много трудностей, такъ какъ у Паисія явились враги, которые наговаривали на него патріарху. "Но Богу наставляющу, позналъ есть вышній отецъ (т. е. патріархъ) лукавство противниковъ, неправедно облы гающихъ, и явственно реклъ есть: не быти иного на всей вселеннъй паче твоея святыни изряднъйшаго, который бы лутче и достойнъ могъ страну ту, толь трудную, управити толико, яко бы аще гдв индв твоя святыня быль, имвль бы моленьми приводити, да подьявъ путь, прейдеши туды, и колико еси премудростію долгольтнюю ту тяжбу разрушити поднялся бы. Сего ради охотно тебъ изящество вручилъ, чтобъ намъстникомъ его быль въ сыску, въ вопросъ, въ скончаніи, и въ совершеніи по правиломъ, прежде писаннымъ, да дёло совершится; а еже праведно и свято есть-пакость да извержется во изгнаніе". Это письмо Пансій Лигаридъ поспъшилъ представить въ посольскій приказъ и въ то же время писаль государю, что Стефань грекь везеть грамоты государю отъ константинопольскаго патріарха, которыми онъ назначаетъ Паисія своимъ экзархомъ въ Москвъ. 12 ноября прибывшій въ Москву грекъ Стефанъ дъйствительно доставиль государю грамоту константинопольскаго патріарха Діонисія, въ которой онъ писаль, что такъ какъ безъ разрівшенія султана онъ не можеть ни самъ явиться въ Москву, ни послать кого либо другаго вмёсто себя, то "и постановили есмы киръ Паисіа, пребывающаго тамъ же, святаго и богоразумнаго митрополита газскаго, во святомъ Дусъ возлюбленнаго брата нашего и сослужителя, ему же послахомъ вольность, яко разумному и свъдущему о сицевыхъ церковныхъ дълъхъ, поставляющи его намъстника во обороненіе правильных техъ главъ, и решити всякое неудобство и сомнъніе, предлагаемое отъ сопротивные страны, и правити судъ купно со освященнымъ соборомъ помъстнымъ архіерейскимъ, предсъдящему на немъ, яко образу творящему нашу персону въ томъ единомъ дълъ даже до совершенія его". Въ другой грамотъ, къ самому Паисію патріархъ Діонисій пишетъ: "поставили есмы твою святыню, яко премудру и благонарочиту и свъдущу сихъ правильныхъ дълъ, предсъдательствующу помъстному собору, да возможещь ръшити всякое сомниніе и супротивость на сопротивовостающихъ симъ прежереченнымъ главамъ, и совершить купно со архіереями, сущими тамо, и сотворить, яко отъ нашея страны, праведный судъ и приговоръ по правиломъ, во страсъ Божіи и въ совъстъ чистей" <sup>1</sup>).

Получение указанныхъ граматъ константинопольскаго патріарха Діонисія было полнымъ торжествомъ Паисія надъ Никономъ. Послъдній досель не хотьль признавать за Паисіемъ права вмішиваться въ русскія церковныя діла и не считаль его настоящимъ митрополитомъ. Когда 18-го іюля 1663 года Паисій, вибсть съ астраханскимъ архіепископомъ Іосифомъ и другими, явился въ Воскресенскій монастырь къ Никону, чтобы передать ему, между прочимъ, постановленіе собора, воспрещавшее ему дъйствовать архіерейски, Паисій сталъ было читать письмо, "кое дано отъ преосвященнаго собора, и онъ, Никонъ говорилъ: письма де вашего не хочу слушать, а Паисія митрополита почалъ бранить всячески, и называлъ его воромъ, и нехристіаниномъ, и врагомъ Божіимъ, и собакою, и самоставленнымъ, и мужикомъ, невъдомо какимъ: ъздишь де ты по многимъ государствамъ и чужимъ землямъ и своимъ воровствомъ разоряещь, и въ ръчахъ ему отказалъ". На другой день, 19 іюля, Никонъ служиль у себя въ предълъ Распятія молебень и, по шестой пъсни, читалъ евангеліе и, толкуя прочитанное, говорилъ: "Романъ (Бабарыкинъ), аки іюда, привелъ на мя злая: митрополита, аки Кајафу (т. е. Паисія газскаго). Той же де митрополить Кајафа, пришедъ въ келлію, воздвигъ на мя многія отъ фарисей злая словеса. Вчера пришли ко мив въ келію и привели выряжана въ платью, что нюмку, митрополита, аки Кајафу... Вчера и меня тако-жъ хотель Кајафа митрополить ударить въ ланиту, а впредь невъдомо что будеть". О не ласковомъ пріемъ Никономъ посланныхъ царемъ и соборомъ немедленно было донесено въ Москву, гдъ, по повелънію государя, сейчась же составлена была соборная грамата, съ инструкціей посланнымъ, какъ имъ следуетъ поступать. Въ этой соборной граматъ Паисій Лигаридъ титуловался: "митрополитомъ газскимъ и всея Палестини экзархомъ", "великимъ архіереемъ, возлюбленнымъ о святымъ Дусъ братомъ и архіереемъ Божіимъ", заявлялось, что безчестіе со

<sup>1)</sup> Feb. 11, 808, 821—828.

стороны Никона на Паисія "не на тебе единаго восходить, но и на пославшихъ тя—на благочестивъйшаго нашего великаго государя и преосвященный соборъ, паче же на іерусалимскаго патріарха, понежъ по его благословенію посланъ еси къ великому государю нашему" 1).

<sup>1)</sup> Соборная грамата Паисію и другимъ была слёдующая: "Великимъ господамъ, о святомъ Дусв братіямъ нашимъ, преосвященному Паисію, митрополиту газскому и всея Палестины экзарху, и преосвященному Іосифу, архіопископу астраханскому и терскому, преосвященнім митрополити и архіепископи и епископи радоватися во святъмъ Дусъ и здравствовать. Въ нынъшнемъ, господа, 7171 году, іюля въ 17 день, послани вы отъ великаго государя царя и великаго князя Алексъя Михаиловича, всея великія и малыя и бізлыя Россіи самодержца, и отъ насъ, преосвященнаго собора, въ Воскресенскій монастырь къ бывшему патріарху Никону говорити, что вёдомо учинилось великому государю и намъ, преосвященному собору: онъ бывшій патріархъ, про него, великаго государя, неистовыя ръчи износить, и жалованныя его, великаго государя, грамоты вычитаючи, кладеть предъ образомъ Пресвятыя Богородицы и Крестомъ, и молебствуетъ. И, по молебав, отъ псалмовъ Давидовыхъ клятвенныя слова избирая, великаго де государя нашего подъ клятву подлагаеть, и то онъ чего ради творить по своемъ вольномъ патріаршескомъ оставленіи? Хотя бы онъ и на своемъ патріаршескомъ престолъ, не оставя, быль, и ему было, по правилу святыхъ апостолъ 34, безъ соборнаго въдома кляти никого не надобило, наиначе же его парское величества. И нынъ намъ, преосвященному собору, по отпискъ великому государю оть боярина князь Никиты Ивановича Одоевскаго съ товарищи. про вашъ прівздъ къ бывшему Никону патріарху въдомо учинилось, что онъ, Никонъ патріархъ, твоихъ, преосвященнаго митрополита, словъ не похотълъ выслушать, что было вамъ приказано отъ великаго государя и отъ насъ, преосвященнаго собора, ему, Никону бывшему патріарху, говорить, и всякими де неистовыми своими словами тебе безчестиль. И мы о семъ зъло оскорбихомся; ты же великій господине, возлюбленный нашь о святымь Дусь браге и архіерею Вожій, благодарствуй Вога яко сподобился еси за истину обезчещень быти. Нынъ же моленіемь мы паки молимъ тя ради общія нашея матери, соборныя и апостольскія церкве, и ради благочестивъйшаго государя нашего, и общія пользы всего православнаго христіанства потщитеся со всякимъ усердіемъ ему, бывшему Никону патріарху, говорити: отрекся онъ отъ патріаршаго своего престола самовольно и съ влятвой, и недостойна себе нарекъ именоватися патріархомъ и, забывъ ту свою клятву, чрезъ правила архіерействуеть и подъ клятву подлагаеть многихъ; а нынъ ужъ дерзнулъ, чево было ему невозможно и не оставя патріаршества помыслити, на богопомазанную главу царскаго величества клятву возпагать самовольствомъ. И буде онъ о своемъ вольномъ патріаршескомъ оставленіи и клятвъ предъ вами учнетъ запиратися, и тому своевольному отречению и клятвъ

Получивъ соборную грамату 23 іюля послы, съ Паисіемъ

есть мнозіи достовърніи свидътели. А если бы стъ кого была во время яко патріаршества обида, и онъ бы о томъ преосвященнымъ архіереемъ. бывшимъ намъ подъ областію его извъщаль; и мы бы, собравшеся вкупъ. ему правильнъ всиомогали. И отъ него во время патріаршества его, и по оставленіи, ни оть кого ни въ чемъ ни единому архіерею жалобы ни писмяной, ни словесной не бывало; только по отществіи своемъ писался великому государю своею рукою бывшимъ патріархомъ. А нынъ онъ почто таковая начинаетъ творити, архіерействовати, и подъ клятву подлагати безъ совъту преосвященнаго собора? Егда быль онъ, Никонъ, и на патріаршествъ, и того было ему, по правилу св. апостоль 34 глаголющему: безъ большаго архіерея меньшимъ ничто же творити, тако же и большему архіерею безъ меньшихъ и прочая, -а онъ, Никонъ бывшій патріархъ, возлагаетъ клятвы неправильнъ, тъмъ святыя, Божія церкви и народъ возмущаетъ. Да онъ же нынъ васъ посланныхъ отъ царскаго величества и отъ насъ, преосвященнаго собора, безчестить, наче жъ тебе, преосвященнаго митрополита Пансія, о святомъ Дусь брата нашего, и то безчестіе не на тебе единаго восходить, но и на пославшихь тя, благочестивъйшаго нашего великаго государя и на преосвященный соборъ, паче жъ на јерусалимскаго патріарха, понежъ по его благословенію посланъ еси ил великому государю нашему. И мы, преосвященный соборъ, сихъ ради всъхъ его дерзновеній вышеписанныхъ, приговорили, что ему, Никону патріарку, быти въ Воскресенскомъ монастыръ, въ которомъ онъ самъ, оставя патріаршество, пришелъ своею волею, неисходну до совершеннаго собора. А и большему собору употребилось быти его же ради. Никонова, дерзновенія, что онъ, Никонъ, бывшій патріархъ, ни вочто вивнилъ прежде бывшее собраніе архісрейское о его патріаршескомъ оставленіи и отхожденіи въ тотъ Воскресенскій монастырь. И иноземцевъ, которые при немъ живутъ, изъ монастыря вывесть, куда великій государь укажеть, всякаго ради опаства. А великому государю мы соборнъ били о томъ челомъ, и что великій государь насъ пожаловаль его, бывшаго Никона патріарха, приказаль бы со всякимь опаствомь оберегати и изъ того монастыря быти неисходну, потому что слышачи о всякомъ его безстрашномъ дерзновеніи возмущаются, и такова бы возмущенія еже безстрашнаго дерзновенія, отъ народу каково бы надъ нимъ дурна не учинилось. И какъ-то все вышенисанное бывшему патріарку Никону отъ насъ, преосвященнаго собора, выговорите, пожалуйте намъ извъстить писаніемъ, что учинится, чтобъ намъ про то было въдомо. Да пожалуйте, великіе господа, закажите того Воскресенскаго монастыря архимандриту и намъстнику и священникомъ и братіямъ, буде впредъ станетъ Никонъ, бывшій патріаркъ, кого проклинать, чтобъ они къ его клятвъ не приставали и намъ бы возвъщали. А буде кто пристанетъ къ его дерзновенному проклиначію, или, слышавъ о томъ, не изв'астить намъ, преосвященному собору, и тому быти въ ссылкъ и жестокомъ наказаніи. А благодать Вожія и милость буди со всёми вами". Собственноручная подпись семи архіереевъ.

во главъ, отправились къ Никону и Паисій, по порученію государя и собора, началь было читать Никону соборную грамату на латинскомъ языкъ, на который она переведена была съ русскаго для Паисія. Но Никонъ "митрополиту отказалъ, что ръчей его слушать не хочетъ и его безчестиль по прежнему, называлъ воромъ и собакою и врагомъ Божіимъ". Послъ этого Никону уже по-русски прочитана была соборная грамата. "И патріархъ, выслушавъ отписки, говорилъ: напрасно-де власти газскаго митрополита пишутъ себъ братомъ, тотъ де братъ будетъ имъ вместо антихристова предонечи, услышите де, что онъ впредь учнетъ про нихъ говорить". Съ своей стороны Паисій Лигаридъ о своемъ свидадін съ Никономъ въ Воскресенскомъ монастыръ разсказываеть, "что разговорь съ Никономъ продлился много часовъ, и произошло великое смятеніе между посланными со мною боярами. Часто потрясая палкою и стуча ею крвпко по полу, Никонъ волновался, гремя, смешивая, противореча одинъ всвмъ, какъ Өерситъ не давая никому отввчать, такъ что мы вышли изъ кельи безъ успъха, совершенно испуганными и его дерзостью и стремительностію, и невоздержностью и готовностію въ ръчахъ... Когда Никонъ самъ говорилъ, то растягиваль и оканчиваль рычь, гды ему захочется; а когда другіе говорили, предваряль ихъ снова, путаль и не даваль. Итакъ, мы возвратились въ наши покои въ уныніи, сверхъ того мы какъ бы раздули пожаръ гнъва". Когда Паисій, по возвращении изъ Воскресенскаго монастыря явился къ государю, последній, разсказываеть Паисій, "улыбнувшись мне, сказаль: видъль ты самъ Никона? А я отвътиль: поистинъ лучше было бы мив никогда не видать такого чудовища; лучше бы я хотель быть слепымь и глухимь, лишь бы не слышать его киклопскихъ криковъ и громкой болтовни".

Кромѣ словесныхъ бурныхъ объясненій между Никономъ и Паисіемъ они обмѣнялись еще и рѣзкими письменными посланіями. Лигаридъ говоритъ, что по его отъѣздѣ изъ Воскресенскаго монастыря Никонъ сейчасъ же "прислалъ противъ меня извѣтъ оправдывая себя предъ царемъ и говоря, что я не облобызалъ его по обычаю и не привѣтствовалъ ласковыми словами, какъ то прилично; что я невѣжливо справилъ посольство; прибавилъ тысячу другихъ про-

ступковъ, о которыхъ умалчиваю". Никонъ съ своей стороны то же говорить, что онъ дъйствительно въ обличение газскаго митрополита, который, какъ чужеземецъ и притомъ очень сомнительный, какъ давно оставившій свою епархію, не имълъ никакого права вмъшиваться въ дъла русской церкви, -- написалъ обличение отъ святыхъ правилъ и отослалъ "къ боярамъ и властямъ", которые прибыли къ нему въ Воскресенскій монастырь. На это письмо Никона Паисій немедленно отвътилъ своимъ письмомъ, въ которомъ, съ своей стороны, обличаль Никона въ томъ, что онъ возводить на Паисія несправедливыя и лживыя обвиненія, что онъ будто бы явился въ Москву безъ отпускной граматы своего патріарха, корить Никона, что онъ уже не будучи дъйствительнымъ патріархомъ, однако дъйствуетъ какъ настоящій патріархъ и т. под. Но что особенно характерно въ объясненіяхъ Паисія: онъ обличаеть Никона, что онъ будто бы не признаеть четырехь восточныхь патріарховь, а признаеть только папу, почему и является настоящимъ, дъйствительнымъ папежникомъ. Въ то же время самаго себя Паисій величаеть въ письмъ "мужемъ разсудніимъ и ученіемъ украшеннымъ", проповъдникомъ, учителемъ и экзархомъ.

Перебранка Никона съ Паисіемъ указанными письмами не ограничивается. Никону доставлены были извъстные намъ отвъты Паисія на вопросы Стрешнева, гдъ Паисій во всемъ винилъ Никона. Послъдній ръшилъ показать всю несправедливость обвиненій противъ него Паисія съ точки зрънія св. писанія, правилъ и ностановленій св. апостоловъ, вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, а также и съ исторической точки зрънія. Съ этою цълію Никонъ написалъ большую книгу, въ которой подробно разбираетъ каждый отвътъ Паисія, причемъ попутно высказываетъ свои взгляды на личность Паисія, освъщаетъ и оцъниваетъ характеръ его дъйствій и писательской дъятельности.

Отвъчая на упрекъ Лигарида, который не одобрилъ русскихъ архіереевъ за то, что они не заботятся на мѣсто Никона избрать новаго патріарха, Никонъ обращается къ нему съ такою рѣчью: "покажи, лжесловесниче, по которымъ правиламъ святымъ начатъ таковое учительство, а не отъ своихъ гнилыхъ произношеній?... Нынъ пишешь учительски, аки власть имъя: по которымъ канономъ такое дерзновеніе ты

пріимъ? Покажи: гдъ есть писано, аще свою епархію оставя, въ чужую прищедъ, инымъ архіереомъ законополагати, паче же чрезъ божественныя святыя правила и заповъди?.. Не удоволился еси въ данной тебъ епархіи заблуждати отъ истины, но пріиде и семо скитатися душею и твломъ, смущати и превращати тебъ подобныхъ, отчуждая отъ Бога и божественныхъ повельній... Волкомъ являещися вмысто пастыря, смущая и разворяя стадо Христово, не преданное тебъ... Свой престолъ оставя, скитаещися яко волкъ, хапая и угрызая братию совъсть... Ты, окаянный человъче неправедный, яко свинія рыеть на Божія законы для ради скверныхъ своихъ прибытковъ". Никонъ утверждаетъ, что Лигаридъ "на развращеніе святьй церкви новые законы вводить: ово отъ "отреченныхъ книгъ, ово отъ внъшнихъ баснословныхъ блуженій", что онъ "ложными шпынскими проклятыми книгами" руководствуется, почему все, что онъ пишетъ въ своихъ отвътахъ на вопросы Стрешнева, "все страстно и разслаблено и всякія нечистоты полно". За все это Никонъ называеть Паисія: "новый раскольниче, а реку-еретиче", "новый Люторе, поругателю евангельскій", "безумный раскольниче и преступниче святых отець установленных ввчныхъ предълъ", называеть его лицемъромъ, человъкоугодникомъ, враждотворцемъ, жидовскимъ подражателемъ и т. п. Никонъ изрекаетъ о Лигаридъ такой общій приговоръ: "азъ тебя, по святымъ канонамъ, проклинаю, начинающаго чрезъ божественныя правилы новые законы издавати на соблазнъ людемъ: не погръшить тотъ истины, аще бы кто обязаль о шею твою жерновый камень и потопиль въ мори, якоже во евангеліи пишетъ"... Или, напримъръ, онъ говоритъ по адресу Лигарида: "ты же аще не имъещь, яко ворона, дому, отъ него взятися древу, но на разбойническомъ древъ достойно тя есть повёсити" 1).

Въ виду указанныхъ отношеній Между Никономъ и Паисіемъ Лигаридомъ понятно, какъ велико было торжество Паисія, Когда въ Москвъ получены были грамоты, константинопольскаго патріарха Діонисія, назначавшія его въ

<sup>1)</sup> Гиб. II, 624, 630—634. Соч. о судѣ о Никонѣ, л. л. 44 об.—46 об. Зап. рус. археол. общ. II, 490. Рукоп. нашей акад. № 218, л. л. 78, 95, 98, 111, 112 об., 127, 133, 150, 152, 155, 160, 233, 256 и др.

Москвъ экзархомъ самого константинопольскаго патріарха и вм вств полномоченнымъ судьею въ двлв Никона, съ которымъ теперь онъ получалъ возможности свести свои счеты. Естественно, что Паисій немедленно воспользовался своимъ новымъ блестящимъ положеніемъ, чтобы оправдать себя въ глазахъ царя и другихъ отъ возведенныхъ на него Никономъ обвиненій и чтобы какъ экзархъ-судія, окончательно уничтожилъ своего врага-Никона. Въ особой запискъ, поданной государю, Паисій жаловался, что Никонъ не только безчестиль его на словахь, когда онъ послань быль къ нему въ Воскресенскій монастырь, "но и прислаль мив книгу безчествующу и истощающу великія кривды мерзкіе, а вящшіи были: яко азъ есмь еретикъ и волхвъ, подписью его укръпленные. Нынъ пришли граматы, свидътельствующія быти мя архіерея газскаго митрополита, мужа ученіямъ наказанна и премудростію украшена, его же ради судія именный и посолъ престола апостольского констянтинопольскаго поставленъ есть. Прошу вашего царскаго величества, что есть нынъ, еже вредить ко очищенію мося славы и ко объявленію моего архіерейскаго достоинства и къ разсыпанію Никоновыхъ лжепредложеній и къ преломленію всёхъ безчествованій сопротивника моего, яко сіе патріаршескіе граматы, сія священносвятая писанія, мою невинность свидътельствующая, точію да просвятятся и явно сотворится всему синклиту, якоже и предъ всемь синклитомъ обещещенъ орудіемъ лукаваго діавола Агаеаила, которому одному повърилъ Никонъ и изблевалъ ядъ на меня невиннаго", Но такъ какъ этотъ тонъ непримиримой въчной вражды къ Никону слишкомъ уже мало гармонировалъ съ ролью судіи Никона, въ которой теперь фигурировалъ Паисій, то онъ и спъшить затъмъ увърить государя въ своемъ полномъ судейскомъ безпристрастіи. "Азъ воистину, пишеть онъ, не есмь врагъ Никону, не буде се, есмь злыхъ мизній его сопротивникъ, зане вдовствовати сотворилъ есть церковь и отлучение положи патріаршескимъ престоломъ. Аще хощеть быти пастырь, твореніемъ не пася свое стадо, яко паки поставлень есть, егда сотворися патріархъ, яко выхъ чиновъ употребилъ есть, древніе чины оставя и отринувъ. И въ сія вины не единъ токмо азъ взирати имъю и истязовати я-съ соборомъ помъстнымъ во св. Дусъ собраннымъ. Аще бы былъ единъ судія, могъ бы нѣчто понести на меня, яко склонна страстемъ человѣческимъ, но идѣже есть ликъ архіерейскій и мнози очеса въ судъ зрящіи яко истиннѣйшіи аргусы есть стоочніи, святые церкви зрители очевидніи заслѣпитися и погрѣшити не могутъ. Сего ради не имѣлъ бы Никонъ сумнитися обо мнѣ и зазиратися, яко о неправедномъ судіи, прежде вѣдѣнія изнесенія суда. Аще убо возумѣетъ добре за себя стояти, не можетъ осужденъ быти, и возможетъ бити челомъ индѣ о неправедномъ данномъ мною приговорѣ,—истиннымъ экзархомъ и судіею своимъ въ томъ дѣлѣ, поставленнымъ правильно и достойно, невредящи безчествованіямъ противъ меня сотвореннымъ лживо безъ всякаго страха и чести архіерейскаго достоинства, которую, яко патріархъ, хранити имѣлъ бы, да не соблазнятся прочіи духовніи и мірстіи". 1).

Такъ величался теперь Паисій Лигаридъ своею новою ролью экзарха константинопольскаго патріарха и признаннаго чрезвычайнаго судіи своего врага-Никона. Но величаться ему пришлось очень недолго. Тотъ же иконіискій митрополить Аванасій, который ранве заподозриль подлинность привезенныхъ Мелетіемъ патріаршихъ отвътовъ, призналъ не подлинными и привезенныя грекомъ Стефаномъ граматы константинопольского патріарха Діонисія о назначеніи Паисія Лигарида своимъ экзархомъ для суда надъ Никономъ. Самъ Паисій въ своемъ сочиненіи о Никонъ расказываетъ объ этомъ позорномъ для него дълъ слъдующее: "Стефанъ прибылъ въ Константинополь и, при тайномъ свиданіи съ патріархомъ Діонисіемъ, отдаль ему царскія граматы. Прочитавъ оныя, патріархъ вельль ему явиться не въ патріархію, а только въ домъ сіятельной Роксандры, дабы его требованія происходили чрезъ ея посредство; и о томъ, сколько соблазна возникло чрезъ бывшаго иконійскаго Аванасія, возмутившаго любезный міръ, и царя сильно опечалившаго своимъ бредомъ, и ложью окружавшій его синклить, отписаль онъ надлежащимь образомь, рекомендуя и Паисія газскаго не только какъ истолкователя двухъ патріаршихъ томовъ (т. е. патріаршихъ отвітовъ, привезенныхъ Мелетіемъ), но какъ безмолвнъйшія уставсего синода,

<sup>1)</sup> Греческія дѣла 7175 г. № 2.

что видно изъ патріаршаго къ нему приказа, находящагося въ царскомъ казнохранилищъ. Побывавъ у новаго государя угровлахійскаго Радула и поклонившись ему, какъ давнишнему своему покровителю, Стефанъ, снабженный патріаршими граматами, медленно направился къ Москвъ, и по многихъ трудахъ и опасностяхъ, прибылъ въ сію столицу на величайшую радость и на освъдомленіе державнаго государя нашего. Впрочемъ Аванасій иконійскій опять сталь противоръчить и утверждать дерзновенно, что граматы подложны. Въ клеветъ своей на счетъ поддълки писемъ, не боясь Бога, не стыдясь царя, приняль онъ безстыдное лицо блудницы, говорилъ дерзко, поступалъ безстыдно. Предстали оба предъ царя: иконійскій Аванасій и Стефанъ гонецъ и крупно переговаривались и попусту ругались другь надъ другомъ, но побъду одержалъ Стефанъ, а иконійскій на время отправленъ былъ на успокоение въ Симоновъ монастырь, въ которомъ и пребылъ до славнаго прибытія патріарховъ, или лучше сказать, до упокоенія и безвременныхъ своихъ похоронъ". 1).

Такъ, кромъ вопроса о подлинности или неподлинности привезенныхъ Мелетіемъ патріаршихъ отвътовъ, неожиданно возникло новое соблазнительное дёло: о подлинности или неподлинности привезенныхъ грекомъ Стефаномъ граматъ патріарха Діонисія, признававшихъ Паисія Лигарида экзархомъ константинопольскаго патріарха въ предстоящемъ соборномъ судъ надъ Никономъ. Наконецъ, чтобы какъ нибудь распутать эту съть интригъ, подлоговъ и обмановъ, созданную греками по дълу Никона, государь ръшился въ январъ 1666 года тайно послать въ патріарху Діонисію уже не грековъ, которымъ трудно было довфрять послф столькихъ опытовъ, а русскаго, именно: келаря Чудова монастыря Савву, чтобы на мъсть получить обо всемъ върныя свъдънія. Савва портвать на востокъ и привезь отъ патріарха Діонисія такія свъдънія: "Мелетій діяконъ, говорилъ Діонисій Саввъ, прівхаль несмирно, учинился всёмь турчаномь вёдомь и учинилъ мав убытковъ два ста мвшковъ, -- и сіе съ клятвою изрекъ. А иконійскій Аеанасій митрополить мнъ не сродствень и имълъ на себъ отъ турокъ долгъ и упросилъ сроку на

<sup>1)</sup> Сочин. Лигарида о судъ надъ Никономъ, гл. 19.

недълю, да и ушелъ; а я съ нимъ никакого слова не приказываль и чтобъ его держать крвико и отнюдь не отпускать, да аще царь его отпустить, то велику пакость церкви сотворить. Какъ Мелетій діяковъ приходилъ и мы съ Нектаріемъ патріархомъ написали двъ граматы слово въ слово и руки своя приложили, да одну послали съ Мелетіемъ во Александрію, а другую Нектарій послаль съ своими калугеры въ Антіохію ко патріархамъ того ради, что единой грамотъ быть невозможно, ради ихъ дальняго разстоянія. А Стефанъ гречинъ у меня не бывалъ, токмо въ прошломъ въ 173 году артофилаксіи докучаль мнь, чтобь я написаль вь грамотъ, что бъ газскому быть экзархомъ, токмо я того ему не попустиль, и буде такая грамата объявилася у царя, и то всвяль плевелы артофилаксіи, а Лигаридіи лоза не константинопольскаго престола и я его православна не нарицию, что слышу отъ многихъ, что онз папежника и лукавъ человъкъ... А Стефана гречина не отпускати жъ, понежъ и той великое раззоръніе церкви православной сотвориль, яко и Аванасій иконійскій... А что газскій Паисій Лигаридъ рукоположнецъ папинъ и по многихъ лятскихъ костелехъ служиль за папу литоргію, (но если онъ) истинно отвержется и проклянеть предъ соборомъ всю папежскую ересь и исповъдуеть символь православія, и онь въ соборъ пріять будетъ" <sup>1</sup>).

Изъ заявленій патріарха Діонисія, привезенныхъ келаремъ-Саввою, наше правительство уб'йдилось, что патріаршія отвты, привезенные Мелетіємъ, дъйствительно даны были патріархами за собственноручною ихъ подписью, что Аванасій иконійскій, выдававшій себя за патріаршаго экзарха, быль въ этомъ отношеніи обманщикъ, что Стефанъ грекъ привезъ въ Москву подложныя граматы о назначеніи Лигарида экзархомъ для суда надъ Никономъ и что патріархъ Діонисій не только не думалъ назначать Паисія Лигарида своимъ экзархомъ въ Москвъ, но и не признаетъ его православнымъ, а папежникомъ.

Паисію Лигариду извъстіями, привезенными келаремъ Саввою, повидимому нанесенъ былъ смертельный ударъ: изъ экзарховъ и судей ему приходилось теперь попасть въ-

<sup>1)</sup> Гиб. II, 892-894.

подсудимые по обвиненію въ латинствъ. Въ своемъ сочиненіи о суд'в надъ Никономъ Паисій очень глухо и въ то же время очень пренебрежительно выражается о посольствъ Саввы. "Отправленъ былъ, разсказываетъ онъ, и Савва келарь Чудова монастыря къ Діонисію, нынъшнему предсъдателю еессолоникійскому (на мъсть Діонисія въ то время патріархомъ въ Константинополь быль уже Паресній): но отправление его болъе походило на бъгство, чъмъ на посольство; такъ тайно произошло оно, что трое только знали о немъ... Савва удобно прибылъ въ Өессалонику и, подобно тайному нъкогда ученику-Никодиму, явился и онъ тайно къ Діонисію и, когда симъ последнимъ быль благословенъ и принять, представиль ему причину такого путешествія. Тотъ, назвавъ все достовърнымъ, утвердилъ въ особенности томы (отвъты патріарховъ, привезенные Мелетіемъ) и подписи ихъ, отпустилъ Савву не надъливъ его никакимъ письмомъ, вследствіе предстоящей ему опасности, пожелаль только царю вождъленныхъ побъднымъ трофеевъ, и отпустилъ его съ благословеніемъ, снабдивъ разрѣшительною грамотою. Завхаль онь (Савва) и къ вселенскому патріарху Пареенію: но сей и ухомъ не повелъ на просьбы Саввы... Итакъ Савва возвратился безъ результатовъ, получивъ неудачу въ своихъ огромныхъ надеждахъ; предполагалъ воздвигнуть трофеи выше всъхъ, а вышелъ ничъмъ: ни третьимъ ни четвертымъ, мегарцемъ по лжи". Но это увърение Паисія въ безрезультатности посольства Саввы было решительно несправедливо. Напротивъ оно произвело сильное впечатлъніе на наше правительство, которое, конечно, никакъ не могло игнорировать того обстоятельства, что Лигаридъ свое положеніе въ Москвъ, какъ патріаршаго экзарха и правомочнаго судім Никона, думаль было основать на завъдомо подложныхъ граматахъ, что самъ константинопольскій патріархъ Діонисій считаеть его не православнымь, латынникомъ. Произвело оно сильное впечатлъніе и на самого Лигарида. Его смущение было такъ велико, что онъ, въ виду ожидаемаго прибытія въ Москву восточныхъ патріарховъ, которые могли поднять о немъ дъло на соборъ, счелъ за лучшее и болъе благоразумное просить царя до созванія собора отпустить его домой, такъ какъ, смиренно заявлялъ теперь недавній патріаршій экзархъ и грозный судія Никона, онъ прибыль

въ Москву вовсе не съ твмъ, чтобы судить, а за милостынею. И московское правительство тоже раздёляло опасенія Паисія. Когда патріархи, Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій, изъ Астрахани направились въ Москву, сопровождавшему ихъ ісродіакону Мелетію поручалось царемъ спросить ихъ: "нътъ ли патріаршу гнъва какова на газскаго митрополита Паисія; да будеть они гнъвъ на него держать и ему (Мелетію) всячески говорить патріархомъ, что бъ они, не розыскавъ, гнъву на него не держали". Но опасенія Паисія и царя относительно патріарховъ были совершенно напрасны. Патріархи тали въ Москву съ тти, чтобы исполнить желаніе московскаго правительства-осудить Никона, а потому они вовсе и не думали выражать свой гиввъ къ газскому митрополиту, а вошли съ нимъ, какъ увидимъ, въ самыя близкія дружескія отношенія и постарались оправдать его отъ всякихъ обвиненій 1).

<sup>1)—</sup>гл. 21. Греческія діяла 717 г. № 2 Гиб. ІІ, 989, 1069, 1085.

## ГЛАВА VII.

## Прівздъ въ Москву восточныхъ патріарховъ и соборное осужденіе Никона.

Прівздъ въ Астрахань восточныхъ патріарховъ Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго и радость по этому случаю государя. Царская инструкція астраханскому архіепископу Іосифу держать себя относительно патріарховъ осторожно и бережно. Царская инструкція посланнымъ отъ государя сопровождать патріарховъ приставамъ, чтобы они осторожно и незамътно разузнали все касающееся патріарховъ и не допускали бы ихъ ни до какихъ сношеній какъ съ Никономъ, такъ и съ къмъ бы то ни было. Тайная инструкція боярину Матвъеву, посланному встрътить патріарховъ, незамътно разузнать, дъйствительные ли они патріархи, или отставные? Отписки сопровождавшихъ патріарховъ, какъ послъдніе ведуть себя въ пути. Торжественное вступленіе патріарховъ въ Москву и представление ихъ государю. Предсоборное въ государевой столовой избъ засъданіе 7-го ноября въ присутствіи царя и патріарховъ. Второе предсоборное засъданіе 28 ноября, пославшее пригласить Никона явиться въ Москву на соборный судъ. Судебное соборное засъдание 1-го декабря въ присутствіи Никона. Второе судебное соборное засъданіе 3-го декабря, на которомъ Никовъ не присутствовалъ. Третье судебное соборное засъдание 5-го декабря, на которомъ присутствовалъ Никонъ и когда ему, въ заключеніе, заявлено было, что онъ за свои вины лишенъ будетъ патріаршаго сана и станетъ простымъ монахомъ Никономъ. Оффиціальное объявленіе Никову 12-го декабря соборнаго опредъленія о лишении его патріаршаго сана и приведеніе въ исполненіе этого соборнаго приговора самими патріархами. Нівкоторыя общія замівчанія о личности Никона.

Всѣ усилія царя Алексѣя Михаиловича привлечь въ Москву патріарховъ константинопольскаго и іерусалимскаго, или, въ крайнемъ случаѣ, ихъ экзарховъ для соборнаго суда надъ Никономъ и устройства русскихъ церковныхъ дѣлъ, потерпѣли полную неудачу. Патріархи константинопольскій и іерусалимскій самымъ рѣшительнымъ образомъ отказались

и сами вхать въ Москву и послать туда своихъ экзарховъ,-они никакъ не хотъли осужденія грекофила Никона, чего однако добивалось московское правительство. Иначе отнеслись къ дълу патріархи александрійскій и антіохійскій, приглашать которыхъ въ Москву отправился грекъ іеродіаконъ Мелетій. Паисій Лигаридъ, въ своемъ сочиненіи о судъ надъ патріархомъ Никономъ разсказываеть: "Мелетій прибыль въ Египеть и совъщавшись съ Паисіемъ (патріархомъ), послъ многихъ оборотовъ въ ръчахъ, достигъ желаемаго. Оттуда прибыль въ Синайскую гору и убъдилъ тамошняго архіепископа Ананію медовыми річами явиться въ Московію для личнаго присутствія въ замышляемомъ синодъ. Макарій антіохійскій медлиль въ Грузіи для собиранія милостыни, но Мелетій, привлекши и его, присоединилъ и его къ Паисію александрійскому. И бывшаго трапезундскаго Филовея сопричислилъ къ тому же духовному союзу". Дъйствительно, благодаря стараніямъ и уговорамъ іеродіакона Мелетія, въ Москву, чрезъ Грузію, направились два восточныхъ патріарха Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій, къ которымъ присоединились: синайскій архіепископъ Ананія и бывшій трапозундскій митрополить Филоней. Всъ они, 21 іюня 1666 года, прибыли въ Астрахань, гдв и были, согласно предписанію государя, торжественно встрічены астраханскимъ архіепископомъ Іосифомъ и воеводою княземъ Яковомъ Никитичемъ Одоевскимъ.

Велика была радость царя Алексъя Михаиловича, когда онъ получилъ донесеніе, что два восточныхъ патріарха, съ своими спутниками, прибыли въ предълы Россіи и что такимъ образомъ соборъ въ Москвъ по дълу Никона въ присутствіи восточныхъ патріарховъ, о чемъ такъ долго и уси, ленно хлопотали, наконецъ состоится. Радостную въсть о прибытіи въ Астрахань патріарховъ царь въ особыхъ граматахъ немедленно поспъшилъ сообщить митрополитамъ: новгородскому Питириму, крутицкому Павлу, а также рязанскому архіепископу Иларіону и чудовскому архимандриту Іоакиму, причемъ самъ царь редактировалъ эти граматы, дълая въ нихъ собственноручныя поправки и вставки. Въ нихъ Алексъй Михаиловичъ выражаетъ свое восхищеніе по поводу пріъзда въ Россію восточныхъ патріарховъ: "нынъ, съ Божією помощію, пишеть онъ, рай отверзеся, правда

обрѣтеся, и тѣ два великія свѣтила (т. е. патріархи) явственно, радостно и дерзостно являются, прославляются и проповѣдаются"... Или, напримѣръ, восхищенный Алексѣй Михаиловичъ собственноручно пишетъ: "здѣсь воистинну спасеніе миру і союзу духовному укрѣпленіе, плевельникомъ же и врагомъ сопротивнымъ разсѣяніе, а намъ всѣмъ оживленіе. Благословенъ Богъ нашъ ізволивый тако". Вмѣстѣ съ патріархами царь прославляетъ и призвавшаго ихъ іеродіакона Мелетія, этаго, по выраженію царской грамоты, "многострадальнаго и первомученика въ таковыхъ страстѣхъ и младаго Засиму, служителя святыя восточныя церкви и вашего сослужебника, нашего-жсъ друга и пріятеля, прешедшихъ море, яко посуху въ мгновеніе ока и обрѣтшихся въ царствующемъ градѣ астраханскомъ іюня въ 23 день" 1).

Но восхищение и умиление предъ путешественнымъ подвигомъ восточныхъ патріарховъ, высказываемое государемъ, не помъшало однако нашему правительству отнестись къ патріархамъ съ извъстною осторожностію и даже съ нъкоторымъ недовъріемъ. Ръшено было, до ихъ прівзда въ Москву и личнаго свиданія съ государемъ, во все время ихъ пути отъ Астрахани, ничего не говорить имъ о томъ дълъ, ради котораго ихъ вызвали въ Москву, и особенно заботились, чтобы до патріарховъ не дошли какія-либо письма или сообщенія отъ Никона и чтобы они сами не посылали какихълибо писемъ въ Москву. Когда правительство узнало, что патріархи съ Кавказа прибудутъ моремъ прежде всего въ Астрахань, оно послало астраханскому архіепископу Іосифу инструкцію, чтобы онъ приняль и отпустиль патріарховъ съ подобающею честію и самъ вхаль вивств съ ними въ Москву. Въ то же время въ инструкціи Іосифу говорится: "и будетъ они, патріархи, учнуть тебя спрашивать, для какихъ дълъ къ Москвъ быть имъ вельно? И ты бъ имъ говорилъ, что Астрахань отъ Москвы удалела, и для какихъ дель указано имъ быть, про то ты не въдаешь. А чаешь де ты того, что вельно имъ быть для того: какъ бывшій патріархъ Никонъ съ патріаршества сшель, и для иныхъ великихъ церковныхъ дълъ. А будетъ, что и иное небольшое доведетца съ ними поговорить, и ты бъ говориль, будто отъ кого что слышаль,

<sup>1)</sup> FEG. II, 914-916, 918.

а не собою". А такъ какъ архіепископъ Іосифъ въ дъйствительности прекрасно зналъ все о дълъ Никона, ибо онъ присутствоваль въ Москвъ на соборъ 1660 года судившемъ Никона и соборомъ былъ посланъ тогда въ Воскресенскій монастырь къ Никону для переговоровъ съ нимъ, то инструкція предписываеть ему ръшительно умолчать предъ патріархами объ этомъ обстоятельствъ, а представиться предъ ними ничего незнающимъ, а развъ кое-что слышавшимъ о дълъ Никона отъ другихъ и вообще, замъчаетъ инструкція, Іосифу слъдуетъ "во всемъ быти опасну и бережну". Точно также инструкція предписываеть, чтобы Іосифъ приказаль и всъмъ сопровождавшимъ его духовнымъ и мірскимъ лицамъ, "чтобы они со святъпшими вселенскими патріархи и съ людьми, которые съ ними, патріархи, будутъ, о томъ начего не говорили же, и были во всемъ опасны".--4-го августа къ патріархамъ посланы были, въ качествъ приставовъ, полуголовы московскихъ стрельцовъ Борисъ Пазухинъ и Лука Изъбдиновъ, а также подъячій Порфирій Оловениковъ, которому вручена была и казна на расходы патріарховъ въ пути. Приставамъ велъно было "держать къ патріархамъ всякое береженье и учтивость" и постоянно сопровождать патріарховъ, оказывая имъ въ пути всякія услуги. Но кромъ обереганья патріарховъ на приставовъ возлагалась еще обязанность: наблюдать за патріархами и за всёми ихъ спутниками, чтобы они не имъли съ къмъ либо письменныхъ сношеній. Въ инструкціи, правленной рукою государя, говорится: "приказать полуголовамъ Борису Пазухину и Лукъ Изъъдинову, чтобъ они смотрили и берегли накръпко, чтобъ къ патріархомъ ни отъ кого ни съ какими письмами никто не подъважали, также бы и отъ нихъ, патріарховъ, ни къ кому никакихъ писемъ въ посылкъ не было, да и Мелетію дьякону приказать, чтобъ онъ о томъ приказаль, кто къ нему пріятнъе и върнъе, чтобъ они того смотрили и берегли накръпко". Но наблюдениемъ надъ патріархами со стороны приставовъ не ограничились, а ръшились подкупить племянника антіохійского патріарха архидіакона Павла, а если можно, то и племянника александрійскаго патріарха, чтобы и они тщательно следили, какъ бы къ патріархамъ не поступило какихъ-либо писемъ, а также бы и отъ нихъ никому не посылались письма, а если, къ нимъ и будутъ

присылаться письма, то ихъ обязательно перехватывать и не допуская до патріарховъ, пересылать въ Москву. Въ царской инструкціи говорится: "поговорить дьякону Мелетію, чтобъ онъ поговорилъ антіохійскаго патріарха сыну ево, архидьякону, чтобъ онъ великому государю послужилъ и радвніе свое показаль, провъдываль бы накрыпко, чтобь къ патріархомъ ни отъ ково ни съ какими письмами никто не подъвзжалъ, также бы и отъ патріарховъ ни къ кому никакихъ писемъ въ посылкъ не было, а будеть про какіе письма провъдаетъ, и ему бъ тъхъ писемъ до патріарховъ не допустить и всякими мірами промышлять, чтобъ тів письма у твиъ людей взять ему, архидьякону, себв и прислать къ Москвъ. А за то ему, архидьякону, дать государева жалованья 30 золотыхъ, будетъ отъ него вирямъ въ томъ чаять промыслу. А будеть ему, Мелетію, и александръйскаго папы и патріарха Киръ Паисъя племянникъ архидьяконъ въренъ, и ему о томъ говорить тайнымъ же обычаемъ и дать ему то жъ, будетъ отъ него чаять промыслу. А для техъ роздачъ послано сто золотыхъ червонныхъ, а кому сколько тъхъ золотыхъ и денегъ дастъ, и то велъть писать имянно" 1).

13 октября государь назначиль для встрёчи патріарховь, которые уже находились недалеко отъ Владиміра, Артомона Сергвевича Матввева. Съ нимъ царь посылалъ патріархамъ свою привътственную грамоту, въ которой писалъ: "ради вашего пречестнаго архіерейскаго достоинства, на стрътеніе нашимъ царскаго величества словомъ, послахомъ нашего царскаго величества върнаго человъка, полковника и хилиарха Артамона Сергвевича Матввева, иже въ духовныхъ обученіяхъ и къ царстей и святительстей чести належащихъ гражданскихъ поступкахъ зъло обрътается благоискусенъ, наказавше ему, да вашу преосвященную вышнему Богу пречестность узръвъ, нашимъ царскаго величества повельніемъ с вашего преблаженства спасенномъ пребываніи увъдъвъ, вашея достойныя чести святыни належащій къ нашему царствующему граду путь уготовитъ". Въ то же время Матвъеву дана была государемъ очень характерная инструкція. "Да полковнику жъ и головъ стрълецкому Артомону Сергъевичу, говорить инструкція, опознався съ патріархи и со всеми

<sup>1)</sup> Дъло патр. Никона, стр. 247—248. Гиб. II, 937—938.

людьми, развъдывать въ разговорехъ у патріаршихъ приказныхъ людей и у иныхъ, у кого мочно: нынъ они, патріархи, патріаршества свои во Александріи і во Антіохіи держатъли, и нътъ-ли ково на ихъ мъсто иныхъ патріарховъ, и къ великому государю отъ всёхъ вселенскихъ патріарховъ естьли какой приказъ? А провъдывать про то въ разговорехъ не явнымъ обычаемъ. Да ему жъ смотреть и беречь накрепко въ городить и на станихъ: нътъ-ли съ ними сверхъ тихъ людей, которые съ ними отпущены изъ Астрахани и которыхъ имена даны ему въ росписи подъ наказомъ, и о тыхъ прибылыхъ людей и подсылокъ отъ бывшаго патріарха Никона и отъ казанскаго митрополита, и отъ Микиты Зюзина, м чтобъ хто къ патріархомъ писемъ отъ нихъ какихъ не поднесъ, остерегать того накръпко съ большимъ опасеньемъ. А что съ нимъ дорогою вдучи патріархи поговорять и что онъ у нихъ провъдаетъ, и о томъ о всемъ писати къ великому государю къ Москвъ. А буде гдъ въ соборъ (гдъ патріархи пожелають быть у литургіи) придуть къ патріархомъ ко благословенію воеводы и приказные и иныхъ чиновъ знатные люди, и тъхъ людей ко благословенію къ патріархомъ пускать при себю, а безъ себя никому къ патріархомъ ходить не велѣть" 1).

Очевидно въ Москвъ усиленно заботились о томъ, какъ бы патріархи не вошли, еще на пути въ Москву, въ непосредственныя письменныя сношенія или съ самимъ Никономъ, или его друзьями и сторонниками, смотрящими на дъло Никона иначе, чъмъ правительство. Въ Москвъ хотъли, чтобы патріархи все узнали о діль Никона только изъ одного источника-отъ самого московскаго правительства и только на основаніи отсюда полученныхъ свідівній составили о немъ свое предварительное представление. Въ высшей степени характерно и то обстоятельство, что Матвъеву поручалось государемъ негласно и незамътно разузнать: дъйствительные-ли они патріархи и нътъ-ли на ихъ канедрахъ другихъ лицъ? Понятно, что у нашего правительства были свои серьезныя основанія задаваться подобнымъ вопросомъ. Дъйствительно, еще 11-го іюня, т. е. до прівзда патріарховъ въ Астрахань, въ Москвъ получена была грамота

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7175 г. № 9.

отъ греческаго, проживавшаго въ Кіевъ, митрополита Іоанникія, въ которой онъ извъщалъ государя, что константинопольскій патріархъ Діонисій смъненъ, а на его мъсто поставленъ Парееній, о которомъ говорять, что онъ немилосердъ. Про александрійскаго патріарха говорять, что онъ будто бы пошелъ къ Москвъ, за что на него озлобился патріархъ Парееній и хотълъ на его мъсто поставить родосскаго митрополита. Но такъ какъ нъкто изъ клириковъ сказалъ Пареенію, что александрійскій пошелъ не въ Москву, а къ арабамъ просить милостыни, то отправлены были гонцы разслъдовать дъло, и если александрійскій дъйствительно пошелъ къ Москвъ, то на его мъсто будетъ поставленъ другой 1).

Между тъмъ патріархи, на пути въ Москву, держали себя въ некоторыхъ отношенияхъ довольно своебразно и самъ государь скоро убъдился, что наблюдение надъ ихъ поведениемъ дъло далеко нелишнее. Алексъй Михаиловичъ получилъ извъстіе, что вселенскіе патріархи везуть съ собою изъ Астрахани въ Москву двухъ сосланныхъ туда, по указу государя, лицъ: наборщика Ивана Лаврентьева и нъкоего Ивана Туркина. Это извъстіе произвело на Алексъя Михаиловича очень тяжелое впечатльніе, такъ что онъ рышиль нарочно писать объ этомъ сопровождавшему патріарховъ іеродіакону Мелетію. "Намъ, великому государю, писалъ царь, въдомо учинилось, что вселенскіе патріархи везуть съ собою изъ Астрахани къ Москвъ печатнаго двора наборщика Ивана Лаврентьева, котораго по нашему, великаго государя, указу вельно сослать изъ Астрахани на Терекъ за воровство, что онъ, будучи на Москвъ, на печатномъ дворъ завелъ латинское воровское согласіе и рымскіе многіе соблазны. Да они жъ де везуть съ собою къ Москвъ гостя Васильева человъка Шорина Ивашка Туркина, которой писалъ къ воровскимъ казакомъ воровскіе грамотки, и по тімъ ево воровскимъ Ивашковымъ грамоткамъ тъ казаки нашъ, великаго государя, насадъ и торговыхъ многихъ людей суды и многихъ людей побили до смерти. И тебъ бъ (т. е. Мелетію) имъ, вселенскимъ патріархомъ, говорить о томъ, чтобъ они съ нами, ведикимъ государемъ, не ссорились, тъхъ воровъ, Ивашка Лаврентьева и Ивашка Туркина, съ собою къ Москвъ

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7174 г. № 68.

не возили, потому что Ивашка Лаврентьевъ воръ и латинщикъ и во святъй соборной церкви учинилъ было многое смятеніе и всъмъ православнымъ крестьяномъ соблазнъ. А по Ивашкову письму Туркина учинились многіе смертные убійства и грабежи; и чтобъ они тъхъ воровъ отдали въ городъхъ воеводамъ и велъли ихъ держать вкръпи до нашего великаго государя указу". Но патріархи все-таки не исполнили требованія государя, а привезли съ собою въ Москву обоихъ ссыльныхъ: Лаврентьева и Туркина, да сверхъ росписи бывшихъ при нихъ лицъ, еще "объявилось 20 человъкъ" 1).

Еще менъе стъснялись патріархи на пути въ Москву проявлять свою церковную власть, какъ вселенскихъ патріарховъ, относительно лицъ и дълъ духовныхъ. Въ своемъ письмъ къ государю съ Волги, еще до прибытія въ Саратовъ, патріархи заявляють, что они призваны государемъ "ко исправленію Христовъ церкве". Какъ тогда они понимали эту свою высокую задачу, видно изъ следующаго. Встрътить патріарховъ отъ государя и собора посланъ былъ Суздальского Спасо-Евфиміева монастыря архимандритъ Павелъ. Онъ встрътилъ патріарховъ не доъзжая до Арзамаса и, по исполнении возложеннаго на него порученія, былъ приглашенъ патріархами къ столу. По окончаніи трапезы, доносиль въ Москву архимандрить Павель, "патріархи спрашивали меня о крестномъ знаменіи: како-де у васъ православные крестьяне кресть воображають на лицы своемъ? И язъ имъ показалъ три перста, сложа во образъ Пресвятые Троицы, а два пригнувъ. И они, возэръвъ на небо, вздохнувъ со слезами (сказали): истинно де тако достоитъ крестъ воображати на лицы своемъ православнымъ христіянамъ. Потомъ спрашивали: како архіереи благословеніе преподають? И язъ имъ такожде, сложа крестъ, показалъ. И они благодарствують Бога, что де съ нами въ соединение православные въры. Потомъ спрашивали о клобукахъ: какіе де клобуки митрополиты носять, и архіепископы и епископы? И язъ сказалъ: митрополиты носять бълые клобуки, архіенископи и епископы черные. А вы де, монахи, всв-ли носите клобуки и камилавки и рясы греческіе? И язъ сказываль:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гиб. II, 932, 990.

что не всѣ носять греческіе. И указали мнѣ ѣхать съ собою до Мурома" 1).—Вопросы очень характерные для патріарховь, призванныхъ государемъ "ко исправленію Христовы церкви".

По существующимъ каноническимъ правиламъ, всегда. всюду и для встах православных обязательным, ни одинъ епископъ не можеть действовать архіерейски въ чужой епархіи, безъ согласія и разръшенія мъстнаго архіерея, тъмъ болње онъ не можетъ творить въ чужой епархіи судъ и расправу надъ мъстнымъ духовенствомъ. Но ъхавшіе въ Москву восточные патріархи рфшптельно пренебрегли этимъ кореннымъ и общеизвъстнымъ каноническимъ правиломъ и, вопреки ему, самовольно, проважая въ Москву, творили надъ мъстнымъ русскимъ духовенствомъ судъ и расправу, какъ будто провзжали по своимъ собственнымъ епархіямъ. Сопровождавшіе патріарховъ приставы, Пазуховъ и Изъёденовъ, доносили въ Москву государю: "вселенскіе патріархи пришли, государь, изъ Синбирска на Алатырь сентября въ 30 день, а съ Алатыря пошли къ Арзамасу октября во 2 день. А дорогою, государь, идучи святьйшіе вселенскіе патріархи по городомъ и по селомъ челобитные принимають въ духовныхъ дълахъ и розыски чинять: и въ Синбирску, государь, протопопа Микифора за ослушанье и за непокоренье о крестномъ знаменіи и за то, что не служить по новымъ служебникомъ, остригли и въ тюрьму приказали посадить. Да въ Синбирску жъ, государь, дъвичья монастыря дьякона остригли за то, что приведенъ былъ ко вселенскимъ патріархомъ того же монастыря съ старицею въ блудномъ дълъ, а старицу приказали держать подъ кръпкимъ началомъ. Да по Синбирскому, государь, валу города Уреня остригли попа Михайла по челобитью дочери духовной въ блудномъ дълъ и по сыску стороннихъ поповъ и многихъ людей. И иные государь, духовныя дела розыскивають и вершать "2).

И нъкоторыми другими своими заявленіями по дорогь въ Москву восточные патріархи вызывали недоумънія въ самомъ московскомъ правительствъ. Такъ въ письмъ къ царю, еще до своего прибытія въ Саратовъ, патріархи заявляють, что такъ какъ они призваны царемъ для исправленія церквы

Дъло п. Никона, стр. 267.

<sup>2)</sup> Гиб. II, 961.

Христовой, т. е. русской, "то многія великія діла да будугь готовы до пришествія нашего смиренія". Въ то же время патріархи заявляють государю: "прійдемь вскорь къ тебь. великому государю, для многих наших великих нужнойшихъ дъль, и въ тъхъ дълъхъ бъдствують наши вселенскіе престолы". Въ другой граматъ, отъ 20 августа, патріархи пишутъ государю: "егда бывахомъ въ Астрахани, повелъхомъ Мелетію отписати къ тебъ, великому государю, къ Москвъ, яже бы призвати и бълорусскихъ властей въ соборъ: архіереовъ и архимандритовъ и прочихъ, и нынъ убо второе восписуемъ, да послано будетъ твое царское повелъніе до нихъ и да пріидуть и тые да будуть вкупт со священнымъ соборомъ". Въ граматъ къ Матвъеву отъ 24 октября царь пишеть: "въдомо намъ, великому государю, учинилось, что вселенскіе патріархи говорили стольнику нашему Петру Хитрово, чтобъ къ ихъ прівзду изготовить судебная палата; и тебъ бъ ево, Мелетія, допросить: для своихъли имъ дълъ та палата имъ надобна и на томъ ли дворъ, гдъ имъ стоять, или особо". Это послъднее требованіе патріарховъ, заранъе приготовить въ Москвъ къ ихъ прівзду судебную палату, особенно сильно встревожило наше правительство, недоумъвавшее: зачьмъ патріархамъ потребовалась какая то особая судебная палата? Но особенно сильно это требованіе патріарковъ встревожило Паисія Лигарида, который подумаль, что патріархи хотять судить именно его и потому посившиль просить защиты у царя. Тревоги оказались напрасными 1).

2-го ноября патріархи прибыли въ Москву, гдѣ имъ устроена была самая торжественная встрѣча въ трехъ мѣстахъ: у По-кровскихъ воротъ на Земляномъ валу, на Лобномъ мѣстѣ Красной площади и въ Кремлѣ у Успенскаго собора. Въ этихъ трехъ встрѣчахъ участвовали, по ранѣе составленному церемоніалу, всѣ собравшіеся тогда въ Москву русскіе архіереи, а также жившіе въ Москвѣ греческіе іерархи, великое множество духовенства какъ бѣлаго, такъ и чернаго, причемъ духовенство встрѣчало патріарховъ въ дорогомъ блестящемъ облаченіи, со множествомъ предносимыхъ крестовъ и иконъ, украшенныхъ драгоцѣнными ризами; всюду звонили московскіе колокола. При каждой встрѣчѣ ея пред-

<sup>1)</sup> Гиб. II, 928, 930, 989.

стоятель: у Покровскихъ вороть сарскій митрополить Павель, на Лобномъ мѣстѣ казанскій митрополить Лаврентій и у Успенскаго собора новгородскій митрополить Питиримъговорили каждый патріархамъ привѣтственныя очень витіеватыя, но въ то же время совершенно безсодержательныя рѣчи. Послѣ торжественныхъ встрѣчь и рѣчей патріарховъводворили на приготовленныя для нихъ въ Кремлѣ подворья.

4-го ноября патріархи торжественно приняты были государемъ, приглашены имъ къ столу, а 5-го числа снова были у государя и бесъдовали съ нимъ наединъ часа четыре. Въ чемъ состояла эта продолжительная бесъда государя съ патріархами, мы не знаемъ. Въроятно въ этой бесъдъ самъ государь познакомилъ патріарховъ съ дъломъ Никона, высказалъ свой взглядъ на то, чего онъ ожидалъ отъ московской дъятельности патріарховъ и, конечно, постарался узнать отъ нихъ, насколько они согласны дъйствовать на соборъ въ духъ желаній и цълей московскаго правительства.

Чрезъ день послё тайной бесёды государя съ патріархами, именно 7-го ноября, они приглашены были государемъ въ его столовую избу, гдъ уже собрались всъ русскіе іерархи, бояре, окольничіе и думные люди. Государь лично открыль образовавшееся предсоборное присутствіе и лично изложиль предъ всвми двло объ отшествіи съ патріаршаго престола Никона. Послъ этого духовныя власти подали сказки за своими руками, а также ранве приготовленныя выписки изъ разныхъ правилъ, относившіяся къ дълу Никона т. е. ими были представлены всъ матеріалы, ранъе собранные и приготовленные по дълу Никона и все это было передано патріархамъ, которымъ, для ознакомленія съ матеріаломъ, дано было двадцать дней. Само собою понятно, что патріархи неизбъжно должны были имъть при себъ особыхъ переводчиковъ съ русскаго языка на греческій и такихъ лицъ, которые бы хорошо были знакомы какъ съ дъломъ Никона, такъ и съ тогдашнимъ положеніемъ русскихъ церковныхъ дълъ. Для ознакомленія съ дъломъ Никона къ патріархамъ спеціально прикомандированъ быль одноязычный съ ними газскій митрополить Паисій Лигаридь. Онъ самъ объ этомъ разсказываетъ: "патріархи просили государя придать имъ одноязычнаго съ ними Паисія газскаго, знакомаго съ дъломъ о Никонъ. Государь отвъчалъ: "имъйте его отнынъ при себъ, отъ него узнаете все подробно". Какъ Лигаридъ, заклятый врагь Никона, постоянно стремившійся къ его конечному осуждению и низвержению, исполнилъ возложенное на него порученіе, -- хорошо можно видъть изъ той записки, какую онъ составиль о Никонв и подаль патріархамь, въ видахъ ихъ ознакомленія съ дъломъ Никона. Въ этой докладной запискъ Лигарида Никонъ обвинялся въ томъ, "что онъ дерзнулъ поставить свой тронъ выше другихъ, сталъ поражать благод втелей своих в и терзать, подобно ехидив, родную мать свою-церковь. Но тоть, кто смиряеть надменныхъ, развъялъ какъ паутину его замыселъ именоваться патріархомъ и папою(?), нарушая должное почтеніе къ истинному папъ и патріарху александрійскому, которому принадлежить это титло искони и понынъ канонически... И јерусалимскаго патріарха оскорбиль онь, наименовавь себя патріархомъ новаго Герусалима, (ибо онъ безстыдно и невъжественно назвалъ новую обитель свою новымъ іерусалимомъ) забывая, что Софроній разділяєть Іерусалимь на древнійхристоубійственный и новый-порождающій благочестіе. Никонъ котълъ подчинить себъ и антіохійскій престоль(?), гдъ впервые послышалось название христіанъ, стараясь обманчивою подписью(?) быть третьепрестольнымъ. Онъ обидълъ вселенскій тронъ захватомъ престола кіевскаго, сего первопрестольнаго града равноапостольнаго Владиміра, желая, чтобъ его торжественно поминали такъ: Божіею милостію Никонъ, архіепископъ московскій и всея великія и малыя и бълыя Руси патріархъ. Онъ придумаль, что такъ какъ Александрія вслідствіе обстоятельствь опустыла и не служить болъе жилищемъ патріарху, и Антіохія тоже распалась, то патріархи александрійскій и антіохійскій незаконно именуются патріархами. Такимъ образомъ онъ по-іудейски прикръпляетъ власть къ мъсту, но благодать Духа не ограничивается мъстомъ, но всюду свободно расширяется". Затъмъ Паисій изображаеть Никона церковнымъ новаторомъ, который "поколебалъ уставъ и древнее церковное преданіе", заявляеть, что Никонъ быль рукоположень въдругой разъ и потому "никогда не быль законнымь патріархомь" и т. под. 1).

<sup>1)</sup> Сочиненіе Паисія Лигарида о судів надъ Никономъ, ч. ІІ, гл. 11.

Очевидно докладная записка Лигарида, имъвшая въ виду предварительно ознакомить патріарховъ съ дѣломъ Никона, составлена была крайне тенденціозно и расчитана на то, чтобы заранѣе настроить и вооружить патріарховъ противъ Никона, показать въ немъ ихъ личнаго врага, покушавшагося отнять у нихъ ихъ достоинство и честь, причемъ Лигаридъ не поскупился относительно Никона и на разныя выдумки и очевидныя несправедливости.

28 ноября въ государевой столовой избъ собрались; патріархи, всв русскіе и греческіе архіереи, архимандриты, игумены, бояре, окольничие и думные люди. Государь говорилъ собравшимся о самовольномъ оставленіи Никономъ иатріаршей канедры, о томъ, что русская церковь остается безъ верховнаго пастыря уже девятый годъ и просилъ патріарховъ, чтобы они, "святъйшіе патріархи, учинили о томъ по правиламъ святыхъ апостолъ и по преданію святыхъ отецъ седми вселенскихъ соборовъ и по своему разсмотрънію". На это предложеніе царя патріархи отвітили, что по правиламъ св. апостолъ и св. отцовъ вселенскихъ соборовъ следуетъ послать за патріархомъ Никономъ и позвать его на соборъ, на которомъ онъ долженъ дать отчеть о его самовольномъ отшествіи изъ Москвы и о другихъ церковныхъ винахъ. Ръшено было немедленно послать къ Никону въ Воскресенскій монастырь звать его на соборъ: псковскаго архіепископа Арсенія, Спасскаго ярославскаго монастыря архимандрита Сергія и архимандрита суздальскаго Спасскаго Евеиміева монастыря Павла. 29 ноября посланные доносили, что Никонъ, на ихъ приглашение немедленно вхать въ Москву "извъстія ради всякихъ духовныхъ вещей", отвътилъ имъ такъ: "я-де поставленіе святительства и престолъ патріаршій имію не оть александрійскаго, ни оть антіохійскаго патріарховъ, но отъ константинопольскаго, а патріархи-де алексадрійскій и антіохійскій и сами живуть не во Александріи и не во Антіохіи; александрійскій де живеть во Египть, а антіохійскій-въ Дамасць; а если-де александрійскій и антіохійскій патріархи по согласію съ константинопольскимъ и еросалимскимъ пришли въ дарствующій градъ Москву для духовныхъ вещей, и какъ-де онъ соберется и въ царствующій градъ Москву придеть для духовныхъ вещей извъстіа ради, а собранію своему и поваду

къ Москвъ времени не объявилъ". Этотъ отвътъ Никона понять быль, какъ его отказъ немедленно явиться на соборъ, почему 30 ноября патріархи, въ согласіи съ государемъ, ръшили еще два раза позвать на соборъ Никона чрезъ особыхъ назначенныхъ для этого двухъ архимандритовъ. А пока тъ ъздили къ Никону, собравшіеся у государя въ столовой избъ патріархи и другіе стали слушать чтеніе свитка, заключавшаго въ себъ отвъты четырехъ патріарховъ на царскіе вопросы, ранве привезенные съ востока грекомъ іеродіакономъ Мелетіемъ. По прочтеніи свитка патріархи признали заключающіеся въ немъ отвіты патріарховь подлинными и въ то же время обратились ко всёмъ присутствующимъ съ вопросомъ: на основаніи прочитаннаго свитка виновенъ-ли Никонъ въ безпричинномъ и произвольномъ оставленіи имъ патріаршей канедры? На этотъ вопросъ всв присутствовавшіе на соборъ архіерен и другія духовныя лица, а также бояре, окольничіе и думныя люди, отвъчали, что по патріаршимъ свиткамъ "бывшій Никонъ патріархъ повиненъ во всемъ и отъ патріаршества имфетъ быти отлученъ". Кромф того, присутствовавшіе на засъданіи архіереи указали патріархамъ на то обстоятельство, что они ранве, на своемъ соборъ, уже изучали и выписывали церковныя правила по отношенію къ дълу Никона и пришли къ тому же заключенію, что и патріаршіе свитки. Съ своей стороны государь представилъ патріархамъ челобитную Никона къ государю о рыбныхь ловляхь, при чемъ заявиль: "въ той челобитной написано на него, великаго государя, многіе клятвы и укоризны, чего и помыслить страшно; а выписано изъ книгъ приводами, въ которыхъ книгахъ написано на нечестивыхъ царей". Эту челобитную Никона патріархи взяли къ себъ.

Такимъ образомъ оказывается, что еще до соборнаго суда надъ Никономъ, дѣло его уже рѣшено было окончательно на предсоборныхъ собраніяхъ, на которыхъ патріархи, архіереи и весь освященный соборъ, т. е. все остальное духовенство, а также бояре, окольничіе и думные люди, признали Никона во всемъ виновнымъ и отлученнымъ отъ патріаршества. Послѣ этого самый соборный судъ надъ Никономъ по существу дѣла былъ только простою формальностію и не могъ имѣть вліянія на исходъ предрѣшеннаго суда.

Въ ночь подъ первое декабря Никонъ прибылъ въ Москву.

Предъ своимъ отъъздомъ Никонъ "исповъдывался и причащался и масломъ освящался" т. е. приготовился какъ бы къ смерти.

1-го декабря въ царской столовой избъ былъ открытъ для суда надъ Никономъ соборъ, на которомъ присутствовали: царь съ своими боярами, окольничими и думными, восточные патріархи съ другими греческими архіереями, всъ русскіе архіереи и другіе духовные члены освященнаго собора.

На соборъ царь прежде всего поставилъ слъдующіе вопросы: кого следуеть послать звать Никона на соборь? Патріархи отвътили, что звать Никона на соборъ долженъ архіерей съ двумя архимандритами. На вопросъ царя: можно-ли допустить, чтобы Никонъ шелъ на соборъ съ преднесеніемъ креста и евангелія, или потребовать отъ него, чтобы онъ шелъ на соборъ "смиреннымъ образомъ", патріархи отвътили, что Никонъ можетъ идти на соборъ съ чъмъ хочетъ. На вопросъ царя: гдв посадить Никона, когда онъ придетъ на соборъ. и что дълать, если Никонъ откажется на соборъ състь, или даже совсвиъ откажется придти на соборъ? патріархи отвътили: что Никонъ долженъ състь, по приходъ на соборъ, на лавку по правую сторону отъ мъста государя, а во время допроса долженъ стоять, если же Никонъ не захочеть състь. то это его дъло; а если Никонъ не захочетъ придти на соборъ, то они, святвишіе патріархи, "учнуть ево, Никона, обличать за очи".

Звать Никона на соборъ посланъ былъ Мееодій, епископъ мстиславскій, съ двумя архимандритами. Хотя патріархи и разрѣшили Никону идти на соборъ съ преднесеніемъ креста, но Мееодій, вѣроятно получивъ на это инструкцію, старался уговорить и заставить Никона идти на соборъ безъ преднесенія креста. Но Никонъ, всегда такъ чувствительный къ малѣйшему проявленію своего патріаршаго достоинства, рѣшительно отказался идти на соборъ "смиреннымъ образомъ" и упрямо настаиваль на томъ, что онъ пойдеть съ преднесеніемъ креста. Между Мееодіемъ и Никономъ произошли объ этомъ долгія пререканія, о которыхъ немедленно докладывалось собору, и послѣдній согласился наконецъ, чтобы Никонъ шелъ съ преднесеніемъ креста. Никонъ сѣлъ въ сани и отправился на соборъ. Проѣзжая мимо Успенскаго собора, гдѣ въ то время совершалась литургія, Никонъ оста-

новился и хотель было зайти помолиться, но ранее открытыя двери собора при его приближеніи немедленно закрылись и онъ не былъ впущенъ въ соборъ. То же самое произошло съ нимъ и предъ Благовъщенскимъ соборомъ. Около последняго стояли богато укращенныя сани восточныхъ патріарховъ, Никонъ приказалъ и свои очень простыя сани обязательно поставить рядомъ съ патріаршими. Подходя къ заль, гдь происходили соборныя засъданія, Никонъ направился было къ открытымъ дверямъ залы. Но какъ только онъ подощелъ къ нимъ двери предъ нимъ немедленно были закрыты и онъ принужденъ былъ стоять предъ ними довольно значительное время. Въ это время въ соборной залъ обсуждался вопросъ: слъдуетъ или нътъ встать, когда въ залу войдеть Никонь? Ръшили не вставать. Наконецъ Никонъ былъ впущенъ въ соборную залу, а такъ какъ онъ шель съ преднесеніемъ креста, то, увидъвъ кресть, первый всталъ царь, а за нимъ и всъ другіе члены собора. Затъмъ всъ съли на свои мъста. Для Никона, какъ патріарха, не было приготовлено особаго мъста и ему предложили патріархи състь на обыкновенную скамью, по правую сторону оть мъста государя. Никонъ отказался състь на указываемое ему мъсто и заявалъ: "мъста-де я себъ, гдъ сидъть, не вижу, а съ собою мъста не принесъ, а пришелъ онъ провъдать, для чего его звали". Государь видя, что Никонъ не свлъ, сошелъ съ своего царскаго мъста и сталъ у стола, за которымъ сидъли патріархи. Предъ ними, пришлыми восточными патріархами-милостынесобирателями, какъ предъ свомими судьями, стояли теперь, въ качествъ подсудимыхъ, самъ великій государь царь и московскій патріархъ, ранве тоже величавшій себя великимъ государемъ. Начался судъ.

Первый сталь говорить царь, какъ обвинитель Никона. Оть начала де Московскаго государства, началь свою обличительную рычь государь, соборной и апостольской церкви такого безчестія не бывало, какъ учиниль бывшій патріархь Никонь; для своихъ прихотей, самовольно, и безъ нашего царскаго величества повельнія и безъ соборнаго совыту, тою соборную и апостольскую церковь оставиль и патріаршества отрекся, никымъ гонимъ, и отъ того его отществія многія смуты и мятежи учинились, и соборная апостольская церковь вдовствуеть безъ пастыря тому ныню девятый годъ.

И то-бъ его, бывшаго патріарха Никона допросить: для чего онъ, бывшій патріархъ Никонъ, патріаршій престоль оставилъ и сшелъ въ Воскресенскій монастырь?" На этотъ вопросъ Никонъ отвътилъ, что когда, во время прівада къ государю грузинскаго царя Теймураза, окольничій Хитрово побилъ безпричинно посланнаго имъ, Никономъ, человъка и онъ просилъ у государя удовлетворенія за оскорбленіе его слуги, то царь не только не далъ удовлетворенія, но пересталь и на праздники ходить въ церковь туда, гдв служилъ Никонъ, и наконецъ прислалъ къ нему князя Ромодановскаго, который отъ имени царя заявилъ Никону, что государь на него гнфвенъ, зачфмъ онъ пишется великимъ государемъ и чтобы впредь такъ не писался, "и овъ-де. Никовъ, писался такъ по повельнію великаго государя". И воть онь, слыша о царскомъ гнъвъ на него, оставилъ соборную церковь и отправился на свое Воскресенское подворье, гдъ три дня (?) ожидалъ, что царь пришлетъ за нимъ. Но такъ какъ отъ царя никакой присылки не было, то онъ и увхалъ на жительство въ свой Воскресенскій монастырь. На эту різчь Никона государь ответиль, что Хитрово удариль патріаршаго человъка за его невъжество и то безчестье къ Никону патріарху не относится; а въ два праздника онъ не являлся къ церковнымъ службамъ, которыя совершалъ Никонъ, потому, что задержанъ былъ государственными дълами; а къ Никону патріарху онъ, государь, посылаль князя Трубецкаго и Окольничего Стрешнева, чтобы Никонъ возвратился на свой патріаршій пресголь, но онъ де имъ отказаль. На вопрось патріарховъ: какія Никону были обиды отъ государя? онъ отвъчалъ, что обидъ ему отъ царя не было, но царь на него началь гнъваться и не сталь ходить въ церковь, почему онъ, Никонъ, и оставилъ патріаршество.-Патріархи говорили, что Никонъ, оставляя патріаршій престолъ, отрекся самаго патріаршества и публично заявиль, что если онь впредь захочеть быть патріархомъ, то да будеть анавема. Никонъ на это возразиль, что онъ патріаршества не отрекался, такъ какъ взяль съ собою архіерейскую мантію: "то-де на меня затъяли".

Послѣ этого царь предъявилъ противъ Никона слѣдующее обвиненіе: "бывшій патріархъ Никонъ писаль въ грамотахъ своихъ къ нимъ, святѣйшимъ патріархомъ, на него, госу-

даря, многія безчестья и укоризны, а онъ, великій государь, на него, бывшаго патріарха, къ нимъ, святвишимъ вселенскимъ патріархомъ, на него, Никона, никакаго безчестія и укоризны не писывалъ, и чтобъ его, Никона, допросить: все-ли онъ истину, безъ всякаго прилога, въ грамотахъ своихъ къ святвишимъ патріархомъ писалъ, и за церковные-ли догматы онъ стоялъ, и Іосифа патріарха за святвишаго и братомъ себъ почитаетъ-ли, и церковныя движимыя и недвижимыя вещи продавалъ-ли?" На это Никонъ отвътилъ: "что-де въ граматахъ писано, то и писано, а стоялъ-де онъ за церковные догматы, а Іосифа патріарха почитаетъ онъ за патріарха, а святъ-ли онъ, того не въдаетъ, а церковныя вещи продавалъ онъ по государеву указу".

По повельнію государя начали читать грамату Никона къ константинопольскому патріарху Діонисію. Когда прочли то мъсто граматы, что онъ, Никонъ, посыланъ былъ въ Соловецкій монастырь за мощами святаго митрополита Фидиппа, "его же мучи царь Иванъ неправедно", то возмушенный этимъ Алексви Михаиловичъ говорилъ: "для чего онъ, Никонъ, такое безчестіе и укоризну блаженные памяти великому государю и великому князю Ивану Васильевичу всеа Руссіи написаль?" и сталь далье говорить, что о себь Никонъ утаилъ, какъ онъ единолично, безъ собора извергъ епископа Павла Коломенскаго, "ободралъ съ него святительскія одежды" и заточиль его въ Хутынскій монастырь, гдф онъ пропалъ безвъстно, и потому пусть допросятъ Никона: "по которымъ правиломъ то онъ учинилъ?" Никонъ относительно укоризнъ на царя Ивана Васильевича промодчалъ, а относительно Павла коломенскаго замътилъ, что не помнитъ по какимъ правиламъ низвергъ его, "а есть де о томъ на патріаршемъ дворъ дъло".

Такъ какъ въ грамотъ Никона къ константинопольскому патріарху написано про великаго государя "многое безчестье и укоризны и будто (государь) учалъ вступатца во архіерейскія дъла", то царь проситъ патріарховъ допросить Никона: "въ какія архіерейскіе дъла онъ, великій государь, вступаетца?" Никонъ на это отвътилъ, "что де онъ писалъ, того не помнитъ". А такъ какъ Никонъ въ грамотъ къ Діонисію заявлялъ, что онъ оставилъ престолъ ради гнъва государя

и отправившись въ Воскресенскій монастырь ничего не взяль съ собою, то государь просить патріарховь допросить Никона: "какой гиввъ и обида, и чтобъ съ престола сшелъ, отъ него, великаго государя, ему, Никону, присылка была-ли"? Никонъ долженъ былъ сознаться, что присылки ему отъ государя объ оставленіи престола действительно не было, но гиввъ на него государя сказался въ томъ, что онъ не далъ ему удовлетворенія за оскорбленіе его человъка окольничимъ Хитрово. Присутствовавшій на соборъ Хитрово заявиль, что когда онь удариль палкою человека Никона, онъ вовсе тогда не зналъ, что это человъкъ патріарха и что послъ онъ просилъ прощенія у Никона за свой проступокъ и Никонъ его простилъ. Всв присутствовавшія на соборв духовныя и мірскія лица единодушно заявили патріархамъ, что Никонъ оставилъ патріаршество "не отъ обиды, а съ сердца". Освященный соборъ кромъ того заявилъ, что Никонъ говоритъ неправду, будто онъ, отправляясь изъ Москвы въ Воскресенскій монастырь, ничего не взяль съ собою; въ дъйствительности, "какъ онъ поъхалъ съ подворья въ Воскресенской монастырь, и за нимъ повезли его люди сундуки многіе съ рухлядью; да къ нему же отослано изъ патріарши казны денегъ 2000 рублевъ".

Въ грамотъ къ патріарху Діонисію Никонъ писалъ объ Уложеніи царя Алексъя Михаиловича и объ учрежденномъ имъ Монастырскомъ приказъ "съ великимъ безчестіемъ и укоризною, и будто его (Никона) за то, что онъ говорилъ, что тоъ книгу (Уложеніе) искоренить, хотъли убить". По этому поводу царь говорилъ, что къ Уложенію приложили свои руки: натріархъ Іосифъ, митрополиты, архіепископы, епископы и весь осъященный соборъ, "и твоя-де, Никонова, рука, говорилъ царь, къ той книгъ приложена, какъ ты былъ въ архимандритахъ, и для чего онъ при себъ, какъ былъ на патріаршествъ, тое книгу не исправилъ, и кто его за тое книгу хотълъ убить?" На все это Никонъ нашелся только сказать: "что онъ къ той книгъ руку приложилъ вневолъ" и больше ничего не сказалъ.

Въ граматъ Никона къ патріарху Діонисію было написано, "будто государь посылаль къ великимъ патріархамъ многіе дары", конечно съ цълію дарами побудить ихъ дъйствовать въ дълъ Никона такъ, какъ того желаетъ царь. На это то-

сударь заявиль, что онь даровь къ патріархамъ не посылаль, а только граматами приглашаль ихъ въ Москву "для умиренія церкви". А вотъ-де Никонъ дъйствительно, заявлять царь, "посылаль къ вселенскимъ патріархамъ съ грамотами племянника своего и отъ того даль Черкашенину многіе золотые". Никонъ заявиль, что онъ къ патріархамъ никакихъ золотыхъ не посылалъ.

Въ грамотъ Никона къ патріарху Діонисію говорилось о ссылкъ государемъ Зюзина и о смерти по этому случаю его жены. По поводу этого обвиненія Никона царь говориль, что Зюзинъ за свою вину—призывъ Никона въ Москву безъ повельнія государя, достоинъ былъ смертной казни и что жена Зюзина внезапно умерла благодаря Никону, который, никъмъ не побуждаемый, самъ прислалъ государю всъ письма къ нему Зюзина. На это обвиненіе въ непохвальной выдачъ своего друга и доброжелателя Зюзина, послъдствіемъ чего была внезапная смерть перепугавшейся жены Зюзина, Никонъ нашелся только сказать: "Никитины (Зюзина) письма прислаль онъ къ великому государю оправливая себя".

Никонъ писалъ константинопольскому патріарху, что латынникъ-газскій митрополить Паисій Лигаридь, председательствоваль въ Москвъ на соборъ и по его благословенію митрополиты переводились съ одной качедры на другую, а также вновь поставлялись русскіе архіереи, "и отъ сего-де беззаконнаго собору преста на Руси соединение святыя восточныя церкви и отъ благословенія вашего (т. е. восточныхъ патріарховъ) отлучишася, но отъ римскихъ костеловъ начатокъ пріяша волями своими". По поводу этого тяжкаго обвиненія Никономъ всей русской церкви государь заявиль, "что бывшій Никонъ патріархъ такіе великіе укоризны и неправды, забывъ страхъ Божій и праведный Его судъ, писаль о томъ ко святьншимъ вселенскимъ патріархомъ ложно, и тъмъ соборную и апостольскую церковь и святую православную христіанскую въру опорочиль, и его, великаго государя, и весь освященный соборь, и его царскаго величества синклить, и всёхь православных христіань оть благочестивые въры и отъ благословенія святышихъ вселенскихъ патріарховъ отчель и къ римскимъ костеламъ и къ католицкой въръ причелъ, и назвалъ всъхъ еретиками, и только бъ то ево письмо дошло до вселенскихъ святьйшихъ патріарховъ, и потому бъ де его затъйному и ложному письму всъмъ православнымъ христіаномъ быти подъ клятвою, и за то де его ложное и затъйное письмо надобно всъмъ стоять и умирать и отъ того очиститисъ". Затъмъ государь, вмъстъ со всъмъ освященнымъ соборомъ, съ боярами, окольничими и думными людьми, обратившись къ патріархамъ, всъ вмъстъ "били имъ челомъ, чтобъ бывшаго Никона патріарха допросить: для чего онъ такъ писалъ и ихъ всъхъ еретиками назвалъ?"

"И святъйшіе патріархи бывшаго патріарха Никона допрашивали: чъмъ отъ соборныя церкви отлучились?"

"И Никонъ сказалъ: отлучились-де отъ соборные церкви и отъ благословенія святьйшихъ вселенскихъ патріарховъ для того, что газскій митрополитъ Паисьй Питирима митрополита перевель отъ митрополіи въ другую митрополію, а на его мъсто поставилъ иного митрополита, да и иныхъ-де архіереевъ отъ мъста къ мъсту переводилъ же, а ему-де того дълать не довелося, потому что онъ отъ еросалимскаго патріарха отлученъ и проклять. А хотя бъ де онъ, газской митрополить, и не еретикъ былъ, и ему-де на Москвъ долго быть не для чего, я де его за митрополита не ставлю, у него-де и ставленныя грамоты на свидътельство нътъ, и мужикъ-де наложитъ на себя мантію, и онъ-де таковъ же митрополить,—то-де онъ писалъ все про него, газскаго митрополита, а не о православныхъ христіанехъ".

"И великій государь, и весь освященный, и его царскаго величества синклить говорили святьйшимь патріархамь, что бывшей Никонь патріархъ писаль и назваль ветох их еретиками, а не одного газскаго митрополита, и чтобъ въ томъ учинили указъ по правиломъ святыхъ апостоль и святыхъ отепъ".

"И бывшей Никонъ патріархъ говорилъ великому государю: толко бъ де ты Бога боялся, и ты бъ де не такъ надоиною дълалъ".

Никонъ обвинялъ предъ константинопольскимъ патріархомъ государя въ томъ, что теперь на Москв'в во всякій церковный чинъ ставять и хиротонисають всяхъ по указу государя, по его же указу собирають соборы, судять духовныхъ, осуждають и отлучають т.е. что все церковное управленіе теперь находится исключительно въ рукахъ государя. Царь на это обвиненіе Никона отвѣтилъ, что такъ и всегда ранъе дълалось во время междупатріаршества.

Никонъ обвинялъ государя предъ константинопольскимъ патріархомъ, "что будто великій государь изъ патріарши казны емлеть на свои протори, а съ митрополичьихъ и съ архіепископлихъ и съ монастырей емлеть на службу людей и деньги и хлъбъ немилостиво". На это обвинение царь отвътилъ, что если что взято изъ патріаршей казны, то взято взаймы, что со властей и монастырей брались даточные люди, деньги и хлъбъ по примъру прежнихъ лътъ, какъ велось изстари. При этомъ государь замътилъ: "а онъ-де, Никонъ патріархъ, къ строенью новаго Воскресенскаго монастыря ималь изъ домовые казны многіе деньги, которые собраны были со властей и монастырей вместо даточныхъ, да онъ же ималъ со властей и съ монастырей многіе подводы самовольствомъ".--"И бывшій Никонъ патріархъ въ томъ во всемъ заперся".-."И митрополиты и архіепископы его, Никона патріарха, уличали и говорили: которые де деньги за даточныхъ съ нихъ сбираны и тф-де деньги онъ, Никонъ патріархъ, для строенья Воскресенскаго монастыря (бралъ) и собирая съ нихъ подводы посылалъ въ Воскресенскій монастырь безъ государева указу, самовольствомъ".

Прочитаны были на соборъ изъ граматы Никона къ константинопольскому патріарху и нѣсколько другихъ болѣе мелкихъ обвиненій, какія Никонъ возводиль предъ патріархомъ на разныхъ лицъ. Напримъръ: въ Москвъ поставили Мееодія епископомъ въ Кіевъ, чего дълать не имъли права, такъ какъ кіевская митрополія находится подъ благословеніемъ константинопольскаго патріарха; митрополить Питиримъ незаконно становился на патріаршее мъсто, чего дълать ему, только митрополиту, не подобало; Стрешневъ будто бы назваль собаку Никономъ и обучиль ее передними ногами благословлять по патріаршески, за что Никонъ и прокляль Стрешнева. По поводу последняго обвиненія архіереи заявили, "что онъ, Никонъ, боярина Семена Лукьяновича (Стрешнева) проклялъ напрасно, безъ собору"...-"И святъпшіе патріархи вельли бывшему Никону патріарху итить на подворьъ . Такъ кончилось первое соборное засъданіе, судившее патріарха Никона.

3-го декабря въ государевой столовой избъ состоялось

второе соборное засъданіе по дълу Никона. На немъ присутствовали: царь, восточные патріархи, бывшіе въ Москвъ греческіе архіереи и всв русскіе іерархи съ освященнымъ соборомъ, а также бояре, окольничіе и думные люди. Никонъ не былъ приглашенъ на это засъданіе. Царь въ своей ръчи, а за нимъ наши јерархи и весь освященный соборъ били патріархамъ челомъ на бывшаго патріарха Никона, что онъ, ссорясь съ газскимъ митрополитомъ, въ своей грамотъ къ константинопольскому патріарху Діонисію писаль, что будто бы всв русскіе, начиная съ самаго царя, оставили православіе и соединились съ латинствомъ, почему царь и всь прочіе просять патріарховь, чтобы они по этому дълу "учинили разсужденіе" по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ, и чтобы они отъ такого обвиненія великаго государя, освященный соборъ, царскій синклить и всехъ православныхъ русскихъ "очистили".-."И изговори ръчь великій государь и освященный соборъ и синклить святвишимъ патріархомъ поклонились до земли". На эту такъ смиренно-необычно выраженную просьбу царя, освященнаго собора и царскаго синклита, восточные патріархи отвътили, что "то дъло великое", что "за то де надобно стоять кръпко", тъмъ болье, что Никонъ назвалъ "еретиками" не только государя, освященный соборъ, царскій синклить и всёхъ православныхъ русскихъ, но и ихъ патріарховъ, -- "какъ будто мы пришли еретиковъ разсуждать", а между тъмъ здъсь-на Москвъ они видятъ истинную православную въру и потому Никона за клевету будуть судить, а всёхъ православныхъ оборонять по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ.

Послѣ этого патріархамъ вручены были грамоты, въ которыхъ Никонъ самъ писалъ себя—"бывшій патріархъ", а также прочтены были грамоты государя, приглашавшія патріарховъ въ Москву, причемъ государь замѣтилъ, что изъ прочтенныхъ грамотъ видно, что онъ, государь, "на бывшаго Никона патріарха къ нимъ, святѣйшимъ патріархомъ, никакихъ укорительныхъ словъ не писывалъ, про то имъ самимъ вѣдомо, а на него де, великаго государя, бывшей Никонъ патріархъ писалъ къ константинопольскому патріарху многіе бевчестные и укорительные слова и причелъ къ римскому костелу". На это патріархи замѣтили, что Никонъ такъ нисалъ "чаючи, что и всѣ таковы, какъ онъ самъ",—и заявими,

что такъ какъ Никонъ "объявился во многихъ лжахъ", то ему ни въ чемъ не слъдуетъ болъе върить и они будутъ судить Никона по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ.

Возвратились къ факту произвольнаго оставленія Никономъ патріаршаго престола единственно потому, что окольничій Хитрово ударилъ его человъка палкою. Патріархи по этому поводу разсудили, что человъкъ Никона былъ имъ посланъ на Красное крыльцо во время объда въ честь царевича Теймураза, "чтобъ смуту учинить. А въ градскихъ де законахъ написано: кто межъ царемъ учинитъ смуту, и тотъ достоинъ смерти. А кто де его, Никонова человъка, ударилъ и того Богъ проститъ, потому что подобаетъ такъ быть (?) ". Но такимъ разсужденіемъ патріархи не ограничились. "И вставъ, антіохійскій патріархъ осенялъ окольничево и оружничево Богдана Матвъевича Хитрово". Въ благодарность за такую патріаршую милость, Хитрово биль антіохійскому патріарху челомъ. Старавшійся выслужиться предъ русскимъ правительствомъ антіохійскій патріархъ Макарій не ограничился однако благословеніемъ Хитрово за его палочную расправу съ человъкомъ Никона, но и самъ жаловался на Никона, что его пушкинскіе крестьяне побили сербскаго архіепископа Гавріила, и не смотря на личное ходатайство по этому дълу его, антіохійскаго патріарха, Никонъ не даль никакого удовлетворенія. Затымь Макарій показывалъ, что Никонъ при немъ въ алтаръ снялъ митру съ одного русскаго архіерея и всячески браниль его, и особенно жаловался на то, что Никонъ, вопреки указаніямъ и настояніямъ его, антіохійскаго патріарха, въ день Богоявленія совершаль хожденіе на Іорданъ только одинъ разъ-въ навечеріе праздника, а не два раза т. е. въ навечеріе и въ самый праздникъ. - Этимъ и закончилось соборное засъданіе 3 го декабря.

5-го декабря въ государевой столовой избъ, въ присутствіи царя, патріарховъ, всего освященнаго собора и царскаго синклита открылось соборное засъданіе, на которое быль позвань и Никонъ. Когда онъ пришелъ съ преднесеніемъ креста, александрійскій патріархъ Паисій, обратившись къ собору, говорилъ, что они, вселенскія патріархи, пришли въ Москву по грамотъ государя, такъ какъ Никонъ оставилъ свой патріаршій престоль съ клятвою и потому, обратившись. къ Никону, говорилъ ему, что онъ оставилъ свой патріаршій престоль съ клятвою и оставиль его безъ всякой законной причины. Никонъ на это заявилъ, что онъ отъ патріаршаго престола съ клятвою не отрекался, и что сейчасъ онъ вовсе не стремится опять занять патріаршій престоль, а будеть жить тамъ, гдъ укажеть государь. Патріархи говорили, обращаясь къ членамъ собора, чтобъ они сказали правду: отрицался ли Никонъ отъ патріаршаго престола съ клятвою? Питиримъ митрополитъ новгородскій, Іоасафъ архіепископъ тверской, архимандриты и игумены, которые были тогда въ соборъ и служили съ Никономъ, когда онъ публично отрекся отъ натріаршаго престола, единодушно заявили, что Никонъ отрекся отъ патріаршества съ клятвою, такъ какъ публично заявиль: "аще вамь буду патріархь, анавема буду". На это Никонъ опять сказалъ, что онъ не ищеть вновь патріаршества и къ этому добавилъ: "а кто де по немъ будетъ патріархъ, тотъ де анавема будетъ, такъ де онъ и писалъ къ великому государю, что бъ безь ево, Никонова, совъту не поставить иного патріарха".

Патріархи нашли, что фактъ своевольнаго и незаконнаго оставленія Никономъ патріаршества вполнъ установленъ и потому приступили къ подведенію этого факта подъ извѣ. стныя церковныя правила. Они велъли ихъ читать сначала по-гречески, а потомъ по-русски. Когда прочли правило: "кто покинетъ престолъ волею безъ навъта и тому впредь не быть на престолъ", Никонъ ръзко заявилъ: "тъ де правила не апостольскіе и не вселенскихъ соборовъ и не помъстныхъ соборовъ, онъ де, Никонъ, тъхъ правилъ не пріемлеть и невнимаеть".--Павель митрополить крутицкій говориль: "ть де правила приняла святая апостольская церковь".--Никонъ говорилъ: "тъхъ де правилъ въ русской кормчей книгъ нъть, а греческіе де правила не прямые, тъ де правила патріархи отъ себя учинили, а не изъ правилъ. Послв вселенскихъ соборовъ-все де враки, а печатали де тъ правила еретики, а я де не отрекался престола, то де на него затвяли".--"И вселенскіе патріархи говорили, что ихъ святые греческіе правила прямые". Съ своей стороны русскіе архіереи и другія соприкосновенныя лица різшительно заявили, что Никонъ отрекся отъ патріаршества съ клятвою. Послъ этоге Никонъ, очевидно находившійся въ крайне неспокойномъ состояніи, обращаясь къ государю, неожиданно заявилъ: "какъ де на Москвъ учинился бунтъ, и ты де, царское величество, и самъ неправду свидътельствовалъ; а я де устращась пошоль твоего государства гивва". На это обвинение царь съ негодованіемъ отвътилъ: "онъ, Никонъ, непристойныя ръчи, безчестя его, великаго государя, говоритъ: бунтомъ никто не прихаживалъ, а что де приходили земскіе люди, и то де не на него, великаго государя, -- приходили бить челомъ ему, государю, объ обидахъ". Тогда и всв присутствовавшіе на соборъ стали говорить Никону: "какъ онъ не устрашитца Бога, непристойныя слова говорить и великаго государя безчестить". Послъ этой сцены патріархи неожиданно поинтересовались узнать, почему Никонъ носить черный клобукъ съ жерувимами и двъ панагіи. Никонъ далъ объясненіе. Тогда антіохійскій патріархъ Макарій предложилъ Никону неожиданный вопросъ: "есть-ли ему въдомо, что александрійскій патріархъ судія вселенскій?" На этотъ вопросъ Никонъ отвътилъ: "тамъ де и суди. А во Александріи де и во Антіохіи пынь патріарховь ньть: александрійскій живеть въ Египть, а антіохійскій въ Дамаскъ". Когда на это патріархи отвътили Никону вопросомъ: когда патріархи учреждали московское патріаршество "и въ то время гдф вселенскіе патріархи жили?" Никонъ съ своей стороны отвътилъ патріархамъ: "онъ Никонъ, въ то время не великъ былъ".

Послѣ разныхъ отступленій патріархи опять воротились къ прерванному чтенію греческихъ правиль и потребовали отъ Никона, "чтобъ онъ слушаль правила святые". Но Никонь снова рѣшительно заявиль: "греческіе правила не прямые, печатали ихъ еретики".--"Й вселенскіе патріархи говорили, чтобъ онъ руку приложиль, что ихъ книга правилная—еретическая и правила святые—не прямые, и что въ той книгѣ—ереси, чтобъ имянно сказалъ".--"И Никонъ патріархъ никакіе ереси въ тѣхъ правилахъ не указалъ и руки не приложилъ".

Патріархи спрашивали Никона: "сколько епископа судять епископовъ и сколько патріарха?" На это Никонъ отвътиль: "епископа судять дванадесять епископовъ, а патріарха—еся вселенная". Тогда патріархи заявили Никону, что, значить, онъ епископа Павла Коломенскаго "извергъ и ободраль не по правиламъ".

Съ своей стороны государь обратился къ Никону съ вопросомъ: "въритъ-ли онъ вселенскимъ всъмъ патріархомъ, что они подписались руками своими (подъ отвътами на вопросы о власти царской и патріаршей), что вселенскіе патріархи—александрійскій и антіохійскій пришли по согласію (и двухъ другихъ патріарховъ) къ Москвъ?" Никонъ, посмотръвъ на подписи патріарховъ, замътилъ, "что онъ рукъ ихъ не знаетъ". Тогда антіохійскій патріархъ заявилъ, что подписи патріарховъ подлинныя. На это Никонъ ръзко отвътилъ патріарху; "широкъ де ты здъсь, а какъ де отвътъ дашь предъ константинопольскимъ патріархомъ?" На эту выходку Никона всъ бывшіе на соборе архіереи и бояре стали говорить ему: "какъ онъ не устрашитца Бога, великаго государя, безчестить и вселенскихъ патріарховъ и всю истину во лжу ставитъ". Тогда патріархи велели отобрать у Никона крестъ, который предъ нимъ носили, заявивъ, что де ни у какого патріарха не повелося носить впереди кресть, -- "то де онъ взяль у латынниковъ". Затъмъ государь просилъ вселенскихъ патріарховъ, чтобъ они допросили Никона "по Христовъ заповъди: за что онъ, Никонъ патріархъ, на него, государя, осердился, про околничего Богдана Матвъевича Хитрово, что ударилъ за безчинія человъка дому его? И онъ, великій государь, нудилъ-ли его, Никона патріарха, чтобъ Богдана Матвъевича простиль?"-, И Никонъ патріархъ отвъту не далъ, молчалъ". Еще послъ нъкоторыхъ вопросовъ патріархи наконецъ заявили Никону: "нынъ тебя Никона, бывшаго патріарха, мы, святьйшіе патріархи, по правиломъ св. апостолъ и св. отецъ, извержемъ, и отселъ не будеши патріархъ и священная не дійствуеши, но будеши яко простый монахъ". Послъ этаго патріархи сказали Никону тв вины, за которыя они его низвергають: а) отрекся оть патріаршаго престола и сошель съ него безь всякой законной причины, -- "сердитуя на великаго государя". б) Въ грамотъ къ константинопольскому патріарху Діонисію писалъ, что русскіе отпали отъ соединенія съ восточною православною церковію и приложились къ западному костелу и тъмъ православную апостольскую церковь "обругалъ" а великаго государя, освященный соборъ и всёхъ православныхъ христіанъ "обезчестиль и назваль вськь еретиками". в) "Никонъ и ихъ, вселенскихъ истинныхъ православныхъ патріарховъ безчестилъ, называлъ не натріархами, и соборные святые правила называлъ ложными и враками и будто еретики печатали". г) Коломенскаго епископа Павла извергъ номимо собора, сослалъ его въ ссылку и мучилъ, такъ что тотъ пропалъ "безвъстно". Объявивъ эти вины Никону, патріархи велъли ему идти на подворьъ и быть тамъ до указу.

Мною выше отмъчено, что царь, прежде открытія собора для суда надъ Никономъ, тайно совъщался съ восточными патріархами въ теченіи нъсколькихъ часовъ. Теперь, когда судъ былъ оконченъ и Никона ръшено были лишить всякаго священнаго сана, сдълавъ его только простымъ монахомъ Никономъ, произошло 8 декабря новое тайное продолжительное совъщаніе царя съ патріархами. На этомъ совъщаніи конечно ръшался прежде всего вопросъ: въ какомъ видъ составить оффиціальное соборное постановленіе о низложеніи Никона, гдъ и какъ произвести это низложеніе, а также ръшались и нъкоторые другіе вопросы, касавшіеся, въроятно, самихъ патріарховъ, положеніе которыхъ въ Москвъ становилось очень щекотлирымъ, о чемъ подробно скажемъ ниже.

12-го дечабря было окончательно составлено отъ лица двухъ восточных патріарховъ и потомъ подписано всфми присутствовавшими на соборъ іерархами соборное оффиціальное опредъленіе о низложеніи Никона, въ которомъ говорилось, что такъ какъ Никонъ а) "досадилъ" государю, "возмяте и прилепися къ вещемъ, не подобающимъ патріаршей власти и достоинству"; б) публично отрекся отъ патріаршества и самовольно оставиль патріаршій престоль и свою паству, а въ то же время у себя въ монастыряхъ продолжалъ дъйствовать архіерейски; в) оставя самовольно патріаршество въ то же время всячески противился избранію новаго патріарха, г) анавематствоваль безъ всякаго испытанія и разсужденія помъстинкъ архіереевъ; д) глумяся: одного архіерея называлъ Анною, а другого Кајафою, одного изъ царскихъ бояръ Иродомъ, а другаго Пилатомъ; е) на соборъ осуждалъ самихъ патріарховъ, что они не им'єють своихъ древнихъ престоловъ, а одинъ изъ нихъ живетъ въ Египтъ, а другой въ Дамаскъ; ж) "наша сужденія патріаршеская наименова блядословіемъ и баснями", такъ какъ патріархи для осужденія его, Никона, приводили не настоящія правила соборовъ, а правила изъ греческаго номоканона, который онъ "съ великимъ безстудствомъ еретическое ясно наименова, занеже напечатася индъ, яки бы въ западныхъ странахъ"; з) государя въ грамотъ къ восточнымъ патріархамъ представилъ латино мудрствующимъ, мучителемъ, обидчикомъ, Іеровоамомъ и Озією; а также латинствующимъ представиль весь царскій синклить и цаже самую русскую церковь тоже латинствующею; и) единолично низвергъ одного архіерея, подвергъ его мученіямъ и заточенію, отъ чего тоть и погибъ; і) отца своего духовнаго два года немилостиво билъ и истязалъ, отъ чего онъ впалъ въ разслабленіе, что они, патріархи, сами видъли; к) разсматривая дъятельность Никона въ общемъ, патріархи "познахомъ Никона, яко не жительствова архіерейски-тихо, но мучительски, и къ неправдамъ пригвождень, и въ хищеніихъ упражнився, и мучительствами содержащься". Въ виду всего этаго, заявляють патріархи, "сотворихомъ его, Никона, непричастна всякому священнодъйству, яко къ тому немощи ему архіерейскихъ дълъ творити, и истинно совершенно его извергохомъ со омофорами и епитрахиліами, совствить мітеньмить освященными собороми, изрекще ему отнынъ вмънитися и нарицатися простымъ монахомъ Никономъ, и не къ тому патріархомъ московскимъ". Въ заключение патріархи находять нужнымъ завърять: "сім вся правильно совершихомъ, сотворше безъ всякаго лицепріятія и пристрастнаго осужденія, боящеся неумытнаго очеса Божія—имъеть бо Богь истительное око-и будущихъ оныхъ судилищъ убоявшеся, отдающихъ тожде страданіе, и во умъ и памяти обносяще въ нынъшнемъ въцъ и въ будущемъ въчнаго огня страшилища, правъ и Богу судъ изнесохомъ и изрекохомъ".

Того же 12-го декабря въ патріаршей крестовой палать собрался соборъ подъ предсъдательствомъ восточныхъ патріарховъ. Царь на соборъ не быль, а вмъсто себя прислаль на соборъ бояръ: Одоевскаго и Салтыкова, думнаго дворянина Прокофья Кузмича Елизарова и думнаго дьяка Алмаза Иванова. Послали сказать Никону, чтобы онъ немедленно шелъ на соборъ. Онъ пришелъ и остановился предъ крестовой въ съняхъ, а въ самую палату не былъ приглашенъ. Патріархи надъли на себя сакосы, то же велъли сдълать всъмъ архіереямъ и, выйдя изъ палаты, направились въ церковь, съ

ними пошелъ туда и Никонъ. Пришедъ въ церковь, Никонъ, по обычаю, помолился иконамъ, въ поясъ два раза поклонился патріархамъ и сталъ по лѣвую сторону западныхъ дверей. По приказанію патріарховъ соборное рѣшеніе о Никонь сначала прочтено было по-гречески, а рязанскій архіепископъ Иларіонъ тоже прочель по-русски. Послѣ этого патріархи стали у царскихъ дверей и позвали къ себъ Никона. Александрійскій патріархъ сказалъ Никону его вины, собственноручно сняль съ него клобукъ и панагію, присемъ заявиль ему, чтобы впредь онь патріархомь не именовался и не писался, а именовался бы и писался простымъ монакомъ Никономъ и жилъ бы въ монастыръ тихо и немятежно, сокрушаясь предъ Богомъ о своихъ согръщеніяхъ. На все это Никонъ ръзко отвътилъ патріархамъ: "знаю де я и безъ вашего поученія какъ жить, а что де клобукъ и панагію съ него сняли, и они бъ съ клобука жемчугъ и панагію раздълили по себъ, а достанетца де жемчугу золотниковъ по 5 и по 6 и больши и золотыхъ по 10".-.,И поуча святъйшіе патріархи Никона, бывшаго патріарха, отпустили на ворье" <sup>1</sup>).

Такъ патріархъ Никонъ, нѣкогда царившій и въ церкви и въ государствѣ, бывшій нѣсколько лѣтъ не по титулу только, но и по власти и положенію, дѣйствительнымъ великимъ государемъ, превратился теперь въ простаго, ссыльнаго монаха Никона. Причина такого глубокаго паденія Никона заключалась главнымъ образомъ въ немъ самомъ: въ особенностяхъ его нравственнаго характера, въ свойствахъ всего его умственнаго склада и пониманія, въ томъ особомъ отношеній, въ какое онъ стремился поставить себя, какъ патріарха, къ представителю государственной власти—царю.

Никонъ по своему характеру не былъ натурой спокойной и уравновъшенной, это былъ человъкъ увлеченій, человъкъ легко возбуждающійся и легко поддающійся внъшнимъ неръдко очень случайнымъ воздъйствіямъ и впечатлъніямъ, и мотому дъйствовавшій неровно, порывами, часто очень бурно.

<sup>1)</sup> Вольшая часть документовь, извлеченная изъ Главнаго Государственнаго Архива, относящихся до суда надъ Никономъ, напечатана Гиббенетомъ, во второмъ томъ его сочинения: Истор. изслъд. дъла п. Никона.

мало обдуманно и, по большей части, нетактично. При успъхъ онъ чрезвычайно возносился, на всъхъ смотрълъ сверху внизъ, не зналъ предъловъ своему самовластію, все подчинялъ своему личному усмотрънію и даже просто минутному настроенію и капризу; при неудачь онъ падаль духомъ, дълался крайне раздражительнымъ, мелочнымъ, придирчивымъ и очень гнфвливымъ, а потому быстрымъ на расправу, часто несправедливую и жестокую. Онъ то гордо ничего не хочетъ брать отъ царя-обидчика, высокомърно отвергаетъ всякую его помощь и подарки, то униженно выражаеть скорбь, что онъ уже не присутствуеть, какъ ранве, за царскимъ роскошнымъ столомъ и начинаетъ выпрашивать у царя разныя подачки; онъ то всячески бранить и позорить царя, то начинаеть молить его, чтобы онъ возвратиль ему, Никону, свою прежнюю любовь и довъріе. Вообще, это была натура хотя и очень даровитая, но не глубокая, мало устойчивая и совствить не дисциплинированная, мало способная на высокій нравственный подвигь, на самоограниченіе, хотя бы ради высокой и святой цели, мало способная на борьбу внъ интересовъ собственной личности, собственнаго личнаго положенія. Собственная личность у Никона всегда и всюду на первомъ планъ, она-начало и конецъ всякой его дъятельности, всъхъ его стремленій и вожделеній.

Будучи архимандритомъ и новгородскимъ митрополитомъ Никонъ велъ себя очень сдержанно, дружилъ съ сильными и вліятельными при двор'в ревнителями благочестія, каковы Стефанъ Вонифатьевичъ и Іоаннъ Нероновъ, и всячески старался понравиться молодому государю и производить на него, характеромъ своей дъятельности, благопріятное и выгодное для себя впечатленіе. И онъ достигъ своей целисдвлался патріархомъ и потомъ великимъ государемъ. Тогда у Никона совствить закружилась голова, а чрезмтрная власть окончательно его ослепила и испортила: онъ вообразиль себя действительнымъ, настоящимъ великимъ государемъ, возмнилъ, что не только въ церковной сферъ онъ есть единственный, безконтрольный и самовластный властелинъ, но и вообразилъ себя полномочнымъ, законнымъ контролеромъ всей государственной и общественной жизни и дъятельности, и потому стремился взять въ свои руки и бразды государственнаго управленія и притомъ такъ, что действительный

и настоящій великій государь должень быль нівсколько потвсниться предъ нимъ, а иногда и стоять ради него въ твни. Тогда-то и сказались всв отрицательныя и непривлекательныя стороны характера Никона: его чрезмірное честолюбіе, его до болъзненности развившееся самолюбіе, не терпъвшее ни мальйшихъ уколовъ и даже простаго равнодушія и невниманія къ его личности со стороны самого царя, его суровый и подчась жестокій нравь, его самомивніе, надменность и чванливость, которыя онъ проявлялъ не только относительно подчиненныхъ ему архіереевъ и духовенства вообще, но и относительно знативишихъ и родовитыхъ московскихъ бояръ, близкихъ къ самому царю, его самоуправство и полное пренебрежение къ общественному мивнію, къ тому всеобщему неудовольствію и подчась ожесточенію противъ него, которое все болъе росло и развивалось относительно его въ различныхъ слояхъ тогдашняго общества.

Въ то же время по своему умственному развитію, по всему складу и строю своей умственной жизни, по своему общему пониманію и воззрѣніямъ, Никонъ совсѣмъ существенно не отличался отъ тѣхъ, кого онъ такъ жестоко каралъ, какъ противниковъ своей реформаторской дѣятельности, какъ людей грубо-невѣжественныхъ.

Ранъе патріаршества, Никонъ принадлежаль къ кружку ревнителей благочестія и быль другомъ Неронова, Аввакума, Лазаря и другихъ. Онъ раздъляль всь убъжденія и стремленія кружка и по всему строю и характеру своего міросозерцанія, по характеру и пріемамъ своего мышленія, по пониманію сущности візры и благочестія, быль всегда тімь же. чъмъ были Нероновъ, Аввакумъ, Лазарь и другіе. Подобно имъ онъ считалъ себя не зауряднымъ обыкновеннымъ человъкомъ, но человъкомъ, находящимся подъ особымъ водительствомъ неба, получающимъ свыше особыя чрезвычайныя указанія, что и какъ ему слідуеть ділать и поступать: онъ быль, какь и противники его реформы, и провидель, и целитель, и чудотворець. Если Никонъ сдъладся великинъ государемъ и въ служении носиль на себъ корону (митру), сдъланную по подобію царскаго вънца, то на это ему было указаніе свыше, еще ранъе его патріаршества. Въ письмъ къ царю изъ Новгорода, Никонъ, тогда новгородскій митрополить пишеть, что онь однажды, находясь въ соборъ, смотрълъ на Спасовъ образъ. "И вотъ внезапно я увидълъ вънецъ царскій золотой на воздухъ надъ Спасовою главою; и мало по малу вънецъ этотъ сталъ приближаться ко мнъ. Я отъ великаго страха точно обезпамятовалъ, глазами на вънецъ смотрю и свъчу предъ Спасовымъ образомъ, какъ горить, вижу, а вънецъ пришелъ и сталъ на моей головъ гръшной; я объими руками его на своей головъ осязалъ, и вдругь вънецъ сталъ невидимъ". Если Никонъ, казалось, безпричинно оставиль свой патріаршій престоль, то въ двйствительности было не такъ. На соборъ 1666 года, во время суда надъ нимъ, Никонъ говорилъ государю: "Богъ де тебя судить, а я-де узналь на избраніи своемь, что тебъ, государю, быть до меня добру до шти льть, а потомъ быть возненавидиму и мучиму". Если Никонъ оставилъ патріаршій престолъ, то его не оставила однако ранње присущая ему благодатная сила исцълять разныхъ больныхъ. Въ маъ 1659 года Никонъ говорилъ посланному къ нему въ Воскресенскій монастырь дьяку Башмакову: "въ Воскресенскомъ де монастыръ были два человъка одержимые черными недуга, и онъ де объ нихъ молился Господу Богу и говорилъ надъ ними молитвы, и помощію де Божією отъ тъхъ бользней они нынъ свободились; а какъ де онъ былъ на патріаршествъ, и въ то время помощію жъ Божіею, а къ Богу его молитвами, многіе отъ различныхъ своихъ болювней и недуговъ свободились". Въ челобитной государю, въ декабръ 1661 года, по дълу Бобарыкина, Никонъ разсказываеть, про бывшее ему видъніе: какъ въ Успенскомъ соборъ возстали изъ своихъ гробовъ похороненные туть ранве святители, жакъ они устроили входъ въ алтарь, а съ ними и онъ, Никонъ (какъ дъйствительный патріархъ), какъ возсталь изъ гроба святитель Петръ митрополить и сталъ говорить, обращаясь къ Никону, чтобы онъ говорилъ царю о пріобидъніи имъ церкви, за что царь будеть наказанъ и указалъ Никону на знаменіе, если царь его не послушаеть: "собрася огнь во церкви, изыде на царскій дворъ и возгоръся страшно эвло". Если Никонъ въ 1664 году пытался возвратиться опять на оставленный имъ патріаршій престоль, то это онъ сдълалъ по особенному бывшему ему божественному указанію, когда по его неустанной молитв'в явившіеся ему въ видъніи московскіе великіе святители приказали ему опять возвратиться на свой патріаршій престоль. Послѣ того какъ соборь совсѣмъ лишилъ Никона священнаго сана, ему, въ замѣнъ этого, данъ былъ Господомъ усиленный благодатный даръ лѣчить всякихъ больныхъ, о чемъ ему и сообщено было въ особомъ видѣніи. По этому поводу Никонъ заявлялъ: "было ему вилѣніе: отнято-де у тебя патріаршество, и тебъ-де за то дана чаша лекарственная: лечи болящихъ". По тому же поводу Никонъ говорилъ: "являлся де ему, Никону, Христосъ часто въ церквъ тѣмъ образомъ, какъ пишетца на иконѣ, и подалъ ему благодать чаши лекарственной. Й онъ де, по тому явленію и по благодати неисчерпаемой чаши лекарства, испълялъ. И отъ того-де ево лекарства Богъ отъ болѣзни многихъ людей избавлялъ" 1).

Изъ приведенныхъ данныхъ ясно, что тотъ элементъ сверхъестественнаго и чудеснаго, который такъ сильно проявлялся во всей жизни Аввакума, Неронова и другихъ противниковъ церковной реформы Никона <sup>2</sup>), довольно замътно сказывался и въ жизни самого Никона, такъ что онъ, въ этомъ отношеніи, былъ вполнъ тождественъ съ противниками своей реформы и ничъмъ существенно отъ нихъ не отличался.

Подобно противникамъ его церковной реформы, Никонъбылъ очень благочестивъ: онъ самъ всегда неопустительно совершалъ всё церковныя положенныя службы, совершалъ ихъ истово, уставно, единогласно, ничего не опускалъ; читалъ на нихъ длинныя положенныя отеческія поученія, къ которымъ присоединялъ и свои собственныя толкованія и назиданія, отъ чего его служеніе было крайне продолжительно и утомительно для молящихся, но самъ онъ, при своей сильной натуръ, выносилъ свои службы очень бодро, безъ замътнаго утомленія. Онъ предавался иногда самому суровому посту, вовсе не вкушая пищи въ теченіе нъсколькихъ дней, проводя цълые дни и ночи въ молитвъ, не дозволяя себъ спать, надъвая на себя къ тому же очень тяжелыя вериги, въ которыхъ клалъ постоянно множество земныхъ и поясныхъ поклоновъ. Во время этихъ суровыхъ

<sup>1)</sup> Ист. Рос. Соловьева, X, 175. Гиб. I, 172. II, 599, 739, 1022. Дѣло п. Никона, стр. 348, 373.

<sup>2)</sup> См. т. I моей книги.

аскетическихъ подвиговъ Никонъ не разъ, по его завъреніямъ, удостоивался чрезвычайныхъ божественныхъ видьній и откровеній, которыя ему говорили за угодность его жизни предъ Богомъ, подобно тому какъ его противники точно такимъ же путемъ и способомъ удостовърялись въ угодности своей жизни и въ угодности своей борьбы съ Никономъ предъ Богомъ. Вообще съ внъшне-формальной стороны Никонъ, какъ и его церковные противники, быль безукоризненъ въ своемъ благочестіи. Но, къ сожальнію, только съ внъшне-формальной стороны, а не какъ ни со стороны внутренней, со стороны качественнаго, такъ сказать, благочестія, -- съ последней стороны оно было очень невысоко. Его уставное благочестіе, выражавшееся въ частыхъ продолжительныхъ службахъ, въ продолжительномъ воздержаніи отъ пищи, въ безсонныхъ ночахъ, проводимыхъ имъ въ чтеніи святыхъ книгь и постоянныхъ покловахъ, нисколько однако не дъйствовало успокоивающимъ и смягчающимъ образомъ на его порывистую и суровую натуру, не дълало его кроткимъ и снисходительнымъ въ отношеніяхъ къ другимъ, не уничтожало его частой гиваливости и подчасъ крайней суровости къ подчиненнымъ, не удерживало его оть несправедливыхь и насильственныхь действій. Значить, его уставное внъшнее благочестіе такъ и было только внъшнимъ, не проникая внутрь, не затрогивая свойствъ и качествъ его духа, даже видимо совствъ не мъняя хотя бы и временно той или другой его внутренней настроенности. Въ этомъ отношении достаточно указать хотя бы на тотъ факть, что Никонъ во время своихъ церковныхъ службъ, въ самомъ алтаръ, въ этомъ святая святыхъ христіанскаго храма, дозволяль себъ не только ругать ему сослужащихъ. хотя бы это были и архіереи, но и пускаль въ ходъ личную кулачную расправу съ провинившимися въ чемъ либо клириками.

По своему умственному складу, характеру и пріемамъ своего мышленія, по своимъ знаніямъ, пониманію въроученія и всей церковности Никонъ былъ въ существъ дъла то же, что и противники его реформы: подобно имъ онъ смотрълъ ва обрядъ какъ на догматъ, въ измъненіи обряда видълъ измъненіе самой въры. Это потому, что Никонъ въ дъйствительности былъ такимъ же типичнымъ, одностороннимъ начетчивомъ,

какъ и его противники. Выучившись у инока Макарьевскаго Желтоводскаго монастыря читать и писать, Никонъ, въ дальнейшемъ своемъ образованіи, шель обычнымъ тогдашнимъ путемъ: сталъ усердно читать разныя доступныя ему книги т. е. стремился разширить кругъ своихъ знаній путемъ начетчества, безъ какой бы то ни было, хотя бы и самой элементарной школьной правильной подготовки. Онъ любилъ читать и читалъ много: читалъ книги священнаго писанія, которое, при его прекрасной памяти, зналъ хорошо; читалъ и хорошо зналъ всъ тогдащнія церковно - богослужебныя книги, книги учительно-назидательнаго характера и особенно произведенія Іоанна Златоуста; хорошо онъ также зналъ церковныя правила и постановленія, поскольку они заключались въ тогдашней нашей Кормчей, по которой онъихъ изучалъ; конечно, онъ усердно читалъ разныя житія святых и т. под. Но никакой науки въ собственномъ смыслъ Никонъ никогда не зналъ и потому не понималъ сиды, значенія и необходимости для общественнаго дъятеля научнаго образованія, а къ западной наукт относился такъ же какъ и его противники, т. е. враждебно и отрицательно. Когда Паисій Лигаридъ, въ одномъ случав, сослался на свидвтельство тогдашней физики, Никонъ, по этому поводу, съ негодованіемъ отвічаеть ему: "не достало тебів святыхъ божественных книгь во отвъть, которыми вельли апостоли святін и отцы святін учити, и запов'яда (этими книгами) и отвъты творити. Ты же физиками и оръховымъ листьемъ и иными шпынскими прибавками отвъты твориши" 1).

Вполнъ естественно было, что Никонъ о разныхъ предметахъ судилъ и рядилъ точно такъ же, какъ и бывшіе его друзья—первые поборники старообрядчества, что пониманіе имъ разныхъ явленій, пріемы и характеръ его сужденій на столько у него были сходны съ его противниками—старообрядцами, что часто почти нѣтъ никакой возможности отличить разсужденія Никона отъ разсужденій противниковъ его реформы. Если защитники старообрядчества увъряли, что благодаря реформамъ Никона русская церковь уклонинась отъ праваго пути и соединилась съ датинствомъ, то и Никонъ съ своей стороны заявляль, что ради его врага Паи-

<sup>1)</sup> Рук, нашей академін № 218, д. 133 об.

сія Лигарида русская церковь разорвала связь съ православными восточными патріархами и соединилась съ римскимъ костедомъ. Если сторонники старообрядчества говорили, что Никонъ вводить въ церковь свои новшества и всякія еретичества, собирая ихъ отъ разныхъ отреченныхъ и покидныхъ книгъ; то и Никонъ въ этомъ же самомъ обличаетъ Паисія Лигарида: "новые законы, пишеть онъ, обращаясь къ Лигариду, вводишь отъ отверженныхъ и недовъдомыхъ книгъ... ово отъ отреченныхъ книгъ, ово отъ внешнихъ баснословныхъ блуженій". Если защитники старообрядчества считали Никона, за произведенную имъ церковную реформу, предтечею антихриста, его ученикомъ и последователемъ, то и Никонъ всячески старается доказать, что Одоевскій, писавшій Уложеніе, есть предтеча антихриста, что онъ написаль законы "совътомъ антихриста, учителя своего". Если сторонники старообрядчества увъряли, что на Руси уже нъть болье настоящей церкви и начинаются времена антихриста, то и Никонъ увърялъ, что послъ его ухода съ патріаршества русская церковь превращена въ вертепъ, такъ какъ въ ней нътъ болъе патріарха и что на Руси наступають времена антихриста. Если защитники старины завъряли, что еретикъ Никонъ не признаетъ Христа Богомъ, то и Никонъ увърялъ, что составитель Уложенія, Одоевскій, не признаетъ Христа Богомъ, а только простымъ человъ комъ, увъряетъ, что Одоевскій въ Уложеніи разорилъ "и священное Евангеліе и вся святыя законы". Если защитники старины своихъ противниковъ не хотели признать кристіанами, а только мучителями, то и Никонъ, на слова Одоевскаго: "ты-де (Никонъ) насъ не христіаны, жидами называешь", отръчаль: "азъ въ васъ христіанства ничего не знаю, ни вижу, кромъ беззаконія и мучительства,—дъла ваши свидътельствуютъ". Если, по увъренію защитниковъ старины, страшный моръ, разразившійся надъ московскою Русью, быль очевиднымь проявленіемь гивва Божія за церковныя новшества Никона, то и Никонъ, съ своей стороны, въ этомъ тяжкомъ всенародномъ бъдствіи видить то же проявленіе гитва Божія, но только за написаніе Уложенія. Поэтому случаю онъ восклицаетъ: "не быша ди морове ведицы во царствующемъ градъ Москвъ и во всъхъ градъхъ лютою язвою и неисцъленною? Невозбоялося ли сердце царево, егда мору бывшу, царицъ же на Москвъ со царевичемъ Алексъемъ и со царевнами и не въдъ, что сотворити и камо бъжати?... Коликія тмы скончашася моромъ по градомъ и по селомъ и по деревнямъ и на войнъ? Не убоящели всяка душа человъча?"

Самый способъ толкованія и объясненія книгъ у Никона тотъ же, что и у защитниковъ старины: подобно имъ, чтобы какъ нибудь доказать ему желаемое, онъ произвольно вырываеть изъ книги что либо отдъльное, внъ общей связи, и всячески усиливается объяснить имъ взятое въ извъстномъ предваятомъ смыслъ; подобно своимъ противникамъ онъ привязывается къ отдельнымъ словамъ и выраженіямъ, влагаеть въ нихъ такой смыслъ, какого онъ въ дъйствительности не имфють, и изъ своего произвольнаго и натянутаго толкованія д'власть такіе неожиданные выводы и заключенія, какіе вовсе не даются и не следують изъ приводимыхъ имъ мъсть. Укажемъ хотя бы на слъдующіе два примъра. Въ Уложеніи (гл. 10, ст. 1-я) было ваписано: "судъ государя царя и великаго князя Алексія Михайловича всея Россіи, судить бояромъ и окольничими и пр." По этому поводу Никонъ строго пишеть: "отвъщай; въ которыхъ-то правилахъ написано, что судъ великаго государя царя, а не Божій?" Въ Уложеніи (гл. 10, ст. 21-я) было написано: "да суда же не судить и никакихъ дълъ въ приказъхъ не дълать, опричь великихъ царственныхъ дель: Въ день Рождества Христова, въ день Богоявленія, и въ иныя господскія праздники... да въ который день приспесть праздникъ рожденія государя и великаго князя Алексія Михаиловича всея Россіи, и его благовърныя царицы и великой княгини Маріи Ильиничны и ихъ благородныхъ чадъ". По этому поводу возмущенный Никонъ съ негодованіемь пишеть: "о пребеззаконниче и элобъсный человъче! Како не устыдълся, не устрашился! И бъси Того исповъдаху Сына Божія и Бога, глагонаху: почто еси Сыне Божій пришель еси прежде времени мучити насъ; а ты-злострадный человъче-не исповъда того Бога быти и Господа нашего Івсуса Христа аки проста человъка пишетъ: въ воскресный день, въ день Рождества Христова... Не усохлъ бы скверный твой языкъ изглаголати или написати: Рождество Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа.—Или еще: Богоявленіе Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, — и ниже праздникъ нарече, но день. А еже о царъ: да въ который день приспъетъ праздникъ-день рожденія государя царя и пр. Такожде о царицы и ихъ чадахъ, -- которые праздники? которое таинство?-развъ что любострастно и человъческо, и во всемъ приподобилъ еси человъка Богу, но и предпочте Богу... И которое сочетание свъту ко тьмъ, по божественному апостолу, и правдъ къ беззаконію, еже ты аломудренне предпочте день рожденія царя и царицы и чаль ихъ. таинственныхъ — Христовыхъ, глаголю: святаго Его воскресенія, и Рождества и Богоявленія, и ниже праздники тъхъ нарече, таинства ради". Другой случай по поводу виньетки на книгъ, напечатанной при Алексъъ Михаиловичь. Никонъ пишетъ: "то правда, что царское величество разширился надъ церковію, чрезъ вся божественныя законы, своимъ достоинствомъ, а не закономъ коимъ либо Божінмъ, и не до сего точію ста, но и на самаго Бога возгордъ широтою орла, еже нынъ издаде другомъ листь, лъта отъ воплощенія Слова Божія 1663, на немъ же есть написанъ орелъ двоеглавый, на орлъ же царь на конъ, въ гордости велицъй эъло". Никонъ сильно сокрушается, что этимъ царь поставилъ "самаго Христа Бога нашего прениже всякоя своея славы-и подъ ногами коня и орла и въ тесноте нъкакой безславія". По этому случаю Никонъ сокрушенно восклицаетъ: "охъ, охъ, увы, увы, лютъ, лютъ, въ каковы времена достигохомъ! Збышеся писанное: измъниша бо славу Божію въ славу человъческую и четвероногихъ скотъ и птицъ. И паки другое писаніе: возлюбища славу человіческую, нежела славу Божію. Сего ради предасть ихъ Богь въ страсти безчестія, во еже творити имъ волю языческую "1).

Такимъ образомъ Никонъ не обладалъ ни особыми высокими нравственными качествами, ни особымъ умственнымъ развитіемъ, пониманіемъ и знаніями, и вообще не стоялъ во всѣхъ отношеніяхъ настолько выше своихъ современниковъ и самыхъ своихъ противниковъ, чтобы все тогдашнее русское общество безмолвно могло преклониться предъ его именемъ и авторитетомъ и безпрекословно признало его

<sup>1)</sup> Рукопись нашей академіи № 218, л. л. 323 и 327 об. Записки рук. археолог. общ., т. II, стр. 460 и 465.

овоимъ полномочнымъ безотчетнымъ руководителемъ вовсьхъ дълахъ своей церковно религіозной и, въ извъстной степени, государственно-общественной жизни. А между твмъ Никонъ властно заявилъ небывалыя чрезмфрныя притязанія на полное верховенство не только въ церкви, но и въ государствъ, вступилъ въ открытую соблазнительную борьбу съ самимъ царемъ во имя того, что патріархъ долженъ быть въ некоторыхъ отношеніяхъ выше и священнее царя, что царь въ извъстныхъ дълахъ долженъ слущаться и подчиняться патріарху, что вся государственная и общественная жизнь должны, въ извъстныхъ отношенияхъ, находиться подъ постояннымъ и бдительнымъ контролемъ патріарха, причемъ эти свои притязанія на верховенство и въ государствъ Никонъ заявляль въ формъ иногда довольно ръзкой и обидной и для самаго государя и для всего свътскаго правительства. Понятно, что Никонъ долженъ былъ пасть и пасть окончательно.

Царь Алексъй Михаиловичь до конца своей жизни жалъдъ бывшаго своего "собиннаго" друга и всячески старадся смягчить и улучшить положение Никона въ ссылкъ. Умирая (29 января 1676 г.) Алексъй Михаиловичъ писалъ въ своемъ духовномъ завъщании: "отъ отца моего духовнаго, великаго господина, святьйшаго Никона, іерарха и блаженнаго пастыря, аще и не есть на престоль семь. Богу тако изволившу, прощенія прошу и разрішенія". А Никонъ, узнавъ о смерти царя, своего бывшаго благодътеля и друга, только непримиримо-мстительно заявиль: "воля Господня да будеть! Аще бо здъ съ нами прощенія не получи, но въ страшное пришествіе Господне судится имать". И когда потомъ у него стали просить письменнаго разръшенія усоппіему государю, онъ сказаль, отказывая въ просьбъ: "мы исполняемъ слово Господне: оставите и оставится вамъ", и къ этому прибавилъ: "Богъ его проститъ!" но простить самъ и цать письменное разръшение усопшему царю ръшительно отказался: онъ, очевидно, желаль продолжать свою борьбу съ царемъ и въ будущей жизни, желалъ состязаться съ нимъ о своихъ обидахъ на будущемъ страшномъ судилищъ предъ лицомъ самаго Господа.

Совершенно иначе отнесся къ Никону усопшій государь Алексъй Михаиловичь. Умирая онъ не только просиль про-

щенія у Никона, но и выразиль желаніе, чтобы Никону возвращень быль отнятый у него патріаршій сань. На это имъются нъкоторыя указанія. Исполнителемъ, и очень настойчивымъ, воли Алексъя Михаиловича относительно Никона, явился его сынъ царь Өеодоръ Алексевниъ; который, вопреки всемъ московскимъ недоброжелателямъ и врагамъ Никона, ръшилъ добиться его разръшенія у восточныхъ патріарховъ. Въ грамотъ царя Өеодора Алексвевича къ восточнымъ патріархамъ говорится, что его отецъ, государь Алексъй Михаиловичъ, "воспоминати того (т. е. запрещенія Никона), любве ради Христовы, не благоволилъ", а александрійскій патріархъ въ грамоть по поводу разрышенія Никона писалъ, что ему сообщено царскими послами: "яко сицевую боголюбезную мысль имяще и иже во блаженной памяти приснопоминаемый отецъ вашъ, великій государь царь и самодержецъ во еже простите онаго блаженнаго (т. е. Никона) и патріаршаго званія удостоити". На востокъ жиопотать у патріарховъ о разр'вшеніи уже умершаго Никона отправлены были послы Возницынъ и Чириковъ. Но такъ какъ просьба о разръщени Никона, по мижнію нашего правитель. ства, могла встрътить на востокъ большія затрудненія въ виду того, что патріархамъ приходилось, разр'вшая Никона, встать въ противоръчіе съ состоявшимся о немъ соборнымъ опредъленіемъ, то посламъ дана была на этотъ случай особая инструкція, показывающая, что тогдашнее наше правительство уже хорошо знало, съ къмъ оно имъетъ дъло и какъ следуеть вести его. Въ инструкціи посламъ говорится; "а буде вселенскіе патріархи по нашимъ великаго государя грамотамъ учинить того (разръшить Никона) не похотять, я и вы-бъ, наши великіе послы, домогались о томъ у нихъ всякими мърами чрезъ кого возможно, и сверхъ того нашего великаго государя жалованья, которое на милостыносъ вами къ нимъ послано, дали-бъ имъ, или съ къмъ послали нашего великаго государя жалованье особо отъ того изъ нашея великаго государя казны, которая съ вами въ запасъ послана, или у грековъ занявъ-по девсти по пятидесяти рублевь патріарху, только-бъ конечно того домогаться, чтобъ они, вселенскіе патріархи, для нашего государскаго прошенія о томъ, по нашимъ великаго государя грамотамъ учинили и свои грамоты къ намъ, великому государю, съвами, нашими великими послы, послали... И есть-яи кръпко и упорно стануть и непохотять того учинить и, по самой конечной мюрю, дать по пяти соть рублевь патріарху; а буде и по тому предложенію вашему не учинять, и, по самой нужь, дать по тысячт рублевь человтку, только бъ учинили и въ грамотах своих написали имянно". Посолъ Возницынъ, прибывъ на востокъ (Чириковъ умеръ дорогою), прежде всего обратился къ Герусалимскому патріарху Досинею, чтобы тоть помогъ ему выхлопотать у патріарховъ разръшеніе Никону. Досивей охотно взялся устроить это дело и говориль послу, чтобъ онъ "всв тв двла положилъ на него, патріарха". Дъйствительно, вскоръ самъ Досиоей, а также и антіохійскій патріархъ, вручили послу свои разръшительныя грамоты, вовсе не требуя отъ него какой-либо особой приплаты сверхъ той дачи, какую имъ вручилъ за это посолъ. Не то было съ патріархами константинопольскимъ и александрійскимъ. Они ръшились воспользоваться благопріятными обстоятельствами, чтобы возможно больше получить съ русскихъ за свою услугу, и потому никакъ не соглашались выдать разрешительныя грамоты за ту дачу, какую имъ предлагалъ посолъ, а требовали гораздо большей. "По вашему, великаго государя, указу, доносилъ Возницынъ, я, холопъ твой, у святьйшихъ патріарховъ у антіохійскаго и ісрусалимскаго святвишему Никону патріарху прощальныя и разръшительныя грамоты взяль, а цареградскій, государь, и александрійскій патріархи, хотя, чтобъ я, холопъ твой, отъ того далъ имъ дачу большую, по се число своихъ грамотъ не отдаютъ, только государь, какъ ни есть, прося у Бога милости, и у нихъ возьму, и придетъ то ваше, великаго государя, дёло у меня, холопа твоего, по вашему государскому изволенію въ совершеніе". И дъйствительно настойчивый посолъ достигъ своей цели-получиль отъ всехъ патріарховъ разръшительныя грамоты Никону, не давъ при этомъ ни одному изънихъ великой дачи. Съ нескрываемымъ торжествомъ Возницынъ доносилъ государю, что онъ добыль отъ всыхъ патріарховь разрішительныя грамоты, "а учиниль онь то неусыпнымъ своимъ промысломъ и радвніемъ, безъ великихъ дачь, а вельно было отъ того дать и многую дачу и о совершеніи того діла радіть накріпко". Сколько каждый патріархъ получилъ за разрѣшительныя грамоты Никону и во-

сколько вообще все это дъло обощлось нашему правительству, видно изъ слъдующаго донесенія Возницына: "а за тъ грамоты далъ онъ, Прокофей, цареградскому да іерусалим. скому патріархомъ по триста талеровъ, а александрійскому Прохору сто пятьдесять талеровь, антіохійскому-сто талерова. Да самъ онъ, Прокофей, поднесъ имъ патріархомъ: пареградскому, александрійскому, іерусалимскому, при отъвадв своемъ изъ Царяграда, за гъжъ великаго государя и за иныя дёла по пятидесяти золотых в червонных ; да на соборы ихъ: на царегородскій, на александрійскій, на іерусалимскій, на антіохійскій по двадцати золотыхь, а митрополитомъ дано собольми, а тотъ расходъ писанъ въ соболиной раздачь". Именно дано было: цареградскому логоеету пара соболей вз 12 рублей, "потому что безъ него никакія дъла не дълаются"; митрополитамъ, бывшимъ на соборъ по поводу разръшенія Никона, дано: двумъ по паръ соболей въ 15 рублей, двумъ по паръ въ 16 рублей и тремъ по паръ въ 10 рублей. Послу пришлось еще дать плату и прежнему антіохійскому патріарху, который, не въдая своей сміны и того, что новый патріархъ уже даль свою разръшительную грамоту Никону, вручилъ послу и отъ себя такую же грамату, за что и получилъ сто талеровъ и 10 золотыхъ 1).

Такъ Никонъ, хотя и послъ своей смерти, благодаря желанію царя Алексъя Михаиловича, и благодаря энергичнымъ хлопотамъ предъ восточными патріархами его сына—царя Өеодора Алексъевича, былъ возстановленъ въ своемъ патріаршемъ достоинствъ.

<sup>1)</sup> Турецкіе статейные списки (въ Большомъ моск. архивѣ министерства иностр. дълъ) № 20, п. л. 382, 385, 386, 574, об., 720, 731. № 21, п.л. 120, 121, 219 и 224.

## ГЛАВА VIII.

## Осужденіе соборомъ 1667 года русскаго старообрядчества.

Особыя ожиданія, возлагавшіяся русскими на прібхавшихъ въ Москву восточныхъ патріарховъ. Паисій Лигаридъ и грекъ архимандритъ Діонисій, какъ главные руководители восточныхъ патріарховъ при сужденіи ими о русскомъ старообрядчествъ. Сочинение архимандрита Діонисія о русскомъ сгарообрядчествъ, на основаніи котораго патріархи признали старые русскіе обряды еретическими и соборно осудили ихъ какъ такіе. Самыя соборныя постановленія о старомъ русскомъ обрядь. Соборный судъ восточныхъ патріарховъ надт русскою церковною стариною, поскольку она выразилась въ постановленіяхъ Стоглаваго собора и въ разныхъ существовавшихъ у насъ сказаніяхъ, оправдывавшихъ эту стариву и въ то же время отрицавшихъ чистоту православія у поздвійшихъ грековъ. Стремпеніе восточныхъ патріарховъ, выразившееся въ разжичныхъ иостановненіяхъ собора 1667 года, ввести въ русскую перковную жизнь тогдащніе греческіе перковные обычаи до греческой одежды для духовныхъ лицъ вилючительно. Соборное осуждение восточными патріархами русской церковной старины производилось ими сознательнотен сенціозно, въ видахъ возвышенія значенія и авторитета въ глазахъ русскихъ современныхъ грековъ и въ видахъ подчиненія всей русской религіозно церковной жизни греческому водительству и контролю. Господство греческаго вагляда на особенности стараго русскаго обряда, какъ на еретическія, продолжалось у нась вплоть до учрежденія единовърія.

Послѣ осужденія патріарха Никона и послѣ поставленія въ московскіе патріархи Іоасафа, предсѣдательствовавшіе на соборѣ патріархи перешли къ рѣшенію вопроса о противникахъ церковной реформы Никона, дѣло о которыхъ, разсмотрѣнное и рѣшенное на соборѣ русскихъ іерарховъ 1666 года, передано было на пересмотръ и окончательное рѣшеніе собора 1667 года. Позволительно было ожидать, что все неясное и недоговоренное въ дѣяніяхъ собора 1666 года, будетъ вполнѣ выяснено и договорено, какъ того требовали

интересы русской церкви, прибывшими греческими ісрархами, которые заняли на московскомъ соборъ руководящее положение. Для греческихь іерарховь, какъ людей пришлыхъ, незавитересованныхъ въ туземныхъ отношеніяхъ, смотрящихъ на дъло со стороны и потому болъе объективно и безпристрастно, какъ людей сравнительно болъе образованныхъ, имъвшихъ болъе правильное, чъмъ русскіе, представленіе о происхожденіи, постепенномъ роств и изміненіяхъ въ христіанской церкви обряда и его истинномъ отношеніи къ въроученію, легче, очевидно, было правильно понять и оцвинть какъ самую реформу Никона, такъ и истинный характеръ ея противниковъ-старообрядцевъ, и твиъ авторитетно содъйствовать у насъ водворенію церковнаго мира и успокоенія. Можно было ожидать, что прибывшіе въ Москву греческіе іерархи, при ближайшемъ ознакомленіи съ положеніемъ русскихъ церковныхъ дёль увидять и убёдятся, что въ лицъ противниковъ церковной реформы Никона ови имъють дъло не съ какими-то еретиками, заблуждающемися относительно церковнаго въроученія, а только съ кружкомъ лицъ, фанатично отстаивающихъ нъкогда нами воспринятые отъ самихъ же православныхъ грековъ церковные обряды и чины, безразличные для въры и благочестія, но очень дорогіе для народа какъ старинные и привычные для него, что жотя эти древне-греческіе церковные чины и обряды и оказались несогласными кое въ чемъ съ современною тогдашнею практикою греческой церкви, уже ущедшею съ этой стороны впередъ, но несогласны въ такихъ незначительныхъ и безразличныхъ мелочахъ и частностяхъ, какія всегда существовали въ различныхъ помъстныхъ православныхъ церквахъ и на какія каждая помъстная церковь всегда имъла и имъетъ неоспоримое право. Такъ, т. е. миротворчески, поступать восточнымъ патріархамъ было тімь боліве необходимо, что, по убъжденію русскихъ, восточные патріархи затымъ именно и прибыли въ Москву, чтобы принести съ собою на Русь слова любви, успокоенія и мира. Что русскіе возлагали большія надежды именно на миротворческую миссію прибывшихъ въ Москву патріарховъ, это они выразили въ своихъ привътственныхъ ръчахъ къ нимъ. Такъ, при въъздъ патріарховъ въ столицу, рязанскій архіепископъ Иларіонъ, привътствуя ихъ, заявлялъ, что Россія радуется ихъ при-

бытію, котораго ждеть уже седьмой годь, , , , уповаемь говориль онь далье, что чрезъ ваше блаженство достигнемъ вождъленнаго мира". Въ самомъ городъ встрътилъ патріарховъ Крутицкій митрополить Павель и въ своей річи къ нимъ заявлялъ: "благословите насъ, приклоняющихъ предъвами головы, и дайте миръ любезный городу, семейству и всему христоименитому народу". Въ Успенскомъ соборъ патріарховъ встрітиль новгородскій митрополить Питиримъ и заявляль имъ, "что царь, синклить сановниковъ и все многолюдство радуются въ надеждв избавленія россійской церкви, носящей траурную одежду вдовицы, отъ скверны неправовърія". Самъ царь, на первомъ пріемъ патріарховъ, говорилъ имъ: "какъ нъкогда царь-пророкъ воспълъ Бога за благодъяніе исхода іудейскаго, такъ я-за милость Его сверхъ чаянія", -- за личное присутствіе вашего блаженства; чъмъ, надъюсь, совершится избавленіе россійской церкви отъ нынфшнихъ ея бфдствій" 1).

Такимъ образомъ обстоятельства, въ которыхъ находились прибывшіе въ Москву восточные патріархи, располагали и побуждали ихъ осторожно и осмотрительно отнестись къ нестроеніямъ, проявившемся въ тогдашнемъ состояніи русской церкви, внушали имъ отнестись къ защитникамъ русской церковной старины возможно бережно и терпимо, чтобы своею мудрою снисходительностію и терпимостію къ заблуждающимся и къ колеблющимся, внести въ русскую церковнуюжизнь миръ и успокоеніе и тѣмъ предотвратить появленіе уже тогда назрѣвавшаго у насъ церковнаго раскола. А между тѣмъ восточные патріархи дѣйствовали на соборѣ относительно старообрядцевъ и старыхъ русскихъ обрядовъ какъ разъ обратно тому, какъ имъ слѣдовало дѣйствовать. На это, конечно, были особыя причины, которыя, по моему мнѣнію, заключались въ слѣдующихъ обстоятельствахъ.

Когда восточные патріархи прибыли въ Москву, то для ознакомленія ихъ съ дѣломъ Никона, назначенъ былъ, какъ мы знаемъ, Паисій Лигаридъ, который естественно постарался познакомить патріарховъ и съ положеніемъ русскихъ церковныхъ дѣлъ вообще и особенно выяснить имъ, что та-

<sup>1)</sup> Соч. Паисія Лигарида о суд'в надъ патр. Никономъ, кн. II, гл. 2. Рукопись нашей академіи.

кое, по его мивнію, представляли изъ себя защитники русской церковной старины, возставшіе противъ грекофильскихъ реформъ Никона. Естественно, что взгляды знатока тогдашнихъ русскихъ церковныхъ дъль-Лигарида имъли прямое вліяніе на патріарховъ, невольно заставляли ихъ смотръть на старообрядцевъ глазами Лигарида, который видълъ въ старообрядцахъ враговъ грековъ, грубыхъ невъждъ и церковныхъ нововводителей. Въ своемъ сочинении о судъ надъ Никономъ Лигаридъ пишетъ: "внезапно устремился на дъло лукавое другой шумный рой большихъ бъдствій, ва которымъ последовалъ какой-то всенародный избытокъ соковъ, причинившій неиспълимую бользнь православной русской церкви... Такъ по чрезмърной безпечности Никона, вовсе не стоящаго на одномъ твердомъ мивніи, но безпрестанно мъняющагося какъ Протей, для всеобщей заразы россійской церкви возникли нъкоторые новые раскольники: Аввакумъ, Лазарь, Епифаній, Никита, Никаноръ, Опрсъ невоздержный на слова какъ Өерситъ, Григорій, носящій прозваніе Нерона. Бездну лжи написали они протива наса (т. е. ерековъ), далеко превзошедшую вловонный навозъ Авгія... Противъ сихъ мужей-губителей, которые для гибельнаго заблужденія и для распространенія зла извращають дрвеніе нравы церковные и обычаи отцовскіе, которые однако думають, что хранять постановленія какь бы законныя; когда совершилось много преступныхъ волненій, когда песказанныя нововведенія наполнили эту царственную столицу: противъ сихъ мужей, поднявшихся на человъческія ухищренія и облекшихся въ неправовъріе, на продолжительное обличеніе и достаточное опровержение ереси возникшей и преуспъвшей, составили мы книгу, по царскому и соборному повельнію, въ которой съ большою подробностію опровергли писанія Никиты, ефемернаго Өеолога, даже и концемъ перста не вкусивщаго ееологіи. Книга наша потомъ сокращенно была переведена іеромонахомъ Симеономъ и предана тисненію на память въковъчную, на безсмертную славу". И далъе Паисій говорить: "поистинъ жезлоносцами явились три архіерея, защитники св. Троицы: Павелъ, Пансій и Иларіонъ, и выставили явственно, что тъ многоръчивые мужи (Аввакумъ, Лазарь и др.) тамъ и сямъ заимствовали лукавые плоды, повидимому обличали Никона, а по существу-ромеевъ (грековъ) какъ бы уклонившихся отъ православія, отъ преданной отцами въры, отъ совъсти".  $^{1}$ )

Но Паисій Лигаридъ былъ назначенъ царемъ познакомить патріарховъ спеціально съ дѣломъ Никона, въ которомъ Лигаридъ игралъ такую дѣятельную и видную роль, а для ближайшаго ознакомленія ихъ съ русскимъ старообрядчествомъ и его сторонниками, къ нимъ прикомандированъ былъ другой грекъ, который уже давно жилъ въ Москвъ, хорошо зналъ русскій языкъ, всѣ послѣднія событія русской церковной жизни, а также сторонниковъ русскаго церковнаго старообрядчества, особенности ихъ воззрѣній, пониманія и самых ихъ полемическія сочиненія. Это былъ архимандрить авонскаго Иверскаго монастыря Діонисій. Съ нимъ намъ необходимо нѣсколько познакомиться.

Архимандрить Діонисій прибыль въ Москву въ качествъ настоятеля московскаго Никольскаго греческаго монастыря въ 1655 году, а возвратился на Авонъ въ 1669 году, проживъ въ Москвъ около пятнадцати лътъ. Огправляясь на Авонъ, въ 1669 году, Діонисій подалъ государю челобитную. въ которой заявляетъ, "что инымъ архимандритамъ, которые вовсе государю и не работали, однако дано было по 100, 500 и даже 1000 рублей и священныя одежды, а ему, Діонисію, который по царскому дёлу задержанъ быль и лишенъ званія своего пятнадцать літь, и работаль великому государю и святой соборной грекороссійской церкви столь долгое время, всею душею и сколько было силы, и сіи въдомы государю, ему дано только на 200 рублей соболями, и ему не только не съ чёмъ будетъ явиться къ братіи, но и на дорогу едва станеть. Прівхать же ему съ порожними руками въ монастырь предъ всеми будетъ стыдно, и не знаеть онъ съ какимъ лицомъ явится предъ братіей, потому что, и еслибъ и въ своихъ странахъ овъ столько бы пожиль, то много бы пользы сделаль монастырю своему и себъ, а здъсь только напрасно здоровье свое изнурилъ, работая великому государю. И Мелетій не малую работу несъ. но за то и получилъ царскую милость неизреченно, а его, Діонисіева, работа не меныпе" 2).

<sup>2)-</sup>кн. I, гл. 31 и 32.

<sup>2)</sup> Греческія дѣла 7177 г. № 25.

Итакъ Діонисій, оставляя Москву въ 1669 году, прямо и рѣшительно заявляеть государю, что въ свое пятнадцатилѣтнее пребываніе въ Москвѣ онъ много трудился для церкви и государя, такъ много, что даже изнурилѣ все свое здоровье. Въ чемъ же теперь состояли особые труды Діонисія для церкви и государя? На это имѣются нѣкоторыя указанія.

Въ заглавіи одного сборника изъ отеческихъ писаній, напечатаннаго въ Москвъ въ 1665 году, говорится: "а свидътельствованы сія святыя и богодухновенныя книги во типографіи, со греческихъ старыхъ письменныхъ и печатныхъ переводовъ святыя горы Авонскія, тоя же святыя горы архимандритомъ Діонисіемъ, со клевреты его". 1) Въ расходныхъ книгахъ печатнаго двора сохранились росписки архимандрита Діонисія въ полученіи имъ жалованья въ качествъ книжнаго справщика 2). На греческомъ печатномъ Евкологів венеціанскаго изданія, съ котораго правили нашъ Служебникъ и который сейчасъ находится въ московской синодальной типографской библіотект, есть собственноручныя помъты архимандрита Діонисія в). Значить, Діонисій принималь прямое дъятельное участіе въ исправленіи нашихъ церковныхъ книгъ съ греческихъ, благодаря чему ему пришлось хорошо познакомиться съ старыми русскими рукописными и потомъ печатными книгами, что онъ и обнаружилъ въ своемъ полемическомъ сочинени противъ старообрядчества, о которомъ сейчасъ скажемъ.

Московская дъятельность Діонисія однимъ участіемъ въ книжныхъ исправленіяхъ не ограничивалась. Онъ, какъ аеонить, быль знатокомъ аеонскихъ церковныхъ порядковъ, почему къ нему обращались за справками въ тъхъ случаяхъ, когда, при исправленіи русскихъ церковныхъ чиновъ и обрядовъ, встръчались какія-либо затрудненія, для устраненія которыхъ хотъли опереться между прочимъ и на порядки столь высоко чтимой на Руси горы Аеонской. Въ переписныхъ книгахъ дълъ посольскаго приказа значится:

<sup>1)</sup> Описаніе старопечатных книгъ Толстого, стр. 298.

<sup>2)</sup> Румявцева: Древнія зданія москов, печатнаго двора, стр. 13, 32, приміч. 67.

<sup>3)</sup> Чт. общ. ист. и древн. 1885 г., кн. IV, статья С. А. Бълокурова.

"столникъ, а въ немъ переводъ съ греческаго письма съ тетради о освящении воды на Гордани, что подалъ въ посольскомъ приказъ архимандритъ Діонисій во 170 году" 1). Діонисій составилъ записку о началъ и продожительности разныхъ церковныхъ службъ на Аеонъ, гдъ онъ опредъляетъ, во сколько часовъ къ какой службъ начинаютъ благовъстить на Аеонъ, сколько времени продолжается какая служба въ то или другое время года и т. п. 2).

Діонисій пользовался значеніемъ и вліяніемъ у тогдашнихъ передовыхъ выдающихся русскихъ іерарховъ. Архіепископъ Рязанскій Иларіонъ, одинъ изъ главныхъ поборниковъ церковныхъ исправленій Никона, послі оставленія посліднимъ патріаршей каеедры,—учился у архимандрита Діонисія греческому языку. Протопопъ Аввакумъ пишетъ въ челобитной государю: "ніъкто гречинъ—архимандритъ Діонисій, училъ Иларіона архіепископа рязанскаго греческимъ буквамъ, реку и нравамъ, внішняя мудрствующимъ. Болізнуя жъ, рекохъ владыкъ сему, древнія ради любви съ нимъ: владыко святий, у зазорна человізка учишься!... Недобра похвала—такой воръ и ругатель великія Россіи святителя учить! И архіепископъ Иларіонъ въ то же время зіло кручиненъ былъ". В Дьяконъ Федоръ говорить, что Діонисій "всімъ новымъ властемъ знаемъ до конца".

Какъ хорошо знающій русскій языкъ, русскіе обычаи, современное положеніе русскихъ церковныхъ дѣлъ, Діонисій быль назначень толмачемъ при греческихъ патріархахъ на соборѣ 1667 года и, конечно, его взгляды на русское старообрядчество и русскую церковную старину естественно сдѣлались и взглядами восточныхъ патріарховъ, которые необходимо прислушивались къ мнѣніямъ своего свѣдущаго толмача о такихъ русскихъ дѣлахъ, о которыхъ они не имѣли ясныхъ и опредѣленныхъ представленій. Дьяконъ Өедоръ разсказываетъ, что будто бы одинъ изъ противниковъ церковной реформы Никона—Лазарь сдѣлалъ на соборѣ предъ патріархами такое заявленіе: "молю васъ, край-

<sup>1)</sup> Переписныя книги Посольскаго приказа № 4, 181 годъ, л. 183.

<sup>2)</sup> Эта записка напечатана въ моей книгъ: Характеръ отношеній Россіи къ православному востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ, прил. № 11.

<sup>3)</sup> Матер. для ист. раск. т. V, стр. 137-138.

нихъ пастырей, повелите мнъ идти на судьбу Божію во огнь, и аще сгорю, то правы новыя книги, аще же не сгорю, то убо правы наши старыя отеческія книги, иже древле преведенныя съ вашихъ книгъ греческихъ неперепорченныхъ. Патріархи же рекоша: а больше сего судить мы не ум'вемъ! И призваща близъ себъ боярина и голову, и велъща толмачу своему, Денису архимандриту, глаголати имъ и царю то сказати: древле убо ваши русскіе люди не пріяли просто святаго крещенія отъ нашихъ греческихъ святителей, но просили знаменія, Евангеліе Христово положити на огонь, и аще не сгоритъ, тогда въруемъ и крестимся вси. И Евангеліе кладено бысть на огонь, и не сгоръло: тогда русове въроваща и крестишася. И нынъ такожде попъ вашъ Лазарь безъ извъщенія не хощеть пріимати новыхъ книгъ, но хощеть идти на судьбу Божію во огнь; и не мы его къ тому принуждали, но самъ онъ тако изволилъ. Се слово возгласили трижды всъмъ: а больше сего судить мы не умъемъ! скажите царю. Они же шедши, сказаше ему вся глаголы ихъ. Царь же умолче; а русскіе власти всв возмутишася и страхъ нападе на нихъ: отъ кого не чаяли, сіе изыде". Страхъ рускихъ властей предъ героическимъ вызовомъ Лазаря быль будто бы такъ великъ, что они употребили цълыхъ семь мъсяцевъ, чтобы замять это непріятное для нихъ діло, причемъ воспользовались услугами патріаршаго толмача-архимандрита Діонисія. "Вси же власти русскія въ тв седьмь мъсяцевъ, разсказываеть Өеодорь, начаша къ патріархомъ дары многи приносити: злато и сребро, и соболи и прочая драгія вещи, и стали той праведный судъ ихъ заминати лестію, яко лукавіи лисове хвостами сліддь свой. А на толмача онагопатріарша, Дениса архимандрита, трапезы многоцівныя уготовляху, и въ домы своя призываху его, и дарами надъляху его, и ласкающе всяко, ежебы онъ патріарховъ своихъ уговориль, дабы по ихъ хотвнію устроили вся, и сотворили дъяніе соборное ихъ и не разорили бы, и царь-де любить то. Толмачь же той Денись и самъ праваго суда бояся, понеже соборную церковь Успенскую оскверниль некогда блудомъ... Толмачъ же той Денисъ до патріарша прихода за десять лъть пріиде къ Москвъ отъ Асонскія горы и русскому языку и обычаемъ всемъ навыченъ бе, и всемъ новымъ властемъ знаемъ до конца; а патріархи тѣ вновѣ пришли и ничего не знали, но что имъ скажетъ, то они и знаютъ, тому и върятъ,—такова плута и приставили имъ нарочно, каковы и сами. И тотъ Денисъ, блудодъй церковный, развратилъ души патріарховъ тъхъ глаголя имъ еще: отцы святіи! заъзжіе вы люди здъ; аще тако станете судить здъ безъ помазанія, и вамъ чести большой и милостыни довольной и даровъ не будетъ отъ великаго государя, и отъ всъхъ властей такоже, но сошлютъ васъ въ монастырь гдъ, яко же и нашего Максима—грека святогорца, и во свою землю не отпустятъ васъ, еще въ задоръ станетъ дъло! Какъ имъ надобно, такъ и пущайте! Патріархи же послушали его и творить тако стали, а не спорили ничего, токмо потокали". 1).

И такъ, по прямому свидътельству противниковъ Никона, на соборъ 1667 года, по дъламъ о старообрядцахъ, совътчикомъ и руководителемъ восточныхъ патріарховъ былъ главнымъ образомъ архимандритъ Діонисій, какъ человъкъ, хорошо знавшій русскій языкъ, русскіе обычаи, принимавшій дъятельное участіе въ исправленіи русскихъ церковныхъ книгъ и хорошо знакомый съ тогдашнимъ положеніемъ русскихъ церковныхъ дълъ, почему онъ и пользовался, въ этомъ отношеніи, полнымъ довъріемъ греческихъ патріарховъ: "что онъ имъ скажетъ, то они и знаютъ, тому и върятъ".

Государь, пригласившій въ Москву на соборъ восточныхъ патріарховъ, уже ранте предпринялъ мтры, чтобы какъ слтдуетъ подготовиться къ предстоящему собору. Готовились къ собору и сторонники старообрядчества. Они, какъ мы знаемъ, 2) съ своей стороны, уже усптли къ этому времени создать птлую литературу, поднять на ноги всю старую московскую мудрость и ученость, чтобы доказать вствую московскую мудрость и ученость, чтобы доказать вствую навоту своего дтла и неправоту своихъ противниковъ. Словомъ они являлись на соборъ вполнт подготовленными, хорошо вооруженными и потому сильно расчитывали на побтру. При такомъ положеніи дтлъ правительство, ртшительно ставшее на сторону новыхъ церковныхъ порядковъ, необходимо заранте должно было изыскать втрныя

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раск. т. VI. стр. 244—257.

<sup>2)</sup> См. т. І-й, настоящаго изслёдованія, гл. Х.

средства для ръшительной побъды надъ противниками церковной реформы Никона. Понятно, къ кому теперь долбыло обратиться правительство за содъйствіемъ въ предстоящей рышительной борьбы съ защитниками старины, незнавшими науки и правильнаго научнаго образованія; понятно, что оно рышилось воспользоваться въ своихъ видахъ тъми научными силами, какими оно располагало тогда въ лицъ Наисія Лигарида, архимандрита Діонисія, Симеона Полоцкаго и, можеть быть, Епифанія и его ученика Евеимія. Эти ученые царскіе богомольцы, содержавшіеся на счетъ царя, и должны были сковать то ученое оружіе, которое бы окончательно поразило неученыхъ защитниковъ русской церковной старины. По порученію царя пишеть опроверженіе челобитной Никиты Паисій Лигаридь, по порученію царя и собора 1666 года Полоцкій пишеть "Жезлъ правленія", составленіемъ котораго онъ занимался, конечно, еще ранве собора. Пишеть сочинение противъ старообрядцевъ и архимандритъ Діонисій. Всв эти сочиненія, писанныя, разными лицами, независимо одинъ отъ другого, должны были служить тымь матеріаломь, опираясь на который соборъ долженъ быль произнести то или другое окончательное свое суждение о старообрядствъ. Оставляя въ сторонъ сочинение Лигарида и Полоцкаго, мы укажемъ здъсь на особое значеніе и важность сочиненія архимандрита Діонисія, подъ прямымъ вліяніемъ котораго составлены были постановленія собора 1667 года о нашихъ старообрядцахъ.

Если на соборѣ 1666 года, состоявшимъ исключительно изъ русскихъ іерарховъ, выразилось чисто русское пониманіе старообрядчества и русское отношеніе къ нему, то въ постановленіяхъ собора 1667 года о старообрядчествѣ скавалось по преимуществу греческое пониманіе русскаго старообрядчества, подготовленное особенно сочиненіемъ грека архимандрита Діонисія. Послѣднее несомнѣнно было подъруками у греческихъ отцовъ собора, служило для нихъ руководствомъ въ пониманіи русскаго старообрядчества, почему нѣкоторыя изъ соборныхъ постановленій о старообрядцахъ и представляютъ изъ себя только простыя дословныя выдержки изъ сочиненій Діонисія 1). Въ виду этого, сочине-

¹) Сочиненіе грека архимандрита Діонисія находится въ рукописномъ еборникъ XVII въка московской синодальной библіотеки № 372 (п.п. 26

ніе архимандрита Діонисія получаеть для насъ особую важность и значеніе, такъ какъ оно хорошо знакомить насъ съвзглядами находившихся въ Москвъ грековъ на происхо-

по 85 включительно) и было мною напечатано въ журналѣ "Православное Обозрѣніе" за 1888 г. (№№ 7 и 12). Въ рукописи имя автора не указано, но оно несомнѣнно принадлежитъ греку, такъ какъ авто ъ выражает я о събъ какъ, о грекъ, прогивопоставляетъ себя, какъ грека, русскимъ. Изъ самаго сочиненія видно, что авторъ грекъ былъ афонитъ, что онъ хорошо зналъ русскій языкъ, знакомъ съ русскими рукописными и печатными книгами, хорошо былъ знакомъ съ современнымъ положеніемъ русскихъ церковныхъ дѣлъ, съ возгрѣніями и всею политикою защитниковъ русской церковной старины. Но такимъ грекомъ въ Москвѣ былъ только одинъ иверскій архимандритъ Діонисій, другого лица изъ грековъ съ такими качествами въ тогдашней Москвѣ не быто. Что сочиненіе написано до собора 1667 года, объ этомъ имѣются ясныя указанія въ самомъ сочиневіи.

Сочиненіе Діонисія распадается на четыре главы, при чемъ каждая глава подраздѣлена на нѣсколько статей. Первая глава, носящая надписаніе "о аллилуін", послѣ небольшаго вступленія и предисловія, подраздѣляется на восемь небольшихъ статей, обозначенныхъ на полѣ цифрами. Вторая глава, имѣющая надписаніе: "о че тномъ крестѣ", подраздѣляется на двѣнадцать статей. Третья глава надписывается: "о четвероконечномъ крестѣ, иже именуютъ крыжемъ" и подраздѣляется на семь статей. Четвертая глава, имѣющая надписаніе: "о Іисусовъ молитвъ", подраздѣляется на двѣ статьи.

Мною, при издавіи сочивенія Діовисія въ 1888 году, было сдёлано и напечатано (Прав. Обозр. 1888 г. № 7) дословное сличеніе третьей главы соборныхъ дъяній 1667 года съ текстомъ моей рукописи. Изъ этогосличенія оказалось, что третья глава соборных в постановленій 1667 года, подробно трактующая о правильности троенія, а не двоенія аллилуіи, съ ссылкою на разныя доказательства въ пользу именно троенія: что правильное сложение перстовъ для крестнаго знамения есть только троеперствое, а никакъ не двоеперстное, какъ содержащее въ себъ будто бы еретическое ученіе, -- есть только простая дословная выписка изъ сочиненія архиманді ита Діонисія, иногда сдівланная съ нівкоторыми сокращеніями. Значить, сочиненіе архимандрита Діонисія не только было поль руками присутствовавшихъ на соборъ восточныхъ пагріарховъ, но они составляя тъ или другія свои опредвленія о русскомъ старообрядчествь. прямо дълали изъ него дословныя выписки, т. е. въ своихъ соборныхъ сужденіяхь о русскомь старообрядчествів они всецько шли за архимандратомъ Діонисіемъ, повторяли только то, что овъ имъ говорилъ и писаль. Въ виду закой исключительной важности сочиненія грека Діонисія для уясненія истиннаго характера постановленій собора 1667 года о русскомъ старообрядчествъ, я печатаю вьовь это сочинение въ приложеніи, такъ какъ впервые мною напечатанное въ 1888 году въ журналъ Православное Обозрвніе, оно осталось совершенно незамвленнымъ.

жденіе русскихъ старообрядческихъ церковныхъ особенностей, на тотъ смыслъ и значеніе, какое имъ приписывали находившіеся тогда въ Москвъ греки и въ значительной степени уясняетъ намъ истинный смыслъ соборныхъ клятвъ 1667 года, положенныхъ на старообрядцевъ.

Особенностямъ русскаго обряда и чина, которые перешли къ намъ вмъсть съ христіанствомъ отъ древнихъ православныхъ грековъ, архимандритъ Діонисій однако прямо и ръшительно приписываеть еретическое происхождение. Эти особенности появились у насъ -- русскихъ, увъряетъ онъ, только послё того, какъ русскіе митрополиты перестали рукополагаться въ Константинополъ. "Сія прелесть, говорить онъ, таковымъ обычаемъ бысть въ Россіи: отнелъже, сиръчь, отъ того времене, егда престали россійскія митрополиты ходити въ Царьградъ хиротонисатися, якоже хождаху преблаженніи митрополити: Петръ, Алексій и Іона, Кипріанъ и Фотій и прочіи. И еслико время хождаху россійскія митрополиты въ Царьградъ хиротонисатися, и хождаху и гречестіи архіерен въ Россію, тогда возсіяше благочестів и православів болше здъ-еъ *Россіи*. А отнелъже престаша россійскія митрополити ходити въ Царьградъ хиротонисатися, ради нужнаго пути, сиръчь, ради страха турскаго воинства, - зане тогда турки зъло страшно ратоваща всъ страны христіанскія, -- того ради и гречестіи архіереи изящній не хождаху въ Россію таковыя ради вины. И того риди начаша быти здъ сія прелести: о сложеніи перстовъ, и прилогь въ символь, и аллилуіа и прочее. Обрътающе время, обрътникъ злобы діаволь, посья многая зизанія, а не истерзаша я никто (до нынвшняго благочестивъйшаго, тишайшаго и боговънчаннаго нашего государя, царя и великаго князя Алексіа Михаиловича всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержда) и укоренишася и возрастоша великія злобы, и во обычай и соимство быша въ васъ: зло за добро и горкое за сладкое... Остася, говорить авторъ, земля сія не орана, и возрасте терніе и триволи и ина дикія зизанія и темнымь омраченіемь омрачишася". И только со временъ Грознаго царя "по малу сія земля великороссійская просвищатися паки нача и прославлятися и въ православіе вправлятись, а не усовершенно". Со времени же Алексъя Михаиловича, т. е. съ того времени какъ снова русскіе тесно сблизились съ греками и признали ихъ высшій авторитеть въ своихъ церковныхъ дѣлахъ, въ Россіи "возсія благочестія и православія зѣло, и умножися благодать Божія и въ совершеніе достиже, терніе и триволы и прочая дикая зизанія изсхоша, и мракъ и тма отступи, и свътльйшій и совершенныйшій свъть истины возсія православно".

На возражение защитниковъ нашей русской старины, что русскіе митрополиты: Петръ, Алексій, Іона, Кипріанъ и Фотій "тэми книгами и обычаи спасошася", авторъ — грекъ отвъчаетъ, "что во времени ихъ обычаи сія и несогласіе не быша, токмо быша согласіе и добры чины, яко же и у грековъ тогда и нынъ, зане они хождаху во Царыградъ и хиротонисашася тамо, и не единожды хождаху во Царьградь, но и дважды и трижды ради церковных потребь, и греческое писаніе въдаша, и сего ради православно и согласно со греками мудрствоваши" и къ этому прибавляетъ: "сего ради и прослави ихъ Богъ". И только уже послъ этихъ митрополитовъ, ходившихъ въ Царьградъ и поставляться и ради церковныхъ потребъ, при митрополитахъ, совсемъ прекратившихъ свои хожденія въ Царьградъ и переставшихъ признавать въ своихъ церковныхъ дълахъ руководственное значение греческихъ патріарховъ, "сіе несогласіе и прелести возрастоща отъ нъкихъ еретиковъ, кіи от грековъ отлучищася, и съ ними не совопрошахуся ни о чесомъ же, ради тогдашнія своея суемудрія".

На такое объясненіе Діонисіемъ происхожденія русскихъ еретическихъ обрядовъ и чиновъ, защитники нашей старины возражали ему, что онъ представляетъ дѣло невѣрно, такъ какъ со временъ Грознаго царя до Никона на Москвѣ перебывало много греческихъ архіереевъ. У насъ былъ самъ вселенскій патріархъ Іеремія и поставилъ въ московскіе патріархи Іова, былъ іерусалимскій патріархъ Өеофанъ и поставилъ Филарета Никитича, былъ, при патріархъ Іосифѣ, другой іерусалимскій патріархъ—Паисій, и никто изъ нихъ ни разу не замѣтилъ, чтобы у русскихъ были какіе-либо еретическіе церковные чины и обряды, никто изъ нихъ не пытался ихъ исправить, что они однако обязаны были бы сдѣлать, если бы у насъ дѣйствительно были чины и обряды еретическаго происхожденія и смысла.

Чтобы устранить это возражение своихъ русскихъ противниковъ, Діонисій пытается доказать, что патріархи: Іеремія,

Өеофанъ и Паисій, будучи на Москвъ, не имъли будто бы никакой возможности узнать о существованіи у русскихъ еретическихъ обрядовъ и чиновъ, въ силу тъхъ исключительныхъ обстоятельствъ, въ какихъ они находились, живя въ Москвъ. Когда вселенскій патріархъ Іеремія прибыль въ Москву, разсказываеть Діонисій, то русскіе "не пустиша никого отъ его людей ходити свободно по граду: ни старца, ни мірскаго, ниже россійскіе люди ходиша къ нему. И во едино лъто, что живе на Москвъ, токмо трижды изыдоша отъ дому и быша въ царскихъ палатахъ: первое убо, егда пріиде и виде царя и благослови его; второе же, егда постави патріарха и угостиша его; третіе, егда простися и иде восвояси. Но сидячи, и патріархъ и сущіи съ нимъ архіереи и прочіи во единомъ дому, и ниже они хождаху внъ, ниже къ нимъ ходи кто; откуду можаху въдати, что бываеть въ церкви и что глаголють и что мудрствують? Сего невъдуще бываемая и не глаголаша что". То же самое будто бы было въ Москвъ и съ јерусалимскимъ патріархомъ Өеофаномъ: и онъ, подобно Іереміи, сидълъ съ своими спутниками въ одномъ домъ и никуда не могъ выдти, а если "исходища кто до торгу ради потребы, ходиша за ними и стражи; и паче сего: языка не въдуще, сего ради ниже они бываемая въдаша въ россійской церкви, того ради ниже они глаголаша что. Подобив и Паисій патріархъ и прочіи".

На вопросъ: кто же насадилъ на Руси неправне и даже еретическіе церковные чины и обряды, Діонисій отвъчаеть, что это сдълаль самъ дьяволь-,обрътающе время, обрътникъ злобы діаволъ посъя (на Руси) многая зизанія", почему Діонисій, обращаясь къ старообрядцамъ, говоритъ: "отъ сатаны, отца и друга вашего и учителя, слышесте и навыкосте сія". Дьяволъ действоваль чрезъ латинянь, у которыхъ русскіе могли научиться двоеперстію, "ибо латини, говорить Діонисій, знаменіе креста никогда треми персты не твориша, ниже творять, но знаменуются токмо двъмя персты, и древле и нынъ". Точно также и сугубая аллилуія, за когорую держатся старообрядцы, заимствована отъ латинянъ, такъ какъ, товорить Діонисій, въ древнихъ православныхъ книгахъ "дважды аллилуіа глаголати нигде не обретается указано, развъ въ новыхъ испорченныхъ книгахъ отъ суемудрыхъ и неразумныхъ, негли отъ латинскихъ книгъ взято, зане латины, извъстно, дважды глаголють аллилуіа, а трижды ни-когда глаголють".

Если особенности русскаго дониконовскаго обряда своимъ происхожденіемъ обязаны еретикамъ, если эти "тернія и волчцы и всякія дикія зизанія" насѣялъ у насъ въ удобное время "обрѣтникъ злобы діаволъ", то понятно само собою, что еретическаго происхожденія русскіе обряды необходимо должны заключать въ себѣ и еретическое ученіе, нетерпимое въ православной церкви. И дѣйствительно, Діонисій старается возможно подробно и обстоятельно вскрыть и указать то еретическое ученіе, какое будто бы содержатъ въ себѣ старые русскіе обряды, кое въ чемъ несходные съ тогдашними греческими.

По увъреніямъ архимандрита Діонисія, употребляемое нашими старообрядцами двоеперстіе несомнънно заключаеть въ себъ еретическое ученіе. Діонисій пишеть: "глаголете вы (старообрядцы) яко три персты, иже совокупляете подъдвю же перстахъ, Святую Троицу; и два перста, которіи выше трехъ-Божество и человъчество. Се яко исповъдаете два Бога: единъ Богъ болши-Божество и человъчество Христово; второй Богъ ниже и менше, которое имянуете святою Троицею. И такова Троица неподобна и неравна, зане есть единъ персть первый-болши, и четвертый-менши, и пятый еще эвло менше. Еще и числа ихъ разны: первый перстъ, и четвертый, и пятый, а не поряду число: первый, вторый и третій... Иже глаголете два перста, которіи стоять выше,— Божество и человъчество, а три перста-Святую Троицу и полагаете ниже-подъ человъчество. Едино убо: въ семъ хулите Святую Троицу; второе же: яко полагаете персты неравны и вив числа и ряда, зане есть первый перстъ, и четвертый, и пятый, и посреди ихъ стоять два перста горъ, и разлучають отъ прочихъ двухъ, и наипаче три перста, еже глаголете Троицу, стоять наклонены подъ тъми двъма. Се явно есть, яко хулите Святую Троицу въ техъ неравных перстахъ, иже совокупляете: первый и четвертый и пятый и глаголете, яко есть Святая Троица. Въ семъ исповъдуете во Святой Троицъ неравенство, яко аріане, и несторіане, македоніане, и савеліане, и духоборцы, аполинаряне; зане они сице исповъдоваща и мудрствоваще во Святой Троицъ несравнение и неединосущие: Отца болше, Сына менше, и Духа Святаго еще менше, яко раба. Такожде и вы: первый-большой персть Отца именуете, четвертый Сына менше, и пятый, иже есть менше, Духа Святаго именуете. Якоже выше-реченній еретицы хулите и вы Святую Троицу, еще и горше, зане они дотолико мудрствоваща, а вы еще мудрствуете и ино еще горше яко монихеяне и маркіоняне и апеліане: два Бога-единаго горъ, а другого долъ. Сице и вы исповъдуете во дву перстахъ-единаго Бога сугуба и болша, а въ трехъ перстахъ-другаго Бога трегуба, и неравна, и менша, зане тъ три перста стоятъ наклонны подъ двъма. Елицы еретицы бяху изначала и до нынъ, никто же таковая вредословія не дерзну рещи, или показати Божество въ перстахъ, или богословити о Божествъ, или о воплощеніи Христовъ въ перстахъ руки; но токмо вы, антихристовы предтечи и ученицы, или кто прежде васъ научи, или мудрствова сице, или написа, и онъ антихристовъ ученикъ бъ и предтеча". Въ другомъ мъсть Діонисій опять говорить: "како въ перстахъ хощете, новіи немудрые мудрецы, богословити и показати Божества разиства: единаго Бога сугуба, а другаго Бога трегуба и неравна, показуете убо два Бога: единаго трінпостаснаго и неравна, по аріаномъ, македоніаномъ, несторіаномъ, савеліаномъ и аполинаріаномъ, а втораго Бога-по манентомъ, и апеліаномъ, якоже выше рекохомъ шире. И четыре испостаси въ Божествъ исповъдуете: въ трехъ перстахъ неравныхъ, иже глаголете Тронцу, единаго Сына, Отца менша исповъдаете по персту, зане есть меншій и въ числь руки четвертый персть; и паки во дву нерстахъ другаго Сына болша, зане стоить выше Святыя Троицы и исповъдуете два Сына: единаго, иже есть вкупъ со Отцемъ и Святымъ Духомъ и того менша, и другаго Сына разна, иже есть съ плотію и обратается особно отъ Отца и Святаго Духа, и въ томъ Его вы почитаете выше Троицы. Или двъ ипостаси исповъдаете въ Сынъ Божіи: едину ипостась Божества, а другую человъчества, зане два перста токмо числа являеть двое, или двъ ипостаси, или два Бога; а Божество и человъчество како можешь показати въ перетахъ? Никако, токмо число. Два перста вкупъ и паки три перста вкупъ, которые бывають иять,-и съ тъмъ сложеніемъ персть или пять ипостасей испов'вдуете въ Божеств'ь или два Бога: едина сугуба, а другаго трегуба и неравна;

не буди вредословіе". Эти свои хитрыя разсужденія о смыслъ и значеніи двоеперстнаго перстосложенія въ крестномъ знаменіи Діонисій заканчиваетъ такимъ ръшительнымъ опредъленіемъ русскихъ двоеперстниковъ: "никтожъ отъ въка явися еретикъ таковый, яко же вы, предтечи антихристовы".

Если главнъйшая старообрядческая обрядовая особенность-двоеперстіе несомивнию заключаеть въ себв, по мивнію Діснисія, еретическое ученіе, то то же самое онъ находить и въ сугубой аллилуіи. "Не разумъють окаянніи и слъпіи сердцемъ, говорить онъ, зане якожъ глаголють они дважды аллилуіа, то есть велми и зъло велія ересь: сотворяють бо во Святой Троицъ раздъленіе, а не соединеніе". Дважды аллилуіа, говорить онь въ другомъ мъсть, таже: Слава Тебъ Боже, являеть по вашему трижды Слава Тебъ, Боже. Се трижды Слава Тебъ Боже являетъ токмо Троицу. а единицу ни. Идъже бо исповъдуется Троица просто безъ единицы, разумъется эло: зане вмънится сія Троица бози, а не единъ Богъ... Идъже Троица и единица, православное есть исповъдываніе; и идъже Троица безъ единицы, многобожіе едлинско есть; и идіже единица безъ Троицы, безбожіе іудейское и агарянское есть".

Еретическое ученіе заключается, по мнѣнію Діонисія, и въ молитвѣ Іисусовой, какъ ее произносять приверженцы русской старины. "Чего ради, говорить онъ, упрямитеся вы и хощете токмо: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій глаголати, а: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, ниже слышати хощете? Не разумѣете, окаянніи, яко во Аріеву ересь впадаете, зане Арій Христа Сына Божія токмо глагола и исповѣда,—такожде и вы нынѣ... И како хощете вы токмо глаголати: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, а: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, отвращаетеся и ниже слышати хощете? Извѣстно есть въ томъ, яко мудрствуете и вы яко Арій и исповѣдаете и вы Христа токмо Сына Божія по благодати, а не Бога истинна по существу Огца".

Одинаковое сложеніе перстовъ и въ крестномъ знаменіи и въ іерейскомъ благословеніи, принимаемое старообрядцами, тоже указываетъ, по толкованію Діонисія, на еретичество. "Еще и ина блядословите и глаголете, говорить онъ, зане подобаетъ, якоже знаменуется крестомъ кійждо, тъми сложеніи перстовъ такожде и благословлятися самому себъ

комуждо. Обаче, по вашему, и свинопасцомъ и всякому простому человъку и бабъ благословляти подобно яко архіерею и іерею, и да не имъютъ между собою единаго разньства архіерей и іерей отъ людина и отъ свинопасца. Сіе есть явная ересь безглавныхъ, и люторская, и кальвинская, которые священства не имъютъ, ниже почитаютъ".

Но если старый русскій обрядъ действительно заключаеть въ себъ, какъ увъряеть Діонисій, еретическое ученіе, топонятно само собою, что этотъ еретическій обрядъ ни подъ какимъ видомъ не можетъ быть более терпимъ въ православной церкви, ни одинъ истинно православный христіанинъ ни подъ какимъ видомъ не долженъ держаться его, особенно послѣ того, какъ заключающееся въ немъ еретическое ученіе было указано и обличено и когда, слъдовательно, нельзя болъе извинять себя и невъдъніемъ. Теперь держащійся стараго обряда уже тъмъ самымъ будеть показывать, что онъ сознательно держится еретическаго ученія и потому, какь еретикъ, неминуемо подлежитъ церковному отлученію наравнъ со всъми другими еретиками. Разъяснивъ, что въ двоеперстіи заключается "хула и ересь велія", Діонисій говорить далье: "сего ради блюдитеся ради любве Христовы отъ таковыя ереси и хулы, зане елико время невъдъніемъ согръщисте, чающе тму свътъ и горкое и сладко, имъсте тогда негли меншій гръхъ и меншій судъ отъ Бога. Но отнелъже истязася сія вещь, и явися истина и извъстися соборнъ и всенароднъ ко всъмъ, сиръчь и вселенскіе соборы о томъ быша,... и подложища анавемою немудрствующихъ тако, яко мудрствуетъ святая, восточная и вселенская великая церковь православно, вы, противляющіяся нынь, гръхъ великій согръщаете, и тяжкій судъ вамъ отъ Бога будеть за пепокорство и упрямство ваше, и яко еретики страшно истязани будете и отъ лица Божія, и въчнаго покоя лишени будете". Указавъ еретическій смысль, заключающійся будто бы въ сугубой аллилуін, Діонисій говорить затъмъ: "сего ради не льститеся глаголюще дважды аллилуіа, не бо есть истинное мудрованіе, но погрешенное, зане елико время глаголасте сице невъдъніемъ, тогда бо имъли и менше гръхъ. А отнелъже народствовашеся вещь, сиръчь, явися во всемъ народъ и проповъдася истинно, аще кто ради упрямства своего противляяся, таковый согръщаеть

тяжко и смертный гръхъ согръщаетъ, зане падать будете во ересь безглавыхъ и упрямство есть діавольское, и кто стоитъ во упрямствъ, той въ діавольской воли и власти обрътается, и той будетъ его преобръсти яко истина еретика, зане упрямый человъкъ есть сущій еретикъ, такови бо быша и древніи еретицы".

Итакъ, въ то время, когда русскіе утверждали, что послъ паденія Константинополя православіе у грековъ замутилось, что они приняли въ свою церковную практику нъкоторыя латинскія новшества, такъ что православіе въ его чистомъ и неизмъненномъ видъ сохранилось теперь только у однихъ русскихъ, грекъ архимандритъ Діонисій утверждаетъ какъ разъ совершенно противоположное. Онъ авторитетно заявляеть, что такъ какъ со времени паденія Константинополя русскіе митрополиты перестали ставиться у константинопольскаго патріарха, перестали обращаться къ нему за ръшеніемъ разныхъ вопросовъ и недоумъній и, вообще, не стали признавать его высшій авторитеть и руководство въ своихъ церковныхъ делахъ, и такъ какъ къ тому же "гречестіи архіерен изящнін" перестали ходить на Русь, то именно съ этого времени у русскихъ и появились въ церковной практикъ разные обряды и чины еретическаго происхожденія и смысла, которые совствы было замутили въ московской Руси истинное чистое православіе. Съ этаго именно времени утверждаеть Діонисій, "начаша быти эдв (въ Московской Руси) сія прелести: о сложеніи перстовъ, и прилогь въ символъ, и аллилуја (сугубая) и прочее"; съ этаго времени, "земля сія (Московской Руси) осталась не орана, и возрасте тернія и триволи и иная дикія визанія и темнымъ омраченіемъ омрачишися", и притомъ такъ сильно, что на московской Руси стали принциать "зло за добро и сладкое за горькое". И только мало-по-малу, завъряеть Діонисій, "сія земля великороссійская просвъщатися паки нача и прославлятися и въ православіе вправлятись", хотя и не совершенно. И только уже въ самое послъднее время, именно при царъ Алексъъ Михайловичъ, на Руси "возсія благочестіе и православіе въло, и умножися благодать Божія, и въ совершеніе достиже, тернія и триволы и прочая дикія зизанія исхоша, и мракъ и тма отступи и свътлъйшій и совершенный свъть истины возсія православно". Это только потому, что при Алексъъ Михайловичъ не только произведено было исправленіе русскихъ церковныхъ чиновъ и обрядовъ по образцу тогдашнихъ греческихъ, но и признано было, что греческіе іерархи имъютъ въ русскихъ церковныхъ дълахъ высшій авторитеть и руководящее значеніе, что русская церковь должна находиться не только въ тъсномъ общеніи съ четырьмя старъйшими восточными церквами, но и занимать относительно ихъ подчиненное положеніе.

Приведенныя возгрвнія грека Діонисія на русскія обрядовыя церковныя особенности, какъ на еретическія по своему происхожденію и заключающемуся въ нихъ смыслу, имъють особую, исключительную важность, такъ какъ восточные патріархи, призванные на соборъ 1667 года произнести свой компетентный и окончательный приговорь о русскомъ старообрядчествъ, въ основу своихъ сужденій о немъ положили тв именно воззрвнія на старый русскій обрядь. какія высказаль въ своемь сочиненіи грекъ архимандрить Діонисій. Такъ патріархамъ поступить было темъ легче, что воззрвнія Діонисія на происхожденіе и характеръ особенностей стараго русскаго обряда, по сравненію его съ тогдашнимъ греческимъ, крайне упрощало патріархамъ ръшеніе запутанныхъ церковно-обрядовыхъ тогдашнихъ русскихъ споровъ, не требуя отъ нихъ ни серьезнаго изученія обсуждаемыхъ предметовъ и вопросовъ, ни историческаго углубленія въ церковно-обрядовую жизнь раннъйшихъ въковъ христіанской жизни: всв особенности русскаго церковнаго обряда, завърялъ Діонисій, создались исключительно на русской почвъ, проникнутой невъжествомъ, неразуміемъ и самочиніемъ, создались какими-то еретиками, по наущенію самого сатаны, и потому естественно носять неправославный характеръ, содержать въ себъ прямо еретическое ученіе. Дівло, такимъ образомъ, объ особенностяхъ русскаго церковнаго обряда, по сравненію его съ тогдашнимъ греческимъ, разръшалось очень просто и ясно, просто и ясно опредълялось и то отношеніе, въ какое вселенскіе восточные патріархи должны стать на соборъ къ старому русскому обряду: это отношеніе должно было быть, очевидно, безусловно отрицательнымъ. Конечно, на соборъ были русскіе перархи, представлявшие изъ себя большинство, по сравненію съ греческими іерархами, и они, казалось бы, могли воспрепятствовать тенденціозному униженію греками русской церковной старины, ея публичному тендеціозному поруганію тогдашними, пришлыми въ Москву греками. Но восточные патріархи нисколько не ствснялись русскихъ архіереевъ, а спокойно вели на соборъ свою предвзятую греческую линію, такъ какъ и русское правительство и русскіе архіерен все веденіе діль на соборів всецівло предали въ руки патріарховъ. Последніе прекрасно поняли выгоду своего положенія, свое доминирующее значеніе въ ръшеніи всъхъ соборныхъ вопросовъ, полную пассивность и безпомощность русскихъ іерарховъ, и потому держали себя на соборъ какъ авторитетные верховные судьи и безапелляціонные ръшители вськъ русскихъ церковныхъ дълъ. Тажими они почувствовали себя сейчась же послъ осужденія ими Никона, когда, по словамъ Паисія Лигарида, они повели къ русскимъ отцамъ собора ръчь въ такомъ тонъ: "видите явно, братія, говорили патріархи, что Никонъ не быль способнымь дёлателемь нивы и Господнихь: во время его отсутствія выросла бездна колючихъ плевель ереси и раскола, на горе сего Россійскаго царства, которые мы должны ныню искоренить не безъ крови, тщательно настаивая и трудясь надъ окончательною оценкою оныхъ и надъ искорененіемъ обуреваемаго матеріализмомъ неправовърія. Эти-то соблазны церковные сдвлали болве всего угрюмымъ христіаннъйшаго государя нашего Алексъя Михайловича, ибо разстроилась гармонія святой церкви, и отсутствіе древняго благочестія окончательно поселилось въ членахъ судилищь; нынк правосудіе изгнано, всюду размножились грабежи, тираннія и влистолюбіе возрастають. Все это, богоспасаемый царь нашъ, по человъколюбію своему, возложиль на нась, какъ на судей и блюстителей для разсмотрънія всякаго дъла и приведенія въ порядокъ; онъ говорить со стономь: вы блюстители, пастыри и всеепископы, почему, поднявшись въ высокую свътлицу разума, посмотрите на то, какъ хитрые звъри желають войти въ ограду, для истребленія ягнять. Почему и мы нашли, по изследованіи, что все состояніе церкви развращено, мы рисшылись отъ всей души все вто исправить  $^{4}$  1).

Какъ прівхавшіе въ Москву восточные патріархи повели на соборв двло исправленія и приведенія въ порядокъ

<sup>1)</sup> Сочиненіе Лигарида о судів надъ Никономъ, кн. II, гл. 19.

всъхъ русскихъ дълъ, какія мъры они употребили, чтобы водворить въ русской церкви миръ и успокоеніе, сейчась увидимъ.

Русскіе отцы собора 1666 года, спеціально занимавшіеся разсмотрівніемъ и рівшеніемъ вопроса о старообрядцахъ, составившіе объ нихъ свое опреділеніе, передали свое соборное діяніе на пересмотръ и окончательное утвержденіе прівіжавшихъ въ Москву восточныхъ патріарховь: "и они, святійшіе патріархи, наши соборы и діла и разсужденія слышавша, глаголали: яко такое есть истинно и право разсудисте и съ нами во во всемъ согласно: якоже мы держимъ и мудретвуемъ свыше и изначала, тако и вы соборовали есте и мудретвовали, зане сіе преданіе есть святыхъ апостолъ, и святыхъ отецъ и святыя церкве чинъ древній, и книги исправленныя и новопреводныя печатныя суть правы и согласни съ нашими греческими книгами. И своимъ великонастырскимъ благословеніемъ наши соборы и діла и разсужденія благословиша и утверлиша".

Но простымъ только утвержденіемъ ранве сдвланнаго на соборахъ русскими архипастырями патріархи не ограничились, а присоединили къ дълу о противникахъ церковной реформы Никона и о нашихъ старыхъ обрядахъ свое особое суждение и постановление, существенно отличное отъ сужденій и постановленій по этому вопросу собора русскихъ і ерарховъ въ 1666 году. Именно, соборное патріаршее постановленіе говорить: "къ симъ убо нынъ обще мы, милостію Божіею православній вселенстій патріархи, Киръ Пайсій, папа и натріархъ великаго града Александрім и судія вселеннъй, и Киръ Макарій, патріархъ Божія града великія Антіохіи и всего востока, вкупъ со братомъ и сослужителемъ нашимъ Киръ Іоасафомъ, патріархомъ московскимъ и всея Россіи, и съ преосвященными митрополиты, архіспископы и спископы россійскими, и со прилучившимися здів греческими архіереями и со прочими, и со всемъ освященнымъ соборомъ великороссійскаго государства:

"Во имя великаго Бога и Спаса нашего Ійсуса Христа соборнъ заповъдуемъ всъмъ вамъ: архимандритомъ, игуменемъ и всъмъ монахомъ, протопопомъ и старостамъ поповскимъ, и всъмъ священникомъ мъстнымъ и не мъстнымъ, клирикомъ же и всякому чину православнымъ христіаномъ,

великимъ и малымъ, мужемъ и женамъ, и повелъваемъ вамъ покорятися во всемъ, безъ всякаго сумнънія и прекословія, святьй восточный и апостольстей церкви Христовы. Архимандриты же и игумены да научать свою братію въ монастыръхъ, протопоны и старосты поповскіе, и попы мъстные и не мъстные, мъстніи же священницы кійждо въ своемъ приходъ и кійждо священникъ вся своя дъти духовныя, мужи и жены и отроки, да учать почасту во всехь церквахъ и насдинъ, дабы покорялися вси во всемъ безъ всякаго сумнънія святьй восточнъй церкви. И книги, яже ва повельніемъ благочестивышаго великаго государя, царя и великаго князя Алексія Михаиловича, всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержца, и благословеніемъ и совътомъ святъйшихъ вселенскихъ патріарховъ исправищася и переведошася и напечатася при Никонъ, бывшемъ патріархъ и, послъ его отшествія, за благословеніемъ освященнаго собора, книги Служебникъ и Потребники и прочія (зане суть право исправлены) пріимати и по нихъ да прикажутъ правити церковное все Божіе славословіе чинно и немятежно, и единогласно, и гласовное пъніе пъти на ръчь, и святый символь пріимати и глаголати яко святіи и богоносніи отцы въ первомъ вселенскомъ соборъ, иже въ Никеи, и во второмъ вселенскомъ соборъ, иже въ Константинополи, написаща греческимъ языкомъ, и прочіи вселенстіи собори и помъстніи пріимаша, яко же нынь исправлено противо греческаго, и напечатаща словенскимъ языкомъ безъ прилога истиннаго и безъ всякаго измѣненія. Тако убо всѣмъ держати повелъваемъ и глаголати въ церкви и повсюду исповъданіе православные въры, и аллилуіа въ божественномъ пъніи во учиненныхъ мъстахъ глаголати трижды, сиръчь: аллилуіа, аллилуіа, аллиліа, слава Тебъ Боже, по древнему преданію, якоже писано есть и въ древнъйшихъ харатейныхъ словенскихъ книгахъ. Й знаменіе честнаго и животворящаго креста творити на себъ треми персты десныя руки: палецъ глаголемый и иже близь его, глаголамый указательный, и средній-слагати вкупѣ во имя Отца и Сына и Святаго Духа; два же: глаголемый мизинецъ и иже близь его-ближе-средній, имъти наклоненны и праздны, по древнему преданію святыхъ апостоловъ и святыхъ отцевъ. Тако бо имутъ вси народи христіанстіи, мнози языцы, иже суть

во православіи, отъ востока и до запада, преданіе издревле и до нынъ неизмънно держать, яко же и нынъ видится въ Россіи, яко мужіе поселяне неизмінно, изъ древняго обычая, знаменуются треми первыми персты. И молитву Іисусову глаголати сице: Господи Іисусе Христе Боже нашъ, помилуй насъ, въ церковномъ пъніи и въ общемъ собраніи, а наединъ яко кто хощетъ. Къ сему же приказати всъмъ просфорницамъ, гдъ кому приказано, чтобы просфоры печатали, и печатію креста четвероконечнаго, яко же выше изобразися, по свидътельству великихъ учителей: Аеанасія Великаго и Іоанна Дамаскина и иныхъ, яко и отъ двою древу сложенный кресть -- истинный есть кресть. Посему же и чинъ церковный и монастырскій и посты хранити по преданію святыхъ апостолъ и святыхъ отцевъ, яко же восточная, святая, соборная и апостольская церковь содержить ко спасенію всёмъ православнымъ христіаномъ. Еще же повелеваемъ всвиъ вамъ освященному чину и показуемъ, како вамъ знаменовати, сиръчь благословляти народъ: сложивши десныя руки іерею два перста, глаголемый указательный простерть и великосредній мало наклонень, яже знаменуеть: Іисусь, и паки, два перста, глаголемый палецъ и близосредній, наклонена, другодружно совокуплена, яже знаменуеть литеру Х, и паки присовокупленъ къ близосреднему персту малый перстъ, глаголемый мизинецъ, простертъ и мало наклоненъ, иже знаменуетъ литру С, и все сія три персты знаменують Хс. И симъ именемъ Господа нашего Іисуса Христа завъщеваемъ вамъ знаменовати върныхъ народы, по реченному ко Аврааму о Христь: и въ съмени твоемъ благословятся всв языцы".

"Сіе наше соборное повельніе и завыщаніе ко всымь вышереченнымь чиномь православнымь предаемь и повельваемь всымь неизмыно хранити и покарятися святой восточной церкви. Аще ли же кто не послушаеть повельваемыхь оть нась и не покорится святой восточной церкви и сему освященному собору, или начнеть прекословити и противитися намь, и мы таковаго противника данною намь властію оть всесвятаго и животворящаго Духа, аще ли будеть оть священнаго чина, извергаемь и обнажаемь его всякаго священнодыйствія и проклятію предаемь, аще же оть мірскаго чина (будеть), отлучаемь и чужда сотворяемь отъ Отца и Сына и Святаго Духа, и проклятію и анавемю предаемь, яко еретика и непокорника, и отъ православнаго всесочлененія и стада, и отъ церкви Божія отсъкаемъ, дондеже уразумится и возвратится въ правду покаяніемъ. А кто не уразумится и не возвратится въ правду покаяніемъ и пребудеть во упрямствъ своемъ до скончанія своего, да будетъ и по смерти отлученъ, и часть его и душа его со Іудою предателемъ и съ распеншими Христа жидовы, и со Аріемъ и съ прочими проклятыми еретиками. Жельзо, каменіи и древеса да разрушатся и да растлятся, а той да будетъ не разръшенъ и не растлънъ, и яко тимпанъ во въки въковъ, аминь".

"Сіе соборное наше узаконеніе подписахомъ и утвердихомъ нашими руками и положихомъ въ дому Пресвятня Богородицы, честнаго и славнаго ея Успенія, въ патріархіи богохранимаго царствующаго великаго града Москвы и всея Россіи, въ въчное утвержденіе и присное воспоминаніе, въ лъто отъ сотворенія міра 7175, отъ воплощенія же Бога Слова 1667, индикта пятаго мъсяца маія въ 13 день" <sup>1</sup>).

Итакъ, соборъ 1667 года счелъ постановленія собора русскихъ іерарховъ 1666 года въ нъкоторыхъ отношеніяхъ недостаточными, именно: все то, что касалось новоисправленнаго обряда и что поставлено было соборомъ 1666 года, такъ сказать, на одну доску съ другими его постановленіями относительно церковнаго благочинія, онъ нарочно выдъляють въ особую группу, относительно которой и составляеть свое особое опредъленіе. Такъ онъ поступаеть очевидно потому, что его возгрънія на выдъленные имъ вопросы были личны отъ возарвній собора 1666 года, почему онв и требовали, по его мивнію, иного рышенія, нежели какое состоялось о нихъ въ 1666 году, иначе ему не зачемъ было бы дълать новое постановление по тъмъ самымъ вопросамъ, которые уже были ръшены въ 1666 году, ему было бы тогда достаточно утвердить уже существовавшія соборныя постановленія.

Нетрудно видъть, въ чемъ состояла существенная раз-

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раскола т. II, стр. 211—220.

ница по указаннымъ пунктамъ постановленій собора 1667 г. отъ постановленій собора русскихъ іерарховъ 1666 года. Последній, какъ мы видели, не хулиль нашихъ старыхъ обрядовъ, считалъ ихъ, какъ и новые, тоже православными, только отжившими, и, по требованію времени, церковію отмъненными, вслъдствіе чего онъ не налагаль клятвы, не отлучаль отъ церкви только за одно употребленіе стараго обряда; окончательную замёну стараго обряда новоисправденнымъ онъ предоставляль времени и въ употребленіи стараго обряда видълъ нарушение только обычныхъ распоряженій церковныхъ властей относительно церковнаго благочинія, если только удержаніе стараго обряда не соединялось съ кулою на новоисправленный обрядъ, съ заявленіями, что ради последняго церковь стала не церковію, архіерен не архіереи, таинства не таинства. Виновные въ послъднемъ подвергались соборной клятвъ именно только за такую хулу на церковь, а не за то, что они еще продолжали по привычкъ держаться стараго обряда. Такое отношение собора русскихъ іерарховъ 1666 года къ старому русскому обряду восточные патріархи признали рішительно неправильнымь. Соборъ 1667 года, руководимый восточными патріархами, не только безусловно запрещаеть употребление стараго обряда, н) и налагаеть соборную клятву, въчное отлучение отъ церкви на всякаго, кто бы впредь сталь держаться обряда, налагаетъ клятву именно только за употребленіе стараго обряда, который ни подъ какимъ видомъ не долженъ существовать впредь въ православной церкви, -- никакихъ исключеній, никакихъ уступокъ въ этомъ отношеніи соборъ не дізлаеть. Если бы соборъ дъйствительно въ какихъ либо случаяхъ допускаль возможность удерживать старый обрядь безь подпаденія за это соборной клятвъ, то онъ, конечно, прямо бы указаль и оговориль эти случаи и обязань быль это сдълать. Соборъ хорошо зналь, какія смуты и нестроенія происходять въ русской церкви изъ-за приверженности народа къ старому обряду, и этого знанія уже вполнъ было бы достаточно для того, чтобы ему, въ своихъ постановленіяхъ, сділать какую-либо оговорку относительно возможнаго, при извъстныхъ условіяхъ, удержанія стараго обряда, если бы это соборомъ дъйствительно допускалось. Но соборъ этого не сдълалъ, конечно потому, что не хотълъ и не имълъ въ виду этого сдълать, и, значитъ, онъ безусловно запретилъ употребленіе стараго обряда на все будущее время. Иначе понимать и толковать приведенное выше постановленіе собора, значило бы навязывать ему такія намъренія, какихъ онъ вовсе не имълъ и, во всякомъ случать, не выразилъ въ своихъ опредъленіяхъ.

Почему соборъ 1667 года, руководимый двумя бывшими въ Москвъ восточными патріархами, такъ нетерпимо отрицательно отнесся къ старому русскому обряду, который въ существъ дъла былъ древне-греческимъ православнымъ обрядомъ, это понятно. Восточные патріархи въ своемъ пониманіи происхожденія и смысла обрядовыхъ русскихъ особенностей, по сравненію ихъ съ тогдашнимъ греческимъ обрядомъ, держались воззрвній грека архимандрита Діонисія и строго послъдовательно старались провести ихъ въ своихъ постановленіяхъ о русскихъ старообрядцахъ. Вивств съ Діонисіемъ патріархи находять въ особенностяхъ русскаго обряда скрытое въ нихъ прямое еретическое ученіе. Такъ, соборное опредъленіе, составленное подъ руководствомъ патріарховъ, согласно съ Діонисіемъ, и даже его словами, говорить: "а еже глаголють нъцыи аллилуія 2-жды; таже: Слава тебъ Боже, никакова основанія въ томъ имъють. Толкують бо, яко знаменуеть аллинуіа: Слава теб'я Боже, 2-жды аллилуіа, тоже: Слава теб'в Боже, являеть по ихъ 3-жды Слава тебъ Боже. Се трижды Слава тебъ Боже являетъ токмо Троицу, а единицу ни. Се убо гръщатъ зъло: зане невъденіемъ исповъдують токмо Троицу просто, а единицу ни. Но святая восточная и апостольская церковь православно мудрствуеть и исповъдуеть въ Божествъ Троицу и единицу". Въ другомъ мъсть своихъ дъяній соборъ говорить: "въ Евфросиновъ житіи писана отъ соннаго мечтанія велія и несказанная хула на святую и живоначальную Троицу, ея же и писанію предати не подобаеть. Толкуя бо аллилуја глаголетъ воплотившася Бога Отца, и паки глаголеть воплотившагся Святаго Духа, и паки воскресша Бога Отца и Святаго Духа". Двоеперстію патріархи дають на соборъ такое толкованіе: "глаголаша тъ суемудріи (т. е. приверженцы стараго обряда), яко два перста, второй указательный, и третій средній, Божество и человічество знаменують, и три перста: первый, четвертый и последній меншій, наклонити и совокупити подъ двъма персты, и имъноваща Святую Троицу и глаголаща, яко тъ три неравныя и разныя персты есть таинство Святыя Троицы. Всвиъ убо явлено есть, яко исповъдаща во Святый Троицъ неравенство, яко аріане, и несторіане, и духоборцы, и аполинаряне и прочіи проклятии еретицы: зане оніи сице исповъдаща несравненіе и раздъление во Святъй Троицъ: Отца болша назваша, а Сына менша, и Духа Святаго еще менша и яко такожде и тъ три разныя и неравныя персты являють, яко же же мудрствоваше вышеречении проклятии еретицы". Относительно молитвы Іисусовой патріархи говорять: "а кто хощетъ глаголати, упрямства ради, токмо едино: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, а: Господи Ісусе Христе Боже нашъ, глаголати отвращается, мнится, яко мудрствуеть и исповъдуетъ Христа, яко и Арій, точію Сына Божія быти по благодати, а не Бога истинна, единосущнаго Отцу. И въ томъ внимайте и разсудите и уразумъйте, кая молитва есть вящше прилична и больше чести приносить Христу. Явственно есть, яко сія молитва: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, есть вящше прилична и больши Христу приносится честь: зане сею молитвою исповъдуемъ Христа Сына Божія быти и Бога истина. Глаголюще: Господи Іисусе Христе, то Сына Божія исповъдуемъ: зане единъ Іисусъ Христосъ есть Сынъ Божій а не инъ. А глаголюще: Боже нашъ, помилуй насъ, темъ исповедуемъ, яко Христосъ есть истинный Богъ нашъ, яко и Отецъ и Духъ Святый. Сего ради достоить вамъ глаголати сію молитву: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ. Но и сія молитва: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ, непрекословящимъ свободна есть къ читанію. Противящінся паки сея молитвы: Господи Інсусе Христе Боже нашъ, узаконенію да увъщаются, еже научитеся чести ю благоговъйно, яко отцы святыми преданную". Относительно нашего стараго обычая ходить въ церковныхъ процессіяхъ по солнцу, патріархи постановляють: "преувъдъхомъ и сіе, яко въ великую субботу на утрени, егда входъ бываеть со святою плащаницею окресть церкви, подобнъ и во освящения церкве входъ со святнии мощами около же церкве, не ходять по обычаю святыя восточныя церкве направо, къ

востоку, но ходять налѣво, къ западу, мудрствующе, яко но солнцу подобаетъ ходити. И то несмысленно мудрствуютъ; зане не согласно есть съ прочими чины церковными. (Въ этомъ сказывается) токмо суемудріе, и мятежъ, и расколъ". Относительно символа патріархи заповъдуютъ: "повелѣваемъ мы, православніи патріарси, со всѣмъ освященнымъ соборомъ съ великою клятвою, еже святый символъ пріимати и глаголати безъ прилога, якоже святіи и богоносніи отцы въ первомъ и во второмъ вселенскихъ соборѣхъ написаща гречески, якоже нынъ исправлено и печатается славенски".

Такимъ образомъ, по толкованію восточныхъ патріарховъ, руководившихъ московскимъ соборомъ 1667 года, и заимствованному ими у грека архимандрита Діонисія, всв особенности стараго русскаго обряда, несогласныя съ тогдашнимъ греческимъ, содержатъ въ себъ или прямо еретическое ученіе, или представляють изъ себя продукть русскаго "несмысленнаго мудрованія", являють собою "токмо суемудріе, и мятежь, и расколь". Очевидно, подобный обрядь необходимо и неизбъжно долженъ былъ подвергнуться со стороны патріарховъ рішительному конечному запрещенію на все послъдующее время, всякій его употребляющій, послъ разъясненій сдівланных соборомь, необходимо подлежаль церковному отлученію и клятвъ только за употребленіе самаго обряда, такъ какъ православная церковь никогда и ни подъ какимъ видомъ не можетъ терпъть въ своей практикъ такаго обряда, который она сама признаетъ или прямо еретическимъ, или за такое произведеніе "несмысленнаго мудрованія", которое являеть въ себъ "токмо суемудріе, и мятежъ, и расколъ". Совстиъ другое было бы дело, если бы патріархи, вивств съ соборомъ, признали старый обрядъ такъ же православнымъ, какъ и новый, возникшимъ и выросшимъ на той же почвъ вселенскаго православія, заключающимъ въ себъ то же строго православное ученіе, такъ что все различіе между старымъ и новымъ обрядомъ сводилось бы только къ различію вившней формы обряда, которая въ христіанской церкви постоянно измёнялась и впредь можеть измёняться по требованію тёхъ или другихъ историческихъ обстоятельствъ, причемъ каждой отдъльной церкви всегда принадлежало и принадлежить право производить извъстныя перемены въ своемъ обряде. При такой постановкъ дъла для собора тогда достаточно было бы требовать отъ всъхъ признанія новоисправленнаго обряда, но не налагать клятвы на держащихся по привычкъ стараго обряда только за то, что они держатся стараго обряда, тогда можно было бы окончательную замъну стараго обряда новымъ предоставить времени, не опасаясь, чтобы отъ этого произошелъ какой либо вредъ для церкви. Но, къ сожалънію, указаннаго единственно правильнаго взгляда на нашъ старый обрядъ и на единственно правильное отношеніе къ нему, у руководителей собора 1667 года—восточныхъ патріарховъ вовсе не было, и потому они неизбъжно, руководствуясь воззръніями грека архимандрита Діонисія, должны были безусловно и навсегда запретить употребленіе стараго обряда и наложить клятву на всякаго, кто бы впредь сталь держаться его.

Простаго осужденія и отлученія отъ церкви всекъ державшихся стараго обряда было однако недостаточно, такъ какъ старообрядцы въ своемъ сопротивленіи реформъ Никона опирались на русскую церковную старину, въ ней находили свою опору, защиту и свое оправданіе. Въ виду этого, вм'ясть съ осужденіемъ старообрядчества, необходимо было коснуться и вопроса о русской церковной старинъ, поскольку она служила опорою для старообрядцевъ т. е. нужно было прямо и опредъленно сказать, оправдываеть-ли русская старина старообрядцевъ или нътъ? А такъ какъ сомнъній въ томъ, что старообрядчество действительно оправдывается русскою церковною стариною, не могло быть, то собору и привыссь позвать на свой судь предшествующую церковную жизнь русскихъ и произнести надъ ней, главнымъ образомъ въ лиць Стоглаваго собора, свой компетентный приговоръ. И дъйствительно, относительно Стоглаваго собора состоялось такое характерное соборное постановленіе: "А соборъ, иже бысть при благочестивомъ великомъ государъ, царъ и великомъ князъ Іоаннъ Васильевичь, всея Россіи самодержць, отъ Макаріа, митрополита московскаго, и что писаща о знаменіи честнаго Креста, сиръчь о сложеніи двою перстовъ, и о сугубой аллилуіи и о прочемъ, еже писано неразсудно, престотою и невъжествоми, въ книзъ Стоглавъ, и клятву, юже безъ разсужденія и неправедно положища, мы православніи патріарси, Киръ Паисій, папа и патріархъ алексан-

дрійскій и судіа вселенный, и Кирь Макарій, патріаркъ антіохійскій и всего востока, и Киръ Іоасафъ, патріархъ московскій и всея Россіи, и весь освященный соборъ, тую неправедную и безразсудную клятву Макаріеву и того собора разръшаемъ и разрущаемъ, и той соборъ не въ соборъ, и клятву не въ клятву, но ни во что вменяемъ, якоже и не бысть: зане той Макарій митрополить, и иже съ нимь, мудрствоваше невъжествомъ своимъ безразсудно, якоже восхотъща, сами собою, не согласяся съ греческими и древними харатей. ными словенскими книгами, ниже со вселенскими святъйшими патріархи о томъ совттоваша и ниже свопросишася съ ними". Въ другомъ мъстъ своихъ соборныхъ постановленій патріархи еще яснъе и опредъленнъе высказывають тв мотивы, по которымъ они отменяють обязательность постановленій Стоглаваго собора и еще рельефиве подчеркивають свою спеціально-греческую точку зрвнія на русскую церковную старину. Они говорять, что Стоглавый соборъ никакъ не можеть быть признань именно потому: "понеже не свидътельствовань есть, ниже бо писаніемь ко вселенскому патріарку и ко прочимъ святыя восточныя церкве о церковныхь винахь возвъщенный, якоже обычай имать святая церковь, по преданію святых вапостоль и святых отець;-ниже мъсто блюстителей оть оныхь бысть, якоже въ правилахъ о семъ писаное видъти есть" 1).

Чтобы понять всю греческую соль, заключающуюся въ приведенныхъ патріаршихъ постановленіяхъ о Стоглавомъ соборѣ, необходимо имѣть въ виду, что этотъ соборъ состоялся между прочимъ и въ силу той очень распространенной въ тогдашнемъ русскомъ обществѣ мысли, что Константинополь уже потерялъ свое первенствующее и руководящее положеніе въ православномъ мірѣ и его мѣсто заняла Москва—третій Римъ, и что въ дѣлахъ вѣры и благочестія первое мѣсто теперь принадлежить не грекамъ, а русскимъ. Въ виду этого Стоглавый соборъ рѣшаетъ всѣ церковные вопросы на основаніи только тѣхъ данныхъ, какими тогда обладала русская церковь, вовсе не обращаясь къ грекамъ, какъ это было ранѣе, за совѣтомъ, указаніями, за утвержденіемъ состоявшихся своихъ соборныхъ постановленій. Но

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раск. II, 220—221, 395.

Стоглавый соборъ не просто игнорируетъ современныхъ грековъ, а и утверждаетъ въ русской церкви и обрядъ, несогласный съ современнымъ греческимъ. Это онъ дълаеть конечно потому, что считаетъ нъкоторые тогдашние греческие церковные обряды отступившими отъ нормы истинно православнаго древняго греческаго обряда, который, нъкогда воспринятый русскими отъ старыхъ грековъ, у нихъ теперь только и сохранился въ прежнемъ неповрежденномъ видъ. Вообще въ дъятельности и постановленіяхъ Стоглаваго собора ясно и ръшительно выражена была мысль о полной религіозно-церковной зрълости русскихъ, уже не нуждавшихся болюе въ опекъ и водительствъ грековъ, о полной самостоятельности и независимости русской церкви отъ греческой, о правъ русскихъ устроять свою церковную жизньсамостоятельно, не оглядываясь на современныхъ грековъ... Понятно отсюда, что если Стоглавый соборь быль особенно дорогъ для русскихъ, какъ выраженіе ихъ полной эрвлости и самостоятельности въ церковно-религіозной сферъ, то для грековъ, ближе познакомившихся съ характеромъ и значеніемъ въ русской церковной жизни Стоглаваго собора, онъ быль явленіемь крайне непріятнымь и прямо ненавистнымь, какъ унижавшій греческое и грековъ и на счеть ихъ униженія безмірно возвышавшій русское. Занимая на соборь 1667 года господствующее и опредъляющее положеніе, греки воспользовались этимъ и составили о Стоглавомъ соборъ такое опредъленіе, изъ котораго русскіе должны были увидать, что іерархи ихъ церкви, даже въ цілой своей совокупности, взявшись самостоятельно, безъ руководства и указаній грековъ, різшать разные церковные вопросы, дізлали соборныя постановленія "неразсудно, простотою и невъжествомъ", соборныя клятвы они клали "безъ разсужденія и неправедно", что и самъ предсъдатель русскаго Стоглаваго собора-митрополить Макарій, котораго русскіе, и вполив справедливо, считали однимъ изъ замъчательныхъ и для тогдашняго времени образованнъйшимъ пастыремъ своей церкви, "мудрствовалъ (на соборъ) невъжествомъ своимъ безразсудно", причемъ главная причина безразсудныхъ и новъжественныхъ мудрованій и клятвъ тогдашнихъ русскихъ іерарховъ въ томъ именно и заключается, что они вообразили себя правоспособными дълать соборныя церковныя по-

становленія безъ всякаго участія и одобренія грековъ: "ниже со вселенскими святьйшими патріархи о томъ совътоваща и ниже совопросишася съ ними", "ниже мъстоблюстителей оть оныхъ бысть кто". Теперь русскіе должны были торжественно-соборно признать весь періодъ своей самостоятельной церковной жизни, когда они устранили изъ нея всякое непосредственное участіе и вліяніе грековъ, періодомъ ошибокъ и заблужденій, временемъ прискорбнаго и пагубнаго уклоненія русской церкви оть истиню православныхъ чиновъ и обрядовъ, когда по свойственному и общему всемъ тогдашнимъ русскимъ іерархамъ "неразумію и невъжеству", они, подъ видомъ возстановленія и укрѣпленія церковной старины, вводять въ русскую церковную практику еретическіе обряды, наивно принимая ихъ за строго православные. Очевидно отсюда, что крайне ръзкій и тенденціозный отзывъ о Стоглавъ собора 1667 года быль составленъ не русскими, а греческими ісрархами. Какъ не замутились умы русскихъ современи церковной реформы Никона, какъ не пошатнулись ихъ старыя традиціонныя возарвнія на свою прошлую церковную жизнь, все-таки и теперь сами русскіе не могли такъ ръзко-презрительно отнестись къ своей церковной старинъ, къ ностановленіямъ того собора, на которомъ присутствовали: русскій царь, всё святители русской церкви и, между шими, прославленные угодники Божіи. Даже самъ Никонъ не ръшался открыть и прямо поднять руку на постановленія Стоглаваго собора, не ръшался на такой шагъ и цълый соборъ русскихъ іерарховъ 1666 года, а если это было сдълано на соборъ 1667 года и притомъ въ такой ръзкой и обидной для русскихъ формъ, то это сдълали греки, а не русскіе. Русскіе ісрархи только безпрекословно подписались подъ продиктованнымъ имъ греками.

Кромъ постановленій Стоглаваго собора противники церковной реформы Никона приводили и другія основанія въ пользу защищаемой ими русской церковной старины. Въ доказательство двоеперстія они ссылались на такъ называемое Феодоритово слово и на извъстное сказаніе о св. Мелетіъ антіохійскомъ, въ доказательство правильности двоенія аллилуіи—на житіе св. Евфросина псковскаго и на одно сочиненіе Максима Грека, въ оправданіе русскихъ притязаній на первенство въ православномъ міръ — на сказаніе о быломъ клобукъ. Всь эти сказанія, имъвшія въвиду оправдать и утвердить особенности русскаго обряда, были разсмотръны патріархами и найдены ими несостоятельными, не имъющими никакаго значенія. Такъ относительно Өеодоритова слова и сказанія о св. Мелетів соборь говорить: "а еже глаголють на святаго Мелетіа и на Осодорита, яко писанта и поведъща они якоже знаменатися, тако и благословити архісрею, и въ томъ на св. Медетіа и на Осодорита солгаво: зане св. Мелетій три первые персты показа ради трехъ ипостасей Святыя Троицы, и паки тыя три персты совокупи ради единаго Божества и бысть знаменіе; а не инако бысть показаніе перстовъ отъ святаго Мелетіа. А Өеодорить о томъ ничтоже писа: зане велико истязаніе о томъ было во святый горы Авонстый вы льто 7156-е, подобны, якоже и вы царствующемъ градъ Москвъ бысть кръпкое истязание отъ преосвященныхъ великороссійскихъ митрополитовъ, и архіепископовъ, и епископовъ, во Святомъ Дусъ собравшихся въ лъто 7174 е, и не обрътеся въ Өеодоритовъ книзъ таковое писаніе, но солгано на него, Өеодорита, отъ ивкихъ суемудрыхъ и сокровенныхъ еретиковъ". О житіи св. Евфросина псковскаго, поскольку въ немъ находили оправданіе для двоенія аллилуіи, соборъ говорить: "и о еже писано въ житіи преподобнаго Евфросина, отъ соннаго мечтанія списателева, о сугубой аллилуіи, да никто тому въруеть, зане все тое писаніе блядивое есть, отъ лстиваго и лживаго списателя писано на прелесть благочестивымъ народомъ". Относительно сказанія о бъломъ клюбукъ соборъ дъласть такое постановленіе: "повед'вваемъ и писаніе, еже писано ость изъ Рема ко Генадію новгородскому архіспископу отъ Димитрія толмача (о бъломъ клобукъ) и о прочихъ, да никто сему писанію въру имъть: зане лживо и неправо есть, якоже яснъши возобличатся прочія его блядословія во неомъ писаніи. Обаче мы благословихомъ всёхъ митрополитовъ великороссійскаго государства, да носять бълыя клобуки по греческому образу ради древняго обычая, а не ради лживаго писанія Димитрія толмоча, еже писа отъ вітра главы **с**воея" 1).

Такимъ образомъ, всъ тъ данныя, каними русскіе десенъ

<sup>1)</sup> Idid.—222, 233, 237, 269, 273—275.

оправдывали законность и правильность существованія у нихъ обряда отличнаго отъ современнаго греческаго, все, что питало и поддерживало у нихъ досель представленіе о рышительномъ превосходствы русскаго благочестія предъсовременнымъ греческимъ, подверглось со стороны грековъсуровому соборному осужденію.

Но отлученіемъ отъ церкви и наложеніемъ клятвы на всвхъ старообрядцевъ соборъ 1667 года, руководимый восточными патріархами, не ограничился, а предаль старообрядцевъ и градскому суду. На рѣшеніе собора поставленъ быль вопрось: "аще еретики и раскольники, подобаеть ли наказатися градскимъ закономъ, или токмо церковнымъ наказаніемъ? Соборъ на это отвъчаетъ: "ей подобаетъ ихъ наказати и градскимъ наказаніемъ" и приводить затімь рядъ примфровъ изъ греческой исторіи, когда соборы повелъвали "наказать злочестивыхъ и градскимъ закономъ, и казнить ихъ разнымъ томленіемъ и различныя муки, и сице овымъ языки отръзоща, овымъ руце отсъкоща, овымъ уши и носы, и позорища ихъ по торгу, и потомъ сослани быша въ заточеніе до кончины ихъ". Въ виду такихъ примфровъ изъ греческой исторіи соборъ заключаеть: "се убо познаемъ отъ сихъ, яко еретики и раскольники нетокмо церковнымъ наказаніемъ имуть наказатися, но и царьскимъ, сиръчь градскимъ закономъ и наказаніемъ". Сообразно съ такимъ ръшеніемъ собора патріархъ Іоасафъ обратился къ царю Алексвю Михаиловичу отъ своего лица и отъ лица всего освященнаго собора съ заявленіемъ, что они, царскіе богомольцы, употребили, съ своей стороны, всв усилія, согласно лежащимъ на нихъ обязанностямъ, "взыскати элокозненныя расколоначальники, великій мятежь въ церкви Божіи творящія", которыхъ "обрътше и Христовою благодатію емше, пастырски прежде поучахомъ проповъдію слова Божія, и по святому апостолу Павлу, настояхомъ благовременнъ и безвременив, обличахомъ, запрещахомъ, молихомъ со всякимъ долготеривніемъ и ученіемъ", но не смотря на это, ніжоторые, хотя и не многіе, остались упорны въ своихъ заблужденіяхъ, почему и были преданы соборомъ анаеемъ. Теперь патріархъ, отъ лица собора, обращается въ царю съ моленіемъ: "да кръпкою десницею твоею защитиши церковь Божію отъ нихъ, да мстиши имъ безбожное ратованіе, и оборониши овцы стада Христова отъ зубъ ихъ волчіихъ, да не ктому бъгаютъ и рыкають, во еже что восхитити и поглотити" 1).

Значить, соборь 1667 года, подъ предсвательствомы двухь восточныхы патріарховы, не только подвергы проклятію и отлученію оты церкви всёхы тыхь, кто бы теперь сталь держаться стараго обряда, но и потребоваль оты свытскаго правительства, чтобы и оно, сы своей стороны, подвергло всякимы преслівдованіямы всёхы приверженцевы стараго обряда, усиленно доказывая ему, что вы этомы заключается его прямая обязанность относительно церкви, что такы сы церковными противниками всегда поступали благочестивне греческіе цари, которымы должны обязательно подражать вы этомы случай и благочестивне русскіе цари.

Итакъ, восточные патріархи соборно признали и утвердили: а) что наши старообрядцы большіе и опасные еретики; б) что ихъ, какъ еретиковъ, нужно отлучить отъ церкви н подвергнуть ананемъ; в) что не только ихъ слъдуеть отлучить отъ церкви и анаеематствовать, но еще и подвергнуть всевозможнымъ градскимъ казнямъ, чтобы этими суровыми мърами искоренить ихъ окончательно. Значитъ, бывшіе въ Москвъ восточные патріархи не только закръпили и санкціонировали существованіе у насъ старообрядчества, какъ отдъльнаго отъ православной церкви очень зловреднаго и опаснаго по своему еретичеству религіознаго общества. но и настояли на томъ, чтобы свътское правительство и въ будущемъ всячески преслъдовало и жестоко казимо ихъ, пока не искоренить ихъ окончательно, чёмъ восточные два натріарха и на все будущее время узаконили, такъ сказать, благословили и освятили политику всяческихъ преслъдованій старообрядцевъ со стороны государственной власти.

Конечнымъ осуждениемъ, какъ еретическихъ, извъстныхъ русскихъ обрядовъ, за которые стояли старообрядцы, суровымъ осуждениемъ всей вообще русской церковной старины, посколько она разошлась, хотя бы и въ безразличныхъ мелочахъ съ практикою тогдашней греческой церкви, восточ-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) fbid.—373—375. Грамата москевскаго патріарха Ісасафа въ государю папечатана въ приложени.

ные патріархи не удовлетворились, а постарались бол'ве широко и подробно пересмотръть всю вообще русскую церковнобогослужебную практику и соединенные съ нею въковые народные обычаи, чтобы осудить и уничтожить въ нихъ все, въ чемъ они отступали отъ тогдашней греческой практики и греческихъ тогдашнихъ обычаевъ. Во всёхъ русскихъ церковныхъ и даже простыхъ житейскихъ обычаяхъ, не согласныхъ съ тогдашними греческими, патріархи обыкновенно видять, по выраженію соборныхь актовь, или "суемудріе и расколъ", или: "суемудріе, мятежъ и расколъ", или: "суемудріе и безчиніе", или: "безчиніе и безумствованіе". Такъ, напримъръ, патріархи заявляють и постановляють: "слышахомъ, яко здъ въ Россіи священницы святыя дары въ великій входъ подъемлють не по чину, преміняють руців и емлють святый потирь лівою рукою. И то творять не по уставу: зане токовой чинъ нигдъ не обрътается писанъ, ниже: святая восточная церковь таковой обычай имать, ниже таинства яко являеть сіе преміненіе рукь, ток мо суемудрів и расколь. Еще же: чесо ради діакони кропять святою водою и въ домахъ, а не священницы? И то безчиню есть. Священникъ бо святить воду: ему же достоить и кропити; діаконъ же токмо да держить сосудь со святою водою, зане слуга есть". Или: "повелъваемъ, чтобы не погружати въ купели свъщи въ началъ дъйства святаго крещенія, зане сіє преданіе и чинъ не есть во святыя восточныя церкви, и таинства никакаго являеть, токмо суемудріе и безчиніе. Но да творять по чину святыя восточныя церкви: быти окресть купели тріемъ свіщамъ, на свіщниціхъ возженнымъ, до совершенія действа: зане сіе являеть и таинство. А погружати свъщи и дъйствовать безъ возженія свъщъ (окресть купели) не есть таинство, токмо безчиніе и безумствованіе". Или: "еще же повелъваемъ и заповъдуемъ, яко въ праздникъ святыхь Богоявленій, въ действо освященія водь, никтоже да погружаеть свъщь въ водъ прежде погруженія честнаго Креста: зане и сіе есть безчинно, а не по уставу и преданію святыя восточныя церкви"... Или: "слухъ нашъ есть и о семъ, яко зді, въ Россіи, въ божественной литургіи въ чтеніи апостола всякій священникъ сидить на священносопрестолін, сирвчь на горнемъ мъств. И то пребезаконно и прелюбодияніе есть: запе то архіереовъ мъсто и съдалище есть и сущій престоль и невъста его; и не токмо священникомь или архимандритомъ подобаеть сидъти на горнемъ мъстъ, но ниже архіереомъ въ чужихъ епархіяхъ ни въ какой церкви возможно сидъти на горнемъ мъстъ, ниже самому патріарху... Повелъваемъ убо, и сіе безчиніе да престанеть. Аще ли кто дерзнеть отнынъ сіе вышеписанное безчиніе творити и беззаконіе, да будетъ чуждъ священства".

Нормою для всей практики русской церкви, должна служить практика тогдашней греческой церкви, почему патріархи осуждая и отрицая тотъ или другой установившійся русскій обычай, не согласный съ тогдашнимъ греческимъ, обыкновенно говорять, обращаясь ко всему русскому духовенству: "да творять по чину восточныя (т. е. тогдашней греческой) церкве"; или: "яко же обычай есть и въ нъкоторыхъ восточныхъ странахъ"; или: "въдомо творимъ и сіе, яко во святой великой церкви Константинопольской и въ прочихъ патріархіахъ" бываеть такъ-то, значить, такъ должно быть впредь и у русскихъ. Или: "яко же чинъ держится издревле во всъхъ святыхъ церквахъ въ восточныхъ странахъ, и въ Кіевъ и повсюду, опричь московскаго государства", то и въ послъднемъ долженъ соблюдаться такой же чинъ, а не свой. Патріархи требують, чтобы въ московскомъ царствъ священники и діаконы обязательно носили постоянно скучьи, такъ какъ, говорятъ они "въ нашихъ странахъ священники и діаконы носять различныя священническія шапки и никогда ея съ головы не снимають, кром'в егда сами служать священную литургію". Поэтому и русскіе священники и діаконы должны постоянно носить свои скусьи. Но, замъчають при этомъ патріархи, "аще же кто отъ священниковъ и діаконовъ восхощеть носити шапки, якоже носять нашея страны священники и діаконы, не возбраняемъ, но и соизволяемъ и благословляемъ". Или: "причащатися пресвятыя крове отъ потира по прежнему по трижды, какъ причащаются вселенскіе патріархи, папа и патріархъ Паисій александрійскій, Макарій антіохійскій и како напечатано въ Служебникахъ. А мірскихъ людей причащати пресвятаго тъла и крови отъ патира лжицею по единожды, по обычаю греческія церкве".

Какъ сильно было стремленіе у бывшихъ въ Москвъ восточныхъ патріарховъ все церковное древне-русское замъ-

нить современнымъ греческимъ, это, между прочимъ, видноизъ того, что даже относительно обычной одежды патріархи заповъдывають всъмъ русскимъ священнаго чина и монахамъ: "одъяніе да носять, якоже вси носять освященнаго чина и монахи святыя восточныя церкве (т. е. греческіе)", и полагають очень суровое наказаніе тімь, кто бы сталь порицать духовныхъ русскихъ лицъ, носящихъ греческія одежды! "Аще ли же кто, говорять патріархи, станеть укоряти носящихъ греческія одежды, таковый, аще отъ священнаго чина будеть, да извержется, аще ли отъ мірскаго, да будеть отлучень". Такія свои чрезвычайныя постановленія патріархи мотивирують тімь, "якобы во святой соборной церкви было единомысліе и согласіе во всемъ, якоже во священнодъйствіи, и во священных ризахъ и во прочихъ церковныхъ чинахъ, тако же быти согласію и во всякихъ одъяніяхъ, иже носимъ".

Какъ властно и авторитетно держали себя на соборъ у насъ восточные патріархи, это видно изъ нъкоторыхъ ихъ соборныхъ заявленій. Такъ требуя, чтобы монашескому постриженію предшествоваль трехлітній искусь въ монастыръ, патріархи грозно заявляють: "преслушающій же сію нашу заповъдь и правило наказани да будуть запрещеніемъ и отлученіемъ". Или: "толкуемъ же мы, два патріархи, сіе нравило 318 богоносныхъ отецъ" такъ-то. Или: "хощемъ убо мы и повельваемъ, яко отнынъ осужденныхъ разбойниковъ и татей"...

Справедливость требуеть однако признать, что восточные патріархи властно и різшительно уничтожая всі особенности русской церковной практики, несогласныя съ тогдашнею греческою практикою, въ ніжоторыхъ случаяхъ находили однако возможнымъ сділать въ пользу ніжоторыхъ русскихъ обычаевъ уступки, очень характерныя для самихъ патріарховъ и ихъ соборной тактики. Въ соборныхъ постановленіяхъ патріархи говорять: "віздомо намъ есть и сіє, яко изволеніемъ благочестивыхъ царей и великихъ княвей пітрым отъ архимандритовъ во святую литургію дійствують и осінняють со свіщами, яко же и архіерен. А того чина во святой восточной церкви нізсть, и неприлично архимандритамъ архіерейская дійствовати. Обаче, ради царскихъ и великихъ князей изволенія, того не возбраняемъ, яко же

и сребряныя злащеныя шапки, подобны митрамъ, ради прошенія благочестивъйшаго и самодержавнъйшаго государя нашего, царя и великаго князя Алексіа Михаиловича, не возбранихомъ". О митрополичихъ бълыхъ клобукахъ патріархи постановляють: "архіспископи, и спископи, и архимандрити и прочіи власти, священномонахи и монахи да носять черныя клобуки, а митрополитомъ снисхожденіемъ изволихомъ носити имъ и бълыя клобуки, ради нъкотораго древняго обычая великороссійскаго государства (аще и тв извъты, иже глаголють о бъломъ клобукъ, и не суть правы) Обаче же повелъхомъ имъ бълыя клобуки носити во образъ греческаго чина, яко же носять всв гречестіи и прочіи православніи архіерен, да будетъ миръ и тишина и единомысліе во святой православной церкви". Ранве патріархи соборно постановили, что въ монахи и въ монахини можно постригать не иначе, какъ после предварительнаго трехлетняго искуса въ монастыряхъ, но послъ къ этому постановленію дълають такое добавленіе: "а знатныхь и въдущихь людей постригати по разсмотренію настоятеля".

Понятно, почему патріархи сдівлали указанныя уступки ніжоторымь особымь русскимь церковнымь обычаямь. Такъ они поступили потому, что указанныя уступки касались особыхь внішнихь отличій и преимуществъ важныхь духовныхь особь, какія имь дарованы были русскими государями. Отмінить эти отличія патріархи, котя и привнавали ихъ незаконность, однако не рішились, такъ какъ это было бы, съ одной стороны, непріятно государю, который желаль сохранеть ихъ; съ другой стороны, отміной этихъ отличій патріархи больно заділи бы самолюбіе разныхъ знатныхъ и высокихъ духовныхъ персонъ, всегда очень чувствительнымь ко всякимъ внішнимъ видимымъ отличіямъ. А раздражать и вооружать противъ себя русскихъ духовныхъ сановныхъ лицъ патріархи и не желали и не рішались, а потому и пошли въ пользу ихъ на уступки и послабленія.

Что восточные патріархи, бывшіе въ Москвъ, осуждая и унижая русскую церковную старину, въ чемъ она была несогласна съ тогдашнею греческою церковною практикою, дъйствовали въ этомъ случав вполнъ сознательно и потому тенденціозно, преслъдуя свои особыя спеціальныя пъли, къ православію или неправославію старыхъ русскихъ обрядовъ

не имъющія никакого отношенія, это не только съ очевидностію доказывается всёмъ характеромъ ихъ соборныхъ заявленій и постановленій о русскихъ церковныхъ особенностяхъ, но и собственнымъ ихъ прямымъ сознаніемъ, какое они откровенно выразили въ своемъ письмъ къ константинопольскому патріарху при своемъ отъвздв изъ Москвы. Въ этомъ письмъ патріархи между прочимъ пишутъ: "просихомъ многихъ лътъ достойнъйшаго царя, дабы быти особному нъкоему извъщенію и изъявленію чрезъ свои ему грамотоносцы о встать эдт бывших вашей пресвятости" т. е. намекають, что русскіе, по иниціативъ ихъ-патріарховъ Паисія и Макарія, дадуть особый отчеть въ своихъ последнихъ церковныхъ дъйствіяхъ константинопольскому патріарху, какъ своей высшей церковной инстанціи. Затімь патріархи, характеризуя свою московскую деятельность, откровенно пишуть: "обаче и обычной милостыни великому престолу, и прочимъ убогимъ престоламъ даянной, надвемся обновитеся, паче же большой и довольнъйшей быти; и о томъ всъми силами тщимся, дондеже совершится, сиръчь воеже бы исполнитися оной притчь: яко брать братомъ пособствованъ спасается, и да друзи будуть въ нуждахъ полезни. Прилагаемъ же нъчто ино, нашего ради общаго утъщенія: яко съ нашимъ пришествіемъ средоствніе вражды разрвшися и повсядневнаго плена изветь погибе тако, воежебы паки надъятися намь пріити ко прежней нашей свободь, чести и славь, юже древле импхомъ. Понеже здъ нъцыи со своими буйствы и неистовствы обезчестиша рода нашего преизящную свытлость, того ради сотворишася у велможь достойни преврънія и отверженія. Обаче тщахомся и по вся дни молимъ, да извергнутся изъ среды, и весьма отложатся уметы, чести ради общія и лъпоты рода нашего".

Такимъ образомъ патріархи, Паисій и Макарій, сами признають, что они имъли въ виду своими дъйствіями въ Москвъ уничтожить существовавшія у русскихъ подозрѣнія и нареканія на современныхъ грековъ, имъли въ виду снова возвысить и укръпить въ мнъніи русскихъ совсьмъ было пошатнувшійся авторитеть современныхъ грековъ, и что именно къ этому клонилась и ихъ соборная и вся вообще московская дъятельность, въ чемъ они, по ихъ мнънію, и имъли успъхъ. Слъдовательно, соборно-публичное осужденіе

и униженіе русской церковной старины, поскольку она расходилась съ тогдашнею греческою практикою, было, въ глазахъ патріарховъ, однимъ изъ средствъ на счегъ униженія стараго русскаго возвысить современное греческое, было дъломъ греко-восточнаго патріотизма, возвышавшимъ этимъ путемъ "лъпоту рода греческаго", приводившимъ грековъ "къ чести и славъ, юже древле имъхомъ".

А между твмъ, если бы восточные, бывшіе въ Москвв, патріархи отнеслись къ двлу не тенденціозно, болве внимательно и безпристрастно, они имвли бы возможность составить правильное представленіе о старомъ русскомъ обрядв и отнестись къ нему иначе, нежели какъ отнеслись въ двйствительности. Въ ихъ рукахъ находились такія данныя, опираясь на которыя, они могли установить настоящій правильный взглядъ на старый русскій обрядъ и проявить къ нему болве правильное отношеніе.

Прежде всего: въ сочиненіи грека архимандрита Діонисія, изъ котораго патріархи ділали большія дословныя заимствованія при своихъ соборныхъ указаніяхъ на неправославное ученіе, будто бы заключающееся въ старомъ русскомъ обрядъ, находятся и такія мъста, которыя говорять, что такъ смотръть на старый русскій обрядь, какъ посмотръди на него два восточные патріарха, значить не знать христіанской церковной древности вообще и въ частности исторіи обряда въ самой православной греческой церкви. Наши первые старообрядцы, какъ извъстно, въ оправданіе двоеперстія ссылались на свидътельство нъкоего грека-Петра Дамаскина, который говорить о двоеперстномъ сложеніи перстовъ въ крестномъ знаменіи у православныхъ старыхъ грековъ. По этому поводу архимандритъ Діонисій пишеть: "слышите о семъ и разумъйте, едино убо: яко сего Петра Дамаскина книга нъсть всъмъ пріятна, ниже является въ міръ; второе же: яко Петръ токмо о двою перстахъ бесъдуеть, ради втораго и третьяго глаголеть, яко знаменують та два перста два естества Христова, но за прочіи три персты не мудрствуеть, ниже глаголеть что. И негли аще и въ каковыхъ странахъ тамошнихъ потребовали внёшнихъ временъхъ сіе сложеніе двуперста ради еретиковъ единовольниковъ, а последи преста, яко же и ина многа дела, яже первое быша повельно оть святыхь отець тако, а последи такожде святіи отцы повелеша инаколучше. Пишеть и святый Іоаннъ Златоустый въ бесъдахъ на евангелиста Матеея въ пятдесять четвертомъ нравоучении о крестъ, листъ 91, цвну креста глаголя: ниже бо проств перстомъ начертати его подобаеть, но первые произволениемь со многою върою, аще и сице вообразить его зръніе, никто же близь тебе стати возможеть оть нечистыхь духовь. Се, яко по Златоусту, и единымъ перстомъ знаменовашеся людіе крестнымъ знаменіемъ нъкогда, посліди преста; и то, якожъ и многая правила обрътаются, въ помъстныхъ соборахъ повелъвають тако, а последи, на вселенских соборахь повелеща инако. Егда и въ томъ да речемъ, яко святіи отцы сопротивляются между собою? Небуди; токмо по потребъ времени еще законоположища Духомъ Святымъ, якожъ и первое. Божественная литургія отъ святаго апостола Іакова, брата Божія; списася больше и ины чины имяще; последи Виликій Василій сократи и чины украси, и паки: блаженный Златоусть еще сократи. Великій Асанасій пишеть въ правилахъ своихъ: мірскій священникъ, аще пострижется монахомъ и потомъ будетъ служить литургію, да будеть анаеема; а нынъ нетокмо служать аки священники, но и архіереи бывають. И еда да речемъ и о семъ, яко противно сатворяють и пишуть святіи отцы? Никако".

Такимъ образомъ архимандритъ Діонисій доказываеть, что во времена Златоуста крестное знаменіе ділали однимъ перстомъ, а потомъ, по требованію времени, "ради еретиковъ единовольниковъ", стали употреблять двоеперстіе, оставивъ старое одноперстіе, и уже послів, чтобы въ сложеніи перстовъ выразить свое върованіе въ Св. Троицу, оставивъ двоеперстіе, стали употреблять и троеперстіе, которое, значить, является, сравнительно, самою позднею формою перстосложенія, и что всь три указанныя формы перстосложенія одинаково православны и одинаково употреблялись православною греческою церковію за различное время ея существовавія. Вообще, по мнінію архимандрита Діонисія, въ предълахъ православной церкви одновременно могуть существовать болье или менье значительныя различія въ церковныхъ чинахъ о обрядахъ, но только до тъхъ поръ, пока эти различія не служать предметомъ споровъ и распрей. Въ послъднемъ случаъ, въ видахъ прекращенія смо-

ровъ, церковь устанавливаеть какой-либо одинъ опредъленный чинъ и обрядъ, и уже послъ этого настоятельно требуетъ отъ сыновъ своихъ твердо держаться ею установленнаго, отметая все другое, хотя бы ранве тоже употреблявшееся въ православной церкви и по существу такъ же православное, какъ и вновь установленное. Въ доказательство справедливости своего митнія, архимандрить Діонисій приводить очень яркій и убъдительный примъръ. "Въ обычай и преданіе во святой церкви, говорить Діонисій, и служаху треми просфорами, а ины четырми, ины пятми, ины шестью и седмію просфорами; такожде и частицы святыхъ изимаша: иніи пятьнадесять частиць, иніи дванадесять, иніи девять, иніи едину. Многое время сей чинъ и обычай бываше во святой церкви, якожъ видится во святой горъ Авонстви писано во многихъ рукописныхъ древнихъ книгахъ, и не имъяху въ томъ до времени ни единаго зазрънія и соблазна. Посемъ, оть нъкоего времени, начинаху преніе творити и глаголати кійждо: иный-азъ добръ творю четырми просфорами за четыре евангелисты, кіи списата святое Евангеліе и предаша сію тайну; иніи-мы съ пятію просфорами лучше ради пяти хлъбовъ, еже благослови Христосъ и насыти пять тысящь; иніи паки похвалиша свой обычай за шесть и за седмь просфиръ, кійждо глаголаху оно, еже показася имъ прилично Такожде и о частицахъ: иніи дванадесять частиць, иніи девять похвалиша, иніи пятьнадесять, иніи едину; и елико не бъ любопреніе въ церкви, быша вся добра и богоугодна. А когда начаша быти соблазны и любопренія въ церкви, тогда и святіи отцы разсудиша и повельша быти всьмъ во единомъ чинъ и обычаи, яко да престануть любопренія и соблазны оть невъждь и простыхъ человъкъ, и сице повелъша и изобразиша, яко всъмъ съ пятію просфорами совершати божественную литургію ради пяти хльбь, иже благослови Христось, якоже и на бдъніи въ благословеніи хлъбовъ бываеть. Аще ли Христосъ благослови иногда и седмь хлебовъ, но наситися менше народа, токмо четыре тысячи, и осташеся и менше укруховъ, токмо седмь спіридъ, а пятми хлівбами пять тысящь народа насытися и осташася окрухи болши 12 кошницъ полныхъ. Сего ради о семъ болшее чудодъяние предсудища святіи отцы совершатися божественной литургіи

пятми просфорами. Такожде повелъща и о частицахъ токмо девять изимати ради девяти чиновъ небесныхъ силъ, по святому Діонисію Ареопагиту. Царскимъ путемъ ходиша святіи отцы во время подобающее, ниже доль ниже горь, токмо посредственно и царскимъ путемъ: въ просфорахъ ниже седмь, ниже шесть, ниже четыре, ниже три, но пятми. Сице и въ частицахъ, ниже пятьнадесять, ниже дванадесять. ниже едину, но девять, -- сущее все Святый Духъ просвъти имъ. Такожде и вознаменованіе образа частнаго креста знаменатися треми цервыми персты. Аще и быша нъкогда и знаменоващася людіе единымъ перстомъ, по Златоустовъ бесъдъ, или двумя персты, по Петру Дамаскину, но треми персты апостольское есть преданіе неписанное, яко свидътельствуеть божественный василій Великій. Обаче святіи отцы сіи утвердища знаменатеся треми персты, яко же сіе въщание добраго предания изыде во всю вселенную, и вездъ всъ православніи христіане треми персты знаменують себе образомъ честнаго креста".

Правда, самъ авторъ, архимандритъ Діонисій, изъ приведенныхъ историческихъ справокъ и указаній, не только не сдълалъ надлежащихъ правильныхъ выводовъ, а увлекаясь желаніемъ унивить русскую перковную старину, ради возвышенія современнаго греческаго, сділаль выводь, сь указанными имъ же самимъ историческими данными совершенно несогласный, что будто бы русское двоеперстіе еретическаго происхожденія и содержить въ себ' несомнічное еретическое ученіе, и потому никакъ не можетъ быть допустимо въ практикъ православной церкви. Но Діонисій быль частнымъ лицомъ и по тому или другому вопросу могъ думать и писать, какъ ему хотвлось. Другое были два восточные патріарха, у которыхъ подъ руками было сочиненіе Діонисія. Они выдавали себя въ Москвъ за правомочныхъ представителей всей греко-восточной церкви, считали себя высшими духовными судьями и ръшителями русскихъ церковныхъ дълъ, вевмъ своимъ сужденіямъ и постановленіямъ придавани окончательный безапелляціонный характеръ, должны были особенно осторожно и осмотрительно отнестись къ русской церковной старина, строго и основательнопредварительно провърить и твердо установить: тельно ли она представляеть изъ себя только

русскаго невѣжества, русскаго неразумія и еретическаго мудровавія, или она есть остатокъ самой же греческой православной старины, только замѣненной у позднѣйшихъ грековъ другимъ, болѣе соотвѣтствующимъ позднѣйшимъ условіямъ и требованіямъ ихъ жизни? Но патріархи не только не производили въ этомъ направленіи какихъ либо изысканій и изслѣдованій, но у нихъ даже и не возникало подобныхъ вопросовъ, почему они на указанныя нами мѣста изъ сочиненія Діонисія не обратили вниманія, какого тѣ однако вполнѣ заслуживали и могли бы внушить имъ болѣе безпристрастный и справедливый взглядъ на русскую церковную старину и на отношеніе къ ней.

Въ своемъ соборномъ дъяніи 1667 года патріархи говорять: "епистолія, еже писана оть нашего брата, святьйшаго киръ Паисія, архіепископа Константинопольскаго, новаго Рима, и селенскаго патріарха, о ніжоторых перковных вещахъ по вопросамъ, и отвъты, якоже отъ нашего брата, святвищаго Паисія патріарха и оть того священнаго собора написано есть, тако и мы согласно повелъваемъ и утверждаемъ". Но мы уже знаемъ 1), что константинопольскій патріархъ съ соборомъ, отвъчая Никону на его вопросы о церковно-обрядовых особенностях русской церкви, не только не назвалъ ихъ еретическими, или просто неправыми, но и не потребоваль отъ Никона, чтобы онъ отмъниль ихъ существованіе въ русской церкви и заміниль ихъ тогдашними греческими, съ которыми они были несходны. Наоборотъ, какъ я уже говорилъ, константинопольскій патріаркъ вместь съ соборомъ желали умърить и ввести въ должныя границы реформаторскій пыль Никона, старались внушить ему, что нъкоторое различіе въ церковныхъ чинахъ, обрядахъ и обычаяхъ существовало въ христіанской церкви съ древнъйшихъ временъ, существовало и поздне, можетъ существовать и сейчась, но это нисколько не вредить единству вселенской православной церкви, какъ оно не вредило ранъе. То обстоятельство, что помъстныя православныя церкви имъютъ у себя свой помъстный церковный чинъ и обрядъ, говорить грамота константинопольскаго патріарха и собора, "не должно производить никакого раздъленія, если только

<sup>1)</sup> См. первый томъ настоящаго моего изследованія, стр. 165—179.

сохраняется неизмънно одна и таже въра... Не слъдуетъ думать, будто извращается наша православная въра, если кто нибудь имъеть чинопослъдованіе, нъсколько отличающееся въ вещахъ, которыя не принадлежать къ числу существенныхъ, или членовъ въры: лишь бы соглашался въ важныхъ и главныхъ съ каеолическою церковію". Въ виду этого константинопольскій патріархъ и соборъ убъждають Никона прекратить полемику и всякія препирательства и споры о неважныхъ и не существенныхъ для въры церковно-обрядовыхъ разностяхъ: "умоляемъ именемъ Господа нашего Інсуса Христа, да прекратить (указанные споры) твое блаженство, съ свойственной тебъ разсудительностію: рабу бо Господню не подобаетъ сваритеся (2 Тим. 11, 24), и особенно въ вещахъ, которыя не принадлежать къ числу главныхъ и существенныхъ и членовъ въры". Понятно, что если бы предсъдательствовавшіе у насъ на соборъ патріархи, Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій, действительно были единомысленны съ константинопольскимъ патріархомъ и его соборомъ, то они никакъ бы не могли, вопреки константинопольскому патріарху и собору, признать старый русскій обрядъ еретическимъ и недопустимымъ въ православной русской церкви, не могли бы придать отлученію и анавематствованію держащихся стараго русскаго обряда. А между тъмъ они это сдълали и тъмъ открыто заявили, что они въ своей соборной московской д'ятельности шли инымъ, своимъ путемъ, а не тъмъ, какой имъ указанъ былъ въ епистоліи константинопольскаго патріарха Паисія и его собора.

Быль подъ руками патріарховъ Паисія и Макарія и еще матеріаль, который даваль имъ возможность разръшить вспрось о русскомъ старообрядчествъ болье правильно и безпристрастно. Это дъяніе собора русскихъ іерарховъ 1666 года по дъламъ старообрядчества, переданныя на разсмотръніе и окончательное утвержденіе прівхавшихъ въ Москву восточнихъ патріарховъ. Изъ этихъ соборныхъ дъяній патріархи могли видъть, что русскіе іерархи нигдъ и ни разу не назвали старые русскіе чины и обряды неправыми, а тъмъ болье еретическими, недопустимыми въ православной церкви, и что русскіе іерархи осудили и осуждали старообрядцевъ не за то, что они держались старыхъ дониконовскихъ книгъ,

чиновъ и обрядовъ, но только за то, что они всюду проповъдывали и писали, "яко нынълняя церковь нъсть церковь, тайны божественныя не тайны, крещеніе не крещеніе, архіереи не архіереи, писанія лестна, ученіе неправедное и вся скверна и неблагочестна". Не хуля и не порицая старыя русскія церковныя книги, чины и обряды, соборъ русскихъ іерарховь въ то же время требоваль отъ всего духовенства и пасомыхъ, чтобы они держались новоисправленныхъ книгъ, чиновъ и обрядовъ, и за нарушение этого предписания, равно какъ и всякихъ правилъ церковнаго благочинія вообще, грозилъ ослушникамъ обычнымъ административнымъ наказаніемъ, а не отлученіемъ и анавематствованіемъ. Понятно отсюда, какое глубокое различие въ отношении къ русскому старообрядчеству сказалось въ двяніяхъ чисто-русскаго собора и въ дъяніяхъ собора подъ предсъдательствомъ и руководствомъ двухъ восточныхъ патріарховъ. Понятно также, что отъ пришлыхъ въ Москву восточныхъ патріарховъ позволительно было ожидать, что они, въ интересахъ церковнаго мира и простаго безпристрастія, обратять вниманіе на осторожный и тактичный образь двиствій русскихь іерарховь относительно старообрядчества и пойдуть по пути, уже проложенному русскими іерархами. Такъ поступить имъ следовало тъмъ болъе, что засъдавшіе на соборъ, подъ муъ предсъдательствомъ, русскіе іерархи еще недавно сами всъ держались старыхъ книгъ, обрядовъ и чиновъ, нисколько не думая и даже не подозръвая, что они держались неправыхъ и прямо еретическихъ обрядовъ, что этими обрядами они выражали еретическое заключающееся въ нихъ ученіе. Конечно, большинству русскихъ членовъ собора было, несомнънно, крайне больно и тяжело признать, что русская церковь, хотя и несознательно, за время своей независимой отъ грековъ жизни, впала однако въ еретичество, которое, если бы не спасители-греки, грозило совстви замутить православіе на Руси, — очевидное неразуміе всту русских , при такомъ пониманіи дъла патріархами, было дъйствительно поразительно. Но несмотря на все это, вследъ за восточными патріархами, и всф присутствовавшіе на соборф русскіе іерархи безпрекословно подписались подъ соборными опредъленіями, грубо-ръзко осуждавшими русскую церковную старину. Почему русскіе ісрархи легко и скоро не только-

отказались отъ своей родной церковной старины, которую ранње они такъ глубоко и даже преувеличенно чтили и прославляли, а затъмъ вмъсть съ греками сурово-порицательно осудили ее-по неимънію данныхъ сказать что либо опредъленное, трудно. Можно думать, что царь Алексъй Михаиловичъ, вызвавшій въ Москву восточныхь патріарховъ, видълъ въ нихъ достойныхъ представителей тъхъ древнихъ іераршихъ канедръ, на которыхъ некогда возседали знаменитые и великіе святые отцы и учители вселенской церкви, что онъ и на бывшихъ въ Москвъ ихъ преемниковъ по каеедръ переносилъ традиціонно воспитанное въ немъ величайшее почтеніе и преклоненіе предъ ихъ высшимъ церковнымъ авторитетамъ и, самъ преклоняясь предъ ними, безусловно подчиняясь имъ, какъ непререкаемымъ авторитетамъ въ дълахъ церкви, того же требовалъ и отъ русіерарховъ. Съ другой стороны, русскіе архіереи, вследствіе отсутствія у нихъ какого-бы то ни было правильнаго образованія, знаній и умінья самостоятельно разбираться и ръшать возникающіе церковные вопросы, какъ-то терялись въ такихъ случаяхъ, искали опоры и поддержки или со стороны, или въ старыхъ традиціяхъ и преданіяхъ, или у людей болъе ихъ образованныхъ и свъдущихъ, не отваживаясь сами сдълать какой либо самостоятельный шагъ. Такъ, новый московскій патріархъ Іоасафъ и съ нимъ вев русскіе архіерен обратились на соборв къ восточнымъ патріархамъ съ рядомъ вопросовъ, которые, очевидно, они сами не умъли поръщить своими собственными силами. Какого рода были эти вопросы, хорошо видно изъ следующаго: "Вопросъ 1-й. Въ день пятидесятный на сошествие Святаго Духа, егда чтутъ молитвы колфнопреклоненныя, къ занаду ли обратяся, къ народу ли, или на востокъ, чести?" глубокомысленный вопросъ, **РВР** на этотъ архи повелёли читать молитвы обратясь на западъ, народу, но при этомъ прибавили: "а иныя чтутъ обратяся и на востокъ", т. е. отвътили: оборачивайтесь куда хотите. Второй вопросъ быль такого рода: "о благовъсту во все лъто по приходскимъ церквамъ къ литургіамъ, како быти и въ кое время?" На вопросъ: "ектенія сугубая и молитвы въ великій пость четвертыя неділи съ среды на влатоустовыхъ и василіевыхь службахь, говорити ли въ субботу и въ недълю?" Патріархи давая свой отвътъ замъчаютъ: "а этаго у нихъ въ греческихъ служебникахъ не написано", а потому и не слъдуетъ такъ поступать. Или, напримъръ, наши јерархи сами не умъли ръшить слъдующаго вопроса, который они предложили патріархамъ: "Никонъ монахъ, будучи въ Воскресенскомъ монастыръ патріархомъ, которыхъ посвящалъ въ архимандриты, и во игумены, и въ попы и во дьяконы въ Воскресенскій монастырь и во иныя монастыри своего строенія, како имъ впредь быти?"—При такомъ отношеніи русскихъ архіереевъ къ разнымъ церковнымъ вопросамъ, вполнъ естественно было, что восточные патріархи, вмъстъ съ другими греками, заняли на московскомъ соборъ безусловно доминирующее положение и что то или другое ръшение поставленныхъ на соборъ вопросовъ исключительно зависъло отъ нихъ, -- русскіе ісрархи только смиренно и послушно подписывались подъ темъ, что диктовали имъ, купно съ другими греками, восточные патріархи.

Не несмотря на всю пассивность и податливость русскихъ отцовъ собора, несмотря на то, что они смиренно приложили свои руки подъ суровымъ осужденіемъ патріархами русской церковной старины, все-таки и у нихъ, въроятно, такъ или иначе, сказалось, что восточные патріархи перешли должную границу сдержанности и безпристрастія въ сужденіи о русской церковной старинъ, что они чрезмърно ръзкими заявленіями о простоть и невъжествь отцовь Стоглаваго собора, между которыми были и святые угодники Божіи, слишкомъ неосторожно и больно задъли русское народное самолюбіе. По крайней мірь патріархи, въ конць своих соборныхъ дъяній, сочли нужнымъ написать и обнародовать особое "Увъщаніе" относительно Стоглаваго собора, въ которомъ они всячески усиливаются провести и оправдать ту мысль, что не только отдъльные святые мужи слушали и пользовались совътами и указаніями другихъ, но что и самые позднайшие вселенские и помастные соборы исправляли постановленія соборовъ имъ предшествующихъ, если находили въ ихъ постановленіяхъ что либо не вполнъ удовлетворительное и несовершенное. Приводя всему этому историчекіе примъры и указанія "Увъщаніе" заключаеть: "тьмже убо посему да никтоже и нынъ стужаеть о семъ настоящемъ соборъ, видя нъкія вины на ономъ бывшемъ соборъ при царѣ Іоаннѣ Васильевичѣ погрѣшенныя: о крестѣ, и о трегубой аллилуіи, и о согбеніи персть, и о символѣ и о прочихъ вещахъ, писанныхъ на ономъ соборѣ". О простотѣ и невѣжествѣ митрополита Макарія и другихъ отцовъ Стоглаваго собора въ "Увѣщаніи" уже не говорится, конечно потому, что оно было написано съ нарочитою цѣлію нѣсколько сгладить и смягчить то тяжелое и непріятное впечатлѣніе, какое производило на русскихъ соборное опредѣленіе грековъ о Стоглавомъ соборѣ.

Значительно иначе, чъмъ къ Стоглавому собору, патріархи отнеслись къ другому нашему собору, бывшему при патріархъ Филареть Никитичь. Какъ извъстно, на этомъ соборъ постановлено было всъхъ лицъ, обращающихся изъ католичества въ православіе, перекрещивать вновь, -- католическое крещеніе, такимъ образомъ, не признавалось настоящимъ истиннымъ крещеніемъ. Это неправильное постановленіе русскаго собора патріархи ръшили отмънить и признать латинское крещеніе правильнымъ. Но они дълають это очень осторожно и сдержанно. Они приводять многочисленныя выдержки изъ правиль и постановленій разныхъ древнихъ соборовъ, святыхъ отцовъ и учителей церкви, сопоставляють ихъ съ постановленіемъ собора при Филарегъ Никитичъ, причемъ доказываютъ, что толкуемыя и понимаемыя древнія соборныя и отеческія правила не дозволяють перекрещиванія латинянь, почему соборное постановленіе при Филареть Никитичь о перекрещиваніи латинянь должно быть отмънено и впредь присоединять латинянъ къ православію слідуеть безь перекрещиванія. При этомь патріархи считають нужнымь, для успокоенія русскихь, сдівлать такое заявленіе: "аще же кто негодовати начнеть за соборное изложение оно, еже бысть при святышемъ патріарсь Филареть Никитичь московскомь и всея Россіи, ревность имъя, ежебы не разрушити его: о семъ таковый да не негодуеть и да не сумнится, но да въсть, яко во древняя времена соборъ собора исправляще, не негодующе о первомъ, но на лучшее церкве смотряюще, исправища послъди... И что многа глаголати? И апостольская узаконенія и правила святіи отцы последи исправляху на лучшая, якоже видъти въ 6-же селенскомъ соборъ во 12-мъ правилъ... И многа ина таковая обръсти имать кто, отъ прежнихъсвятых в соборовь изложенная, оты последних безь зазора исправленная, а не зазираху и не поношаху прежних вы неисправлении. И ныне убо о исправлении прежде бывшаго собора при святейшемы Филареты патріархы никтоже да сумнится, или зазрить: лыпо бо по прежде реченных образыхы.

Греческій взглядь на особенности стараго русскаго обряда, какь на содержащія въ себъ еретическое ученіе и потому не терпимаго въ православной церкви, подсказанный антіохійскимъ патріархомъ Макаріемъ еще Никону, быль формально признанъ и закръпленъ греками на соборъ 1667 года, причемъ восточные патріархи, конечно, и не подозръвали, что они, въ данномъ случать, признаютъ еретическимъ собственно свой же старый греческій православный обрядъ, нто не подозрывали греческій православный обрядъ, нто не прешедшій отъ нихъ къ русскимъ и у послъднихъ неизміно сохранившійся до послідняго времени. Но какъ бы то ни было, только посліт состоявшихся опреділеній о старообрядчестві на соборт 1667 года, вст православные русскіе усиленно старались провести греческій взглядъ на старый русскій обрядъ въ своей дальнійшей борьбів съ старообрядчествомъ.

Игнатій тобольскій, въ своемъ третьемъ посланіи (стр. 60), говорить: "нъсть бо ересь, юже они проклятіи полуармяне (т. е. старообрядцы) не держать: въ раздъленіи неравенства ипостасей Святыя Троицы, еже изображати ю съ послъдними персты,-суть проклятіи аріане; въ маломъ паки перстъ изобразующе Св. Духа и тъмъ его меньши Бога Отца творяще, суть проклятіи македоніане; изобразующе же наки Сына Божія въ раздъленныхъ лицахъ Божествомъ и человъчествомъ, въ великоуказательномъ и въ великосреднемъ, и тъмъ Сына Божія на двъ ипостаси, сиръчь, лица раздъляюще,—суть проклятіи несторіане". Св. Димитрій Ростов-скій въ своемъ "Розыскъ" называеть старообрядцевъ еретиками, такъ какъ они "троическое единосущіе пресъцають на трое: единаго Сына Божія на два Сына раздъляють, воплощеніе Сына Божія, бывшее поистинъ, не исповъдують, Христа на особомъ отъ Святыя Троицы престолъ посаждають, (стр. 385, изд. 1847 г.). Питиримъ въ "Пращицъ" прямо называетъ старообрядцевъ еретиками. "Подобнъ онымъ еретикамъ древнимъ, говоритъ онъ, и нынъшніи, иже въ мимошедшихъ лътъхъ яко злосмрадное зловоніе проникшін, глаголю: Аввакумъ, Лазарь, Өеодоръ, пустоствятъ Никита, и нижегородецъ старецъ Сергій" (л.л. 11, 13, 291, 358, 359). Питиримъ подробно говоритъ о томъ, въ чемъ именно заключается еретичество старообрядцевъ и почему они должны быть поставлены наряду съ древними еретиками (л.л. 89, 91-94, 101 и др.). Преосвященный Өеофилактъ въ "Обличеніи неправды раскольническія" говорить, что старообрядцы своими ожесточенными нападеніями на православный обрядъ, упрямымъ нежеланіемъ принять его, даютъ право подозръвать, что они съ особенностями своихъ обрядовъ соединяютъ какія либо неправославныя представленія. "Зрите и вы, богомерзкіе суевърцы, говорить онъ напримъръ, праведно ли вы нарекаете на православныхъ христіанъ, акибы неправильно васъ порицающихъ аріанствомъ, иже со Аріемъ не хощете исповъдати Христа Бога, егда молитву сію: Господи Іисусъ Христе, Боже нашъ и пр. отмещете; въ сложеніи перстовъ хиромантією своею гадательнъ противитеся равенству Святыя Троицы, а въ молитвъ сей явно отрицаетеся Христа исповъдати Бога. Сего больше и самъ ересеначальникъ Арій не требуетъ отъ васъ; и еще ли не явное ваше аріанство, безбожній апостаты!" (л. 89). Арсеній Мацеевичъ въ своемъ "Изобличеніи" на "предисловіе", къ поморскимъ отвътамъ, такъ говоритъ о старообрядцахъ: "вамъ самая нужная и главная вещь къ въръ и церкве: двоперстный кукишъ арменскій, двойственное аллилуіа, да осемь концовъ крестныхъ на просфоръ. И тако по сему можно видъть, что ваша въра столько съ Златоустомъ согласуетъ, сколько Веліаръ со Христомъ. Однако можно безсомнінія признать, что ваша въра съ своими преданіями не новая, но самою вещію древняя и старинная, сирічь, древняго Веліарасатаны и его слугъ-древнихъ схизматиковъ, раскольщиковъ и еретиковъ, на которыхъ древній церкве учитель Златоусть святый пространно писаль и вопіяль". (Опис. док. и дълъ Св. Синода, т. I, прилож. стр. ССССХХХV).

Такъ, съ легкой руки грековъ и двухъ предсъдательствовавшихъ на соборъ 1667 года восточныхъ патріарховъ, наши старые церковные обряды и въ глазахъ самихъ русскихъ постепенно превратились въ зловредные и погубные еретическіе обряды, которые никакъ не могутъ быть терпимы въ православной церкви.

Коренной перевороть во взглядахъ на старообрядческія особенности и на отношение къ нимъ православныхъ, въ смыслъ отрицанія правильности закръпленнаго постановленіями собора 1667 года греческаго взгляда на старый обрядь, произвело знаменитое "Увъщаніе" митрополита Платона, въ которомъ московскій святитель настойчиво и рішительно заявляеть, что старообрядцы въ самой силъ въры согласны съ нами, "только за одни мелкости спорять и отъ насъ за то отдираются", что какъ въ сугубой аллилуіи такъ и въ трегубой одинаково прославляется Св. Троица, что "если въра о Св. Троицъ есть непорочна, то какими бы пальцами ее ни изображать, нътъ бъды спасенію, что какъ бы ни ходить-по солнцу или противъ солнца, въ томъ великой силы не находили... Хорошо ходить и по солнцу, только бы быть въ соединеніи съ церковію". (Стр. 35, 49, 55, 59, 78, 84 и др. Изд. 8-е).

Со времени изданія "Увъщанія" и послъдовавшаго за тъмъ учрежденія такъ называемаго "единовърія", православные перестали называть старообрядцевъ еретиками, перестали отыскивать въ старомъ обрядъ будто бы скрытое въ немъ злое еретическое ученіе, что утверждали восточные патріархи на соборъ 1667 года. Эту перемъну, во взглядахъ и отношеніяхъ къ старому обряду со стороны православной русской церкви, объясняеть митрополить Филареть въ своихъ "Бесъдахъ къ глаголемому старообрядцу". "Когда ревнители мнимой старины, разсуждаеть московскій святитель, упорно стали за перстосложение двуперстное противъ троеперстнаго, принятаго издревле въ знаменіи пресвятыя Троицы, тогда настояло опасеніе и подозрѣніе: не есть ли, или не окажется-ли двуперстное знаменіе выраженіемъ какого либо новаго неправаго ученія о Божествъ, и потому предосторожность требовала употребить сильную мъру, чтобы пресъчь неправильное, и не допустить распространяться злу... Потомъ болъе нежели столътній опыть показаль, что вы, старообрядцы, отъ православнаго ученія о Пресвятой Троицъ и о воплощеніи Сына Божія, не отпали, и что въ крестномъ знаменіи продолжаете образовать таинство Пресвятыя Троицы и воплощение Сына Божія, какъ и православная церковь, только не такимъ расположеніемъ перстовъ, какое она издревле (?) употребляеть. Измъненіе знаменія перестало

быть важнымъ и подлежащимъ строгому суду, когда оказалось, что существо таинства сохранено". (Стр. 117—118. Изд. 3-е).

Такимъ образомъ, и теоретически и практически—греческій взглядъ на старый русскій обрядъ, какъ еретическій, утвержденный постановленіями собора 1667 года, былъ въ позднѣйшее время признанъ русскою церковію ошибочнымъ и замѣненъ прежнимъ русскимъ взглядомъ, что старый обрядъ, и по своему происхожденію и по выражаемому имъ ученію, есть обрядъ строго православный, не заключающій въ себѣ ничего еретическаго. А въ послѣднее время научно-историческими изслѣдованіями твердо установлено и то положеніе, что старый русскій обрядъ есть дѣйствительно старый греческій православный обрядъ, по сравненію съ тѣмъ новымъ греческимъ обрядомъ, какой былъ утвержденъ соборомъ 1667 года.

## ГЛАВА ІХ.

## Важнъйшія постановленія собора 1667 года относительно благоустройства русской церковной жизни.

Постановленіе собора 1667 года, чтобы на Руси ежегодно собирались церковные соборы если уже не два раза въ годъ, то обязательно одинъ. Ненсполнимость этого требованія. Образованіе при московскихъ патріархахъ постояннаго изъ архіереевъ Синода, родоначальника иынъшняго Св. Синода. Постановленіе собора 1667 года объ увеличеніи въ Россіи числа епархій и раздёленіи ихъ на митрополитанскіе округи. Неудачная попытка царя Өедора Алексвевича привести въ исполненіе постановленіе собора 1667 года объ увеличеніи въ Россіп числа епархій и о разд'ьленіи ихъ на двънадцать митрополитанскихъ округовъ. Постановленіе собора о неподсудности духовныхъ лицъ судьямъ изъ мірянъ. Разръшеніе соборомъ вдовымъ священникамъ и дьяконамъ священнодъйствовать, а твиъ изъ нихъ, которые вступили во второй бракъ, прислуживать въ церкви, пъть на клиросъ и питаться оть церковных в доходовъ, а также невозбранно поступать на общественную и государственную службу, кромъ военной. Нъкоторыя другія болье мелкія постановленія собора, касающіяся церковнаго благочинія, чернаго и білаго духовенства. Приглашеніе пагріарховъ, обращенное къ царю, архіереямъ, настоятелямъ монастырей и ко всёмъ русскимъ вообще открывать у себя училища, учиться въ нихъ наукамъ, а главнымъ образомъ изучать греческій языкъ, эту основу всякаго истиннаго просвъщенія.

Изъ постановленій собора 1667 года, послѣ осужденія русскаго старообрядства, нѣкоторыя, по своей важности для послѣдующей русской церковной жизни, заслуживають особаго вниманія. Къ числу такихъ постановленій прежде всего относится соборное опредѣленіе о пользѣ и необходимости собирать ежегодно два, или, въ крайнемъ случаѣ, одинъ разъ въ годъ церковные соборы въ Москвѣ, для обсужденія и рѣшенія всѣхъ возникающихъ текущихъ вопросовъ и дѣлъ церковной жизни.

Восточныхъ патріарховъ поразило то обстоятельство, что на Руси крайне ръдко собираются церковные соборы, тогда какъ церковные каноны настойчиво и ръшительно требують, чтобы соборы обязательно собирались или два раза въ годъ, или же, въ крайнемъ случав, одинъ разъ въ годъ, такъ какъ, отъ несоблюденія тою или другою пом'встною церковію этаго правила, могутъ произойти въ ней разныя нестроенія, даже мятежи и расколы. Въ виду этого патріархи постановляють: "подобаеть, якоже повельвають правила святыхь апостоловъ и вси вселенстіи и пом'встніи собори, яко да въ коейждо странъ и епархіи творити архіереомъ соборы дважды въ лъто, или нужды ради, поединожды, церковныхъ ради вещей исправленія. Обаче заеже во здішных странахъ великороссійскаго государства не обыкоща архіереи собиратися часто, и соборы творити, и исправляти священническія распри и прочая, учинишася толики раскольники и мятежники, и возмутиша все государство, и многія души погибоша, и вмалъ было не весь народъ прельстили и отъ православныя вёры возвратили къ безмёстнымъ дёламъ и еретическимъ мудрованіямъ. Сего убо ради весма подобаетъ по времени начастъ собиратися архіереемъ всего россійскаго государства въ царствующій градъ Москву ради всякихъ добрыхъ совътовъ и нуждыя церковныя вещи исправляти" 1).

Это настоятельное требованіе восточных патріарховь, чтобы на Руси два раза или одинь разь въ годь, обязательно, собирались церковные соборы, чего требують и церковные каноны, необходимо поставило наше правительство въ очень затруднительное положеніе. Хорошо было сказать: собирайте соборы ежегодно, но какъ было выполнить это на дълъ? Русская тирриторія была крайне велика, занимала громадное пространство. На этомъ громадномъ пространствъ, въ очень большомъ разстояніи одна отъ другой и каждой отъ столицы—Москвы были разбросаны русскія, тоже громадныя по пространству, епархіи. Дороги въ то время у насъ были крайне плохи, а въ нъкоторыя времена года и совсъмъ непроъздны. Чтобы архіерею болье отдаленной епархіи попасть въ Москву, съ сопровождавшею его свитою, довольно многочисленною, требовалось много сборовъ, хлопоть,

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раск. т. II, стр. 249-250.

времени, издержекъ, и только подъ условіемъ, что состояніе пути допускаетъ повздку. При такихъ условіяхъ ежегодно ъздить въ Москву изъ отдаленныхъ епархій было дъломъ ръшительно невозможнымъ, это бы значило, для такихъ архіереевъ, съ одной стороны, нъсколько мъсяцевъ проводить въ вздв по тогдашнимъ дорогамъ, на что далеко не у всякаго архіерея хватило бы силь; съ другой стороны архіерею тогда пришлось бы въ дъйствительности почти совсвиъ бросить свою паству и всв епархіальныя дела, такъ какъ значительную часть года онъ проводиль ом въ повздкахъ въ Москву и обратно и на соборныхъ засъданіяхъ т. е. вив своей паствы. Восточные патріархи, напримірь, прибыли въ Астрахань 21 іюня, а въ Москву-2 ноября т. е. находились въ пути изъ Астрахани въ Москву четыре съ лишкомъ мъсяца. Предположимъ, что мъстный астраханскій епископъ прибыль бы въ Москву вдвое скорфе патріарховъ, но и тогда бы ему на одну дорогу въ Москву и изъ Москвы пришлось бы затрачивать болье четырехъ мъсяцевъ въ году и притомъ по самымъ плохимъ и тяжелымъ дорогамъ. Но даже изъ ближайщихъ сравнительно епархій ежегодныя поъздки въ Москву архіереевъ были бы для нихъ крайне обременительны и тяжелы, и едва ли полезны для ихъ епархій, которыя имъ приходилось бы ежегодно оставлять на очень долгое время, что однако рышительно и строго осуждается и запрещается церковными канонами. Очевидно, ежегодные церковные соборы, на которые бы собирались всъ русские епархіальные архіерен, по особенностямъ нашей страны, были совсвиъ невозможны. Это хорошо понимало наше правительство и ръшилось выйдти изъ безвыходнаго, казалось, положенія такимъ образомъ: у насъ, въроятно, съ очень древняго времени, иногда собирались при митрополитахъ маленькіе соборы изъ такъ называемыхъ "прилучившихся" архіереевъ т. е. такихъ архіереевъ, которые въ данное время по какому либо случаю находились въ столицъ. Первый постановленный въ Москвъ независимо отъ Константинопольскаго патріарха русскій митрополить Іона въ своей прощальной грамотъ владимірскому и берестійскому епископу Даніилу говорить: "мы простихомь его и благословихомъ, съ всёми нашими дётми и съ служебникы, съ архіепископомъ и епископы русками нашія митрополія, елиціи въ сіе время прилучишася при насъ" 1). Потребность имъть въ Москвъ, время отъ времени, хотя бы немногихъ прівзжихъ архіереевъ для обсужденія и ръшенія возникавшихъ церковныхъ дълъ, какія не могъ, или считалъ неудобнымъ, ръшать одинъ митрополитъ, а потомъ патріархъ, была такъ естественна и настоятельна, что наши митрополиты, а потомъ патріархи, сами собою, при всякомъ удобномъ случаъ, старались составить соборы изъ "прилучившихся" архіереевъ.

Потребность присутствія въ Москвъ большаго или меньшаго количества епархіальныхъ архіереевъ вызывалась иногда и разными государственными нуждами.

Архіерен древней Руси, вмъстъ съ монастырями, были у насъ очень богатыми землевладъльцами и имъли на своихъ земляхъ многочисленныхъ крестьянъ. Они, какъ и другіе помъщики, должны были съ своихъ земель отбывать разныя государственныя повинности: доставлять даточныхъ людей на войну, доставлять опредъленные денежные налоги на военныя издержки, доставлять провіанть на государевыхъ служилыхъ людей, давать нуждающемуся государству взаймы деньги и т. под. Естественно, что государство, когда оно находилось въ стесненныхъ обстоятельствахъ и нуждалось въ помощи и содъйствіи всей земли, не могло обойтись безъ содъйствія духовныхъ властей, которыхъ оно всегда и призывало на совъть, вмъсть съ другими представителями земли, на свои земскіе сборы. И такъ какъ земскіе соборы, особенно въ первой половинъ XVII въка, были часты и продолжались иногда довольно долго, то и епархіальные архіереи, являвшіеся на земскіе соборы, по необходимости должны были подолгу жить въ Москвъ. И помимо земскихъ соборовъ присутствіе архіереевъ въ Москвъ всегда признавалось необходимымъ при обсужденіи всёхъ вообще важнёйшихъ государственныхъ дель, такъ какъ архіереи съ монастырями, представляя изъ себя одну изъ крупныхъ выхъ и экономическихъ силъ страны, въ то же время были и царскими и всеобщими богомольцами, безъ благословенія и одобренія которыхь считалось неудобнымъ начинать и совершать какое либо важное обще-государственное дъло, почему архіереи и приглашались не только на земскіе со-

<sup>1)</sup> Рус. истор. библ. т. VI, стр. 589.

боры, но и на важнѣйшія засѣданія государственной думы. Даже по такимъ дѣламъ, которыя, повидимому, къ архіереямъ уже не имѣли рѣшительно никакаго отношенія, государи однако совѣтовались съ ними. Напримѣръ, мы встрѣчаемъ такую замѣтку: "тогожъ числа (30 апр. 1675 г.) былъ у великаго государя, послѣ соборной обѣдни, великій господинъ святѣйшій Іоакимъ, патріархъ московскій и всея Россіи, со властями въ верху въ передней, и сидъли о посольскомъ дълю: а пошелъ отъ великаго государя въ восьмомъ часу дни". 1) Значить, архіерен иногда появлялись въ Москвѣ по очень разнымъ случаямъ, и московскіе митрополиты, а потомъ патріархи, пользовались этимъ обстоятельствомъ, чтобы образовать изъ пріѣхавшихъ въ Москву архіереевъ соборъ для рѣшенія какаго либо важнаго дѣла, превышавшаго единоличную компетенцію митрополита или патріарха.

Соборы изъ "прилучившихся" архіереевъ, все-таки были въ общемъ очень случайны, функціонировали только временно, съ большими и очень многолътними промежутками, не имъли никакой правильной и опредъленной организаціи. Когда восточные патріархи потребовали на соборъ 1667 года, чтобы у насъбыли правильные ежегодные соборы изъ епархіальныхъ архіереевъ, тогда рішено было институту "прилучившихся" архіереевъ придать определенную правильную организацію и сділать этоть институть постояннымь, учредивъ изъ него постоянный синодъ изъ архіереевъ при особъ патріарха. Прилучившіеся архіерен стараго времени, послів собора 1667 года, получають названіе "чередныхь", или очередныхъ, какъ они называются и въ настоящее время. Такъ они названы были потому, что поочереди вызывались изъ своихъ епархій въ Москву, для присутствованія на соборныхъ засъданіяхъ при патріархъ. Когда умеръ патріархъ Іоакимъ, то государи "посылаютъ свои царскіе указы по архіереевъ различныхъ градовъ епархій... чередныма же тогда присутствующими архіереоми, во время жизни и правленія блаженнаго успенія святьйшаго Іоакима патріарха и по смерти его остававшимся и сущими ви царствующеми гради Москою, дабы соборъ, яко архіереи православніи и ихъ цар-

<sup>1)</sup> Дворцовые разряды, т. III, стр. 1364—1365.

скаго пресвътлаго величества богомольцы, купно вси сотворили и совътъ изнесли" объ избраніи преемника Іоакиму 1).

"Чередные" епархіальные архіереи вызывались въ Москву всегда по особому указу государя, безъ котораго они ни подъ какимъ видомъ не могли явиться въ столицу 2). Очередной архіерей, прибывъ въ Москву и заявивъ о своемъ прівадв начальнику Большаго дворца, въ назначенный ему день прежде всего представлялся государю или, какъ тогда говорили, былъ "на прівздв у руки великаго государя", а затымь являлся къ патріарху, отъ котораго получаль благословеніе. Въ "Дворцовыхъ разрядахъ" мы читаемъ: "того жъ году (1675) были на прівздв, на праздникъ Богоявленія въ день, у руки великаго государя и у благословенія святьтішаго Іоакима патріарха" митрополить нижегородскій Филаретъ и Варсонофій архіенископъ смоленскій. Прослуживъ назначенный срокъ въ Москвъ, очередной архіерей просилъ государя и патріарха объ отпускі въ епархію и, получивъ его, являлся "на отпускъ" къ государю и патріарху. "Тогожъ году (1674), декабря въ 26 день, говорять дворцовые разряды, пожаловаль великій государь и святьйшій Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа Россіи, отпустили властей съ Москвы (Корнилія митрополита новгородскаго, Іоасафа митрополита казанскаго и Іону епископа вятскаго) и у руки на отнускъ у великаго государя и у благословенія святьйшаго Іоакима, патріарха московскаго и всеа Россіи, были". Или: "тогожъ году (1675) генваря въ день... пожаловали великій государь и святьйшій Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа

<sup>1)</sup> Полн. собр. зак. т. III, № 1381, стр. 70-71.

<sup>2)</sup> Какъ вызывались въ Москву прилучившіеся или очередные архіереи, это хорошо видно изъ записи Дворцовыхъ разрядовъ: "тогожъ числа (8 сент. 1074 г.) посланъ, поуказу великаго государя, изъ Большаго дворца, огъ боярина и оружничаго Богдана Матвъевича, да отъ думнаго дворянина Александра Савостьяновича Хитрово, да отъ думнаго двирянина Александра Савостьяновича Хитрово, да отъ думнаго двика Федора Михайловича съ товарищи, грамоты: въ Нижній Новгородъ по Филарета, митрополита нижегородскаго и олатырскаго, да въ Вълградъ по Мисаила, митрополита бългородскаго и обоянскаго; а святъйшій Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа Россіи, велълъ послать къ нему же, изъ своего Разряду, другую грамоту. И велъно имъ быть въ Москвъ тотчасъ, не мъщкать; а пріъхавъ къ Москвъ велъно имъ про себя извъстить и про свои пріъзды въ Большомъ дворцъ боярину и оружничему Богдану Матвъевичу Хитрово съ товарищи". (т. ІН, стр. 1008).

Россін, отпустили съ Москвы домой Іосифа митрополита рязанскаго и муромскаго, къ себъ на Рязань". Или: "тогожъ числа (24 февр. 1675 г.) пожаловали великій государь и святьйшій Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа Русіи, на отпускъ: великій государь къ рукъ, а святьйшій Іоакимъ патріархъ къ благословенію Симона архієпископа вологодскаго и бълозерскаго").

На какой срокъ вызывались въ Москву очередные архіереи, это видно изъ грамоты государей 1685 года кіевскому митрополиту Гедеону Четвертинскому, утверждающей права и пренмущества кіевскаго митрополита, гдъ между прочимъ, говорится: "а по обыкновенію великороссійскихъ преосвященныхъ митрополитовъ, въ нашъ царствующій градъ Москву на годовое и полугодовое время его не вызывати" 2). Значитъ, въ Москвъ сложился такой обычай, что епархіальныхъ архіереевъ вызывали на очередь или на полгода или на годъ, по истеченіи которыхъ ихъ отпускали въ епархію, а на мъсто отбывшихъ свою очередь вызывали другихъ 3).

<sup>1)</sup> Дворц. разр. т. III, стр. 1156, 1175, 1180, 1246, 1422.

<sup>2)</sup> Собр. госуд. грам. догов. т. IV, № 172, стр. 500.

<sup>3)</sup> Показаніе указанной царской граматы подтверждается и теми записями, какія дошли до насъ объ участіи очередныхъ архіереевъ въ церковныхъ службахъ въ Мссквъ, изъ которыхъ мы можемъ видъть кто, когда и сколько времени изъ епархіальныхъ архіереевъ былъ въ Москвъ. Къ сожалвнію такія записи безъ перерывовь и въ подробномъ видът. е. съ именнымъ перечисленіемъ служащихъ архіореевъ сохранились только за 1673, 1674 и 1675 года. Но все-таки и онв дають намъ нъкоторую возможность, котя бы отчасти освътить фактически витересующій насъ вопрось. Въ 1672 году мы встрівчаемь въ Москві очередныхъ митрополитовъ: Питирима новгородскаго, Пареснія астраханскаго, Иларіона рязанскаго и Филарета вижегородскаго; архіепископовъ: Варсонофія смоленскаго, Стефана суздальскаго и Іосифа Коломенскаго, итого-семерыхъ очередныхъ архіересвъ. Къ сентябрю 1673 года всв они уже оставили Москву и на мъсто ихъ явились новые, которые и выстуцають въ церковной службъ 11-го сентября. Это были митрополиты: Іоакимъ новгородскій, Корнилій казанскій, Іона ростовскій, архіспископы: Іоасафъ тверской и Арсеній исковскій итого-пять архіереевъ. Изъ нихъ Іоакимъ новгородскій 23 іюля 1674 года избирается въ патріархи; Корнилій казанскій, переведенный въ Новгородъ, пробыль въ Москвъ съ 11-го сентября 1673 года, до 26 декабря 1674 года, —значитъ пробыль на очереди годъ и три мъсяца; Іона ростовскій пробыль въ Москвъ съ сентября 1673 года по седьмое января 1675 года т. е. годъ и четыре мъсяца. Архіепископы: Арсеній исковскій пробыль въ Москвъ съ сен-

Соблюдался-ли какой либо разъ строго опредвленный порядокъ, или опредвленная очередь при вызовъ епархіальныхъ архіереевъ въ Москву, по неимвнію (говорю за себя) данныхъ, сказать не могу. Можно замвтить только одно, что архіереи отдаленныхъ епархій рѣже вызывались въ Москву, чѣмъ ближайшихъ, а сибирскій, напримѣръ, архіепископъ, а потомъ митрополитъ, конечно вслѣдствіе отдаленности его епархіи, почти и совсѣмъ не вызывался въ Москву. По крайней мѣрѣ мы встрѣчаемъ его въ Москвѣ только два раза.

Относительно промежутковъ времени, чрезъ какіе одинъ и тотъ же архіерей призывался на очередь въ Москву, можно отмътить такіе факты: Филареть, митрополить нижегородскій, быль на очереди въ 1672 году и затъмъ снова быль вызвань въ январъ 1675 года; Варсонофій, архіепископъ смоленскій, быль на очереди въ 1672 году, а въ первыхъ числахъ января 1675 года быль вызванъ вновь; Іосифъ, архіепископъ коломенскій, быль на очереди тоже въ 1672 г., а снова быль вызвань въ январъ 1675 года. Значить, всъ указанные архіереи, вызывались на очередь чрезъ два года.

Изъ приведенныхъ данныхъ, какія только сейчасъ доступны мев (говорю за себя), видно, что митрополиты, являясь въ Москву на очередь, проживали здёсь болёе года, а архіепископы одни по году, другіе по полгоду, а нёкоторые и того менёе. Значить, показаніе грамоты государей Гедеову Четвертинскому, что въ Москве существуеть обычай вызывать епархіальныхъ архіереевъ въ Москву на годовые и полугодовые срэки въ существе вполнё вёрно, только эти годовые и полугодовые сроки строго не выдерживались, а иногда были нёсколько длиннёе, иногда нёсколько короче, смотря, очевидно, по тёмь или другимъ обстоятельствамъ.

тября 1673 года до начала апрёля 1674 года, т. е. семь месяцевь; Симонъ вологодскій, прибывшій въ Москву въ марть 1674 года, отпущень изъ Москвы 25 февраля 1675 года, т. е. пробылъ въ Москве на очереди почти годъ; Стефанъ суздальскій прибыль въ Москву 17 августа 1674 года, а уже 21 ноября въ службахъ не участвуеть и, значить, почему-то быль отпущенъ изъ Москвы только после трехмесячнаго пребыванія въ ней. Что такой краткій срокъ пребыванія архіерея на очереди считался ненормальнымъ, это видно изъ того, что тотъ же Стефанъ, уже чрезъ восемь месяцевь—въ августе 1675 года, снова былъ вызванъ въ Москву на очередь. Іоспфъ коломенскій явился въ Москву 1-го сентября 1674 года, а былъ отпущенъ 29 мая 1675 года, т. е. пробыль въ Москве девять месяцевь. Іона, епископъ вятскій, значится присутствующимъ въ Москве 17 августа, а 26 декабря былъ отпущенъ въ свою епархію, пробывъ въ Москве съ небольшимъ четыре месяца.

Держались ли этого правила всегда и относительно всъхъ вобще архіереевъ, кромъ указанныхъ, не знаю. Очень возможно, что и всъхъ другихъ архіереевъ вызывали на очередь не ранъе какъ чрезъ два года.

Что касается количества вызываемых на очередь архіереевъ, то въ этомъ отношеніи не было чего - либо строго опредъленнаго, число ихъ въ разное время было не одинаково и постоянно измънялось 1). Постоянною обязанностію и занятіемъ проживавшихъ въ Москвъ очередныхъ архіереевъ было, кромъ участія въ соборныхъ засъданіяхъ, совершеніе торжественныхъ церковныхъ службъ, по назначенію патріарха. Каждый архіерей являлся въ Москву съ своимъ собственнымъ протодіакономъ и съ своимъ хоромъ пъвчихъ. Когда они назначались совершать службы въ разные соборы, монастыри и приходскіе церкви (въ ихъ престольные праздники), тогда обыкновенно пълъ хоръ архіерея, который первенствовалъ въ службъ 2). Самовольно, безъ назначенія

<sup>1)</sup> Такъ лётомъ 1672 года въ Москве очередныхъ митрополитовъ было четыре, архіспископовъ три, всего-7. Въ 1674 году, до 12-го апръля, составъ очередныхъ архіереевъ оставался тотъ же, что и въ 1673 году; но съ 12 апръля 1674 года уходить одинъ архіепископъ, такъ что очередныхъ архіереевъ остается только 4. 19 апръля новгородскій митрополить Іоакимъ избирается въ патріархи, и очередныхъ архіереевъ остается всего 3. 17 августа появляется новый митрополить, новый архіепископъ и одинъ епископъ, всехъ становится 6. 1-го сентября появляется еще новый архіепископъ, а 14 сентября еще новый очередной митрополить и всъхъ становится 8. 21 ноября уходить одинъ архіопископъ, а 26 декабря сразу отпускають двухь митрополитовь и епискона, такъ что всвиъ очередныхъ остается 4. Января 6-го 1675 года являются вновь одинъ митрополить и одинъ архіепископъ, во зато 7 января отпускается въ епархію одинъ митрополить, а около 12 числа другой, такъ что всёхъ остается 4. Но 7 февраля является новый митрополить и всего становится 5. Очевидно, количество очередных архіереевъ въ Москвъ было въ разное время неодинаково и постоянно изменялось: яногда ыхъ число доходило до восьми, а иногда падало даже до трехъ.

<sup>2)</sup> Въ Дворцовыхъ разрядахъ читаются, напримъръ, такія очень неръдкія записи: "тогожъ числа (1-го сент. 1674 года) служили власти въ соборной и апостольской церкви: святъйшій Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа Русіи, да съ нимъ власти: Іона, митрополитъ ростовскій и ерославскій, Іосифъ, митрополитъ резанскій и муромскій, Симонъ, архіспископъ вологодскій и бълозерскій, Стефанъ, архіспископъ суздальскій и юрьевскій, Іосифъ, архіспископъ коломенскій и каширскій, Іона, енископъ вятскій и великопермскій, да архимандриты и игумены и прото-

патріарха, архіерей никогда въ Москвъ служить не могъ. Но всетаки и въ тъ дни, когда онъ нигдъ не служилъ по назначенію, для него обязательно было присутствовать на всъхъ церковныхъ службахъ въ соборъ, гдъ былъ патріархъ, и уклоненіе отъ этой обязанности могло вызвать порицаніе со стороны патріарха. Въ Дворцовыхъ разрядахъ мы встръчаемъ такую замътку: "тогожъ числа (8 авг. 1675 г.) указалъ свя-

попы: а пъли пъвчіе и подьяки патріарши. У Благовъщевія: Корнилей, митрополить новгородскій и великолуцкій, да съ нимъ архимандриты и игумены, да ключари благовъщенскіе съ соборомъ: а пъли пъвчіе и подьяки новгородскіе. Въ Вознесенскомъ монастыръ: Павелъ, митрополитъ сарскій и падонскій, да съ нимъ архимандриты и игумены, да протопопъ вознесенскій съ соборомъ, а пъли пъвчіе и подьяки крутицкіе. У архангела Михаила: Іоакимъ, епископъ сербословенскій, да съ нимъ игуменъ, да протопопъ архангельской съ соборомъ; а пъли пъвчіе и подьяки сербословянскіе". Или: "тогожъ году сентября въ 4 день праздноваль великій государь государыни царевны и великой княжны Мареы Алексвевны ангелу: а выходу великому государю небыло и государю царевичу въ соборную и апостольскую церковь. А служила: въ соборной и апостольской церкви Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа Россін, да съ нимъ власти: Корцилей, митрополить новгородскій и великолуцкій, а съ нимъ архіепископъ Симонъ вологоцкій и бълозерскій, Стефанъ, архіепископъ суздальскій и юрьевскій, Іосифъ, архіепископъ коломенскій и каширскій, да архимандриты и игумны и протопопы; а пъли пъвчіе и подъяки патріарши. У архангела Миханла служиль Іона, митрополить ростовскій и ерославскій, да съ нимъ архимандриты и игумны, да протопопъ архангельской съ соборомъ; а пъли пъвчіе и подьяки ростовскіе. Въ вознесенскомъ монастыръ служилъ Павелъ, митрополитъ сарскій и педонскій, да съ нимъ архимандриты и игумны, да протопопъ вознесенскій съ соборомъ; а пъли пъвчіе и подьяки крутицкіе. У Спаса на Новомъ служилъ Іосифъ, митрополитъ резанскій и муромскій, да съ нимъ архимандрить спасской; а пъли пъвчіе и подьяки резанскіе. У Николы у Столиа служилъ Існа епископъ вятскій и великопермскій, да съ нимъ итумень, да никольской священникь; а пъли пъвчіе и подьяки вятскіе" (т. III, стр. 976, 981—982, 1005, 1017; 1051, 1084, 1110, 1228 и др.).

Тогдашніе москвичи, любители торжественных врхіерейских службъ, громогласных протодьяконовъ и церковныхъ півнихъ, переходя изъ одного храма въ другой, могли наслаждаться и торжественными службами разныхъ архіереевъ, и голосами знаменитыхъ протодьяконовъ, и півніемъ хоровъ различныхъ епархіальныхъ архіереевъ, воспитывая и развивая свой вкусъ въ этой области. Всёмъ извёстная любовь и пристрастіе и современныхъ москвичей къ архіерейскимъ пышнымъ службамъ, къ крестнымъ ходамъ, къ голосистымъ дъяконамъ и къ церковнымъ півнескимъ хорамъ, явились не сейчасъ, а воспитывались въками,—корни ихъ прочно заложены были еще въ древней, допетровской Руси.

твиній Іоакимъ, патріархъ московскій и всеа Русіи, Стефану, архіепископу суздальскому и юрьевскому, вздить въ соборную церковь къ себв безпрестанно, а служить ему, архіепископу, безъ своего благословенія святительскаго не указалъ" 1).

Несомнънно, что отбывание епархіальными архіереями своей очереди въ царствующемъ градъ Москвъ, было для нихъ обязанностію очень тяжелою. Въ Москвъ епархіальный архіерей находился подъ постояннымъ, очень бдительнымъ и крайне стъснительнымъ для него надзоромъ патріарха и свътскаго правительства, онъ долженъ былъ соразмърять здъсь каждый свой шагь и поступокъ, чтобы какъ нибудь не вызвать неудовольствія, а то и прямо замічанія начальства. Большая часть его времени была занята длинными, утомительными церковными службами, крестными ходами, дъловыми засъданіями, парадными объдами, — уклоняться отъ нсполненія всёхь этихь обязанностей онь не имель возможности. Въ своей епархіи "великій господинъ", неограниченный "владыка" и безконтрольный распорядитель не только своихъ личныхъ поступковъ и дъятельности, но жизни и дъятельности множества подчиненныхъ ему и зависящихъ отъ него во всемъ лицъ, въ Москвъ онъ становился въ подчиненное зависимое положеніе, и не могъ сдёлать ни единаго самостоятельнаго шага; великій господинъ дома, въ Москвъ превращался въ очень маленькаго господина, обязаннаго заискивать, а подчась и угодничать, предъ сильнъншими и большими его московскими господами; ему "великому господину" и "владыкъ приходилось въ Москвъ въ морозъ по часу и по два дожидаться на крыльцъ, пока большій его владыка и великій господинь велить впустить его въ свою переднюю. Епархіальный очередной архіерей прекрасно понималъ, что пребываніе въ Москвъ было для него экзаменомъ, искусомъ, который онъ долженъ пройти съ успъхомъ, чтобы не испортить своей архіерейской карьеры. Естественно, что очередной епархіальный архіерей напрягаль всь свои силы, чтобы съ успъхомъ выдержать менъ, пускалъ входъ все свое умѣнье, чтобы благополучно возвратиться въ свою епархію. В вроятно большинство изъ

<sup>1)</sup> Дворц. разр. т. III, стр. 1591.

нихъ ѣхало въ Москву не особенно охотно; но зато. исполнивъ успѣшно хлопотливую и тяжелую повинность, съ удовольствіемъ спѣшило возвратиться въ свою епархію.

Такимъ образомъ, въ видахъ приведенія въ исполненіе постановленія собора 1667 года объ обязательности ежегодно собирать церковные сборы, какъ этого требують, на чемъ усиленно настаивають каноны церкви, у насъ возникло, послъ 1667 года, въ высшемъ церковномъ управленіи новое учрежденіе: постоянный соборъ при патріархь, состоящій изъ ньсколькихъ, по очереди вызываемыхъ въ Москву епархіальныхъ архіереевъ, которые, чрезь извъстные промежутки времени, смънялись другими вызываемыми очередными архіереями. Это новое въ нашемъ высшемъ церковномъ управленіи учрежденіе несомнівню и было праотцемь нынівшняго Святвишаго Правительствующаго Синода. Значить думать, что Петръ Великій, уничтожая патріаршество и учреждая Святвишій Синодъ, вводиль этимъ въ наше высшее церковное управленіе что то совстить новое, ранте у наст совсвиъ невиданное и небывалое, что Св. Синодъ есть личная выдумка и созданіе Петра, было бы очень ошибочно. Петръ Великій, учреждая Синодъ, бралъ уже готовое, существовавшее до него въ нашемъ высшемъ церковномъ управленіи учрежденіе, только нісколько передівлавь его сообразно съ своими цълями и намъреніями.

Вторымъ важнымъ вопросомъ, возбудившимъ вниманіе собора 1667 года, былъ вопросъ объ увеличеніи у насъ числа архіерейскихъ каеедръ.

Однимъ изъ ненормальныхъ и прямо бользненныхъ явленій въ церковной жизни древней Руси было то обстоятельство, что при громадности территоріи и общей многочисленности народонаселенія, у насъ, даже къ концу XVII въка, было всего только 17 епархій. Нужны были, при тогдашнихъ путяхъ сообщенія, цълыя мъсяцы, а въ Сибири чуть не годы, чтобы какое-либо распоряженіе архіерея дошло до всего духовенства и паствы его епархіи, и многіе мъсяцы на то, чтобы духовенство могло переслать свой отвътъ архіерею на его требованія и распоряженія. О какомъ либо прямомъ и непосредственномъ воздъйствіи архипастыря не только на своихъ многочисленныхъ пасомыхъ, но и на самое духовенство, особенно сельское, не могло быть и ръчи, такъ какъ

архіерен буквально не имъли никакой возможности объъзжать свои громадныя епархіи, а духовенство, ради той же громадности разстояній, не могло свободно и когда нужно являться къ своему епархіальному архіерею со своими нуждами, недоумъніями, запросами. Вслъдствіе этого архіерей не могъ знать не только своихъ пасомыхъ-мірянъ и хотя бы сколько нибудь оказывать на нихъ свое архипастырское воспитывающее воздействіе, но онъ не зналь даже всёхъ членовъ причтовъ, входящихъ въ составъ приходовъ епархіи, не находился и не имълъ возможности находиться даже со священнослужителями въ живомъ постоянномъ общеніи и непосредственно воздійствовать на нихъ, -- ніжоторые изъ членовъ церковнаго причта неръдко во всю свою жизнь даже и не видывали своего епархіальнаго архіерея. Обыкновенно архіерей хорошо зналъ духовенство своего каеедральнаго собора, зналъ болъе или менъе духовенство своего канедральнаго города, а изъ духовенства другихъ городовъ своей епархіи, а тэмъ болье изъ сельскаго, зналь только поповскихъ старость и техъ отдельныхъ духовныхъ, которые по тъмъ или другимъ причинамъ непосредственно обращались къ нему съ своими дълами. Изъ пасомыхъ мірянъ архіереи обыкновенно знали или только очень богатыхъ, или высокопоставленныхъ и вліятельныхъ особъ, особенно имъвшихъ связи съвысшими сферами. Вся же остальная — заурядная паства: ея настроенія, влеченія, чаянія, нужды и интересы, даже религіозно-нравственныя, ему оставались или почти совсемъ или мало известными, и потому сторонними и чуждыми. Зато и паства, съ своей стороны, совствить не знала своего архіерея и не интересовалась имъ. Конечно архіерей могь дъйствовать и дъйствительно дъйствоваль на духовенство и паству чрезь указы, приказы, посланія и другія подобныя произведенія канцелярскаго искусства; но дъйствительная цънность и дъйственность подобнаго рода канцелярских упражненій слишком хорошо извъстна, чтобы о ней можно было говорить серьезно, какъ о факторъ, могущемъ оказать воспитывающее вліяніе на церковную жизнь епархіи.

Понятно изъ сказаннаго, какъ важно и необходимо было, въ видахъ нормальнаго и правильнаго теченія всей нашей церковно-религіозной жизни, въ видахъ ея боле полнаго и

высокаго развитія, имъть сколько возможно большее число архіерейскихъ каеедръ сравнительно съ тъмъ ихъ количествомъ, какое тогда имълось на Руси въ дъйствительности.

Крайняя малочисленность русскихъ епархій, совершенно не соотвътствующая громадности территоріи Россіи и многочисленности ея православнаго населенія, уже ранте собора 1667 года обращала на себя вниманіе восточныхъ патріарховъ, тъмъ болъе, что подобное устройство нашего епархіальнаго управленія совершенно несогласно было съ представленіемъ грековъ о томъ, что такое епархія, какъ территоріальная единица, и какое значение въ ней долженъ имъть епархіальный архіерей. Греческія епархіи очень невелики по своему пространству и потому легко обозръваемы мъстнымъ архіереемъ, число пасомыхъ въ нихъ неръдко простирается до нъсколькихъ сотъ человъкъ, и ръдко въ какой епархіи достигаетъ десяти тысячъ человъкъ и болъе. Нашихъ епархій въ нъсколько сотъ версть пространствомъ, съ нъсколькими сотнями тысячъ пасомыхъ, православные греки и арабы не могуть и представить. Къ этому присоединяется еще одно обстоятельство, у насъ въ Россіи мало кому извъстное, что греческіе архіереи ставятся не изъ монаховъ, какъ у насъ, а только изъ лицъ неженатыхъ, къ монашеству не имъющихъ никакого непосредственнаго отношенія, хотя они и носять всегда скромную монашескую одежду, и по внешнему виду кажутся монахами, не будучи ими въ дъйствительности. Греческій архіерей есть нічто среднее между монахомъ и бълымъ священникомъ: онъ не женатъ, но онъ не постригается въ монахи и не даеть монашескихъ обътовъ. Какъ не монахи греческіе архіереи часто живуть не въ монастыряхъ, а въ частныхъ домахъ, свободно посъщаютъ собранія въ домахъ своихъ пасомыхъ, употребляютъ въ пищу мясо, конечно кромъ постовъ, исправляють разныя церковныя требы у своихъ пасомыхъ и даже вънчаютъ свадьбы, и всёмъ этимъ ближе подходять къ бёлому, а не черному духовенству, почему и въ древней Руси, до половины XVII въка, архіереи неръдко назывались у насъ, въ отличіе отъ чернаго (монашествующаго) и бълаго (женатаго) духовенства "пестрымъ", духовенствомъ "пестрыя власти" 1)

<sup>1)</sup> Летомъ 1905 года въ нашей академіи рёшена была повадка въ Папестину, въ составе: ректора преосвященнаго Евдокима, несколькихъ

Понятно само собою, что греческіе архіереи, благодаря небольшимъ размъромъ своихъ епархій и немногочисленности

профессоровъ (между которыми быль и я) и студентовъ. Я поставиль себъ задачею въ эту повздку (ранъе я вздилъ въ Палестину въ 1900 году) на мъстъ провърить имъвшіяся у меня свъдънія о восточныхъ архіереяхъ и, если обстоятельства поблагопріятствують, то поговорить по этому вопросу съ самимъ вселенскимъ Константинопольскимъ патріаркомь Іоакимомъ, съ которымъ я имълъ случай познакомиться на Аоонъ еще въ 1900 году. Обстоятельства поблагопріятствовали Патріархъ Іоакимъ, послъ общаго пріема всъхъ насъ (6 іюня), причемъ онъ заявиль, что хорошо меня помнить, пригласиль преосвященнаго ректора и профессоровъ къ себъ въ кабинетъ для бесъды. Здъсь, послъ разговоровъ о разныхъ матеріяхъ, я испросиль у патріарха разрішенія предложить ему одинъ вопросъ, по которому мив желательно было бы знать мевніе Его Блаженства. Разръшеніе было дано и я, чрезъ переводчика, патріаршаго секретаря, воспитанника петербургской духовной академін, говориль патріарху слідующую зараніве подготовленную мною різчь: "Ваше блаженство корошо знаете, что въ Россіи предполагается собрать всероссійскій церковный соборъ, на которомъ будуть обсуждаться развые церковные вопросы. Объ одномъ изъ этихъ вопросовъ я и желалъ бы слышать компетентное и авторитетное мивніе Вашего Блаженства. У насъ въ Россіи, какъ Вы знаете, архіерен обязательно поставляются изъ моваховъ, благодаря чему наши архіереи становятся въ ложное и, для многихъ изъ нихъ, очень тяжелое положение, которое, большинство изъ нихъ, не можетъ не сознавать. Какъ монахъ, архіерей ранъе далъ уже предъ Вогомъ и людьми торжественный и клятвенный объть всепълаго послушанія, безусловнаго смяренія, полнаго безкорыстія. Онъ клятвенно и навсегда отрекся отъ своей воли, личныхъ взглядовъ и идеаловъ, отъ міра и всего мірскаго, торжественно клядся всю свою жизнь провести въ дали отъ міра, въ убогой кельв, занимаясь только покаяність, молитьою, заботою о своемь душевномь спасеніи. А между твиъ, этотъ же монахъ, сдвиавичсь архіереемъ, вопреки своимъ клятвамъ и клятвеннымъ объщаніямъ, требуеть, и обязанъ требовать, отъ всвхъ многочисленныхъ своихъ подчиненныхъ, а въ извёстныхъ случаякъ и отъ всей своей паствы, безусловнаго себъ послушавія и подчиненія, является предъ ними не смиреннымъ инокомъ, а властнымъ карающимъ начальникомъ, долженъ проявлять всюду, въ управленіи спархіею, личную волю, личную энергію и стойкость, свое личное пониманіе дъла, обязанъ кръпко бороться даже съ высшею его властію, если она предписываеть что либо несогласное, по его искреннему убъжденію, съ благомъ церкви и спасеніемъ его пасомыхъ. Онъ, ранве клятвенно отрекшійся отъ міра и всего мірскаго, теперь, сділавшись архіереемъ, постоянно живеть и дъйствует въ оставленномъ было міръ, среди мірской житейской суеты, интересовъ, волненій и страстей мірскихъ подчивенныхъ ему людей, постояно ванимается мірскими житейскими ділами, жоторыя онъ обязанъ направлять и рёшать извёстнымъ образомъ. Какъ въ нихъ православнаго населенія, хорошо знаютъ не только весь епархіальный приходскій клиръ, но и большинство

монахъ онъ обязанъ строго хранить нищету, жить въ обдной, а то и убогой кельи, но, какъ архіерей, онъ получаеть огромныя, особенно для одинокаго человъка, доходы, живеть въ богатыхъ, а часто и роскошныхъ палатахъ. во всъхъ своихъ выходахъ и вытедахъ бываеть окруженъ особою чрезвычайною помпою, носить дорогія цвітныя одежды, навъшиваетъ на себя мірскія чиновничьи ордена и другія драгоцънныя укращенія и т. под..-такъ что въ архіерев, даже по вибшности, окончательно стираются всв черты настоящаго инока, въ его лицв смиренный и убогій инокъ открыто превращается во многомъ въ мірскаго властедина. Я не говорю уже о томъ, что благодаря массъ дълъ, и по преимуществу мірскихъ и житейскихъ, архіерею нътъ возможности исполнить главный монашескій объть, составляющій сущность монашества: проводить время въ непрестанной молитев, въ покаянии и плачв о своихъ гръхахъ, въ неусыпвыхъ заботахъ о спасеніи своей дущи, только ради чего онъ и пошель въ монахи. Словомъ, если архіерей пожелаеть быть настоящимъ, а не по имени только, монахомъ, то неизбъжно онъ будетъ очень плохимъ архіереемъ, а если онъ захочеть быть заботливымъ, хорошимъ архіереемъ, то онъ неизбѣжно будетъ въ тоже время очень плохимъ монахомъ, монахомъ только по имени,-одно необходимо и неизбъжно зачеркиваетъ другое. Мнъ представляется, по указаннымъ причинамъ, что монашество и архіерейство рішительно несовмістимы. Какъобъ этомъ думаетъ Ваше Блаженство"?

Патріархъ Іоакимъ на это отвътиль: "по его личному убъжденію монашество и архіерейство совм'єстимы". Онъ заявиль даліве, что и въ древней церкви архіерен иногда избирались изъ монаховъ, и изъ нихъ выходили святители высокой и даже святой жизни, что по личному мнюнію его-патріарха, если взять архіереевь изъ монаховь и не монаховь, тобольшій проценть лучшихь архіереевь падеть на архіереевь изъ монаховъ.-Когда патріарху мною было замівчено, что всетаки противорівчіе между иноческими обътами, какъ напримъръ, послушаниемъ и архиерействомъ, остается въ полной силъ, то патріархъ заявилъ, что архіерей объть иноческаго послушанія, какъ дъйствительно несовивстимый съ архіерействомъ, можетъ сложить съ себя, равно какъ и нёкоторые другіе иноческіе объты, тоже несовмъстимые съ архіерействомъ. Другое дъло, замътилъ патріархъ, если архіерей, будучи не монахъ, пожелаетъ сдълаться монахомъ; тогда онъ неизбъжно, какъ требують соборныя правила, долженъ сложить съ себя архіерейство; но если архіерей избранъ изъ монаховъ, то онъ, оставаясь монахомъ, въ тоже время можетъ быть и архісреемъ. Вообще, въ заключеніе замътиль патріархь, ез архісреи нужно избирать самых лучших людей, будутг-ли то монахи, или не монахи, людей глубоко благочестивыхъ и высоконравственныхъ, пусть они и не будуть выдаваться особою ученостію, такъ какъ дёло архіерейства не столько въ высокой наукъ, сколько въ истинномъ благочестіи и въ высокой христіанской нравственности. - Я согласился съ этимъ мудсвоихъ пасомыхъ мірянъ, съ которыми они, отправляя у нихъ и требы, необходимо находятся въ живыхъ непосред-

рымъ разсужденіемъ вселенскаго патріарха и призналь его лучшимъ рѣшеніемъ интересовавшаго меня вопроса.—Послѣ этого я предложилъ натріарху еще одинъ вопросъ: "скажите Ваше Блаженство, что теперешніе архіереи Вашей патріархіи монахи или нѣтъ? Патріархъ отвѣтилъ: "практика послѣдняго времени установилась такая, что наши архіереи— не монахи".

На другой день (7 іюня) къ намъ на подворье прибыли, съ отвътнымъ визитомъ патріарха, его секретарь-переводчикъ и архидіаковъ. Снова стали обсуждать вопросъ о монашествъ и архіерействъ и г. патріаршій секретарь, показывая на архидіакона, сказаль: "воть предъ вами патріаршій второй архидіаконъ въ монашескомъ одбяніи, но онъ поставленъ въ архидіакона безъ какого бы то ни было отношенія къ монашеству и онъ не монахъ". Тогда я спросиль архидіанона: "можеть-ли онъ, не будучи монахомъ, сдълаться архіереемь и даже патріархомъ"? Архидіаконъ отвътилъ: "да, могу". Въ заключеніе бесъды я предложилъ патріаршему секретарю такой вопросъ: "изъ вчерашняго разговора съ Влаженнъйшимъ патріархомъ Вы знасте, что по мосму убъжденію монашество и архіерейство несовм'єстимы, и воть еслибы этоть вопрось я предложилъ на ръшеніе патріаршаго Синода, за какое бы мивніе, по Вашему убъжденію, Синодъ высказался, скажите мев откровенно и прямо"? Патріаршій секретарь на это отвітиль: "смію вась увірить, профессоръ, что всъ архіерен нашего патріаршаго Синода единогласно высказались бы за ваше мнюніе. Вы должны принять во вниманіе, что патріархъ вчера, разсуждая съ вами, постоянно и нарочно подчеркивалъ свои мевнія выраженіемь: "по моему личному мевнію", или: "по моему личному убъжденію".

Когда я, съ преосвященнымъ Евдокимомъ, посътилъ живущаго близь Константинополя, на о. Халки, бывшаго јерусалимскаго патріарха Никодима, съ которымъ я познакомился въ свою побадку на востокъ въ 1900 году, то мы и съ нимъ повели разговоръ о совивстимости монашества и архіерейства. Патріархъ Никодимъ говорилъ, что русскимъ не слвдуеть въ этомъ двлв подражать грекамъ, а держаться своего стараго обычая т. е. ставить архіереевъ изъ монаховъ. Я замътилъ патріарху: какъ можетъ онъ, самъ не монахъ, желать того, чтобы въ Россіи архіерен были монахи? На это патріархъ съ живостію воскликнуль: "да я самъ монахъ, настоящій монахъ"! Тогда я невольно спросиль его: "когда же Вы, Ваше Блаженство, сделались монахомъ"? "Въ Москве, огвъчаль онъ. Когда меня въ Москвъ изъ архимандритовъ ставили въ архіспископы Фаворскіе, то предъ поставленісмъ преосвященный Алексъй (Лавровъ), тогда викарій московскій, предварительно постригъ меня-архимандрита въ монахи, надълъ на меня мантію и я сдълался настоящимъ монахомъ".

Преосвященный Евдокимъ, при осмотръ извъстной Халкинской духовной школы, изъ которой выходить большинство греческихъ ісрарховъ,

ственыхъ сношеніяхъ, тъмъ болье, что греческіе архіереи, имъя очень небольшія епархіи, не получають съ нихъ тьхъ большихъ и часто огромныхъ доходовъ, какіе получали съ своихъ общирныхъ епархій русскіе архіереи. А вслёдствіе этого и вся обстановка жизни греческаго архіерея не походила на обстановку древне-русскаго архіерея-этого богатаго высокаго духовнаго сановника, окруженнаго, подобно владъ. тельному князю, своими боярами, дътьми боярскими, дворецкими, дьяками и другими мірскими служившими у него людьми, имъвщими торжественные пышные выходы и выъзды и т. под. греческіе архіереи не только очень скромны въ своихъ одеждахъ и всей своей обстановкъ, -- встръчаясь съ ними на улицъ, не отличишь ихъ отъ простыхъ монаховъ,--но и болъе доступны для всякаго, имъющаго въ нихъ нужду. Вполнъ естественно было поэтому, что греческихъ іерарховъ поражала высость, пышность и чисто государственное и мірское сановничество нашихъ архіереевъ, ихъ крайняя далекость отъ нуждъ и интересовъ паствы, полная заброшенность послёдней со стороны дёйствительнаго архипастырскаго воздъйствія и воспитанія. Причину этого они видъли главнымъ образомъ въ малочисленности русскихъ епархій, почему и предлагали увеличить число ихъ. Этого же, въ интересахъ болве правильнаго и высокаго религіозно-нравственнаго воспитанія народа, всегда желало и наше свътское высшее правительство, такъ что наши государи, въ этомъ дълъ, охотно шли навстръчу пожеланіямъ восточныхъ патріарховъ. Когда у насъ учреждено было патріаршество, въ то же время ръшено было, по желанію государя, констан-

спросиль ректора школы, по одъянію инока, какъ онъ думаєть: можетьли монахъ быть архіереемъ? на что тотъ сурово отвътиль: "кто пошелъ въ монахи, тотъ и долженъ до смерти жить въ своемъ монастыръ, а не искать архіерейства".

Въ Герусалимъ, по обстоятельствамъ, мнѣ не пришлось бесѣдовать по данному вопросу съ самимъ патріархомъ, но я бесѣдовалъ съ профессорами тамошней патріаршей духовной крестовой школы, по сану архимандритами. Они—архимандриты самихъ себя не признаютъ монахами, такъ какъ никогда не давали никакихъ монашескихъ обътовъ и не принимали монашескаго постриженія, они признали, что всѣ ихъ архіереи не монахи и что монашество и архіерейство въ одномъ лицѣ несовмъстимы.

тинопольскимъ патріархомъ Іеремією и первымъ московскимъ патріархомъ Іовомъ, открыть на Руси восемь новыхъ епархій. Но въ дъйствительности у насъ открыли только три новыхъ епархіи, а пять предположенных осталось неоткрытыми, такъ что всъхъ епархій оказалось не 19, какъ этаго вала уложенная грамота о патріаршествъ, а только 14. На соборъ 1667 года государь предложиль выполнить требованіе уложенной грамоты объ увеличеніи у нась количества епархіп. Предложеніе было принято соборомъ и, говорить соборное дъяніе, "присудихомъ, еже тако быти, утвердивши, да по мъстомъ архіепископовъ и неимущимъ, поставлени будутъ архіерен", и затъмъ намъчаются тъ города, въ которыхъ предполагалось вновь поставить архіереевъ. Решено было вновь поставить архіереевъ въ десяти городахъ. Въ то же время патріархи, вмъсть съ соборомъ, заявляютъ: "еще же, по богорачительному желанію великаго государя, благословляемъ вновь въ великихъ градъхъ (т. е. помимо десяти вышеуказанныхъ городовъ) и въ далнихъ растояніяхъ, идъже подобаетъ по разсмотрънію его царскому съ совътомъ и благословеніемъ святьйшаго патріарха и согласіемъ преосвященныхъ архіереевъ, россійскаго государства, избирати и поставляти архіерея: митрополиты и архіепископы и епископы, во еже бы стаду Христову не безъ довольныхъ пастырей быти, да управляется и расширяется православіемъ въ родъ и родъ богохранимое россійское царство со прочими государствы богопорученными великому государю".

Предоставляя и въ будущемъ государямъ, вмѣстѣ съ освященнымъ соборомъ, открывать и въ дальнѣйшее время новыя и новыя епархіи, патріархи рекомендують при этомъ ввести на Руси въ церковномъ управленіи такой строй: "повелѣваемъ коемуждо митрополиту имѣти подъ собою епископы, по святымъ правиломъ, ради конечнаго исполненія церковнаго и пасенія душъ человѣческихъ... А жити тѣмъ епископомъ коемуждо подъ своимъ архіереомъ, во своихъ епархіяхъ, во опредѣленныхъ имъ градѣхъ, въ монастырѣхъ, и владѣти того монастыря вотчинами, и творити все по благословенію и по повелѣнію своихъ имъ митрополитовъ, а безъ воли ихъ ничегоже творити, кромѣ священнодѣйствія,

и хиротоніи и прочихъ, яже повелѣваютъ имъ святая правила" $^{1}$ ).

Такимъ образомъ, государь и восточные патріархи, со всѣмъ соборомъ 1667 года, рѣшили во-первыхъ: увеличить количество епархій у насъ сразу на десять, намѣченныхъ въ самыхъ соборныхъ постановленіяхъ, а также постановили, чтобы и въ будущемъ государь, вмѣстѣ съ іерархами церкви. заботился объ увеличеніи количества епархій. Во-вторыхъ, восточные патріархи постановили, чтобы русскія епархій подраздѣлены были на нѣсколько округовъ, во главѣ которыхъ должны стоять митрополиты съ подчиненными имъ епископами, чтобы такимъ образомъ каждый округъ, состоящій изъ нѣсколькихъ территоріально смежныхъ епархій, представлялъ изъ себя самостоятельную, въ извѣстныхъ предѣлахъ, единицу, во главѣ которой стоитъ митрополитъ, самъ непосредственно подчиненный патріарху, верховному управителю всей церкви.

Постановленія собора 1667 года объ увеличеніи количества епархій не были приведены въ исполненіе царемъ Алексвемъ Михаиловичемъ, за это взялся его сынъ—царь Өеодоръ Алексвевичъ, рвшившійся выполнить постановленія собора 1667 года объ увеличеніи числа архіерейскихъ каедръ въ болве широкихъ и грандіозныхъ разміврахъ, нежели какъ намічаль соборъ, и вміств съ тімъ рішившійся ввести у насъ, согласно постановленію собора 1667 года, церковное управленіе по округамъ.

"27 ноября 1681 года государь совътовавь о Святомъ Дусъ со отцемъ своимъ и богомолцемъ съ великимъ господиномъ святъйшимъ Іоакимомъ, патріархомъ московскимъ и всеа Русіи, изволилъ, для украшенія святыя церкви и для спасенія и просвъщенія христіаномъ, быти и именоватись архіереомъ по степени, и коемуждо архіерею имъти во своей епархіи епископовъ, подвластныхъ имъ, а святъйшему патріарху, отцемъ отцу, имъти многихъ епископовъ, яко главъ и пастырю. А въ которыхъ градъхъ быти епископамъ и отъ чего имъ имъть довольство, и то писано имянно". Царскій проектъ предлагалъ раздълить всю тогдашнюю территорію московскаго государства въ церковномъ отношеніи на 12

<sup>1)</sup> Матер. для ист. раск. т. II, стр. 377—382.

митрополичихъ округовъ, а патріаршая область должна со ставлять изъ себя особый самостоятельный округъ. Двенадцать предположенных митрополитовъ должны были называться по имени гыхь городовь, которые раные были столичными городами прежнихъ царствъ и княжествъ: новгородскій, казанскій, астраханскій, сибирскій, ростовскій и т. под. Каждый изъ двънадцати митрополитовъ долженъ имъть подъ собою подчиненных ему и зависимых отъ него епископовъ, которые не имъли права безъ воли и согласія своего митрополита предпринимать что либо, что выходило за предвлы обычной власти епархіальнаго архіерея. Эти окружные митрополиты должны собирать изъ подчиненныхъ имъ епископовъ ежегодные окружные соборы, на которыхъ бы обсуждались всв мъстные вопросы, нужды, интересы, случаи, конечно не касавшіеся всей церкви. Сами митрополиты непосредственно подчинялись патріарху, который, время отъ времени, сталъ бы собирать общерусскій церковный соборъ для ръшенія на немъ дълъ и вопросовъ, касающихся уже всей русской церкви и всего русскаго народа. Этотъ проектированный царемъ Өеодоромъ Алексвевичемъ строй церковнаго управленія очень близко подходиль къ древнеканоническому церковному строю и въ то же время, являлся исполненіемъ постановленія собора 1667 года.

Въ связи съ проектомъ раздъленія Россіи на двънадцать округовъ или митрополій, царемъ Өедоромъ Алексвевичемъ составленъ былъ и другой проектъ, тоже опиравшійся на постановленія собора 1667 года, объ увеличеній у насъ количества епархій: онъ ръшиль было образовать на Руси всвхъ епархій-72, для чего и была составлена особая предварительная "роспись городомъ и монастыремъ, въ которыхъ градъхъ быти епископомъ и въ которыхъ монастырехъ имъ жити и что за тъми монастыри крестьянскихъ и бобыльскихъ дворовъ по переписнымъ книгамъ 187 году", или, какъ выражается другая роспись: "о епископахъ, въ которыхъ градъхъ быть, и что въ тъхъ городъхъ монастырей и за тъми монастырями крестьянскихъ и бобыльскихъ дворовъ", причемъ принималось въ расчеть "разстояніе оть тъхъ градовъ, гдъ епископомъ быть; до другихъ городовъ, въ которыхъ владъть имъ придаточными монастыри", а также

наблюдалось, "чтобъ епархія владвнія своего больше двухъ сотъ версть не имвла."

Проектъ царя Өедора Алексвевича о раздвлении Россіи на дввнадцать митрополій и объ образованіи новыхъ епархій, чтобы всвхъ было 72, базировался несомнвно на постановленіяхъ собора 1667 года и осуществленія этого проекта требовали, очевидно, самыя насущные интересы ввры и церкви, самые дорогіе и священные интересы всего православнаго народоваселенія тогдашней Россіи. Такъ двйствительно и смотрвлъ на свой проектъ самъ государь, но не такъ посмотрвли на него тогдашніе наши іерархи,—они отнеслись къ нему рвшительно отрицательно.

Когда проектъ царя о раздъленіи Россіи на двънадцать митрополій переданъ былъ на обсужденіе собора, то наши іерархи, отъ 8 февраля 1682 года, подали государю особую челобитную, въ которой заявляютъ: "бьютъ челомъ митрополиты и архіепископы, чтобы великій государь милостивно ко архіерейскому чину разсмотръніе положилъ и вновь гдъ, въ пристойныхъ мъстъхъ и въ дальныхъ городъхъ и многонародныхъ архіереовъ устроити — архіепископовъ, или епископовъ, особыми ихъ епархіи, а не подъ митрополитами быть подвластнымъ для того, чтобъ во архіерейскомъ чинъ не было какого церковнаго разногласія и межъ себя распри и высости, и въ томъ несогласіи и въ нестроеніи святой церкви преобидънія и отъ народа молвы и укоризны".

Такимъ образомъ, архіереи на соборѣ 1682 года рѣшительно возстали противъ раздѣленія епархій на митрополичьи округи, съ соподчиненными митрополитамъ архіереями, а пожелали, чтобы каждый епархіальный архіерей по прежнему оставался въ своей епархіи совершенно самостоятельнымъ управителемъ, лишь подъ верховнымъ надзоромъ одного патріарха, какъ это было ранѣе. Причины, почему они не желаютъ раздѣленія на митрополіи, архіереи высказываютъ очень неопредѣленно и неясно: они будто бы боятся, чтобы вслѣдствіе учрежденія двѣнадцати митрополій съ соподчиненными каждому митрополиту епископами "во архіерейскомъ чинѣ не было какого церковнаго разногласія, и межъ себя распри и высости, и въ томъ несогласіи и нестроеніи святой церкви преобидѣнія, и отъ народа молвы и укоризны". Но какимъ образомъ и почему все это должно было

произойти при болье правильномъ, съ церковными канонами согласномъ устройствъ нашего церковнаго управленія,— наши іерархи не объясняють, да едва ли и могли объяснить, такъ какъ истинная причина ихъ противленія учрежденію у насъ двънадцати митрополичьихъ округовъ заключалось совершенно въ другомъ.

Наши епархіальные архіерен изстари привыкли быть въ своихъ епархіяхъ совершенно автономными правителями, въ епархіи во всемъ и всегда царила только воля "владыки", личное усмотрвніе "великаго господина" — архіерея, и недовольному его дъйствіями и распоряженіями подчиненному жаловаться было некому. Конечно у насъ быль высшій управитель церкви и, въ извъстномъ отношеніи, начальникъ всвхъ архіереевъ-патріархъ. Но онъ быль слишкомъ далекъ и высокъ для обыкновеннаго рядоваго духовенства другихъ епархій, которое поэтому едвали легко и свободно могло находить къ патріарху доступъ при своихъ жалобахъ на того или другого мъстнаго епархіальнаго архіерея, и едвали всегда могло встръчать въ патріархъ охоту и желаніе внимательно и безпристрастно разслідовать жалобы на епархіальныхъ архіереевъ. Да если бы архіерей и дъйствительно оказался въ чемъ либо серьезно виновнымъ, судить его и покарать за вину одинъ патріархъ не могъ, - судить и карать архіереевъ могъ только соборъ, а созывъ собора было въ то время дъломъ настолько хлопотнымъ и труднымъ, что и по болъе важнымъ дъламъ соборы у насъ собирались очень и очень ръдко. Въ виду этого древие-русскій архіерей чувствоваль и сознаваль себя въ своей епаркім полновластнымъ и безконтрольнымъ владыкою надъ встми подчиненными ему лицами, а послтдніе по неволт должны были оказывать ему безусловное во всемъ повиновеніе, хотя бы архіерей и дъйствоваль неправильно и несправедливо, такъ какъ на такія дійствія архіерея они нигдъ не могли найти суда и управы. Но положение епархіальнаго архіерея значительно измінилось, если бы тогдащняя Россія дъйствительно была бы раздълена въ церковноправительственномъ отношении на двънадцать округовъ съ митрополитами во главъ и подчиненными, входящими въ составъ округа, епархіальными архіереями. Тогда бы последніе постоянно чувствовали надъ собою ближайщій надзоръ

и контроль своего областнаго митрополита, который ежегодно бы собиралъ окружные соборы и на эти ежегодные областные соборы сравнительно легко было бы всёмъ недовольнымъ и обиженнымъ подавать на архіеревъ свои жалобы, которыя бы соборъ разбиралъ и обсуждалъ и дълалъ по нимъ тъ или другія свои постановленія. Болъе ревностные изъ областныхъ митрополитовъ стали бы проявлять тогда особую энергію и усердіе въ насажденіи болье строгихъ и справедливыхъ порядковъ въ управленіи подчиненныхъ имъ архіереевъ и усилили бы свой контроль и бдительное наблюдение надъними, что, конечно, въ нъкоторыхъ случаяхь, действительно могло бы иногда повести къ столкновеніямъ между митрополитомъ и подчиненными ему епархіальными архіереями, къ упрекамъ по адресу митрополита въ "высости" и т. под. Естественно, что переспектива подобныхъ порядковъ при новомъ церковномъ управленіи вовсе не улыбалась тогдашнимъ свободолюбивымъ епархіальнымъ архіереямъ, которые поэтому ръшительно и отклонили на соборъ 1682 года проектъ царя Өедора Алексвевича объ образованіи у насъ двінадцати округовь съ митрополитами во главъ, а предпочли остаться при прежней зависимости отъ одного только патріарха, который уже и территоріально всегда стоялъ такъ далеко отъ ихъ епархій и хода всёхъ ихъ епархіальныхъ дёлъ.

Второй свой проекть объ образования 72 новыхъ епархій царь Өедоръ Алексвевичъ передалъ сначала на предварительное разсмотрение патріарха Іоакима съ бывшими тогда при немъ архіереями, которые нашли, что проектъ слишкомъ широкъ и трудно осуществимъ и потому предложили государю сократить число вновь открываемыхъ епархій до 33-хъ. Государь съ этимъ согласился и на соборъ 1682 года внесено было царское предложение объ открытии только 33 новыхъ епархій, причемъ государь быль увърень, что соборъ пойдеть навстричу его справедливымь и полезнымъ для церкви начинаніямъ, томь болье, что своимъ проектомъ онъ только осуществлялъ постановленія собора 1667 года. Но соборъ русскихъ іерарховъ не оправдалъ надеждъ государя. Онъ призналь, что слъдуеть и полезно открыть новыя епархіи, но не 72 или 33, какъ предлагалъ царь, а только одинадцать, да и изъ этихъ одинадцати въ

дъйствительности открыты были только четыре, а остальныя семь совсъмъ не открывались. Ясное дъло, что архіереи вовсе не сочувствовали проекту царя и совсъмъ не желали открытія новыхъ епархій, и если согласились на дъйствительное открытіе новыхъ четырехъ епархій, то сдълали это очень неохотно, только уступая желанію и настояніямъ государя.

Очень характерны тъ причины, какія побуждали русскихъ іерарховъ на соборъ 1682 года противиться открытію новыхъ епархій.

Учредить новыя епархіи можно было, конечно, не иначе, какъ раздробивъ уже существовавшія ранве епархіи, чрезъ выдъленіе изъ нихъ тъхъ или другихъ частей, и, значить: съ учрежденіемъ новыхъ епархій необходимо сокращались предълы старыхъ, а вмъсть съ этимъ необходимо болье или менъе уменьшались и доходы прежнихъ архіереевъ. Каждый монастырь, каждая приходская церковь съ причтомъ, всъ церковныя владьнія были обложены въ древней Руси извъстными податями въ пользу епархіальнаго архіерея, и потому отчуждение ихъ отъ данной епархіи, въ видахъ образованія новой, неизбіжно сокращало прежніе обычные доходы архіерея. Это обстоятельство и было одною изъ главныхъ причинъ, почему архіереи всячески противились открытію новыхъ епархій. Они, не стесняясь, сами открыто заявляли на соборъ, что будто бы "у митрополитовъ изъ епархін: астраханскаго, псковскаго, смоленскаго, нижегородскаго; у архіепископовъ: у суздальскаго, у тверскагоизъ ихъ епархій не изъ чего вновь быть архіереомъ; впархін малоградны и разотояніемъ не дальные... Въ вятскую епископію прибавить архіерея не изъ чего, потому что во градъхъ церквей и монастырей мало". Очевидно, боязнь оскудъть въ доходахъ и прибыляхъ продиктовала архіереямъ приведенныя соборныя постановленія.

Не менъе, если не болъе, характерно и другая причина, по которой архіереи не хотъли согласиться съ проектомъ государя объ открытіи намъченныхъ новыхъ епархій. Въ своей челобитной соборъ іерарховъ просилъ государя "архіреовъ устроити" только "въ пристойныхъ мъстахъ и въ дальныхъ городъхъ и многонародныхъ", а въ самомъ соборномъ постановленіи іерархи разъясняють, что они разумъють подъ пристойными для архіереевъ мъстами. Соборное поста-

новленіе говорить, что въ далекіе города "на Лѣну въ Дауры посылать отъ духовнаго чину архимандритовъ и игуменовъ и священниковъ добрыхъ и учительныхъ—для ученія христіанскаго закона и просвъщенія невърныхъ; а епископамъ въ тъхъ далнихъ городтхъ нынъ быть неудобно — малолюдства ради христіанскаго народа" 1).

Въ этомъ оффиціальномъ соборномъ заявленіи тогдашнихъ архіереевъ ярко вскрывается присущій имъ довольно своеобразный взглядъ ихъ на самихъ себя, на свое общественное положение и обязанности, на свое отношение къ паствъ. Архіерей, по ихъ представленію, какъ "владыка" и "великій господинъ", могъ жить только въ "пристойныхъ мъстахъ", какими были города "многонародные", когда въ городахъ и окружающей ихъ области было много церквей и монастырей, съ которыхъ бы архіерей могъ получать довольные для его жизни и надлежащей обстановки доходы, почему въ тъхъ дальнихъ городахъ, гдъ православное народонаселение не многочисленно, гдъ мало церквей и монастырей-, епископомъ быть неудобно". Неудобно имъ быть на бъдныхъ окраинахъ и потому еще, что тамъ пришлось бы имъ заниматься миссіонерствомъ среди невърныхъ, а подобное занятіе для епископа соборъ іерарховъ находить тоже неудобнымъ, несогласнымъ съ высокимъ общественнымъ положеніемъ и достоинствомъ епархіальнаго "владыки". Въ виду этого соборъ и постановляеть: посылать въ отдъльные, окраинные, съ малымъ христіанскимъ населеніемъ города, гдв требуется просвъщать и обучать невфрныхъ, не архіереевъ, а лицъ низшаго іерархическаго ранга: архимандритовъ, игуменовъ, священниковъ, которые и должны заниматься тамъ "обученіемъ христіанскому закону и просвъщениемъ невърныхъ".

Очевидно, древне-русскій архіерей и представить себѣ не могь, чтобы ему, какъ архипастырю и преемнику самихъ апостоловъ, можно было жить не въ многонародномъ, а въ какомъ нибудь незначительномъ, отдаленномъ и малонаселенномъ городѣ, жить безъ обычной богатой по-мірски пышной архіерейской тогдашней обстановки, получать не боль-

<sup>1)</sup> Документы, относящівся къ собору 1682 года, напечатаны въ приложеніи къ книгъ Н. Виноградова: Церковный соборъ въ Москвъ 1682 г. Смоленскъ, 1899 г.

шіе, а только умфренные доходы, заниматься не дфлами только епархіальнаго управленія и совершеніемъ пышныхъ архіерейскихъ служеній, а скромнымъ и невиднымъ хотя и апостольскимъ дфломъ—дфломъ просвъщенія и обученія невърныхъ. Государственный сановникъ и мірской властелинъ слишкомъ сильно выдвигался въ древне-русскомъ архіереф предъ духовнымъ архипастыремъ, преемникомъ апостоловъ.

Въ то время когда наши јерархи никакъ не хотъли согласиться на уменьшеніе объема своихъ громадныхъ епархій и на упрощеніе своей архіерейской обстановки и жизни, на этомъ однако продолжали, и въ послъдующее время, настаивать предъ русскимъ правительствомъ восточные патріархи. Въ 1692 году іерусалимскій патріархъ Досивей пишетъ московскому патріарху Адріану, что интересы православія требують увеличить въ Россіи число епископскихъ каоедръ и образовать изъ нихъ округи, во главъ которыхъ должны стоять митрополиты съ подчиненными ему епископами. Чтобы устранить препятствія къ выполненію этого предложенія, Досиней пишеть: "аще есть мысль нъкихъ архіереевъ, яко аще поставятся и иніи епископи, умалятся нынъшнихъ епископовъ приходы-глаголемъ: яко да сохранятся предълы, узаконенія и преданія святыя церкве восточныя, зане преступленіе аще и мало, но имъеть великое мученіе; а еже имъти архіереемъ великія приходы, - не нужно есть. Второе, яко архіерее суть святыхъ апостоловъ преемвицы: яко же апостоли ничесого имъща, а архіерее да имъють мало. Третье, за церковь продиль есть Сынь Божій кровь свою, - и не есть праведно архіереемъ лишеимства ради умоляти, или стужати церкви Божіи, ея же ради Христось умре. Четвертое, не есть праведно взирати онсицы на прибытокъ, но на пользу и прибытокъ общій. Пятое, соборъ коеяждо канолическія церкве не зрить, что глаголеть онсица и что хочеть онсица и что годно онсицъ, но что пользуеть церковь и что годно Богу. Аще же кто любопрится, глаголемъ тому съ Павломъ: мы сицеваго обычая не имамы, ниже церковь Божія. И аще кто или нъцые противоглаголють, или преслушають церковь, убо имъеть тыя яко язычники и мытари, власть же наказуеть, не бо суетно мечь носить, но да добрыя снабдъваеть, тако противоглаголющія извергаеть и низлагаетъ". Въ царскомъ указъ въ патріаршій "Разрядъ" отъ

2 апръля 1693 года говорится, что іерусалимскій патріархъ Досивей, съ присланнымъ имъ архимандритомъ Хрисанвомъ. писалъ государю: "слышно де у нихъ во всей Палестинъ у всъхъ православныхъ, что въ Россіи чинятся нъкоторыя въ церковныхъ правилахъ отступленія, а во иныхъ дальнихъ странахъ умножилась нъкоторая ересь капитонская. И о семъ онъ, святъйшій патріархъ, со всьмъ освященнымъ соборомъ единомышленно просить, дабы великіе государи указали поставить нъсколько въ накоторые городы и дальніе страны вновь епископовъ, которые бъ могли народъ учити, дабы не прельщались. А присланный ево, святьйшаго патріарха, архимандрить Хрисанов, по приказу патріаршему, объявиль тому способы: чтобъ твхъ новыхъ епископовъ хиротонисать на Москвъ и потомъ послать для бытія ихъ въ тъхъ городъхъ къ преосвященнымъ митрополитомъ подъ власть ихъ. А когда случится изъ твхъ епископовъ которому смерть, и на ево бъ мъсто тамъ иного хиротонисалъ преосвященный митрополить по древнему церковному обыкновенію. Такимъ же подобіемъ и въ Сибири и въ иныхъ дальнихъ мъстахъ, гдъ пристойно, при митрополитанскихъ престолехъ, учинить нъсколько епископовъ, которые бъ могли распространять церковь Божію". Въ 1700 году патріархъ Досиней писаль государю: "уповаемъ слышати и уже слышали, что въ Азовъ святое и богомудрое царство ваше повелълъ быти митрополиту, а ведется быти и епископомъ по городомъ, потому что много епископовъ бываетъ причина, чтобъ были добрые и богомудрые, и дабы не учинили тягости царской казнъ, житіе ихъ чтобы было по древнему обычаю канолической церкви, сиръчь, смиренное, а наипаче: понеже суть сосъди наши, чтобы было и житіе ихъ, яко же и наше,патріархи и здісь, въ Царіграді, наипаче піши ходять. Архіереи суть нищіе; и прежъ сего были, какъ познается отъ исторіахъ и отъ собранія вселенскихъ соборовъ, что такъ нищіе были, что цари ихъ кормили; платья дорогія духовнымъ людямъ непристойно, а носили такія платья иконоборцы. И буде изволить, прочтите правило шестое на десять вселенскаго седьмаго собора, которое весьма низвергаетъ. Тъмъ же кротчайшій и Богомъ почтенный святый самодержце, мъсто, которое взялъ мечемъ своимъ, почти апостольски, чтобы были и архіерей много, и чтобы были

нищіе, якоже и апостоли, для правленія добраго тамошнихъ христіанъ". Въ 1705 году патріархъ Досиней снова обращается къ государю съ совътомъ умножить въ Россіи число епископскихъ каеедръ. "Молимъ, пишетъ онъ, понеже великое и святое твое царствіе взяль много мість у шведовь, да не поставить архіерея тамо, но да поставить архіерея въ Петрополь, а другаго въ Нарвь, чтобъ было удобнышее церковное поученіе. Наипаче и сіе полезнійше есть, дабы быль митрополить вь большихь городахь, а въ иныхъ епископы подлежащие митрополиту, и тако да возрастаетъ преданіе въры православныя. П аще будеть какое нибудь препятіе въ тамошнихъ странахъ: архіереевъ украшеніе и расходы многіе, тогда сотворить власть ващего царскаго величества меньши, какъ имъли то въ Царъградъ архіереи во время святыхъ самодержцевъ, и яко же творимъ и мы, что расходы наши суть равны съ единымъ игуменомъ наименьшаго монастыря, и на одежды наши вст не изойдетъ пяти сотъ копъекъ" 1).

Но ни постановленія въ присутствіи восточныхъ патріарховъ собора 1667 года, ни старанія царя Өедора Алексѣевича, ни неоднократныя настоянія іерусалимскаго патріарха Досиеся, чтобы у насъ возможно больше увеличено было число архіерейскихъ каседръ, чтобы у насъ въ церковномъ управленіи, ради обширности территоріи, ради интересовъ вѣры и церкви, введена была, въ извѣстной степени, децентрализація, выражающаяся въ учрежденіи митрополитанскихъ округовъ, ни указанія съвостока на необходимость упростить и, такъ сказать, удешевить всю жизнь и обстановку нашихъ архіереевъ,—не имѣли никакого значенія для нашей послѣдующей церковной жизни.

Третьимъ важнымъ вопросомъ, рѣшеннымъ соборомъ 1667 года, былъ вопросъ о судѣ надъ духовными лицами. Какъ мы знаемъ, московскіе патріархи и всѣ русскіе архіерен творили судъ надъ духовными лицами чрезъ своихъ свѣтскихъ служилыхъ людей. Никонъ такой порядокъ признавалъ вполнѣ нормальнымъ и правильнымъ и открыто

<sup>1)</sup> Непереплетенный сборникъ москов. синод. библіотеки № IV, л.л. 44—86. Греческіе статейные списки № 12, л. 1062. Греческія дѣла 1700 г. №№ I и II.

сознавался, что самъ онъ дъйствительно не судилъ духовныхъ лицъ, а предоставлялъ это дёло своимъ свётскимъ служилымъ людямъ, такъ-де велось изстари у всъхъ русскихъ архіереевъ. Соборъ 1667 года, признавая такой порядокъ ръшительно неправильнымъ, постановляетъ: "быти духовному человъку, сиръчь архимандриту со многими искусными мужи, во патріарш'в дому въ духовныхъ дівлівхъ судити и разсуждати духовныя лица, сирфчь священническаго и монашескаго чина, яко да не повлачають отныев священниковъ и монаховъ въ мірскія судилища, ниже да судять мірскія люди освященнаго и монашескаго чина и всякаго церковнаго причта, якоже запрещають святая правила святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ. Такожде повелвваемъ и во всъхъ архіерейскихъ домъхъ быти духовнымъ искуснъйшимъ мужемъ судити духовныя лица и духовныя дёла, якоже и въ патріаршемъ дому духовный судіа, сиръчь архимандрить со клевреты, да судять архимандритовъ, игуменовъ, монаховъ, протопоповъ, поповъ, діаконовъ, и всехъ церковныхъ причетниковъ и инокинь о всякихъ дълъхъ".

Вслъдствіе этого соборнаго постановленія о неподсудности духовныхъ лицъ мірскимъ судьямъ въ 1668 году въ Москвъ открыть быль особый-Духовный приказъ съ спеціальною ціблію давать въ немъ судь по всімь дівламь духовнымь лицамь. Въ статьяхь о святительскихъ судахъ, собранныхъ по повелънію патріарха Адріана, сказано: "въ прошломъ во 176 году, генваря во 2 день, великій господинъ, святъйшій Іоасафъ, патріархъ московскій и всея Россіи, указаль послать въ Монастырской и во иные приказы памяти, чтобъ архіереевъ, архимандритовъ, и игуменовъ, и священниковъ, и діаконовъ, и монаховъ, и инокинь, и церковныхъ причетниковъ, и ихъ людей судить въ Духовномъ приказъ властямъ, по повелънію великаго государя, царя и великаго князя Алексіа Михайловича... и по изложенію всего освященнаго собора. И во 176, генваря въ 4 день, противъ соборнаго изложенія, въ Монастырскій приказъ послана память, а въ памяти написано: архіереевъ, архимандритовъ, и игуменовъ, и священниковъ, и діаконовъ, и монаховъ, и инокинь, и весь церковный чинъ и ихъ людей мірскимъ людямъ ни въ чемъ не судити, а судити ихъ во всякихъ дълъхъ архіереемъ, комуждо во своихъ епархіяхъ, или кому повелять оть духовнаго чину, а не оть мірскихь. И по указу великаго государя и по изложению святьйшихъ патріарховъ и всего освященнаго собора, на патріаршъ дворъ вельно быть въ Духовномъ приказъ судіами: изъ Переславля Залъсскаго Городицкаго монастыря архимандриту, да Чудова монастыря келарю, да Стретенского собора протопопу, а по иныхъ приказъхъ архіереевъ, священническаго и иноческаго чину и ихъ людей судити не вельно". Въ 1675 году Духовный приказъ быль закрыть и всё дела, бывшія въ немъ, поступили въ въдъніе патріаршаго приказа, называемаго Разрядомъ, который и ранве ввдалъ всв судебныя двла патріаршей области. Только теперь въ Разрядь, на ряду съ засъдавшими тамъ патріаршими боярами, появилось новое лицо "приказный старецъ", избиравшійся патріархомъ изъ архимандритовъ, или јеромонаховъ, и завъдывавшій тъмъ отдъленіемъ приказа, въ которомъ судились по всъмъ дъдамъ духовныя лица, изъятыя съ 1667 года изъ подъ суда патріаршихъ бояръ и, вообще, мірскихъ лицъ  $^{1}$ ).

Соборъ 1667 года, конечно по иниціативъ восточныхъ патріарховъ, позаботился исправить одну тяжелую несправедливость, какая у насъ существовала цёлые вёка относительно вдовыхъ священниковъ и діаконовъ. Наши старые русскіе соборы ръшительно запрещали священнодъйствовать всвиъ вдовымъ священникамъ и діаконамъ, такъ что они, овдовъвъ, не иначе могли сохранить свой санъ, какъ постригшись въ монахи. Эта несправедливость къ части бъ лаго духовенства, крайне раздражала его, что и выразилось на соборъ 1503 года, разсуждавшемъ "о вдовыхъ погъхъ и діаконвиъ", известнымъ страстнымъ протестомъ ростовскаго вдоваго священника Георгія Скрипицы, хотя его протесть и не имълъ никакого практическаго значенія. Соборъ 1667 г., поэтому поводу, говорить, что ранве русскими соборами запрещено было священнодъйствовать вдовымъ священиикамъ и діаконамъ, но, заявляетъ соборъ, "судися же, яко аще и кромъ правилъ приложися, еже вдовствующимъ священникомъ не служити божественныя литургіи, обаче за умножение безчинія неискусныхъ причетниковъ, опаства

<sup>1)</sup> Матеріалы для ист. раск. II, 247—248. Чт. общ. ист. и древи. рос., 1847 г. № 4, стр. 15—16. Ак. эксп. IV, №№ 213 и 309.

ради, добрћ повелъся: нъціи бо тогда, за неискусство ученія, презирающе священная правила и попирающе свою совъсть, недостойнім дерзаху служити. Сіе злое россійстім пастыри пресъцающе, повельша вдовствующимъ попомъ и діакономъ не касатися божественный службы; презрыша же разлучити чистыхъ отъ иныхъ невоздержныхъ, ихже всегда подобаетъ отлучити. Извъстно же сотворися святому собору, яко нынь, Божіею благодатію, въ россійстымь народы обрытаются священницы и діаконы, имущій разумъ божественныхъ писаній, еще же відующіе и правильные вины и житіе имущій чистое". Въ виду этого последняго обстоятельства соборъ говоритъ: "отнынъ, аще ключится овдовъти которому отъ священнаго чина іерею или діакону, таковымъ повельваемъ, аще не зазираетъ имъ совъсть ихъ о житіи въ нъчесомъ возбраняющемъ священства, невозбранно да служать; аще же по смерти жень своихь кто оть священныхь обличенъ будетъ въ каковыхъ дълъхъ, яже возбраняютъ священнодъйствія, по сыску, сиръчь по архіерейскому кръпкому истязанію и по достовърныхъ людей свидътельству, аще обрящется повиненъ, тогда да отлучится священнодъйствія, или да извержется по ділівть его: понеже бо не жены ради попъ, или діаконъ, и не жены ради умертвія запрещаются священнодъйствія, но за порокъ невоздержанія, или иныхъ безмъстныхъ дълъ, яже запрещають священствовати. Ибо издревле священными правилы неимущій женъ причетницы не запрещахуся, якоже святая правила свидътельствують святыхь отець". Приводя затёмъ разныя правила, допускающія священнодфиствовать вдовымь священникамъ и дьяконамъ, соборъ заключаетъ: "вдовымъ священникамъ и діакономъ, опасное житіе имущимъ и безъ зазора сущимъ, служити божественную литургію, а житіе имфти и впредь со всякимъ опасеніемъ и воздержаніемъ, и лицъ зазорныхъ въ домъхъ своихъ отнюдь не имъти, якоже повелъваютъ священная правила".

Соборъ 1667 года не ограничился только возстановленіемъ правъ вдовыхъ священниковъ и дьяконовъ, но пошелъ въ этомъ направленіи и далѣе. Собору, точнѣе предсѣдательствовавшимъ на немъ патріархамъ, поставленъ былъ такой вопросъ: "о вдовствующихъ священницѣхъ и діаконѣхъ, иже во вдовствѣ женятся вторымъ бракомъ, како имъ жити и въ

какомъ чину?" На это соборъ отвъчаетъ: "унше было бы имъ и честнъйше въ цъломудріи житіе свое препроводити, и священство непорочно соблюдати и святую литургію совершати, якоже и прежде, нежели женитися... Аще же кто отъ клириковъ, сиръчь пресвитеръ, діаконъ и поддіаконъ вдовствуютъ во младости, и малодушія ради случится кому оженитися: возможно ему въ церкви на клиросъ пъти, и псалмы глаголати, и ино что подобно дъяти и питатися отъ святыя церкви, зане уди церковніи быша, не гнушатися ими и не безчествовати во всемъ въ простолюдинскомъ чину. Із аще кто явится отъ таковыхъ искусенъ и потребенъ въ какихъ царскихъ, или гражданскихъ дълехъ, не возбранно есть быти, кромъ воинскаго чина" 1).

Такимъ образомъ, въ то время, когда Никонъ, какъ разсказываетъ Павелъ Алепскій, двухъ дьяконовъ, овдовъвшихъ во время бывшаго въ Москвъ мороваго повътрія и потомъ опять женившихся, велълъ замуравить въ особо построенную для этого избу, не имъвшую ни входа ни выхода, а только одно маленькое отверстіе, восточные патріархи овдовъвшихъ и вновь женившихся священниковъ и дьяконовъ разръшаютъ оставлять при церквахъ въ качествъ псаломщиковъ и получать имъ доходы отъ прохожденія этой должности, а желающимъ изъ нихъ они представляютъ право поступать на любую государственную и общественную службу, кромъ военной.

Кромъ указанныхъ важнъйшихъ постановленій соборомъ 1667 года, въ видахъ благоустройства нашей церковной жизни, составленъ былъ цълый рядъ другихъ менъе важныхъ постановленій, касающихся тогдашней церковно-обрядовой нашей практики, церковнаго благочинія, бълаго и чернаго духовенства, нъкоторыхъ народныхъ нравовъ, обычаевъ и т. под. О свадьбахъ, напримъръ, соборъ говоритъ: "проувъдъхомъ сіе, яко, егда бываетъ бракъ, сиръчъ тайна супружества, и грядущимъ жениху и невъстъ ко церкви, и хотящимъ вънчатися, мнози безумніи, пренебрегающіи сію святую тайну, козлогласуютъ нелъпыми и безстыдными словесы, невъжествомъ своимъ. Сего ради повелъваемъ всъмъ священникамъ поучати сихъ безчинниковъ, да престанутъ

<sup>1)</sup> Marep. II, 384-488.

отъ безумія и безчинія сего, и аще кто отнынъ не престанетъ отъ сего безчинства гнуснаго, да будетъ отлученъ, и да накажется и градскимъ закономъ, яко безчинникъ". Практическаго значенія это соборное постановленіе никогда не имъло. —О благочинномъ стояніи въ Церкви соборъ дълаетъ такое постановленіе: "впоследне повелеваемь съ великимъ запрещеніемъ всемъ православнымъ, иже во священномъ и въ монашескомъ чину, такожде и всвмъ сановитымъ и прочимъ мірскимъ людемъ, большимъ и малымъ, мужемъ и женамъ: яко во святъй церкви во время службы Божіи, въвечернъ и на утренъ, а наипаче же во святую литургію стояти съ молчаніемъ и со страхомъ Божіимъ, и съ умиленіемъ и сокрушеннымъ сердцемъ о своемъ спасеніи Бога молити въ тайнъ, а не бесъдовати о суетномъ попеченіи. Зане въ святую литургію Спаситель нашъ Господь Іисусъ Христосъ тайно закалается о нашемъ спасеніи; а намъ бесъдовати о суетныхъ и привременныхъ попеченіяхъ зъло пребеззаконно есть, и вмъсто оставленія гръховъ и спасенія осуждение пріимемъ". Конечно у насъ и ранве этого соборнаго постановленія всё хорошо знали, что во время богослуженія не слідуеть никому разговаривать, а тімь боліве о предметахъ суетныхъ. Но какъ ранве, такъ и послв собора, это требованіе никогда строго не соблюдалось. —У насъ быль обычай, что молящіеся являнись въ церковь съ своими домашними иконами, которыя каждый ставиль въ церкви гдъ попало, всякій молился только своей иконъ, только предъ нею ставилъ свъчку, причемъ одинъ становился къ иконъ сосъда, а неръдко и къ алтарю задомъ, молясь толкали другь друга, вследствіе чего происходили въ церкви между молящимися споры и ссоры изъ-за мъстъ для приносимыхъ иконъ и по другимъ причинамъ. Соборъ по этому поводу говорить: "прінде и то во слухъ нашъ, оттчасти же и самымь видыти приключися, яко вообычаися зды неблагольпо, еже прихожаномъ иконы своя домашнія во церкви приносити и, всякаго чина кромъ, идъже кто хощеть поставляти, не согласився и со священникомъ, чесо ради свары и првнія, паче же и вражды обыкоша бывати. Ктому, яко свінци всякъ предъ своею иконою поставляеть, небрегомымъ сущимъ мъстнымъ иконамъ олтарнымъ, и всякъ своей иконъ моляся на различныя страны поклоняются, и тако

веліе въ церкви смятеніе и неблагочиніе бываетъ. Симъ же извътомъ неискусніи людіе своя си иконы боги своя именують, чесо ради явствуются не знати единства Божія, паче же многобожія непщевати. Еще же, овогда тыя святыя иконы въ церковь приносять, овогда же износять, наипаче во свътлыя дни Воскресенія Христова, обнажающе храмъ красоты его, еже все есть нельпо. Тъмже судихомъ отсель сицевому безчинію не быти. Аще бо кто хощеть икону поставити во церкви, да отдастъ ю вовсе церкви, не именуя ея своею, ниже износя отнюдь никуда, священникъ благочинно да поставить ю. Свъщи первъе мъстнымъ олгарнымъ иконамъ да представляются, потомъ же прочимъ. Поклонъ чинно да творится, ко олтарю обращшимися". Это соборное постановленіе практически уничтожило у насъ тъ безчинія въ церквахъ, какія соединены были съ приносомъ въ нихъ домашнихъ своихъ иконъ молящимися.-Относительно монашествующихъ лицъ соборъ ръшительно постановляетъ, чтобы иноки всю жизнь проводили только въ тъхъ монастыряхъ, въ которыхъ они постригались, чтобы они ни подъ какимъ видомъ не переходили изъ монастыря въ монатъмъ болъе они не должны скитаться "съмо стырь, а и овамо". Соборъ говоритъ: "хочемъ убо отнынъ, да не преходять отнюдь монахи изъмонастыря, идъже кто объщася и постригся, во инъ монастырь; такожде черницы да не скитаются съмо и овамо: зане яко не токмо соблажняють народы и смущають, но последують и ина многочисленная безмъстная, яже срамно есть и глаголати". Чтобы какъ нибудь улучшить наше тогдашнее распущенное монашество, соборъ настаиваетъ, чтобы впредь никого не постригать въ монахи безъ предварительнаго строгаго искуса, который долженъ опредълить: можеть или нътъ, заявляющій желаніе принять монашеское постриженіе, быть настоящимъ монахомъ по своимъ личнымъ качествамъ и по характеру своей жизни и поведенія. Такъ слідуеть поступать потому, говорить соборъ, "зане мнози ангельскій образъ обругаша, извлекшеся одъянія монашескаго безъ всякаго стыденія; сего ради подобаеть быти опасенію многу о сей вещи и великое разсмотръніе прежде начинанія, и не постригати никокова человъка безъ правильнаго искуса ни въ монастыри, паче же въ пустыняхъ весьма да не постригають ни единаго человъка, ради вражія смущенія бъгающихъ отъ господей своихъ и непостоянства ихъ... Преслушающіе же сію нашу заповъдь и правило наказани да будуть запрещеніемъ и отлученіемъ. Обаче правило искуса есть, яко же рекохомъ, въ трехъ лътъхъ, а по нуждъ соизволяемъ быти въ полъ, сиръчь въ полтора года. Сіе снисхожденіемъ глаголемъ, а не правило". Только люди знатные и въдущіе могутъ не подчиняться требованію о трехлътнемъ искуст предъ постриженіемъ въ монашество, ихъ постригаютъ въ монахи по усмотрънію настоятеля. "А знатныхъ и въдущихъ людей, говоритъ соборъ, постригати по разсмотрънію настоятеля".

Особенно сурово и нѣсколько пренебрежительно соборъ 1667 года отнесся къ нашему тогдашнему бълому по преимуществу сельскому духовенству. Соборъ говоритъ: "постановляемъ, яко да всякій священникъ дътей своихъ научаетъ грамотъ, и страху Божію и всякому церковному благочинію со всякимъ прилежаніемъ, яко да будутъ достойни въ воспріятіе священства и наследницы по нихъ церкви и ковному мъсту; а не оставляти имъ дътей своихъ наслъдниковъ мамонъ, а церковь Христову кормчествовати и во священство поставлятися селскимъ невъждамъ, иже иніи ниже скоты пасти умъють, колми паче людей. Тъмъ убо бывають въ церкви Божіи мятежи и раскоды" 1). Соборъ 1667 года, значить, желаеть, чтобы у насъ священники при приходскихъ церквахъ были наслъдственны т. е. чтобы священство и, конечно, другія церковныя должности переходили по наслъдству отъ отца къ дътямъ, причемъ священникамъотцамъ вифняется соборомъ въ обязанность подготовлять своихъ дътей, чрезъ обучение ихъ грамотъ и всякому церковному благочинію, къ должности священства. Этимъ соборъ хотёль уничтожить ранее существовавшее у насъвыборное начало при поставленіи въ приходскіе священники, приравнивая выборы священниковъ прихожанами къ кормчеству. Но въ тоже время самъ соборъ признаетъ, что между священниками были и такіе, которые "ниже скоты пасти умфють", а следовательно, не могли обучать детей своихъ ни книжному искуству, ни церковному благочинію. И вообще міра:

<sup>1)</sup> Матеріалы II, 236—257, 365.

создать у насъ болье грамотное и культурное духовенство путемъ подготовки къ священству отцами — священниками своихъ дътей, не могла достигнуть цъли ради невъжества всего тогдашняго духовенства вообще, которое не могло передать своимъ дътямъ того, чего само не имъло. Очевидно, для водворенія среди тогдашняго духовенства хотя бы самыхъ элементарныхъ знаній и хотя бы самой начальной образованности, превышающей простое умънье читать, требовались иныя мъры. Это хорошо сознавали бывшіе на соборъ восточные патріархи и другіе греческіе архіереи, которые и постарались указать русскимъ на единственно дъйствительное средство, которое только и можетъ сдълать русское духовенство образованнымъ.

Въ день Рождества Христова 1668 года отъ лица патріарховъ произносится въ Успенскомъ соборъ переведенное на русскій языкъ слово "О взысканіи премудрости Божественныя". Въ этомъ словъ патріархи заявляють своимъ русскимъ слушателямъ, между которыми были: царь со всемъ синклитомъ, всъ русскіе архіереи, бълыя и черныя власти, рядовое духовенство и народъ: "о вашемъ благоговъйнствъ, православный родъ россійскій, нъсть намъ усумнъніа, яко всякъ готовъ есть благочестно усты и сердцемъ новорожденна славити Бога... Но не въмы, можеть ли всякъ истинно о себъ ко Богу сице глаголати: уста моя возглаголють премудрость и поучение сердца моего разумъ. Видимъ бо, яко во мнозъхъ отъ васъ не имъетъ премудрость мъста, идъже главу приклонити, скитается она, якоже Христосъ, премудрость Божія, въ Виелеемсть вертепь, и ньсть взискаяй ея, аще и премудрый приточникъ вся вы увъщеваетъ.... Се коликая, о православніи людіе, премудрости изводства, польза и пріобрътеніе. Вы же, оставивше греческій языкъ и небрегуще о немъ, отъ него же имъете просвъщение ваше въ въръ православной, оставили есте и мудрость и аки оземствовасте ю. Странніи роди и противніи въръ православной, на западъ обитающіи, греческій языкъ аки свътильникъ держатъ, ради мудрости его, и училища его назидаютъ. Арапове же не хиратонисають и единаго, неискусна суща греческому языку, и иніи роди премнози за корень мудрости греческій языкъ имъють, и того роди Святый Боже, херувимскую пъснь поють гречески и возгласы греческимъ язы-

комъ творять, якоже грузи, серби, болгари, мултяне и волохи. Здв точію, лвности роди, звло обезцвнися (греческій языкъ). Тъмже блюдемся, да не отъ васъ оно истинствуется, еже въ книгъ Премудрости въ главъ третьей написася: премудрость и наказаніе уничижаяй не честень есть, и праздно упованіе ихъ, и труды безплодны, неключима дъла ихъ и прочая. Сице убо мы, пастыріе стада Христова сущіи, наблюдше у васъ несовершенство, молимъ именемъ Божія премудрости, нынъ рожденныя міру, да взыщите премудрость, яже есть свъть очесъ умныхъ и правило всему житію человъческому... Ниже отридайтеся неимъніемъ училищь, ибо аще взыщите, дастъ предвъчная мудрость до сердца благочестиваго самодержца таково хотвніе, еже училища построити и учители стяжати въ семъ царствующемъ богоспасае. момъ градъ Москвъ". И обращаясь затъмъ непосредственно къ самому царю, патріархи говорили: "положи отнынъ (государь) въ сердцъ твоемъ, еже училища-тако греческія и иная-назидати, спудеовъ милостію си и благодатію умножати, учители благоискусныя взыскати, всёхъ же честми на трудолюбіе поощряти, то абіе узриши многи ученія тщатели, а по малъ времени пріимеши, дасть Богь, плодъ стократный и полныя рукояти отъ сихъ съмянъ".

Желаніе патріарховъ побудить русское правительство открыть у насъ правильно устроенныя училища, въ которыхъ бы русскіе могли получать научно-школьное образованіе, у насъ тогда совершенно отсутствовавшее, было, конечно, само по себъ прекрасно. Этимъ удовлетворялась бы настоятельная, насущная потребность тогдашняго русскаго общества, уже начавшаго понемногу просыпаться отъ своей въковой умственной спячки. Но, оказывается, патріархи, внушая русскимъ открывать у себя школы, имфли въ этомъ случаф въ виду не одно только безкористное насаждение на Руси науки и образованности вообще, а преслъдовали и свои особыя, спеціально грекофильскія ціли. Это довольно ясно видно уже изъ. приведеннаго отрывка ихъ слова. Патріархи желають, чтобы на Руси открывались училища только съ обязательнымъ для русскихъ изученіемъ греческаго языка, который должень занимать въ русскихъ школахъ доминирующее значеніе, быть основою всёхъ ихъ истинныхъ ній, источникомъ ихъ настоящей христіанско-православной

мудрости. Греческій языкъ, какъ языкъ высшій и совершеннъйшій по сравненію со всъми другими языками, долженъ возможно широко войти во все русское богослуженіе, удерживаться, хотя бы отчасти, въ самыхъ русскихъ церковныхъ съ греческаго языка переведенныхъ книгахъ; какъ языкъ священный долженъ быть знаемъ и по возможности употребляемъ всъми священными лицами, а, въ концъ, и всъми истинно-православными христіанами. Отъ незнанія греческаго языка и пренебреженіе имъ въ церковной жизни народовъ всегда происходили самыя печальныя явленія, какъ это и было, между прочимъ, у самихъ же русскихъ 1).

Свои мысли о великой важности греческаго языка и необходимости его изученія для русскихъ патріархи особенно опредъленно и подробно излагають въ другомъ своемъ къ русскимъ обращенномъ словъ, носящимъ надписаніе: "Поученіе, или бесъда увъщательная". Въ этомъ поученіи патріархи проводять такой взглядь на значеніе греческаго языка: ветхій зав'ять быль написань по еврейски, "и того ради не многимъ знаемъ бяше". По желанію Божію египетскій царь Птоломей Филадельфъ за 250 лътъ до Р. Христова велълъ перевести ветхій завіть на греческій языкь, "воежебы відати смомиск вынашеводи свомододи сто смомиск и смородан еврейскимъ о Христъ Миссіи, прінти хотящимъ". На греческомъ языкъ писаны три Евангелія, на греческій языкъ переведено было и четвертое Евангеліе-отъ Матеея, въ началъ написанное на еврейскомъ языкъ, на греческомъ языкъ написаны были всъ апостольскія писанія, почему знаніе греческаго языка, въ большей или меньшей степени, сдвлалось у христіань обязательнымь. "Ни единому арабу, говорять патріархи, мощи нынъ хиротонисану быти, развъ аще бы греческому прежде научился языку и природный арабскій уміть бы чести кромі всякаго препятія". И западные иновърные христіане многое удерживають у себя изъ греческаго языка, что видимъ у латинянъ: "гречески нынъ чтется апостолъ, гречески и святое евангеліе поется, и самый святой символь на серебрянных дсках изваянь бяше во время Льва папы римскаго... И иніи роди, нынъ во всемъ востоцъ живущій, нъкія ради чести и отъ отцевъ

<sup>1)</sup> Ibid. T. IX, 81-83.

преданія хвалы, на литургіяхъ возгласы обыкоша едлински творити и прочая нъкая блюдутъ неповрежденна... понеже вси роди похваляются имъти начало отъ языка греческаго и наслъдно отъ него нисходити". Не го видятъ патріархи въ православной Россіи. "Вы же, говорять патріархи, о православніи людіе россійстіи (но молю, да не во зло вм'вните себ'в, внегда услышати вамъ отъ насъ, дву патріарховъ, правду), вы, глаголемъ, толкующе греческія ваши книги на словенскій языкъ вашъ, и не единыя книги оставляюще греческія кромъ толкованія и преведенія, тако, яко ниже сти, или останкомъ ов ставити вамъ во нихъ оставити вамъ во память. Того ради последоваща векая погрещенія: сія же не злыя ради вины, точію нев'ьжество д'вля, и нерадівнія о греческомъ языкъ, иже единъ правилно и твердо держитъ священно святое Христово Евангеліе, якоже повсемъственный и во всемъ міръ разліянный... Откуду непщуете родишася прозябли (прозябенія) суетныхъ словесъ, нынъ по всей Москвъ разсъянныхъ, развъ отъ самаго лишенія греческаго языка, еже вы, не добро творяще, весьма отвергли есте? Ибо во иныхъ странахъ зизанія ересей и блядивая ученія возрастоша; едино точію зерно чистое, еже собрано бяше многимъ потомъ и превеликими труды, свмо къ вамъ принесено бяще, зерно чистое, кромъ куколи и кромъ тернія,и хлъбъ чистый Божіею милостію и благодатію, по седми євятых вселенских соборахь, въ сей преславнъйщей земли уквасися". Патріархъ Фотій будто бы (въ действительности московскій митрополить Фотій) изобразиль символь въры греческимъ языкомъ на своемъ омофоръ и прислалъ его на Русь съ цълію: "еже быти ему во знамя любве ко грекомъ неизмънныя. Но, продолжають патріархи, предсти его и насъ всъхъ надежда, того ради, яко ни самому Трисвятому слышимъ вами пътися, ниже Херувимской пъсни (разумъется на греческомъ языкъ). Тъмже преиде сонмъ злыхъ, помалу всходя, якоже всему церковному древнему преданію измівнитися и смутитися, сирычь, яко всякь хотяй быти учитель". Обращаясь затымъ къ государю, патріархи говорять: "зри веселымъ лицомъ Христову церковь, яже уже отлагаетъ одъяние смутное вдовиное и свътлыми одъвается одеждами, яки невъста прекрасная, законнаго своего жениха вмалъ ожидая. ... Надежднъ восклицаемъ и глаголемъ: ра-

дуйся и веселися, о царствующій граде Москва, иже скипетры Палеологовъ наследне пріяль еси и не кроме Божія смотрънія сіе наслъдствіе держиши!... Се уже тебъ седикратъ очищенное на седми святыхъ соборахъ вселенскихъ сребро православія изъявихомъ, и талантъ намъ патріаршества, свыше ввъренный, предъ тобою никако же сокрыхомъ. Едино точію остаеть: да еллински украсится россійская церковь, не точію словенски глаголющи, но и гречески поющи охтаи. Тако бо исполнится и премудрая Платонова похвала, иже рече той градъ блаженный быти, въ немже царь философствуеть еллинствуя, или грекъ царствуетъ философствуя, все житіе свое ведый гречески, или яко вторый Птоломей въ семъ богохранимомъ градъ Москвъ основаніе полагая новыхъ собраній училищныхъ, или, да паче речемъ, свътлыя мирницы умовъ, ко взысканію и совершенному стяжанію греческаго языка, тако, воежебы греческимъ юношамъ отвсюду съмо пришелствовати въ царствующій градъ Москву, ради чтенія и разума пристяженія". Но бремя открытія на Руси училищь патріархи не желають возложить на одного царя, а приглашають принять въ этомъ дълъ активное участіе и всъхъ русскихъ архіереевъ "и избраннъйшихъ начальныхъ архимандритовъ, яко имъющихъ многія общины и доходы довольныя, да приложатся единодушно ко божественному сему дълу ревностно взаимъ творяще, суще яко очеса прочихъ, паче же церкви члены начальнъйшіе, и да будуть содъйственницы благому: греческій языкъ въ древнее приводяще досточестіе, аки пресаждающе его, яко маслину, нынъ мнимую лъсную быти, ла будеть садовная и плодовитая". За такую дъятельность патріархи объщають богатое вознагражденіе. "Объщаемъ бо, говорять патріархи, яко сіи (греческія училища) не малую пользу сотворять вашимь монастыремь и епархіамь, архіепископіамъ и митрополіамъ, егда тіи спудеи и питомцы, паче и паче растуще въ премудрости, достигають высоты премудрости, спасающе себе и прочія. Ибо когда и прежде бывшій партіарси уставища здів патріархію, пятую оную быти утверждающе, между иными заповъдями, яже единодушно уставища, и то завътоваща, да здъ соборъ училищный, украшенный, различными приходами, сотворится, къ расширенію ученія и юношъ, хотящихъ учитися, умноженію въдуще велію быти оттуду церкви и царству ползу". При этомъ патріархи заявляють, что они, греки, котя и живуть въ тяжкой турецкой неволь, однако открыли у себя въ Византіи училище "тоже ради сохраненія перваго и царственнаго онаго (т. е. греческаго) діалекту д'ввственно и безвредно, налагающе многую цену, нетако на довольное и нужное припитаніе спудеовъ, ниже ихъ учителей на возмездіе, яко на загражденіе ненавистныхъ гортаній нечестивыхъ, хотящихъ, да мы вси слъпи пребудемъ и да не въмы писанія искуствомъ первыя нашея чести, премудрости и величества. Сім Христовы врази, кто въсть, аще ненавистію и завистію не въ конецъ разорять училище сіе". И, обращаясь ко всемъ русскимъ, патріархи говорять: "но вы, о преблагословенній россійстіе людіе. Божіемъ милосердіемъ и благодатію ниже ига работы страждете, ниже дань съ насиліемъ царемъ даете, но свободно жительствуете и велій покои имъете; обаче ученія лишается волею, мало цънящее и мудрость предстоящую Богу, не добрв о ней дерзающе, преаираете". И въ заключение снова обращаясь къ царю, патріархи говорять: "о колика и какова была бы слава во всъхъ подъ солнцемъ сущихъ рабъхъ, иже имъютъ часть нъкую на святыхъ мъстахъ, Божіими стопами топтанныхъ, аще бы монастырь, или часть нъкую отъ святаго онаго мъста ванть родъ православно-россійскій, одержаль, священная дъйствуя народны и царскаго имени воспоминаніе творя явив и на проскомидіи молитвъ приношеніе! Йбо нъсть рода подъ солнцемъ сущихъ, иже бы не имълъ во святомъ ономъ градъ и въ земли обътованія храма молитвеннаго, того ради, яко велико себъ почитаютъ тамо имъти домъ молитвенный, идъже стоясте нози Господни. Того дъля отвеюду стекаются народи въ Герусалимъ градъ, во еже бы поклонитися яслемъ Господнемъ и святымъ пеленамъ Христовымъ во Виелеемъ, иже насъ ради воплотися и младенецъ бысть; такожде да видять на Голгоов Господню страшную страсть, распятіе и самое превеликое чудо священнъйшій свъть, иже на спасенномъ гробъ Господнемъ во вся лъта является, и върнымъ раздается, и отъ нихъ пріемлется; во еже бы видъти храмъ Воскресенія Христова, гору Елеонскую, святый Сіонъ, и гору Өаворскую, ими же утъщаются, иже свободу пріемлють хожденія тамо. Не суть ли здѣ премнози россійстіи люди, иже желають видѣти и пити Іорданскія воды? Ей, мнози суть. Но за страхъ мучительскій и прещенія тамо господствующихъ не могуть шествовати. Убо, о непобѣдиме царю Алексіе Михаиловичъ, сотвори удобный путь, ведущій во Іерусалимъ, идѣже родися, обрѣзася и крестися, погребеся, вознесеся нашего ради спасенія Іисусъ Христосъ". 1)—Это послѣднее пожеланіе восточныхъ патріарховъ объ устройствѣ въ Палестину удобнаго пути для русскихъ паломниковъ и о постройкѣ въ Іерусалимѣ спеціально русскаго монастыря, осуществлялось, и сейчасъ осуществляется, только въ болѣе широкихъ размѣрахъ, Императорскимъ Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ.

Такимъ образомъ, въ соборной и во всей вообще московской дъятельности двухъ прівхавшихъ къ намъ восточныхъ патріарховъ и другихъ грековъ, красною нитью проходитъ сознательно-тенденціозное стремленіе перестроить всю русскую церковную жизнь по образцу тогдашней греческой, поставить ее въ тъсную связь и зависимость отъ представителей греческой церкви, которая должна, какъ это было у встарину, имъть въ русской жизни руководящее и уряжающее значеніе, такъ какъ русская церковная жизнь, предоставленная только самой себъ, безъ руководительства грековъ, какъ будто бы показалъ опытъ, принимаетъ ложное и даже еретическое, хотя бы и несознательное, направленіе, грозящее окончательною гибелью православія на Руси. И только призванные въ Москву греки опять направили русскую церковную жизнь на настоящій православный путь,безъ грековъ православіе у насъ замутилось бы окончательно. Но одной чисто церковной сферой патріархи не ограничились. Они желали бы, чтобы и русскій царь, "иже скипетры Палеологовъ наслъднъ пріялъ, по Платону, "все житіе свое велъ гречески"; они желали бы и всю нашу послъдующую народную умственно-культурную жизнь подчинить греческому вліянію и воздъйствію; они хотъли, чтобы въ нашихъ переводныхъ церковныхъ книгахъ были сохранены нъкоторыя греческія слова и реченія, чтобы ніжоторыя церковныя пъснопънія въ обычномъ богослуженіи пълись у насъ на

<sup>1)</sup> Ibid. 272-280.

греческомъ языкъ, чтобы у насъ устроены были всюду такія школы, въ которыхъ бы греческій языкъ занималъ господствующее положеніе, какъ единственная основа всякаго истиннаго знанія, чтобы въ эти греко-русскія школы не только приглашены были учителя греки, но чтобы въ нихъ открыть былъ свободный доступъ для всѣхъ пріъзжихъ молодыхъ грековъ, которые пожелаютъ въ нихъ учиться. И все это въ тѣхъ видахъ, чтобы все греческое и греки заняли на Руси подобающее имъ почетное и, конечно, вліятельное полеженіе во всемъ ходъ русской жизни. Какъ на всѣ эти поползновенія тогдашней Византіи прочно, почетно и вліятельно водвориться въ тогдашней Россіи, отвътила дъйствительная русская жизнь, мы отчасти уже видъли, а послъ сдълаемъ по этому поводу и еще нъсколько замъчаній.

## ГЛАВА Х.

## Хлопоты московскаго правительства о возстановленіи Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго на ихъ патріаршихъ каведрахъ и о разрѣшеніи отъ запрещенія Паисія Лигарида.

Заявленіе Никона, что прівхавшіе въ Москву восточные патріархи Павсій александрійскій и Макарій антіохійскій не настоящіе патріархи, а отставные. Справедливость этого заявленія Никона. Хлопоты нашего правительства о возвращеніи Паисію и Макарію отнятыхъ у нихъ патріар шихъ каеедръ. Отправка съ этою цёлію въ Константинополь пословъ Нестерова и Вахрамъева. Переговоры по этому посоду пословъ съ турецкимъ правительствомъ, увънчавшіеся полнымъ успъхомъ. Хлопоты нашего правительства предъ константинопольскимъ и јерусалимскимъ патріархами о возстановленіи Паисія и Макарія на ихъ патріаршихъ каоедрахъ и о признаніи Константинопольскою церковію дізній Московскаго собора 1667 года. Истинный характеръ отношеній цатріарховъ Паисія и Макарія къ нашему правительству, сказавшійся какъ въ мотивахъ ихъ повадки въ Москву, такъ и въ ихъ последующихъ обрашеніяхъ къ государю, Пансій Лигаридъ быль запрещенный архісрей. Неудачныя хлопоты государя добыть оть іерусалимскаго патріарха разръшение Лигариду, который такъ и умеръ неразръшеннымъ.

Восточные патріархи произвели въ Москвъ судъ надъ патріархомъ Никономъ, судъ надъ старообрядцами и всею русскою церковною стариною, сдълали свои авторитетныя постановленія относительно разныхъ сторонъ русской церковной жизни въ видахъ ея успокоенія, водворенія въ ней болье лучшихъ и совершеннъйшихъ порядковъ и, получивъ за свои труды довольную милостыню, направились въ обратный путь. Дъло, соборно совершенное ими въ Москвъ, казалось во всъхъ отношеніяхъ вполнъ прочнымъ, не вызывающимъ какихъ-либо сомнъній и недоумъній, такъ какъ все сомни-

тельное патріархами было разъяснено, колебавшееся прочно установлено. Наше правительство, какъ свътское, такъ и духовное, могло теперь успокоиться относительно мирнаго теченія нашей церковной жизни, ему оставалось только практически проводить въ жизнь то, что было постановлено на соборь. Но все это только казалось. Въ дъйствительности же нашему правительству приходилось пережить по поводу уже закончившагося собора много безпокойствъ и волненій, пришлось употребить особыя хлопоты даже передъ самимъ турецкимъ султаномъ, чтобы спасти соборъ 1667 года отъ зазора и нареканій со стороны. Дъло туть заключалось въ слъдующемъ.

Когда въ Воскресенскій монастырь явились къ Никону посланные звать его на соборный судъ предъ восточными прівхавшими въ Москву патріархами, онъ не призналь за патріархами александрійскимъ и антіохійскимъ права судить его. Онъ говорилъ посланнымъ: "азъ-де поставленіе святительства и престолъ патріаршескій имію не отъ александрійскаго, не отъ антіохійскаго, но отъ константинопольскаго, а патріархи де александрійскій и антіохійскій и сами живутъ не во Александріи и Антіохіи: александрійскій де живеть во Египть, а антіохійскій въ Дамасць; а есть-ли де александрійскій и антіохійскій патріархи по согласію съ константинопольскимъ и еросалимскимъ патріархи пришли въ царствующій градъ Москву для духовныхъ всякихъ вещей и я де, какъ соберусь, приду въ царствующій градъ Москву для духовныхъ всякихъ вещей извъстія ради". На самомъ соборъ при первомъ же вопросъ, обращенномъ къ нему восточными патріархами, Никонъ ръшительно и опредъленно заявилъ: "есть ли де съ вами, вселенскими патріархи, совътъ руки святвишихъ и патріарховъ цареградскаго и еросалимскаго о томъ, что имъ, святъйшимъ папъ и патріарху, ево, Никона, судить, а безъ ихъ де совъту предъ ними ему, Никону, отвъчать немочно, потому что де хиротонисание на патріаршескій престоль тыхь святышихь-цареградскаго и еросалимскаго натріарховъ. И святьйшіе патріархи говорили: совътъ де и руки святъйшихъ цареградскаго и еросалимскаго патріарховъ съ ними есть, и указали на свитки, что привезъ дьяконъ Мелетій". И въ другой разъ, когда антіохійскій патріархъ спросиль Никона, "есть ли ему въдомо. что александрійскій патріархъ судія вселенскій?" Никонъ ръзко отвътилъ: "тамъ де и суди. А во Александріи де и Антіохіи нынъ патріарховъ нъть, александрійскій живеть во Египть, а антіохійскій въ Дамаскъ", ... "И вселенскіе патріархи говорили: какъ благословили вселенскіе патріархи Іева митрополита московскаго и всея Русіи на патріаршество, и въ то время гдъ вселенскіе патріархи жили?". На это Никонъ иронически отвътилъ, "что онъ въ то время не великъ былъ".-Тогда самъ царь обратился съ ръчью къ Никону: "онъ, Никонъ, въритъ-ли вселенскимъ всъмъ патріархомъ, что они подписались руками своими, что вселенскіе патріархи—александрійскій и антіохійскій пришли по согласію къ Москвъ?"--, Й Никонъ патріархъ, смотря рукъ ихъ, сказалъ, что онъ рукъ ихъ не знаетъ".--"И антіохійскій патріархъ говориль: истинные де то руки патріаршескіе".-.,И Никонъ патріархъ говорилъ антіохійскому патріарху: широкъ де ты здъсь, а какъ де отвътъ дашь передъ константинопольскимъ патріархомъ?"--"И архіереи и бояре Никону патріарху говорили: какъ онъ не устрашиться Бога, великаго государя безчестить и вселенскихъ патріарховъ и всю истину во лжу ставитъ". Въ оффиціальной извъстительной грамотъ патріарховъ и всего собора о низложеніи Никона, подписанной какъ патріархами, такъ и всёми присутствовавшими архіереями, между прочимъ прямо и ръшительно говорится, что патріархи константинопольскій и іерусалимскій "за страхъ внёшнихъ" ни сами не придти въ Москву, для суда надъ Никономъ, ни послать своихъ уполномоченныхъ. "И се, говоритъ извъщеніе, Божіею благодатіею и добрымъ многольтняго царя нашего счастіемъ пріидохъ мы, два патріарха, Паисій папа и ріархъ александрійскій и Макарій антіохійскій и всего востока патріархъ, съ волею и совтьтомъ другихъ двухъ нашихъ святьйшихъ патріарховъ, братовъ и сослужителей, еже разсмотрити и возсудити всякое случившееся церковное и мъстное дъло по апостольскимъ, вселенскимъ, частнымъ же и помъстнымъ конономъ святыхъ соборовъ" 1).

<sup>1)</sup> Гиб. II, 1034, 1045—1046, 1076—1077. Собр. госуд. гр. и дог. т. IV, стр. 183.

Такимъ образомъ, явившіеся въ Москву два восточные патріарха, право которыхъ судить Никона последній решительно отрицаль, если они не имъють на то прямыхь полномочій отъ патріарховъ константинопольскаго и іерусалимскаго, заявляли въ Москвъ на соборъ, что они имъютъ право произвести судъ надъ Никономъ, такъ какъ будто бы явились въ Москву для обсужденія и ръщенія всвхъ мъстныхъ церковныхъ двлъ "съ волею и соввтомъ другихъ двухъ святьищихъ патріарховъ", и, следовательно, уполномоченными послъднихъ и для производства суда надъ Никономъ. Но когда последній просиль ихъ показать эти полномочія, данныя имъ отъ двухъ другихъ патріарховъ, они нашлись только сослаться на патріаршіе отвъты о власти царской и патріаршей, присланные ранве въ Москву съ іеродіакономъ грекомъ Мелетіемъ. Но эти патріаршіе отвъты (свитки) и были тогда написаны патріархами и посланы въ Москву единственно потому, что они не хотъли ни сами тать въ Москву, ни посылать туда какихъ-либо своихъ уполномоченныхъ, а желали, чтобы одни русскіе, руководствуясь ихъ отвътами, сами своими только поръшили свои перковныя дъла. Никакихъ полномочій патріархамъ александрійскому и антіохійскому вхать въ Москву для суда надъ Никономъ и для решенія всёхъ церковныхъ дълъ въ Москвъ, въ патріаршихъ отвътахъ, при везенныхъ Мелетіемъ, вовсе не было, и ссылаться на нихъ для оправданія своего прівзда въ Москву, патріархи не имъли никакихъ основаній. Имъ слъдовало и нашему правительству, и Никону предъявить прямыя и дъйствительныя полномочія отъ патріарховъ константинопольскаго и іерусалимскаго, если бы они ихъ имъли. Но такихъ полномочій отъ двухъ другихъ восточныхъ патріарховъ они въ дъйствительности не имъли, такъ какъ повхали въ Москву самовольно, безъ въдома и согласія патріарховъ константинопольскаго и јерусалимскаго, почему и ихъ торжественное заявленіе въ извъстительной грамать о низложеніи Никона, что они прибыли въ Москву "волею и совътомъ другихъ двухъ нашихъ святъйшихъ патріарховъ", было на самомъ дълъ ръшительно несправедливо.

Скоро дъло съ предсъдательствовавшими у насъ на соборъ 1667 года двумя восточными патріархами приняло еще

болъе серьезный и непріятный обороть. Какъ мы видъли, приставамъ, посланнымъ изъ Москвы встръчать и сопровождать патріарховъ, направлявшихся изъ Астрахани въ Москву. повельвалось осторожно, въ разговорахъ съ патріаршими людьми, развъдывать: "держать ли ъдущіе патріархи свои канедры и нътъ-ли иныхъ на ихъ мъсто, и отъ всъхъ вселенскихъ патріарховъ есть-ли какой наказъ съ ними къ великому государю". Наказъ приставамъ очень характерный. Онъ показываетъ, съ одной стороны, что наше правительство ожидало, что ъдущіе въ Москву два патріарха везуть съ собою Государю грамату и отъ двухъ другихъ восточныхъ патріарховъ, уполномочивающую ъдущихъ судить на соборъ въ Москвъ и отъ ихъ лица, каковой граматы у патріарховъ однако не оказалось. Съ другой стороны наше правительство напередъ хотвло узнать: двиствительные-ли патріархи теперь ъдуть въ Москву, или отставвые, на престолахъ которыхъ сидять уже другія лица? Конечно этимъ вопросомъ наше правительство интересовалось не спроста, а имъло къ тому, кромъ обычной осторожности, и какія либо и другія основанія. Возможно, что до него стали доходить хотя бы темные и неопределенные слухи, что едущіе въ Москву патріархи отставные и что ихъ патріаршіе престолы уже заняты другими лицами. Но патріархи, прибывъ въ Москву, признали себя действительными, настоящими патріархами, и, какъ-таковые, произвели здъсь судъ надъ Никономъ и составили свои опредъленія по разнымъ церковнымъ вопросамъ и дъламъ. И вотъ во время самаго соборнаго засъданія, Никонъ, обращаясь непосредственно къ двумъ сидъвшимъ предъ нимъ, въ качествъ его правомочныхъ судей, восточнымъ патріархамъ, сталъ говорить: "архіепископъ-де резанскій Іларіонъ говорить, что-де онъ, Никонъ, говорилъ про вселенскихъ патріарховъ, что-де неистинные патріархи, и онъ-де, Никонъ, то говорилъ слышачи отъ грековъ, что на ихъ престолахъ иные патріархи есть, чтобъ про то великій государь указаль свидътельствовать, и чтобъ вселенскіе патріархи вельли положить святое евангеліе".—"Й вселенскіе патріархи говорили, что они истинные патріархи и неизверженные и не отрекались престоловъ своихъ. Развъ-де турки что безт них учинили, А буде-де кто и дерзнулъ на ихъ престолы чрезъ правила, или принужденіемъ турскаго,

и то де не патріархи, прелюбодъи. А святому-де Евангелію быть не для чего,—а что на него Никона, свидътелей много, какъ престолъ оставилъ съ клятвою,—архіерею-де не подобаетъ въ Евангеліи клятися".—"И Никонъ патріархъ говорилъ: отъ сего де часа, свидътельствуюсь Богомъ, не буду-де предъ ними, патріархи, говорить, дондеже константинопольскій и еросалимскій патріархи будутъ".—"И архіепископъ Іларіонъ говорилъ Никону патріарху: какъ онъ не убоится суда Божія и вселенскихъ патріарховъ безчеститъ" 1).

Итакъ, Никонъ на соборъ, въ присутствій государя, бояръ, архіереевъ и другихъ членовъ собора, публично и прямо въ лицо назвалъ сидъвшихъ предъ нимъ восточныхъ ховъ не истинными, не настоящими патріархами, назвалъ ихъ такъ опираясь на свидътельство находившихся въ Москвъ грековъ, причемъ просилъ государя произвести по этому поводу разследованіе, а отъ самихъ патріарховъ требоваль, чтобы они надъ святымъ Евангеліемъ засвидътельствовали. что они истинные и дъйствительные, а не отставные патріархи. Но понятно, что царь отклонилъ публичное соборное разследованіе о патріархахъ, а сами они уклонились отъ свидътельствованія предъ Евангеліемъ, и только уклончиво замътили: "развъ-де турки что безъ нихъ учинили", т. е. допускали такую возможность, что турки, послъ ихъ отъъзда въ Москву, могли дъйствительно на ихъ мъсто поставить другихъ патріарховъ, которыхъ однако нельзя признать истинными патріархами, такими попрежнему остаются только они-Паисій и Макарій.

Понятно, какъ сильно должно было смутиться наше правительство, услышавъ отъ Никона, что въ Москву для суда надъ нимъ и устройства русскихъ церковныхъ дѣлъ прибыли не настоящіе, а отставные патріархи. И дѣйствительно было отъ чего смутиться! Послѣ многихъ неудачныхъ попытокъ привести дѣло Никона къ концу домашними средствами, рѣшились наконецъ пригласить въ Москву самихъ восточныхъ патріарховъ, что сопряжено было со множествомъ хлопотъ, непріятностей и издержекъ. Наконецъ всякія трудности были препобѣждены, и если не всѣ, то два восточные

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7175 г. № 9. Гиб. ІІ, 1073.

патріарха лично прибыли въ Москву. Всв прежнія сомнвнія, неудачи, тревоги были забыты, царь несказанно радовался, радовались съ нимъ всв архіереи и другь предъ другомъ старались всячески ублажать и прославлять прівхавшихъ патріарховъ за ихъ великій подвигъ путеществія въ отдаленную Москву. Но вдругъ оказывается, если върить Никону, что присутствующіе въ Москвъ патріархи не настоящіе, а низвергнутые, что на ихъ каеедрахъ теперь уже сидятъ другіе патріархи. Въ виду этого неожиданнаго обстоятельства всъ дъянія московскаго собора должны были получить очень ненадежный и даже сомнительный характеръ, личное присутствіе въ Москвъ двухъ восточныхъ не настоящихъ патріарховъ не только не распутывало нашихъ запутанныхъ церковныхъ дёлъ, но грозило еще более запутать и осложнить ихъ. Положение дълъ было настолько серьезно и могло имъть такія непріятныя последствія по отношенію къ русской церковной жизни, что со стороны московского правительства необходимо было предпринять какія-либо самыя рішительныя міры, чтобы спасти дівнія московскаго собора оть неминуемаго крушенія, если только слухи о низверженіи находящихся въ Москвъ патріарховъ окажутся върными. Понятно, что наше правительства прежде всего постаралось провърить справедливость этихъ слуховъ не шумнымъ и негласнымъ опросомъ находившихся въ Москвъ грековъ. Слухи оказались върными, да и сами патріархи не ръшались опровергать ихъ справедливость. Тогда нашему правительству оставалось одно: немедленно позаботиться, доступными ему средствами, о возстановленіи низложенных патріарховъ на ихъ прежнихъ каеедрахъ. Къ этому способу дъйствительно, и ръшило прибъгнуть наше правительство уже въ декабръ 1666 года.

Понятно само собою, что наше правительство предварительно совътовалось съ самими находившимися въ Москвъ патріархами, какъ и что нужно дълать, чтобы они, патріархи, были возстановлены на ихъ престолахъ. Ръшено было послать въ Константинополь особаго посланца вмъстъ съ однимъ грекомъ, и съ ними граматы къ разнымъ вліятельнымъ лицамъ, а также граматы къ султану и къ константинопольскому патріарху. Правительство наше исходило тогда изъ той патріархами заявленной на соборъ мысли, что

они лишены своихъ престоловъ безбожными турками. Въ виду этого решено было обратиться отъ лица патріарховъ съ особыми ходатайствами къ различнымъ греческимъ іерархамъ, знаемымъ или русскому правительству, или самимъ патріархамъ, чтобы эти греческіе іерархи всячески старались о возвращеніи Паисія и Макарія на ихъ прежніе престолы, причемъ имъ давалось знать, "что царское величество имать пожаловать тыхь, которые достойны суть его царской милости, со вторицею съ послами своими". Ръшено было отъ имени патріарховъ и нашего правительства написать особыя грамоты владётелямь молдавскому и валахскому, "яко да будуть и они ходатаи о семъ дълъ", тъмъ болъе. что ихъ намъстники всегда близко стоятъ къ султану и потому могутъ оказать въ этомъ деле значительную помощь. Еще, говорить инструкція посланному, "подобаеть убо писати молдавской земли Георгію Русаки, и ко Іоанну Кондорату, и къ Хонжи Григорью для того, что они у молдавскаго владетеля ближніе люди и всякую мочь имеють". "Разумъ въ граматахъ", которыя предполагалось написать разнымъ греческимъ архіереямъ, по инструкціи долженъ состоять въ следующемъ: "буди убо известно вашему архіерейству, преосвященнім митрополити и честнъйшіе господа, яко лукавый діаволь, ненавидяй рода христіанскаго, подняль вражду на россійскую церковь, великую и страшную, и его царское пресвътлое величество, яко сынъ восточныя церкве, поревновавый равноапостольному царю Константину и прочимъ греческимъ царемъ, писалъ ко святвишимъ блаженнъйшимъ вселенскимъ четыремъ патріархамъ, не тап, но явъ, яко да пріидутъ исправленія и умиренія ради россійскія церкве въ царствующій градъ Москву". И такъ какъ государь узналь, что патріарки александрійскій Паисій и антіохійскій Макарій ради сбора милостыни находятся около границы его государства-въ Грузинской землъ, пригласилъ ихъ прибыть въ Москву, что они и сделали; известно, что на ихъ мъста поставлены другія лица, почему онъ и просить "преосвященных и премудрайших архіереевь", чтобы они всячески, съ своей стороны, содъйствовали возвращенію упомянутымъ патріахамъ отнятыхъ у нихъ каеедръ.

Написаны были отъ имени государя особыя граматы къ турецкому султану и къ тогдашнему константинопольскому

патріарху Пареенію. Въ грамотъ къ султану государь пи-шетъ, что патріархи александрійскій Паисій и антіохійскій Макарій "по нашему православному чину времянныхъ довольствъ потребами, яко человъцы, скудствующе, по общему обычаю путешествовавше по градомъ многимъ собранія ради милостыни", находились около границы русскія державы. Услышавъ объ этомъ, царь послалъ къ патріархамъ пригласительныя грамоты, призывая ихъ въ свою столицу и ради милостыни и ради устроенія нікоторых случившихся русскихъ церковныхъ дълъ. Именно только по этой причинъ патріархи и прибыли въ Москву, "а не для какихъ межъ насъ брата нашего великаго государя, вашего салтанова величества ссоръ или въстей пришли суть: мужи они добрые, тщатся угодить вседержителю Богу и спасеніе душамъ своимъ получить, а не ссоръ межъ насъ, великихъ государей, или иные какіе въсти проносять. И говорили намъ, брату вашему, великому государю, нашему царскому величеству, они, патріархи, чтобъ къ вамъ, брату нашему великому государю, салтанову величеству, отписать что о своемъ, въ нашу царскаго величества державу прівадв, они не успъли (написать)", почему и просили государя сообщить объ этомъ султану, котораго государь и просить, чтобы и впредь всёмъ православнымъ архіереямъ разрёшено было султаномъ приходить въ московскую державу ради милостыни. А такъ какъ государь услыхалъ, "что вышеуномянутыхъ Паисія и Макарія патріарховъ на архієрейскія ихъ мъста иныхъ двухъ патріарховъ, Богъ въсть кто поставиль мимо уставовъ святыя нашея въры, которая повелъваеть прежде поставленнымъ патріархомъ, добрѣ живущимъ, мъста своя безпремънно держать и до смерти", то государь и просить султана повельть упомянутымъ патріархамъ снова занять свои канедры. Въ грамотъ къ тогдашнему константинопольскому патріарху Пареенію государь пишеть, что ради извъстнаго патріарху дъла въ Москву прибыли патріархи александрійскій Паисій и антіохійскій Макарій, "ихъ же, пишеть царь, яко святыхъ верховныхъ апостоловъ Петра и Павла отче любезнъ и возжелъннъ пріяхомъ и, пріемше, чествуемъ преизрядныхъ намъстниковъ сущихъ приснопамятныхъ и всеблаженныхъ Марка и Луки, вселенскихъ благовъстниковъ, престоловъ, приличествующихъ таковимъ велелѣпнымъ и высокіе чести достойнымъ степени, и яже убо во святѣй россійстей церкви имѣвшаяся сомнѣнія премудро исправища, мужи многихъ похвалъ достойніи, радуемся убо и веселимся духовною радостію, якоже лѣпо, зряще вселенскіе церкви архіерарховъ нашея царскаго величества богохранимыя державы въ первенствующемъ градѣ обитающихъ нынѣ". Но царь узналъ, "яко на честное вышереченныхъ пресвятѣйшихъ Паисія и Макарія патріарховъ архіерейскія степени нѣкоихъ двухъ, Богъ вѣсть кто, возвести странно продерзну". Въ виду этого государь всячески проситъ патріарха Пареенія помочь вышерѣченныхъ Паисію и Макарію возвратить незаконно отнятые у нихъ престолы 1).

Указанное проектированное посольство въ Константинополь однако не состоялось и приведенныя грамоты государя къ султану и патріарху, а также посланія къ разнымъ греческимъ іерархамъ, владътелямъ молдавскому и волохскому и другимъ лицамъ, не были посланы. Причина этого заключалась въ томъ, что указанное посольство и приведенныя нами царскія грамоты им'вли смыслъ и значеніе только при предположеніи, что патріархи Паисій и Макарій были отставлены отъ патріаршества турками. Но это предположеніе въ дъйствительности оказалось несправедливымъ. Въ Москвъ скоро получены были болбе точныя сведенія объ отставке патріарховъ. Оказалось, что Паисій и Макарій лишены были своихъ престоловъ вовсе не турками, а тъмъ самымъ стантинопольскимъ патріархомъ Пароеніемъ, къ которому государь обращался было съ просьбою всячески помогать и содъйствовать Паисію и Макарію возвратиться на ихъ престолы, причемъ Парееній лишилъ Паисія и Макарія патріаршихъ престоловъ именно за ихъ поъздку въ Москву для суда надъ Никономъ. Понятно что Парееній, ръшаясь на отставку двухъ патріарховъ, дъйствовалъ въ этомъ случав не единолично, а въ согласіи съ соборомъ своихъ архіереевъ. Эти выяснившіяся обстоятельства существенно измъняли положеніе діль, а также и самый образь дійствій нашего правительства въ его хлопотахъ о возвращеніи каеедръ патріархамъ Паисію и Макарію. Нашему правительству

<sup>1)</sup> FEG. II, 1100-1110.

теперь приходилось по дёлу патріарховъ Паисія и Макарія обращаться уже не къ константинопольскому патріарху и греческимъ архіереямъ, а исключительно къ турецкому правительству, чтобы чрезъ него воздёйствовать на константинопольскаго патріарха и всёхъ греческихъ архіереевъ. Такъ дёйствительно и поступило наше правительство.

По указу государя, отъ 30 іюня 1667 года, 12 іюля въ Константинополь отправились спеціальные послы къ султану Аванасій Нестеровъ и дьякъ Иванъ Вахрамвевъ хлопотать предъ султаномъ о возвращении канедръ патріархамъ Паисію и Макарію. Съ послами государь отправилъ свою грамату къ султану, въ которой писалъ, что вселенскіе патріархи Паисій и Макарій путешествовали ради собиранія милостыни, узнавъ о чемъ онъ, государь, и пригласилъ ихъ особою грамотою въ Москву. "А въ бытности своей на Москвъ. говорить грамата, они, патріарси, нашему царскому величеству часто напоминали, чтобъ мы, великій государь, наше царское величество, съ вами, братомъ нашимъ, съ великимъ государемъ салтановымъ величествомъ, дружбу братскую и любовь имьли свыше предковъ нашихъ, великихъ и государей, и чрезъ бы пословъ и посланниковъ между обоихъ насъ, великихъ государей, братская дружба и любовь подтверждалась и множилась постоятельно". А такъ какъ вышеупомянутые патріархи теперь вознамфрились отправиться изъ Москвы назадъ, то государь и проситъ султана, "ради нашея царскаго величества братцкія дружбы и любви, имъ, вышереченнымъ патріархамъ, мъста свои и престолы попрежнему одержати изволи" 1). Была послана особая грамата о патріархахъ и "къ Магметь салтанова величества большому визирю Магметь пашъ". Въ этой грамать о патріархахъ было написано буквально то же, что и въ граматъ къ самому султану. Только въ заключение говорится: "и тебъ, большому визирю Азземъ Магметъ пашъ, намъ, великому государю, нашему царскому величеству, послужити: брата нашего, великаго государя, Магметъ султаново величество, на тобъ привести, чтобъ ево салтаново величество для шіе великаго государя, нашего царскаго величества, братцкой дружбы и любви, имъ, вышереченнымъ патріархомъ,

<sup>1)</sup> Эта грамота государя напечатана въ приложени.

мъста свои и престолы по прежнему одержати изволилъ... А впредь наше государское жалованье учнемъ держати по твоей къ намъ, великому государю, службъ, и служба твоя и радънье у насъ, великаго государя, въ забвеньи не будетъ". Ординъ Нащекинъ писалъ, отъ имени государя, къ молдавскому воеводъ Іонъ Ильяшу съ изъявленіемъ благодарности за его радъніе о дълахъ патріарховъ Паисія и Макарія и съ просьбою "и о братъ ихъ Киръ Діонисіъ, бывшемъ патріархъ, цареградскомъ, чтобъ онъ паки воспріялъ свой патріаршескій престоль, по прежнему радіти". Въ наказі посламь повелъвалось, при переговорахъ съ турками заявить, что патріархи Паисій и Макарій, будучи на Москвъ, никакой ссоры между султаномъ и царемъ не заводили, а наоборотъ: все склоняли царя къ дружбъ съ султаномъ и что они, послы, отъ имени своего государя ходатайствують, чтобы патріархамъ Паисію и Макарію оставлены были ихъ престолы <sup>1</sup>).

Послы Несторовъ и Вахрамфевъ прибыли въ Константинополь 10 ноября 1667 года. Въ Константинополъ они не застали султана, который находился тогда въ Филиппополъ. Собравши на мъстъ свъдънія о патріархахъ послы немедленно, еще до своего представленія султану, писали государю (ихъ отписка была получена въ Москвъ 20 во Александріи, государь, на місто Паисія патріарха александрійскаго, подкупился великими подарки и патріархомъ учиненъ Іоакимъ патріархъ. А прежъ того онъ, Іоакимъ, былъ митрополитомъ родосскимъ, а билъ челомъ за него салтану и греческимъ властямъ говорилъ Парееній патріархъ цареградскій по ненависти на Паисія патріарха александрійскаго и для своихъ корыстей. И послі того, не по многомъ времени, цареградскаго вселенскаго патріарха Пареенія салтанъ велёль перемёнить и сослать велёль ссылку. И въ нынъшнемъ же, государь, во 176 году, ноября въ 11 день, турской Магметъ салтанъ присылалъ въ Царьгородъ къ митрополитомъ и ко всемъ палестинскимъ греческимъ властямъ мутьянскаго владътеля князя Радула, и велълъ учинить соборъ и на соборъ велълъ всъмъ грече-

Турецкіе статейные списки (Большой Московскій архивъ минист. иностран. дѣлъ) № 8, л. 66—67.

скимъ властемъ, которые нынѣ во Царѣгородѣ, изъ греческихъ властей обрать во Царьгородъ на патріаршескій престоль ково они, власти, на соборѣ похотятъ обрать. И ноября 13, по указу салтана турскаго, греческіе власти на соборѣ обрали въ Царьгородъ на патріаршескій престолъ Менодія митрополита ираклійскаго, а въ митрополію ираклійскую греческіе власти благословили митрополитомъ александрійскаго Паисѣя патріарха намѣстника ево Вареоломѣя. А Макарія, государь, патріарха престоль ево патріаршескій во Антіохіи по се число свободенъ и на ево патріаршескій престоль иной патріархъ не выбранъ".

22 декабря послы получили приглашеніе тать въ Адріанополь, гдф тогда находился султанъ, и прибыли туда 7 января 1668 года. Прежде всего послы представились Каймакану пашъ, который тогда замънялъ собою отсутствующаго визиря, вручили ему царскую грамату къ визирю и говорили ему о патріархахъ, чтобъ имъ по прежнему держать свои патріаршіе престолы. 14 января послы представились султану, а 19-го были на совъщани у Каймакана, который приняль ихъ вмёстё съ муфтіемъ. По поводу патріарховъ Каймаканъ говорилъ нашимъ посламъ: "въ которыхъ государствахъ то велось, что духовнаго чину начальнымъ людямъ, также и иныхъ чиновъ начальнымъ людямъ безъ повельнія государя своего въ иные государства вздить?" Съ своей стороны и муфтій говориль посламь: "я муетей, по милости исконного Бога и повелъніемъ салтанова величества въ турскомъ государствъ въ духовномъ чину учиненъ первымъ человъкомъ, а безъ повельнія салтанова величества нетокмо что въ иное государство, и въ ближнюю деревню не смъю ъхать и на малое время, а Паисъй патріархъ александръйскій и Макарій патріархъ антіохійскій въ греческой въръ христіянскаго закона духовнаго чину начальные люди-патріархи и, самовольствомъ оставя свои міста и престолы, безъ указу салтанова величества, утаясь, поъхали въ московское государство, а для какихъ дълъ, о томъ салтанову величеству невъдомо, и впредь имъ на свонкъ патріаршихъ мъстехъ быти непристойно, а во Александрін на мъсть Паисъя патріарха, по указу салтанова величества, посланъ новой-Іоакимъ патріархъ". Послы отвътили на эти ръчи, что и ранъе разные восточные патріархи въ Москву прівзжали, жили въ ней подолгу и, возвращаясь домой, оставались по прежнему патріархами, что такъ де слъдуетъ поступить и теперь, Турки говорили, что тъ патріархи вздили въ московское государство съ въдома и разръшенія султана, а эти нътъ и потому имъ оставаться на своихъ патріаршихъ престолахъ непристойно. Но ради ходатайства и дружбы царя султанъ повелитъ Паисію и Макарію быть попрежнему на ихъ патріаршихъ престолахъ. Тогда послы стали настаивать, чтобы грамоты султана о патріархахъ даны были имъ, посламъ, что и было имъ объщано. Дъйствительно, 15 апръля посламъ дана была грамата султана къ государю о патріархахъ и особая грамата султана къ намъстнику Египта Ибрагимъ пашъ объ александрійскомъ патріархъ Паисіъ. 1)

О разсказанныхъ событіяхъ послы, по своемъ возвращеніи въ Константинополь, въ особой отпискъ сообщають государю: "а о святвишихъ, государь, патріарсехъ, о Паисів патріарх в александрійском в и о Макарів патріарх в антіохійскомъ, по твоему великаго государя указу, будучи въ отвътехъ, договорились: салтанъ турской для твоей великаго государя брацкой дружбы и любви имъ, патріархомъ, мъста свои и престолы, какъ прівдуть съ Москвы, по прежнему одержати изволиль до ихъ живота, покамъста они живы будуть, и хатшеревь салтановь, жалованные и поволные грамоты за салтановою рукою Паисъю патріарху александрійскому и Макарію антіохійскому, мы, холопи твои, взяли. А что въ прошломъ во 175 году по ненависти прежняго Пареенія патріарха царегородскаго, по салтанову указу, на мъсто Паисъя патріарха александрійскаго поставленъ во Александрію новой-Іоакимъ патріархъ, и по нашему, молопей твоихъ, договору, по салтанову указу, того новаго патріарха Іоакима изъ Александрви отъ патріарша престола вельно отставить, и о томъ салтанову грамоту во Египеть, къ египетскому Ибрагимъ пашъ мы, холопи твои, взяли, и для свидътельства правды съ тою грамотою изъ Царяграда къ пашт во Египетъ пошлемъ мы, холопи твои, нарочно гречанина Мануила Иванова, чтобъ того новаго Іоакима патріарха изъ Олександрви отъ патріарша престола при

<sup>1)</sup> Турецкіе статейные списки № 10, л.л. 80, 84, 113 об. 133 об.—134.

немъ, Мануилъ, отставить, а до пріваду съ Москвы Паисъя патріарха въдать тое патріаршу александрійскую область Паисъя патріарха александрійскаго намъстнику ево архидьякону Никифору. И во Антіохію, государь, салтанову грамоту взяли жъ, что до прівзду съ Москвы Макарія патріарха его патріаршу область въдать намъстнику ево, и тое грамоту во Антіохію пошлемъ мы холопи твои, изъ Царяграда съ къмъ доведетца." Далъе въ отпискъ пословъ государю говорится: "а что, государь, святышие патріархи, Пансъй патріархъ александрійскій и Макарій патріархъ антіохійскій, дали мев, холопу твоему Анонкв, росписи греческимъ властямъ и грекамъ, чтобъ мнв съ ними о ихъ патріаршихъ дівлехъ совітывать и мыслить, а святійшіе патріархи на нихъ надежду имъли и чаяли отъ нихъ въ своихъ дълехъ промыслу и помощи, и отъ греческихъ, государь, властей и грековъ, на которыхъ святьйшіе патріархи надежду имъли, мнъ, холопу твоему, о ихъ патріаршихъ дълехъ мысли и помощи не подали не токмо что дъломъ, ни словомъ". Послы прислали государю и переводъ съ самой грамоты султана, которою онъ объявляеть александрійскаго патріарха Іоакима низложеннымъ, а прежде бывшаго, находившагося тогда въ Москвъ, патріарха Паисія возстановляєть въ прежнемъ его достоинствъ александрійскаго патріарха 1). Кромъ того, послы сообщають государю, что они добыли отъ султана и вторую грамоту, въ которой говорилось: "которые деньги Іоакимъ патріархъ займовалъ, и тъхъ долговъ на папъ и патріаркъ Паисіъ александрійскомъ не спрашивать, а имать тымъ людемъ на немъ, Ісакимы патріархы, и сослать его изъ Александріи въ ссылку, и о томъ указъ салтановъ къ египецкому пашъ посланъ. Да у негожъ, патріарха, вельно церковная утварь отобрать и, счести, отдать Паисъя патріарха намъстнику ево и, до прівзду ево, папы и патріарха, въдать престоль тому жъ ево намъстнику". По приказанію султана, сообщають дале послы, и новый константинопольскій патріархъ Мееодій послаль оть себя и всего собора грамоту объ отставкъ Іоакима и возстановленіи Паисія, такъ что и во время службы, замъчають послы,

<sup>1)</sup> Эта грамата султана напечатана въ приложеніи.

Менодій поминаеть александрійскимъ патріархомъ уже Паисія, а не Іоакима 1).

Такимъ образомъ, благодаря усиленнымъ и энергичнымъ хлопотамъ нашего правительства предъ турецкимъ султаномъ, патріархамъ александрійскому Паисію и антіохійскому Макарію были возвращены отнятые было у нихъ патріаршіе престолы, такъ что съ этой стороны дѣло улажено было вполнѣ благополучно. Но, несмотря на это, давно ожидаемый конецъ всѣмъ треволненіямъ по дѣлу Никона и послѣ этого еще не наступилъ и московскому правительству предстояли новыя хлопоты, такъ какъ возникали новые недоуменные вопросы и сомнѣнія.

Изъ донесеній пословъ въ Константинополъ наше правительство убъдилось, что Паисій и Макарій были низложены не турками, а по представленіямъ и настояніямъ самого вселенскаго константинопольскаго патріарха Пареенія, что въ этомъ съ Парееніемъ вполнъ солидарны были и всъ греческіе архіереи и греки вообще. Когда наши послы, прибывъ въ Константинополь, въ своихъ хлопотахъ о возвращеніи канедръ Паисію и Макарію обратились къ греческимъ властямъ и грекамъ, которыхъ имъ рекомендовали въ Москвъ сами цатріархи, "то эти греческія власти и греки, на которыхъ святьйшіе патріархи надежду имьли, мнь, холопу твоему, заявляеть посоль государю, о ихъ патріаршихъ дълахъ мысли и помощи не подали, не токмо что дъломъ, ни словомъ". Значитъ, всъ греческіе власти и константинопольскіе греки вполні сочувствовали низложенію повхавшихъ въ Москву патріарховъ Паисія и Макарія и вовсе не желали ихъ возвращенія на прежнія патріаршія канедры. Греческій переводчикь при Порть Панагіоть, сь послами нашими между прочимъ писалъ государю: "александрійскій патріархъ есть добрый христіанинъ и укръпленіе церкви Христовы, примъняетца старымъ святымъ отцемъ нашимъ, и не тужить о трудахъ и волокитв и дальнемъ пути для того, хотя закрыпить овцы Христовы и да излычить болново и да поднимуть падающаго, и да усмотрять кручинныхь овець, -- для того и призваны оть благочести-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Турецкіе статейные списки № 8, л.л. 66—68, 78—80, 89—90, 168—174, 195 ,305, 322, 330.

ваго христіанскаго царя, на котораго всё христіяне надівотца, въ московское государство учинить разсуждение и миръ церкви Христовы и о нуждъхъ патріаршества. И то все учиня, положиша хулу на него здъсь и рекоша царю многіе хулы, что дерзахь въ безуміи... А намъстники и преумніи разсудители державы царствующей познали, что несть вины патріархомъ, что пошли къ Москвъ, что они единовърніи и были для ради надобнаго церковной духовности". Панагіоть сообщаеть, что константинопольскій патріархъ Паресній, поставившій въ Александрію на мъсто Паисія Іоакима, то же хотълъ сдълать и относительно антіохійскаго патріарха, "но одинъ благочестивый о томъ намъ объявилъ и подарками ихъ помирили", что Паресній объщалъ не смънять и александрійскаго Пансія, но, воспользовавшись отсутствіемъ Панагіота изъ Константинополя, вопреки своему объщанію, смънилъ Паисія, почему Панагіотъ и ръшился, въ видахъ церковнаго мира, добиться низложенія Пареснія съ патріаршаго престола  $^{1}$ ).

Очевидно, что патріархи Паисій и Макарій были низложены вселенскимъ константинопольскимъ патріархомъ вмъстъ съ соборомъ и низложены именно за то, что повхали въ Москву для суда надъ Никономъ, къ которому большинство грековъ и греческихъ властей въ Константинополь относилось съ величайшимъ сочувствіемъ и вовсе не желало осужденія этого покровителя и доброхота грековъ. Понятно отсюда, какая тревога должна была произойти въ Москвъ по поводу извъстій, полученныхъ изъ Константинополя отъ нашихъ пословъ. Если въ Константинополъ всъ порицали Паисія в Макарія за ихъ повздку въ Москву для суда надъ грекофиломъ Никономъ, если за это они лишены были константинопольскимъ патріархомъ и соборомъ своихъ патріаршихъ престоловъ, то вполнъ естественно было ожидать при такихъ обстоятельствахь, что при своемь возвращении на востокъ, въ дълъ обратнаго полученія своихъ патріаршихъ канедръ, они могуть, несмотря на султанскій фирмань, встретить очень серьезное противодъйствіе со стороны нерасположенныхъ къ нимъ ісрарховъ и грековъ вообще. Возможность подобнаго исхода дъла признавали и сами патріархи Паисій

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7177 г. № 27.

и Макарій, почему они и поспъшили послать изъ Москвы особыя письма къ патріархамъ константинопольскому и іерусалимскому, чтобы оправдать ВЪ ихъ глазахъ свою повадку въ Москву и свою московскую двятельность и темъ привлечь ихъ на свою сторону. Въ письмъ къ јерусалимскому патріарху Нектарію Паисій и Макарій говорять, что они отправились въ Москву только будто бы послъ того, "какъ узръвше писаньице твое, извъщающее, яко твое блаимъ умышленіе въ сіа страны путешествовати. Паче же, грамотоносецъ устнъ извъща намъ, яко вселенскій патріархъ хотяще послати своего экзарха". Только именно въ виду такихъ въстей т. е. что Нектарій самъ ъдеть въ Москву, а константинопольскій посылаеть туда своего экзарха, они и решились отправиться въ путь, чтобы такимъ образомъ въ Москвъ были всъ четыре восточныхъ патріарха. Извъщають Нектарія, что они, послъ многихъ соборныхъ допросовъ Никона, нашли его виновнымъ во многихъ преступленіяхъ, "ихже не подобаетъ предавати писанію, зане епистолія не им'веть въ себ'в что либо тайно". Но несмотря на такую оговорку, они все-таки считають нужнымъ указать Нектарію на одну вину Никона: "въ такое напыщеніе, пишуть они, пріиде гордостный Никонь, якоже самь ея хиротониса патріархомъ Новаго Іерусалима, монастырь бо, его же созда, нарече Новымъ Іерусалимомъ со всеми окресть лежащими: именуя Святой Гробъ, Голгофу, Виеліемъ, Назареть, Іорданъ". Пишуть, что они оказали услугу Нектарію освободивъ отъ заключенія его посланца Севастьяна. -- Болье подробно и откровенно патріархи Паисій и Макарій писали къ константинопольскому патріарху: такъ какъ они узнали, что будто бы константинопольскій патріархъ посылаеть въ Москву своего экзарха, а патріархъ іерусалимскій уже самъ находится на половинъ пути въ Москву, "того дъля мы, два патріарси, да не явимся быти разгласни толикому единству патріаршескому, и дабы не явитися намъ непослушливымъ быти толикому праведнъйшему царскому повельнію, изыдохомъ, и преидохомъ стропотныя пути, преходяще мъста студеныя, и верхи горъ непроходимыхъ, единаго точію насмотряюще конца, дабы намъ праотеческое благоговъйнство и истинную правду сохранити: и сія вся неудобная ни во что же вивнихомъ, аще и ветхостію дней отягощени есмы.

и долгимъ путямъ весьма непреобычны. Изыдохомъ убо, но едва преидохомъ въ преславнъйшій градъ Москву: обаче не обрътохомъ твоего братолюбія присутства, яко же надъяхомся по объщанію. И того дъля зъло и отъ усердія опечалихомся, яко надеждою нашею прелщени и добраго общества лишени быхомъ. Но занеже, якоже глаголется, яже сотворшася, несотворенна быти не могутъ, ко другому пріидохомъ разсужденію и начахомъ разсмотряти оно церковное предложеніе. еже и прежде бяше прилежно взыскано и отъ помъстнаго разсуждено собора. Обрътохомъ же бывшаго патріарха Никона премногимъ винамъ должна и повинна", и затъмъ указывають самыя вины Никона и говорять, что за эти вины, вмъстъ съ соборомъ "совершенно низложихомъ (Никона) народив въ церкви и соборне судихомъ, еже жительствовати ему во единомъ отъ древнихъ довольно обильномъ монастыръ, дабы плакатися ему о своихъ гръсъхъ". Затъмъ патріархи указывають и на практическіе осязательные результаты ихъ поъздки въ Москву, что очевидно, по ихъ расчетамъ, сильно должно было расположить въ ихъ пользу константинопольскаго патріарха. "Обаче, пишуть они, и обычной милостыни великому престолу и прочимъ убогимъ престоламъ даянной, надвемся обновитися, паче же большей и довольнъйшей быть, и о томъ всъми силами тщимся, дондеже совершится, сиръчь, во еже бы исполнитися оной притчъ: яко братъ братомъ способствованъ спасается, и да друзи въ нуждахъ будутъ полезни. Прилагаемъ же нъчто ино, нашего ради общаго утвшенія: яко съ нашимъ пришествіемъ средоствніе вражды разрвшится, и повсядневнаго плъна извъть погибе тако, во ежебы паки надъятися намъ пріити ко прежней нашей свобод'в, чести и слав'в, юже древле имъхомъ, понеже здъ нъцыи со своими буйствы и неистовствы обезчестища рода нашего преизящную свытюеть, того ради сотворишася у вельможъ достойни презрънія и отверженія. Обаче тщахомся и по вся дни молимъ, да извергнутся отъ среды и весьма отложатся уметы чести ради общія и ліпоты рода нашего" 1).

Итакъ, патріархи Паисій и Макарій стремились, даже жертвуя историческою точностію, оправдать свою повздку въ

Дъло о п. Никонъ, стр. 305—310.

Москву и свою московскую дѣятельность предъ патріархами іерусалимскимъ Нектаріемъ, сторонникомъ Никона, и константинопольскимъ Мееодіемъ, причемъ не забыли упомянуть и о тѣхъ выгодахъ для бѣдныхъ восточныхъ патріаршихъ престоловъ, какія могутъ произойти отъ ихъ поѣздки въ Москву, а также и о томъ, что вся ихъ московская дѣятельность была направлена къ тому, чтобы возстановить и возвысить "рода нашего преизящную свѣтлость", что они работали въ Москвъ "чести ради общія и лѣпоты рода нашего".

Съ своей стороны и наше правительство считало себя нравственно обязаннымъ хлопотать о возвращении патріаршихъ престоловъ Наисію и Макарію не только предъ турецкимъ правительствомъ, но и предъ константинопольскимъ патріархомъ. Въ этихъ видахъ государемъ написана была, отъ 11-го августа 1668 года, особая грамата къ константинопольскому патріарху Меводію, въ которой онъ заявляеть, что александрійскій патріархъ Паисій прибыль въ Москву "не ради нъкоихъ временныхъ вещей и суетныхъ, ниже собранія ради тліннаго имінія, но умиренія ради нікоихъ церковныхъ винъ, таковаго ангелоподобнаго мужа требовавшихъ исправленія", что вознамфрившись теперь титься на свою канедру "престола его архіерейскаго въ воспріятіи боголюбезныя твоего преблаженства помощи и братскаго утвшенія требуеть", такъ какъ стало изв'ястно, что во время отсутствія Паисія его канедру заняль самовластно нъкій архіерей, "забывъ страхъ Архіерея превышняго и судъ страшный, по деломъ комуждо воздающій". Царь просить Меоодія: "желаемъ убо, отче всеблаженнъйшій, да по священныхъ правилъ опредъленіямъ, вышеимянованному архіерею киръ Паисію престола его воспріятіе руководствуещи, и въ прочихъ его святыхъ требованіяхъ, яко лёпо намъ христіаномъ, помоществуещи, въдый онаго мужа священнолъпнаго и многотруднаго между великихъ государствъ не враждотворца, но миротворца быти, тщащася присно о спасеніи душъ человъческихъ... Усугубляемъ предложеніе, якоже липо пречестному блаженству вашему: помоществуй святвишему оному киръ Паисію, мужу многихъ похвалъ достойному, но и блаженнъйшему оному и всесвятъйшему киръ Макарію, Божія града Антіохіи и всего востока патріарху, иже по святыхъ своихъ трудѣхъ изъ нашея державы въ 6 день іюня настоящаго лѣта къ воспріятію высокостепеннаго си престола Божією помощію пути вдадеся, идѣже мощно и лѣпо преблаженства твоего вспоможеніе да сотвориши" 1).

Но посылкою граматы только къ патріарху константинопольскому государь не ограничился, а отъ своего имени написалъ еще грамату къ тому патріарху александрійскому Іоакиму, который заняль было престоль убхавшаго въ Москву Паисія. Въ этой своей грамать царь, обращаясь къ Іоакиму, между прочимъ пишетъ: "уступи нынъ неправильнъ тобою держимаго престола правильнъ нань поставленному вышепомянутому киръ Паисію святыя александрійскія церкве правильному архіерею, да праведнаго гивва Божія, яко мудрый, мудре избъжиши. Аще ли долга временна тяжестію обремененъ еси мужу предобрый, пріиди любве ради Божія въ нашу богохранимую державу и пріимемъ тя яко ангела Божія, заповъдь святыя любве совершивша, и помощію Божіею исполнимъ твоея святыни потребы, якоже лівпо, точію страха ради и любве Божія благаго нашего совъта и любовнаго прошенія не призри... Яко мужъ премудръ отъ благаго нашего совъта не уклонися и оному святьйшему киръ Паисію святыя александрійскія церкве правильному архіерею престола его правильнъ поступися, слыша трубы свътлъйшій преблаженнаго Павла гласъ вопіющій: еже не лихоимствовати брата своего въ вещи и не своея, но ближняго пользы искати и симъ отъ царствія Божія себе не отдаляти. Что бо укорно сотвори мужъ онъ святый архіерей святыній (т. е. Паисій)? Сіе ли, яко любве ради Божіей и ближняго, толь жестокое и здравіе своего озлобительное въ нашу державу путешествіе подъя? Толь бользненныя и едва стерпительныя отъ неистовнаго агарянска рода укоризны и напасти принесе? Коликая печаловная святая его ушеса тамо слышаша, колики поты и труды въ различныхъ сключеніяхъ святое его тъло претериъ? Но за сія вящшія чести достоинъ есть мужъ онъ Божій, яко страстотерпецъ мужественный, а не лишеніа престола, или коего либо озлобленіа. Убо мужу пречестивишій душу твою предъ престоломъ Божіимъ по-

<sup>1)</sup> Эта грамата государя напочатана въ приложеніи.

милуй и должный престолъ правильному оному архіерею, совътне предлагаемъ, попусти воспріяти, симъ бо и соблазняющихся о семъ твоемъ дерзновеніи утъшиши и предъпрестоломъ нелицемърнаго судіи всъхъ Бога нашего І. Христа веліе дерзновеніе, яко исполнитель святыя Его любовныя заповъди, воспріемещи, Ему же, истинной нашей жизни окормителю угождая и служа, твори еже той заповъда, и спасещися самъ и послушающіи тебе" 1).

Несмотря на всъ указанныя хлопоты государя примирить патріарховъ константинопольскаго и іерусалимскаго съ фактомъ повздки Паисія и Макарія въ Москву для суда надъ Никономъ, наше правительство и теперь не могло успокоиться окончательно, такъ какъ оно опасалось, что постановленія московскаго собора, особенно относительно осужденія Никона, не только не будуть признаны на православномъ востокъ, но и могутъ вызвать тамъ протестъ. Кажется этого опасались и сами патріархи Паисій и Макарій, почему они, въ своемъ вышеупомянутомъ письмъ къ константинопольскому патріарху, и ділають такое заявленіе: "просихомь же многихъ лътъ достойнъйшаго царя, дабы быти о соборномъ (дъяніи въ Москвъ) нъкоему извъщенію и изъявленію чрезъ свои ему грамотоносцы о всёхъ здё бывшихъ вашей пресвятости". Но, конечно, и помимо просьбы патріарховъ Паисія и Макарія само наше правительство усиленно желало, чтобы двянія московскаго собора были признаны и утверждены греческою вселенскою церковію. Съ грекомъ ісродіакономъ Мелетіемъ, назначеннымъ сопровождать уважавшаго изъ Москвы александрійскаго патріарха Паисія, государь посладъ грамату къ константинопольскому патріарху, въ которой просить его принять съ честію и веселіемъ патріарховъ Паисія и Макарія: , какую честь учините имъ, и то учините нашему царскому величеству". Относительно дъяній московскаго собора государь просить патріарха: "еще просимъ и о здъшнемъ соборномъ (дъяніи), что уложено и совершено, всёмъ желаемъ явлено быти и уложити уложенье въ великой Христовой церкви" на память и научение будущимъ поколъніямъ. Относительно "патріарха Никонова из-

<sup>1)</sup> Эта грамата государя къ александрійскому натріарху Іоакиму напе-чатана въ приложеніи.

верженья соборнъ просимъ подписати, яко по правдъ, по правиломъ законнымъ, по священнымъ уложеньемъ и соборныхъ правилъ и патріаршихъ томосъ познанъ бысть и осужденъ преже и потомъ всемъ соборомъ". Въ доказательство полнаго согласія "догматовъ и ученья русскія церкви съ восточные церкви, питательные матери нашей", государь желаеть "имъти совъть соборнымъ вашимъ письмомъ чрезъ нашего священнаго діакона Мелетія". Къ этому ходатайству государь прибавляеть: "мы же паки милость и жалованья матери нашей восточной и питательной великой церкви не будемъ въ забвеньи никогда, токмо и большіе призирати будемъ". Въ заключение царь просить за Паисія Лигарида, "котораго имъемъ въ царскомъ нашемъ дворъ яко велія учителя и переводчика нашего, чтобы имълъ прежнюю честь и славу". Точно такая же грамата послана была государемъ и къ іерусалимскому патріарху.

Новый московскій патріархъ Іоасафъ съ своей стороны тоже послалъ Константинопольскому патріарху Месодію грамату отъ себя, въ которой пишеть: "наша великороссійская церковь, яко дщерь матери, всякое вамъ долженствуеть выну благодарствіе, воистину бо родительское въ нашихъ нуждахъ проявляете попеченіе, якоже въ настоящихъ літахъ проявити благоизволите. Се бо благословеніемъ престола вашего пріидота отъ далечайшихъ странъ, пренебрегши всякое бъдство путное, и забывше всякія отрады и здравія си тълеснаго, паче же и животъ свой воднамъ пънящуся ввъривше пучинородному морю два святвишім патріарси—Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій, пріидоша глаголю, съ превеликими труды, отеческою любовію поощряеми, во великороссійскую страну, въ царствующій, преименитый и богоспасаемый градъ Москву, и ту вся требовавшая пастырскаго досмотрвнія, пребодро и преблаго устроиша: алчныя пищею слова Божія доволив напиташа, жадныя сладкими божественнаго ученія источники нескудно напоиша, и еже о бывшемъ патріарсь московскомъ Никонь премудро и всеразсудно по божественныхъ апостолъ и отецъ святыхъ правиломъ разсудивше, праведный судъ со всъмъ освященнымъ соборомъ сотворивше, та и иная, якоже подобаще, пастырски устроивше, миръ церкви нашей оставише и вся добръ содъявше, потщахуся возвратитися во свояси. Святъйшій Макарій патріархъ антіохійскій изволилъ путь воспріяти персидскою страною и чрезъ Іверію. Святьйшій же и блаженный Паисій патріархъ александрійскій и судія вселенныя вождель видьти предостойныйшее лице твоего пастырства, имъ же сію нашея мырности грамату твоему всеблаженныйшему святительству досточестно вручающе, молимь прилежно твое преблаженство: да благоволи кія труды пользы ради церкве нашея подъемшаго, достойно не лишити восхваленія; и ему же мы равнаго трудомы благодарствія воздати недоумыхомы, тому твоя отеческая премудрость наше лишеніе благоволить исполнити достойно ублаженіемь и во нуждахь руку помощи подаяніемь. Послаль патріархь Іоасафь особую грамату и кы іерусалимскому патріарху Нектарію сы просьбою разрышить Паисія Лигарида, очемь скажемь ниже 1).

Удалось ли нашему правительству получить изъ Константинополя формальное соборное утверждение постановлений московскаго собора, состоявшагося подъ предсъдательствомъ александрійскаго патріарха Паисія и антіохійскаго Макарія, уже лишенныхъ своихъ патріаршихъ престоловъ за то время, когда они, какъ дъйствительные патріархи, предсъдательствовали на московскомъ соборъ и ръщали на немъ всъ дъла, я (говорю за себя) не знаю. Судя по подобнаго документа и ссылокъ на него никогда и нигдъ не встръчается, можно думать, что константинопольскій патріархъ вовсе не собираль у себя собора для разсмотрънія и утвержденія дізній московскаго собора, какъ этого котіло и добивалось наше правительство. Но если со стороны греческой церкви и не было формальнаго соборнаго одобренія дъяній московскаго собора, то несомнънно, не было оттуда и никакого протеста: осужденіе Никона, какъ совершившійся фактъ, молча было признано всъми на востокъ, что, между -ишет видно изъ позднёйшихъ патріаршихъ разрыши тельныхъ грамотъ Никону, которыми они признаютъ Никона правильно осужденнымъ и затъмъ разръщають его отъ этого осужденія. Всв же другія постановленія московскаго собора

<sup>1)</sup> Грамата государя къ константинопольскому патріарху и граматы патріарха Іоасафа къ константинопольскому патріарху Менодію и інрусалимскому патріарху Нектарію напечатаны въ праложеніи.

возбуждать какихъ-либо сомнвній на православномъ востокв и не могли.

Благодаря усиленнымъ и настойчивымъ хлопотамъ нашего правительства Паисію и Макарію были возвращены султаномъ ихъ патріаршіє престолы. Но этимъ заботы нашего правительства объ указанныхъ двухъ патріархахъ не были еще окончены. Сами патріархи, уже и по отъвздъ своемъ изъ Москвы, настойчиво продолжали требовать отъ нашего правительства особыхъ попеченій объ нихъ и, главнымъ образомъ, объ ихъ матеріальныхъ нуждахъ, выпрашивая у царя все новыя и новыя подачки.

Нужно признать, что если Паисій и Макарій ръшились ъхать въ Москву вопреки патріархамъ константинопольскому и іерусалимскому, которые этой повздкі різшительно не сочувствовали и не одобряли ее, если они повхали въ Москву, даже не заручившись предварительнымъ согласіемъ на это турецкаго правительства, то естественно думать, что ръшаясь на такой рискованный для нихъ шагъ-самовольную повадку въ Москву, они руководились въ этомъ случав какими-либо -фи и имкінэджудоп иминжав анэго стин пли имидоро лями. Несомнънно, что судъ надъ Никономъ и устройство русскихъ церковныхъ дълъ не играли въ ихъ повздкъ ръшающей роли; необходимо признать, что вхать въ Россію они рискнули главнымъ образомъ въ тъхъ видахъ, чтобы получить для себя отъ русскихъ возможно богатую и обильную милостыню, которую, конечно, объщаль имъ грекъ іеродіаконъ Мелетій, уговорившій ихъ вхать въ Москву. И патріархи достигли своей ціли. Когда они еще находились въ пути изъ Астрахани въ Москву, государь послалъ имъ по 200 рублей денегъ (тогдашній рубль равнялся почти двадцати нынъшнимъ), по атласу таусинному по 141/2 аршинъ, по таетъ по 6 аршинъ въ портищъ, по мъху песцовому черному, да по другому по бълью. Когда патріархи прівхали въ Москву, то на первомъ ихъ представлении государю имъ было дано: по кубку серебряному золоченому въ 8 гривенскъ (гривенка-полфунта) и 47 золотниковъ кубокъ, по портищу бархата чернаго, по портищу бархата вишневаго рытого, по портишу-бархата зеленаго, по два портища атласу, по два портища камки, по два сорока соболей по 120 рублей сорокъ, денегъ по 300 рублей. Кромъ того царь дарилъ патріарховъ по разнымъ случаямъ. Напримъръ, на 1-е января царь одариль каждаго патріарха по 200 рублей; на Срътеніе, когда Макарій служиль у государя (Паисій быль болень) и объдалъ у него, онъ получилъ подарковъ отъ государя на 200 рублей. И въ другихъ случаяхъ, во все продолжительное пребываніе патріарховъ въ Москвъ, царь дълалъ имъ цънные подарки т. е. дарилъ имъ деньги, серебряные кубки, разные мъха и дорогія матеріи, такъ что подарки государя каждому патріарху на тогдащнія деньги оцінивались въ 2000 рублей, а на нынъшнія около сорока тысячь рублей. Кромъ царя патріархамъ дарили: царица, царскія дъти, царскія сестры, а въ слъдъ за ними: бояре и разныя знатныя и богатыя лица. Обязательно дарили патріарховъ всв архіереи и настоятели всёхъ московскихъ и другихъ извёстныхъ монастырей, дарили ихъ иконами въ серебряныхъ ризахъ, деньгами, серебряными кубками, матеріями. Кромф этихъ даровъ, которые шли лично самимъ патріархамъ, на отпускъ государь даваль имъ особую милостыню, которая, предполагалось, должна идти на нужды патріархатовъ. Такъ, Макарію антіохійскому на отпускъ дано было на милостыню на 6000 рублей, а александрійскому Паисію государь вельль дать на милостыню "изъ сибирскаго приказу мягкою рухлядью на 9000 рублей". Въ общемъ патріархи получили у насъ отъ разныхъ лицъ, начиная съ государя, всевозможныхъ подарковъ на очень крупную сумму, на современныя деньги болъе двухсотъ тысячъ на каждаго патріарха 1).

<sup>1)</sup> Сколько, напримъръ, получилъ отъ разныхъ, по преимуществу духовныхъ лицъ, антіохійскій патріархъ Макарій, напрявляясь изъ Москвы
домой, это видно изъ сохранившихся современныхъ записей. Окончательно оставляя Москву 7 іюня 1668 года и направляясь въ Антіохію
чрезъ Кавказъ, Макарій, съ своего кремлевскаго подворья, прежде всего
прибыль въ Ново-Спасскій монастырь, гдѣ архимандритъ поднесь ему
образъ въ серебряной ризѣ, 20 ефимковъ, хлѣбъ, рыбу, питье. Явившійся
туда Крутицкій митрополитъ Павелъ поднесъ отъ себя: образъ обложенный серебромъ и атласъ зеленый. Въ Симоновѣ монастырѣ патріарху
поднесли: образъ въ серебряной ризѣ, денегъ 10 рублей, хлѣбъ, рыбу,
а цѣлый обѣдъ послали на стругъ, на которомъ Макарій поплылъ по
Москвѣ рѣкѣ. Въ Даниловѣ монастырѣ ему поднесли образъ и хлѣбъ.
Въ село Коломенское государь прислалъ патріарху въ подарокъ отъ себя
на 400 рублей соболями. На Угрѣшѣ ему поднесенъ былъ образъ въ
серебряной ризѣ, хлѣбъ и рыба. Въ Комомеѣ тамошвій епископъ поднесъ

Получая постоянно отъ государя, членовъ царской семьи, архіереевъ, настоятелей монастырей, бояръ и другихъ лицъ богатые подарки, въ общемъ на огромную сумму, патріархи,

патріарху: образъ въ серебряной ризъ, кубокъ серебряный золоченый съ крышкою, камку вишневую, атласъ зеленый и 5 золотыхъ; городскіе жители поднесли ему хлъбъ и рыбу, а галутвинскій игуменъ образъ въ серебряной ризъ и 5 ефимковъ. Въ Рязани архіепископъ поднесъ: образъ въ серебряной ризь, четки, кубокъ серебряный золоченый съ крышкою. атласъ лазоревый, камку зеленую, 50 золотыхъ, сорокъ соболей и кресла, обитыя золотою кожею; горожане поднесли хлюбъ и рыбу. 19-го іюня патріарху Макарію дълали подношенія архимандриты и игумены монастырей Переславля Рязанскаго. Одинъ архимандритъ поднесъ патріарху образъ въ серебряной ризъ, 10 волотыхъ и камку лазоревую; другой: тоже образъ въ серебряномъ окладъ, 10 золотыхъ и камку лазоревую; третій-игуменъ: образъ въ серебряной ризв, 10 золотыхъ и камку дазоревую; четвертый-игумень: образь въ серебряномъ оклаль и 5 золотыхъ; еще одинъ игуменъ: образъ въ серебряномъ окладъ и 6 золотыхъ. Въ Касимовъ и Муромъ патріарху поднесли хлъбъ и рыбу. Въ Нижнемъ Новгородъ, гдъ тогда еще не было епископіи, патріарху при встръчь отъ архимандритовъ поднесено было: образъ въ серебряной ризъ, камка зеленая и 10 золотыхъ; приходскіе священники поднесля патріарху атласъ зеленый, воевода-кубокъ серебряный золоченый и камку червчату, гость Шоринъ-кубокъ серебряный золоченый съ крышкою, народъ-хлёбъ, рыбу, двъ пары соболей и объярь червчатую. При отъёзлё архимандрить Печерскаго монастыря поднесь патріарху: образь обложенный серебромъ, объярь червчатую, камку зеленую и 10 золотыхъ. Въ монастыръ Макарія Желтоводскаго Макарія встрътиль жившій тамъ бывшій сибирскій архіепископъ Симеонъ, который въ кельв умываль ноги патріарху и поднесъ ему 3 золотыхъ, а архимандритъ поднесъ: образъ въ серебряномъ окладъ, атласъ и камку зеленые и 10 золотыхъ. Въ Казани, 12 іюля, митрополить поднесь патріарху: образь въ серебряной ризъ, кубокъ серебряный золоченый съ крышкою, бархать алый гладкій, атлась лазоровый, камку зеленую, денегь 50 рублей и 50 золотыхъ. Настоятели монастырей поднесли: четыре образа, обложенные серебромъ, атласъ зеленый, объярь вишневую, атласъ цвътной; посадскіе люди: хивов, 20 золотыхъ и сорокъ сосолей; воевода Трубецкой: кубокъ серебряный золоченый, атласъ вишневый и камку зеленую. 17 іюля, когда патріархъ еще находинся въ Казани, отъ государя прислано было кормовыхъ денегъ на іюль мъсяцъ патріарху и его свить 70 рублей 19 алтынъ. Въ Самаръ, Саратовъ, Царицынъ патріарху подносили хлъбъ и рыбу. Въ Астрахани митрополитъ поднесъ патріарху: образъ, обложенный серебромъ, кубокъ серебряный золоченый съ крышкою, атласъ зеленый и 50 рубней денегь. Въ другой разъ, послъ патріаршей службы въ собсръ митрополитъ поднесъ патріарху: образъ, обложенный серебромъ, атпасъ червчатый и денегь 50 рублей. (Гиб. II, 397—416).

находясь въ Москвъ, не пренебрегали и другими способами наживы. Патріархамъ и всей ихъ свитв отпускалось отъ правительства полное содержаніе и продуктами и деньгами. Такъ, когда патріархи изъ Астрахани вхали въ Москву, имъ отпущено было припасовъ: вина церковнаго 10 ведеръ, вина двойнаго 10 ведеръ, простаго вина 30 ведеръ, медовъ паточнаго да варенаго по 20 ведеръ, расхожего 75 ведеръ, пива 235 ведеръ, квасу 100 ведеръ. Соотвътственно этому количеству питій послано было и огромное количество разныхъ явствъ: хлъбовъ и калачей, рыбы красныя и ушныя, раки, огурцы, лукъ, чеснокъ, яйца и т. под. Въ Москвъ патріархамъ лично полагалось на день: по рублю, да на свъчи восковыя по 10 денегъ, на сальныя по 4 деньги. Питья: по 5 кружекъ меду, по 6 кружекъ пива, по ведру квасу ячнаго на день. Каждому члену патріаршей свиты продовольствіе полагалось отдёльно, смотря по его рангу. Понятно, что сами патріархи не могли потребить всёхъ тёхъ продуктовъ, которые имъ отпускались на каждый день, твмъ болве что во время пути, напримъръ, они часто останавливались въ монастыряхъ, гдъ ихъ и свиту содержали на счетъ принимавшихъ ихъ монастырей, а въ городахъ жители подносили имъ хлъбъ и рыбу, мъстные архіереи принимали ихъ у себя и давали имъ все необходимое содержаніе. Въ Москвъ ихъ неръдко приглащалъ къ своему столу государь, или посылаль имь кушанья съ своего стола; то же дълали и другія лица. Весь излишекъ получаемыхъ продуктовъ патріархи, конечно, продавали, а отпускаемыя имъ на содержаніе суточныя деньги цёликомъ оставались у нихъ неизрасходованными. Понятно, что содержаніе патріарховъ и ихъ свиты стоило нашему правительству очень дорого 1).

<sup>1)</sup> Что издержки нашего правительства на патріарховъ были велики, объ этомъ прямо свидѣтельствуетъ самъ александрійскій патріархъ Паисій. который подаль государю слѣдующаго содержанія грамоту:

<sup>&</sup>quot;Благочестивъйшій и боговънчанный великій государь царь, присный августь и великій князь, господинь, господинь Алексій Михайловичь, всея великія и малыя и бълыя Росіи самодержче, сыне во святомъ Дусъ возлюбление нашего умиренія, Бога молимъ о державъ святаго вашего царства, яко да благословить и утвердить и да возрастить иже въ Троицы славимый Господь Богь ваше православное парство, царствующе во всъхъ родёхъ благочестивыхъ христіянъ, царство твое и

Патріархи получали еще значительныя денежныя выгоды отъ сопровождавшей ихъ свиты. Дѣлалось это такимъ образомъ: патріархи всячески старались набрать для себя многочисленную свиту, не только изъ духовныхъ лицъ, но и изъсвътскихъ. Духовныя лица, часто набиравшіяся изъ людей

благородныя чада ваша и чада чадъ вашихъ во въки, пріемлюще благословеніе. Мол імъ и мы, да дастъ Господь Богь Спаситель І. Христосъ боговънчанному вашему царству съ благородными чадами вашими государи и великими князьми Алексіемъ и Өеодоромъ, Симеономъ и юзнимъ Алексъевичи—аминь.

"Многажды восхотъхомъ извъстити боговънчанному и святому вашему царству путешествіе наше отъ Египта, во еже мнимъ ничесого, еже не въси, обаче зане невозмогохомъ наединъ сказаги святому царству вашему, или чрезъ върнаго переводчика, да дадимъ чрезъ писаніе боговънчанному вашему царству, яко да не покажеть кто писаніе и число, яже сотвори ради насъ безчисленную проторь и будуть стужать боговънчанному вашему царству, или иного коего. Яко прінде ісродіаконъ Медетій къ намъ и како изыдохомъ изъ Египта по морю въ Триполь, и въ Хампы, Месопотамію и во весь востокъ, во Издріомъ и до Тифлизъ, у пашей, и въ наемъ, и въ пошлиназъ, и во иныхъ нужныхъ потребахъ. откупахъ главы нашея оть нечестивыхъ понужных мъстахъ, и корму намъ и скоту нашему, и Мелетія и трехъ челядниковъ его, и четыремъ лошадемъ, -- все нашими проторьми откупалися до Тифлизъ. И, по росписи, что, повельніемъ нашимъ, писалъ нашь человыкь всякій проторь, пять тысячь талерей слишкомъ пошло, опричь того, что и наши люди испроторилися ради долготы путныя. А отъ Тифлизъ Мелетій за себя и за своихъ людей и лошадей харчь учиниль оть себя до Шемахи, а мы и до Шемахи своимъ харчемъ дошли, а въ Шемахи на иъ своего харчу не стало ничево и въ Шемахи далъ намъ Мелетій двісте пятьдесять рублевъ, и людемъ нашимъ давалъ 12 рублевъ съ полтиною, и двадцать аршинъ сукна десяти человъкамъ, по два аршина человъку. А отъ Шемахи онъ, Мелетій, сотвори проторь отъ себе за насъ, дондеже пріидохомъ на берегъ моря и по морю и по водъ, дондеже пріидохомъ къ царствующему и великому граду Москвъ, -- обаче рыбы и иные многіе потребы отъ Астрахани и по прочихъ градъхъ отъ воеводъ было намъ довольно. Сіе убо изъявляемъ боговънчанному и святому вашему царству, чтобъ въдомо было о нашемъ харчи, что учинилося въ пути. Благодать же всесвятаго Духа, миръ и благословение нашего умерения буди съ боговънчаннымъ и святымъ царствомъ вашимъ въ безконечные въки, аминь". (Греческія граматы на славянскомъ языкъ, 1666 г., Декабрь, въ Большомъ Московскомъ Архивъ министерства иностранныхъ дълъ).

Тахимъ образомъ александрійскій пагріархъ Паисій, представляя государю счетъ своихъ расходовъ въ пути отъ Египта до русскихъ предъловъ, признаетъ, что царь "сотвори ради насъ безчисленную проторь", признаетъ, что за это "будутъ стужать боговънчаяному вашему царству".

случайныхъ, получали при патріархахъ титулы патріаршихъ: архимандрита, эконома, казначея, ризничаго, протосингела, игумена, архидіакона, просто дьякона и т. под. Каждое изъ этихъ лицъ, вошедшее въ составъ патріаршей свиты, получало и на пути въ Москву и обратно и въ самой Москвъ не только казенныя подводы и полное казенное определенное содержаніе, но и подарки отъ государя и другихъ лицъ, привозило обыкновенно съ собою разные священные предметы, за подношеніе которыхъ и правительствомъ и другими лицами давалась подносителямъ особая плата. Кромъ того, они привозили съ собою нъкоторые товары, которые выгодно продавались въ Москвъ. Отъ всего получаемаго члены патріаршей свиты должны были извістную часть отдавать патріарху, подъ флагомъ котораго они прівзжали въ Москву. Но особенно выгодна была для патріарховъ вторая группа ихъ свиты - мірская. Ее составляли такъ называемые "племянники" и вообще родственники патріарховъ и разныя необходимыя въ пути лица. Эти патріаршіе племянники, родственники и служилыя лица въ дъйствительности были обыкновенными греческими купцами, которые запасались нужными товарами для продажи ихъ въ Москвъ. Въ качествъ патріаршихъ племянниковъ и служилыхъ патріаршихъ людей, эти купцы безпошлинно провозили свои товары чрезъ русскую границу, на казенныхъ подводахъ, при полномъ казенномъ содержаніи, привозили ихъ въ Москву, гдв выгодно ихъ распродавали, получая въ прибавку, какъ родственники патріарховъ, подарки отъ государя. Проживая въ Москвъ, они пріобрътали здъсь разные русскіе товары, и опять на казенныхъ подводахъ, при полномъ казенномъ содержаніи, безпошлинно провозили ихъ чрезъ границу, и за границей распродавали ихъ, гдъ находили болъе выгоднымъ. Этимъ объясняется, почему патріархи, направляясь, при своемъ прівздв, съ Волги въ Москву сухимъ путемъ, потребовали для себя 400 подводъ. Понятно, что патріархи принимали въ свою свиту купцовъ, провозили ихъ съ товарами на казенный счеть отъ границы до Москвы и обратно, не даромъ, за все это они получали съ купцовъ приличное вознагражденіе. Въроятно бывало и такъ, что сами патріархи участвовали въ торговыхъ предпріятіяхъ сопровождавшихъ ихъ купцовъ какъ непосредственные пайщики. По крайней мъръ въ тогдащнихъ документахъ сохранились указанія на то, что патріархи брали съ греческихъ купцовъ кабалы (письменныя денежныя обязательства, соотвътствующія нынъшнимъ векселямъ), сами давали имъ такія же кабалы. хлопотали предъ государемъ за однихъ купцовъ, обвиняли въ недобросовъстности другихъ, и вообще въ денежныхъ сдълкахъ и обязательствахъ греческихъ купцовъ играли очень замътную и активную роль. А что патріархи, проживая въ Москвъ, и на свой только страхъ вели торговыя операціи, это съ несомнівностію можно сказать по крайней мъръ объ антіохійскомъ патріархъ Макаріи. Вывхавъ изъ Москвы на родину и достигнувъ Касимова, Макарій пишетъ государю: "посланъ отъ насъ, по твоему государеву указу, въ Польшу старецъ Өеоклить съ двумя человъки, да третій толмачь-Григорій Усачь, за нашими ділы, къ бывшему мультянскому владетелю Константину воеводе, но по сіе время отъ нихъ къ намъ никакой въдомости нътъ. А нынъ мы опасаемся, какъ они провъдають, что я, богомолецъ твой, съ Москвы съ вхалъ, чтобы не прельстились дьявольскимъ навожденіемъ и не учинили бы какого лукаваго діла, чтобъ тамъ не остались, или куда либо въ другое мъсто не отъъхали, такъ какъ, кромъ дъла, что у Константина воеводы, отдали мы имъ, старцу съ товарищи, нъкоторыя вещи продать въ тамошней странь, и чаяли, что они возвратятся, покамъстъ мы на Москвъ будемъ. Потомъ милости прошу у вашего царскаго величества, чтобъ велълъ отписать объ нихъ въ Смоленскъ воеводъ, а воевода чтобы обънихъ провъдалъ и прислалъ бы ихъ къ Москвъ тебъ, великому государю, безъ мъшкоты, а съ Москвы вели ихъ, государь, прислать къ намъ безъ замедленія со всякими вещами, какія у нихъ будутъ" 1).

Такимъ образомъ патріархи получили въ Москвъ огромныя суммы и непосредственно отъ царя и членовъ царской семьи, и отъ разныхъ духовныхъ и мірскихъ лицъ, и отъ сдълокъ съ членами своей свиты и греческими купцами, и отъ собственныхъ торговыхъ операцій, такъ что ихъ пребываніе въ Москвъ въ денежномъ отношеніи несомнънно было очень тяжело для нашего правительства, тъмъ болье, что

<sup>1)</sup> TH6. II, 408-409.

оно отправляя, напримъръ, особое посольство въ Турцію, чтобы звать патріарховъ въ Москву и потомъ особое посольство, ради возстановленія патріарховъ на ихъ престолахъ, тратило на это дѣло большія суммы, такъ какъ кромѣ непосредственныхъ тратъ на самое посольство, приходилось еще посылать съ послами дары разнымъ лицамъ, которыя принимали такъ или иначе участіе въ дѣлѣ и могли содѣйствовать его благополучному исходу. И, конечно, наше правительство вздохнуло свободно, когда патріархи оставили Москву и направились домой, повицимому матеріально вполнѣ удовлетворенные. Но въ дѣйствительности оказалось не то. Оставивъ Москву, патріархи снова обращаются къ государю съ просьбами устроить разныя ихъ дѣлишки и еще и еще давать имъ милостыню.

Александрійскій патріархъ Пансій, отправившійся изъ Москвы 4 іюня 1669 года, до своего отъфада изъ Москвы подаль государю челобитную, въ которой заявляль: "какь де онъ, по изволенію царскаго величества, повхаль къ его царскому величеству къ Москвъ, послъ де ево учиненъ на ево престолъ патріархомъ Іоакимъ патріархъ, и Іоакимъ патріархъ престоль-де ево въ крѣпости заложилъ турскому султану въ 15000 ефимковъ. А великаго государя послы, Аванасей Нестеровъ и дьякъ царегородскаго патріарха граматы нъ нему, александрійскому патріарху, не взяли, чтобъ ему техъ долговъ не платить, а плагить бы тв долги Іоакиму патріарху, и чтобъ царское величество изволиль послать къ царегородскому наскоро нарочнаго человъка, чтобъ у царегородскаго къ нему, александрійскому, была взята грамата, чтобъ ему техъ долговъ не платить, а платить тв долги Іоакиму патріарху". Эта просьба патріарха Паисія была исполнена государемъ, по приказу котораго константинопольскіе наши послы выхлопотали у султана фирманъ, чтобы всъ долги патріаршаго александрійскаго престола платить не Паисію, а бывшему Іоакиму патріарху. Ућажая изъ Москвы патріархъ Паисій просить государя дать жалованную грамату александрійскому патріаршему престолу: приходить въ Москву чрезъ три года за милостынею ради великихъ обидъ и насилій отъ нечестивыхъ агарянъ. Еще просить патріархъ, чтобы выданы были жалованныя граматы египетскимъ монастырямъ: великомученика

Георгія въ Каиръ и преп. Саввы въ Александріи, дабы они благонадежно могли прибъгать къ неизреченной милости царской, ибо они имъють многіе налоги и нужды оть нечестивыхъ, а всъ живущіе тамъ отцы будуть молить Бога о здравін царя. Эти ходатайства Наисія были исполнены государемъ. Паисію дана была жалованная грамата съ правомъ присылать отъ его престола въ Москву чрезъ каждые три года за милостынею, причемъ грамата выдана была съ золотою печатью, на которую ассигновывалось сто рублей. Двумъ патріаршимъ монастырямъ даны были жалованныя граматы съ правомъ пріважать въ Москву за милостынею чрезъ шесть лъть. Патріархъ просиль посмотръть эти граматы и ходатайствоваль, чтобы въ нихъ было обозначено, сколько именно будеть выдаваться милостини посланнымь и чтобы имъ дано было право являться въ Москву за милостинею не чрезъ шесть, а чрезъ три года. Эти ходатайства патріарха были удовлетворены.-При своемъ возвращени изъ Москвы. изъ Карачева, отъ 4-го августа, патріархъ Паисій просить государя дать патріаршему посланному Леонтію побольше милостыни, такъ какъ Леонтій, ради патріаршихъ дълъ, издержался на 300 рублей, а ему данъ только одинъ сорокъ соболей, себъ же патріархъ просить государя прислать три пуда рыбьяго зуба, а общему работнику-греческому иверскому архимандриту Діонисію выслать царское жалованье и, затъмъ, еще проситъ: освободить отъ правежа бъдныхъ заключенныхъ въ посольскомъ приказъ грековъ и отпустить ихъ къ нему, патріарху, въ Кіевъ. 9-го сентября Пансій въ письмъ благодарить государя за присланное ему царское жалованье-соболи и рыбій зубъ (слоновая кость) и пишетъ еще, что бояринъ и воевода П. В. Шереметьевъ взяль взаймы, подъ свою росписку, на государево дъло, 160 рублей у Кіевскаго мъщанина Өодора Титова, котораго убили татары, и послъ него осталась жена въ крайней обдности, почему патріархъ и просить, чтобы ей возвратили деньги изъ государевой казны въ Кіевъ <sup>1</sup>).

Патріархъ Паисій благополучно прибыль въ Александрію и заняль здѣсь, согласно фирману султана, свой патріаршій престоль. Но скоро здѣсь, по какимъ-то коммерческимъ

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7177 г. №№ 27, 28, 29.

сдълкамъ, надъ нимъ стряслась большая бъда. Самъ патріархъ Паисій въ особой грамать государю, сообщаеть объ этомъ, что, по повелънію султана, "привезенъ есмь, узами желъзными обвязанъ, въ Адріанополь, по подобію Павла апостола, по оклеветанію безбожнаго Архипа, еже нынъ дьяволомъ пребываетъ, отрекся бо нашей непорочной въры, (и привезены, да будемъ судитися съ нимъ предъ праведнымъ судомъ великаго нашего царя)-о которомъ это многихъ слышало святое царство твое, а наиначе отъ Мануйла, яко онъ беззаконный глаголеть и ищеть 70,000 золотыхъ и многихъ драгихъ запонъ, которымъ вещемъ мы не виноваты есмы, и не видали и не слыхали. И держать нынъ насъ въ великомъ береженьи, обаче прежде пришествія нашего вседержитель Богъ и высокоуміе величайшаго нашего царя и мудрость и правосудіе вельможнаго визиря сотворили ему праведное отмщеніе: и ради ніжакой скверной вины посаженъ на каторгу. По пришествіи же нашемъ мудръйшій визирь глаголаль намь, яко аще онь, лукавый, не пріидеть, предстояти тебъ на судъ невозможно. И абіе послалъ привести (Архипа), судитися съ нимъ намъ, невиноватымъ. О горе, кто не будеть плакать о насъ! О горе, кто слыша, кто да не будеть дивитися о такой неправедной на насъ клеветь, еже сотворяща лукавый человыкь! Елико страдаль, державивищи царо, азъ отець твой и стражду, кто иной претеривлъ,-и старые святые не теривша! Писати по единомъ нъсть ми времени и смъю глаголати яко вторый Павель и вторый Іевъ, ей, ей, клянуся царствію твоему, яко не лгу". Затъмъ Паисій извъщаеть государя, что такъ какъ онъ быль арестовань и ничего не имъль при себъ, а между твмъ расходы для него и всякія траты были необходимы, то онъ и даль на себя кабалу греку Ивану Репеть въ 1500 талеровъ. Теперь этотъ грекъ отправился съ кабалою къ Москву и потому патріархъ просить государя "распростерть милосердія своего руку и сіи деньги дати (Ивану). Ащежъ, пишеть патріархъ, являемся тяжкій, но обаче гдів къ иному прибъгати въ сей неправедной клеветъ, но къ твоей великой милости, еже жаловаль нась ты, великій государь. Богь въдаеть: все отдали и свободили отъ долгу престолъ нашъ и пребываемъ нынъ обнажены и безъ насыщенія хлъба" 1).

<sup>1)</sup> Эта грамата патріарха Паисія напечатана въ приложеніи.

Жаловался на свою скудость, на тъ великіе протори и убытки, какіе онъ терпить на возвратномъ пути изъ Москвы, и антіохійскій патріархъ Макарій и потому снова просить государя помочь ему. Еще изъ Нижняго Новгорода Макарій писалъ царю, что отъ него къ нему, Макарію, было жалованное слово великаго государя о дарованіи мъстныхъ иконъ, но никакаго известія о нихъ онъ доселе не получиль, о чемъ сильно печалится. Отъ 24 февраля 1669 года Макарій писалъ государю съ Кавказа: "пребываю въ Иверской землъ, ожидая отъ вашего царскаго величества салтановой грамоты, и за тъмъ ожиданіемъ во многихъ проторяхъ живу, понеже мнъ невозможно къ своему престолу безъ салтановой грамоты вхать, и сего ради молю ваше царское величество, чтобы вы, великій государь, меня, богомольца своего, пожаловалъ: велълъ салганову грамоту прислать ко мнъ вскоръ". Затемъ патріархъ молить государя о некоемъ турчанине, который быль въ Москвв и даль ему, патріарху, заемную кабалу на Милославскаго, каковую кабалу патріаркъ передаль ему, государю, и получилъ тогда завъреніе, что деньги по этой кабаль будуть уплачены. Теперь турчанинь требуеть отъ патріарха или деньги или кабалу, почему патріархъ и просить государя послать тв деньги турчанину, въ противномъ случать, увъряетъ патріархъ, мнъ недобхать до своего престола. Въ то же время патріархъ прислалъ особое письмо къ боярину Матвъеву, въ которомъ писалъ, что только одинъ Господь Богъ въдаеть сколько скорбей онъ имълъ и сейчасъ имъеть, и что его въ скорбяхъ нъсколько утъщила милостыня, присланиая государемъ и сунтанская грамата о безпрепятственномъ возвращения его на свой патріаршій престолъ. Сообщаеть, что до него дошли въсти о смерти царицы Маріи Ильиничны, о чемъ онъ много скоровлъ началь творить по ней сорокадневную службу. Затымь патріархъ пишеть Матвъеву: "сынъ мой благословенный! Прошу пречестность твою, да помянешъ самодержавному царю, чтобы меня, богомольца вашего, не забыль, но какь миловалъ нашего брата, александрійскаго, да помилуеть и насъ: хотя часть невеликую милостыни, какъ ему Богъ повелить, для душевнаго спасенія царицы, ибо престоль нашъ весьма убогъ". Патріархъ жалуется далье, что тамъ, гдъ они теперь находятся т. е. въ Иверской землъ, онъ

терпить великіе убытки. Въ Шемахъ пришлось одарять великими дарами хана, его сына и ханскихъ бояръ. Патріархъ котъль было продать "за добрую цвну" соболи, пожалованные государемъ, но ханъ отобралъ отъ него соболи и, позвавь къ себъ торговыхъ людей, вельлъ имъ оцънить соболи, какъ хотелось хану и оценщики, согласно желанію хана, оцвнили соболи на 3000 менве, нежели ихъ цвнили въ Москвъ. Но и по этой малой оцънкъ канъ не даль денегъ патріарху, а велёль ему готовиться ёхать къ самому шаху. А я, пишеть патріархъ, устрашившись того, чтобы не было услышано мое имя у турскаго султана,—что я хожу съ царства на царство и чтобы турки не сказали, что антіохійскій патріархъ быль у московскаго царя, а нынъ съ Москвы послалъ его къ шаху и совътуетъ съ ними, чтобы крыпость учинить и возстать на турокъ,-по сей боязни я продаль тъ соболи по той цънъ", но денегъ пока. не получиль "и имью убытковь оть соболей и оть вещей болъе нежели на 10,000". Всякій день приходять посланники отъ престола моего и намъстники пишутъ, отъ чего такъ долго не прихожу, а я о томъ думаю, что отъ долговъ престола моего стало росту-свыше головы. Я же не имъю иного предстателя, какъ вашу пресвътлость, а потому молю, какъ и прежде не оставляли, такъ и нынъ молю, ради многольтнаго вашего здравія и памяти твоихъ родителей, когда обрящень въ добрый часъ державнаго миролюбца, напоминай обо всемъ и извъсти, ибо и прежде писалъ я, но отвъта не было". Государь послалъ патріарху Макарію грамату, въ которой, между прочимъ, извъщаетъ его о кончинъ царицы и просить молиться за нея. Получивъ эту грамату Макарій пишеть царю: "со многою надеждою молю великаго твоего царствія, какъ пожаловаль еси брата нашего, святвишаго александрійскаго патріарха о душевномъ спасеніи царицы, тако и насъ не презри, богомольцовъ своихъ, но помилуй насъ бъдныхъ, яко пострадали есмы въ великихъ убыткахъ во странахъ персидскихъ,-тако прошу великаго твоего царствія, да учиниши милость для блаженные памяти души благовърные царицы и для душевнаго спасенія родителей своихъ" 1).

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7177 г. № 21. 7178 г. № 47.

Но назойливыя выпрашиванія патріарха Макарія все новой и новой милости у государя этимъ не кончились. 20-го мая 1671 года прибыль чрезъ Кіевъ въ Москву посланный патріарха Макарія митрополить Тира и Сидона Нектарій. Кіевскіе воеводы не хотьли было пропускать его въ Москву, такъ какъ по царской жалованной граматъ въ Москву за милостынею должень быль пріважать оть патріарха архимандрить, а не митрополить, да къ тому же онъ и прівхаль не въ тоть срокь, какой назначень въ грамать. Тогда митрополить Нектарій заявиль, что онь вдеть по царскому дълу, почему его и пропустили въ Москву. Но въ Москвъ Нектарій показаль, что никакимъ государевыхъ дъль съ нимъ нътъ, а сказалъ такъ Кіевскимъ воеводамъ потому, что не зналъ русскихъ обычаевъ и что прошло уже 10 мъсяцевъ, какъ его отпустилъ отъ себя патріархъ. Съ митрополитомъ Нектаріемъ патріархъ Макарій прислаль государю грамату, въ которой извъщаль, что дорогою при своемъ возвращении изъ Москвы, онъ потерялъ все, что получилъ въ Москвъ отъ государя. Въ городъ Шемахъ "взяли у насъ всъ соболи половинною цъною, и вмъсто денегъ давали шелкъ по двойной цвнв, и изъ сего шелку держали цвлый годъ въ грузинской земль, и все тамъ утратили, что было милости царской. А какъ прівхаль въ турскую землю, поймалъ насъ паша и мытникъ и взялъ въ городъ Аргрумъ 2000 ефимковъ, кромъ того, что роздали начальникамъ и судьямъ, такъ что пока довхалъ къ престолу своему въ Дамаскъ, задолжалъ 7000 ефимковъ". Въ отвъть на эту натріаршую грамату, государь писаль Макарію, выписавь сначала все содержаніе его граматы: "мы, великій государь, наше царское величество, о такомъ вашего блаженства бъдствъ и убыткахъ не помалу поскоробли. При семъ буди же въдомо вашему блаженству о государствахъ нашего царскаго величества, понеже и мы, великій государь, наше царское величество, безчисленное нашего царскаго величества жалованье роздали нашимъ царскаго величества великимъ войскамъ, также и на искуплене плънныхъ. Однакожъ мы великій государь, наше царское величество, съ христіянскаго нашего государскаго милосердія, послали къ вашему блаженству нашей царскаго величества милостыни

триста золотыхъ червонныхъ, да соболей на семьсотъ рублевъ съ тъмъ вышепомянутымъ митрополитомъ" 1).

Понятно, что указанныя довольно безцеремонныя требованія двухъ бывшихъ въ Москвъ восточныхъ патріарховъ, чтобы царь постоянно заботился объ ихъ матеріальномъ благополучіи и процвътаніи и послъ того, какъ они оставили Москву и вывезли изъ нея огромныя суммы, чтобы царь присылалъ имъ богатую милостыню и на будущее время, такъ какъ они будто бы потеряли все, что въ Москвъ получили отъ царя и потому живуть теперь въ бъдности и всякой скудости, необходимо производило на московское правительство очень тяжелое и непріятное впечативніе. Оно не могло не понять, что служить предметомъ самой беззаствнчивой эксплоатаціи со стороны бывшихъ въ Москвъ восточныхъ патріарховъ, которые въ отношеніи къ московскому правительству руководствуются чисто интересами наживы, только о томъ и заботятся, какъ бы еще и еще побольше получить отъ него. Даже тишайшій и благочестивъйшій Алексъй Михаиловичь не удержался отъ того, чтобы въ своей отвътной грамать не замътить своему богомольцу, антіохійскому патріарху Макарію, что его требованія отъ царя новыхъ денежныхъ дачъ чрезмърны и не вполев деликатны, такъ какъ царская казна предназначена вовсе не на удовлетвореніе только безм'врныхъ патріаршихъ требованій о дачв денегъ, но и на разныя государственныя нужды.

Кромъ двухъ восточныхъ патріарховъ самую дъятельную роль на соборъ 1667 года, и особенно въ осужденіи Никона, сыграль газскій митрополить Паисій Лигаридь, сдълавшійся заклятымъ врагомъ Никона и всячески добивавшійся его конечнаго низверженія. Съ своей стороны и Никонъ не оставался въ долгу, а всюду и постоянно заявляль, что Лигаридь не настоящій архіерей, а запрещенный, что онъ паписть и что онъ не имъетъ никакого права вмъшиваться въ русскія церковныя дъла, играть въ нихъ активную руководящую роль, такъ какъ слъдствія такого положенія дълъ для русской церкви были самыя гибельныя. Въ граматъ къ константинопольскому патріарху Діонисію Никонъ пишеть: "и повель (царь) совътомъ своимъ быть собору, и на соборъ

<sup>1)</sup> Греческія дѣла 7179 г. № 25.

повель быти предсъдателемъ газскому митрополиту Паисію Легариду. И въ томъ соборь совътоваща и сотворища Крутицкаго митрополита Питирима, благословеніемъ газскаго митрополита Паисія Легарида, въ Новъградъ, въ первую митрополію россійскую, поправше божественный законъ, якоже въсте и пресвятость ваша, яко отъ мъста на мъсто да не премъняется архіерей. И ему и первая епархія съ нуждею достиже. И на мъсто его поставища Павла, архимандрита чудовскаго, митрополитомъ, и иныхъ епископовъ ко инымъ епархіямъ многимъ. И отъ сего беззаконнаго собора преста на Руси соединеніе святыя восточныя церкви, и отъ благословенія вашего (отлучищася)" 1).

По поводу обвиненій Никономъ Лигарида наше правительство производило особое разследование и нашло, что обвиненія Никона несправедливы и что Лигаридъ православенъ. Въ дъяніяхъ о соборномъ судъ надъ Никономъ говорится: "вселенскимъ патріархомъ Павелъ, митрополить сарскій и подонскій, поднесъ сыскное діло о газскомъ митрополитів Паисіи, что онъ православенъ. И святьйшіе патріархи то дъло у митрополита приняли". Но Никонъ не отказался и на соборъ отъ своихъ обвиненій противъ Лигарида. Когда восточные патріархи въ виду заявленія Никона константи. нопольскому патріарху Діонисію, что русская церковь, ради Лигарида, отлучилась отъ единенія съ православною восточною церковію, спросили Никона: "чёмъ отъ соборныя церкви отлучились? Никонъ сказаль: отлучились де оть соборныя церкви и отъ благословенія святьйшихъ вселенскихъ патріарховъ для того, что газскій матрополить Пансій Питирима митрополита перевелъ отъ митрополіи въ другую митрополію, а на его м'єсто поставиль иного митрополита, да и иныхъ де архіереевъ отъ мъста къ мъсту нереводиль же, а ему де того дълать не довелося, потому что онъ отъ еросалимскаго патріарха отлучень и проклять. А котябь де онъ, газскій митрополить, и не еретикь быль, и ему де на Москвъ долго быть не для чего, я де его за митрополита не ставлю, у него де и ставленные грамоты на свидътельство нъть, и мужикъ де наложить на себя мантію, и онъ де та-

<sup>1)</sup> Зап. рус. археол. общ. II, 525-526.

ковъ же митрополитъ. То де онъ писалъ все про него, газскаго митрополита, а не о православныхъ христіянехъ".

Горячимъ защитникомъ Паисія Лигарида на соборъ явился самъ царь Алексви Михайловичъ. Онъ заявлялъ: "а газской де митрополитъ на Москвъ у престола Господня принесъ клятву, что онъ живетъ истинно, и отецъ духовный, архангельскій митрополить, въ томъ его свид'втельствоваль, и грамота у него поставленная есть и свидътельствована, а отлученій ево отъ еросалимскаго патріарха грамоты не бывало. А на соборъ предсъдателемъ онъ, Паисій, не бывалъ и намъстникомъ отъ вселенскихъ патріарховъ не назывался". Къ этому государь еще прибавиль: "а газскій-де митрополить служиль нынь за свидьтельствомь отца своего духовнаго до разсужденія святьйшихь вселенскихь патріарховь и всего собору". Съ своей стороны и антіохійскій патріархъ Макарій заявиль собору: что "газскій митрополить водьяконы и въ попы ставленъ во јеросалимъ, а не въ Римъ, про то де онъ, антіохійскій патріархъ, въдаеть подлинно" 1).

Понятно само собою, что бывшіе въ Москвъ восточные патріархи, вмъсть со всьмъ соборомъ, признали Паисія Лигарида вполнъ православнымъ человъкомъ и настоящимъ законнымъ архіереемъ, почему Паисій присутствоваль на всъхъ соборныхъ засъданіяхъ, играль на нихъ очень видную активную роль и былъ допущенъ къ участію во всъхъ церковныхъ богослуженіяхъ какъ истинный православный архіерей. Съ своей стороны Лигаридъ, увъренный въ полномъ расположеніи къ нему царя, патріарховъ и всъхъ русскихъ архіереевъ, дъйствовалъ и на соборъ по прежнему: самоувъренно, съ величайшимъ апломбомъ, какъ очень ученый, многознающій и вполнъ авторитетный совътникъ и руководитель правительства въ церковныхъ дълахъ,—прежняго страха, какой онъ проявилъ было предъ пріъздомъ въ Москву восточныхъ патріарховъ, теперь какъ не бывало.

Но воть 29 іюля 1669 года въ Москвъ получена была грамата іерусалимскаго патріарха Нектарія, въ которой онъ писаль государю о Паисіъ Лигаридъ, что тоть быль отлучень и проклять еще его предшественникомъ, патріархомъ іерусалимскимъ Паисіемъ, о чемъ была послана въсть и але-

<sup>1)</sup> Гиб. II, 1018—1019, 1052—1053, 1069.

ксандрійскому патріарку Паисію, потому что Лигаридъ въ то время служилъ въ волошской земль, гдь тогда находился и александрійскій патріархъ. Когда Нектарій сделался патріархомъ, то Лигаридъ не явился къ нему, какъ бы слъдовало, не представиль своихъ грамоть, а убхаль сначала въ волошскую, а потомъ въ черкасскую землю, "и тамъ писаль грамоты ложныя съ чемь прійти къ тебе, великому государю, а что въ тъхъ грамотахъ писалъ, мы того не въдаемъ, а кто тв грамоты ему въ черкасскихъ городвуъ писалъ, тотъ нынъ человъкъ у насъ, а у него онъ былъ архимандритомъ, имя ему Леонтій". Далве патріархъ Нектарій извъщаетъ государя, что полученныя имъ отъ царя деньги на уплату епархіальных долговь Лигаридь отослаль съ своимъ племянникомъ на свою родину-островъ Хіосъ, а вовсе не въ епархію, которую онъ бросиль уже четырнадцать лъть тому назадъ. "Даемъ подлинную въдомость, пишеть патріархъ Нектарій царю, что онъ (Лигаридъ) отнюдь ни митрополить, ни архіерей, ни учитель, ни владыка, ни пастырь, потому что онъ столько лъть отсталь и по правиламъ святыхъ отецъ есть онъ подлинно отставленъ и всякаго архіерейскаго чину лишенъ, только имянуетца Паисъй". Затемъ Нектарій указываеть на то обстоятельство, что Лигаридъ "называется съ православными православнымъ", а "датыни свидътельствують и называють его своимъ, и напа римскій емлеть оть него на всякій годь по двісте ефимковъ" 1).

Это говорить уже не Никонь, а самъ ісрусалимскій натріархь, непосредственный начальникь Паисія Лигарида. Теперь личность Лигарида стала ясна: это быль лишенный сана архісрей-авантюристь, который явился въ Москву съ подложными грамотами и, выдавая здѣсь себя за дѣйствительнаго газскаго митрополита, выпрашивая у царя милостыню для бѣдствующей своей паствы, дерзко и нагло обманываль царя, какъ относительно своей личности, такъ и употребленія тѣхь денегь, которыя онъ получаль оть царя на покрытіе долговъ своей мнимой спаркіи. Но и этого мало. Являясь въ Москвѣ въ роли строгаго ревнителя православія, уставовъ и положеній православной церкви, Паисій въ дѣй-

¹) Греческія дъла 7176 г. № 22.

ствительности сильно подозрѣвался въ латинствѣ, — датынникомъ Паисія призналъ и его собственный іерусалимскій патріархъ, а затѣмъ и патріархъ константинопольскій. Крайне характерно и то обстоятельство, что александрійскій патріархъ Паисій прекрасно зналь, что такое быль Лигаридъ, такъ какъ о немъ ранѣе сообщилъ ему іерусалимскій патріархъ Нектарій, и однако въ Москвѣ на соборѣ не сказаль объ этомъ ни слова, а призналь Лигарида, вмѣстѣ съ другими, настоящимъ и православнымъ архіереемъ. Конечно и антіохійскій патріархъ Макарій тоже хорошо зналь, кто такое въ дѣйствительности быль Пансій Лигаридъ, но это не помѣшало ему открыто выступить на московскомъ соборѣ защитникомъ Лигарида и признать его дѣйствительнымъ православнымъ архіереемъ. Вѣроятно это дѣло обошлось Паисію Лигариду очень и очень недешево.

Посль разоблаченій, сдыланныхь относительно Паисія Лигарида іерусалимскимъ патріархомъ Нектаріемъ, которыя показали русскимъ, какъ дерзко и нагло обманывалъ ихъ во всемъ Лигаридъ, позволительно было ожидать, что онъ всъ свои продълки будетъ отправленъ на Соловки подъ кръпкій началь. Но въ дъйствительности этого не случилось. Русское правительство не могло решиться открыто признать, что человъкъ, отъ котораго исходили всъ совъты и указанія по веденію д'вла Никона и его противниковъ, на котораго досель смотрым какь на обравованныйшаго и авторитетнаго представителя востока, въ мудрость и компетентность котораго всв вврили, котораго самъ царь, по словамъ Никона, слушалъ "какъ пророка Божія",- что этотъ человъкъ быль лишенный сана архіерей, обманщикъ и латынникъ, искусно разыгрывавшій предъ простодушными русскими роль судьи въ ихъ церковныхъ дълахъ, роль ревнителя въ дъйствительности чуждыхъ для него интересовъ православія. Съ другой стороны, ловкій и вкрадчивый Паисій, въ виду обличеній на него патріарха Нектарія, постаранся выставить ихъ предъ царемъ деломъ, внушеннымъ патріарху многочисленными личными врагами Паисія, не хотъвшими простить ему его дъятельнаго участія въ дълъ Никона и завидовавшими его близости къ царю. Какъ бы то ни было, но только грамата Нектарія нисколько не повредила Лигариду въ мнъніи и расположеніи царя, напротивъ,

принесла ему даже несомевнную пользу. Царь Алексви Михаиловичъ, благодарный Паисію Лигариду за его ревностную службу въ дълъ Никона, питавшій къ нему, какъ къ очень умному, образованному и ловкому дъльцу, искреннее расположеніе и видъвшій въ его осужденіи какъ бы осужденіе всего, что было сдълано по совътамъ и указаніямъ Пансія. ръщился хлопотать предъ і русалимскимъ патріархомъ о возстановленіи Лигарида въ его прежнемъ достоинствъ газскаго митрополита. И онъ горячо взялся за это дело. Граматою отъ 13 іюля 1669 года государь, извъщая іерусалимскаго патріарха Нектарія о московскомъ соборъ, осудившемъ Никона, въ то же время писалъ: "извъщаю о митрополитъ газскомъ Паисів, котораго имвемъ въ царскомъ нашемъ дворъ, какъ великаго учителя и переводчика нашего, да возъимъетъ первую честь и славу, какъ и было, поелику нъкоторые, радующіеся злу, отъ зависти злословили его предъ святительствомъ вашимъ и безчестили и извергли; твмъ весьма опечалились и мы, въдая незлобіе его и благодатство, ибо много потрудился и постился въ странъ нашей на соборъ и о исправленіи Христовой церкви словомъ и дъломъ. Но вмісто того, чтобы воспріять честь, воспріяль безчестіе и срамоту, посему просимъ написать, чтобы онъ былъ принять съ прежнею честію, ибо намъ извъстно житіе его и свидътельствуемъ его архіереемъ добрымъ и честнаго житія; а которые иноки его оглашали и предали, лжу сказали, ибо очи ушей върнъе. И такъ молимъ, да примется прошеніе наше, въдая, что ни учинилось, и то учинилось отъ зависти и ради дружбы съ человекомъ" <sup>1</sup>). Виёсть съ государемъ посладъ свою просительную грамоту о Лигаридъ и московскій патріархъ Іоасафъ. Въ ней онъ пишеть: "о всъхъ писанныхъ къ намъ вами радуемся, точію едина печаль, аки дождь во время жатвы, ущербляеть ведро веселія нашего: еже есть о запрещении и отлучении отъ всякаго священнодъйствія Паисія Лигаридіа. О семъ-какъ и гдъ прежде живяще, нъеть намъ извъстіе совершенно, но отнелъже пришедша въ царствующій и богоспасаемый градъ Москву, повнахомъ за девять лъть и ничесоже видъхомъ по немъ неистово и безчинно, паче же премногія труды его премудріж

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7177 г. № 27.

многую пользу церкви великороссійской принесоща, ихъ же мы благодарни суще, надежно молимъ братолюбіе ваше, да не презръвше прошеніе мърности нашей, даруещи ему оставленіе вины его, какая либо есть предъ святостію вашею, п благоволиши ему прислатиписаніемъсвоимъархипастырскимъ прощеніе и благословеніе, занеже всяческое являеть по себе смиреніе и благопокорство къ твоему блаженству, яко законному архипастырю своему, и молилъ есть со многократнымъ стужаніемъ благочестивъйшаго самодержца о отпущеній къ святительству твоему ради взысканія прощенія, якоже устив предостовърный свидътель святвитий и всеблаженнъйшій Пансій, патріархъ великаго града Александріи и судія вселенскій, о всёхъ можетъ изв'єстити. Но благочестивейшій, тишайшій, самодержавнъйшій великій государь царь и великій князь Алексій Михаиловичь, всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержець, благоволинь его удержати благословныхъ ради винъ, сиръчь, совершенія ради зачатаго толкованія нужнъйшихъ нъкихъ тайнописаній, и объщаль ему къ вашему святительству ходатай быти о прощеніи. Тъмъ же аще твое преблаженство, поминающе Христово слово: будите милосерди, якоже и Отецъ вашъ милосердъ есть, и ону молитву повсядневную: и остави намъ долги наша, яко и мы оставляемъ должникомъ нашимъ, -- сотвори съ нимъ, всячески смиренно твоему жезлу архипастырскому преклоняющимся, отеческое милосердіе и остави долгь его, дарующе прощеніе и благословеніе; будеть Отцу небесному благопріятно, царю благочестивъйшему радостно, и нашей мърности благодарно, и всей церкви россійстей душеполезно. О семъ прилежное наше многократно усугубляюще прошеніе, да исполненну и совершенну нашу радость соверши, имамы не забывати блаженства вашеге у престола царя небеснаго о милости, у земнаго же о милостыни, пособствія ради" <sup>1</sup>).

Приведенныя граматы государя и московскаго патріарха Іоасафа были получены уже не Нектаріємь, который отказался оть натріаршества, а его преемникомь Досиесемь, который вступиль на патріаршую ісрусалимскую каседру 23 января 1669 года. 28 сентября 1669 года въ Москву прибыль послан-

<sup>1)</sup> Рукопись москов. синод. библ. № 130, п.п. 39—41.

ный Досинеемъ архимандрить Прохоръ, съ которымъ Досиөей писаль государю, что приняль царскія граматы "и прочитали о газскомъ митрополить, чтобъ мы его простили, и что будто не имъетъ вины на себъ; а онъ, Лигаридъ, имъетъ многія великія вины и согръщенія, которыя, написавъ, послаль было къ тебъ, великому государю, свидътельства ради; только стыдъ послать насъ не допустилъ, отчего и возвратили. Только единое говоримъ, что киръ Нектарій патріархъ не таковскій, чтобы писать или говорить ложно, но такой въ правилъ, что нынъ иной такой архісрей разумный и богобоязненный не будеть". Затъмъ Досиеей сообщаеть царю, что Паисій Лигаридъ писалъ такія "неподобныя, хульныя, непотребныя и превознесенныя слова" о патріархъ Нектаріи, что уже за одно это его следуеть лишить архіерейскаго достоинства. Но такъ какъ о прощеніи Лигарида молить царь, то онъ, патріархъ, согласенъ отпустить Лигариду его вины и возстановить его въ прежнемъ достоинствъ газскаго митрополита.

Съ архимандритомъ Прохоромъ государь послалъ на искупленіе св. Гроба 800 рублей соболями, да на 300 рублей соболей "по челобитью газскаго митрополита Паисія, и въ то же время писалъ Досиесю: "нынъ посланное дарованіе благоговъйнымъ любезнымъ сердцемъ изволишь принять, импя впредь добрую надежду иное и большее воспріять, когда сбудутся наши желанія о газскомъ митрополить, о коемъ молили уже черезъ два писанія, да пріиметъ миръ архіерейской и на прежнее будеть возвращень достоинство, и разръшение совершенное получить оный митрополигь, добре намъ заслуженный Паисій Лигаридій". Затымъ оправдывая Лигарида и объясняя взведенныя на него обвиненія дъломъ злобы его враговъ, царь снова просить патріарха прислать Лигариду полное разръшение "ибо онъ былъ весьма достойный посредникъ и ходатай между столь великими архіереями восточными, двумя свътильниками и двумя маслинами всего востока", просить, чтобы и бывшій патріархъ Нектарій (который передаль свой престоль Досиеею еще при своей жизни) "равно обвинительныя, какъ и доброхотныя словеса написалъ къ намъ о митрополитъ Паисіъ, ради совершеннаго и послъдняго удовлетворенія нашего, ибо свидътельствуемъ, что Лигаридъ всегда ублажалъ Нектарія и первое

мъсто премудрости между патріархами своего времени всегда держащимъ его исповъдалъ" 1).

Это вторичное ходатайство государя предъ јерусалимскимъ патріархомъ о разрвшеніи Лигарида, подкрвпленное притомъ крупною дачею, имъло полный успъхъ. 24 января 1670 года грекъ Родіонъ привезъ наконецъ въ Москву отъ патріарха Досивея разръшительную грамату Лигариду, въ которой Досивей прощаеть Паисія за всв его вины и согрвшенія, "повелъваеть ему" быть по прежнему въ архіерейскомъ достоинствъ и чести "и дъиствовать вся церковное." Но пославъ государю разрёшительную грамату для Лигарида, Досиеей въ то же время самому Паисію послаль особое писько, въ которомъ, между прочимъ, писалъ следующее: "еслибъ не было ходатайства святаго царева, увъдаль бы святительство твое, Лигаридій, что есть Девора и кто есть мертводушные? и кто только именемъ въруетъ въ божественный промыслъ, тоть ли, кто работаеть для папежей хійскихь и оставиль 15 лють паству безь пастыря, или кто полагаеть душу свою за овцы? Да, увидълъ бы ты варвара и слъпня. Однако на тебъ кончаются езоповы басни, гдъ говорится, какъ козелъ бранилъ волка съ высокаго мъста, ибо ты не столько великъ, сколько глупъ, безчеловъченъ и безстыденъ, только мъсто, гдъ пребываеть, есть дворъ царскій, -- однако уцъломудрись хотя отнынъ впредь" 2).

Итакъ, Досиеей, котя и неохотно, съ бранью, и только послѣ двукратныхъ настойчивыхъ предложеній царя, подкрѣпленныхъ щедрою милостынею, рѣшился наконецъ разрѣшить Лигарида и возстановить его въ прежнемъ достоинствѣ газскаго митрополита. Такимъ исходомъ дѣла былъ доволенъ и царь за своего любимца и особенно самъ Паисій, который, казалось, вполнѣ упрочилъ свое положеніе не только въ Москвѣ, но и на востокѣ, куда онъ собирался было ѣхать. Но радость царя и торжество Лигарида были очень непродолжительны. Мы не внаемъ по какимъ причинамъ, но только не прошло и двухъ мѣсяцевъ послѣ разрѣшенія Паисія, какъ онъ снова быль запрещенъ, и царь снова хлопочетъ о его разрѣшеніи. Объ этомъ грустномъ для царя

<sup>1)</sup> Греческія дёла 7178 г. № 6. Зап. рус. археол. общ. II, 600.

<sup>2)</sup> Греческія дъла 7178 г. № 27.

и Паисія обстоятельствъ мы узнаемъ изъ граматы Алексъя Михайловича отъ 14 августа 1671 года къ волошскому воеводъ Іоанну Дукъ, которую царь послаль по челобитью Лигарида. Въ этой граматъ Алексъй Михайловичъ сообщаеть воеводъ, что Паисій Лигаридъ, разръшенный было по просьбъ царя патріархомъ Досинеемъ, чрезъ два мъсяца, вслъдствіе какихъ-то жалобъ на него, снова былъ запрещенъ, "чему мы, великій государь наше царское величество удивилися", "о чемъ и архіереи государства нашего царскаго величества имъють не мало жали (жалости)" и, "понеже намъ, великому государю нашему царскому величеству, въ другорядь къ святъйшимъ патріархомъ притещи о прощеніи его, митрополитовъ, не къ чести показася", то онъ, государь, и просить теперь воеводу оть себя порадьть объ этомъ дълъ предъ патріархами, "понеже ты, говорить царская грамата, вяшщую и частую имъешъ со блаженнъйшими патріархами ссылку и дружбу". Въ заключеніе государь выражаеть увъренность получить отъ воеводы скорый и пріятный отвіть вмісті съ разрішеніемь Лигариду, при чемъ за клопоты объщаеть отплатить воеводъ "въ твоикъ дълахъ такими же мърами" 1). Но увъренность царя выхлопотать у патріарховъ чрезъ волошскаго воеводу разр'вшеніе для Паисія не оправдалась, Досиоей никакъ не соглашался вторично дать Паисію разръшеніе и умеръ съ убъжденіемъ, что Лигаридъ былъ латынникъ 2).

<sup>1)</sup> Эта грамата государя къ воеводъ Іоанну Дукъ напечатава въ приложенів къ моей книгъ: Характеръ отношеній Россіи къ православному востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ, стр. 31.

<sup>2)</sup> Этотъ свой взглядъ на Паисія Лигарида Досиеей рёшительно выразилъ въ своей "Исторіи патріарховъ іерусалимскихъ" (которая кёмъто переведена на русскій языкь и этотъ рукописный переводъ, въ двухъ
общирныхъ томахъ, находится въ нашей академической библіотекѣ), гдѣ
онъ, перечисляя писателей грековъ съ 1580 года, говоритъ о Лигаридѣ:
"28-й (писатель) Паисій Лигаридъ хіосскій, преданный латинству. Овъ
написалъ толкованіе божественной литургіи, нс въ пользу нововведеній
римской церкви. Еще онъ оставилъ нослѣ себя въ рукописи, въ 83-хъ
тетрадяхъ, исторію патріарховъ іерусалимскихъ, которою мы довольно
пользовались въ настоящемъ своемъ сочиненіи. Въ ней онъ описатъ
патріарховъ, бывшихъ до Иракиія, а о патріархахъ послѣ Иракиія не
сказалъ ничего достойнаго внимація. Третья часть сего сочиненія содержитъ исторію патріарховъ-подвижниковъ; двѣ части написаны про-

4-го мая 1672 года вельно было, по указу государя, отпустить Паисія съ Москвы въ Палестину чрезъ Кіевъ, при чемъ ему дано было: 300 рублей деньгами, 12 подводъ до Кіева, палатка въ 5 рублей, полубъ казенный, обитъ кожею. а его людямъ-пяти человъкамъ, по аглицкому сукну да по киндяку 1); да емужъ, митрополиту, изъ иконной дано пять образовъ окладныхъ, "а книги, которые онъ, митрополить, писалъ, и на Симоновскомъ подворьи хоромы, и садъ его, и всякое строенье приказаль (государь) беречь посольскаго приказа переводчику Миколаю Спатарію, а прощальную іерусалимскаго патріарха грамоту изъ посольскаго приказу отдать ему, митрополиту, съ роспискою". Но въ тотъ же день, указомъ государя, Паисій опять быль задержань въ Москвъ и отпущенъ быль въ Палестину чрезъ Кіевъ 13 февраля 1673 года, при чемъ ему на отпускъ всего дано было въ половину противъ прежней дачи, а его хоромы вельно было занять переводчику Спафарію "и переводить

тивъ восточной церкви, а особенно противъ Фотія и въ защищеніе папской власти. Узнавши объ сей исторіи и находя въ ней тяжкое богохуленіе, Меводій, патріархъ Константинопольскій и Нектарій іврусалимскій, предали ее анаеемъ, а Лигарида, какъ еретика, отлучили". Хрисанеъ, племянникъ Досиося и пресмникъ его на јерусалимской патріаршей каеедръ, напечатавшій его "Исторію патріарховъ іерусалимскихъ", по поводу приведеннаго нами отзыва Досивея о Лигаридь, дълаеть такое люболытное замечаніе: "Сей Пансій Лигаридь, прежде действительно преданный латинству, пришедши въ царствующую Москву, сдълался ревностнымъ пеборникомъ восточной церкви. Посему онъ много писалъ на латинскомъ языкъ противъ лютеро-Кальвинистовъ, былъ противникомъ Никона и, пришедши въ Кіевъ, много училъ тамъ въ чистотв православія, и съ пользою, и публично и частно; писаль пространно на латинскомъ языкъ о происхождени св. Духа отъ единаго Отца и противу панской власти. Мы видёли сіи сочиненія его въ Кіеве у боголюбезнаго митрополита сего города Варлаама Гіачинскаго. Онъ умеръ въ покаяніи и исповъдании и православные россіяне въ Кіевъ воспоминають объ немъ съ любовію и уваженіемъ. А славный господинъ нашъ (т. е. Досиеей), знавши только прежнюю жизнь сего мужа, а не последующее поважніе и исправленіе его, и здёсь, и въ предисловіи къ книге о любви, показываеть, какъ ревнителямъ православія писать противъ его сочиненій". (Кн. II, гл. X, пар. 6).

<sup>1) &</sup>quot;Да митрополиту жъ дано съ дворца: 4 ведра и 2 кружки ренскаго, да рыбы два прута бълужьихъ, да два прута осетрьихъ, связка сухихъ бълыхъ рыбицъ; людямъ его: пять ведеръ вина, да десять полоть ветчины".

греческіе и латинскіе книги и писать греческой и словенской и латинской лексиконъ". Отправляясь изъ Москвы, Паисій писаль государю благодарственное письмо, въ которомъ заявляль, что если его найдуть достойнымь для какой нибудь царской службы, то онъ будеть върно служить, чтобы по силъ своей заплатить за многоразличное царское милосердіе. Просиль еще царя утышить его на путь, чтобы онъ могъ удобно совершить его въ старости, просилъ и одежду патріаршую, которую много разъ объщаль ему государь, и въ заключение снова просить государя поручать ему все, что можетъ послужить на пользу соборной церкви, къ службъ царской и всей палаты и объщается возвратиться по первому царскому повелънію. Очевидно, поъздка Паисія на востокъ, которую онъ самъ считалъ только временною, была предпринята имъ съ цълью уладить свои личныя дъла, -- получить себъ окончательное разръшение, котораго въ другой разъ ему уже не давали, несмотря на всъ жлопоты объ этомъ царя. Именно съ цълію заручиться расположеніемъ патріарховъ онъ выпрашиваеть у царя иконы, чтобы поднести ихъ патріархамъ въ подарокъ; съ этою же цълію онъ просить у государя патріаршее облаченіе и береть съ собою присланную ранве разрвшительную грамоту Досивея. Но Паисій, прівхавъ въ Кіевъ, изміниль свое намърение ъхать на востокъ немедленно. Какъ видно, онъ получиль оттуда неблагопріятныя для себя извъстія и потому ръшился остаться въ Кіевъ. Но когда кіевскіе воеводы донесли государю, что Пансій остался въ Кіевъ и на востокъ скоро тать не хочеть, и просили на этоть счеть распоряженія государя, то къ воеводамъ последоваль царскій указъ: безъ особаго царскаго указа никуда не отпускать Лигарида изъ Кіева, "а буде онъ похочеть къ кому за Днепръ, или съ гречаны въ Царьградъ писать какія письма", тъхъ писемъ ни подъ какимъ видомъ не отсылать, а следить за нимъ и его перепиской "всякими мфрами накрепко" 1).

Очевидно въ Москвъ уже не особенно довъряли политической благонадежности Паисія Лигарида и кръпкій надзорь за нимъ и его перепиской считали дъломъ далеко не лишнимъ, тъмъ болъе, что ревностный русскій тайный полити-

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7181 г. № 1.

ческій агенть въ Константинополѣ Панагіоть, служившій въ Портѣ переводчикомъ, присылалъ сказать государю: "чтобъ не велѣлъ газскаго митрополита съ Москвы отпускать, чтобы не учинилъ въ Царьградѣ и въ иныхъ мѣстахъ какаго дѣла съ простодушія своего" 1).

Проживая въ Кіевъ Паисій, отъ 8 ноября 1673 года, жалуется государю "на горестное жизни своея состояніе", извъщаетъ, что іерусалимскій патріархъ Досиеей разръшилъ его, но просить ва это подарка, но за подарокъ онъ могъ бы добыть разръщение и отъ константинопольскаго патріарха; жалуется на кіевскаго архіерея "въ непорядкахъ и взяткахъ обращающагося", что онъ на одной литургіи ставить многихъ священниковъ и дьяконовъ. Письмомъ отъ 15 декабря того же года Паисій благодарить государя за совъть опять возвратиться въ Москву, жалуется на кіевскихъ воеводу и митрополита, "не внимающихъ гласу его о учиненіи ему вспоможенія и дачи нужныхъ вещей", описываеть невоздержаніе кіевскаго духовенства, просить прибавить ему корму, денегъ и оставить его въ Кіевъ, гдъ онъ, пребывая съ благочестивыми мужами, упражняется въ чтеніи и сочиненіи богословскихъ вещей, хотя и не имъетъ доступа въ библіотеку академическую. Въ письмъ отъ 16 іюля 1674 года Паисій жалуется государю на іерусалимскаго патріарха Досноея, медлящаго прислать ему разръшение отъ запрещения (подъ коимъ онъ уже восемь лъть страдаеть), и единственно потому, что ожидаеть себъ отъ Паисія присылки подарковъ; просить государя дозволить ему служить въ Кіево-Софійскомъ соборъ архіерейски, предсказываеть, что царь освободить оть турокъ греческій народь и овладветь Константинополемъ 2). Отъ 1-го августа того же года Паисій писаль къ боярину Артамону Матвъеву о волошскихъ и мутьянскихъ посланцахъ, вхавшихъ въ Москву съ заявленіемъ о подданствъ Россіи, при чемъ они обратились де въ этомъ важномъ дълъ къ посредству его, Паисія, "потому что въ чужихъ странахъ слышали имя его и что чрезъ него могуть принести пользу всёмъ христіанамъ". Затёмъ онъ

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7180 г. № 25.

<sup>2)</sup> Реэстръ греческимъ граматамъ—№ 137, 1673 г. ноябрь 8 и декабрь 15; 1674 г. іюль 16. (Въ Москов. архивъ мин. иносгр. дълъ).

просить боярина, вмѣсто милостыни, исходатайствовать ему у государя служить по архіерейски и извѣщаеть, что денегь въ Кіевѣ собирають много, а кому и на что, неизвѣстно, и просить учинить розыскъ, куда обращаются доходы митрополита 1).

21-го августа 1675 года последоваль указь государя князю Голицыну, что съ Москвы быль отпущень газскій митрополить, и вельно ему пожить въ Кіевь до царскаго указа. теперь же повелъвается митрополиту ъхать въ Москву немедленно, "а буде онъ, митрополитъ, изъ Кіева къ Москвъ ъхать не похочетъ, и вы бы, давъ ему подводы и кормъ и пристава, къ намъ, великому государю, къ Москвъ изъ Кіева его выслади". Этотъ строгій указъ о немедленной доставкъ Паисія въ Москву изъ Кіева, хотя бы и противъ его воли, сильно встревожиль Паисія. "Не отврати свътлъйшаго лица твоего, писалъ онъ тогда государю, отъ меня, смиреннаго богомольца твоего, яко погибну душею и теломъ и больше печалюсь, понеже не знаю вины толикаго возвращенія, да плачу о согръщении своемъ". По прибытии въ Москву онъ не быль допущень къ государю и обратился наконецъ къ боярину Матвъеву съ письмомъ, въ которомъ заявляеть, что не знаеть, къ кому уже и обращаться, истомляясь голодомъ и жаждою, ибо его пересылають изъ приказа въ приказъ, а онъ задолжалъ отъ долгаго пути, и изъ дому его не пускають, а въ домовой церкви не имъеть даже церковнослужителей; но ужели при общей заботь такого общирнаго царства, не попекутся объ одномъ лишь бъдномъ архіерев? Не знаеть онъ, чъмъ согръщиль и быль ли когда медленъ въ исполнении царскихъ повелъній. Если уже нельзя ему видъть царя, то да позволено ему будеть видъть хотя боярина, ибо молва идеть, что онъ подпаль подъ царскій гиввъ. чего Боже избави 2).

Очевидно, вліяніе и положеніе Паисія Лигарида при московскомъ дворѣ сильно пошатнулось подъ конецъ царствованія Алексѣя Михаиловича. Своею борьбою съ Никономъ, своимъ вмѣшательствомъ въ русскія церковныя дѣла, своими выходками противъ іерусалимскаго патріарха Нектарія и

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7183 г. № 4.

<sup>2)</sup> Греческія дъла 7184 г. №№ 7 и 8.

другихъ, своими доносами московскому правительству о безпорядкахъ и злоупотребленіяхъ въ кіевскомъ и свътскомъ и духовномъ управленіи, Паисій всюду—въ Москвъ, Кіевъ, на востокъ—создалъ себъ многочисленныхъ враговъ, которые, по его собственному сознанію, всячески старались вредить ему въ мнъніи государя и настолько успъли въ этомъ, что Паисій противъ воли былъ привезенъ изъ Кіева въ Москву, гдъ его содержали подъ арестомъ, не дозволяя ему выйти изъ дому.

Со смертію царя Алексвя Михайловича положеніе Паисія въ Москвъ сдълалось еще болье тяжелымъ, особенно въвиду сильнаго нерасположенія первыхъ годовъ царствованія Өеодора Алексвевича къ грекамъ вообще. За это время жизни Паисія въ Москвъ до насъ дошли два латинскихъ письма Паисія отъ 15 февраля 1676 года, писанныя имъ по порученію правительства. Одно письмо къ кардиналу Барберини, а другое къ стриганійскому архіепискому Келефино, коими, изъявляя неудовольствіе русскаго двора по причинъ несогласія папы дать государю Алексвю Михаиловичу царскій титуль, совътуетъ, дабы они склонились этотъ титуль дать сыну помянутаго государя, царю Өеодору Алексвевичу 1). Это была послъдняя служба Паисія Лигарида русскому правительству.

Въ томъ же 1676 году Паисій просилъ государя отпустить его въ Палестину и перваго сентября государь указаль, а бояре приговорили, отпустить Паисія съ людьми его по его объщанію въ Палестину въ какія мъста онъ ъхать захочеть, а на отпускъ жалованья не дали, такъ какъ оно было ему дано въ 1674 году, а дали ему только 50 рублей на расплату съ долгами и на кормъ 2). Но Паисій, какъ и прежде, въ Палестину не поъхалъ, а остался въ Кіевъ, гдъ и умеръ и былъ похороненъ въ Братскомъ Кіевскомъ монастыръ. Кіевскій воевода Михаилъ Андреевичъ Голицынъ 14 сентября 1678 года доносилъ государю, "что въ 186 году (1678 г.), августа 24, Паисія Лигарида въ Кіевъ не стало, а тъло его поставлено въ Братскомъ монастыръ въ склепу, а не погребено", причемъ воевода прислалъ и роспись остав-

<sup>1)</sup> Реестръ греческимъ граматамъ № 137, 1676 г. февр. 15.

<sup>2)</sup> Греческія дъла 7185 г. № 1.

шагося послѣ Паисія имущества. Указомъ государя отъ 30 сентября велѣно было тѣло Паисія погребсти въ Братскомъ монастырѣ, а имущество его передать въ тотъ же монастырь на поминъ его души. 1).

Такимъ образомъ, изъ всего сказаннаго о патріархахъ Паисів александрійскомъ и Макарів антіохійскомъ, а также о Паисів Лигаридв, получается нвито совершенно неожиданное прежде всего по отношенію къ московскому собору 1666--1667 года. На этомъ соборъ, какъ мы знаемъ, предсъдательствовали названные восточные патріархи, оть которыхъ главнымъ образомъ зависъли всъ соборныя ръшенія и постановленія по всімь тогдашнимь русскимь церковнымъ дъламъ и вопросамъ. Далъе, однимъ изъ главныхъ, самыхъ вліятельныхъ и активныхъ д'ятелей на соборъ. вліявшихъ не только на московское правительство, но и на самихъ патріарховъ, подписывавшійся подъ соборными постановленіями, участвовавшій вмість сь патріархами въ совершеніи церковныхь службь, какъ настоящій архіерей, быль газскій митрополить Паисій Лигаридь. Но послі ознакомленія съ подлинными архивными документами окавывается, какъ мы видъли, что патріархи Паисій и Макарій, предсъдательствовавшіе на соборъ и ръшавшіе у насъ всъ дъла, какъ настоящіе дъйствительные патріархи, на самомъ дълъ таковыми тогда уже не были, такъ какъ константинопольскій патріархъ съ своимъ соборомъ лишилъ ихъ, за поъздку въ Москву, патріаршихъ канедръ и, значить, находясь въ Москвъ, они были не дъйствительными, а лишенными своихъ каеедръ патріархами. Что же касается главнаго вдохновителя и руководителя патріарховъ на соборъгазскаго митрополита Паисія Лигарида, котораго и самъ царь Алексъй Михаиловичь слушаеть "какъ пророка Божія", то, какъ оказывается, въ дъйствительности это быль запрещенный архіерей-авантюристь, лишенный своимъ патріархомъ канедры и самаго сана, но съ замъчательною смълостію, благодаря подложнымъ граматамъ, долго разыгрывавшій въ Москвъ роль дъйствительнаго газскаго митрополита, выпрашивавшій у царя значительныя суммы на уплату долговъ своей несуществующей епархіи. Въ одно время,

<sup>1)</sup> Греческіе статейные списки № 12, л.п. 1098 и 1107.

опять благодаря подложнымъ граматамъ, Паисій выдавалъ себя въ Москвъ за экзарха константинопольскаго патріарха, уполномоченнаго для суда надъ Никономъ и ръшенія русскихъ церковныхъ дълъ, хотя въ дъйствительности какъ въ Іерусалимъ, такъ и въ Константинополъ, его не считали даже православнымъ, а причисляли къ латынникамъ. Съ большимъ трудомъ, только послъ многихъ хлопотъ и огромныхъ издержекъ царю Алексъю Михаиловичу удалось наконецъ добиться того, что султанъ, приказалъ возвратить патріархамъ Паисію и Макарію отнятыя было у нихъ патріаршія ихъ каеедры, но всъ его самыя настойчивыя и многократныя хлопоты добыть разръшеніе Паисію Лигариду, возвратить ему утраченное достоинство архіерея—газскаго митрополита, кончились полною неудачею и Паисій Лигаридъ такъ и умеръ въ Кіевъ запрещеннымъ архіереемъ.

Понятно само собою, что всё разсказанныя обстоятельства необходимо производили и на наше правительство и на все даже доброжелательное къ тогдашнимъ грекамъ русское общество крайне тяжелое и удручающее впечатлъніе, невольно оставляли у всёхъ русскихъ очень замётный осадокъ недовольства и самими восточными патріархами, и ученымъ Паисіемъ Лигаридомъ, и всёми греками вообще, невольно приводили русскихъ къ той мысли, что даже и болже выдающеся по своему положению, по своему образованію и учености греки, являются однако людьми довольно сомнительными, эгоистичными и всегда своекорыстными, которые только и думають о своихъ личныхъ выгодахъ, интересахъ, наживъ. Русскіе невольно, изъ характера отношеній къ нимъ являвшихся въ Москву грековъ, дёлали заключеніе, что вполив доввряться этимъ грекамъ, полагаться на нихъ, какъ на людей обладающихъ высшимъ развитіемъ и высшею культурою, сравнительно съ русскими, не следуеть, а следуеть всегда соблюдать по отношению къ нимъ большую осторожность и сдержанность. Кромъ того русскіе не могли не обратить вниманія и на то обстоятельство, что московская дъятельность самихъ восточныхъ патріарховъ слишкомъ зам'втно им'вла въ виду принизить все русское и во всемъ возвысить и выдвинуть на первый планъ современное греческое, какъ высшее и совершеннъйшее, какъ образецъ для невъжественныхъ русскихъ, которые должны признать грековъ своими верховными руководителями, опекунами и учителями, хотя сами греки, какъ хорошо увидали русскіе, въ дъйствительности вовсе не обладали нужными для такой высокой и отвътственной роли нравственными и культурными средствами-за последними они сами обращались на западъ, не имъя своихъ собственныхъ школъ. Естественно поэтому, что когда русскіе болье спокойно и вдумчиво посмотръли на все, происшедшее въ последнее время въ Москве, при непосредственномъ участіи самихъ восточныхъ патріарховъ, то болье чуткіе и проницательные изъ нихъ нашли, что греки никакъ не могутъ быть руководителями и воспитателями русскихъ въ ихъ культурной жизни, что для этого нужно брать другихъ людей, нужно обратиться въ другую сторону-на западъ. Эпоха Никона хотя и была временемъ усиленнаго вліянія тогдашнихъ грековъ на всю нашу особенно церковную жизнь, но въ то же время она послужила и исходною точкою для окончательнаго паденія у нась греческаго вліянія, могучимъ толчкомъ къ повороту всей нашей культурной жизни въ сторону запада. Эпоха Никона несомнънно подготовила у насъ ръшительнаго западника-государя Петра І-го.

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

## Значеніе времени Никона въ русской исторіи.

Принципіальная правильность исходной точки реформы Никона и ошпбочность ея практическаго осуществленія. Расколь старообрядчества своимъ происхожденіемъ обязанъ, главнымъ образомъ, двумъ восточнымъ патріархамъ и другимъ, бывшимъ тогда въ Москвѣ, грекамъ. Возможность примиренія старообрядцевъ и новообрядцевъ, такъ какъ старообрядчество по самому своему существу не имѣетъ будущаго. Важное обще-культурное значеніе реформаторской дѣятельности Никона для послѣдующей нашей исторической жизни. Никонъ какъ практическій выразитель и теоретическій защитникъ того положенія, что священство по своему существу и происхожденію выше царства.

Время патріарха Никона было одной изъ важнѣйшихъ эпохъ въ исторической жизни русскаго народа, такъ какъ вліяніе этого времени отразилось на всей послѣдующей нашей жизни и отразилось глубоко и разнообразно. И прежде всего въ сферѣ строго церковной.

Въ своей грекофильской реформаторской дъятельности Никонъ исходилъ изъ того върнаго положенія, что греческая вселенская православная церковь, несмотря на свое порабощеніе невърными, всегда оставалась строго православною, не допустила въ свое ученіе, въ свой церковный чинъ и обрядъ ничего чуждаго православію, такъ что недовъріе русскихъ къ греческому благочестію основывается только на недоразумъніи, на невърномъ пониманіи существа дъла самими русскими, на ихъ преувеличенномъ, своеобразномъ и по существу невърномъ представленіи о высокости и исключительности русскаго благочестія, будто-бы единственно прачительности русскаго благочестія, будто-бы единственно прач

вильнаго и единственно угоднаго Богу. Реформа Никона говорила, что тотъ скрытый антагонизмъ, какой уже давно существоваль въ церковной сферъ между греками и русскими и иногда заявляль себя открыто, (споръ Арсенія Суханова съ греками о въръ,) долженъ былъ окончательно уничтожиться, какъ явленіе крайне ненормальное, —въ средъ православной вселенской церкви мъсто отчужденія и подоврительности должно было занять всецелое единение помъстныхъ православныхъ церквей, признаніе ихъ одинаково православными, хотя бы у нихъ и были нъкоторыя церковнообрядовыя особенности, не нарушающія однако единства ихъ въроученія. Въ церковно-обрядовой практикъ, какъ мы видъли 1), русская церковь съ самаго начала, вплоть до половины XV въка, неуклонно слъдовала за практикой греческой церкви, старалась быть въ соотвътствіи съ тьми движеніями и церемънами, какія происходили въ греческой церкви, и постепенно усвояла себъ все, что новаго вырабатывала греческая церковная практика. Со времени паденія Константинополя и послъ того, какъ русскіе митрополиты стали избираться изъ русскихъ и ставиться дома своими епископами, а не константинопольскимъ патріархомъ, когда русская церковь по отношенію къ константинопольскому патріарху сділалось самостоятельною, и перестала находиться въ тъсной и непосредственной связи съ современною греческою церковію, прежній процессъ заимствованія изъ греческой церковной практики всего новаго, окончательно прекратился и русская церковь остановилась на томъ, что ранке взято было ею у грековъ, котя церковная жизнь последнихъ, понятно, не останавливалась, а шла далее въ своемъ развитіи и вырабатывала новыя церковно-обрядовня формы, оставляя старыя какъ отжившія, какъ уже несоотвътствующія боліве новымъ потребностямъ времени и запросамъ, порожденнымъ теми или другими новыми обстоятельствами. Вслъдствіе этого и произошло то, что русскіе порознились съ греками въ нъкоторыхъ церковныхъ чинахъ и обрядахъ. Понятно отсюда, какъ слъдовало при Никонъ вести дъло согласованія русскихъ церковныхъ чиновъ и обрядовъ съ тогдашнею ушедшею впередъ греческою церковною практи-

<sup>1)</sup> См. т. І-й настоящаго изслёдованія, стр. 213—219.

кою. Русскія церковныя особенности были выработаны древнею практикою самой же греческой вселенской церкви и по самому своему существу и происхожденію были такъ же строго православны, какъ и позднъйшіе чины и обряды той же греческой вселенской церкви. Между русскими церковными чинами и обрядами и новъйшими греческими, какъ выросшими на одной и той же почвъ вселенскаго православія, не было никакого существеннаго различія, а тъмъ болье противоръчія, тъ и другіе были одинаково православны, выражали собою одно и то же православное ученіе, признаваемое всею православною церковію. Различіе между ними состояло единственно въ томъ, что особенности русскаго церковнаго чина и обряда были уже устаръвшими и отжившими по сравненію ихъ съ позднійшими греческими и потому, если дъйствительно настояла нужда согласовать ихъ съ современными греческими, то это нужно было сдёлать не во имя того, что особенности русскаго церковнаго чина и обряда, по сравненію ихъ съ новъйшими греческими, будто бы представляли изъ себя искаженіе, уклоненіе отъ истинно православнаго чина и обряда, или что они были еретическими, содержавшими въ себъ еретическое ученіе, а во имя того, что русскія особенности были устарівшими и отжившими, и что русская церковь, какъ младшая и помъстная, естественно должна была, какъ это практиковалось у насъ и ранъе, поступиться особенностями своей практики въ пользу установившейся новъйщей практики церкви вселенской греческой. Сдълать это русской церкви настоятельно нужно было и потому еще, чтобы уничтожить тотъ господствовавшій въ русскомъ обществ'в чуждый духу и разуму истиннаго православія взглядь, что церковный обрядь будтобы такъ же неизменевь, какъ и самое вероучение, что высота и достоинство жизни православной церкви опредъляется не сохраненіемъ только неизм'вняемости в'вроученія, но и неизміняемостію разъ усвоеннаго обряда. Этимъ чуждымъ духу и разуму православія взглядомъ на обрядъ убивалось правильное представленіе о жизни православной церкви, убивалась самая эта нормальная здоровая жизнь, которая не можеть быть замкнута въ тесныя условныя рамки разъ появившейся формы извъстнаго обряда и обычая. Церковная реформа и должна была уничтожить этогь ошибочный взглядъ на обрядъ и тъмъ самымъ создать для дальнъйшей нашей церковной жизни болье правильныя и нормальныя условія. Къ сожалънію патріархъ Никонъ не стояль въ своей реформаторской дъятельности на должной высоть. Его слабая сторона, какъ церковнаго реформатора, заключалась прежде всего въ томъ, что онъ, какъ и уже говорилъ 1), не имълъ правильнаго представленія о предметь своей реформы т. е. о тъхъ церковныхъ обрядахъ и чинахъ, которые при немъ, и по его настоянію, такъ круго тогда у насъ изм'внялись и передълывались по современному греческому образцу. Точно также-взявшись исправлять наши церковныя книги съ греческихъ, Никонъ однако самъ совсъмъ не зналъ греческаго языка и потому не могъ слъдить за правильностію переводовъ съ греческихъ книгъ, а принужденъ былъ всю книжную справу передать въ руки пришлыхъ въ Москву грековъ и кіевдянъ, которые отъ имени Никона и вели дъло книжныхъ исправленій по своему крайнему разумінію и усмотрънію. Но, что особенно важно: Никонъ по своему умственному складу и всему строю своего мышленія, по общему характеру своихъ воззрвній и пониманія предметовъ въры и всего церковнаго, ничъмъ существенно не отличался отъ противниковъ своей реформы: 2) онъ не обладалъ сравнительно съ ними не высшимъ кругомъ знаній, ни болже върнымъ и возвышеннимъ пониманіемъ предметовъ въры и церковно-обрядовой практики, ни болъе върнымъ и культурнымъ пониманіемъ окружающихъ его явленій. Вслідствіе этого Никонъ, смъло и авторитетно выступая въ роди церковнаго реформатора, ломая и передълывая русскую церковную старину по образцу тогдашней греческой церковной практики, требуя оть всвуъ всецвиаго безусловнаго подчиненія себь и всьмъ исходящимъ отъ него распоряженіямъ, не могъ однако вести общество по новымъ болъе свътлымъ культурнымъ путямъ, не просвътлялъ и не возвышалъ своями реформами религіозно-церковнаго пониманія тогдашняго общества, не двигалъ впередъ его религіозно-церковную жизнь. И даже этого мало. Никонъ, производя свою церковную реформу, какъ я уже говорилъ, имълъ очень непра-

 <sup>1)</sup> См. І-й томъ настоящаго изследованія, стр. 217—218.
 2) См. VII главу этого тома, стр. 354—362.

вильныя представленія о предметахъ своей реформы т. е. онъ исправлялъ старый русскій обрядъ какъ неправый, нововводный, созданный русскими, несогласный съ настоящимъ православнымъ обрядомъ церкви, тогда какъ въ дъйствительности русскій обрядъ быль древній православный греческій обрядъ, -- этого-то совсемъ и не зналъ Никонъ-реформаторъ, почему онъ и проводилъ свою церковную реформу совствить не такъ, какъ ее слъдовало проводить. Неправильно понятая и объясняемая реформа Никона вызвала сильный протесть со стороны ея противниковь, которые, имъя еще болъе невърныя представленія о происхожденіи, значеніи въ церкви и отношеніи къ въроученію обряда, открыто возстали уже не лично противъ Никона, но и противъ всей признавшей никоновскую реформу церкви. Значить, на основаніи только незнанія и непониманія въ русской церкви возникъ расколь старообрядчества, открылась въковая ожесточенная борьба старообрядцевъ съ новообрядцами, съ взаимными обвиненіями другь друга въ неправославіи и чуть не въ еретичествъ.

Жалко смотръть на эту нашу въковую церковную распрю, всю основанную, съ начала до конца, на недоразумвніи, на непониманіи, на незнаніи иногда самыхъ элементарныхъ христіанскихъ истинъ, простыхъ начатковъ исторіи церкви, на невърномъ, неправильномъ представленіи съ объихъ спорящихъ сторонъ о твхъ предметахъ, о которыхъ они такъ непримиримо и горячо спорять, ссорятся, обличають другь друга въ неправославіи и разныхъ ересяхъ, чего въ дъйствительности совсемъ нётъ у обемъ враждующихъ ронъ. И какъ жалко, что тогда не нашлось человъка, который бы разъясниль и вразумительно даль лонять заспорившимъ, что они върують одинаково право, что никто изъ нихъ не еретикъ, не отступникъ отъ православной въры, что имъ вовсе не следуеть спорить, ссориться, разъединяться, а тымъ болье обвинять другь друга въ ереси, въ отступленіи оть православія. Конечно это должны бы были сділать люди болье свъдущіе, совершенно сторонніе нашему спору, въ которомъ такъ сильно дъйствовали и личныя очень обостренныя отношенія и до крайности разгоръвшіяся страсти спорящихъ. Такими сторонними, незаинтересованными въ нашихъ спорахъ и счетахъ лицами, призванными сыграть у насъ въ разгоръвшемся споръ миротворческую роль, должны были бы быть греческіе патріархи и разные проживавшіе тогда въ Москвъ образованные греки. Для нихъ, какъ стороннихъ и болъе чъмъ русскіе образованныхъ наблюдателей, должно было быть ясно, что весь споръ у насъ разыгрался не на почвъ неправославной или еретичествующей мысли, или на дъйствительномъ уклоненіи отъ истинно-православныхъ церковныхъ нормъ и обычаевъ, а единственно на почвъ непониманія, недомыслія и самаго форменнаго невъжества. Правда, грамата константинопольского патріарха Паисія въ отвъть на запросъ Никона о задуманныхъ имъ церковныхъ исправленіяхъ въ русской церкви написана была въ этомъ духъ т. е. въ духъ умиротворенія и успокоенія и, правильно понятая и приложенная къ дълу, должна была содъйствовать примиренію враждующихъ и успокоснію взволнованнаго реформами Никона русскаго общества 1). Но, къ сожалънію, ея благотворное дъйствіе было окончательно парализовано бывшими въ Москвъ восточными патріархами, сначала Макаріемъ антіохійскимъ, а потомъ, на соборъ 1667 года, тъмъже Макаріемъ вивств съ александрійскимъ патріархомъ Паисіемъ съ ихъ совътчиками, по русскимъ церковнымъ дъламъ, греками Паисіемъ Лигаридомъ и авонскимъ архимандритомъ Діонисіемъ, дъйствовавшими какъ разъ обратно духу, разуму и намфреніямъ граматы константинопольскаго патріарха Пансія 2).

<sup>1)</sup> Объ этой патріаршей грамать см. І-й гомъ настоящаго изследованія, стр. 163—179,

<sup>\*)</sup> Что московское правительство двиствительно ожидало оть имвистихь прибыть въ Москву восточных патріарховь, или ихъ экзарховь, мудрой и миротворческой двятельности на соборь, строго безпристрастной, а непредвзятой и твиъ болве тенденціозной оцвики нашихъ церковныхъ двять, справедливаго и безпристрастнаго отношенія къ лицамъ, о которыхъ они должны были произнести въ Москвв свой нелицепріятный судъ, —это видно, между прочимъ, и изъ наказа, даннаго іеродіакону греку Мелетію, посланному нашимъ правительствомъ на востокъ пригласить тамошнихъ патріарховъ или самихъ прибыть въ Москву, или вибето себя прислать своихъ экзарховъ. Въ этомъ наказѣ опредвленно указывается, какими именно качествами должны обладать тѣ лица, которыхъ патріархи, если они сами не побдуть въ Москву, должны прислать туда какъ своихъ замѣстителей. Въ инструкціи Мелетію говорніся: за которые (восточные патріархи) похотять въ свое мѣсто послать (за-

Макарій патріархъ антіохійскій, въ первый свой прівздъ въ Москву, всячески поощрялъ Никона немедленно исправдять русскіе церковные чины и обряды по современнымъ греческимъ, такъ что безъ этихъ поощреній Макарія Никонъ едвали бы отважился такъ круто и ръзко производить свою церковную реформу. Макарій антіохійскій, вм'яст'я съ бывшими тогда въ Москвъ сербскимъ патріархомъ Гавріиломъ и никейскимъ митрополитомъ Григоріемъ, первый торжественно, въ Московскомъ Успенскомъ соборъ, провозгласилъ наше двоеперстіе армянскимъ еретическимъ перстосложеніемъ и первый торжественно провозгласиль проклятіе на всъхъ, кто впредь будеть держаться стараго нашего обычая креститься двоеперстно. Мало этого. Патріархъ Макарій вмъстъ съ Гавріиломъ и Григоріемъ дали, за собственноручною подписью, письменное свидътельство Никону, въ которомъ заявляли, что кто держится нашего стараго двоеперстія, "тотъ есть еретикъ и подражатель армяномъ, и сего ради имамы его отлученна отъ Отца и Сына и св. Духа и проклята". Значить, первые, признавщіе старый русскій обрядь еретическимъ, первые, провозгласившіе за его употребленіе анаеему, были прівхавшіе въ Москву греческіе іерархимилостынесобиратели. На соборъ 1667 года два восточные патріарха-Паисій александрійскій и Макарій антіохійскійруководимые Паисіемъ Лигаридомъ и архимандритомъ Діонисіемъ, признали нъкоторые старые русскіе церковные чины и обряды содержащими въ себъ еретическое ученіе, и что будто-бы, благодаря этимъ чинамъ и обрядамъ, русская церковь потеряла чистоту древняго православія и требовала со стороны прибывшихъ въ Москву восточныхъ патріарховъ исправленія и врачеванія. Это произошло съ русскою церковію будто-бы потому, что русскіе перестали подчиняться, какъ это было ранве, константинопольскому патріарху, пере-

мъстителей) и ему (Мелетію) кръпко о томъ говорить, чтобы намъстиижовь своихъ посиали архіереовъ, добрыхъ и ученыхъ людей, и благоразумныхъ, и единословныхъ, и кръпкихъ, и правдивыхъ, могущихъ разсудить дъво Вожіе вправду, не желая мады и ласканія и страха никакого, бояся развъ суда Вожія". Въ то же время Мелетію предписывается, будучи у патріарховъ, "памятуя страхъ Вожій, про патріарха Никона никакихъ лишнихъ словъ не говорить кромѣ правды". (Государственный С. Петерб. Главный Архивъ, Разрядъ ХХVІІ, № 140, л. 13—18).

стали брать къ себъ митрополитовъ грековъ и начали свою самостоятельную, независимую отъ грековъ церковную жизнь, именно эти обстоятельства и привели русскихъ къ потеръ чистоты православія, къ зараженію разными еретическими ученіями, заключающимися въ двоеперстіи, въ двоеніи аллилуіи и пр. Въ виду указанныхъ обстоятельствъ на соборъ 1667 года патріархи и постановили, чтобы особенности стараго русскаго чина и обряда, какъ имъющіе еретическое происхожденіе и содержащіе въ себъ еретическое ученіе, были безусловно запрещены и замънены тогдашними греческими чинами и обрядами, а всъ, и послъ этого соборнаго постановленія, державшіеся старыхъ русскихъ обрядовъ, были подвергнуты отлученію отъ церкви и анаеемъ.

Такъ двумя восточными патріархами и другими бывшими тогда въ Москвъ греческими јерархами соборно былъ утвержденъ въ русской церкви расколь, единая дотолъ русская церковь, благодаря соборному провозглашенію стараго русскаго обряда еретическимъ и наложенію анавемы на всъхъ державшихся стараго обряда, раскололась теперь на двъ враждебныя одна другой части, причемъ вражда между ними продолжается и досель. А между тымь въ 1666 году русскіе іерархи, за нъсколько мъсяцевъ до прівзда въ Москву двухъ восточныхъ патріарховъ, тоже на соборъ, только безъ участія на немъ грековъ, произнесли свой соборный судъ надъ сторонниками и защитниками стараго обряда, но они нигдъ и ни разу въ своихъ соборныхъ постановленіяхъ не назвали старый русскій обрядъ еретическимъ, содержащимъ въ себъ еретическое ученіе, не подвергали и сторонниковъ стараго обряда отлученію оть церкви и анаеемъ только за то именно, что они держатся стараго обряда. Последнее сделано было исключительно двумя восточными патріархами и другими присутствовавшими на соборъ греками, почему и нашъ расколъ старообрядчества своимъ формальнымъ происхожденіемъ обязанъ исключительно действіямъ на соборю двухъ восточныхъ патріарховъ, а не русскимъ іерархамъ, которые на соборъ 1667 года, въ сужденіяхъ о старомъ русскомъ обрядь только пассивно подчинились воздыйствію двухь вселенскихъ патріарховъ и другихъ грековъ, какъ людей болье ихъ авторитетныхъ и свъдущихъ въ рышени церковныхъ вопросовъ. Значить нашъ, расколъ старообрядства своимъ происхожденіемъ обязанъ собственно грекамъ, а не русскимъ. Послѣдніе, безъ воздѣйствія на нихъ двухъ восточныхъ патріарховъ и грековъ, никогда бы не рѣшились признать старый русскій обрядъ, котораго они и всѣ сами только что держались, еретическимъ, и подвергнуть анаеемѣ тѣхъ, которые попрежнему продолжали употреблять его.

Два восточныхъ патріарха, предсёдательствовавшіе на соборъ 1667 года, авторитетно и безапелляціонно объявившіе старый русскій обрядъ еретическимъ и наложившіе анавему на употребляющихъ его, не знали, повидимому, того очень важнаго и существеннаго для дъла обстоятельства, которое имъ однако следовало бы знать, что этотъ теперь признанаый ими еретическій обрядь, въ дъйствительности быль созданіемъ православной греческой вселенской церкви, что ранве, въ теченіи цвлыхъ стольтій, онъ существоваль у старыхъ православныхъ грековъ и что обвинять за него русскихъ въ еретичествъ, въ существъ дъла значило обвинять въ еретичествъ старую греческую православную церковь. Очевидно, бывшіе въ Москві и рішавшіе здісь наши церковныя дёла два восточные патріарха, вмёсто тщательнаго всесторонняго изысканія и изученія вопроса объ особенностяхъ русскаго обряда по сравненію его съ тогдашнимъ греческимъ, слишкомъ увлеклись предвзятымъ, тенденціознымъ желанісмъ осудить нев'яжественных русских за ихъ стремленіе освободиться въ своей церковной жизни отъ опеки и подчиненія современнымъ грекамъ, увлеклись желаніемъ путемъ осужденія и приниженія всего періода русской самостоятельной независимой отъ грековъ церковной жизни, возвысить, какъ откровенно выражаются сами патріархи, "преизящный греческій родъ", возстановить въ мевніи русскихъ "лъпоту рода греческаго", а вмъсть съ этимъ увеличить и количество милостыни, посылаемой русскимъ правительствомъ восточнымъ патріаршимъ канедрамъ. Руководясь этими совершенно сторонними церквной жизни мотивами, два восточные патріарха и признали на соборъ 1667 года старые русскіе церковные обряды еретическими по своему происхожденію и смыслу, и что будто бы эти обряды появились у русскихъ сравнительно недавно, когда они перестали признавать въ своихъ церковныхъ делахъ верховное водительство и руководство грековъ, заподозривъ чистоту и высоту ихъ благочестія, а себя признали единственными въ пъломъ міръ представителями и носителями чистаго ни чъмъ неповрежденнаго православія.

Рѣшительное и рѣзкое осужденіе соборомъ 1667 года, руководимаго двумя восточными патріархами, русскаго стараго обряда было, какъ показываетъ болѣе тщательное и безпристрастное изслѣдованіе этаго явленія, сплошнымъ недоразумѣніемъ, ошибкою и потому должно вызвать новый соборный пересмотръ всего этаго дѣла и его исправленіе, въ видахъ умиротворенія и уничтоженія вѣковой распри между старообрядцами и новообрядцами, въ видахъ приведенія русскихъ церковныхъ дѣлъ въ такой порядокъ, чтобы русская церковь по прежнему стала единою, какою она была до патріаршества Никона.

Что дъло примиренія старообрядцевъ въ будущемъ съ новообрядцами, если вести его правильно, возможно, видно изъ следующаго: что придало нашему расколу старообрядчества силу, стойкость и создало самую возможность его продолжительнаго существованія? Прежде всего и главнымъ образомъ следующее обстоятельство: русскій старый обрядъ торжественно-соборно быль провозглашень греками обрядомъ еретическаго происхожденія, заключающимъ въ себъ еретическое ученіе и потому совершенно нетерпимымъ въ православной церкви. Но сторонники старообрядчества прекрасно знали, что старый обрядъ и по своему происхожденію и заключающемуся въ немъ ученію быль строго православенъ, что въ немъ ничего еретическаго или сколько нибудь неправославнаго никогда не было и нътъ. Въ такомъ случав, невольно задавались вопросомъ сторонники старообрядчества: что же значить, что греки и за ними всъ русскія власти признали нашъ старый обрядъ еретическимъ? На этоть вопросъ они естественно отвътили обратнымъ обвиненіемъ никоніанъ въ еретичествъ: никоніане потому обвиняють старообрядцевь въ еретичествъ, что сами они, руководимые отступниками греками и во всемъ безпрекословно имъ подчиняясь, впали въ еретичество, почему старый русскій православный обрядь теперь и сталь казаться имъ еретическимъ. Следовательно, стоять за старый русскій, обрядь въ существъ дъда значило стоять за старое чистое православное ученіе, перейти къ новому обряду, значило измънить строгому православію и усвоить себъ новое отступающее отъ него ученіе. Такъ, благодаря грекамъ, признавшимъ старый русскій обрядъ еретическимъ, создалась благодарная почва для въковой, крайне ожесточенной и непримиримой полемики между двумя борящимися сторонами, одинаково православными, а только воображавшими каждою стороною, что ея противники неправославны. Имъ казалось, что бороться было изъ-за чего: каждая сторона, жестоко и настойчиво поборая другую, думала этимъ спасать чистое, неповрежденное русское православіе и благочестіе отъ гибели, - борьба упорная и непримиримая, борьба до мученичества, была поэтому въ глазахъ старообрядцевъ святымъ, высокимъ подвигомъ, дъломъ или въчнаго спасенія или въчной гибели. Очевидно, подъ борьбу изъ за обряда, совершенно безразличнаго для въры и благочестія, подложена была греками высокая, святая идея, благодаря которой самая борьба получила такой смысль, какаго въ ней вовсе не было и благодаря которому борьба получила возможность просуществовать цёлыя столетія, она не прекращается и сейчасъ. Между тъмъ, если бы греки не провозгласили нашего стараго обряда еретическимъ, а признали бы его такимъ же православнымъ, какъ и новый, но только устаръвшимъ и петому требующимъ замёны новымъ, если бы восточные патріархи къ этому присоединили еще признаніе, что нътъ никакаго преступленія противъ въры и благочестія употреблять старый обрядь, какъ это и признала потомъ русская церковь, учредивъ такъ называемое единовъріе, то дъло церковной реформы совершилось бы у насъ чъмъ было въ дъйствительности, и у насъ, конечно, не возникло бы тогда раскола старообрядчества. Процессъ замъны стараго обряда новымъ совершился бы тогда постепенно и мирно: приверженцы стараго обряда изъ духовенства мало по малу стали бы вымирать и ихъ мъста замънялись бы новыми ставлениками, которые были бы поставляемы по новенсправленному чину, пріучены исправлять всю церковныя службы по новоисправленнымъ книгамъ, по которымъ бы они и совершали службы и въ своихъ приходскихъ церквахъ. Такъ мало номалу старое было бы постепенно и мирно оттъснено новымъ и новое незамътно и само собою, безъ всякой борьбы, получило бы съ теченіемъ времени господствующее значеніе и, въ концѣ, получило бы всеобщее признаніе. Но такому естественному и нормальному ходу дѣла помѣшало торжественно-соборное провозглашеніе греками стараго русскаго обряда еретическимъ, ни подъкакимъ видомъ недопустимымъ и нетерпимымъ въ православной церкви, почему я и считаю главными виновниками появленія у насъ раскола старообрядчества двухъ восточныхъ патріарховъ—Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго, вмѣстѣ съ ихъ руководителями—Паисіемъ Лигаридомъ и аеонскимъ иверскимъ архимандритомъ Діонисіемъ.

Второю причиною, придавшею жизнь и долговъчность нашему старообрядчеству, было то обстоятельство, что старообрядцевъ, какъ еретиковъ, съ самаго начала всячески гнали, преследовали, подвергали разнымъ карамъ, не останавливаясь даже предъ сожженіемъ на кострѣ, и тьмъ искуственно создавали изъ нихъ мучениковъ и героевъ, страдавшихъ будто бы за правую въру и истинное благочестіе. Къ сожальнію сами восточные патріархи, предсыдательствовавшіе на соборъ 1667 года, побуждали и благословляли наше правительство на всякія насилія и преслъдованія старообрядцевъ, чтобы добиться ихъ конечнаго искорененія. Но притъсненія, преслъдованія и всякія кары за религіозныя върованія и убъжденія не только не достигали предположенной цели, а приводили какъ разъ къ обратнымъ послъдствіямъ. Внъшнія кары и преслъдованія только ожеозлобляли противъ православныхъ гонимыхъ сточали и старообрядцевъ, сила же и твердость ихъ внутренняго сопротивленія нисколько гоненіями не была поколеблена и надломлена, отъ гоненій она не только не умалялась, а еще болье закалялась, достигала высшаго напряженія, возбуждала въ преследуемыхъ религіозный фанатизмъ, готовность смъло идти на костеръ, лишь бы только остаться върными своимъ върованіямъ, которыя, ради преслъдованій, становились въ глазахъ преслъдуемыхъ еще болъе дорогими, святыми и завътными. Конечно совершенно другой результать получился бы, если бы сторонникамъ стараго обряда съ самаго начала дозволено было его держаться, если бы открыто и ръшительно было провозглашено, что для въры и благочестія, а следовательно, и для спасенія каждаго

совершенно безразлично: будетъ-ли кто держаться стараго обряда, или новаго, что дело спасенія человека не зависить оть употребленія того или другаго обряда, а только отъ правильности содержимаго ученія, суммы и характера нравственныхъ качествъ и дёль, свойственныхъ каждому върующему и имъ проявленныхъ въ его жизни, и что вообще употребленіе того или другаго обряда върующимъ есть только дъло подчиненія обычной данной церковной дисциплинъ, есть только выражение подчинения со стороны върующаго голосу и авторитету данной церковной власти, не болье. При такой постановкъ дъла, единственно правильной, сколько нибудь серьезная, тъмъ болъе въковая борьба изъ за употребленія того или другаго обряда, была-бы невозможна по своей полной безцёльности, безсодержательности, а въ концъ и просто безсмысленности, почему и процессъ замъны стараго новымъ совершился бы тогда самъ собою, безъ всякой открытой и острой борьбы, безъ всякихъ насилій и преследованій и въ русской церкви не было бы раскола.

Что у нашего старообрядчества, по самому его существу, не имълось никакой серьезной почвы для дальнъйшаго скольконибудь прочнаго и продолжительнаго существованія и что истинною основою всей его жизни было только недоразумвніе и непониманіе діла обінми боровшимися сторонами, это видно изъслваующаго. Старообрядчество въ тогдашней русской жизни было такимъ явленіемъ, которое всячески стрезадержать только что начавшееся у насъ просвътительное прогрессивное движение въ передовой части русскаго общества, отъ успъха или неуспъха котораго во многомъ и существенно зависъла дальнъйшая будущность Россіи. Дівло здівсь заключалось въ слівдующемь: церковная реформа Никона, какъ и всякая видная реформа, невольно вызывала въ тогдашнемъ обществъ критическое отношеніе его къ себъ, ко всему своему прошлому и тъмъ необходимо будила дремавшія дотол'в умственныя силы русскихъ, убаюканныя убъжденіемъ, что русскимъ искать нечего, такъ какъ все высокое и цънное въ жизни, т. е. правая въра и истинное благочестіе, находятся только у нихъ однихъ; реформа Никона необходимо толкала русскихъ впередъ, требовала отъ нихъ, въ виду признанной несостоятельности стараго, энергичной борьбы надъ переустройствомъ своей жизни, ради

новыхъ народившихся потребностей. Между темъ, противники церковной реформы Никона требовали отъ своихъ послъдователей какъ разъ обратнаго, ударились въ противоположную крайность. Чёмъ настойчивёе реформа Никона указывала на несостоятельность, въ некоторых отношеніяхъ, русской церковной старины, на необходимость перемънъ въ ней, согласно съ современнымъ греческимъ-вселенскимъ. тъмъ настойчивъе и кръпче держались за старину противники реформы, темъ решительнее между ними утверждалось убъжденіе, что всякое критическое отношеніе къ русской старинъ, къ установившимся разъ понятіямъ и идеаламъ, всякое измъненіе въ наслъдованномъ отъ предковъ, есть тяжкое преступленіе, гибельное и для церкви и для государства. "Держу до смерти якоже пріяхъ; не прелагаю предълъ въчныхъ; до насъ положено: лежи такъ во въки въковъ"; —вотъ основный принципъ, высказанный протопопомъ Аввакумомъ и усвоенный всеми его последователями. Нельзя, конечно, не признать того, что требованіе чтить свою родную старину, не только не относиться къ ней презрительно и враждебно, но оберегать ее и защищать отъ всякой ненужной ломки со стороны лицъ, увлекающихся иноземнымъ, стремящихся безъ разбора заменять иностраннымъ все добытое исторически-культурною жизнью своего собственнаго народа, есть требование вполив законное и справедливое, составляеть необходимое условіе правильнаго здороваго развитія каждаго народа. Притягательная и обаятельная для массы сила противниковъ Никона въ томъ между прочимъ и заключалась, что они являлись борцами и защитниками за родную, попираемую Никономъ, святую старину, борцами за такъ навываемую теперь русскую самобытность, которой угрожало гибелью вторжение иностранныхъ новшествъ. Но принципъ-хранить и оберегать родную старину, будучи въренъ самъ по себъ, требуеть однако со стороны своихъ послъдователей и правильнаго теоретическаго пониманія и очень осторожнаго и умълаго практическаго приложенія. Далеко не всякая старина не во всемъ и всегда заслуживаеть почтенія и охраны, особенно это нужно сказать о мо-сковской старинъ XVI и XVII въковъ. Точно также и русская самобытность состоить, конечно, вовсе не въ томъ, чтобы упрямо стоять на одномъ мъсть ради върности тъмъ

идеаламъ жизни, какіе выработаны были книжниками конца XV и начала XVI въковъ; конечно и не въ томъ, чтобы русскіе не нуждались въ изміненіи разъ установившагося у нихъ круга понятій и, конечно, не въ томъ, чтобы ко всему, что не русское, они относились презрительно и отрицательно. А между тъмъ противники реформы Никона упрямо настаивали на томъ, что следуетъ беречь и хранить всякую свою старину, которая вообще не терпить критическаго отношенія къ себъ и не допускаеть въ себъ никакихъ даже малъйшихъ перемънъ, и что русскіе вовсе не нуждаются въ чемъ-либо иностранномъ, что они всячески должны противодъйствовать проникновенію въ ихъ жизнь чего-быто ни было иностраннаго. Изъ сферы церковной старообрядцы перенесли этотъ принципъ и на всю жизнь общественную во всъхъ ея сферахъ и проявленіяхъ, вслъдствіе чего они обрекали русскихъ на въчный застой и неподвижность, убивали у нихъ всякое критическое отношение къ окружающей дъйствительности, всякое движение впередъ и всякое дальнъйшее движение и усовершенствование въ общественной жизни, такъ какъ невозможно успъщно и безопасно двигаться впередъ съ лицомъ, постоянно обращеннымъ всегда только назадъ. Естественно поэтому, что все живое, здоровое и сильное въ русскомъ обществъ должно было отшатнутся оть этого непормального мертвищаго направления, обрекавило своихъ посивдователей на въчное стояніе на одномъ мъсть, отнимавшаго у нихъ надежду даже и въ будущемъ на болве широкую, сввтлую и прогрессивную жизнь, нежели какую могла дать имъ очень невысокая и притомъ уже отжившая русская старина московскаго періода. Естественно также, что протесть противь реформы Никона, какъ разрушающей русскую святую старину и вводящей у насъ иноземныя новшества, начавшійся было въ верхнихъ, интеллитентныхъ, относительно, слояхъ общества, уже очень скоро, лишь только опредълился истинный характеръ этого протеста, сталь быстро и ръшительно опускаться въ низшіе народные слои, потерялъ навсегда всякую непосредственную связь съ научно-образованною средою, нашелъ и находитъ себъ пріють только тамъ, гдъ не знають, что такое настоящая наука и образованіе, что такое научно-критическое отношеніе къ предметамъ своего върованія и почитанія, гдъ

аввакумовскій принципъ: "держу до смерти якоже пріяхъ", является самымъ подходящимъ, потомучто не требуетъ отъ своего адепта ни особыхъ знаній, ни заботъ о своемъ умственномъ и культурномъ развитіи, ни даже напряженія умственныхъ силъ: узналъ изъ извъстныхъ книжекъ и отъ старцевъ, "что до насъ положено" и держи это до сморти,— ничего большаго не требуется.

Вполив естественно было, что старообрядчество, несмотря на то, что уже съ самаго начала своего появленія имъло у себя очень даровитыхъ и начитанныхъ представителей, быстро создавшихъ цълую антиниконовскую литературу, а затъмъ и во все послъдующее время всегда имъвшее въ своей средъ очень значительное число лицъ грамотныхъ и начитанныхь, особенно сравнительно съ массою безграмотныхъ православныхъ, въ теченіи однако столітій не создало ничего самобытнаго, не никоніанскаго ни въ церковной сферъ, ни въ области наукъ и искусствъ, ни въ области культурно общественной жизни, но всегда оставалось и доселъ остается имъ чуждымъ, если уже не прямо враждебнымъ. Вся самобитность старообрядчества и доселъ выражается только въ крайней узкости и односторонности его религіознаго міросозерцанія и общаго пониманія явленій, вся его энергія и сила и досель расходуются главнымъ образомъ на сохранение и казуистическое оправдание содержимыхъ имъ обрывковъ стараго церковнаго обряда, все въ немъ низведено на условныя застывшія внішнія формы, часто совствить лишенныя того живаго духа, который итвестда создаль эти формы, даваль имъ жизнь и разумъ. Старообрядчество и досель относится къ серьезной свободной наукъ, ко всякому сопровождающемуся критикой строго научному знанію и высшимъ проявленіямъ культурнаго развитія общества отрицательно, такъ какъ видитъ въ нихъ угрозу своимъ въковымъ върованіямъ и убъжденіямъ, всему доморощенному строю и уряду своей жизни. И это понятно. Старообрядчество уже по самому существу своему и происхожденію есть отрицаніе дъйствительной свободной науки, строго научнаго развитія и образованія, научно-критическаго отношенія къ разъ установившимся понятіямъ и върованіямъ, оно есть по самому существу своему ръщительное отрицание всей той жизни, которая строится не на отжившей д'вдовской традиціи только, но и на данныхъ вырабатываемыхъ современною культурною жизнью, благодаря чему старообрядчество вовсе не заключаеть въ себъ такихъ элементовъ, которые бы возбуждали, воспитывали и поддерживали бы въ немъ духъ творчества, активное стремление прогрессировать во всъхъ сторонахъ своей жизни. Естественно, что подобное направленіе старообрядчества, не смотря на усиліе н'экоторыхъ оправдать и даже идеализировать его, никогда не можетъ завоевать себъ прочныхъ и устойчивыхъ симпатій въ мыслящей, научно-образованной средв. Естественно также, что старообрядчество, по самому существу своему, не смотря на всъ внъшнія его успъхи, если бы онъ оказались, обречено въ будущемъ на вымираніе, или на перорожденіе въ нѣчто иное, существенно отличное отъ старообрядчества въ настоящемъ его видъ. Это необходимо случится, если образованность проникнеть у насъ въ низшіе слои народа, которые теперь дають пріють старообрядчеству, конечно если только и сами православные не будуть держаться той почвы, того строя понятій, тэхэ пріемовы и точекь зрынія вы сужденіяхы о предметахъ въры и знанія, которые нъкогда породили у насъ старообрядчество, съ его религіозною узкостію и нетерпимостію, и потомъ содъйствовали его развитію и процвътанію. Естественно также, что повышеніе и пониженіе старообрядчества въ будущемъ необходимо будетъ находиться всегда въ твоной, органической связи съ господствующими въ нащей общественной жизни теченіями: преобладають теченія здравыя, истинно-научныя и прогрессивныя, старообрядчество будеть падать, такъ какъ этимъ отнимается необходимая для его жизни и процвътанія почва; возобладають въ обществъ теченія противоположныя, старообрядчество, ніжогда порожденное подобными же антипрогрессивными теченіями, въ нихъ всегда находившее свою опору, источникъ своей жизни и дальнъйшаго развитія, будеть возвышаться и шириться, такъ что вопросъ о силъ и продолжительности существованія старообрядчества есть вмість вопрось о тыхь руководящихъ направленіяхъ, какія возмуть рышительный перевъсъ въ дальнъйшей жизни русскаго народа.

Совсемъ другое отношение, чемъ къ старообрядчеству, было въ последующей русской жизни къ Никону. Въ своихъ реформахъ Никонъ опирался на образованныхъ грековъ и

южно-руссовъ, въ руки которыхъ онъ передалъ веденіе книжныхъ исправленій и которымъ онъ, при ръщеніи разныхъ тогдашнихъ церковныхъ вопросовъ, открыто даваль преимущество предъ доморощенными начетчиками. Этимъ Никонъ естественно привлекалъ въ московскую Русь ту силу, какой ей доселъ недоставало: силу науки и образованія, которыя только и могли создать для Россіи и упрочить за ней дъйствительно первенствующее и руководящее положеніе въ ціломъ православномъ мірів, такъ какъ для этого одного только внешняго и матеріальнаго процестанія церкви и государства недостаточно. Для такой роли необходимъ быль по преимуществу культурный капиталь, богатство духовной жизни, заявляющее себя, между прочимъ, широкимъ развитіемъ образованности. А между тімь вь такомь капиталъ у русскихъ, претендовавшихъ на первенствующую роль въ православномъ міръ, былъ ръшительный недостатокъ. Туземная цочва производила только ограниченное количество грамотныхъ лицъ и не особенно уже часто выращивала у себя крайне одностороннихъ, съ узкимъ кругозоромъ начетчиковь, -- это высшее, что только она могла произвести, такъ какъ по неимънію въ московской Руси правильно устроенной школы русскому не гдъ и не у кого было получить надлежащее научное образованіе. Этимъ духовнымъ русскимъ безсиліемъ, этою общею умственною неразвитостію московскихъ русскихъ, полнымъ отсутствіемъ въ ихъ средъ лицъ научно-образованныхъ и объясняется то явленіе, что москвичи при встръчь съ самыми неважными церковнообрядовыми вопросами, въ родъ вопроса о прилогъ въ молитвъ слова "и огнемъ", вопроса о единогласномъ пъніи и чтеніи въ церквахъ, о времени церковныхъ звоновъ и т. под. какъ-то терялись, боязливо отказывались отъ ихъ ръшенія своими собственными силами и средствами, спъшили за помощію къ тъмъ самымъ грекамъ, къ благочестію и къ церковнымъ книгамъ которыхъ они питали такое недовъріе. Понятно отсюда, какъ важно было то обстоятельство, что Никонъ въ своей церковной двятельности выдвигалъ людей ученыхъ и образованныхъ, въ спорныхъ церковныхъ вопросахъ ихъ голосу даваль ръшительное преимущество предъ мивніями московскихъ начетчиковъ. Съ этого именно времени у насъ въ первый разъ было признано за наукою и образованіемъ право имъть ръшающее значеніе въ вопросахъ церковныхъ и всякій, кто, подобно противникамъ церковной реформы Никона, хвалился тъмъ, что никакихъ наукъ не изучалъ, да и не считаетъ нужнымъ изучать, уже не могъ претендовать на вліятельное руководящее положеніе въ русской церкви. Со времени же реформы Никона постепенно сформировалось и скоро окончательно окръпло въ русскомъ, по крайней мъръ передовомъ обществъ, и то убъжденіе, что истинный пастырь церкви долженъ быть не просто только грамотнымъ человъкомъ, или одностороннимъ узкимъ начетчикомъ, но человъкомъ, получившимъ правильное школьное образованіе, что недостатокъ пастырей церкви съ такимъ образованіемъ, какъ показало возникновеніе старообрядчества, можетъ имъть очень вредныя послъдствія для правильнаго хода всей церковной жизни.

Важное значеніе церковно реформаторской дізтельности Никона не ограничивалось только сферою чисто церковной жизни, а шло гораздо далъе. Дъло въ томъ, что реформа Никона находилась въ тесной органической связи со всею тогдащнею русскою жизнью, появилась и стала возможна только потому, что прежніе устои и опоры русской жизни значительно подгнили и пошатнулись, что многое старое уже износилось, отжило и не могло болъе удовлетворять новымъ народившимся запросамъ и потребностямъ, что московское общество, въ лицъ своихъ передовихъ людей, уже стало выше твхъ идеаловъ, какіе были созданы для него книжниками конца XV и начала XVI въка, что въ немъ замътно стало пробиваться наружу сознаніе несостоятельности прежней жизни, необходимости ея обновленія и переустройства, и даже, у самыхъ передовыхъ лицъ, явилось сознаніе въ необходимости школьнаго правильнаго образованія, въ необходимости и для московской Руси настоящей науки. Церковно реформаторская двятельность Никона и была однимъ изъ самыхъ крупныхъ и замътныхъ проявленій того перелома, какой совершался тогда во всей жизни русскаго общества, такъ что Никонъ съ своими реформами шель, такъ сказать, на встръчу уже пробудившейся въ обществъ потребности критически отнестись къ своей прежней жизни, чтобы перестроить ее на новыхъ и лучшихъ началахъ, являлся представителемъ общественнаго движенія впередъ, представителемъ стремленій лучшей и передовой части московскаго общества. Значить, реформаторская дъятельность Никона, даже помимо его собственнаго сознательнаго намъренія и сознательнаго стремленія, имъла однако крайне важныя последствія для последующей нашей культурно-образовательной жизни: она показала несостоятельность нашего стараго идеала русской жизни, построеннаго нашими книжниками на основаніи узкаго національнаго самомивнія, на преувеличенномъ представленіи о необыкновенной высокости стараго русскаго благочестія и о крайнемъ его упадкъ у всъхъ другихъ православныхъ народовъ и, въ тоже время, на суевърно-боязливомъ отношени ко всякому новому направленію въ жизни, хотя бы порождаемому настоятельными запросами и требованія самой этой жизни. Послъ реформы Никона жить старымъ для передоваго большинства, оказалось уже невозможнымъ, пришлось задачи и цъли русской жизни понять значительно иначе, нежели какъ онъ понимались прежде, пришлось прибъгнуть и къ новымъ средствамъ для ихъ достиженія: представленіе о русской старинъ, какъ о чемъ-то святомъ и завътномъ, что не допускало въ себъ никакихъ перемънъ и измъненій, было ръзко и ръшительно поколеблено, какъ ошибочное и несправедливое, даже относительно такой сферы, какъ святая в признававшаяся непогръшимою дотолъ церковно обрядовая старина. Въ этомъ именно отношении и смысль Никонь вполнь законно и справедливо можеть быть названъ предшественникомъ Великаго Петра: безъ нерковной реформы Никона, при всеобщемъ господствъ старыхъ до никоновскихъ идеаловъ жизни, при всеобщей въръ въ ихъ святость, неприкосновенность и обязательность для каждаго, реформы Петра едвали были бы возможны. Наоборотъ, послъ реформы Никона, когда въ сферъ самой священной и завътной въ глазахъ народа—въ сферъ церковнаго обряда и чина, которые всёми считались доселё неподлежащими никакому измъненію, произведены были очевидныя для всъхъ перемъны, отступленія отъ въковой святой старины, введены были несомивними иностранныя (современныя греческія) новшества, перемъны и нововведенія въ другихъ сферать жиз-ни, не соприкасавшихся непосредственно съ установившимся кругомъ религіозныхъ понятій, являлись, очевидно, уже дъломъ сравнительно болъе возможнымъ и легкимъ: путь для преобразовательной дъятельности Петра, въ указанномъ смыслъ, несомнънно былъ подготовленъ Никономъ.

Время Никона и царя Алексъя Михаиловича было временемъ перелома въ русской жизни. Сознавалась необходимость ея переустройства. Но гдъ было взять силы и средства для этого? Своихъ собственныхъ культурныхъ средствъ и силь не было, туземная почва ихъ не производила. Iloнеобходимости приходилось искать ихъ на сторонъ-у иностранцевъ. Такъ какъ церковность въ то время проникала всю жизнь русскаго человъка, считалась самымъ первымъ, главнымъ и важнымъ дъломъ для каждаго, начиная съ царя и кончая последнимъ крестьяниномъ, и безъ никто не дълалъ въ жизни ни одного сколько серьезнаго шага, то прежде всего у насъ и обращено было вниманіе на церковную сторону жизни и съ нея начались прежде всего болње крупныя и заметныя для всехъ перемъны. Обратились за помощію и содъйствіемъ къ тъмъ самымъ грекамъ, отъ которыхъ приняли христіанство, но отъ которыхъ мы сознательно и ръшительно отстранились было послъ флорентійской уніи и паденія Константинополя. Никонъ всю свою реформу произвель съ помощію грековъ и по ихъ указаніямъ. Посяв его удаленія съ патріаршей каседры все дъло о немъ самомъ, его реформъ и веденіе вску вообще нашихъ церковныхъ дель всецело перешло въ руки прівхавшихъ въ Москву грековъ, которые решали и устрояли наши запутавшіяся тогдашнія церковныя діла по своему усмотрънію. Главными церковными дъятелями и безъапелляціонными рфшителями нашихъ церковныхъ дфлъ явились теперь Паисій Лигаридь, греческій архимандрить Діонисій и восточные патріархи Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій. Греческое вліяніе и значеніе достигаетъ теперь у насъ самаго высшаго развитія: московская Русь преклонилась предъ греками, признала ихъ высшій непререкаемый авторитеть, ихъ верховное водительство во всвхъ своихъ церковныхъ делахъ. Но этого мало. На соборъ 1666 года предъ двумя восточными патріархами стояли, какъ подсудимые, русскій царь и русскій патріархъ, ожидавшіе отъ судившихъ ихъ двухъ припілыхъ восточныхъ патріарховъ рѣшенія ихъ участи. Большаго торжества грековъ трудно и представить. Казалось, что московская Русь окончательно примкнула къ греческому востоку, какъ къ своей прочной и надежной опоръ въ своей дальнъйшей жизни, которая у насъ и пойдетъ туда и такъ, куда и какъ поведутъ насъ наши руководители греки. Въ дъйствительности однако получилось нъчто совершенно другое. На это были особыя причины.

Русскіе при Никонъ, во время суда надъ нимъ и противниками его реформы, признали въ своихъ церковныхъ дълахъ высшій авторитеть тогдашнихъ грековъ, какъ носителей истинваго вселенскаго православія, какъ людей болве опытныхъ и свъдущихъ въ церковныхъ дълахъ, чъмъ русскіе. Кром'в того, они виділи въ грекахъ людей ученыхъ и образованных, владъющихь разными научными знаніями, какія совсёмъ отсутствовали въ московской Руси. Но преклоняясь въ этомъ смыслъ предъ прівхавшими въ Москву греками, передавая въ ихъ руки ръшение всъхъ тогдашнихъ церковныхъ дѣлъ, русскіе въ тоже время очень внимательно наблюдали за тъмъ, что и какъ въ Москвъ дълали греки, старательно изучали своихъ новыхъ руководителей и учителей. И вотъ изъ своего изученія, изъ всехъ своихъ наблюденій надъ пріважими въ Москву греками, русскіе пришли въ концв къ очень невыгоднымъ заключеніямъ о тогдашнихъ грекахъ вообще. Русскіе не могли не видъть, что греки ъхали въ Москву прежде всего и главнымъ образомъ ради личной наживы на счеть тароватаго на подачки московскаго правительства и вевиъ русскихъ вообще. Русскіе видъли, что греки, въ видахъ наживы, пускали въ кодъ всв средства, не исключая даже самыхь сомнительныхь, что они готовы были на всякія послуги, лишь бы имъ хорошо за нихъ платили. Если же грекамъ казалось, что русскіе имъ платять недостаточно щедро, они не ствснялись, даже самому государю, открыто высказывать, что имъ платять мало, что за такую плату имъ нестоило бы и работать великому государю, —въ другомъ мъсть за это время они могли бы заработать больше. Корыстолюбіе и эгоизмъ пріъзжавшихъ въ Москву грековъ но могли быть неподмъчены внимательно наблюдавшими за ними русскими <sup>1</sup>).—Какъ

<sup>1)</sup> Даже о самыхъ двухъ восточныхъ патріархахъ, предсъдательствовавшихъ на соборъ 1667 года, нъкоторые у насъ составили себъ очень

скоро въ руки грековъ перешло ръщеніе всъхъ нашихъ церковныхъ дълъ, какъ скоро ихъ вліяніе и значеніе сдълались преобладающими, они не стёснились даже на соборё 1667 года воспользоваться своимъ исключительнымъ положеніемъ, чтобы явно тенденціозно унизить и опозорить русскую церковную старину, поскольку она не сходилась съ тогдашнею греческою церковною практикою, они не стъснились, вопреки исторической действительности, признать все русскія церковныя особенности продуктомъ невъжества, слъдствіемъ уклоненія русской церкви отъ праваго пути и склонности ея къ усвоенію зав'йдомо еретическаго обряда. Это печальное явленіе, поясняли греки, случилось съ русскими потому, что они въ своей церковной жизни перестали было руководиться совътами и указаніями грековъ, совствить устранились отъ последнихъ и ради этого, благодаря своему невъжеству и неразумію, едва не потеряли у себя православіе. Естественно, что такое тенденціозно-пренебрежительное отношеніе прівхавшихь въ Москву грековъ къ русской церковной независимой отъ грековъ жизни, чъмъ русскіе ранье такъ гордились и дорожили, сильно оскорбляло національное самолюбіе русскихъ, и хотя теперь ени пассивно и подчинились грекамъ, но естественное чувство неудовольствія и раздраженія противъ грековъ у нихъ осталось.-Русскіе наблюдали за образомъ жизни и всёмъ поведеніемъ проживавшихъ въ Москві грековъ и изъ своихъ наблюденій убъждались, что греки живуть и ведуть себя далеко не такъ, какъ слъдуетъ жить и вести себя

невысокое представленіе, благодаря, между прочимъ, тому особенно поразившему москвичей обстоятельству, что пріфхавшіе въ Москву восточные патріархи открыли у насъ очень не безвыгодную для нихъ торговлю индульгенціями, продавая ихъ желающимъ по рублю за штуку т.-е. на нынѣшнія деньги каждая индульгенція продавалась патріархами рублей по двадцати. Въ одной челобитной неизвѣстнаго государю по этому поводу говорится: "палестинскіе патріархи приходили въ твое государство и онѣ отъ себя давали здѣ, въ московскомъ государствѣ, разрѣшальные грамоты в' прежъ содѣянныхъ грѣсехъ, і впредь кто согрѣшить—грѣха не имать, а имали всего за такіе грамоты по рублю: какіе въ нихъ правды и истины искать? Нѣсть цѣлости въ нихъ, но острупѣли з' главы и до ногъ,—развѣ сотая часть въ нихъ обрящется струпа неимущая". (Государственный Петерб. главный Архивъ, разрядъ ХХVІІ, № 558, л. 35—36).

настоящимъ благочестивымъ людямъ, что они живутъ во отношеніяхь, съ русской точки зрвнія, очень подозрительно и даже соблазнительно, что русскимъ примъра ихъ жизни научиться чему нибудь хорошему нельзя, почему въ своей жизни русскимъ не следуеть подражать грекамъ, а слъдуеть держать себя отъ нихъ какъ можно подальше, какъ отъ людей очень и очень подозрительныхъ. Наконецъ, и это главное. Греки заняли въ Москвъ вліятельное и руководящее положеніе въ нашихъ церковныхъ дёлахъ главнымъ образомъ потому, что они были люди ученые, образованные, имъвшія разнообразныя знанія, благодаря полученному ими школьному образованію. Русскіе должны были признать въ этомъ отношеніи безусловное превосходство надъ ними грековъ и волей-неволей, при устройствъ своихъ церковныхъ дълъ, должны были опираться на ихъ голосъ и авторитеть, и вообще въ решеніи разныхъ церковныхъ вопросовъ признать ихъ руководящее значеніе. Но, при ближайшемъ знакомствъ съ учеными греками, русскіе узнали, что вся ученость грековь, всё ихъ ученыя знанія пріобрътаются ими въ западныхъ латинскихъ школахъ и даже не иначе, какъ подъ условіемъ перехода обучающихся въ латинство, хотя бы этотъ переходъ и былъ со стороны обучающагося грека неискреннимъ и временнымъ. Такъ было съ извъстнымъ книжнымъ справщикомъ при Никонъ-Арсеніемъ грекомъ, такъ было и съ Паисіемъ Лигаридомъ. Это происходило потому, что у самихъ грековъ, какъ узнали русскіе, не было своихъ собственныхъ школъ и они по необходимости должны были учиться въ западныхъ латинскихъ школахъ. Такое печальное положение образованія у православныхъ грековъ подтверждали своими заявленіями и бывшіе въ Москвъ восточные патріархи, Паисій Лигаридъ и др. Они торжественно обращались въ Москвъ къ государю съ настойчивымъ предложениемъ, чтобы онъ открыль у себя греческія школы, которыхь ніть у самихь грековъ благодаря туркамъ, и что въ этихъ школахъ, кромъ русскихъ, будутъ учиться и греки, которые для этого нарочно стануть пріважать въ Москву. Въ виду такихъ обстоятельствь у русскихъ невольно, самъ собою возникамъ вопросъ: если греки свътять для нихъ не своимъ, а только заимствованнымъ на западъ свътомъ, то не лучше-ли и русскимъ, минуя посредниковъ грековъ, обратиться за полученіемъ науки и образованія къ непосредственному источникуна западъ? Греки, какъ я сказалъ, не смотря на преклоненіе предъ ними русскихъ въ эпоху Никона, всетаки не внушали русскимъ ни симпатій, ни особаго довърія къ себъ, русскіе и теперь относились къ нимъ съ предубъжденіемъ и признавали ихъ опеку и водительство въ своихъ церковныхъ дълахъ только по необходимости, чтобы съ ихъ помощью распутать и привести въ порядокъ свои запутавшіяся церковныя дёла. Какъ же скоро это было сдёлано и грекамъ за ихъ работу было щедро заплачено, они сдълались болье ненужными для русскихъ и ихъ значеніе въ Москвъ такъ же быстро пало, какъ и выросло. Уже благочестивъйшій грекофилъ Алексви Михаиловичъ, ближе присмотрввшись къ грекамъ и всему характеру ихъ московской двятельности, значительно разочаровался въ нихъ, и, подъ конецъ своего царствованія, сталь склоняться къ западу. Его преемникъ и сынъ Өеодоръ Алексвевичъ пошелъ въ этомъ направленіи далье, а Петръ І-й рышительно обратился къ западу и греческое вліяніе пало у насъ окончательно. Очевидно время Никона, съ послъдовавшими при участіи грековъ соборами, хотя и было временемъ высшаго проявленія вліянія тогдашнихъ грековъ на русскую жизнь, но въ то же время оно было и исходною точкою для окончательнаго паденія у нась греко-вивантійскаго вліянія, сильнымь толчкомъ къ ръшительному повороту всей нашей культурной жизни въ сторону запада, и въ этомъ смыслъ, повторимъ, на Никона можно смотръть какъ на дъятеля, подготовивщаго появленіе ръшительнаго западника-государя Петра I-ro.

Изъ всего сказаннаго выше мною становится понятнымъ, почему Неконъ, не смотря на всъ свои ошибки и увлеченія, на нъкоторыя очень несимпатичныя черты своего характера и многихъ своихъ дъйствій, сдълался однако особенно дорогъ для всъхъ позднъйшихъ образованныхъ покольній, которыя усиленно стремились представить Никона горячимъ, вполнъ сознательнымъ поборникомъ науки, образованія, завзятымъ врагомъ въковаго русскаго невъжества и всъхъ связанныхъ съ нимъ явленій въ тогдашней русской жизни. Это потому, что съ Никономъ и всею его дъятельно-

стію неразрывно связань тоть переломь въ нашей жизни, который привель потомъ Русь къ сближенію съ образованнымь западомъ и которому вся наша позднёйшая культурная жизнь обязана многими лучшими своими сторонами. Благодаря именно этому обстоятельству имя Никона естественно стало потомъ знаменемъ прогресса и развитія, дорогимъ для каждаго понимающаго и цёнящаго это развитіе. Напротивъ противники реформы Никона невольно внамвали въ образованныхъ, прогрессивныхъ кругахъ отрицательное отношеніе къ себё, такъ какъ для позднёйшихъ образованныхъ поколёній старообрядчество естественно сдёлалось знаменемъ застоя, неподвижности, отрицаніемъ науки и прогресса.

Въ заключение я долженъ отмътить еще одну сторону въ дъятельности патріарха Никона, имъвшую очень важное значеніе во всей послъдующей нашей церковно-государственной жизни.

Однимъ изъ самыхъ важныхъ и самыхъ яркихъ фактовъ патріаршествованія Никона было его усиленное стремленіе поставить патріаршую власть рядомъ съ царской съ твиъ, чтобы патріархъ не только быль самостоятелень и независимъ отъ царя въ дълъ управленія церковію и всеми вообще церковными дълами, но чтобы патріархъ могъ контролировать и государственно-общественную жизнь въ тъхъ видахъ, чтобы она во всемъ шла согласно слову Божію, правиламъ св. апостоловъ, св. отцевъ, вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ и законамъ древнихъ благочестивыхъ греческихъ царей. Фактически, въ своемъ лицъ, Никонъ вполнъ достигь своей цели: онь сделался совершенно независимымъ отъ царя, самостоятельнымъ и полновластнымъ управителемъ церкви и всего церковнаго, онъ, рядомъ съ царемъ, сталъ вторымъ великимъ государемъ, и при случав, (во время польскаго похода царя) управляль всемь государствомъ, какъ настоящій великій государь. Но произвольно оставивъ патріаршую канедру Никонъ началъ открытую соблазнительную борьбу съ царскою властью, усиливаясь всемъ доказать, что священство выше царства, что дъйствительное отношеніе между царствомъ и священствомъ таково: "яко кашля дождя отъ великія тучи, то есть вемля отъ небеси мърится, тако и царство меньшится отъ священства", что "патріархъ есть образъ живъ Христовъ и одушевленъ дълесы и словесы въ себъ живописуя истину". между тъмъ какъ царь если нъкоторыми и называется земнымъ богомъ, но такъ цари называются только "отъ человъкъ безумныхъ", хотя цари "и въ сладость пріемлють таковыя безумныя глаголы: ты богь земной". Поэтому Никонь ръщительно процовъдывалъ теорію двухъ мечей: мірскаго и духовнаго, которые должны совывстно владычествовать надъ всъми и всъми управлять, причемъ мечу духовному онъ давалъ ръшительное преимущество предъ мечемъ мірскимъ, такъ какъ свящество по самому своему существу и по происхожденію выше и важебе царства. Въ проведеніи этихъ возарвній и въ ихъ осуществленіи въ жизни Никонъ и видълъ главную задачу своего патріаршества. Очень характерно то обстоятельство, что идеи Никона о превосходствъ священства надъ царствомъ горячо были восприняты и всеми русскими тогдашними архіереями, которые, если и не любили Никона, желали и добивались его паденія, за то вполнъ раздёляли и считали правыми его возгрёнія, что священство выше царства, и настойчиво, даже на соборъ 1667 года, добивались признанія правоты этихъ возгрівній со стороны церкви и государства. Значить, въ своемъ стремленіи поставить священство выше царства Никонъ быль не одинъ: съ нимъ за одно щли въ этомъ дълъ и всъ русскіе архіереи, желавине, чтобы и вездъ въ спархіяхъ срхісрейская власть была совсёмъ независима отъ светской государственной власти и чтобы епархіальный архіерей быль выше всёхъ мъстныхъ мірскихъ властей. Но стремленіе Никона и тогдашнихъ архіереевъ создать изъ себя, какъ представителей церкви, вполнъ самостоятельное и независимое государство въ государствъ, или даже превратить свътское государство въ теократическое, совстив не имтло подъ собою у насъ никакой исторической почвы, никогда не вызывало и не могло вызвать въ русскомъ обществъ хотя бы малъйшаго сочувствія къ себъ, и потому, какъ мертворожденное, должно было окончательно погибнуть сейчасъ же послъ своего появленія. Это прежде всего сказалось на самомъ Никонъ, этомъ "великомъ государъ". Никонъ за свое стремленіе побороться съ царемъ, поставить свою патріаршую власть рядомъ съ царскою, если не выше ея, не только быль разжалованъ изъ "великихъ государей", но и лишился своего патріаршаго престола, отдань быль подъ судъ, и изъ патріарха, по приговору соборнаго суда, превратился въ простого монаха Никона. При этомъ сторонники Никоновскихъ воззрѣній на отношеніе царства и священства-тогдашніе свободолюбивые русскіе архіереи, усиленно старались помочь свътскому правительству окончательно уничтожить Никона, не подозрѣвая, что въ лицѣ Никона они наносять окончательный смертельный ударь и своимъ собственнымъ вождельніямь-стать въ русскомъ государствь "свободными" архіереями. Дъло въ томъ, что если самаго сильнаго и выдающагося патріарха оказалось возможнымъ превратить въ простого монаха Никона, то отсюда уже недалеко было и до возможности уничтоженія у насъ самаго патріаршества, что дъйствительно и случилось уже при сынъ Алексъя Михаиловича. Само собою понятно, что если можно было уничтожить самое патріаршество, то тімь легче было справиться съ поползновеніями свободолюбивыхъ архіереевъ, что вскоръ и было сдълано учрежденіемъ у насъ, вмъсто патріаршества, св. Синода и водвореніемъ въ немъ всемогущей въ церковномъ управленіи власти оберъ-прокурора св. Синода.

## **№** 1.

Грамата государя Алексъя Михаиловича къ турецкому султану, чтобы онъ дозволилъ патріархамъ александрійскому Паисію и антіохійскому Макарію попрежнему быть патріархами на ихъ каведрахъ.

Богъ нашъ, иже прежде всёхъ вёкъ сый въ Троицы славимый, Отецъ и Сынъ и св. Духъ, присносущно пребываяй во вѣки, имъ же вся суть и мы живемъ и движемся и есмы, имъ же царіе царствуютъ и силніи содѣвають правду. Того вседержителя Бога милостію мы, великій государь царь і великій князь Алексѣй Михайловичъ, всея великія и малыя и бѣлыя Россіи самодержецъ, и многихъ государсть и земель восточныхъ и западныхъ и сѣверныхъ отчичь и дѣдичь и наслѣдникъ и государь и обладатель.

Гамаюна подражателю, Магметь солтану, государю константинопольскому, бёломорскому, черноморскому, анатолійскому, урумскому, римскому, караманскому и иныхъ великихъ государей мусульманскихъ великій государь, великому государю и доброму пріятелю нашему братственное и всежелательное поздравленіе. Въ прошломъ 7174 году въдомо намъ, великому государю, нашему царскому величеству, учинилось, что въ вашей, брата нашего великаго государя Магметъ салтанова величества, области пребывающіи единовърніи съ нами святьйшіи патріархи Паисій александрійскій и Макарій антіохійскій путное шествіе отъ своихъ, въ которыхъ пребывають, градовъ имъли, ради древнихъ долговъ своихъ и многіе скудости изъ пределовъ ради собранія милостыни имели (выехать), о которомъ ихъ путношествін, егда намъ, великому государю, нашему парскому величеству, извёстно учинилось, и мы, великій государь, чрезъ наши царскаго величества милостивые грамоты ихъ прінти къ начь понудили. А въбытности своей на Москвъ они, патріархи, нашему царскому величеству часто напоминали, чтобы мы, великій государь, наше царское величество, съ вами, братомъ нашимъ, съ великимъ государемъ, съ вашимъ салтановымъ величествомъ, дружбу братикую и любовь имъли свыше преддовъ нашихъ великихъ государей, и чрезъ бы пословъ и посланниковъ между обоихъ насъ, великихъ государей, братцкая дружба и любовь подтверждалась и множилась постоятельно. А нынъ они намърили изъ нашего цар-

скаго величества московскаго государства вхати на прежніе своя мъста, и когда они къ тъмъ своимъ мъстомъ помощію Божіею прибудуть, і вамь бы брату нашему, великому государю, вашему салтанову величеству, ради нашея царскаго величества братцкіе дружбы и любви, имъ, вышереченнымъ патріархомъ, міста своя и престолы по прежнему одержати изволи. И якожъ вы, брать нашъ, великій государь, ваше салтаново величество, то исполнити изволите, и превышнему всёхъ содётелю Богу, а намъ, великому государю, нашему царскому величеству, желанное братцкое совершенно учините хотвніе, за чтобы дружба наша множилася. О семъ и послы наши, по договорахъ великихъ государственныхъ дёлъ, къ пріятству о заступленіи яко задуховныхъ въ отватахъ вашимъ, брата нашего, салтанова величества, ближнимъ людемъ предложатъ, за чтобы наша братственная любовь никогда непрестала. Писано въ государствія нашего дворь въ царствующемъ градъ Москвъ, лъта отъ созданія міра 7175, місяца іюлія 4 дня 1).

# **№** 2.

Грамата государя Алексъя Михаиловича къ александрійскому патріарху Іоакиму, чтобы онъ, Іоакимъ, уступилъ патріаршую александрійскую каеедру ея прежнему обладателю Паисію, находившемуся въ Москвъ.

Бога истиннаго, свъта присносущнаго и трисіяннаго, его же держава въчна и щенроты пребогаты милостію. Мы великій государь царь и великій князь Алексъй Михайловичь, всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержецъ, да титло полное.

Словесных овець непорочнаго агнца беспённою кровію искупленных пастыреначальнику, архіерею пречестнейшему, святёйшему и блаженнейшему папе и патріарху великого града Александріи и судіи вселенскому киръ..., небесных и земных благь, въ разширеніе благочестія сугубаго, и благоденственнаго здравія отъ великаго и перваго архіерея, прошедшаго небеса, Господа Іисуса Христа Сына Божія, со всёми, на священных злацёх пасомыми тобою, сподобитися, любезнё привётствуемъ.

Премудрый онъ и приснопамятный во царехъ Соломонъ духомъ святымъ подвиженъ таковая провёща изрядне: даждь премудру вину и премудршій будеть, сказуй, праведному и приложить пріимати. Отче пречестивійній и во мнозі совіть спасенію быти все

<sup>1)</sup> Турецкіе статейные списки, № 8, п.п. 66—68.

множество (во Христъ)...... върныхъ познаваеть быти. И мы убо, непобъдимаго царя нашего и Бога Інсуса Христа силою, престоносныя хоругви держаще, и о цёлости святыя матери нашея восточныя церкве веселящія вь лічоту, яко прочимь благочестія блюстителемъ, сице и вашей пречестности, яко мужу премудру и во изъясненію правды благая ушеса приклоняющу, о благихъ напоминати долженствуемъ, долженствующе коегождо ко благимъ побуждати и совъть неразгласный святыхъ совъту вашей пречестности предлагаемъ: воспомянувъ пречестность ваша душеспасительный страхъ Божій и судъ оный нелицемерный, комуждо по деяніямъ воздающій, уступи нынъ неправильно тобою держимаго престола, правильне нань поставленному, вышепомянутому киръ Паисію, святыя Александрійскія церкве правильному архіерею, да праведнаго гивва Божія яко мудрый мудре избіжнин. Аще ли долга временна тяжестію обремененъ еси, мужу предобрый, прінди любве ради Божія въ нашу богохранимую державу и пріимемъ тя яко ангела Божія, запов'єдь святыя любве совершивша, и помощію Божіею исполнимъ твоея святыни потребы яко же лепо, точію страха ради и любве Божія благаго нашего совёта и любовнаго прошенія не презри. Извастно вадый всякаго грома гласъ Спасителевъ стращнъйшій: кая польза смотренія, въщаще, не пріндохъ да послужать мећ, но послужити и дати душу свою избавленіе за многихъ; оваго живодательная суть словеса сія въщающаго присно: хотяй въ вась быти вящшій, да будеть всёмь рабь, Онаго страшнаго владыки и перваго архіереа и судім всёхъ архіереовъ сія повеленія, иже воздастъ комуждо по дъломъ, его же крайнее незлобіе, о любви присно всъхъ насъ и святымъ его евангеліемъ и вещьми учащее и наказующее, пречестность твоя во умі носяй, яко мужъ премудръ, оть благаго нашего совъта не уклонися и оному святъйшему киръ Памсію святыя Александрійскія церкве правильному архіерею престола его правилив поступися, слыша трубы свытлыйшій треблаженнаго Павла гласъ вопіющій; еже не лихоимствовати брата своего въ вещи и не своея, но ближняго пользы искати и симъ отъ царствія Божія себе не отдаляти. Что бо укорно сотвори мужъ онъ святый архіерей святьйшій? сіе ли, яко любве ради Божіей и ближняго, толь жестокое и здравія своего озлобительное въ нашу державу путешествіе подъя? толь, бользненыя и едва стерпительныя оть неистовнаго агарянска рода укоризны и напасти принесе? Коликая печаловная святая его ушеса тамо слышаша? коликія поты и труды въ различныхъ сключеніяхъ святое его тыло претерић? Но за сія вящшія чести достоинъ есть мужъ онъ Божій, яко страстотерпець мужественный, а не лишенія престола, или коего либо озлобленія. Убо мужу пречестнійшій душу твою предъ престоломъ Божінмъ помилуй, и должный престолъ правильному оному архіерею совітне предлагаемъ попусти воспріяти, симъ бо и соблажняющихся о семъ твоемъ дерзновеніи утішиши и предъ престоломъ нелицемірнаго судіи всіхъ Бога нашего Іисуса Христа веліе дерзновеніе, яко исполнитель святыя его любовныя заповіди, воспріимещи, ему же, истинной жизни нашея окормителю угаждая и служа, твори еже той заповіда, и спасещися самъ и послушающій тебе и о насъ молитствуй.

## **№** 3.

Грамата государя Алексъя Михаиловича къ константинопольскому патріарху Менодію съ просьбою, чтобы онъ содъйствоваль возвращенію патріаршихъ канедръ, бывшимъ въ Москвъ патріархамъ александрійскому Паисію и антіохійскому Макарію.

Предсъдателю святыя восточныя церкве, священныхъ апостольскихъ престолъ намъстнику, преблаженнъйшему и благочестивъйшему архіепископу Константинополя новаго Рима, пастыреначальнику престола первозваннаго, первопастыремъ начальникомъ Христомъ благословеннаго, и вселенскому патріарху киръ Меєодію, нелицемърныя любве глубокаго мира и твердаго постоянія во благочестіи церкве Христовы восточныя, здравія же и благоденствія вкупть и душевнаго спасенія отъ Господа Бога и Спаса нашего Главы нашея единыя святыя соборныя и апостольскіа церкве крае-угольнаго нерукостинаго камени Іисуса Христа, встать окормителя, совокупившаго разстоящаяся естества воедино, со встать сущямъ вашея святыни подъ паствою стадомъ, священнаго же и мирскаго православнаго сословія, усердно сподобитися, привтаттвуемъ.

Божественный онъ и царскій, Божія слова Іисуса Христа Господа нашего, насъ ради вочеловъчшагося, гласъ въ верховному во апостолехъ Петру сице провещати благоизволиль есть: и ты возвращеся утверди братію твою: силу животодательнаго сего гласа изрядно въсть твое преблаженство, отче пречестнъйшій, брать бо отъ брата номогаеть, яко градъ твердъ бываеть. И понеже пресвятости твоея брать, пречестный пресвятьйшій и блаженнъйшій папа и патріархъ великаго града Александріи и судія вселенскій киръ Паисій, по нашему прошенію и вашего преблаженства по соизволенію, съ престола своето толь долгое и многобользиенное нашея державы въ начальнъйшій градъ сотвори путешествіе, не ради ніжому временных вещей и сустных, ниже собранія ради тлъннаго имънія, но умиренія ради нъкоихъ церковныхъ винъ, таковаго ангелоподобнаго мужа требовавшихъ, исправленія. И по толицать святых своихь и великихъ подвизахь, архіерархъ онъ всесвятьйшій, его же, яко ангела Божія словесь насладихомся, его же яко живое добродътелей зерцало зръти сподобихомся, нынъ правильне на свой архіераршескій святыя Александрійскія церкве престоль возвратитися намфряеть, и въ хотящемъ его быти путешествін и престола его архіераршескаго воспріятін боголюбезныя твоего преблаженства помощи и братскаго утешенія требуеть, еже обое, чрезъ вашея пресвятости благое разсуждение, оному пречестному архіерею исполнено быти, желанія ради вышнія помощи, надвемся. Слухъ бо дойде нашего царского величества во ушеса, отче пречестивншій, яко на архипастырскій онаго вышеупомянутого архіерея, блаженнайшаго кирь Паисія, стецень взыде самовластно нъвій архіерей, забывъ страхъ архіерея превышняго и судъ страшный, по дёломъ комуждо воздающій. Еже онаго архіерея на таковый престоль возшествіе, аще по святымь правиламь сотворено есть, въсть добре пречестное твое архипастырство, иже святыхъ правиль уряжденіе, христіанское исполненіе окормляти вседержительною рукою поставленный, желаемь убо, отче всеблаженный пій, да по священныхъ правилъ опредъленіямъ вышениянованному архіерею киръ Паисію престола его воспріятіе руководствуещи, и въ прочихъ его святыхъ требованіяхъ, яко лепо намъ христіаномь, помоществуещи, въдый онаго мужа священнольпнаго и многогруднаго между великихъ государствъ не враждотворца, но миротворца быти. Тщашася присно о спасеніи душъ человіческихъ, елико бо во онаго брата твоего святаго архіерея утішеніе святых твоихъ потовъ совнесеши, толико веліихъ мездъ у онаго, иже нашего ради спасенія воспріятою насъ ради плотію въ вертоградѣ потъ свой пречистый изліяти благоволиль есть, насладишися. Ему же світу истинну, Іисусу Христу Богу нашему и Спасителю, просимъ святыя твоея архіерейскія молитвы да приносиши о насъ, и о нашей цариць, и чадыхь, и о всемь христіанскомь множествь, да тихое и безмолвное житіе поживаемъ предъ Спасителемъ нашимъ Богомъ, иже всёмъ человёкомъ хощеть снастися и въ разумъ истинный прінти. Радуемся же велією радостію слышаще ваше преблаженство, первопрестольнаго архинастыря во святыхъ архіерейскихъ подвизъхъ пребывающа, многихъ ко спасенному нути наставляющи, многія слезы о спасеніи душь человіческих проливающа, многія

поты, цълости ради церковныя, подъемлюща, и сими всеми превышняго нашего подвигоположника увеселяюща, его же ради святыя любве и помощи усугубляемъ предложеніе, якоже лібпо честному преблаженству вашему: помоществуй святыйшему оному киръ Паисію, мужу многихъ похвалъ достойному, но и блаженнъйшему оному и всесвятьйшему киръ Макарію, Божія града Антіохіи и всего востока патріарху, иже по святыхь своихь трудёхь изъ нашея державы въ 6 день Іюня настоящаго лета къ воспріятію высокостепеннаго престола помощію Божією пути вдадеся, идеже мощно и лъпо преблаженства твоего вспоможение да сотворищи. Желаемъ: увесели, ваше преблаженство, насъ съ царицею нашею и чады и съ нашимъ, во святъмъ Дусь, отцемъ, преблаженнъйшимъ и пресвятьйтимъ братомъ вашимъ киръ Паисіемъ, папою и патріархомъ Александрійскимъ, и съ нашимъ во святомъ Дусф отцемъ, святьйшимъ братомъ вашимъ, Іоасафомъ, патріархомъ московскимъ и всея Русіи, призрѣніемъ тричпостаснаго нашего свѣта и пресвятыя Богородицы покровомъ и всёхъ святыхъ и вашими архиераршескими чистотными молитвами, въ царствующемъ градъ Москвъ во благоздравіи пребывати и въ будущая въ той же, вышеявленной непограшимой надежда, все упованіе подогати. Ланъ государствія нашего во дворѣ въ царствующемъ великомъ и преименитомъ градъ Москвъ, дъта отъ созданія мира 7176, а отъ воплощенія слова Божія 1668 місяца августа 11 дня.

### No 4.

Проектъ граматы государя Алексъя Михаиловича, писанный грекомъ іеродіакономъ Мелетіемъ, къ константинопольскому патріарху и собору о признаніи дъяній московскаго собора 1667 года, и чтобы Паисій Лигаридъ былъ возстановленъ въ своемъ архіерейскомъ достоинствъ.

Переводъ съ греческого писма съ грамоты, которою писал дияконъ Мелентей.

По семъ чрезъ сию нашу царского величества грамоту объявляем освещенной вашей главъ блаженствия вашего и всему освещенному собору, яже блаженнъйшій нашъ отецъ Паисъй, папа и патріархъ великаго града Александръи, со блаженнъйшимъ братомъ и сослужителемъ его господиномъ господиномъ Макариемъ, патріархомъ Антиохъйскимъ, со благоговъніемъ послушали прошенія нашего, со многими трудами и печальми изъ дальныхъ путей терпъливо и нужно пришли, отнуть мы тово нечаяли видъти и слышати. Просимъ убо и великой Христовой церкви получити в чести и в веселіи, и что какую честь учините имъ, и то учините нашему парскому величеству. Еще просимъ и о здъшнемъ соборномъ, что уложено и совершено, всемъ желаемъ явленно быти и улажити улаженье въ великой Христовой перкви гдеже и преближныхъ и уложаютца въ паметь въчною въ поминовенье всегдающи, и потом после насъ будущихъ. яко да смирятся зломысленные по поученьемъ апостолъ столько, что писали ево по правдъ, наказующа безщинники и безумные, яко да не превозносятся горлающів. Но иногда патриарха Никонова изверженья соборнъ просимъ подписати, яко по правдѣ, по правиломъ законнымъ, по освященнымъ уложеньемъ и соборныхъ правиль и патріаршихъ томось познанъ бысть и осуждень преже и потомъ всемь соборомъ. Сего ради ищемъ, молимъ, да утвердятца. И сколька повелвние было въ нашемъ мѣсте, соборъ со многимъ смотреніемъ уложено и ваписано отъ блаженивищихъ патріарховъ и от всёхъ и здё живущихъ архиереовъ въ возвратенъв новореченноми о мысленныхъ и отъятіе эломысленнымъ, подлинно и совътное догматовъ и учинья русская церкви со восточные церкви, питательные матери нашей, совътноже принели. И сего ради хочемъ имъти совътъ соборнымъ вашимъ письмомъ чрезъ нашего свещеннаго діякона Мелетія. Мы же паки милость и жалованья матери нашей восточной и питательной великие церкви не будемъ въ забвеньи никогда, токмо и побольше призирати будемъ къ блаженнъйший памяти прародителей нашихъ парей возпоминанья въчное, приснопаметные царицы и супрюги нашей Августы Маріи и во присносущные еще возпоминания ихъ любез нашихъ чадъ царевичев, что просятъ ани вкуще съ нами молитвы и благословенья отъ вашей святости и вселенскаго оте чества. І еще вещаемъ о митрополите Гаскомъ Паисъя, котораго имћемъ въ царскомъ нашемъ дворћ, яко велия учителя и перевощика нашего, чтобы имълъ перваго честь и славу такоже и прежнему, понеже нъвіе злорадочники оть зависти своей заслословили его по святительству вашему и в безщестии извергнули поставили его. И о томъ зело зело опечаловалися мы, въдучи не злобия его и благодаства его, яко много тружался и постижся, странъ нашей соборе и о смиреніи Христовой церкви труждался словомъ и деломъ вельми, еже бы прияти честь, но получилъ безчестія, оттуле и срамоту. И сего ради просимъ и молимъ отписать, чтобъ ему пріяти прежнею его честь, яко намъ въдомо житие его и пребыванье его, и свидетельствуемъ архиереомъ добрымъ и чесное житие раба, а которые иноки его аглашали и предали, недружа сказали—очи бо отъ ушей върние. Молимъ и просимъ, да обрящемъ прошеніе наше, въдучи, яко сколька не учинилося, и то учинилося съ зависти и по недружбе человъка. Посемъ буди здравъ пресветъйшій владыко на многие лъта. Дана изъ залотой палаты, писано отъ созданія мира 7177-го, а отъ Р. Х. 166 Июлию 13 де. А другая грамота іерусалимскому патриарху писано, что писано къ царегратцкому патріарху слова въ слова. 1)

# № 5

Фирманъ султана, разрѣшающій александрійскому патріарху Паисію снова занять патріаршую каоедру въ Александріи.

Славимъ Господа Бога безначальнаго и безконечнаго.

Салтанъ Магметь, Ибраимовъ сынъ, Нашего салтанова величества повельнье то: напередъ сего во Александів надъ греческимъ закономъ, по нашимъ жалованнымъ грамотамъ, патріархомъ былъ Паисви, и какъ онъ повхалъ въ Москвв, и послв его билъ челомъ на его мъсто патріархомъ учинился Іоакимъ, а въ челобитье своемъ объявиль, будто онъ, Паисей патріархъ, побежаль нь Москве. и тъмъ онъ облыгаючи, патріаршимъ мъстомъ владель, и про то намъ въдомо учинилось. И мы для того ныев ево отъ патріарша мъста отставить вельии, и нынъ московскій государь вёдомо учинивь и по-прежнему звычаю оть натріарховь поминки ложь во 176 году дано; и для того ему Панейю патріаршествовать указали мы попрежнему во Александрін, и гречаномъ велёно ево почитать патріархомъ, и что къ ево патріаршеству подобные дѣла належать, и онибъ ево вовсемъ почитали и во всемъ патріаршу слову върили. и надо всеми духовными чинами власть имель, и никому опричь ево, патріарха, до техъ дель не вступатца. А которые попы и иной духовной чинъ не учнуть подъ его шею паствою быти, и темъ учинити наказанье по ихъ чинамъ, и всебь по христіанскому закону ево во всемь слушали, и подати по ихъ звычаю съ нихъ патріарху иметь, и никто бъ въ томъ ослушенъ не учинился, и всякіе бъ дёла межъ греческимъ дълаль по прямымъ свидътельствамъ и безъ его патріарща въдома никому не вънчатца; которые женскій поль учнеть оть мужей бъ-

<sup>1)</sup> Греческія дѣла, 7177 г. № 27. Отсюда же извлечены и граматы, налючатаннѣ выше—№№ 2 и 3.

гать и разлучиваца, или кто станеть женитца и опричь ево, патріарха, въ тѣ дѣла никому не вступатца. И которые сады и деревни и угодья данные ему патріарху въ ево области къ монастырямъ, и до тѣхъ мѣсть садовъ и угодей и деревень опричь ево, патріарха, никому дѣла нѣть, какъ и прежніе александрійскіе патріархи владѣли, и нынѣ ему Паисѣю потомужъ владѣть попрежнему. А бывшему Іоакиму патріарху во александрійской патріаршеской области ни въ какіе дѣла не вступатца, и учинить о томъ по сему нашему повелѣнію. 1)

#### No 6.

Грамата московскаго патріарха Іоасафа къ константинопольскому патріарху Меводію съ просьбою, чтобы онъ оказалъвсякое содъйствіе возвращающемуся изъ Москвы александрій скому патріарху Паисію.

Святьйшему и всеблаженныйшему великому господину и отпу, киръ Менера, Божіею милостію архіншскопу Константинопольскому новаго Рима и вселенскому патріарсь, Іоасафъ, Божіею милостію патріархъ московскій и всея Россіи. здравія, благоденствія в всякихъ благъ душевныхъ и телесныхъ, и радоватися выну о Христь Господь истино желаеть.

Божественная благодать, изволившая въ началь бытія видимагосего міра четыре стихія создати и отъ нихъ прочая сложеная тьлеса сотворити. угодно себъ четверичное число быти появствуетъ. Егда неточію всю вселенную о четырехъ частьхъ: востодь, западь, юзь и свверв восхоть утвердити, и рай онь пищный, жилище Адама первозданнаго, четырехъ ракъ величайшихъ пресладкими и пребогатыми источники возвеселити, но и духовный храмъ свой, еже есть церковь святую, четырми незыблемыми углы, святыми, глаголю, благовъстіи утвердити, и на краеугольномъ камени, иже есть Іисусь Христось, основати, его же кромф иного основанія никто же можеть положити: на немъ же основани, аще и всякъ тектонствуя назидаеть по своему изволенію или злато, сребро, и каменіе честное, или дрова, свно. тростіе, еже есть явлено будеть въ день онъ всяческихъ откровенія. Обаче четырехъ изряднайшихъ архитектоновъ отъ Христа Бога дарованныхъ, на четырехъ высочайшихъ святыя восточныя церкве престолькъ посажденныхъ, истинныхъ святыхъ апостоловъ наслёдниковъ и ихъ мёсть держателей,

<sup>1)</sup> Турецкіе статейные списки № 8, л:л. 322 об.—324.

васъ святьйшихъ и всеблаженнъйшихъ патріарховъ церковь святая почитаетъ, иже выну предобро и времудро во всей подсолнечнъй зданіе храма Христова премудрівшими ученія словесы и праведнъйшими дълесы, яко златомъ и сребромъ и каменіемъ честиъйшимъ назидаете, за что, отъ златыя вънцы готовящія труждаюшимся десницы, достойное имате воспріяти возданніе; отъ земнородныхъ же ваши труды и поты, въ созиданіи храма церкве, кто доволенъ нетокмо воздати, но исповъсти? Наша великороссійская церковь, яко дщерь матери, всякое вамь долженствуеть выну благодарствіе, воистинну бо родительское въ нашихъ нуждамъ проявляете попеченіе, якоже въ настоящихъ летькъ проявити благоизволите. Се бо благословеніемъ престола вашего пріндоша отъ дадечайшихъ странъ, пренебрегши всякое бъдство путное, и забывше всякія отрады и здравія си телеснаго, паче же и животь свой волнамъ пънящися ввъривше пучинородному морю, два святьйши патріархи: Пансій александрійскій и Макарій антіохійскій прівдоша, глаголю, съ превеликими труды, отческою любовію поощряеми, во великороссійскую страну, въ царствующій, преименатый и богоспасаемый градъ Москву, и ту вся требовавшая пастырскаго досмотрвнія, предобро и преблаго устроиши, алчныя пищею слова Божія доволнъ напиташа, жадныя сладкими божественнаго ученія источники нескудно напонта, и еже о бывшемъ патріарсь московскомъ Никонъ премудро и всеразсудно по божественныхъ апостолъ и отець святыхъ правиломъ разсудивше, праведный судъ со всимъ освященнымъ соборомъ сотворивше; та и иная, якоже подобаще, пастырски устроивше, миръ церкви нашей оставлие и вся добръ содъявше, потщахуся возвратитися въ своя си. Святьйшій Макарій патріархъ антіохійскій изволи путь воспріяти персидскою и чрезъ Іверію. Святьйшій же и блаженныйшій Паисій патріархъ александрійскій и судія вселенныя вождель видьти предостойныйшее лице твоего пастырства, имъже сію нашея м'врности грамоту твоему всеблаженнъйшему святительству досточестно вручающе, молимъ прилежно твое преблаженство, да благоволи кія труды ползы ради церкве нашея подъемшаго, достойнаго не лишити похваленія. И емуже мы равнаго трудомъ благодарствія воздати недоумъхомъ, тому твоя отческая премудрость наше лишеніе благоволить исполнити достойно ублаженіемь, и во нуждахь руку мощи подаяніемъ; всяже всещедрая десница Божія имать нескудно воздати архипастырству твоему во временный и вычный жизни. А наша мерность всячески не имать быти безблагодарна о всехъ, ихъ же насъ сподобиши своихъ благотвореній: ихъ надежно чая, молю всеблагоутробнаго Господа, да тя соблюдетъ въ мирѣ, цѣла, честна, здравіемъ долгоденствующа, и право правяща слово своея истинны. Твоего же святительскаго усердно желаю благословенія, и во святыхъ и праведныхъ молитвахъ ходатайства къ Богу, съ нимъ же выну пребуди по обоему внутреннему и внѣшнему человѣку.

Пасася въ царствующемъ, преименитомъ и богоспасаемомъ градъ Москвъ, въ лъто 7177. 1)

### No 7.

Грамата московскаго патріарха Іоасафа къ Іерусалимскому патріарху Нектарію съ усиленною просьбою, чтобы онъ разръшилъ Паисія Лигарида й возстановилъ его въ прежнемъ архіерейскомъ достоинствъ.

"Святьйшему и всеблаженныйшему великому господину и отпу киръ Нектарію, Божією милостію патріарху святаго града ієрусалима и всея Палестины, Іоасафъ, Божією милостію патріархъ московскій и всея Россіи, здравія, благоденствія и всякихъ благь душевныхъ и тълесныхъ, и радоватися выну о Христь Господъ, истинно желаемъ.

Веліимъ о Христъ Господъ сердце наше разширися веселіемъ и умъ неизреченною наполнися радостію, егда пріемше отвётное вашего преблаженства намфриости нашея посланіе писаніе, обрѣтохъ въ немъ истинную, якоже подобаеть ученикомъ Христовымъ имъти, дюбовь по оному Его завъщанію: сія есть заповъдь моя, да дюбите другь друга, якоже возлюбихъ вы. Сію запов'ядь твое преблаженство сохраняюще, другъ еси Христовъ, по Его самаго блаженному извъщению, еже есть: вы друзи мон есте, аще творите, елика азъ заповъдаю вамъ. Толикоже имъя друга благословенъ еси, ибо ничтоже, еже благо, лишить тя; имфеши вся, имфи вся имфющаго друга; въ десницы его долгота житія и льта живота, и въ шуйци его богатство и слава. Того имъя друга тебъ, съ тобою и въ тебъ, чесого лишенъ можеши быти? Воистинну вся благая съ нимъ имъещи купно, наипаче вычная, яко отъ создателя всыхъ выковъ; обаче да выну безтщетно держиши и удержиши. Азъ благодарей сый всячески объщанія вашего, еже сотвори блаженство ваше, о молитвахъ святыхъ мърности нашей, о блаженной жизни нашей временнъй же

Гукопись московской синодальной библіотеки, № 130, л.л. 37 и 38.
 Таже грамата въ рукописномъ сборникъ Флорищевой пустыни, № 108—676.

и въчней, выну воздежду руцъ мои съ теплымъ моленіемъ ко Христу Господу, да яко отвътова святымъ апостоломъ: се азъ съ вами есмь по вся дни до скончанія въка; тако съ твоимъ преблаженствомъ, истиннымъ святаго Апостола Іакова намъстникомъ, пребудеть во вся дни живота вашего и со святымъ орономъ вашимъ до кончины міра, да съдатель и съдалище твердо пребудуть и непозыблемо. Увъщание ваше братолюбное о мирномъ строении церкве и о добромъ пасеніи словеснаго стада Христова, любезно цёлуя, твердымъ незабвенія ваяломъ изваяхъ на скрижалёхъ сердца моего, на нихъ же предвари тожде божественнымъ си перстомъ написати: сердце и всего мя человъка совдавый Архипастырь пасый израиля, и не усыпаяй и недремляй въ храненіи его. На пресланіи архипастырского ти благословенія всему стаду Христову, жезломъ правимому мърности нашея, духовнымъ же и мірскимъ велимъ же и малымъ, не малое, но великое, якоже достоитъ великаго Бога великому архіерею, именемъ всёхъ пресылаемъ поклоненіе, съ лобзаніемъ десницы ти благословящія. О прочівкъ всёкъ писаныкъ къ намъ вами радуемся, точію едина печаль, аки дождь во время жатвы ущербляеть ведро веселія нашего: еже есть о запрещенім и отлученіи отъ всякаго священнодійствія Пансія Лигаридіа. О семъ-како и гдъ прежде живяще,---нъсть намъ извъстіе совершенно. Но отнележе пришедша его въ дарствующій и богоспасаемый градъ Москву, познахомъ, за девять лёть создадё, ничесоже видёхомъ по немъ неистово и безчино, пачеже премногія труды его премудрін, многую полну церкви великороссійстей иринесоніа ихьже мы благодарни суще, надежно молимъ братолюбіе ваше, да не презрівше прошенія мірности нашея, даруеши ему оставленіе вины его, кая либо есть предъ святостію вашею, и благоволиши ему прислати писаніемъ своимъ архипастырскимъ прощеніе и благословеніе, занеже всяческое являеть по себе смиреніе и благопокорство къ твоему преблаженству, яко законному архипастырю своему, и молиль есть съ многократнымъ стужаніемъ благочестивъйшаго самодержца о отпущения къ святительству твоему, ради взыскания прощения, якоже устив предостоверный свидетель, святейшій и всеблаженней. шій Пансій патріархъ великаго града Александрін и судія вселенскій, о всёхъ можеть изв'ястити. Но благочестивейшій, типайшій, самодержавнъйшій великій государь царь и великій князь Алексій Михайловичь, всея великія и малыя и бёлыя Россіи самолержень. благоволиль его удержати, благословныхъ ради винъ, сиръчь совершенія ради зачатаго толкованія нужнійшихь нікихь тайнописаній, и объща ему къ вашему святительству ходатай быти о прощенія. Тъмже аще твое преблаженство, поминающе Христово слово: будете милосерди, якоже и отецъ вашъ милосердъ есть; и ону модитву повседневную: и остави намъ долги наша, яко и мы оставляемъ должникомъ нашимъ-сотвори съ нимъ всячески смиренно твоему жезлу архипастырскому преклоняющимся отеческое милосердіе и остави долгъ его, дарующе прощеніе и благословеніе, --- будеть Отцу небесному благопріятно, дарю благочестивъйшему радостно и нашей мърности благодарно, и всей церкви россійстей душеполезно, О семъ прилежное наше многократно усугубляюще прошеніе, да, исполненну и совершенну радость нашу сотвориши, имамы не забывати преблаженства вашего у престола царя небеснаго о милости, у земнаго же о милостыни, пособствія ради. При семъ святыхъ вашихъ архіерейскихъ требуемъ молитвъ и благословенія, взаимъ воздаяти долгь братолюбія и сослужительства нашего усердно по себъ объщающеся и желающе, вамъ, со всемъ стадомъ словеснымъ оть Архипастыря небеснаго пасенію вашему врученнымъ, радоватися временно и въчно, спастися же и теломъ и душею.

Писася въ царствующемъ град $\hat{\mathbf{b}}$  Москв $\hat{\mathbf{b}}$ , въ л $\hat{\mathbf{b}}$ то 1669, іунія 4 числа.  $\hat{\mathbf{b}}$ 1)

№ 8.

Грамата александрійскаго патріарха Паисія къ государю Алексью Михаиловичу съ указаніемъ тъхъ невыносимыхъ страданій, какія онъ невинно терпитъ по своемъ возвращеній изъ Москвы въ Турцію, и съ просьбою о милостынь ему.

Влагочестивъйшій, христіаннъйшій, державнъйшій, тишайшій, богохранимый, боговънчанный, богодаровательный побъдитель и побъдоносче, непобъдимый, всеславнъйшій всегда августь цесарь і великій государь и владыко, государь, государь Алексъй Михаиловичъ
московскій и всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержець, сыне
во Христъ Господъ и владыко, сладчайшій, тріжеланный и возлюбленный нашего умиренія, да будеть святому и богодарованному
твоему царствію благодать, миръ, милость, побъда на враги видимые и невидимые, отъ трисіятельной и трисвятой троицы Отца
Сына и св. Духа во единомъ естествъ Бога нашего, моленіе, благословеніе, прощеніе и все что благое и святилное чрезъ св. Духа
посылается, смиренно отъ нашего умиренія и отъ Святаго апостольскаго и патріаршескаго нашего престола евангелиста Марка, по-

Рукопись московской синодальной библіотеки, № 130, л.л. 39—41. Та же грамата въ рукописномъ сборникъ Флорищевой пустыни, № 109—676.

мощь и посъщение, со благочестивъйшею и тишайшею царицею государынею, государынею Наталіею, новою Пульхеріею и новою Өеодорою, и съ благовънчанными и богодарованными сынома вашима царема нашима Өеодоромъ Алексъевичемъ и Іоанномъ Алеисъевичемъ, съ богохранимыми царевнами, и со всею палатою и съ воями державнъйшаго вашего царствія, аминь.

Понеже державнъйшій великій царь чрезъ повельніе самодержавнаго царя нашего солтана Магмета привезенъ есмь узами желъзными обвязанъ в' Андріанополь, по подобію Павла Апостола, по оклеветанію безбожнаго Архипа, еже ныя дыяволомъ пребываеть, отрекся бо нашей непорочной въры. И привезены, да будемъ судитися съ нимъ предъ праведнымъ судомъ великаго царя нашего, о которомъ ото многихъ слышало святое царство твое, а наипаче отъ Мануйла, яко онъ, беззаконный, глаголеть и ищеть 70 золотыхъ и многихъ драгихъ запонъ, которымъ вещемъ мы невиноваты есмы, и не видали и не слыхали. И держать нась нына въ великомъ береженье, обаче прежде примествія нашего вседержитель Богь і высокоуміе величайшаго нашего царя и мудрость и правосудіе вельможнаго везиря сотворили ему праведное отомщеніе и ради нъкакой скверной вины посаженъ есть на каторгу. По пришествін же нашемъ мудрайшій везирь глаголаль намь, яко аще онъ лукавый не пріидеть, предстояти тебі на судів невозможно, и абіе посладь привести судитися съ немъ намъ невиноватымъ. О горе, ито не будеть плакати о насъ! о горе, кто слыша да не будеть дивитися о такой неправедной на нась клеветь, еже сотвориша лукавый человікь, елико страдаль, державнійшій царю, азъ отецъ твой и стражду, кто иной претерпълъ, и старые святые не терпъша? Писати по единому нъсть ми времени и смъю глаголати, яко вторый Павель и вторый Іевь, ей ей клянуся царствію твоему, яко не лгу! Но обаче надежду вижю на праведнаго Бога и царя и на справедливость, еже процейтаеть вдёсь въ великомъ сулилеше державнъйшаго нашего царя, и на мудрость строителя его, праведнаго судію сирічь вевиря, и на святое ваше моленіе, яко вскорів освобождени и отправленъ будемъ, имвемъ бо честнвишаго заступника и помощника господина Панагіота, имъже есть христіаннъйшій и помощникъ престола нашего, даждь ему Господи всякое благо, яко много намъ номогалъ и паки намъ помогаетъ. Притомъ, святьйшій мой царю, и Иванъ, называемый Репета, иже придеть нынь къ вамъ, много намъ помогалъ и защищалъ словомъ и деломъ по силь своей, а наппаче потребны намъ были денги, не имели бо

ничего въ темницъ, и за многимъ принужденіемъ чего отъ насъ силою просили... поружою онъ учинился и взяль отъ некотораго христіанина купца "тф талеровь и даль намь, и мы дали ему наше рукописаніе, да возметь онъ сін деньги оть великаго царстія твоего. Сего ради молю державное твое царствіе распростерть милосердія твоего руку и сіи деньги дати, аще жъ являемся тяжкіи, но обаче гдъ къ иному прибъгати въ сей неправедной клеветь, но ко твоей великой милости, еже жаловаль нась ты, великій государь. Вогь въдаетъ все отдали и свободили отъ долгу престолъ нашъ и пребываемъ нынъ обнажены и безъ насыщенія хльба. Тымыже молимъ неотверзи насъ отъ милости твоей, пощади насъ раци многой нужды, въ ней же страждемъ. Писали мы державнъйшій царю оть престола нашего со архимандритомъ нашимъ, якоже леть ость и посылали ево, но обаче приде сія препона и того ради не нослахомъ. Обаче потомъ пошлю человека моего съ грамотою поклонитися и благодарити великое царствіе твое. Темъ же святый царю по заплать дф талеровь вышепомянутому Ивану Репеть, да будеть оть него взята кабала моя. И егда благоволить Господь, пріндеть къ вамъ человікь мой, тогда дайте ее къ намъ привести. Потомъ молю богодарованное твое царство, яко да будетъ жалованье твое къ тому Ивану Репеть еще сколько воля твоя государская будеть за ту діадиму, понеже онь много убытковь учиных пля той піанимы и какъ тебя Господь Богь наставить. Сіе же благочестивъйшій царю нынё пишу со многими слезами изъ темной и мрачной темницы. Прочее же оть грамотоносца разумъешь. Темно пишу и просто, ибо нощь есть. Вседержитель Богь и Господь господствующихъ да сохранить державичёное твое царствіе во ніжи въковъ аминь, и молитва благословенія и прощенія нашего умъренія да будеть съ велекимъ царствіемъ твоимъ, со всёю налатою и съ воями, аминь. 1671 года ноября 8 дня.

Теплівішій богомолець державнівішаго вашего царствія Александрівіскій Пансій <sup>1</sup>).

Nº 9.

Всенародное воззваніе патріарха Іоасафа и всего освященнаго собора съ увъщаніемъ ко всъмъ православнымъ беречь себя отъ новоявленныхъ церковныхъ мятежниковъ и ихъ льстиваго ученія.

Гласъ великаго господина святвищаго Іоасафа, патріарха московскаго и всея Россія, и всего освященнаго собора во священнона-

<sup>1)</sup> Греческія дъла 7180 г. № 25.

чальникомъ, священникомъ и ко всёмъ православнымъ христіаномъ, увёщающій и опасающій отъ мятежниковъ и ихъ льстиваго ученія.

Бысть древле слово Господне ко Іезексилю пророку: стражъ, аще видить мечь грядущь, и невострубить трубою и непроповъсть людемъ, да ся дюдіе сна бдятъ, и нашедъ мечъ возметь отъ нихъ душа; таковый убо беззаконія ради своего взяся, а крови ея отъ руки стражевы взыщу. Сіе мы настражницы духовной сущів, аки о насъ реченное читающе, видяще же яко душеубивательный мечъ лукавых человькъ лукавое слово, единство церкве равсецающее, въ православномъ народъ ходить, и свиръпо души улявляеть, въ мъсто вострубленія сей глась увіщательный, да ся снабдівайте, испущаемъ: внемлите возлюбленніи, молимъ вы именемъ Господа нашего Інсуса Христа, внемлите отъ лживыхъ учителей, иже приходять нь вамь во одеждахь овчихь, внутрь же суть волцы-хищницы, оть плодовь ихъ познаете ихъ, плоды же ихъ суть сій: лжа, клеветы, хулы, расколы, мятежи и непокорство, лицемфріе, суемудріе и тамъ подобная. Волцы убо суть, иже оть пустынь прибагающе, навітують стадо Христово, и оть той неискусных в похищають; мучителіе суть, а неучителіе, иже святый соборь, бывшій на Москвъ, поносять и худять не знающе окаяннін, яко по правиламъ святымъ неточію въ патріархів, но и въ митрополіахъ и епископіахъ дважды въ лето соборомъ быти подобаетъ управленія ради церкве. Бываху и прежде въ царствующемъ градъ Москвъ собори, но яко о книжномъ исправления презираху, того ради за многая явта премногая въ книгахъ внесощася погръщенія, якоже является во Псалтыри соиследованіемъ, 150 лета на месте 181, въ строкъ 14, идъже четверолично божество напечатася; и паки во Псалтыряхъ со иследованиемъ неисправныхъ печатныхъ, и въ катисисвхъ малыхъ развращенив напечатася о врестномъ знаменіи, въ Потребницъхъ же, выходу 133 лъта, на листъ 151, на строкъ 10 и 15, напечатано во великій четвертокъ и въ великую субботу инокомъ на сыръ и на яйца разрёшеніе. А въ Потребнице, выходу 147 лета, на листе 405 на обороте въ строце 3, напечатано сице: въ Троицы славимаго Бога и пречестную его Богоматерь. еже безмъстно, ибо не всея Троицы есть матерь Богородица, единаго Бога Сына. Въ томъ же, —на листъ 302 на оборотъ, въ строць 9, напечатася велми богохулно, якоже и воспомянути ужасно. И иная зъло многая подобная симъ погръщенія въ неисправленныхъ книгахъ напечаташася. Что премудръйшимъ си разумомъ усмотрёль благочестивый великій государь царь и великій княвь Алексій Михаиловичь, всея великія и малыя и білыя Россіи самодержець, ревностію поревнова, да плевелы исторгнутся изъ чистыя пшеницы. Тъмъ же повель бывшему патріарху имркъ собрати соборъ книжнаго ради исправленія и иныхъ дёлъ нуждъ церковныхъ, И бысть соборъ, иже согласно суди книги исправляти и зъ греческихъ переводовъ и зъ старыхъ русскихъ писанныхъ харатійныхъ, что руками си подписаша вси архіерен и прочія власти, якоже являеть соборное дёлніе, еже во книзе Скрижали и во Служебнице новоисправленномъ печатномъ выходу 1-го. Но завистники спасенія нашего и присный врагь церкве Христовы діаволь возбуди своя угодники, сосуды дсти и дукавствія, еже книжное исправленіе обхуждати и расколъ великій о церкви діяти, иже аки во овчихъ кожахъ во одеждахъ смиренія, овін во вретищехъ, овін во иноческихъ худейшихъ оденніяхъ, иніи инако, иси же не по обычаю, дукаво оделнів, съ притворствомъ благочестія приходяще, яко литін волцы души неискусныхъ отъ единства церкве хищати начаша, учаще новоисправленныхъ книгъ не пріниати, паче же презирати. Сами окаяннім всячески невъжды и никоего ученія причастницы суще, но токмо по святому апостолу Іудь: облацы безводнів н вътры преносими, древеса осенная безплодная, дважды умершая искорененная, волны свирьпыя моря воспыняющая.

Своя стыденія, звёзды прелестныя суще, имъ же мракъ тмы во въки соблюдеся. Вси сицевіи неблагочестія ищуть, но ови нехотяще великаго государя службы служити, иніи холопства избывающе, иніи лінящеся работати, иніи нехотяще подначально въ монастыръхъ жити, скитаются по лъсомъ и вертепомъ, и оттуду тайно, яко тати, и сыново тим во ограды и веси входять и простыя жожи премщають. Обратошаже себа поборники, накія оть священникь в діаконовъ, имиже способвуеми, продерзивъе ядъ свой въ тълъ церкве разпущають, таковыхъ лесцевъ правила святыхъ отець теритьти во градехъ возбраняють, правило 23 вселенскаго собора повельваеть изъ града изгоняти и въ монастыръхъ держати безчиныя люди и тунеятцы. Сицевіи прелстителіе наиначе умножищася, егда бывшій патріархъ имреть оставивъ престоль свой, и разсёяща злобное си ученіе въ людехъ малоумныхъ, еже книгъ новоисправленныхъ не прінмати. То лукавое ихъ начинаніе хотя благочестивый самодержецъ истребити, паки повель собору быти и новопечатныя книги свидетельствовати. Бысть убо соборь и книгамъ досмотреніе, въ нихъ же ничтоже противно и развращенно, но вся согласна и православна обрътше; вси единогласно книжное исправление утвер-

диша и руками своими подписата. Противники же, обхуждающія то исправленіе и расколь дімощія многа, отъ тіла церкве яко гнилыя уды отсвкоша и анаеемв предаша въ то святаго собора время, и нашу мерность возведе Божія десница на престоль патріар шій. И мы убо вся видяще праведна и благочестна быти любезні, купно со братією нашію, со святьйшимь кирь Паисіємь александрійскимъ и со святьйшимъ киръ Макаріемъ антіохійскимъ патріархами пріяхомъ, лобзахомъ и рукъ нашихъ подписаніемъ утвердихомъ, и книгу Жезлъ правленія, тогда сооруженную, яко православную и по святый церкви поборяющую, въ міръ пустихомъ. Но Божіниъ попущеніемъ нитако мятежницы укротишася, аще бо и досель жестокосердія и горціи не покоряются святьй церкви, но борють ю вживыми влеветами, забывше окаяннів, яко и адова врата не одолжють ей. Лають, яко иси, на Жезль, и церкви не церкви, архіерем не архіерем быти именують; тріехъ перстовъ во крестнаго знаменія во ображеніи сложеніе обхуждають, кресть четвероконечный хухнають, не видяще безумніи, яко вся такиства и дъйства церковная съ четвероконечнаго креста знаменіемъ бывають; надъ всими сими-о горе, о лють,-пречистыя тайны тъла и крове Христовы скверными си устами не чисты быти блядословять, и иныя хулы, едва самымь діаволомь вымыслимыя, ихъ же помянути писаніемъ недостоить, мерзскими си гортанми отрицають. Въ толикоже безуміе пріндоша; ако самимъ имъ нев'яд'яти, что баснословять. Уже бо антихристи въ Москвъ родитися имуща глагодить, нейн же рожденна быти проповедують, забывше несмысленній, яко въ книгахъ древнихъ, ихъ же сами они не отмещутъ, пишется антихристово рожденіе не на Москві, но во Вавилоні быти. Сія лестии и иными симъ подобными премногими баснословіи, яко мечи душегубными, простыхъ людей души убивають окаяннів мятежницы: зубы ихъ оружія и стралы, и языкъ ихъ мечь остръ. Сей мечт мы видяще, ходящь между вами, се вострубляемъ отъ стражницы церковныя, се глась даемь вамь увёщательный: сна бдите отъ меча сего, ввостриша мятежницы яко оружіе языки своя. еже сострёляти въ тайныхъ непорочна, тайно ходять яко татіе и разбойницы, тако убивають души неповинныхъ. Блюдитеся убо сихъ, въгоните изъ домовъ вашихъ и яко тлю... изъ одежды истрясите. А святой соборной и апостольстви церкви повинующеся, работайте Господеви со страхомъ и радуйтеся ему со трепетомъ, да благословени будете и спасеніе получите душамъ вашимъ. Аще же кто за неопаство си отъ сего меча дукавыхъ учителей язву страждетъ, молимъ именемъ Божіимъ дэ, всякаго обиновенія кромѣ, пріидетъ къ намъ и явитъ совершенно свое уязвленіе, и мы, по Божіей благодати, уподобишеся самарянину, потщимся любовно нластыремъ истиннаго ученія исцѣлити. Присемъ всѣмъ благонокоривымъ благословеніе, благодать и миръ отъ Христа Бога буди. 1)

# № 10.

Воззваніе патріарха Іоасафа и всего освященнаго собора къ царю Алексъю Михаиловичу, чтобы онъ отмстилъ своею царскою силою непокорникамъ церковнымъ и защитилъ отъ нихъ правовърныхъ.

Пресвътлъйшему, благочестивъйшему, тишайшему, самодержавявитему великому государю, царю и великому князю Алексію Миханловичу, всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержцу, истинному благочестія ревнителю, второму Константину, новому Өсодосію, всъхъ благочестія любителей превосходителю.

Іоасафъ Божіею милостію патріархъ Московскій и всея Россіи со всёмъ освященнымъ соборомъ мира, здравія и спасенія.

Вогъ всемогущій, имъ же царіе царствують и господіе господствуеть, трегубъ санъ, по всеродномъ потопъ вселенныя каезклісмомъ казненія, въ гражданствъ вселенныя треми сынами праведнаго Ноя образованный благоволиль есть имети: рабски, Хамонъ прописанный, священнически-Симомъ назнаменованный, и господьскій или обладательскій, Іафетомъ изображенный. Оть нихъ же перваго званіе есть работати господемь своимь, втораго-служительство есть: о обонкъ во Вогу молбы возсылати, третьято наки дело обонкъ защищати, обраняти и отищати, по оной всенародно притчи: Хамъ трудися, Симъ молися, Іафетъ обоихъ метися. Мы убо, богомольцы пресветлаго престола твоего, Симомъ образованнім. архіерен Бога вышняго, о немъ же намъ попеченіе им'єти господствуеть, труды ко трудомъ прилагающе, Богу поспънествующу. подщахомся чрезъ сіе настоящаго собора время, твоимъ царскимъ повельніемъ и тщаніемъ совокупленнаго, сотворити: еже есть взыскати злоказненныя расколоначальники, велій мятежь въ церкви Божім творящія, премногія правовірных души въ дебрь геенны

<sup>1)</sup> Рукопись московской синодальной библіотеки, № 130, л.п. 203 об.—206. То же слово находится въ синодальной рукописи № 568, л.л. 75—78, хотя и въсколько въ иной редакціи.

низводищія, и поимати яко лисовы хитрыя, ошинами прелести связанныя, огнемъ раскола и суемудрія жатву домовита небеснаго попаляющія, яже обратше и Христовою благодатію емше, пастырски прежде поучахомъ проповъдію слова Божія и по святому апостолу Павлу: настояхомъ благовременив и безвременив, обличахомъ, запрещахомъ, молихомъ со всякимъ долготерпъніемъ и ученіемъ. И Божіимъ милосердіемъ многія отъ душепагубныя пропасти къ единству церкве возвратихомъ, развъ малыхъ числомъ нікихъ мятежетворцовъ, ихъ же гордости начальникъ діаволъ гордъливая сердца твердъе камене ожесточивъ, неточію сотвори непокорятися церкви, и аспидски ушеса свои затыкати, но зубы ихъ содъла оружія и стрълы, и языкъ ихъ мечь остръ на сосъченіе и странявіе удовъ тала церкве. Тамь же вманихомъ ихъ яко мытаря и язычники и властію намъ отъ Бога данною анавематствовахомъ ихъ, предавше діаволу на изможденіе плоти, да духъ спасется. Обаче ниже симъ образомъ успъхомъ что на нихъ, яко весма жестотою непокорства обольшеся, діавольстін суть ратницы, на церковь хулная отрыгающе словеса, на святая и на священная, якоже и помянути трепетно и ужасно. Тъмъ же убо яко волки хищныя изъ церковнаго стада изгнавше я, яко вредныя уды отсекие, яко смертоносныя скорий изъ недръ церковныхъ извергше, всего обнаживше священства, предлагаемъ твоему царскому суду. И молимъ, подражающе отцемъ святымъ, яко праведнъйшаго Іафета, да прекрапкою десницею твоею защитими церковь Божію отъ нехъ, да истише имъ безбожное ратованіе, и обронише овцы стада Христова отъ зубъ ихъ волчінхъ, да нектому бъгають и рыкають, во еже что восхитити и поглотити. Поревнуй, правовърный царю, царемъ благочестивымъ, ихъже делній списаніе въ послъдующемъ свитив твоей ревности во образъ предлагаемъ. Симъ ревнителемъ церкве, внегда аще уподобитися восхощеть твое благочестіе, тогда уврить мирное устроевіе церкве и всего царствія православнаго, тогда службу принесеть твоя царская кротость Богу достойную временныхъ и въчныхъ въ торжествующей церкви воздаяній, ихъже мы богомолцы твоего пресвітлаго царскаго величества вседушно желаемъ 1).

<sup>1)</sup> Рукопись московской синодальной библіотеки, № 130, п. п. 192—193.

Третья глава соборныхъ дъяній 1667 года, содержащая въ себъ "толкованіе о аллилуіи и о знаменіи честнаго и животворящаго креста, сиръчь о сложеніи перстовъ, и заповъдь о святомъ символь, и о Інсусовь молитев и о прочихъ", имела две редавція: одну обширитишую черновую, но засвидетельствованную однако подписями присутствовавшихъ на соборъ ісрарховъ, и другую бъловую, составившуюся изъ совращения первой и вощедшую въ этомъ видъ въ Книгу себоримск дъяній. Проф. Субботирь въ своихъ "Матеріалахъ для встерін раскола" (т. ІІ, стр. 264—279) напочаталь принятый бёловой или сокращенный тексть третьей главы, но въ подстрочныхъ примъчаніяхъ напочатать и всё тё мъста, находившіяся въ первоначальномъ общирномъ черновомъ спискъ, которыя потомъ въ немъ были зачеркнуты и не вошли въ списокъ бъловой. Сличая объ редакція третьей главы соборныхъ дівній, какь оні напечатаны проф. Субботинымь, сь печатаемой ниже рукописью, мы находимь, что первоначальный общирный черновой списокъ третьей главы соборныхъ дъяній составленъ быль главнымъ образомъ по сочиненію Діонисія, и представляеть изъ себя въ большей своей части простое его сокращение, какъ бъловой списокъ соборныхъ дъяній въ свою очередь представляеть только сокращение чернового, почему біловая редакція третьей глявы соборных денній эсих только въ существ'я дела более усиленное сокращение сочинения Дионисия.

такоть третьей главы соборныхъ дъяний 1667 г. по въловому списку.

текотъ нашей рукопнои.

Святая Христова восточная в апостольская церковь, отъ святыхъ Апостоловъ и святыхъ богоносныхъ отцевъ, и вселенскихъ учителей, пріять сію ангельскую песнь, сиречь: алиглуіа, въ божеотвенномъ пеніи во

Святая Христова восточная перковь, якожь рекохомъ, отъ святыхъ Аностолъ и святыхъ богоносныхъ отенъ седми святыхъ вселенскихъ соберовъ, и отъ прочихъ святыхъ вселенскихъ учитель, (прія) сію агтель

учиненныхъ мёстёхі, глаголати: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, Слава Тебъ Боже. Сице трижды, якоже випится и писано во многихъ греческихъ и славянорос. сійскихъ древнихъ рукописныхъ харатейныхъ книгахъ. И то сіе являеть и сіе разумветь православно святая восточная и апоannunvia церковь: CTOJECRSS Отпу, алмизуіа Сыну, алмилуіа Святому Духу; тоже: Слава Тебѣ Воже, или: хвала Отцу, хвала Сыну, хвала Святому Духу. Глаголюще сице аллилуіа трижды, таже: Слава Тебв Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко въ Троицъ и во единицъ Богъ, сиръчь: трижды аллилуіа ради тріvпостасія (испов'яданія), и еже приречемъ: Слава Тебѣ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троипа единъ Богъ, а не три бози. явоже ноеть святая первовь и Святый Воже, святый крыный, святый безсмертный помилуй насъ: и въ сей ангельской пъсни такожде разумбемъ, якоже и ва аллилуіи, въ божествъ Троицу и единицу: Святый Боже-Отепъ, Святый крапкій — Сынь, святый безсмертный-Духъ Святый, таже: помилуй насъ, а не помилуйте насъ. Сіе, еже со трисвятымъ, исповедуемь въ трехъ упостасъхъ быти Бога, и еже: помилуй насъ, едино божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. И херувимская пѣснь: свять. свять, свять Господь Саваооъ. скую пъснь, сиръчь, аллилуіа глаголати трижды, сирвчь: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, тажъ: Слава Тебѣ Боже. Сице трижды, якожъ видится и писано во мнодревнихъ рукописныхъ греческихъ и славенкнигахъ скихъ. Сіе являеть и сіе разуправославно: annuvia мвемъ Отпу, анавауіа Сыну, алавауіа Святому Духу, таже: Слава Тебъ Боже. Глаголюще сице сіе аллилуја трижды, являемъ и исповъдуемъ, яко есть Троицы Божество, сирвчь, тріупостасно. И еже приречемъ: Слава Тебъ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троица единъ Богъ есть, а не три бози, якожъ и егда паки поеть CBSTAS церковь: Святый Воже, святый крвикій. святый безсмертный, насъ, и въ сей аггельской пъсни такожде разумвемъ, якоже во алимуін, въ божестве Тронцу и одиницу: святый Воже-Отець, святый крыпкій-Сынь, святый безсмертный-Духъ Святый, таже: помилуй насъ, а не помилуйте насъ. Се, еже трисвятымъ исповедуемъ тріупостасное въ Божествъ, и еже: помилуй насъ, едино божество: единъ бо Богъ Троица, а не Подобив хорувимская И прсир, оже поеть перковы свять. свять, свять ради тріупостаснаго Вожества, и: Госполь Савасов-ради соединенія, сирвчь, за единицу Божества. Свять

подобнъ являеть, якоже адлилуіа и Святый Боже: трижды свять ради тріупостаснаго Божества, и: Госполь Саваооъради единаго существа. Свять Отецъ, свять Сынъ, свять Духъ Святый: таже: Господь Саваооъ, сирвчь: Господь силь, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силь, святая Троица. а не три Господы. Сице и во аллилуіи: трижды ради Троицы, и: сдава тебѣ Боже—ради еди ницы: зане Богь въ Троицъ и во единицъ славословится, и въруется, и исповъдуется. Сице держить и мудрствуеть святая восточная и апостольская перковь, якоже пріять свыше изначала, писанное и неписанное преданіе оть святыхъ Апостоловъ, и отъ богоносныхъ отцевъ, вселенскихъ соборовъ. чихъ. А еже глаголють нѣціи алдилуіа дважды, таже: Слава Тебѣ Боже, никакого основанія вь томь вивють. Толкують убо, яко знаменуеть алишуіа: Сивва тебѣ Боже. дважды аллилуіа, таже: Слава тебѣ Боже, являеть по ихъ трижды Слава тебѣ Боже. Се трижды Слава Тебѣ Боже являеть токмо Троицу, а единицу ни. Се убо погрѣшають зѣло. зане невъдъніемъ исповъдуетъ токмо Троицу просто, а единипу ни <sup>1</sup>).

Отець, свять Сынь, свять Лухъ Святый, тажь: Господь Саваооъ, сирвчь: Господь силь, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силь, святая Тронца а не три Господы. Сипе и во аллилуін: трижды ради Троицы, и: Слава Тебѣ Воже, ради едизане въ Трокцъ и во единица Богъ славословится, и въруется, и исповъдуется. Сипе держить и мудрствуеть святая восточная церковь, якожь прія СВЫШО И ИЗНАЧАЛА ПИСАННАЯ И неписанная преданія оть святыхъ Апостоль, и святыхъ отепъ, и вселенскихъ седми соборовъ, и прочихъ. Но во еже глаголете вы суемудрін алипуіа дважды, таже: слава Тебѣ Боже, -- каково основаніе имвете? Вы толкуете, яко знаменуеть аллилуіа: Слава тебѣ Боже. Поставимъ и мы да речемъ, якожъ глаголете и вы, яко знаменуете аллилуіа: слава тебь Боже: дважды алинуіа, таже: Слава тебѣ Боже, являеть по вашему трижды Слава тебъ Боже. Се трижды слава тебъ Боже, явияеть токмо Троицу, а единицу ни. Се убо погрѣщаете исповъдуете токмо Троицу просто, а единицу ни. Идж же бо исповъдуется Троица просто, безь единицы, разумиется зло: зане вмънится сія Троица три бози, а не единъ Богъ; не буди

<sup>1)</sup> Въ черновомъ спискъ за симъ слъдовало: "идъже убо исповъдуется Троица просто, безъ единицы, разумъется эло: зане вмъняется сія Троица три бози, а не единъ Богъ. Неправославное исповъданіе есть сице (?); но

Но святая восточная и апостольская перковь православно мудрствуеть и исповедуеть въ Божествъ Троицу и единицу, Сего рани и православно поетъ, во учиненныхь местель, алинуја трижды ради Троицы, и Слава тебѣ Боже ради единицы. святый Боже, святый крепкій. святый безсмертный, помилуй нась, и: Свять, свять, свять Господь Саваооъ-тожде трисвятое ради Троицы; помилуй насъ и: Госполь Саваооъ-ради единицы неоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе. А еже писана въ Евфросиновъ Житіи, она вся суть суммудріе, и вще про будеть прочитати то Житіе по Бозв со вниманіемъ, равумети будеть. И еже глаголють, яко о сей аллилуін иде во Царьградъ и слыша отъ патріарха и въ соборной велицей церкви глаголюшія алинауіа аважны, о томъ мнимъ, яко не иде въ Щарьградъ: зане времена тогда не такова быша, владеша бо тогда турки Болгарією в Сербы, в

вредословів. Но православное исповъданіе есть сице: по Троицъ да послъдуетъ и единица. Идъже Троица и единица: православное есть исповъданіе: идъже Троица безъ единицы: многобожіе еллинское есть; идтже единица безъ Троицы: безбожіе іудейское и агарянское есть. Но святая восточная перковь православно мудрствуеть и исповъдуетъ Тронцу и единицу. Сего ради и православно поеть аллилуіа трижды ради Троицы, и Слава тебв Боже ради единицы. И святый Боже и прочая таисповъдуеть. И свять, свять, свять Господь Саваооъ тоже знаменуеть: трисвятое ради Тронцы; помежуй насъ и: Госполь Саваоеъ — ради единицы, якоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе. А что есть писано во Ефросиновъ Жи-TIR, OHR BOS CYTL CYCMYADIO, KTO будеть прочитати по Возв со вниманіемъ, разумѣти будеть. Аще Ефросинъ имъяще каково недоумение о алимую, яко человъкъ діавольскимъ искушоніемъ-не дивно. А что глаголють, яко о семъ иде во Царьгралъ и слыша отъ патріарха и въ. соборной велицей церкви глаголющія андидуіа дважны, о томъ

Троица да посладуеть и единица. Идаже Троица и единица: православное исповадание есть; а адаже Троица безъ единицы: многобожие единисское есть; и идаже единица безъ Троицы: безбожие јудейское и агарянское есть". Все это масто обчеркнуто и сбоку сдажана заматка для переписчика: остави. Въ нашей рукописи это масто имается въ той же посладовательности и нами напечатано курсиеомъ.

всемъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратоваща тогда на христіаны великими и лютыми ратми. Аще бо и иде во Царьградъ, якоже глаголють льтописцы, обрѣтается, яко не въ то время бъ Іосифъ патріархъ и Евфросинъ преподобный, но въ различныхъ временъхъ. И аще и приходиль при Іосифъ патріархв, и тоть бв латиномудрый, ьже бѣ на осмомъ соборѣ во Флорентіи. И паки, единаго человъка свидътельство непріемлется, по божественному писанію, аще и ангель сь небесь будеть. И паки, вяще разумъется истина въ списателевъ вильніи иже глаголеть, яко видь Богородицу и Архангела, и бесёдова съ нимъ о аллилуіи, и негли яко рече ему Богородица таковая словеса и толкованія о аллилуіи, яже ниже слышави кому подобаетъ таковая хула, и тамо будеть ужасатися чититель безуміа списателева Еуфросинова Житія И сіе сиущеніе, сие глаголати аллилуію дважды, таже: Слава Тебѣ Боже, не отъ Еуфросена стало, но отъ списателя Еуфросинова Житія піавольскимъ навътомъ. А Еуфросинъ въ последнемъ поучени своемъ при смерти, якоже слыщахомъ и разумъхомъ, о аллилуіи ничесоже завъща братіи монастыря своего, наже писа что о томъ тестаменть своемь, токмо ВЪ солгано на преподобнаго Еуфро-

мнимъ, яко неиде во Царьградъ зане времена нетаковая быша тогда, владёша бо тогда турки Болгарією и Сербы, и всёмъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратована турки тогда на христіаны великими и лютыми ратми. Но аще и иде во Царьградъ, во время оно бъ Іосифъ патріархъ латиномудрый, который бѣ на осмомъ соборѣ во Флоренців. И паки: единаго человъка свидътельство не пріемлется, по божественному янсанію, аще и ангель пебеспый будеть. И вящие разумвется истина въ списателевъ видъніи, иже глаголеть, яко Богородина рече ому таковая словеса, яже подобаеть ниже слышати кому. Тамо бо списатель Ефросинова Житія пишетъ ОТЪ COHHATO вѣтра грезу, или отъ своея нѣкоторая толкованія не потребная на аллилуію... Токмо сія смущенія, яже хощуть нісціи глаголати алминуја дважды, тажь: Слава Тебв Боже, отъ списателя Житія Ефросинова начася діавольскимъ навітомъ. А Ефросинъ въ последнемъ поучени своемъ при смерти о алмилуін ничего не приказа братіи своемъ... А. еже Tectaments Максима-грека, THE TORIOTE на что и онъ мудрствоваще аллилуіа яважды глаголати, и приводять во свидътельство святаго Игнатіа Богоносца, яко оть ангеловъ пъти сице: андинуіа слиша

сина отъ списателя Житія его. А еже глаголють на преподоб. наго Максима-грека, яко и онъ мудрствоваще дважды глаголати аллилуіа, и приводять во свидівтельство святаго Игнатія Бого. носца, яко отъ ангеловъ слыша пѣти дважды аллилуіа, и въ томъ лгуть на святаго Игнатіа и на Максима грека: зане святому Игнатію явишася ангели божественномъ псалмопеніи. сирѣчь о антиоонѣхъ, а не аллилуіи. И въ семъ несогласуется самое писаніе, еже называють Максимово, и въ томъ разумвется подлинно, яко то сложеніе слова не Максимово есть, токмо лгаша нъцыи суемудріи на его имя: ибо Максимъ премудръ бяше и не могль бы сице противныхъ писати  $^{1}$ ).

дважды, и въ томъ лгутъ на святаго Игнатіа и Максима-грека: зане святому Игнатію явишася ангели о божественномъ 
псалмопёніи, сирёчь о антифонёхъ, а не аллилуіи. И въ семъ 
несогласуется самое писаніе, кія 
называютъ Максимово, и о томъ 
разумёется подлинно, что то 
сложеніе слова не Максимово 
есть, токмо лгаша нёцыи на его 
имя.

#### О ЗНАМЕНІИ ЧЕСТНАГО КРИСТА, СИРЪЧЬ О СЛОЖЕНІЙ ПЕРСТОВЪ.

Такожде и знаменіе честнаго и животворящаго креста отъ святыхъ славныхъ и всехвальныхъ Апостоловъ и отъ святаго священномученника Игнатія Богоносца, третіаго патріарха антіохійскаго и наслъдника святыхъ Апостоловъ, и отъ вселенскихъ учителей выше изначала пріяхомъ православно знаменати себе внаменіемъ честнаго креста треми первыми персты десныя

. . . А мы Божіею благодатію православно творимъ знаменіе честнаго креста на лицъ и на тель нашемъ тремя первыми персты десныя руки, пріяхомъ отъ святыхъ Апостоль, отъ CRATHAN богоносныхъ отець и вселенскихъ учителей: во имя Отца и Сына и Святаго Духа, неписаннымъ преданіемъ. якожь свидетельствуеть и святый Василій Великій, иже ко

<sup>1)</sup> Последнія слова принесаны въ бёловомъ списке уже после, киноварью, и потому ихъ невъ ни въ черновомъ списке, ни въ нашей рукописи:

руки, совокупивше я во имя Отца и Сына и Святаго Духа. неписаннымъ преданіемъ, якоже свидетельствуеть и святый Василій Великій въ слові 27-мъ. иже ко святому Амфилохію епископу иконійскому. Обаче егда согбаемъ И совокупляемъ TOR первыя персты десныя руки. знаменуемъ, яко въруемъ и ис-. повъдуемъ въ Божествъ Троицу и единицу: сиръчь, яко святая Троица единъ Богъ есть трічностасный и единосущный 1). . . . . Сего ради сими треми первыми персты предаща намъ святіи Апостоли и богоносній отпи творити на себъ знаменіе животворящаго креста, совокупивие я во имя святыя, единосущныя и нераздъльныя Троицы. А въ трехъ перстахъ не яко хощемъ показати Божество, якоже блядословина нѣцыи - небуно токмо число покажемъ Троицы и единицы: три перста Тронцу, совокущение перстовъ ражи единицы, сирвчь, яко Богъ въ Троицв и во единипъ. Сице въруемъ и исповъдуемъ, а не инако,-не яко нъцыи суемудрів писаша, и научиша и сказаща все таинство Божества и человъчества въ перстахъ обыти; и являтися пребезаконно, и хульно троичному таин-

Амфилохію епископу СВЯТОМУ иконійскому слово 27, И въ Кормчей печатной, листь 259. и въ правилахъ Матовевскихъ. Егда согбаемъ три первыя персты десныя руки, знаменуемъ. яко въруемъ и исповъдуемъ во святой Троицѣ едино Божество и едино существо, сирачь единъ Богъ тріупостасный и единосушный, якоже сіи тріе первіи персты десныя руки имкють токмо именованіе: первый, второй и третій; а который есть больши, или меньши, не можеши разумъти или сказати. Сего ради сими первыми тремя персты предаша святіи Апостоли и богоносній отцы творити знамеживотворящимъ престомъ, совокупивши и во имя святыя и единосущныя Троицы. И въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хошемъ показати все такиство Божества, или Божество, яко вы баснословите, — небуди; THORO HORSHOMP CHMM HODOTH Тронцы и одиницы: три перста Троину, совокупленіе перстовъ ради единицы, сирвчь, яко Троица и единица есть Богъ. Кто есть вив ума, еже хощеть показати, или сказати все Бо-ECTRO BL перстахъ, HIH Божества HTRLER перстахъ. Бога есть недовидомъ,

<sup>1)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе читалось: "яко же сіи тріе персты десныя руки имъють токмо именованіе: первый, и вторый и третій; в который есть большій, или меньшій, невозможно сличити". Въ нашей рукописи см. хурсия.

ству въ неравныхъ перстахъ 1). . Глаголаша тв суемудріи, яко два перста: второй указательный и третій, средній, божество и человъчество нують и три перста: первый, четвертый и последній, меншій наклонити и совокупити попъ двѣма персты, X именоваща Святую Троицу и глаголаша, яко тъ три неравныя и разныя персты есть таинство святыя Троицы <sup>2</sup>) . . . Всьмъ убо явлено есть исповъдаша во святей Троиць неравенство, яко аріане, и несторіане и духоборцы и аполинаряне и прочіи проклятіи бретицы: зане онів сице всповъдаща несравненіе и разділеніе святьй Тронць: Отпа болша назваща, а Сила мениа, и Лука сватыто еще менша и яко раба; такожде и тѣ три разныя и неравныя персты являють, якоже мудретвована вынеречений провлятін еретицы.

непостижимь, и неизслъдимь, и невидимъ, иже ниже умомъ можеть кто всеконечно достигнути, ниже безплотніи силы. ІІ како вы человтии, суще создани, хошете показати незданное и непостижимое Божество, въ вещественныхъ и зданныхъ вещехъ, — въ перстахъ и во иныхъ? . . . Глаголето вы, яко подобаеть знаменатися крестомъ сице: совокупити два персты --- вторымъ и третіемъ, а третій наклоненъ быти мало подъ вторымъ, таже: первый BOJEKI персть, и другая два последняя персты: четвертой и пятой, меншій, совокупити, и потомъ тол-KVOTO H PARPOACTO, SEO CIH COвокуплены три персты: первый и два последнихъ, яко ость святая Троица; другая же два перета: вторый в третій, яко есть божество и человічество... Въ семъ исповъдуете во святой Троней неравенство, яко аріане, и несторіане, македоняне, и савеліане, и духоборцы, аполинаряне: зане они сице исповъдаваща и мудротвована во святей Тронцъ несравнение и единосущие: Отца

<sup>1)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе было: "в являти пребезаковно и хулно тройческое Божество въ неравныхъ перстахъ, въ вещественныхъ и зданныхъ вещеть незданное и непостижимое Божество. Вогъ бо есть недовъдомъ, непостижимъ, и неведимъ, и неведимъ, и неведимъ, и неведимъ, и немер умейн и безплотни небесныя силы могутъ постигнути всеконечно". Въ нашей рукописи см. курски.

<sup>2)</sup> Въ черновомъ спискъ далъе было: "и именоваща святую Троицу. Се исповъдаща два Бога, или два Сына: единато Бога убо Божество въ двохъ перстахъ, въ указаченьномъ и въ среднемъ, а вторато Бога въ тріехъ неравныхъ перстахъ, въ великомъ первомъ перстъ, и въ четвертомъ и въ пятомъ, въ меншихъ, кои суть наклонены подъ тъ двъма. И глаголаща, яко тъ три неравныя и разныя персты есть святая Троица".

А мы православно три первыя персты, якоже стоять наряду,первый, вторый и третій, -- совокупляемъ во вмя Ота и Сына и Свягаго Духа, и знаменаемся знаменіемъ честнаго и животворящаго креста Христова, якоже пріяхомъ 1)... оть святыхъ Апо-

больше, Сына меньше, и Духа Святаго еще менше, яко раба; такожде и вы: первый большой перстъ Отца именуете, четвертый Сына менше, и пятый, нже есть еще менше, Духа Святаго именуете; якоже вышереченніи еретицы хулите и вы святую Троицу.

Мы православно три первые персты якоже стоять по ряду,--первый, вторый и третій, совокупляемъ и знаменуемъ три именованія святыя Тронцы: Отпа, Сына и Святаго Іуха... Свие пріяхомъ оть святыхъ Апостоль. и отъ святыхъ отець, и сице

Въ нашей рукописи это мъсто читается такъ: "Се, яко исповъдаете два Вога: единъ Вогъ болши-божество и человъчество Христово; вторый Вогъ ниже и менше, которое именуете святою Троицею, и таковая Троица неподобна и неравна, зане есть единъ перстъ-первый болши, и четвертый менши, и пятой еще зъло менше".

Въ черновомъ спискъ далъе было: якоже и во святомъ крещения крещаемся въ три погруженія во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и тв погруженія знаменують и являють тридневное погребеніе и воскресеніе Христово, по святому апостому Павну: елицы во Христа Інсуса крестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христось отъ мертвыхъ славою отчею, тако и мы во обновленіи жизни да ходимъ (къ Рим. гл. 5). Спогребецеся ому крещеніемъ въ смерь, въ немже и совостасте върою (Колос. гл. 2). И по Григорію Вогослову: спотребохомся убо Кристу врещеніемъ, да и совс-ставекъ (на крещеніе стиво). Педобит убо знаменуемъ себе образомъ честваго вреста Христова, тремя первыми персты во имя Отца и Сына и Святаго Духа, яко же и крестихомся святымъ крещеніемъ въ погре-беніе и воскресеніе Христово, и во имя Отца и Сына и святаго Духа, по реченію Василія Великаго: якоже крестихомся, токожде и въруемъ, Сиде пріяхомъ"... Въ нашей рукописи это мъсто читается такъ: "чесо ради глаголемъ во крещенін и въ погруженін святую Троицу, сирвчь, крещаемся во имя Отца и Сына и Святаго Духа: зане три погруженія знаме-нують Господа нашего Іисуса Христа погребеніе и тридневное воскресеніе, по святому апостолу Павлу: яко елицы во Христа інсуса крестихенся, спограбохомся убо ему крещеніемъ въ смерть, да якоже воста Христось отъ мертвыхъ славою отчею, тако и мы во обновлени жизни да кодимъ (къ Рим. гл. 6). Спогребшеся ему крещенемъ въ смерть, въ немже и совестасте върою (Колос. гл. 2). И по Григорію Богослову, въ словъ на святое крещеніе, еже глаголеть: спогръбохомся убо Христу крещеніемъ, да и совостанемъ.... Подебив знаменуемъ себе ебразомъ чентнаго креста Христова треми первыми персты; во имя Отца и Сина и Сватаго Духа. Япожь и тамо Христово крещеніе во образъ потребенія и восмресенія Его, а именованіе Отца, Сына и Святаго Духа; сице и зді-

столовъ, о богоносныхъ отцевъ, сипе и исповъдуемъ, и сице пержить крвпко и непоколебимо святая восточная И апостоль. ская церковь, и будеть держати въчно и неполвижно. И тако подобаеть всякому православному христіанину, последующему святви восточный и апостольстый церкви, держати и мудрствовати, неоже предаша святіи апостоли и богоносній отцы, а неинако. А еже глаголють на святаго Мелетія и на Өеодорита, яко пишася и повелёша они якоже знаменатися, тако и благословити іерею, и въ томъ на святаго Мелетіа и на Өеодорита солгано: зане святый Мелетій три первыя персты показа ради трехъ упостасей святыя Троицы, и паки три персты совокупи ради единаго Вожества, и бысть знаменіе: а не неако бысть показаніе nepotobe of castaro Mezeria. А Осодорить о томъ ничтоже зане велико истязаніе о томъ было во святви гора Аоонстъй въ лето 7156-е, подобив, якоже въ царствующемъ великомъ граде Москве бысть крепное истявание отъ преосвященныхъ великороссійскихъ митрополитовъ, архіеписконовъ и епископовъ, во Святомъ Духв собравшихся въ лето 7174-е, и недержимъ и будемъ держати вѣчно и неподвижно, сице мудрствуетъ и сице исповѣдуетъ православно святая восточная и апостольская церковь, а неинако.

Приносите И нѣкое ложное писаніе BO свидетельство, ROO **TATE TYPE** RMN CRHTACO Мелетія патріарха антіохійскаго и Неопорита: негли яко они еще повелевають СЛОЖИТИ персты знаменатися крестнымъ знаменіемъ, и подобнъ благословлятися коемуждо сомому себе, кое писаніе есть ложно, сложено отъ еретиковъ, и токмо положища твхъ RMN святыхъ, предстять народь, а народь сей ненаказанъ и неученъ бысть писанію TOPAS; M. SKO слыша имя твхъ святыхъ, въроваща. тім святім въ томъ никакія відомости иміноть, токмо неправолно клевещуть ихъ, зане вь кангахь ихъ нагдъ сіо необрѣтается писано. И истязаніе веліе было во святой о томъ горъ Аеонской въ лъто 7157. пересматривали Мелетіевы Өеодорятовы книги, и писаніе такое не обрѣлося въ ихъ книгахъ... Аще святый Мелетій показаль персты: кія три персты показа и кая совокупи и бысть знаменіе? Явственно есть, яко тъ

Христовъ врестъ, а исповъданіе—Огда, Сына и Святаго Духа, якожъ пріяхомъ писанное и непясанное преданіе отъ святыхъ апостолъ сиде знаменатися животворящимъ престомъ треми первыми персты, и совершати и тайну святаго врещенія во имя Отда и Сына и Святаго Духа".

обрѣтеся въ Өеодоритовѣ книзѣ таковое писаніе; но солгано на него Өеодорита отъ нѣкихъ суемудрыхъ и сокровенныхъ еретиковъ.

Обратаются въ древнихъ греческихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ и сія толкованія о аллилуіи: святаго Германа патріарха константинопольскаго, толкованіе: адл-Отецъ, ил Сынъ, уіа-Духъ Святый, сирвчь: слава Отпу, слава Сыну, слава Духу Святому. И по Григорію нисскому: адл-слава, ил-Богу, уіаживому. И по Кириллу александрійскому: алл-державный, Богъ, уіа-той единъ; или: хвалите истинна Господа и похвалите его достойно. И по Сум. маху и по иныхъ толковнивакъ: авл-прінде, на-явися, уіа Богь, вик: песнь Божія, и: хвалите Бога жива, и: хвалите Господа, яко благь псаломъ. Сія толкованія обрётаются въ древнихъ книгахъ о алмијуји, а несто отъ святыхъ и мудрыхъ толкова сію на единъ разумъ.

первые три персты показа, ради святыя Троицы, и паки тіи три совокупи, перста ради единосуществія Божества, быть знаменіе; сице бысть показаніе персть, а неинако. А Өеодорить о томъ He писанъ нигдъ: зане въ его книгахъ таковое писаніе не обрѣтается, токмо солгано на него отъ ере-ТИКОВЪ.

Съ помощію всесильного Бога да речемъ и мы, во отвътъ оному, на алмиую толкованіе не отъ себе, но якожъ CBSTIE богоносній отци и учители толковаща и разумѣща, якожъ обрѣтохомъ въ древнихъ рукописныхъ и печатныхъ книгахъ. Святаго Германа патріарха толкованіе али-ил-уіа: али-Отець, ил Сынь, уіа-Духь Святый; и паки: али-Отпу, ил-Сыну, уіа-Духу Святому, сирвчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И паки по Григоріюнисскому: али слава, ил-Вогу, сирвуь yia-живому, SIVERELLE толкуеть: слава Богу живому. И паки по Кириллу Александрій. скому: алл-державный, ил-Богь, уіа-той единъ; или: хвалите истина Господа, или: хвалите его ностойно. И паки по Суммаху и по иныхъ токовниковъ: алипрінде, ил-явися, уіа Боть, или: песнь Божія, или: хвалите Бога жива, или: хвалите Госкода, якоблагь псаломь. Сія толкованія н прочая обратаются въ врев-

Обаче три чины обрѣтаются во святой церкви по преданію святыхъ отцевъ о аллилуів; первое убо во учиненныхъ мѣстѣхъ глаголати аллилуіа трижды, таже: Слава Тебѣ Боже; второево иныхъ учиненныхъ местехъ временькъ алипуја токмо трижды, кромѣ Слава Тебѣ Боже; третіе же-во иныхъ учиненныхъ стихахъ единожды аллилуја глаголати, или пето. И разумъ есть въ томъ сицевъ: егда глаголемъ трижды аллилуіа, кром'в Слава Теб'в Боже, или единожды, тогда являеть: Слава Тебъ, или токио: хвала, или: слава. Аще же есть стихъ къ липу Божію, тогда разумвется и за Слава Теба Боже; а егда будеть отвиь из лину Вогородицы, или святаго коего, тогда знаменуеть: Слава тебѣ Богоропица: или: Слава төбѣ святый Божій, или: хвала. Яко же и въ литійныхъ стихирахъ великому. ченика Георгіа писано OCTL: алинуіа, алинлуіа віупилка Христу воскресшему. Такожде и инда православно разумъсть святая вооточная перковь въ алициун разнымь разумомъ, по сличію стиха и времене: запе сія алилуіа ангельская паснь есть, и сего ради разное и многое въ себъ толкованіе инветь. нихъ книгахъ, а никто не толковалъ, что на единомъ разумъ стояти, токмо на Слава Тебъ Боже.

Три чина обрѣтается во святой церкви, преданы отъ святыхъ отецъ о аллилуіи, первое убо---во учиненныхъ мъстахъ глаголати аллилуіа трижды, таже Слава Тебъ Боже: второе жево иныхъ учиненныхъ стихахъ аллилуіа токмо трижды, кром'в Слава Тебъ Боже: третіе жево иныхъ учиненныхъ стиховъ единожды аллилуія глаголати, или пъти. И разумъ есть въ .... сиохожь выше рекохомъ... Егда глаголемъ трижды луіа, кром'в Слава Теб'в Боже, или единожды аллилуіа, тогда являеть: слава тебь, или токмо: слава или: хвала. Аще стихъ къ лицу Божію, тогла н за Снава ROTOĞMYEGG Тебѣ Боже: и егда будеть стихь къ лицу Богородицы, или святому коему, тогда знаменуеть: Слава тебъ, сиръчъ: Слава тебѣ Богородица, или; Слава тебъ святый Божій или: хвала. Якожъ и въ стихиралъ святаго великомученика Георгіа въ литів. еже глаголють: аликауіа, аликлуіа, алмилуіа Христу воскрестамо разумвется слава. Слава, слава. или: хвала. хвала, хвала Христу воскрес-Такожде и индъ православно разумветь святая восточная церковь во алимуін

якоже и прежде рекохомъ яс- разныхъ разумомъ, по сличію  $^{1}$ ).

<sup>1)</sup> Въ червовомъ спискъ это отдълене первоночально было изложено такъ: "сія толкованія обрътаются въ древнихъ книгахъ, а никтоже толкова на единъ разсудъ, тотію Слава Тебъ Боже: зане сія аллидуіа ангельская пъснь и имъеть въ себъ многіи разумы и толкованія. Обаче святіи отцы предаша въ святую нерковь въ божественномъ пъніи глаголяти аллилуіа по трижды, таже: слава тебъ Воже, якоже выше рекокомъ". Въ нашей рукописи это мъсто читается такъ: "сія толкованія и прочая обрътаются въ древнихъ книгахъ, а никто нетолковамъ, что на единомъ разумъ стояти, токмо на Слава Тебъ Боже, яко вы глаголете, по яко рекохомъ, зане ангельская пъснь есть. Убо святіи отцы предаша глаголати алишуіа трижды, таже: слава тебъ Боже".

# COUNHEHIE NBEPCKATO APXIMAHAPITA FPEKA AIOHICIR 1).

(Московская Синодальная библіотека, рукопись № 372).

Іисусе предвари и помози намъ. Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. О аллилуіа.

#### ГЛАВА І.

Глаголють нецыи, яко подобаеть глаголати аливлуја дважды, потомъ: слава тебъ Боже, сиръчь, алмилуіа, алмилуіа, слава тебъ Боже; а не трижды, сирвчь: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ Боже, и всуемудріе свое приводять во свидътельство монаха преподобнаго Ефросина псковскаго, кій толкуеть алмилуіа, яко товмо являеть: слава теб'в Боже. Глаголють еще и иное много CVOMVIDIO OTE CHARO METIA, SMO CYTE HOCTORHA CMEXY, AME KTO GYдеть чести со вниманіемь (нанцаче вь видіній, еже глаголеть списатель, негли яко видь Вогородицу и архангела, и бесъдова съ нимъ объ алиниуіи), и тамо будеть ужасатися читатель безумію списателя. Еще глаголють: зане аще вто глаголеть трижды аллилуіа, -- согрѣшаеть и есть то ересь и многобожіе. И неразумѣють (окаянній и слівній сердцемъ), зане якожъ глаголють они дважды аллилуіа, то есть ведми и зъло велія ересь: сотворяють бо во святъй Троицъ раздъленіе, (а не соединеніе), якоже ниже являти яснъ будемъ. И еще именують сію аллилуію пресвятою, и пречистою, и животворящею, и во все существо Божіе, и ина суемудрія. Откуду (сіл) и чесо ради? и въ чемъ-ли сличествуеть сіл? Сіе бо суемудріе не имъсть ни единаго основанія благочестива, цаче же безумныя. дерзну рещи и нечестивыя мысли исполнено.

<sup>1)</sup> Вопросъ о принадлежности этого сочиненія греку Діонисію (въ рукописи авторъ не указанъ) подробно разбирается въ моей статьъ, предпосланной первоначальному изданію мней этой рукописи въ "Прасславном Обозрими" за 1888 годъ.

# ПРЕДИСЛОВІЕ.

Мы благодатію всесильнаго Бога, иже въ Троицы славимаго и во ециницѣ поклоняемаго, якоже пріяхомъ непорочную и православную въру отъ святыхъ богопроповъдниковъ апостоловъ, и богоносныхъ святыхъ отецъ седми святыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ великихъ свётилъ и вселенскихъ учителей, такожъ и чинъ послъдованія церковнаго, писанное и неписанное преданіе, сице въруемъ и сице держимъ неизмънно, якоже держаша прадъды и отцы наши, иже подвизашася и бодретвоваща великими подвиги. и бъды терпъша даже до смерти многажды. И наппаче послъди предсудища лучше порабощенными быти телесно агаряномъ, нежели подвигнути православныя догжаты, и пріяти новины датинскія; лучше изволища телесне вредитися, а не душевие, якоже видится въ книгахъ, яже суть писаны на латинъ и на соборъ, иже во Флоренціи злі бываемый. И неуклонихомся греки никогда на латинскія разуны, якожъ глаголете вы, но стояхомъ противу мужественно, многажды же и соборы сотворина нанихъ, и прокляна ихъ шесть крать, яко последи ниже будемъ изъясняти. Ныне же на предлежащее возвратимся-о аллилуіи отвіщати и свазати вамъ, и о толкованіи ея и разумі, якожь святіи богоносніи отцы толковаша и разумеща, и якожъ держить и разуметь святая восточная Христова церковь.

# ГЛАВА І.

Статън I. Святая Христова восточная церковь, якожъ рекохомъ, отъ святыхъ апостолъ, и святыхъ богоносныхъ отецъ седми святыхъ вселенскихъ соборовъ, и отъ прочихъ святыхъ вселенскихъ учитель сію ангельскую пѣснь, сирѣчь аллилуіа, (прія) глаголати трижды, сирѣчь: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа; тажъ: слава тебѣ Боже. Сице трижды, якожъ видится и писано во многихъ древнихъ рукописныхъ книгахъ греческихъ и славянскихъ.

Вопросъ. Обаче глаголють трижды аллилуіа, таже прирещи: слава тебъ Боже, что являеть и что разумъемъ въ семъ?

Отвътъ. Сіе являеть и сіе разумѣемъ православно: алилуіа Отпу, аллилуіа Сыну, аллилуіа Святому Духу; таже: слава тебъ Боже. Глаголюще сице сіе аллилуіа трижды, являемъ и исповъдуемъ, яко есть Троицы Божество, сирѣчь, трічпостасно; и еже

приречемъ слава тебъ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троица единъ Богъ есть, а не три Бози. Якожъ и егда паки поетъ святая первовь: святый Боже, святый врепкій, святый безсмертный помилуй насъ; и въ сей ангельской пъсни такожде разумъемъ, якоже и во аллилуін, въ божествъ Тронцу и единицу: святый Боже-Отецъ, святый крыпкій — Сынь, святый безсмертный — Духь Святый, таже: поменуй насъ, а не поминуйте насъ. Се, еже со трисвятымъ, исповъдуемъ тріупостасное въ Божествъ, и еже: помилуй насъ, едино Божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. Подобив и херувимская (на поль: серафимская) пъснь, еже поеть церковь: свять, свять, свять Господь Саваооъ, подобив являеть, явожь о алимуіа и Святый Воже: свять, свять, свять ради тріупостаснаго Божества, и: Господъ Саваооъ-ради соединенія, сирвчь, за единицу (на полв; за едино существо) Божества. Свять Отець, свять Сынь, свять **И**ухъ Святый; таже: Господь Саваооъ, сирвчь, Господь силь, Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силь, Святая Троица, а не три Господы. Сице и во алмилуін: трижды — ради Троицы, и слава тебъ Боже-ради единицы: зане въ Троицъ и во единицъ Богъ славословится, и въруется, и исповъдуется. Сице держить и жудрствуеть святая восточная церковь, якожь свыше и изначала прія, писанная и неписанная преданія отъ святыхъ Апостоль, и отенъ, и вселенскихъ седми соборовъ и прочихъ. Но во еже глаголого вы, суомудрін, алимуїй дважды дважды, таже: слава тоб'в Боже-каково основаніе нивете? Вы толкуете, яко знаменуеть аллилуја: слава тебѣ Воже. Поставинъ и мы даречемъ, яко глаголете и вы, яво знаменуеть аллилуіа: Слава тебів Воже. Іважны аллилуіа. таже: слава тебѣ Боже, являетъ по вашему трижды слава тебѣ Боже. Се трижды Слава тебѣ Боже являеть токмо Троицу, а единицу ни. Се убо погрѣщаете, и исповѣдуете токмо Троицу, а единицу ни. Идъже бо исповъдуется Троица просто безъ единицы. разумъется вло: зане вмънится сія Троица три бози, а не единъ Богъ; небуди вредословіе. Но православное исповъданіе есть сице: по Троица да посладуеть и единица; идаже Троица и единица, православное есть всповъданіе; а идъже Троица безъ единицы, многобожіе едлинское есть; и идъже единица безъ Троицы, безбожіе іудейское и агарянское есть. Но святая восточная церковь православно мудрствуеть и исповъдуеть Троицу и единицу. Сего ради и православно поеть алмилуіа трижды ради Троицы, и слава теб'я Воже ради единицы. И: святый Боже и прочая, такожде исповъдаеть, и: свять, свять, свять Господь Саваось-тоже внаменуеть

трисвятое ради Троицы; помилуй насъ и: Господь Саваоеъ—ради единицы, якоже выше рекохомъ. Се есть православное мудрованіе.

Статья II. А что есть писано во Ефросиновь житіи, она вся суть суемудріе: кто будеть прочитати по Бозь со вниманіемъ, разумъти будетъ. Аще Ефросинъ имъяще каково недоумъніе о аллилуів, яко человікь діанольскимь искущеніемь, недивно. А что глаголють, яко о семъ иде во Царьградъ и слыша отъ патріарха въ соборной велицей церкви глаголющыя алмилуіа дважды, о томъ мнимъ, яко нейде въ Царьградъ, зане времена нетаковая быша тогда. Владъща бо тогда турки Болгаріею и Сербы и всъмъ западомъ до Дуная и до Чернаго моря, и ратоваща турки тогда на христіаны велиними и лютыми ратми. Но аще и иде во Царьгрань. во время оно бъ Іосифъ патріархъ латиномудрый, который бъ на осмомъ соборѣ во Флоренцыи. И паки: единаго человѣка свинътельство не пріемлется по божественному писанію аще и ангель небесный будеть. И вящше разумвется истина въ списателевв виденів, иже глаголеть, яко Богородица рече ему таковая словеса, яже подобаеть неже слышати кому. Тамо бо спаситель Ефросинова житія нишеть оть соннаго грезу, или оть вътра главы своея нъкоторая толкованія непотребная на адмилуію. Но, сь помощію всесильнаго Бога, да речемъ и мы въ ответъ оному-на алипуно толкованіе, не отъ себѣ, но яко святіи и богоносніи отцы и учители толковаща и разумета, якожъ обретохомъ въ древнихъ рукописныхъ и печатныхъ внигахъ.

Стастья III. Святаго Германа патріарха толеованіе али-ми-уіа: али—Отецъ, ни—Сынъ, уіа—Духъ Святый, и наки: али—Отцу, им—Сыну, уіа—Духу Святому, сирѣчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Духу Святому. И паки по Григорію Нусскому: али—слава, ил—Богу, уіа—живому, сирѣчь аллилуіа толеуеть: слава Богу живому. И паки по Куриллу александрійскому: али—державный, ил—Богь, уіа—той единъ; или: хвалите истина Господа; или: похвалите его достойно. И паки по Суммаху и по иныхъ толеовниковъ: али—прівде, ил—явися, уіа—Богь; или пѣснь Божія; или: хвалите Бога жива; или: хвалите Господа, яко благь псаломъ.

Сія толкованія и прочая обратаются въ древнихъ внигахъ, а никто не толковалъ, что на единомъ разума стояти, токмо: на Скава теба Боже, яко вы глаголете, но, яко рекохомъ, многа разума в толкованія имаеть сія аллилуіа, зане аггельская васнь есть. Убосвятіи отды предаша глаголати аллилуіа трижды, таже: слава теба

Воже, и се являеть, якожъ предрекохомъ: аллилуіа—Отцу, аллилуіа—Сыну, аллилуіа—Святому Духу, сирѣчь: слава Отцу, слава Сыну, слава Святому Духу, тажъ: слава тебѣ Боже. Сице разумѣетъ православнѣ восточная церковь: трижды аллилуія за Троицу и: слава тебѣ Боже за единицу, а неинако; сирѣчь: яко святая Троица есть единъ Богъ, единосущный и нераздѣльный, а не три бози разніи. Сице и Святый Боже и Святъ, святъ, святъ Гъсподь Саваоеъ—Троицу и единицу, якожъ предрекохомъ яснѣйше.

Статья IV. Обаче алмилуіа и святый Воже трижды, по три глаголемъ ради тріехъ троичныхъ чиноначальныхъ чиновъ, святыхъ безплотныхъ небесныхъ силь, по святому Діонисію Ареопагиту. И сего ради не токмо трижды, но и многажды глаголемъ, сирвчь. часть, зане сими пъсными безпрестани славословять и воспъвають святім безплотнім небеснім силы Вога, иже въ Тромців и единиців славимаго, якожъ мнови духоносніи отцы сподобишася благодатію Святаго Лука слышати, якожъ повъствують святыя книги свяцеркве. И сія алиплуіа ость **38H0** ангельская пъснь, сего ради имъеть многоличная толкованія, сиръчь, многа знаменуеть, якожъ выше рекохомъ, якожъ и прочая словеса божественнаго писанія. И сего ради, елика яви Духъ Святый чрезъ уста святыхъ отецъ, она и мы да держимъ и она да мудрствуемъ: еликаже они умолчаша, подобаеть и намъ она да не много испытуемъ. Обаче на алминую обретаются вышереченная толкованія въ достоверныхъ кингахъ, и преданія древняя, да глаголемъ аллилуіа трежды, таже: слава тоб'в Боже. И сеце за достов'врное свидетельство видится писано и доднесь во многихъ харатейныхъ рукописныхъ древнихъ книгахъ славенскихъ и греческихъ: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава теб'в Боже. И во апокалинсис'в святаго всехвальнаго апостола Іоанна, евангелиста и богослова, явственнайше являеть о трегубой алмилуін въ Толкованін Андрея архіепископа Кесарін Каппадовійскія: адмилуіа трижды, ради тріупостаснаго божества. И здъ трижды аллилуіа, а не дважды тажь: хвалите Богу нашему аллилуја. Тамо рече: хвалите Богу нашему алмилуіа, мы глаголемъ: слава тебѣ Боже. Свыше изначала извычь святая церковь глаголати аллилуја трижды, тажъ: слава тебъ Воже. якожь прежде рекохомъ. Токмо сіл смущенія, яже нізцык кощуть глаголати алминуів дважды, тажъ: слава тебів Воже, отъ спасителя житія Ефросинова начася діавольскимъ наветомъ. А Ефросинъ въ послъднемъ поучения своемъ при смерти о аллилую начего не приказаль братіи въ тестаментв своемъ.

Статья V. Обаче иногда глаголеть церковь трижды аллилуіа, кром'в Слава теб'в Боже; а иногда единожды аллилуіа, во уреченномъ м'вст'в: что сіе тогда являеть?

Ответь. Егда глаголемь трижды аллилуіа, кроме Слава тебе боже, или единожды аллилуіа, тогда являеть: слава тебе, или токмо: слава, или: хвала. Аще есть стихъ къ лицу Божію, тогда разумется и за Слава тебе Боже; а егда будеть стихъ къ лицу Богородицы, или святому коему, тогда знаменуеть: слава тебе, сиречь: слава тебе Богородице, или: слава тебе святый Божій, или: хвала. Якожъ и въ стихирахъ святаго великомученика Георгіа вълитіи, еже глаголють: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа Христу воскресшему; тамо разумется сице: слава, слава, слава, или: хвала, хвала, хвала Христу воскресшему. Такожде и инде сице православно разуметь святая восточная церковь во аллилуіи разнымъ разумомъ, но сличію стиха и дёла.

Статья VI. Три чина обрётается во святой первыи преданы отъ святыхъ отецъ о аллилуіи: первое убо-во учиненныхъ мёстёхъ глаголати аллилуіа трижды, таже: Слава тебі Боже; второе же во иныхъ учиненныхъ стихахъ аллилуіа токмо трижды, кромѣ: Слава тебъ Боже; третіе же-во иныхъ учиненныхъ стиховъ единожды алмилуіа глаголати, или пети; и разумъ есть въ томъ, якожъ выше рекохомъ. Сице обрътается въ древнихъ книгахъ сіи тря чины писаны, а дважды аллилуіа глаголати нигдё не обрётается указано, разві въ новыхъ испорченныхъ книгахъ отъ суемудрыхъ и неразумныхъ, негли отъ латинскихъ книгъ взято, зане латины, извъстно, дважды глаголють аллилуіа, а трижды никогда глаголють. Сего ради не легитеся глаголюще дважды алимија, не бо есть истинное мудрованіе, но пограшеное. И грашите въ томъ тяжко, ване елико время глаголасте сице невъдъніемъ, тогда бо имъли и менше гръхъ; а отнелъже народствоваше вещь, сиръчь, явися во всемъ народъ и проповъдася истинно, аще ето ради упрямства своего противляйся, таковый согрёшаеть тяжко, и смертный грыхь согрышаеть, зане падать будете во ересь безглавыхь. И упрямство есть діавольское, и кто стоить во упрямстві, той вы діавольской воли и власти обрётается, и той будеть его пріобрёсти, яко истина еретика, зане упрямый человакъ есть сущій еретикъ, таковы бо быша древніи еретицы.

Статья VII. А еже глаголють на Максима Грека, что и онъ шудрствоваще аллилуја дважды глаголати, и приводять во свидетельство святаго Игнатіа Богоносца, яко оть ангеловь слыша въти сицо аллилуія—дважды, и въ томъ лгутъ на святаго Игнатіа и Максима Грека, зане святому Игнатію явишася аггели о божественномъ псалмопъніи, сиръчь о антифонъхъ, а не о аллилуіи и въ семъ не согласуется самое писаніе, кія называютъ Максимово, и о томъ разумъется подлинно, что то сложеніе слова не Максимово есть, токмо лгаша нъцыи на его имя.

Статья VIII. Есть еще и инъ чинъ во святой церкви, иже въ божественной литургіа предъ святымъ евангеліемъ поется аллилуіа не токмо трижды, но и вящие. Ту, предъ святымъ евангеліемъ на адлидуја, разумћемъ сія толкованія, еже предрекохомъ, сиръчь: прінде, явися Богъ, и: слава Богу живому, и: державный Богъ, той единъ, и квалите истина Господа, и: поквалите Его достойно, и: хвалите Бога жива и прочая. Сія вси знаменуеть алинауіа, еже поется предъ евангеліемъ, зане ту сія песнь токмо къ Христову лицу приносится, еже есть святое евангеліе, и являеть пришествіе Господа нашего Інсуса, яже прівде на землю. Сіе являеть: прівде и явися Богь, и абіе по алмилуіа является святое евангеліе, яко лице Христово, и прочитается отъ священника или діакона, и слышимъ его яко самаго Христа со всякимъ страхомъ и благоговъніемъ. А: слава Богу живому и прочая, яже выше писана,-тъмъ свавосновимъ и воспъваемъ самаго Христа живаго, сиръчь воскресеніе его восхваляємъ и воспівваемъ и прославляемъ, заме святое евангеліе лице воскресенія Христова знаменуеть. И вся сія хваленія здъ, еже знаменуеть аллилуіа, въ честь святому евангелію приносится, заме зряще свяже евантеліе, яко самаго Христа зрамъ, иже изъ мертвыхъ воскресша, и на вемли съ нами соживуща. Сего ради и по всякой недёли на утрени покланяемся и лобызаемъ святое евангеліе ради воскресенія Христова, якоже поклоняемся и лобываемъ самаго Христа, иже отъ мертвыхъ воскресша. Сего ради и сія пісни приносятся въ божественной литургіи передъ святымъ евангеліемъ, — самому Христу Богу нашему воскресшему изъ мертвыхъ: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, нетокмо трижды, но и безчисленно. Аще вышереченная толкованія слава Богу живому и прочая, мощно разумътися и на святую Троицу хваленіе, но по сличію (на поль: приличію) времени и стиха; а предъ святымъ евангеліемъ въ бежественной литургін нашиаче къ лицу Христову приносится, якоже и иногда ино разумъется, якоже рекохомъ, по сличию времени и стиха. Вогу нашему, иже въ Троицъ славимому и во ениниць поклоняемому, слава, честь, поклоненіе, и великольпіе, нынь и присно и въ безконечныя въки, безконечныхъ въковъ, аминь.

Во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь.

Честный кресте Христовъ, спасителю нашъ, помози намъ.

О честивмъ креств намъ слово.

#### ГЛАВА ІІ.

Ко глаголющимъ, яко греки и прочія, иже знаменуются образомъ честнаго креста треми первыми персты, суть еретики, и якоже сіе преданіе и обычай взяхомъ отъ латинъ, сирѣчь отъ папы Афеса, слово противореченное, сирѣчь отвѣтное: къ протопопу Аввакуму, и къ попу Лазарю сибирскому, и къ нопу Никитѣ суздальскому, и старцу Герасиму Фирсову соловецкаго монастыря и къ прочимъ единомудренникомъ и совѣтникомъ ихъ. И о просфорахъ, и о частицахъ, и о четверочастномъ крестѣ: иже имѣнуютъ крыжемъ.

Статья 1. Глаголете, яко взяхомъ отъ папы Афеса сію заповѣдь знаменатися крестомъ треми первыми персты, се яко джете о семъ веліє: едино убо, яко папа Афесь никогда бъ; второе, яко латини знаменіе врестное никогда треми персты не творища, ниже творять, но знаменуются токмо двёмя персты, и древле и нынё, якожь видится въ инизъ, яже именуется Кируллова, грека Константина Панагіога преніе. иже сотвори со Азимитомъ латиняниномъ, идъже обличаеть его Панагіоть, и глаголеть ему: Авимите, почто несогбаеши три перста и не крестинися десною рукою, но творящи кресть обонии персты еретически. Се листо все. А мы Вожісю благодатию православно творимъ знаменіе честнаго преста на лицв и на тълъ нашемъ: треми первыми персты десныя руки, якожъ пріяхомъ отъ святыхъ апостоловъ, и отъ святыхъ богоносныхъ отецъ и вселенскихъ учителей: во имя Отца и Сына Святаго Духа, неписаннымъ преданіемъ, якожъ свидетельствуеть и Святый Василій Великій, иже ко святому Амфилохію епископу иконійскому слово 27, и въ Коричей печатной (на полі: листь 259), и въ правилахъ Матевевскихъ. Егда согбаемъ три первыя персты десныя руки, знаменуемъ, яко въруемъ и исповъдуемъ во святой Тровцъ едино Вожество и едино существо, сярачь: единь Богь трічностасный и единосущный, якоже сім тріе первім персты десныя руки мижють токжо именованіе: первый, второй, и третій; а который

есть болши или менши, не можеши разумъти или сказати. Сего ради сими первыми тремя персты предаща намъ святін Апостолы и богоносній отци творити знаменіе животворящимъ крестомъ, совокупивше ихъ во имя святыя и единосущныя Троицы. И въ сихъ тріехъ перстахъ не яко хощемъ показати все таинство Божества или Божество, яко вы баснословите, небуди; токмо число покажемъ сими персты-Троицы и единицы: три перста за Троицу, совокупленіежъ перстовъ ради единицы, сирвчь, яко Троица и единица есть Богъ. Кто есть вив ума, еже хощеть показати или сказати все Божество въ перстахъ, или все таинство Божества являти въ перстахъ. Богъ есть недовъдомъ, непостижимъ, и неизслъдимъ. и невидимъ, иже ниже умомъ можеть кто всеконечно достигнути. ниже безплотніи силы. И како вы человіцы, суще создани, хощеге показати незданное и непостижимое Божество въ вещественныхъ и зданныхъ вещехъ, -- въ перстахъ и во иныхъ? Не буди вредословіе. Вы суемудрін вредословите тяжко, еже укрвиляетеся показати все Божество и все вочеловъчение Христово и всю богословию въ перстахъ руки, -- нечестиво и пребеззаконно! Кто убо отъ богоносныхъ отецъ вселенскихъ учителей или писаша или мудрствоваша сія, яже вы ныя пишете и мудрствуете? — Никтоже. ()ткуду ли слышаете и навыкосте сія, отъ котораго божественнаго писанія, или отъ котораго всеменскаго православія учителя? Ни; развіз отъ сатаны (отца и друга вашего и учителя) слышасте и навывосте сія. Глаголете вы, яко подобаеть знаменатися крестомъ сице: совокупити два персты: вторымь и третіемь, а третій наклонень быти мало подъ вторымъ; таже: первый-великій персть и другая два последня персты: четвертой и пятой-меньшій, совокупити. И потомъ толкуете и глаголете, ясо сіи совокуплены три персты: первый и два последнихъ яко есть святая Тропца, другая же два перста: второй и третій, яко есть Божество и человічество. (() сленіи и предестніи) како дерзаете и глаголете таковая словеса на Бога хулная? Како не боитеся, да не разсядется земля, и поглотить вась живыхъ, яко Даоана и Авирона, и идете съ душею и теломъ въ муку вечную и въ негасимый огнь, уготованный діаволу и аггеломъ его? Како именуете (слепіи отъ беззаконія вашего) въ перствиъ святую Троицу и Божество? Каковое Божество можете показати въ перстахъ и какову тайну? Обаче смотрите (окаяннія) въ какую пропасть падаете и покайтеся искренно, дондеже не постигнеть васъ гиввъ Божій. Глаголете вы, яко три персты, иже совокупляете подъ двою же перстахъ, святую Троицу; и два

перста, которіи суть выше тріехъ, Божество и человъчество. Се яко исповъдаете два Бога: единъ Богъ болши, Божество и человъ чество Христово; вторый Богь ниже и менши, которое именуете святою Троицею. И такова Троица неподобна и неравна, зане есть единъ перстъ первый болши, и четвертый менщи, и иятой еще зъло менше. Еще и числа ихъ разны: первый персть, и четвертый, и пятый, и непоряду число: первый, вторый и третій. Мы въ трехъ перстахъ число токмо являемъ Троицу: единъ, другій и третій, сиръчь именованніи токмо три: Отець, Сынь и Святый Духь. И сего ради мы православно три первые персты, якоже стоять поряду: первый и третій, совокупляемъ и знаменуемъ три именованія святыя Троицы: Отца и Сына и Святаго Духа, а совокупленіемъ ихъ едино Божество мудрствуеть, яко святая Троица единъ Богъ есть единосущный и нераздельный, а не ино. И не глаголемъ, яко персты сін есть Богь, или сама святая Троица, или уностась, или божество и человъчество, яко вы вредословите, иже глаголете два перста. которіи стоять выше, божество и человічество, а три перста-святую Троицу и полагаете ниже подъ человъчество. Едино убо: въ семъ хулите святую Троицу; второе же: яко полагаете персты неравны и вев числа и ряда, зане есть первый персть и четвертый и пятый, и посреди ихъ стоять два перста горь, и разлучають большой отъ прочихъ двухъ, и наипаче три перста, еже глаголете Троицу, стоять навлонены подъ теми двема. Се авно, яко хулите святую Троицу въ техъ трехъ неравныхъ перстахъ, иже совокупляете: первый и четвертый и пятый, и глаголете, яко есть святая Троица. Въ семъ исповедуете во святой Троице неравенство, яко аріане, и несторівне, македоняне, и савелівне, и дукоборцы, аполикаране; зане они сице исповёдована и мудретвована во святьй Троицъ-несравнение и неединосущие: Отца болие, Сына менше, и Духа Святаго еще менше, яко раба. Такожде и вы: первый большой персть Отца именуете, четвертый Сына-мение, и пятый, иже есть еще менше, Духа Святаго именуете; якоже вышереченній ерегицы хулите и вы святую Троицу, еще и гершезане онв дотолико мудрствоваща, а вы еще мудрствуете и ино, еще горше, яко манихеяне, и апеліане: два Бога-единаго горі, а другого доль. Сице и вы исповъдуете во дву перстахъ-единаго Вога сугуба и болша, а въ трежъ перстахъ другого Бога—трегуба, и неравна, и менша, зане тв три перста стоять наклонены додъ двана. Елицы еретицы бяху изначала и донына, никтоже таковая вредословія не дерзну реши, или показати Божество въ перстахъ,

или богословити о Божествъ, или о воилощении Христовъ въ перстахъ руки, но токмо вы (антихристовы предтечи и ученици). или кто прежде васъ научи, или мудрствова сице, или нациса, и онъ антихристовъ ученикъ бъ и предтеча. Доволно къ вамъ бъ и толикаго отвъта, но занеже и ина баснословія глаголете на наст., подобаетъ отвъщати вамъ и за она краткими словесы. Неподобаше весьма отвъщати вамъ за таковая блядословія, а за еже да невозгордитеся и скажете, яко сего ради умолчахомъ, зане неумъемъ отвъщати, и того ради отвъщаемъ вамъ и на прочая.

Статья II. Вредословите еще и глаголете, яко зане мы творимъ внаменіе крестное тремя первыми персты, полагаемъ страсть въ Божествів, сирівчь, яко распинаемъ святую Тронцу (и яко плоть Христову мізшаемъ во Тронцу, или безъ плоти исповіздуемъ Христа).

Слышите безумнік, слышите о томъ, якоже вы глаголете, зане что совонупляемъ мы три перста первыхъ: во имя Отца в Сына и Святаго Духа, и знаменуемъ сими образъ животворящаго вреста на себъ, распинаемъ святую Троицу (о слъщи сердцемъ; на полъ: о безумнім мудрецы) а огда крещаемся, како крещаемся? Некрещаемся-ли во имя Отца и Сына и Святаго Духа треми погруженів. И что-ли являеть, или знаменуеть три погруженія? Неявляють-ли погребеніе Господа нашего Інсуса Христа и тридневное его воспресеніе? Ей. И чесо ради глаголемь во тріехъ погружевіяхь имя Отца и Сына и Святаго Духа? Егда и умре и погребеся Отецъ и Святый Духъ вкупъ съ Сыномъ, всячески рещи низте? Ни. Но чесо ради глаголемъ во врещения и въ погружение святую Тронцу сиръчь прещаемся воимя Отца и Сына и Святаго Духа, зане три ногруженія знаменують Господа нашего Інсуса Христа погребеніе и тридневное воскресеніе, по святому апостому Павлу: яко емицы во Христа Інсуса крестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо Ему крещеніемь въ смерть, да якоже воста Христось жуть жертвых славою Отчею, тако и мы во обновление жизне на ходимъ (къ Рим. глава 6). Спогребшеся ему крещеніемъ въ смерть, въ неже и совостасте верою (къ Колос. глава 2). И по Грегорію Богослову въ словъ на сватое врещеніе, еже глаголеть: спогребокомся убо Христу крещенісить, да и совостанемъ. Еда противно творямъ и зай, по апостольскому слову, еда по васъ подобаеть, да не престимся во выя Отца и Сыва и Святаго Луха, но токмо во имя Христово; еда и въ семъ, во вашей немудрой мудрости, есмы еретики вси православнін: и греки и руси и прочін. О

мудрецы элобы, како не зрвте свъть истины и блядствуете безмѣстная! Прострите очи ваши и изжените тму отъ разума вашего и разумътте свъть истины и правды! Зане якожъ во святомъ крещеніи крещаемся въ три погруженія ради погребенія и тридневнаго воскресенія Христова, и во имя Отца и Сына и Святаго Духа; сице подобне знаменуемъ себе образомъ честнаго креста Храстова тремя первыми персты, во имя отца и Сына и Святаго Духа. Икожъ тамо Христово крещение во образъ погребения и воскресенія Его, а именованіе Отца и Сына и Святаго Духа; сице и здё Христовъ крестъ, а исповъданіе Отца и Сына и Святаго Духа, якожъ прінхомъ писанное и неписанное преданіе отъсвятыхъ Апостоль сице знаменатися животворящимъ крестомъ тремя первыми персты и совершать и тайну святаго крещенія во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Сице пріяхомъ оть святыхъ апостоль и оть святыхъ отецъ и сице держимъ и будемъ держати вѣчно и неводвижно; спе мудрствуеть и сице исповёдуеть православно святая восточная апостольская церковь, а не инако, —не страсть въ Вожество прилагая, яко вы блядословите. Аще-ли убо здё во знаменіе креста виёнется страсть въ Божество, негли яко Христосъ единъ распяся, яуожъ вы напшуете; колми паче во святое крещеніе, идёже три погруженія суть, ради погребенія и тридневнаго воскресенія Христова, и глаголемъ имя Отца и Сына и Духа, еда и здъ страсть въ Божествъ прилагается, зане единъ Христосъ тълесно умре и погребеся, а не и Отецъ и Святый Духъ съ Сыномъ умрона и спогребошася и воскресоша. О новые мудрецы, разсуждаете сіе сами и срамитеся! Се, якожъ во святое крещение не вивняется въ Божество страсть, или погребение Отпу и Свитому Дугу съ Сыномъ, свце и въ знаменіе животворящаго преста, еже творить треми первыми персты, во имя Отца и Сына и Святаго Дука, ве вивняется страсть, сирвчь распинаніе Отцу и Святому Духу сь Сыномъ, якоже вы вредословите. Неже исповъдуемь Госнода нашего Івсуса Христа безъ плоти быти, но испов'ядуемъ Его, яко есть на небескить со прочистою настію, со Отнемъ и Духомъ Святымъ неразлучна, во своей упостаси неслитно, а не въ неротатъ нивемъ исповъдание въры, и православие и пеказание Божества, или богословіе, или смотраніе воплощенія Христева; но ниветь неновъданіе въры и правосилніе висано въ сердны и во ум'я нашемъ, Како да покаженъ Божество въ нерстахъ? —безивстно бо сотъ Богь убо ость свить правный и неприступный, и пометактолямный, ниже ужовь постижаный, ниже слоновы неглароданный, по

Богослову Григорію; но како въ перстахъ хощете, новіи немудрік мудрецы, богословити и показати накая Божества разиства: единаго Бога сугуба, а другаго Бога трегуба и неравна. Показуете: убо два Бога: единаго тріупостаснаго и неравна, по аріаномъ. македоніаномъ, несторіаномъ, савеліаномъ, и аполинаріаномъ, а втораго Бога-по манентомъ, и маркіоняномъ, и апаліяномъ, якожъ выше рекохомъ ширше. Или четыре Упостаси въ Вожествъ исповъдуете: въ тріехъ перстахъ неравныхъ, иже глаголете Троицу, единаго Сына, Отца менша исповъдуете по персту, зане есть меншій и въ числь руки четвертый персть; и наки во дву перстахъ другаго Сына болша, зане стоить выше святыя Троицы и исповъдуете два Сына: единаго, иже есть вкупт со Отцемъ и Святымъ Духомъ и того менша, и другаго Сына разна, иже есть съ плотію и обрътается особно отъ Отца и Святаго Духа, и въ томъ Егопочитаете вы выше Троицы. Или двъ упостаси исповъдаете въ Сынъ Божія: едину упостась Божества, а другую человъчества. зане два перста токмо числа являеть двое, или двъ упостаси, или два Бога; а божество и человечество како можени показати въ перстахъ? Никако, токмо число. Два перста вкупъ, и паки три перста вкупъ, которые бывають пять,--и съ тъмъ сложеніемъ персть или иять упостасей исповедуете въ Вожестве, или два Бога едина сугуба, а другаго трегуба и неравна,--не буди вредословіе. Никтожь оть выка явися еретикь таковый, якоже вы, предтечи. AHTHXDECTORЫ!

Отатъя III. Еще и ина блядословите и глаголете, зане подобаеть якоже знаменуетеся крестомъ кійждо, тами сложенім перстовътакожде и благословлятися самому себъ комуждо. Обаче по вашему и свинопасцомъ и всякому простому человъку и бабъ благословляти подобно архіерею и іерею, и да неимъютъ между собою ни единаго разньства архіерей и іерей отъ людина и отъ свинопасца. Сіе есть явная ересь безглавныхъ, и люторская и калвинская, которые священства неимъютъ, ниже почитаютъ А у насъ у православныхъ великое разньство священника отъ людина имъемъ, и благословеніемъ благословляти дано токмо архіереемъ и священникомъ, а не всъмъ, и сложеніе перстовъ благословляти инако есть, зане иная тайна есть, а знаменатися крестомъ паки иная тайна есть, и сіе дано всъмъ, сего ради и иное сложеніе перстовъ есть.

Статья IV. Еще вредословите, яко Богь, егда сотвори Адама, благослови его таковыми (на полъ: нъкими) сложени персть; еще и праотцы до Христа сице благословляху; и отъ Христа сице благословляху;

гословляху; и отъ Христа паки другая благословенія и ина сложенія перстъ.

Гдъ и откуду и отъ котораго писанія обрътосте сіе? Въ ветхомъ писаніи, сирічь въ библіи нигді необрітается; въ новомъ, сиръчь во святомъ евангеліи или во апостоль,—ни. И какая рука и каковы персты въ Божествъ прежде воплощенія Христова? Влазнено мудрствуете, запе не имвете ни единаго указанія крыпкаго съ православными сулогизмы. Негли и речете, яко на живописанныхъ иконахъ видъстъ таковое сложение перстовъ, благословляюще написаны святіи сице. Обаче аще и видъсте персты сице сложены, отъ живописца суть сложены, а не отъ святаго, и святый, иже есть написанъ во образъ, не бесъдова съ тобою ниже рече тебъ толкованіе и разумъ свой, токмо якожъ восхоть иконописецъ, тако и писа. Начежъ якожъ коемуждо показася удобивище, тако и написа, и въ томъ никакое истязаніе не бысть когда. Сего ради обратается въ иконахъ многолично сложенія персть: ові сице, овіже иняко, якожъ угодися комуждо, и якоже показася удобно, сице и написа. а не отъ божественнаго писанія свидътельства, токмо собою. А учены иконописцы ръдко обръталися, а вящшіи быша и суть неумны, а иные ниже алфу (на полъ: азъ) въдають, что есть. Сего ради въ томъ въ живописцахъ утвержденія никакого ність, по вашему баснословію, ване, яко выше рекохомъ, якоже показася иконописцу (аще ли грекъ, аще русинъ, аще и иный, аще-ли новый, аще древній), тако и писа безъ разсужденія. (На пол'в противъпоследнихъ строкъ надпись: "на Лазара попа").

Статья V. Еще глаголете и иная блядословія, наче же рещи, вредословіе и хулу: въ сложенія нерсталь, глаголете, выжлата два перста, которія стоять единъ прямо, а другой преклоненъ, прямый же именуете Предтечею, преклоненный же именуете Христа, аже преклони главу Предтечи и крестася; и три перста кія суть подътьми двумя преклонены, сиръчь: первый и четвертый, и пятый, глатолете святая Троица, кая явися во Іордани; и длань между перстовъ глаголете Іордань. О кто не посмъется блядословію вашему. Предтечу полагаете горів, а святую Троицу долів; и паки: единаго Сына, кій (на полів: иже) главу преклони Предтечи, а другаго Сына въ неравныхъ перстахъ, иже именуете Троицу, таже Іорданъ въ длань. О уроди! Откуду навыкосте сія блядословія, оть котораго божественнаго писанія?

Статья VI. Но аще глаголете еще, яко сіе сложеніе нероговъ имъете преданіе древнее отъ отецъ и прадёдовъ нашихъ, и приносите и накое ложное писаніе во свидітельство, кое имають имя святаго Мелетія патріарха антіохійскаго и Өеодорита, негли яко они сице повелѣвають сложити персты, и знаменатися крестнымъ знаменіемъ, и подобив благословлятися коемуждо самому себв; кое писаніе есть ложно, сложено отъ еретиковъ, и токмо положища тамо имя тъхъ святыхъ, да предстять народъ, а народъ сейбысть ненаказанъ и неученъ писанію тогда, яко, слыша имя тёхъ святыхъ, въроваща. Обаче тін святін въ томъ никакія въдомости имъють, токмо неправедно клевещуть ихъ, зане въ книгахъ ихъ нигдъ сіе не обратается писано. И истязаніе о томъ веліе было во святой горь Аеонской въ лето 7157, пересматривали Мелетіевы и Өеодоритовы вниги и писаніе такое не обралося въ ихъ внигахъ, и великій соборъ о томъ учинили и книга, кая привезена была тамо изъ Россіи съ таковымъ писаніемъ о сложеніи перстовъ, сожгоша и прокляма, кій изложи такій уставъ и кто тако мудрствуеть, или будеть мудрствовать. И кто хощеть разумети истину въ томъ сущемъ писанів, еже они украпляются, будуть разумътя, аще кто со вниманіемъ будеть читати, како, аще святый Мелетій показа персты: кія три персты показа, и кая совокупи и бысть знаменіе? Явственно есть, яко тв первые три персты показа ради святыя Троицы, и паки тін три перста совокупи ради единосуществія Божества, и бысть знаменіе. Сице, а неинако бысть показаніе персть. А Өеодорить о томъ саль нигль, ване въ его внигахъ таковое писаніе не обретается. токмо солгано на него оть еретнковъ.

Статья VII. Аще и глагомете, зане пишеть Петрь Дамаскина, яко двёма персты знаменатися крестомъ (и пишеть сице:). Симшите о семъ и разумёйте, едино убо: яко сего Петра Дамаскина 
книга нёсть всёмъ пріятна, ниже является въ мірі; второеже: яко 
Петръ токмо о двою перстахъ бесёдуеть, ради втораго и третьяго 
глаголеть, яко знаменують та два перста два естества Христова, 
но за прочіе три персты не мудрствуеть, ниже глаголеть что. И 
негли аще и въ каковыхъ странахъ тамошнихъ потребствовали 
внёшнихъ временёхъ сіе сложеніе дву перстахъ ради еретиковъ 
единовелинеовъ, а последи преста, якоже и ина многа діла, яже 
первое быша повелёно отъ святыхъ отецъ тако, а последи такожде 
святія отцы повелёна внако лучше. Пишетъ и святый Іоаннъ Златоустый въ бесёдахъ на евангелиста Матееа въ пятдесять четвертомъ нравоученіи о кресті, листь 91, ціну креста глаголя: ниже 
бо прості перстомъ начертати его подобаєть, но первіве проязво-

леніемъ сомногою вірою, аще и сице вообразиши его зрініе, никтоже близь тебе стати возможеть оть нечистыхъ духовъ. Се, яко по Златоусту, и единымъ перстомъ знаменовавшася людіе крестнымъ знаменіемъ нікогда, посліди преста и то, якожъ и многая правила обратаются въ помастныхъ соборахъ повелавають тако, а (на) вселенскихъ соборахъ повелъща инако. Егда и въ томъ да речемъ, яко святіи отцы сопротивляются между собою? Небуди; токмо по потребъ времени сице законоположина Духомъ Святымъ, якожъ и первое. Божественная литургіа отъ святаго апостола Іакова, брата Божія, списася болше, и ины чины имяще; последи Великій Василій сократи и чины украси, и паки божественный Златоусть еще сократи. Великій Аеанасій пишеть въ правилахъ своихъ: мирскій священникъ, аще пострижется монахомъ и потомъ будеть служить литургію, да будеть анасема; а нынъ не токмо служить яко священники, но и архіерем бывають. И еда да речемъ и о семъ, яко противно сотворяють и пишуть святій отны? Никако.

Статья VIII. Бъ еще обычай и преданіе во святой церкви и служаху тремя просфорами, и иныя четырми, ины пятми, ины шестьми и седмію просфорами; такожде и частицы святыхъ изимаща: иніи пятнадесять частиць, иніи дванадесять, иніи девять, иніи дину. Многое время сей чинъ и обычай бываще во святой церкви, якожъ видится во святой горъ Ассистъй писано во многихъ рукописныхъ древнихъ книгахъ, и не имъяху въ томъ до времени ни единаго зазрвнія и соблазна. Посемъ отъ накоего времене начинаху преніе творити и глаголати кійждо: единъ яко азъ служу. лучше треми просфорами, во имя святия Троицы; иный, авъ добрвтворю четырик просфорани за четыре евангелисты, кін списана святое Евангеліе и предаша сію тайну; иніи, мы съ пятію просфорами лучше ради пяти хлебовъ, еже благослови Христосъ и насыти пять тысящь; иніи паки похвалипа свой обычай за шесть и за седмь просфиръ, кійждо глаголаху оно, еже показася имъ прилично. Такожде и о частицахъ: иніи дванадесять частиць, иніи девять похвалиша, иніи пятьнадесять, иніи едину, и елико не бѣ любопренія въ церкви, быта вся добра и богоугодна А когда начаша быти соблазны и любопренія въ церкви, тогда и святіи отцы разсудища и повелъща быти всъкъ во единомъ чинъ и сбычан, яко да престанутъ любопренія и соблазны отъ невѣждъ и простыхъ человъкъ, и сице повельна и изобразина, яко всвиъ съ пятію просфорами совершати божественную литургію ради пятя

хльоъ, иже благослови Христосъ, якоже и на бдении въ благословеніи хлібовь бываеть Аще ли Христось благослови (иногда) и седмь хльбовь, но насытиси менше народа, токмо четыре тысящи, и остапася и менше укруховъ, токмо седмь спіридъ, а пятми хлібами пять тысящь народа насытися, и осташася укрухи болши ---12 кошницъ полныхъ. Сего ради о семъ болшее чудодъяние предсудита святіи отцы совершатися божественной литургін пятын просфорами. Такожде повелёша и о частицахъ токмо девять изимати ради девяти чиновъ небесныхъ силъ, по святому Діонисію Ареопагиту. Царскимъ путемъ ходища святіи отцы во время нопобающее, ниже долв ниже горв, токмо посредственно и царскимъ путемъ: въ просфорахъ ниже седмь, ниже шесть, ниже четыре, ниже тои, но пятми. Сицо и въ частицахъ: ниже пятнадосять, ниже дванадесять, ниже едину, но девять, -- сущее все Святый Лухъ просвъти имъ. Такожде и вознаменование образа честнаго креста знаменатися треми первыми персты. Аще и быша некогда и знаменоващеся людіе единымъ перстомъ, по Златоустовъ бесьдь. или двумя персты по Петру Дамаскину, но треми персты апостольское преданіе есть неписанное, яко свидетельствуеть божественный Великій Василій. Обаче святіи отцы сін утвердища знаменатися треми персты, якоже сіе в'вщаніе добраго преданія нзыде во всю вселенную, и везда вси православній христіане треми персты знаменують себя образомъ честнаго креста: Греки, Грузы, Сербы, Болгари, Албанасы, Мунтьяне, Волоси, Ерделяне, Кіевляне, малан и бълки Россія, и Литва, которін суть православніи. Токмо зді, въ велицей Россіи, возрасте сія прелесть не издавнихъ временъ, зане въ прежнихъ временвиъ и здв, въ велицей Россіи, сице тремн персты знаменоващася, якоже суть мнози и до днесь, которіи цомнять, яко родители ихъ тако знаменоващася, и тако навыкоша. И задостовърное свидътельство суть еще мнози христіане въ селъхъ во многихъ странахъ россійскихъ, кін держать еще оно древнее доброе и православное преданіе, знаменатися треми первыми персты православно.

Обаче сія преместь таковымъ обычаемъ бысть въ Россія: отнележе, сирвчь отъ того времене, егда (на поле: яко) престали россійскія митрополиты ходити въ Царьградъ хиротонисатися, якоже хождаху треблаженніи митрополиты: Петръ, Алексій, и Іона, Кипріанъ, и фотій и прочін; и елико время хождаху россійскія митрополити въ Царьградъ хиротонисатися, и хождаху и гречестій архіереи въ Россію, тогда возсіяще благочестіе и православіе болше здѣ въ Россіи. А отнелѣже престаше ходити россійскія митрополиты въ Царыградъ хиротонисатися, ради нужнаго пути сирѣчь, ради страха турскаго воинства, зане тогда турки зѣло страшно ратоваша всѣ страны христіанскія, того ради и гречестіи архіереи изящній не хождаху въ Россію таковыя ради вины. И того ради начаша быти здѣ сія прелести о сложеніи перстовъ, и прилогъ въ сумволѣ, и аллилуіа й прочее. Обрѣтающе время обрѣтникъ злобы діаволъ посѣялъ многая зизанія, а не истерваша я никто (до нынѣшняго благочестивѣйшаго и боговѣнчаннаго нашего государя, царя и великаго князя Алексіа Михаиловича всея велянія и малыя и бѣлыя Россіи самодержца) и укоренишася и возрастоша великія злобы и во обычаи и соимство быша въ васъ зло за добро и горькое за сладко.

Статья IX. Обаче аще кто будеть рещи (на поле: глагодати), яко хождаху и прежде къ намъ гречестін архіерен всегна, слышите и разумъйте истину: проиде до ста лътъ и вящие, отнелъже взяща Царьградъ турки, и не прихождаще никаковый греческій архіерей въ московское государство, ради двою вину: единыя убо, ване яко взяща турки Царьградъ ратоваща Болгарію, Сербію, Влахію, Богданію, и иныя страны, доколь покорили сія вся подъ свою державу, ратова вящше ста льть по взятіи Царя-града. И единыя убо сея вины ниже здешнія митрополиты возмогоша ходити въ Царьградъ. ниже наши греческіе ходити здё въ Россію. Второе же: и здёшніи великороссійскія великія князи великое имъща несогласіе и рати велики между собою, до перваго царя и великаго князя Іоанна Васильевича всея Россіи. И межъ толикими льты и смущенія онаго, остася земля сіяне орана, и возрасте терніе и триволи (на полѣ: и волцы) и ина дикія зизанія, и темнымъ омраченіемъ омрачитася. А отъ царя и великаго князя Іоанна Васильевича всея Россіи, и по немъ прочихъ царей россійскихъ, поналу сія вемля великороссійская просвіщатися паки нача, и прославлятися и въ православіе правлятись, а не у совершенно, ване яко всякая вещь не поспреть абіе достизати въ совершеніе, но еще свервиство свервнымъ зеліемъ (на полв: обычаемъ) быша много до царства благочестивъйшаго тишайшаго великаго государя нашего, царя и великаго князя Алексіа Михайловича всел великія и малыя и бълыя Россіи самодержца. При его благочестввыя доржавы возсія благочестія и православія зъло и умножися благодать Божія и въ совершеніе достиже, терніе и триволя и прочая дикія зизанія изсхожа, и мракъ и тьма отступи, и свътлъйшій и совершенный свъть истины возсія православно.

Но аще убо визаніевы корени и отрасли обрѣтаются еще, но благодатію всесвятаго Духа вскорѣ будутъ потребитися и исчезатися и она.

Статья X. Аще убо рещи будеть кто и сіе, яко зді: прівде святівній вседенскій патріархъ курь Іеремія, яже хиротониса (на поле: постави) перваго патріарха (на полі: московскаго) Іова, и чесо ради не рече намъ о семъ ничто? И паки посліди прівде святійній (неофань патріархъ іерусалимскій, яже хиротониса Филарета патріарха, и посемъ Пансій (на полі: патріархъ) и иные мнози архіерей гречестій, и не рекоша намъ ничего о томъ, сирічь: о прилозі въ сумволі, о аллилуін, о сложеній персть.

Слышите о томъ и внимайте, зане всяка вещь во время свои прилична есть: егда прінде святьйшій Іеремій вселенскій патріаржь и хиротониса Іова патріарха, яко пишуть хронографы, что не пустиша никого отъ его людей ходити свободно по граду, ни старца, ни мірскаго, ниже россійскіе люди ходиша къ нему. И воедино лето, что живе на Москве, токмо трижды изыдоша отъ дому и быша въ царскихъ полатахъ: первое убо, егда прінде и виде царя и благослови его; второежъ, егда постави натріарка и угостина его; третіе, егда простися и иде во свояси. Но сидічи и патріархъ и сущін съ нимъ архіерен и прочін во единомъ дому, и ниже они хожgaxy bub, hame et hemb xoan eto; oteyay in momery begath, uto бываеть въ церкви и что глаголють и что мудротвують? Сего ради не въдуще бываемая и не глаголаша что. И егда прівде пака блаженныйшій Өеофань патріархь іерусалимскій, подобню съдише и онъ съ человъки своими въ дому единомъ, и нигдъ не хождаху. Аще исходища вто до торгу, ходища за ними и стражи; и паче сего, и языва не въдуще. Сего ради ниже они бываемая въдаша въ россійской перкви, того ради ниже они глаголаша что; подобив и Пансій патріархъ и прочін. А егда прінде блаженный патріархъ антіокійскій курь Макарій, во время благочестивійшаго тяшайшаго к ботовънчаннаго великаго государя, царя в великаго князя Алексіа Миханловича всеа великія и малын и бёлыя Россіи самодержца, не бысть тако, якоже прежде, но зъло почти и благоговъйно прія его благочестивъйшій царь, и даде свободу ему въ великую соборную церковь и въ натріаршество ходити невозбранно, егда хощеть. Такожде и человъци его священий и мірогіи ходити невозбранишася безъ стражей повсему царствующему граду. Но и въ царскихъ

палатахъ многажды бываше, и благослови благочестивъйшую парипу и благородныхъ царевичевъ и царевиъ, и угости его многажды, и почти и одари его веліе. И сего ради имъюще свободу патріархъ и дружина его, и кодяще въ соборную церковь и во иная, зряще и слышаще несогласіе церковное здішнее (на полі: россійское) съ восточною святою церковію; тогда нача и блаженнъйшій патріархъ Макарій, яко истинный пастырь и наследникъ Христовъ, глаголаги благочестивъйшему царю и святъйшему патріарху бывшему Никону о тъхъ несогласіяхъ, сиръчь: о прилогь, еже есть въ сумволь, в о сложеніи перстовъ, и о аллилуіа и о прочихъ. Благочестивъйшій же царь и (на поль: святьйшій) патріархь, яко блага и добродьлная земля, пріяша съ радостію доброе семя, и сотворища плоды добры многи, и повседневно, сія добра и блага земля, отдають плоды благи безчисленно, и никогда будеть престати. Табо вина бысть, о еже молчаша прежнім патріарси Геремій и Өеофанъ и прочін, яко выше рекохомъ.

Статья XI. Но аще речеть кто еще и сіе, яко наши (на поль: рускій) святій и чюдотворцы: Петръ, Алексій, и Іона, Кипріанъ; и Фотій и прочіи, тіми книгами и обычаи спасошася, и въ томъ отвъщаемъ: яко во времени ихъ обычаи (на полъ: чини) сія (на полъ: таковый) и несогласіе не быша, токмо быша согласіе и добры чины, якожъ и у грековъ быша тогда и нынь. Зане они хождаху во Царыградъ и хиротонисащася тамо, и ни единожды хождаху въ Царьградъ, но и дважды и трижды ради церковныхъ потребъ, и греческое писаніе в'вдаша, и сего ради православно и согласно со греками мудрствоваша, якожъ авственно видится въ ихъ руконисныхъ книгахъ: святое свангение и апостольская посланія съ дівнии святых Апостоль, и аповалипсись, рукописаніе святаго Алексіа митрополита (на полъ: въ Чудовъ монастыръ) согласно во всемъ съ греческими; и святый сумволь безъ прилога, и аллилуіа вряду трижды, тоже: слава тебѣ Боже, въ часословѣ ихъ; такожде и прочая мудрствоваща православно якожъ и греки, сего ради и преслави ихъ Вогъ. Но сіе несогласіе и прелести послі ихъ возрастопа оть нівких ерегиковъ, кін оть грековь отлучинася, и съ нами несовопрошахуся ни очесомъ же, раци тогдашнія своя суемудрія.

Статья XII. Но аще хощете (слова: суемудрім и глупін—зачеркнуты, и вверху ихъ надписано: о мудрѣйшій) мудрствовати въ перстахъ святую Тронцу, и Христово божество и человѣчество образовати (на полѣ: толковати), приличнъйшее есть глаголати сице, яко первім три персты, кім совокупляємъ, знаменуютъ исповѣданіе ста-

тыя Троицы-въ Божествъ Троицу и единицу, якожъ выше рекохомъ: и последнии два (на поле: персты), кія суть преклонены, яко внаменують: Христосъ Сынъ Божій преклони небеса и сниде на землю и пріять человіческую плоть оть пречистыя и приснодівы Маріи, и знаменують Христова два естества: Божество и человізчество. Сице есть вящше прилично, аще кто хощеть мудрствовати (на полъ: въ персты) о воплощении Христовъ и о святый Троинъ (на полъ: вкратцъ). А яко вы мудрствуете человъчество быти выше святыя Троицы, и Троицу подъ воплощение полагаете воуклонныя и неравныя персты, есть звло не прилично, и хула и ересь велія, яко выше рекохомъ ширше. Сего ради блюдитеся ради любве Христовы оть таковыя ереси и хулы. Зане елико время невъденіемъ согрѣшисте, чающе тму свъть и горкое сладко, имъете тогда негли меншій грахь и меншій судь оть Бога; но отнелаже истязася сія вешь и явися истина, и извёстися соборне и всенародне ко всёмъ. сиръчь и вселенскія соборы о томъ быша: первое убо въ Константинополи отъ всесвятвишаго вселенскаго патріарка куръ Пансія въ лъто 7162-е съ восмицесяти архіерен и влирики великія церкви константинополскія; второе же и въ царствующемъ (на поль: великомъ) градъ Москвъ, при благочестивъйшемъ и тишайшемъ ведикомъ государъ нашемъ, царъ и великомъ князъ Алексіи Михаиловичь всея великія и малыя и былыя Россіи самодержив, и приблаженевишаго и святвишаго Макарія патріарха антіохійскаго и всего востока (на ноль: сущу ему тогда въ царствующемъ градъ Москві и при святійшемъ Никові, бывшемъ патріархів московскомъ и всея Россіи, и Гавріилъ архіепископъ ппискійскомъ и всея Сербін (и Болгарін и Албанін патріархів), и никейскомъ Григорін митрополить, и молдовлахійскомъ Гедеонь, и прочихъ великороссійскихъ митрополитехъ, и архіопископехъ, и опископехъ, и архимандритькъ въ льто 7164, и подложища анасемою немудрствующихъ тако, яко мудрствуеть святая восточная и вселенская великая цер. ковь православно. И сего ради вы, сопротиванющися нынв, гракъ велій согращаете, и тяжкій судь оть Бога вамь будеть за непокорство и упрямство ваше, и яко еретики страшно встязани будете. и отъ лица Вожія и въчнаго покоя лищени булоте.

О четвероконечномъ крестѣ, иже именуютъ крыжемъ.

#### ГЛАВА III.

Статья І. Глаголете еще, яко четвероконечный кресть есть кресла, во еже посадита Христа іуден, и сяде, и кольнопоклонитася ему въ поруганіе, и оная кресла, сиръчь той кресть, попра Христось, и дадеся архіереемъ сидіти на нихъ. И паки: когда кольнопокланяемся архіереемъ, вмёсто поруганія поклоняемся виъ, а не честв ради архіерейства. О прелестній и баснословцы! Како несрамляетеся глаголюще такая баснословія? Где есть писано, яко посадиша Христа іуден на кресла, кій евангелисть глаголеть сіе? Никтоже, ниже иное писаніе православное глаголеть о семь. А вы гдё обретосте сіе вредословіе? Пишеть святый евангелисть въ божественномъ и священномъ евангеліи, яко облачаху Христа червленою хламицою, и даша ему и трость въ руки, и поклонишася ему яко царю въ поруганіе. А яко посадища его на кресла, сирвчь на таковый кресть, ни евангелисть и никтоже иный писа, яко вы баснословите. И аще іуден поклонишася Христу за поруганіе, но мы, егда покланяемся архіереемъ, непокланяемся имъ ради поруганія, но честь воздающе имъ, яко намъстникомъ Христовымъ и пастыремъ и учителемъ нашимъ. Се, яко въ томъ блядословите веліе и не відаете, что глаголете.

Статья II. Глаголете еще отомъже кресть, иже есть оть двою древу сложень, и о печати, иже есть на просфорт кресть, яко итстьтой кресть, токмо крымъ матинскій, а кресть подобаеть быти отъ тріехъ древъ: оть кипариса, и певга, и кедра, и кій кресть нтогь сице отъ тріехъ древъ, то нтогь кресть, токмо крымъ.

О семъ убо отвъщаемъ вамъ сице: едино убо по вашему мудрованію подобаетъ, яко отъ инаго древа или отъ инаго вида да небудетъ крестъ, но токмо отъ сихъ древесъ: отъ кипариса, и певга, и кедра, и идъже таковая древеса не обрътаются, ниже кресту подобаетъ быти отъ иныхъ древъ и видъ. Второе же паки вы глаголете, яко подобаетъ кресту быти трисложну, сиръчь отъ тріехъ древъ. И паки вы сами себъ не согласуетеся, яко словеса ваша суть инако и дъла ваша инако, зане крестъ не сотворяете тако, яко тлаголете—отъ тріехъ древесь, но рехъ, сиръчъ: нряжо едино древо, а впреки, иже есть посредъ второе древо; верхнее, иже именуете крестовою главою, третіе древо; и четвертое, иже

именуете подножіе. Се, яко ниже вы творите по словеси вашему истинный (на полъ: правой) крестъ, зане глаголете, яко подобаеть быти кресту отъ тріехъ древь, и вы паки творите противно-отъ четырехъ. Чесо ради прелщаетеся несмысленно: инаи глаголете и иная творите, ради зависти своея оследи васъ діаволъ, и не разумвете, что творите и что глаголете. Мы убо не мыслимъ, ниже мудрствуемъ безумно, якожъ вы, но цёломудренно и благочестивно почитаемъ и поклоняемся обоимъ крестомъ, иже отъ двок) древу сложенъ, и иже отъ тріехъ, или отъ четырехъ древъ, по вашему кресту. Обаче подобаеть въдати, что являеть ставрось (на ноль: кресть), и что есть нужнайшее знаменіе креста. Имя кресту ость сложно по греческому языку: стасись ке суврось, единое убо древо прямое: стасисъ I сиръчь стояніе (на поль: зри); и второе древо. иже есть впреки: суврось - сирвчь широта, се, иже ими кресту. ставросъ, имъетъ отъ сложенія и дъло: отъ стасисъ и сувросъ,ставросъ — (на полъ: зри), сиръчь отъ стоянія и широты — ставросъ, сирвчь крестъ. И сего ради нужное знаменіе креста отъ двою древу сложену быти токмо подобаеть, якожь пишеть и святый Аоанасій Великій во внявю Антіоху во отвътахъ, во главъ 41 (и въ Кормчей листь ).

Статья III. И что да речемъ много: Моисей (на поль: креста знаменіе сотвори Моисей жезла удареніемъ), егда пройде со израняты Чермное море, дважды удари жезломъ своимъ море: единою прямо и разовче море, и проидома изранятяне; второе же, впреки удари, и совокупися море и потопи фараона; змію въ пустыни впреки повъси, и исціляхуся зрящіи отъ грызенія зміева; и ратующе Амалика, руки свои Моисей крестообразно распростре, и солице ста и побъди Амалика. Ізковъ, когда благословляще сыны Іосифовы, крестообразно положи руки своя на главы ихъ. Пророкъ Іона, егда изыде отъ (на поль: бъ во...) чрева китова, руць свои крестообразно простре, яко глаголетъ святый Косма, творецъ каноновъ, въ ирмосъ 6 пъсни канона на воздвиженіе честнаго креста: воднаго звъря во утробъ длани Іона крестовидно распростеръ, спасилную страсть преображаще явъ и прочая.

Аще убо кощете разумёти сущее таниство честнаго и животворящаго креста, яко свыше и изначала есть проречень и прознаменань образь его, яко выше рекохомъ отъ Монсеа и прочихъ, отъ двою вида отъ древа ли и сребра (на полѣ: или иного вида) сложение его (на полѣ: быта), а не отъ триехъ, или четырехъ, якожъвы баснословите (на полъ; непщуете),-возмите и смотрите Минею сентемврій мѣсяцъ, и прочтите со вниманіемъ стихиры и каноны праздника воздвиженія честнаго креста, ирмосъ первой пісни: Крестъ начертавъ Моисей, и прочіи тропари и ирмосы и стихиры, и будете разумъти: о двою ли древахъ, или иною двою виду являеть творецъ отъ божественнаго писанія быти образъ честнаго или о тріехъ или о четырехъ быти, якожъ вы непщуете? Никако, но вездъ обръсти будете, яко отъ двоихъ видъ быти сложению креста. Глаголетъ творецъ во единомъ подобнъ: на хвалитъхъ воздвиженія честнаго креста: О преславное чудо! широта в долгота креста небесе равна (на полъ: равностоятельна); долготу ради прямаго древа глаголеть, широту ради иже впреки есть. Се яко ради двою древу глаголеть творець, а неради тріехъ или-четырехъ по вашему. Аще и бысть на страсти Христовъ таковый кресть: съ титною горъ и низъ-подножіемъ, обаче она не суть нужная, ниже именуется кресть; кресть именуется токмо прямое древо и впреки.

Статья IV. Но аще ли будете любопретися и скажете оть вътра главы своея, яко подобаеть каковь кресть бѣ тогда на страсти, такову подобаеть и нынъ быти; отвъщаемъ вамъ о семъ сице: яко подобаеть по вашему на кресть и гвозди пригвождены, и трость съ губою, и копіе съ желівзомъ, и клещи, и молотки, и лівстницы, и веревки, и желчь, и уксусь, и бичи и прочая, елика быша при страств Христовъ, быти всвиъ вкупв прилепленнымъ на преств. И аще она вся не будуть, ниже кресть да почтется, -- не буди. Обаче святіи Апостоли и святіи богоносніи отцы не предаша намъ поклонятися трости и губъ и копію и прочимъ орудіемъ, иже быша при страсти, токмо кресту повежена нокланятися. И сего ради нужно есть быти кресту токмо отъ двою древъ, или иною видъ, яко выше рекохомъ, а другія двѣ части—титуль и подножіе, ненужны суть. Распятіе Христово было бы быти и безъ титла и подножія, якожъ распинаху и разбойниковъ, зане у іудеовъ кресть бысть вийсто висилицы и за безчестіе распинаху, сирвчь, въшаху разбойниковь на креств. И Христа вивсто злодвя и разбойника вивняху, зане именова себе царемъ и Сыномъ Божінмъ, и сего ради съ разбойникомъ вместе распяша Его. И Пилать повеле и написаща титлу: сей царь іудейскій, и положища на кресть. И рекоша ему іуден: не пиши сице, и онъ рече: еже писахъ, писахъ. И сіе писаніе на бумагъ писа, и прилепи тое писаніе на дщицу, и пригвозди вверху креста, а не древо бысть яко кресть, такожъ и нодножіе бысть. И сего ради нъсть сіе нужно, и безъ нихъ есть кресть истинный, иже есть отъ двою древъ сложенъ, сирвчь чеавероконечный крестъ. Но аще и обратается и таковый крестъ съ титлою и подножіемъ, а еще и ненужны титла и подножіе, мы и той крестъ почитаемъ, в покланяемся, и не хулимъ, яко вы (суемудріи и безумніи).

Статья V. Да речеть еще и иной показъ: егда знаменуемъ себевнаменіемъ крестнымъ, како знаменуемся? И егда благословляютъ насъ архіереи и іереи, како ли благословляють насъ. Явно есть, яко знаменіемъ четвероконечнаго креста знаменуютъ насъ руками своими благословляюще. И егда священники благословляютъ и святять воду святаго крещенія, и въ литургіи святый хлѣбъ и потирь, притворяюще хлѣбъ и вино благословеніемъ (въ) тѣло и кровь Христову, како ли благословляютъ? Явно есть, яко знаменіемъ четвероконечнаго креста благословляютъ, а не восмиконечнымъ крестомъ по вашему.

Статья VI. Четвероконечный крестъ четвероконечнаго міра образуеть и освящаеть: востокъ и западъ, сѣверъ и полудень. Подобнѣ и крестъ, иже бываеть на просфорахъ, и на рязахъ священническихъ, я на патрахили, и ораріи четвероконечній яко истиній кресты виѣняемъ и почитаемъ, якожъ выше рекохомъ, а некрыжъ именуемъ. И что вменуется крыжъ, или что есть? Крыжъ полскимъ языкомъ именуется крестъ, якожъ и греческимъ языкомъ ставросъ, и по арабски хачь, и по латински и по волоски круче, или круць. И кіѣждо языкъ имѣетъ имя крестъ по своему языку, не бо вси языцы во едино имя именуютъ крестъ (на полѣ: или расияла), но кіѣждо по своему; сице и полски крыжъ именують по своему языку.

Статья VII. Глаголете еще, яко таковая печать крыжа печатана есть на опръсновахъ латинскихъ, а латыни на опръсновахъ неимъютъ такова креста печатана, вже именуете крыжъ, но распятіе Христово изображено и печатано имъютъ на опръсновахъ, а не токмо единъ крестъ по нашему. И о томъ не въдаете, что глаголете, и лжете о семъ явственно зависти и ненависти ради своея.

# О Інсусовъ молитвъ.

# ГЛАВА IV.

Статья 1. Непокоряются нёцыи оть вась и въ настоящей молитей не хотяще глаголати: Господи Інсусе Христе, Боже нашь, помилуй нась, но токмо хотять: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій,

помилуй насъ, и любопрятся и мнять, негли яко тако есть добръ и православнъ. а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, непщують, яко есть хула. О безумніи! Чесо ради неразумвете доброе и не хощете ниже слышати сея молитвы? Мните яко нѣчто велію философію мудрствуете, или, паче рещи, безумствуете. О мудрецы не мудріи! Разсудите сами и разумѣете, какое разнотво есть въ семъ, или кая молитва есть вящшее прилично и вящше честь приносить Христу? Явственно есть яко: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, есть вящше приличнъе. Аще мы добръ прівневъ и глаголемъ и объ молитвы въ подобающее время: егда наединъ молимся въ келіи своей, глаголемъ: Господи Іисусе Христе, Сыне и Слове Бога живаго, Богородицы ради, помилуй мя грённаго; а иное время, егда бываеть въ церкви моленіе, отъ общаго лица глаголеть священникъ, или иный кто, иногда и видъ: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ. Сицевое доброе преданіе имћетъ святая восточная и апостольская церковь и съ молитвою, иже наединъ, исповъдаемъ Господа нашего Іисуса Христа, Сына и Слова Божія; и со другою молитвою, иже глаголется въ церкви и вообще: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ, исповъдуемъ обще, яко Христосъ есть истиный Богъ, подобенъ Отпу. Чесо ради управитеся вы и хощете токмо: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, глаголати, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ ниже слышати, хощете? Не разумвете окаянній, яко во аріеву ересь впадаете, зане Арій Христа Сына Божія токмо глагола и исповеда, такожде и вы ныне. Треклятый Арій испов'вда Христа Сына Божія по благодати, а не по существу Сына Божія и Бога истинна, якоже им православно въруемъ и исновъдуемъ Христа Сына Божія и Бога истина. И сего ради глаголемъ мы и объ молитвы во время подобно: Госноди Інсусе Христе, Боже нашъ, и: Господи Інсусе Христе Сыне и Слове Божій, яко выше рекохомъ. И како хощете вы токмо глаголати: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, а: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, отвращаетеся и неже слышати хощете? Извъстно есть въ томъ, яко мудрствуете и вы яко Арій, и испов'ёдаете и вы Христа токмо Сына Божія по благодати, а не Бога истинна по существу Отца.

Статья II. Речемъ еще и сіе въ показаніе: единъ царь, отъ царя рожденъ, да царствуетъ, и назоветъ его кто царевичемъ, и другій наречетъ царемъ: кое имя пріятно будетъ царю? Явно есть то, еже нарече его царемъ, прівметъ удобніе и любезні зане есть совершенна царская честь. И аще кто назоветъ, его меншимъ при

дагательнымъ именемъ— царевичемъ, а не существительнымъ, безчествуетъ царя, и извъстно будетъ царь гнъватися на глаголющихъ его царевичемъ, а не царемъ. Такожде и Господь нашъ Інсусъ Христосъ, аще и Сынъ Божій есть, но Богъ истинный есть. Сего ради подобаетъ намъ глаголати прилично сію молитву: Господи Інсусъ Христе, Боже нашъ, помилуй насъ, вообще, и: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ, въ подобное время, якоже выше рекохомъ. А како хощете вы (за непокорство свое) (на полъ: завистію ради) глаголати токмо едину молитву всегда: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, а: Боже нашъ, глаголати не хощете никогда, но еще и сопротивляетеся глаголющамъ, въ томъ извъстно аріанствуете, яко Арій и прочіи аріане, и ихъ часть будете наслъдовати, и съ ними осуждени будете отъ Господа нашего Інсуса Христа въ страшный день втораго Его пришествія.