

12

14

15

16

18

119

White

3/Color

Black

灰史加頭字發級行論 潛研堂文集卷四

嘉定錢大听

先所をできていなり 訓而易馴致字徐邈亦讀為訓訓者順也漢人書乾坤 木鳥獸又五品不滋先儒亦訓為順而史記引其文云 為順而史記舜本紀云誰能馴予工誰能馴予上下草 五品不馴是馴與順本一字矣史記馴字徐廣皆讀目 也效尚書疇若子工疇若子上下 聞馴與順古支相通象傳之馴致與支言之順其義一 問坤文言葢言順也本義云順當作慎然否日以愚所 苔問 一草木鳥獸先儒訓若

滑石当う身角但

字皆作以馴順訓並从乾州之出得聲周官土訓先鄭 為虎之失何也曰卦位坤在西南未申之間於天文容 問處仲翔解虎尾虎視虎變皆以坤為虎譏 而不有躬是為不順本義被為慎亦非經旨 三象傳云勿用取女行不順也女以從一為順見金夫 存者順與馴義同而音亦相近不當被順為 司農亦讀為馴北方人讀馴如訓之不聲此古音之僅 白虎正當實流申方管幣傳亦云申未為虎漢儒據 故仲翔譏之 記左着龍右白虎震為龍則免當為虎然於天文未 俗 慎也紫六

公羊傳靈公望見趙盾恕而再拜注恕者驚貌 問順九四想想終吉諸儒皆以恐懼釋之馬融本作 固皆作貌矣震來虩皺荀慈明本亦作恕恕恕號義同 似亦通日說文引易履虎尾號號訓為恐懼則漢

光日新斯為同不輅日不同之名朝且為輝日中為光 絶句其德連下何與王輔剛異何也目二讀俱通以大 問大音象傳剛健節實耀光日新其德鄭康成以 有象傳例之則鄭較長劉邠問管略易言剛健篤實輝

既用をて食く祭り 傳云凡物既脈而退者弱也既榮而順者薄也夫能輝 是解亦從鄭讀也王輔嗣難以其德二字連上句然其

酒石当づ身一竜田

光日新其德者唯剛健篤實也與鄭義亦不相遠陸德 訓為空仲翔世智孟氏易當亦用室字室本訓塞反訓 不空注云一本空作窒莊子達生篇引此文亦作窒是 為空猶亂之訓治祖之訓存也列子黃帝篇至人潛行 **孟喜本作室許若何易主孟氏故不别出關字處仲翔** 箱樂歌濟我王道雄光 日新皆與鄭合 句則失輔嗣之自矣漢書禮樂志輝光日新晉張華四 室有空義也或日開當為高說文密空貌 豐上六関其无人說文無関字蓋漢儒附益之字日 釋文以大音剛健為何篤實輝光為何日新其德為

問豐其屋天際翔也諸家本各不 也羣者衆也元者吉之始也沒其奉元吉者其佐多賢 也吕氏去古太遠傳授當有所自私子云寬則得眾又 五晕而不黨孟子云得道者多助白虎通日君之為言 飛翔於天則失之甚矣 異而意猶不甚遠王弼改為翔疏家申之以為如鳥 鼎祚集解據孟喜本際 鄭康成王肅本並作祥葢漢儒 形相涉故本或為際鄭讀為察訓病雖與孟 作降 同說亦互與未審 翔作祥云 相承之本

酒研堂文集八角四

離德之覆轍平伊川言君臣同功所以濟漢天 拾人心為本而先散其季男乃蹈商王億兆夷人離心 問来耨之利注家訓耨為耘詞意似不倫日耨與耒 云羣者聖人之所欲渡以混一天下者也未合易旨 而能使之羣聚可開大善之吉與日覽義亦相近蘇 田器之名說文作梅或作婦訓為藥器詩馬乃錢鎮 一朋黨之議皆起於叔季之世聖人處漢散之時以 朝所謂其心休休如有容者故有元古之占且 也六四居大臣之位以進賢為己任旁求俊义聚之 吉泰之所以吉亨也勿疑朋盍簪豫之所以志大行 扳茅

義以木德王而傳稱帝出乎震是震東吳東南之位必 問 **耨為耡亦指器名** 其言 一訓鎮為轉世本並作棒釋器所斷謂之定李巡云鋤 免之間亦必位西南矣代義畫卦以來葢已有之代 唯不見坤兒二方兒為正秋則必正西方矣坤介於 八卦方位何以有先天後天之殊日說卦傳孔子所 雅定謂之轉然則轉也定也所屬也鋤也梅也 名也吕氏春秋任地篇轉柄尺此其度也其耨 日震東方與東南離南方乾 以間稼也高誘云耨所以耘苗也馬融注易 では 西北坎正北艮南

酒研究文集八卷四

出於代義不當别有方位也漢唐以前儒家與方士 有言先天圖者宋初方士始言之而儒家尊信其說 取以駕平文王孔子之上好乃好奇而誣聖人乎天

地水火雷風山澤各自相對本無方位之可言後儒接

而南面臣位南而北面信如乾南坤北之說上下慎倒 地定位四語傳會先天之說光為非是夫天高而剪 下而卑古今不易之位也地勢北高而南下君位

甚矣安得一一定位乎

問乾健坤順坎陷離麗允託皆取諧聲而震兴艮獨 何也曰古書皆以音見義古讀動如董故說文東訓動

**震動或作振董**見周 則艮止音亦相近也 傳以吳與實合韻入與納逼納亦與內通與可協實 可協入矣良以目以上亦當兼取七聲古音支真兩部 如振恒為榰恒孤敬為振敬之類垠鄂亦作沂鄂 以動訓震取同位之雙聲也蒙象

詩狐裘蒙戎春秋傳作厖茸蒙伐有苑鄭亦訓蒙為 神木初生也神木初出地上故有見義古書家與厖通 問升之為不來何也日說文不烏飛上翔不下來也从 三國志魏文帝紀往或以雜文為紫故蒙有雜義 問雜卦屯見紫雜之義日說文屯从中貫一一地也

院は肝谷にく長くなり

直悔預皆八是也六爻皆不變亦以來解占泰之八是 之八復之八各非周易繇詞也 也以爻解占稱九六以我解占稱八九六八之名惟問 明夷之謙之類是也數爻變則以暴辭占如艮之八屯 周易占者一文樂則以變文解占如觀之否歸妹之 問春秋內外傳占筮之法日春秋之世三易尚存其以 易有之若雜以它也則否千乘三去射其元王不云蠱 一猶天也故不來為上升之義 联

問不變之卦不云七而云八何曰惠氏棟實言之蓍圓 而神七也卦方以知八也六爻易以貢九六也七七四

発す所にとしたと、安日 觀剝陰消卦皆自乾坤來而諸卦又生於消息卦三陰 離艮與免震與與交相變也之卦則以兩爻交易而得 十九著之數八八六十四卦之數九六變成三百六十 往為卦之已成者故不曰七而曰八春秋內外傳從 四爻之數神以知來知以藏往知來為卦之未成者藏 日虞仲翔說易專取旁通與之卦旁通者乾與帅坎與 一卦或坤者諸卦之宗復臨泰大壯夫陽息卦姤逝否 卦變之說漢儒謂之之卦路家所說各殊願間其審 某卦之七者以七者然之數未成卦也也 卦數也惠氏說蓋本 於此

酒研堂文身一卷四

上易也二陰二陽之卦自臨來者四升初三易也解 三四易也節三五易也損三上易也自否來者九益 初三易也家人初四易也訟二三易也弘二四易也自 二五易也困土上易也漸三四易也旅三五易也咸 四易也盛時一初五易也随初上易也換二四易也未濟 二陽之卦自泰來者九恒初四易也井初五易也蠱 兌五三易也自觀來者四萃上四易也蹇上三易也晉 大壯來者四大畜上四易也睽上三易也需五 四易也明夷三王易也震二四易也自逐來者四无妄 易也豐二四易也既濟二五易也貴二上易也歸妹 四局 初

此四卦亦不得從臨觀遯大壯來之例中写小過二卦 之初亦為頤遯二之上為大過大壯五之初亦為大過 華葢兌三之二也臨一初之五為坎觀上之二亦為坎遜 之初於革日逃上之初失其義矣思謂鼎葢離二之初 亦為革於例 之例於屯 初之五為離大壯上之二亦為離臨一之上為頤觀 四易也艮五三易也臨二之五為屯觀上之初 之上為蒙觀五之二亦為蒙故不從 上之初亦為鼎遯初之上為革 日坎二之初於紫日艮三之二也遯二之五 不當從逃大莊來而仲朔於鼎日大壯 自臨觀 壯五之一

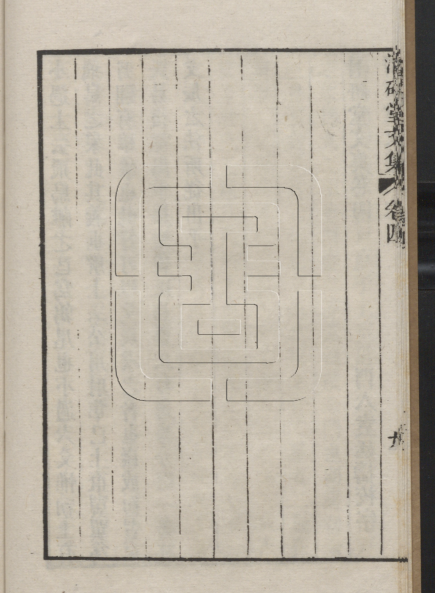
酒研堂式 第一卷四 於大過日訟三之上於中学日訟四之 則非臨觀逐大壯所能變且頤大過中学小過與坎 其例也一除一陽之卦仲翔說易未及之今依其例 上之四為孫婦初之二為同人初之二為履央上之五 二之上又於坎云觀上之一於難云遊 謙云劉上之三恭聚於豫云復初之四於比云 為大有上之四為小畜身卦當各生二卦也而仲翔於 而董之則復初之上為師初之上為謙翎上之五為 三之上而仲耕於大過仍取大壯五之 坤皆反復不衰之卦故别自為例於頤日晉四之初 初之五皆自紊 頤兼取臨

紹开生に長く多り 天黿遍者黿屬也同人初云同人于門隨初云出門交 六辰在未上直天厨皆援天文以取象可引伸其說 豐云噬嗑上之三於旅云費到之四亦兩象易也暌本 五此别取兩象易為義其注大畜云萃五之二成臨 日鄭氏文辰之例初九辰在子頤初云舍蘭靈龜子為 大壯上之三一而仲翔注繫辭蓋取諸睽义云无妄五之 亦自紊其例也 引如此之初六辰在未上近東井坎六 康成以受展說易今共書不傳惟見於詩禮正義 天弁中学六四辰在升上直天淵困九二云初 四辰在田上

泽对军义集八条四 之象節九二不出門庭二亦據初故云門也明夷初云 在事大帝四云童牛之特丑上直牽牛也上六辰在日 為清廟萃漢之象解皆云王假有劇謂六三也六四辰 云飛鳥以四未為寫首也八三辰在多上直營室營室 見不負塗戊土值奎奎為封豕也切六辰在未小過初 有功節初云不出戸庭子上直危危為葢屋故有門戸 泰二云用馮河寅上直天漢雲漢天河也九三辰在 大壯三云臟其角辰上直角也九五辰在申萃五云 日不食子為元枵虚中也故有不食之象九二辰在 人虎變申土直參參為白虎也上九辰在戌野上云

響研堂文集一绘印 潜研堂文集卷四 爻辰之法所從出乎 飛鳥之象此其義也解上云公用射隼已上直翼翼為 氏易後從馬季長授費氏易費氏有周易分野一書其 羽翩有隼象也此皆可以爻辰求之者也康成初智京 小過上云飛鳥離之已為鶉尾也小過六交惟初上有 門人袁廷檮校字

文如一之日畢凌然與顛不何詩則非毛氏也若喝 場谷傅虞書而場谷不傅虞書可知場為古文場為今 數 日 叔 重 云 稱 書 皆 孔 氏 則 不 稱 書 必 歐 陽 夏 侯 本 矣 自序解書者皆孔氏古文而陽場字别治亦兼余今文 陽谷文已互異且楊字下又引嵎銕陽谷之文據叔重 問說文場字 潛研堂文集宏五 答問 一徐本不同則恐小徐為是葢許君所引虞書 下引商書日場谷 **小徐本作虞書日至于** 嘉定錢大昕



] 潛研宮文外 卷刊 說非即書文如仁覆閔下謂之旻天亦稱虞書也本當 之語可證尚書古本皆作滔天無可疑者詩天降滔 問堯典象恭滔天宋儒疑滔天二字因下文洪水滔天 毛公亦訓為漫令本作慢酒天婚言慢上也史記于洪 云日至于陽谷後人因日日相溷誤去一日字耳 訓爲漫矣 水滔天不易其字而此獨為漫文同義别偽孔傳則 似而誤然平戶史記夏本紀引此文作似恭漫天與 訓酒為漫合漢書王尊傳亦有端言庸違象龔滔天

問堯此蠻夷稍夏傳訓猾為亂說文無猾字或謂皆為

滑然平日潛夫論氏姓篇引此文本作蠻夷滑夏史記 偏旁相涉而誤隔 酷吏傳滑賊任威漢書亦作猾葢築體从水从大之字

審此字何从日古書从系與从水之字多相混漠周憬 春秋傳有酒如溫淮南子本作經亦作 問伊洛瀍澗皆入河之水說文水部有洛澗 有曲紅長即曲江也王稚子闕云河 曲得名俗師轉寫作水旁爾立故漂云古塵酒如滙淮南子本作繩亦作凝竊意鴻本作 內編令即温 而無瀍不

作年をとした一家に

劉淵林注魏都賦引書盤庚優賢揚歷之語訓揚歷

酒可宜文集一先刊 古文尚書篇與夏依等同而經字多显夏侯等書心腹 為歷試今盤庚無此文何故日予聞之江叔澐氏矣盤 腎腸口憂腎陽說者不解憂腎陽為何語微諸太沖之 鄭康成固如是讀也請以尚書正義證之正義日鄭注 庚下篇云心腹腎腸古文作優賢揚而以歷字屬上句 之注遂不可逼矣為淮吳蜀此注 書出名為古文實襲今文出是鄭氏古文不何而交沒 太沖生於晉初鄭學猶行故後引有據自豫章梅氏之 淵林之注始悟優為憂賢為腎揚為陽三字皆傳寫 為那子才所云日思武書更是一適斯言果不評 張載為注

也括學也學括者所以矯正曲木字本从木或通用隱 之木示諸隱括尚書大傳隱括之房多曲木說文隱括 是漢人語也古書更有可放者乎曰荀子大略篇大山 問祭之明日又祭日形見于尚書頭雅而說文內部無 括字孔疏以隱審檢括解之失其旨矣 語不知本出何書惟引公羊序隱括使就絕墨為證 問盤庚傳云相隱括共為善政孔沖遠云隱括必是舊 姑從林

野开宮く長、松丘

船行也从舟三聲即高宗形日之形玉篇形訓祭又訓

形字或謂形乃漢人俗字然否曰說文<del>角部有</del>彩字云

其讀如配乃轉聲非正音也俗儒不通六書誤疑形當 不絕之意古人音與義弱以幹訓形知古音形在侵部 則古本尚書作立東晉本乃改為參耳釋文述馬融 問西伯越黎乃罪多參在上釋文馬云參字累在上此 從內乃别形形為二字又分為兩音慎倒甚矣 切轉為余弓切侵東兩部聲相近也孫炎云形者相錄 顧野王元本非唐以後儒所能附益古音形當為余箴 舟行足證形釋字从舟不从西六朝人尚識古文此必 止當如此一個寫寫認遂至不可讀竊意釋文本當云 日玉篇如果聖為墙壁也尚書以為麥字然

之蒸有為言之也非古有是言也如太誓果有無我虐 時妄易之也完史藝文志陳 馬作公云累也累在上或宋開寶中陳鄂等刪改釋文 我兩言孟子何不引書以實之邪觀牧誓一篇但云恭 君之視臣如土芥則臣視君如窓讎孟子為齊宣王言 引之獨夫者 問紂之不善甚矣武王數其罪而伐之可也若泰誓所 乃讎武王世爲殷臣世讎之言毋乃得罪於殷先王平 **工獨夫受洪惟作威乃汝世讎又云誕以爾多士珍殱** 此古文尚書所以可疑也太誓日獨夫受荀子書當 夫也故孟子亦有問誅一夫科之語若 卷見書

疑之至東晉古文出别有太誓三篇唐儒尊信古文落 文若淺露又舉春秋國語孟子孫鄉禮記所引五事以 行天罰初無讎視其君之詞然則偽書之誣武王甚矣 問今文尚書本有太誓三篇馬季長言太誓後得按其 百諸侯俱至孟津正升舟入水皷鐘亞觀臺亞將舟亞 可信乎日太誓供生所傳雖無之然代所撰大傳有八 以今文太誓爲偽若晚出古文未可信則今文太誓轉 鳥周公日復哉復哉二十二字可證伏生壁藏百篇之 仲舒對策引太誓白魚八于王舟有火復于王屋流為 廟亞及白魚入王舟事俱與今文太誓同武帝初董

哲开世を真、 後五 師師尚父號日總爾衆庶與爾舟楫後至者斬武王渡 以先祖有德臣小子受先功畢立賞罰以定其功遂與 不敢自專乃告司馬司徒司空諸節齊栗信哉予無知 王木主載以車中軍武王自稱太子發言奉文王以伐 說而周本紀稱武王上祭子畢東觀兵至于盟津為文 二十八篇與太誓也史遷當從安國問故所載多古文 太誓與後得之太誓本無二本以不在伏生口授二十 本始中河內女子所得者发也孔安國得壁中古文以 八篇之數故云後得其實景武之世已有之或謂宣帝 十九篇得多十六篇所云二十九篇者即伏生之

欲修文王業東伐以觀諸侯集否師行師尚父左杖苗 河中流白魚躍入王舟中武王俯取以祭既渡有火自 二篇皆采今文太誓之交齊世家又明云作此太誓然 至者斬遂至盟津諸侯不期而會者八百諸侯諸侯皆 鉞右把白旄以誓日蒼児着 題總爾衆成與爾舟楫後 侯不期而會孟津者八百諸侯諸侯皆曰紂可伐矣武 上復于下至于王屋流為烏其色亦其聲魄云是時諸 則孔壁中所得安國所傳者即此太誓古今文初無 日紂可伐也武王日未可遂還師與太公作此太誓此 日女未知天命未可也乃還師歸又齊世家稱武王 外光力

篇也又云居二年武王徧告諸侯曰殷有重罪不可 之非偽而孔額達誠為偽者矣也書序稱武王作太誓 壁中古文使果識其偽必不為作傳以是知今文太誓 誓篇 毎 引 孔安國日 郑安國 書為太 誓作傅安國親 不畢伐此太誓中篇也又云十一年十二月戊午師里 三篇史公周本紀所載武王上祭于畢云云此太誓上 氏古文也晉有樂安亭侯李長林集注尚書於今文太 氏古文太誓與今文正同而東晉晚出之古文斷非 又引孜致無怠又引師乃指皆在今文太誓篇然則 本也許权重說文序云其偁書孔氏而引周書王出演

**废今般王封乃用其婦人之言自絕于天毀壞其三正** 渡孟津諸侯咸會日孳孳無念武王乃作太誓告于衆 離過其王父母弟乃斷葉其先祖之樂乃為注聲用戀 存而疏云上篇觀兵時事中下一篇伐紂時事可證史 字之誤先生謂漢儒多作容以容義為長請言其詳日 記所書本于太管史公既親見古文則今文太誓之為 問洪範思日唇唇作聖伏生五行傳作容鄭康成以爲 正聲怡說婦人故今予發惟共行天罰勉哉夫子 再不可二此太誓下篇也唐初作疏時今文太誓尚 第六人

発所を文集、公正 容則聖能施設事各得其宜也西京經師說洪範以容 漢儒傳經各有師承文字訓詁多有互異者即以洪範 容容者言無不容容作聖聖者設也王者心寬大無不 義不殊若敬用之為羞用與屠之爲容則文異而義 不能居聖位也董生春秋縣露述五行五事亦云思日 風厥極日短折說者日思心者心思慮也容寬也孔 伏生五行傳 從之伏鄭所傳有古今文之别要未必鄭是而代非 日居上不寬吾何以觀之哉言上不寬大包容臣下 篇言之如霧之為濟驛之為團豫之為舒皆文殊 云思心之不容是謂不些厥咎霜厥謂

誓云其心体体馬其如有容論語云君子尊賢而容泉 爲思之德其義昭著如此許叔重說文解字云思容也 容恩博而能容淺粹而能容雜孟子以仁為人心仁 問大誥篇首云猷大誥爾多邦馬鄭王本皆猷在 已於明聰中該之矣聖人與天地參以天下為一家中 必能容物故視主明聽主總而思獨主容若唇哲之 乃天天乃道道乃人荀子目君子賢而能容泉 我之大賢與於人何所不容老子日容乃公公乃王 不当うりとれ 用伏生義也古之言心者貴其能容不貴其能察泰 一人由其心之無不容也故日有容德乃大

語云天毖勢我成功所則知此經毖乃勞之譌字形相 能道民于安較之傳義為優爾不克遠省莽語不作 漢書載王莽作大語云人語道諸侯王三公列侯 之云天慎勞我周家成功所在孔疏」云關慎釋詩文改 於經學有功如弗造哲廸民康莽語一云子未遭其明茲 之上皆誤也班史翟義傅載莽大語後人議其無累却 釋話本云恭慎也經飲以問為瑟不當重出茲字據若 古文微子之命開端亦用歌字并移此篇歌字在大語 為道亦在語下惟偽古文以微字開端於文義未順 傳訓大光善也天國些我成功所傳訓閥為慎又解

涉後人傳寫致誤偽孔轉尚未誤 者淆之也毛公話詩以不顯為顯於義未悖後備乃有 遠省丕遠惟商者成人又為不為不非經文之為說經 近不可言大達日本即不字詩所云般鑒不遠也不本 問康語汝丕遠惟商者成人傳訓丕爲大周初去商尚 从不聲古文往往通用詩不顯不承調不為不書不克 雙其君也 般命 旣熟而 雙其民何以 服天下 自古豈有 問召語王之讎民蔡氏以為殷頑民於義似未安日 幽深元遠之解則援儒而入於老莊矣 王以天下為一家豈有彼此之别周之伐殷誅無道非 也

哲研堂文集、卷五 常伯常任準人又與綴云虎賁同列則是左右親近之 三公常任為六卿然平日立改篇乾稱王左 問常伯常任之名不見於問官王制注疏家以常伯為 命之偽矣 時已歷三紀而篇中却有悲殷演民之語吾以是知畢 多士多方篇中初未且殷士為政民迨康王作畢命之 邦之民即堯典之萬邦也頑民之文僅一見於書序然 勒王以贊民而能享國長人者乎孔傅訓醬為匹善矣 即堯典之黎民也百君子即堯典之百姓也友民者友 而說亦不了予謂匹民猶言匹夫匹婦召み所言讐民 右而後言

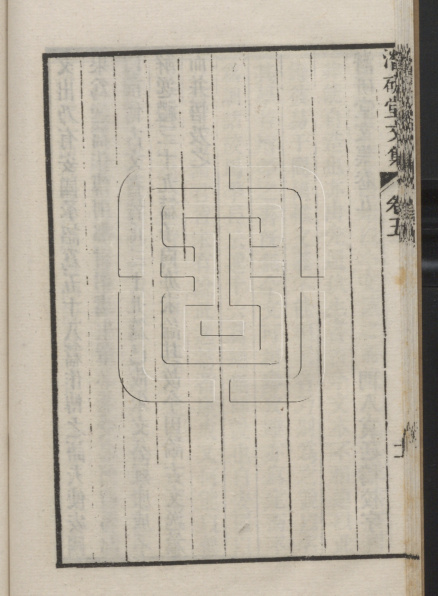
選注 即漢之侍中審矣說文引書作常放故訓追亦有近義 廣侍中箴亦惟先正克慎左右常伯常任實為政首文 右訓亮亮字凡四見無訓佐者佐當作左俗師增 此文疑疏誤日釋詁篇中亮訓信又訓導訓布又以 問畢命傳訓弼亮為輔佐疏引釋訪亮佐也今釋話 為長也後漢書楊賜傳樂松處常伯松時為侍中也胡 執常伯之職師古云常伯侍中也一目常任使之人此 策言習善在左右誠較正左右齊栗之臣戴金貂之節 臣位不甚尊而所繫實重故嘆知憂之匙漢書谷示對 引揚雄侍中箴亦有光光常伯之文則常伯常任

旁亮與左右皆訓導而左右又訓亮展轉相訓則亮之 注日漢儒無無師之學古文尚書初得之屋壁未有能 旁於京下本作克又省中一筆遂為亮爾 惊諒亦自相通漢人分 隷往往以亮為惊葢隸變移人 訓凉為佐涼日不可鄭訓涼為信則諒倞但通作涼 訓信當用該字此弱亮訓在當用你字詩涼彼武王毛 答所姓と作べ会元 問孔壁書增多二十四篇康成既親見之何以不爲之 皆有亮字它經無之也尚書亮采亮天工亮陰寅亮皆 為佐宜矣亮亦漢時俗字故許叔重說文不收今尚書 商疋皆用晉人本孟子注雖出漢儒亦經俗師轉寫故

沿面等更多人外面 非能自造也亦由先通伏生書古今文本不相違以此 通之者孔安國始以今文讀之而成孔氏之學然安國 證彼易于問闡惟文義不能相通者乃别為之說以 其學若增多之書既無今文可相參攻雖亦寫定而 徵不信之說著开竹帛乎即如禮古經五十六篇鄭亦 及衛賈馬諸君皆未有說此逸篇者康成又何能以無 為訓詁故馬季長云逸十六篇絕無師說也自安國以 九篇亦以無師說故也左氏得劉子駮剙通大義故流 親見之共注儀禮多以舌文參定而不注增多之三十 傳至今而逸書逸禮無師說故皆匹于永嘉自東晉古

支出乃有安國承韶為五十八篇作傳之語夫使安國 潜研堂文集卷五 解逸禮三十九篇子向亦未渝其故今因論古文逸篇 果為逸篇作傳則都尉朝庸生輩必兼受之何以馬鄭 而并悟及之 以前傳古文者皆止二十九篇已哉朱文公疑康成不 皆开全て息へ会し 門人袁廷檮校字

無枝之說本於蘇氏未知所據或日爾雅小枝上繚為 非無枝之 無枝也一云如木椒日喬一云槐棘醜喬椒與槐棘皆 陳啓源當辨之謂爾雅釋木篇日 成之按釋木云小枝上線日喬則 問南有喬木毛但以上來釋喬 潛研堂文集卷六 云何如羽喬一云上何喬何者言樹枝之卷曲非 荅問 云小枝上繚為喬此又明言有枝矣 五言喬未有言無枝 嘉定錢大昕 朱氏傳乃以無枝 非無枝者曰吳江



問鵲巢之鳩王公以為秸鞠即布穀也歐陽示叔 裔之下即云無枝為檄兩文相連因以致誤耳 别有拙鳥處鵲空集今謂之鳩與布穀絕界後儒因舍 安知宋世方言乎且未問言婦德者徒取其相也斯在 在左傳五鳩之列其冒名鳩者俚俗之吳稱召南詩 從歐陽果可據平日詩中島獸艸木之名當以爾 有明徵岩拙鳥者不詠於詩不著於爾雅又不 也善乎吳江陳氏之吉日布穀之名鳩載 鞠為鳴鳩見於釋鳥不聞别有拙鳥名鳩者 之德而婦人之義亦主從一而終故序云

名が

夏夏遠也 古讀夏如絢說文瓊从夏聲或作斑春秋傳 問于嗟洵兮毛訓洵為遠洵何以有遠義日韓詩洵 誘人儀禮鄉射大射皆有司射誘射詩序衛門誘信 皆此義也誘又與帰通詩天之帰民毛亦訓為道言自 與美同有進善之義故亦訓為道論語夫子循循然善 訓誘為道亦不見於國雅何也日釋話誘進也說文誘 解頤之論矣 女有潔清之操士當以六禮道行之 惡無禮豈有為此活行而名吉上者其義正矣然毛 問吉士誘之歐陽解為挑誘而東萊日氏非之謂詩

瓊弁玉纓說文引作猪升則瓊琁塘三字音義相同係 亦从复省聲此复之正音也复又有營求之義後 詩獨行景景字趙正字景樂皆借用字古人訓 讀瓊如途也說文走部有五字云獨行也讀若赞此 轉為朽正切然古人讀營亦有張音如姿本从營省整 近矣 本作尝左氏傳受樂余在放說文引作處讀環如笑 而與景處通詩獨行景景釋技本亦作榮媛媛在疾程 問旄邱篇褒如充耳毛鄭显義後儒多从鄭說何也日 而与字經典亦作何裝旣與赹同音则复以狗音亦相 旬為 人因

家作庸職是也漢書谷一永對策一去昔衰如用國宗周以 所出按春秋定似公羊作定七則七典姒同不識庸姓 問桑中篇孟弋孟庸毛公以七庸為姓孔疏不能言其 盛服貌正用詩義也陳啓源云其奧篇以充耳為美此 詩言充耳者凡四洪與著都人士皆取頭義此篇 盛服漢書董仲舒傳子大夫褒然為舉首服虔云褒然 故詩人責之與候人刺三百亦帶語意正同傳以衰為 别取耳聾為解充耳者大夫之盛飾有盛飾而德不稱 有可放否曰古書庸與問遍左氏傳問職史記齊世 以充耳為刺盛節對也而稱不稱焉美惡不嫌同

雕

医肝性にに見いない

之國 喪閻妻騎扇日以不滅閻妻即小雅之點隻鄭氏 漢書引作庸庸故知庸即閻也或謂鄘古作庸本 姓問妻猶言美女三爾庸間聲相近書切若 問毛公說鄭詩以後童目昭公鄭氏於山有扶蘇篇 可施於君上平日古本狡當為侵山有扶蘇箋云狡童 有貌而無實孫毓申之以為佼好之佼非如後世解為 王后尚書中候作別閣監例文果義同溢其女之族 忽所任用之小人而狡童篇仍遵毛義狡童之稱因 即孟庸之所自出此发說無據古未有以姓名其 以為

其旨矣釋邱水出其左營邱郭景純謂淵水過其南及 狡猾也狡童傳云昭公有壯俊之志疏亦云俊好之幼 說文引作自營為山背山為公是營即環也說文營訓 問子之還兮漢書地理志引作子之管兮以管爲地名 市居即屬屬字徐氏未遍古音乃於門部新附屬字失 非子云蒼頡之作書也自環者謂之私背私者謂之公 與毛說與且營與閒看似来合韻日古人讀營如環韓 童則佼童只是少年通稱非甚不美之名且箕子嘗以 目紂矣衛武公剌厲王云於乎小子古人質朴不以為

死すげかじてをといいて

東是營邱本取回環之義營還同物非别音也毛訓還 為便提此以營為地名則茂與目亦地名釋邱云涂出 其後昌邱即此詩之昌蘇 問言采其莫陸璣疏以為酸迷繭雅 所云酸迷也古人訓菓為無規模字亦作機孫說得 友孫淵如枝 美君始不如是日媚子之義當從毛鄭問能以道媚於 問公之媚子朱氏傳以為所親愛之人而嚴華谷直 便嬖當之田獵講武而以便嬖扈從豈國家美事詩 摸酸摸即商雅之強強亦即詩之莫陸幾 本艸據陶隱居說羊蹄 光が 無莫艸 有一種 何也

大雅維予侯與與林心為韻此亦以與與音為韻也古 皆有聲三之文而注一云鳴與一日噫歌是興與歌通 信有然乎日興字固以虚膺切為正音然亦兼有歆音 問小式第三章本句不入韻說古音者以為雜用方音 亦其一證也王肅以子為鄉大夫之稱其非便嬖可知 媚竈亦敬神之詞非有詔瀆之意唯晚出古文尚書冏 一下使君臣和合者也詩三百篇言媚于天子媚于庶 有便辟側媚字而傳訓為韵缺之人古文書多偽此 不與其器注云與之言歆也儀禮既夕士廣二篇 人思媚周姜思媚其婦皆是美詞論語媚樂

野开からく上へいて

讀如祉皆聲之轉而經典所常用者天下之口相 字有正音亦有轉音求讀如奇難讀如儺敦讀如彫徵 者也其即詩之六骏乎又釋帅云於九葉樊光本政作 艸木之名共非獸名番矣釋木云駁亦李謂李之子赤 其倫曰詩中山有隱有對舉者皆草木之類此六較必 問晨風篇風有去較毛以循环食虎豹之獸當之切非 謂宣尼贊易猶沿方俗之音則拘墟而近於妄矣 未悟聲音相轉之妙如求表本一字而 獨限於一方與山顧氏效求古音最有功於小學情主 强分為二甚日

詩本有聲無辭夫既無辭則不得謂之詩矣何 皆所置に長く会に 升南陔三詩於魚麗之前而以白華為什首又謂此六 二百篇之數乎日六詩既有篇名則必非無辭或 問南防六詩有其義而丛其詞故毛公不列於什蘇子 由始以南陔為次仕之首朱文公復依儀禮奏樂之次 所用失其義矣 毛傳以斧斯切於民用喻國家之有禮義今以爲征伐 鑿屬日鎬木屬日錄說文林訓鑿首即詩又缺我録之 問詩又缺我録録字說文金部未收未審何 蘇與毛解本屬相協益斯錡蘇指民間所用非兵器故 又置之

篇弟則愚未敢以爲然夫詩有詩之次樂有樂之次義 各有取不可疑合合依差入三終間歌三終以改小雅 什外或進之什中皆無不可至以奏樂之次移易詩之 依詩之序乎 次似矣而開歌之後即有合樂三級其所奏者周南 開 文王之三反歌鹿鳴之三或頌或雅隨時所用豈皆 於草蟲之前平夏以春秋傳及之金奏肆夏之三工 以入小雅平且采蘩之後尚有草蟲一篇又可移采 雎葛覃卷耳召南之鴨巢采藜采蘋也亦将移一

問左太沖蜀都賦云嘉魚出於丙穴說者謂即詩之嘉

問三百篇中艸木之名毛皆依爾雅為說惟北山有萊 傳會遂失詩人本情孔額達說經存善注選俱不取以 相證則唐以前經師無此說矣 廣賦家借用詩言本非定名後人又援賦以釋詩展轉 非有艸名嘉卉也毛公言江漢之間魚所產其所該甚 廖木喬木皆非木名則嘉魚亦非魚名猶之山有嘉卉 魚乃爾雅釋魚篇不見其名何也日詩言南有者多矣

獨果日釋艸釐蔓華郭云一名蒙華說文萊蔓華也古

かってきていない

之萊傳不明言何艸正義云菜為艸之總名非有别艸

名為萊按此詩南北山對文各指一艸一木此何不當

支來釐通用故來或為釐臺來皆有釋艸正文可證傳 偶失其一然初不以為艸之總名正義所言該也 是蓫字孔疏偶失引耳下章蓄蓄亦釋帅之正文而疏 問我行其野篇言采其遂箋以遂為牛 菜而鄭申之以爲庶人農功畢乃爲酒漿以合朋友 問狐葉序云古之人不以微薄廢禮毛謂瓠葉庶人之 禮講道藝也然則原人亦有禮乎日後漢書劉昆傳每 存秋饗射常備列此儀以素不 紙葉為俎 豆桑孤蒿矢 釋門云轉牛蕷蔭莖聲相近鄭所見爾雅當 **蘋疏謂釋艸** 

謬乎二十部為 告げなん長へなく 三紀而為一元元首歲必甲寅紀首或甲戌或甲午不 算其所述三統術俱與不法不合三統上元歲起丙子 以甲寅為歲首則乾鑿度之元也而孔以為三統不 未今漢志並無其文豈志有跼落乎目孔沖遠不諳 甲子之日為初報名又引三統術魯隱公元年歲在 紀積一千五百二十歲八紀首背歲甲寅日甲子即 問大雅正義引三統術七十六歲為一蔀二十蔀為 然則瓠葉之詩乃饗射之樂非度人所宜替用矣 以射苑首莽以昆私行大禮有僭上心乃繫昆及家屬 一紀亦乾鑿度術與四分同四分之法

與固聲雖相近然假之訓大則釋話正文漢書劉 問文王篇 皆甲寅而孔亦未之思也齊隱公元年距伐紂 天命善不可不傳升子孫是以高貴無常不如是則干 命為已未相沿到今而孔以為三統亦未之思 以三統歲 天命也云宫貴無常即詩天命靡常也然則宣尾說詩 已訓假為大矣 一何以戒慎民前何以勸勉其云大哉天命即詩假哉 孔子論詩至于殷土唐敬裸將于京門然嘆日大哉 假哉天命王鄭訓假為固於義似未安 術推之歲當在甲寅四分術 無超辰 之 四百歲 法故故 日

訓爲甲兵之甲皆非毛意 問說文口部地字引高無然地地言部地字亦引詩無 地毛公以意說詩故訓會朝為甲朝又云不崇朝而天 難武王將素甲二兵領戰一日破斜之國禽其身據其 張儀日昔者莉為天子帥天下将甲百萬以與周武為 亦因之吾友惠徵君棟云甲朝者一朝也古 問會朝清明毛訓會為甲何也日會與甲聲相近故義 一如第為甲第觀為甲觀令為甲令夜為甲夜戰國策 明不崇朝者不終日也後人或訓為甲子之朝或 人以甲為

然證證二字並訓多言葢先儒傳寫有異而義則同然

皆併定と真べ谷に

簽取其義云王方欲艱難天下之民又方變更先王之 多言與說文問義爾雅釋訓云憲憲泄泄制法 禮進退無義言則非先王之道里皆香之說亦是惡且 惡葢多言之人恒好改制以先王之道為不足法而迎 道女無憲憲然無泄泄然為之制法度達其意以成其 與毛鄭朱注俱不合何也曰孟子引詩訓泄泄爲沓沓 而毛氏傳取之說文香語多沓沓也詩噂沓背僧鄭箋 文訓話似異而理實相因孔韻達正義以泄泄皆沓爲 合時君之首作法以病民國家之匹常由於此關雅說 噂噂沓沓相對談語亦取聚語之義孟子以事君

字燕禮寡君有不顺之酒注古文腆作殄詩新臺篇張 競進之意朱氏又以為意緩悅從之貌皆不若說文之 問雲漢篇不殄禮配鄭以不殄為不絕如何日殄古腆 除不於鄭讀為腆此於字亦當讀為腆不腆謂祀神之

告开生と長く家と

艱韻古人讀難如斤則替亦當讀他因切說文替作普

生之多艱余雖好修修以機羈分審朝評而夕替替與

問召吳五章末三句說者皆以稗與替為韻末句不入

何也日替當與引為韻離騷長太息以掩涕兮哀民

旻離縣證之則字皆為皆从日號聲張平子東京賦 怨皇統之見替元謀設而陰行合二九而成論登聖皇 恩素蓄民心固結批節順主夫懷貞節念姦慝之于命 學貴乎關疑存異而不可專已守殘者以此此義自金 舊非叔重兼收此文後人何由知替字之正音儒者之 于天階章漢祚之有秋替與結節譎秩為韻與說文所 在拉部从拉白聲或从出或又从就从日古文廢已人 壇段君王裁啓之 稱從並白聲者相近益古音不傳於漢形與聲俱失其 儒不能盡逼言人人殊許权重疑而兼收之予以

詩自商雅詁訓而外多用雙聲取義若泮為坡苞為本 佛字佛之訓大循墳之訓大皆同位之轉聲也毛公釋 亦逼人之蔽矣 信爾雅故於經義多所室礙如儀刑文王儀式刑文 問我將云儀型式刑文王之典朱注儀式刑皆法也古 聞其審日說文無大也从大弗聲讀若子違汝弱 問敬之篇佛時仔屑毛訓佛為大正義謂其義未聞 人文字不應如此重沓日儀訓善釋詁有正文朱儒 不謂矣謂當訓勤 儀當訓善王于與師王于出征于當訓日心乎愛矣 というなべくない 依爾雅說甚為直捷而必欲改之斯

聲音聲音之變無窮要自有條不紊唐以後儒家罕聞 懷為和之類也或兼取同位相近之聲如願為 和遡為鄉綴為表達為射之類也古人訪訓之學通平 問景員維河毛鄭異解當何所從日說文員物數 其義而支離穿鑿之解滋繁矣 其義為均濟哲篇幅順既長毛亦訓 問曾頌駉駉牡馬在埛之野坰古作日說文日字下 林外謂之日正與毛傳合而馬部别出駒字引詩在 幅隕為廣巧益七十子相承之故訓後儒競出新意 不如毛傳之正大 隕為均景員為 毎龍為

字詩既 等鼠改是又不然唐時正義本駒坰與今本同若果是 義若指其地則自在郊野之外非相背也說文聽訓 唐人寫入當引駉駉牡馬必不云在駉之野矣 毛本亦是驗聽也聽巧善則聲相近魏晉以後調 馬今毛傳馴馴良馬腹幹肥張也二義相同則許 > 駅改> 駅為坝因疑說文有該或謂說文> 駅字為李陽水 則毛公本作在馴之野矣馴在馬部故 日古文又作回爾雅作坰詩作馴皆經師孳乳之 似複而好矣陸德明謂 以馴名篇故許君兼收二支許君何詩皆主毛 駒馴說文作聽聽果可信 以牧馬苑為

之正莫近乎春秋又日有國家者不可以不知春秋前 當時之亂賊懼乎則趙盾崔杆之倫史臣固已直筆書 潛研堂文集卷七 之不待春秋也將謂後代之亂賊懼乎則春秋以後亂 問孟子言孔子成春秋而亂臣、賊子懼愚嘗疑之將謂 後王法防其未然非刺其已然也太史公日撥亂世反 販仍不絕於史冊吾未見其能懼也孟氏之言母乃大 而夸乎日孟子固言春秋者天子之事也述王道以為 荅 問 四 嘉定錢大昕



有讒而弗見後有賊而不知為人臣子者不可 春秋守經事而不知其宜遭變事而不知其權 戒之子般之 來聘再見於春秋為無知之弑君張本也好弟雖親 氏奔衛於宣之策此卿不得也之義也齊侯使其弟 可使踰其分也趙穿弑君而以趙盾主惡名穿之弑 有其漸聖 而亂臣賊子無所容其身故日 氏卒於隱之策崔村弑君在襄公 得專兵柄之義也尹氏立王 **弑也於公子慶父帥師伐於餘** 人隨事為之杜其漸隱之私也 懼也凡忽 之 邱 私之 以

晋开堂と長一会と 殺為文者其罪同然比與棄疾皆楚靈之弟靈逐 園蔡明君之弟弟不可以愛恰為子奪也衛孫衛出其 得託於本無道謀也楚公子比之弑君棄疾成之 仕棄疾卒死於二人之手先書比弃晉义書棄疾師 獨主惡名者奸君位也而棄疾之惡終不可掩故 元矣力足以制朱而從朱之並較之趙盾又有甚焉 子朱弑君而以歸生主惡名歸生正卿且嘗帥師敗 放且使之帥師侵崇盾尚得解其罪乎侵崇小事 而書之所以正盾之罪且不使等得漏網也鄭 也胥甲父與穿同罪盾於甲父則放之於穿不惟

楚蔡之君不書舞而許獨書舞所以責楚蔡二君之 藥非大惡而特書弑以明孝子之義非由君有失德故 故先書公孫剽來聘以見義公孫而干 掩也楚商臣蔡般之私子不子父亦不父也許止不 君而以出奔為文行有失國之道也貶 戒人君之近刑人也書盗私蔡 侯申 戒人君之疏 正家也楚成之事與普獻略同子孝則為申生子 國治者也故晉獻之卒亦不書葬也書閣弑吳子餘 則為商臣而普亦並有案齊與卓之弑未有家不 而近小人也樂盈之入曲沃趙鞅之入晉陽書之以 行則嫌於獎剽 正統其罪不可

病愚謂君誠有道何至於弑遇弑者皆無道之君也其 答所堂文集一会と 度以好戰而弑晉侯州浦以誅戮大臣而弑經皆先 裹公用鄉子楚靈王用蔡世子皆特書之惡其不仁 君稱君君無道也稱且臣之罪也後儒多以斯語為話 以見義所以為有國家者戒至渡切矣左氏傳曰凡 旋踵宜矣楚之强莫强於虔伐吳乾慶封滅賴滅陳滅 乾谿書其地著役之八也君親出師八而不歸禍之不 戒大都耦國之漸八臣不可專其私邑也楚子虔弑 中文不絕書而無救於弑者無德而有功天所惡也宋 以徵二君之强外非不幸也朱公與夷齊侯光楚

敗之有主名者書名以著臣之罪其微者不書不足書 之下注云公羊穀梁二家而古經十二篇注無明文所 之義見諸行事故爾故惟孟子能知春秋 之者也泰漢以後亂賊不絕於史由土之人無以春秋 我已成據事而書之民史之職耳非所謂其義則竊 修身齊家治國各得其所又何亂臣賊子之有若夫篡 人修春秋述玉道以戒後世俾其君為有道之君正心 也無主名者亦關而不書史之慎也非恕臣之罪也聖 謂占經者何經也日按劉歆移太常博士書稱春秋左 問漢書藝文志春秋古經十二篇經十二卷經十二卷

灌譁會封病卒左氏復廢終東京之世春秋博士孤有 皆开党文集、金七 **散之詩立左氏學選司隸從事李封為博士諸儒論議** 問左氏春秋漢平帝時等立學官光武初以尚書令韓 左氏經傳絕少古字蓋魏晉以後經師所改失其追其安 必左氏之經也漢書劉歆傳謂左氏傅多古字古言 公即位為公即立先鄭傅左氏學其所稱古文經者亦 稱古經者即左氏經也鄭司農周禮注云古文春秋經 秋左氏傳書體與孔氏相類即前代之古文然則志所 左邱明述春秋傳皆以古文江式云北平侯張蒼獻 明所修皆古文舊書許慎說文序云孔子書六

帝建初八年卒與之卒更在衆前不及和帝之世且元 飲至和帝時尚存也又云至章帝時賈逵上春秋大義 帝元與十一年鄭興女子及散制通大義奏上然則劉 意平中盧植上書請立在氏於學置博士可見元**與** 後左氏未曾立學也至春秋正義其文益銷亂如云和 與改元止於一年初無十一年則釋文之談審矣靈帝 釋文略同陸孔之說果何所據曰效之漢史鄭衆以章 十一年鄭興父子奏上左氏乃立於學官春秋正義與 公羊嚴顏二家無左氏也陸德明釋文乃云和帝元曲 四十條然則章帝轉在和帝之後也此村夫子知其不

天子肝をこく自己ない **蠆之字子尾子轎圍龜之字子靈騑之字子駟魠鮪之** 罕曠之字子野由之字子路須之字子遲虎之字子皮 春秋傅如歸生歸父之字子家側之字子反喜之字子 施字子旗名嘉字子孔名假字子石名職字子哲是也 之功詎淺鮮哉 問古人名字必相應說文所載名从那典侍字子游 當時經師之專已黨同如此然則劉賈鄭服扶翊古學 升抗議於前何休排詆於後雖以天子之力不能勝之 然者曾謂領達大儒而有是語乎愚故日傳寫錯亂非 正義之本文也夫左氏之勝公羊宜乎夫人而知而范

禽本取烏亢爲義而說文亦作伉也齊威王嬰齊或作 人加人旁後漢書陳龍傳美鄭喬之仁政如陳元字子 茂字然明至如橋之字子產嬰舜之字子重其義安在 字子哲則又以相反為義也主逸注楚節云楚人謂不 字子魚鱒之字子鮮鮒之字权魚夷之字子蠻子貉宋 因齊重與因義相近或楚子重亦名因齊乎春秋傳報 大夏在西故亦字子西荆楚舒在南故字子南若黑之 之字子公齊之字权侯皆義相協申西方也故字子西 日靈子故申公巫臣字子靈說文茂勞目少精也故體 也山銳而高日香益子產名本是喬字後

問古人名克字子儀何也日古文儀與義同義从我我 **聖之省也釋歐云關洩多初公山不狃字子洩於取諸** 靭鞅絆皆所以馭馬說文製作響泰公孫黎字子題蓋 引春秋傳秦公子輒其耳下垂故以爲名今三傳初無 問鄭公孫輒字子耳何義日輒當為礼說文耴耳重 在和故克之字日儀父日子儀 亦从刀而以和為訓故三利物足以和義春秋傳師克 从手手古殺字故義主斷割易四德元為仁利為義利 公子比字子干晉有陽處父而會公飲陽字處父是也 此春秋時又有假古人名以為名字者般有比干而楚

秦公子輔其人者必鄭公孫輔之譌 本在國王國與侯國皆國也天子有道而天下諸侯朝 德於天下者先治其國國治而後天下平又曰天下之 專為周鄭言之也古者封建之世王畿千里為天子之 之分其信然乎日春秋譏交質故穀藥云交質子不及 問朱儒機左氏書周鄭交質以周鄭為二國不知上下 之謂之有天下否則位號僅存所有者唯王國而已殷 國自畿以外為列國天子不自治之故曰古之欲明明 此引君子之論以見例凡交質之失二國共之君子非 二伯左氏亦有信不由中之戒傳載交質非一事獨於

之有天下舊矣而孟子言武丁朝諸侯有天下猶運之 掌也戰國之世周鼎未改而孟子書言三代之失天下 問桓六年傳不疾瘯鑫釋文云鑫說文作源云族源皮 之後儒去古日遠不改封建之制強立議論要於經義 賈語上疏亦以漢與吳楚淮南諸國對言當時未聞非 為二國亦紀其實耳對鄭而言故不言王而言周漢初 其國不得云有天下此王之所以為風而左氏以周鄭 肥也今說文無此語并無療字豈陸氏談耶日說文無 無當也 又云王者之迹息而詩四可證平王東遷以後周僅有

病也此族鑫之正字鑫蘇聲相近故假借為遙耳族亦 界字安得更有从累聲之字惟戶部欄字注云音產疫 之疫曰族臟或作族繁案臟亦聲相近也說文座小腫 俗字當為族族之言聚也疫者相聚傳染之疾故六音 文作療誣矣陸氏引說文多誤如詩會不容刀陸云說 也一日族繁俗書報為累或加上旁而陸德明以為說 文所未收又遊彼泉水陸云說文作與按說文聪讀若 問莊九年齊小白八千齊經不書公子左氏未著其說 詩泌彼泉水非謂詩文作恥也 个作網螽斯羽號號及陸云說文作舞舞騎二字皆記

傳公穀以曹羈為曹大夫亦為郭公名然系郭公於歸 齊不稱侯未朝廟故也與智左氏春秋此必左氏先師 故侵曹逐覊而立赤漢儒去古未遠必有所受孔疏以 曹之下於義未安杜氏以羈為曹世子亦為曹信公為 之說而杜氏失於采用 戎所納故日歸以春秋書鄭忽突之例證之杜義當矣 問莊二十四年或侵曹曹覇出奔陳赤歸于曹左 此左氏先師之說非杜臆造賈達謂赤是戎之外孫 日後漢書鄭興說更始入關云春秋書齊小白入

さい意とない

之罪日虐我伯姬不云殺云虐殆有所諱乎 問晉景公姊為潞夫人酆舒為政殺之而伯宗數酆舒 虐其君日弑 之刑論語不教而殺謂之庸又宣十八年傳云儿自內 注當及之據尚書呂剛惟作五虐之刑墨子引作五殺 問襄十八年同圍齊此當指齊都城而言杜預據傳經 舒為政而虐之 書園齊平陰如園朱彭城之例矣何以書園齊日杜 諸平陰聖防門而守之遂謂所圍者平陰城耳則經當 之失劉炫規過已言之矣疏家曲為杜解於義終有 則虐即殺也潛夫論氏姓篇引此文云酆 日惠氏補

篇 安經先書圍而後書伐以其不成圍也諸侯之師已門 濟北國盧縣有平陰城有防門有光里有景兹山光里 其三門故先書圍圍未合而即畧地故後書伐若平陰 即此傳之廣里也景兹即此傳之京兹也水經注濟 也防門廣里皆地名與平陰相近杜以為門外作聖庸 而遁乎且杜解防門廣里全是臆說攻續漢書郡國志 有光里齊人言廣音與光同即春秋所謂守之廣里者 不過齊之一城即使塹門固守猶不足書况又不能守 由名防門去平陰三里齊侯塹防門即此 引京相璠云平陰城南有長城東至海西至濟河道

等川台に集一祭七

汗の宝文身へえる

一里其不然乎

夫近儒惠氏謂秦周齊地名引呂覽慎大篇齊達子帥 問寒十八年傳及泰周伐雜門之萩杜以秦周為魯大

義未審熟是日柱據曾有泰子秦堇父故以秦周為人 餘卒以軍手秦周高誘注秦周齊城門名以證成主

以及秦周為句

名然以

下支東侵及繼南及沂之例推之惠說為長當

已見於成十三年注也滑國都於費即漢緱氏縣地僖 問楚為子馮公子格率銳師侵費濱杜不言費滑所在

十年鄭人入滑滑遂服屬於鄭三十三年素伯謀襲

十滑杜云滑鄭地在陳留襄邑縣北故於此傳稱費滑 鄭滅滑而還晉人敗之於殺自是滑屬於晉成十七 固是常事此何以獨稱費滑日鄭有一滑莊三年公次 年鄭伐周馮滑是也滑地介周鄭之間疆場一彼 滑也昭定以後滑又屬周昭二十六年王次于滑定六 鄭子駉侵晉虛滑是也其後滑又屬鄭此傳所云侵費 此

樊子光所弑則狐庸之言不驗左氏何故取之

日公羊

孫實終之嗣君謂夷昧也據史記餘昧子僚代立為諸

問屈狐庸言天所啓在今嗣君有吳國者必此

君之子

皆所堂女生、发心

譌爲 完 篇 簡 爛 脫 耳 扈戰於甘而 問昭元年傳夏有觀層商有姓邳杜注引書序啓與有 從史記史遷雜采屯書與左氏違一及者多矣豈足盡信 與孤庸之言相應自史公以光為諸樊子而吳越春秋 為宇之譌何如日完當為院說文資周垣也或作院院 問襄三十一年傳籍完事墻繕完草三字同義或疑完 何休注公羊哲仍之杜氏生於晉初亦違左氏正文 亦云夷妹生光而廢之故光曰我王嗣葢本世本為說 以僚為長庶則非夷昧之子據世本夷昧生光服虔注 不及觀事何也日按楚語士亹云啓有五

辨與九歌兮夏康娱以自縱不願難以圖後兮五子用 師征西河武觀來歸注云武觀即五觀也離騷云啓九 失於家巷漢書古今人表啓子兄弟五人號五觀列下 觀文王有管蔡皆元德 五人須干洛汭索隱引皇甫諡云號五觀也益 中地理志東郡有畔觀縣史記夏本紀太康失國兄弟 王季子武觀于西河十五年武觀以 作夏总伯禹之命假國無正用胥與作亂遂 太康昆弟也觀洛汭之地周書嘗麥篇其在 哀馬賜以彭壽思正夏略竹書紀年帝啓 也而有姦子韋昭注 河叛彭伯壽帥 般之五 五觀 凶厥國皇 自古文

鄭義故酈道元稱古文尚書仍取五觀說 叔皮何代人據下文兩稱張叔 五觀者也六朝時梅氏 元北方之學者其擬水經注云洪水 尚書未出以前儒者皆知五子之為五觀 西古文尚書以為觀地矣葢太康 觀獨關其文杜好與漢儒立具此 年正義引張权及論云賓爵下 哀虎變魁化為熊八血為縣積灰 古文盛行於 則張叔似 弟五 亦其一證 文北逕頓 革

君之名

而

而杜

於 此

也

故

是何書也日子初讀注疏亦蓄疑

生

田屋

人姓名又

人之後讀

釋譏之類日皮日及皆字形相涉 字彦真陳留尉氏人著賦蒙領碑書九六十篇梁七錄 篇之文 智用地文集へ安心 及論其人名或云叔或云升放後漢書文苑傳有張升 善注文選卷六引張升反論噓枯則冬榮卷五十五 有外黃令張升集二卷反論始升所振之一篇如解嘲 頻冤俯仰淚如絲兮詳其詞意與春秋疏所引本是 升反論黃綺引身嚴棲南岳卷四十引張权及論青拼 張升反論語噓枯則冬榮吹生則夏落卷四十三引張 礪于鋒鍔庖丁割 镊于用刀卷三十一 而篇名或云反論或云反論語或云皮論或云 而駕叔與升亦字形 引張叔及論

豺狼以為先君不侵不叛之臣至于今不貳是姜戎自 裔胄也賜我南都之田我諸戎除翦其荆棘驅其狐 見春秋戎子駒支其後也范宣子數駒支稱秦人迫逐 **溥瓜州地名也故稱陸渾之戎僖公二十二年秦晉遷** 瓜州徙晉南鄙而附庸於晉者也允姓之戎居陸禪陸 而食之而駒支亦云惠公蠲其大德謂我諸戎四岳之 乃祖吾離于瓜州我先君惠公有不腆之田與汝剖 問春秋之 世諸戎種類實繁其由瓜 日姜姓之戎一日尤姓之戎姜戎以殽之役 州徙居中國者葢

啓南陽與伊川相去甚遠何緣外南鄙之田 散處中國其類實繁狄有姬姓院姓之别或有姜姓允 為允姓益欲合二種面一之竊有未安日春秋時我 晉南鄙者固有别矣杜元凱謂四獄之後皆姓姜又别 晉陰地謂之陰戎晉梁丙張耀率陰戎伐顏王使詹 入我郊甸 姦居於瓜州伯父惠公歸自泰而誘以來使偏我諸姬 持年を文書となり 姓子姓姬姓之别允姓之徒伊川在晉惠公時晉循末 伊 是伊川亦有陸軍之名其後生聚繁行或 日先王居檮杌於四衙以禦魑魅故允姓之 川丹周畿內之地故云郊甸與姜戎之居 以食之且

生夷吾與大或狐姬對文則子亦姓 於晉惠公時 然二戎族 姜戎也姜姓之别為尤無他文可據杜 秦晉同欲遷之非秦人迫逐而晉特裂土而予之也禁 從不待惠公時矣杜之臆說庸可信乎史記晉世家調 子嘗伐陸渾之戎矣不問其侵晉南部 夷吾身重耳屏之女弟則又并子與姬 國邑所在杜元凱訓子爲女謂即允姓之戎允姓 國由晉惠公誘之若惠公之母的是允 姓各殊分地亦别安得以其 而遂混而一之乎非二 而為 同 氏特以意度力 則陸渾之戎 年 姓 之戎未詳 傳 一亦謬也 Fi

讀賈子書大都篇云楚靈王問苑無字日我欲大城 弗聽果城陳蔡葉與不羹居數年陳蔡葉與不羹奉 疑主今大城陳蔡葉與不義或不充不足以 楚諸侯其來朝乎范無字日不可臣聞大都疑國大 蔡葉與不美賦車各千乘馬亦足八當晉矣 城或謂古三四字皆積畫四當為三之為然否 問楚子革稱陳蔡不羹爲四國杜氏謂不羹有 不掉 学に長いない 末太必 財實之以重禄之臣是輕本而重末也臣聞 內作難然則左氏傳云四 折終為楚國大患者必此四城也靈 國者兼葉言之昭十 又 威晉若 日子當

陳蔡不 羹而不及葉者傳寫之脫文程不審而分

杜以為勁忿貌義亦相近撊字說文末收敢問 為二以當之談矣當時實有四城改四為三亦非 城父而取其地故有許葉之稱十一年十三年傳 問昭十八年傳執事撊然授兵登陣服虔云撊 本方言亦从手旁 年傳稱陳蔡不羹許葉之師葉本許都靈王遷許 們字之誠說文個武貌荀子榮長篇陋者 **佩與側同猛也方言晉魏之間謂猛為** 

問春秋占蘇蘇皆韻哀十七年傳如魚寬尾橫流

釋文變戸快反與鳴音河介切相近古文从口从言之 識劉多見其袋 年傳是躛言也役將班矣服云偽不信也杜云躛過也 問說文引春秋傳云南言今左氏無此語日哀二十四 皆讀如由正與猶臭為龍左氏傳無不韻之絲也以此 為韻十年尚猶有臭不與攘公之論為韻以為或韻 羊裔焉與下句不韻 不韻理無定準不知古人讀踰如山踰與實韻淪輸古 是非不可淆也疏又據圖門塞實乃自後踰不與將以 下大國為句其說本勝杜義疏家必護杜 何故 日劉炫以方羊斷句裔 而攻劉要之

皆所堂女長、祭亡

說文無刻字未審當何从日說文寫惡疾也左 識又訓誇誇誠義較過獨尤長然則哺言即變言亦可 字多相通說文兼收噶邁二字噶訓高氣多言講訓識 也精字說文亦無之鄭注曲禮引公羊作大漬此古本 病不作杜以癘為惡氣古文厲與列通婉即痛 作講言也 也說文羊部别出樣字則因記文四足目清面益之 問公羊莊二十年傳大唇者何痴也注測者民 羊說各殊范衛駁公羊說謂魯女無故遠會諸侯遂得 問信十四年季姬及創子遇于防使鄶子來朝左氏 一氏傳 、疾疫也

未嫁則從內外之詞故日季姬及創子 未嫁之詞也已嫁則從夫婦之序故曰高固及子叔姬 先書逆而後書及已嫁之詞也季姬先書遇而後書歸 姜氏如片之類僧為乘禮之國何為檢若是其甚乎日 其理甚正而疏家申何義以為末世無禮容或有之 淫通此事之不然者而以左氏歸寧之說爲近合人情 不繫以部則為未嫁之女可知島得言歸寧平齊高 是也 友豬 國如紀伯姫紀伯姬是也未嫁則不繫以國如伯 此經書季姬及剛子獨太年为書季姬歸于郁 刑部看升嘗論之謂春秋之例女既嫁則繫其 西

表十年以長へ名と

酒石 吳 女 集一

六故陸亦有陸音 音曰此轉寫之譌本當為黃即古文睦字从光光讀為 問宣三年楚子伐陸渾之戎公羊作資渾貫何以有 娣季姬更嫁鄧春秋談之此必公羊家說信九年伯 妻何氏何以知之日白虎通嫁娶篇云春秋 一一信十九年曾子會盟于邾婁何氏汪云魯本許嫁季 于邾婁季姬淫洪使剛子請已而許之季姬許嫁邾 鄶 姬之娣不欲為娣於料而使部子請已為嫡故 年經書季姬遇鄉子十五年季姬歸 而二國之交惡始於此 伯 于部益

得復社稷乃瞰那之弱而取之於義光不順故亦絶之 問春秋有討賊之義蔡般弑父自立楚人誘而殺之雖 之也春秋之君滅同姓者多矣獨於二文見義者蔡 名日禮云滅同姓石滅天子之同姓也陳蔡皆楚虔 矣楚子虔誘蔡侯般殺之于申楚蔡非同姓 之國文公又賢君且那衛同為狄所滅因齊桓仗義 之大國非漢陽諸姬可比誘而殺之其惡尤甚篇秉 不義與殺無罪者亦宜有别春秋何以無異文日楚 不於滅陳各度面於滅蔡名之以其滅周同姓尤惡 曲禮諸侯滅同姓名春秋衛侯燬 滅 邢那 何 以亦書 固 同 姬

皆所を大長へ会し

絕之罪而子孫享國且數十世則有弑君不復見之例 子雖無罪亦當廢則討賊之義亦嚴矣楚商臣亦犯誅 度亦私君之賊與蔡般同自當從兩下相殺之例然蔡 問春秋書世子者肯宜為君之稱蔡世子有何以獨為 以絕之亦未嘗漏網也 爵者不成其為君也春秋之法諸侯有誅絕之罪者其 立非怒也無繼也夫有為般之世子雖嗣立而不得書 也其稱世子何不君靈公故不成其子也誅君之子不 滅蔡執蔡世子有以歸殺之公羊傳 般之罪終所當絕此當合前後麥觀之昭十 目此未踰 一年楚師 年之君

大田子子子見 大名丁 齊侯蔡侯無疑詞者已成君也已成君則從五等諸侯 办楚度之手其子又修<u></u> 承天道果可畏哉 之例非與賊也解窮則同也然商人終被私亡後般亦 惡不嫌同辭也齊商人然般皆弑君之賊春秋書之日 貶詞日君夢未踰年稱子書子則不見貶斥之義書名 問莊二十六年曹殺其大夫穀梁傳曰言大夫而不稱 世子不稱子而稱世子從其本稱非得正之稱所謂美 又無當國之罪故從其本號書之般雖有罪然然之臣 民泰以為君者十餘年經亦當書蔡侯矣有侯則宜有 無命大夫也無命大夫而曰大夫賢也為曹覊宗

港研遊文集/卷·4

崇者謂因賢曹羈故曹無命大夫而書大夫非謂大 言曹伯滅并不言戰穀梁之意當亦如此其云為曹 羊謂諸大夫不死君難誅之得其罪經爲曹覊諱故 之曹羁未識與傳意合否日公穀說此經皆主賢曹點 其君于天下吳蠻夷之國其削聘例不書惟吳子使 即羈也孟子云晏子以其君顯又云百里奚相秦而 也據范苔薄氏義則此所殺之大夫即二十四年奔陳 來聘以賢季子故書曹小國於傳聞之世不當有大夫 而意稍别公羊謂泉故不名穀梁謂非大夫故不名 因羈之賢而書并及殺大夫事是因臣而顯其君范氏

**投却是兩字陸似國而為一日脫殺之稅本當从木旁** 種也打與橋标連文印節亦兼有種擊義 找問捶打亦是晋八語說文手部無打字畢竟宜 問打字不見於經典惟穀梁宣十八年傳我挽殺也注 所言未得穀梁之百 陸引木杖訓之則陸所見本猶作稅字隸楷改从手旁 問釋文稅下引字林云木杖被說文稅訓木杖稅訓解 而唐石經因之非古本之舊也 日晉唐人書木旁字多作手旁此必打字之調說文打 何從

答所能收集· 能七

好けたに長くだし 彦所見本特異乎日陸德明釋文二本或作八十日季 問曲禮七十日老公羊疏乃云今曲禮七十日耋豈徐 則恭敬而傳共義皆與增同 說文鄭減也又苟子不苟篇恭敬縛屈仲尼篇尊貴之 問曲禮恭敬撙節之撙不見於說文何也曰撙當為朝 潛研堂文集卷八 一日耄徐所見者盡即此本故引以證何氏六 與同後來轉寫誤八為七耳八十日耋見於毛詩 嘉定錢大听

潜研堂文集卷七 門人袁廷檮校字

端雜之即前卿所謂費也說文優互不齊也亦與非 璞注 之噴傲非也噴非也優言者長者問所不及而 為後人吳加益失之矣何氏八十稱畫之說與犍為舍 與毛許義不遠曲禮有日養二字者當是古 不相應日常了云不問而告者謂之傲問 奎義各不同要當以八十為正也 注 傳又見於許氏說文嚴後劉熙釋名王肅注易郭 爾雅皆主此義易大畫之嗟鄭注謂年踰七十 相 及好傷言注偽循野也非類雜暫與非 同服虔注左傳又云七十日耋葢漢人說 而告 亦 謂

問曲禮 達六書之旨故多吳說 證健即費矣 而借其義非有異文也說交刀部無數字曹嵩俗儒未 問剿說之動曹憲謂當从刀與左傳剿民字外力者不 束為鞼以羹澆飯為饋說文無蠻字而訓體為不齊 亦相近凡字以贊者皆非一之詞散叢水為橫車獨三 **儋焉爲可輕賤之貌亦取優賤聲相近為義儳與贊聲** 何其說然否目說文勵訓勞鄭訓為掌即取勞之轉聲 相近轉優為暫聲雖近 內則俱有男女不同施伽之支鄭云施 而義則達矣鄭注表記 p

皆肝をに長くまし

[4]

本爾雅作奠篡假借字 訓落其字承柵之下當解為潘落之落非虚字也李巡 文無此二字何故日陸氏釋交內則篇本作她說文他 不者又云竿謂之施釋器云竿謂之為是極雜 同物說

多古字當以或說為長注訓攘為卻卻避尊者亦與退 問左右攘辟鄭注兼存二義當何所從日古揖讓之讓 从手漢書禮樂志隆雅頭之聲風揖攘之容是也禮記

讓之義相因非有異也 問春秋有 說支於響布也古人名字相配故名於字叔響響與向 一人而二字者叔向之為权譽亦其類 歟

通故或為向其作患者當為響之論字形相涉轉寫易

淆非有 兩字也

交級謂兩軍皆退也 姚信三家作安是安與退同義妥或為綏曲禮大夫則 綏之鄭讀綏為安言其下於心亦取退下之義春秋傳 相近易繁辭憤然示人簡安孟喜本慣作退陸續董遇 問退然如不勝衣注云退或為妥此何義也曰妥退聲

元子子 ラシータン 引亦不盡合何故日漢藝文志有明堂陰陽二十三篇 問鄭注月令多引今月令以證文字異同正義謂不入

禮記者為今則吕氏春秋是也今吕氏書具在與鄭所

本从大者誤也公羊傳陳侯鮑卒曷為以一 陸氏釋交循本作衙周禮大司樂注引此文 占 即 向 **摘** 城飛走之親正義謂 字說交皆無之 禮運 注城者在也城與城音義同說交流在走也讀若蘇 月令 鄭所謂今月令雖同出於吕氏 記百三十一 所錄鄭君據以為注其别出於明堂陰陽者 云風以為畜故鳥 矣說支引明堂月令如靈雨歲 篇之外此禮記 附徐 被鉉 幸術為鳥飛似 **猛然驚飛也彼然驚走** 不循麟 14 而 十九篇小戴所傳劉 不無互 将機終之 應 獸 日卒之忧 異也 則謂之 類蓋

斮 之展作輾鉄質之質作質也 部 則去先嗇昆蟲而增百種又分貓虎為二或 問八時之神諸家說不同鄭康成謂先嗇一司嗇 虎為二而去昆蟲陳祥道則去昆蟲而增百種吕大臨 聽 郵表啜四貓虎五坊六水庸七昆蟲八也 **獨狂薛綜江獨在惡厲之鬼名埤着云獨在** 有趟字 于忧攸鄭康成讀忧為獸不狘之狘是 有狂義因循狂連文并獨字亦加犬旁猶展轉 ·訓狂走 即烏不喬之裔張獨東京城 忧 洪 又有分郵 範 也說文走 肅 指魑 無頭鬼 Fi. 分貓 二農

皆开生に長くなし

而去昆蟲者當何所從乎日

謂大蜡索鬼神而致百物又大宗伯以臨辜祭四方百 表吸為 蟲害稼於禮不當祭子部人與物一也人死為鬼鬼 鄭康成蔡中郎以昆蟲為八蜡之一 物注云謂磔禳及蜡祭是蜡祭四方百物皆祭之然 合聚萬物 所歸則不為厲故泰厲公厲族厲之祀先王舉而 致 變而致羽物再變而致贏物三變而致鱗 毛物五變而致介物六變而致象物注 而索饗之也孔沖遠詩正義云八蜡為其 於此四方百物皆祭之春官大司 非無徵矣或謂昆 記稱蜡者索 凡 物

說文未收以山於義無取目陸氏釋文歲又作 螽蟛螟蝗之害稼亦由 之矣祭之俾上之人知所警戒而小民亦有所恃 恐此八蜡所以終昆蟲也 明堂位 用院嚴注院始有 政治之失而 四足也嚴為之距嚴字 生. 則必 有 神 司

野州堂女長一会で 問內則有櫛縱注縱韜妄者也說文無縱字未審當 日士冠禮緇羅廣終幅長六尺注耀一幅長六尺足 何

横距謂之擬者取其手可把持又謂之距距擬聲相近

撅从手有所把也夏后氏姐用校上有四足殷

舟詩引禮世子城夷而朝亦櫛羅笄總正作羅字 長六尺羅即縱之異文也史記周本紀其罰信雜徐廣 韜髮而結之矣士昏禮姆羅笄注纜縚髮亦廣充幅 作花五倍日花花與纜同故鍵亦與纏同鄭箋柏

高里字 借為 枯槁之 槁 生子齊均也婦人好子初生為幾故艸木之新生者亦 問內則免蒙之兒鄭解為新生者其義何取日說文態 **幾免即應之省文古讀免如問與萌聲亦相近薨本** 

問冠帶垢和灰請減與盥滅之減異義日說文減盪 也凍險也凍與減與文亦與義曲禮諸好不漱裳及內

則和灰請漱字皆當為凍

費隱兩字聯貫後數章按曲禮云不詞費論語云惠 無可更易後儒擬君子之道為開端之詞級立新義以 拂則身隱即承上逐世不悔之文而申言之古注至精 問中庸費隱之義日費釋文叉作拂古文費拂相通道 而

難而實非其費隱之謂乎 非道也以道為隱非子思立言之旨背人謂賊三耳甚 不更及費字孔子曰吾無隱乎爾又日道不遠人可離 費費非美詞古書從無以費讚道者且中庸一篇絕

晋开起文集一参し 問君子胡不慥慥爾說文無慥字鄭訓慥慥爲守實亦

歷又戚之轉也慥慥猶愛整當取不自足之意鄭以為 整以號戒杜子春讀整為造次之造而今人皆作成音 守實恐未必然 靈公造然失容買子新書作戚然周禮夏官掌固夜二 舜見瞽瞍其容造焉孟子作其容有蹙大戴禮保傳篇 不見於釋訓未審何據日古書造與蹙通韓子忠孝篇 在位者歷試二年攝位二十八年服喪三年其一 問中庸必得其壽朱注云舜年百有十歲葢據尚書三 之數為天子五十年凡壽 徵庸三十在位五十載防力之文而偽孔傳謂三 一百一十二歲鄭住尚書

堯使攝政與鄭氏徵庸二十之支給相符合史公從安 國問故所載多古文說則東晉古文以二十在位為句 合計之實年百歲且三十而堯舉五十而插位 又改二十為三十必非孔壁之舊又添出服喪二年為 崩年六十一代堯政帝位践帝位三 孝聞年三十堯與之年五十攝行天子事年五十八堯 謂生三十年歷試二十年攝位至死為五十年舜年 十年為歷試之歲故本紀又云舜得舉用事一 百歲也此三說者宜何從田史記舜本紀舜年二十以 則以舜生三十為句徵庸二十為句在位五十載為 一九年

哲开管で息へまし

百十二歲能不足言矣

書載沈約之言云中庸表記坊記緇衣皆取子思子其 詞純粹平易非子思子不能作也鄭康成注論語不可 殆七十子之徒故得聞孔子之緒**言**數曰愚嘗讀舊唐 承之羞皆與論語同劉獻以爲公孫尼子所作公孫氏 可奪志多聞質而守之多志質而親之南人有言 上也不從其所令從其所行謹手言而慎于行生則不 問編云一篇其文大似論語其云教之以德齊之以禮 而無恒不可以為上筮古之遺言與易日不恒其德或 則民有格心教之以政齊之以刑則民有遜心下之事 百十二歲益不足信矣

失節平日此先王所以扶陽抑陰而家道所以不至於 問婦人之義從一而終而禮有七出之文好乃啓人 鄭箋云根相迫迮梱致也與此注訓縋為致 練當从不旁詩集 子苞树傳苞極也釋文 三本又作過 問聘義總密以東注編致屯說文無鎮字當用何交日 義終難通矣 為說以經解經信而有徵衛瓘去無恒之人不可以為 巫醫巫醫則疑誤人也此朱往所本然於下文不占之 句云易所以占吉凶無常之人易所不占也皆依緇衣 以作巫醫云巫醫不能治無常之人也其注不占而

皆所性仗権となし

義命者十不得一也先王設為可去之義義合則留不 就之義堯舜之道不外乎孝弟而孝弟之衰自各私其 倫亦婦人也同居而志不相得往往有之其真能安於 妻始妻之於夫其初固路人也以室家之思聯之其情 不相屬矣别婦人之性貪而否柔而狠而築里姑姊之 路人也非有一日之恩弟推夫之親以親之其情問己 易親至於夫之父母夫之兄弟姊妹夫之兄弟之妻皆 窮而乖也夫父子兄弟以天合者也夫婦以人合者也 以天合者無所逃於天地之間而以人合者 台則去俾能執婦道者可守從一之貞否則寧割伉儷

研げをとえて、多て 使其過在婦數不合而嫁嫁而仍窮自作之孽不可追 父母兄弟不可乖而妻則可去去而更嫁不謂之失節 謂全一女子之名其事亦得罪於父好兄弟其事大故 快平先儒戒寡婦之再嫁以為餓死事小失節事大子 淫酌凶悍龍爾嬖媵後迫而死者有之準之古禮固有 婦失愛於舅姑讒間於叔妹抑鬱而死者有之或其夫 可去之義亦何必束縛之禁錮之置之必死之地以為 去婦之義非徒以全丈夫亦所以保匹婦後世間里之 之愛勿傷骨肉之恩故嫁日歸出亦日歸以此坊民 其考表於妻子也然則聖人於女子抑之不已甚平日

言忠也此未諭先王制禮之意也 臣之不可事二君而不知失臣節者雖事一君未可以 事二夫而不知失婦道者雖事一夫未可以言烈也知 破家絕嗣而有司之斷斯獄者猶欲合之知女之不可 難之可晨日熾夫之制於婦者隱忍而不能去甚至於 必强而留之使夫婦之道苦也自七出之法不行而牝 惟魏晉時有鄭沖與何晏同修論語集解乃在康成之 後漢書本傳但稱八世祖崇尚書僕射不言其祖名沖 問周禮疏以鄭康成為漢大司農北海郡鄭沖之孫攻 也使其過不在婦數出而嫁於鄉里猶不失為善婦

應更著前後字故或從屯耳 在後日殿與課殿之義同後鄭以殿旣為後則上文不 以居後為殿也漢書宣帝紀地節 為課殿課殿之文真氏未審所出敢問何謂曰古文兄 問 居其後軍後日殿亦取斯義漢時課更有殿最之法亦 **腎字本作 慰殿从居得聲臀又从殿取聲人之一身臀** 疏俱不云康成祖名沖恐係周禮疏誤爾 後且榮陽開封人非北海人也曰禮記毛詩正義儀禮 鄉師巡其前後之屯注放書屯或為臀鄭大夫讀屯 四 年部杜子春讀為

括所始にと言いいい

問禮謹男女之别而媒氏中春之月今會男女于是時

未及見此條則李南澗為予述之 哉會字之解得之梁鴻嘉梁德州貢生所著周禮解予 問牛人職云軍事共其犒牛春秋傳亦屢見犒師之文 春奔者不禁謂不禁其為人妄耳聖人豈導民以淫奔 為人妾而內則云奔則為妾以其六禮不備卑之也仲 謂會計其未嫁娶者令其及時嫁娶也古者女子有罪 又書之是匹夫匹婦其嫁娶皆書於媒氏仲春會男女 會字讀如惟王不會之會謂會計其數非令其合會也 也奔者不禁然則溱洧秉蘭相謔詩人何以刺之日此 凡男女自成名以上媒氏既書其名矣娶判妻入子則

**犒師服虔注以師枯槁故饋之飲食然則犒本从木後** 稿為豪鄭司農云桑當為稿謂編師也左傳公使展喜 問守祕掌先王先公之廟祕注故書祕為濯說文無祧 之稿牛叉大行人職云若國師役則令稿繪之注故書 其實不足據也放牛人疏去將帥在軍枯槁賜之牛謂 典無以鎬與犒通者唯玉篇云稿與鎬同故謙中從之 而說文無犒字張有復古編謂即鎬字果何所據日經 八因此稿牛字姿或為牛菊繭

野肝堂欠長にまし

蓋本作濯後人以偏菊相似改从示耳古書从兆从翟

字合以濯代之未審可否曰集韻秘古作濯濯非古字

江石 宝 为 鬼 / 多

言超也超上去意也超減聲亦相近 之字多相通借詩佻佻公子韓詩作耀耀書顧命王乃 在洛陽南二十里然則周家亦在國南但不知遠近其 雖無正文應從陽位當在國南魏氏營委粟山爲圜丘 所故為此說其實非也孔類達郊特性疏云圍丘所在 洮類水鄭訓洮為濯則濯亦有挑音許君習周官古交 問大司樂冬日至于地上之團丘奏之賈疏謂 丘之自然未必要在郊無問東西與南北方皆可其說 不别出就字葢亦以濯為就也鄭康成注祭法云就之 否日古人分郊丘為二祭賈意郊在南方圍丘無定 圍斤

義當矣

貴為天子富有天下然且不憚以身為犧牲以詞說於 上帝鬼神則說之禮殷人已有之矣吕氏春秋季秋紀 有罪即當朕身朕身有罪無及萬方又釋之云此言湯 得罪于上下有善不敢蔽有罪不敢赦簡在帝心萬方 敢用元牡告於上天后日今天大早即當朕身履未知 云昔湯克夏而正天下天大旱五年不收湯乃以身禱 古未見日墨子兼愛下篇引湯說之辭日惟子小子履 問太祝掌六所以同鬼神而曰類曰造曰禬曰禁曰攻 日說而詛祝亦掌類造攻說論樂之就號攻說之名於

好件をで長しまし

謂攻說用幣無姓其不然乎孔安國注論語予小子履 鄉其手以身為犧牲用而福于上帝與墨子說正 無以一人之不敏使上帝鬼神傷民之命于是翦其髮 論語何故舍湯語之正文而别引墨子書乎蓝不然矣 于桑林曰余一人有罪無及萬夫萬夫有罪在余一人 問玉人天子用全上公用龍侯用瓚伯用將說文龍為 天之解孔殆誤矣東晋古文尚書出文以此文寫入湯 子書引湯說不云場普且係壽早告天之解非伐禁告 一節云此伐桀告天之文墨子引湯誓其一辭若 石堂が身ノ名

煎稻為酏與買疏合凡从贊之字皆有相佐義故鄭以 膏實也買疏謂漢時有膏屋益本內則注集韻唇以言 也以煎稻米則似令膏餍矣釋名縣價也以米慘之 內則云小切狼腦膏以與稻米為酏洼狼臅膏臆中膏 **駹將為埒先鄭讀龍為龙與許权重義頗協雅將埒** 問玉人注瓚讀如餐唇之唇說文無唇字未審其音義 將不得有雜義或係後人轉寫之談 文音義全别何數日將當依說文為埒玉石牛相埒也 日據玉篇優即鑽之古文說文云鑽以至美速飯也禮記

皆肝性にを

江西宝文皇/名

買同 說触爲醫許君則訓酏爲黍酒而兼存賈說鄭注亦與 聲相近內則饘酏之酏注亦訓為粥而於小切狼臅膏 相轉是鄭意以餐當膏餍與聰訓粥者不同矣買侍中 又問說交資與醫同醫也與此注餐屋義似異日餐酏 以與稻米為酏句則云此酏當从節碳酏為養取其聲

字也周禮多古文後人不通六書任意更改如製譌爲 無義日此即籀文殺字門譌為門叉譌為人非别有閷 問攻工記梓人矢人篇皆有閷字說文無杀部从閃

察乃謂鄭君注經已有翻切校刊之不謹貽誤後生多 單行之書今往疏本以釋文散入各經注下頗有舛譌 作捕或作扱要是注文非經文有提字也經典釋文本 而儀禮一經尤多芟削甚至以釋文溷入注中讀者不 云建树极树于醴中虚所見本扱相作提构故云本又 與石經同是宋時猶未誤也个本所以誤者乃緣陸氏 建碩氏以石經爲誤然否曰士昏禮婦受醴亦有以柶 問士冠禮冠者以柶祭醴與坐啐醴捷栖唐石經捷為 釋文有提相一字疑為經文遂安改建為提爾鄭注本 祭禮坐啐禮建棚之文則石經作建為是敖繼公本

統三年生とを住ていた。

E

審所从日學當从月吁聲鄭注士冠記云學名出于幠 幠覆也言所以自覆飾也予謂卑與芋通詩君子攸芋 問禮記儀禮俱有周弁殷學夏收之文說文無學字未

箋云芋當作無無覆也釋文芋或作鬥其加月者經師 附益之字也漢書藝文志有芋子十八篇即史記之吁

是推之無亦有吁音與樹玉云朱本說文及五音韻譜 子也張敞傅長安中傳張京兆眉無孟康讀無為詡以

問上昏禮有機笄被額黼之文說文無額字何故曰士

從其長者勗帥以敬於義為長且信諸子不如信經若 臨衝之類信有之乎曰禮家傳聞文字不無異同要當 昏禮及禮記雜記皆有類字而義各别士昏禮注類禪 作隆惠松臣謂當由遊殤帝諱改為勗如毛詩隆衝為 說文榮某屬即雜記所謂類也難與要通故說文 丰並作衣錦紫表絅樂額皆同物也雜記如三年之夜 則既領其練祥指行注額艸名無葛之鄉去麻則用額 也玉藻禪爲絅中庸衣錦尚絅釋文本又作額詩碩 問士昏禮父燕子辭云動帥以敬先妣之嗣荀子書勗 衣錦綠衣其實禪衣字當从要桌類字當从縣為正也 引詩

元年 中からしく当で へんこう

清司宝文身一名

諱受天之裕祜為安帝諱皆未改易即以毛詩徵之四 云避諱更易則無是理士冠禮稱棄爾幼志志為桓帝 也臨衝韓詩作隆衝韓詩在漢時立於學官何嘗避隆 月秀葽秀為光武諱思皇多神和為安帝諱亦未改易

字耶

前無此字惟丁度集韻九虞部始收之讀如敷葢此注 陸所見本亦必作筠筠字禮記屢見故不更加音爾說 文無落字張麥五經文字竹部亦不收簿字可證唐以 無音何故日賈疏釋落為竹青皮則落當為筠字之為 問既夕禮燕器杖笠翣注笠竹落蓋也陸氏釋文簿字

之蠲肪於北朱矣

於貝部增脂膊諸字未蓬叔重之指 問丧禮有贈見於禮經春秋其來舊矣說文不收此字 取覆冒之義則文不當从貝竊意古經文當為脂書武 王惟冒許叔重引作順此古文以順為冒之證徐鼎臣 何也曰隱元年服氏注赗獲也天王所以覆被臣子旣

君从古文故不取賻字

之注云故書賻作傅故書者古文也傅者附也助也許

收不識古文何從日周禮小行人若國札丧則令賻補

問開當為睸以尚書徽之宜可信矣賻字亦說文所未

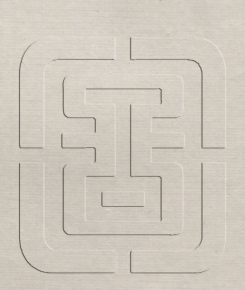
1

哀孫曲禮孤子當室冠衣不純素郊特牲春饗孤子深 某甫筮宅哀子某來日卜葬其父某甫考降士虞禮哀 問少年勿替引之注古文替為秧秧或為致或替聲相 見於温公書儀於古有之平日上丧禮哀子某為其父 問世俗父殁稱孤子好殁稱哀子父好俱殁稱孤哀子 夫鮮有知古禮者其稱謂蓋未可據 衣孤子衣統以素孟子幼·而無父日孤是哀子孤子俱 爾皇祖某甫夷子某圭為而衰薦之養雜記丧稱京子 子某哀顯相風與夜處不空泉子某來日某臍耐爾干 無父者之稱温公書儀大率本之劉岳五季亂離士大

特姓注云今文亦當為古文之為所謂三占從二也陸 文必以酌為輸也學者多聞的少聞酌故注文譌為酌 近秧字似可疑日袂當為秩字形相涉而為也說文载 問特性少年上 為戴詩秩秩大猷說文引作戴數是秩與戴通書平秩 東作說文作平鄭豒从弟聲則秩亦有弟音故與替聲 亦相近也陸德明讀於為決則陸所見本已譌矣 酌酌當為的說文酌少少飲也音與酮同許君從古 本特性注云今文酯為酌少年士處注並云古文酯 工虞俱有啲戶之文說文無酯字何故日

死事中から ことは一人公

氏釋文於的無音蓋陸所見本己譌為酌矣



潜研堂文集卷八 門人袁廷檮校字



