

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

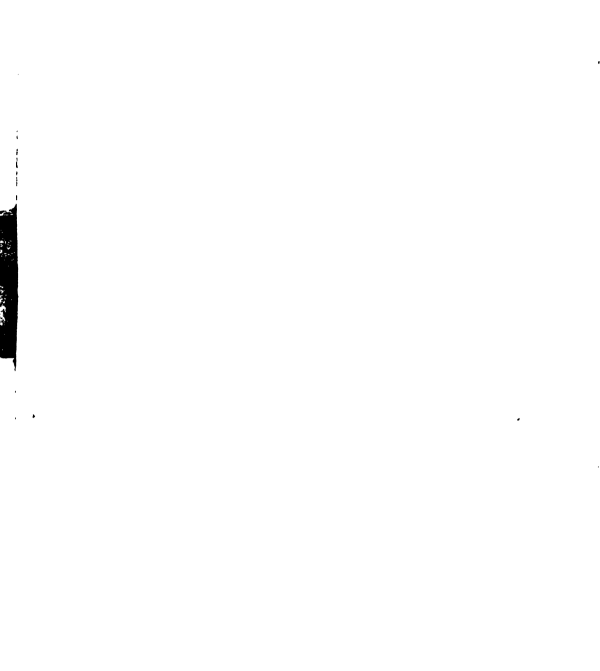
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Digitized by Google

Digitized by Google

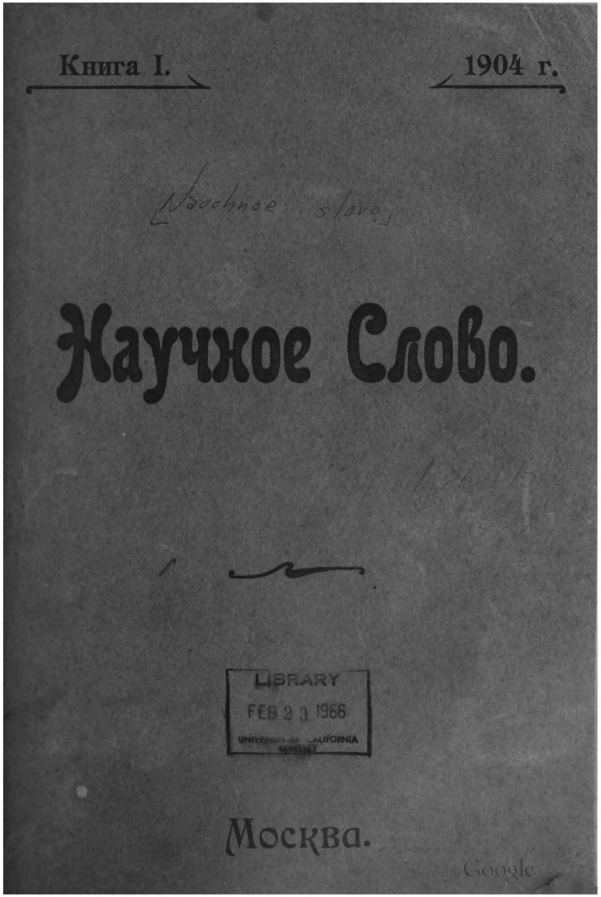


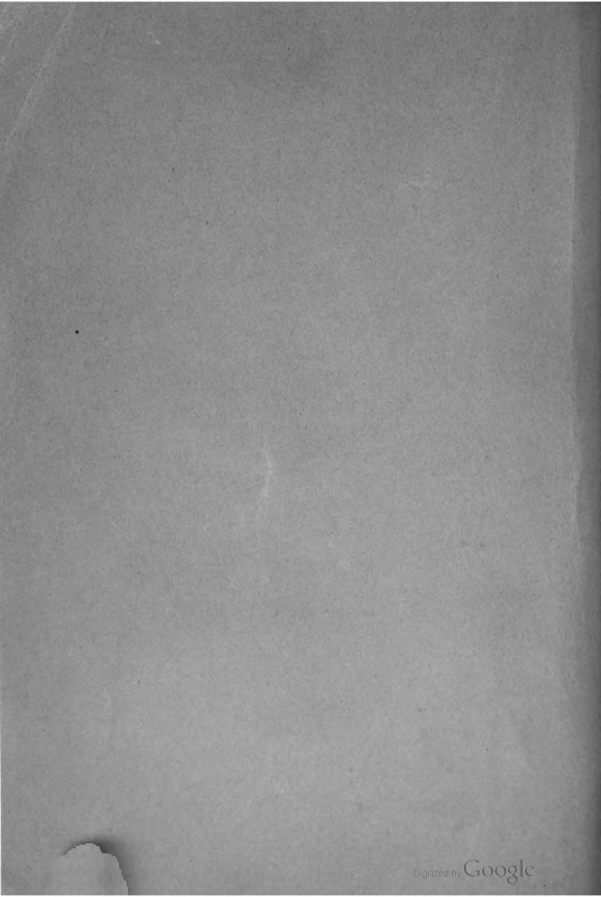


Digitized by Google

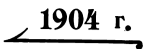


.





Книга I.



# Научкое Слово.

# Москва.



Дозволено ценвуров. Москва, 29 ноября 1903 гоза.

.

.





•

Q4 N372 1904:1-5

٠

Digitized by Google\_

## СОДЕРЖАНІЕ.

•

|                                                                               | жр.         |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| I. ЭТЮДЫ О ПРИРОДЪ ЧЕЛОВЪКА. (Продолжение.) Проф. И. Н.<br>Мечникова          | 5           |
| II. ПРЕДШЕСТВЕННИКИ СОЩОЛОГИЧЕСКОИ ШКОЛЫ УГОЛОВ-<br>НАГО ПРАВА. М. Н. Гернета | 24          |
| Ш. ПОСАДСКАЯ ОБЩИНА ВЪ РОССІИ ХУШ ст. Привдоц. А. А.                          |             |
| Кизеветтера                                                                   | 41          |
| IV. К. Ж. ГЮИСМАНСЪ. А. В. Баулеръ                                            | <b>6</b> 0  |
| <b>У.</b> ТЕОДОРЪ МОММЗЕНЪ. (Съ портретомъ.) Привдоц. М. М.                   |             |
| Хвостова                                                                      | 84          |
| VI. ХРОНИКА НАУКИ, ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ ("Астрономиче-                      |             |
| скія извѣстія". К. Д. Понровснаго. — "Нѣкоторыя мысли о періо-                |             |
| дическомъ законъ элементовъ". Ръчь Вилліама Раизая, перев. Г.                 |             |
| Риттера. — "Новъйшія сочиненія по исторіи французской рево-                   |             |
| люцін". С. Ф. Фортинатова. — "Новости иностранной литературы                  |             |
| и журналистики". Ю. А. Веселовскаго                                           |             |
| VII. ЛИТЕРАТУРНОЕ ОБОЗРЪНІЕ. М. О. Гершензона                                 | <b>12</b> 5 |
| VIII. БИБЛІОГРАФІЯ (А. Повалишинъ: "Рязанскіе пом'ящики". Ю. В.               |             |
| Готье.—Н. Энгельгардть: "Исторія русской литературы XIX ст."                  |             |
| В. В. Каллаша В. П. Батуринский: "А. И. Герценъ". М. О. Гершен-               |             |
| зона. — Введеніе въ изученіе соціальныхъ наукъ. С. И. Живаго. —               |             |
| М. О. Толмачевъ: "Крестьянскій вопрось по взглядамь земства"                  |             |
| Н. И. Паліенко: "Суверенитетъ". С. А. Шумакова. — Г. В. Дем-                  | 190         |
| ченко: "Судебный прецедентъ". И. А. Кистяковскаго)                            | 129         |
| их. извлечения изъ протоколовъ ученыхъ обществъ,                              | 150         |
| Состоящихъ при московскомъ университетъ                                       | 153         |

924

.

. . • . . ٠

Digitized by Google

## Этюды о природѣ человѣка 1).

## ГЛАВА ІХ.

#### Чего можетъ достигнуть наука въ борьбѣ съ болѣзнямн.

Основы экспериментальнаго метода. — Вмёшательство религія въ борьбё съ болёзнями. — Роль болёзней въ обвинительномъ актё пессимистическихъ философскихъ ученій. — Успёхи научной медицины въ борьбё съ болёзнями. — Переворотъ въ медицинё и въ хирургія, обусловленный открытіями Пастера. — Услуги, оказавным серотерапіей въ борьбё съ заразными болёзнями. — Безсиліе науки въ налёченіи чахотки и влокачественныхъ опухолей. — Возраженія противъ научнаго развитія. — *Ж. Ж. Руссо, Толстой* и *Ергонетьсръ*. — Правозглашеніе банкротства науки. — Возвратъ въ редитіи и въ мистицизму.

Младшая вътвь познавательной дъятельности — наука приступила къ рътению нъкоторыхъ великихъ задачъ, волнующихъ человъчество.

Только спустя долгое время послё установленія распространившихся между людьми міровоззрѣній и философскихъ системъ древняго міра, скептическій умъ рѣшился поставить вопросъ: соотвѣтствуютъ ли дѣйствительности эти продукты человѣческаго мышленія? Мало-по-малу выросъ скептицизмъ и возникла борьба между установившимися ученіями и доктринальнымъ авторитетомъ съ одной стороны и научными соображеніями — съ другой.

Системы, опредѣлявшія отношеніе человѣка къ міру, и философія Аристотеля царили уже отъ 15-ти до 20-ти вѣковъ, когда стали высказывать сомнѣнія относительно настоящей цѣны этихъ ученій.

Бэконз Веруламскій задался вопросомъ, отчего всё системы его времени были такъ неясны и оказались безсильными въ объясненіи міровыхъ явленій? Причина этого не въ самой природё, такъ какъ послёдняя несомнённо подчинена незыблемымъ законамъ, которые могутъ быть предметомъ точной науки; причина и не въ ограни-

<sup>1) &</sup>quot;Научное Слово" 1903 г., кн. Х.

ченности ума тѣхъ людей, которые взялись за разрѣшеніе этихъ задачъ. Настоящую причину неудачи слѣдуетъ искать въ ложности или недостаткѣ примѣненныхъ методовъ. Чтобы помочь этому неудобству, Бэконъ<sup>1</sup>) совѣтуетъ «обобщать медленно, переходя отъ частныхъ фактовъ къ выводамъ, только одной степенью общѣе ихъ и такъ далѣе, до тѣхъ поръ, пока можно будетъ дойти до общей формулы. Такимъ путемъ мы сможемъ установить не туманные и двусмысленные принципы, но ясные и точно опредѣленные выводы, которые не будутъ опровергнуты самой природой».

Медленны и тяжелы были первые шаги науки, основанные на этомъ точномъ методѣ, который хотя и былъ давно предугаданъ, но впервые формулированъ Францискомъ Бэкономъ. Однако, результаты болѣе раннихъ формъ познавательной дѣятельности еще слишкомъ тяготѣли надъ умами для того, чтобы позволить имъ смѣло принять новый методъ. Тѣмъ не менѣе прогрессъ совершился, и стало возможнымъ приступить къ сложнымъ и труднымъ задачамъ, занимающимъ человѣчество.

Болѣе двухъ тысячъ лѣтъ до возникновенія точной науки формулировалъ *Будда* главныя недовольства рода человѣческаго. «Вотъ, о монахи, святая истина о страданіи, — провозгласилъ онъ въ своей проповѣди въ Бенаресѣ, — рожденіе есть страданіе, старость — страданіе, болѣзнь — страданіе, смерть — страданіе»... и т. д.

Медленно и постепенно слёдуя отъ частнаго къ общему, наука отважилась приступить только къ наиболёе трудному изъ четырехъ, т.-е. къ болёзни.

Въ буддійской легендъ, приведенной въ 6-й главъ, видъ больного «съ ослабленными чувствами, тяжелымъ дыханіемъ, высохшими членами, разстроеннымъ и пораженнымъ страданіемъ желудкомъ, больного, выпачканнаго собственными испражненіями», вызвалъ у Будды слъдующее размышленіе: «Здоровье, слъдовательно, подобно игръ сновидънія! И страхъ смерти принимаетъ такой ужасный видъ! Какой же мудрецъ, увидавъ такія условія существованія, могъ бы еще думать о радости и удовольствіи?» «Горе здоровью, разрушаемому всякими болѣзнями!» Когда Будда, молодымъ принцемъ, между прочимъ, просилъ у отца «всегда остататься здоровымъ и чтобы его не настигла болѣзнь, король-отецъ отвѣчалъ ему: «ты просишь невозможнаго, сынъ мой; въ этомъ я безсиленъ».

Съ того времени всѣ религіи занимались лѣченіемъ и предупрежденіемъ болѣзней. Причиной послѣднихъ онѣ обыкновенно считали вліяніе злыхъ духовъ и гнѣвъ боговъ; какъ средства противъ

<sup>1)</sup> Novum Organum.

нихъ онѣ предлагали жертвы, молитвы и все, что можетъ успокоить божественный гнѣвъ. Даже и теперь, особенно у первобытныхъ народовъ, подобная медицина еще въ ходу. На островѣ Суматрѣ, когда не удается остановить кровь изъ раны, приписываютъ эту неудачу вліянію злого духа (Полазіэкъ), сосущаго рану и дѣлающаго ее неизлѣчимой<sup>1</sup>). Въ Ніасѣ смотрятъ на кровотеченіе изъ носа у дѣтей, какъ на наказаніе отца за убійство свиньи во время беременности жены. Для излѣченія необходимо принести жертву божеству.

Надо сознаться, что рядомъ съ такими предразсудками между религіозными правилами первобытныхъ народовъ встрѣчаются и нѣкоторыя полезныя, основанныя на вѣрныхъ наблюденіяхъ или даже на опытахъ. Въ народѣ на больныхъ испытываютъ разныя средства, большинство которыхъ скорѣе вредны; но попутно нападаютъ иногда и на оченъ дѣйствительныя лѣкарства. Поэтому народная медицина имѣетъ несомнѣнныя достоинства, но ее даже отдаленно нелъзя сравнивать съ научной медициной, основанной на наблюденіи и на строгомъ опытѣ.

Научная медицина развивалась очень медленно, но въ настоящее время она достигла такой ступени, что человъчество можеть гордиться ею. Для преслъдуемой нами цъли безполезно настаивать на этомъ вопросъ; однако, я считаю нужнымъ представить читателю нъкоторые факты, способные уяснить ему настоящее положение медицины.

Несомнённо, что въ пессимистическомъ міровоззрёніи большую роль игралъ страхъ болёзней. На это указывають не одни приведенныя нами слова Будды, но и изученіе пессимистическихъ философскихъ системъ. Въ 6-й главё было уже упомянуто, что Шо*пенгауэрз*, изъ страха холеры, въ 1831 году бёжалъ изъ Берлина во Франкфуртъ. Въ обвиненіи направленномъ противъ устройства вселенной, однимъ изъ главныхъ доводовъ Шопенгауэра въ пользу того, что міръ этотъ— «наихудшій изъ всевозможныхъ міровъ», служитъ фактъ распространенія эпидемическихъ болѣзней. «Такое ничтожное измёненіе атмосферы, которое невозможно даже обнаружить химическимъ анализомъ, вызываетъ холеру, желтую лихорадку, черную смерть и т. д., — болѣзни, уносящія милліоны людей; немного большее измёненіе могло бы погасить всякую жизнь»<sup>2</sup>).

Главный приверженецъ пессимизма Шопенгауэра Гартманиз, также высказываеть очень мрачныя мысли о болѣзняхъ и о меди-

<sup>1) &</sup>quot;Bartels: Die Medicin der Naturvölker". 1893, crp. 20.

<sup>2) &</sup>quot;Die Welt als Wille und Vorstellung", II, crp. 687.

цинѣ. Онъ убѣжденъ, что, несмотря на всѣ успѣхи, которые могуть быть достигнуты человѣчествомъ, ему никогда не удастся не только избавиться отъ болѣзней, но даже уменьшить ихъ число. «Сколько бы, — продолжаетъ онъ, — ни нашли средствъ противъ болѣзней, все же онѣ, особенно хроническія и не опасныя, но очень мучительныя заболѣванія, будутъ развиваться быстрѣе медицины» <sup>1</sup>).

Если бы основатели пессимистической философіи по всёмъ пунктамъ своего ученія ошибались настолько же, какъ они ошибаются относительно болѣзней и медицины, то человъчество могло бы счесть себя очень счастливымъ. Стоить сравнить мнѣніе Шопенгауэра о большихъ эпидеміяхъ съ настоящимъ положеніемъ научной медицины, чтобы отдать себѣ отчеть объ огромныхъ успьхахъ, достигнутыхъ послёдней. Утверждая, что повальныя болёзни происходять оть слабыхъ изибненій въ химическомъ составѣ воздуха, Шопенгауэръ, очевидно, отражалъ митніе медиковъ своего времени. Экспериментальная наука вполнѣ опровергла ихъ. Неоспоримо установлено, что двѣ крупныя заразы, приведенныя пессимистическимъ философомъ, а именно холера и чума, не имѣютъ ничего общаго съ химическимъ составомъ воздуха; онѣ зависятъ отъ двухъ микробовъ, природа и признаки которыхъ извёстны съ такой же точностью, какъ и признаки какого-либо растенія. Холера вызывается открытымъ Кохожа вибріономъ, микроскопическимъ организмомъ, живущимъ въ водъ и переходящимъ въ человѣческій кишечный каналъ вмѣстѣ съ твердой пищей и питьемъ. До сихъ поръ не найдено средства противъ холеры, но извъстны върные способы помъшать ей развиться. Всего прощекипятить всякую пищу и избъгать всякаго соприкосновения съ испражненіями, водой и другими носителями холернаго коховскаго вибріона. Къ тому же, въ нѣкоторыхъ случаяхъ можно употреблять серумы, способные предупреждать холеру. Если бы въ 1831 году медицина уже обладала этими свѣдѣніями относительно холеры, то философія могла бы принять совсёмъ иное направленіе. Вмёсто того, чтобы дрожать передъ бѣдствіемъ и бѣжать во Франкфуртъ, Шопенлауэра могь бы спокойно продолжать жить въ Берлинв, а Гегель не пересталь бы преподавать свою идеалистическую философію въ университеть того же города.

*Шопенгауэр* подтверждаеть свое положение примѣромъ «черной смерти», способной убить милліоны людей. Безспорно, что болѣзнь эта, которая есть не что иное, какъ человѣческая чума, произвела огромныя опустошения и въ XIV вѣкѣ унесла почти треть всего населения Европы. Въ то время не сомнѣвались въ томъ, что она

<sup>1) &</sup>quot;Philosophie des Unbewussten", crp. 615.

обязана божественному гнѣву, и собирались въ церквахъ для общихъ молитвъ объ ея отвращении. Приносили жертвы и бичевали себя въ надеждѣ избѣгнуть ужасной болѣзни. Путешественники, посѣщающіе Вѣну, видятъ на одной изъ главнѣйшихъ улицъ (Грабенъ) грубый и некрасивый памятникъ XVII вѣка, воздвигнутый въ память божественнаго вмѣшательства противъ одной изъ сильныхъ чумныхъ эпидемій.

Теперь, когда наука установила настоящую причину чумы, мы имъемъ совершенно иныя идеи о происхожденіи и исчезновеніи этой болѣзни. Она не есть проявленіе злобы какого - нибудь божества, но просто губительное заболѣваніе, которое зависить оть распространенія маленькаго микроба, открытаго одновременно *Китазото* и *Герсеномз* въ 1894 году. Всё признаки этой «чумной палочки» изучены, и установлено, что она вызываетъ эпидемію среди окружающихъ человѣка грызуновъ, особенно среди крысъ и мышей. Эти-то животныя и сообщаютъ человѣку чумную заразу; поэтому чрезвычайно важно истреблять ихъ всѣми средствами. Чума, несомнѣнно, прекращается, когда она уничтожитъ грызуновъ; такъ должно было случиться и въ Вѣнѣ въ XVII вѣкѣ.

Чума, бывшая прежде самой опасной изъ повальныхъ болівзней, теперь сошла въ разрядъ тѣхъ бѣдствій, борьба съ которыми сравнительно легка. Приходится только уничтожать крысь и мышей и остерегаться предметовъ, которые могли бы содержать чумный микробъ. Съ пользою можно также употреблять предохранительныя прививки или противочумную сыворотку; послёдняя действительна не только какъ предохранительная мъра, но также и какъ средство противъ проявившейся уже чумы, если она еще не слишкомъ затянулась. Итакъ, опасность, о которой говорить Шопенгауэръ, какъ о возможномъ предположения, есть окончательно избѣгнутое вло, именно благодаря успѣхамъ экспериментальной науки. Если въ некоторыхъ странахъ, какъ, напримеръ, въ Англійской Индіи, чума еще и производить сильныя опустошения, то это зависить отъ непросвѣщенности населенія. Вмѣсто того, чтобы принять научныя мѣры, туземцы большею частью слёдують правиламь, установленнымь браминской религіей. Они понимають чистоту не въ медицинскомъ и бактеріологическомъ смысль, а въ религіозномъ. Неудивительно, что при этихъ условіяхъ чума не прекращается въ Индіи. Тёмъ не менье трудно найти болье доказательный примьрь благодеяния точной науки.

Предположение Гартманна относительно прогрессивнаго развития болѣзней не основано ни на какихъ точныхъ данныхъ. Оно противорѣчитъ множеству хорошо установленныхъ фактовъ; совершенно обратно, — съ успѣхомъ гигіены и съ популяризаціей ея правилъ болѣзни становятся менѣе частыми и губительными.

Сильный подъемъ вызвало примѣненіе къ медицинѣ и хирургіи основныхъ положеній, добытыхъ Пастеромз относительно броженій; знаменитый ученый показалъ, что эти разложенія органическихъ веществъ зависять отъ вмѣшательства очень распространенныхъ вокругъ человѣка микроскопическихъ организмовъ.

Открытіе этого начала было примѣнено въ хирургіи. Шотландскій хирургъ Листерз показалъ, что нагноеніе ранъ зависить отъ наводненія ихъ микробами. Руководствуясь этой истиной, онъ успѣлъ помощью перевязокъ предохранить раны отъ всякаго загрязненія, и онъ замѣтилъ сразу чрезвычайное уменьшеніе числа послѣ-операціонныхъ болѣзней. Со времени открытія анестезирующихъ средствъ, какъ эеиръ, хлороформъ, кокаинъ, и со времени перевязокъ, защищающихъ раны отъ микробовъ, хирургія развилась удивительно быстро. Уже не говоря о многочисленныхъ и трудныхъ операціяхъ въ брюшной полости, теперь съ успѣхомъ отваживаются оперировать даже въ самомъ сердцѣ.

Ничто такъ хорошо не позволяеть судить объ успѣхахъ современной хирургіи въ лѣченіи ранъ, вызванныхъ огнестрѣльнымъ оружіемъ, какъ сравненіе смертности раненыхъ во время войнъ въ XIX вѣкѣ. Въ крымской кампаніи среди англійскихъ войскъ смертность эта достигла 15,21%; въ 1859—1860 годахъ среди французскихъ войскъ въ Италіи она достигла 17,36%; среди нѣмецкихъ войскъ въ 1870—71-хъ годахъ, соотвѣтствующихъ началу примѣненія антисепсіи въ хирургіи, она понизилась до 11,07%, въ то время какъ въ испанско-американской войнѣ 1898 г., т.-е. въ блестящій періодъ научныхъ методовъ, отъ ранъ умерло всего 6,64%,<sup>1</sup>). Въ послѣдней трансваальской войнѣ смертность отъ ранъ достигла только половины той, которая наблюдалась въ 1870— 1871 годахъ<sup>2</sup>).

Новыя медицинскія ученія, основанныя на открытіи ферментовь и заразныхъ вирусовъ, настолько измѣнили теорію и практику акушерства, что родильная горячка, бывшая прежде однимъ изъ бичей человѣческихъ, свелась къ сравнительно ничтожнымъ размѣрамъ.

Слѣпота новорожденныхъ, дѣлавшая все ихъ существованіе въ высшей степени несчастнымъ, можно сказать, вполнѣ устранена, благодаря предупредительнымъ мѣрамъ, мѣшающимъ ребенку во время рож-

2

<sup>1)</sup> Borden: "The use of the Roentgen Ray" etc. Washington, 1898, crp. 20.

<sup>2) &</sup>quot;Bulletin du service militaire" 1901, Ne 499, crp. 73.

денія заразиться отъ матери. Этотъ успѣхъ осуществился благодаря методу, предложенному нѣмецкимъ врачемъ *Креде*<sup>1</sup>). Способъ его состоитъ въ употребленіи антисептическаго средства (ляписа), одна капля котораго, впущенная подъ вѣки новорожденнаго, мѣшаетъ развитію глазной бленнорагіи<sup>1</sup>).

Воспаленіе червообразнаго отростка, столь распространенная болѣзнь, которой мы говорили въ 4-й главѣ, какъ объ одномъ изъ лучшихъ примѣровъ дисгармоніи человѣческой природы, находитъ сильный отпоръ со стороны научной медицины. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ хирургическое вмѣшательство окончательно избавляетъ отъ аппендицита. Въ другихъ случаяхъ совершенно достаточно одного примѣненія лѣкарственныхъ средствъ для излѣченія и предотвращенія операціи.

Долгое время слишкомъ скептическіе умы утверждали, что однѣ болѣзни, доступныя хирургіи, дѣйствительно могуть быть побѣждены микробіологическимъ лѣченіемъ. Но Пастерз не замедлилъ доказать всю неточность этого утвержденія. Въ сотрудничествѣ съ Шамберланомъ и Ру онъ открылъ способъ предотвращать нѣкоторыя инфекціонныя болѣзни посредствомъ ослабленныхъ микробовъ. Ему удалось также предохранить животныхъ и человѣка, укушенныхъ бѣшеными животными, отъ бѣшенства, этой неизбѣжно смертельной болѣзни, одной изъ самыхъ ужасныхъ, которыя только существуютъ.

Медицинская наука съ необыкновенной быстротой развилась въ этомъ новомъ направленіи и осуществила цёлый рядъ замѣчательнѣйшихъ открытій. Изъ послёднихъ слёдуетъ упомянуть открытіе лѣчебнаго свойства кровяной сыворотки животныхъ, которымъ привили нѣкоторые микробы или ихъ растворимые продукты. Фонз Берингз, въ сотрудничествѣ съ японскимъ ученымъ Китазото, показалъ, что такой серумъ, приготовленный помощью яда дифтеритнаго микроба (яда, открытаго Ру въ сотрудничествѣ съ Іерсеномз) въ состояніи не только предохранять здоровыхъ людей отъ дифтерита, но даже вылѣчивать отъ этой болѣзни уже заболѣвшихъ. Только въ случаяхъ, когда дифтеритъ слишкомъ затянулся, серумъ оказывается не въ состояніи его лѣчить.

Анти-дифтеритный серумъ, вошедшій въ употребленіе уже болѣе 9 лѣтъ, выдержалъ всякія испытанія и окончательно обнаружилъ свое предохранительное и лѣчебное свойство. Если еще бы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чтобы составить себѣ понятіе о дѣйствительности способа *Креде*, стоитъ сказать, что въ Стокгольмѣ примѣненіе его понизило число случаевъ бленнорагіи новорожденныхъ съ 0,56% въ 1891 г. на 0,045% въ 1899 г. *V. Widmark*: Mittheilungen a. d. Augenklinik d. Carol. Med. Chir. Instit. zu Stockholm, 1902, р. 126.

вають нѣкоторые случаи смерти оть дифтерита, то это всего чаще объясняется слишкомъ позднимъ или недостаточнымъ лѣченіемъ.

Примѣненіе противодифтеритнаго серума свело смертность оть дифтерита съ 50 и даже 60% до 12% — 14%. Если вычислить, сколько дѣтей спасено этимъ способомъ, то число ихъ оказалось бы поистинѣ поразительнымъ.

Открытіе столь благодѣтельной серотерапіи было примѣнено къ нѣсколькимъ другимъ болѣзнямъ и не замедлило дать самые поощрительные результаты. Не будучи въ состояніи входить здѣсь въ подробности этого вопроса, мы скажемъ только, что всего четверть вѣка, какъ медицина вступила въ новую фазу, и что она уже заняла мѣсто рядомъ съ другими точными науками, основанными на экспериментальной методѣ. Неудивительно, что въ такой короткій періодъ времени она еще не успѣла разрѣшить всѣхъ задачъ, поставленныхъ ей страждущимъ человѣчествомъ. Это несовершенство не преминуло вызвать строгія возраженія.

Какъ!—восклицають,—вы утверждаете значительность успѣховъ медицинской науки, въ то время, когда должны признать ея безсиліе въ излѣченіи чахотки, этой самой распространенной болѣзни, которая одна убиваеть одну шестую всего человѣчества! Правда, что заразительность этой болѣзни была установлена Вилльмэномз почти сорокъ лѣть тому назадъ. Болѣе 20 лѣть прошло со знаменитаго открытія Кохомз микроба, вызывающаго легочную чахотку и всѣ другіе виды туберкулеза. И тѣмъ не менѣе ни одно лѣкарство не въ состояніи еще устранить этой болѣзни. Во всѣхъ микробіологическихъ институтахъ и лабораторіяхъ ищуть какихъ-нибудь предохранительныхъ прививокъ, серумовъ или лѣкарствъ, излѣчивающихъ туберкулезъ,—болѣзнь, которую исцѣляетъ въ такомъ большомъ количествѣ случаевъ сама безсознательная природа. Однако, результаты эти еще очень далеки отъ цѣли.

Итакъ, мы имѣемъ здѣсь хорошій примѣръ, доказывающій безсиліе науки. Однако, при ближайшемъ разсмотрѣніи вопроса легко показать, что даже съ уже пріобрѣтенными данными можно было бы бороться съ туберкулезомъ гораздо успѣшнѣе, чѣмъ это было сдѣлано до сихъ поръ. Послѣ обнаруженія заразительности туберкулеза, даже не ожидая открытія *Коха*, можно и должно было употребить всевозможныя мѣры для уничтоженія веществъ, заключающихъ заразный вирусъ, т.-е. прежде всего мокроты чахоточныхъ и молока туберкулезныхъ коровъ. Несмотря на все, что было говорено до сихъ поръ по этому поводу, мы постоянно видимъ, какъ плюютъ на полъ вагоновъ конокъ и публичныхъ мѣстъ. Чахотка распространяется вовсе не вслѣдствіе несовершенства науки, а вслѣдствіе невѣжества и безпечности населенія. Для того, чтобы сократить какъ эту, такъ и многія другія болѣзни, подобныя тифу и диссентеріи, достаточно было бы только сообразоваться съ правилами научной гигіены, не ожидая открытія специфическихъ средствъ.

Несмотря на то, что до сихъ поръ еще не найдено вѣрнаго средства противъ туберкулеза, наука уже сдѣлала шаїъ впередъ по пути къ отысканію его. Еще нѣсколько лѣтъ назадъ казалось, что всѣ попытки предохранительныхъ прививокъ противъ этой болѣзни безцѣльны. Между тѣмъ, опыты Беринга<sup>1</sup>), подтвержденные недавно Нейфельдомъ<sup>2</sup>) въ институтѣ Коха въ Берлинѣ, показали возможность такихъ прививокъ по отношенію къ телятамъ.

Но если современная наука уже и значительно вооружена для борьбы противъ болѣзней, признанныхъ заразными, то того же нельзя сказать относительно нѣкоторыхъ другихъ болѣзней; между ними первое мѣсто занимають злокачественныя или раковыя опухоли въ самомъ общемъ смыслѣ слова.

Мало такихъ ужасныхъ болѣзней, какъ эти опухоли: онѣ никогда не излѣчиваются самостоятельно и могутъ быть удалены съ надеждой на прочный успѣхъ только въ томъ случаѣ, когда распознаны достаточно рано. Поэтому отъ нихъ ежегодно погибаетъ множество молодыхъ и старыхъ людей. Очень вѣроятно даже, что раки становятся распространеннѣе прежняго, что объясняли удлиненіемъ продолжительности жизни въ настоящее время. Такъ какъ раковыя опухоли всего болѣе распространены у стариковъ, то большая долговѣчность могла бы уже сама по себѣ обусловить большее количество злокачественныхъ новообразованій. Однако, даже помимо этого обстоятельства, число случаевъ рака все болѣе и болѣе увеличивается.

Злокачественныя опухоли являются несомнѣнно самой безотрадной болѣзнью для медицаны и хирургіи. Послѣднія въ этомъ отношеніи бродять еще въ большихъ потьмахъ, чѣмъ тѣ, которыя царили вокругъ заразныхъ болѣзней до открытія патогенныхъ микробовъ. Въ эпоху, когда не были еще знакомы съ этими болѣзнетворными зачатками, уже имѣли понятіе о вирусахъ, т.-е. веществахъ, которыя, будучи привитыми, могли воспроизвести болѣзнь. Такъ, уже знали оспенный ядъ и умѣли даже помощью его предупреждать серьезное заболѣваніе оспой. Почти за вѣкъ до открытій Пастера найденъ былъ другой вирусъ—ядъ коровьей оспы, служащій

<sup>1) &</sup>quot;Beiträge zur experimentellen Therapie". Heft 5. Marburg, 1902.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Deutsche Medic. Wochenschr". 1903, crp. 653.

отличнымъ предохранительнымъ средствомъ противъ оспы. Эта великая услуга человѣчеству была оказана Дженнеромз.

Что же касается злокачественныхъ опухолей, то до сихъ поръ не установлена даже природа ихъ. Неизвъстно, заразительны ли онъ, гнъздится ли причина ихъ въ самомъ организмъ, или внъ его.

Правда, что неизвѣстность эта не даеть еще никакого основанія отчаиваться. Наобороть, можно предвидѣть, что злокачественныя опухоли вскорѣ займуть мѣсто въ категоріи заразныхъ болѣзней, вызываемыхъ внѣшними микробами. Опыты надъ ракомъ у крысы и у мыши указывають на то, что опухоли эти прививаются, какъ заразныя болѣзни. Ганау показалъ это относительно извѣстнаго рода эпителіомы у старыхъ крысъ; Морд<sup>1</sup>) удалось воспроизвести ракъ у бѣлыхъ мышей; результатъ этотъ былъ подтвержденъ Іенсеномз<sup>2</sup>) и въ институтѣ Пастера Боррелемз<sup>3</sup>).

*Линьерз* сообщиль мнѣ, что большая часть бѣлыхъ мышей въ его лабораторіи въ Буэносъ-Айресѣ гибнеть отъ рака, который въ Аргентинской республикѣ очень часто встрѣчается у людей. Этотъ эпидемическій характеръ болѣзни очень сильно говорить въ пользу ея инфекціоннаго характера.

Факты эти составляють уже очень существенный шагь въ научномъ изучени раковъ. Итакъ, злокачественныя опухоли не могутъ служить сколько-нибудь серьезнымъ доводомъ въ пользу пессимистическаго міровоззрѣнія.

Берлинскій врачъ Боаст<sup>4</sup>) настаиваеть на томъ, что очень значительное число больныхъ ракомъ обращается къ врачу только въ слишкомъ позднемъ періодѣ болѣзни. Такъ, въ 80% встрѣтившихся ему случаевъ раковъ прямой кишки больные являлись въ такомъ состояніи, когда операція была уже немыслима. Поэтому Боаст совѣтуетъ, помощью популярныхъ статей, обратить всеобщее вниманіе на первые признаки раковыхъ заболѣваній. Онъ думаетъ, что, благодаря такой мѣрѣ, во многихъ случаяхъ раки можно будетъ оперировать во-время для обезпеченія выздоровленія.

Въ послъднее время все большее и большее число голосовъ раздается въ пользу лъчебнаго вліянія на злокачественныя опухоли лучей радія и рентгеновскихъ. На только-что закончившемся съъздъ нъмецкихъ врачей въ Касселъ<sup>5</sup>) было сообщено нъсколько новыхъ фактовъ въ томъ же родъ.

<sup>1) &</sup>quot;Archives de med. experim" 1894, VI, crp. 677.

<sup>2) &</sup>quot;Hospitalstiden le", 7 мая 1902, стр. 489.

<sup>8) &</sup>quot;Annales de l'Institus Pasteur", февраль 1903.

<sup>•) &</sup>quot;Deutsche med. Wochenschrift", 30 oct. 1902 r., crp. 798.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Berliner Klin. Wochenschrift", 28 сентября 1903 г., стр. 901.

Предупрежденіе и лѣченіе болѣзней, такъ долго находившіяся въ вѣдѣніи религіи, все болѣе и болѣе переходятъ въ руки людей, занимающихся научной медициной. Остаются только еще нѣсколько нервныхъ болѣзней, которыя могутъ быть излѣчены внушеніемъ; въ успѣшности такого излѣченія играютъ болѣе или менѣе значительную роль вѣра вообще и религія въ частности.

Я не счелъ нужнымъ долго останавливаться на преобладающемъ значеніи науки въ борьбѣ человѣчества съ болѣзнями; это слишкомъ очевидно и ясно; всѣмъ пришлось признать этотъ фактъ, и даже самые страстные противники науки должны были преклониться передъ нимъ.

Но тогда задачу стали формулировать иначе и пришли къ такой постановкѣ ея: конечно, наука можетъ облегчить человѣчество въ той или другой болѣзни. Но не въ этомъ вопросъ: болѣзнь не болѣе, какъ эпизодъ человѣческой жизни, великія задачи которой остаются неразрѣшенными наукой. Недостаточно вылѣчить человѣка отъ дифтерита или отъ перемежающейся лихорадки. Надо сказать ему, въ чемъ его назначеніе и почему ему приходится старѣтъ и умирать въ то время, когда всего болѣе хочется жить. Вотъ здѣсь-то и обнаруживается безсиліе всякой науки и начинается благодѣтельная роль религіи и философіи. А такъ какъ наука постоянно возбуждаетъ сомнѣнія и критикуетъ философскія системы, то, вмѣсто того, чтобы быть полезной человѣчеству, она только вредить ему.

Давно возникли нападки на науку. Ж. Ж. Руссо<sup>1</sup>) обязанъ своей извѣстностью тому таланту и страстности, съ которыми онъ велъ эту борьбу. Съ поразительной силой и краснорѣчiемъ защищаетъ онъ свое положенiе, какъ можно судить по слѣдующимъ выпискамъ: «Народы, — говоритъ онъ, — узнайте, наконецъ, что природа хотѣла предохранить васъ отъ науки, какъ мать, вырывающая опасное оружiе изъ рукъ своего ребенка; что всѣ тайны, которыя она скрываетъ отъ васъ, не что иное, какъ страданія, отъ которыхъ она защищаетъ васъ, и что трудности, сопутствующія образованію, — одно изъ немалыхъ ея благодѣяній. Люди извращены; они были бы еще хуже, если бы имѣли несчастіе родиться учеными» (стр. 469). «Если науки наши суетны по преслѣдуемой ими цѣли, то еще опаснѣе онѣ по вызываемымъ результатамъ. Возникнувъ отъ праздности, онѣ въ свою очередь поддерживають ес... Отвѣтьте же мнѣ, знаменитые философы, вы, научившіе насъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Способствовало ли возстановление наукъ и искусствъ очищению нравовъ?" Полное собрание соч., 1875 г., т. I, стр. 463 (франц.).

взаимному притяженію тѣлъ въ пространствѣ, отношеніямъ путей, одновременно проходимыхъ планетами при своемъ вращеніи; точкамъ схожденія, наклоненія и поворота кривыхъ линій... тому, какія свѣтила могутъ быть населенными; необыкновенному происхожденію нѣкоторыхъ насѣкомыхъ; отвѣтьте, говорю я, вы, давшіе намъ столько удивительныхъ свѣдѣній: если бы вы никогда не научили насъ всему этому, увеличилась ли бы численность наша, ухудшилось ли бы наше правленіе, меньше ли бы страшились насъ, уменьшилось ли бы наше процвѣтаніе, наша извращенность?» (стр. 470).

Строки эти, конечно, могли дѣйствовать своей искренностью и краснорѣчiемъ, но никоимъ образомъ не были въ состояніи помѣшать безпрерывному и побѣдоносному шествію науки. Именно въ концѣ XVIII вѣка осуществила она свои первые прочные успѣхи. Стоитъ вспомнить міровую систему Лапласа и основаніе химіи законъ сохраненія матеріи Лавуазье.

Въ XIX въкъ наукою былъ произведенъ переворотъ всего жизненнаго строя примъненіемъ пара и многихъ другихъ въ высшей степени важныхъ открытій. Тъмъ не менъе многіе выдающіеся умы это не удовлетворяло. Такъ, противъ науки XIX въка возстаетъ и другой геніальный писатель.

Въ статъ водъ заглавіемъ: О назначеніи науки и искусства Лева Толстой<sup>1</sup>) старается доказать безполезность науки въ разрѣшеніи главныхъ задачъ, занимающихъ человѣчество. Предпріятіе это для русскаго писателя должно было быть, конечно, гораздо труднѣе, чѣмъ для Ж. Ж. Руссо, потому что въ прошломъ вѣкѣ наука стала гораздо большей силой, чѣмъ она была въ XVIII вѣкѣ.

Толстой убъжденъ, что теоретическія изслёдованія, какъ, наприм'єръ, о происхожденій живыхъ существъ, о внутреннемъ строеній тканей и т. д., не им'єютъ никакого значенія для челов'єчества и служатъ только для прикрытія праздности ученыхъ. «Все, что мы называемъ культурой,--утверждаетъ Толстой,--наши науки, искусство, усовершенствованія пріятностей жизни,--это попытки обмануть нравственныя требованія челов'єка; все, что называемъ гигіеной и медициной.--это попытки обмануть естественныя, физическія требованія челов'єкой природы» (стр. 437).

Всѣ успѣхи науки «до сихъ поръ не улучшили, а скорѣе ухудшили положение большинства, т.-е. рабочаго» (стр. 397).

По мнѣнію Толстого, названіе настоящей науки можно дать только тому, «въ чемъ назначеніе и потому истинное благо каж-

<sup>1)</sup> Собр. соч., т. ХІІ, 1897 г., стр. 372-446.

даго человѣка и всѣхъ людей. Эта-то наука и служила руководящей нитью въ опредѣленіи значенія всѣхъ другихъ знаній»... «Безъ науки о томъ, въ чемъ назначеніе и благо человѣка, не можетъ быть никакой науки, и потому безъ этого знанія всѣ остальныя знанія и искусства становятся, какъ они и сдѣлались у насъ, праздной и вредной забавой» (стр. 411).

Итакъ, главное возраженіе русскаго писателя противъ науки, культуры и прогресса сводится къ ихъ безсилію разрѣшить труднѣйшія задачи, а именно: о настоящей цѣли человѣческаго сущесувованія и объ опредѣленіи настоящаго блага, къ которому должно стремиться человѣчество

Въ этомъ отношеніи Толстой выражаеть мнѣніе, раздѣляемое большимъ числомъ мыслителей. Нѣсколько лѣть вслѣдъ за нимъ хорошо извѣстный критикъ и публицисть *Брюнетьерз*<sup>1</sup>), подъ вліяніемъ путешествія въ Римъ и свиданія съ папою, выразилъ совершенно сходное мнѣніе и громко провозгласилъ «банкротство науки».

Брюнетьерз слёдующимъ образомъ формулируетъ свою критику: «Уже нёсколько сотъ лётъ какъ наука об'ещала обновить міръ, разоблачить тайны его; она не сдёлала этого. Она безсильна разрёшить единственно-существенныя задачи, тё, которыя касаются происхожденія человёка, законовъ его поведенія, его будущей судьбы. Мы знаемъ теперь, что естественныя науки никогда ничего не откроютъ намъ на этотъ счетъ. Итакъ, въ столкновеніи между наукой и религіей наука оказалась поб'ёжденной, такъ какъ ей приходится признать себя безсильной тамъ, гдё религія сохранила всю свою силу. Религія даетъ рёшеніе вопросовъ, которое не можетъ дать наука. Она открываетъ намъ то, чему не могутъ насъ научить ни анатомія, ни физіологія, т.-е. тому, что мы такое, куда направляемся и что намъ дёлать.

«Нравственность и религія пополняють одна другую, и такъ какъ наука ничего не можетъ сдёлать для нравственности, то обязанность установить послёднюю лежить на религіи».

Брюнетьеру возражали, что укоры его не основательны: вопервыхъ, потому, что наука никогда не объщала разръшить великихъ задачъ цёли жизни человъческой и основъ нравственности, а во-вторыхъ, потому, что иныя изъ этихъ задачъ, въроятно, никогда не будутъ ръшены по недоступности своей человъческому пониманію. Хорошо извъстный французскій физіологъ Шарлъ Рише<sup>2</sup>)

<sup>1) &</sup>quot;Revue des deux mondes", 1895, r. I, crp. 97. "La Science et la Religion". Paris, 1895. "Le Figaro", Ne 4, subapt 1899.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Revue Scientifique", 1899, I, crp. 33.

тщетно искалъ тѣ научныя сочиненія, въ которыхъ было бы обѣщано разрѣшеніе вопросовъ, занимающихъ Толстого, Брюнетьера, а съ ними и большую часть человѣчества.

«Въ какихъ классическихъ работахъ дала наука тѣ ослѣпительныя обѣщанія, о которыхъ съ горечью упоминаетъ Брюнетъеръ?—спрашиваетъ Рише.—Въ настоящую минуту у меня передъ глазами, — продолжаетъ онъ, — рудоводство для полученія степени баккалавра наукъ. Это—сводъ современныхъ научныхъ знаній. Напрасно искалъ я въ немъ обѣщаній... Въ немъ нѣтъ никакихъ обѣщаній» (стр. 34).

Эти объщанія приходится искать въ популярныхъ научныхъ сочиненіяхъ. Безспорно, что со времени пробужденія раціоналистическаго и скептическаго духа въ Европѣ, т.-е. уже въ теченіе нѣсколькихъ въковъ, высказывали мысль, что вся жизнь людская можеть управляться естественными законами. Попытки, сделанныя въ этомъ направленіи, были очень многочисленны. Въ сочиненіи Бюхнера «Сила и матерія», представляющемъ сводъ міровоззрѣнія, основаннаго на научныхъ данныхъ XIX въка, мы находимъ слъдующія указанія: «Итакъ, — говорить нёмецкій популяризаторъ, въ настоящее время слёдуеть искать основъ нравственности помимо старыхъ и воображаемыхъ върованій въ сверхъестественное ...... вѣра въ реальность естественнаго и незыблемаго порядка вещей должна замънить въру въ духовъ и привидънія, естественная нравственность-искусственную.....» (стр. 511). Бюхнерз пытается даже опредѣлить естественную нравственность. По его мнѣнію, это «законъ взаимнаго уваженія, равноправія каждаго, съ общей и частной точки зрвнія въ виду общаго блага людей. Все нарушающее или разрушающее это благо есть «вло», все содвиствующее ему-«добро» (стр. 513).

Другой вопросъ: Куда идемъ мы? также находитъ отвѣтъ у Бюхнера. Послѣдній приходитъ къ слѣдующему выводу: «Мысль о небытіи и о прекращеніи индивидуальной жизни нисколько не страшна для человѣка, воспитаннаго на философскихъ принципахъ. Уничтоженіе есть полный покой, избавленіе отъ всѣхъ страданій, отъ всѣхъ впечатлѣній, терзающихъ душу и тѣло; это было уже внолнѣ выяснено глубокой религіей Будды; итакъ, уничтоженія нечего бояться, оно гораздо скорѣе желательно, когда жизнь достигаетъ предѣла и когда наступаетъ старость со своей неизоѣжной свитой недомоганій» (стр. 431).

Не слёдуеть думать, будто только-что приведенныя мнёнія исключительны для Бюхнера. Слёдуеть замётить, что мы находимь тё же мысли въ книгё Геккеля: «Міровыя загадки», появившейся почти полвѣка послѣ 1-го изданія: «Силы и матеріи». Онъ также находить отвѣты на вопросы, столь занимающіе человѣчество. Какъ мы видѣли въ 5-й главѣ, для него также задача нравственной философіи сводится къ общественному инстинкту человѣка и не имѣеть ничего общаго съ какимъ бы то ни было религіознымъ догматомъ. Что же касается назначенія человѣка, то онъ слѣдующимъ образомъ рѣшаетъ этотъ вопросъ: «Самый желательный конецъ послѣ трудовой жизни, по совѣсти, хорошо проведенной, — это вѣчный покой могилы» (стр. 239).

Бюхнеръ и Геккель утѣшаютъ тѣмъ, что смерть есть вѣчный «покой», упуская изъ виду, что между покоемъ и полнымъ небытiемъ—огромная разница.

Мы находимъ очень большое сходство въ доводахъ обоихъ популяризаторовъ науки XIX вѣка. Какъ Бюхнерз приводить легенду о «вѣчномъ жидѣ», такъ и Геккель опирается на легенду о несчастномъ Агасферъ, тщетно искавшемъ смерти, находившемъ свою вѣчную жизнь нестерпимой.

«Если даже, --- говорить Геккель, --- представить себѣ эту жизнь среди рая со всѣми его прелестями, она все же, въ концѣ-концовъ, должна стать страшно скучной» (стр. 239).

Только-что приведенныя мнёнія несомнённо раздёляются очень большимъ числомъ людей, опирающихся на научные доводы; но нётъ недостатка и въ ученыхъ, иначе смотрящихъ на занимающій насъ вопросъ.

Размышляя объ общихъ научныхъ и міровыхъ задачахъ, нѣмецкій физіологъ Эмиль дю-Буа Реймонз провозгласилъ свое «не вѣдаю» (Ignorabimus). Этимъ онъ хотѣлъ предупредить, что цѣлый рядъ вопросовъ, въ высшей степени важныхъ для человѣчества, сверхъ людского пониманія и никогда не будутъ разрѣшены. Этито семь міровыхъ загадокъ старается разрѣшить Геккель въ своей вышеназванной книгѣ.

Не рёдки ученые, думающіе, что главныя задачи, тё, которыя, по мнѣнію Толстого, однѣ составляють настоящую науку, никогда не будуть разрѣшены. «Каждый день, — говорить Шарль Рише (1. с., стр. 35), — приносить какую-нибудь новую побѣду, не разрѣшая конечной загадки, — назначенія человѣка, — загадки, которая, вѣроятно, никогда не будеть рѣшена». Философы тоже исповѣдують сходныя мнѣнія. «Конечно, — говорить Гюйо, — не у науки долженъ индивидуумъ спрашивать доказательствъ своей вѣчности» (Irréligion, p. 460).

Отвѣты современной науки недостаточны для утѣшенія умовъ, обращающихся къ ней. Когда въ спорѣ о банкротствѣ ся Ш. Рише

2\*

приводить благодѣтельное лѣченіе дифтерита специфическимъ серумомъ въ доказательство могущества научныхъ открытій, то Брюнетьерз отвѣчаетъ ему: «Серотерапія не помѣшаетъ намъ умереть и не болѣе того научить насъ, зачѣмъ мы умираемъ». Всегда мы возвращаемся къ вопросу о смерти. Къ чему вылѣчивать ребенка отъ дифтерита для того, чтобы присудить его сдѣлаться взрослымъ и пріобрѣсти понятіе о неизбѣжности смерти, которое должно наполнить его ужасомъ?

Если наука безсильна разрѣшить важнѣйшія задачи, терзающія человѣчество, если она отказывается оть этого по недостатку знанія или если она не находить другого конечнаго рѣшенія, какъ предложеніе могильнаго уничтоженія, то легко понять, что многіе, даже самые выдающіеся умы отворачиваются оть нея. Желаніе найти какое-нибудь утѣшеніе въ страданіяхъ нашего бытія безъ опредѣленной цѣли направляеть ихъ въ объятія религій и метафизикъ. Вотъ почему въ современномъ человѣчествѣ, несомнѣнно, замѣчается обратное стремленіе къ вѣрѣ. Погружаются въ мистицизмъ, думая, что онъ дастъ отвѣтъ менѣе безотрадный, чѣмъ уничтоженіе, небытіе.

Эти поиски сверхъестественнаго замѣтны во всѣхъ слояхъ современнаго общества. Поэтому въ высшей степени интересно опредѣлить внутренній механизмъ отдаленія отъ науки и возвращенія къ вѣрѣ. Въ «Исповѣди» Толстого находимъ мы лучшее изложеніе этой перемѣны.

Придя къ тому выводу, что жизнь — безсмыслица, потому что она не можетъ быть согласуема со страхомъ смерти и полнаго уничтоженія (см. гл. VI), Толстой спросилъ себя: не удастся ли ему рѣшить великую задачу человѣческаго существованія помощью научныхъ данныхъ? «Я искалъ во всѣхъ знаніяхъ и не только не нашелъ, но убѣдился, что всѣ тѣ, которые такъ же, какъ и я, искали въ знаніи, точно также ничего не нашли. И не только не нашли, но ясно признали, что то самое, что приводило меня въ отчаяніе — безсмыслица жизни, есть единственное несомнѣнное знаніе, доступное человѣку» (стр. 26). «Долго мнѣ казалось, вслушиваясь въ важность и серьезность тона науки, утверждавшей свои положенія, не имѣющія ничего общаго съ вопросами человѣческой жизни, что я чего-нибудь не понимаю» (стр. 27).

А между тёмъ вопросъ, который ставилъ себё Толстой, казался ему очень простымъ: «зачёмъ мнё жить, зачёмъ что-нибудь дёлать? Еще иначе выразить вопросъ можно такъ: есть ли въ моей жизни смыслъ, который не уничтожался бы неизбёжной, предстоящей мнё смертью? На этотъ-то одинъ и тотъ же, различно выра-

женный, вопросъ я искаль отвёта въ человёческомъ знаніи» (стр. 27). «Съ ранней молодости меня занимали умозрительныя знанія, но потомъ математическія и естественныя науки привлекли меня и, пока я не поставилъ себѣ ясно своего вопроса, пока вопросъ этоть не выросъ самъ во мнѣ, требуя настоятельнаго разрёшенія, до тёхъ поръ я удовлетворялся тёми поддёлками отвётовъ на вопросъ, которыя даеть знаніе» (стр. 28). «Я говориль себь: «все развивается, дифференцируется, идеть къ усложнению и усовершенствованію, и есть законы, руководящіе этимъ ходомъ. Ты-часть целаго». «Какъ ни совестно мне признаться, но было время, когда я какъ будто удовлетворялся этимъ. Это было въ то самое время, когда я самъ усложнялся и развивался. Мускулы мои росли и укрѣплялись, память обогащалась, способность мышленія и пониманія увеличивалась, я рось и развивался, и, чувствуя въ себѣ этоть рость, мнѣ естественно было думать, что это-то и есть законъ всего міра, въ которомъ я найду разрѣшеніе на вопросъ моей жизни. Но пришло время, когда рость во мнѣ прекратился, я почувствоваль, что не развиваюсь, а ссыхаюсь, мускулы мои слабъють, зубы падають, и я увидаль, что законь этоть не только ничего мнѣ не объясняеть, но что и закона такого никогда не было и не могло быть, а что я принялъ за законъ то, что нашелъ въ себѣ въ извѣстную пору жизни» (стр. 29).

«Не найдя разъясненія въ знаніи, я сталъ искать этого разъясненія въ жизни, — продолжаетъ Толстой свой трогательный разсказъ, — надъясь въ людяхъ, окружающихъ меня, найти его» (стр. 44). «Разумъ работалъ, но работало и еще что-то другое, что я не могу назвать иначе, какъ сознаніемъ жизни. Работала еще та сила, которая заставляла меня обращать вниманіе на то, а не на это, и эта-то сила вывела меня изъ моего отчаяннаго положенія и совершенно иначе направила разумъ» (стр. 133).

Это новое направленіе оказалось чувствомъ вѣры. «Какъ я ни поставлю вопроса: какъ мнѣ жить, — отвѣть: по закону Божію. Что выйдетъ изъ настоящей моей жизни? — Вѣчныя мученія или же вѣчное блаженство. Какой смыслъ, неуничтожаемый смертью? — Соединеніе съ безконечнымъ Богомъ, рай. Такъ что... я былъ неизоѣжно приведенъ къ признанію того, что у всего живущаго человѣчества есть еще какое-то другое знаніе, внѣ разума, — вѣра, дающая возможность жить.

«Противоположность разума и вёры оставалась для меня тою же, что и прежде, но я не могъ не признать того, что вёра даетъ человёчеству отвёты на вопросы жизни и вслёдствіе этого возможность жить». «Разумное знаніе привело меня къ признанію того, что жизнь безсмысленна жизнь моя остановилась и я хотёлъ уничтожить себя. Оглянувшись на людей, на все человёчество, я увидаль, что люди живуть и утверждають, что знають смыслъ жизни. На себя оглянулся: я жилъ пока зналъ смыслъ жизни. Какъ другимъ людямъ, такъ и мнѣ, смыслъ жизни и возможность жизни давала вѣра» (стр. 57).

Сойдя на этоть путь вѣры, Толстой пришель къ слѣдующему воззрѣнію: «задача человѣка въ жизни—спасти свою душу; чтобы спасти свою душу, нужно жить по-Вожьи, а чтобы жить по-Божьи нужно отрекаться отъ всѣхъ утѣхъ жизни, трудиться, смириться, терпѣть и быть милостивымъ» (стр. 77). Это заключеніе въ свою очередь вызвало слѣдующее: «Сущность всякой вѣры состоить въ томъ, что она придаетъ жизни такой смыслъ, который не уничтожается смертью» (стр. 78).

Легко видьть, что вся эта эволюція, порожденная инстинктивнымъ страхомъ смерти, привела къ въръ въ нъчто, сохраняющееся послъ смерти. При этихъ условіяхъ становится понятной упомянутая враждебность къ наукъ, такъ явно выраженная Толстымъ.

Конечно, не одного Толстого привела невозможность рѣшенія научнымъ способомъ вопроса смерти къ отверженію науки и возврату къ вѣрѣ.

Насколько можно судить по статьямъ Брюнетьера, онъ долженъ былъ пережить аналогичную внутреннюю борьбу, прежде чёмъ такъ абсолютно вернуться въ лоно католичества.

Но даже столь положительный и скептическій умъ, какъ Зола, не устоялъ противъ настроеній, даваемыхъ вёрой. По этому поводу мы находимъ очень интересную замётку у Э. Гонкура отъ 20 февр. 1883 г.: «сегодня вечеромъ послё обѣда, у софы изъ рѣзного дерева, возлё которой подають ликеры, Зола заговариваеть о смерти, навязчивая идея которой еще болёе преслёдуеть его послё смерти матери. Послё молчанія онъ прибавляеть, что смерть эта пробила брешь въ нигилизмё его религіозныхъ убѣжденій, —такъ ужасаеть его мысль о вѣчной разлукѣ».

Очевидно, что въ слояхъ общества, менѣе проникнутыхъ раціоналистическими и научными идеями, очень часто должно наблюдаться возвращеніе къ религій. Въ этомъ отношеніи мнѣ извѣстна исторія одной простой женщины-работницы, которая признавалась, что въ прежнія времена она вовсе не была вѣрующей, но что со времени рожденія своего ребенка стала вѣрить въ Бога, думая, что одна эта вѣра можетъ избавить ея дитя отъ всѣхъ могущихъ постигнуть его бѣдъ. Очень вѣроятно, что аналогичнымъ размышленіямъ обязанъ миеъ Прометея, похитившаго небесный огонь, за что онъ и былъ прикованъ къ скалѣ.

Ту же мысль очень опредѣленно высказываеть Соломонъ, говоря: «вотъ я возвеличился и сталъ мудрѣе всѣхъ, господствовавшихъ до меня надъ Іерусалимомъ, и сердце мое познало много мудрости и знанія. И я старался познать мудрость и ошибки безумія. Но я узналъ, что и это терзанія ума. Потому что, гдѣ обиліе знанія, тамъ и обиліе горя, и тотъ, кто обогащается знаніемъ, обогащается и страданіемъ».

Гораздо позднѣе Шекспиръ представилъ въ Гамлетто типъ человѣка очень высокой культуры, которому разсужденіе и размышленія мѣшаютъ дѣйствовать. Не будучи въ состояніи раціональнымъ путемъ рѣшить преслѣдующія его задачи, онъ спрашиваетъ себя: стоитъ ли жить? И прибавляетъ слѣдующія многозначительныя слова: «Такъ сознаніе обращаетъ всѣхъ насъ въ трусовъ; такъ блекнетъ румянецъ воли передъ блѣднымъ лучомъ размышленія».

Въ виду согласнаго мнѣнія столькихъ геніальныхъ людей, приходится, однако, задаться вопросомъ: не вредитъ ли слишкомъ много знанія людскому благу? Если въ самомъ дѣлѣ наука способна только разрушить вѣру и научить насъ тому, что живой міръ приходить къ сознанію бѣдствій старости и неизбѣжности смерти, то спрашивается: не лучше ли вовсе остановить науку въ ея разрушительномъ шествіи? Быть можеть, это стремленіе людей къ свѣту науки столько же вредно для рода людского, какъ стремленіе мотыльковъ къ огню гибельно для этихъ несчастныхъ насѣкомыхъ?

Вопросъ этотъ требуетъ опредѣленнаго отвѣта. Только, прежде чѣмъ вынести приговоръ, необходимо хорошенько изучить всѣ обстоятельства дѣла, что мы и постараемся выполнить въ двухъ слѣдующихъ главахъ.

(Продолжение слъдуетъ).

И. Мечниковъ.



## Предшественники соціологической школы уголовнаго права.

Главную характерную черту соціологическаго направленія въ наукѣ уголовнаго права, а вмѣстѣ съ тѣмъ и главную его заслугу, составляеть учение о преступлении, какъ соціальномъ явлении, выясненіе зависимости между соціальной средой и преступностью. «Общество имѣетъ такихъ преступниковъ, какихъ оно заслуживаеть», — сказалъ Лакассань; «преступленіе — это privilegium odiosum одного класса», -- говорить Турати; «преступленіе -- это тівь, отбрасываемая обществомъ», — учить Тардъ; для Принса преступление есть явление соціальное, въ преступности онъ видить вырождение соціальнаго организма; «человъкъ принадлежить человъчеству, -- говорить онъ, -- какъ атомъ принадлежитъ матеріи; и преступный, и честный человѣкъ, оба одинаково связаны со своей средой. Существуетъ соціальная среда, благопріятная нравственному здоровью: склонность къ преступленію въ ней ничтожна; но существуеть и другая соціальная среда, гдѣ атмосфера испорчена, гдѣ скапливаются нездоровые элементы, гдѣ самые сильные гибнуть, куда преступность обрушивается какъ плъсень на навозъ: склонность къ преступленію здѣсь громадна»<sup>2</sup>).

Вполнѣ понятно, что при такомъ взглядѣ на причины преступности сторонникъ соціологическаго направленія считаеть главнымъ средствомъ борьбы съ преступленіемъ не наказаніе, но соціальнополитическія реформы: выведя науку уголовнаго права изъ области метафизики, куда завели ее криминалисты юридической классической школы, остерегая ее отъ невѣрнаго увлеченія узнать истину - только на анатомическомъ столѣ уголовно-антрополога, кримина-

<sup>1)</sup> Принсз: "Преступ. н репрессія". Перев. подъ ред. Пржевальскаго, стр. 6.

листъ-соціологъ пошелъ по мансардамъ и подваламъ, къ нищимътруженикамъ, въ народъ, въ ряды пролетаріата, и здѣсь передъ нимъ раскрылись такія картины—причины преступности, что рука, уже занесенная для удара — наказанія, невольно должна была опуститься.

Повсем'естный рость преступности еще более убъждаль криминалиста сощологической школы въ непригодности действующихъ карательныхъ системъ, какъ средства борьбы съ преступностью. Конечно, не могли не видъть роста преступности и сторонники классической школы, но ни на минуту они не усомнились въ томъ, годно ли для борьбы то оружіе, которымь они до сихъ поръ пользовались; они рѣшили, что оно лишь притупилось, и принялись точить его, и такимъ образомъ наказание лишениемъ свободы продолжаеть занимать, какъ и прежде, господствующее мѣсто въ карательной системь, но на ряду съ системой общаго заключенія развивается болье суровое-одиночное, келейное заключение, и тюрьма, бывшая до того фабрикой чахотки и преступленія, теперь становится еще и фабрикой сумасшествія. Увеличиваются до максимальнаго предёла размёры наказанія за разбои на Кавказё, за конокрадство, распространенное повсемъстно въ Россіи, но это не помогаеть злу, и преступленія не уменьшаются <sup>1</sup>).

Но криминалисть соціологической школы пришель къ уб'яжденію, что наказанія, какъ средства борьбы съ преступностью, не только часто безполезны, но иногда и вредны, такъ какъ приводять въ нъкоторыхъ случаяхъ къ росту преступности. Къ такому выводу пришелъ внимательный и осторожный въ своихъ заключеніяхъ проф. Листъ. Онъ составилъ сл'ядующую таблицу на основаніи цифръ германской статистики за время съ 1882 по 1896 г.<sup>2</sup>).

| Прирость н | Hacelei | нія Германін за 1882—1896 г       | 15,8%    |
|------------|---------|-----------------------------------|----------|
| Увеличеніе | SLOHP.  | осужденныхъ за преступл. и прост. | . 38,5%  |
| *          |         | прест-въ въ 1-й разъ осужденныхъ  | . 13%    |
| •          |         | " уже 1 разъ наказанныхъ.         | 85%      |
| ,          |         |                                   | . 98•/•  |
|            |         |                                   | 132%     |
|            | *       | " 6 разъя выше " .                | . 277%/0 |

<sup>1</sup>) По даннымъ, которыя мы беремъ изъ герман. угол. ст. (Statistik des Deutschen Reichs, Band 126, 1901 г.) за время съ 1882 по 1898 г. было въ Германіи приговерено 1.012 чел. къ смерти. казин, 121 чел. Къ пожизнен. пухтхаусу, 132.023 къ времен. цухтхаусу, 291.668 къ лишевно правъ и болžе двухъ миллюновъ къ тюремному заключению только за десять лётъ съ 1889 по 1898 г. За это же время преступность возрасла съ 1.040 преступниковъ въ 1882 г. до 1.257 преступниковъ въ 1898 г. на каждыя 100.000 чел. уголовно-врёдаго населения.

<sup>2</sup>) Zeitsch. f. d. g. Str. 1901, 121-141 ss.

Отсюда Листь дѣлаеть такое заключеніе: «каждое осужденіе увеличиваеть склонность къ преступленію». Доказывая безуспѣшность дѣйствующихъ карательныхъ системъ и необходимость соціальныхъ реформъ, соціологическая школа науки уголовнаго права добивается и во многихъ мѣстахъ добилась введенія условнаго освобожденія, т.-е. прекращенія наказанія ранѣе опредѣленнаго судомъ срока, условнаго осужденія, т.-е. лишь опредѣленнаго судомъ срока, условнаго осужденія, т.-е. лишь опредѣленія наказанія, но совершеннаго его непримѣненія при наличности нѣкоторыхъ условій. Однимъ словомъ, мы будемъ правы, если скажемъ, что въ то время, какъ криминалистъ классической школы борется съ преступленіемъ посредствомъ наказанія, криминалистъ соціологической школы борется не только съ преступленіемъ, но часто и съ наказаніемъ.

Сопіологическая школа науки уголовнаго права, иначе молодая или третья школа, появилась и развилась лишь въ послёднее двадцатипятильтіе. Сторонники этой школы видять предшественниковъ ея въ лицѣ первыхъ представителей моральной статистики Кетле и Герри. Таково, напримъръ, мнѣніе Лакассаня 1), такъ же думаетъ и Принсъ, хотя и добавляеть, что указанія на вліяніе среды встр'вчаются и ранѣе Кетле, у Монтескьё, и позднѣе у Taine'a<sup>2</sup>). Но если говорить объ указаніяхъ на зависимость между соціальной средой и преступностью, то мы найдемъ ихъ много раньше Монтескьё и полнве, чёмъ у него. Намъ кажется, что извёстный профессоръ политической экономіи въ свободномъ Брюссельскомъ университеть и депутать - соціалисть Hector Denis поступаеть вполнь правильно, указывая въ своемъ небольшомъ докладъ уголовно-антропологическому конгрессу въ Амстердамѣ, что предшественниковъ соціологической школы уголовнаго права надо искать среди первыхъ представителей той доктрины, которой придерживается онъ въ своей политической деятельности. Онъ указываетъ, какъ на предшественниковъ сопіологической школы, на Godwin'a, Owen'a, William Tompson'a, Fourier, Henri de Saint Simon'a и др. <sup>3</sup>). Несомнѣнно, что соціологическая школа науки уголовнаго права, видящая корень преступности въ несправедливостяхъ и неурядицахъ современныхъ обществъ, въ несовершенствахъ соціальной организаціи, примыкаеть этой стороной своего ученія къ доктринѣ назван-

<sup>1)</sup> Médecine légale. Marche de la criminalité en France 1825 — 1880 (Revue scient. 1881, M 22).

<sup>2)</sup> Prins: "Science pénale et droit positif" 1899, crp. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Congrès internat. d'antrop. crimin. Compte rendu de la V session tenue à Amsterdam 9-14 sept. 1901. *Hector Denis*: "Le socialisme et les causes économiques et sociales du crime".

ныхъ выше авторовъ какъ утопическаго, такъ и научнаго направленія, подвергавшихъ своей безпощадной критикь общественныя. политическія и экономическія условія жизни государствъ. Сказать, что у первыхъ представителей этой доктрины мы находимъ только одни указанія на соціальное происхожденіе преступленія, на вліяніе среды, было бы невёрно; у многихъ изъ нихъ вопросъ поставленъ гораздо шире, и на ряду съ положениемъ о зависимости между сощальной средой и преступностью мы уже находимь установление и развитие другого основного положения сощологической школы уголовнаго права о необходимости бороться съ преступленіемъ путемъ соціальныхъ реформъ. Выясненіе этой стороны ученія указанныхъ выше предшественниковъ соціологической школы науки уголовнаго права представляется намъ небезъинтереснымъ и небезполезнымъ; оно познакомить насъ съ удивительнымъ явленіемъ, какъ еще въ кровавый XVI вѣкъ знаменитый утописть Томасъ Морусъ высказаль поразительные для того времени по своей гуманности и правильности взглялы о соціальныхъ причинахъ преступности и о средствахъ борьбы съ нею, какъ залёмъ эти взгляды, постепенно развиваясь, нашли себъ блестящее подтверждение въ трудахъ статистиковъ Кетле, Герри и Эттингена и, воспринятые въ концъ 70-хъ и началѣ 80-хъ годовъ криминалистами, внесли новую струю въ науку уголовнаго права. Эта новая струя, вытекшая изъ такого чистаго, светлаго источника, какимъ были эти «мечтатели» и «друзья человѣчества», Томасъ Морусъ, Фурье, Оуэнъ и др., смыла СЪ НАУКИ УГОЛОВНАГО Права въковую покрывавшую ее пыль и дала ей начала новой жизни.

Нестот Denis считаеть первымь предшественникомь соціологической школы науки уголовнаго права W. Godwin'a, писателя конца XVIII и начала XIX вѣка. Но болѣе полное и подробное выясненіе зависимости между соціальной средой и преступностью мы встрѣчаемъ много раньше Годуина, въ самомъ началѣ XVI столѣтія, когда появилась въ Англіи знаменитая «Утопія» Томаса Моруса<sup>1</sup>). Съ первыхъ же страницъ своего труда авторъ съ силой и страстностью доказываетъ жестокость и безполезность смертной казни за воровство. Какъ на главныя причины воровства, онъ указываетъ на существованіе класса богатыхъ, окруженныхъ многочисленной челядью, рядомъ съ нищетой и безработицей. Самое ужасное наказаніе, — говоритъ Морусъ, — не удержитъ человѣка отъ воровства, разъ у него остается только это одно средство—спасти себя отъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De optimo Reipublicae statu, deque nova Insula Utopia много разъ переведенона франц. яз. (первый переводъ 1550 г. de Budé, и измецк. яз. (1-е издавіе 1524 г.)-

голодной смерти; поэтому смертная казнь за воровство столько же безполезна, сколько и жестока. Пока существуеть классь благородныхъ, питающихся отъ трудовъ работающихъ на нихъ въ потв лица своего б'вдняковъ, пока богачи окружены толпой слугъ, которыхъ они безжалостно разсчитывають, когда они состарятся или вабольють, до техъ поръ воровство не исчезнеть. Бросають многихъ, какъ бродягъ, въ тюрьмы, но въ чемъ состоить ихъ преступленіе? Ни въ чемъ другомъ, какъ въ томъ, что они не могутъ найти никого, кто даль бы имъ работу. Выльчите Англію, -- говорить Морусь устами путешественника и разсказчика объ Утопи, --оть этихъ язвъ, вырвите эти корни нужды и преступности, обуздайте алчный эгоизмъ богачей, отнимите у нихъ право накопленія и монополій, изгоните праздность и дайте всёмъ средства къ существованию. Обращаясь къ вопросу о значения воспитания, какъ средства борьбы съ преступностью, Морусъ сравниваетъ юстицію Англіи и другихъ странъ съ дурнымъ учителемъ, который охотнѣе бьеть своихъ учениковъ, нежели ихъ воспитываетъ. Своимъ воспитаніемъ вы, -- говорить Морусъ, -- развращаете дітей, и когда они потомъ совершаютъ преступление, подготовленное вашимъ воспитаніемъ, вы ихъ наказываете. «Что вы дѣлаете? Воровъ вы дѣлаете, чтобы ихъ наказывать!» 1).

Возраженія этого писателя XVI стольтія противь смертной казни за воровство повторяются теперь какъ доводы вообще противъ наказанія смертью. Самъ Морусъ оставилъ, однако, это наказаніе въ своей Утопіи за нѣкоторыя изъ преступленій, какъ, напримѣръ, за повторное прелюбодѣяніе, за незаконныя сходки. Главное мѣсто въ его карательной системѣ занимаеть уголовное рабство. Интересно, что на преступниковъ и рабовъ возлагаются, между прочимъ, обязанности по убою скота, такъ какъ трудъ мясниковъ запрещенъ гражданамъ Утопін изъ опасенія, что пролитіе крови животныхъ убьеть въ нихъ чувство состраданія и разовьеть опасную грубость нравовь. Въ наши цёли не входить останавливаться на общественномъ и государственномъ стров Утопіи. Для насъ важно лишь отмѣтить, что по мысли Томаса Моруса въ этой странѣ безъ богатыхъ и бѣдныхъ, при общности имущества, при общей трудовой жизни и полномъ отсутстви класса праздныхъ не только преступленія, но и гражданскія тяжбы являются рёдкими исключеніями.

Основную мысль Моруса о вредѣ частной собственности развилъ во Франціи Jean Meslier (родился въ 1664 или 1675 году

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quid aliud, quaeso, quam facitis fures et iidem plectitis, crp. 21. Thomas Morus Utopia herausgegeben von Michels u. Ziegler, 1895.

и умеръ въ 1733 г.)<sup>1</sup>). Въ правѣ частной собственности онъ видитъ причину всѣхъ золъ, преступленій и несчастій; это право причина «обмановъ, мошенничествъ, плутней, грабежей, воровства, убійствъ, разбойничества»<sup>2</sup>).

Для Meslier верхъ несправедливости то, что одни богаты, другіе бѣдны, одни пресыщены, другіе умираютъ съ голоду, одни всегда веселы, другіе печальны, одни проводять жизнь, какъ въ раю, другіе страдають, какъ въ аду. Обращаясь къ бѣднякамъ, авторъ говоритъ: «toute la peine est pour vous et pour vos semblables, et tout le bien est pour les autres, quoiqu'ils le méritent le moins» <sup>8</sup>). Meslier--коммунисть и вѣритъ, что въ его идеальномъ строѣ водворится спокойная и счастливая жизнь---полная противоположность теперешней съ ея прокурорами, адвокатами, нотаріусами, приставами и другими «les gens de l'injustice» <sup>2</sup>).

Спеціально вопросомъ о соотношеніи между правомъ частной собственности и воровствомъ занялся Brissot de Warville въ своей работь «Recherches philosophiques sur le droit de propriété et sur le vol, considérés dans la nature et dans la société» (1782 г.) Имя этого криминалиста, издателя очень интересной «Bibliothèque philosophique» по вопросамъ уголовнаго права, у насъ мало извъстно, а между тъмъ его взгляды, его научное направление представляють большой интересь. Особое внимание онъ уделялъ вопросамъ предупреждения преступленія путемъ организаціи различныхъ мъръ общественнаго характера. Въ указанной же выше работъ о частной собственности и воровствъ онъ ставить вопросъ еще шире. Онъ различаетъ два вида собственности: 1) собственность естественную, границы которой опредѣляются потребностями индивида, и 2) собственность, установленную властью въ обществѣ, для защиты которой существують уголовные законы. «Мы далеко ушли оть природы; въ естественномъ состояни богачъ-воръ, т.-е. тотъ воръ, у кого ниущества болье, чемъ требують его потребности, а въ обществъ воръ тотъ, кто крадетъ у этого богача». Далее, въ главе, названной «слёдуеть ли наказывать смертью или налагать другое безчестящее наказание на того, кого нужда приводить къ воровству?» авторъ высказываеть тѣ мысли, которыя послѣ повторилъ Прудонъ: «Не голодный бѣднякъ заслуживаеть наказанія, но богачъ, отказывающій безсердечно въ удовлетвореніи потребностей своего ближняго, достойнаго состраданія. Се riche est le seul voleur-богачь-

<sup>1)</sup> Jean Meslier: "Le testament". Amsterdam, 1864.

<sup>2)</sup> Ук. соч., II т., 215 стр.

<sup>\*)</sup> Ibid., 224 стр., II т.

<sup>4)</sup> Ibid., 208 стр., II т.

вотъ настоящій воръ <sup>1</sup>). И дал'є: «Судьи народовъ! общества выбрали васъ защищать ихъ законы, останавливать преступленія, защищать притесняемыхъ. До которыхъ же поръ вы будете непоследовательны и жестоки, когда же, наконецъ, перестанете вы нарушать естественные законы и наказывать несчастныхъ, которыхъ голодъ заставляеть бросаться на пищу другихъ, - а она должна принадлежать имъющимъ въ ней нужду? Зло должно быть уничтожено въ корнѣ: «справедливымъ распредѣленіемъ богатствъ уничтожьте нищету, и воровства больше не будеть»<sup>2</sup>). Въ другой своей большой работь «Théorie des lois criminelles» этоть авторь еще болье ясно говорить о значения соціальныхъ факторовъ преступности. «Человѣкъ не родится врагомъ общества, - говорить онъ, -- это обстоятельства дёлають его такамь». Въ главе о средствахъ предупрежденія преступленія онъ предлагаеть постройку рабочихъ домовъ (но не maisons de force), организованныхъ на началахъ гуманности, и въ нихъ видитъ средство борьбы съ нищенствомъ; въ устройствѣ воспитательныхъ домовъ и родильныхъ пріютовъ, гдѣ сохранялось бы въ тайнь имя рожениць, онъ видить средство успѣшной борьбы съ деточбійствомъ, въ улучшени политическихъ условій жизни страны — условіе уменьшенія заговоровь и возстаній, въ воспитании народа онъ видить борьбу съ пороками и преступленіями. «Rendez aux moeurs leur pureté, à l'opinion publique son empire. aux lettres leur lustre, améliorez l'éducation du peuple, et les vices qui recelent le germe de la plupart des crimes ne paraitront pas si fréquemment»<sup>4</sup>).

Мы уже указывали выше, что Hector Denis называеть англичанина Godwin'а первымъ выяснившимъ зависимость между соціальной средой и преступностью, а Менгеръ считаеть его первымъ представителемъ научнаго соціализма<sup>5</sup>).

Годуинъ приходитъ къ выводу, что причины бъдности и воровства лежатъ въ самомъ стров государствъ; къ воровству и обману побуждаетъ преступника нищета, тиранія богатства. Спасеніе Годуинъ видитъ въ полной реформъ государственнаго строя въ такомъ видъ, чтобы не было ни центральной законодательной, ни исполнительной власти и каждый добровольно уступалъ другому то, въ чемъ тотъ нуждается болъе его. Однако, суды существуютъ и въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Brissot de Warville: "Sur le droit de propriété et sur le vol" (Bibl. philos., VI v. 1782, р. 334). Brissot de Warville былъ главою жирондистовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid, 336 p.

<sup>4)</sup> Brissot pe Warville: "Théorie des lois criminelles". Neuchatel, 1781, 1 v., 98 p.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Anton Menger: "Le droit au produit intégral du travail" (traduction, Paris, 1900) 58 p.

этомъ строѣ, но только въ началѣ они пользуются принудительной властью, а позднѣе у нихъ остается лишь право приглашенія (to invite) гражданъ дѣйствовать въ направленіи общаго блага. Большая часть причинъ преступности исчезнетъ въ этомъ новомъ строѣ навсегда.

Мы переходимъ теперь къ писателю и общественному дѣятелю, особенно интересному для криминалиста-соціолога, — къ Оуэну. Удивительно, что сторонники соціологической школы науки уголовнаго права его совершенно забыли; его имени, его практической дѣятельности они не указывали даже въ тотъ періодъ, когда полемика съ уголовно-антропологической школой достигла своего наибольшаго обостренія, а между тѣмъ двадцатилѣтняя дѣятельность Оуэна въ Невъ-Ланаркѣ служитъ прекраснымъ подтвержденіемъ огромнаго вліянія соціальной среды на преступность.

Интересующая насъ деятельность Оуэна начинается съ 1 января 1800 года, когда имъ и компаніей была куплена одна изъ большихъ англійскихъ фабрикъ въ Невъ-Ланаркь, мъстечкъ въ графствъ Ланаркъ<sup>1</sup>). Еще въ 1785 и 1789 годахъ здёсь были выстроены фабрики; вследствіе недостатка въ рабочихъ рукахъ, прежній владълецъ фабрики прибъгъ къ двумъ средствамъ. Во-первыхъ, получиль для работь на фабрикѣ дѣтей изъ различныхъ воспитательныхъ домовъ и благотворительныхъ учрежденій. Такія мѣры были въ то время обычнымъ явленіемъ: «дѣти, обучавшіяся ремеслу, подобно рабамъ, массами пересылались попечителями о бѣдныхъ изъ южныхъ городовъ къ сѣвернымъ фабрикантамъ, которые держали ихъ въ переполненныхъ помѣщеніяхъ, прилегающихъ къ фабрикъ, и заставляли работать по днямъ и ночамъ, совершенно пренебрегая всякими соображеніями относительно физическаго и правственнаго адоровья. Нать болье позорныхъ страницъ въ исторія нашего народа, чёмъ тѣ, гдѣ подробно разсказывается о ненасытной жадности этихъ піонеровъ современной промышленности, питавшихся на счеть нищеты и развращенности англійскихъ детей»<sup>3</sup>).

Эта мѣра оказалась благотворительной по отношенію не къ дѣтямъ, а къ фабриканту. Дѣти не выносили ужасныхъ условій жизни и умирали въ громадномъ количествѣ. Другое средство, къ которому прибѣгъ предшественникъ Оуэна, было приглашеніе взрослыхъ рабочихъ изъ другихъ мѣстностей страны съ предоставленіемъ имъ права жить при фабрикѣ. Явившіеся рабочіе были подонками обще-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Examen impartial des nouvelles vues de M. R. Owen et de ses établissements ect. par Macnab. Paris, 1821.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гобсонь: "Проблемы бёдности и безработицы". Перев. Зака и Франка. Спб., 1900 г., 164 стр.

ства; безнравственность и всѣ пороки были распространены среди нихъ; они платили дань всѣмъ видамъ преступности, и постоянные среди нихъ раздоры религіознаго характера не давали покоя администраціи.

Въ такомъ видѣ засталъ фабрику Оуэнъ въ годъ ея покушки. По его собственнымъ словамъ, воровство было профессией фабричныхъ рабочихъ, пьянство привычкой, обманы обычаемъ; всюду было недовѣріе, разобщенность, безпорядокъ, и ихъ мѣсто должны были занять довѣріе, порядокъ и гармонія.

Свою борьбу съ воровствомъ Оуэнъ началъ очень оригинально: онъ отдалъ приказание не возбуждать ни одного обвинительнаго дѣла за кражи съ фабрики; отнынѣ ни одинъ человѣкъ ни на одинъ часъ не былъ лишаемъ свободы, но зато были приняты самыя усиленныя мѣры надзора, предупрежденія воровства, охраны фабричнаго имущества. Въ то же время онъ увеличилъ поденную плату рабочимъ и уменьшилъ съ 16 до 101/, число рабочихъ часовъ въ сутки. Дётямъ моложе 10 лёть была запрещена всякая работа на фабрикв и слелано обязательнымъ посещение съ 4-хлетняго возраста школы, для которой Оуэнъ построилъ прекрасное здание съ залами для танцевъ, игръ и гимнастики. Старшихъ дътей обучали, кром'в чтенія и письма, музык'в и п'єнію. Принципомъ воспитанія было отсутствіе всякаго наказанія. Была устроена библіотека; по праздникамъ устраивали концерты и танцы. Были свои общественные магазины, гдѣ рабочіе за дешевую цѣну покупали лучшіе продукты. Пищу приготовляли въ общирной общественной кухнѣ. При фабрикѣ былъ свой докторъ, и <sup>1</sup>/60 своего заработка рабочіе отдавали на образование капитала въ помощь больнымъ и старикамътоварищамъ. Такова была въ самыхъ общихъ чертахъ деятельность Оуэна. Она привела къ поразительнымъ результатамъ: мало-по-малу совершенно исчезло пьянство, прекратились раздоры и дружно работали за однимъ станкомъ люди, не выносившіе другъ друга ранье только изъ-за различія въроисповъданія. О преступленіяхъ совершенно забыли, и за 16 лёть не было совершено ни одного преступленія на этой фабрикѣ съ населеніемъ свыше 2.400 человѣкъ<sup>1</sup>). Въ колоніи витсть съ матеріальнымъ благосостояніемъ водворилась спокойная, счастливая жизнь; чувство солидарности воспитывалось

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ указанной выше работѣ Маспаb'а (въ переводѣ de Ladébat 1821 г.) ниѣются пнфровыя табляцы о возрастѣ и полѣ населенія фабрики Оузна за 30 іюня 1819 г. Изъ нихъ видно, что на 913 чел. муж. населенія приходилось 1.380 женщ. и дѣвочекъ, а всего 2.293 чел. Въ возрастѣ до 10 лѣтъ было 473 дѣтей обоего пола, отъ 10 до 21 года—738 чел., отъ 21 до 45 лѣтъ—560 чел. и остальные 45 лѣтъ и старше.

въ людяхъ, бывшихъ ранѣе эгоистами; они уже понимали и высоко цѣнили общее благо. «Приходите и смотрите!»—говорилъ Оуэнъ своимъ противникамъ. Они пріѣзжали изъ всѣхъ концовъ Англіи и изъ другихъ странъ и уходили, пораженные достигнутыми результатами.

Эта практическая діятельность привела Оуэна къ слідующимъ интереснымъ для насъ выводамъ: «Вину и причины современной преступности надо искать не въ личности, не въ самомъ преступникѣ, но въ той системѣ, въ которой онъ былъ воспитанъ. Удалите обстоятельства, влекущія къ преступленію, и преступленіе исчезнеть, или замѣните ихъ другими такими, чтобы они могли развить привычки порядка, правильности, умѣренности и труда. Усвойте мъры справедливости и правосудія, и вы безъ труда пріобрътете полное и глубокое довъріе низшихъ классовъ. Настойчиво и систематически проводите принципы лучшаго благосостоянія, прибігайте къ мѣрамъ возможно меньшей суровости для огражденія общественнаго порядка противъ преступленія, и мало-по-малу преступленія исчезнуть, такъ какъ даже наиболёе порочныя и сформировавшіяся наклонности не смогуть долго бороться съ настойчивой благожелательностью. Такой образъ дъйствія вездь, гдъ онъ будеть примъненъ, будетъ наиболье могущественнымъ, наиболье дъйствительнымъ средствомъ предупредить преступление и исправить всѣ порочныя и скверныя наклонности»<sup>1</sup>).

На фабрикѣ Оуэна были произведены интересные для насъ опыты исправленія преступниковъ. Властями сюда были присланы 5 человѣкъ, совершившихъ различные проступки; двое изъ нихъ почти тотчасъ бѣжали, а трое сдѣлались аккуратными, трудолюбивыми работниками.

Извѣстно, что дѣятельностью Оуэна заинтересовались его современники, и одинъ изъ его соотечественниковъ, присутствовавшій на митингахъ Оуэна, помѣщикъ сэръ Ванделеръ, рѣшилъ «попытаться пьяное и дикое населеніе Ралахайна превратить въ трезвое и честное рабочее населеніе»<sup>2</sup>). Его имѣніе было въ графствѣ Клэръ, гдѣ, по словамъ современныхъ источниковъ, «не существовало закона», а полиція была безсильна бороться съ убійствами, грабежами, вооруженными нападеніями и проч. Въ теченіе 1830 и 1831 гг. Ванделеръ выстроилъ зданія для аудиторіи, большой столовой, школы, лавки, домики для семейныхъ рабочихъ. Въ ноябрѣ

<sup>1)</sup> Macnab, op. cit., 77-78 pp.

<sup>2) &</sup>quot;Ралаханнскій эксперименть", статья С. Булгакова въ "Мір'я Бож." 1900 г., № 2, стр. 218—233.

1831 года Ванделеръ предложилъ рабочимъ основать «Ралахайнскую земледѣльческую и промышленную кооперацію» въ цѣляхъ улучшенія экономическаго положенія членовъ, умственнаго и нравственнаго совершенствованія. Рабочіе отнынь работали не на помьщика, но для общества своей маленькой коммуны. И здѣсь произошло то же, что и на фабрикахъ Оуэна; «видъвшіе Ралахайнъ,--пишеть г. Булгаковъ, утверждають, что въ нравахъ жителей произошло большое смягчение подъ совокупнымъ условіемъ трезвости, лучшихъ условій жизви, болѣе независимаго положенія женщинъ» <sup>1</sup>). «Ралахайнъ посѣщали въ эпоху его расцвѣта различныя лица, и всѣ удивлялись образцовому порядку и трудолюбію жителей, достигаемому безъ всякихъ насильственныхъ мёръ»; и самъ Оуэнъ, посѣтившій Ралахайнъ, писалъ объ этомъ посѣщеніи: «народъ показался мнѣ здѣсь болѣе счастливымъ, чѣмъ кто бы ни былъ изъ этого класса въ Ирландіи, которую я посёщаль въ различныя времена»  $^{2}$ ).

Если Ванделеръ былъ послѣдователемъ Оуэна въ области практической дѣятельнооти, то Вильямъ Томпсонъ (Tompson) былъ его послѣдователемъ въ области теоретической мысли<sup>8</sup>). Ему, по словамъ Anton Menger'a, удѣляютъ теперь очень мало вниманія, а между тѣмъ онъ оказалъ вліяніе на С. Симона, Прудона и особенно Маркса и Родбертуса.

Не приходится и намъ удѣлять ему много вниманія, такъ какъ въ интересующемъ насъ отношеніи Tompson повторилъ выводы Оуэна. Причины преступности онъ видитъ въ соціальной средѣ и увѣренъ, что съ ея измѣненіемъ въ томъ видѣ, какъ онъ проектируетъ, исчезнутъ почти всѣ мотивы къ совершенію преступленій. Теперь рабочій получаетъ изъ продукта труда лишь то, что ему необходимо для поддержанія своего существованія, но только одинъ трудъ создаетъ цѣнность и потому весь продуктъ труда долженъ поступать къ тому, кто создаетъ цѣнность, т.-е. къ рабочему. Люди должны объединиться въ тѣ коммуны, которыя проектировалъ Оуэнъ и съ которыми мы уже знакомы. Въ нихъ человѣчество найдетъ свое счастіе.

Много полнѣе и интереснѣе ученіе о вліяніи среды на преступность мы находимъ у Сенъ-Симона и его послѣдователей. Когда въ 1825 году умеръ С. Симонъ, произнеся свои послѣдніи слова о рабочей партіи, что будущее нринадлежитъ имъ, его друзья рѣшили продолжать начатое имъ дѣло. Они начали издавать газеты

<sup>1)</sup> Ibid., 229 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 232 стр.

<sup>8)</sup> Anton Menger, ук. соч., стр. 72-84.

(Producteur, Glob, Observateur), а въ 1829 г. приступили къ интересному публичному изложенію доктрины сен-симонизма<sup>1</sup>).

Одна изъ этихъ лекцій, дввнадцатая, была посвящена интересующему насъ вопросу. «Въ дъйствующихъ законодательствахъ, говорили сенъ-симонисты<sup>2</sup>), — нѣтъ демаркаціонной линіи между добромъ и зломъ, оно не считается съ внѣшними обстоятельствами. которыя одни могуть опредёлить действительную цённость совершенныхъ актовъ, оно далеко отъ жизни, отъ реальности; судьяэто какая-то машина, статьи закона-мертвыя строки на бумагь. Оно думаеть перевоспитать человѣчество каторжными работами, но пока думають достичь воспитанія соціальныхъ чувствъ одной репрессіей, пока палачъ-одинъ привилегированный учитель морали, до тѣхъ поръ общество будеть только страдать въ унизительнѣйшемъ рабствѣ. Забывають, что наказанные вышли изъ городовъ, гдь остались толпы такихъ же слабыхъ, какъ они, и они тоже пойдуть за ними гибнуть морально въ тюрьмахъ и, можетъ быть, скажуть послѣднее прости землѣ съ эшафота» 3). Причины преступленій и всёхъ неурядицъ, — учили санъ-симонисты, — надо искать въ эксплуатации человѣкомъ человѣка, въ существовании рядомъ класса ничего не дёлающихъ и тружениковь; на счеть этихъ работниковъ и живутъ всѣ другіе. Но празднымъ людямъ не должно быть міста въ обществі; только съ ихъ исчезновеніемъ воскреснеть матеріально и морально самый многочисленный и вмёсть съ тьмъ самый бъдный классъ. Эта лучшая нравственная жизнь настанеть тогда, когда общество преобразуется въ огромную ассоціацію рабочихъ, равныхъ между собой, гдѣ не будетъ никакихъ привилегій по рожденію, гдѣ будеть проведень принципь à chacun selon sa capacité, à chaque capacité suivant ses oeuvres. Нужно правильно поставить дело воспитанія. Древнія націи, предназначенныя проводить жизнь въ войнѣ, имѣли прекрасно поставленное военное воспитаніе, а мы, предназначенные для жизни въ мірѣ и трудѣ, не имѣемъ его: нужно изъ каждаго изъ насъ сдѣлать «человѣка» и «работника». Тогда настанеть славный день, и люди, воспитанные въ братствъ и гуманности, «pouront prétendre à une nouvelle couronne de sainteté», тогда порокъ будетъ наказываться уже однимъ печальнымъ видомъ причиненныхъ имъ страданій. Пока этотъ идеалъ не достигнуть, на ряду съ уголовнымъ или «отрицательнымъ» законодательствомъ должно существовать и «положительное» или награ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Doctrine de Saint-Simon". Exposition première, année 1829. Seconde édition. Paris, 1830.

<sup>2)</sup> Sebastien Charléty: "Histoire de saint-simonisme" (1825-1864), 1896, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Doctrine de Saint-Simon". Exposition, p. 309, 314.

ждающее за добродѣтель. Преступленіемъ будетъ всякое дѣйствіе съ ретроградной тенденціей, т.-е. возвращеніе къ привычкамъ прошлаго съ его характернѣйшей чертой—эксплуатаціей человѣкомъ человѣка<sup>1</sup>). Преступникъ для насъ, — учили сенъ-симонисты, — только «un fils du passé» — сынъ прошлаго, и мы должны направить всѣ усилія къ тому, чтобы сдѣлать изъ него сына будущаго. Судьей въ этомъ новомъ строѣ будетъ лучшій человѣкъ, лучше другихъ знающій соціальный порядокъ и любящій его больше другихъ; онъ будетъ говорить: «Вы хорошо, а вы дурно поступили», и этого будетъ достаточно<sup>2</sup>).

Изъ этого изложенія ученія сенъ-симонистовъ мы видимъ, вопервыхъ, что они относили преступленіе не къ злой волѣ преступника, но смотрѣли на него, какъ на необходимое послѣдствіе всего политическаго и соціальнаго устройства государства; во-вторыхъ, подвергали безпощадной критикѣ дѣйствовавшія уголовныя законодательства и борьбу съ преступленіями только наказаніями; вътретьихъ, придавали рѣшающее значеніе въ борьбѣ съ пороками и преступленіями реформамъ соціальнаго характера и особенно останавливались на значеніи мѣръ воспитательнаго характера.

Въ одно время съ трудами С.-Симона появлялись во Франціи же работы Фурье. Первая его работа: «Theorie des quatre mouvements», появилась въ 1808 году<sup>3</sup>). Первое изъ этихъ quatre meuvements онъ называетъ mouvement social, второе-animal, третьеorganique и четвертое-matériel. Mouvement social-объяснение законовъ Божескаго управленія соціальными организмами, mouvemont animal — объяснение законовъ, по которымъ Богъ распредѣляетъ страсти, инстинкты всёмъ существамъ мірозданія. Раскрытіе этихъ законовъ и ихъ изучение привело Фурье къ его знаменитой теоріи фаланстеры или фаланги. Фалангой назывался тотъ военный строй, благодаря особенностямъ котораго Александръ Македонскій завоеваль большую часть міра. Фурье назваль фалангой тоть свой новый соціальный строй, которымъ онъ думалъ поб'єдить все міровое зло, всѣ пороки, всѣ преступленія и дать страждущему человѣчеству счастіе въ т.-н. фаланстерахъ, т.-е. огромныхъ зданіяхъ, предназначенныхъ для общей жизни въ нихъ 2.000 мужчинъ, женщинъ и дътей. Здъсь общія столовыя, кухни, но отдъльныя и при томъ различныя квартиры. Работники получають здесь <sup>1</sup>/12 продукта труда, представители капитала-4/12 и представители таланта-3/...

<sup>1)</sup> Ibid., 316 p.

<sup>2)</sup> Seb. Charléty, yr. coq., crp. 70.

<sup>\*)</sup> Ch. Fourier: "Oeuvres complètes". 2 edit. Paris, 1841.

«Это не коммунистическій строй, — говорить Considerant въ своихъ публичныхъ лекціяхъ, посвященныхъ изложенію доктрины Фурье<sup>1</sup>), гдѣ однообразно звучить все одна и та же нота, гдѣ нѣтъ никакого мѣста индивидуальному развитію, но музыка, гдѣ множество голосовъ согласованы въ чудную гармонію». Въ своихъ лекціяхъ Considerant подробно останавливался на доказательствахъ невозможности въ фаланстерѣ воровства, этого наиболѣе часто совершаемаго преступленія. Оно будетъ невозможно прежде всего потому, что никто не будетъ страдать отъ бѣдности, — мы не будемъ тамъ видѣть человѣка, этого царя мірозданія, какъ теперь, въ рубищѣ, голоднаго и больного. Но кража будетъ невозможна и потому, что не будетъ мѣста для сбыта краденаго: въ фаланстерѣ жизнь у всѣхъ на виду и продать никому нельзя, такъ какъ право продажи и покупки остается только за фалангами.

Фурье страстно хотёль на опыть доказать правильность своей основной идеи, ручался за успѣхъ и, нуждаясь въ средствахъ для постройки фаланстеры, объявилъ, что лицо, желающее дать средства на опыть, можеть видёть его ежедневно въ опредёленный часъ. Десять лѣть, изо дня въ день, онъ ждалъ этого прихода и умеръ въ 1831 году, не дождавшись. А нёсколько лёть спустя другой энтузіасть, Cabet, можеть быть отчасти изъ желанія видѣть хоть немного приближенными къ живой дъйствительности, къ самой жизни свои утопическія мечтанія, облекъ свои общественные и политические взгляды въ форму романа «Voyage en Icarie», 1845 г. Основная тенденція этого романа выражена въ слёдующихъ немногихъ словахъ, напечатанныхъ на первой заглавной страницѣ: «tous pour chacun, chacun pour tous. A chacun suivant ses besoins, de chacun suivant ses forces»<sup>2</sup>) et. Авторъ рисуеть намъ счастливую страну Икарію, гдѣ будто бы уже проведены въ жизнь эти принципы. Жизнь икарійцевь-полная противоположность нашей: «для нась,--говорить авторъ въ предисловіи, — чёмъ болѣе мы изучаемъ исторію, тъмъ мы глубже убъждаемся, что неравенство есть причина бъдности и богатства, всёхъ пороковъ, рождающихся одинъ изъ другого, жадности и честолюбія, зависти и злобы, несогласій и всякихъ войнь, однимъ словомъ-всѣхъ золъ, тяготѣющихъ надъ отдѣльными лицами и народами»<sup>8</sup>).

Въ нашу задачу не входить передача подробностей новаго строя

Victor Considerant: "Exposition abregée du système phalansterien de Fourier".
 3 edit. Paris, 1845. 27-28 pp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На этой же ваглавной страницё мы читаемъ: "главное право-жить; главная обязанность-трудеться. Равенство. Свобода. Избирательное начало и пр.".

<sup>\*)</sup> Cabet: "Voyage en Icarie". 1845, préface, II.

Cabet, гдѣ онъ предусматриваетъ все, начиная отъ одинаковаго у всёхъ платья, для избёжанія зависти и кокетства, и кончая подробностями демократическаго правленія страны. Для насъ только важно отмѣтить. что въ этомъ новомъ обществѣ должны. по убѣжденію Cabet, исчезнуть преступленія: «vol—impossible! Banqueroute, fausse monnaie-impossible! Point d'intérét pour le meurtre! Point de motifs pour l'incendie, les violences, les injures même! Point de cause nour les conspirations!». Великими преступленіими, grands crimes, оставшимися въ этой странь, считаются нерадьние въ работь, замедленіе въ ея исполненіи и клевета. У икарійцевь нѣть надобности,--говорить Кабэ, --- въ судъ въ томъ его видъ, какъ онъ существуетъ у нась; у нихъ нѣтъ «этихъ палачей-судей въ красныхъ мантіяхъ, чтобы скрыть пятна крови, которой они забрызганы». Судьями икарійцевъ является само общество. Если совершено преступленіе въ мастерской, судять работающіе въ ней; совершено оно въ столовой, судять об'вдающіе въ ней. Самое позорное преступленіе-клевета, но, благодаря воспитанію, чувству братства въ гражданахъ, онарѣдкое явленіе въ жизни икарійцевъ, и за послѣднія 20 лѣтъ не было ея случаевъ. Наказанія въ Икаріи «ужасны»: опубликованіе отчета о разборѣ дѣла въ общегосударственной или мѣстныхъ правительственныхъ газетахъ съ указаніемъ или безъ указанія полностью фамиліи преступника, исключеніе изъ общественныхъ мѣстъ, лишение нѣкоторыхъ правъ въ мастерской <sup>1</sup>).

Уже эта краткая передача взглядовъ Кабэ по вопросу о происхожденіи преступленій и борьбѣ съ пими убѣждаетъ насъ, что авторъ видѣлъ корни, причины преступности въ той же самой соціальной средѣ, въ которой ихъ ищетъ соціологическая школа науки

<sup>1)</sup> Кабэ приводить образчикъ приговора икарійскаго суда. Этотъ приговоръ выясняеть взгляды автора на недостатки современнаго ему судопроизводства и не лишенъ интереса. Мы приводимъ его. "Докладчикъ цензурнаго комитета (Comitè de censure) докладываеть, что Т., уже разъ осужденный собраніемъ за проступокъ, въ которомъ онъ сознался и о которомъ донесъ Д., обвинилъ послёдняго въ его отсутствіе въ томъ, что онъ донесъ на него по злости. Такое обвиненіе было бы позорно для Д., если было бы справедливо. Но собрание можеть припомнить поведение Д., никто не обвинялъ его тогда въ донесени по злости, и потому обвинение Т. кажется ложнымъ и клеветническимъ". Докладчикъ вызываетъ затъмъ обвинителя и свидътелей, и они подтверждають обвинение. Обвиниемый признается въ клеветъ и высказываеть свое сожаление. Многие присутствующие принимають участие въ защите обвиняемаго, не оправдывая его, однако, вполнѣ. По окончанія преній предсёдатель ставить вопросъ о виновности Т.въ клеветъ, и собрание отвъчаетъ единогласно "да" и большинствомъ голосовъ признаетъ наличность смягчающихъ вину обстоятельствъ. Докладчикъ и два члена комитета опредёляють въ видё наказанія публикацію отчета о засёданіи суда въ газеть безъ упоминанія фамилій. Это предложеніе и принято собраніемъ" (стр. 132-133).

уголовнаго права, и въ измѣненіи этой среды видѣлъ лучшее средство для борьбы съ преступностью.

Большой интересь въ занимающемъ насъ отношении представляють работы Ducpetiaux, начальника бельгійскихъ тюремъ въ первой половинѣ прошлаго вѣка. Во всѣхъ своихъ работахъ онъ старался выяснять соціальныя причины преступности и отдаваль преимущественное значение мѣрамъ предупреждения, а не репрессии. Таковы, напримъръ, его брошюры: «De la justice de prévovance et particulièrement de l'influence de la misère et de l'aisance, de l'ignorance et de l'instruction sur le nombre des crimes», 1872 г., и другая: «Des moyens de soulager et de prévenir l'indigence et d'éteindre la mendicité», 1832 г. Въ послѣдней работь онъ иронизируеть: «Удивительно хороши законы, не различающие порока оть несчастия и безжалостно поражающіе невиннаго изъ боязни, чтобы не оставить безъ наказанія виновнаго. Противодъйствуйте льности, боритесь съ обманщиками, но считайтесь съ обстоятельствами, въ которыхъ можеть находиться честный человѣкъ, принужденный нищенствовать, хорошенько поразмыслите прежде, чёмъ сравнять этого человѣка съ плутомъ и обманщикомъ, прежде чѣмъ превратить несчастіе въ преступленіе и къ тягостямъ судьбы присоединить еще и тягости осужденія» <sup>1</sup>). Въ 1837 г. Ducpetiaux напечаталъ работу по сравнительной статистикъ преступности Франціи, Бельгіи, Англіи и Германіи и заявиль себя здѣсь сторонникомъ того направленія. которое всего 4 года до появленія его работы нашло себѣ выразителя въ лицѣ знаменитаго представителя моральной статистики Кетлэ, затёмъ Герри и позднёе Оттингенѣ. Заслуга этихъ статистиковъ передъ наукой уголовнаго права та, что они нанесли метафизической школь, строившей свое учение о преступлении и наказанія на принципъ свободы воли, первый ударь, доказавь законосообразность явленій тамъ, гдѣ господствовала раньше «всемогущая свободная воля». Для Кетле ясно соціальное происхожденіе преступленія: «законодатель можеть исполнить свою благородную миссію: измѣненіемъ среды, въ которой мы живемъ, улучшить условія жизни своего ближняго... Позвольте мнѣ дышать болѣе чистымъ воздухомъ, измѣните среду, въ которой я принужденъ жить и вы дадите мнѣ новую жизпь»<sup>2</sup>). Первая работа Кетле вышла въ 1832 г., а Герри-въ 1833 г. Въ этихъ, а также и другихъ своихъ трудахъ, они точнымъ методомъ наблюденія, цифровыми

<sup>1)</sup> Duopetiaux: "Des moyens de soulager et de prévenir l'indigence et d'éteindre la mendicité". Bruxelles, 1832, p. 29-30.

<sup>2)</sup> Quetlet: "Physique sociale", 1869, 2 edit., II v., 248 p.

итогами доказали, что причины преступности лежать въ самомъ обществѣ и сощологическая школа науки уголовнаго права признала ихъ, какъ мы видѣли выше, первыми своими предшественниками. Но изъ знакомства съ трудами другихъ, болѣе раннихъ, разсмотрѣнныхъ нами писателей мы могли видѣть, что мысль о сощальномъ происхожденіи преступности была высказана, развита и до извѣстной степени доказана много раньше. Къ именамъ Томаса Моруса, Годвина, Оуэна и другихъ мы могли бы присоединить еще и другія, напримѣръ, Монтескьё, котораго указываетъ Prins, Беккарія, Руссо, Марата<sup>1</sup>), Прудона и другихъ, но намъ кажется, что для нашей цѣли—дать небольшой очеркъ развитія иден о вліяніи среды на преступность —достаточно приведенныхъ нами авторовъ, тѣмъ болѣе, что эта идея у нихъ выражена не мимоходомъ, но выпукло и ярко.

Мих. Гернетъ.

<sup>1)</sup> Cm. Gerichtsaal, 1902, LXI, 3 m 4 Heft: Marat als Kriminalist,





## Посадская община въ Россіи XVIII ст.

Въ исторіи городского самоуправленія въ Россіи представляеть нѣкоторый особенный интересъ періодъ, протекшій оть муниципальной реформы Петра I до изданія городового положенія Екатерины II. За этотъ періодъ городское управленіе становится полемъ взаимнаго столкновенія глубоко-архаическихъ условій городской жизни съ правительственными попытками двинуть городскую жизнь на новые пути по западно-европейскимъ образцамъ. Магистратский регламенть Петра I разсматриваеть русский городь, какъ культурный центрь, какъ разсадникъ торговопромышленнаго прогресса, просвёщенія и благоустройства и, соотвѣтственно этому, надѣляеть городъ правами и органами самоуправленія въ видѣ системы магистратскихъ учрежденій. Эти мечты преобразователя несомнѣнно опережали русскую действительность того времени. Конечно, въ теченіе XVIII ст. обороты внутренней и внёшней торговли Россіи и концентрація промышленности дѣлали несомнѣнные успѣхи сравнительно съ эпохой московскаго парства. Но, несмотря на эти успѣхи. имперія XVIII ст. все же оставалась по преимуществу страной натуральнаго хозяйства и мелкой домашней промышленности. Это обнаруживается въ цёломъ рядё явленій: въ области внёшней торговли-въ преимущественномъ вывозѣ сырья и преимущественномъ привозѣ фабрикатовъ, въ пассивной роли, которая выпадала на долю русскаго купечества въ оборотахъ внёшней торговли, въ полной зависимости этого купечества оть иностранныхъ посредниковъ. Въ области внутренней торговли-въ разобщенности внутреннихъ рынковь, въ преобладания ярмарочной торговли, въ хаотической пестротъ торговыхъ цёнъ по сосёднимъ районамъ и въ рёзкихъ и капризныхъ колебаніяхъ этихъ цёнъ по смежнымъ годамъ. Въ области промышленности-въ рѣшительномъ преобладаніи крестьянской кустарной промышленности надъ начальными опытами фабричныхъ предпріятій. Во многихъ и притомъ весьма важныхъ отрасляхъ

промышленности фабричное производство возникаеть впервые лишь въ первой половинѣ XVIII ст., а въ нѣкоторыхъ отрасляхъ—не ранѣе второй половины этого столѣтія.

Соотвѣтственно съ указаннымъ направленіемъ народнаго хозяйства и городъ въ XVIII ст. не могъ стать специфическимъ центромъ торговли и промышленности. Городской рынокъ глохнулъ подъ давленіемъ конкурренціи мелкихъ уѣздныхъ торжковъ, купеческая фабрика быстро уступала преобладающее мѣсто фабрикѣ дворянской. Не располагая достаточными рессурсами для экономической самозащиты, городское купечество стремилось укрыться подъ охрану государственной регламентаціи народнохозяйственныхъ отношеній, домогалось установленія монополизаціи въ его рукахъ торговъ и промысловъ законодательнымъ порядкомъ. Кое въ чемъ правительство старалось помочь ему такого рода распоряженіями. Но то была помощь въ достаточной мѣрѣ эфемерная, и искусственно воздвигнутыя привилегіи и монополіи плохо сдерживали напоръ жизненныхъ условій.

Сплетеніе этихъ жизненныхъ условій складывалось неблагопріятно для развитія городской культуры въ Россіи XVIII ст., и городъ того времени представлялъ собою хрупкій, экономически слабый организмъ, не имѣвшій подъ собой питательной почвы. На бумагѣ въ законодательныхъ предначертаніяхъ городъ вступалъ въ періодъ пышнаго расцвіта. Въ дъйствительности онъ еще не выступиль изъ эмбріональнаго періода своего развитія. Власть налагала на городъ извъстныя требованія и обязанности, исходя изъ представленія о его полной жизнеспособности. Жизнь представляла городскому населению слишкомъ немного рессурсовъ для выполненія этихъ требованій и обязательствъ. Какъ же отражался этотъ конфликть между запросами власти и данными жизни на фактическомъ состоянии городской общины того времени? Освѣщению этого вопроса посвящена моя книга, озаглавленная одинаково съ настоящей статьей и ослованная на изучении архивныхъ дёлъ старыхъ магистратскихъ учрежденій <sup>1</sup>). Знакомство съ названными документами даеть возможность очертить состояние городской общины за интересующій меня періодъ съ трехъ сторонъ: 1) со стороны ея соціальнаго состава, 2) со стороны возложеннаго на нее государственнаго тягла и 3) со стороны развивавшагося въ ея рамкахъ общественнаго самоуправления.

Въ виду того, что въ моей книгъ мнъ не пришлось изложить результатовъ своихъ изысканий въ достаточно сжатой и подходящей

<sup>1) &</sup>quot;Посадская община въ Россін XVIII ст.". М., 1903 г.

для неспеціалистовъ формѣ, я рѣшаюсь предложить вниманію читателей настоящій краткій обзоръ тѣхъ главнѣйшихъ положеній, къ которымъ меня привели наблюденія надъ архивнымъ матеріаломъ ез mpexs вышеуказанныхъ направленіяхъ.

Въ имперіи XVIII в. такъ же, какъ и въ московскомъ царствѣ, городская община являлась посадской общиной, т.-е., не обнимая всей совокупности городского населенія, включала въ себя лишь тяглецовъ, жившихъ на посадѣ и отправлявшихъ спещальное посадское тягло. Личный составь этой посадской общины опредылялся двумя основными началами: 1) наслѣдственностью посадскаго состоянія и 2) профессіональнымъ характеромъ посадскаго тягла. Примѣненіе этихъ двухъ началъ, какъ сейчасъ увидимъ, нерѣдко шло, такъ сказать, наперерѣзъ другъ другу. Профессіональный характерь посадскаго тягла получаль двоякое выражение: 1) онъ выражался въ томъ, что всёмъ, не вложившимся въ посадское тягло. запрещалось имъть торговлю и промыслы въ предълахъ посада и 2) въ томъ, что для вступленія въ посадскую общину со стороны требовалась наличность у вступающаго лица торга и промысла установленнаго размѣра. По узаконеніямъ Петра I вступленіе въ посадское тягло разсматривалось, какъ право непосадскихъ торговцевъ, которымъ они могли пользоваться по своей доброй волъ. По узаконеніямъ Елизаветы, когда свобода увзднаго торга была уничтожена, убзднымъ торговцамъ, не желающимъ прекратить торгъ. было уже вмънено ез обязанность приписываться къ какой - либо посадской общинь. Но какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случав вступление въ посадскую общину одинаково обусловливалось обязательно наличностью торгово-промышленнаго капитала установленнаго размѣра.

Послѣдовательное примѣненіе начала профессіональнаго характера посадскаго тягла требовало бы также и обязательнаго выключенія изъ состава посадской общины тѣхъ ея членовъ, которые въ силу какихъ-либо обстоятельствъ отбились отъ торговъ и промысловъ. Но въ этомъ случаѣ выступало противодѣйствующее начало наслѣдственности и безвыходности посадскаго состоянія<sup>1</sup>). Дѣйствіями этихъ началъ объяснялось прикрѣпленіе къ общинному посадскому тяглу и такихъ элементовъ населенія, которые уже утрачивали всякую связь съ торгово-промышленной дѣятельностью на посадѣ, а такъ какъ экономическая дѣйствительность того времени не благопріятствовала крѣпости и устойчивости торгово-промышленныхъ предпрі-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Случан выхода изъ посадскаго состоянія, разсмотрённые въ моей книге, всё имёють эпизодическій характерь.

ятій, то мы и не будемъ удивлены, встрётивъ въ составё посадской общины изучаемой эпохи значительный контигентъ лицъ, не имёвшихъ ни торговъ, ни промысловъ, жившихъ огородничествомъ, землепашествомъ и наемной черной работой.

Минуя разобранные въ моей книгѣ вопросы о порядкѣ зачисленія въ посадскую общину новыхъ членовъ и о порядкѣ перемѣщенія посадскихъ тяглецовъ изъ одной общины въ другую, я прямо отмѣчу въ связи съ только-что сказаннымъ господствующія черты соціальной физіономіи типичной посадской общины XVIII ст.

Магистратскій регламенть Петра Великаго установилъ слѣдующее расчлененіе городского населенія: 1) городскіе обыватели «кромѣ посадскихъ»: шляхетство, духовенство, иностранцы, 2) регулярное гражданство, раздѣлявшееся на первую и вторую гильдія, между которыми граждане распредѣлялись по различію *профессій*, а не по *размпърамъ* животовъ и промысловъ, какъ это было при старомъ дѣленіи посадскихъ людей на *статьи*, и 3) «подлые люди», не принадлежавшіе къ регулярнымъ гражданамъ, но тоже «счислявшіеся съ гражданствомъ» и состоявшіе подъ вѣдѣніемъ магистратскихъ учрежденій.

Это дѣленіе, установленное регламентомъ главнаго магистрата, въ дѣйствительности не было примѣнено, но еще при Петрѣ подверглось существеннымъ измѣненіямъ. Двѣ гильдіи были замѣнены тремя уже въ 20-хъ годахъ XVIII ст., причемъ на практикѣ дѣленіе на гильдіи совершенно совпало съ старымъ дѣленіемъ на три статьи, т.-е. по гильдіямъ, стало распредѣляться городское купечество не по видамз ихъ торговой дѣятельности, а по размпрамз ихъ животовъ и промысловъ. Ремесленники городскіе, отнесенные магистратскимъ регламентомъ къ 2 гильдіи, составили особый разрядъ иеховыхъ, учрежденный въ 20-хъ же годахъ XVIII ст. Такимъ образомъ, въ концѣ-концевъ установилось раздѣленіе на слѣдующіе разряды посадскаго населенія, совпадавшее и съ раздѣленіемъ на экономическія группы, входившія въ составъ этого населенія: 1) посадское купечество трехъ гильдій или статей, 2) цеховые ремесленники и 3) подлые люди, т.-е. огородники и чернорабочіе.

Статистическія наблюденія, которыя оказалось возможнымъ сдёлать на основаніи разработаннаго мною матеріала, приводять къ заключенію, что посадская община XVIII ст. не была по своей бытовой соціальной физіономіи не только исключительно, но даже и преимущественно торговой, купеческой общиной; купцы, имѣвшіе торги къ портамъ и пограничнымъ таможнямъ, вмѣстѣ съ купцами, имѣвшими лавочные торги въ своемъ городѣ, составляли менѣе половины посадскаго населенія по всей Россіи, а нѣсколько болѣе половины его (около 58%)) состояло изъ ремесленниковъ, огородниковъ и чернорабочихъ. Затѣмъ въ составѣ самого гильдейскаго купечества замѣчалось весьма рѣзкое численное преобладаніе низшей гильдіи надъ второй и особенно первой гильдіей. Такимъ образомъ, типичная посадская община XVIII ст. — небольшая пирамидка съ широкимъ основаніемъ въ видѣ «подлаго» гражданства и съ очень тонкой верхушкой въ видѣ малочисленной группы первостатейныхъ купцовъ.

Таковы главнѣйшія заключенія, къ которымъ я пришелъ въ результатѣ первой части своего изслѣдованія. Затѣмъ я поставилъ себѣ задачей прослѣдить, какую роль играли названные разряды посадского поселенія: 1) въ организаціи посадскаго общиннаго тягла и 2) въ организаціи посадскаго общиннаго самоуправленія.

Посадское тягло состояло изъ службъ и податныхъ платежей.

Вторая часть моей книги заключаеть въ себѣ анализъ посадскихъ службъ, третья часть—анализъ посадскихъ платежей.

Относительно посадскихъ службъ я ограничусь здѣсь самыми краткими замѣчаніями. Это были службы при различныхъ казенныхъ учрежденіяхъ въ качествь счетчиковъ, оценщиковъ, браковщиковъ, цъловальниковъ, при пріемѣ и выдачѣ разныхъ казенныхъ вещей п т. п., затёмъ-службы при казенной продажё питей, соли и другихъ казенныхъ товаровъ, при таможняхъ, при казенныхъ мостахъ и другихъ казенныхъ оброчныхъ статьяхъ: далее — службы при городской торговой и общей полиции и при различныхъ казенныхъ сборахъ съ посадскаго населенія. Тяжесть этихъ службъ, отрывавшихъ посадскихъ людей на долгое время отъ ихъ собственныхъ торговыхъ дѣлъ, обусловливалась. 1) обиліемъ самихъ службъ; 2) неопределенностью состава этихъ службъ: на каждую посадскую общину, помимо постоянныхъ службъ, сыпались непрерывнымъ градомъ разныя экстренныя службы, которыхъ нельзя было предвидѣть; 3) необходимость непредвидѣнныхъ обязательныхъ дальнихъ отлучекъ отъ мъста своего жительства; помимо службъ въ собственномъ городѣ, посядскіе люди несли такъ-называемыя «отъѣзжія службы», для отправленія которыхъ приходилось увзжать на цёлый годъ и больше, куда будеть указано, бросая свой домъ, свою семью, свои дѣла. При отправленіи этихъ далекихъ служебныхъ командировокъ посадскій человѣкъ XVIII ст., можеть быть, болѣе, чѣмъ въ какомъ либо другомъ случав, чувствовалъ себя «служилымъ человвкомъ», личность, имущество и время котораго находились въ полномъ распоряжении администрации. Онъ совершенно такъ же, какъ солдать, могъ быть по усмотрению власти свободно перебрасываемъ для отправления службъ куда угодно, по всему лицу русской земли.

Въ моей книгѣ приведено достаточное количество фактическихъ тому доказательствъ. Правда, еще въ 30-хъ годахъ XVIII ст. состоялся указъ, запрещавшій назначеніе отъёзжихъ службъ за предёлы каждой данной губернии. Но этоть указъ остался въ полномъ смыслѣ слова мертвой буквой, нисколько не отразившись на практикъ посадскихъ службъ; наконецъ, 4) службы были отяготительны по связанной съ ихъ отправленіемъ финансовой отвѣтственности, которая распространялась какъ на самого служившаго, такъ и на весь посадь, къ которому онъ принадлежалъ. Большинство этихъ службъ было связано съ веденіемъ различныхъ денежныхъ операцій, и всѣ начеты, которые могли открыться по такимъ операціямъ, обязательно покрывались служившимъ лицомъ и всей общиной, несмотря на то, что далеко не во всёхъ начетахъ, какъ увидимъ нёсколько ниже, были виноваты собственныя упущенія или корыстныя злоупотребленія состоявшихъ у службы посадскихъ людей. Въ своей книгь я привелъ цифровыя данныя, которыя показывають, какъ бремя службы, лежавшее на посадскихъ общинахъ, послѣдовательно сокращалось въ теченіе второй половины XVIII ст., въ особенности благодаря отмёнё внутреннихъ таможенъ и многихъ канцелярскихъ сборовъ, а также благодаря утвержденію системы питейныхъ откуповъ насчетъ старинной системы отлачи питейныхъ сборовъ на впру. Тѣмъ не менѣе, служебное бремя оставалось все же весьма чувствительнымъ для посадскихъ обществъ втечение всего изучаемаго періода, и идеаломъ этихъ обществъ, какъ это видно изъ безчисленныхъ мірскихъ челобитій, а также изъ депутатскихъ наказовъ 1767 г., всегда было полное избавление отъ всякаго рода обязательныхъ казенныхъ службъ. Этотъ идеалъ былъ осуществленъ лишь съ изданіемъ жалованной грамоты городамъ 1785 г., 101 статья которой предписывала: «записавшихся въ гилдіи не избирать къ казеннымъ службамъ, гдъ оныя еще суть». Посадскія службы, о которыхъ только-что было сказано, отбывались мірскими очередями, порядокъ которыхъ устанавливался на мірскомъ посадскомъ сходъ. Я не буду останавливаться на всъхъ подробностяхъ этого порядка и отмѣчу только, какую роль играли въ отбывании этихъ службъ отдельные разряды членовъ посадской общины. Въ общей формѣ можно обозначить распредѣленіе этихъ ролей слѣдующимъ образомъ. Количественно большей части службъ, т.-е. болѣе частому отвлеченію отъ собственныхъ «торговъ и промысловъ», подчинялись низшіе слои посадскаго населенія, т.-е. тѣ, у которыхъ этихъ «торговъ и промысловъ» было мало или не было вовсе. За то качественно большая служебная тягость возлагалась на первостатейныхъ посадскихъ людей, на которыхъ падало исполнение самыхъ важныхъ, руководящихъ выборныхъ должностей, сопряженныхъ съ наиболёе тяжелой финансовой отвётственностью.

Я перехожу тецерь къ вопросу о платежахъ, падавшихъ на посадскую общину, — вопросу, которому посвящена третья часть моего изслѣдованія.

Въ теченіе первой четверти XVIII ст. составъ этихъ платежей отличается большой пестротой и неустойчивостью. Посады платили 1) подворный налогъ---«стрёлецкія деньги», 2) налогъ съ животовъ и сборы», назначавшиеся то съ двора, то съ рубля десятой деньги, и 4) кабацкія, канцелярскія и таможенныя деньги, взимавшіяся по установленнымъ окладамъ върными сборщиками или откупщиками. Въ настоящей стать я не буду останавливаться подробно на разсмотрѣніи этой системы посадскихъ платежей, такъ какъ она подверглась вскорѣ полному измѣненію съ введеніемъ подушной подати. Замвчу только, что эта система страдала многими недостатками, изнурительными для плательщиковъ и въ то же время невыгодными и для самой казны. Дробность, многообразіе различныхъ сборовъ, невыдержанность основныхъ началъ обложения, неустойчивость въ составѣ сборовъ: безпрерывное назначение экстренныхъ запросныхъ взиманій, благодаря чему община въ началѣ года не могла знать напередъ, какое именно платежное бремя предстоить ей выдержать вь теченіе года, — воть черты, характеризующія податное положеніе посадскихъ обществъ въ первую четверть XVIII ст.

Въ 20-хъ годахъ XVIII ст. осуществилась крупная податная реформа.

Многообразные и дробные сборы, падавшіе на посадское населеніе, замѣняются единымъ подушнымъ налогомъ въ размѣрѣ 1 р. 20 к. съ каждой ревизской посадской души. Съ установленіемъ подушнаго налога всѣ другіе прямые сборы подлежали упраздненію. Какія послѣдствія имѣла эта реформа для посадскихъ обществъ?

На первый взглядъ она должна была принести съ собой для тяглаго населенія важныя преимущества сравнительно съ прежней системой обложенія. Вводилось простое и единообразное основаніе обложенія: количество ревизскихъ душъ; съ объединеніемъ прямого налога устранялась и путаница между сборами различныхъ наименованій и возможность неожиданныхъ сюрпризовъ въ видѣ запросныхъ сборовъ. Однако, всѣ эти преимущества новой системы обложенія блѣднѣли передъ тяжестью вновь введеннаго подушнаго налога. Уже черезъ 4 года послѣ введенія подушной подати обозначились два краснорѣчивыхъ показанія, свидѣтельствовавшія о томъ, какъ сильно напрягла новая подать и безъ того немалое податное

Digitized by Google

бремя посадскихъ обществъ: 1) груда челобитій о сбавкѣ подушнаго оклада и 2) внушительныя цифры недоимокъ въ вѣдомостяхъ подушнаго сбора.

Когда учрежденная въ концѣ 20-хъ годовъ XVIII ст. комиссія о коммерціи обратилась къ посадскимъ обществамъ съ запросомъ объ ихъ нуждахъ, она была завалена доношеніями, въ которыхъ обрисовывалось точными цифровыми данными повышеніе податного бремени со времени введенія подушной подати. Но высотой подушнаго оклада податное отягощеніе еще не ограничивалось. Обѣщаніе законодателя замѣнить подушной податью всѣ прочіе прямые сборы не было исполнено. И на посады попрежнему частымъ градомъ сыпались такъ-пазываемые запросные сборы, не прекращавшіеся въ теченіе всего XVIII столѣтія. Они были весьма разнообразны, начиная отъ сборовъ на укомплектованіе кавалеріи лошадьми и на оплату подводъ подъ шествіе Ихъ Величествъ и подъ передвигающіеся полки и кончая обязательной покупкой изданныхъ при академіи книгъ.

Естественнымъ послѣдствіемъ такого положенія вещей служило быстрое наростаніе недоимокъ по прямымъ сборамъ. Подушная недоимка начала наростать съ перваго же года функціонированія подушной подати. За первые четыре года дѣйствія этой подати (1724— 1727 гг.) недоимка по всѣмъ посадамъ составляла 64,3% подушнаго оклада, причемъ недоимочность охватывала почти въ равной степени всю посадскую Россію того времени, принимая, такъ сказать, повальный характеръ.

Переходя къ состоянію косвеннаго обложенія, касавшагося посадскихъ обществъ, замѣтимъ, что различные его виды стягивались въ три группы платежей: кабацкихъ, таможенныхъ и такъ-называемыхъ канцелярскихъ, къ которымъ причислялись разнородные сборы: промысловые, акцизные, оброчные и т. д. Всѣ эти сборы были окладными, т.-е. взимались по определеннымъ окладамъ, независимо отъ измѣнчивости текущихъ поступленій, отъ измѣнчивости потребленія обложенныхъ продуктовъ или развитія обложенныхъ торговыхъ сдълокъ. Взиманіе названныхъ сборовъ отдавалось то на откупъ, то на «вѣру», и недоборы по нимъ должны были возмѣщаться казнѣ откупщиками или вѣрными сборщиками и ихъ избирателями. Слёдовательно, при наличности «вёрной» системы, всей общинъ приходилось возмъщать недоборъ до оклада, получавшійся въ результать или упущеній сборщиковь, или естественныхъ измѣненій въ размѣрѣ потребленія твхъ или другихъ предметовъ обложенія.

Итакъ, тяжесть этихъ сборовъ для податного населенія зави-

свла отъ высоты опредвленныхъ для нихъ окладовъ. Очень важно поэтому принять во внимание способъ составления названныхъ окладовъ. Въ 1725 г. для всего государства была составлена окладная книга, и затёмъ эти оклады оставались въ силё втечение 20 лёть. Оклады были выведены такъ: изъ всъхъ предшествующихъ лътъ были выбраны для каждаго сбора три наиболье удачныхъ по размърамъ поступленій года. Среднее ариеметическое число отъ поступленій этихъ трехъ наиболье удачныхъ льтъ и принималось за норму оклада, обязательнаго на будущее время. Легко видёть, какъ обременительны были оклады, выведенные такимъ образомъ. Выбрать безъ недоимки окладъ исключительнаго по высотѣ поступленій года оказывалось весьма часто діломъ въ высшей степени труднымъ. Приходилось до крайности напрягать платежноспособность населенія. Если сборы собираль откупщикь, онь прибѣгаль для оправданія оклада къ всевозможнымъ средствамъ, и дозволеннымъ, и недозволеннымъ, для искусственнаго выжиманія поступленій. Если сборы собирали вёрные сборщики, выбранные населеніемъ, всего чаще получалась большая недоимка, и начиналось выколачивание этой недоимки со всей общины, и «лучшие», т.-е. первостатейные люди общины, по мъсяцамъ и больше сидъли на цѣпи, въ желѣзахъ, стояли на правежѣ, а ихъ «животы» продавались съ публичнаго торга.

Но и этого мало. Оклады 1724 г., высокіе сами по себѣ, служили только отправной точкой, оть которой нельзя было идти внизъ, но отъ которой постоянно шли вверхъ. При отдачѣ сбора на откупъ откупщикъ всегда долженъ былъ назначить какую-нибудь «надачу» къ окладу. Разъ заявленная надача причислялась затѣмъ къ окладу. Откупщикъ могъ не оправдать своей наддачи, могъ обанкротиться и до истеченія срока бросить откупь, а все же данный сборъ числился уже въ повышенномъ окладѣ съ прибавкой заявленной откупщикомъ наддачи. Теперь представьте себѣ положеніе общины. Община еле-еле оправдываеть казенный окладь, отбывая правежъ за недоборы своихъ върныхъ сборщиковъ. Вдругъ является со стороны откупщикъ и сулить казнъ надачу сверхъ оклада. Сборъ остается за нимъ. Черезъ нѣсколько времени откупъ лопается. Откупщикъ исчезаеть, но окладъ уже вздуть безъ всякаго соотвѣтствія съ платежными средствами населенія, и посадской общинѣ приходится за своей отвѣтственностью выставлять сборщиковъ къ сбору, котораго она завѣдомо полностью собрать не можетъ.

Разореніе плательщика и недоимка въ казнѣ являлись естественнымъ результатомъ описанной финансовой системы, предста-

4

влявшей собой хроническое вытягивание жиль изъ податного населенія. Съ начала 50-хъ годовъ бремя косвеннаго обложенія существенно сокращается, благодаря отмѣнѣ внутреннихъ таможенъ и пѣлаго ряда канцелярскихъ сборовъ, всего до 17 статей. Но уже въ началѣ 60-хъ годовъ послѣдовалъ новый пароксизмъ нажиманія податного пресса. Расходы по управленію въ виду растущаго и осложняющагося административнаго механизма Россіи, а также и развитіе военныхъ потребностей неизбѣжно приводили и къ новому напряженію податного бремени. Какъ разъ въ это время былъ повышенъ окладъ подушной подати съ купечества до 2 р. съ души; впервые появлялся внёшній и внутренній долгъ-иностранные займы и бумажныя деньги. Тогда же обращено было серьезное вниманіе и на повышение косвеннаго обложения. Манифесть 1763 г. вводиль цьлый рядъ новыхъ косвенныхъ сборовъ, отмѣненныхъ въ 50-хъ годахъ. Новая отмѣна этихъ сборовъ относится уже къ 70-мъ годамъ XVIII в., къ тому времени, которое выходить за хронологический предълъ моей работы.

Упомянутыми выше казенными сборами не исчерпывалась совокупность платежей, падавшихъ на посадскія общества изучаемой эпохи. Существовали еще сборы на мірскія нужды, которые устанавливались на мірскихъ посадскихъ сходахъ въ силу предоставленнаго посадскимъ обществамъ права самообложенія.

Источники доходовъ мірской посадской кассы были различны. Сюда относились: 1) суммы, собранныя сверхъ оклада върными сборщиками по казеннымъ платежамъ, такъ-называемые «приборы»; извъстная часть этихъ приборныхъ суммъ могла быть обращаема въ пользу общины; 2) доходы отъ эксплоатации принадлежавшихъ посадамъ оброчныхъ статей; 3) правительственныя ссуды и безвозвратныя вспоможенія; 4) займы, производившіеся міромъ у частныхъ лицъ, и 5) спеціальные сборы, вотировавшіеся на сходахъ на «мірскія нужды». Подробный анализъ исчисленныхъ доходныхъ статей посадскообщинной кассы, произведенный мною на основания дѣлопроизводства посадскихъ мірскихъ избъ, приводить къ тому заключенію, что значеніе всёхъ этихъ статей было далеко не одинаково. Приборныя суммы могли обращаться на мірскія нужды лишь тамъ, гдѣ казенные косвенные сборы состояли на магистратскомъ содержаніи, но даже и въ этомъ случав пользованіе этими суммами страшно стёснялось регламентирующими ограниченіями. Документы дали мнѣ возможность очертить въ моей книгѣ любопытную борьбу, которая шла изъ-за этихъ суммъ между казной и посадскими мірами, на чемъ я уже не буду, впрочемъ, теперь останавливаться. Доходъ отъ эксплоатации оброчныхъ угодий былъ ни-

чтоженъ, такъ какъ и въ этомъ случаѣ большинство общинныхъ угодій было экспропріпровано казной; займы и субсидія по самому своему существу служили лишь экстраординарнымъ рессурсомъ. Въ концё-концовъ, главнымъ источникомъ поступлений въ мірскую общинную кассу и являлись спеціальные мірскіе сборы, вотируемые мірскими сходами. Не трудно представить себѣ, что посадскія общества, въ достаточной мъръ обременныя государственными платежами. рѣшались прибѣгать къ мірскому обложенію въ самыхъ крайнихъ случаяхъ, отнюдь не отваживаясь на осуществленіе той широкой программы подъема городской культуры, которая была набросана въ регламентъ главному магистрату. Обзоръ расходныхъ статей посадскаго мірского бюджета какъ нельзя лучше подтверждаеть это предположение. Во-первыхъ, замѣчу, что рядъ расходовъ имѣлъ для мірской кассы обязательный характерь (указные платежи), причемъ многіе изъ этихъ указныхъ расходовъ не имѣли отношенія къ мѣстнымъ общиннымъ нуждамъ, какъ, напримѣръ, расходы на обязательное содержание агентовъ власти, присылаемыхъ въ города, напримъръ, разныхъ подъячихъ, офицеровъ, командируемыхъ для ревизій, слёдствій и выколачиванія недоимокъ, расходы, связанные съ отправлениемъ повинностей рекрутской, подводной; расходы на содержание ссыльныхъ и плённыхъ, размёщаемыхъ по внутреннимъ городамъ Россіи, и т. п. Другая категорія указныхъ платежей изъ мірской кассы, хотя и касалась такъ или иначе вопросовъ мѣстнаго благоустройства, какъ, напримъръ, обязательные расходы на содержаніе лікарей, пробирныхъ мастеровь, устройства кладбищь, мостовъ и мостовыхъ и т. п., темъ не менее представляла собой такое же насильственное вторжение администрации въ мирское коммунальное хозяйство, не оправдываемое существомъ дъла. Мірскія челобитья усиленно вопіяли о сложеніи съ общинъ всёхъ этихъ обязательныхъ расходовъ. Можно, конечно, при желаніи декламировать по этому поводу о неразвитости посадскаго населенія того времени, о его косномъ отвращении отъ всякихъ прогрессивныхъ начинаній въ области местнаго благоустройства, можно, напримеръ, изощрять остроуміе надъ заявленіями нѣкоторыхъ такихъ челобитій о томъ, что лѣкарь не нуженъ купцамъ, что принятіе лѣкарствъдѣло дворянское; однако, пристальный анализъ всѣхъ подобныхъ челобитій, произведенный въ моей книгь, показываеть, что посадскія общества только не умѣли выразить съ должной ясностью свою основную мысль, которая сводилась, въ сущности, вовсе не къ недовърію къ медицинской помощи и другимъ культурнымъ мъропріятіямъ, а къ тому совершенно здравому положенію, что удовлетворение высшихъ культурныхъ задачъ внутренней политики не мо-

Digitized by Google

жеть быть достигаемо на старой основѣ тягла. Власть требовала отъ посадскихъ обществъ денегъ и за это давала имъ никуда негодный медицинскій персоналъ, лѣкарей, которые «за старостью уже не могутъ службы служить», да и этихъ лѣкарей сажала только по провинціальнымъ городамъ, такъ что многіе посады уѣздныхъ городовъ оплачивали содержаніе лѣкаря, котораго никогда не видали въ глаза. И во многихъ челобитьяхъ вслѣдъ за фразой, что лѣченіе—дѣло дворянское, находимъ затѣмъ выраженіе пожеланія, чтобы все дѣло организаціи медицинской помощи было поставлено на иныхъ началахъ, чтобы лѣкаремъ пользовались тѣ самыя общества, которыя будутъ оплачивать его содержаніе, чтобы самое распредѣленіе этихъ суммъ было предоставлено усмотрѣнію міра.

Я остановился на вопросѣ о содержаніи лѣкарей лишь какъ на типичномъ образцѣ того, какъ произвольное распредѣленіе мірскихъ суммъ по усмотрѣнію администраціи извращало значеніе даже и тѣхъ мѣропріятій, которыя сами по себѣ могли бы служить культурному подъему провинціальной жизни.

Что касается затьмъ техъ расходовъ изъ мірской кассы, которые производились по иниціативѣ самихъ посадскихъ обществъ, то и среди нихъ большая часть обусловливалась тяглымъ положениемъ посадской общины, вызывалась не внутренними нуждами общины, а ея податными и служебными обязанностями по отношенію къ государству. Сюда относятся расходы на уплату изъ мірскихъ суммъ подушныхъ денегъ за убылыхъ и малолѣтнихъ, на покрытіе недоборовъ по принятымъ на содержание купечества сборамъ, на подмогу купцамъ, выбираемымъ къ «отъѣзжимъ службамъ». На ряду съ этимъ встрѣчаются тамъ и сямъ случаи ассигновокъ на удовлетвореніе и чисто-культурныхъ потребностей мѣстнаго населенія, напримѣръ, на устройство школъ, богадѣленъ, пріютовъ, но въ общемъ такого рода расходы были рёдки и незначительны. Было бы односторонне объяснять это явленіе исключительно малоразвитостью означенныхъ потребностей; важную роль играли при этомъ также и обремененность мірской кассы обязательными платежами и стёснительная для населенія административная опека надь всякими общественными начинаніями. Поощряя общество къ заведенію школъ, больницъ, богадѣленъ «на собственное мірское иждивеніе», правительство XVIII ст. въ то же время стремилось обратить каждую свободную общественную копъйку на казенныя надобности, не имъвшія ничего общаго съ местными потребностями посадской общины, и то и дѣло обременяло небогатую мірскую кассу «указными» расходами разнаго рода, а затёмъ, рекомендуя обществу пожертвованія на общественныя филантропическія и образовательныя учрежденія, не оказывало должнаго довѣрія самодѣятельности общества; приглашало его платить, но не давало распоряжаться въ создаваемыхъ на свои средства учрежденіяхъ, подчиняя устройство и дѣятельность послѣднихъ бюрократической регламентаціи. Важную роль этихъ обстоятельствъ въ маломъ развитіи производительныхъ затратъ изъ мірскихъ суммъ по иниціативѣ сходовъ я доказываю въ своей книгѣ анализомъ заявленій, встрѣчающихся въ купеческихъ депутатскихъ наказахъ 1767 г., а также изложеніемъ одного примѣрнаго, чрезвычайно любопытнаго дѣла о заведеніи магистратской школы въ Астрахани.

Итакъ, состояніе посадскаго общиннаго хозяйства въ XVIII в. ярко отразило тяглый, закрѣпощенный характеръ посадскихъ обществъ того времени. Придавленная тяжелымъ податнымъ и повинностнымъ бременемъ, туго стянутая обязательной круговой порукой, посадская община не могла представить удобной почвы для того прогресса городской жизни, о которомъ говорилось въ регламентѣ главному магистрату. Порывы къ лучшему устроенію посадскаго быта не были безусловно чужды посадскому населенію. Но дѣйствительность того времени не представляла благопріятныхъ условій для того, чтобы эти порывы могли достигнуть сколько-нибудь значительнаго размаха.

Изложивъ составъ и состояніе посадскихъ платежей за изучаемый періодъ, я съ подробностью остановился въ своемъ изслёдованіи на механизмѣ общинной раскладки этихъ платежей. Меня интересоваль этоть механизмь, главнымь образомь, постольку, поскольку онъ освѣщаеть относительную роль различныхъ группъ посадскаго населенія въ общинной жизни посада. Здѣсь я позволю себѣ отмѣтить лишь самые существенные пункты. Подушная подать уже при Петрѣ была превращена закономъ въ репартиціонный налогъ. Числомъ ревизскихъ душъ, записанныхъ за общиной, опреділялся лишь размурь общаго подушнаго оклада, падавшаго на общину, а затёмъ этотъ окладъ разводился между дворами посадскихъ тяглецовъ «по разсмотрѣнію ихъ въ пожиткахъ состоянія» (выражение инструкции городовымъ магистратамъ). Разводъ, учиненный для подушнаго сбора, примёнялся затёмъ и для мірскихъ сборовъ, которые вотировались на сходахъ въ извѣстномъ количествѣ «съ рубя подушнаго оклада». Разводъ производился избранными на сходахъ окладчиками и окончательно утверждался на сходѣ. Какіе именно элементы посадской «пожиточности», въ какой послёдовательности и въ какой пропорціи должны быть приняты въ разсчеть при разводѣ оклада по дворамъ, рѣшеніе этого вопроса зависбло каждый разъ отъ мірского схода. Иногда сходъ устана-

вливаль примѣнить къ каждой изъ трехъ статей посадскаго населенія различныя основанія развода, напримёръ: первостатейныхъ облагать по богатству и торгама, среднестатейныхъ — по иждивенію жъ и торгамъ и по землю, третьестатейныхъ-только по землю. Иногда ко всёмъ тремъ статьямъ примёнялись безъ различія всё три основанія раскладки: и земля, и торгь, и промысель, но съ извѣстной постепенностью, напримѣръ, сначала облагали землю въ извѣстной пропорціи, а затёмъ уже остающуюся часть окладной суммы раскладывали между купцами по «торгамъ, заводамъ и богатству». Ясно, что принятие того или другого порядка развода глубоко затрогивало интересы различныхъ группъ посадскаго населенія, и легко себъ представить, какими бурными оказывались ть сходы, на которыхъ устанавливались основанія ряскладки и вырабатывались инструкціи окладчикамъ. Результать оценки пожитковъ и выражался въ разводъ по дворамъ окладныхъ душъ. Количество окладныхъ душъ, падавшее на дворы, не совпадало съ количествомъ ревизскихъ душъ, за каждымъ отдѣльнымъ дворомъ записанныхъ. Окладная душа-техническій терминъ, обозначавшій условную счетную единицу налога размѣромъ въ 1 р. 20 к. Количествомъ ревизскихъ душъ опредѣлялось общее число этихъ единицъ со всего посада. Затъмъ то или другое количество этихъ единицъ, причитаемое на отдѣльный дворъ, выражало степень пожиточности двора, и по числу этихъ единицъ дворъ платилъ свою долю въ общій окладъ всей общины. На этомъ основании болѣе пожиточные дворы должны были принимать на себя наволочныя окладныя души сверхъ записанныхъ за ними ревизскихъ, тогда какъ дворы малопожиточные сплошь и рядомъ облагались окладомъ, который не достигалъ размѣровъ даже одной окладной души. Въ любой окладной книгѣ городового посада XVIII ст. можно встрѣтить все одну и ту же картину; среди массы мелкоты, оклады которой пестрять мелкими долями въ 1/2 и 1/4 души, возвышается нѣсколько первостатейныхъ столповъ съ окладами въ нѣсколько десятковъ навалочныхъ душъ.

Описанный порядокъ порождалъ рядъ весьма важныхъ послёдствій. Съ одной стороны, онъ дълалъ для общины крайне необходимымъ присутствіе въ ея составѣ крупныхъ первостатейныхъ тяглецовъ. Будучи въ глазахъ правительства опорой платежеспособности общины, эти первостатейные тузы служили и для общины обороной отъ высокихъ окладовъ. Уходъ изъ общины первостатейнаго человѣка грозилъ маломочной массѣ разверсткой на нее тѣхъ окладныхъ душъ, которыя были «навалены» на первостатейнаго человѣка «по его богатству». И въ числѣ причинъ своего «изнеможенія» посадскія общества нерѣдко приводятъ указанія на уда-

леніе изъ ихъ среды первостатейныхъ людей. Такъ, напримъръ, административный переводъ городовыхъ первостатейныхъ людей въ Петербургь при первоначальномъ заселении новой столицы вызваль громкія жалобы посадскихъ обществъ именно съ только-что указанной точки зрѣнія. Но, съ другой стороны, этоть же порядокъ создавалъ и полную зависимость малотяглыхъ элементовъ общины отъ небольшой кучки наиболее капитальныхъ купцовъ. Маломочные члены общины попадали въ фактическую нодчиненность къ первостатейнымъ членамъ, а нѣкоторыя предписанія закона давали этой фактической подчиненности и юридическую санкцію. Въ инструкціи старшинамъ и старостамъ (П. С. З., № 8504) предписывалось, между прочимъ, каждаго маломочнаго подписывать въ особомъ реестръ, именно подъ тѣмъ пожиточнымъ человѣкомъ, который за него положенный окладь несеть, причемъ послѣдній долженъ былъ наблюдать за первымъ и побуждать его къ ремесламъ и художествамъ, такъ какъ многіе сознательно не желають заниматься промыслами и пребывають въ бѣдности, не платя податей. Итакъ, принятіе на себя наволочныхъ душъ вооружало пожиточнаго человѣка освященнымъ въ законѣ правомъ надзора и распоряженія надъ личностью и деятельностью маломочныхъ людей, за которыхъ онъ платилъ окладъ.

Наконецъ, въ-третьихъ, зависимость отдёльныхъ «неплательщиковъ» отъ лучшихъ людей соединялась съ зависимостью и всей общины въ совокупности отъ распорядительной власти «лучшихъ людей». Въ качествё первыхъ отвётчиковъ за всю общину передъ правительственной властью эти люди крёпко забирали въ свои руки весь ходъ общинныхъ мірскихъ дёлъ, и само государство закрёпляло за ними силой закона первенствующую роль въ сферё общиннаго управленія.

Такимъ образомъ, въ прямой зависимости отъ организаціи посадскаго общиннаго тягла мірское посадское самоуправленіе получало різко выраженную олигархическую окраску.

Четвертая и послѣдняя часть моего изслѣдованія и посвящена разсмотрѣнію посадскаго самоуправленія съ этой именно точки зрѣнія.

Въ виду того, что устройство и дёятельность такъ-называемыхъ магистратскихъ учрежденій была уже всесторонне изучена въ извъстныхъ трудахъ Пригары, Плошинскаго и Дитятина, я сосредоточилъ свое вниманіе на мірскомъ посадскомъ сходъ и его исполнительныхъ органахъ. Изученіе названнаго учрежденія представляло для меня тъмъ большій интересъ, что мірской посадскій сходъ въ гораздо большей мъръ, нежели городовые магистраты, являлся орга-

Digitized by Google

номъ мірского самоуправленія. Члены магистратскихъ присутствій, хотя и выбираемые міромъ, не были слугами и органами избравшаго ихъ общества ни по содержанію своей дѣятельности, ни по порядку присвоенной имъ отвѣтственности и отчетности. Земскія по выборному составу, эти учрежденія являлись органами бюрократической централизаціи въ сферѣ управленія по всему кругу присвоенныхъ имъ задачъ. Для характеристики предѣловъ и особенностей посадско-общиннаго самоуправленія очеркъ дѣятельности городовыхъ магистратовъ необходимо долженъ быть дополненъ очеркомъ посадскаго мірского схода. Опытъ такого именно очерка и составилъ содержаніе четвертой части моей книги. Минуя подробности, я отмѣчу здѣсь лишь самыя общія и основныя положенія, къ которымъ привело меня изученіе соотвѣтствующихъ архивныхъ матеріаловъ.

Мірской посадскій сходъ не быль представительнымь собраніемь. На немъ участвовали всъ совершеннолътние тяглецы даннаго посада. Не было опредѣлено и законнаго минимума присутствующихъ для открытія схода. Воть почему по численности участниковь сходы весьма различались въ отдѣльныхъ случаяхъ. Бывали сходы въ нѣсколько сотенъ человѣкъ, и на ряду съ этимъ по большей части на сходы собиралось два-три десятка присутствующихъ. Анализъ личнаго состава мірскихъ сходовъ, поскольку онъ освѣщается доступными намъ документами, приводитъ къ заключению, что, будучи юридически общепосадскимъ, фактически сходъ превращался по преимуществу въ собрание первостатейныхъ тяглецовъ, безъ которыхъ сходъ терялъ свое значение, но которые могли обходиться и безъ малотяглой массы, пока она имъ не надобилась для партійныхъ цѣлей. Первостатейные люди выдвигались на первый планъ уже въ силу самаго характера присвояемыхъ мірскому сходу функцій. Разсмотрѣніе различныхъ сторонъ дѣятельности мірскихъ сходовъ показываеть, что сходамъ представлялось не мало такихъ правъ, которыя сами по себѣ могли бы составить въ совокупности надежную основу истиннаго самоуправленія. Таковы права самообложенія и распоряженія мірскими суммами, выбора должностныхъ лицъ и контроля надъ ними, изданія обязательныхъ постановленій по мѣстному благоустройству, возбужденія мірскихъ ходатайствъ о местныхъ нуждахъ передъ высшими государственными установленіями.

Но всѣ эти сравнительно широкія права сходовъ теряли на практикѣ значительную долю своего значенія. Право самообложенія и распоряженія мірскими суммами пересѣкалось полнымъ подчиненіемъ мірской кассы центральному финансовому управленію. Право выбора должностныхъ лицъ и мірского надъ ними контроля парализовалось зависимостью этихъ лицъ, съ мірскимъ старостой во главѣ, отъ магистратскаго начальства. Право распоряженія мѣстнымъ благоустройствомъ опять-таки было пересѣкаемо полицейской властью воеводской канцеляріи и магистратскаго присутствія. Только правомъ подачи мірскихъ челобитій о нуждахъ и желаніяхъ посада сходы пользовались въ весьма широкой степени. Такимъ образомъ, мірское самоуправленіе было поставляемо въ такіе предѣлы и условія, при которыхъ оно являлось, главнымъ образомъ, орудіемъ осуществленія фискальныхъ задачъ и интересовъ, а при такомъ положеніи дѣла первостатейные члены общины, какъ первые отвѣтчики за дѣйствія міра передъ государственною властью, оказывались естественными хозяевами мірского схода.

Яркую иллюстрацію къ такому порядку мы находимъ въ той сторонь двятельности мірского схода, которая составляла единственную живую связь между мъстнымъ міромъ и начальствующимъ надъ ними городовымъ магистратомъ. Я газумъю выборы магистратскихъ членовъ на мірскихъ посадскихъ сходахъ. Въ послёдней главъ своей книги я произвелъ подробный анализъ многочисленныхъ дѣлопроизводствъ о такихъ выборахъ, сохраненныхъ въ архивъ главнаго и городовыхъ магистратовъ.

Въ постановкѣ этихъ выборовъ за изученный періодъ можно усмотрѣть борьбу двухъ противоположныхъ теченій. Рядъ признаковъ свидѣтельствуетъ о томъ, что въ средѣ самого посадскаго населенія существовали стремленія придать этимъ выборамъ характеръ правильнаго облеченія избираемыхъ лицъ опредѣленными общественными полномочіями. Сюда относятся попытки установленія правильной избирательной процедуры, которая обезпечивала бы для всѣхъ безъ различія членовъ общины равномѣрное участіе въ выборахъ и дѣлала бы изъ избирательнаго акта дѣйствительное выраженіе коллективной воли общины. Сюда относятся также попытки установить, помимо имущественнаго ценза, такія условія пассивнаго избирательнаго права, которыя давали бы доступъ къ выборнымъ должностямъ лишь тому, кто по характеру всего своего отношенія къ общественнымъ дѣламъ являлся бы достойнымъ носителемъ общественнаго довѣрія.

Нѣкоторыя наблюденія приводять къ заключенію, что всѣ указанныя попытки исходили большей частью изъ среды малотяглыхъ элементовъ посадскаго населенія, которыя искали себѣ защиты отъ произвола первостатейныхъ тузовъ въ установленіи болѣе правомѣрныхъ формъ въ посадско-общинной жизни.

Но, въ противовѣсъ этимъ робкимъ новымъ теченіямъ, въ избирательной практикѣ рѣшительно господствовалъ опиравшійся на изстаринную традицію и поддерживаемый фискальной политикой правительства иной взглядъ на существо мірскихъ выборовъ исключительно, какъ на актъ поручительства за избираемаго кандидата, какъ на выдѣленіе изъ среды посадскаго населенія группы такихъ лицъ, съ которыхъ всегда можно было бы взыскать въ пользу казны убытки, нанесенные ей служебными упущеніями выборнаго человѣка. Это былъ глубоко-архаическій взглядъ на существо выборной службы, завѣщанный XVIII столѣтію минувшей эпохой московскаго царства. Съ этой точки зрѣнія избирательный сходъ являлся не органомъ выраженія коллективной воли посадской общины, а лишь мѣстомъ собранія отдѣльныхъ группъ рукоприкладчиковъ-поручителей. И, разумѣется, надежность этого поручительства измѣрялась прежде всего имущественной состоятельностью, «пожиточностью», «первостатейностью» какъ тѣхъ, кто составлялъ избирательную группу, такъ и тѣхъ, на кого писался «выборъ за руками».

Естественнымъ слёдствіемъ господства описаннаго взгляда являлись: олигархическій характеръ избирательныхъ сходовъ и замёна строго упорядоченной избирательной проце́дуры подборомъ болѣе надежныхъ въ матеріальномъ отношеніи «порукъ» къ каждому выборному «приговору».

Подробно разсматривая въ своей книгѣ количественный и качественный составъ избирательныхъ сходовъ, теченіе самихъ выборовъ, характеръ и пріемы вспыхивавшей на этихъ сходахъ партійной избирательной борьбы, я имѣлъ возможность установить связь всѣхъ относящихся сюда типичныхъ явленій съ этой основной чертой мірскихъ сходовъ въ посадахъ того времени: съ ихъ олигархическимъ характеромъ.

Правда, временами третьестатейные люди переполняли собой эти сходы. Но то было или насильственное завладѣніе сходомъ со стороны третьей статьи въ моментъ повальнаго возстанія малотяглой массы противъ мѣстной олигархіи (случаи—рѣдкіе и исключительные), или, чаще и обычнѣе, слѣдствіе того, что сами первостатейные вожаки привлекали эту массу къ участію въ выборахъ въ качествѣ своего послушнаго орудія.

Таково въ самыхъ общихъ чертахъ содержание моей книги.

Мнѣ кажется, можно такъ формулировать взаимоотношеніе тѣхъ сторонъ посадско-общиннаго быта, которыя разсмотрѣны поочередно въ четырехъ частяхъ этой книги. Условія народнаго хозяйства разбили составъ посадскаго населенія на многочисленную группу малотяглыхъ людей: ремесленниковъ, работниковъ, мелкихъ торговцевъ и сравнительно небольшую кучку первостатейнаго купечества. Потребности *государственнаго* хозяйства выдвинули эту послѣднюю кучку на первый планъ при организаціи посадско-общиннаго тягла, какъ главную опору тяглоспособности всей общины. Наконецъ, тяглый, крѣпостной характеръ посадской общины отразился и на строѣ посадскаго самоуправленія того времени: на узости тѣхъ границъ, въ которыя оно было вдвинуто, на преобладаніи первостатейной олигархіи, въ руки которой оно было отдано.

Правда, и въ строѣ посадскаго хозяйства, и въ строѣ посадскаго самоуправленія мы имѣли возможность замѣтить на ряду съ господствомъ основного начала принудительной поруки зародыши нѣкоторыхъ стремленій къ истинной общинной автономіи. Но то были только зародыши, для укрѣпленія и широкаго развитія которыхъ въ окружающей обстановкѣ не доставало благопріятныхъ условій. Эти стремленія могли найти для себя свободный исходъ лишь съ устраненіемъ крѣпостного характера посадской общины, который, хотя и постепенно слабѣя, сохранялъ свое значеніе въ теченіе всего изученнаго мною періода.

А. Кизеветтеръ.



## Н. Ж. Гюисмансъ,

## французскій писатель конца вѣка.

Конецъ XIX вѣка поражалъ какой-то неуловимой странностью, своеобразнымъ броженіемъ мысли, кореннымъ, какъ будто, измѣненіемъ общаго направленія культуры. Это измѣненіе, особенно рѣзко проявившееся во Франціи, казалось настолько загадочнымъ, что современники отказывались уловить его въ точное опредѣленіе и выражали его неясной формулой—«genre fin de siècle». Во Франціи, гдѣ создался этотъ терминъ, многіе видѣли въ этомъ настроеніи общества, его литературы и искусства проявленіе усталости, истощенія живыхъ силъ страны, упадокъ искусствъ и литературы.

Искусственное разделение жизни человечества на столетия не даеть права, на разстоянии трехъ лътъ, смотръть на конецъ XIX столѣтія, какъ на нѣчто пережитое и отошедшее отъ насъ. И на этой ранней зарѣ XX вѣка мы еще живемъ злобой «fin de siècle»; твмъ не менве во Франція, по крайней мврв, хаотическое броженіе упорядочилось и является возможность оглянуться на нѣкоторыя тенденціи того времени, какъ на прошлое, а иногда и нам'тить конечныя точки, къ которымъ стремился потокъ мысли и творчества конца вѣка. Загадочность настроенія конца вѣка зависѣла, по нашему мнѣнію, не только оть усталости и нѣкотораго истощенія живыхъ силъ, но и отъ страстныхъ порывовъ къ свободѣ въ области мысли и упорныхъ исканій новыхъ путей для ея выраженія. Только увѣренность даетъ стройную цѣлостность теоріи, а съ нею и опредѣленность направленія; тому, кто ищеть, часто остается въ удѣлъ безплодный порывъ, колебаніе, быстрые переходы отъ одного направленія къ другому, грызущее сомнѣніе и подчасъ фанатическая въра въ минутный призракъ какъ будто найденной истины. Во всёхъ отрасляхъ французскаго искусства и литературы послёднихъ 20-30 лётъ замёчалась необыкновенная неустойчивость и пестрота. Одно направление быстро смѣнялось другимъ, и предста-

Digitized by Google

вители этихъ «молодыхъ школъ» вели между собою страстную полемику. Литература получила огромное развитіе, которое шло болѣе въ ширь, чѣмъ въ глубь: появилось очень большое число талантовъ, но не было видной, центральной фигуры—кромѣ, можетъ быть, Золя—создающей школу, чѣмъ былъ В. Гюго въ романтизмѣ.

«Въ нашъ вѣкъ,—говоритъ Анатоль Франсъ,—идеи смѣняются съ ужасающей быстротой. Натурализмъ, при зарожденіи котораго мы присутствовали, уже умираетъ и кажется, что и символизмъ скоро присоединится къ нему въ нѣдрахъ вѣчной Майи»<sup>1</sup>).

Литературныя тенденцій отражались на пластическихъ искусствахъ. которыя, разрастаясь, захватили близкую имъ область ремеслъ и съ ними проникли въ повседневную жизнь, измѣняя домашнюю утварь, одежду, вліяя на вкусъ. Если трудно формулировать положительныя идеи, составлявшія основу наступавшихъ измѣненій, то можно безошибочно сказать, что въ общемъ возникавшія молодыя школы стремились къ освобождению отъ условныхъ, традиціонныхъ формъ въ литературѣ и искусствахъ, къ полной свободѣ творчества по духу и пріемамъ изображенія. Все это указываеть, что пережитая, а отчасти и переживаемая эпоха была главнымъ образомъ именно эпохой исканія. Будущимъ историкамъ XIX в. предстоить сложная задача точно опредёлить, какія общественныя измѣненія, какія научныя, философскія или религіозныя вѣянія вызвали и окрасили умственную жизнь этого времени; теперь же не лишено интереса намътить на единичныхъ примърахъ и хотя бы въ зачаточной формъ, какіе фазисы проходило искусство и литература Франціи конца въка.

I.

Среди иногочисленныхъ литературныхъ силъ, которыя выдвинула Франція этого періода исканій, ни одинъ писатель не былъ болѣе яркимъ выразителемъ своего времени, чѣмъ Карлъ-Жорисъ Гюисмансъ. Онъ не геній своего вѣка, не признанный вождь и руководитель школы; но въ своей литературной дѣятельности онъ отразилъ, какъ въ зеркалѣ, многочисленныя перипетіи самоопредѣлявшейся французской мысли. Обладая своеобразнымъ талантомъ писателя, исключительно развитымъ вкусомъ къ живописи и отличаясь боевымъ темпераментомъ, связаннымъ съ фанатическимъ отношеніемъ ко всему, во что онъ вѣрилъ въ данную минуту, Гюис-

<sup>1)</sup> Anatole France: "La Vie littéraire".

мансь, можно сказать, быль резонаторомь всёхь главныхь эстетическихь теченій, возникавшихь во Франціи за послёднія 30 лёть. Мысль его никогда не была особенно оригинальной, онь не создаль ни школы, ни жанра; но крупный таланть его выражаль стремленія піонеровь художественнаго воспроизведенія, а также и главныя философскія теченія, неразрывно связанныя съ эстетическими теоріями. Такимъ образомъ, прослёдивъ оть начала до конца литературную дёятельность Гюисманса, можно отдать себё довольно ясный отчеть въ смённыхъ настроеніяхъ, которыя переживались французской литературой отъ натурализма до крайняго идеализма, получившаго свое выраженіе въ символизмѣ, который въ свою очередь теперь снова возвращается къ природѣ. Но Гюисмансу нѣтъ мѣста въ наростающей литературѣ Франціи—онъ остался схороненнымъ въ мертвой мистикѣ католицизма, гдѣ, быть можетъ, навсегда погибъ его талантъ и его своеобразная индивидуальность.

Гюисмансъ родился въ Парижѣ въ 1848 году. Отецъ его, родомъ изъ Голландіи, былъ живописцемъ и сыномъ живописца; одинъ изъ его дядей долго былъ профессоромъ живописи въ Тильбургѣ, и Корнеліусъ Гюисмансъ, картины котораго есть въ Луврѣ, числится его предкомъ. Со стороны матери прадѣдъ его Жераръ былъ въ свое время довольно извѣстнымъ, но второстепеннымъ французскимъ скульпторомъ, исполнившимъ нѣкоторые барельефы Вандомской колоны и тріумфальной арки.

Литературную дёятельность Гюисмансь началь въ 1874 году небольшимъ сборникомъ разсказовъ подъ нѣсколько страннымъ заглавіемъ «Le Drageoire à épices». Эти разсказы, юношескіе, неумълые, въ которыхъ отражается, какъ у всякаго начинающаго писателя, вліяніе прочитаннаго, содержать уже всь задатки будущаго мастера. Въ нъкоторыхъ чувствуется вліяніе Боделера (Rococo Ballade), въ другихъ -- романтическій сантиментализмъ Japonais, Жоржа Санда (Ritournelle. Kermesse de Rubens), но въ третьихъ-(Rive Gauche и особенно Claudine) обнаруживается главный факторъ таланта Гюисманса — необыкновенная сила зрительной наблюдательности. Гюисмансь, очевидно, родился живописцемъ. Его глазъ видитъ уже въ этихъ юношескихъ попыткахъ малъйшую деталь внёшняго міра, окраску вещей во всей сложности оттёнковъ и переливовъ, ихъ форму, сочетание линий, которое образуетъ ихъ общее впечатлѣніе на глазъ, и это видѣніе, которое никогда не шло у него дальше простого сенсуальнаго наслажденія, онъ умѣетъ уже передавать такими словами, такимъ мъткимъ сочетаниемъ фразъ, что зрѣлище, имъ воспринятое, остается незабываемымъ и для читателя. Можно ли ярче изобразить словами картину разгрузки

продуктовъ на парижскомъ рынкѣ отдаленнаго квартала (Claudine), гав среди кучи брошенныхъ на мостовую букетовъ красныхъ поновъ лежитъ вздтуый шаръ оранжевой тыквы? Въ этомъ описаніи чувствуется любовь голландскихъ мастеровъ къ «пестрому сору», это-почти живопись. Рядомъ съ этимъ выдающимся качествомъ, уже въ юношескихъ произведеніяхъ виденъ и основной, неисправимый недостатокъ его таланта – бѣдность фантазіи. Чуть только авторъ отходить отъ виденнаго, хочеть создать картину не по наброскамъ, зарисованнымъ съ дъйствительности, его изобразительность теряеть всякий колорить, даже когда дёло касается просто обстановки комнаты (Camaïeu rouge); когда же подъ вліяніемъ юношескаго романтизма онъ стремится создать фантастическій образь, изъ-подъ его пера выходить мертвая аллегорія, всѣ аттрибуты которой навѣяны ему зрительной памятью. Таковъ его разсказъ Ballade Chlorotique, гдъ онъ символизируетъ чахотку вЪ видѣ женщины въ бѣломъ платьѣ съ красными крапинками-и только. Характерно для времени, что въ «Drageoire à épices» Гюисмансъ обнаружилъ особое влечение къ низшему классу - къ биняку, рабочему, крестьянину, къ простой жизни, къ простому чувству. У него видно не только гуманное отношение къ бъдняку, но даже идеализація его, стремленіе выдвинуть его простоватую, но высокую добродѣтель (Ritournelle); въ грубыхъ проявленіяхъ народной жизни ему чудится и нѣчто чистое и поэтическое. Любовная исторія Клодины, которая начинается дракой изъ-за нея двухъ рыночныхъ торговцевъ, описаніемъ синяковъ, которыми они награждають другь друга, въ концѣ разсказа переходить въ идиллю сантиментальную и даже слащавую. Тому, кто знакомъ съ послёдующими трудами Гюисманса, этоть сантиментализмъ симпатиченъ.

Такимъ образомъ, въ первой своей книгѣ Гюисмансъ является юношей съ рѣдкой наблюдательностью, съ интересомъ къ человѣку низшаго сословія и съ гуманитарнымъ отношеніемъ къ людямъ вообще.

«Drageoire à épices» появился въ эпоху полнаго цвётенія натуралистической школы. Молодые «натуралисты» стояли въ то время тёсной кучкой вокругь вождя и теоретика движенія—Эмиля Золя. Гюисмансь входить въ этоть кругь и всецёло сливается съ натуралистическимъ движеніемъ. Второе свое произведеніе «Sac au dos» онъ уже помѣщаеть въ сборникѣ «Les soirées de Médan», который получилъ свое заглавіе отъ загороднаго мѣстечка Меданъ, гдѣ постоянно жилъ Золя. Помѣщеніе повѣсти въ этомъ сборникѣ было настоящимъ актомъ литературной партійности. Сборнику предпослано коллективное заявленіе авторовъ, въ которомъ сказано:

Digitized by Google

«нашимъ единственнымъ побужденіемъ было публично утвердить наши истинныя симпатіи и въ то же время наши литературныя тенденціи». Натурализмъ былъ естественной стихіей Гюисманса; онъ какъ нельзя болѣе соотвѣтствовалъ его сенсуальному темпераменту; подъ его вліяніемъ изъ Гюисманса выработался наблюдатель необычайной тонкости. Ничѣмъ неограниченная сеобода словъ, которую ввели въ литературу натуралисты, окончательно сформировала даръ писателя, позволила Гюисмансу выработать языкъ, доводившій его описанія вещей до полнаго единенія слова съ описываемымъ предметомъ. Увлеченіе Гюисманса натурализмомъ можно считать самымъ блистательнымъ періодомъ его литературной дѣятельности, самымъ пышнымъ расцвѣтомъ его таланта.

Въ 1879 году Гюисмансъ печатаетъ романъ «Les Soeurs Vatard», можеть быть, лучшее произведение, вышедшее изъ-подъ пера натуралиста и оцененное по заслугамъ, такъ какъ эта книга создала извѣстность Гюисмансу. Бѣдность фантазіи отчасти, а отчасти и тенденція школы не позволяли Гюисмансу ни въ одномъ романъ дать сложнаго сюжета или поставить действующихъ лицъ въ сложное положение. Впослёдстви фабула отодвигается у Гюисманвсе дальше и, наконецъ, даже дъйствіе отсутствуеть въ его ca произведеніяхъ. «Les Soeurs Vatard»-въ высшей степени простая исторія двухъ сестеръ брошюровщицъ. Одна изъ нихъ добродѣтельна и не идеть дальше идеала жизни зажиточной работницы, у которой есть свой аккуратный домъ, не пьяный и не дерущися мужъ, еженедѣльно зарабатывающий достаточно денегъ для покупки бараньяго жаркого въ воскресенье. Другая сестра не только не отличается семейными добродѣтелями, но ведетъ совсѣмъ разгульную жизнь, смёняя любовниковь то по прихоти, то изъ мести, то изъ ревности, но никогда не по разсчету. Изъ этой банальной антитезы двухъ женскихъ типовъ, какъ бы развивая формулу Прудона «ménagère ou courtisane», Гюисмансь сдълаль трепещущую страницу жизни. Все живеть въ этой книгь - парижская улица, мастерская съ ея грязью, духотой, цинизмомъ говора и удручающей усталостью; мъста убогаго народнаго веселья — театръ съ дутой роскошью, балъ, гдѣ матери семействъ и публичныя женщины находять одинаковое веселье, шумная ярмарка съ балаганами, акробатами, каруселями, кафе, этоть настоящій клубъ парижскаго рабочаго, и, наконецъ, скромное жилище пролетарія, гдѣ тьсно, но тепло и уютно. Въ концѣ романа читатель имѣетъ передъ глазами не только полную картину жизни парижскаго рабочаго, но весь строй душъ, по внѣшности грубыхъ и циничныхъ, но нелишенныхъ способности къ тонкимъ и нѣжнымъ внутреннимъ чувствамъ. съ задатками къ артистическому воспріятію впечатлѣній, душъ гордыхъ и независимыхъ въ молодости, пока одуряющий трудъ, вино и отсутствіе всякихъ возвышающихъ вліяній не доводить ихъ до уровня буржуазной пошлости. Надо прочесть безподобную сцену окончательнаго разрыва добродѣтельной Дезире съ первымъ женихомъ. чтобы понять, сколько душевности Гюисмансъ умѣлъ вкладывать въ свои романы, сохраняя полную правду, не вдаваясь въ ложный романтизмъ, что часто случается съ Зодя. Надо было глубоко чувствовать человѣка, чтобы изобразить меланхолію полусознательной души, на вѣкъ погребающей первую и единственную любовь въ жизни, среди парижской улицы, за столикомъ кафе, безъ всякаго внёшняго украшенія, усиливающаго патетизмъ минуты. «Les Soeurs Vatard», несмотря на бездну грубыхъ подробностей, которыми щеголяли натуралисты, выходить за предѣлы узкаго міросозерцанія Золя. Въ этомъ романѣ человѣкъ, какъ мы видѣли, не bête humaine, одаренная ли́шь инстинктами, но живая, чувствующая душа. И не только человѣкъ живеть въ книгв. Описательные пріемы Гюисманса одухотворены. Какъ мало «протокольнаго», напримёръ, въ такой фразь: «Осень грубо водворила надъ дымнымъ городомъ свои поблекшія небеса, сумеречныя полдни, вечера. затопленные дождемъ». Намъ хочется сказать, что иди Гюисмансь дольше по этой дорогь, изъ него вышель бы писатель, довольно близко подходящій къ русскимъ и англійскимъ реалистамъ.

Боевой темпераменть Гюисманса не позволиль ему остановиться въ предѣлахъ одного художественнаго творчества, онъ не только писалъ натуралистические романы, но сдѣлался апостоломъ новой эстетики, защитникомъ и толкователемъ новой живописи, охваченной также натурализмомъ.

Импрессіонисты подняли знамя бунта противъ академической условности, противъ грустнаго свёта мастерскихъ, призывая живонись на открытый воздухъ, на радость солнечнего дня. Природа ежеминутно, мимолетной красотой, привлекаетъ глазъ; ее нечего прикрашивать, ее надо видёть и стараться уловить на полотнѣ впечатлѣнiе (impression), производимое ею на глазъ. Въ природѣ, въ жизни нѣтъ ничего низкаго — все одинаково благородно, все достойно изображенія и всѣми доступными живописи пріемами. И какъ бы изъ протеста противъ «высокихъ» академическихъ темъ, живописцы отдаютъ предпочтеніе сюжетамъ обыденнымъ, любовно изображаютъ вещи, которыя принято считать некрасивыми.

Подобно Золя, посвятившему новой живописи свой романъ «Claude», Гюисмансъ въ 1879 году выпускаетъ романъ «En Ménage»,

5

гай диствующими лицами являются живописець Cyprien и писатель André. Оба героя, «охваченные натурализмомъ и современностью», воюють съ романтизмомъ, не признають красоты ни въ Пантеонѣ. ни въ Венерѣ Милосской. Сургіел не ищеть необычайнаго классическаго пейзажа, онъ довольствуется предмёстьями Парижа и находить въ нихъ смыслъ и красоту: «Въ этой мъстности, истерзанная кожа которой вздувается, какъ отвратительные наросты, въ этихъ ободранныхъ дорогахъ, гдё полосы извести кажутся мукой. осыпавшейся съ больной кожи, онъ видёлъ горестное соотвётство со страданіями бѣдняка, который возвращается съ фабрики усталый, потный, разбитый». Но въ романъ апологія новаго искусства не можеть занимать перваго мёста; форма романа не удовлетворяеть Гюисманса какъ критика, и онъ въ этомъ же году начинаеть писать отчеты о художественныхъ выставкахъ, соединенные имъ впоследстви въ отдельный томъ подъ заглавіемъ «L'art moderne».

Враги и почитатели Гюисманса одинаково признають, что онъ имель все данныя, чтобы сделаться выдающимся художественнымь критикомъ. Но его полному успѣху на этомъ пути препятствовала фанатическая цёльность его природы. Гюисмансь часто переходияъ отъ одного направленія къ другому, но въ каждый данный моменть имъ владъла одна идея. И онъ шелъ въ жизни, какъ лошаль въ шорахъ, ничего не видя по сторонамъ. Его критика вся проникнута индивидуальнымъ вкусомъ-во-первыхъ, духомъ партіи-вовторыхъ и въ особенности. Въ своемъ отчетв о салонъ 1879 года онь прямо ограничиваеть себя рамками «просто показать параллельный ходъ развитія независимыхъ салоновъ и салоновъ оффиціальныхъ и поставить на видъ послёдствія, которыя изъ этого вытекали съ точки зрѣнія искусства». Какъ впослѣдствіи онъ закроеть глаза на все современное и даже на все свётское искусство, чтобы всецёло посвятить себя культу католическаго средневёковаго творчества, такъ въ этоть періодъ своей дѣятельности онъ проповёдоваль каждой строчкой своего письма, что нѣть искусства внѣ натурализма и его пророковъ Клода Моне, Пизаро, Сислея, или Дега, Рафаэлли, Ренуара и др. «Я часто думалъ съ удивленіемъ, — говорить онъ, -- о той бреши, которую пробили въ искусстве импрессіонисты, Флоберъ, де-Гонкуры и Золя. Натуралистическая школа была открыта для публики ими; искусство было перевернуто вверхъ дномъ, освобождено отъ оффиціальныхъ путь академій». Современное искусство, по его митию, получаеть первенствующее значение, оно утвердило себя въ новомъ направлени навѣки, во всѣхъ отрасляхъ и даже въ архитектурѣ. Архитекторы, которые построили Сѣверный

вокзаль и Центральный рынокъ въ Парижѣ, создали новое искусство, столь же возвышенное, какъ и древнее, потому что «Соборъ, возведенный върующими народами, умеръ». Позднѣе, въ другомъ сборникѣ критическихъ статей, когда Гюисмансъ уже довольно далеко отошелъ отъ натурализма, онъ возводить нетернимость критика въ основное условіе его таланта. «Нельзя понимать искусство.--говорить онъ, —и действительно любить его, будучи эклектикомъ, дилеттантомъ», и дальше: «только тоть имбетъ таланть, кто любить страстно и ненавидить такъ же; энтузіазмъ и презрѣніе необходны, чтобы создать произведение искусства; таланть принадлежить искреннимъ и пылкимъ, а не безразличнымъ и трусамъ» <sup>1</sup>), Со всей страстью своей любви и пылкостью своей ненависти онъ громилъ академиковъ, превозносилъ импрессіонистовъ, и не понялъ такого крупнаго художника, какъ Пювисъ-де-Шаванъ. Ежегодно онъ задъваеть его съ особенной злобностью, хотя прирожденный вкусъ Гюисманса не можеть не чувствовать въ выставленныхъ картинахъ таланта. «Это все тоть же блёдный колорить, -- пишеть онъ въ 1870 году; такъ же угловато и жестко, это раздражаетъ какъ всегда претензіями на наивность, и все-таки у этого живописца есть таланть. Онъ по горло ушель въ ложный жанръ и храбро барахтается тамъ, достигая въ этой безвыходной борьбѣ нѣкотораго величія». «Пювисъ де-Шаванъ, — пишеть онъ въ 1880 году, — разставляеть въ неуклюжихъ позахъ людей, которыхъ онъ неловко соединяеть въ группы; онъ не даетъ себѣ труда найти вѣрный тонъ, не придаеть ни признака правды и жизни ни фигурамъ, ни обстановкѣ, въ которой онѣ выставляють свою тяжелую окоченѣлость». Воть въ какихъ выраженіяхъ онъ описываеть уже въ 1881 году безсмертное полотно Пювиса «Бѣдный рыбакъ»: «Человѣческая фигура, высвченная серпомъ, ловить рыбу въ челнѣ; на берегу ребенокъ валяется среди желтыхъ цвътовъ около женщины. Что значить это название? Почему этоть человѣкъ бѣдный или счастливый рыбакъ? Гдѣ происходить эта сцена. Я не знаю». Потомъ слѣдують рѣзкіе нападки на технику — на бѣлесовато-лиловые, сѣрые, зеленомолочные тона, на сухость рисунка, и ни слова о возможной связи этихъ бёдныхъ бёлесоватыхъ тоновъ съ настроеніемъ безпомощной, покорной скорби, которой дышить вся картина, что могло бы навести критика на существование внутренняго смысла картины, и ся название стало бы яснѣе. «Передъ этимъ полотномъ, — продолжаетъ Гюисмансъ, — я пожимаю плечами, меня раздражаеть это обезьянство библейскаго величія... потомъ я испытываю жалость и сни-

<sup>1) &</sup>quot;Certains".

схожденіе, потому что это произведеніе человѣка, сбившагося съ пути, но и убѣжденнаго артиста, который презираетъ увлеченіе публики и, въ противность другимъ живописцамъ, пренебрегаетъ барахтаньемъ въ клоакѣ моды. Несмотря на возмущеніе, которое вызываетъ во мню эта живопись, когда я нахожусь около нея, я не могу защититься отъ нюкотораго влеченія, находясь вдали отъ нея».

Въ этой оценкъ живописи Пювиса, въ этомъ безсили проникнуть въ ея смыслъ. при смутномъ влечени къ ней. лежить ключъ къ пониманию артистическаго темперамента Гюисманса, а отчасти и объяснение дальнъйшей эволюции его таланта. Пока онъ имълъ дъло съ произведеніями импрессіонистовъ, выдающаяся его способность получать эстетическое наслаждение отъ всякаго гармоничнаго воспроизведенія внѣшняго міра, помогала ему въ качествѣ критика не только оцёнивать готовый таланть художника, но и прозревать таданты въ ихъ зачаточномъ состоянии. Онъ оценилъ по заслугамъ многихъ живописцевъ, тогда не привлекавшихъ еще ничьего вниманія и только теперь цёнимыхъ знатоками искусства, каковъ, напримёръ, осмёянный въ 1877 году Сезаннъ. Но для пониманія Пювиса, Гюисмансу не хватало эстетической эмоція души простой и поэтической. Кромѣ непосредственнаго чувства живописи, онъ былъ способенъ и на глубокій разсудочный анализъ; но онъ не испытываль, видимо, интуитивнаго волненія передъ произведеніемъ искусства, въ которомъ художникъ, приподнимая покровъ, обнаруживаеть внутреннюю жизнь духа, —волненія, которое заражаеть зрителя настроеніемь творца. Живопись Пювиса его раздражаеть, какъ неразръшимое противорѣчіе. Онъ ненавидить ее, но не рѣшается сдать Пювиса въ архивъ наравнѣ со столькими другими живописцами, имъ упраздненными. Можеть быть, инстинктомъ своей мистической расы онъ чувствоваль, что въ этихъ бѣлесоватыхъ полотнахъ есть что-то иное, ему недоступное, но привлекательное. По нашему митнію, это было начало разлада въ душѣ Гюисманса. Онъ оставался въренъ школь натуралистовъ и это только усиливало его разладъ. Голое наблюденів заполоняло его, утрачивались съ годами иллюзіи молодости, заставлявшія его по-своему любить человѣка, вѣрить въ него. «У него были, -- говорить Гюисмансь про одного изъ своихъ героевъ, -какъ у многихъ другихъ, идеалы, убитые подъ нимъ». Тогда дѣйствительность, не освѣщенная фантазіей, не согрѣтая чувствомъ, не одухотворенная идеаломъ, являла ему лишь грубость и грязь; въ людяхъ онъ видитъ скучныхъ автоматовъ, — жизнь рисуется ему какъ уродливая клоака. Но онъ еще судорожно держится за старое знамя, хотя уже въ «En Ménage» нѣтъ того подъема жизнерадостности, которой блещуть «Soeurs Vatard», «Croquis Parisiens».

«Бѣдный Рыбакъ», тронувшій какія-то струны души нашего автора, былъ вѣстникомъ начинавшагося глубокаго переворота не только въ живописи, но и во всемъ настроеніи умственной жизни Франціи.

Французская мысль, изсушенная позитивизмомъ, пресыщенная натурализмомъ, утомленная современностью, не сулившей какъ будто ничего впереди, точно искала точки опоры. То было время, когда во французскую литературу ворвалось иноземное вліяніе, до тѣхъ поръ мало соприкасавшееся съ французскими писателями. Кружки молодыхъ литераторовъ зачитывались Тодстымъ и Достоевскимъ, открыли Ибсена, Вагнера, англійскихъ прерафаэлитовъ. И у французской молодежи явился вопросъ, которымъ никогда не задавались натуралисты-зачёмъ жить? Романъ Rod'a «Sens de la vie», герой котораго мучимъ невозможностью разрѣшенія вопроса о судьбѣ человѣчества, имѣлъ огромный успѣхъ. Paul Desjardins, натура пылкая и активная, выпускаеть свою брошюру «Devoir Présent» и, не ограничиваясь однимъ раздумьемъ, соединяетъ въ одинъ кружокъ довольно большое число одинаково настроенныхъ людей на широкой формуль: «намъ довольно знать, что мы живемъ для чего-нибудь». Члены кружка собираются для обсужденія этическихъ и философскихъ вопросовъ. Все это показываеть, что подроставшее поколѣніе далеко отходило отъ радостной самоувъренности натурализма. Въ обществь пробуждалась религіозная мысль и образовался такъ-называемый «неохристіанизмъ», принявшій христіанскую нравственность въ свою основу, составлявшій болье стремленіе къ върь, чѣмъ вѣру. Одновременно и паралельно появленіе въ Парижѣ пресловутой г-жи Блаватской и многочисленныхъ ея сторонниковъ возбудили интересь къ буддизму. Многіе свётскіе люди, за невозможностью поступать иначе, принялись изучать буддизмъ по многочисленнымъ брошюрамъ и журналамъ лондонскаго теософическаго общества. Наравнѣ съ неохристіанизмомъ образовался «необуднизмъ», который имълъ также многочисленныхъ послъдователей. Наконецъ. сама позитивная наука давала пищу общему стремленію къ чему-то сверхматеріальному или казавшемуся такимъ. Появились знаменитыя работы Шарко о гипнотизмѣ, которыя санкціонировали давнишнюю народную въру въ существование сомнамбулизма и ясновиденія; известнымъ ученымъ Шарлемъ Рише сделана была попытка при помощи теоріи вѣроятностей доказать возможность передачи мысли на разстояние. Люди, сторонние наукъ, не могли оцънить настоящаго значенія работы ученыхъ. Публика не различала того, что наука установляла въ этихъ вещахъ какъ точные факты, отъ того, что она давала какъ гипотезы или ставила какъ новыя проблемы для изслѣдованія. Большинству было ясно одно: положительная наука, всегда боровшаяся съ народнымъ вѣрованіемъ въ сомнамбулизмъ, сдалась, вынуждена признать долго не признававшееся, стало быть, она погрѣшима. И этотъ выводъ уносилъ дюдей въ безбрежный океанъ мистической фантазіи.

Побъда сомнамбулизма надъ наукой воскресила полузабытый спиритизмъ, и онъ началъ распространяться почти въ небывалыхъ до того времени размѣрахъ. Въ Лондонѣ образуется «общество для исихическихъ изслёдованій» съ цёлью изученія явленій телепатіи. спиритизма, фантазмовъ умершихъ; оно привлекаетъ къ себъ симпатіи многихъ молодыхъ ученыхъ во Франціи раціоналистической постановкой вопросовъ и вызываеть преувеличенныя надежды въ мистическихъ кругахъ. Рядомъ съ этическими тенденціями «неохристіанизма» и «необудлизма» образовалось стремленіе къ созданію новой религи при помощи синтеза научныхъ данныхъ и религіозныхъ воззрѣній. — направленіе, выразителемъ котораго въ литературѣ быль въ значительной степени Э. Шюре. Когда изъ тайниковъ кружковъ и изъ кабинетовъ ученыхъ это полумистическое, полураціоналистическое настроеніе переходить въ мутныя воды того, что называется «свётомъ» — въ парижские салоны — оно становится неуловимымъ и неопредѣлимымъ. Тамъ порывы великодушныхъ сердець, артистическія стремленія къ иной красоть молодыхъ художниковь, потребность ума проникнуть за предёлы жизни и матеріи вдругь слились и сгустились въ особую атмосферу мистики, насыщенную скорте суевърнымъ страхомъ, чъмъ религіознымъ порывомъ. Въ мистическихъ салонахъ 80-хъ и 90-хъ годовъ върили во все, даже въ разноцвѣтное электричество, исповѣдыеали всѣ вѣры, не присоединяясь ни къ одной. Спириты, магнетизеры, астрологи, оккультисты, теософы появлялись въ салонахъ, какъ мыльные пузыри, проповѣдывали, удивляли и исчезали, смѣняясь новыми.

Мало-по-малу мечты о сліяніи мистики съ наукой разсћиваются. Медленность и осторожность ученыхъ раздражають мистиковъ, которые ждали отъ науки откровенія, а отъ ученыхъ признанія за истину безсвязнаго лепета истеричныхъ медіумовъ, псевдоэрудиціи и «чудесъ» шарлатановъ, «маговъ». Наука, отождествляемая съ матеріализмомъ и позитивизмомъ, провозглашается несостоятельной, ученые деспотами-доктринерами, систематически притѣсняющими свободу вѣры, свободу мысли. Мистическія фракціи начали дифференцироваться: задачи этическія и философскія отходили на задній планъ, и огромное большинство всецьло отдавалось «изслѣ-

Digitized by Google

дованіямъ» черной и бѣлой магіи. Это былъ своего рода матеріализмъ наизнанку. Люди искали, главнымъ образомъ, «феномена», матеріальнаго проявленія сверхъестественныхъ силъ, но не новыми методами науки, что пытались дѣлать и нѣкоторые ученые, а старыми орудіями средневѣковой науки—алхиміи, астрологіи, магіи. Въ Парижѣ пытались получить философскій камень въ концѣ XIX ст., посылали другъ другу «envoâtement», спасались отъ него заклинаніями. Ожиданіе, что адъ или небо откроетъ всѣ свои тайны, вызывало равнодушіе къ текущей жизни, а такъ какъ ожиданіе это всегда обманывалось, въ общемъ получалось мрачное нессимистическое настроеніе, жизнь внѣ настоящаго, но и безъ будущаго.

Мрачный пессимизиъ охватываеть Гюисманса въ этотъ періодъ возникновенія мистическихъ настроеній французскаго общества. Признаки усталости жизнью уже чувствуются въ «En Ménage». Въ первыхъ произведеніяхъ Гюнсманса любовь, иногда возвышавшаяся надъ простымъ половымъ влеченіемъ, во всякомъ случав, почти всегда носила характеръ радости жизни. Въ «Еп Ménage» одинъ изъ героевъ Андре, женившийся, чтобы обезпечить себѣ сидёлку на старость, чтобы «имёть право облегчать свое раздражение на спинъ другого, заставлять себя жалъть, а иногда и любить», пытается устроить себѣ сносную холостую жизнь послѣ измѣны жены, которая ничего не дала ему, кром' пошлости, за недолгую совыёстную жизнь. Но одинокая жизнь холостяка, въ прежней обстановкѣ, съ прежними любовницами, съ прежней служанкой, тяготить его какъ повторение пережитаго безъ прежней молодой радости, и онъ снова сходится съ женой, возвращается къ семейной жизни, какъ къ лучшему изъ золъ. Но нигдъ, пожетъ быть, ни у одного писателя мрачное отношение въ жизни не вылилось съ такой безнадежной тоской, какъ въ его повѣсти «А зи-l'ези», вытедшей въ 1882 году. Это поистинъ необыкновенное и единственное произведение какъ по сюжету, такъ и по его выполнению. Чиновникъ какого угодно министерства пишетъ по утрамъ какія угодно бумаги, потомъ ищеть въ различныхъ скверныхъ ресторанахъ Парнжа сносной пиши и нигив ее не находить. Это все-и это ужасно. Жизнь, сърая, безцвътная, пошлая, длинная, какъ дождливые осенніе сумерки, тянется въ книгь безъ просвьта, безъ передышки, и книга заканчивается трагическимъ аккордомъ, который придаеть повёсти болёе общій смысль, чёмъ желаніе описать одного ничтожнаго человѣка. «Онъ понялъ, - говорить Гюнсмансъ про своего героя, безполезность перемѣны дороги, безплодность порывовь и усили; надо пустить себя плыть по теченію... остается сложить руки и

стараться спать». Фолантенъ, герой повъсти, возвращается въ свой старый привычный ресторанъ, Гюисмансъ уже никогда болье сознательно не возвратился къ своему юношескому натурализму.

Большое, можеть быть решающее значение въ развити таланта Гюисманса имѣли произведенія Одилона Редона. Hukomy неизвѣстный въ то время художникъ, рисунки и литографіи котораго никогла не принимались на офиціальныя выставки. Редонъ устроилъ въ 1882 году выставку своихъ произведений въ редакции «Gaulois». Трудно найти среди современныхъ художниковъ таланть, болѣе самобытный, артиста болье сложнаго, воображение болье производительное. Его многочисленные литографические альбомы и его рисунки углемъ вмѣщаютъ безконечный міръ идей, выраженныхъ образами безконечное разнообразіе чувствъ и предчувствій. Головокружительныя тайны снятся этому мудрецу и волнують его воображение. Невѣдомые міры чудовищъ, въ которыхъ заложено до-человѣческое сознаніе, оживають подъ его карандашомъ и дышать, волнуются, свътятся и всегда страдають въ глубокомъ мракъ непознаваемаго. Неразрѣшимая загадка человѣческой души стоить передъ нимъ неотступно: прекрасная женщина вдругъ озаряется таинственно тихимъ свётомъ, который льется изъ книги, ею читаемой; страшная парамужчина и женщина — изступленная оть порока, непреклонно идеть впередъ къ новымъ порокамъ, къ радости преступленія; согбенная фигура, неестественно высокая, изъ свёта входить подъ сводъ безпросвѣтной тымы пещеры, гдѣ растеть лишь чахлый тернъ. И ниже къ живущему опускается глазъ художника, неведомые цветы открываются передъ нимъ. Цвѣтокъ-скорбное человѣческое лицо-поднимается на тонкомъ стеблѣ изъ бездны стоячей воды; папоротникъ зацвёль, круто сгибая упругій стебель еще не раскрывшагося листа, и цвѣть его-человѣческій глазъ, который глядить и съ восторгомъ, и съ печалью на открывшійся передъ нимъ міръ. И мысли людей воплотились — храмъ стремится въ неестественную высь, ожившій сфинксъ со скорбнымъ женскимъ лицомъ сторожитъ его входъ и съ горькимъ состраданиемъ не допускаеть въ святилище жестокаго юношу, принесшаго мертвую голову женщины, какъ входную дань... Таковы наудачу взятые изъ сотенъ сюжеты рисунковъ Редона. Кажется, что неудержимая фантазія художника хотьла охватить весь мірь; образы, ее населяющіе, возвышаются надь всёмь, что доступно чувствамъ, живутъ въ области невыразимаго, граничатъ съ музыкой, но корнями своими это искусство питается жизнью, землей, человѣкомъ. Всякое лицо, цѣликомъ вышедшее изъ души артиста, можно найти въ живущихъ, всякое сверхъестественное чудовище могло бы жить и является прототипомъ чего-нибудь живущаго.

Основнымъ мотивомъ этого громаднаго творчества является личное человѣческое страданіе и скорбь человѣка за все страданіе, разлитое въ природѣ.

Въ прибавленіи къ «Art Moderne» Гюисмансь посвящаеть Редону двѣ восторженныя, хотя не особенно проникновенныя страницы. Онъ уже не спрашиваеть, «гдѣ происходить эта сцена?» какъ передъ «Бѣднымъ рыбакомъ» Пювиса; онъ захваченъ мощью, жаромъ, жизненностью этого отрѣшенія отъ міра чувственнаго въ искусствѣ, онъ тогда, быть можеть, понялъ, что не всякій «порывъ безплоденъ», и заканчиваетъ несвойственными ему словами, идущими въ разрѣзъ со всѣмъ тѣмъ, что онъ говорилъ до того времени: «съ нимъ (Редономъ) намъ любо не находить дна и носиться въ грёзѣ за сто тысячъ верстъ отъ всѣхъ школъ живописи древнихъ и современныхъ».

Непримиримый во всемъ. Гюисмансъ ръзко сворачиваетъ съ дороги и покидаеть натурализмъ раньше другихъ молодыхъ учениковъ Золя, отдѣлившихся отъ него послѣ появленія въ свѣтъ «La Тегге» знаменитымъ «манифестомъ пяти»<sup>1</sup>). Онъ отходить отъ круга Золя, знакомится съ Редономъ, съ Маларме, учителемъ и вдохновителемъ молодой символической школы, съ Вилье-де-Лиль-Адамомъ. представителемъ идеалистическаго направленія, который имѣлъ на Гюнсманса очень сильное вліяніе, съ поэтами Верленомъ, Рембо, Ле-Блуа, и одновременно входить въ сношение съ многочисленными оккультическими, спиритическими и вообще мистическими кругами. Съ этого времени творчество Гюисманса получаетъ иную окраску. Онъ какъ будто отходитъ отъ внѣшняго міра и погружается въ самоанализь. Рядъ послѣдующихъ романовъ-«А Rebours», «En Rade», «La Bas», «En Route» — посвящены исключительно детальному пересмотру его личнаго міровоззрѣнія и анализу переживаемыхъ имъ умственныхъ и нравственныхъ переворотовъ; они могутъ быть скорѣе названы исторіей умственнаго развитія Гюисманса, почти его автобіографіей, чёмъ романами, за исключеніемъ «En Rade», который, какъ мы увидимъ, занимаетъ особое мѣсто.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ августв 1887 года въ газетахъ появилось письмо, за подписью ближайшихъ друзей и учениковъ Золя (Guiches, P. Marguerite, L. Descaves, J.-H. Rosny и P. Bonnetain), въ которомъ они высказали свое возмущение новымъ романомъ учителя, такъ какъ рядомъ съ отсутствиемъ художествевныхъ достоинствъ неприличный тонъ въ этомъ романв усилился до невозможнаго, "спустился до такой низкой грязи, что иногда кажется, что имжеть дёло со сборникомъ скатологи. Учитель дошелъ до дна мерзости"-такъ заканчивается письмо. "Манифестъ" этотъ, надёлавшій въ своевремя много шуму, имжетъ значеніе въ исторіи французской беллетристики и обозначаетъ поворотный пунктъ въ сторону идеалистическаго искусства.

## III.

Первымъ актомъ новаго періода въ творчествѣ Гюисманса быль нересмотръ встхъ своихъ новыхъ воззръний на искусство и литературу и построеніе алтарей новымъ богамъ. Онъ воплощаеть себя въ герцогѣ des Esseintes и пишеть «А Rebours». Романъ этоть, появившійся въ 1884 году и давшій автору извѣстность, перешедшую за предълы Франція, представляеть большую аналогію съ «A-au-l'eau». Это также taedium vitae, но не человѣка, у котораго въ жизни нѣть ничего, кромѣ безцѣльной пошлости, а почти сумасинедшая ненависть ко всему живущему, къ людямъ въ особенности и ко всей современности, съ такой любовью воспётой когда-то. Изъ такого настроенія одинь исходь: уйти оть жизни и искать удовлетворенія въ искусствѣ, далекомъ отъ жизни, въ красотѣ, составляющей контрасть съ окружающимъ уродствомъ. Герой романа не жалкій біднякь Фолантень, которому некуда уйти изъ сквернаго ресторана иначе какъ въ другой скверный ресторанъ; это знатный, безмёрно богатый человёкъ, который по первому желанію можеть позволить себѣ всякую прихоть. Жизнь дезъ-Ессента не дала ему болье отрадныхъ впечатльний, чъмъ жизнь Фолантена. На ступени общественной лъстницы, на которой онъ родился, люди такъ же пошлы и ничтожны, какъ въ министерстве и ресторанахъ беднаго Фолантена. Старые аристократы, собиравшиеся по вечерамъ у карточнаго стола, были «существами неподвижными и ничтожными», которые «пережевывали однь и ть же безцвътныя ръчи и сто льть тому назадъ говорившіяся фразы». Молодые люди, воспитанные въ монашескихъ школахъ, «побѣдоносные тупицы», которые истощили терпение своихъ учителей, удовлетворяли цели-дать обществу «послушныхъ и благочестивыхъ» членовъ, но совсемъ непривлекательныхъ. Молодежь, воспитанная въ государственныхъ учебныхъ заведеніяхъ, менфе лицемфрна, болфе свободна, но столь же неинтересна и узка. Литераторы противны дезъ-Ессенту своей мелочностью, разговорами «пошлыми какъ церковная дверь», непріятными сужденіями о кпигахъ, которыя они ценять по числу выдержанныхъ ими изданій. Люди, свободно мыслящіе, доктринеры буржуазіи казались герцогу жадными и безстыдными «пуританами», требовавшими себ'в свободы для того только, чтобы душить чужія мнітнія. Женщины, долго привлекавшія его развращенную чувственность, надовли ему «врожденной женщинь глупостью» въ соединении со всеми другими свойствами, присущими всемъ видамъ продажной женщины. «Его презрѣніе къ человѣчеству усилилось; онъ понялъ, наконецъ, что міръ состоить изъ негодяевь и дураковъ».

Но не только отдёльные люди, но и все современное общество до того ненавистно, что благородный герцогъ однажды занялся развращениемъ молодого мальчика бёдняка, со спеціальной цёлью приготовить въ немъ будущаго убійцу. «Я содёйствовалъ бы по итърё моихъ силъ, —говоритъ онъ, — созданію мерзавца, лишняго врага этого отвратительнаго общества».

И герцогъ спасается отъ современности и людей, поселившись въ необыкновенномъ домѣ подъ Парижемъ, гдѣ все приспособлено иля того, чтобы оградить владельца отъ всякаго дуновенія внёшнаго міра. Дезъ-Ессенть, ненавистникъ жизни, является антиподомъ стараго Гюнсманса. Онъ, проницательный наблюдатель, объявляеть устами своего героя, что всякое движеніе, всякое соприкосновеніе съ внѣшнимъ міромъ безполезно, такъ какъ «воображеніе можеть свободно замёнить вульгарную дёйствительность фактовъ». Въ наше время все естественное поддилывается человикомъ (вино, напримиръ), и если перенести «эту ловкую ложь въ міръ интеллекта», можно безъ сомнёнія, такъ же легко пользоваться «химерическими наслажденіями», какъ и въ матеріальномъ мірѣ. Все явло въ томъ, чтобы умъть достаточно абстрагироваться и быть въ состоянии «подставить грёзу о действительности вмёсто самой действительности». Склонный къ крайностямъ, какъ Гюисмансъ и, такъ же какъ онъ. неспособный, очевидно, подняться надь матеріалистическими представленіями, дезъ-Ессенть идеть дальше и утверждаеть: «Природа отжила свое время; она утомила отвратительнымъ однообразіемъ нейзажа и небесъ внимательное терпѣніе утонченныхъ людей». Все, что создала природа, можеть создать и человѣкъ и не только своимъ воображеніемъ но декораціей — можно саблать льсъ. электрическій лунный свёть, скалу изъ картона и т. д. Природа, эта безконечная болтунья, утомила добродушное восхищеніе настоящихъ артистовь, и настало время замёнить ее, насколько возможно, искусственностью. Понятно, что при этомъ воззрѣніи на отношение искусства къ дъйствительности и на жизнь вкусы дезъ-Ессента въ живописи довольно радикально отличаются отъ прежнихъ вкусовъ Гюнсманса. Украшая новый домъ картинами, дезъ-Ессенть не покупаеть ни одного вмпрессіониста, о чемъ когда-то мечталъ Гюисмансь. Такъ какъ современная жизнь не привлекла герцога, ему хотелось «живописи утонченной, купающейся въ грёзь древности, въ античномъ развращении, далекой отъ нашихъ нравовъ, далекой отъ нашихъ дней». Гюставъ Моро, старыя гравюры голландскихъ мастеровъ, Одилонъ Редонъ украшаютъ его стѣны, а не прежніе боги. Дега или Ренуарь.

Одиночество дъйствуеть на дезъ-Ессента какъ «наркотическое

Digitized by Google

вещество»; онъ не способенъ сосредоточивать вниманіе на чтеніи или на артистическихъ размышленіяхъ и питаеть свой умъ самимъ собой, какъ животное питается насчетъ своего тела въ зимнюю спячку. Тогда онъ смотритъ съ отвращениемъ и страхомъ, какъ проходять передъ нимъ годы его умершей жизни. Пересмотръ прошлаго, безцѣльнаго, пустого, приводить его къ пересмотру философскихъ воззрѣній. Всѣ вопросы, забытые во время его пребыванія въ Парижѣ, снова стали передъ нимъ какъ раздражающія проблемы. И ему казалось, что всёми своими инстинктами онъ стремится къ въръ, но при малъйшемъ напряжении мысли влечение это исчезало. Тъмъ не менъе онъ чувствуеть, что его влечение къ искусству есть своего рода порывъ къ идеалу, къ невѣдомому вселенной, отдаленному блаженству, желанному какъ блаженство, которое намъ обѣщаетъ Св. Писаніе. Анализируя свое умственное состояніе до конца, онъ приходить къ заключенію, что его крайній пессимизиъ, какъ и пессимизмъ Шопенгауэра имѣютъ общую исходную точку съ католицизмомъ, но дальше этого вывода не идеть. Глава, посвященная описанію этого кризиса, не кончающаяся никакими положительными заключеніями, составляеть единственный въ своемъ родѣ перлъ по анализу душевнаго состоянія скептика, который стремится вернуться къ въръ; она интересна и какъ указание на связь между мистическимъ настроеніемъ времени, вышедшимъ изъ безплоднаго пессимизма, и католическими тенденціями.

Несмотря на свой абстрактный характеръ, «А Rebours» все же имѣеть окраску реализма. Дезъ-Ессенть, помимо своихъ эстетическихъ и интеллектуальныхъ особенностей, представляется читателю невропатомъ, и его физические недуги описаны детально, съ медицинской правдой. Взятый какъ типъ реалистическаго романа, онъ-физически, умственно и нравственно больной сынъ въка, жертва переутонченія сливокъ современнаго общества, продукть вырожденія, человѣкъ неспособный ни къ какому акту воли. Такъ что дезъ-Ессенть является въ значительной степени не только провозвёстникомъ идей Гюисманса, его умственнымъ двойникомъ, но и представителемъ нѣкоторой части молодежи того времени. Этимъ объясняется очень большой успѣхъ «А Rebours». Личность дезъ-Ессента, подобно типу Базарова у Тургенева, съ одной стороны выражала извъстное общественное теченіе, съ другой же стороны она создавала этоть самый типъ въ жизни. Казаться дезъ-Ессентомъ, чистымъ эстетомъ, надменнымъ отрицателемъ уродливаго демократическаго духа современности, составляло завѣтную мечту «снобовъ» того времени, у которыхъ часто не было не только эстетическаго переутонченія, но даже простого артистическаго чутья... Литературные и художественные взгляды дезъ-Ессента имѣли несомнѣнное вліяніе на развитіе французскаго вкуса. Въ значительной мѣрѣ благодаря «А Rebours», большой публикѣ стали извѣстны такіе писатели, какъ Маларме, Верленъ, Вилье и друг. Даже слава Боделера получила большой блескъ, благодаря дезъ-Ессенту. Съ появленіемъ «А Rebours» начинается интересъ молодыхъ литераторовъ къ латинской литературѣ времени паденія и къ изученію католической мистической литературы. Не говоря уже про то, что никто лучше Гюисманса не опредѣлилъ живописи Гюстава Моро, этому послѣднему посвящена въ «А Rebours» одна изъ лучшихъ главъ книги, и хотя мнѣнія Гюисманса, можетъ быть, теперь и не устоятъ противъ болѣе спокойной оцѣнки поколѣнія, далеко ушедшаго отъ импрессіонизма, но болѣе красивыхъ строкъ трудно написать про Моро послѣ Гюисманса. Въ свое время онѣ были драгоцѣнны, указывая искусству новый путь.

Но, очевидно, не въ созданіи искусственнаго существованія лежало настоящее рішеніе вопроса жизни для Гюисманса, и судьба дезъ-Ессента трагичніе судьбы Фолантена.

Для того чтобы жить исключительно въ области искусственности и создать иную дъйствительность, у дезъ-Ессента не хватило фантазів и способности къ созерцанію. Попытки «фиктивной жизни», элементы которой онъ черпалъ всегда въ мірѣ матеріальномъ (необыкновенныя растенія, позолоченная и украшенная драгоцѣнными каменьями черепаха, опьяняющие ароматы, необыкновенные ликеры и т. под.), ища раздражения притупленной чувственности, окончились не обновленіемъ, а настоящей бользнью. Жить, стало быть, внѣ жизни нельзя, къ людямъ надо вернуться. И дезъ-Ессенть возвращается, бросивъ крикъ отчаянія, трагическій призывь къ въръ: «Волны человъческаго ничтожества поднимаются къ небу, и онѣ поглотять пріють мой, плотины котораго я разрушиль противь своей же воли. Господи, сжалься надъ сомнѣвающимся христіаниномъ, надъ невѣрующимъ, алчущимъ вѣры, надъ каторжникомъ жизни, садящимся на корабль въ ночь, которую не озаряетъ болѣе ни одинъ утвшительный отблескъ надежды».

## IV.

Когда для Гюисманса пала завёса натурализма, когда въ области сужденій объ искусствё онъ нашелъ новый идеалъ, новый критерій, ему самому, какъ художнику, предстояла задача «измёнить нуть», или «сложить руки и стараться спать». Такой попыткой выйти въ творчествё на иной путь является его романъ «En Rade».

Общая тенденція романа сходится съ пессимизмомъ «А Веbours». Гюисмансь стремится показать ничтожность и бездонную грязь дѣйствительности, но этой послѣдней онъ противопоставляеть не мірь искусственности, гдѣ можно наслаждаться какь бы въ дъйствительности, а область сновидьнія, грёзы, гдь все діаметрально противоположно реальному. Жакъ Марль, новое воплощеніе Гюисманса, живеть съ больной женой въ старомъ, заброшенномъ, разрушенномъ временемъ и непогодами замкв. Тамъ холодно, сыро, грязно, гнило. Ничто не веселить, не радуеть глазъ. Кругомъ ни души, кромѣ жадныхъ, грубыхъ, циничныхъ и вороватыхъ мужиковъ. подственниковъ жены Жака. Онъ спить и видить сны, и сны эти, лучшіе продукты его духа, должны составлять контрасть своей красотой съ безвыходной грязью действительности. Весь романъ состоить изъ сценъ безконечной поплости бодрствованія, которыя перемежаются съ описаніями сповильній. Разсказы о сновадёніяхъ являются попыткой создать поэмы въ прозё въ чистоидеалистическомъ родѣ, и онѣ, по нашему мнѣнію, доказывають неспособность Гюисманса къ этому роду творчества.

Идеалистическое искусство-удель поэтовь, первымъ же признакомъ поэтической души всегда было и навсегда останется чувство природы, этой первородной матери творчества, какъ бы далеко оно ни отошло отъ первоисточника вдаль или вглубь. Гюнсмансъ въ своихъ первыхъ произведеніяхъ оставался въ предълахъ Парижа; его онъ воспель, въ него онъ проникъ, его онъ понялъи навсегда закрёпилъ въ тысячё картинъ. Въ «En Rade» онъ въ первый разъ очутился не на площади, а въ полѣ, не передъ домами и церквами, а передъ цвѣтами и деревьями, и тутъ онъ безсиленъ. Старая развалина, конюшня, съновалъ, устроенный въ полуразрушенной часовнь, гробницы прежнихъ владъльцевъ замка въ заброшенной церкви, мужики и сельскій трактиръ — все это изображено грубо, по живеть. Природа мертва, молчить, сохраняеть лишь внёшній блескъ красокъ и контуровъ, но не даеть читателю ни своего настроенія, ни настроенія смотрѣвшаго на нее автора. Жакъ видить «сумасшедшій садъ, подъемъ деревьевъ, безумно высящихся къ небу», и это первое общее впечатлѣніе, чисто зрительное, ничуть не подтверждается, а охлаждается дальнвишимъ очень детальнымъ описаніемъ. Авторъ перечисляетъ одичавшія и дикія породы растеній этого сада, цвіть и форму ихъ соцетотій, и всякое изъ нихъ сравнивается то съ китайской пагодой, то съ растопленнымъ сахаромъ, то съ англійскимъ пластыремъ... Въ описание этого сада Гюнсмансъ, очевидно, желалъ вложить символическій смысль но читателю оно ничего ие говорить, потому что природа ничего не говорить автору, который вынужденъ сейчась же пояснять свою мертвую аллегорію тенденціознымъ разсужденіемъ: Жакъ «меланхолически размышлялъ объ этомъ циничномъ разбойничествъ природы, которую такъ рабски копирусть человѣкъ». Однимъ изъ довольно привычныхъ описательныхъ пріемовъ Гюисманса является сравненіе описываемаго предмета въ природѣ съ другимъ, просто аналогичнымъ. Иногда это бываеть сказано красиво, но не отдаляеть читателя оть чистовнѣшняго аспекта описываемаго, иногда звучить, какъ искусственный подборь словь, безразлично относящихся къ двумъ сразу возникшимъ представленіямъ, и получается нѣчто вродѣ фотографіи двухъ портретовъ, снятыхъ на одной пластинкв. Описывая, напримъръ. небо, Гюисмансь въ одномъ мѣстѣ говорить: «Не было ни одной волны, ни одного облака, ни одной складки на этомъ небосклонь. который внушаль образь твердаго моря, усвяннаго островками жидкости» (раньше звъзды сравниваются съ гейзерами); и немедленно послѣ этого сравненія слѣдуеть рядъ астрономическихъ свѣдѣній о цвътъ различныхъ планетъ, точно эти знанія прибавляютъ что-нибудь къ художественному изображенію ночного неба. Восшедшая на этомъ «твердомъ морѣ» луна сравнивается «съ зіяющимъ колодцемъ... приносящимъ на уровень своего серебрянаго края ведра блёдныхъ огней». Такихъ примёровъ можно привести много не только изъ «En Rade», но и изъ послёдующихъ его произвеленій.

Итакъ, природа не вдохновляеть Гюисманса, онъ мало способенъ къ тому сплачиванию съ нею натуръ поэтическихъ, когда природа и душа поэта, сливаясь, дають нёчто отдёльное и отъ природы, и отъ души художника, -- символъ. Если же мы обратнися къ той части его книги, гдъ онъ даетъ продукты чистой фантазіисны Жака — то увидимъ, что тамъ онъ еще болье безсиленъ. Онъ, можеть быть, самъ чувствоваль свою несостоятельность, у него точно не хватило мужества прямо выступить съ фантастическими разсказами, и онъ застѣнчиво вставилъ ихъ въ натуралистическій романъ, далъ имъ реалистическую санкцію: новизна обстановки, нервное напряжение Жака могли легко вызвать наклонность къ кошмарамъ и снамъ. Въ этихъ снахъ, «гдѣ душа, освобожденная отъ своей жалкой тюрьмы, улетала въ дымныя катакомбы грёзы», духъ автора не поднимается надъ міромъ матеріальнымъ. Послъ перваго дня, проведеннаго среди природы, Жакъ видить первый сонъ, гдѣ живой природѣ противопоставляется необычайная росвошь искусственности: ему снится дворець, поднимающійся къ облакамъ, озера, заключенныя въ мѣдные берега, окружаютъ его; онъ

видить заль съ порфировымъ поломъ, увитый виноградной лозой изъ металла и всевозможныхъ драгоценныхъ каменьевъ; она светится сама собой и освѣщаеть таинственнымъ свѣтомъ фантастическій дворець. Въ этомъ дворць онъ видить библейскую сцену-Эсоирь, приведенную къ Агасферу. Дворецъ и всѣ дѣйствующія лица сна не являются созданіями фантазіи автора. Всѣ элементы мастерского описанія взяты хотя не изъ дъйствительности, но изъ видѣннаго, изъ зрительной памяти. Между Эсеирью и многочисленными Саломеями Гюстава Моро чувствуется близкая связь, и самъ Гюисмансь, описывая Саломею Моро, говорить о ней почти такъ же, какъ о своей Эсеири. И дворецъ, и Агасфера можно найти и въ Иродѣ Моро, и въ другихъ его фигурахъ. Тъмъ не менѣе Гюисмансь дёлаеть новый шагь въ направлении идеализма. Ему мало простого воспроизведения красивой картины, она должна носить символический характерь; но онъ такъ мало способенъ чувствовать символическое значение образа, что къ своему собственному произведенію обращается съ тыми же вопросами и почти въ твхъ же выраженіяхъ, съ которыми когда-то обращался къ «Бедному рыбаку» Пювиса. «Гдѣ, въ какое время, подъ какой широтой, въ какой местности могъ воздвигаться этотъ огромный дворецъ?» — спрашиваетъ себя Жакъ. И, наконецъ, находитъ, что сонъ его-исторія Эсеири, и вмѣстѣ съ тѣмъ ему объясняется и символизмъ «лозы великанши, сестры, по Ною, наготы, телесной и сестры Эсеири, лозы, что соединилась на спасение Израиля, съ прелестью женщины, исторгнувшей торжественное объщание у опьяненнаго чувственностью царя». Все это ложно, разсудочно, сухо. Символъ Гюисманса не созданъ, а логически выведенъ изъ сліянія памяти художественныхъ впечатлѣній и историческаго факта, обобщеннаго, но конкретнаго.

Послѣ цинично-натуралистическаго описанія зловонной, душной конюшни, гдѣ телится корова, слѣдующая глава сразу начинается сномъ, въ которомъ Жакъ путешествуетъ по лунѣ, какъ бы для того, чтобы еще рѣзче выдѣлить контрастъ прямого наблюденія надъ жизнью и ея грязью и кристаллической чистотой интеллектуальнаго созерцанія конкретныхъ вещей. Сонъ о лунѣ менѣе цѣленъ, чѣмъ первый сонъ, онъ слишкомъ часто напоминаетъ страницы Жюля Верна, такъ онъ полонъ астрономическихъ свѣдѣній и деталей, черезчуръ точныхъ для фантастическаго разсказа. Только нѣкоторыя описанія возвышаются до необыкновенной красоты и рельефности; таково описаніе чернаго неба луны, «усѣяннаго звѣздами, которыя горятъ для себя, на мѣстѣ, не распространяя никакого сіянія», или луннаго пейзажа, похожаго на застывшее море, которое «до безконечности катило свои валы, высокіе, какъ соборы, и молчаливые. Всюду водопады свернувшейся пѣны, обвалы окаменѣлыхъ водъ, безгласные потоки, все отчаяніе остановленной, однимъ жестомъ анестезированной бури». Но, къ сожалѣнію, авторъ не оставляетъ читателя подъ сильнымъ впечатлѣніемъ въ нѣсколькихъ строчкахъ высѣченнаго описанія,—онъ сейчасъ же ударяется въ научныя гипотезы о причинахъ такихъ явленій на лунѣ и въ рядъ аналогій, взятыхъ изъ медицины, которыми умаляетъ всю силу сказаннаго.

Мистическія вѣянія времени очень сильно чувствуются въ «En Rade» не въ смыслѣ потребности въ вѣрѣ, какъ въ «A Rebours», а въ смыслѣ интереса къ загадочному и его объясненіямъ. Таинственное явленіе сновидѣній удивляетъ Жака, онъ ищетъ разгадки его то въ наукѣ, то въ суевѣрности или мистическихъ теоріяхъ сновидѣнія. Научныя попытки объяснить причины сновидѣній не удовлетворяютъ его, и онъ приходитъ къ заключенію, что «ученые ослятъ», какого бы мнѣнія они не придерживались. Онъ спрашиваетъ себя: нѣтъ ли правды «въ столѣтнемъ хламѣ снотолкователей и колдуновъ?» не нужно ли признать «пути Провидѣнія въ безпорядочномъ вихрѣ сновъ» и вмѣстѣ съ тѣмъ признать «неизбѣжныя посѣщенія инкубовъ и суккубовъ и всѣ отдаленныя гипотезы демонистовъ»?. Въ романъ встрѣчается даже въ первый разъ попытка объяснить нѣкоторыя психологическія явленія, внезапный наплывъ дурныхъ мыслей— «дьявольскимъ внушеніемъ».

Во всякомъ случав, если Гюнсманса, подобно герою «En Rade», «интересовали поочереди то доисторическія времена, то теологія, то каббала», если онъ тоже «перерылъ всѣ библіотеки, истощилъ всѣ картоны», ----онъ, подобно многимъ людямъ того времени, не нашель въ этихъ безпокойныхъ поискахъ истины. Наоборотъ, одинъ изъ послёднихъ сновъ Жака указываеть на невёріе въ ея существованіе и на признаніе ся полной относительности. Послѣ цѣлаго ряда кошмаровъ, въ которыхъ можно видъть намеки на сношеніе съ оккультическими кругами, истина является Жаку въ видъ «отвратительной корги», и Гюисмансь посвящаеть ей слова, полныя горечи обманутаго ожиданія. «Сверхъестественная для однихъ, говорить онъ, — земная для другихъ, она (истина) безразлично свяла убъждение въ обътованной землъ возвышенныхъ душъ и въ духовной пустынъ идіотовъ; она ласкала всякаго, сообразно съ его темпераментомъ, съ его иллюзіями, маніями и возрастомъ, поддаваясь его вождельню уверенности во всехъ позахъ, во всехъ видахъ, по выбору».

6

Между «Еп Rade» и слѣдующимъ романомъ Гюисманса «Là— Bas», который вызвалъ еще большій интересъ, чѣмъ «А Rebours», и большую сенсацію, прошло три года. Въ теченіе этого времени онъ, кромѣ сборника «Les vieux quartiers de Paris», написанныхъ съ обычнымъ мастерствомъ и любовью къ парижской старинѣ, пропѣлъ свою лебединую пѣснь художественнаго критика. Въ «Certains», точно прощаясь съ современнымъ искусствомъ, за которое онъ когда-то такъ горячо боролся, онъ выбираетъ изъ числа живописцевъ «нѣкоторыхъ» и посвящаетъ имъ свое пламенное восхищеніе. Хотя онъ говоритъ, что художественный вкусъ долженъ быть исключителенъ, но въ число избранныхъ попали артисты весьма различныхъ направленій и темпераментовъ—Гюставъ Моро, Уистлеръ и Одилонъ Редонъ съ одной стороны, Дега, Рафаэлли и Сезанъ—съ другой.

Эта противорѣчивость вкуса только видимая. Гюисмансь разсматриваеть различныхъ артистовъ сквозь призму своей все болѣе укобпляющейся ненависти къ современности и въ этой ненависти находить связующее звено между ними. Передавая съ неподражаемымъ искусствомъ впечатление, вынесенное имъ на выставке акварелей Г. Моро, онъ говорить, что любить Моро по контрасту: когда глазъ, очарованный красотой образовъ, созданныхъ художникомъ, снова «видѣлъ стыдъ современности — улицу» съ ея омнибусами, мужчинами, которые читають «подлыя газеты», женщинами, «обезображенными родами и одуренными отвратительнымъ торгомъ», становилось понятно это искусство Моро, «не зависящее отъ времени, убъгающее въ невъдомую даль, парящее въ грёзъ, вдали оть омерзительной мысли, выдёляемой цёлымь народомь». Въ моменть, когда деньги- «святое святыхъ, передъ которымъ все человѣчество ползаетъ на брюхѣ», когда «страна, изуродованная доступной всёмъ политической дёятельностью, точить гной изъ всёхъ нарывовь своихъ народныхъ собраній и прессы», «нѣкоторые люди, фатально заблудившіеся среди ужаса этого времени, мечтають въ сторонѣ, и черноземъ ихъ грёзы нарождаетъ невѣроятные цвѣты трепещущаго блеска, лихорадочнаго, гордаго аромата, цвъты грустные!» Воть почему въ «позорныхъ Франціяхъ» появляются Боделеры, Флоберы, Гонкуры, Моро, Редоны, Ропсы и друг. ,существа исключительныя, которыя изъ отвращенія къ настоящему кидаются «въ пропасть прошлыхъ въковъ, въ бурное пространство кошмаровъ и грёзъ». И Дега, исключительно писавшій танцовщиць и нагихъ женщинъ, находитъ объяснение своему таланту въ этой теоріи. Такіе артисты, какъ Дега, подчиняются тому же вліянію: «они сосредоточиваются, стоять на мѣстѣ и, въ твореніяхъ насмѣшливыхъ или жестокихъ, изображають среду, имъ ненавистную, изображають ея стыдъ и уродство». Уистлеръ и Ропсъ не укладываются въ эти рамки, но зато оба они отвѣчають его мистическому настроенію. Живопись Уистлера переносить его въ спиритизмъ; портреть миссъ Александеръ этого живописца напоминаеть ему опыты Крукса и матеріализованный духъ Кети Кингъ. Но восторгъ его передъ Ропсомъ безграниченъ, въ немъ онъ видитъ разоблачителя сатанизма, его врага. Дьяволъ, который потомъ всецѣло охватитъ душу Гюисманса, уже показываетъ свои рога...

(Окончание слъдуетъ.)

А. Баулеръ.

6•

## Теодоръ Моммзенъ \*).

19-го октября въ 8<sup>3</sup>/<sub>4</sub> утра, не приходя въ сознаніе, безъ страданій скончался Теодоръ Моммзенъ, за два дня до кончины пораженный ударомъ. Еще наканунъ удара 86-лътній старикъ работалъ надъ новой статьей и, ложась въ постель, читалъ новое собраніе ръчей своего коллеги по академіи и университету, знаменитаго историка церкви Гарнака. Такъ кончилась длинная, богатая трудами и событіями жизнь.

Всесторонне охарактеризовать Моммзена какъ человѣка, ученаго, писателя и политика, врядъ ли подъ силу одному лицу. Какъ ученый. Моммзенъ работалъ ръшительно во всъхъ областяхъ изученія древняго міра: онъ имѣлъ одинаково крупную извѣстность какъ языковідь, палеографь, эпиграфисть, нумизмать, историкь, юристь. Не ограничиваясь древней исторіей, онъ издаваль памятники по исторіи средневѣковой. Какъ писатель-стилисть, онъ извѣстенъ не только какъ авторъ «Римской исторіи», но и какъ переводчикъ итальянскихъ поэтовъ; онъ выступалъ и какъ оригинальный поэтъ, издавъ вмѣстѣ со своимъ братомъ Тихо и другомъ Штормомъ сборникъ стиховъ подъ заглавіемъ «Пёсни трехъ друзей». Какъ общественный дѣятель Моммзенъ выступалъ во всѣ серьезные моменты политической жизни Германіи во вторую половину 19-го в'жа. Подробно характеризовать общественную и политическую дѣятельность Моммзена, это значить характеризовать всё главнёйшія теченія германской общественной жизни съ 40-хъ годовъ прошлаго вѣка до нашего времени.

Само собою разумѣется, я и не предполагаю дать сколько-нибудь

Сообщение, читанное въ засёдания Юридическаго Общества при Казанскомъ Университетъ 1-го поября 1903 года.

всесторонней характеристики Моммзена. Моя задача заключается лишь въ томъ, чтобы отмётить главные моменты его жизни, основныя черты его характера и указать общее значение его трудовъ въ исторической наукё и въ смежныхъ областяхъ.

Теодоръ Моммзенъ родился 30-го ноября 1817 года, въ Шлезвигь-Гольштейнь, въ мъстечкъ Гардингь, гдъ его отецъ Іенсъ Моммзенъ быль діакономь. Въ какихъ матеріальныхъ условіяхъ началъ свою жизнь маленькій Теодоръ, можно заключить изъ того содержанія, какое получаль въ это время его отець: онъ имълъ клочекъ земли въ 91/2 гектаровъ (около 9 десят.) и около 300 руб. денежнаго дохода. Теодоръ былъ старшій сынъ діакона. Положеніе отца стало еще болѣе затруднительнымъ, когда у него въ 1819 г. родился второй сынъ Тихо, позднёе пріобрётшій извёстность какъ авторъ работь о Пиндарь и о Шекспирь. Лишь въ 1821 г. Момизенуотцу удалось перейти на нѣсколько лучшее мѣсто діакона въ Олдеслоэ (также вь Гольштейнь). Но вь томъ же году у него родился третій сынъ, Августь, -- позднѣе авторъ ряда трудовъ по древней хронологіи. — и все увеличивавшіеся расходы не давали возможности Моммзену-отцу улучшить свое матеріальное положеніе. Кромѣ трехъ названныхъ сыновей, у него были еще сынъ и дочь. Этотъ сынъ рано умеръ. Лишь въ 1841 г., когда Теодору было 24 года. 58-льтнему его отцу удалось получить первое священническое мьсто въ Олдеслоэ, которое онъ и занималъ до своей смерти, послъдовавшей въ 1851 г. Нужно къ этому прибавить, что Моммзенуотцу приходилось еще поддерживать свою престарьлую мать и сестеръ. Очевидно, что дѣтство Моммзена не могло быть очень богатымъ удовольствіями, говорить его біографъ Фрицъ Іонасъ.

Такія стёсненныя обстоятельства не помѣшали, однако, богато одаренному и трудолюбивому Моммзену приготовиться къ экзамену и въ 1834 г. поступить въ старшіе классы гимназіи въ Альтонѣ, носившей названіе Christianeum. Эта гимназія имѣла своеобразную организацію: ея старшіе классы, такъ называемая selecta, имѣли расширенную систему преподаванія, приближавшуюся къ университетской. Центромъ преподаванія были древніе языки, а также философія, реторика, физика, математика, нѣмецкая литература, исторія, французскій, англійскій и датскій языки — послѣдній потому, что Шлезвигъ - Гольштейнъ принадлежалъ въ то время датскому королю.

При гимназіи существоваль научный кружокь, организованный

гимназистами. Темы для рефератовъ избирались самими гимназистами и были очень разнообразнаго содержанія. Моммзенъ принималъ въ этомъ собраніи живое участіе. Въ альтонской гимназіи до сихъ поръ сохраняются три доклада Моммзена, имъ собственноручно написанные на темы: 1) Какія требованія слёдуетъ предъявлять къ хорошей біографіи? 2) Геніи—необходимое зло. 3) Почему чрезмёрная критика вредна?

Насколько жизненно было поставлено преподаваніе древнихъ языковъ, по крайней мѣрѣ, въ нѣкоторыхъ изъ тогдашнихъ нѣмецкихъ гимназій, наилучшимъ образомъ видно изъ того факта, что ученики альтонской школы не только не питали отвращенія къ классикамъ и не забрасывали ихъ подальше, отдолбивши заданный имъ урокъ, а добровольно читали въ своемъ ферейнѣ древнихъ авторовъ. Моммзену поручался выборъ писателей для такого совмѣстнаго чтенія. Конечно, такой интересъ учениковъ къ классикамъ объясняется тѣмъ, что преподаваніе сводилось къ живому пзученію древней литературы и исторіи, а не къ скрипучему переводу 20—30 строкъ Цицероновой рѣчи, сопровождаемому чисто формальнымъ зазубриваніемъ содержанія этой рѣчи, формулярнаго списка Цицерона, а главнымъ образомъ къ толкованію различій между igitur и itaque.

Въ 1838 г. 20-лётній Моммзенъ покинулъ Christianeum и поступилъ въ Кильскій университетъ. Матеріальную возможность къ этому онъ имёлъ, благодаря стипендіи, полученной имъ при окончаніи гимназіи.

Въ университетъ Моммзенъ избралъ юридическій факультеть. Но, бүдүчи на этомъ факультеть, онъ обнаруживалъ большой интересь къ филологическимъ дисциплинамъ. Онъ особенно много работаль у профессора Яна, ученика Бёкка (основателя греческой эпиграфики) и Лахмана (извѣстнаго изслѣдователя гомеровскихъ поэмъ). Благодаря Яну, Моммзенъ заинтересовался греческими и латинскими надписями-область, въ которой позднѣе онъ сдѣлаль такъ много. Другой профессоръ, оказавшій вліяніе на Моммзена, былъ небезъизвѣстный юристь Озенбрюггенъ, начавшій свою ученую карьеру сначала въ качествъ филолога, а потомъ перешедшій на каеедру римскаго права. Какъ говоритъ уже упомянутый выше біографъ Моммзена, Озенбрюггенъ внушилъ Моммзену пониманіе тьсной связи, какая существуеть между изучениемъ древняго права и филологіей. Тёми успёхами, какихъ достигъ Моммзенъ въ своихъ трудахъ по римской исторіи и исторіи римскаго права, онъ, конечно, прежде всего обязанъ своему таланту, а потомъ именно пониманію этой связи и одинаковому господству надъ матеріаломъ

87

и методами филологическаго, историческаго и юридическаго изслёдованія.

Но не одна наука интересовала Моммзена во время его пребыванія въ университетѣ. Моммзенъ былъ поэтъ. Въ 1843 г. онъ, какъ уже сказано, вмѣстѣ со своимъ братомъ Тихо и другомъ Штормомъ выпустилъ сборникъ стиховъ подъ заглавіемъ «Liederbuch dreier Freunde».

Однако и поэзія не заняла энергичнаго и высоко-даровитаго юношу всепьло. Университетские годы Моммзена пришлись какъ разъ на то время, когда германское общество стало понемногу оживать оть тяжелой реакци, наступившей послѣ Вѣнскаго конгресса. Вновь пробуждаются идеи объединенія Германіи и освобожденія нѣмецкаго общества оть бюрократическаго гнета. Живой и впечатлительный Моммзенъ не могъ оставаться вдалекъ отъ этого движенія. Особенно трудно было держаться въ сторонѣ отъ освободительныхъ идей нѣмцу, выросшему въ Гольштиніи. Дѣло въ томъ, что положение герцогствъ Шлезвига и Гольштейна было въ это время очень странное. Оба они принадлежали датскому королю, но не какъ королю Даніи, а какъ герцогу Шлезвига и Гольштейна, т.-е. унія была чисто личная. Гольштинія входила даже въ составъ германскаго союза. Король Христіанъ былъ бездѣтенъ. Поэтому возникаль вопросъ о будущей судьбѣ герцогствъ, тѣмъ болѣе, что гольштинскіе законы допускали наслёдованіе лишь по мужской линіи. Датское правительство мечтало о полномъ сліяніи герцогствъ съ Даніей. Но этотъ планъ встрвчалъ решительный, ожесточенный протесть въ громадной части населенія герцогствь. Дёло въ томъ, что население Гольштинии и большей части Шлезвига было чисто нъмецкимъ и унія съ Даніей быладля этого населенія нежелательной. Центромъ нѣмецкой оппозици датскому правительству, былъ какъ разъ Кильскій университеть, въ которомъ находился Моммзенъ. Онъ, не колеблясь, вступиль въ круги нѣмецкой оппозиціонной молодежи. Вивсть со своимъ другомъ Штормомъ онъ предпринимаетъ изданіе сборника нѣмецкой народной поэзіи Шлезвига и Гольштейна,--дъло, непріятное для датскаго правительства. Однако, Моммзену суждено было лишь организовать это издание, выполниль его уже его новый другъ Мюлленгофъ. Не пришлось Моммзену увидёть и ближайшихъ событій датско-нѣмецкаго конфликта. Въ 1843 г. онъ сдаль юридическій государственный экзамень и вь томъ же году, 8 ноября, защитилъ докторскую диссертацію.

Тяжелое матеріальное положеніе, въ какомъ Моммзенъ провелъ свое дътство, было повидимому причиной того, что онъ кончилъ университетъ сравнительно поздно-26 лътъ. Въ 1844 г. онъ получилъ на 3 года стипендію для поъздки въ Италію и покинулъ родину.

Злёсь, въ Италіи. Моммзенъ всёцёло отлался наукё. Впослёдствія онъ безчисленное число разъ посѣщалъ Италію, до мелочей зналъ ея развалины, музен и библіотеки. Но начало этому знакомству было положено именно въ первую повздку. Центромъ его занятій было изучение римскихъ надписей, --- римская эпиграфика, которой онъ заинтересовался еще въ университеть подъ вліяніемъ Яна. Такая на первый взглядъ сухая дисциплина положительно увлекла его. И это понятно. Отдѣльная надпись можеть казаться сухой, скучной и безсодержательной, интересной лишь для ученаго буквовда. Но если всѣ эти каменныя таблицы съ самымъ разнообразнымъ содержаніемъ. — на которыхъ написаны и законы, и списки магистратовъ, и похвальныя надписи государственнымъ и муниципальнымъ дѣятелемъ, и просто надгробныя эпитафіи, и историческія хроники,--если весь этоть сухой въ его разрозненности матеріаль соединить вмёстё да освётить при помощи литературныхъ и археологическихъ Памятниковъ, то камни начинають оживать, изъ-за нихъ смотрять на васъ живые люди. Предъ вами встають и историческія личности, и простые обыватели захолустнаго городка; вы можете по иной надписи прослёдить всю карьеру какого-нибудь римскаго чиновника, слёдовать за нимъ изъ Африки въ Малую Азію, изъ Азіи въ Галлію, —всюду, куда онъ переходилъ, двигаясь по своей служебной лестнице. Черезъ посредство надписей вы проникаете въ африканскій поселокъ съ полукрѣпостными крестьянами, видите эксплуатирующихъ ихъ чиновниковъ, видите центральныхъ администраторовъ, пытающихся водворить порядокъ въ эти отношенія. Читая надписи, вы проникаете въ испанскій рудникъ періода Римской имперіи и знакомитесь съ горнорабочими. И много, много можеть сказать холодный камень тому, кто сумбеть его прочитать и истолковать. Въ то время, когда Моммзенъ путешествовалъ по Италіи, разыскивая новыя латинскія падписи, свёряя съ подлинниками тексты тёхъ, которыя были неудовлетворительно напечатаны ранье, --- въ это время большинство преческиха надписей, тогда извѣстныхъ, было уже собрано, систематизировано и частью напечатано Бёккомъ. Совсѣмъ въ иномъ положение были латинскія надписи. Ими сравнительно мало интересовались. Многія были изданы, но по большей части въ старыхъ, мало доступныхъ сочиненіяхъ, сплошь да рядомъ безъ всякой системы; далеко не всегда тексть быль прочитань удовлетворительно. Съ планомъ собранія латинскихъ надписей въ это время носился знаменитый итальянскій археологь графъ Бартоломео Боргези; мечтали объ этомъ и члены парижской Академіи Надписей. Та же идея существовала и въ Берлинской Академіи Наукъ, уже прославившейся изданіемъ греческихъ надписей. Особенно ревностно пропагандировалъ эту идею въ Германіи учитель Моммзена профессоръ Янъ.—Вполнѣ естественно поэтому, что, попавъ въ Италію, Моммзенъ сосредоточилъ свою работу какъ разъ на эпиграфикѣ и подготовилъ здѣсь собраніе надписей Неаполитанскаго королевства,—собраніе, которое и было имъ опубликовано позднѣе, въ 1852 г. Это былъ большой фоліантъ въ 500 страницъ, содержащій около 8.000 надписей. Но помимо этого собранія, Моммзенъ, за свое трехлѣтнее пребываніе за границей, написалъ еще около 90 статей и замѣтокъ по вопросамъ эпиграфическимъ и историческимъ. Кромѣ Италіи, онъ успѣлъ побывать еще во Франціи.

Однако пора была подумать о возвращения на родину. Въ 1847 г. Момизенъ опять у себя въ Гольштиніи. Мы видимъ, что онъ попаль сюда какь разь въ очень интересный и въ то же время очень тревожный моменть: приближался 1848 годь, — эпоха февральской революціи. Какъ всюду въ Европъ, это былъ годъ борьбы за свободу среднихъ, а кое-гдъ и низшихъ классовъ. Въ Германіи дъло было, однако, сложнье; борьба за освобождение сочеталась здъсь съ борьбой за объединение. Объединение было нужно выросшему среднему классу и потому, что оно представлялось ему средствомъ для устраненія или по крайней мёрё ослабленія множества мелкихъ реакціонныхъ правительствъ, а также и потому, что оно было настоятельно необходимо въ виду экономическихъ потребностей: нужно было для развивавшейся промышленности, для развивавшагося торговаго обмѣна. Стеченіе обстоятельствъ сдѣлало Шлезвигъ-Гольштейнъ однимъ изъ наиболье заметныхъ центровъ немецкаго національнаго движенія: желая освободиться оть Даніи, здешніе нѣмцы, конечно, тяготѣли къ Германскому союзу, и уже теперь здѣсь обозначались симпатіи къ Пруссіи, ибо лишь въ Пруссіи можно было надъяться найти поддержку противъ Даніи. Въ 1848 г. въ Гольштинии вспыхиваетъ возстание противъ Дании; оно находитъ себѣ защиту въ германскихъ государствахъ, откуда идутъ сюда и волонтеры, и регулярныя войска. Вмешательство великихъ державъ спасло на этоть разъ Данію. Война погасла, чтобы вспыхнуть вновь въ 1864 г. и кончиться присоединениемъ обоихъ герцогствъ къ Пруссія.

И вотъ въ напряженную гольштинскую атмосферу 1847 г. попалъ 30-лѣтній Моммзенъ изъ-за границы. Мы уже достаточно ознакомились съ его характеромъ, чтобы угадать, что онъ не останется въ сторонѣ отъ общаго движенія. Онъ вступаетъ въ редакцію «Шлезвигъ-Гольштейнской газеты», стоявшей во главѣ оппозиціи противъ датскаго правительства.

Но редакторскую дѣятельность Моммзену скоро приплось прервать: онъ получилъ приглашение на каседру римскаго права въ Лейпцигъ и такимъ образомъ могъ въ большей степени сосредоточиться на научныхъ занятіяхъ. Онъ готовитъ къ печати вышеупомянутое собрание латинскихъ надписей Неаполитанскаго королевства, пишетъ множество статей и въ то же время въ 1850 г. заключаетъ контрактъ съ Вейдманновскимъ книгоиздательствомъ относительно издания «Римской истории», которая должна быть научной, но написанной доступно и для не-спеціалистовъ. Всё эти работы были въ полномъ разгарѣ и, вѣроятно, были бы кончены скорѣе, чѣмъ это случилось. Но судьба сулила иное.

Въ Лейпцигѣ Моммзенъ встрѣтился со своимъ прежнимъ учителемь, теперь коллегой, Яномь, который изъ Киля перешель въ Лейпцигъ. Черезъ Яна онъ завелъ здъсь, какъ и всюду, общирный кругь друзей. Это были профессорь Гаупть и несколько образованныхъ лейпцигскихъ книгоиздателей и книготорговцевъ. Въ исторіи германской науки есть одна подробность не столь незначительная, какой она кажется съ перваго взгляда. Я имбю въ виду наличность въ Германіи съ давнихъ поръ сравнительно значительнаго числа серьезно образованныхъ издателей и книгопродавцевъ, изъ которыхъ иные имъють даже университетскія ученыя степени. Это обстоятельство ведеть къ тому, что здъсь находять себъ издателей цённыя сочиненія, которыя въ другой, менёе культурной странь таковыхъ не нашли бы, ибо кажутся малообразованнымъ издателямъ и книгопродавцамъ не заслуживающими вниманія. Благодаря тому же обстоятельству, въ Германіи прекрасно организована книжная торговля. Воть въ средѣ такихъ образованныхъ книгоиздателей и своихъ коллегъ-профессоровъ и вращался въ Лейпцигѣ Моммзенъ. Само собою разумѣется, что въ кругу Моммзена рѣчь постоянно обращалась и къ текушимъ бурнымъ политическимъ событіямъ: къ дѣятельности франкфуртскаго парламента, политикѣ Пруссіи и Австріи и т. п. Въ май 1849 г. произопли знаменитые майскіе дни въ Дрезденъ, когда для подавленія вспыхнувшаго здъсь возстанія саксонскому правительству пришлось обратиться за помощью ĸъ Пруссіи, и прусскія войска вступили въ Дрезденъ. Естественно, что въ состанемъ Лейпцигъ было много толковъ объ этомъ событи, здѣсь также было броженіе. Кружокъ Моммзена живо интересовался всёмъ этимъ. Происходившіе въ кружкѣ разговоры дошли куда слёдуеть. Моммзенъ и его друзья Гаупть и Янъ были, кромъ

того, членами умфренно-либеральнаго «Нфмецкаго общества» (Deutscher Verein). Это было имъ также поставлено въ вину тогдашнимъ саксонскимъ правительствомъ, и осенью 1850 г. противъ нихъ былъ начатъ процессъ. Моммзенъ и Гауптъ были приговорены въ первой инстанціи къ продолжительному заключенію въ крфпости, Янъ былъ оправданъ. Во второй инстанціи приговоръ относительно заключенія въ крфпости былъ отмфненъ, но всф трое были отрфшены отъ должностей «для блага университета», какъ гласило распоряженіе правительства, въ виду того, что названные профессора «открыто выражали свою скорбь» (по иоводу реакціонныхъ событій) и «подавали плохой примфръ университетской молодежи».

Понятно, что всѣ эти перипетіи очень неблагопріятно отразились на научной работь Моммзена. Печатаніе 1-го тома «Римской исторіи», которое должно было закончиться къ осени 1851 г., пришлось отложить, потому что рукопись не была готова. «Въ кутузкѣ (im Käficht), —писалъ Моммзенъ своему издателю во время процесса, я не напишу никакой «исторіи», во всякомъ случаѣ не напишу такой, какую могъ бы дать вамъ для изданія».

Два года Моммзенъ былъ пе у дѣлъ. Его друзья---нѣсколько болѣе. Однако они всѣ вернулись на казедру, благодаря одной особенности тоглашняго политическаго состоянія Германіи: именно благодаря той самой раздробленности Германіи, изъ-за борьбы съ которой они подверглись суровой карь. Благодаря отсутствію политическаго единства въ странахъ, говорившихъ по-нѣмецки, сплошь да рядомъ писатели и ученые, преслъдуемые правительствомъ одного государства, находили себѣ пріють въ другомъ. Это обстоятельство давало возможность нѣмецкой литературѣ и наукѣ не заглохнуть даже въ періоды жесточайшей реакціи. Это же самое обстоятельство выручило изъ бѣды Моммзена и его друзей. Кстати сказать, «бѣда никогда не приходить одна», — Моммзена въ то же время, въ 1851 г., поразилъ новый тяжелый ударъ: умеръ его отецъ. Но скоро въ сумеркахъ явился просвътъ: въ 1852 г. Моммзенъ былъ приглашенъ на казедру римскаго права въ Цюрихъ. Въ 1853 г. Янъ получиль профессуру въ Баваріи, въ Мюнхенѣ. Гаупть въ томъ же 1853 г. получилъ мѣсто въ Пруссіи, а именно профессуру въ Берлинскомъ университетѣ.

Въ тихомъ, живописномъ Цюрихѣ Моммзенъ могъ опять приняться за замедлившуюся было научную работу. Онъ пишетъ здѣсь 1-й томъ своей «Римской исторіи» и, конечно, обращается къ своимъ любимымъ надписямъ; онъ составляетъ собраніе римскихъ надписей, найденныхъ въ Швейцаріи. Но пребываніе Моммзена въ Цюрихѣ не продолжительно. Черезъ два года, въ 1854 г., онъ получаеть приглашеніе въ Бреславльскій университеть, и такимъ образомъ попадаеть въ Пруссію. Можеть показаться страннымъ, что тогдашнее далего не либеральное прусское правительство приглашаеть къ себѣ скомпрометированнаго въ политическомъ отношеніи ученаго. Но то же правительство еще ранѣе пригласило въ Берлинскій Университетъ не менѣе скомпрометированнаго Гаупта. Не нужно забывать, что Моммзенъ и его друзья, будучи убѣжденными либералами, въ тоже время всѣ надежды на объединеніе возлагали на Пруссію. Ихъ «пруссофильство» и было причиной, почему прусское правительство приняло такъ радушно ихъ, —изгнанниковъ изъ Саксоніи.

Въ Бреславлѣ Моммзенъ завершаетъ и печатаетъ трудъ, доставившій ему міровую извѣстность: въ періодъ времени съ 1854 по 1856 гг. выходятъ въ свѣтъ три тома его «Римской исторіи», охватывающіе судьбы римскаго государства съ древнѣйшихъ временъ до 46 г. до Р. Х., т. е. почти до самаго паденія республики. Въ то же время Моммзенъ усиленно работаетъ надъ римскими надписями. Ему удается убѣдитъ Берлинскую академію наукъ принять его планъ изданія надписей.

Работа надъ Corpus Inscriptionum Latinarum дѣлаетъ и для Моммзена, и для Академіи весьма желательнымъ его переселеніе въ Берлинъ. И вотъ въ 1858 г. онъ получаетъ казедру въ Берлинскомъ университетѣ и притомъ на этотъ разъ уже не на юридическомъ, а на философскомъ факультетѣ. Кругъ занятій Моммзена сложился за нослѣдніе годы такъ, что казедра древней исторіи стала представлять для него гораздо болѣе интереса, чѣмъ сравнительно - узкая сфера научной дѣятельности на казедрѣ римскаго права. Вскорѣ онъ дѣлается членомъ Берлинской Академіи Наукъ. Въ 1874 г. его избираютъ «предсѣдательствующимъ секретаремъ» академіи, и на этомъ посту онъ остается до 90-хъ годовъ, болѣе 20 лѣтъ.

Съ перебада въ Берлинъ началась для 40-лётняго Моммаена тихая трудовая жизнь. Онъ поселился въ прилегающемъ къ Берлину городкѣ Шарлоттенбургѣ, гдѣ жилъ до самой смерти. Еще ранѣе въ 1854 г. Моммаенъ женился на дочери своего друга книгопродавца Реймера. Казалось бы, Моммаенъ могъ теперь существовать спокойно и отдыхать, занимаясь только наукой. Тѣмъ болѣе это было для него естественно, что его завѣтная мечта видѣть Германію объединенной и самоуправляющейся, мечта, за которую онъ претерпѣлъ такъ много невзгодъ, — наконецъ осуществилась. Германія объединилась, въ ней создались представительныя учрежденія, создался обще-германскій рейхстагъ. Но Моммзенъ не только не думаеть устраняться оть общественной діятельности,--напротивъ, онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ заявляетъ, что «наихудшей ошибкой является въ его глазахъ, если кто-нибудь считаеть нужнымъ снять съ себя платье гражданина для того, чтобы не скомпрометировать халата ученаго!» Онъ живо слёдить за политикой. за перипетіями борьбы Пруссія съ Австріей. Германія съ Франціей. Борьба кончилась. Германія вышла поб'єдительницей. Но туть возникаеть множество внутреннихъ вопросовъ, поглощающихъ вниманіе новорожденнаго рейхстага. И воть въ 1873 г. 56-лътній Моммзенъ выставляеть свою кандидатуру на выборахь. Онъ избрань. Въ рейхстагѣ онъ остается до 1882 г., сначала примыкая къ національно-либеральной партін, а потомъ къ одной изъ либеральныхъ фракцій. Центромъ д'ятельности Моммзена въ рейхстагѣ была борьба съ Бисмаркомъ. Бисмаркъ былъ главнымъ дѣятелемъ въ дорогомъ для Момизена дълъ объединенія Германіи, и за это Момизенъ цънилъ и уважалъ его. Но теперь тотъ же Бисмаркъ въ объединенной Германіи сталь ся угнетателемь. И Моммзень смёло и рёзко выступаеть въ своихъ речахъ, статьяхъ и посланіяхъ къ избирателямъ противъ «абсолютизма Бисмарка», какъ онъ выражался. Оть природы горячій и саркастическій, Момизенъ не всегда проявляль осторожность въ выборѣ полемическихъ выраженій. Въ одной изъ своихъ рѣчей онъ назвалъ дѣятельность Бисмарка сплошнымъ мошенничествомъ. Раздраженный уже давно Моммзеномъ, Бисмаркъ туть не стерпёль и привлекъ Моммзена къ суду. Моммзенъ однако былъ оправданъ.

Съ 1883 г. Моммзенъ уже не присутствуетъ въ рейхстагѣ. Но это вовсе не значитъ, что онъ пересталъ принимать живѣйшее участіе въ общественной жизни. Онъ пишетъ, выступаетъ на собраніяхъ всякій разъ, какъ является опасность свободѣ мысли, печати, университетскаго преподаванія. Еще недавно онъ выступилъ съ рѣшительной отповѣдью противъ правительства, назначившаго въ Страсбургскій университетъ противъ воли факультета неизвѣстнаго въ наукѣ молодого человѣка, угоднаго однако министерству своими политическими взглядами.

Тъ́мъ не менъ́е, центръ тяжести въ дъ́ятельности Момизена въ берлинскій 45-лъ́тній періодъ его жизни заключается въ его ученыхъ трудахъ. За это время онъ выпускаетъ нъ̀сколько огромныхъ фоліантовъ Corpus'a Inscriptionum Latinarum и руководитъ изданіемъ другихъ томовъ этого монументальнаго предпріятія, обработанныхъ различными учеными, по большей части учениками Моммзена. Въ 1860 г. онъ издаетъ громадное изслъ̀дованіе о римскомъ монетномъ дъ́лъ́. Въ 1864 г. и 1879 г. изданы два тома различныхъ изслъ̀дованій по римской исторіи («Römische Forschungen»). Въ 1866—1870 гг. онъ издаеть по рукописямъ «Дигесты». Въ 1871—1886 гг. онъ выпускаеть еще монументальный трудъ «Römisches Staatsrecht». Въ 1899 г., уже имѣя 82 г. отъ роду, онъ публикуеть свое «Римское уголовное право», поражая спеціалистовъ общирностью собраннаго матеріала и тонкостью анализа. И не далѣе какъ этимъ лѣтомъ была имъ закончена подготовка къ печати, — правда, уже въ сотрудничествѣ съ болѣе молодымъ ученымъ Павломъ Мейеромъ, — новаго изданія Өеодосіева кодекса.

Таковы главные моменты 86-лётней жизни Теодора Моммзена.

Обращаясь теперь къ его характеристикѣ, я не считаю нужнымъ останавливаться долго на его физіономіи какъ общественнаго дъятеля. Я думаю, что его главныя черты въ этомъ отношении достаточно уже выяснились въ предшествующемъ описани его жизни. Мы видёли, что Моммзенъ, выросшій въ области, которой приходилось бороться противъ чуждаго ей народа, желавшаго ее поглотить, съ юности проникся нѣмецкимъ патріотизмомъ. Его мечта чуть не съ дѣтства, это-объединеніе Германіи и присоединеніе къ Германіи его родины Шлезвигь - Гольштейна. Если патріотизмъ свойство похвальное, то нельзя сказать того же о повинизмъ. Между тымъ приходится признать, что патріотизмъ у Моммзена переходилъ неръдко въ узкій націонализмъ, въ шовинизмъ. Если въ его свѣтлой жизни найдутся немногія пятна, то они явились въ результатѣ именно его націонализма. Таковы его рѣзкія выходки противъ французовъ во время Франко-Прусской войны (онъ требовалъ бомбардировки Парижа). Такова его грубая выходка противъ чеховъ въ 1897 г. Осуждая Моммзена за это, не следуеть однако забывать того, что Моммзенъ съ дётства лелёялъ мечту о соединеніи раздробленной, приниженной Германіи, являвшейся до 60-хъ годовъ 19 в. игрушкой другихъ державъ; нужно помнить, что съ юности ему приходилось участвовать въ борьбѣ его маленькой родины противъ чуждаго народа. Понятно, что національное чувство у него, какъ и у большинства нъмцевъ той эпохи, стало особенно обостреннымъ. Онъ сталъ болёе, чёмъ это приличествуетъ культурному человѣку, ненавидѣть другія націи, становившіяся на дорогѣ у нѣмцевъ. Во всякомъ случаѣ, какъ ни достоинъ порицанія шовинизмъ Моммзена, онъ лучше шовинизма, возникающаго у народностей господствующихъ, которыхъ никто не тёснитъ. А у насъ какъ разъ на шовинизмъ Моммзена нападали болѣе всего ть органы печати, которые проповъдують расовое ненавистничество у себя дома.

Моммзенъ былъ сторонникомъ прусской монархіи, ибо онъ

видѣлъ въ ней главную опору для германской объединительной идеи. Исторія показала, что въ этомъ отношеніи Моммзенъ былъ правъ. Въ то же время Моммзенъ былъ либераломъ и демократомъ. Мы видѣли, что онъ боролся съ деспотизмомъ Бисмарка такъ смѣло, какъ немногіе, постоянно навлекая на себя гнѣвъ всемогущаго канцлера. Не для того Моммзенъ мечталъ объ объединеніи Германіи, чтобы вмѣсто многихъ притѣснителей народа посадить одного сильнѣйшаго. И Моммзенъ присоединяется къ тѣмъ, кто идетъ на защиту свободы въ Германіи. Въ то же время Моммзенъ—демократь. Онъ ненавидитъ юнкеровъ изъ Восточной Пруссіи, высмѣиваетъ ихъ и въ парламентскихъ рѣчахъ, и даже въ «Римской исторіи». Въ послѣднее время онъ примкнулъ къ лицамъ, носящимся съ идеей о союзѣ либеральной партіи съ пролетаріатомъ.

Но все же сколь ни интересенъ Моммзенъ какъ политикъ, сколь ни много силъ тратилъ онъ на эту дѣятельность, — не въ ней причина его славы, и не въ ней главное наслѣдство, оставленное имъ потомству. Его значеніе, конечно, прежде всего въ наукѣ.

Въ 1887 г. его ученикъ Zangemeister къ 70-лѣтнему юбилею учителя написалъ книгу: «Theodor Mommsen als Schriftsteller». Въ этой книгѣ Цангемейстеръ даетъ полную библіографію трудовъ Моммзена, появившихся до 1887 г. И вотъ какія статистическія данныя приводитъ онъ: Моммзенъ за первыя 48 лѣтъ своей писательской дѣятельности успѣлъ напечататъ 6824 страницы in folio, 1402 in quarto и 19319 страницъ in octavo и малаго формата. Сюда включены и громадные томы Corpus'a Inscriptionum, и безчисленное множество мелкихъ статей и статеекъ. Послѣ 1887 г. Моммзенъ продолжалъ писать еще 16 лѣтъ. Но, конечно, дѣло не въ количествѣ, а въ качествѣ написаннаго. Важно то, что всѣ крупные, ровно какъ и многіе изъ мелкихъ трудовъ Моммзена пролагаютъ новые пути въ наукѣ.

Изъ числа его трудовъ прежде всего слѣдуеть назвать «Римскую исторію». Какъ мы уже сказали, 1-е изданіе трехъ первыхъ томовъ вышло въ 1854—56 г. Эти три тома выдержали 8 изданій. Къ печати подготовлялся 4-й томъ, долженствовавшій содержать исторію Римской имперіи. Но въ 70-хъ годахъ пожаръ уничтожилъ библіотеку Моммзена и много рукописей. Въ числѣ ихъ сгорѣла и рукопись 4-го тома. Такъ 4-й томъ и не былъ выпущенъ въ свѣтъ. Однако въ 1885 г. почти 70-лѣтній ученый выпускаетъ 5-й томъ Римской исторіи, содержащій исторію римскихъ провинцій въ императорскій періодъ. Этотъ томъ выдержалъ 4 изданія. «Римская исторія» Моммзена переведена на языки: русскій, французскій, англійскій, итальянскій, испанскій и польскій, и нёкоторые переводы выдержали по нёскольку изданій.

Чѣмъ же обусловленъ этотъ успѣхъ?

«Римская исторія» Моммзена имбеть громадное научное значеніе. Прежде всего, это — первое по времени всестороннее изображеніе исторіи Римской республики, основанное на критическомъ изучении источниковъ. Правда, въ критикъ источниковъ Моммзенъ имълъ предшественниковъ. Нибура и Швеглера. Нибуръ показалъ недостовърность многихъ традищонныхъ данныхъ о древнъйшей исторіи Рима; онъ доказаль, что въ основѣ этихъ данныхъ лежать не письменныя извѣстія, а легендарныя свѣдѣнія, почерпнутыя, по его мнѣнію, изъ народной поэзіи. Однако детальнаго разбора легендъ Нибуръ не успѣлъ сдѣлать. Да и изложеніе римской исторіи онъ не успѣлъ довести до конца. По оставленнымъ имъ рукописямъ изложение было доведено до первой Пунической войны. Для позднъйшихъ періодовъ существуетъ лишь краткій очеркъ, принадлежащій перу Нибура. Будучи силенъ въ критикѣ, Нибуръ часто очень произволенъ въ реконструкціи римской исторіи. Дѣло Нибура продолжалъ Швеглеръ, сочинение котораго вышло единовременно съ сочиненіемъ Моммзена. Швеглеръ далъ не только болѣе детальный анализъ римскихъ преданій, ---онъ далъ и болѣе правильное объясненіе происхожденія этихъ преданій. Не народная поэзія дегла въ основу этихъ легендъ, какъ думалъ Нибуръ; нѣтъ, по мнѣнію Швеглера, легенды суть созданія поздньйшихъ римлянъ, продукть ихъ умственной работы, вызванной желаніемъ объяснить происхожденіе различныхъ учрежденій, географическихъ названій, этнографическихъ группировокъ. Однако и Швеглеръ остановился въ своемъ анализъ и въ возстановлении истиннаго хода римской истории на полпути. Во-первыхъ, онъ успѣлъ довести изложеніе лишь до децемвирата; по рукописямъ, уже послѣ его смерти, изложение доведено было до Лициніевыхъ законовъ, т.-е. Швеглера въ этомъ отношения постигла судьба Нибура. Но мало того: въ критикѣ традици Швеглеръ часто слишкомъ остороженъ, --- онъ часто не ръшается сказать послѣднее слово и окончательно отвергнуть традицію. Трудъ Моммзена, явившійся одновременно, затмиль работу Швеглера. Моммзень, какъ мы уже сказали, первый изъ критическихъ историковъ охватилъ въ своемъ изложения всю исторію Римской республики. Критическую часть его работы можно оцѣнить, лишь беря «Римскую исторію» въ связи съ его безчисленными спеціальными статьями, въ особенности съ упомянутыми выше «Römische Forschungen». Дъло въ томъ, что, предназначая «Римскую исторію» для большой публики, Моммзенъ почти вовсе отказался здъсь отъ ученаго аппа-

рата: детальнаго разбора источниковъ, полемики съ другими изслъдователями. Этоть аппарать нужно искать въ его спеціальныхъ статьяхъ. Въ критикъ римской традиции Моммзенъ идетъ гораздо дальше Швеглера. Это видно хотя бы даже изъ такого примера. У Швеглера исторія царскаго періода занимаеть объемистый томъ въ 800 страницъ; отрицая подлинность Ромула и Нумы, Швеглеръ признаеть существование Анка Марція, Тулла Гостилія и допускаеть истинность очень многихъ традиціонныхъ легендъ о позднійшихъ царяхъ. Моммзенъ рѣшительно отвергъ эти легенды. Въ его сочинении исторія царскаго періода отсутствуеть вообще, и посль него уже почти ни одинъ историкъ не решается отстаивать истинность этихъ легендъ. Зато вибсто традиціи Моммзенъ для реконструкціи древнѣйшей исторіи Рима прибѣгаеть къ другимъ, косвеннымъ, но болѣе правильнымъ пріемамъ, которые до него почти игнорировались. а теперь приняты для выясненія древнійшей исторіи любого народа. Мы имбемъ въ виду данныя сравнительнаго языковъдения, археологіи и т. п. Отправляясь оть результатовъ работы Моммзена, позднѣйшіе историки Рима (Низе, Паись) идуть въ критической работь далье него. Паисъ, напримъръ, считаетъ возможнымъ скольконибудь достовврныя сведения о Риме искать не ранее эпохи децемвировь, а болье связное изложение не считаеть возможнымъ начинать ранѣе Пирра. Однако отправнымъ пунктомъ для дальнѣйшихъ критическихъ изслёдованій является всегда работа Момизена. Но Моммзенъ не удовлетворился разрушениемъ традици. Подобно Швеглеру, онъ хочетъ показать, какимъ образомъ возникла традиціонная исторія. И туть онъ вносить очень много новыхъ интересныхъ данныхъ. Большинство сагъ и легендъ Моммзенъ, подобно Швеглеру, считаеть продуктомъ позднъйшей умственной работы народа. Но онъ вводить въ анализъ новый элементь: онъ показываеть какъ позднѣйшія политическія событія, преимущественно II-го и I-го вв. до Р. Х., вліяли на римскую исторіографію и какъ легендарная исторія пріобрѣтала извѣстную тепденціозную политическую окраску. Такъ, наприм., онъ показываеть, какъ въ римской исторіографіи подъ вліяніемъ борьбы партій въ эпоху Гракховъ складываются разсказы о древныйшихь, можеть быть, никогда не существовавшихъ демагогахъ и т. п.

Не только въ анализъ традищи и возстановлении истиннаго хода древнъйшей истории Рима—заслуга Моммзена. Онъ первый даетъ всестороннее изображение эволющи римскаго общества. Такого цъльнаго изображения не существовало до него. Не только политическая история Рима дана у него: мы находимъ здъсь подробное изображение экономической, соціальной и культурной жизни насе-

<sup>7</sup> Digitized by Google

ленія римскаго государства. Далѣе, Моммзенъ большое вниманіе обращаеть на исторію римскихъ провинцій, которыя до него почти игнорировались, а послѣ него стали центральнымъ пунктомъ въ изслѣдованіяхъ по исторіи позднѣйшей республики и имперіи. И это—совершенно правильная точка зрѣнія: чѣмъ дольше существовало обширное государство, тѣмъ болѣе экономическая и культурная жизнь перемѣщались изъ Рима въ провинціи; здѣсь, въ провинціяхъ, подготовлялись всѣ важнѣйшія перемѣны въ общественномъ и государственномъ строѣ римской монархіи.

Интересъ къ деталямъ экономической жизни общества, къ подробностямъ общественной жизни римскихъ провинцій у Моммзена не является случайнымъ. Онъ коренится въ томъ понимании историческаго значенія мелкихъ и на первый взглядъ часто незначительныхъ фактовъ, какое Моммзенъ постоянно проявлялъ. Привѣтствуя Шмоллера при его вступлени въ академию наукъ, Момизенъ между прочимъ высказалъ слъдующее: «Отдъльный факть, который вы изучаете, нерѣдко представляется ничтожнымъ по своему значенію; результать же сцѣпленія такихь фактовь имѣеть для исторіи часто больше значенія, чёмъ битвы народовъ и государственныя отношенія. Вы должны систематически выводить цёлое и крупное изъ мелкаго и часто незначительнаго». Но при такой микроскопичности изслѣдованія тёмъ большее значеніе, по мнѣнію Моммзена, имѣетъ пластичность изложенія. «Если пластика изложенія, продолжаеть Моммзенъ въ той же рѣчи, — вообще дѣлаетъ историка, то здѣсь (въ изучении экономическихъ отношений) ей болбе, чвиъ гдв-нибудь, приходиться бороться съ мелочнымъ и часто разрозненнымъ матеріаломъ».

Очень цённа послёдняя часть исторіи республики у Моммзена. Въ газетныхъ статьяхъ по поводу смерти Моммзена всего больше обращалось вниманіе на симпатіи и антипатіи Моммзена къ римскимъ государственнымъ дёятелямъ этого періода. Но какъ ни блестящи эти характеристики личностей, не въ нихъ цённость даннаго отдёла «Римской исторіи». Моммзенъ показываетъ здѣсь, какъ общія причины подготовляютъ превращеніе старой республиканской организаціи государства города въ новую обще-имперскую организацію, какъ постепенно отживаютъ старыя учрежденія и вырастаютъ новыя. Этотъ анализъ продолженъ въ томъ томѣ его Römisches Staatsrecht, который посвященъ учрежденіямъ ранней имперіи, т.-е. принципату. Этотъ томъ является необходимымъ дополненіемъ къ Römische Geschichte, такъ какъ соотвѣтствующій томъ Römische Geschichte не появлялся. Мы видимъ здѣсь, какъ долго держатся остатки старыхъ республиканскихъ учрежденій даже въ уже установивпейся имперіи.

Само собою разумѣется, что не чужды «Римской исторіи» Момизена и нѣкоторые недостатки. Я уже указываль на то, что позднъйшіе изслъдователи пошли дальше Моммзена въ критикъ традиціи. но я отмѣтилъ также и то, что въ этой дальнѣйшей работѣ они отправляются отъ результатовъ работы Моммзена. Нѣсколько существеннѣе другой недостатокъ Моммзена: это его субъективизмъ въ характеристик и личностей поздн в шей республики. Онъ въ этомъ отношении рѣзко различается отъ объективной школы Ранке. Историческое міросозерцаніе Ранке выработалось въ подавленное время реакции. Ранке и его послъдователи — кабинетные ученые; они дали очень много для возстановленія фактовъ прошлаго, но, далекіе отъ жизни, не всегда достаточно реально представляли прошлое и недостаточно глубоко анализировали исторический процессъ. Моммзенъ, наобороть, вырось и сложился въ бурное время 40-хъ годовъ. Живой интересь къ современности у него при живости темперамента невольно переносился и на далекія времена римской республики. Анализируя факты прошлаго, онъ сравнивалъ ихъ съ настоящимъ и переносилъ далеко назадъ свои современныя симпати и антипатіи. Всёмъ извёстно его сочувствіе Цезарю и несочувствіе Помпею, Цицерону, Катону. Въ Цезаръ Моммзенъ видълъ такую же сильную власть, какая, по его мненію, нужна была и для объединенія Германіи. Въ то же время онъ высоко цёнилъ широкіе демократические планы Цезаря, сравнивая ихъ съ классовою исключительностью Цицерона и Помпея. Тѣмъ не менѣе этоть субъективизмъ Моммзена врядъ ли заслуживаетъ похвалы, хотя онъ является причиною того, что послёднія главы 3-го тома читаются съ такимъ захватывающимъ интересомъ. Но я уже указалъ, что при названномъ недостаткъ эти главы труда Моммзена представляють громадную научную цённость: не въ характеристик личностей тутъ главное дело. Важно то, что въ этихъ главахъ Моммзенъ обнаружиль живое понимание прошлаго и даль тонкий анализь общихъ причинъ паденія республики.

Я долженъ сказать еще нѣсколько словъ о значеніи его другого обширнаго труда «Римское государственное право» (Römisches Staatsrecht). О цѣнности тома, посвященнаго принципату, я уже говорилъ. Вообще же разсматриваемое сочиненіе является первой попыткой дать систематическое собраніе самаго разнообразнаго матеріала, относящагося къ исторіи римскихъ государственныхъ учрежденій (здѣсь впервые привлеченъ въ большомъ размѣрѣ эпиграфическій матеріалъ), и въ тоже время представить систему римскихъ государственныхъ учрежденій съ точки зрѣнія опредѣленныхъ юридическихъ принциповъ. До Моммзена этотъ отдѣлъ исторіи рим-

7\*

скаго права представляль не что иное, какъ извлечение изъ такъ называемыхъ римскихъ государственныхъ древностей, не объединенное никакими общими принципами и имъющее лишь значеніе для справокъ. Само собою разумвется, что были ценныя изследованія по отдёльнымъ вопросамъ въ родѣ работъ Рубино о патриціяхъ и плебеяхъ, Савиньи о колонатѣ, но систематическое изложеніе римскаго государственнаго права еще предстояло сдѣлать. Моммзенъ и произвелъ эту работу. Въ настоящее время и это сочиненіе тоже вызываеть критическое къ себѣ отношеніе. Главнымъ образомъ Момизена упрекають за излишнюю юридическую схематизацію матеріала, за перенесеніе въ древнее время позднѣйшихъ юридическихъ понятій; далѣе, за попытку дать единую юридическую конструкцію для явленій, охватывающихъ громадный періодъ времени и отнюдь не укладывающихся въ рамки узкой юридической схемы. Но критика теоріи Моммзена возможна лишь потому, что самъ Моммвенъ собралъ громадный фактический матеріалъ и привелъ его въ систему. Критика его теорій необходима, но нужно не забывать, что критики Моммзена оперирують съ матеріаломъ, собраннымъ, истолкованнымъ и систематизированнымъ самимъ Моимзеномъ. Безъ труда, подобнаго труду Моммзена, не была бы возможна и дальнъйшая работа въ изучения римскаго государственнаго права.

Я уже говорилъ о значении Моммзена въ издании «Corpus'а» латинскихъ надписей. Эта работа продолжалась подъ его руководствоиъ до послёдняго времени. Множество римскихъ надписей собрано (ихъ болѣе 100 тысячъ). Вновь находимыя публикуются вь особомъ органѣ, который редактировалъ Моммзенъ, «Ephemeris Epigraphica.» До сихъ поръ вышло 15 томовъ in folio и къ нимъ много дополненій; нѣкоторые томы сплошь написаны Моммзеномъ, другіе изданы подъ его руководствомъ. Изданіе «Corpus'a» латинскихъ надписей стало образцомъ для всёхъ послёдующихъ подобныхъ изданій, благодаря плану, положенному въ его основу Моммзеномъ и строго выполненному имъ и его сотрудниками. Въ основу этого плана положены следующие принципы: во-первыхъ, тщательнейшая провърка текста надписи по оригиналу или, въ случав утраты оригинала, по всёмъ существующимъ копіямъ (эта провёрка требовала посъщенія всевозможныхъ библіотекъ, музеевъ и захолустныхъ деревень); далве точное указаніе происхожденія надписи, времени и мъста ся нахожденія, всъхъ ся предшествующихъ изданій, строго географическая группировка надписей, что значительно облегчаеть пользование ими (отступления оть географическаго принципа очень немногочисленны и всегла мотивированы). Громадное значение въ монументальномъ изданіи имѣютъ подробные, тщательнѣйшимъ образомъ составленные многочисленные указатели. Многія надписи снабжены подробными комментаріями, которые у самого Моммзена часто превращались въ общирныя изслѣдованія (Res gestae Divi Augusti; Edictum Diocletiani de pretiis). Если до Моммзена успѣшность изданія латинскихъ надписей была значительно хуже успѣшности изданія греческихъ, то теперь дѣла обстоятъ иначе: собраніе греческихъ надписей уступаетъ собранію латинскихъ по нолнотѣ, а иногда и по тщательности.

Я не останавливаюсь на другихъ трудахъ Моммзена, менће интересныхъ для не-спеціалистовъ, но незамѣнимыхъ для лицъ, занимающихся этими вопросами: такова его «Исторія римскаго монетнаго дѣла», представляющая не только внѣшнюю исторію римской денежной системы, но и дающая много цённыхъ свёдёній по экономической исторіи Рима; таково его «Римское уголовное право» (Römisches Strafrecht); таковы его филологическія изслёдованія италійскихъ діалектовъ, изданія средневѣковыхъ хроникъ Кассіодора и Іордана и многое, многое другое. Показать значеніе научной прательности Моммзена возможно лишь для соединенныхъ силь многихь спеціалистовь. До глубокой старости Моммзень сохранилъ сравнительно ръдкую у стариковъ способность интересоваться новыми теченіями въ наукѣ. Такъ, когда въ 80-хъ и 90-хъ годахъ были сдёланы поразительныя открытія греческихъ папирусовъ въ Египтъ, Моммзенъ живо заинтересовался повой дисциплиной (папирологіей) и посвятилъ этимъ документамъ не мало цѣнныхъ статей, сплошь да рядомъ поражающихъ читателя тонкостью анализа и блескомъ комбинацій (такова, напр., его статья о денежномъ обращении въ римскомъ Египтъ, написанная всего три года назадъ). Одинъ изъ первыхъ эллинистовъ нашего времени, лучшій знатокъ греческихъ папирусовъ въ Германіи, Вилькенъ открыто заявляеть, что къизучению папирусовъ его направилъ Моммзенъ.

Какъ лекторъ, Моммзенъ не имѣлъ шумнаго успѣха. Его лекціи были слишкомъ спеціальны, чтобы привлекать толпы слушателей. Притомъ стиль его былъ лучше въ письмѣ, чѣмъ въ устной рѣчи. Въ этомъ отношеніи онъ раздѣлялъ участь другого великаго нѣмецкаго историка 19-го вѣка — Ранке. Но это обстоятельство столь же мало помѣшало Моммзену занять первое мѣсто среди университетскихъ преподавателей, сколь мало оно помѣшало сдѣлать то же и Ранке. Но сила и Моммзена, и Ранке, какъ преподавателей, была не столько въ ихъ лекціяхъ, сколько въ практическихъ занятіяхъ, которыя они вели съ своими слушателями. Здѣсь слушатели были очевидцами кабинетной работы ихъ великихъ учителей; здѣсь они учились методамъ изслѣдованія. И какъ Ранке, такъ и Моммзенъ, не будучи блестящими лекторами, создали цѣлыя школы изслѣдователей, насчитывающія не мало очень громкихъ именъ.

Я думаю, что кратко личность покойнаго Моммзена можно охарактеризовать такъ: это былъ человъкз труда. Природа богато одарила его, онъ же употребилъ всъ свои силы на то, чтобы дары природы не пропали втунъ. Результаты его дъятельности получились поистинъ изумительные.

Это былъ человъяз убъжденія. Кое-что въ его взглядахъ можно подвергать справедливой критикѣ. Но и враги этого выдающагося человѣка должны признать, что онъ въ теченіе своей долгой жизни готовъ былъ претернѣть всякія невзгоды, лишь бы не поступиться своими убѣжденіями.

М. Хвостовъ.



Фототип. П. П. Павлова.

# THEODOR MOMMSEN.



Digitized by Google

•

•

•

•

•

### Хронина науки, искусства и литературы.

Астрономическія извѣстія. Поглощеніе свътовыхъ лучей въ кометахъ. Кометное вещество представляется обыкновенно въ такомъ разръженномъ состояния, что никакого поглощения и отклонения лучей, идущихъ отъ звѣзды черезъ хвостъ кометы и даже голову, не замѣчается. Всъ спеціальныя измъренія, которыя были предприняты въ техъ случаяхъ. когда комета покрывала болѣе или менѣе яркую звѣзду, приводили къ отрицательному результату. Только въ текущемъ году проф. Вольфу въ Гейдельбергъ удалось подмѣтить нѣчто особенное. Онъ фотографировалъ приблизительно одновременно съ помощью двухъ свѣтосильныхъ объективовъ комету Боррелли (1903 с.). 25 іюня (н. ст.) комета проходила мимо звъзды 6<sup>1</sup>/<sub>9</sub> величины, которая въ Боннскомъ каталогѣ Аргеландера стоитъ подъ номеромъ 63°,1056. Экспозиція продолжалась для того и другого объектива по часу (для одного 10<sup>h</sup> 12<sup>m</sup> 6---11<sup>h</sup> 12<sup>m</sup> 6, для другого 10<sup>h</sup> 27<sup>m</sup> 6-11<sup>h</sup> 27<sup>m</sup> 6). За это время комета прошла значительную дугу, и звъзда на фотографическихъ пластинкахъ оказалась въ видъ длинныхъ штриховъ, пересъкающихъ голову кометы въ нъкоторомъ отдалении отъ центра къ окружности. На обоихъ снимкахъ визшнія части этихъ штриховъ вышли гораздо шире, чёмъ тв, которыя покрыты кометой. Ясно, что при прохождении лучей черезъ голову кометы произошло значительное поглощение. Но слабенькая звъздочка, которую покрывала комета болѣе центрально, продставилась тонкими штрихами, ровными на всемъ ихъ протяжении. т.-е. безъ всяваго поглощенія. Посл'в н'экоторыхъ спеціальныхъ опытовъ проф. Вольфъ ръшился для объясненія противоръчія предположить, что въ кометъ Боррелли имѣло мѣсто избирательное поглощеніе, т.-е. изъ того пучка лучей, который посылаеть намъ звъзда, кометой поглощались только нѣкоторые.

Расширеніе изображенія зв'єзды или сл'єда ея на фотографической пластинкѣ, по мнѣнію проф. Вольфа, нужно приписать дѣйствію тѣхъ лучей, которые остаются въ секундарномъ спектрѣ, которые не сводятся объективомъ въ одну точку вмѣстѣ съ другими. Зная, для какихъ лучей шлифованы объективы, проф. Вольфъ прямо заявляетъ, что комета Боррелли могла поглощать только лучи спектра, лежащіе внѣ линій F и G.

Избирательное поглощение указываеть на то, что оно производится газами, которые, очевидно, выбрасываются изъ ядра въ оболочку. По-

глощеніе, главнымъ образомъ, имѣло мѣсто въ юго-восточной части оболочки, примыкающей къ хвосту. Но отклоненія лучей, какой-либо рефракціи и въ кометѣ Борелли замѣчено не было.

Деониды в 1903 юду. Ожидавшійся въ 1899 и 1900 гг. звѣздный дождь леонидъ, какъ извѣстно, не наблюдался. Въ эти годы, равно какъ и слѣдующіе, отмѣчено было только нѣсколько слабыхъ метеоровъ, которые ничѣмъ не напоминали блестящихъ явленій 1833 и 1866 года. Зато совершенно неожиданно показался богатый потокъ въ 1903 г. Англійскій астрономъ Деннингъ пишетъ, что ему пришлось быть свидѣтелемъ интереснаго явленія въ ночь съ 15 на 16 ноября н. ст. Начиная съ полночи, число метеоровъ прогрессивно увеличивалось отъ 16 до 140 въ часъ. Между 5 час. 30 мин. и 5 час. 45 мин. ихъ замѣчено 42, т.-е. по 3 въ среднемъ въ минуту. Быть можетъ, потокъ усиливался и дальше, но, къ сожалѣнію, заря уже вступила въ свои права. Среди наблюдавшихся метеоровъ было очень много яркихъ, равныхъ по блеску звѣздамъ первой величины, Юпитеру и даже Венерѣ. Площадь радіаціи нмѣла 6—7 градусовъ въ діаметрѣ, ея центръ опредѣляется координатамн:  $\alpha = 151^{\circ}$  и  $\delta = +22^{\circ}$ .

То же явленіе посчастливилось наблюдать и Вейнеку въ Прагѣ, хотя и не въ такой полнотѣ. Въ ночь на 16 ноября небо въ Прагѣ было покрыто облаками. Только около 5 час. утра оно нѣсколько расчистилось. Вейнекъ нанесъ на карту нѣсколько метеоровъ, среди которыхъ также нѣкоторые были очень ярки. Къ сожалѣнію, между 5 час. 34 мин. и 6 час., когда по наблюденіямъ Деннинга пролетѣло наибольшее число метеоровъ, Вейнекъ оставался на своемъ наблюдательномъ посту только 4 минуты.

Покрытіе Юпитеромъ звъзды 6<sup>1</sup>/2-ой величины. Наблюдая 18 сентября н. ст. затменіе спутника Юпитера, студенть Варшавскаго университета Банахевичъ замѣтилъ около планеты вмѣстѣ съ тремя спутниками, которые по календарю должны были быть въ то время визимы. еще звізду, равную по яркости четвертому спутнику. Она находилась на пути движенія Юпитера и, какъ оказалось по разсчету, сдѣланному г. Банахевичемъ, должна была 19 числа вечеромъ оказаться за Юпитеромъ. Г. Банахвичъ извъстилъ объ этомъ редакцію журнала "Astronomische Nxchrichten", которая и разослала телеграммы по всёмъ обсерваторіямъ. Къ сожалѣнію, для многихъ извѣстіе оказалось запоздавшимъ, но на некоторыхъ обсерваторіяхъ все-таки удалось пронаблюдать редкое явленіе полностью. Проф. Кенигсбергскаго университета г. Струве уже сопоставилъ свои наблюденія съ тѣми, которыя были опубликованы, и вычислилъ положение Юпитера для момента соединения со звъздой. Оказалось, что тв данныя, которыя приводятся въ "Berliner Astron. Jahrbuch", требуютъ поправки для прямого восхожденія+0.10 секупды времени и для склоненія + 1.2 секунды дуги.

Всяваствіе густой атмосферы Юпитера, захожденіе звъзды за корпусь нланеты и выхожденіе ся изъ за корпуса не могло представлять моментальныхъ явленій, какъ при покрытіяхъ звъздъ луной При наиболѣе тщательныхъ наблюденіяхъ съ большими трубами и сильными увеличеніями оказались сомнѣнія въ отмѣченныхъ моментахъ до 10 секундъ. Въ этомъ случаѣ, впрочемъ, могло оказать вліяніе и увеличеніе яркости поля зрѣнія по мѣрѣ приближенія къ диску планеты.

К. Покровскій.

### Нѣкоторыя мысли о періодическомъ законѣ элементовъ.

(Рвчь Вилліама Рамзая, произнесенная на 75 събзде немецкихъ естествоиспытателей и врачей въ Касселев)\*).

Каждому химику извѣстно, что, если расположить атомные вѣса по ихъ величинамъ, элементы, обладающіе нѣкоторымъ сходствомъ въ физическомъ или химическомъ отношеніи, группируются въ опредѣленные классы. Джонъ Ньюландсъ (Newlands), сдѣлавшій въ 1863 г. первую попытку такой группировки, раздѣлилъ элементы на семь группъ; и такъ какъ каждый восьмой элементъ по своимъ свойствамъ оказывался болѣе или менѣе сходнымъ съ предыдущими и послѣдующими элементами, то Ньюландсъ назвалъ найденное имъ соотношеніе закономъ октавъ-, the Law of Octaves". Вскорѣ послѣ того Д. И. Менделѣевъ и Лотаръ Мейеръ независимо другъ отъ друга развили далѣе ту же идею; и, несмотря на свое несовершенство, такъ наидучшій, хотя и не единственный методъ классификаціи элементовъ.

Мив нечего напоминать вамъ о томъ, какъ открытіе галлія, германія и другихъ элементовъ заполнило различные пробълы въ системѣ элементовъ; эти открытія составляютъ рядъ тріумфовъ высокоталантливаго Менделѣева. Я хотѣлъ бы, съ своей стороны, обратить ваше вниманіе на тв стороны, которыя еще не выяснены въ этомъ вопросѣ; эта задача привлекаетъ насъ болѣе, чѣмъ экскурсіи въ завоеванныя уже области шауки.

Всъ попытки найти какія бы то ни было числовыя правильности въ порядкъ атомныхъ въсовъ окончились неудачей. Во всъхъ случаяхъ отклоненія оказались слишкомъ значительными. Для подтвержденія достаточно будетъ привести нъкоторыя числовыя данныя. Возьмемъ для примъра хотя бы атомные въса перваго періода:

|          | Литії |      | р <b>нл-</b><br>і <b>й.</b> | Боръ. | Угле-<br>родъ. | Азотъ | Кисло-<br>. родъ. |     | Неонъ. |
|----------|-------|------|-----------------------------|-------|----------------|-------|-------------------|-----|--------|
|          | 7,03  | 39   | ,1                          | 11,0  | 12,00          | 14,04 | 4 16              | 19  | 20     |
| Разности | A     | 2,07 | 1,9                         | 1,0   | 2,             | 04    | 1,96              | 3 1 |        |

или также первую группу:

|          | Лятій. | Натрій. | Калій. | Рубидій.  | Цезій. |
|----------|--------|---------|--------|-----------|--------|
|          | 7,03   | 23,05   | 39,15  | 85,4      | 133    |
| Разности | 16,    | 02 16,  | 16 3×  | 15,42 3×1 | 5,87.  |

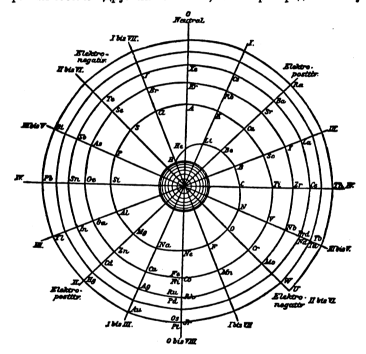
Въ первомъ случаѣ разность атомныхъ вѣсовъ колеблется между 1 в 3; во второмъ—между 15,42 и 16,1. Въ другихъ случаяхъ разность оказывается даже отрицательной; напримѣръ, между аргономъ и каліемъ она равна-0,75 и между теллуромъ и іодомъ, вѣроятно, также-0,75.

Какъ извѣстно, существуетъ нѣсколько различныхъ способовъ для нагляднаго изображенія этихъ правильностей. Хотя каждый изъ нихъ имѣетъ свои достоинства, я предпочитаю способъ, предложенный Сто-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Печатается съ ивкоторыми сокращениями.

неемъ (Johnstone Stoney). Можетъ быть, вы не знакомы съ нимъ; поэтому я позволю себѣ дать вамъ его краткое описаніе. Стоней предполагаетъ, что элементы можно изобразить шарами, объемъ которыхъ пропорціоналенъ атомнымъ вѣсамъ соотвѣтствующихъ элементовъ. Такіе шары можно, конечно, расположить концентрически; поверхности ихъ будутъ облекать тогда другъ друга подобно пленкамъ луковицы, и взаимное расположеніе ихъ можно представить рядомъ концентрическихъ окружностей. Окружности дѣлятся на 16 частей; соединяя послѣдовательно всѣ точки пересѣченія непрерывной линіей, получимъ спираль, близкую къ логариемической. Теченіе этой кривой не будетъ равномѣрнымъ, а волнообразнымъ; притомъ волны, повидимому, отличаются нѣкоторой правильностью. Другими словами, если распредѣлить кубическіе



корни изъ атомныхъ вѣсовъ въ шестнадцать группъ, то получится волнообразная линія, въ которой волны отличаются довольно большой правильностью. Такая попытка выразить атомные вѣса формулой, подобно нѣкоторымъ другимъ, въ концѣ-концовъ, все-таки разбивается благодаря неравномѣрности разностей.

Мы обладаемъ различными способами для опредѣленія количества матерін; мы можемъ пользоваться какъ мѣриломъ, съ одной стороны, массой или инерціей. Этими "свойствами матерін" обыкновенно и пользуются для подобныхъ цѣлей. Съ другой стороны, мы можемъ принять какую-нибудь другую сдиницу сравненія.

Мы имѣемъ, напримѣръ, право считать равными такія количества матеріи, которыя имѣютъ одинаковую теплоемкость или могутъ нести равные электрическіе заряды, или же можемъ разсматривать равные "атомные вѣса", какъ равныя массы. Но здѣсь мы встрѣчаемся съ тѣмъ печальнымъ фактомъ, что между массой и инерціей, съ одной стороны, и атомными вѣсами—съ другой, не удается отыскать опредѣленнаго соотношенія. Если бы возможно было найти между ними связь, то задача была бы хотя и не разрѣшена окончательно, но все же значительно упрощена.

Однако, чѣмъ же обусловлена трудность нахожденія простыхъ отношеній между атомными вѣсами элементовъ? До сихъ поръ, по крайней мѣрѣ, всѣ попытки подчинить неправильности математическому порядку остались безуспѣшными. Можетъ быть, дѣло заключается въ томъ, что вѣсъ, а вмѣстѣ съ нимъ и масса, и инерція подвержены измѣненіямъ? Не должно забывать, что эти свойства абсолютно пропорціональны другъ другу, что доказывается неизмѣнностью движенія луны и земли въ теченіе безчисленныхъ вѣковъ. Разсмотримъ вышеупомянутое предположеніе подробнѣе. Дѣйствительно, если бы вѣсъ и инерція были измѣнчивы, можно было бы принять предполагаемые постоянными атомные вѣса за мѣру количества матеріи, считая первыя свойства преходящими.

Неоднократно высказывались предположенія о томъ, что вѣсъ измѣняется подъ вліяніемъ температуры. Но взвѣшиваніе нагрѣтаго тѣладъло трудное. Если производить взвъшиваніе въ воздухъ, то въ немъ возникають теченія, вліяющія на върность результата. Если вести опыть въ такъ-называемомъ безвоздушномъ пространствъ, намъ будутъ мъшать электрическія притяженія и отталкиванія или удары молскуль. Я знаю лишь одинъ опытъ подобнаго рода, давшій ценные результаты. Онъ сдъланъ былъ Baily при опредълении средней плотности земли, и Hicks вывелъ изъ него интересующее насъ заключение (Cambridge Philosophical Society, V. 156). Опыты Baily производились по извъстнымъ методамъ. при помощи крутильныхъ въсовъ и шаровъ изъ свинца, платины, цинка. и т. д.: онъ произвелъ болѣе 2.000 наблюденій, которыя можно распредълить на 62 группы. Температура измънялась съ каждымъ днемъ, н Hicks расположилъ эти серіи наблюденій по температурамъ. Онъ нашель, что средняя плотность земли правильно изменяется вместе съ температурой. Кривая, полученная такимъ путемъ, вполнъ правильная, но я ограничусь здъсь приведенісмъ однѣхъ ся конечныхъ точекъ. При температур 2,2° С. Baily нашелъ для плотности земли число 5,7296. а при 20° С.—5,5828. Ніскя изслёдоваль также источники ошибокь и показаль, что ии одинь изъ нихъ не вліяеть существенно на результаты. Итакъ, колебанія въ наблюденіяхъ Baily остаются пока еще необъясненными. Другіе наблюдатели особенно заботились о томъ, чтобы избѣжать всякихъ колебаній температуры; но вы, конечно, согласитесь со мной, если я выскажусь за необходимость повторенія подобныхъ опытовъ.

Теперь мы можемъ перейти къ замѣчательнымъ опытамъ Ландольта (Landolt). Ландольтъ взвѣшиваетъ два тѣла, способныхъ вступать въ реакцію, сначала до, затѣмъ послѣ смѣшенія; при этомъ онъ получаетъ положительное или отрицательное измѣшеніе вѣса. Опыты въ этомъ направленіи все еще продолжаются. Но слѣдуетъ упомянуть, что если покрыть сосуды, въ которыхъ происходитъ реакція, изнутри слоемъ параффина, то измѣнсній вѣса не наблюдается. Ландольтъ продолжаетъ свои опыты въ сосудахъ изъ сплавлепнаго кварца, чѣмъ устраняется измѣнсніе объема, а также конденсація углекислоты и водяныхъ паровъ на стънкахъ. Опыты эти въ высшей степени интересны и ихъ значение для науки огромно, независимо отъ того, приведутъ ли они къ положительнымъ, или къ отрицательнымъ результатамъ.

Менъе извъстны вамъ, въроятно, опыты Joly, бывшаго ассистента, въ сожалѣнію, слишкомъ рано умершаго Fitzgerald'a, а теперь профессора геологія въ Trinity College въ Дублинѣ. Joly, по совѣту Fitzgerald'a, повторилъ опыты Ландольта, по съ слѣдующимъ видоизмѣненіемъ. Между тъмъ какъ Ландольтъ пользовался земнымъ притяжениемъ, какъ источникомъ силы при измъреніи разностей въса, Joly воспользовался для той же цъли инерціей движущейся матеріи. Онъ употреблялъ для своихъ опытовъ крутильные въсы; вещества, вступавшія въ реакцію, помъщались на одномъ концъ стержня, а разновъски – на другомъ концъ. Посредствомъ часового механизма сосудъ опрокидывался такимъ образомъ, что реакція наступала въ полдень или полночь, когда плечи въсовъ двигались въ направлении, перпендикулярномъ къ направлению движения земли. совершающагося со скоростью около 30 километровъ въ секунду. Если бы въ аппаратъ, гдъ происходила реакція, образовывалась или исчезала матерія, то должно было бы произойти замедленіе или ускореніе реакціи. Но ничего подобнаго не замѣчалось. Слъдуеть замѣтить, что эта сила почти безконечно больше той, которою пользовался Ландольть. Итакъ, мы можемъ допустить, что матерія, если можно такъ выразиться, ничего не теряетъ и не пріобрътаетъ при химическихъ измъненіяхъ, или же, что наши средства недостаточны для обнаруженія такой потери нли прибыли.

Но между опытами Ландольта и Жоли есть нѣкоторая разница. Въ опытахъ перваго увеличеніе вѣса должно было бы обнаружиться не только въ томъ случаѣ, когда матерія дѣйствительно образовалась въ сосудѣ, но также и въ томъ случаѣ, если бы она проникла въ него снаружи; въ опытахъ Жоли, напротивъ, замедленіе движенія въ направленіи движенія земли могло бы обнаружиться только тогда, если бы матерія дѣйствительно созидалась. Проникновеніе матеріи черезъ стѣнки аппарата не произвело бы вліянія на его движеніе, ибо матерія эта должна была бы уже обладать движеніемъ земли.

Едва ли слёдуетъ придавать значение замѣчанию Rayleigh'a, что энергія можетъ создаваться въ томъ лишь случаѣ, если на земной поверхности происходитъ соединение, а на болѣе высокомъ уровнѣ—разложение. Можно было бы представить себѣ, что такой процессъ могъ быть обратимымъ и что, благодаря тепловому обмѣну, устранилось бы создание энергии.

Вы извините меня, мм. гг., если я упомяну еще о нъсколькихъ опытахъ, выполненныхъ по моему совъту 6 лътъ тому назадъ г-жей Астонъ, добросовъстной изслъдовательницей. Опыты эти не были опубликованы, потому что я не могъ устранить своихъ сомнъній относительно ихъ точности. Исходя изъ того предположенія, что элементы, входящіе въ составъ эндотермическихъ тълъ, имъютъ, быть можеть, эквиваленты, отличные отъ тъхъ, которые имъютъ тъ же элементы въ экзотермическихъ соединеніяхъ, г-жа Астонъ тщательно проанализировала соли азотисто-водородной кислоты. Вы, въроятно, знаете, что относительно атомнаго въса азота существуетъ нъкоторая неувъренность. А именно, плотность чистаго азота, даже примъняя поправку Даніила Бертело,

опредѣляется числомъ 14,007, между тѣмъ какъ Стасъ находить 14,044, a Marignac-14,02, и недавно еще Richards подтвердилъ число, полученное Стасомъ. Если сравнить эти различія съ теми, которыя найдены при опредълени другихъ атомныхъ въсовъ, то они окажутся весьма значительными; они относятся къ опредъленному числу какъ 1 къ 400 въ одномъ и къ 1100 въ другомъ случаѣ. Итакъ, мы взяли точно отвышенныя количества чистыхъ азонмидовъ литія, натрія, калія, стронція, барія и серебра, выпарили ихъ съ соляной кислотой и взвъсили вещество, оставшееся послѣ выпариванія. Во всѣхъ случаяхъ мы получили числа меньшія 14. Средній выводъ изъ 18 опредъленій, колебавшихся между 13,86 и 13,96, далъ 13,903. Но легко можеть быть, что такія соли, за исключеніемъ серебряной, расщепляются водой при выпариваніи; поэтому мы произвели особенно тщательное опредъление съ солью серебра. И здъсь получили число 13,903. Впрочемъ, я не ръшаюсь придавать этимъ опытамъ особеннаго значенія; но они указывають, повидимому, на то, что характеръ соединенія можеть вліять на относительный въсъ составляющихъ его элементовъ.

Я позволю себѣ упомянуть еще о другихъ изслѣдованіяхъ, произведенныхъ мною виѣстѣ съ д-ромъ Steele.

Большинство методовъ, послужившихъ для опредѣленія атомныхъ въсовъ, можно назвать динамическими. Какое-небудь соединение подвергается разложенію, и посл'в того какъ одинъ изъ составляющихъ его элементовъ образовалъ другое соединеніе, содержащее лишь элементы съ известнымъ атомнымъ весомъ, это новое соединение взвешивается. Елинственный методъ точнаго статическаю опредъления атомныхъ въсовъ основанъ на опредълении молекулярнаго въса по плотности пара. Но этотъ методъ непригоденъ ни для какихъ соединеній, кромѣ "перманентныхъ" газовъ; обыкновенные методы опредъленія плотности пара недостаточно точны для этой цізи. Но г. Steele удалось устранить эту трудность. Сначала у насъ явилась мысль, что атомные въса встахъ эдсментовъ, образующихъ газообразныя соединения при 100°, будутъ пригодны для этого метода; однако, надежды эти не оправдались. Мы достигли точности, доходящей, по крайней мъръ, до 1 части на 3.000; но мы нашли, что даже при введении поправки Бертело, для чего измърядась сжимаемость паровъ, молекулярный вісь не совпадаль съ тімъ, который быль вычислень изь атомныхь весовь, но всегда оказывался выше. Спеціальными опытами мы уб'ались въ чистотъ употребленныхъ нами тель,---въ томъ, что они не приставали къ стенкамъ трубки,--и, наконецъ, въ томъ, что соединение молекулъ въ болъе сложные компленсы было весьма мало въроятно. Остаются еще двъ гипотезы; вопервыхъ, можно допустить, что жидкое состояніе сохраняется даже при сравнительно высокихъ температурахъ и очень низкихъ давленіяхъ и, во-вторыхъ, что атомные въса элементовъ могутъ обнаруживать отклоненія въ зависимости отъ характера группировки и числа атомовъ. Однако, это послёднее предположение едва ли вёроятно, и я упоминаю о немъ лишь ради полноты.

Итакъ, мы видѣли, что, по всей въроятности, нѣтъ достаточныхъ основаній для того, чтобы сомнъваться въ неизмънности въса и инерціи. Правда, не исключена та возможность, что атомные въса измънчивы; но во всякомъ случаъ въ этомъ направленіи желательны дальнъйшія изслъдованія. Когда мив посчастливилось въ сотрудничествъ съ лордомъ Rayleigh и д-ромъ Travers'омъ открыть индифферентные газы воздуха, то у меня явилась надежда, что наконецъ-то мы будемъ обладать элементами, атомный въсъ которыхъ не зависитъ отъ тъхъ вліяній, которыя, можетъ быть, имъютъ мъсто по отношенію къ другимъ элементамъ.

Но надежда эта вскорѣ оказалась тщетной. Атомные вѣса элементовъ этой группы обнаруживають не большую правильность, чѣмъ атомные вѣса другихъ элементовъ. Дѣйствительно, вотъ каковы разности:

|          | Гелій. | Неонъ. |       | Аргонъ. | К     | риптонъ. | Ксенонъ. |
|----------|--------|--------|-------|---------|-------|----------|----------|
|          | 3,96   | 19,92  |       | 39,92   |       | 81,76    | 128,00   |
| Разности |        | 15,96  | 20,00 |         | 41,84 | 46,24    |          |

Между этими разностями замъчается лишь настолько же приблизительное совпадение, какъ и въ другихъ группахъ элементовъ. Что касается точной величины атомныхъ въсовъ первыхъ трехъ членовъ этой группы, то она опредълена съ достаточной достовърностью: для гелія получилось 3,96, для неона-19,92, для аргона-39,92. Гелій отделяли отъ другихъ газовъ, охлаждая ихъ жидкимъ водородомъ; при этомъ обнаружено было присутствіе слідовь аргона и криптона: очевидно, что эти элементы заключались въ минералахъ, содержавшихъ гелій. Неонъ также отдѣлялся при помощи жидкаго водорода и былъ совершенно свободенъ отъ аргона. Аргонъ въ свою очередь отдѣляли отъ болѣе легкихъ и болѣе тяжелыхъ газовъ, пользуясь жидкимъ воздухомъ; мы можемъ, слъдовательно, принять найденныя числа за истинныя. Относительно криптона господствовало нѣкоторое сомнѣніе, но за послѣднее время я приготовилъ болѣе значительное количество этого газа и произвелъ новое опредъление его плотности; прежние результаты дали 40,82 и 40,73; новое опредъление съ заново приготовленнымъ газомъ дало число 40,81. Плотность ксенона я надъюсь опредълить еще разъ; но добывание его-дъло кропотливое, ибо одинъ объемъ ксенона содержится въ 170 милліонахъ объемовъ воздуха. Итакъ, мы можемъ допустить, что вышеприведенныя числа приблизительно върны; и твмъ не менъе въ этой группъ не замъчается точной закономърности.

Физическія свойства этихъ элементовъ обнаруживаютъ лишь грубое сходство между собой.

Слѣдуетъ ли, однако, отказаться окончательно отъ мысли открыть правильность среди произвольныхъ, повидимому, чиселъ атомныхъ вѣсовъ и признать эту задачу неразрѣшимой? Нѣтъ, я этого не думаю. Но рѣшеніе этой загадки носитъ характеръ настолько спекулятивный, что я колеблюсь предложить его вашему вниманію. Однако, я позволю себѣ на этотъ разъ немного пофантазировать; наука вообще такъ мало даетъ къ этому поводовъ, что я охотно принялъ приглашеніе моего друга, предсѣдателя этого собранія, предложившаго мнѣ высказаться по поводу періодическаго закона элементовъ. Вѣдь и фантазія несомнѣнно полезна: если бы опытамъ не предшествовали идеи, то успѣхи науки были бы ничтожны.

Итакъ, вопросъ заключается въ слѣдующемъ: имѣемъ ли мы какоенибудь основаніе думать, что атомные въса могутъ измѣняться? Есть ли у насъ какія-нибудь опытныя данныя, указывающія на уменьшеніе или увеличеніе атомныхъ вѣсовъ? Въ природѣ вообще замѣчается или, по крайней мѣрѣ, предполагается постоянное измѣненіе существующихъ формъ. Горы превращаются въ равнины; виды животныхъ совершенствуются или вырождаются; даже небесныя свѣтила разсѣиваются въ туманности, и туманности сгущаются, обращаются въ свѣтила. Все течетъ, все измѣняется во времени. Неужели одни только атомы остаются неизмѣнными?

Можеть быть, мы ожидаемъ слишкомъ многаго. Геологическія измѣненія совершаются въ теченіе милліоновъ лѣтъ; наша же жизнь коротка. Можеть быть, мы не имѣемъ права ожидать, чтобы одна единственная реакція сопровождалась потерей или приростомъ вѣса. Не вѣроятнѣе ли будетъ представить себѣ, что лишь въ 3.000-мъ году нашими потомками замѣчено будетъ измѣненіе въ отношеніи атомныхъ вѣсовъ серебра и хлора?

Всёмъ вамъ, конечно, хорошо извёстно открытіе радія г-жей Кюри. Это замѣчательное тѣло отличается огромной способностью къ излученію, благодаря которой оно дѣйствуетъ на фотографическую пластинку и разряжаетъ наэлектризованныя тѣла. Г-жа Кюри, замѣтивъ, что урановая руда (урановая смолка) обладаетъ большею способностью излученія, чѣмъ приготовленныя изъ нея соединенія урана, сгала искать истинный источникъ лучистой энергіи, и поиски ся увѣнчались успѣхомъ. Что касается существованія другихъ радіоактивныхъ "металловъ", полонія и актинія, то о нихъ пока нельзя сказать многаго. Однако, извѣстны, по крайней мѣрѣ, еще два другихъ элемента, обладающихъ тѣми же свойствами, хотя и въ меньшей степени, а именно торій и уранъ; и недавно Ј. J. Thomson высказался за существованіе тѣхъ же свойствъ у свинца, а R. Strutt — у ртути.

Однако, можно предполагать, что эти элементы обязаны своей радіоактивностью присутствію ничтожныхъ слѣдовъ радія. Вы, вѣроятно, помните, что г-жа Кюри опредѣлила атомный вѣсъ этого удивительнаго элемента; онъ равенъ 225. Число это подтверждено недавно спектроскопическими изслѣдованіями Watts'a.

Лучистая энергія представляеть, повидимому, неизмѣнное свойство даннаго вещества, сравнимое въ этомъ отношеніи съ вѣсомъ. Различныя соединенія обнаруживають это свойство въ такой же степени.

Хотя соединенія торія обладають гораздо меньшей энергіей лучеиспусканія, чѣмъ соединенія радія, однако, они отличаются особенностью, открытой Rutherford'омъ. А именно, они выдѣляютъ нѣчто, которое способно, между прочимъ, разрядить электрически заряженное тѣло. Эти "эманаціи" не представляютъ собой лучей; онѣ обнаруживаютъ свойства газа, который самъ обладалъ бы радіоактивностью. Но эта способность не сохраияется надолго. Съ каждой минутой радіоактивность уменьшается наполовину, и черезъ короткое время она совершенно исчезаетъ. И, однако, это излученіе должно имѣть матеріальный характеръ; дѣйствнтельно, Rutherford'у и Soddy удалось сгустить эту матеріальную "эманацію" съ водородомъ при—130°, такъ что водородъ, выдѣлявшійся изъ охлаждающаго прибора, уже не дѣйствовалъ на электроскопъ. По когда температура поднималась выше—130°, то водородъ снова пріобрѣталъ это свойство.

Радій также испускаеть "эманацію" (или, върнъе, газъ), и притомъ гораздо дольше дъйствующую, чъмъ эманація торія. Она теряеть поло-

Digitized by Google

вину своей разряжающей силы не раньше, чёмъ черезъ четыре дня срокъ въ шесть тысячъ разъ большій, чёмъ для торія. Температура конденсаціи также совершенно иная; и оба эти признака указываютъ на то, что мы имѣемъ дёло съ двумя совершенно различными веществами, у которыхъ только одно общее свойство—радіоактивность. Оба они—химически недѣятельныя тѣла, и въ этомъ отношеніи ихъ можно присоединить къ группѣ аргона.

Извъстно, что соли радія оказывають на заряженный электроскопь троякаго рода дъйствіе. Во-первыхъ, онъ испускають такъ называемые а = лучи. Но эти послъдние не суть собственно истинные лучи, если понимать подъ этимъ словомъ воднообразныя колебанія эеира; это скоръе-частички вещества, отброшенныя отъ основной массы и движущіяся съ необыкновенной скоростью и такой колоссальной силой, что могуть проникать черезъ тонкія пластинки стекла или металловъ. Во-вторыхъ. имъются еще такъ-называемые 3 = лучи; названіе это также неправильно, такъ какъ они представляютъ собой не волнообразное движение, . газъ или "эманацію", которая поддается, какъ уже упомянуто было, конденсаціи и обладаеть своимъ особымъ спектромъ. Въ-третьихъ, каждая соль радія даеть начало настоящимъ волнамъ, способнымъ проникать черезъ свинцовыя пластинки значительной толщины. Наибольшаго вниманія заслуживають выбрасываемыя частички и газъ, и такъ какъ послѣдній, повидимому, легче было изслѣдовать, чѣмъ первыя, то мы сначала занялись изученіемъ "эманаціи".

Если нагрѣть какую-нибудь соль радія или растворить ее (въ случаѣ ея растворимости въ водѣ), то выдѣляется ничтожное количество газа; чтобы получить его цѣликомъ, нужно "отмыть" его другимъ газомъ, напримѣръ, кислородомъ.

Оба эти газа легко отдѣлить потомъ другъ отъ друга; кислородъ поглощается раскаленной мѣдной спиралью, между тѣмъ какъ эманація не реагируетъ ни съ мѣдью, ни съ окисью мѣди. Остается неизмѣримо малое количество смѣси газовъ, которое возможно перегнать при помощи ртути въ U-образную капиллярную трубочку. При охлажденіи этой трубочки жидкимъ воздухомъ эманація сгущается, между тѣмъ какъ другіе, несгущаемые газы поступаютъ въ Плюккерову трубку съ объемомъ въ нѣсколько куб. миллиметровъ. И вотъ г. Soddy и я нашли, что трубка съ разрѣженными газами обнаруживаетъ полный спектръ гелія и, кромѣ того, еще двѣ неизвѣстныхъ линіи, соотвѣтствующія длинѣ волнъ около 6.145 и 5.608.

Подобнымъ же образомъ можно наблюдать также спектръ "эманацін". Чтобы собрать этотъ газъ, нужно сначала сгустить его, затѣмъ выкачать всё остальные газы; послё того приводятъ эманацію снова въ газообразное состояніе, удаляя жидкій воздухъ, и, наконецъ, вговяють ее ртутью въ трубочку, подобную вышеупомянутой, которую и запанваютъ. При этомъ слёдуетъ упомянуть, что краны, смазанные жиромъ, для этихъ опытовъ непримёнимы: подъ вліяніемъ "эманаціи" и въ присутствіи неизбёжныхъ слёдовъ кислорода всё эти смазки окисляются въ угольный ангидридъ.

Несмотря на тщательнъйшія предосторожности, не удается избъжать замѣтныхъ слѣдовъ углекислоты; но линіи углерода извѣстны, и ихъ легко отличить въ получаемомъ спектрѣ. Такимъ методомъ мы и наблю. . .

дали спектръ эманація и вскорѣ сообщимъ о полученныхъ нами результатахъ.

113

Но въ данномъ случаѣ насъ больше всего интересуеть вопросъ: имѣемъ ли мы какое-нибудь доказательство въ пользу того, что соли радія дѣйствительно разлагаются на гелій и другія составныя части?

Я хотѣль бы напомнить предварительно о томъ, что радій образуеть соли, въ общихъ чертахъ сходныя съ солями барія. Способъ отдѣленія для радія заключается въ томъ, что маточные растворы урановой руды обрабатываютъ сѣрной кислотой, причемъ осаждаются одновременно сѣрно-кислый барій и радій; соли эти разлагаются кипяченіемъ съ углекислымъ натріемъ; образовавшіеся при этомъ углекислыя соли превращаются въ бромистыя или хлористыя и раздѣляются дробной кристаллизаціей. Хотя урановая смолка обыкновенно и содержитъ гелій, я все-таки ставлю вопросъ: вѣроятно ли, что гелій во время всѣхъ этихъ процессовъ продолжаетъ существовать какъ "гелидъ" радія? Уже простое раствореніе, какъ намъ извѣстно, влечетъ за собой выдѣленіе большого количество гелія изъ минерала.

Доказанная Soddy и мною возможность полученія гелія изъ солей радія показывають, по нашему мнѣнію, что этоть газъ получается изъ радія, что элементь радій расщепляется на гелій и другую, неизвѣстную составную часть.

Но остается открытымъ еще одинъ вопросъ: является ли гелій продуктомъ распада радія, или же той "эманаціи", которая постоянно получается изъ радія? До сихъ поръ намъ удалось установить только одно: свѣжедобытая эманація не обнаруживаетъ спектра гелія; но черезъ три дня спектръ его уже начинаетъ появляться; онъ становится все ярче и ярче, между тѣмъ какъ спектръ эманаціи постепенно слабѣетъ. Слѣдовательно, мы можемъ съ увѣренностью утверждать, что эманація превращается въ гелій. Образуется ли одновременно другой продуктъ, этого мы не знаемъ.

Таковы, мм. гг., факты, открытые за послѣднее время. Я думаю, что вы согласитесь со мной, если я скажу, что въ настоящее время было бы итсколько рискованно разсуждать о значении этихъ фактовъ. Върно то, что радій, обладающій свойствами, характерными для элемента, отщепляеть оть себя гелій; при этомъ изъ него выбрасываются частички, несущія электрическіе заряды; эти заряды іонизирують воздухъ и другіе газы, съ которыми соприкасаются. Могуть ли изъ этихъ частичекъ образоваться атомы гелія, это еще не выяснено; неизвѣстно также, что при этомъ остается. "Эманація" представляетъ собой непостоянный газъ, со встми свойствами газовъ группы аргона; судя по опытамъ надъ диффузіей, ся атомный въсъ равенъ 160—200. Даетъ ли она при своемъ разложении одинъ только гелій, этого мы не можемъ сказать зарание. Если бы это было такъ на самомъ дили, то можно было бы представить себъ, что высшіе члены рядовъ въ періодической системъ суть полимеры низшихъ; и если они при своемъ распадъ выбрасывають отрицательное электричество (которое, по J. J. Thomson'y, обладаеть некоторой массой), то, можеть быть, удалось бы объяснить неправильную послёдовательность атомныхъ весовъ элементовъ. Но пока мы не будемъ знать, образуются ли при этихъ процессахъ другія твла,

и если образуются, то какія именно, до тэхъ поръ тайна останется не раскрытой.

Въ моемъ изложения я намъренно избъгалъ упоминанія о всъхъ физическихъ явленіяхъ, сопровождающихъ распадъ радія, и ограничился указаніемъ лишь на чисто-химическіе процессы. Не подлежитъ никакому сомиѣнію, что разсмотрѣніе физическихъ явленій будетъ имѣть большое значеніе для объясненія всѣхъ этихъ процессовъ. Но такъ же, какъ и при другихъ химическихъ изслѣдованіяхъ, мы сначала должны узнать иродукты реакцій, прежде чѣмъ примемся за изученіе условій ихъ образованія. Конечно, мы не должны пренебрегать никакими вспомогательными средствами, но во всякомъ случаѣ прежде всего намъ необходимо узнать, какія вещества разрушаются или образуются.

Развѣ мы не имѣемъ права сказать, глубокоуважаемые слушатели, что горизонты наши нѣсколько расширились и что наша надежда—внести нѣкоторый порядокъ въ періодическую систему—снова оживилась? Если бы Фаустъ жилъ въ наше время, то его ученикъ, вѣроятно, сказалъ бы иное:

"Zwar weiss ich wenig, doch möcht'ich alles wissen!"

Когда достигаешь зрѣлаго возраста, то начинаешь думать, что чѣмъ больше живешь, тѣмъ меньше знаешь! Пусть это послужитъ мнѣ извиненіемъ за то, что я цѣлый часъ мучилъ васъ своимъ невѣдѣніемъ. Во всякомъ случаѣ хорошо знать, что ничего не знаешь. Или, какъ сказалъ французскій философъ:

"Ce que je sais, je le sais fort mal; ce que j'ignore, j'ignore parfaitement".

Перев. Г. Риттеръ.

Новѣйшія сочиненія по исторіи французской революціи. Въ истекшемъ году появилось во Франціи продолженіе двухъ сочиненій по исторіи французской революція: вышли пятый и шестой томы труда Сореля "Европа и французская революція" и третій томъ "Соціалистической исторіи отъ 1789 до 1900 г.", издаваемой подъ редакціей Жореса. Первые четыре тома сочинения Сореля вышли въ свътъ въ періодъ времени съ 1885 года по 1892 г. (въ 1892 году они были переведены по-русски). Пятый томъ Сореля обнимаетъ собой изложение событий отъ 1795 г. до 1799 г., т.-е. время директоріи. Сочиненіе Сореля въ значительной степени имветь вь виду ту же цвль, что и известный трудъ Зибеля "Исторія революціоннаго времени", а именно дать международною исторію Европы за время французской революціи. Но не говоря уже о томъ, что Сорель воспользовался для своей работы массой новаго матеріала, сочиненіе Сореля выгодно отличается отъ труда нѣмецкаго историка и болѣе широкою постановкою вопроса, и замѣчательнымъ безпристрастіемъ изложенія \*). Всв тв качества, которыя отличали первые четыре тома, мы находимъ и въ пятомъ томѣ. Тѣ же мастерскія характеристики, то же безпристрастие, то же блестящее изложение. Въ примъръ безпристрастія автора достаточно указать на то мъсто въ книгъ, гдъ Сорель даеть характеристику внъшней политики директоріи: "прин-

<sup>\*)</sup> О выдающихся достоинствахъ исторіи Сореля см. статью профессора Виноградова въ 9 книжкъ "Р. Мысли" за 1887 годъ и предисловіе проф. Карѣева, къ русскому переводу Сореля.

ципы продолжали вдохновлять манифесты, между темъ, какъ интересы управляли политикой. Директора и ихъ министры продолжали при торжественныхъ церемоніяхъ разсуждать о неотчуждаемыхъ правахъ человъчества. Эти республиканцы соглашались, что нужны принципы для націй, какъ во время госполства госуларственной религи правительственные вольнодумцы заявляли, что религія нужна для народа. Ихъ не приводило въ смущение противоръче между ихъ словами и ихъ дъйствіями. Они присутствовали съ торжественнымъ и важнымъ видомъ на "гуманитарныхъ" торжествахъ и чувствовали при этомъ такъ же мало стъсненія, какъ католикъ Тугутъ, присутствуя за пропов'ядью противъ жадности, а протестанть Питть — за проповѣдью противъ гордости". Въ пятомъ томѣ Сорель продолжаетъ указывать, какъ это онъ дѣлалъ и въ предыдущихъ томахъ, на то, какъ внѣшняя политика революціоннаго правительства продолжаеть традиціи правительства прежней монархической Франціи и какъ въ свою очередь монархическія правительства Европы, заявляя постоянно о томъ, что они ведутъ борьбу противъ принциповъ революціи, пользуются удобнымъ случаемъ, чтобъ расширять свои границы. Такъ, про Екатерину Вторую онъ пишетъ, что она хотъла въ Персіи работать для возстановленія Бурбоновь.

Замъчательны блестящія характеристики Сьеса, Гоша, Шампіоне, императора Павла. Заканчивается пятый томъ сочиненія Сореля изложеніемъ переворота 18 Брюмера, и въ этомъ изложеніи авторъ показываетъ, какъ переворотъ былъ плохо подготовленъ и тъмъ не менъе онъ удался вслъдствіе общихъ причинъ, сдълавшихъ неизбъжнымъ захватъ власти Наполеономъ.

Шестой томъ Сореля, вышедшій въ концѣ прошлаго года, доводить изложение событий до конца 1805 года и заканчивается кануномъ Аустерлица. И въ этомъ томъ авторъ старается подчеркнуть свое основное положение о непрерывной традици во внъшней политикъ Франции и рисуетъ Наполеона продолжателемъ директоріи, комитета общественнаго спасенія и Людовика XIV. Съ изложеніемъ внѣшней политики онъ связываеть изображение главнъйшихъ моментовъ внутренней политики. Такъ, въ связи съ переговорами, приведшими къ заключенію съ Англіей въ 1802 году Аміенскаго мира, онъ останавливается на заключеніи конкордата съ папою Піемъ VII. Сорель касается также тѣхъ событій во внутренней жизни другихъ государствъ, которыя оказали вліяніе на внѣшнюю политику. Такъ, читатель найдетъ въ книгв очень яркое описаніе мартовскихъ событій 1801 года въ Петербургь, отозвавшихся на ръзкомъ измѣненіи во внѣшней политикъ Россіи. Въ Англіи онъ указываеть на результаты промышленной революція конца XVIII вѣка, давшей толчокъ колоссальному развитію англійской промышленности и сдѣлавшей для Англіи жизненнымъ вопросомъ вопросъ о расширеніи рынка. Изъ характеристикъ въ VI томъ особенно выдъляются характеристики Александра I и Питта младшаго.

Недостаткомъ выдающагося сочиневія Сореля является, по нашему мнѣнію, фаталистическій взглядъ автора. Въковая борьба между Англіею и Франціею представляется Сорелю чѣмъ-то роковымъ, неизбѣжнымъ, и войны XVIII вѣка, гдѣ столкновеніе вызывалось вопросомъ о политическомъ равновѣсіи и соперничествомъ изъ-за торговыхъ и колоніальныхъ интересовъ, являются какъ бы продолженіемъ войнъ, которыя велись между Англіей и Франціей въ средніе въка. Такъ, въ концъ второй книги VI тома онъ замъчаеть: "Вильямъ Питтъ и Бонапартъ – лишь новыя имена корифеевъ семивъковой войны, которые назывались: Вильгельмъ Завоеватель и Генрихъ Плантагенеть, Черный Принцъ и Дюгескленъ, Людовикъ XIV и Вильгельмъ Оранскій, Чатамъ и Лафайетъ".

Въ прошломъ году вышелъ въ свътъ также и третій томъ "Соціалистической исторіи Франціи". Эта исторія издается подъ редакціей Жореса и должна обнять собою всю исторію Франціи съ первой французской революціи до 1900 года. Исторію французской революціи до паденія Робеспеьра взялъ на себя Жоресъ, который въ теченіе года съ небольшимъ успѣлъ выпустить три толстыхъ тома. Первый томъ обнимаетъ собою исторію учредительнаго собранія, второй исторію законодательнаго собранія, при чемъ изложеніе заканчивается 10 августа 1792 года, т.-е. паденіемъ монархія; первая половина третьяго тома посвящена описанію сентябрьскихъ убійствъ и первыхъ мъсяцевъ дъятельности конвента, при чемъ изложеніе событій доведено только до процесса короля, а вторая половина этого тома занята вліяніемъ французской революціи на Германію и Англію. Изложеніе очень подробно, такъ какъ въ трехъ томахъ—болѣе двухъ тысячъ большихъ страницъ убористой печати.

Жоресъ, вождь умъренной соціалистической партіи и одинъ изъ вицепрезидентовъ палаты депутатовъ, во введеніи къ своему труду указываетъ на основную идею книги. Она состоитъ въ приложени въ исторія французской революціи теоріи экономическаго матеріализма, заключающейся, какъ извъстно, въ томъ, что въ каждый историческій періодъ экономический строй общества опредъляеть собою политическия формы, общественные нравы и даже общее направление мысли. Но, по мнъню Жореса, ученики Маркса, главнаго представителя этой теоріи, нер'єдко забывали, что экономическія силы дъйствують на людей, а у людей колоссальное разнообразіе идей и страстей. Поэтому почти безконечную сложность человъческой жизни нельзя свести мехенически къ экономической формуль, и было бы ребячествомъ объяснять все движеніе человѣческой мысли одною эволюціею экономическихъ формъ. Очень часто, замъчаетъ Жоресъ, человъческий духъ опирается на извъстную соціальную систему, чтобы выйти изъ нея и противиться ей; между личностію н общественнымъ строемъ существують и солидарность, и борьба. Поэтому онъ выдвигаетъ значеніе свободнаго человѣческаго духа и говоритъ, что его истолкованіе исторіи будеть одновременно матеріалистическое какъ у Маркса, и мистическое какъ у Мишле. Наконецъ, Жоресъ считаетъ необходимымъ обращать вниманіе на нравственный элементь исторіи и въ заключения введения заявляетъ, что его трудъ написанъ подъ тройнымъ вліяніемъ Маркса, Мишле и Плутарха.

Жоресь извѣстенъ какъ одинъ изъ лучшихъ современныхъ французскихъ ораторовъ, но пишетъ онъ гораздо хуже, чѣмъ говоритъ. Ему много вредитъ расплывчивость изложенія и сентиментальныя ораторскія тирады. Его трудъ значительно бы выигралъ, если бы Жоресъ не такъ злоупотреблялъ громадными цитатами. При этомъ онъ нерѣдко подробно излагаетъ пренія по такимъ вопросамъ, которые имѣютъ очень отдаленное отношеніе къ его главной темѣ, т.-е. къ экономической исторія французской революціи, и, кромѣ того, уже много разъ были излагаемы въ другихъ исторіяхъ революціи. Такъ, значительная часть второго тома

отведена преніямъ о войнъ и миръ въ законодательномъ собрании. Но при всъхъ своихъ недостаткахъ сочинение Жореса, несомнънно, заключаеть въ себѣ и много цѣннаго. Авторъ не только хорошо знакомъ какъ съ общими работами по революціи, такъ и съ отдѣльными монографіями, но, кромѣ того, по многимъ вопросамъ онъ производилъ самостоятельныя изслъдованія. Въ первомъ томъ заслуживаеть особеннаго вниманія глава, посвященная выборамъ въ департаментскіе, окружные и муниципальные совъты, происходившимъ въ 1790 году. Не только муниципальные совъты городовъ состояли почти исключительно изъ лицъ, принадлежащихъ къ буржуазія, но даже въ совѣтахъ земледѣльческихъ округовъ буржуазія располагала значительно большимъ числомъ голосовъ, чемъ врестьянство. Очень интересны также отделы книги, посвященные вопросу объ ассигнаціяхъ. По вопросу о продажѣ національныхъ земель Жоресь держится того мизнія, что покупшики національныхъ имуществь принадлежали главнымъ образомъ къ буржуазіи. По этому вопросу онъ расходится съ русскимъ ученымъ Лучицкимъ, работа котораго, выполненная съ необыкновенною тщательностію и отличающаяся самымъ детальнымъ изученіемъ вопроса, доказываетъ, что значительная часть національныхъ имуществъ была куплена крестьянами.

Во второмъ томѣ, который въ общемъ слабѣе перваго и третьяго, интересна глава, посвященная экономическому и соціальному движенію во Франціи въ 1792 году. Интересны большія выдержки, которыя Жоресъ приводить изъ извѣстной газеты Марата "Другъ Народа". Онѣ рисують намъ отношеніе Марата къ соціальному вопросу и показывають его полное непониманіе совершившагося уже въ то время переворота въ промышленности.

Въ третьемъ томѣ интересна вторая половина, посвященная вліянію революціи на Германію, Швейцарію и Англію. Рисуя состояніе Германіи въ вонцѣ XVIII вѣка, Жоресъ указываеть на односторонность Маркса, воторый слишкомъ низко ставитъ промышленное развитіе Германіи того времени. Онъ полемизируеть также съ историкомъ нѣмецкаго соціализма Мерингомъ, который единственную причину невоспріимчивости нѣмецкаго общества въ идеямъ французской революціи видълъ въ экономической слабости измецкой буржуазіи въ конці XVIII столітія. По мизнію же Жореса, важную роль играла въ данномъ случат политическая раздробленность Германіи, мішавшая выработків въ среднемъ классів сознанія своей силы и своихъ классовыхъ интересовъ. Очень подробно останавливается Жоресь на сочиненіяхъ Фихте, вызванныхъ французской революціей. Надо зам'єтить, что Жоресъ уже давно занимается отношеніемъ нъмецкой идеалистической философіи къ соціализму. Еще въ 1892 году онъ защищалъ диссертацію о зачаткахъ соціализма у Лютера, Канта, Фихте и Гегеля. Въ третьемъ томъ особенно интересно изложение книги Фихте "Исправление суждений публики о французской революци". Въ ней нъмецкій философъ между прочимъ коснулся вопроса объ экспропріаціи церковныхъ имуществъ во Франціи. Онъ является горячимъ сторовникомъ этой экспропріація, при чемъ въ своей аргуметація постоянно оперируетъ кантовскими ноуменами и феноменами.

Въ отдѣлѣ, посвященномъ вліянію французской революціи на Англію, Жоресъ опять останавливается на особенностяхъ политической эволюціи Англіи, отразившихся и на ходѣ промышленной революціи, которую переживала Англія въ концѣ XVIII вѣка. Говоря объ экономическомъ положения низшихъ классовъ населения, онъ обращаетъ внимание читателя на тъ страницы книги Адама Смита "О богатствъ народовъ", гдъ авторъ говорить объ общемъ улучшении положения рабочаго класса въ теченіе XVIII въка. Жоресъ пользуется для изображенія экономическаго развитія характерною рѣчью Питта младшаго, произнесенною имъ въ началъ 1792 года, т.-е. почти за годъ до того, какъ Англія вступила въ коалицію противъ Франціи. Въ этой рѣчи знаменитый министръ указаль на поразительный рость богатства Англіи за истекшее десятилътіе и съ необыкновенною ясностью обозначилъ его главныя причины: рость производства, усовершенствование техники, развитие машинъ и вредита, постоянное накопление капитала, расширение сбыта и постепенный захвать мірового рынка. Оканчивается третій томъ \*) подробнымъ изложеніемъ книги англійскаго радикала Годвина "О политической справедливости", вышедшей въ 1793 году. Эта книга, которую интересно сравнить съ написаннымъ одновременно трудомъ Кондорсе "Прогрессъ развитія человѣческаго ума", является характернымъ выраженіемъ теоретическаго анархизма. Годвинъ смотрить на государство какъ на неизбъжное зло и старается поэтому сузить до крайнихъ предъловъ его принудительную власть. Онъ мечтаеть о радикальномъ преобразовании общественнаго и экономическаго строя. Въ томъ идеальномъ обществъ, которое онъ рисуетъ, не будетъ ни войны, ни преступленій, ни судовъ, ни правительства. Но въ то же время Годвинъ противъ всякихъ насильственныхъ измѣненій. По его мнѣнію, надо дѣйствовать на людей только убъжденіемъ, и этотъ путь единственный, который приведеть къ осуществленію справедливости на земль. Годвинь и Кондорсе-характерные представители XVIII въка съ его несокрушимой върой въ близкое торжество разума и свободы.

#### С. Фортунатовъ.

Новости иностранной литературы и журналистики. Самынъ важнымъ событіемъ въ итальянскомъ литературномъ мірѣ за послѣдніе мъсяцы, безспорно, было чествованіе столътней годовщины со дня смерти Витторіо Альфьери, писателя, имя котораго до сихъ поръ окружено въ Италіи извъстнымъ ореоломъ, несмотря на то, что его творчество можеть показаться въ наши дни устаръвшимъ, отжившимъ свой въкъ, а та эпоха, когда онъ дъйствоваль, давно отошедшей въ область преданія. Независимо оть литературной діятельности Альфьери. росту его посмертной славы немало содъйствовали, конечно, его патріотическое чувство, любовь къ Италіи, мечты объ ея освобожденіи и объединеніи. Такъ, и изъ сочиненій Леопарди, быть можетъ, наибольшей популярностью пользовалось долгое время его патріотическое стихотвореніе "All' Italia", хотя эта вещь принадлежить къ числу наименъе типичныхъ въ его творчествъ, и въ наше время, если отнестись къ ней вполнъ объективно, кажется даже нъсколько искусственной и риторичной. Несомнѣнно, во всякомъ случаѣ, что историко-литературное значеніе діятельности Альфьери, какъ драматурга, стремившагося вдохнуть новую жизнь въ итальянскую трагедію и написавшаго нъсколько

<sup>\*)</sup> Третій томъ обрывается на половинѣ фразы.

дъйствительно выдающихся для того времени вещей, даеть ему право на благодарность даже весьма поздняго потомства.

Вспомнимъ, кстати, то вліяніе, которое произведенія Альфьери оказывали когда-то и за предълами Италіи. Андрэ Шенье, въ своемъ трактатв "Sur la perfection des arts", признается, что онъ многимъ былъ обязанъ Альфьери, котораго имвлъ случай узнать лично, и съ которымъ его затъмъ связали узы дружбы; въ нъкоторыхъ своихъ произведеніяхъ онъ старался подражать манеръ итальянскаго писателя. Байронъ, какъ драматургъ, въ значительной степени-ученикъ и послѣдователь Альфьери. Пушкинъ заинтересовался его трагедіями, ссылался на него, доказывая необходимость изученія живой, народной русской різчи, и перевель монологь Изабеллы изъ "Филиппа II". Подобныхъ примъровъ можно было бы привести еще очень много. Даже въ далекой армянской словесности сказался нівкоторый интересь къ творчеству Альфьери. Члены научнолитературной конгрегадіи мхитаристовъ-въ преддверія Венеція, гостемъ которыхъ когда-то былъ Байронъ, перевели трагедіи "Саулъ" и "Меропа". Когда въ концъ 50-хъ годовъ XIX въка въ Москвъ сталъ выходить въ свътъ прогрессивный армянский журналъ "Съверное Сіяніе", тамъ былъ, между прочимъ, напечатанъ переводъ "Филиппа II".

Задолго до дня столѣтней годовщины (8 ноября 1803 — 1903 гг.) стали уже появляться на втальянскомъ книжномъ рынкв изслёдованія и статьи, посвященныя Альфьери. Въ остроумной статью, напечатанной еще осенью 1902 года на страницахъ "Marzocco", одинъ изъ современныхъ итальянскихъ критиковъ, Діего Гароліо, заранѣе приходилъ въ комический ужась оть того множества обстоятельныхъ, иногда прямо мелочныхъ работъ, которыя должны были, какъ ему казалось, появиться втеченіе предстоящаго года, анализируя даже самыя незначительныя детали, разсматривая діятельность драматурга со всіхъ сторонъ, стремясь непремённо открыть какой - нибудь новый, хотя бы микроскопическій факть, изучая отдільныя главы, страницы, чуть не строки въ произведеніяхъ Альфьери, все въ надеждъ сдълать какое-либо открытіе, приготовить читающей публикъ извъстнаго рода сюрпризъ ко дню юбилея. Гароліо представлялось, что ревностными и неутомимыми изслёдователями будуть своевременно заготовлены работы объ Альфьери, какъ автор'в трагедій и комедій, эпическомъ писатель, лирикь, составитель автобіографіи, сатирикъ, политикъ, философъ, актеръ, наъздникъ, — объ Альфьери въ Асти, Туринъ, Генуъ, Флоренции, Ливорно, Сізнъ, Римъ, Неаполъ, Венеціи, - объ его возлюбленныхъ, друзьяхъ, родныхъ, учите-ЛЯХЪ, СЛУГАХЪ, ЛОШАДЯХЪ, КОМНАТНЫХЪ ЖИВОТНЫХЪ И Т. Д.

Полусерьезныя опасенія сотрудника "Маггоссо" оправдались только отчасти, потому что такого феноменальнаго наплыва и явнаго "перепроизводства" по части статей и книгь, носвященныхъ автору "Филипна II", все же нельзя было констатировать, хотя десятки работь увеличили собой литературу этого вопроса. Въ настоящее время можно уже подвести извъстные итоги, обозръть главные результаты годовщины 8 октября для выясненія жизни и личности Альфьери. Наиболѣе солиднымъ трудомъ, посвященнымъ драматургу XVIII въка, явилась вышедшая еще въ 1902 году объемистая книга Эмиліо Бертана "Vittorio Altieri, studiato nella vita, nel pensiero е nell'arte". Здѣсь собрано было немало дѣйствительно новыхъ фактовъ, проливающихъ своеобразный свёть на біографію драматурга, а также по-новому охарактеризовано постепенное развитіе его таланта, его отношеніе къ иностраннымъ литературнымъ образцамъ и т. д. Книга Бертана вызвала много критическихъ оцѣнокъ — въ общемъ, весьма сочувственныхъ — и въ Италіи, и за ея предѣлами (напр., въ статъѣ М. Ландау, "Alfieri und Byron", напечатанной въ "Frankfurter Zeitung"), и дала богатый матеріалъ авторамъ спеціальныхъ статей и очерковъ, написанныхъ ко дню годовщины.

Родному городу Альфьери, Асти, который необыкновенно гордится своимъ славнымъ гражданиномъ, а также — семьв и предкамъ драматурга, посвящена была появившаяся уже въ 1903 году книга Эрнесто Мази "Asti e gli Alfieri nei ricordi della villa di San-Martino". Въ "Nuova Antologia" напечатана была весною этого года статья Сасси о графинѣ Луизъ Альбани, сыгравшей такую важную роль въ сердечной жизни Альфьери; замътимъ кстати, что изъ - подъ пера нѣмецкаго писателя Германа Людвига также вышла недавно статья "Alfieri's Muse", гдѣ характеризуется эта интересная личность.

По м'вр'в приближенія годовщины, число работь, затрагивающихь біографію или литературную д'вятельность Альфьери, естественно, все возрастало. Весьма ц'внный и полезный трудъ спеціально-библіографическаго характера выпустилъ въ Рим'в Луиджи Франко. Заглавіе этой книги — "О сочиненіяхъ, посвященныхъ Витторіо Альфьери" ("Degli scritti su Vittorio Alfieri, Bibliografia е critica"). Зд'всь перечислены не только спеціальныя изсл'ядованія и статьи, касающіяся Альфьери, но также и сочиненія общаго характера, гд'в можно найти тв или другія св'яд'внія о немъ. Авторъ даетъ въ каждомъ отд'яльномъ случа враткую характеристику упоминаемой имъ книги или статьи.

Въ "Nuova Antologia" отъ 16 октября появились двѣ статьи, относящіяся къ знаменитому уроженцу Асти. Первая изъ нихъ, написанная Эрнесто Мази, о которомъ мы уже упоминали выше, озаглавлена "Витторіо Альфьери, какъ поэтъ". Вторая принадлежить профессору университета въ Пизъ, Витторіо Чану, и имъетъ предметомъ спеціальный вопросъ о пребывания Альфьери въ Пизъ. Въ томъ же журналъ была напечатана, двъ недъли спустя, ръчь, произнесенная Isidoro del Lungo въ торжественномъ засъдания, состоявшемся 19 октября во Флоренцін: "Альфьери, какъ поэтъ и гражданинъ". Разсматривая литературную дъятельность чествуемаго писателя, авторъ указываеть, между прочимъ, на то, что, несмотря на стёснительныя рамки и условности такъназываемой ложно-классической трагедіи, онъ сумблъ и въ этихъ тесныхъ, ограниченныхъ предълахъ обнаружить индивидуальный таланть, создать сильные, яркіе, энергичные образы, провести близкія и дорогія его сердцу идеи, —что, съ другой стороны, онъ уже стремился къ новымъ летературнымъ идеаламъ и формамъ и, недовольный словесностью своего времени, смутно угадывалъ и привътствовалъ ея дальнъйшее развитіе. Дель Лунго останавливается и на воззр'вніяхъ Альфьери, какъ итальянскаго патріота, видя въ немъ предшественника тѣхъ дѣятелей, которые потрудились въ XIX столътіи на пользу освобожденія и объединенія страны. Різчь Дель Лунго не лишена интереса, хотя подобно встять ричамъ, произносимымъ въ торжественныхъ случаяхъ, не свободна оть примъси риторическаго элемента и извъстной приподнятости общаго тона.

Съ книгой Чана о пребыванія Альфьери въ Пизѣ можно сравнить столь же спеціальное изслѣдованіе Джарро "Vittorio Alfieri a Firenze". Историко-литературный характеръ носитъ не особенно общирная книга Альберто Скрокка "Studio critico sull' Agamemnone e sull Oreste di Vittorio Alfieri". Остановивъ свое вниманіе на этихъ двухъ трагедіяхъ, авторъ сравниваетъ ихъ съ античными и французскими пьесами, которыя послужили для нихъ образцомъ, стремясь установить степень оригинальности итальянскаго драматурга, опредѣлить, что онъ внесъ своего въ разработку унаслѣдованныхъ отъ прошлаго сюжетовъ. Спеціальную публику, именно подрастающее поколѣніе, имѣетъ въ виду брошюра Амилькаре Лауріа "Дѣтство, отрочество и сила воли у Витторіо Альфьери", первоначально прочитанная авторомъ публично.

Въ одномъ изъ итальянскихъ журналовъ сдълана была попытка обозръть главныя статьи объ Альфьери, появившіяся за послъдніе мъсяцы въ различныхъ періодическихъ изданіяхъ. О нъкоторыхъ изъ нихъ, напримъръ, о тъхъ, которыя были напечатаны на страницахъ "Nuova Antologia", у насъ уже шла ръчь выше. Отмътимъ нъкоторыя другія, изъ числа болъе интересныхъ и оригинальныхъ по содержанію: "Монологъ въ трагедіяхъ А.", "Личность А.", "А. передъ судомъ Стендаля", "Отголоски творчества А. въ "Обрученныхъ" Манцони", "А. и форма его трагедіи" и др. Въ общемъ, годовщина 8 октября вызвала, какъ мы видъли, пълый рядъ спеціальныхъ работъ и мелкихъ статей, посвященныхъ Альфьери; если далеко не всъ онъ представляютъ научную цънность, то все же имъ принадлежитъ та заслуга, что онъ напомнили о различныхъ деталяхъ жизни и творчества драматурга и прибавили кое-что новое къ тому, что было раньше извъстно о немъ.

Отъ работъ, посвященныхъ Альфьера, перейдемъ теперь въ нѣкоторымъ другамъ трудамъ историко - литературнаго характера, появившимся за послѣднее время въ Италіи. Литература изслѣдованій о Данте обогатилась нѣсколькими новыми названіями. Такъ, вышла въ свѣтъ книга Крочони, посвященная старшему сыну Данте, Piero ("Le rimedi Piero Alighieri"). Другой изслѣдователь, Ф. Луизо, обратилъ свое вниманіе на комментаріи въ сочиненіямъ Данте, составленные вторымъ его сыномъ Джакопо, надѣясь извлечь изъ нихъ новыя данныя для исторіи творчества знаменитаго писателя и текста его произведеній. Число трудовъ біографическаго характера увеличилось новымъ жизнеописаніемъ Данте, составленнымъ Цингарелли. Упомянемъ еще о работахъ Кастелли, Фламини и др.

Въ "Новой Антологіи" за 1903 годъ появилась статья Дель Бальцо, характеризующая различныя пьесы, навѣянныя жизнью и творчествомъ Данте, вплоть до извѣстной драмы Сарду, о которой авторъ статьи отзывается весьма неодобрительно, даже съ оттѣнкомъ пренебреженія, какъ о поверхностномъ и бьющемъ на эффектъ произведеніи, проводя, вмѣстѣ съ тѣмъ, тотъ взглядъ, что біографія Данте вообще не можетъ быть признана благодарной для обработки въ драматической формѣ. Недавно Данте былъ сдѣланъ центральной фигурой "лирической поэмы" Джузеппе Ауреліо Костанцо, такъ и озаглавленной "Данте". Эта поэма, изъ которой иные отрывки появились раньше въ итальянскихъ журналахъ, вышла теперь отдѣльной книгой въ Туринѣ. Она затрогиваетъ, главнымъ образомъ, средневѣковую схоластическую философію, къ которой авторъ относится вполнъ отрицательно, даже враждебно. Во всякомъ случаъ, поэма Костанцо представляетъ безусловный интересъ.

Изъ новыхъ статей о Леопарди отмѣтимъ очеркъ Арнольдо Червезато, появившійся въ журналѣ "Nuova Parola" и озаглавленный "L'orma del gigante". Здѣсь мы находимъ восторженную оцѣнку значенія знаменитаго поэта, главнымъ образомъ, какъ мыслителя, значительно опередившаго свое время, угадавшаго, по мнѣнію автора, многое изъ того, что занимаетъ и волнуетъ современное человѣчество,—что сказывается, между прочимъ, въ его "Pensieri", которые только теперь предстали передъ нами въ своемъ настоящемъ видѣ и объемѣ. Новыхъ трудовъ біографическаго характера, посвященныхъ Леопарди, мы пока не имѣемъ; однимъ изъ послѣднихъ, въ хронологическомъ порядкѣ, изслѣдованій, затрогивающихъ жизнь поэта, была появившаяся въ 1902 году "Vita di Giacomo Leopardi" Дж. Чезарео.

Нѣсколько критическихъ статей посвящено было за послѣдніе мѣсяцы Габр. Д'Аннунціо, который въ этомъ отношенія занимаеть едва ли не первое мъсто среди современныхъ итальянскихъ писателей, такъ какъ его творчество тщательно комментируется и подвергается разностороннему анализу. Иные отзывы сводятся къ простому восхваленію и возвеличенію популярнаго писателя; въ другихъ случаяхъ мы сталкиваемся съ довольно рѣзкой, даже безпощадной критикой. Такъ, В. Чанъ, касаясь той части "Laudi" Аннунціо, которая посвящена прославленію Кардуччи, находить ее слишкомъ высокопарной, неестественной, не дающей притомъ полнаго понятія о чествуемомъ писателѣ. Наобороть, въ "Marzocco" появилась недавно крайне сочувственная статья о "Laudi", содержащая въ себъ, между прочимъ, попытки защитить Аннунціо отъ обвиненія въ томъ, что онъ возвеличиваетъ одно язычество и старается унизить христіанство, какъ начало, враждебное наслажденію жизнью и ся благами. Нельзя сказать, однако, чтобы автору статьи вполнѣ удалось доказать справедливость своей мысли!

Крайне сочувственный характерь носить и появившаяся въ двухъ книгахъ "Новой Антологи" статья Дж. Боргезе "Opera poetica de Gabriele d'Annunzio"; въ авторъ "Laudi" Боргезе видитъ проповъдника новыхъ идей, поэта, призывающаго насъ стряхнуть съ себя бремя слабости и страха, увлекаться силой, мощью, энергіей, стремиться къ разумному наслажденію жизнью и всестороннему развитію своихъ задатковъ и способностей, вступать въ тъсное общение съ природой, стараться угадать ея скрытую жизнь и сложную душу. Въ вѣнскомъ органѣ "Die Zeit" недавно также появилась статья, посвященная новъйшему произведеню Аннунціо. Между тымъ "Laudi" продолжають обогащаться все новыми и новыми отрывками. Въ той же "Новой Антологіи" напечатанъ былъ недавно рядъ стихотвореній или маленькихъ поэмъ, которыя должны войти въ составъ второй и третьей книги этого цикла (всъхъ ихъ будеть семь). Здъсь прославляются безмольные, уцъльвшие отъ далекаго прошлаго города, которые и раньше съ большимъ воодушевленіемъ и въ очень красивой формѣ воспѣвалъ Аннунціо; на этотъ разъ очередь дошла до Бергамо, Каррары, Виченцы, Равенны и нъкоторыхъ друг.

Несомиѣнный интересъ представляютъ иѣкоторые сборники критическихъ или историко-литературныхъ этюдовъ, вышедшіе въ свѣтъ за послѣдніе мѣсяцы. Иногда они затрогивають только итальянскую словесность, иногда, наобороть, касаются дѣятельности писателей иностранныхъ, даже русскихъ. Къ числу ихъ относится, напримѣръ, книга Пьетро Мастро "Super l'erta; note critiche di litteratura contemporanea", представляющая собой собраніе журнальныхъ и газетныхъ статей, посвященныхъ различнымъ авторамъ. Джуліо Монти въ рядѣ очерковъ, объединенныхъ подъ общимъ заглавіемъ "La poesia della vita", разсматриваетъ дѣятельность Ницше и Нордау, Шелли, Эдгара По, Леопарди, Гюго, Золя и Толстого и т. д.

Діего Гароліо озаглавилъ свой сборникъ этюдовъ "Versi d'amore е prose di romanzi". Здѣсь идетъ рѣчь исключительно о современныхъ итальянскихъ писателяхъ и писательницахъ, между прочимъ, о Фогаццаро, Аннунціо, Пасколи, Стеккетти, Амичнсъ, Неэра, Анни Виванти, Орвіето. Нѣкоторыя изъ только-что упомянутыхъ именъ фигурируютъ и въ книгѣ итальянской писательницы Лауры Гропалло "Современные итальянскіе писатели" (Autori italiani d'oggi), гдѣ весьма своеобразно и независимо оцѣнивается дѣятельность литераторовъ новѣйшаго времени, въ томъ числѣ Матильды Серао, Роветта и др. Аналогичный сборникъ подготовляетъ, видимо, и другой современный итальянскій критикъ, Бенедетто Кроче, печатающій въ одномъ неаполитанскомъ журналѣ рядъ статей объ итальянской литературѣ во второй ноловинѣ XIX вѣка.

"Этюды по иностраннымъ литературамъ", — "Studi di letterature straniere" — такъ озаглавлена книга А. Галлетти, вышедшая недавно въ Туринъ. Здъсь мы находимъ всего три статьи, посвященные иностраннымъ авторамъ, именно Данте-Габріэлю Россетти, Альфреду де Виньи и Леконту де Лилю. О поэзіи Виньи Галлетти говоритъ въ связи съ поэтическимъ творчествомъ Леопарди. Главное вниманіе критика устремлено на эстетическіе и нравственные идеалы изучаемыхъ имъ писателей, на ихъ значеніе, какъ провозвъстниковъ прерафаэлитизма, пессимизма и реальнаго направленія. Чисто - стилистическія особенности ихъ произведеній интересують его сравнительно меньше.

Появление большого количества подобныхъ сборниковъ-фактъ весьма любопытный, свидътельствующій о томъ, что итальянская читающая публика интересуется литературными вопросами, следить не только за развитіемъ родной словесности, но и за темъ, что есть любопытнаго въ литературѣ другихъ странъ. Для насъ, русскихъ, всего интереснѣе, быть можеть, сборникъ критическихъ этюдовъ, выпущенный знатокомъ русской и славянскихъ литературъ Доменико Чамполи, который выступалъ и въ роли беллетриста ("Il barone di San-Giorgio" и др. романы), — "Saggi critici di letterature straniere". Большая часть этюдовъ, вошедшихъ въ эту книгу, касается русской литературы (только двъ главы посвящены: одна-Сенкевичу, другая-историческому прошлому и поэтическому творчеству черногорцевъ). Чамполи характеризуетъ литературную дъятельность Толстого, Достоевскаго, Чехова, Горькаго, Некрасова, Надсона, затрогиваеть нашу современную драматическую литературу, касается, съ другой стороны, прошлаго русской словесности, даже наиболѣе отдаленнаго, знакомить своихъ читателей, между прочимъ, и съ "Словомъ о полку Игоревъ", которое цитируетъ въ своемъ переводъ.

Появленіе такой книги можно только прив'ятствовать, такъ какъ до посл'ядняго времени въ Италіи сравнительно мало интересовались русской

литературой и мало знали ее. Теперь положеніе дѣлъ начинаетъ, видимо, мѣняться къ лучшему; тотъ же Чамполи недавно выпустилъ, напримѣръ, итальянскій переводъ лермонтовской "Пѣсни про купца Калашникова", а Федериго Вердиноисъ, большой почитатель русской словесности и въ частности—поэзіи, помѣстилъ въ журналѣ "L'Italia moderna" сдѣланный имъ переводъ двухъ сказокъ Пушкина—о царѣ Салтанѣ, и о мертвой царевнѣ и семи богатыряхъ,—переводъ хотя и несвободный отъ нѣкоторыхъ недочетовъ и ошибокъ, но все же заслуживающій вниманія по легкости и изяществу языка, стараніямъ Вердинонса приблизиться къ народному складу рѣчи и громадному труду, несомнѣнно, затраченному переводчикомъ.

Юрій Веселовскій.



# Литературное обозрѣніе.

Общее правило для всъхъ разсудительныхъ людей должно было бы гласить такъ: беллетристики въ нашихъ толстыхъ журналахъ вообще ни подъ какимъ видомъ не читать, не соблазняясь ни заглавіемъ, ни именами авторовъ, читать же разсказъ или повъсть только въ томъ случать, если о нихъ уже очень будутъ шумѣть; на то существують, во-первыхъ, рецензенты, во-вторыхъ, спеціальные любители беллетристики, преимущественно изъ числа представительницъ прекраснаго пола. При этомъ условіи рискъ пропустить что-нибудь выдающееся будеть невеликъ, да и по существу этотъ рискъ не очень опасенъ; а какъ великъ былъ бы выигрышъ въ смыслъ сбереженія времени и, главное, въ отношения духовной гигіены! Издавна свиръпствующее у насъ повальное чтеніе журнальной беллетристики представляеть собою настоящее общественное бъдствіе; если вспомнить, что иной журналь расходится въ количествъ 10—15 тысячъ экземпляровъ, а каждый экземпляръ перебываеть въ нѣсколькихъ рукахъ, то будетъ ясно, какое множество людей отравляется этой скверной, нездоровой, пикантной пищей. Общепризнано, что толстые журналы держатся преимущественно беллетристикой, и действительно, въ каждой книжке ихъ вы найдете два-три разсказа и два-три куска романовъ или большихъ повъстей; но, Боже мой, какъ все здъсь жалко и бездарно! На двадцать беззастънчиво-плоскихъ вещей развѣ одна окажется приличной; куда ни взглянешь-деревянные обрубки вмъсто людей, бумажныя ленты вмъсто живыхъ ръчей, непроходимая пошлость міровоззрѣній, отвратительная поддѣлка подъ идейность, бутафорскіе эффекты и сплошное кощунство надъ святыней русскаго языка. О, этоть слогь журнальныхъ романовъ! Если бы у столичныхъ интеллигентовъ не приходилось по восемь засъданій во всевозможныхъ обществахъ и комиссіяхъ на каждые семь дней недьли, мы непремённо выступили бы съ проектомъ учрежденія "Общества охраненія русскаго языка отъ дурного обращенія".

Какъ неотразимо вліяніе россійской дійствительности на нашу фантазію! Мысль о новомъ "обществъ" съ правомъ налагать штрафы при содійствіи полиціи тотчасъ породила въ насъ и другую мысль: какъ жаль, что музы—женщины, и притомъ греческо-подданныя! Будь онъ мужского пола и живи въ Россіи, ихъ права стояли бы подъ охраною всей строгости нашихъ уголовныхъ законовъ. Въ нашей беллетристикъ изо дня въ день безнаказанно совершаются самыя вопіющія злодійства; здёсь бездарности десятки лёть проживають по фальшивымъ паспортамъ художниковъ, правда беззастѣнчиво фальсифицируется ради упрощенія производства, насилуется здравый смыслъ, растлѣвается слово; кражи со взломомъ и безъ онаго стали обыденнымъ явленіемъ. Измѣрить бы этакого автора послѣ перваго же преступленія по литературному Бертильону и подвергнуть законной карѣ — сослать въ мѣста вполнѣ или не столь отдаленныя отъ беллетристики; а г. Потапенко, за его послѣдній романъ *Мать и дочь*, только что оконченный печатаніемъ въ "Мірѣ Божьемъ", былъ бы безъ сомнѣнія приговоренъ даже къ литературной смерти.

Нужны ли доказательства? Ихъ больше, чѣмъ у насъ мѣста и терпѣнія. О повѣсти г. Потапенко я умолчу совсѣмъ, щадя себя и читателей, потому что читать, а тѣмъ болѣе излагать ее — почти физически тошно. Г. Потапенко, если можно такъ выразиться, — профессiональный... беллетристъ, рецидивистъ неисправимый; оставимъ его въ покоѣ и обратимся къ новичкамъ.

Они, разсказъ О. Давыдовой въ книжкъ "Образованін" за ноябрь. "Они" стояли на крыльцѣ, "крѣпко прижавшись другъ къ другу, и радостными, вдохновенными глазами смотрёли на черное бархатное небо"; онъ говорилъ, а въ ея счастливыхъ глазахъ "отражались ласковыя звъзды". Они смотръли на Оріонъ, а когда Оріонъ началъ блёдніть, "она" просто сказала "ему": "Возьми меня". Потомъ они зажили вмѣств и двлали какое-то "общее двло"; потомъ у нихъ родился ребенокъ, и нужда заставила ихъ утхать въ столицу, гдт "онъ" долженъ быль кончать университеть. Тэмъ временемъ между ними выросла ствна, и именно вотъ какая: "странно-прозрачная и мутно-сърая, какъ густой туманъ"; а жили они теперь какъ братъ съ сестрой. Но однажды ночью, когда они сидели рядомъ "и чувствовали мысли другъ друга", онъ "взглянулъ на нее горячимъ и робкимъ взглядомъ", вслъдствіе чего она сочла нужнымъ отодвинуться. "И потухъ горячій огонь въ его глазахъ, и онъ безсильно опустилъ голову и сжалъ ее холодными пальцами, такъ что ему стало больно... И вдругъ дрогнула черная тьма, и что-то страшное сърое заклубилось, и властно раздвинуло ее, и встало между ними, и поднялось выше ихъ, и сомкнулось наверху\*... И "она" сказала: "Пускай!.. пускай это будеть... Но не нужно ребенка...", и покраснъла; и сначала имъ было стыдно, а потомъ они привыкли и имъ уже не было стыдно. А потомъ она жила для ребенка, а онъ полюбилъ... науку, и сталъ отъ того безстрастно спокойнымъ. И ее грызла тоска, и постепенно она возненавидѣла то "огромное, величавое и безстрастное, что потушило огонь тоски въ его душ'в", и все ждала, что придетъ что-то "сильное, огромное и властное" и "подхватить ее, какъ вихрь, и унесеть ее, покорную и безвольную". "И вдругъ оно пришло": пришло письмо изъ того города, гдъ они жили раньше, "такое обыкновенное съ виду": въ немъ прежніе друзья звали ихъ назадъ въ тотъ городъ-дълать "общее дъло". А потомъ больше ничего и не было; "она" ръшила-было ъхать, но "онъ" упросилъ ее остаться; и, въроятно, еще не разъ будутъ они смотръть на Оріонъ, и у "него" будуть на глазахъ слезы, а "она" будетъ смотрвть, "какъ въ каждой изъ нихъ засверкали, отражаясь, великолѣпныя звѣзды Opioна, а потомъ слезы его медленно скатились на черную землю и тамъ

потухли"; а когда случится быть грому, то ей будеть казаться, "что это вто-то сильный, большой и смѣлый смѣется надъ ней".

Это не просто бездарно—гдё ужъ туть говорить объ искусствё!—это мертво и ложно, это—трупы съ истерически-искаженными лицами, съ безстыдно-обнаженнымъ уродствомъ. Зачёмъ нуженъ былъ этотъ разсказъ—не намъ, а самому автору? Ни одного естественнаго слова, ни одного здороваго чувства, ни тёни подобія чему-нибудь живому—одна голая, холодная, лживая выдумка, разсказанная съ той истерической претенціозностью, которой уже потому не слёдовало бы подражать, что г.жъ Крандіевскую и Вербицкую превзойти въ этомъ дёлѣ все равно невозможно.

Съ тоской смотрю я на съро-голубую обложку "Рус. Мысли", думая о томъ, что сейчасъ мнъ предстоитъ говорить о разсказъ г. Крашенинникова, напечатанномъ въ ноябрьской книгъ этого журнала. Разсказъ этотъ (онъ носитъ всеобъемлющее заглавіе *Разсказъ объ одной* женщинъ) такъ ужасно пошлъ и жалокъ цъликомъ и въ каждой отдъльной своей строкъ, что разбирать его нътъ никакой возможности; его можно только, въ наказаніе автору, изложить. Я буду излагать его словами подлинника, не сиупясь на мъсто: онъ стоить того.

Надежда Павловна одълась (богатъйшее платье, стоящее около тысячи рублей) и залюбовалась собою, что выражено такимъ великолѣпнымъ слогомъ: "Надменная улыбка плавала на ея губахъ, когда она разбирала по частямь свою рёдкую красоту"; затёмъ слёдуеть разборъ по частямъ, въ числѣ которыхъ есть губы "ярко-красныя, точно смазанныя кровью". Одъвшись и полюбовавшись, она уже хотъла выйти, но ВЪ ДВЕРЯХЪ СТОЛКНУЛАСЬ СО СВОИМЪ МУЖЕМЪ, КРАСИВЫМЪ, ПЛОТНЫМЪ ТРИДцатильтнимъ мужчиной. Ты?-сказала она, и начался разговоръ. А, мягко спросиль мужь; Б, нетерпеливо бросила она; она нервно пожала плечами, онъ какъ-то особенно усмѣхнулся, она чуть замѣтно вздрогнула. онъ вздохнулъ точно съ облегчениемъ, и т. д. Я замънилъ ихъ разговоръ буквами алфавита просто для краткости; читатель отъ этого ничего не теряеть: мужъ спросилъ, куда она ѣдетъ, а она отвѣчала, что ей надо, --- вотъ и все. Но отъ проницательнаго читателя не скрылось, что весь разсказъ имъетъ цълью тончайшій психологическій анализъ.

Надеждѣ Павловнѣ уже полчаса назадъ "слѣдовало быть въ одномъ мѣстѣ": воть почему она торопилась. Выйдя нзъ дому, она поѣхала на Трубную площадь, у "одного дома" сошла и поднялась на третій этажъ; здѣсь у одной двери встрѣтилъ ее человѣкъ въ котелкѣ и, подавая ключъ, забормоталъ: "Они придутъ-съ... Они придутъ-съ. Постучатъ три раза". Она вошла въ номеръ меблированныхъ комнатъ и принялась размышлять. Она впервые пришла на свиданіе. Зачѣмъ въ сущности она нзмѣняетъ мужу? "Въ жаждѣ къ чему-либо придраться" она припоминаетъ исторію своего знакомства съ г. Бѣльскимъ. Онъ-теноръ; двѣ недѣли назадъ она съ мужемъ была въ "одномъ" увеселительномъ саду, гдѣ въ оперномъ театрѣ и увидѣла въ первый разъ Бѣльскаго; онъ исполнялъ обольстительную роль герцога въ "Риголетто". Онъ пѣлъ какъ Мазини и былъ хорошъ какъ богъ; она тотчасъ рѣшила, что онъ зналъ множество женщинъ, "и тайное желаніе обладать красивымъ, вѣроятно капризнымъ и легкомысленнымъ мужчиной раздражало ее. Она глухо волновалась, осматривая возбужденныя и ставшія совсёмъ некрасивыми лица дамъ, на которыхъ ярко читалась раздраженная чувственность... и всѣ женщины казались ей безправственными". Но такъ какъ она считала себя красивъе всъхъ. то и ръшила, что имъетъ преимущественное право на внимание пъвпа.и это слово "вниманіе" она истолковала себѣ въ глубинѣ души такъ откровенно, что покраснъла. Она терялась въ хаосъ мыслей, "набравшихся въ голову"; ей "было страшно сознавать въ себѣ это новое чувство, казавшееся ей отвратительно скользкимъ и липкимъ... И хотълось думать, что общо оно всъмъ". Потомъ раздались аплодисменты, она подняла глаза, и вездъ: въ ложахъ, въ партеръ, въ купонахъ, на галлерев увидела женщинъ, возбужденныхъ и чувственныхъ. У всъхъ нихъ было придълано по лицу Надежды Павловны: у всъхъ были роскошные голубые глаза, удивительно изящныя черты лица, смазанныя кровью губы". Въ тотъ же вечеръ она познакомилась съ очаровательнымъ теноромъ, вскользь замътила ему, что онъ долженъ быть необыкновенно счастливъ, потому что ему "все доступно", ему "хорошо жить, безпечно, спокойно", на что теноръ глухо отвѣтилъ, близко склонясь къ ея лицу и блестя глазами: "Я не хочу спокойствія. Вы помните, гдъ-то сказано: "Я прокляну эту ночь, если она будетъ спокойной". Тогда "Надежда Павловна посмотръла на него изумленно и радостно... отшатнулась отъ него въ жгучемъ страхѣ. Сейчасъ же ощутила она его легкое рукопожатіе и усмѣхнулась ему рабской усмѣшкой". И воть, теперь, черезъ какія-то двъ недъли", она ждетъ его въ меблированныхъ комнатахъ.

Не будеть ли? Я изложиль 11 первыхь страниць разсказа, ровно половину; дальше—вь томъ же родѣ: входить тенорь, она закрываеть лицо руками, онъ укоризненно говорить: Ай, ай!.. и становится на одно колѣно; она умоляеть: Не надо!.. потомъ все устроивается какъ слѣдуеть; потомъ теноръ, "немного лѣнивый, немного безпечный, граціозный и утомленный", уходитъ, а она еще немножко сидитъ и думаетъ, что мы считаемъ уже рѣшительнымъ невѣжествомъ со стороны тенора, ибо сказано: "старайтесь сохранять и въ самой подлости оттѣнокъ благородства". Потомъ эта распутная дама зачѣмъ-то катается на лихачѣ, и т. д.: все та же топорная порнографическая "психологія", изложенная тѣмъ же отвратительнымъ слогомъ.

> Съ кого они портреты пишутъ? Гдъ разговоры эти слышатъ? А если и случалось имъ...

Да нѣтъ, навѣрное не случалось. И подумать, что это "произведеніе" будетъ прочитано нѣсколькими тысячами человѣкъ! За примѣсь салицила и сахарина къ фруктовымъ водамъ законъ жестоко караетъ виновныхъ; кольми паче же... Вотъ до чего можетъ довести журнальная беллетристика: ужъ я опять сбиваюсь на путь полицейскихъ мѣропріятій.

Можно бы набрать еще съ полдюжины подобныхъ разсказовъ за одина послъдній мъсяца, какъ и за любой въ истекшемъ году, если бы я не боялся наскучить читателю и навлечь на себя упрекъ въ пристрастіи. Конечно, не все такъ плохо въ нашей беллетристикѣ; въ 6—7 очередныхъ журнальныхъ книжкахъ ежемѣсячно печатается такое множество разсказовъ и повъстей, что не удивительно, если среди цълыхъ вороховъ макулатуры встръчается и что-нибудь дъльное. Но огромное большинство этихъ писаній – подлинная макулатура, не стоящая не только труда наборщиковъ, но и бумаги, на которой она печатается.

Та категорія "художественныхъ" произведеній, образцами которой могутъ служить приведенные два разсказа, т.-е. категорія анти-художественная по существу, своего рода маргаринъ въ литературѣ, составляетъ добрую половину журнальной беллетристики; за нею слѣдуетъ, съ необходимыми переходами, другая группа, стоящая безконечно выше ея, но по-своему тоже немало удручительная: произведенія, болѣе или менѣе серьезныя, болѣе или менѣе отмѣченныя художественнымъ дарованіемъ, но искаженныя разсудочной выдумкой. Въ "Скучной исторіи" Чехова милый, умный старый профессоръ мягко жалуется на русскую беллетристику; онъ говоритъ, что предпочитаетъ французскія книжки въ желтыхъ обложкахъ: "онѣ не такъ скучны, какъ русскія, н въ нихъ не рѣдкость найти главный элементъ творчества—чувство личной свободы, чего нѣтъ у русскихъ авторовъ".

Я не помню, — говорить онъ, — ни одной такой новинки, въ которой авторъ съ первой же страницы не постарался бы опутать себя всякими условностями и контрактами со своею совъстью. Одинъ боится говорить о голомъ тѣлѣ, другой связалъ себя по рукамъ и по ногамъ психологическимъ анализомъ, третьему нужно "теплое отношеніе къ человъку", четвертый нарочно цѣлыя страницы размазываетъ описаніями природы, чтобы не быть заподозрѣннымъ въ тенденціозности... Одинъ хочетъ быть въ своихъ произведеніяхъ непремѣнно мѣщаниномъ, другой непремѣнно дворяниномъ и т. д. Умышленность, осторожность, себъ на умнь, но нють ни свободы, ни мужества писать, какъ хочется, а стало-быть нять и пворчества.

Мъткость этого сужденія можно подтвердить цълымъ рядомъ разсказовъ и повъстей, помъщенныхъ въ послъднихъ книжкахъ журналовъ. Вотъ, напримъръ, разсказъ г-жи Лътковой Бабы ("Рус. Бог.", ноябрь); разсказъ серьезный и недурно написанный, но носящій всъ признаки заранъе обдуманнаго намъренія, какъ о томъ свидътельствуетъ уже ироническій эпиграфъ-два стиха Некрасова:

Не все между мужчинами Отыскивать счастливаго.

Задумала г-жа Лёткова изобразить горькую долю крестьянской женщины; и вотъ мы видимъ сначала маленькій клубъ изъ четырехъ дёвочекъ на бревнахъ среди деревенской улицы въ холодный осенній день; у каждой на рукахъ по грудному младенцу; имъ холодно и скучно, хочется понграть, но нельзя изъ-за дѣтей, которыхъ онѣ осуждены няньчить. Это—дѣтство и юность крестьянской женщины. Изъ ихъ разговора съ подсѣвшей къ нимъ помѣщицей мы узнаемъ, что за Агаевей сегодня пріѣдутъ сваты, что Агаевя ни разу не видѣла своего жениха и что она сегодня на гумнѣ "голосила"; а вслѣдъ затѣмъ тотчасъ появляется и сама Агаевя, молодая, крѣпкая дѣвушка; "глаза у нея совсѣмъ запухли отъ слезъ, и все лицо было точно водой налитое и какое-то остановившееся, точно она ничего не понимала, ничего не чувствовала". Барыня вступаетъ въ разговоръ съ нею; оказывается, женихъ—фабричный, живетъ въ Москвѣ и послѣ свадьбы опять уѣдетъ

9

туда, а Агаеья останется у его родителей въ качествъ даровой работницы, потому что мать жениха больна и въ домъ некому работать. Агаеья, стало быть, иллюстрируетъ жизнь замужней крестьянки. Уходитъ Агаеья, подходитъ къ бревнамъ представительница третьяго періода въ жизни крестьянской женщины—старости; она же призвана обобщить картину, на случай если читатель еще не достаточно вразумленъ. Старуха разсказываетъ сначала о своихъ болѣзняхъ, затѣмъ безъ всякаго достаточнаго основанія принимается обобщать.

- Кровь заговорить нельзя, продолжала барыня. Неужели ты этого не понимаешь?

— Что мы понимаемъ?--грустно сказала Арина (это и есть старуха).--Темныя мы, совствить темныя, барыня!

— Кто "мы"?

- Бабы, вотъ кто! Самыя мы послѣднія творенья! Что съ насъ спрашивать? Нешто мы люди?

И она внезанно оживилась, забыла про свою "грызь", встала и, глядя въ упоръ на барыню, сказала:

- Ничего-то мы не знаемъ, ничего не видимъ, не слышимъ...

и затёмъ слёдуетъ обобщенное изображение бабьей доли: сперва нянька, потомъ вёчная работница, темнота, болёзни, побои...

— Да пока работа—все еще можно жить. Работа для насъ, бабъ, спасенье! А вотъ зима придетъ—ложись и помирай! Ночь-то длинная, сугробы до крыши, занесеть насъ, вътеръ воетъ, холодно... Сидимъ по избамъ, закопанныя; чисто погребеніе приняли... Вотъ когда бабѣ—смерть... Говорить не объ чемъ, радоваться нечему... Ничего никто не знаетъ... Црямо живьемъ погребенныя... Вотъ тутъ и начинается свара, руготня... Языки-то чешутся... Сноха на свекровь, свекровь на сноху, всѣ другъ на дружку... И все въдь отъ скуки нашей бабьей... Гляньте, въ любой деревнъ одно увеселеніе для бабъ—ругаться... Соберутся на улицѣ либо у колодца, и давай кричать... Дя въдь стараемся какъ бы покрѣиче облаять да уязвительнъе... И по избамъ также.

И такъ далёе, все въ томъ же родѣ. А чтобы обратить эту картину, авторъ показываетъ намъ и маленькій уголокъ жизни мужской половины – какъ шестеро мальчишекъ весело и беззаботно ловятъ рыбу, межъ тѣмъ какъ ихъ сестренки, скучая и дрожа отъ холода, няньчатъ дѣтей. Въ результатѣ такой умышленности естественно получилось не художественное произведсніе, а сочиненіе на заданную тему, и читатель выноситъ впечатлѣніе, которое нѣмецкій поэтъ опредѣлилъ словами: Man merkt die Absicht und man wird verstimmt.

Другого рода умысломъ испорченъ разсказъ г. Куприна Конокрады (въ той же книгѣ "Рус. Бог."). Разсказъ этотъ обнаруживаетъ большую художественную силу, но авторъ, ради вящей яркости изображенія, сгустилъ краски болѣе, чѣмъ позволительно. Сюжетъ не сложенъ: старый нищій, бывшій конокрадъ, разсказываетъ удалому Бузыгѣ, какъ много лѣтъ назадъ нѣмецъ-колонистъ, у котораго онъ пытался украсть лошадей, отрубилъ ему девять пальцевъ; а потомъ мы присутствуемъ при страшномъ самосудѣ деревни надъ укравшимъ лошадь Бузыгой. Обѣ сцены нарисованы съ потрясающсю правдивостью; старикъ, его внукъ Василь, Бузыга, озвѣрѣвшая толпа стоятъ предъ глазами, какъ живые. Но картина вся залита кровавокраснымъ цвѣтомъ, въ ней нѣтъ оттѣнковъ и нѣтъ фона, она какъ бы обведена чернильной чертой, точно мы видимъ эти фигуры темною ночью при проблескѣ молніи, или, върнъе, точно онъ отражены волшебнымъ фонаремъ на экранъ и освъщены сквозь красное стекло. И это – тоже умышленность, но не идейная, какъ у г-жи Лътковой, а, такъ сказать, техническая, художественная въ узкомъ смыслъ слова.

Какой умысель руководиль г. С. Юшкевичемь вь его обширной повѣсти Человико ("М. Бож.", IX—XII), что знаменуеть собою это заглавіе, напоминающее указательный персть на вывѣскахъ, мы не беремся судить. Надо отдать справедливость автору: его разсказъ проникнуть глубокой серьезностью, дышить напряженной, почти судорожной скорбью, не лишенной силы въ лирическихъ мѣстахъ; и если мы тѣмъ не менѣе не можемъ вндѣть въ этой повѣсти художественнаго произведенія, то виною тому опять-таки умышленность, порожденная на этотъ разъ напряженностью одушевляющихъ автора чувствъ.

Въ этой повъсти все такъ судорожно-раздергано, такъ горячечноазартно, что, при всей правдоподобности фабулы, получается впечатлѣніе фантасмагорін. Дёло въ томъ, что у автора оказалось гораздо меньше художественнаго дарованія, чёмъ страсти. Представьте себѣ дѣвушку, внезапно обманутую своимъ возлюбленинымъ; представьте себѣ, что она садится писать повъсть, въ которой хочетъ излить всю страшную боль своего сердца, и что она притомъ лишена литературнаго таланта. Получится одно изъ двухъ: или блъдные, безкровные образы, съ жалобами томительно однообразными, не способными взволновать читателя, или если эта дъвушка обладаетъ сильнымъ темпераментомъньчто демоническое, картины невъроятно пылкой страсти, адской черноты души, вопли, проклятія и стоны. Такимъ страстнымъ темпераментомъ и такимъ слабымъ дарованіемъ, повидимому, обладаетъ г. Юшкевичъ; фабула его повъсти реальна, реальна и одушевляющая его страсть, но нѣтъ въ ней главнаго-нѣть художественнаю реализма. Ему мало той простой жизненной правды, изображениемъ которой большой таланть достигаеть высшихъ целей искусства; онъ справедливо боится за себя, боится, что простымъ живописаніемъ дѣйствительности не сумѣетъ возбудить въ читателѣ скорби, равной его собственной, и потому онъ до чудовищнаго сгущаетъ враски или старается обыденному придать мистическій видь. Оба эти способа-сгущеніе красокъ и символизмъ-онъ несомнѣнно заимствоваль у Зола; но что служило большому таланту, то поработило маленькій. О Зола дъйствительно можно сказать, что "онъ владбеть страстью, а не она владбеть имъ", къ г. Юшкевичу приложимо какъ разъ обратное.

Повъсть начинается съ того, что герой ея — молодой отставной солдатъ Никита — ѣдетъ въ большой приморскій городъ О. (очевидно, Одессу) искать заработка. Въ поѣздѣ, который везетъ Никиту, восемь вагоновъ III класса; вотъ какъ г. Юшкевичъ изображаетъ настроеніе, царившее въ этихъ фантастическихъ вагонахъ.

Люди вокругъ Никиты задыхались отъ упоенія и вёры. Надежда на этотъ большой, невёдомый городъ захватывала всёхъ, и молодыя и старыя, насупленныя лица краснёли, какъ у дётей, отъ радости, когда говорилось о фантастическихъ заработкахъ, ожидавшихъ каждаго новопрізъжаго. Восклицанія, подобно стрёламъ, неслись по вагонамъ. Слово разрасталось въ упоительную сказку, и она дёйствовала, какъ подагляющая правда. Разговаривали всё разомъ, перебивая другъ друга, мёшали, не слушали, горёли. Разночиный людъ, мёщане всякихъ профессій и ремеслъ, рабочіе, мужики, бабы съ грудными дётьми на рукахъ, всё повторяли одно и то же о чудесахъ волшебнаго, большого города, гдё, казалось, не было бёдныхъ и деньги, какъ камни, валялись на улицахъ.

(Кто-то заговорилъ о томъ, что въ городъ "валяются денежки").

Толпа волновалась, почуявъ золото. Казалось, слышался звонъ денегъ, шуршаніе бумажекъ... Въ воздухъ уже неслось жужжаніе голосовъ. Настрадавшихся людей охватила горячка, и съ сверкающими глазами, будто руки ихъ уже рылись въ сокровищохъ, потные и задыхающіеся отъ вонючаго табачнаго дыма, они всъ разомъ заговорили о деньгахъ, о чудовищныхъ заработкахъ, о своихъ кръпкихъ рабочихъ рукахъ. Они говорили серьезно и радостно, гордые своей силой, которая нужна городу, жалкому и ничтожному безъ нихъ. Раздвинулясь тъсныя рамки вагоновъ, исчезли одинокія, унылыя поля, бъдное, безъ красолъ небо, и на ихъ мъсто сталъ большой, необъятный, красующійся дворцами городъ, чистый и богатый, требующій людей-работниковъ. Казалось, сотни умоляющихъ рукъ простирались отгуда къ этимъ обиженнымъ жизнью, гдъ-то погибавщимъ до сихъ поръ, простирались для того, чтобы посадить ихъ рядомъ съ собой и одарить счастьемъ, по которому они такъ томились.

Въ этомъ томительномъ родѣ описаніе тянется нѣсколько страницъ, съ безпрестанными повтореніями, судорожно, лихорадочно, упрямо; и такова вся повѣсть.

Тотчасъ по прівздв Никита попадаетъ въ портъ; десятки страницъ заняты безмѣрно растянутыми и надоѣдливо однообразными картинами портовой жизни и сценами въ кабакѣ. И здѣсь все до невѣроятія преувеличено; попытки автора олицетворить, символизировать портъ и кабакъ (по слѣдамъ Зола и частью Горькаго) крайне неудачны и раздражаютъ своею надуманностью; толпа и отдѣльныя дѣйствующія лица едва видны въ туманѣ необузданно-страстныхъ словъ. Да и вообще г. Юшкевичу не удалось нарисовать ни одного живого лица; даже его герои— Никита и Аннушка — точно куклы, которыя авторъ неистово дергастъ за веревочку. Къ этому надо еще прибавить совершенное неумѣніе автора воспроизводить разговорную рѣчь: читаешь такой разговоръ—точно кто остріемъ стекло царапаетъ; пренепріятная вещь.

Никита работаетъ, бъдствуетъ и пьетъ въ порту, сходится съ проституткой Елизаветой, которая внезапно съ первой же минуты вспыхиваетъ къ нему бъшеной страстью, потомъ онъ бросаетъ ее, она заръзывается. Потомъ Никита учится грамотъ, лъчится отъ дурной болъзни, которую передала ему Елизавета, и наконецъ влюбляется въ честную дъвушку Аннушку, съ которою и сходится. И все это продълывается въ лихорадочномъ возбуждении, всъ очертания доведены до чуловищныхъ размъровъ. Вотъ какъ описывается, напримъръ, зарождающаяся любовь Никиты и Аннушки.

(У Никиты) любовь все разрасталась, втягивала, и чувство, которое раньше казалось силой противъ зла, сдълалось силой противъ него самого. Она поглощала, всасывала и отодвигала то, что было насущнымъ, дальше, и придвигала ближе то, что было роскошью... Любовь покрыла всю его жизнь, и окружавшее потонуло и уплыло далеко отъ его взволнованной души.

(Аннушка) гадала о Никитѣ по своимъ снамъ, одухотворяла ради него дождь, солнце, крикъ птицы, и міръ, внѣ людей, бывшій раньше чужимъ и непонятнымъ ей, теперь сроднился съ ней, и его таинственный языкъ сталъ ей знакомъ. По утрамъ она открывала солнцу окно и, зажмуривъ глаза, думала, что смотритъ на Никиту, и отъ него идетъ на нее тепло и свѣтъ. Дождь стучалъ каплями по крышамъ, то былъ голосъ Цикиты, говорившаго что-то нужное и важное, безъ чего померкла бы ея жизнь. И всѣ голоса, и всѣ молчанія стѣнъ, земли, деревьевъ говорили про одно — то было о Никитѣ. Въ таинственное и полное особеннаго смысла превратилось самое обычное, и т. д.

Психологическаго правдоподобія здісь ність, какъ ність его и въ прочихъ частяхъ фабулы, и въ остальныхъ дъйствующихъ лицахъ; никакъ не поймещь, почему Никита вдругъ разлюбиль Елизавету, почему Елизавета заръзалась, почему Өедоръ такъ странно покончилъ съ собою, и т. д. Никита сходится съ Аннушкой; три мъсяца длится ихъ счастіе, изображенное опять въ экзотическихъ краскахъ, потомъ вдругъ все рушится: Аннушка, зараженная Никитой, выкинула и попала въ больницу, а въ порту началась зимняя безработица. Отъ нестерпимо яркаго счастья "вдругь" ничего не остается; авторъ довольствуется даконическимъ сообщеніемъ: "Потомъ постепенно ушли ласки, поцѣлуи, испуганные ворвавшимся холодомъ, вмъстъ съ ними погибли надежды, мечты, радости, и Аннушка осталась совершенно одинокой". Съ тоскн Аннушка начинаеть ходить къ состакъ, содержащей притонъ, начинаеть пить и однажды въ пьяномъ видъ попадаеть въ руки богатаго лавочника, который давно на нее зарился. Вечеромъ Никита, вернувшись домой, находить ее спящей, пьяной, вынуждаеть у нея признание и избиваетъ до полусмерти; тогда дядя Аннушки, жившій съ ними, тоже портовый чернорабочій, Василій Дьякъ, говоритъ Никить:

- Уходи отъ насъ. Никита!

Раздался плачъ Аннушки.

- Уходи отъ насъ, уходи, - сердито повторялъ Дьякъ, махая руками, - не нашъ ты.

- Никита, голубчикъ!-крикнула Аннушка, бросаясь къ нему.

- Ступай, Анка, на свое мъсто, - твердо выговорилъ Дьякъ. - Кого просишь? Не твой это мужъ. Чужимъ залетвлъ онъ къ намъ, чужой пусть и уходить. И когда онъ уйдеть оть насъ, мы заживемъ по-старому. Легко заживемъ. Уходи отъ насъ, Никита.

- Куда я пойду? — угрюмо спросилъ онъ, прислушиваясь къ рыданіямъ Аннушки.

- Куда ноги понесуть, но изъ порта уходи. Не ко двору ты здёсь пришелся. Мы поденщики, пьяницы, и другой жизни намъ и даромъ не нужно. Ты орелъ-н самъ замучился и всъхъ замучилъ. Уходи отсюда, и опять мы станемъ жить спокойно. Аннушку прощу — ты не простишь, и какъ скверный сонъ она вспо-мнить этотъ годъ жизни съ тобой. — Куда я пойду?—упрямо спрашивалъ Никита.—Куда мнъ пойги?

— Найдешь дорогу. Надънь шапку, перекрестись на четыре стороны и сту-пай съ Богомъ. Ходи, ищи, покуда свое мъсто не найдешь. Велика Россія, и всвиъ мъсто есть въ ней, слабымъ и сильнымъ. А мы привыкнемъ безъ тебя. Любили и еще любимъ, но будемъ работать, мучиться и забудемъ тебя. Уходи отъ насъ, Никита.!

Все это, по нашему, выдумки. Не языкъ это портового чернорабочаго, хотя бы и любящаго книги, и не было у него никакихъ основаній видъть въ Никитъ "орла". Да нътъ ихъ и у насъ, —а въдь таковъ, повидимому, былъ замысель автора. Можно догадываться, что г. Юшкевичъ имѣлъ въ виду представить въ своей повѣсти нѣчто противопо-ложное "Цыганамъ" Пушкина или "Казакамъ" Л. Н. Толстого, — именно "человъка", нормальнаго, здороваго, попавшаго въ среду больныхъ, искальченныхъ людей; но это ему не удалось даже въ самой малой степени. Прежде всего Никита-не живое лицо, а призракъ; черты же, какими рисуетъ его авторъ, — наполовину романтическаго, наполовину босяцкаго свойства. 19-ти лѣтъ будто бы женили его на богатой кривой дъвкъ Катеринъ, а онъ любилъ бъдную сироту Мотю; онъ съ Катериной не сталь жить, а Мотя вышла за вдовца, который на смерть замучиль ее. Отбывь военную службу, Никита нанялся въ харчевню, но больше двухъ мъсяцевъ не могъ выдержать, потому – грабежъ тамъ, по карманамъ лазили; и вотъ онъ прітхалъ въ портовый городъ. Такова біогдафія героя, можеть быть поэтичная, но мало уб'вдительная насчеть правдоподобія. Въ порту Никита, если върить г. Юшкевичу, мучается вопросами: "откуда берутся деныги", "откуда пьянство", "откуда идеть зло", "какъ сдълать, чтобы темному народу жить можно было" и т. д.,--все, какъ полагается по Горькому, — протестуетъ противъ произвола приказчика и пр.; а "орлинаго" въ немъ все-таки совсъмъ не видать: эти "орлиныя" слова и поступки нацёплены на него авторомъ снаружи, а не выростають стихійно извнутри его натуры, которая такъ и остается для насъ туманнымъ пятномъ. Послѣ приведенной діатрибы Дьяка Никита дъйствительно уходить изъ города, и никакъ не поймешь, почему онъ, послѣ всего пережитаго имъ, уходитъ "бодрый и увѣренный" и почему, глядя на открывающіеся передъ нимъ поселки, онъ думаетъ: "Тамъ люди. Въ людяхъ сила"; да и что значатъ эти слова?

Въ тихой, глубокой скорби г. Вересаева, насыщенной опытомъ н размышленіемъ, неизмъримо больше художественной правды, чъмъ въ неистовой запальчивости г. Юшкевича, не только не заражающей, но расхолаживающей читателя. Г. Вересаевъ-настоящій художникъ, хотя и не сильный; лица, выведенныя въ послъднемъ его произведеніи (повъсть Честныма путема въ дек. книгъ "М. Бож."), очерчены довольно блъдно, но это не манскены, а дъйствительно живыя лица; вдумчивая, иногда тонкая наблюдательность, правдивость въ каждомъ словъ и чувство мъры — воть большія достоинства этой пов'єсти. Въ ней н'ять словеснаго лиризма, котораго такъ много у г. Юшкевича, но она вся дышитъ такою болью за униженнаго человъка, какой не передасть другому никакая шумиха словъ. Ничего новаго: рядъ картинъ изъ жизни женщинъ, работающихъ въ столичномъ переплетно-брошюровочномъ заведеніи, картины все обыденныя, въроятно ничуть не прикрашенныя въ мрачную сторону, только, можетъ быть, слишкомъ сдвинутыя на небольшомъ пространствъ. Рука не подымается передавать ихъ содержание: такъ страшно говорить холодными словами объ этихъ трепещущихъ, теплыхъ женскихъ тѣлахъ, которыя равнодушно рветь въ клочья и пожираетъ нужда и похоть, объ этихъ сердцахъ, истекающихъ кровью. И разбирать но хочется этотъ разсказъ; разбирать – значитъ думать и говорить, а здъсь мысль цъпенъстъ, слово мреть на устахъ. Я думаю, человъкъ, который своими глазами видълъ все это, надолго разучился смъяться. И еще я думаю, что люди, даже образованные, въ большинствъ своемъ не умѣютъ читать. Читать художественное произведеніе значить воображенісмо внимательно созерцать и воплощать то, что изображаль художникъ. Предъ вами планъ зданія, вотъ рисунокъ фасада: сложите въ вашемъ воображении этотъ фасадъ, слъдуя рисунку, складывайте послушно кирпичъ за кирпичомъ, часть за частью; предъ вами партитура-не смотрите на нее мертвымъ взоромъ, а напрягайте воображеніе, чтобы внутри себя слышать звуки, нота за нотой: вотъ что значить читать. Въ повъсти г. Вересаева есть между прочимъ такая картинка.

Въ комнату сходились жильцы. Дъвушка-папиросница, нанимавшая отъ хозяйки кровать пополамъ съ Александрой Михайловной, присъла къ столу и хлебала изъ горшечка разогрътыя щи; жена тряпичника, худая, съ бъгающими, горящими глазами, разстилала на полу войлокъ для ребять; старикъ-кочегаръ сидълъ на своей койкъ и маслянисто-черными руками прикладывалъ къ сдезяцимся глазамъ примочку.

Кто прочитаеть эти немногія строки такь, какъ надо читать, т.-е. не одними глазами, тотъ, прочитавъ ихъ, тоже, въроятно, хоть на день забудеть смѣяться. Но такъ читають немногіе; большинство читаеть глазами и смѣется.

На этотъ разъ обзоръ журнальной беллетристики ведетъ насъ отъ топкихъ низинъ ея чрезъ рядъ промежуточныхъ ступеней на вершину истинно-художественнаго творчества-къ А. П. Чехову. Новый его разсказъ Невъста ("Журн. для всѣхъ", декабрь), конечно, неизмѣримо выше встахъ разсмотртвнныхъ нами произведеній, но среди прочихъ чеховскихъ разсказовъ занимаетъ только среднее мѣсто. Многое здѣсь попрежнему удивительно — прежде всего этоть тонкій аромать поэзіи. разлитый въ каждой строкъ, потомъ чудесная необходимость каждой картины, каждой фразы въ разговорахъ, наконецъ неподражаемая прелесть языка. Но и этотъ разсказъ, какъ большинство разсказовъ Чехова, - не картина, а эскизъ; такъ и кажется, что Чеховъ "пишетъ" не кистью и красками, а тонкимъ перомъ. Правда, онъ владъетъ этимъ перомъ какъ никто; въ умѣніи двумя - тремя чертами набросать живое лицо онъ не имѣетъ соперниковъ, точно такъ же, какъ въ искусствѣ однимъ намекомъ передать настроеніе дъйствующаго лица, --- но это всетаки не портреты, а силуэты. Такія мастерскія черточки съ расточительною щедростью разсыпаны и въ этомъ разсказъ-ихъ такъ много и всъ онѣ такъ хороши, что я затрудняюсь выбрать для примѣра лучшую; впрочемъ, читатели, конечно, уже знакомы съ разсказомъ и оцѣнили всю его прелесть. Однако въ этомъ тонкомъ рисункѣ невольно бросаются въ глаза два мъста, оставшіяся какъ бы пустыми: начало II главы, гдъ изображается первая безсонная ночь Нади, — слишкомъ поверхностно и бъгло, такъ что читателю не передается настроеніе этой ночи; еще слабъе VI глава, гдъ новой Нади почти совсъмъ не видать: какой переворотъ произошелъ-не въ ея жизни, а въ ней самой, въ ея душѣобъ этомъ трудно догадаться по темъ немногимъ внешнимъ признакамъ, которыя даль художникь.

Статья г. Ө. Тищенки Какъ учитъ писать Л. Н. Толстой ("Р. М.", ноябрь), много выиграла бы, еслибы авторъ ограничился напечатаніемъ трехъ писемъ Л. Н. Толстого и не томилъ читателя въ промежуткахъ разсказомъ о собственныхъ своихъ чувствованіяхъ и размышленіяхъ. А въ письмахъ этихъ дъйствительно есть кое-что любопытное. Писаны они, надо думать, лътъ 8—10 назадъ и адресованы г. Тищенкъ, который, какъ начинающій писатель, обращался къ Л. Н. Толстому съ просьбою о руководствъ и содъйствіи. Особенно замъчательными показались намъ слъдующіе два отрывка:

Писателю нужны двё вещи: знать то, что должно быть въ людяхъ и между польми, и такъ вёрить въ то, что должно быть, и любить это, чтобы какъ будто видёть предъ собою то, что должно быть, и то, что отступаеть отъ этого.

Живите жизнью описываемыхъ лицъ, описывайте въ образахъ ихъ внутреннія ощущенія, и сами лица сдёлаютъ то, что имъ нужно по ихъ характерамъ сдёлать, т.-е. сама собою придумается и явится развязка, вытекающая изъ характера лицъ. Характерно для тѣхъ лѣтъ (когда писалась и книга объ искусствѣ) слѣдующее мѣсто:

Общій выводъ тотъ, что если вы върите въ истину (истина одна—ученіе Христа), то вы можете писать хорошо; но только при томъ непремънномъ условіи, чтобы имъть въ виду не исключительную публику образованнаго класса, а всю огромную массу рабочихъ мужчинъ и женщинъ...—Направленіе ясно—выраженіе въ художественныхъ образахъ ученія Христа, его 5 заповъдей; характеръ чтобы можно было прочесть эту книгу старику, женщинъ, ребенку, и чтобы и тотъ и другой заинтересовались, умилились и почувствовали бы себя добръе.

Наконецъ, любопытно мнѣніе гр. Толстого о его собственномъ слогѣ и взглядъ его на слогъ вообще. Упомянувъ о неправильностяхъ въ слогѣ присланнаго г. Тищенкой разсказа, онъ замѣчаетъ: "Но про это не стоитъ говорить. И не я буду въ нихъ упрекать. Я люблю то, что называется неправильностью, что есть характерность".

Двѣ превосходныя статьи напечаталь г. В. Брюсовъ о Тютчевѣ—одну въ "Р. Арх.", XI—XII, другую въ ноябрьской книгѣ "Новаго Пути". Первая представляеть собою строго-критическую и исчерпывающую наличный матеріалъ "лѣтопись жизни Тютчева" (до конца 1844 г.), вторая безповорогно разрушаеть легенду о Тютчевѣ, созданную И. С. Аксаковымъ, легенду о 22-лѣтней оторванности Тютчева отъ русскаго быта, русскаго языка, отъ умственной жизни русскаго общества, равно какъ и легенду о пренебреженіи Тютчева къ его стихамъ. Въ этой же книжкѣ "Нов. Пути" собрано двѣнадцать пьесъ Тютчева, не вошедшихъ въ собраніе его стихотвореній; не можемъ устоять противъ искушенія привести здѣсь одну изъ нихъ, удивительное стихотвореніе "Наканунѣ годовщины 4 августа". Оно впервые было напечатано въ "Истор. Вѣсти." за іюнь прошлаго года.

> Воть бреду я вдоль большой дороги Въ тихомъ свътв гаснущаго дня. Тяжело мнѣ, замирають ноги... Другь мой милый, видишь ли меня?

Все темнъй, темнъе надъ землею, Улетълъ послъдній отблескъ дня... Вотъ тотъ міръ, гдъ жили мы съ тобою! Ангелъ мой, ты видишь ли меня?

Завтра—день молитвы и печали, Завтра—память рокового дня. Ангель мой, гдв бъ души ни витали, Ангель мой, ты видишь ли меня?

З августа 1865 г. (Тютчеву было въ это время 62 года.)

Наиболѣе цѣннымъ пріобрѣтеніемъ русской литературы за истекшій мѣсяцъ является общирное собраніе писемъ Пекрасова къ И. С. Тургеневу (75 страницъ), напечатанное А. Н. Пыпинымъ въ декабрьской книгѣ "В. Евр." Письма эти были переданы г. Пыпину Тургеневымъ въ послѣдній его пріѣздъ въ Россію, т.-е. болѣе двадцати лѣтъ назадъ; они обнимаютъ годы 1847—1858, не считая одного послѣдняго предъ разрывомъ—письма, отъ января 1861 года. Некрасовъ—не мастеръ эпистолярнаго искусства, какъ и большинство нашихъ зиаменитыхъ писателей: такихъ мастеровъ едва ли наберется среди нихъ больше трехъ (Пушкинъ, Бѣлинскій и Герценъ.) Въ его письмахъ нѣтъ той градіи, съ какою свободный духъ запечатлѣваетъ въ письмѣ, и именно только въ письмѣ, радужную игру своего ума и чувства, нѣтъ поэзіи мгновенно вспыхивающихъ и потухающихъ настроеній; это простыя, хорошія, дружески-дѣловыя письма. Изрѣдка блеснетъ въ нихъ острота, напримѣръ, когда онъ пишетъ засидѣвшемуся въ деревнѣ Тургеневу, посылая поклонъ его собакѣ: "Я увѣренъ, что эта сметливая сучка теперь еъ гордостью думастъ: "Паконецъ онъ такъ привязался ко мнѣ, что и на зиму остался со мной въ деревнѣ". Изрѣдка попадаются недурныя картинки изъ охотничьей жизни, много мѣткихъ характеристикъ лицъ, много литературныхъ отзывовъ, обнаруживающихъ большой умъ и топкій художественный вкусъ; великолѣпны, напримѣръ, слѣдующія строки (1857 г.):

Я читалъ недавно кое-что изъ твоихъ повъстей. Фаусть точно хорошъ. Еще мнѣ понравился весь Яковз Пасынковз и многія страннцы Трехъ встричь. Тонъ ихъ удивителенъ—какой-то страстной, глубокой грусти. Я воть что подумалъ: ты поэть болѣе, чѣмъ всѣ русскіе писатели послѣ Пушкина, взятые вмѣсть. И ты одинъ изъ новыхъ владѣешь формой – другіе даютъ читателю сырой матеріалъ, гдѣ надо умѣть брать поэзію. Написать бы тебѣ объ этомъ больше, но опять проклятая мысль—не принялъ бы ты этого за пустую любезность! Но прошу тебя—перечти "Три встрѣчи", —уйди въ себя, въ свою молодость, въ любовь, въ неопредѣленные и прекрасные по своему безумію порывы юности, въ вту тоску безъ тоски—и напиши что-нибудь этимъ тономъ. Ты самъ не знаешь, какіе звуки польются, когда разъ удастся прикоснуться къ этимъ струнамъ сердца, столько жившаго, какъ твое, любовью, страданіемъ и всякою идеальностью.

Большой умъ Некрасова мы знали и раньше, но что въ этихъ письмахъ дъйствительно ново — это проникающая ихъ задушевность, необыкновенно теплое чувство къ другу — къ Тургеневу; и есть что-то скорбное и трогательное въ стыдливости этого чувства, въ неумѣніи выразить его, въ горечи, которую это неумѣніе рождаетъ въ самомъ Некрасовъ. Вообще напечатанныя теперь письма содержатъ богатѣйшій матеріалъ для внутренней біографіи Некрасова, и это — самое цѣнное въ нихъ. Основной ихъ тонъ можно опредѣлить двумя некрасовскими же стихами:

Вопросъ рѣшенъ: трудись, пока годишься, И смерти жди-она недалека.

Тяжкій физическій недугь и нестерпимая, рёдко перемежающаяся хандра превратили его жизнь въ "медленнос, трудное умираніе". Желчная скорбь—воть его обычное настроеніе, и въ минуты, когда оно всецёло овладёваеть имъ, онъ находить слова поистинѣ потрясающія.

... Теперь тоже не хорошо, —пишеть онъ въ половинѣ 1857 года, —надо работать, а руки опускаются, точить меня червь точить. Въ день двадцать разъ приходить мнѣ на умъ пистолеть и тотчасъ дѣлается при этой мысли легче. Я сообщаю тебѣ это потому, что это факть, а не потому, чтобъ я имѣлъ намѣреніе это сдѣлать, — надѣюсь, никогда этого не сдѣлаю. Но нехорошо, когда человѣку съ отрадной точки зрѣнія поминутно представляется это орудіе. Правда, оно все примирить и разрѣшить, да не хочу я этого разрѣшенія... —Горе, стыдъ, тьма и безуміе — этими словами я еще не совсѣмъ подно обозначу мое душевное состояніе, а какъ я его себѣ устроилъ? Я вздумалъ шутить съ огнемъ и пошутилъ черезъ мѣру.

Зиму 1856/7 года онъ проводитъ въ Римѣ. Здѣсь, на досугѣ, свободный отъ заботъ по журналу и отъ петербургской сутолоки, онъ, повидимому, много жилъ внутреннею жизнью, подводилъ итоги; поэтому римскія письма особенно важны для его характеристики. Вотъ отрывокъ изъ одного такого письма.

Я живу такъ себѣ, ни худо, ни хорошо—или вѣрнѣе, то хорошо, то худо полосами. Совѣтъ твой жить со дня на день очень хорошъ, но я какъ-то лишенъ способности наладиться на такую жизнь: день-два идетъ хорошо, а тамъ смотришь— тоска, хандра, недовольство, злость.. Всему этому и есть причины, и, пожалуй, нѣтъ... Писать объ этомъ больше трудно, а поговорить когда-нибудь можно. Римъ мнѣ тѣмъ больше нравится, чѣмъ болѣе живу въ немъ—и я твержу про себя припѣвъ къ несуществующей пѣсенкѣ:

> Зачёмъ я не попалъ сюда Здоровѣй и моложе.

Да, хорошо было бы попасть сюда, когда впечатлёнія были живы и сильны и ничто не засоряло души, мѣшая имъ ложиться. Я думаю такъ, что Римъ есть единственная школа, куда бы должно посылать людей въ первой молодости, въ комъ есть что-инбудь не пошлое, въ томъ оно разовьется здёсь самымъ благодатнымъ образомъ, и онъ навсегда унесеть отсюда душевное изящество, а это человѣку понужнѣй цинизма и растлѣнія, которыми дарить насъ щедро родная наша обстановка. Но мнѣ, но людямъ, подобнымъ мнѣ, лучше всего не ѣздить сюда. Смотришь на отличное небо-и злишься, что столько лѣть кисъ въ болотьи такъ далѣе до безконечности. Возврать къ впечатлѣніямъ моего дѣтства сталъ здёсь моимъ кошмаромъ, —вѣрю теперь, что на чужбинѣ живѣе видишь родину, только оть этого не слаще и злости не меньше. Все дико устроилось въ русской жизни, даже манера уѣзжать за границу, износивши душу и тѣло. Зачѣмъ я сюда пріѣхалъ!

Чтобъ больше жизни стало жаль...

По наклонности къ хандрѣ и къ романтизму иногда раздражаюсь здѣсь отъ безчисленныхъ памятниковъ человѣческаго безумія, которые вижу на каждомъ шагу. Тысячи тысячъ разъ поруганная, распятая добродѣтель (или найди получше слово) и тысячи тысячъ разъ увѣнчанное зло-плохая порука, чтобъ человѣкъ поумнѣлъ въ будущемъ. Подъ этимъ впечатлѣніемъ забрался я третьяго дня на куполъ св. Петра, и плюнулъ оттуда на свѣтъ божій: это очен. пошлый фарсъ – посмѣйся. Во мнѣ мало здоровой крови. Жить для себя не всякій день хочется и стоитъ (съ какой ноги встанешь съ постели) – и тогда приходить вопросъ: зачѣмъ же жить? Поживемъ для того, чтобъ хоть когда-нибудь кому-нибудь было полегче жить, отвѣчаетъ какой-то голосъ, очень самолюбивый голосъ! Но когда онъ молчитъ, когда нѣтъ этой вѣры, тогда и плюешь на все, начиная съ самого себя. Ахъ, милый мой Тургеневъ, какъ мнѣ понравились твои слова: "наше послѣднее слово еще не сказано"—не за вѣру, которая въ нихъ заключается и которая можетъ обмануть, а за готовность жить для другихъ. Съ этою готовностью, конечно, сдѣлаешь что-нибудь.

У него самого не было этой вѣры, этой готовности, и онъ глубоко страдалъ отъ сознанія, что ихъ нѣтъ въ немъ; отсюда и его "драма писателя".

Когда нёть душевной истины и свободы, — пишеть онь изъ Рима же, — такая (бродячая) жизнь только и возможна, — какъ гдъ засидишься, такъ и хуже. О работь я забыль и думать — безъ вышеписанныхъ эдементовъ это самый безжадостный родъ насилія изъ всъхъ, какія мнѣ доводилось дълать надъ собою.

Въ другой разъ (въ письмъ 1853 года) онъ пишетъ, жалуясь на свое здоровье:

Вдобавокъ—стихи одолѣли—т.-е. чуть ничего не болитъ и на душѣ спокойно, приходитъ *Муза* и выворачиваетъ все вверхъ дномъ; и добро бы съ какой-нибудь пользой, а то безъ толку,—начинается волненіе, скоро переходящее границы всякой умѣренности, и прежде чѣмъ успѣю овладѣть мыслью, а тѣмъ паче хорошо выразить ее,—катаюсь по дивану съ спазмами въ груди, пульсъ, виски, ссрдце бьютъ тревогу—и такъ пока не угомонится сверлящая мысль. На этомъ основания себя сравниваю съ караульней, подымающей стукотню всякий разъ, какъ проѣдетъ генералъ.

М. Гершензонъ.

### Библіографія.

#### А. Павалншинъ. Рязанскіе помѣщики и ихъ крестьяне. Очерки изъ исторіи крѣпостнаго права въ Рязанской губерніи въ XIX столѣтіи. Изд. Рязанской Архивной комиссіи подъ редакціей С. Яхонтова. Рязань, 1908 г.

Въ самое послѣднее время въ русской исторической литературѣ выдвигается вопросъ о болће широкомъ изучении причинъ падения кръпостного права. Доселъ изследованія этого крупнейшаго вопроса русской исторія почти всчерпывались знакомствомъ съ идей ной подготовкой крестьянской реформы и съ исторіей тъхъ временныхъ учрежденій, которыя ее осуществили. Теперь область изследотьхь временных учреждения, которыя се осуществия. Теперь область изсладо-ванія мало-по-малу расширяется и углубляется, и на очереди стоить изученіе сложныхъ внутреннихъ условій, органически свойственныхъ крѣпостному хозяй-ству, и вліянія, оказаннаго этими условіями на его судьбу. По самому свойству историческаго матеріала, который долженъ лечь въ основу изученія условій крѣпостного хозяйства (дѣла губернскихъ и уѣздныхъ учрежденій, семейные ар-хивы, хозяйственные отчеты и т. п.), русская провинція должна дать очень много лия правинцяго осребнения. много для правильнаго освъщенія вопроса. Нельзя поэтому не привътствовать появленія (пока, къ сожальнію, редкаго) всякаго труда по крестьянскому вопросу. основаннаго на свъжемъ матеріалъ, извлеченномъ изъ провинціальныхъ хранилипуъ. Впрочемъ, Рязанская архивная комиссія, въ трудахъ которой ранъе появилась, между прочимъ, и часть выпущеннаго ею нынъ изслъдованія А. Д. Повалишина, уже успѣла много сдѣлать для изученія крестьянскаго дѣла въ своей губернів; въ этомъ отношенія ея примъръ заслуживаетъ подражанія со стороны всвхъ аналогичныхъ ей учрежденій, какъ заслуживаеть большой похвалы возниктая въ комиссіи и изданіемъ труда Повалишина выполненная, мысль собрать вмъсть и выпустить въ одной книгъ все, что успъль сдълать по исторіи крестьянскаго вопроса одинъ изъ ея двятельнъйшихъ членовъ. Смерть помешала автору докончить работу; вполнѣ приготовлены для печати были только главы I, II и IV выпущенной книги (цифровыя сведения о крестьянскомъ населенін, помѣщикахъ и имѣніяхъ; условія нормальнаго помѣщичьяго хозяйства; злоупотребленія пом'ящичьей властью.) Всв остальныя главы, пом'ященныя больздоупотреодения помъщичьей властью.) Всв остальныя главы, помъщенныя боль-шей частью ранъе на страницахъ "Трудовъ" Рязанской архивной комиссии въ видъ отдъльныхъ статей, какъ напримъръ, "Судебная и административная власть помъщика", "Вольноотпущенные" "Свободные хлъбопашцы" и т. п.) должны были еще подвергнуться переработкъ; въ томъ видъ, какъ онъ перепечатаны редак-торами въ настоящей книгъ, – это очерки фактическаго характера, знакомящіе съ различными деталями кръпостного быта, но лишенные выводовъ и не дающіе понятія о мысляхъ автора и цъли работы. Естественно, что наибольшій интересъ въ иченть прамизиченно, что наибольшій интересъ въ книгъ представляетъ то, что обработано самимъ авторомъ. Въ главъ первой авторъ оперируетъ данными пяти ревизій, ставя себъ прежде всего цълью просладить количественныя изманения въ крапостномъ населении Рязанской губерния. Вполнъ обоснованные выводы, къ какимъ, въ концъ концовъ, приходитъ авторъ, очень интересны, потому что для читателя становится вполнъ ясной общая, хотя и небольшая, убыль крипостного населенія въ губернін, происходившая, по мнѣнію автора, главнымъ образомъ отъ перечисленія крѣпостныхъ въ другія сословія. Не менье интересны наблюденія автора надъ количествомъ и составомъ

Digitized by Google

имѣній и ихъ владѣльцевъ, гдѣ рядомъ цифровыхъ выкладокъ доказывается, что ко времени реформы мелкопомъстные дворяне, обремененные долгами и фактически не извлекавшіе особыхъ выгодъ изъ своего привилегированнаго положенія, составляли огромное большинство помъщиковъ губерніи, и, такимъ образомъ, "сотни тысячъ закрѣпощенныхъ крестьянъ служили интересамъ меньшинства дворянскаго сословія, состоявшаго изъ крупныхъ и среднихъ помѣщиковъ... Отмѣной крѣпостного права большинство дворянства лично совсѣмъ заинтересовано не было". Не менъе опредъленны выводы второй главы, гдъ на основанія многихъ примъровъ, взятыхъ изъ кръпостной дъйствительности, и свидътельствъ, почерпнутыхъ отъ современниковъ, преимущественно крупныхъ землевладельцевъ, авторъ заключаетъ, что нормальныя условія крепостного хозяйства обезпечивали крестьянамъ только "минимумъ существованія" безъ надежды даже въ будущемъ на улучшение такого положения; а со стороны владъльцевъ, даже самыхъ состоятельныхъ, поддержание этого "нормальнаго" строя требовало слишкомъ много знаній, трудолюбія и энергіи въ веденіи хозяйства, требовало слишкомъ много заботъ и безпокойныхъ волненій, тогда какъ "при отсутствін этихъ условій, средствъ, добываемыхъ изъ крипостного труда, было недостаточно и помѣщики вынуждены были проводить свою жизнь въ бѣдности". Въ концѣконцовъ, крѣпостное право было одинаково тягостно и для крестьянъ, и для помѣщиковъ. Первыхъ оно лишало всякихъ средствъ для болѣе или менѣе человѣческаго существованія; вторымъ оно не давало твхъ средствъ, которыя были необходимы для существованія болёе или менёе обезпеченнаго. Интересная точка зрѣнія автора дополняется высказаннымъ въ IV главѣ положеніемъ, что отдъльные случаи добраго и отеческаго понеченія пом'ящиковъ губернія о своихъ крестьянахъ не могли вознаградить за безконечныя, на каждомъ шагу повторявшіяся, злоупотребленія помѣщиковъ своею властью. Остается пожалѣть, что автору не суждено было окончить вполнѣ своего интереснаго труда, который даже въ настоящемъ своемъ видѣ представляетъ очень полный очеркъ крѣпостдаже вы настоящень своемь видь представляеть очень полный очеркъ кръпост-ного хозяйства Рязанской губерній въ XIX вѣкѣ. Надо надѣяться, что такой трудъ не останется безъ подражанія и вмѣстѣ съ трудами другихъ членовъ Ря-занской комиссіи положить начало разработкѣ исторіи крѣпостного хозяйства по отдѣльнымъ мѣстностямъ Россіи, что должно сильно облегчить разрѣшеніе общаго вопроса о причинахъ паденія крѣпостного права. Послѣдняя глава книги (XII) посвящена обзору участія рязанскаго дворянства въ губернскомъ комитеть и редакціонныхъ комиссіяхъ 1858—60 гг. и представляеть значительный интересь, какъ примъръ отношенія къ готовившейся реформъ со стороны срецней, не чисто консервативной, но и не особенно либеральной дворянской среды.

Ю. Готье.

#### Н. Энгельгардть. Исторія русской литературы XIX столітія. 2 тома. Спб., 1903 г.

На неподготовленнаго читателя ученый трудъ нововременскаго публициста можетъ произвести внушительное, даже подавляющее впечатлѣніе: "Полная библіографія", "Синхронистическія таблицы", "Алфавитные указатели", около 1200 страницъ убористаго шрифта "Исторіи" — однимъ словомъ, весь антуражъ крупнаго научнаго предпріятія.

Авторъ въ предислови усердно старается поддержать читателей въ этомъ ошибочномъ убъждении.

Его методъ — "единственно научный". "Мы выяснили всѣ главные моменты литературной эволюція, которая у насъ (?) подчинялась характерному, бросающемуся въ глаза хронологическому ритму десятилѣтій ("годовъ"), и если не достигли въ нашемъ изслѣдованіи окончательной научной обработки предмета, то все же положили начало сравнительной повъркѣ фактовъ и данныхъ, подвергли, такъ сказать, перекрестному допросу весь накопленный въ массѣ отдѣльныхъ монографій научно-историческій матеріалъ нашего предмета". При изученіи "синхронистическихъ таблицъ", "наглядно рѣшается вопросъ объ отношеніи русской мысли къ западной, и сами собой являются соображенія о взаимоотношенія именъ и твореній литературъ германо-романскихъ, англо-саксонскихъ (?) и русско-славянскихъ міровъ". "Мы (г. Энгельгардтъ) даемъ необходниую и достаточную библіографію за сто лѣтъ". Выбиралось при этомъ все то, что "представляеть не

балласть или повтореніе, а даеть новое, важное и дъйствительно существенное". областъ или повторене, а даетъ новое, важное и довотвледьно существенное . Трудъ г. Энгельгардта вообще "даетъ возможность едва ли не впервые наглядно обозрѣть литературную эволюцію XIX столѣтія". "Принявъ методъ хронологи-ческій по десятилѣтіямъ, мы вступили въ области исторіи русской литературы XIX столѣтія на путь объективной научности. Насколько подвинулись мы по этому пути къ идеалу, судить, конечно, не намъ". Г. Энгельгардтъ "не скры-ваетъ" стъ читателей, что "послѣдовательное примѣненіе избраннаго имъ точнаго истольства и потроблява от послъ соста и послъ во подвинулись и послъ послъ и пос метода изслъдованія потребовало отъ него долгой и тяжкой работы". "Недочеты въ матеріалахъ" заставляють его однако "напередъ ожидать, что въ его трудъ окажутся частные недосмотры и мелкія неточности". Онъ "воздерживался отъ напрасныхъ разглагольствованій и изложеній "своими словами": "мы старались характеризовать писателей яркими цитатами изъ ихъ произведеній и приводили оцънки имъ изъ нашихъ выдающихся критиковъ"\*).

Иное впечатление получается оть книги при ся ближайшемъ изучении.

"Полнота библіографіи" не исключаеть существенныхъ пропусковъ и крупныхъ ошибокъ.

Въ главъ о Радищевъ (I, 98—29) не указаны самыя важныя статьи о немъ— В. А. Мякотина, проф. Боброва, II. Н. Милюкова. Пропущены очень интересная автобіографія Мартынова (І, 53), рядъ цённыхъ статей о Крыловѣ (І, 99) — гг. Лященка, Сиповскаго, Нечаева, Перегца, Л. Н. Майкова, второе изданіе "Примѣчаній" Кеневича, о Каменевѣ (І, 102) — проф. Боброва, о Нахимовѣ (I, 102)-проф. Багалѣя, о кн. Горчаковѣ (1, 103)- Брайловскаго (также новые иатеріалы въ моихъ статьяхъ въ Академическихъ "Извъстіяхъ"), о "Русалкъ" (I, 169) — академика Жданова, о Растопчинъ (I, 126) — Тихонравова, объ "Арза-масъ" (I, 134) — Стурдзы и проф. Халанскаго, о Кайсаровъ (I, 135) — академика Сухомлинова и пр. и пр. Какъ будто нарочно пропускаетъ г. Энгельгардтъ все болѣе свѣжее и важное, ограничиваясь совершенно случайными и устарълыми указаніями. Такихъ существенныхъ пропусковъ (такъ, напримъръ, пропущены громадная и очень важная диссертація о Карамзинъ г. Сиповскаго) мы насчитали нысколько соть.

И въ томъ не многомъ, случайно выхваченномъ, что указывается г. Энгельгардтомъ, то и дело попадаются непростительныя ошибки.

гардтомъ, то и дъло попадаются непростительныя ошибки. "Памятникъ протекшихъ временъ" Бахаровъ — вм. Болотовъ (I, 120), Драго-мановъ — вм. Драгановъ (I, 120), "Сиповскій, Юбилейныя изданія Пушкина. Труды Мин. Нар. Просв." (I, 224) — вм. "Пушкинская юбилейная литература, Журналъ Мин. Нар. Просв.", "В. В. Вяземскій, Къ литературной исторія писемъ русскаго путешественника" (I, 175) — вмѣсто В. В. Сиповскій и пр. Особенно хороша ошибка: у Николева будто бы есть "Комедія Сорока" (I, 117). Возникло это курьезное недоразумѣніе, повидимому, такъ: г. Энгель-гардть списалъ откуда то не особенно разборчиво впервые имъ услышанное названіе трагедіи Николева "Сорена"; позднѣе онъ прочелъ "Сорока", и, такъ какъ трагедіи съ такимъ заглавіемъ ожидать было нельзя, храбро вставилъ при-бавку оть себя: «кометія»... бавку отъ себя: «комедія»...

Ошибочны въ огромномъ большинствъ случаевъ и хронологическія пріуроче-нія: "Несчастный М." Клушина пріуроченъ къ 1802 г. вмъсто 1792 г., "Смъхъ и горе"—къ 1795 вмъсто 1793, "Бъшеная семья" Крылова (1785) поставлена послъ его піесъ 1805 — 1806 гг. (І, 117). Карамзинъ будто бы умеръ въ 1822 г. и пр.

Синхронистическія таблицы прямо умилительны своею наивностью. Какъ это могуть "наглядно рѣшать вопрось объ отношеніи русской мысли къ западной" такія, наприм'яръ, сопоставленія (1, 601 — 603): "Марія Стюартъ". Система Шел-линга. "Слово о полку Игоревъ". Iean Sbogar, Nadier (Nodier?). "Чайльтъ Гарольдъ". Новиковъ †. Сборникъ былинъ Кирши Данилова (второе изданіе!)? А изъ нихъ состоять всь эти "таблицы!"

Но обратимся къ основному тексту.

Г. Энгельгардть распредвляеть пеструю груду біографическихъ фактовъ, цитаты изъ литературныхъ произведений и критическихъ статей по внъшнимъ признакамъ — десятилътій и литературныхъ родовъ и видовъ. Благодаря этому,

<sup>•)</sup> Нёкоторые изъ рецензентовъ (гг. Щеголевъ, Сакулинъ и др.) отмётили, однако, что г. Энгельгаратъ много "разглагольствуетъ" и далеко не всегда указываетъ нсточники своихъ цитатъ, часто скрытыхъ.

онъ не даеть общаго представленія объ отдёльныхъ писателяхъ и литературныхъ направленіяхъ. Попытка уловить "ритмы десятилѣтій" приводить г. Энгельгардта къ полной неудачѣ: ему то и дѣло приходится то отдѣлять "ндеалистовъ 30-хъ годовъ" отъ "людей 40-хъ годовъ" (понятія тождественныя), то указывать грани внутри десятилѣтій, то повторять однѣ и тѣ же ничего не значація фразы о разныхъ періодахъ ("чудодѣйственная проза", "чудодѣйственный стихъ"). Зачастую онъ пріурочиваеть къ десятилѣтіямъ произведенія, написанныя значительно раньше, и только теперь изданныя, — даже вторыя и слѣдующія изданія, игнорируя первыя. Такъ двоится самый признакъ пріуроченія — время сочиненія или изданія. Сочиненія Радищева (90-ые годы XVIII в.) попали въ 10 ые годы XIX в. только потому, что были тогда изданы, "Почта духовъ" Крылова (1788)—потому что была переиздана въ 1802 г., басни Дмитріева — потому что г. Энгельгардть не знаеть ихъ перваго изданія (съ подписью І. Д., 1796 г.).

Уже одно это показываеть, что далеко не все обстоить благополучно у г. Энгельгардта съ его "единственно научнымъ хронологическимъ методомъ".

Трудъ г. Энгельгардта, "долгій и тяжкій", обыкновенно сводится къ механическому сопоставленію выписокъ, часто противоръчивыхъ, безъ всякаго вывода, но съ лирическими изліяніями и своеобразної "отсебятиной". То и дъло наталкиваешься на невърныя и скрытныя цитаты, странныя потуги на красноръчіе, черезчуръ своеобразные пріемы изложенія, голые, ничего не говорящіе перечни. Чтобы не быть голословными, возьмемъ наудачу нъсколько мъстъ изъ перваго и второго тома.

.Пресловутая "Россіада" благоухала только плёсенью и мышами" (I, 141). "Скромный старичокъ" (о Херасковѣ, I, 144). "Мерзляковъ, дѣйствительно, являлся образцомъ педанта въ своемъ разборѣ "Россіады", такъ какъ онъ держитъ рѣшето ложно-классической теоріи въ то время, какъ Херасковъ усиленно доитъ козла, сочиняя нелѣпую эпопею водянистыми стихами" (I, 147). "Сладенькій оппортунизмъ, гуманность обхожденія въ чичиковскомъ духѣ пропитываетъ журналъ" ("Вѣстникъ Европы" Карамзина, I, 40). "Проза Батюпікова является дальнѣйпимъ шагомъ послѣ прозы Жуковскаго" (I, 55)—почему, не указано. Изобразивъ простоту обстановки Остафьева, въ которомъ Карамзинъ писалъ свою "Исторію", г. Энгельгардтъ прибавляетъ (I, 155): "замѣчательное совпаденіе. Въ 1806 году Наполеонъ беретъ Iену. И когда онъ вступаетъ въ одну изъ заставъ города со своими полчищами, изъ другой, противоположной, выходитъ бѣдный, неизвѣстный профессоръ въ одномъ сюртукѣ. Но этотъ бѣднякъ — Гегель, и подъ полой сюртука онъ уносить сюю "Феноменодогію".

тука онъ уносить свою "Феноменологію". "Спорь о "пріоритеть" Пушкина или Гоголя, самь по себь безполезный, видимо возникь еще въ 50-ые годы. Но онъ ръшается просто: во всякомъ случать не Гоголь наслъдоваль отъ Пушкина темы величайшихъ своихъ созданій, онъ поэтому завершитель начатаго Пушкинымъ" (I, 450).

"Послѣ смерти Гегеля въ 1831 году, его преданными разжевывателями явились ограниченные философастеры Вердеръ, Витке и пр." (II, 19). "Умеръ человѣкъ и остались только панталоны" (II, 489). "Конецъ 50-хъ годовъ Катковъ употребилъ изслѣдованію вопроса о дамскихъ салопахъ полекъ, не носившихъ трауръ по отчизиѣ, испорченныхъ въ Вильнѣ въ 1868 и 1869 годахъ" (II, 161). "Полемическія и просто безмозглыя статьи въ "Отеч. Запискахъ" (II, 223 въ библіографическомъ перечнѣ).

Мы взяли первыя попавшіяся м'вста изъ отчеркнутыхъ нами при чтеніи книги г. Энгельгардта. Подобныхъ цитатъ можно набрать сколько угодно съ любой ея страницы.

Все это достаточно показываеть, къ какимъ результатамъ приведа его "долгая и тяжкая работа", и какие труды могутъ находить себѣ издателей, сбытъ и поклонниковъ: близкая къ нововременскимъ кругамъ печать вознесла до небесъ "Историю" г. Энгельгардта.

В. Каллашъ.

#### В. П. Батуринскій. А. И. Герценъ, его друзья и знакомые. Матеріалы для исторіи общественнаго движенія въ Россіи. Спб., 1904 г. Стр. 809. Ц. 2 р. 50 к.

Эта книга (исключая одного мъста, о которомъ ниже) почти вся состонтъ изъ перепечатокъ: во-первыхъ, здъсь почти цъликомъ перепечатана книжка Драгоманова, содержащая письма Тургенсва къ Герцену, причемъ авторъ даже

ни разу не ссылается на эту книжку, а каждый разъ глухо заявляетъ: "сохрани разу не ссылается на эту книжку, а каждый разь глухо заявляеть: "сохра-нилось письмо Тургенева отъ такого-то числа" и т. п.; далёе перепечатаны де-сятки страницъ изъ сочиненій Герпена и изъ "Колокола" (съ указаніемъ источ-ника), множество писемъ изъ "Рус. Мысли" (безъ указаній источника), изъ "Рус. Стар.", "Рус. Обозр.", "Въстн. Евр." и пр., разныя газетныя статьи, общирныя выписки изъ всевозможныхъ мемуаровъ и изслёдованій. Эти "цитаты" соединены между собою коротенькими поясненіями автора, носящими характеръ объяснительныхъ примъчаній и устанавливающным преимущественно хронологическую последовательность цитать. Авторъ книги обнаруживаеть въ этихъ примъчаніяхъ хорошее знакомство съ предметомъ и большія библіографическія познанія, что двлаеть его книгу ценнымъ пособіемъ для лицъ, спеціально изучающихъ данную эпоху; это-дъйствительно, "матеріалы для исторія", почти не освъщенные и не разработанные, такъ что большой публикъ книга не много дасть. Только по одному вопросу авторъ обраруживаеть самостоятельное отношеніе къ своему матеріалу, тамъ, гдъ ръчь идетъ объ участіи Герцена въ поль-скомъ возстаніи 1862—3 г.; онъ справедливо указываетъ на то, какъ щекотливо было положение Герцена въ этомъ дълъ, но, одностороние освъщая предметъ, безъ всякаго основанія обрушивается упрекомъ на Герцена. По мивнію г. Ба-туринскаго, поддержка, оказанная Герценомъ полякамъ, была тяжелой ошибкой: онъ забывалъ-де, что дъло шло о милліонахъ малорусскихъ крестьянъ, "на своей шкурь испытавшихъ всъ предести польскаго владычества и вовсе не смотръвшихъ на Польшу, какъ на "отечество", а, напротивъ, относившихся къ ней, даже въ воспоминанияхъ, съ ненавистью", и не замъчалъ, что "поляки пе только губять собственное дело, но губять также и те робкіе всходы широкнять общественныхъ реформъ, которые только-что начинали пускать ростки на русской почвѣ". Въ результатѣ – горькое сознаніе сдѣланной ошибки; "но онъ, – говоритъ г. Батуринскій, – почему-то не хотьлъ сознаться въ этой ошибкѣ". Г. Батуринскій точно не читалъ или намъренно игнорируетъ собственныя воспомянанія Герцена объ его участіи въ польскомъ мятежв ("М. Б. и польское дъло", "Пароходъ Ward Jackson" и др., въ посмертныхъ сочиненіяхъ); тамъ онъ нашёлъ бы ясное объясненіе, почему Герценъ не хотвлъ сознаться въ своей ошибкв. Герценъ не забываль о народв польскихъ областей — аристократически-феодальный характеръ возстанія быль ему глубоко противень; "идеаль поляковь,-говорить онъ, --былъ за ними, они шли къ своему прошедшему"; не забывалъ онъ и о Россіи-напротивъ, онъ даже ждалъ для нея известной пользы отъ польскаго дёла (напомнимъ г. Батуринскому то мъсто въ статът "М. Б. и польское дъло", гдъ сказа-но: "върили отчасти и мы"). Но было нъчто, что, по выраженію Герцена, "спаяло" его съ поляками, было нічто, передъ чімъ "замолкали всі вопросы, стирались всв различія"; "мы любили ихъ отвагу и уважали ихъ несокрушимый протесть--говоритъ Герценъ...-мы шли съ разныхъ точекъ и пути наши только пересъка-лись въ общей ненависти". Положеніе Герцена въ польскомъ дълъ было трудное и щекотливое, своимъ сочувствіемъ къ полякамъ онъ нанесь смертельный ударъ своему вліянію, всей своей двятельности; но онъ не могъ не стать на ихъ сто-рону, поскольку они являлись борцами за тв идеи, которымъ онъ посвятилъ свою жизнь, —онъ поступилъ только честно и послъдовательно и не заслужилъ того упрека, который бросаеть ему г. Батуринскій. М. Гершензонъ.

## Введеніе въ изученіе соціальныхъ наукъ. Сборникъ статей подъ редакціей проф. Н. И. Каръева. Спб., 1908 г. 238 стр.

Указанный сборникъ представляетъ собою безплатное приложение къ журналу "Въстникъ и Библіотека Самообразованія". Это девятый выпускъ въ серіи научныхъ изданій, предпринятой фирмой Брокгаузъ-Эфронъ подъ общимъ названіемъ "Библіотека Самообразованія". Изданія Брокгауза-Эфрона вообще выгодно отличаются отъ многихъ другихъ тѣмъ, что къ участію въ выборѣ матеріала и къ редактированію того, что предлагается русскимъ читателямъ, привлекаются выдающіеся спеціалисты и серьезныя научныя силы. Поэтому за "Библіотекой Самообразованія" можно считать обезпеченной и научность самаго содержанія ея отдъльныхъ выпусковъ, и тѣ качества, которыя зависятъ главнымъ образомъ отъ компетентности редакторовъ того или иного изданія, ставящаго себѣ задачей популяризацію научныхъ знаній. Сборникъ "Введеніе въ изученіе соціальныхъ наукъ" занимаетъ нѣсколько особое мѣсто въ ряду другихъ изданій "Библіотеки Самообразованія". Это не переводъ съ одного изъ иностранныхъ языковъ, а коллективный трудъ цѣлой группы русскихъ ученыхъ. Сборникъ обнимаетъ собой 10 статей по основнымъ вопросамъ общественныхъ наукъ. Три первыя статьи принадлежатъ редактору сборника проф. Н. И. Карѣеву: 1) Что такое общественныя науки? 2) Огюстъ Контъ какъ основатель соціологіи. 3) Основныя направленія соціологіи и современное ея состояніе. Затѣмъ слѣдуютъ: 4) Статистика и статистическій методъ, ихъ жизненное значеніе и научныя задачи, доцента А. А. Чупрова. 5) Предметъ и задачи политической экономіи, проф. Н. А. Карышева. 6) Методы экономическихъ изслѣдованій, А. И. Чупрова (изъ его лекцій въ Московскомъ университетѣ). 7) О наукъ права, прив.-доц. В. М. Гессена. 8) Гражданское право и гражданское правовъдѣніе, прив.-доцента В. М. Нечаева. 9) Преступное дѣяніе и наказаніе. Основныя понятія уголовнаго права, проф. В. Д. Кузьмина-Караваева. 10) Введеніе въ курсъ государственнаго права, В. В. Водовозова.

Приведенныя названія отдёльныхъ статей могутъ дать общее представленіе о томъ, что читатель найдетъ въ сборникѣ, который, очевидно, съ полнымъ правомъ носитъ названіе "Введеніе въ изученіе соціальныхъ наукъ", заключая въ себѣ руководящія указанія современной науки какъ относительно наиболѣе общихъ проблемъ обществовѣдѣнія, такъ и по капитальнымъ отраслямъ экономическихъ и юридическихъ знаній.

Эта широта программы сборника, при сравнительно небольшомъ объемъ, является однимъ изъ несомнѣнныхъ его достоинствъ. Но въ то же время такое разнообразіе содержанія книги ставитъ совершенно непреодолимыя трудности тому, кто хотѣлъ бы въ краткой замѣткѣ передать основные выводы отдѣльныхъ статей и отнестись критически къ взглядамъ, которые проводятся каждымъ изъ представителей той или иной научной спеціальности.

Поэтому мы ограничимся только самыми общими указаніями и остановимся главнымъ образомъ на первой статьъ проф. Н. И. Карѣева, имѣющей вступительный характеръ по отношенію ко всему сборнику, и на статьъ В. М. Гессена, которая является какъ бы общимъ введеніемъ ко второй его части, посвященной проблемамъ научнаго правовѣдѣнія.

Отвъчая на вопросъ "Что такое общественныя науки"?, проф. Н. И. Каръевъ начинаетъ съ установленія основнаго различія между науками естественными и гуманитарными. Естественныя науки имѣютъ дѣло съ матеріальными предметами, т.-е. съ вещами и съ явленіями, совершающимися въ этихъ вещахъ; человѣкъ, какъ животный организмъ, есть предметъ естествознания. Но міръ человѣка, со стороны его духовной и общественной жизни, составляетъ предметъ особаго изслѣдованія, которому посвящають себя такъ-называемыя гуманитарныя науки, изучающія въ людяхъ не животныя особи, а личности. Нельзя пе отмѣтить, что авторъ здѣсь удачно разрѣшаетъ одно изъ самыхъ серьсзныхъ затрудненій въ нашей терминологіи при классификаціи наукъ. Установившійся въ нъмецкой литературъ терминъ "Geisteswissenschaften" передается въ переводныхъ работахъ различно-то какъ "науки о духв", то какъ "гуманитарныя науки". И то и другое выраженіе, безъ поясненія, можеть возбудить цълый рядъ безусловно неправильныхъ представленій и привести къ совершенному смъшенію понятій. Между тымъ подъ руководствомъ проф. Карбева читатель и не замътить, быть можеть, той опасности, которая могла ему грозить, потому что для извъстнаго "понятія" въ нашемъ распоряжении нъть вполнъ подходящаго "слова" (какъ разъ въ противоположность саркастическому утвержденію гётевскаго Мефистофеля!). Въ дальнъйшемъ изложении авторъ на самыхъ наглядныхъ примърахъ разъясняетъ, какъ мы вообще можемъ относиться къ вещамъ и личностямъ, и указываеть, что, въ отличіе отъ эмоціональнаго и утилитарнаго, отношение теоретическое и есть чисто-научное; затёмъ онъ намёчаетъ признаки, выдтляющіе предметь соціальныхь наукь, изучающихь системы общественныхь порядковъ, изъ ряда другихъ явленій и отношеній общественной жизни и указываеть такія черты, которыя являются общими для всёхъ соціальныхъ наукъ н т. п. Не имѣя возможности передать всего содержанія статьи, обратимъ винманіе на одинъ изъ тѣхъ пунктовъ, который бросаетъ, если можно такъ выразиться, общій свёть на исходныя посылки автора и можеть служить, если мы не ошибаемся, въ извъстной мъръ ключомъ къ тому настроенію или духу, присут-ствіе котораго чувствуется не въ одной только статьъ проф. Каръева.

Говоря о томъ, чёмъ гуманитарныя науки отличаются отъ естествознанія, проф. Карћевъ высказываетъ, между прочимъ, олъдующее: "Дъло въ томъ еще, что если ко всему, что насъ окружаетъ, мы можемъ относиться или утилитарно, нли эмоціонально, или теоретически, то къ личности человъка мы можемъ и должны относиться еще этически. Этическое, т.-е. нравственное, отношение можеть существовать только къ личностямъ, а не къ вещамъ, и вся разница заключается въ томъ, что съ этической точки зрвнія личность имветь цвну сама въ себъ и не можетъ разсматриваться какъ только средство для достиженія какой-либо цели, ей совершенно посторонней, и что лишь по отношению къ личностямъ, а не вещамъ, возможна бываетъ нравственная оцънка явленій. Съ этой стороны въ мірѣ человѣка, взятомъ въ противоположеніи къ міру природы, мы можемъ искать знанія не только того, что есть, какъ оно есть, но и того, что должно быть, и соответственно съ этимъ стремиться къ оценке существующаго. Другими словами, наше теоретическое отношение къ явлениямъ духовной и общественной жизни во многихъ случаяхъ можетъ дополняться отношеніемъ этическипъ-въ построеніяхъ идеаловъ должнаго и въ оцънкахъ существующаго, подъ условіемъ, конечно, чтобы этимъ не нарушались права чисто - теоретическаго, въ строгомъ смыслѣ слова, научнаго изслѣдованія".

Въ дальнъйшемъ изложении мы находимъ у автора указания, что и самая научная теорія можеть быть не только экспликативной, но и нормативной, т.-е. имъть своимъ предметомъ не только познаніе существующаго, но и установленіе основныхъ принциповъ должнаго. Обращаясь спеціально къ наукъ теоріи права, проф. Карвевъ указываетъ на односторонность господствовавшаго подъ вліяніемъ позитивизма пониманія теоріи права исключительно только какъ экспликативной дисциплины. Напомнимъ, что слъдующую свою статью проф. Каръевъ посвящаеть основателю и вдохновителю позитивистическаго направления въ общественныхъ наукахъ—Огюсту Конту и съ благодарной памятью признаеть (стр. 15) себя принадлежащимъ къ числу техъ, кто началъ самостоятельно мыслить именно подъ вліяніемъ Конта. Темъ большую очевидность получаеть, конечно, научная объективность заявленія автора, что "такое явленіе общественной жизни, какъ право, можетъ и должно изучаться не только въ качествъ нзвъстнаго реальнаго явленія, но и въ смысль мыслимаго нами идеала, который необходимо осуществлять въжизни, а потому рядомъ съ экспликативной теоріей права нужно отвести м'єсто и теоріи нормативной, т.-е. изсл'ядованію вопросовъ, отвъты на которые заключали бы въ себъ представление о томъ, каково должно быть право".

Сопоставляя этоть послёдній тезись съ тёмь, что уже было нами отмёчено въ возарёніяхь автора на значеніе этической точки зрёнія въ общественныхъ наукахъ, мы получимъ въ качествё одного изъ руководящихъ принциповъ, которые редакторъ сборника намёчаеть въ своей вступительной статьё, самое безусловное признаніе полной научной правоспособности и высокаго призванія этическаго идеализма въ юриспруденціи.

Ту же мысль мы находимъ болѣе подно развитой и систематически обоснованной въ статьѣ В. М. Гессена "О наукѣ права". Статья посвящена гдавшымъ образомъ установленію задачъ и разграниченію компетенціи кардинальныхъ отраслей изслѣдованія и знанія въ сферѣ науки права. Авторъ начинаеть съ характеристики теоретической философія права, какъ формальной и позитивной науки. Задаваясь вопросомъ, почему философія права не пользуется всеобщимъ признаніемъ, авторъ указываеть, что этоть непонятный съ перваго взгляда фактъ объясняется тѣмъ, что философія права и заключада въ сеобѣ внутренное иротиворѣчie, желая "едиными усты" и единой рѣчью учить и тому, что есть, и тому, что должно быть... Этотъ дуализмъ и привлекъ къ паденію раціоналистическую философію естественнаго права. Позитивная наука, утверждая, что другого права, кромѣ положительнаго, нѣтъ и не можетъ быть, продолжаетъ стороннъся философіи права и старательно избѣгаетъ этого одіознаго для нея, по прежнимъ воспоминаніямъ, названія; узко утплитарно-практическое направленіе, которому въ значительной степени слѣдуеть въ XIX вѣкѣ наука, совершенно обойтись безъ такой философія, которая изучаетъ "общія свойства права" и знаномить насъ съ "формой права", совранная наука, не въ состояніи. Нагляднымъ признакомъ этого служитъ появденіе такъ-называемыхъ "общихъ частей" отдѣльныхъ наукъ—главнымъ образомъ гражданскаго и уголовнаго права, а въ послѣднее время и государственнаго права. Однако, такое приспособленіе каждой изъ этихъ наукъ общихъ юридическихъ категорій спеціально "для своихъ надобностей" приводить только къ невообразимому хаосу... Необходима нить Аріадны для того, чтобы выбраться изъ лабиринта безысходныхъ противорѣчій и другь друга исключающихъ утвержденій. Такую нить призвана дать теоретическая фидософія права, какъ наука о его формальныхъ категоріяхъ; философія права должна "готовить соты", другія науки—"заполняютъ ихъ медомъ". Въ новѣйшей научно-юридической литературѣ замѣчается оживленіе интереса къ философскимъ проблемамъ. Благодаря трудамъ такихъ юристовъ, какъ Бирлингъ, Іелиннекъ, Петражицкій, Новгороддевъ, Жени (Gény), банкротство "практической юриспруденціи"—совершившійся фактъ. "Благодаря имъ, – говорить авторъ, еще окруженные пустыней, мы вилихъ уже вдали задия имъ, – говорить авторъ, еще окру-

женные пустыней, мы видимъ уже вдали зеленѣющія кущи обѣтованной земли"... Отъ вопроса о задачахъ философіи права В. М. Гессенъ переходитъ къ выясненію задачъ науки исторіи права и догматической юриспруденція. Авторъ обрисовываеть эти задачи въ цѣломъ рядѣ краткихъ, но въ высшей степени содержательныхъ и ярко написанныхъ очерковъ. Передъ читателемъ проходятъ галвные моменты въ исторіи самой науки права и выпуклыя характеристики различныхъ методовъ изслѣдованія, которые отвѣчаютъ различнымъ ступенямъ роста и развитія научно-юридическаго мышленія... Мы не можемъ позволитъ себѣ болѣе подробно указывать всѣ тѣ части статьи В. М. Гессена, которыя бы особенно заслуживали быть отмѣченными (напримѣръ, о причинахъ господства или преобладанія въ русскомъ правовѣдѣніи историческаго направленія, объ особенностякъ русскаго законодательства, препятствующихъ догматической разработкѣ дѣйствующаго государственнаго и административнаго права). Остановимся только на послѣдней части и главнымъ образомъ на послѣднемъ параграфѣ (V) статьи, гдѣ авторъ удѣляетъ особое вниманіе проблемъ политики права, т.-е. вопросу о возможности и необходимости такой науки, которая, говоря словами проф. Карѣева, изучаетъ право "какъ мыслимый нами идеалъ, который необходимо осуществлять въ жизни".

Охарактеризовавь новѣйшее "юридическое направленіе" въ нѣмецкой наукѣ государственнаго права (стр 132 и слѣд.) и признавъ, что теоретическое обоснованіе самостоятельности задачъ и методовъ догматическаго изслѣдованія не можеть встрѣтить никакихъ возраженій, авторъ продолжаетъ: "опасной и неправильной представляется, однако, несомнѣнная тенденція къ отождествленію догматическаго изслѣдованія, какъ такового, съ наукой права вообще. Такая тенденція, проходящая красной нитью черезъ всю вообще современную германскую науку права, умаляеть до неузнаваемости значеніе этой науки "). Юристь и догматикъ—наука права и догма—не синонимы... Юристь долженъ отвѣтить на вопросъ, соотвѣтствуеть ли положительное право той цѣли или тѣмъ цѣлямъ, которымъ оно призвано служить? Онъ долженъ не только изучать, но и судить право. Для критической оцѣнки права юристу необходимъ опредѣленный критерій, необходимъ масштабъ, для измѣренія положительнаго права. Такимъ масштабомъ является представленіе о цѣлессоотвѣтственномъ, о «правильномъ правѣ». Ученіе о правильномъ правѣ является такой же интегральной частью науки права, какъ и ученіе о правѣ положительномъ"...

Позитивное направление въ наукъ права является причиной господствующаго въ ней формализма, отчужденности юридической мысли отъ мысли народной. Народъ, являющийся въ послъдней инстанции творцомъ права, требуетъ отъ науки права не только отвъта на вопросъ: "что есть право?", но также и прежде всего отвъта на вопросъ: чъмъ право должено быть?"

"Отвъчая на этотъ вопросъ, наука права "идетъ въ народъ"; она становится учительницей жизни, а не служанкой ея".

Но находить ли идея долженствованія подобающее ей мѣсто въ современномъ міросозерцаніи?

Наукъ въ настоящее время еще приходится вести борьбу противъ "незаконныхъ захватовъ", противъ "превышенія компетенція" позитивизма. Задачу завоевать для идеи долженствованія то мъсто, которое ей принадлежитъ по пра-

<sup>\*)</sup> Ср. статью С. И. Живаго "Запросы жизни и формализмъ въ наукъ государственнаго права" 1903 г., кн. Х. *Ред*.

ву, пытается рёшить "то могучее и всеобщее движеніе современной мысли, которо<u>е</u> извёстно подъ именемъ и*деалистическаго направленія*".

Характеристикѣ этическаго ндеализма въ области права и посвящены послѣднія страницы статьи В. М. Гессена. Авторъ выясняеть отношеніе идеалистическаго направленія къ вопросу о такъ-называемомъ "возрожденіи естественнаго права", предостерегаеть читателя оть неправильныхъ представленій, связанныхъ съ отжившимъ значеніемъ "естественнаго права", и указываеть въ сыстемъ юридической науки опредъленное мъсто для системы "этическихъ нормъ, которыя являются категорическими императивами перемѣннаго содержанія"...

Идеалистическое направление называеть такия нормы, заключающия въ себъ критерий для оцвнки дъйствующаго права и творческое начало правового прогресса, "естественнымъ правомъ"... Авторъ съ своей стороны предлагаеть назвать дисциплину, призванную къ жизни идеалистическимъ направлениемъ, названыемъ, которое было дано ей еще Аренсомъ. Это название-*политика права.* 

"Наука политики права, —говоритъ В. М. Гессенъ въ заключение своей статьи, ставитъ правотворческой мысли далекую и возвышенную цѣль, осуществление въ правъ этическаго идеала; она указываетъ тотъ путь, который ведетъ къ этой цѣли, тъ средства, при помощи которыхъ возможно, конечно, не прийти, но приблизиться къ ней"...

Тв немногія выдержки, которыя мы могли привести. дають понятіе о твхъ выводахъ, къ которымъ приходитъ авторъ статьи "О наукъ права". Обратимъ еще разъ вниманіе читателей на одинъ изъ нихъ: не идеализмъ, какъ это иногда утверждають его противники, ведеть къ отрѣшенію оть насущныхъ запросовъ народной жизни, а именно позитивизиъ съ взлелъяннымъ имъ\_догматическимъ квізтизмомъ и абстрактнымъ формализмомъ въ наукъ права... Противники идеализма говорять далье, что онъ витаеть въ заоблачныхъ сферахъ, забывая въ своемъ стремления къ несбыточнымъ ндеаламъ потребности сврой будничной действительности... Но развѣ идеалистическое направленіе произносить свой судъ не надъ правомъ именно этой сърой дъйствительности, не надъ "дъйствующимъ правомъ"? Развѣ не къ реформѣ этого права оно призываетъ законодателя?... А что касается упрека въ томъ, что въ своихъ поискахъ за идеаломъ и за этическимъ масштабомъ идеалисты идутъ съ поднятымъ челомъ, то этотъ упрекъ для нихъ не страшенъ. Mutatis mutandis онъ можетъ только съ большей тяжестью пасть на твхъ, кто его высказываеть, предпочитая, ввроятно, по привычкв или по склонности, низко гнуть голову или вообще приспособлять ее къ самымъ разлячнымъ "положеніямъ".

Разм'тры библіографической зам'тки не позволяють намъ коснуться другихъ перечисленныхъ ран'те статей сборника "Введеніе въ изученіе соціальныхъ наукъ".

Намъ думается, что въ этомъ и нѣтъ особенной надобности. Вопросы, которые затронуты въ каждой изъ статей, представляють, несомнѣнно, выдающійся интересъ, а имена авторовъ достаточно извѣстны русскимъ читателямъ. Къ очерку В. В. Водовозова присоединенъ обзоръ литературы на русскомъ языкѣ по государственному праву и по исторіи политическихъ ученій.

Пожелаемъ "Введенію въ изученіе соціальныхъ наукъ" самаго широкаго распространенія.

С. И. Живаго.

#### М. О. Толмачевъ. Крестьянский вопросъ по взглядамъ земства и мъстныхъ людей. Москва, 1908 г.

Составить книжку автора побудила "ясно сознанная имъ во время работь въ сел.-хоз. комитетв потребность имвть подъ руками исторію вопроса, оріентироваться и ознакомиться, что сдёлали и хотвли сдёлать другія земства въ томъ или другомъ направленіи". Такимъ образомъ, въ книгв "перечислены существенныя ходатайства земства по крестьянскому вопросу (10—13), упомянуто о работахъ кохановской комиссіи (7—10), болёе полно изложены отвёты губернскихъ соввщаній министерству внутреннихъ дълъ на его запросы въ 94 г. (13—61) и земскихъ собраній министерству земладълія въ 94—98 гг. (61—74), отмвчены мивнія кустарнаго и агрономическаго съёзда по тому же вопросу (74—78) и подведены, наконецъ, итоги уёздныхъ и губернскихъ комитетовъ о нуждахъ сельскохозяйственной промышленности" (78—171), а въ самомъ началѣ перечислены узаконснія о крестьянахъ (5—7), указано на подавляющее обиліе ихъ, отсутствіе въ нихъ системы, связи и единства, спутанность вѣдѣній различныхъ учрежденій, неудовлетвореніе ими всѣхъ обывателей безъ различія сословій, рѣзко обособленное сословное положеніе крестьянъ, имѣвпее сначала цѣлью оградить ихъ отъ вліянія и подчиненія помѣщичьей власти, а приведшее, въ концѣ-концовъ, къ рѣзкой и подавляющей административной опекѣ надъ ними. Очень жаль, что г. Толмачевъ только вскользь упоминаетъ обо всемъ этомъ, тогда какъ всѣ эти вопросы нуждадись бы въ самой обстоятельной и подробной разработкѣ.

Такъ же кратко изложены и вопросы, трактуемые на стр. 7—78 книги, быть можеть, потому, что земские взгляды на реформу жъстнаго управления изложены уже ярко и подробно г. Скалономъ, а сводъ земскихъ ходатайствъ находимъ у г. Карышева (10). Къ этому надо присоединить и сборникъ князей Шаховскаго и Долгорукова "Мелкая земская единица"\*), почему-то, кажется, не упоминаемый г. Тодмачевымъ. А отвѣты губернскихъ совъщаний съ преобладающимъ бюрократическимъ составомъ были втиснуты въ очень узкия рамки (61), хотя несмотря на то, все же и въ нихъ проглядываетъ, напримъръ, мысль о вредъ шаблоновъ и излишней регламентации въ дѣлѣ крестьянскаго управления.

Такимъ образомъ, центральными и наиболье ценными въ книге г. Толмачева являются стр. 78-171, темъ более, что сведения о мненияхъ и работахъ сел.-хоз. комитетовъ въ печати столичной и провинціальной и въ земскихъ изданіяхъ очень не полны и отрывочны, хотя все-таки не можемъ не замътить, что, напримъръ, газета "Право" по этимъ вопросамъ дала все, что только могла собрать, о чемъ опять-таки г. Толмачевь почему-то совстмъ не упоминаетъ. Къ тому же въ Росси 77 губерній, 18 областей, 2 округа, 1 отділь, 792 уізда, а г. Толмачевь даеть данныя только о 49 губернскихъ комитетахъ и 59 увздныхъ (80). Надо къ этому еще присоединить случайность состава комитетовъ, недостатки бюрократической ихъ организации, отсутствие подготовки, спъшность работы, въ результатъ чего видимъ уменьшение творчества и продуктивности работъ комитетовъ (79), особенно губернскихъ. Иногда же высокія задачи, порученныя правительствомъ комитетамъ, въ виду отсутствія ихъ связи съ земствомъ и безотвѣтственности ихъ передъ послёднимъ, даже прямо ими игнорировались (78). Сильно сказывалась и неодинаковость взглядовъ предсъдателей комитетовъ на ихъ права и обязанности (80) и отсутствіе общаго земскаго журнала и недостатокъ мъстныхъ земскихъ органовъ печати (81).

Все это \*\*) заставляеть насъ спросить, точно ли стр. 78—171 книги г. Толмачева дають намъ взгляды "земства и мъстныхъ людей" на крестьянскій вопросъ? Но полное соотвътствіе и послъдовательность мнъній комитетовъ съ высказываемыми за 40 лътъ мнъніями земствъ въ ходатайствахъ и постановленіяхъ земскихъ собраній и большое единодушіе въ мнъніяхъ въ разныхъ концахъ Россіи по основнымъ вопросамъ (81) могутъ насъ успоконть на этотъ счетъ, хотя и не вполнъ, такъ какъ мнънія самого крестьянства въ комитетахъ далеко не полно были выражены (82).

Взглянемъ же, не вдаваясь въ детали по недостатку времени и мъста, на коренныя пожеланія по крестьянскому вопросу, кардинальному вопросу нашего времени, если не самихъ крестьянъ, то русской интеллигенцій, знакомой съ ихъ бытомъ и нуждами.

Это, во-первыхъ, признаніе необходимости прочныхъ и расширенныхъ правъ земства, нормальной постановки и дальнѣйшаго развитія земскаго самоуправленія и реорганизаціи его въ смыслѣ увеличенія его самостоятельности и самодѣя-

•) Кстати: въ противовёсъ митию г. Сторожева въ "Образованія" (1903, XI) мы считаемъ невозможнымъ введеніе у насъ мелкой земской единицы, прежде чтмъ у насъ не будетъ поднята личность крестьянина и не будетъ уничтожена надъ нимъ административная опека; а такую реформу можетъ провести только суммированисе земство.

\*\*) А также и еще одно обстоятельство, о котор мъ г. Толмачевъ молчитъ, да и мы сами узнали его только ваъ рёчи г. Муханова въ Черниговскомъ губернекомъ собрани отъ 5 декабря 1903 г. Въ этой именно рёчи г. Мухановъ сказалъ, что ему "извёстны случаи, когда за высказанныя въ комиссияхъ смёшаннаго состава откровенныя мийзии для отдёльныхъ членовъ послёдовали весьма тяжкия послёдствия" ("Русск. Вёд." 1903 г., № 343). тельности и уменьшенія административной опеки надъ нимъ, а также признаніе необходимости привлеченія земства къ разработкъ и реформъ крестьянскаго вопроса (83–105). Въ частности же указывалось здъсь на необходимость увеличенія числа гласныхъ въ земскомъ собраніи вообще и отъ крестьянъ въ особенности и

на необходимость организацій мелкой земской единицы и т. д. Во-вторыхъ, признаніе необходимости развитія вширь и вглубь народнаго просвѣщенія (129—144; всеобщее начальное обученіе, а гдѣ можно, и обязательное полное довѣріе къ земству въ надзорѣ и веденіи школьнаго дѣла, тѣсное единеніе школы съ обществомъ, устраненіе стѣснительныхъ формъ и ограниченій для внѣшкольнаго народнаго образованія, широкая постоянная правительственная помощь въ дѣлѣ общаго и спеціальнаго народнаго образованія и т. д.).

Въ-третьихъ, признаніе необходимости правовыхъ реформъ для крестьянъ (105—128) въ смыслѣ поднятія личности крестьянина и уравненія его въ законныхъ, общественныхъ, имущественныхъ и личныхъ правахъ съ другими сословіями. Въ частности же указывалось здѣсь на необходимость смягченія административной опеки надъ крестьяниномъ и отмѣны тѣлеснаго наказанія "), на необходимость организаціи юридической помощи и т. д.

Въ-четвертыхъ, признание необходимости экономическихъ реформъ (144—170; облегчение податного бремени и болѣе справедливое его распредѣление, устранение вредной односторонней покровительственной системы, увеличение производительныхъ государственныхъ расходовъ, устранение малоземелия и неудобствъ землепользования и т. д.).

И эти мъры, предлагаемыя мъстными людьми для ръшенія крестьянскаго вопроса и требуемыя жизнью, не идуть въ разръзъ ни съ теоріей государственнаго права (83), ни съ русской исторіей, ни съ иноземнымъ опытомъ, хотя на это г. Толмачевъ и очень мало обращаетъ вниманія.

Что же касается отношения къ нимъ правительства, то здѣсь прежде всего нужно отмѣтить извѣстныя рѣчи гг. Плеве и Витте (3 и 105). Затѣмъ, что касается перехода этихъ рѣчей въ дѣло, то по третьему, напр., пункту (самому важному) мы еще не видимъ ничего со стороны правительства. Но, напримѣръ, по первому пункту въ губернскіе комитеты для разсмотрънія выработаннаго мин. внутр. дълъ проекта измъненія закона о крестьянахъ предполагается ввести членовъ отъ земства по выбору губернскихъ земскихъ собраній, отъ каждой губерніи по числу утздовъ ("Русск. Въд." 1903, № 318)\*\*) а по второму пункту уже появился въ "Журн. Мин. Нар. Пр." планъ г. Фармаковскаго для введенія всеобщаго образованія въ Россіи (хотя и очень неуклюжій и неудачный, и главное съ усиленіемъ опеки, замѣтимъ мы). Все это, положимъ, первыя дасточки, знаменующія собой, судя по бывшимъ примѣрамъ, быть можеть, не наступленіе весны, какъ объ этомъ усиленно возвѣщаеть "Новое Время", а наступленіе новыхъ и лютыхъ морозовъ. Но хотълось бы върить, что мы стоимъ наканунъ возобновленія традицій старой Руси, "одиначества" правительства съ народомъ и соборно-земскаго начала, хотя, повторяемъ, и не надъемся на скорый и ръшительный поворотъ. Слишкомъ не баловала насъ жизнь въ этомъ отношении. Да и теперь зловъщихъ симптомовъ порядочно (ревизін губернаторами земствъ и увеличеніе случаевъ вмѣшательства ихъ въ земскія дъла, проекты усиленія власти губернатора, подчиненіе ему членовъ фабричной инспекціи, предполагаемое подчиненіе ему же городскихъ судей, быстрое закрытіе комиссіи о нуждахъ центра, quasi-земство Съверо-Западнаго края и т. д.). Не мъшаеть также припомнить, какой широкій размахъ сначала быль у предполагаемой реформы средней школы и къ чему все это теперь свелось.

Возвращаясь къ цѣнной и нужной книгѣ г. Толмачева, мы горячо привѣтствуемъ ся появленіе и желаемъ сй всяческихъ успѣховъ. Не можемъ не отмѣтить массы опечатокъ въ ней. И изданіе довольно сѣренькое, а цѣна по объему книги и по стрости ся не особенно дешевая.

Сергъй Шумаковъ.

<sup>\*)</sup> По посяталнить свъданиять мин-во вн. дъль предполагаеть отменить телесное наказание только для лиць, достигшихъ 35-летиято возраста.

<sup>\*\*)</sup> Блестящій прим'яръ эфемерности и непрочности реформъ, выработанныхъ не самнить обществомъ, а канцеляріями, даютъ южно-африканскія діла ("Рус. Від.", 1903, Ж 339, статья Sb.).

#### Н. И. Паліенко. Суверенитеть. Историческое развитіе идеи суверенитета и ея правовое значеніе. Ярославль, 1908 г.

Понятіе суверенитета, какъ характернаго признака государственной власти, въ сиду котораго она является высшей и независимой властью въ правовожъ отношении, возникаеть въ концѣ среднихъ вѣковъ \*), какъ слѣдствіе побѣды на-ціональнаго государства въ борьбѣ его съ церковью, имперіей и крупными денными владельцами и корпораціями за право существованія (Боденъ). Затемъ оно кръпнеть и развивается не безъ вліянія естественно правовыхъ ученій и дъластся. въ концв-концовъ, кардинальнымъ пунктомъ ученія о государствв. Но въ XIX в., подъ вліяніемъ главнымъ образомъ новыхъ федеративныхъ образованій, а отчасти и усиленія международнаго общенія и новыхъ культурныхъ и правовыхъ идей и образованій, понятіє суверенитета начинаеть разлагаться, и все въ немъ дъдается спорнымъ и запутаннымъ. И этотъ процессъ особенно сильно проявляется въ Германіи, такъ какъ самый союзный строй ея выдвинулъ цъдый рядъ сложныхъ и трудныхъ вопросовъ государственнаго права, касающихся юридическаго положенія членовь союзнаго государства относительно другь друга и союзной власти. Чтобы распутать все это и выяснить правовое значение идеи суверенитета, необходимо прослѣдить его историческое развитіе и познать историко-политическія отношенія послѣдняго, что и сдѣлано, напримѣръ, Еллинекомъ, котораго эта работа привела къ выводу, что суверенитеть есть только историческая категорія. Но работа Еллинека конспективна, а главное, почти не затрогиваеть литературной исторіи суверенитета, а лишь политическую, тогда какъ послёдняя неразрывно связана съ первой и одну безъ другой не понять. Ценны историко-юридическія указанія на литературную исторію суверенитета у главы историко-органической школы Гирке. Но полной исторіи суверенитета, какъ это ни странно, нъть даже въ такой богатой литературъ, какъ нъмецкая.

Поэтому по всему выборъ темы г. Паліенко не можемъ не признать въ высшей степени удачнымъ. Еще болъе заслуживаетъ вниманія въ такомъ начинающемъ ученомъ, какъ г. Паліенко, громадная начитанность его въ литературъ предмета (кромъ американской, IV), а также и осторожность его, выразившаяся въ сознательномъ уклоненіи его отъ открытія новыхъ точекъ зрънія и въ сведеніи имъ задачъ работы лишь къ поддержанію старыхъ, истинныхъ, по мнѣнію г. Паліенко, ученій путемъ изученія исторіи суверенитета (1—334) и сопоставленія и критической оцънки существующихъ уже ученій о немъ (334—567, а не 281—567, какъ это думаетъ г. Паліенко).

И дъйствительно, теоретическія построенія г. Паліенко не дають ничего новаго, а лишь комбинирують мнѣнія ученыхъ школъ Гирке и Лабанда сь окончательнымъ выводомъ въ духѣ Гирке, вмѣстѣ съ которымъ г. Паліенко признаетъ суверенитетъ необходимымъ, существеннымъ признакомъ государства (511-567),--и не особенно удачно. Вѣдь, какъ на это было уже указано въ литературѣ, идея суверенитета несовмѣстима съ современнымъ правовымъ порядкомъ, государственной жизнью и международнымъ общеніемъ, а еще болѣе съ грядущимъ общечеловѣческимъ культурнымъ союзомъ. Въ частности же ученые, удерживавшіе суверенитетъ какъ необходимый признакъ государства, всегда терпѣли крушеніе въ попыткахъ объяснить природу союзнаго государства (565). Если же самъ г. Паліенко такого крушенія не терпить, то лишь потому, что онъ благоразумно исключилъ изъ задачъ своей работы спеціальное изслѣдованіе природы союзнаго государства (494). Мало того, историческая часть работы г. Паліенко блестяще доказываеть не его построенія, а утвержденіе Еллинека, что суверенитетъ есть лишь историческая категорія (особенно см. стр. 298).

тетъ есть лишь историческая категорія (особенно см. стр. 298). Значить, сила интересной и живой книги г. Паліенко не въ теоретическихъ его построеніяхъ, а въ историческомъ изученіи имъ понятія суверенитета \*\*) н

•) Правда, г. Паліенко считаеть уже средневѣковыя государства суверенными (523), но здѣсь же признается въ запутанности средневѣковыхъ отношеній, а на стр. 35 прямо говорить, что въ средніе вѣка понятія государственнаго суверенитета еще не выработалось.

<sup>44</sup>) Слабо и недостаточно разработана лишь исторія столкновеній царской власти въ Россіи съ боярами, церковью и народоправствомъ и побъды первой (VIII—XI). Ср. также стр. 283 и 355—356 въ "Nouvelles études d'histore du droit" par R. Dareste. Paris, 1902. особенно въ критикъ современныхъ теорій послъдняго. Историческая и особенно критическая часть работы г. Паліенко и заставляеть насъ привътствовать въ немъ новую серьезную научную силу \*). С. Ш.

Г. В. Денченко. Судебный прецеденть. Варшава, 1908 г. Вопрось о "Су-дебномъ прецедентв" является до сихъ поръ одной изъ наиболе спорныхъ проблемъ общей теоріи права. Ни въ законодательствахъ, ни въ юридической интературъ нътъ единства во взглядахъ на данный вопросъ. Одни законодательства отводять широкое поле судебному прецеденту, другія налагають на него абсолютное veto. Одни ученые ръзко возстають противь самостоятельной роди судебной практики, другіе видять въ свободно развивающейся практикъ судовъ залогъ жизненности позитивнаго права. Рядомъ съ такимъ разногласіемъ законодательствъ и теоріи идеть разногласіе по данному вопросу позитивнаго права и жизни. Въ то время какъ позитивное право модчить о судебномъ прецедентв или даже опредвленно отвергаеть за нимъ право на какое-либо юридическое значеніе, прецеденть въ дъйствительности, или въ силу авторитета постановившаго его суда, или въ силу своей матеріальной цвиности, играеть крупную роль. Такъ, напримъръ, въ нашемъ отечественномъ правъ: согласно позитивному праву, "всъ судебныя установленія обязаны рішать діла по точному разуму существую-щихъ законовъ" (ст. 9. Уст. Гр. Суд., ст. 12 Уст. Угол. Суд.); въ дійствительности же крайняя устарёлость и отсталость нашихъ законовъ, ихъ пробёлы 🔳 недостатки выдвинули на первый планъ въ судебной практикъ авторитетныя разъясненія Сената. И мы видимъ, какъ въ явномъ противорѣчіи съ закономъ судебные прецеденты въ ръшеніяхъ нашего Сената получили всеобъемлющее значеніе въ юридической жизни нашего отечества.

Въ виду подобнаго разногласія законодательствъ, науки, права и жизни, мысль подвергнуть вопросъ о "судебномъ прецедентъ" спеціальной монографической обработкъ слъдуетъ признать весьма удачной идеей. И нужно отдать справединвость,—г. Демченко выполнилъ взятый имъ на себя трудъ прекрасно.

Въ своей работъ г. Демченко остановился прежде всего на выяснения роли судебнаго прецедента въ дъйствующемъ европейскомъ правъ. Отмътивъ двъ принципіально различныя точки зрѣнія: англійскую и континентальную, авторъ въ сжатомъ, но весьма содержательномъ очеркѣ мътко выяснияъ, съ одной стороны, огромное значение прецедентовъ въ английскомъ правъ, съ другой, отрицательное отношение къ прецедентамъ правъ Германии, Австрии и Франции. Перейдя затёмъ къ характеристикъ взглядовъ ученыхъ на судебный прецедентъ, авторъ отмътилъ ту же двойственность во взглядахъ, при чемъ онъ особенно подробно остановился на характеристикъ взглядовъ ученыхъ, относящихся отрицательно къ силъ судебныхъ прецедентовъ (Бентамъ, Лоранъ, Градовскій, Фойницкій, Вась-ковскій). Авторъ указываетъ, что признаніе юридической силы за судебными прецедентами, по мнѣнію названныхъ ученыхъ, стоитъ въ подномъ противорѣчіи съ нѣкоторыми основными принципами права. Это-принципы раздѣленія властей, подзаконности судебныхъ решеній, принципъ о гарантіяхъ правъ и свободы, о борьба прогресса съ застоемъ. Разборь этихъ принциповъ въ ихъ соотношении къ вопросу о судебномъ прецедентъ и составляетъ весьма удачныя страницы (стр. 82-1:8) работы. Авторъ оттвняеть излишній догматизмъ, свойственный теоріи раздъленія властей, выясняеть реальный процессь постановленія "подзаконныхь" ръшеній, отмъчаетъ безобидность судебныхъ прецедентовъ для гражданскаго права и свободы при правидьномъ отношении къ первымъ.

На посл'яднихъ страницахъ авторъ даетъ попытку анализа юридической природы судебнаго прецедента. Давъ характеристику господствующимъ взглядамъ, видящимъ основаніе силы судебныхъ прецедентовъ то въ ихъ этическомъ, нравственномъ значеніи, то въ присущей имъ свееобразной фактической принудительности, авторъ дълаетъ попытку самостоятельнаго анализа природы судебныхъ прецедентовъ. Эта попытка сводится у автора къ анализу отдъльнаго судебныхъ ришения. По мнънію автора, "ръшеніе суда является авторитетнымъ разъясненіемт права въ примънении къ частному случаю, оно создастъ несуществовавшія до него права и обязанности или выясняетъ спорныя отношенія и въ част-

•) Печатать свои произведенія г. Паліенко сталь, правда, еще съ 1898 года. Но крупныхь работь его до сихь порь не было.

номъ дълъ закръпляетъ опредъленный смыслъ за общей нормой" (стр. 170). Разъ же такое, вносящее новыя идеи, решение постановлено, оно связываеть судъ на будущее время. При всякомъ новомъ разсмотръни вопроса, -говорить авторъ, -- уже однажды разръшеннаго, судья не можетъ, устанавливая право, дъйствовать съ той свободой, съ которой онъ двиствоваль въ первый разъ. Самый факть существованія перваго рішенія изміняеть существенно его отношеніе къ двау....." (стр. 173).

Едва и эти взгляды автора на природу судебнаго прецедента могуть внести мноъ въ этотъ основной пунктъ вопроса. Если порой судебное ръшение создаетъ "несуществовавшія до него права и обязанности", то вопросъ этоть, какъ коренвой вопрось работы автора, необходимо было не только констатировать, но в подвергнуть тщательному и детальному анализу. Иначе легко напрашивается обвиненіе, будто авторъ слишкомъ принижаетъ значеніе закона и слишкомъ преклоняется передъ законодательною мудростью судовъ. Слъдовало автору подробнъе остановиться и на анализъ твхъ причинъ, которыя заставляють суды придерживаться разъ установленныхъ ими прецедентовь. Иначе приходится върить автору на слово, что это дъйствительно такъ. Недовърчивый читатель имъетъ полное право возразить, что вёрить въ подобный мудрый консерватизмъ судовъ нъть основанія, и что въ жизни бываеть часто обратное: судъ, создавъ сегодня одинъ прецеденть, завтра создаеть по тому же вопросу прямо противоположный.

Не лишена недочетовъ и послъдняя глава автора о ,,примърныхъ ръшеніяхъ судовь по русскому законодательству", написанная, очевидно, слишкомъ спѣшно.

Эти недочеты не лишають трудъ автора большого научнаго интереса. Если къ сказанному прибавить, что книга написана яснымъ языкомъ, свободна отъ излишнихъ подробностей и ненужнаго научнаго баласта, то будетъ ясно, что работу г. Демченко можно смело рекомендовать каждому, кто желаеть прочесть хорошую книгу по юриспруденции.

И. А. Кистяковскій.

#### Списокъ книгъ, поступившихъ въ редакцію "Научнаго Слова".

Бретъ-Гартъ. Степной найденышъ. М., 1902.

Персія и персы, Составила Евг. Богрова. Историч. Комиссія Учебн, Отдёла Общ. Распр. Технич. Знаній. М., 1903.

Анри Пуанкарэ. Наука и гипотеза. Полн. перев. съ франц. А. І. Бачинскаго, Н. М. Соловьева и Р. М. Соловьева. Съ портрет. автора и предислов. проф. Н. А. Умова. М. 1904.

Генрихъ Риккертъ. Границы естественно-научнаго образованія понятій. Перев. съ нѣм. А. Водена. Спб. 1904.

**Э. Вандервельде.** Бѣгство изъ деревни и возвращеніе къ полямъ. Перев. съ франц. подъ ред. Д. С. Горшкова съ предися. проф. А. Ө. Фортунатова. Изд. Д. С. Горшкова. М., 1904.

Кн. Н. В. Шаховской. Земледъльческий отходъ крестьянъ. Спб., 1903. Высочайше утвержденное Особое Совъщание о нуждахъ сельско-хозяйственной промышленности.

Проф. О. Шиейль. Человёкъ. Основы ученія о человёкё и его здоровьи. Перев. съ нём. подъ ред. В. П. и В. В. Половцевыхъ. Изданіе Техническаго училища въ Спб.

Періодическая печать на Западъ. Сборникъ статей П. Берлина, Г. Гроссмана, П. Звъздича, Д. Сатурина, А. Лабріола, Е. Смирнова, И. Гурвича, Э. Пименовой. Спб. 1904. Изданіе редакція журнала "Образованіе".

С. Гликманъ. О борьбъ съ пылью. Оттискъ изъ "Журнала Общества русскихъ врачей въ память Н. И. Пирогова".

Филиппъ Монье. Опыть литературной исторіи Италіи XV вѣка. Кваттроченто. Перев. съ франц. К. С. Шварсалоги. Спб., 1904. Изд. Л. Ф. Пантелѣева.

Государственный строй и политическія партін въ Зап. Европё и Сёв.-Америк. Соедин. Штатахъ. Томъ первый. Редакція Е. Смирнова. Изданіе Н. Глагодева. Спб.

**Мартинъ, Ф**. Три царства природы. Зоологія. Ботаника. Минералогія. Популярно-научное руководство по естествовъдънію. Перев. съ нъм. И. М. Эйзена подъ ред. проф. А. М. Никольскаго. Въ десяти выпускахъ. Цъна кажд. вып. 80 к. Спб. Изд. А. Ф. Маркса. Выпускъ I.



#### Извлеченія изъ протоколовъ ученыхъ обществъ, состоящихъ при Московскомъ университеть.

ОБЩЕСТВО ИСПЫТАТЕЛЕЙ ПРИРОДЫ. 20 ноября состоялось очередное засёданіе, въ которомъ были сдёланы слёдующія сообщенія: М. В. Паслова "Третичный верболодъ Херсонской губернін". Д. И. Иловайскаю—"Геологическія изслёдованія въ Ляпинскомъ крав" (восточный склопъ Сёвернаго Урала); Б. П. Боюродскаго — "О регенераціи у печеночныхъ мховъ". Кромѣ того, проф. Э. Е. Лейстомъ было доложено о метеорологическихъ

причинахъ петербургскаго наводненія, бывшаго 12 ноября.

ОБШЕСТВО ЛЮБИТЕЛЕЙ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ. Этнографическій отдёль. Въ засъдания 20 ноября былъ прочитанъ докладъ В. Копылова: "Бытъ и религія свверо-байкальскихъ бурятъ". Съ особенной подробностью авторъ остановился

на поклоненіи онгонамъ, въ чемъ онъ видить видоизмъненіе культа предковъ. Географическое отдъленіе. Въ засъданія 5 ноября А. М. Остроухов сдълать сообщеніе: "Объ урянхайцазъ и ихъ странъ". Матеріадомъ для доклада автору послужили дичныя впечатлёнія, вынесенныя имъ изъ поёздки въ съверо-западную Монголію літомъ 1903 года. Урянхайцы, иначе называемые сойотами, населяють полосу вдоль русской границы Алтая на востокъ, между горами Саянскими и Танну-ода, въ обдасти истоковъ реки Енисея и далее къ востоку. Есть нѣкоторыя основанія думать, что по своему происхожденію сойоты принадиежать къ группѣ самоѣдовъ: впослѣдствіи они отатарились и теперь представляють собой народности тюркскаго корня. Съ другой стороны, живя рядомъ съ монголами, они усвоили себѣ отъ нихъ многія черты быта, религію, а нѣкоторыя ихъ вѣтви—и языкъ, т.-е. омонголились. Сбывая отчасти русскимъ, отчасти китайцамъ, мѣха, кожи, рогатый скотъ, они получаютъ взамѣнъ выдѣланныя кожи, дешевыя мануфактуры, желѣзные и другіе металлическіе предметы и пр. Посредствомъ цвлаго ряда діапозитивовъ, показанныхъ на экранъ, докладчикъ ознакомиль присутствовавшихь съ характеромъ мёстности, съ типомъ и обстановкой быта урянхайцевъ, а также демонстрировалъ собранную имъ коллекцію этнографическихъ предметовъ.

Отделение физіологии. Въ заседании 20 ноября Н. М. Куланинъ сделать сообщение: "Къ вопросу о тончайшемъ строении мышечныхъ волоконъ и насъкомыхъ". Докладчикъ сообщилъ добытыя имъ новыя данныя о строеніи мускуловъ комара Culex pipiens и въ заключеніе демонстрироваль рядь препаратовь и рисунковь по органамь чувствь комаровь, расположенныхь на ротовыхь органахь и на головѣ.

И. К. Недокучаевъ сдъдаль сообщение: "Новый методъ опредвления бълко-выхъ веществъ". Сущность новаго метода, Лащинскаго, примъненнаго для многочисленныхъ опытовъ докладчика, заключается въ слъдующемъ: берется водная вытяжка анализируемаго вещества и въ ней определяются: альбуминъ-свертываніемъ при нагръваніи подъ давленіемъ 11/3 атмосферъ и альбумозы-въ филь-трать отъ альбумина, насыщеніемъ раствора сърнокислымъ цинкомъ. Въ полу-ченныхъ осадкахъ опредъляется 🕅 по Квендалю. При опредъленіи бълковыхъ веществъ въ незрълыхъ и зрълыхъ пшеничныхъ зернахъ по методу Лащинскаго оказалось, что хотя при нагръвани подъ давлениемъ до 1/2 атмосф. и происходить частичное распаденіе бълковь, но оно въ количественномъ отношенія незначительно, и въ общемъ, при сравненія методовъ, нъкоторые бълки при нагръваніи подъ давленіемъ могутъ претерпъвать такія измѣненія, что опредѣленіе ихъ такимъ способомъ окажется немыслимымъ.

Д. М. Щербачеез демонстрироваль искусственный шелкь, полученный имъ въ Марбургв оть проф. Мейера. Докладчикь показаль реакціи, отличающія этоть искусственный шелкь оть естественнаго, въ частности съ реактивомъ Миллона.

Въ заключеніе Ю. В. Каннабихэ демонстрироваль гемоглобинометрь Сали, а А. С. Померанцева описаль устройство лёчебныхь учрежденій Пятигорска и Кисловодска, указаль на физіологическое действіе ихъ водъ и демонстрироваль виды климатическихъ станцій Крыма.

Фаунистическая комиссія при Зоологическомъ отдѣленіи. Въ засѣданіи 28 моября Б. А. Федченко сдѣлалъ два доклада, изъ конхъ первый касался фауны семейства "пилильщиковъ" (Tentredinidae) и ясно показалъ, насколько мы мало еще знаемъ мѣстную фауну: изъ 225-ти видовъ, собранныхъ докладчикомъ и обработанныхъ извѣстнымъ спеціалистомъ по этому семейству перепончатокрылыхъ, Коновымъ, 95 видовъ оказались новыми для московской фауны, а 4 совсѣмъ новыми для науки. Второй докладъ касался нахожденія зимой на снѣгу въ Можайскомъ уѣздѣ крайне рѣдкаго вида безкрылой мухи (Chionea araneoides), извѣстной по всему земному шару лишь въ ничтожномъ количествѣ экземпляровъ.

Студ. Л. Л. Сабанњевъ сообщилъ о современномъ состоянія нашихъ свёдтній по фаунъ амфибій и рептилій Московской губернія. Несмотря на малое количество видовъ, эти грунцы до сихъ поръ не изучены должнымъ образомъ. Лишь недавно оказалось, напримъръ, что встръчающаяся у насъ черепаха, указанія на которую раньше считали сомнительными, есть каспійская, а не обыкновенная европейская черепаха. Экземпляры этого вида (Clemmys caspica) имѣются изъ Московскаго, Бронницкаго и Серпуховскаго уѣздовъ. Около Хорошова былъ найденъ экземпляръ змѣи, принадлежацій къ виду Coronella austriaca, неизвѣстному въ средней Россіи.

А. Ф. Флерова слѣзалъ критическій обзоръ теорій, объясняющихъ особенности флоры побережья р. Оки въ предѣлахъ Московской губ. и имѣющихъ большое значеніе для фаунистовъ. На основаніи многочисленныхъ фактовъ, собранныхъ лично самимъ докладчикомъ, онъ считаетъ наиболѣе подходящимъ объясненіе особенностей окской флоры ежегоднымъ заносомъ чуждыхъ нашей мѣстности формъ рѣкой, главнымъ образомъ во время половодья. Докладъ сопровождался демонстраціей фотографій и картъ.

Въ заключение В. Д. Лепешкинъ сообщилъ о крайне интересной находкъ въ акваріумахъ Москвы червя изъ класса немертолъ (Stichostemma), громадное большинство которыхъ живетъ въ морской водъ. Пръсноводные немертины найдены всего 24 раза, въ томъ числъ въ предълахъ Россійской имперіи четыре раза (Ташкентъ, Дерптъ, озеро Палеостомъ въ Мингреліи и Волга подъ Саратовомъ). Разсадникомъ этого животнаго въ Москвъ являются, по всей въроятности, бассейны Ботавическаго сада.

ПЕДАГОГИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО. 25 ноября состоялось засѣданіе, посвященное памяти скончавшагося годъ тому назадъ московскаго *nedatota К. К. Вой*наховекато. И. П. Казанскій прочиталь докладь: "К. К. Войнаховский кака общественный длятель. Покойный педагогъ быль преподавателеть русскаго языка въ нвсколькихъ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, а впослѣдствіи состоялъ директоромъ 7-й мужской гимназіи; онъ принималъ живое участіе въ обсужденіи различныхъ вопросовъ образованія и воспитанія и былъ однимъ изъ учредителей Педагогическаго общества.

О. П. Герасимовъ произнесъ рѣчь: "Изъ личныхъ воспоминаний о К. К. Войнаховскомъ":

Отатленіе по вопросамъ семейнаго воспитанія. Въ застданіи 10 декабря д-ръ Г. И. Россолимо сділалъ докладъ: "Къ вопросу о роли театра въ воспитани". Въ началъ доклада была отмъчена несостоятельность разсужденія многихъ родителей о томъ, будто пріятное взрослымъ-пріятно и дътямъ; при этомъ забывается однако, что кругъ дътскихъ интересовъ и интересовъ взрослыхъ людей сильно разнятся другъ отъ друга, и для многихъ воспріятій душа ребенка закрыта. Театръ какъ зрълище, по мнѣнію докладчика, вреденъ для дѣтей и въ физическомъ (возможность инфекціонной заразы, долгое пребываніе въ духоть, сильное утомленіе), и въ духовномъ отношеніяхъ. Въ дѣтяхъ пяти-шести лѣть театръ возбуждаеть только низшія эмоціальныя стороны души; до 13—14 лѣть онъ не приносить ожидаемой пользы, такъ какъ въ этомъ возрастѣ дѣти еще не могуть анализировать своихъ впечатлѣній; сильныя же эмоціи, какъ, напримѣръ, ужасъ ожиданія, страхъ, трагедія смерти, дѣйствують на душу вреднымъ образомъ. Для болѣе старшаго возраста театръ можетъ быть разумнымъ развлеченіемъ, но при условіи умѣлаго подбора пьесъ. Перейдя къ разсмотрѣнію спектаклей съ участіемъ дѣтей, докладчикъ напомнилъ, что еще 50 лѣтъ тому назадъ Н. И. Пироговъ въ статьѣ "Быть или казаться" указалъ на вредъ тѣхъ развлеченій, которыя развивають въ дѣтяхъ подражательность и тщеславіе. Кромѣ того, нужно отмѣтить слѣдующее: сценическое творчество у опытныхъ артистовъ вызываетъ процессъ трансформаціи личности, быстраго отрѣшенія отъ своего "а", у ребенка же не можетъ быть подобной гибкости души, и аналогичнаго процесса не происходитъ, и потому изображеніе другой личности вызываетъ въ ребенкѣ кривляніе и неестественность. Польза, оказываемая устройствомъ дѣтскихъ спектаклей, заключается въ ознакомленіи дѣтей съ литературными произведеніями, выработкѣ дикціи и въ пріученіи къ дѣйствіямъ на кооперативныхъ началахъ. Однако, всѣ эти отдѣльные полезные эдементы можно ввести въ воспитаніе и въ другомъ видѣ, гдѣ они не соединены со вредомъ.

Комиссія по вопросу о желательныхъ преобразованіяхъ средней женской школы. Въ засёданія 18 ноября С. Г. Смирновъ сдёлалъ сообщеніе: "Нѣкоторыя частности желательной реформы средней женской школы". Оживленныя и продолжительныя пренія вызвалъ вопросъ о томъ, какая степень средняго образованія необходима для полученія права преподаванія въ начальной школѣ. Мысль о томъ, чтобы такое право было предоставлено ученицамъ, окончившимъ дишь 3—4 класса гимназіи, встрётила возраженія со стороны многихъ членовъ комиссіи. Нёкоторые члены находили возможнымъ предоставленіе этого права ученицамъ, окончившимъ шесть классовъ средней школы, съ оговоркой, что это лишь временная мѣра, вызываемая недостаткомъ учительскаго персонала въ начальной школѣ, но комиссія единогласно признала принципіальную необходимость окончанія полнаго курса средней школы для полученія права преподаванія въ начальной школѣ.

ОБШЕСТВО ЛЮБИТЕЛЕЙ РОССІЙСКОЙ СЛОВЕСНОСТИ. Пушкинская комиссія. Въ очередновъ засѣданія 20 ноября, В. Е. Якушкинъ познакомниъ комиссію съ теперешнимъ состояніемъ работь по изданію академическаго изданія Пушкина и съ содержаніемъ и пріемами редакторской работы въ начатомъ печатаніемъ второмъ томѣ. В Ө. Саводникъ прочиталъ докладъ: "Объ античныхъ образахъ въ поэзін Щушкина"; особенно много встръчается ихъ въ первый періодъ литера-турной дѣятельности Пушкина; они, собственно,—черты литературной наслъдственности, литературныя клише, отголоски псевдоклассицизма и поэзіи Батюшкова, поддерживаемые окружавшей молодого Пушкина обстановкой и вліяніемъ пластическихъ искусствъ, въ которыхъ античные образы были въ то время весьма обычны. По мъръ того, какъ Пушкинъ глубже входитъ въ изучене и пониманіе античнаго міра, количество такихъ образовъ уменьшается. Ю. И. Айхенвальдо обратиль вниманіе членовь комиссій на значительное сходство "Wo?" Гейне и "Брожу лиявдоль улицъ шумныхъ" и "Дорожныхъ жалобъ" Пушкина,сходство, которое наводить на мысль, не быль ли Гейне знакомъ съ нъмецкимъ переводомъ стихотворений Пушкина. Въ заключение В. В. Каллаша познакомнаъ присутствовавшихъ съ особенностями открытаго имъ сценическаго текста "Русалки", 1838 г.

21-ю ноября состоялось очередное засъдание общества, въ которомъ былъ прочитанъ докладъ Е. С. Некрасовой объ отношенияхъ знаменитаго артиста Щепкина къ Герцену. Со словъ Н. А. Герценъ переданы были любопытные разсказы Щепкина изъ эпохи кръпостного права. Затъмъ В. В. Каллашъ сдълалъ сообщение: "На заръ русскато литературнато реализма".

По обычному представлению, развитие нашей литературы шло отъ псевдоклассицизма, захватившаго весь XVIII в., черезъ сантиментализмъ и романтизмъ къ реализму. Внимательное изучение фактовъ нашей литературы XVIII и начала XIX вв. вскрываетъ на самомъ дълъ гораздо болъе сложную картину литературной эволюци: владычество классицизма далеко не было безусловнымъ и исключительнымъ; оно не исключало сильнаго вліянія старой литературной традиція; оно у насъ никогда не было настолько сильнымъ, какъ на Западъ; одновременно съ его появленіемъ у насъ начинается реакція противъ его уродливости и крайно7

стей; нёкоторые пункты его теоріп ставили точку опоры для полусознательныхъ еще стремленій кълитературной самобытности, реализму—народности. Сантиментализмъ и романтизмъ вызывають противъ себя, при самомъ своемъ появленіи, ожесточенную литературную борьбу: во имя тёхъ же идей самобытности, реализма и народность. Въ борьбё эти идеи крёпнуть, расширяются и слагаются мало-помалу въ цёлое латературное направленіе.

Докладчикъ иллюстрировалъ свои положенія рядомъ характерныхъ цитатъ изъ малонзвѣстныхъ и неизвѣстныхъ литературныхъ произведеній конца XVIII и начала XIX вв.

ИСТОРИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО. 17-10 декабря состоялось закрытое засёданіе въ память столётней годовщины Гердера, въ которомъ В. Н. Перцевъ прочиталъ реферать "Гердер» какъ зволюціонисть". И по содержанію, и по цёлямъ своей литературной дёятельности Гердеръ былъ универсалистомъ, стремившимся захватить всё области знанія и поставить отдёльные выводы спеціальныхъ дисцициннъ въ отношеніе къ высшимъ и послёднимъ точкамъ зрёнія. Гердеровская философія отвёчала монистическимъ стремленіямъ, которыя стали появляться около половины XVIII в. въ физіологіи, психологіи, даже изящной литературѣ ("Новая Элонза" и "Страданія молодого Вертера"), и указывали на единство основного принципа, проникающаго все мірозданіе, и на отсутствіе рёзкихъ границъ между отдёльными образованіями.

Философско-исторической заслугой Гердера было то, что онъ применилъ эту монистическую точку зрѣнія къ человѣческой исторіи и въ человѣчествѣ увидалъ продукть тѣхъ же силъ, которыя создали универсъ, землю и всѣ земныя образованія. "Одна и та же сила, говориль онь, — сотворила блестящее солнце и прикрѣпила къ нему мою пылинку, заставила двигаться млечный путь солнца вокругъ Сиріуса и въ законахъ тяготвнія двиствуеть на мое земное твло". Порядокъ, въ которомъ возникали творенія земли, былъ порядкомъ возрастающей сложности ихъ организацій. Постоянное осложненіе всёхъ земныхъ организацій Гердеръ объясняеть наростаніемъ первичной, духовной энергіи, которую онъ называеть "небеснымъ потокомъ огня". Этотъ потокъ разлагается въ своемъ теченів на рядъ стоящихъ одна за другой въ іерархическомъ порядки органическихъ снять, никогда не пребывающихъ въ покот и въчно переходящихъ изъ болте низкаго въ болѣе высокое состояніе. Въ своемъ развитій органическія силы тво-рять подходящія формы для своего проявленія во внѣ, — внѣшнія организаціи. Послѣднія, въ противоположность вѣчно текучимъ органическимъ сяламъ, у Гердера являются застывшими въ разъ навсегда опредъленной формъ; онъ не способны къ развитію, неизмѣнны и постоянны и являются только "проводниками" органических силъ на ихъ путяхъ къ высшимъ формамъ существованія, раз-ставленными въ точно опредъленныхъ мъстахъ. Поэтому причисленіе Гердера Bärenbach'омъ къ предшественникамъ Дарвина должно быть признано неосновательнымъ.

Развитіе органическихъ силъ у Гердера совершается по принципу имманентной телеологіи: всё органическія силы стремятся воплотиться въ человѣческія организаціи, которыя являются для нихъ цѣлью, но телеологія Гердера имманентна въ томъ смыслѣ, что въ человѣкѣ онъ видитъ полное раскрытіе того, что въ низшихъ организмахъ находится только въ эмбріональномъ состояніи.

По тому же принципу совершается развитіе и человѣка; цѣлью человѣческаго развитія является гуманность, т.-е. самая сущность человѣческой природы; человѣкъ стремится только къ тому, чтобы быть самимъ собой; слѣдовательно, онъ носитъ въ себѣ принципъ своего нравственнаго назначенія. Послѣднее совпадаетъ съ его природой.

Гуманность у Гердера является цёлью не только личнаго, но и историческаго развитія. Выставляя гуманность, какъ конечную цёль историческаго процесса, Гердеръ видить прогрессъ только въ индивидуальномъ, а не въ соціальномъ и политическомъ развитіи. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ Гердеръ даже доходить до прямого отрицанія общественной организаціи, такъ какъ всякій внѣшній порядокъ, по его мнѣнію, стѣсняетъ индивидуальное своеобразіе отдѣльныхъ личностей. Въ этомъ Гердеръ глубоко расходился съ Кантомъ, по которому человѣкъ можетъ исполнить свое назначеніе только въ общественной организаціи. Но во имя того же индивидуализма Гердеръ отказался во второй части своихъ "Идей" отъ самаго понятія гуманности, какъ конечной цѣли историческаго развитія, и вмѣсто гуманности назначеніе человѣчества увидѣлъ въ счастьѣ, которое по своей природ'в субъективно, доступно всякому народу, возможно на всякой ступени развитія. На этомъ противор'вчивомъ пониманіи ціли историческаго развитія Гердеръ не остановился и сділалъ попытку примирить эти два противор'вчивыхъ взгляда: въ н'вкоторыхъ м'встахъ, не отказываясь отъ понятія гуманности, Гердеръ лишилъ его общихъ, обнимающихъ всё надіональныя различія признаковъ и придалъ гуманности характеръ чего-то изм'вняющагося, различнаго для каждаго народа и каждой эпохи. Благодаря этому, спасались своеобразіе и самостоятельность частныхъ исторій, потому что каждый народъ получалъ въ самомъ себъ свое назначеніе, но зато терялось изъ виду единство всемірной исторіи. Такимъ образомъ, у Гердера индивидуализмъ пришелъ въ конфликтъ съ всемірно-исторической точкой зрівнія. ОБЩЕСТВО ИСТОРІИ И ДРЕВНОСТЕЙ РОССІЙСКИХЪ. Въ очередномъ застіяданія 29-ю иоября Н. В. Рожовственскій сділалъ сообщеніе: "О документалъ

ОБЩЕСТВО ИСТОРІИ И ДРЕВНОСТЕЙ РОССІЙСКИХЪ. Въ очередномъ засъданія 29-ю ноября Н. В. Рождественскій сдълалъ сообщеніе: "О документахъ Московскаго Главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ, касающихся пребыванія въ Московскомъ государствъ въ 1654—1656 годахъ антіохійскаго патріарха Макарія". Референтомъ было изложено содержаніе цълаго ряда документовъ и показано отношеніе ихъ къ свъдъніямъ, сообщаемымъ Павломъ Алепискимъ, спутникомъ патріарха, подробно описавшимъ это путешествіе. Насколько имъется матеріала для сравненія, архивные документы подтверждаютъ инънія изслъдователей о точности показаній Павла.





издающійся при содбйствія и которыхъ профессоровъ Московскаго университета. Ближайшее участіе въ редакція журнала принимають: проф. Н. А. Умовъ, проф. В. О. Ключевскій, прив.-доц. М. М. Богословскій, проф. П. И. Новгородцевъ, проф. Л. М. Лопатинъ, проф. ин. С. Н. Трубецкой.

Въ бижайшихъ книгахъ 1904 г. предположено напечатать, между прочимъ, слѣдующія статьи: І. ОТДЪЛЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ: Проф. В. М. Арнольди, "Современное состояніе вопроса о происхожденіи видовъ у растеній"; Проф. В. И. Вернадскій, "Страница наъ исторія русскаго естествовнанія (памятя В. В. Докучаева)"; прив.доц. Н. П. Кастеринъ, "Жилкій воздухъ"; проф. Л. К. Лахтинъ, "Н. В. Бугаевъ"; проф. Н. И. Стороженко, "Отрывокъ изъ воспоминалій о Н. В. Бугаевъ"; проф. Э. Е. Лейстъ, "Полярныя сіянія и магнитныя возмущенія"; проф. Б. К. Млодзѣвевсий, "О безконечно-малыхъ"; проф. И. И. Мечниковъ, "Этюды о природѣ человѣка"; проф. К. А. Тимирязевъ, "Космическая функція растенія". (Круніанская лекція, читанная въ Лондонскомъ Королевск. Обществѣ), проф. Н. А. Умовъ, "О безпроволочномъ телеграфѣ". П. ОТДѣЛЪ ИСТОРИЧЕСКИИ: А. В. Баулеръ, "Гюнсмансъ"; проф. П. Г. Виноградовъ, "Аграрный кризисъ въ римской имперіи"; М. О. Гершензонъ, "Русскій іезунтъ В. С. Печервиъ"; прив.-доц. И. И. Ивановъ, "Сенъ-симовнамъ, его прошлое н настоящее"; прив.-доц. А. А. Кизеветтеръ, "Посадская община въ Россін XVIII ст."; проф. В. О. Ключевский, "Дава очерка наъ исторіи Московскаго государства"; проф. Д. М. Петрущевский, "Очерки наъ исторіи средаевѣковаго общества и государства"; Б. И. Сыромятниковъ, "Общественные классы въ древней Руси"; проф. Н. И. Увоетъ-"Теодоръ Моммсевъ". Ш. ОТДѣЛЪ ОБЩЕСТВЕННО-КРИДИЧЕСКИИ: М. Н. Гернетъ, "Педмественники сопіологической школы уголовнаго права"; прив.-доц. Н. В. Давыдовъ, "Новое уголовное уложеніе"; прив.-доц. И. А. Кистяковский, "Новыя данныя по ассиро-вавилонскому праву"; проф. В. М. Хвостовъ, "И овыя данныя по ассиро-вавилонскому праву"; проф. В. М. Квостовъ, "О принцянѣ морали".

#### Съ конца 1903 г. введены: "Литературное обозрѣніе" и "Хроника театра".

Напечатаны и предполагаются статьи стёхующих авторовь: проф. Д. И. Анучима, А. П. Басистова, прив.-доц. М. М. Болословскаго, проф. С. Н. Булакова, проф. В. И. Вернадскаго, акад. А. Н. Веселовскаго, проф. А. Н. Веселовскаго, Ю. А. Веселовскаго, прив.-доц. Д. В. Викторова, проф. П. Г. Виноградова, проф. Р. Ю. Виппера, П. П. Гензеля, М. Н. Гернета, М. О. Гершензона, проф. В. И. Герье, прив.-доц. М. И. Голенкина, проф. Д. А. Гольдиаммера, Ю. В. Готье, проф. И. М. Гревса, А. Е. Грузинскаго, прив.-доц. Н. В. Давидова, проф. В. Е. Дена, прив.-доц. В. Я. Желльзнова, прив.-доц. С. И. Живаго, проф. Н. Д. Зелинскаго, приве.-доц. В. И. Иевнова, прив.-доц. Н. 11. Кастерина, прив.-доц. А. А. Кизеветтера, проф. В. О. Ключевскаго, М. Н. Коваенскаго, акад. А. Ө. Кони, проф. Н. П. Кондакова, акад. Ө. Е. Корша, проф. Л. К. Лахтина, проф. Э. Е. Лейста, проф. Я. М. Лопатина, проф. М. К. Любавскаго, проф. А. А. Мануилова, проф. И. И. Мечникова, проф. В. А. Михельсона, С. П. Моравскаго, В. М. Нечаева, М. Н. Никольскаго, проф. В. А. Михельсона, С. П. Моравскаго, В. М. Нечаева, М. Н. Никольскаго, проф. В. А. Михельсона, С. П. Моравскаго, В. М. Нечаева, проф. И. А. Рожкова, проф. В. А. Михельсона, С. П. Моравскаго, В. М. Нечаева, проф. К. А. Рожкова, прив.-доц. Н. И. Романова, А. И. Савина, прив.-доц. П. Н. Сакулина, проф. А. Ф. Самойлова, Ю. Ө. Семенова, В. Д. Соколова, проф. Н. И. Стороженко, проф. И. М. Споновова, П. Ө. Семенова, В. Д. Соколова, проф. К. А. Тимирязева, проф. К. Н. Трубецкого, проф. Н. А. Умова, прив.-доц. С. Ф. Фортунатова, проф. В. М. Хеостова, Р. М. Хинъ, прив.-доц. И. Д. Хрущова, проф. В. К. Цераскаго, проф. В. М. Хинъ, прив.-доц. И. Д. Хрущова, проф. В. К. Цераскаго, проф. В. М. Хвостова, Р. М. Хинъ, прив.-доц. И. Д. Крущова, проф. В. К. Цераскаго, проф. В. М. Квостова, Р. М. Кинъ, прив.-доц. И. Д. Хрущова, проф. В. К. Цераскаго, проф. В. Н. Цингера, прив.-доц. А. В. Цингера, М. Н. Шатерпикова, прив.-доц. П. К. Штернберга, акад. И. И. Янжула.

#### Всъ новые подписчики на 1904 г. получатъ безплатно начале статей проф. И. И. Мечникова: "Этюды о природъ человъка". Подписчики 1903 г., не возобновившіе подписки на 1904 г., получатъ безплатно онончаніе этихъ статей.

Въ текстё журнала помѣщаются чертежи, карты, рисунки, портреты и снижи съ различныхъ произведеній искусства. Журналъ выходитъ ежемѣсячно, за исключеніенъ іюня и іюля, книгами въ размѣрѣ отъ 8 до 10 печатныхъ листовъ.

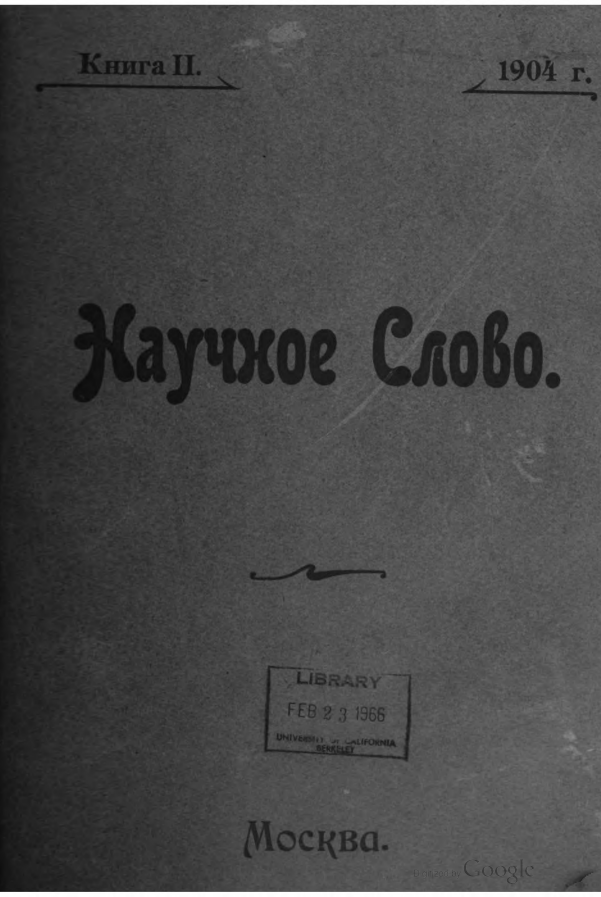
Подписн. цёна за десять книгъ: безъ доставки въ Москвё на годъ 5 р. 50 к. на полгода 2 р. 75 к., съ доставкой и пересылкой во всё города Россіи на годъ 6 р., на полгода 3 р.;заграницу 8 р. Для учащихся въ высшихъ учебн. завед. годовая цёна уменьшается на 1 р.

Продолжается подписка на 1908 г. Книги VI, VII и VIII за 1903 г. продаются отдъльно по 75 к. каждая. Новая книга, изданіе ред. "Научнаго Слова"—проф. И. М. Съченовъ: "Элементы мысли". Ц. 1 р. 50 к. Выписывающіе изъ ковторы ред. "Науч. Слова" пользуются скидкой въ 20%, учащіеся въ высш. учеби. завед.—скидкой въ 50%. Подписка принимается въ Москив въ конторъ редакціи (Воздвиженика, Ваганьковскій пер., д. Куманина) и въ конторъ Н. Печковской (Петровскія ливіи). Гг. иногороднихъ просять обращаться непосредственно въ конторъ редакціи.

Издатель прив.-доц. Г. К. Рахмановъ. Редакторъ проф. Н. А. Умовъ.

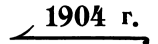






При этомъ №. прилагается для всѣхъ новыхъ подписчиковъ "Научнаго Слова" начало статей проф. И. И. Мечникова "Этюды о природѣ человѣка".

Книга II.



# Научное Слово.

# Мосқва.



Дозволено цензурою. Москва, 8 января 1904 г.

.



.

.



١,

# СОДЕРЖАНІЕ.

| C                                                                | mp. |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| I. ИЗЪ ИСТОРИИ ЖИВОТНЫХЪ ОБЩЕСТВЪ. Проф. И. И. Меч-              | -   |
| никова. (Съ портретомъ автора.)                                  | 5   |
| ll. НИКОЛАЙ ВАСИЛЬЕВИЧЪ БУГАЕВЪ. Проф. Л. К. Лахтина             | 19  |
| Ш. ВОСПОМИНАНІЕ О СТУДЕНЧЕСКИХЪ ГОДАХЪ Н. В. БУГАЕВА.            |     |
| Проф. Н. И. Стороженка                                           | 27  |
| IV. ЛИШНІЕ ЛЮДИ И ГЕРОИ НАШЕГО ВРЕМЕНИ. Проф. кн. С. Н.          |     |
| Трубецного                                                       | 31  |
| V. СЕНЪ-СИМОНИЗМЪ, ЕГО ПРОШЛОЕ И НАСТОЯЩЕЕ. Прив                 |     |
| доц. И. И. Иванова                                               | 47  |
| VI. К. Ж. ГЮИСМАНСЪ. (Охончаніе.) А. В. Баулеръ                  | 57  |
| VII. ХРОНИКА НАУКИ, ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ ("Метеорологи-        |     |
| ческія условія наводненія въ СПетербургі 12 ноября 1903 г."      |     |
| Проф. Э. Е. Лейста (съ картами). — "Астрономическия извъстия".   |     |
| К. Д. Покровскаго Изъ области антропология". А.Б. Миссуна        |     |
| "Французское общество XIII ст." А. 5-ръ"Новости иностран-        |     |
| ной литературы и журналистики". Ю. А. Веселовскаго"Къ се-        |     |
| мидесятипятильтію кончины А. С. Грибовдова". Ю. А.)              | 83  |
| <b>♥ПІ. ЛИТЕ</b> РАТУРНОЕ ОБОЗРѢНІЕ. <b>М. О. Гершензона</b>     | 106 |
| IX. БИБЛЮГРАФІЯ (А. А. Кизеветтерь: "Посадская община въ Рос-    |     |
| сін XVIII ст." М. М. Богословсяаго. — Е. Щепкина: "Краткій       |     |
| очеркъ русской исторіи". М. Н. Кеваленскаго. — Габр. Ганото:     |     |
| "Франція передъ Ришелье". В. Н. Сторожева. – Д-ръ мед. Н. Н.     |     |
| Баженовъ: "Психіатрическія бесёды на летературныя и обще-        |     |
| ственныя темы". П. Н. Сакулина. — "Императорский Российский      |     |
| Историческій музей". Вып. III. — "Пов'єсть о гор'в - злочастьи". |     |
| В. В. Каляниа, Мелкая земская единица въ 1902 — 1903 г."         |     |
| Вып. II. В. Н. Сторожева)                                        | 120 |
| Х. ИЗВЛЕЧЕНІЯ ИЗЪ ПРОТОКОЛОВЪ УЧЕНЫХЪ ОБЩЕСТВЪ,                  |     |
| состоящихъ при московскомъ университетв                          | 132 |

Digitized by Google

.

5

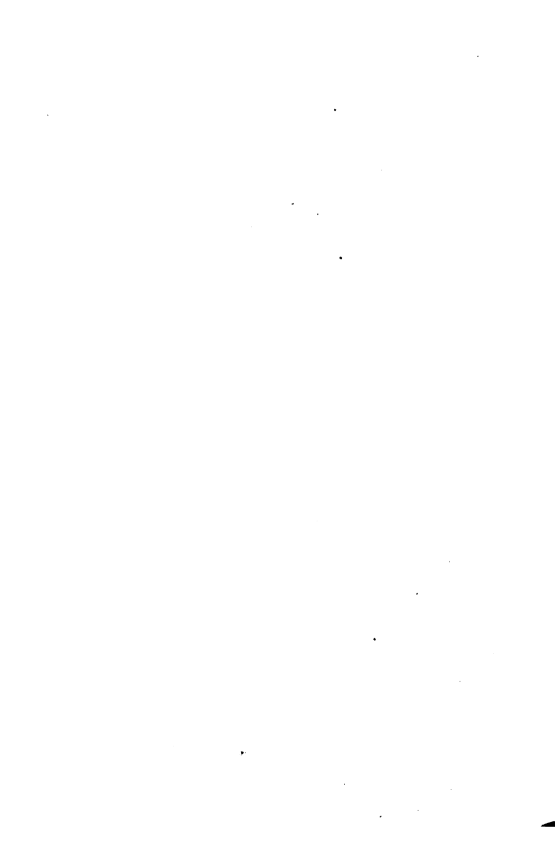


.



ile deersaker





Digitized by Google



.

٠

,

.

•

.

### Изъ исторіи животныхъ обществъ.

При сравненіи челов'йка съ ближайшими къ нему животными раньше всего бросается въ глаза, что, несмотря на очень большое сходство въ анатомическомъ строеніи, челов'йкъ отличается отъ нихъ высокоразвитой общественностью. Съ этой точки зр'йнія челов'йкъ относится къ челов'йкообразнымъ обезьянамъ, какъ живущія обществами ичелы относятся къ одиночнымъ ичеламъ и осамъ.

Въ виду этого параллелизма было бы очень интересно изслёдовать основы общественной жизни животныхъ въ надеждё добыть такимъ путемъ нёкоторую точку опоры для сужденія объ организаціи обществъ вообще.

Уже на самыхъ низшихъ ступеняхъ организаціи живыя существа начинаютъ обнаруживать стремленіе къ соединенію особей другъ съ другомъ. Такъ, напр., у низшихъ организмовъ, составляющихъ связующее звено между растеніями и животными, у такъ называемыхъ слизистыхъ грибковъ, или миксомицетовъ, особи сливаются вмѣстѣ для образованія большихъ колоній, или пласмодіевъ.

Вылупяющіяся изъ споръ быстро подвижныя микроскопическія существа очень напоминають низшихъ инфузорій, такъ называемыхъ жгутиковыхъ. Но ихъ самостоятельная, индивидуальная жизнь длится лишь очень короткое время; вскорё послё ихъ вылупленія они соединяются въ кучки, при чемъ тёло ихъ сливается и образуеть неправильныя слизистыя скопленія. Нерёдко такіе пласмодіи достигають значительныхъ размёровъ и покрывають собою сухія вётви деревьевъ на пространствё фута и болёе.

Долгое время думали, что сліяніе особей при этомъ—полное и что въ пласмодіяхъ не остается никакихъ слѣдовъ вошедшихъ въ ихъ составъ индивидуумовъ. Съ усовершенствованіемъ микроскопической техники оказалось, однако же, возможнымъ обнаружить внутри пласмодіевъ большое количество темно-окрашивающимся ядеръ, число которыхъ соотвётствуетъ числу слившихся особей. Такіе пласмодіи представляють собою индивидуумы высшаго порядка и оказываются способными долгое время вести независимый и довольно сложный образъ жизни. Они отличаются большой свътобоязнью и могутъ при помощи подвижныхъ отростковъ переселяться въ тѣневыя и совершенно темныя мѣста. Пласмодіи любятъ влагу и избѣгаютъ засухи. Для поддержанія жизни пласмодіи поѣдаютъ множество низшихъ существъ и, между прочимъ, бактерій.

Эти инстинкты и привычки пласмодіевъ могуть сразу совершенно измѣниться. Они перестаютъ поѣдать постороннія тѣла, изъ темныхъ и влажныхъ мѣстъ они переселяются въ болѣе освѣщенныя и сухія, и въ это время они начинаютъ производить плоды (такъ называемыя спорангія), наполненные огромнымъ количествомъ круглыхъ споръ. Такимъ образомъ, община пласмодія разбивается на отдѣльныя особи, служащія въ качествѣ покоющихся споръ для разсѣмененія и размноженія вида.

На этой низшей ступени органической жизни мы встрѣчаемъ, такимъ образомъ, высшее проявленіе общественности, соединенное съ полнѣйшей потерей индивидуальности.

Между низшими животными мы никогда не находимъ примѣровъ столь сильнаго пожертвованія особей ради общей пользы. Но у нихъ нерёдко встрёчаются случай болёе или менёе значительной утраты самостоятельности отдёльныхъ членовъ животной общины. Достаточно было просмотрыть коллекцию коралловъ, чтобы тотчасъ набресть на переходныя, формы между цёльными особями, двойнями и тройнями, а также на цёлый рядъ болёе или менње слившихся особей. Но въ этомъ случав мы имъемъ дъло далеко не съ столь низшими существами, каковы слизистые грибы. Особи полиновъ обладаютъ вѣнчикомъ изъ щупальцевъ, желудкомъ и еще цёлымъ рядомъ другихъ органовъ, и тёмъ не менёе индивидуальность у нихъ еще настолько слабо развита, что, какъ только онь соединяются въ общества, то эти различныя части начинають сливаться. При этомъ появляются группы изъ нѣсколькихъ соединенныхъ особей, на которыхъ приходится всего лишь одинъ желудокъ. Въ этомъ случав даже не можетъ быть и речи о настоящемъ сліяніи, такъ какъ соединенныя особи являются результатомъ неполнаго дѣленія. Полипъ вмѣсто того, чтобы окончательно раздѣлиться на два новыхъ, отдѣльныхъ полипа, останавливается на какой-либо промежуточной стадіи деленія, причемъ образуется двойной вынчикъ щупалецъ, окружающій одно ротовое отверстіе, ведущее въ одинъ общій желудокъ.

Еще болёе замёчательный примёръ потери индивидуальности представляють такъ называемые трубчатые полипы, или сифоно-

форы. Эти животныя принадлежать къ числу очень красивыхъ, прозрачныхъ организмовъ, встрѣчающихся на морской поверхности и достигающихъ часто значительныхъ размъровъ. Они представляются большей частью въ видѣ длинныхъ, плавающихъ нитей, обсаженныхъ множествомъ щупальцевъ, желудковъ, плавательныхъ колоколовъ и проч. Не можеть подлежать никакому сомнѣнію, что здёсь мы имёемъ дёло съ животными колоніями. Затрудненіе возникаеть, однако же, въ ръшении вопроса, чему соотвътствуеть каждая часть сифонофоровъ, т.-е. каждый желудокъ, каждый плавательный колоколь и т. п., --- цёлой ли особи, или же отдёльному органу. Мнёнія зоологовь относительно этого пункта очень расходятся. Одни изъ нихъ предполагають, что вслёдствіе общественной жизни отдёльныя особи настолько упростились, что каждая изъ нихъ спустилась на степень простого органа. Доведенное до крайняго предъла раздѣленіе труда превратило отдѣльныя особи въ желудки, щупальцы, плавательные колокола и проч. Другіе зоологи думають, напротивъ, что сифонофоры представляютъ собою колонію органовъ, причемъ дѣло вовсе не дошло до обособленія индивидуумовъ. По этой теоріи, плавающая сифонофора соотвётствуеть колоніи, состоящей изъ большого количества разнообразныхъ, соединенныхъ между собою органовъ. Намъ нътъ надобности вдаваться здъсь въ разсмотрёніе этихъ противорёчій, такъ какъ главная сторона вопроса сводится къ тому, что существують животные организмы, у которыхъ индивидуальность поглощается обществомъ, хотя утрата ея и не доведена до той степени, которую мы видёли у слизистыхъ грибковъ.

Высшія степени организаціи не мирятся уже съ такой болѣе или менѣе полной потерей индивидуальности при соединеніи особей въ общественныя группы. Такъ, напр., у колоніальныхъ асцидій мы встрѣчаемъ лишь общую кровеносную систему, которая нисколько не нарушаетъ самостоятельности отдѣльныхъ особей. Въ то время какъ у полиповъ и сифонофоръ мы очень часто не въ состояніи отдѣлить особей отъ колоній, у асцидій такое отдѣленіе чрезвычайно просто и легко. Нѣкоторые представители послѣднихъ, напр., относящіеся къ роду Botryllus, замѣчательны въ томъ отношеніи, что лучеобразно расположенныя особи колоніи снабжены одной общей клоакой. Каждая особь обладаетъ своимъ собственнымъ ртомъ и отдѣльнымъ пищеварительнымъ каналомъ, но отдѣльныя заднепроходныя отверстія открываются въ объемистую полость, въ которую собираются изверженія всѣхъ особей и затѣмъ вмѣстѣ выбрасываются наружу.

Чёмъ болёе усложняется животная организація, тёмъ болёе

индивидуальные признаки становятся обособленными. И на этихъ ступеняхъ животной жизни встрёчаются примёры общественности, но въ нихъ отдёльные члены уже не соединяются органически между собою, а всю жизнь остаются самостоятельными. Міръ насёкомыхъ представляетъ всевозможные переходы между одиночными и общественными представителями. Рядомъ съ одиночными пчелами и осами мы видимъ соединенныхъ въ общества осъ, шмелей, пчелъ, муравьевъ и термитовъ, общественная организація которыхъ достигаетъ нерёдко значительнаго совершенства.

Особенно интересны первые шаги общественной жизни ичель. Иногда мохнатыя одиночныя пчелки, Anthophora parietina, соединаются для отраженія враговъ. Когда энтомологу Алфкену случилось поймать нѣсколько штукъ этой пчелы, то онъ подвергся столь сильному нападенію другихъ пчелъ того же вида, что ему пришлось спасаться бѣгствомъ. Пчелы преслѣдовали его еще съ полверсты, такъ что Алфкенъ долженъ былъ защищаться сѣткой, которую онъ вскорѣ до половины наполнилъ пойманными пчелами <sup>1</sup>).

Въ другихъ случаяхъ начало общественности направлено къ защитѣ отъ зимняго холода. Одиночныя пчелы нерѣдко строятъ свои гнѣзда въ ближайшемъ сосѣдствѣ одна съ другой, вслѣдствіе благопріятныхъ условій, которыя онѣ встрѣчаютъ въ данномъ мѣстѣ. Зимняя стужа побуждаетъ ихъ при этомъ грѣться дружка о дружку и приводитъ къ тому, что пчелы начинаютъ устраивать общее гнѣздо для зимовки.

Нѣкоторыя одиночныя пчелы устраивають себѣ общій ходъ для вылета, что нѣсколько напоминаетъ общественную клоаку у сложныхъ асцидій.

Во всёхъ этихъ начинаніяхъ общественной жизни мы видимъ исключительно соединеніе особей въ интересахъ ихъ личнаго существованія, помимо всякой заботы о молодомъ поколѣніи. Самки, которымъ никогда не приходится видѣть ихъ потомство, накопляютъ запасъ пищи для того, чтобы послѣднее могло вырости. Нѣкоторыя пчелы, какъ напр., тригоны и мелипоны, достигаютъ даже очень значительной и сложной общественной организаціи, помимо иныхъ заботъ о молодомъ поколѣніи, кромѣ снабженія его провизіей. Эти пчелы наполняютъ ячейки медомъ и цвѣточной пылью, кладуть яички въ такія ячейки и затѣмъ замуровываютъ ихъ, предоставляя вылупляющихся личинокъ ихъ собственной участи.

У другихъ пчелъ и въ томъ числѣ даже у нѣкоторыхъ одиночныхъ мы находимъ уже первые зачатки заботливости о выращи-

<sup>1)</sup> Cm. v. Buttel-Reepen, Biologisches Centralbl. 1903.

ваніи новаго поколѣнія. Съ развитіемъ общественности у такихъ насѣкомыхъ эти заботы о воспитаніи личинокъ выступаютъ настолько на первый планъ, что интересы отдѣльныхъ особей нерѣдко терпятъ не малый ущербъ. При этомъ развивается очень значительное раздѣленіе труда, такъ что матка превращается въ концѣ-кон-

цовъ въ машину для кладки яицъ и становится неспособной судить объ общемъ благѣ. Остановившаяся на очень низкой степени умственнаго развитія, матка служить предметомъ особенной заботливости, съ цѣлью поддержанія жизни вида. Въ случаѣ недостатка въ пищѣ работницы отдаютъ маткѣ ихъ послѣдній достатокъ, такъ что она умираетъ послѣднею. Трутней терпятъ лишь до тѣхъ поръ, пока они выполнятъ свое половое отправленіе, послѣ чего ихъ безпощадно убиваютъ.

Всё эти дёйствія на пользу общую выполняють работницы, которыя являются липь неполными особями. Снабженныя высоко организованнымъ мозгомъ и совершенными органами для выдёленія воска и для собиранія пищи, работницы отличаются невполнё развитыми органами размноженія, дёлающими невозможнымъ совокупленіе и допускающими лишь въ нёкоторыхъ случаяхъ кладку неоплодотворенныхъ яицъ.

Потеря индивидуальности, столь поразительная у колоніальныхъ животныхъ, повторяется и у насѣкомыхъ, живущихъ обществами. Но въ то время какъ у первыхъ болѣе или менѣе недоразвитыя особи соединены органически между собою, у послѣднихъ онѣ отдѣлены въ пространствѣ. Чѣмъ совершеннѣе общественная организація у насѣкомыхъ, тѣмъ болѣе нарушается у нихъ принципъ индивидуальности. У муравьевъ и термитовъ, общества которыхъ развились совершенно независимо отъ пчелиныхъ обществъ, мы встрѣчаемся съ тѣмъ же явленіемъ. Высоко - развитой умъ и искусство въ исполненіи разныхъ отправленій составляютъ достояніе рабочихъ муравьевъ, окончательно утратившихъ способность воспроизведенія. Столь же безплодные солдаты отличаются необыкновеннымъ развитіемъ челюстей, въ то время какъ зрѣлые въ половомъ отношеніи самцы и самки представляютъ собою родъ машины для произведенія потомства.

Очень оригинальной чертой въ общественной жизни нѣкоторыхъ муравьевъ представляется медоношеніе работницами. Нѣкоторыя изъ ихъ числа насасываютъ въ извѣстное время столь большое количество меду, что все тѣло ихъ превращается въ шаровидный мѣшокъ. Ноги оказываются болѣе не въ состояніи двигать неуклюжее туловище, вслѣдствіе чего животному приходится все время лежать на землѣ въ безпомощномъ состояніи. Подобный образъ жизни укорачиваеть въкъ такихъ медоносныхъ работницъ, личные интересы которыхъ приносятся въ жертву обществу. Какъ только обыкновенныя работницы или же зрълыя въ половомъ отношении особи почувствуютъ голодъ, то онъ подходятъ къ медоноснымъ муравьямъ и высасываютъ изъ ихъ рта готовую легко варимую пищу. Роль такихъ насъкомыхъ низводится, слъдовательно, на стецень живыхъ медоносныхъ горшковъ.

Хотя термиты относятся къ совершенно иной группѣ насѣкомыхъ, чѣмъ пчелы или муравьи, но и у нихъ мы встрѣчаемъ тотъ же принципъ общественной жизни, то есть жертвованіе индивидуальностью ради общаго блага. Зрѣлыя въ половомъ отношеніи самки превращаются въ громадные мѣшки, наполненные огромнымъ количествомъ яицъ. Будучи неспособными передвигаться, онѣ проводятъ весь свой вѣкъ внутри термитной кучи, откладывая въ сутки до 80000 яицъ. Солдаты, незрѣлые въ половомъ отношеніи, служатъ къ огражденію общины, пользуясь для этого очень сильными челюстями, мѣшающими имъ исполнять какую-либо иную роль. Какъ только снаружи проникаетъ какое-нибудь возбужденіе, тотчасъ же солдаты становятся въ боевую позицію, причемъ имъ нерѣдко приходится жертвовать жизнью ради общаго блага.

Всѣ эти факты изъ исторіи развитія животныхъ обществъ приводять къ общему правилу, въ силу котораго особи болѣе или менѣе подчиняются обществу. Но мы замѣчаемъ въ то же время, что, съ усовершенствованіемъ организаціи, индивидуальность все менѣе и менѣе приносится въ жертву ради общаго блага. Въ то время какъ у низшихъ существъ особи очень часто совершенно поглощаются общиной, у болѣе высоко стоящихъ животныхъ онѣ сохраняютъ свою самостоятельность, хотя и не въ полной степени. Отсюда можно заключить, что съ усовершенствованіемъ организаціи индивидуальность становится соотвѣтственно болѣе прочной.

Было бы интересно узнать, прим'внимъ ли этотъ общій законъ и къ челов'вческимъ обществамъ.

Общественная жизнь у позвоночныхъ животныхъ стоитъ вообще на низкой степени. Живущія обществами рыбы и птицы еще не образуютъ организованныхъ союзовъ, и раздѣленіе труда между ихъ особями еще очень незначительно. Млекопитающія въ этомъ отношеніи тоже не далеко ушли. Живущіе стадами представители ихъ не выдерживаютъ даже отдаленнаго сравненія съ общественными насѣкомыми.

Такимъ образомъ, человѣкъ является первымъ млекопитающимъ съ организованной общественной жизнью. Но въ то время какъ у насѣкомыхъ эта жизнь направляется сложно выработанными инстинктивными дъйствіями, у людей роль общественнаго инстинкта лишь незначительна. Индивидуальное чувство человъка, или эгоизмъ, развито очень сильно, что объясняется тъмъ, что неносредственные животные прародители человъческаго рода вели одиночный образъ жизни. Поэтому общественное чувство, любовь къ ближнему, или альтруизмъ, будучи очень недавнимъ пріобрътеніемъ, стоятъ у большинства людей еще на очень низкой ступени.

Если мы разсмотримъ этотъ вопросъ съ чисто-морфологической точки зрѣнія, то увидимъ, что развитіе человѣческихъ обществъ вовсе не связано съ потерей какихъ - либо органовъ. Въ то время какъ у столь различныхъ животныхъ, какъ сифонофоры, пчелы, муравьи и термиты, высоко организованная общественная жизнь привела независимыми путями къ потерѣ половыхъ органовъ у многихъ особей, — въ человѣческомъ родѣ мы не встрѣчаемъ ничего подобнаго.

Бывають случаи, что у иныхъ людей обоего пола половые органы и ихъ отправленія обнаруживають нёкоторыя отклоненія оть нормы; но послёднихъ далеко нельзя сравнивать съ тёми, которыя имѣють мѣсто у ниже стоящихъ общественныхъ животныхъ. Отсутствіе полового инстинкта у мужчинъ вообще очень рёдко; у женщинъ оно встрёчается чаще. Но даже у женщинъ, предающихся неестественнымъ половымъ отправленіямъ, въ огромномъ большинствё случаевъ наблюдается и специфическая любовь къ мужскому полу.

Помимо случаевъ настоящихъ уродствъ, устройство половыхъ органовъ у людей нормально.

Нерѣдко дѣлались попытки исключить нѣкоторыхъ людей изъ области половой жизни. Монахи и монахини, дававшіе обѣтъ полнаго воздержанія, существовали гораздо ранѣе христіанской эпохи. Въ особенности браминская и буддистская религіи отличались высоко развитой монашеской организаціей. Въ этомъ явленіи можно бы было, пожалуй, усмотрѣть начало обособленія безполыхъ особей, подобно тому какъ это наблюдается у нѣкоторыхъ насѣкомыхъ. Такъ, напр., извѣстный мюнхенскій воологъ Зибольдз замѣтилъ, что маленькія самки осы, Polistes gallica, несмотря на вполнѣ нормальное устройство ихъ половыхъ органовъ, обнаруживаютъ непреодолимое отвращеніе къ половому отправленію. При такихъ условіяхъ онѣ превращаются въ работницъ, предающихся главнымъ образомъ уходу за личинками, представляя первый шагъ къ обособленію особей въ половомъ отношеніи неразвитыхъ, что такъ

У людей эти явленія пошли по совершенно иному пути. Без-

брачіе и половое воздержаніе не служать у нихъ причиною недоразвитія половыхъ органовъ и невозможности выполненія половой функціи. Нерѣдко утверждаютъ, будто усиленная работа и въ особенности напряженный умственный трудъ оказываютъ значительную помѣху для полового отправленія. Но это мнѣніе безусловно невѣрно, какъ это явствуетъ изъ очень большого числа точно установленныхъ фактовъ.

При томъ же надо замѣтить, что установленія, введшія безбрачіе, обнаруживаетъ не только не прогрессивное, но даже несомнѣнно обратное теченіе. Введенное католической церковью въ христіанскомъ мірѣ, обязательное безбрачіе не удержалось ни въ православной религіи, ни въ протестантствѣ. А между тѣмъ необходимо имѣть въ виду, что англосаксонская и славянская расы, большей частью отвергающія обязательное безбрачіе, распространяются на землѣ гораздо болѣе, нежели католическіе народы. Не слѣдуетъ также забывать и того, что и у католическаго духовенства безбрачіе далеко не всегда совпадаеть съ дѣйствительнымъ воздержаніемъ.

Въ началѣ протестантской эпохи въ Англіи, при Эдуардѣ Шестомъ, было постановлено англійскимъ парламентомъ 24 ноября 1558 года, что, несмотря на желательность чтобы духовенство воздерживалось отъ вступленія въ бракъ, ему однако же разрѣшали послѣднее, въ случаяхъ, когда воздержаніе представляется почемулибо невозможнымъ. Епископы не замедлили воспользоваться этимъ разрѣшеніемъ и обратили его въ правило. Вступленіе въ бракъ распространилось настолько, что желательность воздержанія не замедлила превратиться въ мертвую букву.

Въ недавнее время въ Европѣ и въ Америкѣ обнаружилось сильное стремленіе женщинъ къ высшему образованію. Виѣсто того чтобы идти по проторенной дорогѣ и становиться хорошими хозяйками, онѣ стараются достигнуть высшихъ степеней умственной культуры и сдѣлаться врачами и частью адвокатами. Число женщинъ, учащихся въ университетахъ, постепенно увеличивается, и страны, долгое время закрывавшія имъ входъ въ высшія учебныя заведенія, какъ напр., Германія, вынуждены были наконецъ уступить.

Какъ слѣдуетъ смотрѣть на это явленіе съ точки зрѣнія раздѣленія труда въ современномъ обществѣ? Доказываетъ ли оно, что обособленіе индивидуумовъ, недѣятельныхъ въ половомъ отношеніи, подобныхъ безполымъ работницамъ у общественныхъ насѣкомыхъ, обособленіе, неудавшееся въ монастырской жизни, можетъ быть осуществлено у ученыхъ женщинъ?

Поскольку этоть вопросъ можеть подлежать рѣшенію, мы ду-

маемъ, что и въ этомъ случай отвёть долженъ быть отрицательный. Не подлежить сомнѣнію, что нерѣдко дѣвицы, по какой-либо причинѣ не имѣющія шансовъ выйти замужъ, посвящаютъ себя научной карьерѣ. Въ подобныхъ случаяхъ безбрачіе является не слѣдствіемъ высшей умственной дѣятельности, а скорѣе ея причиной. Съ другой же стороны, необходимо отмѣтить, что многія изъ женщинъ, предающихся высшимъ научнымъ занятіямъ, раньше или позже выходятъ замужъ. Въ теченіе десяти́лѣтняго періода въ высшей женской медицинской школѣ въ Петербургѣ всего училось 1091 особа женскаго пола. Изъ нихъ 80 поступили на курсы уже будучи замужемъ; 19 были вдовы, а 992—незамужнихъ. Изъ числа послѣднихъ 436 вышли замужъ, еще не покинувъ школьной скамьи, что составляетъ приблизительно 44% 1.

Наблюденіе этого женскаго движенія, установившагося въ Европѣ за послѣднія сорокъ лѣтъ, показываетъ также, что его сущность — по крайней мѣрѣ, въ значительномъ большинствѣ случаевъ, вовсе не установленіе недѣятельности половой функціи. Большей частью женщины-врачи вступаютъ въ бракъ раньше или позже и во всякомъ случаѣ обнаруживаютъ значительную склонность къ основанію семьи. Даже женщины, особенно отличившіяся въ ученой карьерѣ, —и тѣ не составляютъ здѣсь исключенія. Особенно поучительна въ этомъ отношеніи внутренняя душевная жизнь Софьи Ковалевской, занимающей одно изъ самыхъ выдающихся мѣстъ среди ученыхъ женщинъ.

Въ молодости, когда она начала заниматься математикой, она не имѣла ни малѣйшей склонности ни къ чему, что соприкасается съ любовью. Впослѣдствіи значительно измѣнилось. Когда она начала старѣться, нѣжныя чувства у нея стали проявляться съ необычайной силой. Въ тотъ самый день, когда она была удостоена преміи Парижской Академіей Наукъ, она писала одному изъ своихъ друзей: «со всѣхъ сторонъ я получаю поздравительныя письма, но по какой-то непостижимой ироніи судьбы я еще никогда не чувствовала себя столь несчастной»<sup>9</sup>). Причина этого неудовлетвореннаго чувства выясняется изъ словъ, съ которыми она обратилась къ одной изъ самыхъ близкихъ ей женщинъ: «Отчего я не могу быть никѣмъ любима? Я конечно могла бы дать больше, чѣмъ большинство женщинъ, а между тѣмъ самыя ничтожныя женщины любимы, а я—нѣтъ» (стр. 311).

Въ то время какъ, съ одной стороны, нѣтъ возможности от-

<sup>1)</sup> Caroline Schultze. La femme médecin au XIX siècle. Paris 1888, crp. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Souvenirs de S. Kowalevsky.

мѣтить ни у лицъ, посвящающихъ себя религіозному служенію, ни у лицъ, предающихся высшимъ научнымъ занятіямъ, какоголибо стремленія къ образованію безполыхъ особей, — съ другой стороны, очень вѣроятно, что въ человѣческомъ обществѣ устанавливается нѣкоторое обособленіе въ распредѣленіи труда.

Организація общественной жизни въ человѣческомъ родѣ не послѣдовала по пути, приведшему у термитовъ, муравьевъ и пчелъ къ образованію безполыхъ работницъ и солдатъ; она скорѣе примыкаетъ къ явленіямъ, которыя у насѣкомыхъ встрѣчаются лишь въ видѣ исключенія.

Верхуфз<sup>1</sup>), изслѣдуя образъ жизни одиночной пчелы, Halictus quadricinctus, натолкнулся на интересный примъръ материнскаго переживанія, то-есть на появленіе новаго періода индивидуальной жизни самки. Послѣ снесенія послѣднихъ яичекъ, имѣющихся въ ея тѣлѣ, она не умираеть, какъ другія пчелы. Несмотря на то. что въ ея яичникахъ уже нътъ болье ни одного способнаго къ развитію яичка, самка продолжаеть жить, ухаживая за личинками и охраняя гнѣздо. Обыкновенно двигателемъ дѣятельности насѣкомыхъ является развитие половыхъ элементовъ. Въ настоящемъ случав этоть стимуль прекращается сразу, и несмотря на это, пчела продолжаеть попрежнему заботиться о молодомъ поколѣніи. «Мы встрѣчаемся здѣсь. -- говорить Верхуфз-сь очень важной ступенью развитія общественности пчель, хотя и нельзя подыскать какое-либо основание для этой поздней материнской любви. Именно эта часть жизни нашей пчелы, этотъ, такъ сказать, болѣе спокойный періодъ старости представляеть чисто-человѣческую черту».

Такъ какъ продолжительность жизни у насѣкомыхъ вообще очень незначительна, то неудивительно, что общественная организація у нихъ должна была пойти по иному пути. У человѣка, наобороть, индивидуальная жизнь продолжается гораздо дольше, и поэтому весьма вѣроятно, что раздѣленіе труда въ человѣческихъ обществахъ разовьется въ направленіи, намѣченномъ у Halictus quadricinctus.

У женщинъ половая жизнь заканчивается обыкновенно въ періодѣ между сорока и пятьюдесятью годами. Въ это время мѣсячное отдѣленіе прекращается, и въ яичникахъ не образуется болѣе яичекъ, способныхъ къ оплодотворенію, — по крайней мѣрѣ, въ огромномъ большинствѣ случаевъ. Женщина вступаетъ такимъ образомъ въ періодъ жизни, соотвѣтствующій послѣдней фазѣ жизни самокъ Halictus quadricinctus. Только женщины, послѣ прекращенія

<sup>1)</sup> Цитировано у v. Buttel-Reepen, l. c.

ихъ способности къ размноженію, могуть еще жить долгіе годы. По даннымъ, собраннымъ Кетле, женщина, достигшая пятидесятилѣтняго возроста и слѣдовательно, почти всегда безплодная, можеть прожить еще болье двадцати льть (20,33). По таблицамъ прусской статистики этотъ срокъ немного короче, такъ какъ онъ лишь въ малой степени переходить за девятналцать лѣть (19.04)<sup>1</sup>). Во всякомъ случав эти факты свидетельствують, что безплодная женщина имбеть впереди еще цёлый періодъ жизни, который, очевидно, долженъ служить для какой-нибудь полезной цёли. Послёдняя должна соответствовать работе старыхъ самовъ Halictus и заключаться главнымъ образомъ въ воспитании летей. Мы такъ и видимъ. что бабушки и старухи вообще выполняють роль повивальныхъ «бабокъ», учительницъ и воспитательницъ и оказываются часто очень полезными въ этой роли. Затёмъ еще необходимо имъть въ виду, что въ настоящее время старость начинается слишкомъ рано и что вообще человѣческая жизнь ненормально коротка. Съ развитіемъ культуры вообще и гигіеническихъ познаній въ частности, продолжительность жизни должна значительно увеличиться, причемъ работа, выполняемая старухами, должна сдълаться еще болье существенной.

Для мужского пола этоть вопросъ рѣшается не столь просто, хотя и для нихъ весьма вѣроятно, что въ старости мужчины должны выполнять очень важную общественную роль. У мужчинъ періодъ половой дѣятельности вообще дольше, чѣмъ у женщинъ, и не прекращается какъ у женщинъ. Если, какъ это весьма вѣроятно, въ будущія времена старость сдѣлается нормальною, то старикамъ будеть гораздо легче, чѣмъ теперь, выполнять ихъ разнообразныя и существенныя функціи.

Такимъ образомъ, «работниками» въ человѣческихъ обществахъ должны являться не особые, неразвитые въ половомъ отношении индивидуумы (какъ у насѣкомыхъ), а сдѣлавшіяся безплодными, но во всѣхъ другихъ отношеніяхъ вполнѣ нормальныя и высоко развитыя особи.

Тутъ мы наталкиваемся на вопросъ, о которомъ много толковали. Нерѣдко утверждають, что половое развитіе составляеть необходимое условіе для нормальныхъ жизненныхъ отправленій. Въ новѣйшее время это мнѣніе особенно защищаетъ берлинскій анатомъ Ганземанз<sup>2</sup>). Онъ думаетъ, что утрата половой дѣятельно-

<sup>1)</sup> Real-Encyclopädia d. gesammten Heilkunde, 2-e ESZ. 1887, T. XI, cTp. 541, 542.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Studien üb. die Spezificität, d. Altruismus u. d. Anaplasie d. Zellen. Berlin, 1893. Takme: Berliner klin. Wochenschr. 1900, crp. 933.

сти въ организованномъ мірѣ должна неизбѣжно влечь за собою естественную смерть. «Воть что мы наблюдаемъ въ дѣйствительности—говорить онъ: какъ люди, такъ и животныя старѣють, причемъ они утрачивають свои половые элементы. И воть что по этому я утверждаю: какъ старость, такъ и физіологическая смерть, то-есть неизбѣжность смерти, являются слѣдствіемъ этой утраты» (стр. 59). Въ подтвержденіе этой теоріи Ганземанз приводить тоть факть, что многія растенія умирають вскорѣ послѣ созрѣванія плодовъ. «Очень характернымъ примѣромъ является такъ наз. столѣтнее алоэ (Agave americana), которое въ своемъ отечествѣ даеть зрѣлые плоды въ возрастѣ отъ пяти до десяти лѣть, послѣ чего оно умираеть. Въ нашихъ садахъ оно цвѣтетъ лишь въ 50 или 100 лѣть. Мы видимъ здѣсь такимъ образомъ, продолжаетъ Ганземанз, — что искусственное замедленіе цвѣтенія значительно увеличиваетъ продолжительность жизни» (стр. 58).

Намъ нѣтъ надобности углубляться въ разсмотрѣнie этого примѣра, такъ какъ достаточно отмѣтить, что онъ не имѣетъ общаго значенія и въ особенности не можетъ быть примѣненъ къ человѣку.

Ганземанъ и самъ соглашается съ тёмъ, «что какъ женщины послё прекращенія мёсячныхъ, такъ и евнухи на долгое время могутъ пережить потерю своихъ половыхъ клётокъ; къ тому же неизвёстно, чтобы кастраты жили вообще меньше, чёмъ другіе люди и животныя» (стр. 59). Извёстный итальянскій пёвецъ восемнадцатаго столётія, Фаринелли, былъ оскопленъ въ раннемъ возрастѣ, что ему не помёшало однакоже дожить до 78 лётъ. Другой знаменитый итальянскій пёвецъ той же эпохи, Каффарелли, который тоже юношей былъ оскопленъ, умеръ восьмидесятилѣтнимъ старцемъ<sup>1</sup>). Изъ этихъ фактовъ ясно вытекаетъ, что по крайней мёрё въ человёческомъ родѣ потеря главнѣйшихъ половыхъ органовъ вовсе не обусловливаетъ скорой физіологической смерти. Такимъ образомъ не встрѣчается никакого серьезнаго препятствія къ выполненію важной общественной роли безплодными стариками.

Изъ предыдущаго слъдуетъ, что, несмотря на оченъ развитую общественную организацію, люди могутъ сохранить свою полную индивидуальность, безъ всякой потери половыхъ органовъ и способности размноженія.

Эти факты служать однимъ изъ доказательствъ того, что чёмъ выше организованы общественныя существа, тёмъ совершеннѣе и полнѣе выражена у нихъ индивидуальность. Отсюда можно заклю-

<sup>1)</sup> Möbius, Ueber die Wirkungen der Castration, Hallo, 1903.

чить, что изъ соціологическихъ теорій наибольшаго значенія заслуживають тѣ, которыя предоставляють индивидуальности и личной иниціативѣ наибольшій просторъ. Идеалъ, который проповѣдовался столь часто и въ силу котораго личности должны возможно болѣе приноситься въ жертву на общую пользу и существовать не для себя, а исключительно для другихъ и для общества, — этотъ идеалъ долженъ быть отброшенъ. Разумѣется, бываютъ времена въ общественной жизни, когда многочисленныя жертвы неизбѣжны; но этого никоимъ образомъ не слѣдуетъ возводить въ правило. Очень хорошо, чтобы люди заботились о больныхъ и о бѣднякахъ; но еще лучше было бы такое положеніе вещей, когда бы не было ни болѣзней, ни бѣдности. Эта цѣль ясно намѣчена ращональной гигіеной и правильнымъ общественнымъ устройствомъ, и есть много шансовъ въ пользу того, что она со временемъ будетъ достигнута.

Съ развиваемой въ этомъ этюдѣ точки зрѣнія совершенно понятно, почему въ новѣйшее время многіе голоса явно высказались противъ взглядовъ, по которымъ человѣческое общество должно быть обращено въ настоящее стадо, гдѣ для личнаго развитія не отводится никакой свободы. Очень недавно скончавшійся Гербертз Спенсерз во многихъ изъ своихъ сочиненій рѣзко выступилъ противъ соціалистическихъ ученій, которыя стремятся низвести человѣческую личность на уровень крайней посредственности. Онъ упрекалъ соціалистовъ въ томъ, что проповѣдуемый ими общественный строй отводитъ слишкомъ большую роль государству, причемъ личности приходится отступить на задній планъ.

Съ особенной страстью высказался противъ соціалистическихъ ученій и въ пользу сохраненія личности въ современномъ обществѣ Фридрихъ Ницше<sup>1</sup>). Онъ думаетъ, что если бы идеальное государство соціалистовъ осуществилось, то почва, на которой можетъ развиться высшая духовная дѣятельность, то есть сильная личная энергія, должна бы совершенно уничтожиться. Человѣчество оказалось бы при такихъ условіяхъ не въ состояніи производить настоящихъ геніевъ. Подобно Герберту Спенсеру, Ницше думаетъ, что соціализмъ предоставляетъ государству такую неограниченную власть, какой не обладала никакая самая деспотическая форма правленія. Проповѣдуемое соціалистами государственное устройство совершенно устраняетъ личность, низводя ее на степень полезнаго для общества органа (тамъ же, стр. 405).

Возможно, что эта критика не лишена некотораго преувеличенія; несомнённо однакоже, что индивидуальное сознаніе настолько

<sup>1)</sup> Menschliches, Allzumenschliches. T. I H II.

созрѣло въ теченіе органическаго развитія живыхъ существь, что подавленіе личности становится далеко не желательнымъ. Въ этомъ отношеніи чрезвычайно важно отмѣтить тотъ общій выводъ, что, чѣмъ выше организованы члены даннаго общества, тѣмъ болѣе сохраняется у нихъ индивидуальное начало. Въ то время какъ нияшая ступень общественной жизни представляется миксомицетами, у которыхъ отдѣльныя особи, движимыя внутреннимъ стимуломъ, совершенно сливаются одна съ другою для образованія плазмодія, высшая степень общественнаго устройства достигается человѣческими союзами, предоставляющими всей суммѣ личностей ихъ полную индивидуальную неприкосновенность.

И. Мечниковъ.

## Николай Васильевичъ Бугаевъ.

Весною минувшаго года, 29 мая рано утромъ, скончался въ Москвѣ заслуженный профессоръ московскаго университета Николай Васильевичъ Бугаевъ.

Его научная, учебная и общественная дёятельность обнимала періодъ свыше 40 лёть. Для семьи русскихъ математиковъ, вышедшихъ изъ московскаго университета, онъ былъ учителемъ въ высокомъ смыслё слова: это былъ человёкъ, беззавётно преданный служенію наукѣ и родинѣ.

Жизнь Николая Васильевича не была богата внѣшними событіями, но была кипучая и полная содержанія.

Николай Васильевичъ родился на Кавказѣ, въ Душетѣ, въ 1837 году. Десятилѣтнимъ мальчикомъ онъ былъ посланъ въ Москву въ 1-ю гимназію. Съ 4-го класса Николай Васильевичъ уже не бралъ средствъ изъ дому и содержалъ себя самъ, давая уроки. Тѣмъ не менѣе онъ никогда не жаловался товарищамъ на затруднительностъ своего положенія. Своими успѣхами онъ выдѣлялся между товарищами, шелъ 1-мъ ученикомъ и окончилъ курсъ съ золотою медалью.

Такъ же успѣшно прошелъ и окончилъ онъ курсъ университета по математическому отдѣленію физико-математическаго факультета и намѣревался избрать военную карьеру.

Пройдя Николаевское инженерное училище въ Петербургѣ, Николай Васильевичъ поступилъ въ Николаевскую инженерную академію. Но эти занятія прервались совершенно неожиданно. Вслѣдствіе недовольства, выраженнаго слушателями академіи однимъ распоряженіемъ начальства, всѣ они были отъ академіи отчислены и опредѣлены на службу въ саперные батальоны.

Въ жизни Николая Васильевича наступилъ рѣзкій повороть: онъ оставилъ военную службу и началъ готовиться къ магистерскому экзамену. Но два года, проведенные въ инженерномъ училищѣ и инженерной академіи, оставили въ характерѣ Николая Ва-

<sup>2\*</sup> 

сильевича глубокій слёдь: онъ научился высоко цёнить военную дисциплину, порядокъ и точность въ исполненіи работь. Кромѣ того, въ немъ окрёпъ вкусъ къ прикладнымъ знаніямъ; онъ часто сталъ проводить мысль, что теорія и практика не должны жить обособленно: практика выдвигаетъ интересныя задачи, будитъ мысль, удерживаетъ отъ безплодныхъ темъ и доктринерства; съ другой стороны, только серьезная подготовка даетъ человѣку практики, инженеру возможность быть хозяиномъ своего дѣла.

Въ 1863 году Николай Васильевичъ сдалъ магистерскій экзаменъ, защитилъ диссертацію на степень магистра «Сходимость безконечныхъ рядовъ по ихъ внѣшнему виду» и получилъ заграничную командировку на 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> года для приготовленія къ профессорскому званію. За границей онъ слушалъ лекціи Куммера, Вейерштрасса, Ліувилля, Бертрана, Серре, Шаля, Ламе, Дюгамеля.

Въ то время за границей было много молодыхъ русскихъ, командированныхъ для приготовленія къ профессорскому званію. Въ часы, свободные отъ научныхъ занятій, собирались они въ излюбленномъ ресторанѣ. Недостатка въ темахъ не могло быть въ 1863 г., когда горячо обсуждались многіе общественные и политическіе вопросы. Уже въ то время Николай Васильевичъ заявилъ себя энергичнымъ сторонникомъ порядка, врагомъ всякаго сепаратизма, убѣжденнымъ патріотомъ, върующимъ въ великое будущее Россіи, въ которой онъ видѣлъ защитницу славянства отъ натиска германизма.

По возвращеніи изъ-за границы Николай Васильевичъ былъ единогласно избранъ факультетомъ въ доценты по каоедрѣ чистой математики.

Вступительная лекція новаго доцента была посвящена введенію въ теорію чиселъ. На этой лекціи Николай Васильевичъ впервые высказалъ публично свой взглядъ на теорію чиселъ, какъ на отдѣлъ науки, долженствующій занять самостоятельное положеніе на ряду съ анализомъ, и съ нимъ равноправный.

Всю жизнь Николай Васильевичъ работалъ надъ этой излюбленною областью, которую онъ предложилъ назвать аритмологіей. Благодаря его трудамъ, аритмологія вступила въ новую фазу своего развитія. Въ концѣ жизни Николай Васильевичъ еще разъ вернулся къ темѣ своей вступительной лекціи и въ горячей рѣчи на цюрихскомъ конгрессѣ и на Х съѣздѣ естествоиспытателей въ Кіевѣ изложилъ въ опредѣленныхъ чертахъ свой взглядъ на значеніе аритмологическаго міросозерцанія не только въ математикѣ, но и въ естествознаніи и философіи.

Въ 1864 году при московскомъ университетъ образовался кружокъ любителей математическихъ наукъ, собиравшихся для чтенія математическихъ рефератовъ у профессора Брашмана. Николай Васильевичъ, вернувшись изъ-за границы, присоединился къ этому кружку. Хотя первоначально кружокъ былъ не многочисленъ, но научныя силы его были очень крупныя. Черезъ 2 года онъ преобразовался въ Московское Математическое Общество, а изъ рефератовъ за этотъ двухлѣтній срокъ составился 1-й томъ Математическаго Сборника.

При началѣ изданія возникъ вопросъ о языкѣ статей новаго журнала. Одно время перевѣшивало мнѣніе, что надо писать на иностранныхъ языкахъ, для того чтобы тѣснѣе связать работы русскихъ ученыхъ съ заграничными. Николай Васильевичъ горячо возсталъ за права русскаго научнаго языка. Онъ говорилъ, что кто не уважаетъ своего родного языка, тотъ не уважаетъ самого себя и не заслуживаетъ уваженія другихъ. Когда станутъ печататься порусски серьезныя работы, то иностранцы сами научатся понимать нашъ языкъ; если же они этого не сдѣлаютъ, то только одни они и будутъ въ потерѣ, такъ какъ тогда мы будемъ знать больше ихъ.

Эту мысль Николай Васильевичъ энергично отстаиваль; благодаря ему, нашъ Математическій Сборникъ остался русскимъ, сдѣлался школой молодыхъ русскихъ ученыхъ и много помогъ выработкъ русской научной ръчи.

Впослѣдствіи многіе иностранцы завязали сношенія съ нашимъ Математическимъ Обществомъ, пожелали вступить въ его члены и научились понимать русскія работы. Правда, Николай Васильевичъ поплатился за свою любовь къ родному языку тѣмъ, что нѣкоторые заграничные ученые заново находили и приписывали себѣ формулы, давно напечатанныя Николаемъ Васильевичемъ на страницахъ Математическаго Сборника. Но къ этому Николай Васильевичъ относился очень добродушно и никогда не вступался за свой пріоритетъ. Онъ говорилъ, что всѣхъ его формулъ отнять у него нельзя: ихъ слишкомъ много. Дѣйствительно, общіе методы Николая Васильевича позволяли получать сколько угодно аритмологическихъ теоремъ, а иностранцы, не знавшіе этихъ методовъ, должны были для каждой теоремы придумывать отдѣльное доказательство, обыкновенно довольно сложное.

Въ февралѣ 1866 года Николай Васильевичъ защитилъ докторскую диссертацію и черезъ годъ послѣ того былъ избранъ экстраординарнымъ профессоромъ по каеедрѣ чистой математики. Это избраніе значительно увеличило преподавательскія силы факультета: кромѣ курса теоріи чиселъ, Николай Васильевичъ сталъ читать исчисленіе конечныхъ разностей, варіаціонное исчисленіе, теорію эллиптическихъ функцій, теорію функцій комплекснаго перемѣннаго. Въ совѣтѣ Николай Васильевичъ тоже заявилъ себя дѣятельнымъ членомъ: въ 1869 году онъ былъ избранъ въ попечители о бѣдныхъ студентахъ, съ 1868 по 1882 годъ онъ состоялъ сначала кандидатомъ къ судьямъ, а затѣмъ судьею университетскаго суда.

Въ 1869 году Николай Васильевичъ читалъ актовую рѣчь «Математика, какъ орудіе научное и педагогическое». Вспоминая въ этой рѣчи своего учителя Николая Ефимовича Зернова, онъ говорилъ о «научныхъ преданіяхъ и нравственной связи, соединяющей различныя поколѣнія». Виолнѣ можно сказать, что эти «научныя преданія» Николай Васильевичъ передалъ и заповѣдалъ своимъ ученикамъ. Онъ всегда настаивалъ на самой тщательной обработкѣ какъ мысли, такъ и ея изложенія; въ своихъ бесѣдахъ по этому поводу онъ нерѣдко приводилъ пословицу, что «только сычи да совы въ темнотѣ глубину видятъ». Изложеніе самого Николая Васильевича, какъ въ изустномъ преподаваніи, такъ и въ печатныхъ работахъ, всегда отличалось замѣчательной ясностью.

Вскорѣ послѣ произнесенія актовой рѣчи, въ декабрѣ 1869 г., Николай Васильевичъ былъ избранъ и утвержденъ въ должности ординарнаго профессора.

Въ эту эпоху дѣятельность Николая Васильевича ярко проявилась въ Обществѣ распространенія техническихъ знаній, гдѣ онъ былъ товарищемъ предсѣдателя, — въ особенности, въ жизни только что зарождавшагося Учебнаго Отдѣла. Самъ этотъ Отдѣлъ въ адресѣ, поднесенномъ впослѣдствіи Математическому Обществу, упоминаетъ, что «Отдѣлъ обязанъ во многомъ Николаю Васильевичу своимъ основаніемъ и организаціей; ему же онъ обязанъ и возобновленіемъ своей дѣятельности, когда она была прервана на нѣкоторое время». Этотъ перерывъ дѣятельности отдѣла, упоминаемый въ адресѣ, былъ тяжелой эпохой въ его жизни. Только горячая рѣчь Николая Васильевича поддержала упавшій духъ членовъ, которые были готовы совершенно похоронить отдѣлъ.

Осенью 1871 года Николай Васильевичь получиль заграничную командировку до начала весенняго семестра. Эта командировка позволила ему завязать болье тьсныя сношенія съ заграничными учеными, между прочимъ доставила ему случай бесёдовать съ Куммеромъ объ интересовавшихъ его вопросахъ теоріи чиселъ. Къ тому же году относится начало переписки Николая Васильевича съ Гоуэлемъ (Hoüel), редакторомъ журнала Bulletin des sciences mathématiques, имъвшаго своею задачей знакомить французскихъ ученыхъ съ работами не только своихъ, но и иностранныхъ математиковъ. По приглашенію Гоуэля, Николай Васильевичъ сталъ посылать въ этотъ журналъ короткія резюме статей Математическаго Сборника. Съ 1878 года Николай Васильевичъ былъ избранъ въ секретари, а съ 1886 года въ деканы физико-математическаго факультета. Въ послёдней должности Николай Васильевичъ оставался до конца жизни, съ небольшимъ перерывомъ въ два года, когда онъ заболёлъ острымъ ревматизмомъ. Весь этотъ длинный періодъ отмѣченъ непрерывнымъ энергичнымъ участіемъ Николая Васильевича въ дёлахъ факультета. Всегда спокойный, объективный, но настойчивый, Николай Васильевичъ былъ незамѣнимымъ деканомъ.

Такова же была его дёятельность въ качествё предсёдателя испытательныхъ комиссій въ различныхъ университетахъ, куда онъ ежегодно командировался, начиная съ 1890 года. Всюду онъ оставлялъ по себё добрую память и получалъ при отъёздё выраженія признательности какъ отъ экзаменаторовъ, такъ и отъ экзаменовавшихся.

Научная дѣятельность Николая Васильевича пользовалась широкою извѣстностью какъ у насъ въ Россіи, такъ и за границей. Онъ былъ почетнымъ членомъ университетовъ казанскаго и юрьевскаго, почетнымъ членомъ Общества любителей естествознанія, Казанскаго физико-математическаго Общества, членомъ-корреспондентомъ Императорской академіи наукъ, дѣйствительнымъ членомъ Чешскаго королевскаго общества въ Прагѣ и многихъ русскихъ ученыхъ обществъ.

Число математическихъ работъ Николая Васильевича — свыше 70. Изъ нихъ большая часть посвящена излюбленной имъ области математики — аритмологіи.

Наиболѣе выдающіяся изъ числа его аритмологическихъ работъ слѣдующія: 1) Числовыя тождества, находящіяся въ связи съ свойствами символа Е (докторская диссертація), 2) Ученіе о числовыхъ производныхъ, 3) Нѣкоторыя приложенія теоріи эллиптическихъ функцій къ теоріи функцій прерывныхъ. Во второй изъ этихъ работъ Николай Васильевичъ устанавливаетъ понятіе о числовой производной, имѣющее аналогію съ понятіемъ о производной въ анализѣ, и даетъ правила нахожденія числовыхъ производныхъ. Это весьма важно въ виду той основной мысли Николая Васильевича, что аритмологія должна занять въ математикѣ положеніе равноправное съ анализомъ. Въ цѣломъ рядѣ работь онъ даетъ прекрасныя приложенія новыхъ методовъ къ различнымъ аритмологическимъ задачамъ.

Однако широкій и отзывчивый умъ Николая Васильевича не могъ замкнуться въ одной области, какъ бы она его ни привлекала. Въ разнообразіи занятій Николай Васильевичъ находилъ свой отдыхъ. Поэтому на ряду съ аритмологіей онъ постоянно размышлялъ и надъ вопросами анализа. Число его работь въ этой области тоже весьма значительно. Многія изъ нихъ имѣютъ характеръ замѣтокъ и были вызваны вопросами, возникавшими у Николая Васильевича при чтеніи различныхъ книгъ или при слушаніи рефератовъ и диспутовъ, или при обработкѣ курсовъ лекцій. Но есть между этими сочиненіями и такія, которыя были плодомъ долгихъ и настойчивыхъ размышленій. Къ числу такихъ сочиненій принадлежать: 1) Сходимость безконечныхъ рядовъ по ихъ внѣшнему виду (магистерская диссертація), 2) Общія основанія исчисленія Е $\varphi(\mathbf{x})$ , 3) рядъ статей, посвященныхъ началу наибольшихъ и наименьшихъ показателей и его приложеніямъ, 3) Способъ послѣдовательныхъ приближеній.

Большинство своихъ научныхъ изслёдованій Николай Васильевичъ прочиталъ въ формё рефератовъ въ Математическомъ Обществё и напечаталъ въ Математическомъ Сборникв. Рёдкій выпускъ Сборника не заключаетъ въ себё его работы.

Дъятельность Николая Васильевича какъ ученаго и какъ руководителя молодыхъ математиковъ тъсно связана съ Математическимъ Обществомъ, въ которомъ Николай Васильевичъ былъ президентомъ съ 1891 года. Онъ видълъ въ Математическомъ Обществъ не только научное учрежденіе, но и школу, въ которой постепенно вырабатываются новыя научныя силы. Онъ близко принималъ къ сердцу первые шаги своихъ учениковъ, ободряя и поддерживая сомнъвающихся въ своихъ силахъ, останавливая тъхъ, въ комъ замѣчалъ излишнее самомнѣніе. Онъ поддерживалъ всякое хорошее начинаніе, охотно помогалъ въ выборѣ темы, въ составленіи плана и въ обработкѣ изложенія. Но онъ никогда не оказывалъ на своихъ учениковъ нравственнаго давленія, не стѣснялъ ихъ свободы. Напротивъ, Николай Васильевичъ всегда предостерегалъ своихъ учениковъ отъ увлеченія модной теоріей или отъ поклоненія авторитету, напоминая при этомъ заповѣдь «не сотвори себѣ кумира».

Поэтому въ числѣ учениковъ Николая Васильевича были представители всевозможныхъ направленій въ математикѣ, что его очень радовало.

По иниціативѣ Николая Васильевича съ 1892 года при Математическомъ Обществѣ были учреждены особыя неочередныя засѣданія, гдѣ студенты и окончившіе курсъ, преимущественно оставленные при университетѣ, пробовали свои научныя силы и дѣлились между собою научными мыслями.

Не ограничиваясь преподаваніемъ въ университеть, Николай Васильевичъ принималъ горячее участіе въ судьбѣ средней и начальной школы. Онъ писалъ учебники, участвовалъ въ различныхъ комиссіяхъ, возникавшихъ при округѣ и при министерствѣ, составлялъ для этихъ комиссій обширныя записки, не щадя на это дѣло ни труда, ни времени.

Въ частной жизни Николай Васильевичъ привлекалъ къ себѣ цѣльностью своей натуры, твердостью убѣжденій, логичностью мысли, своими познаніями въ самыхъ разнообразныхъ областяхъ и умѣніемъ найти интересную тему для разговора со всякимъ, даже случайнымъ собесѣдникомъ.

На мою долю выпало счастье быть однимъ изъ самыхъ близкихъ учениковъ Николая Васильевича, я часто видался съ нимъ на протяженіи почти 20 лёть и никогда не забуду нашихъ бесёдъ, въ которыхъ время проходило совершенно незамѣтно. Начало моего сближенія съ нимъ было черезъ два года послѣ моего окончанія курса въ университетѣ, когда Николай Васильевичъ оказалъ большую поддержку при моемъ опредѣленіи на службу и притомъ такъ, что я только случайно узналъ о его за меня ходатайствѣ. Впослѣдствіи я увидѣлъ, что Николай Васильевичъ дѣлалъ очень много добра, но старался его скрыть, и избѣгалъ говорить объ этомъ. Ему нерѣдко приходилось испытывать неблагодарность, но ею онъ нимало не огорчался и говорилъ, что всякое доброе дѣло надо искупить своимъ страданіемъ: иначе было бы слишкомъ легко его дѣлать.

Съ юныхъ лѣтъ Николай Васильевичъ, рядомъ съ занятіями математикой, занимался и философіей. Онъ внимательно изучилъ сочиненія всѣхъ великихъ мыслителей. Самъ онъ принималъ дѣятельное участіе въ трудахъ Психологическаго Общества и напечаталъ изслѣдованія «О свободѣ воли» и «Основы эволюціонной монадологіи». Мысли, изложенныя въ этихъ работахъ, были продуктомъ долгихъ его размышленій. Николай Васильевичъ часто говорилъ о нихъ съ близкими ему людьми. Эти мысли придавали ему обликъ древняго философа.

Всякое постигавшее его горе или болѣзнь Николай Васильевичъ переносилъ съ замѣчательнымъ спокойствіемъ. По его словамъ, болѣзнь и горе — повинность, которую мы обязаны отбывать безропотно. Онъ находилъ даже присутствіе духа, чтобы шутить по поводу своей болѣзни. Такъ, за два года до смерти ему случилось сломать себѣ руку; при перевязкѣ онъ смѣшилъ своихъ докторовъ.

Первые приступы сердечной болѣзни, погубившей Николая Васильевича, появились въ концѣ 1902 года. Николай Васильевичъ, видимо, вполнѣ понималъ опасность своего положенія, но оставался попрежнему веселъ, интересовался текущими событіями, скрывалъ свои страданія отъ близкихъ. Какъ истинный философъ, онъ не боялся смерти: онъ видѣлъ въ ней только переходъ къ высшей формѣ бытія. Присутствіе духа не покидало его до конца жизни: въ послѣдній свой вечеръ, вернувшись изъ заключительнаго засѣданія испытательной комиссіи, ослабѣвшій, больной, онъ съ радостью разсказывалъ объ успѣхахъ своихъ учениковъ: повидимому, эти радостныя мысли его сопровождали до послѣдней минуты жизни.

#### Л. К. Лахтинъ.

Digitized by Google

# Воспоминаніе о студенческихъ годахъ Н. В. Бугаева.

Скоро минеть полстолѣтія со времени моего знакомства съ покойнымъ Н. В. Бугаевымъ. Окончивъ Кіевскую 1-ю гимназію, я вхалъ ранней осенью 1854 года изъ Малороссіи въ Москву, чтобы поступить въ число студентовъ Московского Университета. Въ Маломъ Ярославцъ на почтовой станціи я случайно познакомился со студентомъ юридическаго факультета Сорокинымъ, милымъ и обязательнымъ человѣкомъ, который, узнавши, что я никогда не бывалъ въ Москвѣ, любезно предложилъ быть моимъ руководителемъ въ незнакомомъ городъ. Я его поблагодарилъ, и отъ малаго Ярославца мы потхали витсть. Прітхавши въ Москву, мы переськли Арбатскую площадь и остановились у вороть невзрачнаго деревяннаго дома (Малый Афанасьевскій переулокъ, домъ Милославскаго), гдѣ жилъ знакомый Сорокину поваръ, отдававшій въ наемъ и комнаты. Такъ какъ свободныхъ комнатъ у него не было, то я вынужденъ былъ взять комнату у жившей туть же во флигель портнихи. Въ тоть же день я пошель къ повару, чтобы условиться насчеть объда, и познакомился съ жившимъ у него Николаемъ Васильевичемъ, тогда еще гимназистомъ сельмого класса 1-й Московской гимназіи. Онъ занималь небольшую комнату въ подвальномъ этажѣ, рядомъ съ кухней, изъ которой черезъ недоходившую до потолка перегородку валилъ кухонный чадъ. Пробывши не болѣе четверти часа въ этой атмосферѣ, я почувствоваль головную боль до того сильную, что просиль позволенія открыть окно. Къ удивленію моему, хозяинъ комнаты, повидимому, не чувствоваль угара и принялся расхваливать мнв ее, называя сухой, теплой, а главное дешевой; съ послъднимъ впрочемъ нельзя было не согласиться, ибо она стоила три рубля въ мѣсяцъ, что и по тому времени было дешево. Послѣ этого посѣщенія я часто видался съ Н. В. Кромѣ меня, его посѣщали гимназическіе товарищи, но отношения его къ нимъ были хотя и хорошія, но довольно отдаленныя; это по всей въроятности происходило отъ замкнутости характера Н. В. который, пройдя суровую жизненную школу, говорилъ охотно обо всемъ, кромѣ самого себя. Однажды, впрочемъ, когда я соблазнялъ его повздкой въ Сокольники и удовольствіемъ пить чай въ сосновой рощь, онъ проговорился и сказалъ, что онъ не можеть позволить себѣ этого удовольствія, ибо уже съ четвертаго класса не получаеть ничего изъ дому и живеть исключительно уроками. Помнится, что, сдѣлавши это признаніе, онъ взялъ съ меня слово держать сказанное въ величайшемъ секреть: товарищи впрочемъ догадывались объ этомъ и отыскивали для Н. В. уроки. Такъ, одинъ изъ нихъ нашелъ ему мъсто репетитора изъ математики въ пансіонѣ, содержимомъ французомъ Могато. И французъ, и Н. В. были страстные патріоты, и ежедневно послѣ уроковь между ними поднимались споры о Севастополь, на который въ то время были обращены взоры всего міра. Французъ доказываль, что рано или поздно союзники возьмуть Севастополь. Н. В. утверждаль, что никогда этого не будеть, и такъ какъ по - французки онъ говорилъ плохо, то ограничивался многократнымъ повтореніемъ слова jamais!, но зато это слово онъ выкрикиваль съ такою силой, что совершенно заглушаль старческий голось француза. Весной 1855 года Н. В. окончилъ съ золотой медалью гимназію; онъ сталъ помышлять объ университетв. Но туть передъ нимъ возсталъ грозный вопросъ о студенческой обмундировкв. Давая грошевые уроки, Н. В. не могъ себѣ скопить денегъ на мундирную пару и очутился бы въ самомъ непріятномъ положеніи, если бы къ нему не подоспѣлъ на помощь приснопамятный Филиппъ, студенческій портной безъ вывіски, шившій студентамъ платье въ кредить. Много разъ надуваемый, онъ упорно продолжалъ върить въ честность университетской молодежи и кое-какъ сводилъ концы съ концами. Благодаря ему, Н. В. въ нѣсколько дней превратился изъ плохо одътаго гимназиста въ весьма благопристойнаго студента. Поступивъ на физико - математическій факультеть, Н. В. нашелъ себѣ мѣсто учителя въ домѣ г-жи С., гдѣ прожилъ около трехъ лёть. Это было самое счастливое время университетской жизни Н. В. Не заботясь больше о насущномъ хлёбь, онъ пересталъ уже бѣгать по грошевымъ урокамъ, но зато часто появлялся на лекціяхъ тогдашнихъ любимцевъ молодежи и властителей ся думъ: Рулье Кудрявцева, Буслаева и др.; слушая ихъ, онъ старался пополнить пробълы своего общаго образования. Въ тъ блаженныя времена не существовало гонорарнаго шлагбаума между студентами и профессорами, и каждый студенть могъ безданно-безпошлинно слушать любого профессора. Придя съ лекци домой, Н. В. продолжалъ дъло самообразованія, изучая капитальныя сочиненія по философіи

и политической экономіи, а когда хотёль побаловать себя, то читаль нараспёвь стихотворенія своего любимаго поэта Майкова, въ особенности восхищаясь его драматической поэмой «*Три смерти»*, которую считаль самымъ глубокомысленнымъ стихотвореніемъ во всей русской литературё.

Не помню, вслёдствіе какихъ обстоятельствъ, но только въ концѣ третьяго или началѣ четвертаго курса Н. В. поселился на Пречистенскомъ бульварѣ, въ домѣ Смирнова — въ меблированныхъ комнатахъ весьма популярной между студентами Татьяны Өедотовны; это была еще бодрая старуха лёть за 50, на видъ весьма важная и даже суровая, но въ сущности добръйшее существо. Всёхъ номеровъ у Т. Ө. было 5 и кромё того, граничившая съ кухней небольшая каморка, въ которой помѣщалась она сама; комнаты были грязноваты и какъ будто закопчены, но зато сухи и теплы; при сдачѣ комнаты новому жильцу Т. Ө. такъ рекомендовала себя: «у меня, батюшка, такое правило: жильцы платять по первымъ числамъ; кто-же не заплатить въ срокъ, не прогнѣвайтесь, я второго числа сдаю комнату новому жильцу». Но студенты не даромъ изучали грамматику: они знали, во-первыхъ, что всякое правило имъеть исключение; во вторыхъ, они знали и то, что Т. Ө. очень любила мятные пряники и если поднести ей ихъ 1-го числа, то сердце ея смягчится. Старбишимъ и любимбишимъ жильцемъ Т. Ө. былъ художникъ Селезневъ, человѣкъ талантливый и благородный, но придерживавшійся пословицы: in vino veritas; въ молодости онъ подавалъ надежды, мечталъ о повздкв въ Италію, но не успёлъ сдать послёдней работы на золотую медаль и покончилъ свою художественную карьеру, сдёлавшись ретушеромъ у какого-то фотографа. Подобно всёмъ русскимъ неудачникамъ, онъ обвинялъ во всемъ судьбу и людей и не имълъ великодушія обвинить въ чемъ-нибудь самого себя. Изъ своей жизни онъ сдълалъ выводъ, что имѣетъ право пить съ горя, и широко пользовался этимъ правомъ. Симпатія Татьяны Өедотовны къ нему выражалась въ томъ, что въ случаѣ его болѣзни она поила его малиною и липовымъ цветомъ, а въ годину запоя отнимала у него бутылку съ водкой. Остальныя четыре комнаты, вѣчно пахнувшія мятой и можжевельникомъ, занимали студенты.

Въ эту-то мирную обитель осенью 1858 года и попалъ Ник. Вас. Онъ скоро сошелся на короткую ногу съ художникомъ и пріобр'ялъ уваженіе Т. Ө. за свою аккуратность въ расплать и за то, что его не было слышно. Послѣднему обстоятельству Т. Ө. придавала немаловажное значеніе, и, когда, бывало, остальные жильцы расшумятся и распоются, она всегда ставила имъ въ примъръ Н. В., которому за его

r

тихость предсказывала генеральскій чинь. Дружба художника сь Ник. В. была какая-то странная. Первоначально каждый изъ нихъ хотёль обратить другого въ свою вёру. Художникъ пытался усвоить Н. В. свой девизъ: in vino veritas, а послъдній-сдълать художника шахматистомъ, и хотя оба они обманулись въ своихъ ожиданіяхъ, но эта неудача не отразилась на ихъ отношеніяхъ, которыя продолжали быть пріятельскими. Рёдкій день они не коротали вечера витесть. Н. В. читаль вслухъ либо Тургенева, либо Майкова; художникъ, дымя своей папиросой, слёдилъ за чтеніемъ со свойственной ему загадочной улыбкой и изрёдка вставляль свои замёчанія. Пребывание Н. В. у Татьяны Өедотовны было у него временемъ усиленныхъ занятій философіей и выработки собственнаго міросозерцанія. Въ основъ его лежало положение, въ которомъ Н. В. хотълъ примирить идеализмъ съ реализмомъ: «все относительно и только въ предёлахъ данныхъ условій становится абсолютнымъ». Когда Н. В. развиваль это положение передъ своимъ приятелемъ, иллюстрируя его примърами изъ естественныхъ наукъ, исторіи, литературы, то послѣдній, удивляясь его учености, не разъ восклицаль: «Н. В.! если я хоть слово понимаю, -- продолжайте!» Въ началь іюня 1859 года мы съ Н. В. отпраздновали окончание курса скромной трапезой и разъбхались въ разныя стороны; когда же въ сентябрѣ я возвратился въ Москву, то его уже тамъ не было, и у Татьяны Өедотовны мнѣ сказали, что онъ уѣхалъ въ Петербургъ для поступленія въ инженерное училище.

Н. И. Стороженко.

Digitized by Google

#### Лишніе люди и герои нашего времени.

Есть великіе геніальные художники слова, которые имѣють сами по себѣ значеніе непреходящее, независимо оть того, что говорять о нихъ современники. Ихъ можно изучать исторически, научно, разсматривая, какъ отразились въ ихъ творчествѣ вліянія ихъ среды, ихъ эпохи, ихъ предшественниковъ; и къ нимъ можно итти не мудрствуя лукаво, какъ за хлѣбомъ насущнымъ, будь они близки или далеки отъ насъ во времени, какъ Гомеръ или Шекспиръ, Софоклъ или Гете, или Пушкинъ. Въ нихъ есть нѣчто, что кажется намъ какъ бы сверхъ-временнымъ, сверхъ-историческимъ-чистое «вѣчное» искусство. Ихъ творческій геній возросъ и воспитался среди мѣстныхъ и временныхъ условій, доступныхъ историческому изученію, но не изъ этихъ условій мѣста и времени объясняется ихъ геній, перероставшій свою среду и столь мощно воздѣйствовавшій на нее. Онъ и получилъ міровое значеніе.

И есть другіе писатели, обладающіе въ большей или меньшей степени художественнымъ даромъ, но не достигающіе высоть творчества, — писатели не созидающіе, а только художественно воспроизводящіе образы своей среды и облекающіе въ нихъ тѣ или другія современныя имъ идеи и настроенія. Эти идеи и настроенія, разлитыя въ ихъ средѣ, находятъ себѣ въ лицѣ такихъ писателей наиболѣе яркое, чистое выраженіе, подобно тому какъ въ резонаторѣ одинъ чистый звукъ отдѣляется отъ хаоса постороннихъ звуковъ и призвуковъ. И вотъ почему для пониманія отдѣльныхъ эпохъ изученіе произведеній ихъ наиболѣе любимыхъ и популярныхъ писателей можетъ быть иной разъ болѣе поучительнымъ, нежели изученіе писателей геніальныхъ, стоящихъ выше своей среды. Послѣдніе занимаютъ насъ тѣмъ, что они сами говорятъ и пишуть; первые въ неменьшей мѣрѣ занимаютъ насъ также и тѣмъ, что о нихъ говорятъ и пишуть.

Едва ли я вызову чье-либо противоръчіе, если скажу, что среди всъхъ нынъ живущихъ художественныхъ писателей, не только рус-

скихъ, но и европейскихъ, наиболъе крупной величиной является «великій писатель земли русской» гр. Л. Н. Толстой. И несмотря на такое общее и безспорное признание, едва ли онъ является писателемъ наиболѣе популярнымъ и любимымъ въ наши дни среди широкихъ круговъ русскаго интеллигентнаго общества; Максимъ Горькій во всякомъ случав, пожалуй даже Чеховъ, несмотря на всю несоизмъримость своей абсолютной величины съ величиною нашего маститаго художника, пользуются болёе горячими симпатіями, вызывають большій интересь въ качествё сильныхъ, громко-звучащихъ резонаторовъ общественныхъ настроеній. Толстой занимаеть въ нашей литературѣ одинокое, обособленное положеніе; да простять мнѣ историки литературы-для меня Толстой представляется какимъ-то Мельхиседекомъ русскаго слова, царственнымъ священникомъ, не имѣющимъ родословія. Болѣе, нежели всѣ другіе русскіе писатели, онъ былъ независимъ отъ случайныхъ вѣяній литературныхъ и общественныхъ; они не только не увлекали его, они какъ бы проносились мимо него. Для однихъ онъ-великій художникъ, для другихъ-въроучитель, но, за исключеніемъ его посльдователей или фанатическихъ враговъ онъ не является «властителемъ думъ» современниковъ, —что, разумѣется, еще нисколько не умаляеть его безотносительнаго значенія. Если искать писателей, въ большей степени, нежели онъ, заслуживающихъ названія популярныха, то придется назвать Чехова и Горькаго, --- что, конечно, опять-таки еще не служить истинной мъркой ихъ величины.

Чѣмъ же обусловливается эта необычайная популярность, этоть горячий интересь, возбуждаемый обоими писателями и проявляющійся постоянно напоказъ въ самыхъ разнообразныхъ формахъ? Прежде всего, талантомъ обоихъ писателей — Горькаго въ особенности. Но не однимъ талантомъ однако; ибо, какъ онъ ни значителенъ, ---- скажемъ прямо наше мнѣніе --- мы все же имѣемъ дѣло съ извѣстной переоцинкой. Какъ ни привлекають насъ симпатичныя, обвѣянныя тихой грустью акварели Чехова или смѣлые мазки Максима Горькаго, мы все же не рѣшимся высказать, что въ лицѣ этихъ художниковъ мы имѣемъ «міровыхъ» писателей. А между тыть нать шумный успёхь во всякомъ случаё является у нась не меньшимъ, нежели тотъ, который выпадалъ на долю величайшихъ художниковъ нашихъ. Ясное дѣдо, что помимо безспорнаго художественнаго дарованія, туть играеть значительную роль и самое идейное содержание и соотвѣтствіе общественному настроенію. Это именно и придаеть названнымъ писателямъ выдающійся интересъ для изученія современнаго состоянія нашего общества и для исторіи нашей литературы.

Разумьется, историку литературы трудно касаться современныхъ темъ, оставаясь на почвѣ научно-исторической или хотя бы философской; легко впасть въ критику публицистическую или чистолитературную. Но нельзя отказываться оть попытки философскаго освёщенія явленій современной жизни, представляющихъ общій интересь и значеніе и несомнённо заключающихъ въ себѣ серьезныя правственныя проблемы. Нельзя отказаться и оть попытки освётить историческую связь современныхъ литературныхъ явленій, современныхъ литературныхъ типовъ съ предшествовавшими типами, увѣковѣченными великими русскими писателями. Мы не думаемъ справиться съ этими задачами въ нашей краткой замъткъ---достаточно было бы хоть намѣтить нѣкоторыя нэъ нихъ. На первый разъ ограничимся двумя историко-литературными и вибств общественно-моральными проблемами, которыя ставять намъ г.г. Чеховь и Горькій: первая изъ нихъ — это исторія «лишняго человѣка» отъ Тургенева до Чехова; вторая — исторія «героя нашего времени» въ его послёдовательной демократизація и упадкё, исторія русскаго «сверхъ-человѣка» отъ Демона и Печорина до босяковъ Максима Горькаго.

II.

Г. Чеховъ, разсказы котораго представляются маленькими художественными этюдами, всегда проникнутыми столь интимнымь, задушевнымъ настроеніемъ, даеть намъ послёднюю страницу въ исторія «лишняго человіка»--обиженнаго и обидівшагося русскаго интеллигента. Къмъ онъ обиженъ? всъми — и княгинями и мужиками, и кулаками и фельдшерами, и Богомъ и судьбою. Всё эти «хмурые люди», «нытики», разбитые жизнью или даже чаще всего разбитые безъ всякой жизни и безъ всякой борьбы, страдающие отъ неврастения, отъ собственной дряблости и безсилія, отъ мелкаго гиперестезированнаго самолюбія и себялюбія, отъ собственной поплости и скуки и оть пошлости своей среды-все это «лишніе человѣки», тяготящівся сами собою, сознаніемъ своей ненужности, презаности своей жизни. И г. Чеховъ любовно носится съ этими лишними человѣками, лишними дядями, лишними сестрами и братьями. Онъ жалботь ихъ, тоскусть съ ними, плачеть и ность съ ними, и повндимому читающая публика приходить оть этого въ восторгь. Чёмъ скучнёе рисуется жизнь, чёмъ слякотнёе характеры, чёмъ болбе становятся они обидно-мелкими и болбаненно-чувствительными и чёмъ болёе сгущаются сёрыя краски, тёмъ болёе удовольствія испытываеть современный читатель или даже зритель.

Здесь есть какая-то психологическая загадка: почему публикь

3

могуть нравиться такія пьесы, какъ, напримёръ, пресловутыя «Три сестры», гдѣ авторъ собралъ въ 4 дѣйствія все, что можеть быть тоскливаго, томительно-скучнаго въ буржуазной жизни самаго неинтереснаго, пошлаго семейства въ какомъ-то захолустъй? Что хорошаго, что и туть краски сгущены для вящшаго настроенія? Пьеса не сходить съ репертуара, и она изъ тѣхъ, успѣхъ которыхъ обезпеченъ въ наши дни. Повторяю, меня интересуеть здёсь не авторъ, а именно этотъ успёхъ, какъ фактъ общаго значенія, какъ симптомъ общественнаго настроенія. Значеніе этого факта можно доказать и другимъ примѣромъ, --- однимъ изъ многихъ, но все же болѣе яркимъ, чѣмъ прочіе: я разумѣю «Мѣщанъ» М. Горькаго, которые оставляють за собою не только трехъ, но, если нужно, 40,000 сестеръ. Если у Чехова сгущены сърыя краски, то здъсь онъ образовали изъ себя настоящую мглу. Какой - то репортеръ оповѣстилъ публику. что самъ авторъ, присутствовавшій на репетиціи, призналъ пьесу нестернимо скучной. Но эта нестернимая скука, ноющая какъ зубная боль, этоть тоскливый, сосущій гнеть, на который съ самаго начала до конца жалуются действующія лица, — ведь это именно то самое, что хотпълз изобразить авторъ въ своей драмв. Это не случайный недостатокъ, а преднамъренный эффектъ, хотя, можетъ быть, авторъ слишкомъ позаботился о томъ, чтобы его усилить. Дъйствительно, авторъ не упустилъ ничего, что только въ мелкой мѣщанской жизни можеть быть мелкаго и мъщанскаго, невыносимо томительнаго, изводящаго; онъ не побрезгаль даже грубыми внѣшними пріемами для усиленія впечатленія, заставивь Тетерева, этого алкоголика - ницшеанца съ Хитрова рынка, изобличающаго «мертвыхъ» лишнихъ людей, въ течение десяти минутъ брать одни и тѣ же «густые печальные звуки». Дъйствующія лица возмущаются такимъ измывательствомъ надъ чужими нервами и требують, хотя и безъ успѣха, чтобы Тетеревъ прекратилъ эту музыку. Но публика терпеливо это сносить и не шикаеть. «Я акомпанирую настроенію», говорить Тетеревъ. И вся драма кончается этимъ акомпаниментомъ: Татьяна-быть можетъ, самое невыносимое существо изо всей современной коллекціи лишнихъ людей,---«медленно сиибаясь, облокачивается на клавиши. Въ комнать раздается нестройный громкій звука многиха струна и — замираета». На этомъ палаеть занавѣсъ.

Драма Горькаго ярче другихъ однородныхъ произведеній, но не представляеть ничего исключительнаго. Мы остановились на ней, чтобы показать, въ какой степени и Горькій, котораго иные по какому-то недоразумѣнію считають большимъ «оптимистомъ», поддался общему настроенію. Правда, этой правственной смерти мѣщанскаго общества онъ противопоставляеть мѣщанина будущаго, удалого машиниста Нила, или, въ другихъ своихъ произведеніяхъ, идеалы босяцкой удали и свободы. Но тѣмъ болѣе сгущается общій сѣрый фонъ.

Чъть же объяснить эту литературу тоски и скуки, или это постоянное явно озлобленное измывательство надъ зрителемъ или читателемъ? Въдь это дъйствительно цълая литература, ибо за модными писателями тянутся вереницей писатели менъе талантливые и прямыя бездарности. Что собственно пріятнаго или прекраснаго и высокаго или лестнаго для себя находитъ публика въ этой литературъ или въ этой драмъ, гдъ героевъ замъняютъ импотенты, неврастеники и выродки, передъ которыми самъ Терситъ прежнихъ временъ былъ бы порядочнымъ человъкомъ? Это—вопросъ, интересный для діагноза нашихъ современныхъ общественныхъ недуговъ.

Въ другое время другая публика не ходила бы въ театръ, чтобы смотръть, изо дня въ день, какъ люди бездъльничають, изнывають отъ скуки и претендують за это на наше сочувстве. Въ другое время единодушный свистъ положилъ бы конецъ оскорбительному для всякаго слуха измывательству Тетерева. Теперь онъ потрафляеть публикъ: онъ акомпанируетъ пастроенію.

Что же это такое? Существуеть поэзія слезь, поэзія сумрака, пасмурныхъ осеннихъ дней. Но здѣсь дѣло уже не въ поэзіи, а въ какомъ-то уныломъ и слякотномъ настроеніи, въ какомъ-то растравленіи тоски, которое доставляеть извѣстное удовольствіе. Тургеневъ впервые отмѣтилъ появленіе лишняго человѣка. Достоевскій показалъ, какое пакостное, дрянное и вредное маленькое животное можеть жить иногда въ такого рода субъектахъ, какъ безмѣрно ихъ самолюбіе, какъ растеть ихъ жестокій чудовищный эгоизмъ (Записки изъ подполья). Но вѣдь не одну эту мразь они видѣли на свѣтѣ: теперь изъ лишнихъ человѣковъ выросло цѣлое лишнее человѣчество. Прежде они были изъ благородныхъ; теперь они растлили собою «третій элементъ», растлѣваютъ мѣщанство, пробираются въ крестьянскую среду.

Публику окормили лишнимъ человѣкомъ; и ей все еще не тошно слышать о немъ, и она все еще ходить его смотрѣть въ театры и слушаеть его омерзительное нытье. Казалось бы, пора сознать, что находить удовольствіе въ сѣтованіяхъ о собственной дряблости, дрянности и безсиліи—ностыдно и нездорово.

Нельзя одобрять боя быковъ; но, можетъ быть, для многихъ бой быковъ представляетъ менъе вредное, растлъвающее и деморализующее зрълище, чъмъ иныя современныя драмы, и вызываетъ менъе нездоровыя впечатлънія, нежели постоянное пребываніе въ какой - то атмосферё неврастеніи, разслабленія, щемящей тоски. Сентяментальное удовольствіе, получаемое любителями литературнаго нытья, относится къ тому же разряду эстетическихъ удовольствій, какія доставляеть себѣ салопница на чужихъ похоронахъ, когда она протискивается посмотрѣть на неизвѣстнаго ей покойника и на то, какъ его вдова убиваться будеть. Подобныхъ ощуценій, пріятно развинчивающихъ наши нервы и нашу чувствительность, мы ищемъ въ литературѣ, въ искусствѣ, въ музыкѣ.

Откуда эти извращенные вкусы, эта симпатія къ безсилію, неврастеніи, къ выродкамъ всякаго рода? Одинъ пріятель объясняль мив, что все это отъ отсутствія у насъ... правового норядка... При менве угнетенномъ общественномъ настроенія, при болѣе дѣятельной и содержательной общественной жизни этотъ патологическій интересъ несомнѣнно ослабѣлъ бы. Но вѣдь онъ составляеть недугъ не одной русской литературы и проявляется въ литературахъ другихъ народовъ, не могущихъ пожаловаться на отсутствіе общественности. А потому и корни этого недуга слѣдуетъ искать въ болѣе глубокихъ и общихъ условіяхъ современной духовной жизни.

#### III.

Нёкоторымъ признакомъ того, что лишній человёкъ начинаетъ пріёдаться, служить увлеченіе «сверхъ-человёкомъ». Но—увы!---и въ самомъ этомъ увлеченіи нерёдко чувствуется какая-то слабость, что-то «бабье», какъ остроумно замётилъ Э. Гартманъ по поводу Uebermensch'a Ницше: увлеченіе этимъ «сильнымъ мужчиной» напоминаетъ ему то чувство, которое вспыхиваетъ у иныхъ невропатическихъ дамъ при видё мускулатуры атлета-циркиста...

«Мускулы идуть» прочель я недавно гдё-то по поводу «новаго вѣянія». И воть эти мускулы должны избавить насъ оть лишняго человѣчества, отъ нытья и скуки, отъ пошлости и пустоты душевной. Спасенье отъ мускуловъ! Хорошо, когда они есть! Развивайте ваши мускулы—воть одинъ изъ новѣйшихъ переводовъ заповѣди Заратустры, werdet hart! Бѣда только въ томъ, что иные мускулистые послѣдователи «господской морали», въ родѣ Терентія Тетерева, оказываются слабыми по части алкоголя. Положимъ, не всѣ: Нилъ, напримѣръ, этотъ мѣщанскій сверхъ-человѣкъ, свободенъ оть такой слабости. Но можемъ ли мы поручиться за то, что и онъ когда-нибудь не запьетъ, что и къ нему не придетъ когданибудь минута, когда онъ, задыхаясь отъ окружающаго гнета, утомленный катаньемъ на локомотивахъ и утративъ стальную упругость своихъ мышцъ, захочетъ найти въ алкоголѣ ту веселую, радостную удаль, ту молодую силу, которая теперь играеть въ немъ, счастливомъ и влюбленномъ? Мы спрашиваемъ это потому, что тѣ правила житейской философіи, какія онъ даеть о томъ, какъ «мѣшать гущу жизни» и «мѣсить ее», — почти дословно повторяють другіе герои Горькаго, босяки-алкоголики, напримѣръ, Сережка въ Мальвѣ. Въ самомъ дѣлѣ! Почему бы Нилу со временемъ не попасть въ положеніе Тетерева, и гдѣ у насъ ручательство, что этого случиться не можетъ? Тетеревъ не менѣе его интеллигентенъ, не менѣе гордъ, сверхъ-человѣческую мораль усвоилъ виолнѣ и мускулы у него прекрасные. Стало быть, однихъ мускуловъ, одной молодости и бодрой удали еще не достаточно.

То, что я говорю здѣсь, сказано вовсе не въ шутку, а составляеть законный вопросъ. Я, разумѣется, не хочу сказать, чтобы нравственныя правила Нила вели на Хитровъ рынокъ. Я констатирую только, что между его міросозерцаніемъ и міросозерцаніемъ хитровцевъ существуетъ близкое сродство: тѣ извѣдали «гущу жизни» до дна.

Г. Горькій подариль насъ новымь герсемь нашего времени, яли точние рядомъ героевъ — избранныхъ босяковъ. Это тоже нисколько не иронія, -- во всякомъ случав, не моя иронія, а, если угодно, пронія судьбы. «Печальный демонь, духь изгнанія» постепенно понижался въ общественной лествице. Уже у Лермонтова онъ сталъ гвардейскимъ офицеромъ - «лейбъ-гвардія гусарскій Мефистофель», какъ прозвалъ Печорина одинъ изъ его критиковъ затьмъ онъ опустился еще ниже, сдълался разночинцемъ, нигилистомъ и, наконецъ, босякомъ. Въ видѣ блестящаго аристократа онъ явился въ последний разъ въ образъ Николая Ставрогина у Достоевскаго; но уже у него онъ былъ въ сущности «эпилептическимъ дегенератомъ» въ спеціально - патологическомъ, психіатрическомъ смыслѣ этого термина. У Горькаго онъ опускается до «дна» и обыкновенно является босякомъ. Сохраняется основная черта гордое чувство собственнаго превосходства при полномъ нравственномъ нигилизмъ, или отрицании какихъ бы то ни было правственныхъ нормъ. Сохраняется самодовлёющій имморализмъ сильной личности, наслаждающейся своей вольной волей, своей мощью. Намъ скажуть, что теряется существенное — аристократическій байронизмъ. Но самый байронизмъ есть явление сложное: въ немъ слѣдуеть различать нравственную сущность оть внёшней оболочки, отъ нѣкоторой позы и рисовки, которая однако неразрывно связана съ сущностью, какъ суста съ томленіемъ духа. Оболочка стала иною, Гарольдовъ плащъ изодрался въ похмотья, а «томление духа», заглушаемое то кинучею молодостью, то безшабашнымъ разгуломъ и огнемъ страстей, проявляется по-своему, хотя бы въ алкоголизмъ.

Впрочемъ, я не отрицаю, что въ «герояхъ нашего времени» мы имбемъ дбло съ продуктами прогрессивнаго вырожденія, хотя, какъ мнѣ кажется, совершенно естественнаго. Сверхъ-человѣку нѣтъ мѣста въ современномъ буржуазномъ обществѣ: онъ можетъ быть Заратустрой или Демономъ, т.-е. чисто - литературной фикціей, по на дъйствительной службъ, не только въ гвардіи, но даже и на Кавказѣ, онъ, очевидно, не можеть состоять; идти въ нигилисты, оставаясь въ средѣ интеллигенши, значитъ продавать свое дѣйствительное или мнимое первородство за блюдо чечевичной похлебки и вступать въ ежечасныя сдёлки съ обществомъ, которое налагаеть цёпи на свободную личность. Остается порвать всё узы, налагаемыя имущественнымъ и общественнымъ положениемъ, и въ босяцкой свободѣ искать осуществленія сверхъ-человѣчества. Если на высшихъ ступеняхъ общественной лёствицы сверхъ-человѣкъ чувствуетъ себя скованнымъ, отверженнымъ и вынужденъ искать свободы въ изгнанія и скитанія, то внѣ общества, на дню, онъ чувствуеть себя какъ будто легче, съ большимъ правомъ презираетъ общество и судить его по ту сторону добра и зла. Но здъсь его стерегуть нужда, праздность, голодъ и водка. Животное вступаеть въ борьбу съ сверхъ-человѣкомъ, и его поэма, какъ поэма Заратустры, кончается звёринымъ ревомъ.

IV.

Если г. Чеховъ-печальникъ, плакальщикъ нашей интеллигенція, то М. Горькій въ глубних души своей чувствуеть къ этой интеллигенціи накипающую, застарѣвшую злобу, которую онъ и высказываеть при всякомъ удобномъ случав. Онъ злится на нее за ея дряблость, дрянность, безсиліе и нытье, за ея барство и праздность, за буржуазный либерализмъ, фальшь и трусость, за все ея «лишнее человѣчество», которымъ она растлѣваетъ общественные низы, витсто того чтобы поднимать, образовывать ихъ. Самый успѣхъ г. Горькаго среди интеллигенція, — успѣхъ, къ которому онъ не можеть быть равнодушень, его раздражаеть, тыть. болѣе что онъ испытываеть на себѣ его вліяніе, по необходимости заимствуя свой идейный багажъ у той же интеллигенци. Онъ не упускаеть случая изругать своихъ поклонниковъ, уязвить своего читателя. Публика представляется ему въ видѣ безобразнагочудища, съ какимъ-то отвратительнымъ боталомъ вмъсто языка въ огромной пасти, которое кричить ему «брава» тёмъ громче и радостиће, чћиъ обидиће онъ ее ругаетъ, чћиъ больше выражаетъ онъ ей свое презрѣніе. Съ какого права эти заявленія сочувствія со стороны тѣхъ, съ кѣмъ онъ ничего общаго имѣть не хочеть, кому онъ не можеть ничего дать, а потому и не хочеть дать ничего, кромѣ проклятія? Почему, съ какого права они считають его своимъ?

Г. Горькому является бъсъ, искушавшій многихъ писателей русскихъ, — бъсъ учительства. Положимъ, бъсъ не всегда тутъ виноватъ въ той степени, какъ публика, у которой, по баснъ Крылова, онъ могъ бы поучиться, какъ жарить яйца на свъчкъ: я читалъ, что гдъ-то, чуть ли не въ Калугъ, у самого Леонида Андреева просили поученія о томъ, какъ жить надо: «Учителю благій, что сотворю, да животъ въчный наслъдствую?» Подобно публикъ, подобно Полъ въ «Мъщанахъ», М. Горькій въритъ въ писателя и хочетъ, чтобы писатель былъ «учителемъ жизни». И его Мефистофель показываетъ ему, что ему нечего дать читателямъ, нечему ихъ учить, что поученіямъ его грошъ цъна—онъ самъ имъ не върить и върить не можеть.

«Ты пишешь и тысячи людей тебя читають; что же именно ты проповъдуещь? И думаль ли ты о своемъ правъ поучать?» спрашиваеть его бъсь въ образъ читателя (III, 426). Ich predige Euch den Uebermenschen, говорить Заратустра. Горькій отвъчаеть: «у нищихъ не просятъ милостыни». Прочтите остальную часть авторской исповъди, выстраданной, сильной, глубоко привлекательной въ своей искренности.

«Я открылъ въ себѣ немало добрыхъ чувствъ и желаній, немало того, что обыкновенно называютъ хорошимъ, но чувства, объединяющаго все это, стройной и ясной мысли, охватывающей всѣ явленія жизни, я не нашелъ въ себѣ. Въ душѣ моей много ненависти, она постоянно тлѣетъ тамъ... иногда вспыхиваетъ яркимъ огнемъ гнѣва; но еще больше сомнѣній въ душѣ моей. Порой они такъ потрясаютъ мой умъ, такъ давятъ сердце, что долгое время я существую внутренно опустошенный... Ничто не возбуждаетъ меня къ жизни, сердце мое холодно, какъ мертвое, умъ спитъ, а воображеніе давятъ кошмары...

«...Ты какъ луна чужимъ свѣтомъ свѣтишь, свѣтъ твой печально-тусклъ, онъ много плодитъ тѣней, но слабо освѣщаетъ и не грѣетъ онъ никого... Твое перо слабо ковыряетъ дѣйствительность, тихонько ворошитъ мелочи жизни и, описывая будничныя чувства будничныхъ людей, ты открываешь ихъ уму, быть можетъ, много низкихъ истинъ, но можешь ли ты создать для нихъ хотя бы маленькій, возвышающій душу обманъ?.. Нѣтъ! Ты увѣренъ, что это полезно — рыться въ мусорѣ буденъ и не умѣть находить въ нихъ ничего, промѣ печальныхъ, крошечныхъ истинъ, установляющихъ только то, что человѣкъ золъ, глупъ, безчестенъ, что онъ вполнѣ и всегда зависитъ отъ массы внѣшнихъ условій, что онъ безсиленъ и жалокъ одинъ и самъ по себѣ. Знаешь, ты, пожалуй, уже успѣлъ убѣдить его въ этомъ! Ибо душа его охлаждена и умъ тупъ... Онъ смотритъ на себя въ твоемъ изображеніи и, видя, какъ онъ дуренъ, не видитъ возможности быть лучше. Развѣ ты умѣешь показать ему эту возможность?..

«Загромождая память и вниманіе людей мусоромь фотографическихъ снимковъ съ ихъ жизни, бъдной событіями, подумай, не вредишь ли ты людямъ? Ибо, сознайся, ты не умѣешь изображать такъ, чтобы твоя картина жизни вызывала въ человъкъ мстительный стыдъ и жгучее желаніе создать иныя формы бытія... Можешь ли ты ускорить біеніе пульса жизни, можешь ли ты вдохнуть въ нее энергію, какъ это дълали другіе?

«И еще... Можешь ли ты возбудить въ человѣкѣ жизнерадостный смѣхъ, очищающій душу? Посмотри, вѣдь люди совершенно разучились хорошо смѣяться! Они смѣются зло, смѣются подло, часто смѣются сквозь слезы, но никогда не услышишь среди нихъ радостнаго, искренняго смѣха, того смѣха, который долженъ бы сотрясать груди взрослыхъ, ибо хорошій смѣхъ оздоровляеть душу.

«Всѣ вы, учителя жизни нашихъ дней, гораздо больше отнимаете у людей, чѣмъ даете имъ... И едва ли Богъ послалъ васъ на землю... Онъ выбралъ бы болѣе сильныхъ, чѣмъ вы. Онъ зажегъ бы сердца ихъ огнемъ страстной любви къ жизни, къ истинѣ, къ людямъ, и они пылали бы во мракѣ нашего бытія какъ свѣтильники Его силы и славы... Вы же чадите какъ факелы торжества сатаны, и чадъ вашъ, проникая въ умы и души, отравляетъ ихъ ядомъ недовѣрія къ себѣ. Скажи, чему вы учите?

«...Что вы можете сказать для возбужденья человѣка, растлѣннаго мерзостью жизни, павшаго духомъ? Онъ упалъ духомъ, его интересъ къ жизни низокъ, желанье жить съ достоинствомъ въ немъ изсякаетъ, онъ хочетъ жить просто, какъ свинья, и — вы слышите? — уже онъ нахально смѣется при словѣ идеалъ: человѣкъ становится только грудой костей, покрытыхъ мясомъ и толстой шкурой; эту скверную груду двигаетъ не духъ, а похоти. Онъ требуетъ вниманія — скорѣе, помогайте ему жить, пока онъ еще человѣкъ! Но что вы можете сдѣлать для возбужденія въ немъ жажды жизни, когда вы только ноете, стонете, охаете или равнодушно рисуете, какъ онъ разлагается? Надъ жизнью носится занахъ гніенія, трусость, холопство пропитывають сердца, лѣнь вяжетъ умы и руки мягкими путами... Что вы вносите въ этоть хаосъ мерзости? Какъ вы всё мелки, какъ жалки, какъ васъ много! О, если бы явился суровый и любящій человёкъ съ пламеннымъ сердцемъ и могучимъ всеобъемлющимъ умомъ! Въ духотё позорнаго молчанія раздались бы вёщія слова, какъ удары колокола и можетъ быть дрогнули бы презрённыя души живыхъ мертвецовъ!..»

И воть мы находимъ у Горькаго попытки сказать людямъ ободряющее слово, или «слова, окрыляющія душу», «создать имъ хотя бы маленькій возвышающій душу обманъ»... Удовлетворяеть ли его босяцкое ницшеанство, составляющее философію большинства его героевъ, или невозможная помѣсь Толстого съ «Дикой уткой» Ибсена въ лицѣ Луки въ его «На днѣ»? Можно ли видѣть «учителя жизни» въ машинистѣ Нилѣ? Онъ ли разбудитъ своимъ вѣщимъ словомъ «презрѣнныя души живыхъ мертвецовъ» и заговорить «о необходимости возрожденія духа»? Чему онъ можеть научить и во имя чего требуеть онъ примиренія съ жизнью?

«Знаешь, говорить онъ Татьянѣ, я ужасно люблю ковать. Передъ тобой красная безформенная масса, злая, жгучая... Бить по ней молотомъ—наслажденье. Она плюеть въ тебя шипящими огненными плевками, хочеть выжечь тебѣ глаза, ослѣпить, отшвырнуть отъ себя. Она живая, упругая... И ты сильными ударами съ плеча дѣлаешь изъ нея все, что тебѣ нужно...»

«Жить, даже и не будучи влюбленнымъ—славное занятіе, поучаеть онъ Петра, брата Татьяны. Ъздить на скверныхъ паровозахъ осенними ночами, подъ дождемъ и вѣтромъ... или зимою... въ метель, когда вокругъ тебя нѣть пространства, все на землѣ закрыто тьмою, завалено снѣгомъ, — утомительно ѣздить въ такую пору, трудно... опасно, если хочешь, —и все же въ этомъ есть своя прелесть! Все-таки есть! Въ одномъ не вижу ничего пріятнаго — въ томъ, что мною и другими честными людьми командуютъ свиньи, воры, дураки... Но жизнь не вся за ними! Они пройдуть, исчезнуть, какъ исчезають нарывы на здоровомъ тѣлѣ. Нѣтъ такого расписанія движенія, которое бы не измѣнялось!»

То кровь кипить, то силь избытокъ—свѣтлый симпатичный порывъ молодого и черезъ край здороваго существа, но порывъ въ значительной мѣрѣ физіологическій. Обмана туть нѣть, но нѣть и ничего такого, что возвышало бы душу, и воть почему Нилъ не вносить съ собою ни свѣта, ни примиренія въ мѣщанскую среду. И самое цѣнное въ авторѣ это то, что онъ это понимаеть.

«Жизнь гаснеть, умы людей все плотнье охватываеть тьма сомньній, и нужно найти исходь. Гдё путь? Одно я знаю — не къ счастью нужно стремиться, зачёмъ счастье? Не въ счастьё смыслъ жизни, и довольствомъ собою не будеть удовлетворенъ человёкъ — онъ все-таки выше этого. Смыслъ жизни въ красотѣ и силѣ стремленія къ цѣлямъ, и нужно, чтобы каждый моментъ бытія имѣлъ свою высокую цѣль. Это было бы возможно, но не въ старыхъ рамкахъ жизни, въ которыхъ всѣмъ такъ тѣсно и гдѣ нѣтъ свободы духу человѣка...»

Здѣсь, очевидно, авторъ перерастаеть и своихъ сверхъ-человѣковъ, высказывая, что только стремленіе къ высшей цѣли, къ высшему идеалу дѣлаетъ человѣческую жизнь достойной и цѣнной, даетъ ей смыслъ и красоту. Человѣкъ, который не можетъ отвѣтить на вопросъ «Кто есть твой Богъ», не можетъ быть учителемъ жизни. Характерны однако послѣднія слова: «это было бы возможно... но не въ старыхъ рамкахъ, въ которыхъ всѣмъ такъ тѣсно и гдѣ нѣтъ свободы духу человѣка...»

Вражда противъ старыхъ рамокъ представляется естественной и понятной, хотя, если присмотрёться ближе, непригодность этихъ рамокъ состоитъ не столько въ томъ, что онъ стъснительны, сколько въ томъ, что онѣ болѣе не удерживаютъ своего содержимаго, которое валится изъ нихъ и падаетъ. Въ старыхъ рамкахъ, когда онъ еще не разваливались, чеховские герои и мыщане Горькаго не были бы «лишними людьми», и мѣщане чувствовали бы почву подъ ногами, имѣли бы правило жизни. Бѣда не въ томъ, что рамки жизни существують, а въ томъ что онь обвештали и новыхъ рамокъ еще ивть — въ этомъ кризисъ массы, изъ котораго спасаются лишь исключительныя личности, да и то неръдко, -- «какъ бы черезъ огонь». Въ этомъ кризисъ современной мъщанской интеллигенции, источникъ ея моральнаго анархизма и разладицы. Въ отсутствіи положительныхъ идеаловъ понятна и проповѣдь разрушенія, хотя ничего созидательнаго, творчески новаго въ ней нѣтъ. «Духу нѣтъ свободы въ старыхъ рамкахъ», и потому онъ не можетъ, при теперешнихъ условіяхъ, стремиться къ высокой цёли!! Это напоминаеть басню о томъ, какъ дѣти пришли сказать отцу, что они поймали орла, который прыгалъ на дворѣ, - затворивши ворота. «Какой это орелъэто просто курица, --- сказаль отець: --- орель бы улетёль». Окрылите душу высшею цёлью и она сама улетить изъ «старыхъ рамокъ»; дайте ей въру и она поведеть насъ по волнамъ моря! А одни крики «буревѣстника», носящагося надъ ними, могуть быть исполнены большой поэзіи, но отъ потопленія они насъ не спасуть. И не въ вещихъ крикахъ мы нуждаемся, а въ вещемъ слово!

Ho, какъ говоритъ французская пословица, la plus belle fille ne peut donner plus que ce qu'elle a. Будемъ благодарны художнику за то, что онъ намъ даетъ, за его «мстительный стыдъ и жгучее желаніе», за въру въ человъка, которая живетъ въ немъ, несмотря на минуты отчаянія, и заставляеть его, рисуя «презрѣнныя души живыхъ мертвецовъ», ждать ихъ грядущаго пробужденія и воскресенія. Въ особенности же будемъ благодарны ему за ту художественную мощь, съ которой онъ показываетъ намъ неумирающія «возможности» духовнаго обновленія, неизгладимую печать безсмертія въ душахъ падшихъ и отверженныхъ, погибшихъ людей, тѣхъ жертвъ, которыя несутъ на себѣ грѣхъ общества.

٧.

Вернемся однако къ намѣченной нами проблемѣ. Въ произведеніяхъ Горькаго сглаживается противоположность, раздѣляющая лашняго человѣка отъ мнимаго героя, сверхъ-человѣка. И тотъ и другой суть продукты одной и той же почвы, одного и того же общественнаго развитія. И лишніе человѣки, и сверхъ-человѣки наши рождены однимъ и тѣмъ же распаденіемъ «старыхъ рамокъ». разложеніемъ традиціонныхъ основъ быта и нравовъ при полномъ отсутствія новыхъ жизнеспособныхъ и животворныхъ върованій, которыя могли бы служить руководящими, дисциплинирующими началами жизни, источникомъ надежды и радости, терпънія и бодрости, мужества и свъта для сильныхъ и слабыхъ, для кръпкихъ и немощныхъ. Такихъ върованій ньтъ, есть только ихъ суррогаты, а потому для тёхъ, кто не умбетъ или не хочеть питаться суррогатами, или кому они опротивѣли, остается великая духовная пустота, изъ которой рождается сознание безцёльности существования, taedium vitae, которое ощущается неизбѣжно, когда смыслъ жизни утраченъ. Его можно заглушать въ себѣ страданіемъ и нуждою, или сутолкой жизни, сустою или разнузданною страстью, или физическимъ трудомъ или наконецъ алкоголемъ; душа, въ которой нѣтъ высшей объективной цёли, нёть Бога, нёть идеала, можеть сама себя поставить себь целью, идеаломъ, въ гордомъ сознани своего достоинства, своей духовной мощи. Но ни чувственность, ни гордость духовная не утоляють голода души, не заполняють ся пустоты, не спасають опустошеннаю человъка, все равно сознаеть ли онъ себя лишнимъ, или же, превозносясь надъ другими, считаеть лишнимъ остальное человѣчество.

У лишнихъ людей есть «тоска о лучшемъ», но нѣтъ силъ для созданія его, нѣтъ настоящей, дѣятельной вѣры въ него и стремленія къ нему; у гордыхъ людей есть сознаніе человѣческаго благородства, сознаніе высшихъ возможностей, въ нихъ заложенныхъ; но они слишкомъ часто принимаютъ эти сверхъ-человѣческія возможности за нѣчто дѣйствительное. Въ тѣхъ и другихъ нѣтъ той дъйствительно высшей и постольку сверхъ-человѣческой силы, той благодати, которая даеть человѣку въру въ истинный смысла его существованія и вмъстъ заставляеть его признавать и чтить иъчто высшее надъ собою, не «подрумянивая себѣ душу» обманомъ, не дълая себѣ мнимаго кумира изъ человѣка и новаго культа изъ разрушенія.

Человѣка нерѣдко опредѣляли какъ животное двуногое, животное разумное и словесное, животное политическое. Можно также опредѣлить его какъ животное вѣрующее. Правда, у него можно отнять его вѣру, какъ у него можно отнять ноги, разумъ или слово, но во всѣхъ этихъ случаяхъ существованіе его не будетъ нормальное.

Человѣкъ вѣритъ въ опредѣленный смыслъ міра и въ смыслъ существованія, въ безусловную цѣль, идеалъ своего существа. И когда такая вѣра у него отнимается, существованіе его представляется ему безсмысленнымъ, безцѣльнымъ, случайнымъ и лишнимъ. И если онъ не обратился въ «груду костей, прикрытыхъ мясомъ», онъ либо ищетъ найти утраченный смыслъ жизни, — ищетъ тревожно, страстно, мучительно, смотря по темпераменту, по напряженности духовной жизни, либо самымъ страданіемъ и тоскою, самымъ ропотомъ, отчаяніемъ, протестомъ противъ безсмыслія существованія служитъ отрицательнымъ доказательствомъ его утраченнаго смысла.

«Я понимаю... поняла суровую логику жизни», говорить Татьяна: «кто не можеть ни во что върить, тоть не можеть жить... тоть долженъ погибнуть». И она не върить ни во что-ни въ ту Церковь, куда ся отцы еще ходять ко всенощной, ни въ ту, которую собираются строить окружающие ее «новые люди» вытесть съ машинистомъ Ниломъ. Въ этомъ-то и суть драмы современнаго мѣщанства, современнаго общества вообще, поскольку распадение стараго уклада его коснулось. Вфра, т.-е. сознаніе смысла жизни и высшей достойной цели бытія, признаніе Бога, которому служишь, ----нужна личности, въ которой скотство не заглушило духовной жизни; для всякой широкой дбятельности нужна вбра въ значеніе, цённость этой деятельности. Она нужна сильнымъ и слабымъ, даетъ имъ норму жизни и ставитъ имъ цъль, для которой стоить жить. И она нужна массв. Отдъльная сильная личность, отвергнувъ обветшалую въру, постоянно создаетъ себъ суррогаты въры, новыя формы въры: она върнть въ прогрессъ, въ соціальное благо и правду, въ науку, вдается въ различные виды раціоналистическаго суевёрія, которые помогають ей жить. Въ энергіи своей діятельности, въ самой безсознательности своего творчества, своего

-.**.**,

дѣланія такая личность если не утоляеть свою духовную жажду, то во всякоть случаѣ заглушаеть ее. Но масса не можеть питаться суррогатами, и въ ней быстрѣе, яснѣе выступають какъ недостаточность этихъ суррогатовъ, такъ и грозные признаки нравственнаго упадка, истощенія, вырожденія. Лучшіе люди становятся лишними, героями дня являются сегодняшніе изгои, завтрашніе мстители и разрушители. Разрушеніе и ненависть дѣлаются лозунгомъ, — ненависть, быть можеть и родившаяся изъ возвышеннаго святого гнѣва, но столь легко вырождающаяся въ стихійную злобу тамъ, гдѣ любовь перестаеть питать и согрѣвать ее.

## VI.

Таковъ тотъ недугъ общественный, симптомы котораго мы узнаемъ въ яркихъ и разнообразныхъ изображенияхъ выдающихся. писателей нашего безвременья. Какъ лѣчить его, они не говорять: «у нищихъ не просять милостыни». Но поскольку это прежде всего недугъ духовный, самое изображенье его и притомъ не отвлеченно-моральное, а жизненное, художественно-конкретное, есть первый шагь къ лёченью. Прояснение сознания общественнаго есть прояснение общественной совъсти. Русская художественная литература болёе всякой другой служила великому дёлу совёсти: это великій завѣть ся, завѣть Гоголя писателямъ новѣйшаго покольнія. Но Гоголь показаль, что совѣсть общественная не нуждается ни въ «подрумянивающихъ душу» маленькихъ обманахъ, ни въ малодушномъ уныніи. Если Горькій въ приведенныхъ отрывкахъ высказываеть мысль, что задача нисателя состоить въ ободрении и подрумянивании, и если онъ осуждаеть самого себя за то, что онъ роется въ мусорѣ будничныхъ чувствъ и будничной жизни, изображая «презрънныя души живыхъ мертвецовъ», то онъ ошибается. Гоголь показаль, что истинный писатель-пророкь, о какомъ мечтаеть Горькій, — писатель, носящій въ себѣ сознаніе, или совъсть идеала, можеть сосредоточнть лучи этого идеала на мусор' жизни во всей ея пошлости и безобразіи; онъ можетъ освѣтить ими царство мертеыха душъ: и эти живые и чистые лучи заиграють надъ этимъ царствомъ своимъ радостнымъ и безсмертнымъ блескомъ. Такой писатель, не прибѣгая къ обману, можетъ изобразить всю мерзость запустьнія нашей жизни, всю мертвенность и холопство душъ и низменное свинство умовъ, и его изображение не загрязнить душу, а произведеть въ ней тоть катарсист-то очистительное. благодатное дъйствіе, какое производить истипно-прекрасное художественное произведение. Онъ не уязвляеть читателя мучительными, нездоровыми ощущеніями, не выматываеть изъ него нервовъ, не отягощаетъ душу болѣзненнымъ чувствомъ безсилія, унынія и грусти, а облегчаетъ ее свѣтлымъ и могучимъ смѣхомъ. Правда, Гоголь говоритъ о «невидимыхъ міру слезахъ», которыя скрываются за этимъ смѣхомъ; это были не легкія слезы салопницы или неврастеника, а слезы воистину рѣдкія и дорогія, какъ драгоцѣнные камни. И потому смѣхъ Гоголя и былъ такъ могучъ и свѣтелъ, что онъ покрылъ эти слезы и претворилъ ихъ горечь. Послѣ смѣхъ, что онъ покрылъ эти слезы и претворилъ ихъ горечь. Послѣ смѣхъ, и послѣ Гоголевскаго Ревизора «Грозный Ревизоръ» постучался къ намъ подъ стѣнами Севастополя... Неужели же теперь, въ ожидзніи надвигающихся грозъ, намъ не услыхать ничего кромѣ жалобныхъ кликовъ чаекъ и буревѣстниковъ?

Кн. С. Трубецкой.



## Сенъ-симонизмъ, его прошлое и настоящее <sup>1</sup>).

I.

Имя Сенъ-Симона звучитъ глухо для русскихъ слушателей. Среди многочисленныхъ европейскихъ умственныхъ теченій, подчинявшихъ русскую интеллигенцію, нѣтъ сенъ-симонистскаго. Отъ единственнаго писателя мы узнаемъ о значеніи сенъ-симонистскихъ идей для современнаго ему молодого поколѣнія. Въ автобіографія Герцена Былое и думы воодушевленпо привѣтствуется сенъ-симонистское движеніе, какъ «мощная волна», подхватившая и далеко унесшая впередъ «удобо-впечатлимую» искреннюю молодежь.

«Новый міръ, — говоритъ Герценъ, — толкался въ дверь, наши души, наши сердца растворялись ему. Сенъ-симонизмъ легъ въ основу нашихъ убъжденій и неизмѣнно остался въ существенномъ».

И толчокъ былъ силенъ. Онъ раздѣлилъ русскихъ политическисознательныхъ людей на два лагеря. Въ одномъ старомъ остались либералы, во главѣ съ Полевымъ, извѣстнымъ издателемъ Московскаго телеграфа, другой—новый—образовали Огаревъ и Герценъ.— Во имя какихъ принциповъ?

Герденъ отвѣчаетъ: соціализма и реализма.

Соціализмъ — понятіе искони опредѣленное, но въ реализмъ вкладывается разное содержаніе, смотря по временамъ и направленіямъ. Для Герцена тридцатыхъ годовъ онъ заключался въ освобожденіи женщины и въ искупленіи плоти, что и составляло, по его мнѣнію, сущность сенъ-симонистской вѣры, и проповѣдники ея рисовались воображенію будущаго блестящаго публициста картинно и увлекательно.

Они — «восторженные юноши» — «торжественно и поэтически» явились среди «мѣщанскаго міра» въ странномъ костюмѣ, но ис-

<sup>1)</sup> Ричь передъ докторскимъ диспутомъ.

полненные мысли и мужества, «съ своими неразрѣзными жилетами, съ отрощенными бородами» они знали, что сказать и во имя чего позвать передъ свой судъ старый порядокъ вещей, хотѣвшій ихъ судить по кодексу Наполеона и по орлеанской религіи»<sup>1</sup>).

Такъ думалъ растроганный русскій искатель истины за предѣлами французскаго либерализма и нѣмецкой философіи. И чему же онъ отдавалъ свое благородное сердце?

Той самой вѣрѣ, какую осудиль не наполеоновскій кодексь, а оппозиціонно-настроенный судъ присяжныхъ іюльской эпохи, отвергла не орлеанская религія, а всѣ, кто желаль быть вѣрнымъ послѣдователемъ сенъ-симоновскаго ученія и кто искупленіе плоти и освобожденіе женщины, т.-е. но толкованію отца Анфантэна упраздненіе старой семьи и старой личной нравственности, не могь признать сенъ-симонизмомъ и видѣлъ въ новой вѣрѣ произвольное и своеобразное открытіе человѣка, только внѣшне приставшаго къ сенъ-симонистскому движенію, и имя этого открытія должно быть анфантэнизмъ.

Герценъ, слѣдовательно, становился жертвой недоразумѣнія. Подлинную сенъ-симоновскую мысль въ его глазахъ заслонила ересь, и если бы Сенъ-Симонъ могъ встать изъ гроба, онъ явился бы первымъ въ рядахъ ея противниковъ.

Прошли многіе годы, и мы не видимъ, чтобы недоразумѣнье исчезло. Позже Герценъ съ увлекательнымъ остроуміемъ говоритъ о сенъ-симонизмѣ, но предъ нами нѣтъ исторической дѣйствительности. Сравниваются наши столицы, какъ представительницы двухъ различныхъ умственныхъ типовъ. Въ Москвѣ больше поэтическаго элемента, учености, но за то больше и беззаботности и разноголосицы въ мнѣніяхъ. Петербургъ болѣе практиченъ, прямолинеенъ и точенъ, и два соціальныхъ французскихъ направленія подѣлили свою власть надъ центрами русской умственной жизни. Фурьеризмъ съ своими математическими выкладками долженъ былъ встрѣтить отголосокъ въ Петербургѣ, а «къ москвитянамъ удивительно шелъ сенъ-симонизмъ съ своею неопредѣленностью и религіозностью».

Но, очевидно, или Москва не вполнѣ соотвѣтствовала присвоенной ей характеристикѣ, или сенъ-симонизмъ оказывался не достаточно поэтическимъ и религіознымъ, — только Москва и сенъ-симонизмъ не сошлись. По временамъ мы слышимъ, повидимому, ясные отголоски подлиннаго сенъ-симоновскаго ученія. Ихъ особенно много въ мечтательныхъ нѣсколько туманныхъ разсужденіяхъ князя Одоевскаго. Онъ, чувствительный поклонникъ естественныхъ наукъ,

<sup>1)</sup> Сочиненія А. И. Герцена. Généve 1878, гл. VII.

изъ своей любительской лабораторіи залетаеть подчасъ въ очень отвётственныя области: толкуеть о систематизаціи положительныхъ знаній, пускается въ сравненія исторіи съ химіей, ему грезится новая наука—аналитическая этнографія... Сенъ-Симонъ, рѣшившій задачу возвести исторію на высоту опытной науки, отнесся бы съ уваженіемъ къ этимъ полетамъ. Но изъ устъ князя Одоевскаго мы не слышимъ ни разу даже имени Сенъ-Симона, и разныя слова сенъ-симонистской окраски такъ и остаются гуломъ отдаленнаго звона.

Но вотъ явился на сцену русской литературы москвичъ особаго склада, — неистово-стремительный и искренній, именовавшій себя *іудеемз* по жгучему отвращенію ко всему филистимлянскому т.-е. «невѣрному», неопредѣленному, примирительному. И кому же какъ не Бѣлинскому привѣтствовать родную душу въ лицѣ философа, превозносившаго энтузіазмъ, идейную экзальтацію, какъ высшія двигательныя силы прогресса... «Чтобы совершать великія дѣла, надо быть одушевленнымъ страстью» — предсмертный завѣтъ Сенъ-Симона. А Бѣлинскій съ наивной искренностью генія объявлялъ: «лучше быть падшимъ ангеломъ, т.-е. дьяволомъ, нежели невинною, безгрѣшною, но холодною и слизистою лягушкой», и яростно громилъ холодный скептицизмъ— нравственный недугъ безплодныхъ энохъ.

И эти родственныя души не встрѣтились ни на мгновеніе.

Бѣлинскій за свой недолгій вѣкъ успѣлъ принести обильную дань вниманія и восхищенія главнѣйшимъ французскимъ движеніямъ— сощальному и позитивному. Грановскій настойчиво рекомендуетъ ему Пьера-Леру, самъ онъ въ восторгѣ отъ дарованій Луи Блана, умственной силы Литтре, умѣетъ распознать недостатокъ творчества въ талантѣ Конта, наконецъ, Жоржъ-Зандъ для него «первая поэтическая слава современнаго міра», именно какъ ученица Леру, то-есть какъ художественный отпрыскъ сенъ-симонистскаго ствола.

И это не все. Бѣлинскій не одинокъ. Намъ сообщаютъ, что въ началѣ сороковыхъ годовъ среди русскаго общества «подвергались всестороннему изученію и обсужденію и были во всѣхъ рукахъ» книги Прудона, Кабе, Леру и особенно Фурье. Эти властители русскихъ думъ смѣнили Шеллинга и Гегеля, и у нихъ явились «свои ораторы, комментаторы, толковники» <sup>1</sup>). И ничего подобнаго у Сенъ-Симона. Его имя даже не упоминается хотя бы рядомъ съ именемъ Леру, который открыто и громко призналъ его

<sup>1)</sup> Анненковъ. Воспом. и кринич. очерки. III. Спб. 1871. стр. 70-1.

геніальнымъ соціальнымъ мыслителемъ. И признаніе стояло въ томъ самомъ журналѣ, гдѣ Жоржъ-Зандъ печатала чаровавшіе Бѣлинскаго романы<sup>1</sup>).

Немного спустя взошла зв'язда Маркса и привлекла не только русскіе просв'ященные умы, —даже русскія широкія натуры и очень скромные умственные темпераменты. Б'ялинскій узнаеть о Маркс'я еще какъ издател'я *Нимецко-французскихз ежсегодников*я и горячо прив'тствуеть критическую и протестующую стихію новаго ученія. Рядомъ съ Б'ялинскимъ идетъ Анненковъ. Уравнов'яшенный литераторъ-обыватель, эстетикъ и библіографъ лично знакомится съ Марксомъ, получаетъ отъ него письма философскаго содержанія, наконецъ, сообщаетъ, что даже степные пом'ящики поддавались обаянію марксизма и выражали готовность приносить во имя его солидныя матеріальныя жертвы.

Конецъ сороковыхъ годовъ разгаръ экономическихъ и соціальныхъ вопросовъ въ русской публицистикѣ, и молодой ученый Милютинъ достойно представляетъ популярную исторію политической экономіи, пишетъ превосходную статью о Пролетаріяхъ и павперизмъ въ Англіи и во Франціи и заодно съ молодымъ критикомъ Майковымъ сѣетъ сѣмена марксизма<sup>2</sup>).

Пролетаріи, павперизмъ, Марксъ... все это области не только смежныя съ сенъ-симонизмомъ, но по существу сенъ-симонистскія. И марксизмъ это понимаетъ: устами Энгельса онъ называетъ своимъ учителемъ Сенъ-Симона рядомъ съ Гегелемъ.

Послѣ затишья пятидесятыхъ годовъ наступило юношескипобѣдоносное движеніе шестидесятыхъ. Въ немъ сколько угодно народолюбія, соціальной страсти, присутствуетъ даже вдумчивая экономическая мысль. Чернышевскій—знатокъ классической политической экономіи, и, что еще важнѣе, историкъ политической и соліальной борьбы во Франціи XIX вѣка. Добролюбовъ, совмѣщающій трогательное прекраснодушіе съ остротой публицистическаго взгляда, пишетъ объ Оуэнѣ, наконецъ Писаревъ сочиняетъ обширную статью объ историческихъ идеяхъ Конта, зачитывается романомъ *Что дълать*, т.-е. трактатомъ о рабочей ассоціаціи. И среди всѣхъ этихъ увлеченій и задачъ одинъ Чернышевскій посвящаетъ Сенъ-Симону нѣсколько почтительныхъ страницъ, но Сенъ-Симону столь же мало историческому, какъ и восторги Герцена предъ сенъ-

<sup>1)</sup> Revue Indépendante.

<sup>2)</sup> Omer. san. 1847, anp. Kpumur. onumu, Maükoba, crp. 614-7.

симонизмомъ, — Сенъ-Симону соціалисту. И добрыя чувства Чернышевскаго вызвали въ литературѣ, кажется, единственный отголосокъ: въ началѣ семидесятыхъ годовъ вдохновили автора Исторіи соціальныхъ системъ Щеглова на рѣзкій отпоръ всякой положительной оцѣнкѣ Сенъ-Симона, какъ серьезнаго, сознательнаго соціальнаго мыслителя.

Одновременно Шеллеръ-Михайловъ писалъ очерки Пролетаріата во Франціи и могъ бы указать правый путь между неосновательнымъ увлеченіемъ и преднамѣренной слѣпотой, но для главы о Сенъ-Симонѣ онъ пользовался двумя томами его сочиненій и старой полупамфлетической работой о его жизни и идеяхъ. Когда составлялись очерки, матеріалъ былъ несравненно обширнѣе, были изданы почти всѣ философскія сочиненія Сенъ-Симона и удостовѣрена, слѣдовательно, зависимая роль контовскаго позитивизма<sup>1</sup>). Русскому публицисту все это оказалось недоступнымъ, и разсказъ о Сенъ-Симонѣ не выходилъ за предѣлы узкихъ біографическихъ рамокъ. Будто это явленіе уже оцѣненное и приговоренное къ сдачѣ въ архивъ и съ нимъ можно покончить, удовлетворивъ любознательность читателя о томъ, что было и чего не будетъ вновь...

Наконецъ, послѣдняя полоса русско-европейской публицистики марксистская. Мы только что видѣли, она не нова по происхожденію, но послѣ движенія шестидесятыхъ годовъ она—самая сильная и свѣжая европейская струя въ русскомъ морѣ. И несмотря на обновленіе и большой, повидимому, запасъ молодой энергіи, психологія русскаго марксизма осталась прежняя: преобладаніе догматизма надъ историческимъ анализомъ доктрины. Въ этомъ преимущественно и заключалась слабая сторона марксизма, и именно она должна была открыть доступъ разлагающей критикѣ.

А если нѣть историческаго анализа, нѣть и познанія соціальнофилософской почвы марксизма, не могло быть тщательно оцѣнено заявленіе Энгельса, и еще больше—даже отдаленно не могла быть почувствована истина, что въ ученіи объ экономическомъ факторѣ Сенъ-Симонъ такой же властный предшественникъ для Маркса, какимъ онъ является въ позитивизмѣ для Конта.

Такова судьба сенъ-симонизма въ русской публицистикѣ. А между тѣмъ эта публицистика такъ нервно-отзывчива и почтительновнимательна ко всему, что занимаетъ воображеніе и умъ Европы. Очевидно, на западѣ слѣдуетъ искать первопричины русскихъ недоразумѣній и забвеній.

<sup>1)</sup> Ocuvres choisis въ 3 томахъ вышли въ 1859 году.

И дъйствительно, здъсь почти цълое столътіе допускалась несправедливость—безпримърная въ исторіи человъческой мысли, можеть быть, единственная, увънчивались славой ученики, подражатели, толкователи, и развъ только для полноты фактическихъ обозрѣній называлось имя учителя, подлиннаго автора.

И во главѣ несправедливаго потомства шель человѣкъ какъ философъ, созданный и направленный Сенъ-Симономъ. И онъ самъ сначала рѣшительно призналъ эти благодѣянія, а потомъ не жалѣлъ ни страсти, ни гнѣва опозорить Сенъ-Симона, какъ человѣка, и навсегда похоронить его память, какъ мыслителя.

Человвкъ этотъ-Огюсть Конть.

Менѣе всего философское побужденіе отдѣлаться отъ сознанія нравственной зависимости и внушить другимъ убѣжденіе въ своей геніальной творческой самобытности подсказало Конту злобные памфлеты на учителя, кому онъ самъ приписывалъ свое политическое развитіе, философское направленіе всей своей жизни, даже открытіе въ немъ—въ Контѣ—способностей, какихъ онъ самъ въ себѣ не подоврѣвалъ.

Сенъ-симонисты образъ дѣйствій Конта цѣнили по достоинству, но ихъ поразилъ свой недугъ—анфантэнизмъ. Маскарадная, сенсаціонная «церковь» вызвала расколы и междоусобицы, набросила тѣнь комическую и отталкивающую вообще на сенъ-симонизмъ. Анфантэнъ могъ съ какой угодно горячностью обзывать Конта *Іудой, Курсз позитивной философіи*, сопоставленный съ проповѣдями объ искупленіи плоти, неминуемо рѣшалъ вопросъ въ пользу Конта. И отъ третьяго лица требовалась усиленная добрая воля, особое психологическое вниманіе и читательское терпѣніе, чтобы перерѣшить вопросъ.

Контъ и Анфантэнъ оказались опасными именно потому, что ненависть одного и компрометирующія откровенія другого могли опираться на непонятые или преднам'вренно истолкованные факты.

## III.

Обратитесь къ личности и дъятельности Сенъ-Симона, васъ встрътятъ неожиданныя явленія: жизнь не-философа, произведенія не-писателя. Сенъ-Симонъ поставилъ себъ задачу создать положительную науку объ обществъ, и направился къ ръшенію ея своеобразнымъ путемъ. Не сталъ онъ тщательно изучать литературы предмета, какъ это водится среди ученыхъ и философовъ, а предписалъ себъ практическія правила: «въ цвътущій возрастъ вести жизнь самую оригинальную и самую дъятельную», «перебывать во всёхъ слояхъ общества, лично становиться въ возможно болёе многочисленныя положенія и даже создавать для себя и для другихъ положенія еще небывалыя». Философское ученіе должно явиться плодомъ реальныхъ житейскихъ опытовъ, на старости лётъ.

И программа выполнялась ръшительно.

Сенъ-Симонъ до такой степени усердно становился въ разнообразныя соціальныя положенія, что его жизнь, по его собственному сознанію, превратилась въ рядъ паденій, то-есть поистинѣ драматическихъ внѣшнихъ неудачъ, по крутой лѣстницѣ отъ богатства и наслажденій жизнью до нищеты и голода. И кто могъ бы съ точностью опредѣлить, гдѣ здѣсь кончался головокружительный авантюризмъ экзальтированной натуры и начинались цѣлесообразные соціальные опыты? Отъ судей не потребуется особенной находчивости отодвинуть грань въ какую угодно сторону. И уже самъ Сенъ-Симонъ предубѣжденіе публики противъ него считалъ естественнымъ.

Плохую услугу оказывали странному философу и его сочиненія. Аристократь, считавшій себя знатнѣе Бурбоновь, не придаваль никакого соціальнаго значенія своему происхожденію, но владѣль перомъ какъ большой баринъ—небрежно, капризно, нерѣдко поразительно - наивно и неумѣло, нервничалъ и фантазировалъ за письменнымъ столомъ, съ кокетливой непринужденностью джентльменаимпровизатора. Въ результатѣ удивительному писателю пришлось чистосердечно сознаться, что чтеніе его произведеній — ванятіе «тягостное».

Вотъ какой дѣятель выступилъ на философское поприще!

До тѣхъ поръ считалось удѣломъ однихъ поэтовъ «возможно глубже запускать руки въ жизнь», не отступая ни передъ какими рискованными личными испытаніями; теперь философъ соревновалъ съ вольнолюбивыми служителями музъ и самоотверженно погружался въ соціальное море, ища разгадки его волненій и бурь и тайны предотвращать катастрофы.

И онъ представилъ разгадку, ясную, послѣдовательную, фактически-обоснованную, но и здѣсь встрѣтился съ могущественнымъ врагомъ всякой оригинальной истины.

Онъ—неутомимый наблюдатель и дёлатель жизни — желалъ извлечь изъ нея принципъ столь же объемлющій и глубокій, какъ сама жизнь. Въ соціальной теоріи онъ не могъ не отвести подобающаго мъста встмъ реальнымъ силамъ исторической эволюціи, и поставилъ даже благонамъреннъйшихъ критиковъ въ безсознательно ложное, трудное положеніе.

Человическому уму свойственно естественное влечение фило-

софскія явленія располагать по традиціоннымъ рубрикамъ, новую мысль вдвигать въ знакомыя, прочно установленныя рамки. Онѣ давно готовы для всякаго направленія— философскаго, политическаго, соціальнаго, и на нихъ стоять надписи: идеалистъ-матеріалисть, либералъ-консерваторъ, соціалистъ-буржуа.

И воть, — сколько усилій было потрачено на безплодную задачу наложить на философію Сенъ-Симона какую-нибудь общедоступную монистическую этикетку! Но Сенъ-Симонъ не нашелъ въ жизненномъ процессѣ ни героическаго торжества возвышенныхъ предначертаній, ни исключительной власти темныхъ инстинктовъ, и цивилизація, по его мнѣнію, не создается ни вдохновенными порывами въ будущее, ни тоскующими вожделѣніями о прошедшемъ и не обѣщаетъ ни соціалистической безличной мастерской, ни буржуазнаго хозяйскаго блаженства.

Сущность культурнаго процесса—послѣдовательное развитіе всеобщаго свободнаго производительнаго труда—умственнаго и матеріальнаго. Одинъ трудъ—изслѣдованіе законовъ природы, другой—пользованіе ими въ цѣляхъ облегченія и украшенія жизни человѣчества. Первый ведеть къ позитивизму, другой—къ ассоціаціи, и такъ какъ изученіе природы и совершенная форма ся эксплуатаціи взаимно и неразрывно связаны, то ассоціація и есть позитивный строй общества. Но позитивизмъ—строгій анализъ и осмысливаніе силъ исторической эволюціи. Силы эти—личный трудъ, таланть и оправдываемая трудомъ личная собственность. И эти силы полагаются въ основу ассоціаціи: на собственниковъ распространяется религіозно-соціальный догмать о личномъ производительномъ трудѣ, на несобственниковъ— право вносить въ ассоціацію трудъ и таланть на равныхъ основаніяхъ съ капиталомъ.

Считать ли это ученіе окончательнымъ отвѣтомъ на наши запросы о наилучшемъ будущемъ человѣчества?

Нѣтъ, — отвѣтилъ бы Сенъ-Симонъ. Это только заключеніе, на какое уполномочиваетъ насъ пережитой историческій процессъ. Анализъ его заставляетъ соціальнаго философа предвидѣть позитивную доктрину на почвѣ систематизированныхъ положительныхъ наукъ и соотвѣтствующій ей общественный строй ассоціаціи. Но мы не видимъ конца эволюціоннаго движенія цивилизаціи и не можемъ утверждать, что человѣческій умъ не въ силахъ создать болѣе совершенной доктрины, чѣмъ позитивизмъ, и выработать, слѣдовательно, иной планъ общежитія, — высшій, чѣмъ ассоціація. Одинъ только принципъ, по мнѣнію Сенъ-Симона, останется незамѣнимымъ — евангельское ученіе о любви. Нравственная сущность принципа вѣчна, — могутъ мѣняться только его практическія при-

ложенія. Но воля цивилизаціи въ своемъ конечномъ стремленіи совпадаеть съ истинно-христіанскимъ идеаломъ, научно понятымъ: улучшеніе нравственнаго, умственнаго и физическаго существованія бълнъйшаго и многочисленнъйшаго класса. Эту волю пивилизации соціальному дѣятелю необходимо не только усвоить разумомъ, но и воспринять чувствомъ. Чтобы дъйствовать, надо не только понять, но и полюбить цёль дёйствія, надо проникнуться сощальнымъ энтузіазмомъ. Отсюда ученіе Сенъ-Симона о значеніи личности въ историческомъ процессъ. Онъ неотвратимъ въ своемъ развити, но невъжество и эгоизмъ отдѣльныхъ людей могутъ замутить его движеніе, — вызвать насильственный перевороть или безсмысленную реакцію. Быть политикомъ, значить предварительно стать соціальнымъ философомъ и филантропомъ не ради чувствительныхъ побужденій, а потому, что историческая эволюція стихійно мстить за неразуміе разума и неотзывчивость сердца, постепенно уничтожая эксплуатацію человѣка человѣкомъ и раздавливая всякую попытку остановить холь вешей.

Такова сущность открытія Сенъ-Симона. На пути къ нему философъ встрѣтился съ великими вопросами нравственности, политики, религіи, и его рѣшенія этихъ вопросовъ глубоко врѣзались въ умственное достояніе нашего времени. Этотъ фактъ признали даже непримиримые враги сенъ-симонизма. И не могли не признать. Будто сѣмена — идеи Сенъ-Симона разлетѣлись по культурной міровой нивѣ, каждое нашло свою борозду, и эти борозды не заросли до послѣднихъ дней во всѣхъ цивилизованныхъ странахъ. И я затруднился бы скорѣе выборомъ, чѣмъ количествомъ примѣровъ.

Когда на родинѣ Сенъ-Симона философская и художественная литература ополчается на буржуазный парламентаризмъ и рисуеть ожесточенными красками политикана-дилеттанта и карьериста, литература воскрешаетъ излюбленную борьбу Сенъ-Симона противъ артистовъ фразы и партійныхъ поединковъ.

Когда французскій экономисть желаеть выяснить причины экономическихъ побѣдъ Германіи надъ Франціей и настаиваеть на тѣснѣйшемъ единеніи науки и промышленности, онъ пользуется однимъ изъ основныхъ соціальныхъ принциповъ Сенъ-Симона<sup>1</sup>).

Когда вожди германской соціалъ-демократіи усиливаются установить свою политику на эволюціонной почвѣ и освѣтить свои

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Henri Hauser. Le developpement économique de l'Allemagne. Revue des cours, 9 mars 99.

задачи анализомъ историческаго процесса, они выполняютъ сенъсимоновскую программу всёхъ соціальныхъ преобразованій.

Когда германское правительство съ своей стороны составляеть планъ высшія административныя функціи вручать людямъ экономически-просв'ященнымъ и опытнымъ, оно усвоиваеть желаніе Сенъ-Симона видъть во главъ администраціи не чиновниковъ-рутинеровъ, а индустріаловъ.

Когда англійская рабочая масса организуется въ союзы и ведетъ борьбу съ представителями капитала путемъ мирныхъ ассоціацій, она выполняетъ практическую программу сенъ-симоновскаго индустріализма.

Когда даровитьйшій англійскій историкь политической экономію считаеть необходимымь объяснить положительное культурное значеніе средневёковыхъ католическихъ учрежденій и съ освобожденіемъ общинъ начинаеть исторію новаго научно-промышленнаго движенія, онъ буквально воспроизводить сенъ-симоновскую философію исторіи <sup>1</sup>).

Когда представители итальянской интеллигенціи и науки стараются поднять народное земледѣліе и мелкую промышленность путемъ общедоступнаго кредита, они являются подлинными сенъсимонистскими политиками.

Когда у насъ ставится вопросъ о замънь школьнаго классицизма жизненно - образовательной и нравственно - просвътительной системой, сенъ-симонизмъ можетъ быть призванъ какъ одинъ изъ блестящихъ и глубокихъ руководителей на новомъ пути.

Наконецъ, на западъ сенъ-симонизмъ одерживаетъ самую общую и самую почетную побъду. Молодые представители соціальной философіи въ Германіи и во Франціи возстаютъ противъ чисто-экономическаго толкованія соціальнаго вопроса и видятъ въ немъ поиски не только за матеріальными средствами жизни, но и за ея нравственнымъ содержаніемъ, ея высшимъ идеальнымъ смысломъ, способнымъ возмъстить для человъчества потрясенныя и утраченныя върованія.

Очевидно, мы невольно, часто безсознательно, живемъ въ атмосферъ сенъ-симоновской мысли, такъ же какъ инстинктивно дышимъ воздухомъ и безпрестанно получаемъ право примънить къ этой мысли опредъление, какое Вальтеръ давалъ основнымъ идеямъ XVIII въка: сенъ-симонизмъ есть здравый смыслъ европейской соціальной политики.

Ив. Ивановъ.

1) Инграмъ.

## **Н. Ж.** Гюисмансъ<sup>1</sup>).

٢.

Занятія «оккультическими науками», какъ всёми другими видами мистической практики, не исключая спиритизма, представляють самыя разнообразныя опасности для здоровья тёла и духа. Не говоря про всёмъ извёстныя нервныя разстройства, близко граничащія съ умопомѣшательствомъ, которыя постоянно поражають людей, погружающихся въ мутныя воды «тайны» и «эзотерическихъ» ученій, правственная и умственная физіономія мистиковь часто претеритваеть коренныя и ужасающія измтененія. Стремленіе развить въ себѣ какія-то сверхчеловѣческія силы, искусственное погруженіе себя въ экстатическія состоянія при помощи самовнушенія, аскетическихъ режимовъ, смѣняющихся въ большинствѣ случаевъ эксцессами, подчиняють всю сумму умственныхъ и эмоціональныхъ силь человѣка, не умѣряемыхъ разсудкомъ, всѣмъ капризамъ не высшихъ, а низшихъ инстинктовъ. Celui qui veut faire l'ange fait la bête, — говориль Паскаль, но практика «оккультическаго» мистицизма даеть не только животное, но нѣчто гораздо худшее --- безумно-преступнаго человѣка. Въ разгульномъ вихрѣ неуравновѣшенной души мистика-невропата половые инстинкты, половое извращеніе, рядъ преступныхъ импульсовъ занимають часто все поле духовной жизни. При полной отчужденности отъ другихъ людей, при безумномъ сознани своего мнимаго превосходства надъ людьми и даже надъ природой, законами которой онъ силится управлять, живя безконтрольно въ фиктивномъ мірѣ, созданномъ больнымъ воображеніемъ, мистикъ - оккультистъ делается «одержимымъ влымъ духомъ». Имъ «владееть сатана». Онъ отходить отъ общечеловеческихъ чувствъ во всёхъ смыслахъ и погружается въ омуть больного разврата, сопровождаемаго святотатствомъ, безцёльной жестокостью и въ са-

1) Научн. Слово 1904, І.

момъ крайнемъ своемъ развитіи безумными, кровожадными преступленіями. Иногда такія душевныя извращенія ограничиваются разнузданностью фантазіи въ этомъ направленіи, иногда они переходять въ активность. Человѣкъ, впавшій въ такое состояніе, «сатанисть» и «садисть». Говоря о Ропсѣ, посвятившемъ свой огромный талантъ сумасшедшему кошмару разврата, Гюисмансъ даетъ удивительное опредѣленіе сатанизма: «онъ (Ропсъ) прославилъ спиритуализмъ сладострастія, который есть ни что иное, какъ сатанизмъ, и изобразилъ на неподражаемыхъ страницахъ сверхъестественное разврата, сверхчувственное зла».

Признание «сатанизма» не какъ патологическаго состояния, а какъ реальнаго факта служенія духу зла — дьяволу, въ сущности является лишь изнанкой католицизма хотя бы по одному тому, что святотатство «черной мессы», красугольный камень сатанизма, основано на католической догматикъ и даже не можетъ быть совершено безъ присутствія посвященнаго аббата, или безъ гостій, добытыхъ тъмъ или инымъ путемъ изъ католическихъ церквей. Кто върилъ въ дьявола и трепеталъ въ чувственномъ матеріализмѣ понятія о вынужденномъ имъ грѣхѣ, тому свойственъ страхъ дьявола, страхъ ада, а также и стремление замолить гръхъ, изгнать дьявола эксгорсизмомъ, обратиться къ ортодоксальному католицизму. Сатанизмъ становится преддверіемъ ортодоксіи у многихъ скептиковъ, искавшихъ въры, у которыхъ не хватило силы порыва къ идеалу. или силы философской мысли для иного разрёшенія религіозныхъ и мистическихъ потребностей. Многіе выдающіеся оккультисты того времени и люди, стоявшіе, подобно Гюисмансу, близко къ мистическому движенію конца вѣка, послѣ долгихъ странствій въ тайникахъ запредѣльнаго вернулись въ концѣ-концовъ въ лоно католической церкви. Не всякому дана способность создать свое собственное идеалистическое міросозерцаніе.

Описанію этого переходнаго состоянія мистика, едва отошедшаго оть скептицизма, и обращенію его къ пасынку католицизма сатанизму, посвященъ знаменитый романъ Гюисманса «Lá-Bas» (1891 г.). Его появленія ждали съ надеждами встрѣтить тамъ новую profession de foi Гюисманса въ смыслѣ присоединенія къ идеалистической школѣ въ литературѣ и спиритуалистической философіи; но ожиданія эти не оправдались: въ «Lá-Bas» Гюисмансъ стоить къ натурализму ближе чѣмъ въ «A-Rebours», и хотя оспариваетъ матеріализмъ, но не возвышается надъ нимъ.

Было бы совершенно невозможно и довольно безполезно излагать подробно содержание этого романа, въ которомъ нѣкоторыя любовныя сцены по цинизму превосходятъ все, что было когда-либо напечатано, не исключая аналогичныхъ страницъ въ «La Terre» Золя, гдѣ по крайней мѣрѣ нѣтъ ничего утонченнаго... Въ романѣ интересна и важна не любовная исторія литератора Дюрталя и сатанистки m-me Chantelouve, не описаніе (кажется довольно фантастическое) «черной мессы», которую служитъ страшный аббатъ Докръ; не блѣдныя, второстепенныя лица, а умственная и нравственная окраска Дюрталя, личность, въ которой отнынѣ и навсегда воплотился авторъ.

Въ области эстетическихъ теорій взгляды Гюисманса нретерпри новое изменение: онъ опять вернулся къ натуралистическимъ хотя и видоизмѣненнымъ. Какъ воззрѣніямъ. бы отвѣчая на распространившіеся слухи въ литературныхъ кругахъ объ его открытомъ переходѣ въ лагерь тогдашнихъ «декадентовъ», онъ начинаетъ романъ споромъ между Дюрталемъ и его другомъ де-Герми, докторомъ и мистикомъ, о тенденціяхъ натурализма. Де-Герми нападаетъ на натурализмъ, осуждаеть его не за грубость пріемовъ, а за «грязь людей», за то, «что онъ воплотилъ матеріализмъ въ литературѣ, прославилъ демократизмъ искусства»; за то, что онъ откинулъ сверхчувственное, отридалъ грезу», объяснялъ всѣ проявленія человѣческой души «аппетитами и инстинктами» и, наконець, за то, что онъ «превозносилъ ужасную современную жизнь, хвалилъ американизмъ новыхъ нравовъ и закончилъ похвалой грубой силы и апоееозомъ несгараемаго сундука». Эти обвиненія раздражали Дюрталя «особенно потому, что уже въ теченіе долгихъ мѣсяцевъ онъ боролся съ самимъ собою и что теоріи, которыя онъ считалъ несокрушимыми, мало-по-малу разрушались, наполняя его умъ развалинами». Онъ признавалъ всѣ недостатки натурализма, но не видѣлъ «возможности романа внѣ натурализма», если не вернуться къ «чепухѣ романтиковъ, кь шерстистымъ произведеніямъ Шербюлье и Фёлье, или къ мертвымъ исторіямъ Тёрье и Санда». Конечно, романъ не долженъ объяснять таинственныхъ явленій духа физіологическими данными, онъ самъ собою долженъ раздѣляться на двѣ части: на жизнь души и на жизнь тѣла. Романисть должень идти по глубокой дорогь, проложенной Золя, но параллельно съ нею провести другую, «воздушную» дорогу и достигнуть иныхъ сферъ при помощи «спиритуалистическаго натурализма». Дюрталь не видить ни одного писателя, который соединиль бы въ своихъ произведеніяхъ эти дороги, кромѣ развѣ Достоевскаго, едва приблизившагося къ такой концепции. Во Франции онъ видить съ одной стороны писателей, которые сдѣлали натуралистическій романъ доступнымъ для «салоновъ», исключивъ изъ своихъ произведеній всякій см'ялый сюжеть и всякую новизну языка, и «лагерь

декадентовъ болѣе рѣшительный, который откинулъ рамки, среду, даже тѣло и лепечетъ, подъ предлогомъ духовной бесѣды, непонятнымъ языкомъ телеграммъ. Въ сущности онъ ограничивается тѣмъ, что скрываетъ безпримѣрный недостатокъ мысли намѣренной темнотой стиля». Дюрталю казалось, что въ литературѣ ничего не осталось стойкаго, кромѣ «потребности въ сверхъестественномъ» и эта потребность, за отсутствіемъ болѣе высокихъ идей, «билась какъ могла въ спиритизмѣ и оккультизмѣ».

Только въ старинной живописи Дюрталь находить образець спиритуалистическаго натурализма, этого соединенія души и тѣла, того, что онъ дальше называеть «супранатурализмомъ». Онъ вспоминаеть распятіе Матеуса Грюнвальда, въ которомъ, по его мнѣнію, достигнута высшая точка сліянія двухъ крайнихъ полюсовъ ужасающаго и отвратительнаго реализма тѣла и высочайшаго идеала духа. «Но тогда логично я долженъ придти къ католицизму среднихъ вѣковъ, къ мистическому натурализму», говорить себѣ Дюрталь. Этого вывода онъ сдѣлать не можеть, не чувствуя ни вѣры, ни «необходимой воли, чтобы отдаться и скользить не удерживаясь во тъму непреклонныхъ догматовъ». Пока ему кажется достаточнымъ быть спиритуалистомъ, признавать сверхъестественное, чтобы создать «супранатурализмъ».

Примитивы, которые, по мнѣнію Дюрталя, тоже осуществили идеаль искусства, которые, по его же словамь, умѣли среди совершенно вѣрной дѣйствительности обстановки, терпѣливо скопированной, создавать людей несомнѣнно реальныхь, «съ лицами, часто некрасивыми, но мощно воспроизведенными въ общемъ», эти примигивы знали людей, которыхъ изображали, любили ихъ обстановку, наблюдали и любили вообще жизнь своего времени и поэтому чувствовали ея душу. Между тѣмъ Дюрталь, или Гюисмансъ, желаетъ закрыть книгу жизни человѣчества на далекомъ прошломъ, на давно пережитыхъ среднихъ вѣкахъ, которые можно изучать, воображать, но не наблюдать, а этимъ самымъ уже исключается первый край «супранатурализма»—широкая дорога, проложенная Золя.

Завётная мечта Дюрталя «рухнуться въ прошлое», ничего не знать объ этой эпохё, которую олицетворяеть «ресторанный лакей, для обогащенія себя законнымъ бракомъ насилующій дочь своего хозяина». Де-Герми утверждаеть, что между Дюрталемъ и другими реалистами всегда существовала основная разница; онъ ненавидѣлъ свое время, реалисты его обожали. И дѣйствительно, «въ тотъ день, когда Дюрталь погрузился въ страшную и очаровательную эпоху среднихъ вѣковъ, онъ почувствовалъ, что ожи-

ваетъ». Дюрталь и Де-Герми часто посъщають звонаря церкви Сенть-Сюльпись Кархе, который живеть на колокольнь, настоящий католикъ-мистикъ, любитъ колокола, знаеть ихъ исторію и символику и ведеть съ двумя друзьями безконечные разговоры о мистикѣ; всякій разъ когда описываются эти посёщенія. Гюисмансь указываеть на удовольствіе Дюрталя чувствовать себя «такъ далеко отъ Парижа, такъ далеко отъ вѣка». Его нелюбовь къ современностине критика человѣка, который желаеть лучшихъ условій для своей родины или для человѣчества, а безапелляціонный приговоръ. убъжденіе, что лучше быть и не можеть. Идеала общественной жизни онъ ищеть не впери, а позади. Онъ убѣжденъ, что общественные классы среднихъ въковъ-дворянство, духовенство, буржувзія и народъ-обладали болѣе высокой душой; по его мнѣнію, можно утверждать, что «общество только падало въ течении четырехсоть лёть, отдёляющихъ насъ оть среднихъ вёковъ». Тогда церковь умѣряла грубость пьянаго, кровожаднаго тирана-сеніора и направляла его на героические поступки, которыми онъ искупаль низость своихъ нравовъ. Въ настоящее время аристократія заменила старые инстинкты грабежа жадностью къ наживе, страстью къ дъламъ, погрязла въ любви къ физическимъ упражненіямъ акробатовъ и клоуновъ. Церковь кроткая, милостивая къ угнетеннымъ. давшая столько святыхъ въ средніе въка, въ настоящее время ненавидить бъдняка и мистицизмъ, гибнеть подъ вліяніемъ духовенства, «которое умѣряеть пылкость порыва, проповѣдуеть спокойствіе мысли, здравый смысль въ молитвѣ, буржуазность души». Жадность буржуазіи подавлялась въ средневѣковьи исповъдникомъ; купецъ и рабочій контролировались корпораціей, не допускавшей обмановъ. Благодаря существованию корпораций и наслѣдствености ремеслъ, создалось то великое прикладное искусство, секретъ котораго утраченъ навсегда. Въ современномъ обществь аристократія развращена, буржуазія эксплоатируеть рабочаго; народъ, у котораго отняли необходимый страхъ ада и въру въ вознаграждение послѣ смерти за страдание на землѣ, портить всякую работу и пьянствуеть; духовенство создаеть буржуазность души, и только иногда, вдали оть этого духовенства, нёкоторые святые монахи замаливають грёхи «каждаго изъ насъ». Монахи и сатанисты составляють единственную связь между средними выками и нашимъ временемъ. Прогрессъ науки XIX столѣтія? Гдѣ онъ? Въ чемъ прогрессъ? Восхищаются открытіемъ электричестваоно было извѣстно съ незапамятныхъ временъ; гипнотизмъ?-и имъ пользовались жрецы Египта въ Инди. Въ XIX въкъ изобръли только подаблку съёстныхъ припасовъ. Въ медицинѣ «цари науки»

ничего не знаютъ, каждый выдумываетъ новую болѣзнь, и никто не можетъ лѣчить ни одной, хотя бы потому, что всѣ лѣкарства фальсифицированы...

Въ то время какъ Дюрталь и де-Герми занимаются разсужденіями о сатанизмѣ, о сукубахъ и инкубахъ, въ то время какъ Дюрталь пишеть исторію страшнаго «сатаниста» Gille de Rais, который, по его мнѣнію, «дезъ-Ессенть своего времени», Парижъ волнуется передъ выборами генерала Буланже. Гюисмансъ едва касается этого событія, только случайно действующія лица его романа заговаривають объ этомъ. «Политика насъ не интересуеть». говорить де-Герми, «къ американскимъ рекламамъ Буланже вы такъ же равнодушны какъ и мы», и общество, собравшееся объдать у звонаря, переходить къ обсужденію качества приготовленныхъ къ объду блюдъ. Видъ парижской улицы, покрытой афишами Буланже и его противника Жака, вызываеть у обоихъ друзей отвращение: де Герми совѣтуетъ, проходя по улицѣ, не поднимать головы, смотрѣть на тротуаръ, на колеса, на аллегорическіе знаки разныхъ фирмъ и т. п., потому что тогда «можно представить себѣ, что живешь въ среднихъ вѣкахъ». «Всѣ разговоры. говорить Дюрталь, -- которые не относятся ни къ религіи, ни къ искусству, низки и безполезны». И, наконецъ, въ страстномъ стремленіи познакомиться съ Докромъ, аббатомъ, служащимъ черную мессу, Дюрталь заявляеть, что интересно знать только «святыхъ, мерзавцевъ и сумашедшихъ; только ихъ разговоръ стоитъ чего-нибудь.

Примитивы, такъ терпѣливо копировавшіе дѣйствительность своего времени, въроятно не отворачивались оть нея. При такой дътской концепции современнаго общества и такой злобной отчужденности оть жизни вѣка невозможно слѣдовать ни по дорогѣ, проложенной Золя, ни проводить другую — «воздушную дорогу». «Là-Bas» не выводить ни одного характера, кромѣ Дюрталя, сроднаго, почти тожественнаго Ессенту, и, пожалуй, m-me Chantelouve, въ которой нёть и признака соединенія двухъ элементовъ-тьла и души. Всь тайны ея души исключительно объясняются «аппетитами и инстинктами» половыми, притомъ до того извращенными, что всякому здоровому человѣку они кажутся невозможными. И Дюрталь, какъ типъ романа, не можеть быть названъ «супранатуралистическимъ». Въ немъ есть твло-ужасно много твла!- въ немъ есть мысли, но нигдъ не чувствуется души, того неподдающагося анализу сплетенія душевныхъ явлений, которое подъ перомъ великихъ писателей окружаеть ихъ героевъ какой-то особенной атмосферой духовности, --ореоломъ, все равно добродътельны эти герои или порочны, и притомъ совершенно независимо отъ того, держались ли эти писатели

католической или иной догматики. Остальныя лица романа—просто собесёдники Дюрталя, фигуры безъ души и безъ тёла, лишь съ внёшней оболочкой людей, служащія только для выясненія и развитія мыслей, высказываемыхъ авторомъ.

Дюрталь ищеть новаго религіознаго и философскаго міросоверцанія, но поиски его не углубляются. Вопросы метафизическіе и этическіе, если и поднимаются кое-гдѣ въ длинныхъ и многочисленныхъ преніяхъ мистиковъ, никогда не составляютъ основныхъ идей, волнующихъ Дюрталя. Его интересуетъ матеріальная и анекдотическая сторона сверхчувственнаго — философский камень, астрологія, сукубы, одержание влымъ духомъ, «порча»; онъ произносить, вмёсть съ своимъ двойникомъ де-Герми, длинныя и преувеличенныя тирады противъ позитивистовъ, не касаясь сущности позитивизма; онъ возмущенъ тёмъ, что позитивизмъ «декретировалъ, что нётъ сатанизма». поставилъ на мъсто сатанизма истерію и не далъ ей никакого объясненія. По главному недомыслію мистиковъ конца вѣка, позитивизмъ и наука соединяются въ одно. При страстности отрицанія ни одно положительное утверждение не дорого Дюрталю. Когда де-Герми заканчиваеть одну изъ своихъ филиппикъ противъ позитивистовъ, гдѣ Шарко, Рише и школа Сальпетріеры подвергаются строгому осужденію словами: «всюду тайна, и разумъ останавливается во тьмѣ, чуть только онъ хочетъ идти впередъ»,---Дюрталь со всѣмъ индифферентизмомъ скептика и эстета заявляеть: «такъ какъ все можно доказывать и ничто не върно-идеть за сатанизмъ! въ сущности это литературнъй и чище».

Пессимизмъ Дюрталя идетъ дальше отрицанія цивилизаціи и прогресса общественнаго, — онъ отрицаетъ всякое нравственное совершенствование людей. Астрологъ Жевинже излагаеть ересь «пророка» Винтраса, проповѣдовавшуюся въ 80-хъ годахъ аббатомъ Булланомъ, по которой второму пришествію Христа должно предшествовать появление божественнаго Параклета для очищения души и тёла людей. Дюрталь возстаеть противь этой мистической утопіи, показывающей впереди совершенство человѣка. «Люди, --- говорить онъ, — родились эгоистами, обманщиками, существами низкими... Никогда человъкъ не мънялся; душа его гноилась во времена книги Бытія, и теперь она не менѣе злокачественна, не менѣе зловонна. Только форма грѣховъ измѣняется; прогрессъ-лицемѣріе, утончающее порокъ». Порокъ, язвы души человѣка для него не особенно сложны, и въ этомъ онъ остается въренъ матеріализму и уже тогда стоить близко къ католицизму. Изъ всёхъ грёховъ или пороковъ, сильние всего его волнуеть, притягиваеть и отталкиваеть половая страсть, и въ эту точку сходятся всѣ его этическія стремленія. Половые инстинкты увлекають его, потомъ артистическое чутье и разсудочность заставляють его вспоминать объ этихъ увлеченіяхъ съ отвращеніемъ, и онъ начинаегъ мечтать о цёломудріи или о романтической любви къ женщинѣ, которой онъ никогда не обладалъ. На ряду съ этими колебаніями безумный развратъ Gille de Rais съ потоками дѣтской крови описывается имъ съ такою роскошью подробностей, что у читателя не хватаетъ силъ ихъ читать, а Дюрталю этотъ грѣхъ кажется великимъ, несравнимымъ съ «буржуазнымъ грѣхомъ» адюльтера m-me Chantelouve.

Лучше чёмъ гдё-либо въ «Là-Bas» отразилась безплодность и опасность худшихъ сторонъ мистики «конца вѣка». Положительныя же ея стороны остались незамѣченными Гюисмансомъ, потому что онѣ не могли быть созвучны съ его нещедрой, нетонкой, не возвышенной душой.

Умственный кризисъ, пережитый Дюрталемъ во время его поисковъ сверхчувственнаго въ парижскихъ оккультическихъ кругахъ и въ изученіи исторіи Gille de Rais, не разрѣшился ничѣмъ положительнымъ. По сравненію съ дезъ-Ессентомъ, Дюрталь дѣлаетъ одинъ шагъ впередъ: онъ считаетъ, что существованіе сатанизма обязательно признать какъ фактъ власти дьявола, что изъ этого логически слѣдуетъ вѣра въ католицизмъ, необходимость молитвы. Но онъ не можетъ ни вѣрить, ни молиться потому, что въ католицизмѣ естъ «куча догматовъ, говоритъ онъ, которые меня обезкураживаютъ и возмущаютъ». Внѣ католицизма онъ не видитъ ни вѣры, ни доктрины, ни философіи, которыя могли бы примирить его стремленія къ запредѣльному съ протестами его разума.

Но пробилъ часъ, когда онъ могъ «скользить, не удерживаясь, во тьму непреложныхъ догматовъ». Католицизмъ сторожилъ его, какъ головокружение сторожитъ человѣка на краю пропасти, и дно этой пропасти лежало далеко отъ всего прошлаго Гюисманса. Если на днѣ ея человъкъ Дюрталь нашелъ покой или утѣшение—тѣмъ лучше, но писателъ Гюисмансъ оставилъ тамъ все, что для насъ, читателей, было цѣнно въ его странномъ, но оригинальномъ и сильномъ талантѣ.

VI.

«En Route», книга, вышедшая въ 1895 г., —послѣднее произведеніе Гюисманса, которое еще можеть называться романомъ, и послѣдній томъ его свѣтской литературы.

Въ «Là-Bas» мы уже видѣли, какъ близко Гюисмансъ подошелъ къ католицизму, ему стоило сдѣлать еще одинъ шагъ, сказать себѣ, что онъ вѣритъ не только въ дьявола, но и въ Бога, чтобы сдѣлаться католикомъ. Онъ его сдѣлалъ, и въ «En Route» разсказано офиціальное возвращеніе Дюрталя въ лоно католической церкви актомъ исповѣди и причащенія.

Гюисмансъ объясняеть переходъ Дюрталя къ върт наслъдственной склонностью, потерею друзей, отвращениемъ къ жизни, любовью къ искусству. Наиболъ сильнымъ факторомъ этото перехода, думаемъ, должно признать извъстную надломанность его артистическихъ вкусовъ.

Духовная жизнь Гюисманса и только объ ней мы и имбемъ право пока судить — расщеплялась всегда надвое: на дѣятельность романиста и дѣятельность художественнаго критика, который не только знаеть искусство, но лично наслаждается имъ, живеть имъ. Очевидно въ его умственной жизни насталъ такой моменть, когда его не удовлетворяло ни то, ни другое. Мы видѣли рядъ попытокъ Гюисманса отойти отъ натурализма и создать въ области беллетристики новый путь, выработать новые пріемы творчества, «потерять дно и носиться въ грезахъ». Онъ не только не осуществилъ самъ для себя этой мечты, онъ не нашелъ ея осуществленія ни у одного современнаго писателя, онъ извёрился въ современномъ искусствё и въ своемъ личномъ творчествѣ. «Прежде, ---говоритъ онъ въ «Еп Route»,-у меня была свая, которая поддерживала меня, когда задували бури скуки; я върилз вз свои романы, я работалъ надъ своими историческими сочиненіями, у меня было искусство. Я призналь его полную несостоятельность, его безсиліе дать счастіе». Онъ не разлюбилъ искусства — эта любовь была сущностью его природы-онъ охладълъ къ искусству сноихъ современниковъ потому, что, отвернувшись съ отвращениемъ отъ современной жизни, онъ не могъ наслаждаться и современнымъ искусствомъ. Для него, умершаго среди живыхъ, оно было дисгармонично.

Когда онъ погрузился въ средніе вѣка не столько умомъ, сколько фанатическимъ чувствомъ, онъ закрылъ глаза на всякое другое искусство, кромѣ средневѣковаго, и оно привело его къ католицизму. «Настоящее доказательство католицизма, —говоритъ онъ, это искусство, которое онъ создалъ, то искусство, котораго еще никто не превзошелъ! Въ скульптурѣ и въ живописи — примитивы; мистики въ поэзіи и прозѣ; въ музыкѣ церковное пѣнiе; въ архитектурѣ романскій и готическій стили. Все держалось, пылало однимъ снопомъ, на одномъ алтарѣ; все примирялось въ единомъ пучкѣ мыслей: почитать, поклоняться, служить Раздавателю, показывая Ему, какъ отражается въ душѣ Его созданія, какъ въ вѣрномъ зеркалѣ, незапятнанная еще ссуда его даровъ». И этотъ восторгъ передъ искусствомъ среднихъ вѣковъ, «питаемыхъ Церковью», составля-

<sup>5</sup> 

етъ самую чистую и единственно высокую ноту его религіознаго настроенія.

Онъ силится пріурочить чисто католическія тенденціи къ факту своего «внезапнаго обращенія къ въръ», утверждаетъ, что «Пресвятая Дъва дъйствуетъ на насъ въ такихъ случаяхъ; Она насъ приготовляетъ (pétrit) и передаетъ въ руки Сына; но пальцы Ея такъ легки, такъ неуловимы, такъ ласкають, что душа, ими перевернутая, ничего не чувствуетъ». Стоитъ сравнить выше приведенныя, пылкія слова, когда онъ говоритъ объ католическомъ искусствъ, съ холодомъ и даже плоскостью этого объясненія божественнаго вмѣшательства въ спасеніе невѣрующей души, чтобы понять, какъ слабъ религіозно-мистический порывъ Дюрталя, въ сравненіи съ его артистически-мистическимъ чаяніемъ.

На ряду съ эстетизмомъ другой элементь столь же сильно толкаеть его къ Церкви, къ этому «госпиталю душъ» - страхъ дьявола. Не сомнѣнія въ истинности вѣры, которыя еще не покинули его, а чорть, воплотившійся въ половой грѣхъ, —сатанизмъ — мучаетъ его, заставляеть его носиться «какъ обломокъ судна между сладострастіемъ и Церковью». Нигдѣ нѣтъ у него ни порыва любви къ ближнему, ни состраданія, ни предчувствія высшихъ цѣлей жизниодинъ суевѣрный страхъ передъ грѣхомъ плоти, одно стремленіе къ цѣломудрію, какъ единственной, основной добродѣтели. Эта добродѣтель не дается ему, и «съ тѣхъ поръ, какъ онъ приблизился къ церкви, порывы мерзости сдѣлались болѣе частыми и болѣе упорными». Всюду на пути къ спасенію-западни дьявола, всюду, даже въ церквахъ, мысль Дюрталя уносится къ сценамъ распутства (подробностями которыхъ онъ съ ненужнымъ великодушіемъ награждаеть читателя), и для спасенія отъ дьявола вѣра недостаточна, необходима церковь, которая «повелёла тёлу молчать, а душё страдать». «Надобно слѣдовать предписаніямъ Церкви, исполнять ея таинства. Спасеніе отъ грѣха, отъ соблазна дьявола-принятіе причастія. При своемъ обращении къ въръ Дюрталь обходился безъ священника, но акть выполненія таинства церкви требуеть помощи духовнаго лица. Эта необходимость составляеть особую причину его колебанія. Для него католицизмъ не тепленькая въра, она не заключается всецъло въ «узкихъ обрядахъ-забавахъ старыхъ дѣвъ». Настоящій католицизмъ куда выше и чище общедоступной набожности, его надо искать въ мистикѣ, «которая составляетъ искусство, эссенцію, душу Церкви».

И здёсь съ пыломъ юношескихъ лётъ просыпается боевой характеръ Гюисманса. Какъ онъ раздёлилъ когда-то всю французскую живопись на два лагеря, академиковъ и независимыхъ, и не

находиль достаточно сильныхъ ругательствъ для первыхъ, превозносилъ выше облака ходячаго вторыхъ, такъ и въ своемъ религіозномъ мистицизмѣ онъ раздѣлилъ церковь на двѣ части-монашество и бѣлое духовенство. Духъ монашества соотвѣтствуетъ въ его представленияхъ духу средневѣковья, духу искусства того времени, духу мистики. Монашество до сихъ поръ даетъ міру святыхъ, несущихъ грѣхи міра; монашество сохранило традицію настоящаго богослуженія, старинное церковное пѣніе, красоту облаченій и церемоній, которыя отнынь Гюисмансь начинаеть описывать во всёхъ подробностяхъ съ блескомъ таланта въ «En Route», съ блёдной утомительностью пересказа въ «Oblat». Бѣлое духовенство, церковная служба въ городскихъ, людныхъ церквахъ приводитъ его въ ярость. Даже его разгульнаго языка, уснащеннаго медицинскими, фармацевтическими и техническими терминами, не хватаеть для выраженія его презрительной ненависти—и избытокъ ея чувствуется за словами. Бѣлое духовенство не можеть быть «ничѣмъ инымъ, какъ отбросомъ, потому, что созерцательные ордена и армія миссіонеровъ ежегодно уносятъ сливки душъ; мистики, священники, жаждущіе страданія, опьяненные самопожертвованіемъ, запираются въ монастыри или идуть въ изгнание къ дикимъ пародамъ, которыхъ обращаютъ въ христіанство. Когда эти сливки сняты, остальное духовенство, очевидно, просто-разбавленное молоко, помои семинарій». Конечно, епископы XVII ст., это «духовенство финансистовъ и лакеевъ», заслуживають порицанія, но они были талантливы; теперешніе епископы не менье интриганы и не менье подобострастны, но у нихъ нѣтъ ни таланта, ни воспитанія. «Они частью выловлены изъ сажалока дурныхъ священниковъ, они готовы на все, и если ихъ подавить, они обнаруживають души старыхъ ростовщиковъ, низкихъ маклаковъ, прощалыгъ». Таково бѣлое духовенство; что же касается богослужения, то оно такъ же ужасно. Вечеромъ, когда мракъ скрываетъ «ужасъ корабля» церкви Сепъ-Сюльпись, куда Дюрталь приходить «se pouiller l'âme» (затрудняемся передать смыслъ этого выраженія), до него издали доносится голосъ проповѣдника. «По вазелину вступленія, по жиру акцента онъ узналъ хорошо упитаннаго аббата, который обыкновенно изливаль на своихъ слушателей наименье забытыя общія мѣста». Въ большинствѣ случаевъ пѣніе, безъ нужды заглушенное грохотомъ органа, чрезвычайно плохо въ парижскихъ церквахъ. Пѣвчіе «ревутъ», нѣкоторые изъ нихъ подражаютъ «бурчанію воды въ водопроводахъ, другіе наслаждаются имитаціей треску клепала, скрипу блоковъ». Конечно, внутренняя красота некоторыхъ обрядовъ-похоронъ особенно -- сохраняется даже среди этого святотатственнаго

<sup>5\*</sup> 

отсутствія красоты церкви; «какъ сверхземная антисептика, какъ сверхчеловѣческій тимоль, литургія очищаетъ, дезинфецируетъ нечестивое уродство этихъ мѣстъ».

Итакъ, въ бѣломъ духовенствѣ нѣтъ ни талантливыхъ ораторовъ, ни талантливыхъ писателей, оно даже рёдко можетъ обращать грѣшниковъ къ истинѣ. «Невѣжество, отсутствіе воспитанія, непониманіе окружающей среды, презрѣніе къ мистикѣ, непониманіе искусства, лишили духовенство всякаго вліянія на патриціать душь». Оно можеть вліять только на ханжей, и это лучше: если бы оно возвысилось до вліянія, если бы «смерчъ клерикальной глупости обрушился на страну, это означало бы конецъ литературы, конецъ всего французскаго искусства! Для спасенія церкви остается монахъ, котораго священникъ ненавидитъ, потому что жизнь монастыря составляеть постоянный упрекъ его собственному существованію». Воть почему современный католикь-мірянинь пошль и ничтоженъ въ сравнени съ католикомъ-мистикомъ: «онъ при помощи своего духовенства и своей дурацкой литературы сдёлаль изъ религіи «фетишизмъ растроганнаго канака», смѣшной культъ, составленный изъ статуэтокъ и церковныхъ кружекъ, изъ свѣчей и хромолитографій». Конечно, Дюрталю, при постоянномъ искушении діавола, необходимо очистить душу исповѣдью, но какъ разсказать все это священникамъ! Они ничего не поймуть, они будуть лить «полеыми чашками свой благочестивый телячій бульонь».

Мы особенно останавливаемъ вниманіе читателя на этомъ отношеніи Гюисманса къ бѣлому духовенству, потому что оно вызвало у многихъ, читавшихъ въ свое время «En Route», сомнѣніе въ искренности его обращенія въ католицизмъ, что было неправильно. Гюисмансъ, обращенный въ католицизмъ въ значительной степени однимъ извѣстнымъ аббатомъ, уже тогда проникся идеями нѣкоторой части непримиримаго католическаго духовенства, которое и до сихъ поръ составляетъ основное ядро, борющееся съ правительствомъ республики. Антагонизмъ между бѣлымъ духовенствомъ и конгрегаціями проходитъ красной нитью во всѣхъ текущихъ событіяхъ. Гюисмансъ сразу становится искренно въ ряды католическаго обскурантизма—упорнаго, непримиримаго, по духу своему несовмѣстимаго съ условіями современной жизни.

Послѣ долгихъ колебаній Дюрталь вспоминаетъ, что и въ Парижѣ существуетъ аббатъ, который отвѣчаетъ почти всѣмъ его требованіямъ, и къ нему онъ обращается съ своими сомнѣніями. Аббатъ Жеврезенъ, какъ и всѣ лица цикла обращенія Дюрталя, не имѣетъ никакой жизненной физіономіи и остается въ теченіи романа подобнымъ второстепенному актеру, котораго заставили играть съ знаменитымъ трагикомъ на гастроляхъ: своими словами онъ долженъ лишь дополнять процессъ католической мысли, развивающійся у Дюрталя; до него самого, до его человѣческаго облика, ни Гюисмансу, ни читателю какъ будто нѣтъ никакого дѣла.

Аббать Жеврезенъ не предлагаеть Дюрталю утёшенія практическаго, добродушнаго и свётскаго католицизма. Этоть католицизмъ. и по мнѣнію аббата, созданъ для тепленькихъ душъ, т.-е. почти для всёхъ благочестивыхъ душъ, насъ окружающихъ; только этотъ католицизмъ доступенъ толиѣ, и священники хорошо дѣлають, что представляютъ его такимъ, иначе правовърные не поняли бы ничего или, испугавшись, покинули бы его. Дюрталя онъ хочетъ вести къ спасенію суровыми хребтами настоящаго, мистическаго католицизма. Въ мистикъ нътъ ничего случайнаго, это совершенно точная наука. Она можеть заблаговременно предсказать всѣ явленія, совершающіяся въ душѣ, предназначенной Господомъ къ совершенной жизни. Дюрталь подверженъ нападкамъ діавола, который старается отвлечь его оть спасенія. Лучшее средство излѣченія такой души-могущество Таинствъ. Жеврезенъ признаеть систему отца Мильеро, который заставляль кающихся причащаться повторно. Если грёшникъ послё причастія быстро впадаль въ грёхъ, онъ заставляль его снова причащаться и такъ, наконецъ, очищаль его Св. Дарами, принятыми въ сильныхъ дозахъ. И аббатъ прибавляеть: «это доктрина одновременно реалистическая и высокая»... И Гюисмансу она кажется высокой! Для Дюрталя аббать не видить пока возможности ея примѣненія, онъ думаеть, что когда настанеть время, надобно спросить Бога, что делать для его спасенія. Милость просв'ятленія снизошла на Дюрталя особымъ путемъ. «Несомнѣнно, говорить онъ, что искусство было носителемъ, который Господь употребилъ, чтобы заставить васъ приносить въру... Онъ убѣдилъ васъ и обратилъ васъ менѣе путемъ разума, чѣмъ путемъ пяти чувствъ, а это-особыя условія, которыя надо принять во вниманіе».

Вѣра въ силу католической обрядности растетъ въ Дюрталѣ, котораго продолжаетъ преслѣдовать сатана. Въ его католицизмѣ, который онъ такъ тщательно отдѣляетъ отъ «католицизма толпы», мы тщетно искали бы той пылающей области мистики, къ которой онъ стремится. Въ его мистицизмѣ есть что-то грубое и вмѣстѣ съ тѣмъ дѣтское, абстрактное и матеріальное. Чортъ продолжаетъ искушать его сладострастными видѣніями, но онъ можетъ уже иногда отгонятъ ихъ словами молитвы: «избави насъ отъ лукаваго». Жеврезенъ успокаиваетъ его, объяснивъ, что есть монастыри, гдѣ монахи, особенно монахини, соглашаются принять

на себя искушенія, отъ которыхъ люди страдають. Монастыри, такъ сказать, берутъ на себя дьявольские векселя несостоятельныхъ душъ, цѣликомъ выплачиваютъ ихъ долги. И когда аббатъ пишетъ въ такой монастырь, искушения Дюрталя временно прекращаются. Можно ли назвать высокой мистикой настроеніе, когда высокій для върующаго актъ принятія на себя святымъ грѣха міра, пріурочивается къ уплать по векселямъ и когда надобно написать въ монастырь, чтобы освободить грѣшника оть искушенія? Дѣтское почитание Богородицы, въра въ высокое призвание монахини, не мъшаеть Дюрталю относиться къ женщинъ въ религіи съ изувърскимъ отвращеніемъ. Хотя пѣніе монахинь трогаеть его иногда, но онъ спѣшитъ прибавить, что ненавидить голосъ женщины въ святомъ мѣстѣ, потому что онъ даже у монахинь остается нечистымъ, такъ какъ женщина всюду приноситъ съ собою особыя состоянія, отъ которыхъ киснутъ псалмы... Женщина оплакиваеть только ничтожный идеалъ земного наслажденія, котораго она не можетъ достигнуть. Ему понятно, что церковь изгнала ее изъ службы и употребляеть, чтобы не заражать музыкальную эпитрахиль своей прозы, голось ребенка, мужчины, кастрата.

Жеврезенъ находитъ настоящій путь для спасенія Дюрталя: онъ посылаеть его въ монастырь траппистовъ <sup>1</sup>). Вторая часть романа посвящена описанію жизни Дюрталя въ монастырь. Она содержить въ себѣ не много новаго: та же, только усиленная, борьба съ искушеніями сатаны, тѣ же безконечные разговоры о католической мистикь, о мистической литературь то съ облатомъ Брюно, то съ съ нѣкотрыми монахами. Дьяволъ искушаеть его сомнѣніями, ведеть діалоги о теологіи, напускаеть на него виденія, безобразное распутство которыхъ прямо невыразимо, или пытается помѣшать его причащению, внушая излишнюю добросовъстность въ исполнении наложенной эпитиміи. Богъ зато совершаеть для него чудо: Дюрталь не можеть выносить мысли, что ему придется причащаться не у монаха, а у простого аббата, прібхавшаго на несколько дней къ траппистамъ и все время возмущавшаго Дюрталя своими пошлыми разговорами и шутками за об'вдомъ. Въ молитвѣ Дюрталь просить Бога, чтобы его причастиль монахь, такъ какъ иначе онъ не будеть въ состоянии принять Св. Таинство съ надлежащимъ благоговѣніемъ, и чудо совершается, --- настоятель монастыря, не покидавшій келін по болѣзни, неожиданно чувствуеть потребность служить объдню и причастить Дюрталя; есть даже указанія, что онъ дѣлаетъ это по внушенію свыше.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не лишнее напомнить, что Гюнсмансъ ёздилъ въ этотъ монастырь для покаянія и тамъ исповёдовался и причащался.

Среди громоздкаго анализа католическихъ догматовъ и мистики, со смакомъ описываемой бъсовщины видъній и сновъ, вялыхъ, иногда репортерскихъ очерковъ монастыря и его природы, въ романъ попадаются прекрасныя страницы тонкаго и красиво выраженнаго наблюденія надъ душой человѣка, только что перешедшаго отъ безвѣрья къ вѣрѣ и еще не справившагося съ повымъ кругозоромъ идей. Описаніе ночной молитвы монаховъ въ церкви, гдѣ Дюрталь спасается отъ дьявольскаго навожденія, молитвенное настроеніе Дюрталя въ полу-экстатическомъ состояніи, душевное состояніе во время нервой исповѣди, слезы передъ монахомъ-исповѣдникомъ, весь переломъ души, за которымъ чувствуется переломъ человѣка, звучатъ патетической правдой, дѣйствуютъ на читателя гораздо сильнѣе современной обработки сюжетовъ старыхъ мистиковъ, какъ, напр., описаніе «темной ночи», мистическаго испытанія, пережитаго Дюрталемъ наканунѣ причастія.

Если откинуть всі литературныя украшенія, все многословіе описаній церковныхъ службъ и очистить, такимъ образомъ, формулу вѣры Дюрталя, то получится нѣчто, что недалеко отходить оть того «фетншиза растроганнаго канака» обыденнаго католика, на котораго Гюисмансь изливаеть такой гнѣвь. Въ концѣ-концовь, его мистика сводится къ понятію о человѣкѣ какъ о существѣ, въ которомъ вѣчно живетъ и которымъ почти исключительно владѣетъ половой грѣхъ; въ немъ и за его душу постоянно борются Богъ и сатана. Дюрталь чувствуеть въ себъ, слушаеть голоса троицы-Богъ, демонъ и человъкъ-соединенной въ немъ самомъ. Выше земной жизни этого человѣка онъ не поднимается, въ Божествѣ ему понятенъ еще Христосъ, но понятіе о Духѣ Святомъ, — какъ онъ говорить, — ему совершенно недоступно. Выражение этой въры онъ видитъ въ католическомъ богослужении, которое должно совершаться при опредѣленной обстановкѣ, средневѣковой, красивой, по его вкусу, съ аксессуарами, дъйствующими на его эстетизмъ, отличный отъ буржуазнаго вкуса растроганнаго канака.

Единственнымъ новымъ элементомъ, вынесеннымъ Дюрталемъ изъ жизни въ монастырѣ, можно было бы считать чувство смиренія, которое выражается въ удивленіи передъ темнымъ монахомъ Симеономъ; но это смиреніе лишь новая черта, прибавленная къ картинѣ его стараго, безвыходнаго пессимизма. Въ концѣ своего пребыванія въ монастырѣ онъ дѣлаетъ своимъ идеаломъ не настоятеля, не своего исповѣдника, который отличается необыкновенной ученостью и умомъ, а несчастнаго полу-идіота свинопаса Симеона. Симеонъ врядъ ли умѣетъ читать, но зато обладаетъ даромъ изгонять демоновъ изъ своихъ свиней, а также и изъ монастыря, когда дьяволъ «сѣетъ» ларвы на монаховъ; онъ молится ежедневно въ настоящемъ экстазѣ и излѣчиваетъ больныхъ наложеніемъ рукъ. «Когда я думаю о томъ, какъ этотъ человѣкъ, исполняющій самыя грязныя работы, молится въ церкви, —говоритъ Дюрталь, —мнѣ хочется стать передъ нимъ на колѣни и цѣловать его руки». И когда, покинувъ трашистовъ, Дюрталь подъѣзжаетъ къ Парижу, онъ восклицаетъ, думая о своихъ товарищахъ-литераторахъ: «Если бы они знали, насколько божественное опьяненіе свинопаса въ монастырѣ траппистовъ интересуетъ меня больше всѣхъ ихъ разговоровъ и всѣхъ ихъ книгъ! О! жить, жить въ тѣни молитвъ смиреннаго Симеона, Господи!»

Дальше этого полу-эстетическаго и пессимистическаго смиренія христіанство не вызвало въ Гюисмансъ никакой душевности. Оно не дало ему и жизненныхъ устоевъ. Идеалъ свинопаса Симеона, воспитаннаго въ монастырѣ, не знавшаго ничего объ окружающей монастырь жизни, никогда не видѣвшаго денегъ, никогда не видъвшаго газеты, не знавшаго гдъ онъ живетъ: во Францін или въ Америкѣ, не соотвѣтствуеть никакой жизненной цѣли. Идеалъ монашеской жизни вообще непримѣнимъ къ жизни въ мірѣ, хотя въ монастырѣ, по словамъ настоятеля, разрѣшенъ соціальный вопросъ. Тамъ нѣтъ заработной платы, трудъ раздѣляется по способностямъ-отцы монахи завертывають въ бумагу шеколадъ на монастырской фабрикѣ, а послушники обрабатывають землю — тамъ всѣ ведуть одну и ту же скудную жизнь безъ семьи и ждуть награды только за гробомъ, --- «городскіе жители не могуть этого понять». А тогда, если монашескій идеаль невозможень, «какая иная борьба возможна, кромѣ борьбы противъ самого себя?» говорить Дюрталь. «Волноваться изъ-за денегъ, изъ-за славы, трудиться, чтобы угнетать другихъ и принимать ихъ лесть-какая пустая задача!»

Дюрталь покидаеть монастырь съ тѣмъ чувствомъ тоски, съ которымъ когда-то дезъ-Ессенть покидалъ свой артистическій пріють; «ему была ненавистна всякая иная жизнь, кромѣ этой, и душа, переутомленная молитвами, изнемогала въ тѣлѣ, не отдохнувшемъ и плохо питавшемся; она не имѣла желаній, просила покоя, сна...» Монашескій идеалъ сбилъ Дюрталя съ пути; онъ понималъ, что покой его потерянъ, что онъ не можетъ снова жить въ обществѣ, и вмѣстѣ съ тѣмъ вналъ, что не можетъ снова жить въ обществѣ, и вмѣстѣ съ тѣмъ вналъ, что не можетъ жить и въ полномъ отчужденіи отъ людей, находясь внѣ монастыря. Вокругъ него оставалась пустота. Монастырь «уничтожилъ всѣ его вкусы, въ нѣсколько дней перевернулъ его вверхъ дномъ». Остаться навсегда въ монастырѣ онъ тоже не могъ, потому что чувствовалъ себя «еще слишкомъ литераторомъ, чтобы сдѣлаться монахомъ, но слишкомъ монахомъ, чтобы остаться среди литераторовъ». «Вопросъ въ томъ, — говорилъ Жеврезенъ Дюрталю, — въ какой пріемникъ васъ надо будетъ помѣстить, когда вы наконецъ отпадете отъ своей жизни». Въ какой «пріемникъ» упало творчество Гюисманса, когда онъ окончательно отпалъ отъ всѣхъ своихъ прежнихъ литературныхъ тенденцій и вкусовъ? Русло, которое должно нести Гюисманса къ этому пріемнику — католической литературѣ, было намѣчено имъ въ «En Route», но наново и окончательно выражено въ «Cathédrale», его первомъ католическомъ произведеніи, вышедшемъ въ 1898 году.

Средніе вѣка были безподобны, искусство средневѣковья совершенно, геніальные артисты того времени, славившіе Бога своими произведеніями, были духовныя лица; современная свѣтская жизнь ужасна, но милость неба-таланть-данъ теперь не духовнымъ, а свътскимъ писателямъ. Для Дюрталя при его исключительномъ интересѣ къ мистикѣ, оставался одинъ путь-заняться агіографіей. тъмъ болѣе, что въ настоящее время никто не пишеть житій Святыхъ, кромѣ бездарностей, которыя «нагружають зародыши мыслей на огромныя телъги». Его давно прельщала жизнь Св. Лидвины, по поводу этого замысла онъ познакомился когда-то съ аббатомъ Жеврезеномь: но можно ли написать жизнь святой тыми средствами, которыми располагаеть современный писатель? Флоберь написаль дивныя страницы на легенду Юліана Милостиваго, но въ нихъ не хватаеть настоящей вёры, мистической души. Другой современный писатель, Гелло, вложилъ въру въ каждое написанное имъ слово, но онъ такъ не артистиченъ, что самыя пышныя легенды «линяютъ подъ его пальцами, скаредность его слога объдняетъ чудеса». Чтобы достигуть настоящаго результата, «надо соединить въ себѣ обоихъ этихъ писателей и оставаться самимъ собою». Въ этой новой литературной profession de foi Гюисмансь только повториль раньше имъ высказываемое, съужая задачу, примѣняясь къ опредѣленнымъ сюжетамъ. Это не «супранатурализмъ», который онъ проповѣдовалъ въ «Là-Bas», его задача, взявъ старые миеы, «выразить ихъ языкомъ убѣдительнымъ и великолѣпнымъ, таинственнымъ и новымъ», какъ онъ говорилъ про Г. Моро<sup>1</sup>). Всюду въ «En Route» Гюисмансъ попутно разсказываеть легенды святыхъ, какъ бы пробуя свои силы въ этомъ жанрѣ, но всѣ эти пересказы гораздо дальше отъ дивной наивности «Золотой легенды» Vragine'a или «Foioretti», откуда они заимствованы, чёмъ неосвёщенный духомъ мистики «Юліанъ»

1) "Certains", crp. 16.

Флобера. Съ другой стороны, въ «En Route», какъ въ «En Rade», Гюисмансь робко и сейчась же отдаляясь оть этой мысли замвчаніемъ-«оставимъ эти мечты», пытается символизировать природу: «рѣка», говоритъ онъ самъ себѣ, «самый точный символъ дѣятельной жизни», а стоячія воды, прудъ-символъ созерцательной жизни. Эти попытки неуклюжи и мертвы, символизмъ, самъ себя объясняющій, становится простымъ сравненіемъ, и самъ Гюнсмансь понималъ, что сила символическаго искусства проявляется, когда «ясновидящій артисть» умѣеть «выдѣлить изъ реальнаго сверхчувственное», какъ Уистлеръ или какъ Верленъ вызвать «тонкія внушенія», которыя убаюкивають «какъ заклинанія, таинственное волтебство которыхъ неуловимо»<sup>1</sup>). Эти неуловимыя чары идеалистическаго искусства заложены въ художникѣ, составляють вкладъ его индивидуальнаго духа въ изображаемую видимость, п тогда реальность преображается, творится заново, а не объясняется. Отходя отъ натурализма, Гюисмансъ хотълъ создать въ себъ духъ, отличный оть своей чувственной природы, найти новый идеаль въ жизни, въ искусствѣ, но мрачный покровъ католической мистики спустился надъ нимъ и заполонилъ всѣ уголки его души, и если ему суждено было освѣтить чімъ-нибудь имъ взображаемую видимость, то не свободнымъ личнымъ духомъ, а стройной, вѣками созданной мистикой и символикой католичества.

«Cathédrale» еще отражаеть въ себѣ исторію обращенія Дюрталя; тамъ встрѣчаются сомнѣнія, «борьба съ самимъ собою», гордое сопротивленіе свободной мысли идеалу безпрекословнаго повиновенія монаха, который въ рукахъ настоятеля «долженъ быть кускомъ, не имѣющимъ ни жизни, ни движенія, ни дѣйствія, ни воли, ни сужденія»<sup>2</sup>). Но основной мотивъ книги не сосредоточивается на этой борьбѣ, по существу законченной. «Cathédrale» должна быть хвалебнымъ гимномъ Богоматери и храмовъ, ей посвященныхъ, но главнымъ образомъ возвеличиваніемъ католицизма, объясненія его символа—Собора.

Что такое средневѣковая архитектура и готика въ особенности? Происхожденіе готики не нужно искать въ матеріальной, технической задачѣ достигнуть наибольшей прочности и стойкости храма. Гюисмансъ присоединяется къ романтической идеѣ Шатобріана, что картина лѣса дала людямъ мысль о кораблѣ и оживѣ. Готическій храмъ существуетъ въ природѣ, всякій лѣсъ, и во всѣ времена года, воспроизводитъ его основные контуры, «но природа не

<sup>1) &</sup>quot;Certains" crp. 72.

<sup>2)</sup> En Route.

могла создать дивное искусство, глубокое знаніе символики, страстную мистику върующихъ, которые его воздвигли. — Безъ нихъ храмъ, оставшийся въ сыромъ видѣ, какъ создала его природа, быль только эскизомъ безъ души, рудиментомъ». Въ художественномъ создании архитектурныхъ стилей среднихъ вѣковъ храмъ природы — лѣсъ — получилъ свое значеніе символа католической въры. Романскій стиль — архитектура строгихъ орденовъ, траппистовъ символизируеть Ветхій Завѣть; въ немъ чувствуется страхъ грѣха, страхъ Бога, строгость котораго смягчается лишь присутствіемъ Сына. «Готика, наоборотъ, менѣе боязлива», она скорѣе относится къ двумъ другимъ лицамъ Божества и ко Святой Дѣвѣ; готическіе храмы «призрѣвають менѣе строгіе ордена, тамъ спины разгибаются, опущенные глаза поднимаются, гробовые голоса становятся серафическими». Шартрскій соборъ, спеціально описанный и изученный въ «Cathédrale», даеть полный символь католицизма: объ книги Св. Писанія соединены въ немъ, такъ сказать, въ двухъ томахъ, потому что крипта, на которой покоптся готический храмъ,--поманскаго стиля.

Такимъ образомъ теоретически Гюисмансъ приходить къ признанію символизма въ искусствѣ, къ согласію съ тѣми «декадентами», которыхъ онъ осмѣивалъ въ «Là-Bas», которые скрывали бѣдность мысли за темнотою стиля... Но задача «Cathédrale» не созидающая, а аналитическая, Гюисмансъ не творить, а описываеть, пытается проникнуть въ символическое значение средневѣкового искусства. Но не надо думать, что въ этой задачь онъ даетъ волю своему артистическому чутью, что онъ дилаль во времена своей свътской художественной критики. Символика католицизма существовала до Гюисманса, какъ существуеть во всякомъ культѣ; его задачей было изучение и описание этой символики во всёхъ подробностяхъ, примѣнительно къ готическому храму. Символизмъ «Cathédrale» впрочемъ и теоретически только соприкасается съ современнымъ символизмомъ въ исходной точкъ и сейчасъ же отходить оть него подъ прямымъ угломъ. Аббатъ Плонъ, который въ «Cathédrale» играеть роль персонажа діалога, говорить, что если (почему именно Литре?) символъ есть по опредѣленію Литре фигура или образъ, употребляемый какъ знакъ другой вещи, то въ католицизмѣ «символъ есть аллегорическое представление христіанскаго принципа въ осязательной формь», что отввчаетъ потребности человѣческаго ума къ разгадыванію предлагаемой ему загадки и помогаеть сохранить память о ней въ видимой, стойкой формѣ. Дюрталь усматриваеть въ этомъ согласіе со взглядами на символизыть патріарха французскихъ идеалистовъ Маларме. Но раз-

личіе католической символики и символическаго искусства Маларме заключается именно въ томъ, что эстетическій символизмъ никогда не предпосылалъ опредѣленныхъ, сложившихся представленій, для которыхъ лишь подыскивается аллегорическое выражение, знакъ, гиб разъ навсегда коченветь известное понятие. Такой символизмъ обращается въ символику, въ особый условный языкъ. предполагающій знаніе, изученіе, не оставляющій никакого простора личному творчеству поэта - артиста и еще менѣе --- фантазіи чита-теля или зрителя: въ читателѣ Маларме предполагалъ сотрудника поэта, вкладывающаго свое личное понимание въ созданный художникомъ символъ. Эстетический символизмъ требуетъ отъ художника широчайшаго развитія индивидуальности, — символика исключаеть индивидуальность художника. Символизмъ, исходящій изъ предвзятой идеи, часто невольно впадаеть въ мертвую аллегорію или въ дътское подыскивание идеи къ существующему въ природъ или жизни образу. Что сказать, напр., о мысли, что цементь, связывающій камни, изъ которыхъ строились храмы, и состоящій изъ извести, песку и воды, есть символъ: известь это пылкая любовь и она соединяется при помощи воды, которая есть духъ, съ земнымъпескомъ? Или о томъ, что четыре ствны церкви символизирують четыре евангелія, или четыре основныя добродѣтели? Такія сопоставленія могли приходить въ голову, но они навѣрное не руководили творчествомъ архитектора. Сомнѣваемся, чтобы можно было строить что-либо съ двумя стенками и чтобы готические храмы были иными, если бы цементь быль другого состава...

Мы не будемъ слѣдовать за Гюнсмансомъ въ его длинномъ странствіи по всѣмъ областямъ символики, которой книга переполнена. Кто интересуется этими вопросами, не имѣя возможности обратиться для ихъ изученія къ перво-источникамъ, того «Cathédrale» можетъ заинтересовать; для всякаго другого чтеніе ея будетъ скучной прогулкой по каменистой, выжженой зноемъ дорогѣ эрудиціи изъ вторыхъ рукъ, гдѣ сравнительно часто попадаются прекрасныя строчки — отцвѣтающіе пышные цвѣты стараго Гюисмановскаго стиля.

Намъ хотѣлось бы поставить точку и умолчать о дальнѣйшихъ произведеніяхъ нашего писателя; судить о нихъ больно, какъ больно говорить о мертвомъ, когда нечего сказать хорошаго; но послѣдній періодъ его литературной дѣятельности слишкомъ характеренъ, чтобы его можно было обойти молчаніемъ.

Всѣмъ пзвѣстно, какія крупныя событія пронеслись во Франціи въ послѣдніе годы прошлаго вѣка. Дѣло Дрейфуса раздѣлило страну на два лагеря, подняло бурю въ общественномъ сознаніи, пересоздало политическія партін, отразилось на всемъ складѣ мысли и жизни. Старый другь и учитель Гюнсманса, Золя, кинулся въ разгаръ схватки между коалиціей всёхъ силъ отжившей Франціи и Франціей передовой. «Меа culpa!» воскликнули многіе молодые представители чистаго искусства въ литературѣ, бывшіе мистики. эстеты, декаденты. Мы ушли отъ жизни, мы заперлись въ нашихъ «Tours d'ivoires», мы отстранились отъ общественныхъ интересовъ и допустили тѣмъ рость реакціи. И абстрактнѣйшій изъ поэтовъ. болѣе поздній другъ Гюнсманса, Маларме, если не активно, не среди уличныхъ криковъ толпы или яростныхъ преній уголовныхъ судовь, то въ интимномъ кругѣ своихъ учениковъ и почитателей, сталъ опредѣленно на сторону правды и прогресса. Въ обоихъ лагеряхъ было искреннее убѣжденіе, среди анти-дрейфусаровъ многіе безкорыстно боролись за свою правду. Наконець, справедливо или несправедливо, многіе считали, что интересы католицизма во Франціи сильно затронуты закономъ противъ конгрегацій, закономъ Вальдека-Руссо. И за все это время Гюнсмансъ стоить совершенно въ сторонъ, съ глубокимъ равнодушіемъ празднаго зрителя смотрить не только на политическую и общественную неурядицу въ своей странь, но относится съ индиферентизмомъ и къ вопросамъ. непосредственно касающимся католицизма какъ общественной силы. Только въ 1900 году онъ разражается гнѣвомъ на невѣрныхъ не во Франціи, а въ цѣломъ мірѣ...

Между 1898 и 1903 гг. онъ печатаеть «La Bièvre» et «Saint Séverin», гдѣ снова и снова оплакиваеть старый Парижъ. Жаль ему рѣчки Бьевры, которую муниципальный совѣть рѣшиль окончательно закрыть, потому что міазмы ея отравляють жителей. Негодуеть, чго кварталъ Сенъ-Северена, ставшій притономъ мошенниковъ и разсадникомъ болѣзней, разрушается. Всѣ повторяють на всѣ лады, что Парижъ оздоровляется и «никто не понимаеть, что эти перемѣны сдѣлали жизнь въ Парижѣ нестерпимой». Къ тому же разряду книгъ относится и сборникъ «De Tout». Это уже совсѣмъ старческое брюзжаніе по поводу всего: старой улицы, смерти никому неизвѣстнаго живописца, банкротства какого-то кафе, куда когда-то приходили никому неинтересные люди... Вотъ чѣмъ занята мысль крупнаго писателя въ тяжелыя годины Франціи.

Въ 1901 году появляется давно задуманное и объщанное въ «Еп Route» житіе св. Лидвины (Sainte Lydwine de Schiedane.) Но осуществляется - ли его завътная мечта создать новый жанръ, воспроизвести орудіемъ современнаго искусства образъ средневѣковой святой? Нимало. Несостоятельность Гюисманса выйти на новый путь сказалась въ книгѣ съ новой силой. Католическое міросозерцаніе, которое онъ навязываеть и себѣ и читателю съ нетерпимостью неофита, въ соединеніи со всей грубостью его старыхъ натуралистическихъ пріемовъ, съ ненавистью ко всему даже христіанскому, что не католицизмъ, большое число отступленій, длиннотъ, длинныхъ «историческихъ» обзоровъ эпохъ, эрудиція, почерпнутая изъ лексиконовъ, дѣлаютъ его книгу неудобочитаемой. Это не художественное воспроизведеніе жизни святой XV ст., а тенденціозный историческій очеркъ, гдѣ авторъ силится освѣтить факты міросозерцаніемъ воинствующей католической церкви конца XIX столѣтія.

Его точка зрѣнія въ историческомъ обозрѣніи Европы, которое онъ предпосылаеть житію святой, очень проста: церковь въ концѣ XIV и началь XV в. пришла въ упадокъ; «сколько ни жгли еретиковъ, они выростали вновь и заполонили Европу». И «когда церковь была подкошена ересями, растерзана недостойными папами, когда христіанство казалось пропадшимъ, Богъ воздвигъ святыхъ, чтобы воспрепятствовать успѣхамъ дьявола и спасти папскій престолъ». Существуеть таинственный законъ равновѣсія между Зломъ и Добромъ. Всемогущій Богъ самъ пожелалъ ограничить свое всемогущество, и для того, чтобы равновѣсіе соблюдалось, Христосъ долженъ прибѣгать къ помощи человѣка. «Когда вѣсы склоняются въ сторону Зла, когда народы дѣлаются слишкомъ низкими, а короли слишкомъ неблагочестивыми. Богъ посылаеть на землю эпидеміи, землетрясеніе, голодъ, войну; но милосердіе его такъ велико, что онъ усиливаеть самопожертвование святыхъ, помогаетъ имъ, преувеличиваетъ ихъ заслуги, можетъ быть плутуетъ (!) немного самъ съ собою, чтобы справедливость была удовлетворена и чтобы равновѣсіе было возстановлено». Грѣхи людей конца XIV ст. объясняють страшныя страданія святыхъ, и искупающимъ эти грѣхи страданіямъ св. Лидвины посвящена книга. На нескончаемыхъ черви, съвдающіе животь страницахъ описываются раны, гной, Лидвины, и средства, употребляемыя для ея облегченія, напр. наложение сырого мяса на раны, чтобы черви могли фсть это мясо, а не тѣло больной; совершенно серьезно, наконецъ, разсказано, какъ одинъ врачъ, посѣтившій святую, вынулъ ея внутренности, вымыль ихъ въ лоханкѣ и вложилъ обратно тѣ изъ нихъ, которыя могли еще служить! Читатель думаеть отдохнуть оть эловонія, гноя, язвъ, описанныхъ медицинскимъ языкомъ, которымъ Гюисмансъ думалъ, очевидно, явить путь Золя-путь тела на описаніяхъ видѣній святой, — паралелльно съ путемъ души, но на этомъ пути онъ встрѣчается только съ грубостью и чистымъ матеріализмомъ. Такъ, напр., св. Лидвина просптъ Бога освободить отъ сатаны

одну женщину, которой чорть во снѣ показываеть свитокъ, гдѣ записанъ одинъ грѣхъ, хотя женщина уже покаялась въ немъ; святая впадаетъ въ экстазъ и видитъ какъ Богоматерь вырываетъ изъ рукъ сатаны свитокъ и рветъ его. Когда Лидвина приходитъ въ себя, кусочки пергамента покрываютъ ея постель.

Этоть «историческій» этюдь должень служить поученіемь намь, современникамъ. Со времени св. Лидвины ничто не измѣнилось. Въ настоящій моментъ нужды церкви громадны, и снова надо спасать ее. Христосъ снова нуждается въ помощи человѣка. Но Гюисмансу рисуются желательными не искупляющія страданія святыхъ, а иные способы спасенія церкви. Онъ снова смѣло производить общій обзоръ положенія дёлъ въ Европъ, т.-е. въ католическихъ странахъ, потому что остальные народы какъ бы не существуютъ. «Австрія до костей снѣдаема жидовскими паразитами; Италія сдѣлалась притономъ масонства, въ настоящемъ смыслъ слова вертепомъ демонизма: Испанія и Португалія также раздираемы клыками ложъ; что касается привилегированной земли Христовой, Франціи, на нее напала, ее наполовину задушила, ее избила пиньками сапога, ее вываляла въ помойной ямѣ сволочь, подкупленная невѣрными. Для этой низкой работы франмасонство разнуздало жадную свору евреевъ и протестантовъ». Какими же средствами надо спасать погибающее человъчество? «Въ такой неурядиць слъдовало бы, можеть быть, прибѣгнуть къ старымъ мѣрамъ, уже упраздненнымъ, употребить нѣсколько рубашекъ, надлежащимъ образомъ пропитанныхъ сърой, и нъсколько костровъ хорошо просушеннаго дерева, но задыхающаяся душа католиковъ была бы неспособна раздуть огонь этихъ костровъ. Кромѣ того нѣкоторые назвали бы эти оздоровляющія средства нескромными, они во всякомъ случаѣ не согласуются съ разслабленными нравами пашего времени». Насколько намъ извѣстно, ни одно духовное лицо не осмѣлилось печатно высказывать такія мысли и съ такимъ цинизмомъ. Только одинъ Рошфоръ, безшабашное перо котораго никогда не останавливалось ни передъ чёмъ, раздёлилъ съ Гюисмансомъ печальную славу этой смѣлости...

Трудно представить себѣ нравственную и умственную физiономію человѣка культурнаго, артиста, трепетавшаго всѣми фибрами души передъ красотой вѣками накопленныхъ сокровищъ искусства, который можетъ договориться до такой холодной, размѣренной, иронизирующей и безсильной злости. Чтобы такъ думать и въ такой формѣ высказывать свои мысли, надобно потерять душу въ изсушающемъ псевдо-мистицизмѣ, въ извращающей духъ холодной оргіи садизма, вдали отъ жизни, отъ брата-человѣка.

Digitized by Google

.

Но Гюисмансь потеряль не только душу, но и таланть писателя. Несмотря на все вышеизложенное, въ «Sainte Lydwine» еще встрѣчаются широко и красиво написанныя страницы, отдѣлныя фразы, тщательно отдёланныя, точно изъ рёзного металла, просвѣтами мелькають картины стараго города, есть хорошо прилуманныя психическія состоянія святости. сопровождаемыя сомньніями. Все это потоплено въ ворохѣ ненужнаго балласта теологіи и натуралистическаго арсенала фантастическихъ болѣзней, но писатель еще дышить. Когда же мы обратимся къ послѣднему его роману, вышедшему въ настоящемъ году, «L'Oblat», мы встрѣтнися съ послъдней степенью разложения таланта. Въ немъ разсказана исторія жизни Дюрталя въ качествѣ облата около монастыря бенедиктинцевъ. Здъсь Дюрталь изъ мрачнаго пессимиста-эстета дезъ-Ессента, изъ страстно ищущаго истины сатаниста «Là-Bas», изъ пылкаго мистика «En Route» превращается въ умиротвореннаго Фоллантена католицизма. Только новый Фоллантенъ ищеть теперь не ресторана съ хорошимъ бифштексомъ, а церковь съ хорошими пѣвчими и красивыми облаченіями, находить ее и живеть мирно среди ханжей, разсуждая то о наиболье вкусныхъ блюдахъ, то о подробностяхъ символики, то о большемъ или меньшемъ благолѣпій службъ въ другихъ церквахъ. Жизнь тянется розовенькая, плоская. Тѣ же мысли о среднихъ вѣкахъ, о негодности бѣлаго духовенства, о безвѣріи и глупости народа, о пошлости свѣтскихъ католиковъ-все, что было много разъ сказано красиво въ предъидущихъ книгахъ, пересказывается въ длинныхъ, блёдныхъ, вялыхъ разговорахъ. Когда католическая идиллія Дюрталя нарушается изгнаніемъ бенедиктинцевъ на основаніи закона о конгрегаціяхъ, у Дюрталя не хватаеть даже энергии и подъема злобы, чтобы потребовать вновь костра для масоновъ, протестантовъ и евреевъ. Онъ упрекаеть Бога съ фамильярностью, сбивающей съ толку людей, върившихъ въ искренность его обращения. «Можетъ быть это не хорошо, Господи, что я скажу Тебѣ,—говорить онъ, уъзжая изъ деревни въ Парижъ, - но я начинаю нъсколько остерегаться Тебя. Ты долженъ былъ привести меня въ върную гавань. Я прибылъпослѣ какой устали!- наконецъ, сажусь, а стулъ ломается! Развѣ безчестность въ работѣ на землѣ отражается и на мастерскихъ того свѣта и небесные столяры тоже дѣлають дешевые стулья, которые разваливаются какъ только сядешь на нихъ»?

Таковъ «пріемникъ», куда попалъ Гюисмансъ, когда окончательно отпалъ отъ своей жизни.

## VIII.

Мистическое настроеніе общественное или личное не можеть безконечно оставаться въ періодѣ исканія, оно требуетъ положительнаго исхода, и однимъ изъ исходовъ французскаго мистицизма конца вѣка было возвращеніе къ католицизму. Не одинъ Гюисмансъ перешелъ зъ католицизмъ въ концѣ XIX ст. Списокъ видныхъ литераторовъ и художниковъ, а также вожаковъ оккультизма, такъ же поступившихъ, довольно великъ. Симпатіи къ католицизму и обращеніе къ нему шли рука объ руку съ растущей реакціей въ обществѣ.

Молодежь, испуганная силой реакции во время дѣла Дрейфуса, увлеченная ролью Золя, почти забытаго, склонна была считать идеалистическую тенденцію въ искусствѣ виновницей этой реакціи. а измѣну здоровымъ традиціямъ реализма виновницей истощенія таланта. Литературная карьера Гюисманса какъ бы подтверждаетъ это воззрѣніе, но, по нашему мнѣнію, это только внѣшнее совпаденіе. Никакая эстетическая теорія не создаеть писателя, она только направляеть индивидуальныя особенности его таланта. Гюисмансь утратилъ свое значение писателя не потому, что отдёлился оть натурализма, а потому, что это отдѣленіе шло въ разрѣзъ съ его артистическимъ темпераментомъ и поселила въ немъ разладъ. Онъ увлекся иными вѣяніями, зародившимися на его глазахъ въ искусствѣ. Въ его природѣ не было заложено идеализма. Когда для него исчезло обаяние натурализма, онъ искалъ иныхъ формъ воспроизведенія, искаль идеала въ чистомъ эстетизмѣ, въ спиритизмѣ, въ сатанизмѣ, искалъ разсудочно.

Великое средневѣковое искусство и католическая символика открыли ему свои объятія, готовое чужое искусство, чужое творчество, и строгій, неподвижный идеалъ католицизма наполнили его всецѣло, не оставивъ никакого простора его личному творчеству. Вотъ почему онъ не создалъ новаго жанра ни въ романтическихъ попыткахъ «En Rade», ни въ религіозномъ романѣ «St. Lydwine». Онъ всюду остался въ предѣлахъ натурализма, раскрасивъ его католической ортодоксіей.

Но не только обращеніе въ католицизмъ помѣшало ему ближе и самостоятельнѣе подойти къ идеализму въ искусствѣ, но также, и въ особенности, его безысходный пессимизмъ, со стремленіемъ искать идеала не въ будущемъ, а въ прошломъ. Въ мірѣ есть своя внѣшняя красота всего, что льститъ чувствамъ, какъ есть и внутренняя красота, непознаваемая, но предчувствуемая каждымъ отдѣльнымъ человѣкомъ по-своему. Каждому доступно только стремленіе

6

къ познаванію, а не полное познаніе, не достиженіе идеала. Идеалъ не есть нѣчто разъ навсегда застывшее, неизмѣнное, онъ ростеть и развивается съ ростомъ человѣчества, не въ видѣ усовершенствованія одной идеи, а въ видѣ все новыхъ запросовъ, которые человѣкъ обращаетъ къ непроницаемому сфинксу запредѣльнаго міра. Воспринимая впечатлёнія природы, переживая жизнь съ людьми, проникаясь новыми идеями, откликаясь душой на человѣческое чувство, художникъ - идеалистъ создаетъ образъ, и его творчество плодотворно, а не мертво. Недовольство жизнью, неудовлетворенность настоящимъ и восторгъ передъ великимъ прошлымъ не должны вызывать въ художникѣ мысль, что все остановилось съ тѣхъ поръ, что все прекрасное пропало, что онъ долженъ жить живымъ мертвепомъ среди фантазма навсегда исчезнувшей жизни прошлаго. Художникъ можетъ творить только при увъренности, что въчно-прекрасное всегда живеть, всегда разлито вокругъ, что призвание творцачеловѣка — найти новое выраженіе этой красоты, закрѣпить образомъ новое проникновение въ вѣчное, среди обманчиваго и измѣняющагося міра явленій. Только взаимодъйствіе жизни, общечеловћческой мысли и индивидуальнаго духа художника можетъ дать живое искусство.

Гюисмансь по особенностямь своей природы естественно отдался натуралистическому искусству, при склонности къ исключительности утратиль въ пріемахъ натурализма разъ навсегда способность попимать душу вещей. Артистическое переутончение и вліяние окружающей среды не позволили ему удовлетвориться вполнѣ бездушной красотой видимости. Въ поискахъ за идеаломъ онъ увлекся идеалистическимъ искусствомъ среднихъ вѣковъ, выражавшимъ въ дивной красоть свой идеаль, свои предчувствія. Не создавь въ душѣ ничего своего, отвернувшись отъ жизни и отъ людей, онъ примкнулъ въ среднихъ въкахъ къ худшему-къ мраку, къ жестокости и договорился до инквизиціи. Онъ не разобрался ни ВЪ жизни, ни въ себъ. У него не хватило подъема въры, чтобы погрузиться въ созерцательную жизнь монастыря, онъ остался въ повседневной действительности, членомъ академіи братьевъ Гонкуровъ, а какъ писатель впалъ въ настоящее декадентство-сдѣлался писателемъ безъ самостоятельной мысли и даже не скрывающимъ отсутствія идей подъ прежней красотой языка.

А. Баулеръ.

Digitized by Google

## Хроника науки, искусства и литературы.

Метеорологическія условія наводненія въ С.-Петербургь 12 (25) ноября 1903 г. При извъстныхъ метеорологическихъ условіяхъ вода въ Финскомъ заливѣ и въ особенности въ устьѣ рѣки Невы полнимается до степени наводненія въ Кронштадть, С. - Петербургь и въ окрестностяхъ. Такъ и случилось 12-го ноября 1903 года, когда уровень Невы въ С.-Петербургѣ поднялся до крайне рѣдкой высоты, до 108 дюймовъ выше средняго уровня, и только одинъ разъ наблюдали еще большую высоту воды въ С.-Петербургѣ, а именно въ 1824 г. когда вода поднялась до 13 футовъ выше ординара. Понятно, что наводненіе прошлаго года было сильнъе и страшнъе, чъмъ всъ предыдущія, за исключеніемъ наводненія 1824 г. Бедствія, причиненныя въ С.-Петербургѣ и въ окрестности послѣднимъ наводненіемъ, превосходили по своимъ размърамъ всякое описаніе. На многихъ улицахъ, въ особенности въ западныхъ частяхъ города, какъ напр., въ Коломенской части, въ Галерной Гавани и др., глубина воды дошла до аршина и болђе, и улицы превратились въ каналы. Нижніе этажи, подвальные и полуподвальные, были задиты водою. Перечислять несчастія оть этого наводненія и всё ужасы, какъ въ Кронштадть, такъ и въ С.-Петербургѣ и окрестностяхъ, нѣтъ надобности, такъ какъ они извъстны изъ ежедневной прессы. Мы разсмотримъ только метеорологическія условія, отъ которыхъ зависять наводненія въ усть Невы вообще и въ данномъ случат въ частности.

По наблюденіямъ надъ высотою уровня воды въ Финскомъ заливѣ 11-го и 12-го ноября 1903 г. повышеніе воды въ Ревелѣ началось наканунѣ дня наводненія, 11-го ноября съ 6 часовъ вечера. До этого срока вода уже третій день стояла приблизительно на 2 фута выше многолѣтняго средняго уровня, но съ 6 часовъ вода стала прибывать и къ 1 ч. ночи уровень воды стоялъ на 3 фута 2 дюйма выше ординара. На этой высотѣ вода держалась до 9 час. утра 12-го ноября, послѣ чего стала спадать. Изъ этого видно, что въ Финскомъ заливѣ около Ревеля, во время наводненія въ устьѣ Невы, вода поднялась только на 1 футь.

Въ Уствъ-Наровы наблюдались большія колебанія: еще въ 10 час. вечера 11-го ноября тамошный футштокъ показывалъ 2 фута 4 дюйма, а въ угренній срокъ 11-го ноября—4 фута 6 дюймовъ, и на этомъ уровнѣ вода держалась до 12 часовъ дня, послѣ чего начала падать. Ночью и утромъ вода держалась на 2 фута выше, чѣмъ въ предшествующіе дни.

Дальше на востокъ высота еще больше увеличивалась, что и по-

6\*

нятно, такъ какъ бассейнъ по этому направленію суживается, а съ востока Нева приноситъ все новыя и новыя массы воды. Въ Кронштадтѣ наканунѣ вечеромъ въ 10 час. футштокъ показывалъ на 2 фута 5 дюймовъ выше средняго уровня, какъ и въ Устьѣ-Наровы и Ревелѣ до подъема воды. Ночью вода въ Кронштадтѣ поднялась уже на 3 фута 9 дюймовъ, а утромъ 12-го ноября отъ 8 до 9 ч. даже на 7 футовъ 4 дюйма выше ординара. Въ С.-Петербургѣ подъемъ воды начался только въ 12 час. ночи, когда въ Ревелѣ уже стоялъ максимумъ высоты воды. Въ 12 час. ночи лимниграфъ въ Петербургѣ показывалъ 3 фута выше ординара, затѣмъ постепенно показанія увеличивались и достигли своего максимума въ 9 час. утра.

Итакъ, мы видимъ, во-первыхъ, что вода подымалась съ 11-го ноября до максимальной высоты меньше всего въ западной части Финскаго залива и больше всего въ восточной, въ устьъ Невы; максимумъ стоялъ выше уровня предшествующихъ дней

| на | 1 | футъ | ΒЪ | Ревелѣ,      |
|----|---|------|----|--------------|
| "  | 2 | "    | "  | Устьѣ-Наровы |
| "  | 5 | "    | n  | Кронштадтѣ   |
| "  | 6 | "    | n  | СПетербургъ. |

Это обстоятельство обусловливается очертаніемъ береговъ Финскаго залива, которые въ востоку суживаются, и поэтому при перемѣщеніи массъ воды отъ запада на востокъ высота волны должна увеличиваться.

Во-вторыхъ, мы видимъ, что максимумъ уровня воды на западѣ наблюдался раньше, чѣмъ въ восточной части залива, а именно: въ Ревелѣ въ 1 час. ночи, въ Кронштадтѣ въ 8 час. 15 мин. и въ С.-Петербургѣ въ 9 час. 15 мин. Очевидно, огромная волна, постепенно увеличиваясь, передвигалась на востокъ съ большою скоростью, около 38 километровъ въ часъ.

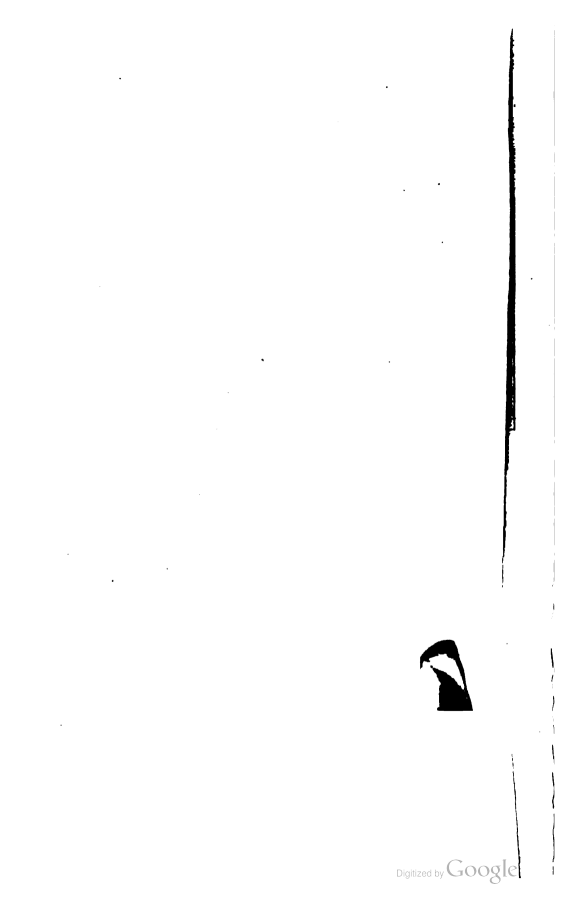
Въ-третьихъ, замѣчательно то, что вода вездѣ начала падать почти одновременно; въ С.-Петербургѣ паденіе началось въ 9 час. 5 мин. и почти въ то же время, въ 9 час., въ Ревелѣ и въ Кронштадтѣ. Слѣдовательно, въ данномъ случаѣ мы имѣемъ дѣло не съ обыкновенною волною, а съ перемѣщеніемъ огромныхъ массъ воды, которыя постепенно шли на востокъ, держались вблизи устья Невы до нѣкотораго максимума и затѣмъ какъ бы сразу потеряли поддерживающую силу и перемѣщались назадъ на западъ.

Подробныя изслѣдованія уровня воды въ Финскомъ заливѣ показывали, что не всякое повышеніе воды въ западной части перемѣщается на востокъ и обусловливаетъ наводненіе въ устьѣ Невы. Бывали случаи, когда значительные подъемы воды въ западной части, гораздо выше уровня 12-го ноября, въ восточной части, около Кронштадта и С.-Петербурга, вызывали лишь сравнительно малые подъемы. Высота воды въ восточной части зависитъ отъ типичныхъ метеорологическихъ условій и если они отсутствуютъ, тогда и наводненія не будетъ. Спрашивается, какія это типичныя условія и почему они особенно опасны для устья Невы. Такія типичныя условія наблюдались въ этотъ разъ и потому достаточно познакомиться съ метеорологическими подробностями наводненія 12-го ноября 1903 г., чтобы узнать, какое сочетаніе метеорологическихъ факторовъ представляетъ наибольшую опасность.

• • • • . 

•





Прежде всего слѣдуетъ подчеркнуть фактъ, что уровень воды по наблюденіямъ въ Ревелѣ. Устьѣ-Наровы, Кронштадтѣ и Петербургѣ еще до значительнаго подъема уже стоялъ на 2 фута выше ординара и поэтому опасность новодненія была налицо въ случаѣ болѣе сильнаго западнаго вѣтра.

10-го ноября вечеромъ, какъ видно изъ карты № 1 <sup>1</sup>), на берегахъ Норвегіи появились первые признаки новой опасности. Въ Оксѣ и Скудеснесѣ послѣ прохожденія барометрическаго минимума, при новомъ паденіи барометра и дождѣ, сила вѣтра увеличивалась до степени "очень крѣпкаго вѣтра" или до 8 балловъ по Бофортовой шкалѣ, т.-е. оть 20 до 23 метровъ въ секунду. Надо сказать, что 6 единицъ по Бофортовой шкалѣ или скорость вѣтра отъ 14 до 16 метровъ въ секунду считается бурею, хотя по шкалѣ вѣтровъ имѣется лишь "сильный вѣтеръ". Направленіе вѣтра было юго-западное, что также указывало на приближеніе новаго циклона и не соотвѣтствовало положенію удаляющагося циклона въ сѣверной Финляндіи. Въ Швеціи и Финляндіи стояла ясная погода, какъ это лолжно быть при данномъ положеніи изобарическихъ системъ. Паденіе барометра, дождь и юго-западная буря наблюдались и въ Даніи, и даже въ Гамбургѣ, несмотря на то, что недалеко, въ Швейпаріи и Франціи, находился центръ антициклона.

Синоптическая карта № 2, составленная за утренній срокъ 11-го ноября, показываетъ, что не даромъ появились означенные признаки новаго циклона.

Между Стокгольмомъ и Карлыштадтомъ находится центръ новаго циклона съ давленіемъ воздуха около 735 миллиметровъ. Для этого времени года, для Швеціи и для циклоновъ даннаго типа глубина почти нормальная. Въ южной части Балтійскаго моря, начиная съ береговъ Даніи и Германіи, циклонъ сопровождался бурею юго-западнаго направленія, а дальше на съверъ юго-западною и южною бурею, достигающей мъстами 8 единицъ Бофортовой шкалы. Такія направленія вътровъ благопріятствовали перемѣщенію огромныхъ массъ воды изъ южныхъ частей Балтійскаго моря въ съверныя, то-есть въ Ботническій и Финскій заливы. Ночью 10-го-11-го ноября циклонъ шелъ со скоростью не менње 50 километровъ въ часъ, т.-е. больше нормальной скорости по этому пути, которая равна 33 килом. въ часъ. Направление пути этого циклона было совершенно нормальное, по "второму" пути Кеппена и Беббера. По этой главной дорогъ циклонъ шелъ до Бълаго моря со среднею скоростью 36 километровъ въ часъ до меридіана Петербурга, а дальше до Бѣлаго моря со скоростью 32 килом. въ часъ. Скорость циклона 11-го и 12-го ноября была близка къ нормальной.

Глубина этого циклона вначалъ нъсколько увеличивалась и наблюдалась 733 мм. 11-го ноября въ Маріенгамнъ, 728,5 мм. вечеромъ въ Таммерфорсъ, во время наводненія 728,4 мм. утромъ 12-го ноября

<sup>1)</sup> На синоптическихъ картахъ направленіе вётра указывается стрёлками, а сила вётра по Бофортовой шкалѣ—числомъ маленькихъ черточекъ при концё стрёлки. Дождь обозначается двумя точками, снёгъ—звёздочкою. Кружки показываютъ станціи и затушевываются по количеству облаковъ. Сплошвыя линіи соединяютъ мёста съ равными приведенными къ уровню моря барометрическими давленіями.

На картъ № 3 двойная линія показываеть путь циклона.

въ Сердоболѣ, но затѣмъ на дальнѣйшемъ пути опять уменьшалась, и барометръ ниже 731 мм. не показывалъ.

Наводненіе зависить прежде всего оть направленія и силы вѣтровъ. Мы уже видъли, что 11-го ноября утромъ вътры должны были повышать удовень волы въ съведной части Балтійскаго модя: во время дальнъйшаго передвиженія циклона по указанному пути, буря приняла юго-западное, а затёмъ западное направленіе на Балтійскомъ морѣ и Финскомъ заливѣ, а въ Ботническомъ заливѣ даже сѣверо-западное, какъ видно изъ карты № 3. Такое направление бури вызываетъ наибольшее повышение уровня воды въ Финскомъ заливъ, и когда циклонъ прошелъ черезъ южную часть Финляндіи, направленіе вътра на Финскомъ заливъ осталось западное, т.-е. самое опасное для Петербурга. Волна высокой воды шла на востокъ со скоростью 38 километровъ въ часъ, а циклонъ имълъ скорость поступательнаго движенія, равную 27 килом. въ часъ. Большая скорость воды объясняется большою скоростью вътра на Финскомъ заливъ, гдъ наблюдали въ Гангъ, Гельсингфорсъ и Ревелъ въ среднемъ 8 единицъ по Бофортовой шкалъ или 72 километра въ часъ. Благодаря буръ западнаго направленія до западнаго конца Финскаго залива, вода во всемъ заливъ держалась на высокомъ уровнъ, но по мъръ удаленія циклона отъ Петербурга по направленію къ Бълому морю, барометрическіе градіенты ослабъли, буря стихла и поэтому вода спала, такъ какъ слабые вътры не могли держать воду на высокомъ уровнѣ, несмотря на то, что западное направленіе сохранилось до полуденинаго срока наблюдений 12-го ноября. Сила вътра въ означенный срокъ оказалась 1 единица въ Гангъ, 2 въ Ревелъ и 4 въ Гельсингфорсъ. Въ С.-Петербургъ въ 1 ч. дня сила вътра равнялась 5 балламъ Бофорта, какъ и утромъ, но уровень воды въ 1 час. полд. стоялъ только на 23 дюйма выше ординара. Это доказываеть, что буря, если она только около Петербурга, не можетъ вызывать наводненія, а для этого требуется, какъ и было въ данномъ случаъ, предшествующій высокій уровень воды во всемъ Финскомъ заливѣ и сильная буря западнаго направленія, также по всему Финскому заливу. Но эти условія, съ своей стороны, зависять оть числа циклоновь, ихъ глубинъ, скорости наступательнаго движенія и направленія пути. Такимъ образомъ, все зависить отъ метеорологическихъ условій циклоновъ. Э. Е. Лейстъ.

Астрономическія извѣстія. Періодическія кометы, ожидаемыя въ 1904 году. 21-го января н. ст. прошла черезъ свой перигелій извѣстная комета Випнеке, движеніе которой очень тщательно изслѣдовано проф. Оппольцеромъ и его талантливымъ ученикомъ Гертлемъ. Въ настоящее время теоріей ся занятъ Гиллебрантъ. Комста была впервые найдена въ 1819 году. Энке показалъ, что она движется по эллипсу съ короткимъ временемъ обращенія, но такъ какъ комета въ послѣдующія свои возвращенія къ солнцу не наблюдалась, то это открытіе особеннаго значенія не имѣло. Только послѣ 7 оборотовъ комета была найдена вновь Виннеке. Съ тѣхъ поръ она наблюдалась въ 1869, 1875, 1886, 1892 и 1898 гг. Въ 1863 и 1881 годахъ положенія кометы на небѣ были очень неблагопріятны для наблюденій. Неблагопріятны условія и для настоящаго приближенія къ солнцу. Каковы они будутъ для слѣдующаго, сказать еще



нельзя, потому что въ своемъ новомъ оборотѣ комета должна встрѣтиться на довольно близкомъ разстояніи съ Юпитеромъ, который нѣсколько измѣнитъ ея орбиту своимъ притяженіемъ. По приближенному расчету слѣдующее прохожденіе черезъ перигелій будетъ имѣтъ мѣсто въ концѣ октября 1909 года.

Слѣдующей по времени приближенія къ солнцу оказывается комета д'Арре, открытая въ 1851 году и наблюдавшаяся въ 1857, 1870, 1877, 1890 и 1897 годахъ. Она проходить черезъ перигелій, черезъ двѣ недѣли послѣ кометы Виннеке. Но и для нея условія наблюденія въ настоящемъ случаѣ оказываются неблагопріятными. Гораздо лучше они будутъ при слѣдующемъ возвращеніи къ солнцу въ 1910 году. Есть подозрѣніе, что комета съ теченіемъ времени дѣлается слабѣе. Оно возникло по сравненію яркости кометы при аналогичныхъ появленіяхъ въ 1870 и 1890 годахъ. Наблюденія 1910 года должны имѣть въ этомъ отношеніи большое значеніе.

Только черезь 8 мѣсяцевь подходить къ своему перигелію третья комета-такъ называемая вторая комета Темпеля, которая извѣстна намъ по четыремъ возвращениямъ: въ 1873, 1878, 1894 и 1899 годахъ. Послъднее появление было наиболъе выгодно для наблюдения, такъ какъ при своемъ приближении къ солнцу комета находилась не далеко и отъ земли. Долгое время она шла почти параллельно съ землей. Но и во время максимума своей яркости она равнялась лишь звъздъ 9-ой величины, при чемъ въ ней можно было различить ядро діаметромъ 1/, секунды 10-11 величины. По вычислевію комета уже въ апрѣлѣ 1899 г. должна была быть такъ же ярка, какъ во время своего открытія въ 1894 году, но поиски ея въ то время оказались напрасными. Она была найдена позднъе, когда ся "теоретическая" яркость увеличилась вдвое. Предположенія, что комета сділалась слабіве, тімъ не меніве сдълано не было. Изслъдователь ея движенія Шульгофъ замътилъ, что для большинства періодическихъ кометъ вообще можетъ считаться правиломъ, что яркость ихъ послв перигелія больше, чемъ при симметричномъ положения до перигелия. Въ 1894 году комета Темпеля была найдена спустя 15 дней посл'в прохожденія черезь перигелій, а въ 1899 г., наобороть, за 83 дня до наибольшаго приближенія къ солнцу. Осенью 1904 г. комета будеть находиться довольно далеко оть земли, и сдва ли ея яркость будеть более 12-ой величины. Но положение на небъ оказывается благопріятно для наблюденій. Особенностью орбиты кометы является очень малое время обращенія—5, 2 лёть. Въ этомъ отношенія она занимаеть второе место-первое занято кометой Энке, для которой время обращенія всего 3,3 года. Орбита кометы Темпеля лежить всецъло внутри орбиты Юпитера. Хотя разстояние кометы отъ планеты не можеть быть менte 100 милліоновъ километровъ, темъ не менte вследствіе того, что Юпитеръ можетъ долгое время идти параллельно съ кометой и возмущать ся движенія своимъ притяженісмъ, возможны значительныя измѣненія въ орбитѣ кометы. Мы должны ждать этого въ 1907 году. — Въ самомъ концъ года можетъ наблюдаться комета Энке, которая, впрочемъ, проходить черезъ свой перигелій только 4 января 1905 года (н. ст.). До сихъ поръ эта комета наблюдалась 29 разъ: въ 1786, 1795, 1805, 1819, 1822, 1825, 1829, 1832, 1835, 1838, 1842, 1845, 1848, 1852, 1855, 1858, 1862, 1865, 1868, 1871, 1875,

1878, 1881, 1885, 1888, 1891, 1895, 1898 и 1901 годахъ. Предстоящее возвращение подобно возвращению 1829 года (прохождение черезъ иеригелій 9-го января) и возвращенію 1871 года (перигелія—28 декабря). Въ первомъ случаѣ В. Струве нашелъ комнату въ 9-дюймовый деритскій рефракторъ еще 16-го сентября 1828 года, правда, какъ очень слабую туманность. Въ 1871 году Виннеке открылъ комету 5-тидюймовой трубой 19 сентября, по день спустя уже не могь найти вновь; 2 и 3-го октября, несмотря на благопріятныя обстоятельства ся не могь найти Шмитъ въ Авинахъ, но 4-го октября увидълъ ее безъ всякаго труда, — она представляла собой довольно большую, но бльдную туманность. Посль этого комета наблюдалась безпрерывно; она постепенно увеличивалась въ яркости, а въ концъ ноября и въ началъ декабря была даже доступна невооруженному глазу. Также и въ 1828 году 30 ноября и 7 декабря В. Струве видълъ комету невооруженнымъ глазомъ. Въ серединъ декабря комета терялась на свътломъ фонъ западной части небосклона.

Сообразно съ этимъ и въ началъ декабря 1904 года комета Энке можеть быть довольно яркой. Но надо замътить, что въ 1795 г., когда прохожденіе черезъ перигелій имѣло мѣсто 21 декабря, такъ что можно было ждать еще большей яркости, чёмъ въ 1828 и 1871 г., наблюдатели описывають комету, какъ слабую. Впрочемъ, есть предположения, что эта видимая слабость кометы обусловливалась сильными увеличеніями, которыя употреблялись при наблюденіяхъ, потому что еще 22 ноября Боде видълъ комету въ двухдюймовый искатель даже при свътъ полной луны. Въ 1838 году, когда прохожденіе черезъ перигелій произошло 19 декабря, видимый путь кометы быль почти такой же, какъ въ 1795 г., и при этомъ комета въ ноябръ была вполнъ доступна острому глазу. Комета Энке имъетъ большое историческое значение. Вслъдствие прогрессивнаго уменьшенія времени обращенія, Энке высказаль предположеніе, что комета при своемъ движеніи встр'вчаетъ сопротивленіе нѣкоторой среды, плотность которой увеливается по мёр'в приближенія къ солнцу. Разслъдованиемъ вопроса о сопротивляющейся средъ по движенію кометы Энке занимался посл' Энке пулковскій астрономъ Астенъ, но его результаты дали поводъ сомнъваться въ реальности сопротивляющейся среды. Поэтому теперешній директорь Пулковской обсерваторія О. Баклундъ, предпринялъ новое особенно тщательное вычисление движенія кометы на основаніи всёхъ наблюденій, начиная съ 1819 года. Для объясненія неправильностей движенія кометы Энкс Баклундъ вводитъ предположение, что комета при своемъ обращении вокругъ солнда по временамъ встрвчаетъ рой метеоровъ, орбита котораго пересвкаетъ кометную орбиту въ нъкоторой точкъ. Кромъ этого указанія на возможное существование въ солнечной системъ невидимой нами массы, изслѣдованіе движенія кометы Энке даетъ намъ средство и, правда, почти единственное болѣс или менѣе удовлетворительное, для опредѣленія массы Меркурія. По Баклунду, она въ 9.700.000 разъ меньше массы солнца, приблизительно одна тридцатая массы земли.

Система беты Возничаю. Въ 1890 году директоръ Гарвардскаго колледжа въ Америкъ, г. Пикеринкъ, по періодическимъ смъщеніямъ линій въ спектръ беты Возничаго заключилъ, что эта звъзда двойная. Компоненты этой пары находятся на очень близкомъ разстоянія другь къ другу и обращаются одинъ около другого въ 3 дня 23 часа 36,7 минутъ. Теперь г. Тиховъ обработалъ большой матеріалъ, собранный въ Пулковѣ Бѣлопольскимъ—19 спектограммъ въ 1902 году и 22 въ 1903 г. Вычисливши по смѣщеніямъ линій скорости, по лучу зрѣнія и строя по нимъ діаграмму, г. Тиховъ замѣтилъ, что измѣненіе скоростей не можетъ быть представлено плавной кривой—синусоидой, какъ это было бы, если бы въ системѣ находилось два тѣла; кривая, которая получается по спектрограммамъ Бѣлопольскаго, можетъ быть разсматриваема какъ сложная изъ двухъ: одной съ періодомъ въ 3 дня 23 часа 30,4 минутъ и другой съ періодомъ, въ 5 разъ меньшимъ. Вслѣдствіе этого онъ рѣшается предположить, что бета Возничаго представляетъ собой четырехкратную звѣзду двѣ двойныя системы. Въ каждой парѣ обращеніе одной звѣзды вокругъ другой совершается въ 19,1 часовъ, каждая пара обращается около другой въ 3 дня 23 часа 30,4 минутъ.

Отделение обсерватории Лика открыто въ началѣ октября 1903 г. въ Чили близъ Сантъ-іаго на горѣ, высотою 838 метр. Задача новой обсерваторіи—главнымъ образомъ фотографированіе звѣздныхъ спектровъ для изслѣдованія движеній по лучу зрѣнія. Тотъ матеріалъ, который будегъ собранъ, послужитъ для выясненія вопроса о движеніи солнечной системы въ пространствѣ. Въ этомъ направленіи уже сдѣлано двѣ попытки по наблюденіямъ сѣверныхъ звѣздъ: одна—Фогелемъ въ Потсдамѣ въ видѣ пробы по спектрограммамъ 50 болѣе яркихъ звѣздъ, другая— Кэмбелемъ на обсерваторіи Лика по наблюденіямъ 200 звѣздъ. Большой матеріалъ собираетъ также г. Бѣлопольскій въ Пулковѣ.

Конечно, на новой обсерваторіи въ Чили могуть быть организованы и другія работы и, вёроятно, она подарить намъ не мало интересныхъ результатовъ.

Покрытія. 18-го февраля н. ст. луна проходить мимо Марса и Юпитера. 24-го числа для многихъ мъсть земной поверхности будеть доступно наблюденіе покрытія луной яркой звѣзды первой величины— Альдебарана (альфы Тельца).

Соединеніе Марса съ Юпитеромъ произойдетъ 25-го февраля н. стиля. Марсъ будетъ стоять на 30 минутъ (приблизительно діаметръ луны) съвернѣе Юпитера. К. Покровскій.

Изъ области антропологіи: филогенетическое развитіе человѣка; первичная родина человѣа; человѣкъ третичнаго періода; доисторическіе карлики Швейцаріи. На состоявшемся въ Касселѣ 23 сентября 1903 г. 75 съѣздѣ германскихъ естествоиспытателей проф. Schwalbe изъ Страсбурга сдѣлалъ сообщеніе на тему о филогенетическомъ развитіи человѣка. Сущность этого сообщенія слѣдующая. Всѣ нынѣ существующія человѣкескія расы составляютъ по Линнею одинъ единственный зоологическій видъ Homo sapiens. Къ этому же виду принадлежалъ также жившій въ началѣ четвертичнаго періода "неолитическій" человѣкъ, ископаемые остатки котораго были найдены во многихъ мѣстахъ стараго и новаго свѣта. Четвертичному періоду предшествовалъ ледниковый, во время котораго человѣкъ былъ уже однимъ изъ обитателей земли въ мѣстахъ свободныхъ отъ льда. Этотъ дилювіальный, "палеолитическій" человѣкъ стоялъ на болѣе низкой ступени культурнаго развитія. Относимыя сюда части скелета принадлежать двумъ раз-

личнымъ формамъ рода Homo. Одна форма принадлежитъ еще виду Homo sapiens, другая же, остатки которой были находимы въ болье древнихъ дилювіальныхъ слояхъ, стоить по устройству черепа значительно ниже. Для этой болъе древней формы человъка быль установленъ вилъ Homo primigenius. Сюда принадлежитъ прежде всего найленный въ 1856 г. въ долинъ ръки Неандеръ, подъ Дюссельдорфомъ, черепъ. Находка эта не стоить особнякомъ: въ Бельгін, во Францін н въ Австріи были также найдены череца, сходные во всъхъ существенныхъ чертахъ съ неандерскимъ черепомъ. Вмѣстѣ съ черепами были находимы другія части скелета, пополнившія наше знаніе о неандерской рась людей. Неандерский человькъ стоялъ, по всъмъ даннымъ антропологін, весьма близко къ Homo sapiens и не много уступаль ростомъ современному человѣку средняго роста. Черепъ его, несмотря на все свое сходство съ черепомъ современнаго человѣка, имѣлъ значительно меньшую емкость (1.230 куб. сант., между твмъ какъ емкость черепа современнаго человъка имъетъ въ среднемъ 1.550 куб. сант.). Ископаемые остатки Homo primigenius были находимы исключительно въ средней Европѣ между южнымъ предѣломъ великаго оледенѣнія и сѣвернымъ краемъ Альпъ и Пиренесвъ. Всѣ находки человѣческихъ остатковъ, сдѣланныя въ Америкѣ, принадлежатъ болѣе позднему времени. Переходя затъмъ къ болъе древнимъ геологическимъ періодамъ, мы имъемъ найденные Dubois (1890 — 1891 г.) въ верхнетретичныхъ пластахъ острова Явы остатки человѣкоподобнаго существа, названнаго имъ Pithecanthrophus erectus. Существо это превышало ростомъ самыхъ крупныхъ антропоморфныхъ обезьянъ и ходило, подобно человъку, на двухъ ногахъ. Строеніемъ черена и мозга (отпечатки мозговыхъ извилинъ) оно занимало промежуточное между человъкомъ и антропоморфными обезьянами мъсто. Емкость черепа (850 куб. сант.) далеко не достигала емкости черепа самыхъ низкорослыхъ человѣческихъ расъ (930 куб. сант.).

Такимъ образомъ открытіе Pithecanthropus'а erectus'а сдѣлало родство человѣка съ высшими обезьянами вполнѣ очевиднымъ. Весь вопросъ состоитъ лишь въ томъ, какого рода это родство? Нужно лв представлять себѣ его въ видѣ прямой генетической связи, и въ такомъ случаѣ съ какой группой нынѣ живущихъ обезьянъ связываетъ человѣка Pithecanthropus erectus? Или, быть можетъ, связь человѣка съ обезьяньимъ родомъ болѣе отдаленная? Бытъ можетъ, общая для человѣка и обезьянъ прародительская форма принадлежала еще древнимъ лемуридамъ, какъ это предполагаетъ американскій палеонтологъ Соре? Klaatsch идетъ въ этомъ направленіи еще дальше и склоненъ искать общаго предка человѣка и обезьянъ среди млекопитающихъ древняго эоцена.

Schwalbe однако полагаетъ, что непосредственная связь человѣка съ высшими обезьянами не можетъ подлежать сомнѣнію, тѣмъ болѣе что связь эта доказана не одними лишь анатомическими данными. Эмбріологическія изслѣдованія Selenca доказали полную аналогію первоначальныхъ стадій развитія человѣка и высшихъ обезьянъ. Кровное родство доказано также физіологическими опытами Friedenthal'a, который доказалъ полную нерастворимость кровяныхъ шариковъ антропоморфныхъ обезьянъ (орангъ-утангъ) въ кровяной сывороткѣ человѣка, между тѣмъ какъ кровяные шарики низшихъ обезьянъ (Lemur varians) растворяются въ ней вполнѣ.

Рядъ Primates появляется въ исторіи земли въ началѣ зоцена; въ серединѣ міоцена появляются одновременно происшедшіе отъ общаго ствода киноморфныя и антропоморфныя обезьяны.

Американскія широконосыя обезьяны вступили еще раньше на путь самостоятельнаго развития и являются боковою вътвью общаго ствола, лемуридъ. Предковъ человѣка нужно, стало быть, искать среди вымершихъ обезьянъ, стоявшихъ ближе всего къ нынѣ живущимъ антропоморфнымъ обезьянамъ. Такой формой является Dryopithecus Fontani. Существующій туть однако проб'яль не позволяеть видьть въ этой формѣ прямого предка человѣка и заставляетъ смотрѣть на нее какъ на боковую вътвь общаго ствола. За послъднее время стали накопляться факты, говорящіе въ пользу существованія человіка въ пліоценовую, а быть можеть, даже въ концъ міоценовой эпохи. Если это такъ, то человъкъ былъ бы современникомъ Pithecanthropus'a erectus'a. Это кажущееся противоръчіе можно устранить, если представить себъ изложенную выше генетическую связь не въ видъ прямой линіи, а въ видъ дивергирующихъ отъ общаго ствола вътвей. Аналогичная связь существовала также въроятно между Homo sapiens и Homo primigenius; тутъ однако возможно допустить также непосредственный трансформизмъ: по крайней мъръ произведенныя Walkhoff омъ посредствомъ аппарата Röntgen'a изслъдованія нижней челюсти обнаружили въ строеніи костной ткани постепенный переходъ отъ одного вида въ другой.

На этомъ же самомъ сътздъ д.ръ Wilsner изложилъ свой довольно фантастический взглядъ на первичную родину челов ка. По мн к ню докладчика, первичную родину человъка нужно искать не тамъ, гдъ нынъ живуть антропоморфныя обезьяны, т.-е. въ Африкъ и Азіи между тропинками, а тамъ, гдѣ онѣ находятся въ ископаемомъ состоянии, вмѣстѣ съ остатками доисторическаго человъка. Послъднее имъетъ мъсто исключительно въ средней Европъ, гдъ число такихъ находокъ увеличивается съ каждымъ годомъ. Какъ лучи вѣера, сходятся въ Европѣ направленія простиранія человѣческихъ расъ и антропоморфныхъ обезьянъ. Центръ распространенія и тіхъ и другихъ долженъ находится тамъ, гдів эти направленія пересѣкаются, что должно имѣть мѣсто далеко на сѣверѣ, въ области недоступной нашимъ изслъдованіямъ, покрытой моремъ или въчными льдами, въ такъ называемой Арктогеъ (Arktogea). Тамъ также находится центръ распространенія крупныхъ млекопитающихъ, распространившихся визсть съ человъкомъ по земному шару. Въ съверномъ полярномъ моръ зародилась первая жизнь, на берегахъ его возникли первые сухопутные организмы, теплокровныя животныя, и затёмъ млекопитающія, распространившіяся оттуда по всему земному шару въ видъ расходящихся во всъ страны волнъ. Постепенное охлаждение земли повлекло за собой увеличение количества атмосферныхъ осадковъ и явилось такимъ образомъ общей причиной ледниковаго періода (?) и повышенія уровня моря. Наступавшіе льды вытёснили человѣка изъ его первичнаго мъстожительства. Ледниковая эпоха создала человъка бълой расы 1).

<sup>1) &</sup>quot;Naturwissenschaftliche Wochenschrift".

Вопроса о существованіи человъка уже въ третичную эпоху коснулся проф. Klaatsch на состоявшемся въ половинъ августа нынъшняго 1903 г. въ Вормсѣ 34 съѣздѣ германскихъ антропологовъ. Докладчикъ сообщилъ, что, по новъйшимъ даннымъ археологіи, палео-и неолитическія эпохи не исчерпывають всвхъ стадій культурнаго развитія доисторическаго человѣка. Эпохамъ этимъ предшествовала такъ наз. эолитическая эпоха, во время которой человъкъ пользовался естественными или мало обдъланными камнями, такъ наз. золитами, естественная форма которыхъ дълала ихъ пригодными для техническихъ цълей первобытнаго человѣка. На эолиты обратилъ вниманіе бельгійскій археологъ Rutat, но Klaatsch первый занялся систематическими изслѣдованіями въ этомъ направленіи. Благодаря его усиліямъ, эолиты были найдены во многихъ мъстахъ Франціи, Бельгіи и южной Англіи. Въ Германіи эолиты попадаются сравнительно різко, но и здісь они были находимы въ окрестностяхъ Магдебурга и Веймара. На основани собраннаго матеріала проф. Klaatsch пришелъ къ заключенію, что указанныя мъста были населены первобытными человъческими расами уже въ пліоценовую, а быть можеть, даже въ міоценовую эпоху <sup>1</sup>).

На томъ же съвздъ д-ръ Neusch изложилъ результаты изученія стоянокъ доисторическаго человѣка въ Кесслеръ-лохъ и Швейцерсбильаз въ Швейцаріи. Стоянки эти принадлежатъ времени отступанія послъдняго оледенънія средней Европы. Найденные тамъ человъческіе остатки приводять къ заключенію, что непосредственно послѣ отступанія ледника Швейцарія была населена весьма низкорослой расой людей, получившихъ название Homo nanus. Найденные въ Швейцерсбильдъ остатки принадлежать особямъ, ростъ которыхъ немного превышаетъ 1,37 метр., между тёмъ какъ населеніе Кесслеръ-лоха отличалось еще меньшимъ ростомъ (въ 1,20 метра). Такимъ образомъ эти доисторическіе карлики Швейцаріи ростомъ своимъ стояли значительно ниже самыхъ низкорослыхъ нынъ живущихъ человъческихъ расъ Африки (имѣющихъ 1.57 м.).

А. Миссуна.

Французское общество XIII ст. --- Картина жизни прошлаго, люди и нравы, вся совокупность культуры даннаго общества являются не только необходимымъ элементомъ для полнаго пониманія исторіи эпохи, но представляють живой интересъ для всякаго образованнаго человъка, какова бы ни была его спеціальность. Есть историческія эпохи, особенно сильно привлекающія любопытство, особенно близкія намъ, несмотря на свою отдаленность, потому что онъ составляють какъ бы основной фондъ нашей собственной культуры и нашего воспитанія. Къ такимъ эпохамъ относятся, между прочимъ, средніе вѣка. Представленіе о рыцарствѣ вошло въ повседневный кругъ нашихъ понятій наравнъ съ представленіями античнаго міра; мы думаемъ о рыцарскихъ временахъ какъ о чемъ-то близкомъ, пережитомъ, а между тѣмъ мало кто, кромѣ спеціалистовъ, можетъ похвастаться даже болѣе или менѣе приблизительными знаніями общества временъ крестовыхъ походовъ. Во Франціи интересъ къ жизни средневъковыхъ людей за послъднее время обнаружился съ

<sup>1) &</sup>quot;Ogniwo", Ne 37.

особенной силой, и многіе писатели искали въ этомъ прошломъ разрѣшенія весьма жгучихъ этическихъ и общественныхъ задачъ современности. Только что вышедшая книга Ch. V. Langlois, "La Société française au XIII siècle" (Paris. 1904) въ значительной степени удовлетворяетъ любознательнаго читателя, которому захочется провърить свои знанія или представленія о жизни сливокъ общества феодальной Франціи.

Составляя очеркъ исторіи XIII ст. для "Исторіи Франціи", выходящей подъ редакцией Лависса, Langlois имъль въ виду прибавить главу о частной жизни людей XIII ст., но столкнулся при этомъ събольшими затрудненіями. Какъ справедливо замѣчаетъ авторъ, дать ясную картину общества, даже современнаго, во всей ся полнотѣ и не внося въ эту картину субъективнаго элемента, составляеть труднъйшую задачу для писателя. Взявъ на себя такую задачу, всякій писатель, помимо личныхъ наблюденій, долженъ будетъ пользоваться общирнымъ матеріаломъ всевозможныхъ документовъ. Историкъ, который при такой работь оставитъ въ сторонъ беллетристическую литературу (романы, комедіи и т. п.), сдълаетъ большое упущеніе, потому что современный романъ несомнѣнно отражаетъ въ себѣ и жизнь современнаю общества, и тъ идеалы, которые это общество себъ ставить. Но даже историку жизни нашего общества пришлось бы подвергнуть довольно строгой критической оцънкъ современный литературный матеріалъ. При начертаніи жизни далекаго прошлаго трудности задачи увеличиваются отсутствіемъ личнаго переживанія времени и умственными привычками иной цивилизаціи, — но въ документальномъ матеріалѣ нѣтъ недостатка. Отъ среднихъ вѣковъ до насъ дошли и многочисленные офиціальные документы, и обширная литература, которая представляеть не меньшій интересъ съ точки зрѣнія исторіи культуры, чѣмъ наши современные романы, комедіи и проч. Въ своей "Histoire de la langue et de la littérature française" Г. Парисъ высказалъ мнѣніе, что большая часть старой французской литературы, подобно современной, посвящена описанію того общества, для котораго она предназначалась. Слъдовательно, литературные источники, и между прочимъ романы того времени, составляють чрезвычайно драгоцьнный матеріаль для историка-бытописателя, конечно, если источники эти подвергнуты не менъе строгой критической оцънкъ, чъмъ современныя намъ реалистическія произведенія, которыми пожелають пользоваться съ аналогичными пълями. При постоянно накопляющихся научныхъ изслѣдованіяхъ средневѣковыхъ текстовъ такая оцѣнка становится все болѣе доступной.

Для изученія жизна средневѣковаго общества уже сравнительно давно пользуются литературными текстами эпохи, особенно нѣмецкіе ученые. Наиболѣе обычный способъ работы заключается въ методическомъ подборѣ встрѣчающихся тамъ данныхъ подъ опредѣленными рубриками; такимъ образомъ получаются отдѣльные сборники текстовъ, относящихся къ оружію, охотѣ, путешествіямъ, къ чувству природы въ средніе вѣка, къ семейнымъ чувствамъ, къ идеалу красоты и т. д. Эта "мозаика текстовъ", по выраженію Langlois, разумѣется, не можетъ дать общей картины жизни, но полезна историку, устраняя часть предварительной работы, и, кромѣ того, не можетъ быть источникомъ заблужденій, совершенно исключая элементъ личныхъ вкусовъ и взглядовъ авторовъ. Эрудиты, составляющіе такіе сборники, ничего не прибавляютъ отъ себя,

дають просто голыя выборки, которыя всякій можеть провърнть по оригиналамъ. Гораздо болѣе скользкій путь представляють собою попытки синтетическаго воспроизведенія культурной жизни средневѣковья по литературнымъ исгочникамъ. Такіе очерки невольно окрапиваются личными взглядами, симпатіями и впечатльніями автора, и здъсь читатель можеть быть введень въ полное заблужденіе не только ошибочнымъ толковачиемъ часто наскоро собраннаго матеріала, но такъ же и тенденціозностью эссеиста. "Для знающихъ людей. – говоритъ Langlois. – нътъ начего болъе отталкивающаго, какъ нъкоторыя тенденціозныя или романтическія, или слащавыя восхваленія общества среднихъ въковъ". Единственная правильная синтетическая форма изложенія — это научные общіе выводы, вытекающіе изъ сравненія встахъ текстовь. ранве собранныхъ и тщательно классифицированныхъ. Образцовымъ трудомъ въ этомъ направлении надо считать книгу Schultz'a "Das höfische Leben zur Zeit der Minnesinger", a также книгу L. Gautier "La Chevalerie".

Но Langlois не послѣдовалъ ни по одному изъ этихъ путей. Не ичѣя возможности предпринять огромную работу характеристики французскаго общества XIII ст. по примѣру Schultz'a, что потребовало бы миоголѣтняго и многотомнаго труда и ни въ какомъ случаѣ не могло бы войти въ "Histoire de France", онъ рѣшился просто познакомить читателя съ нѣкоторыми беллетристическими произведсніями эпохи и дать ему такимъ образомъ непосредственное впечатлѣнiе о людяхъ, нравахъ и бытѣ того времени. При выборѣ романовъ Langlois становился исключительно на историческую точку зрѣнія, оставляя въ сторонѣ этическія и эстетическія задачи, которыя увлекали многихъ авторовъ, воспроизводившихъ средневѣковые романы. Онъ выбралъ не самые поэтическіе романы, а тѣ изъ нихъ, гдѣ ярче всего выразилась жизнь времени и которые по типу болѣе всего подходять къ современнымъ нравоописательнымъ романамъ.

Въ "Histoire du XIII-e siècle", о которой мы упомянули, авторъ привель два романа и нъсколько фабліо. "La Société française au XIII s." содержить въ себѣ пересказъ десяти романовъ, написанныхъ въ различныя эпохи, начиная съ конца XII ст. и до воцаренія дома Валуа, писателями разныхъ провинцій Франціи. Langlois излагаеть каждый романъ, не выпуская по возможности ничего существеннаго, но отбрасывая безконсчныя длинноты, въ которыя охотно впадали среднев вковые романисты и всевозможныя банальныя отступленія, къ которымъ склонны романисты всъхъ временъ. Свой пересказъ авторъ оживляетъ характерными выраженіями, взятыми изъ текстовъ, и большими вставками стиховъ оригинала. Такъ какъ книга предназначена для большой читающей публики, а не для однихъ спеціалистовъ, — наиболѣе трудныя выраженія и слова текстовъ переведены въ примъчаніяхъ. Каждому роману предпослана короткая замътка, гдъ обозначены предположительное время его сочиненія, м'єсто нахожденія оригинальной рукописи и научныя работы, къ нему относящіяся.

Задача Langlois — дать чигателю общее впечатлёніе о жизни людей въ XIII ст. — достигается благодаря не столько талантливому, сколько любовному изложенію романовъ. Чувствуется, что авторъ знаеть и любить описываемый средневёковыми романистами міръ, по крайней мёрѣ какъ иностранецъ можетъ знать и любить чужую страну, съ которой сжился и которую долго наблюдалъ.

И средневъковая жизнь встаетъ передъ читателемъ не-спеціалистомъ въ иномъ, непривычномъ для него видъ. Типъ "рыцаря", родъ призрака, закованнаго въ желъзо, исполненнаго благородныхъ чувствъ, пылающаго платонической любовью до гроба, исчезаеть по прочтении книги Langlois. Виъсто романтической фантасмагоріи въ умъ читателя вырастаеть рядъ простыхъ людей и весьма многообразный типъ рыцаря, нъчто, отдаленно напоминающее русскаго помъщика. Этотъ человъкъ охотится, веселится, много кушаеть, влюбляется, присматриваеть въ свободное время отъ войнъ за хозяйствомъ, иногда гнетъ шею передъ властными, часто угнетаетъ низшихъ. Въ большинствъ случаевъ онъ полонъ здраваго смысла, умъренно религіозенъ, но боится вліянія духовенства, презираетъ виллана, но смотритъ на него не безъ опаски. Храбрый на турнирѣ и на войнѣ, онъ часто въ трудныя минуты личной жизни обнаруживаетъ нравственную трусость и охотно предоставляеть женщинамъ распутывать затрудненія. Рыцарь этотъ чрезвычайно изящно одъвается и изящно обращается съ дамами въ обществъ, на пирахъ послъ турнира или свадьбы, но въ домашнемъ быту и грубъ, и не изященъ. Онъ часто обнаруживаетъ желаніе побить свою жену, и его отъ этого желанія удерживаетъ главнымъ образомъ очень знатное происхождение этой жены. Иногда послѣ ужина онъ отправляется въ дъвичью и, ожидая вареныхъ фруктовъ, раздъвается догола "pour se faire gratter", кладетъ голову на колъни одной изъ дъвушекъ "par amitié" и коротаетъ вечеръ, разговаривая съ сокольничьимъ о дневныхъ событіяхъ. Знатныя дамы и девицы рисуются средневековымъ романомъ тоже нъсколько отлично отъ ходячихъ представлений о средневъковой женщинв. Онв, какъ и сами рыцари, мало склонны къ платонизму въ любви; есть между ними нѣжныя фигуры, вѣрныя мужьямъ или возлюбленнымъ до гроба, но есть и невърныя жены, которыя не гнушаются никакими уловками, чтобы обмануть мужей, --- и такихъ гораздо больше... Эти женщины, которыхъ мужья поколачивали, поражаютъ часто независимостью характеровъ, способностью къ иниціативъ. Безпрестанно попадаются типы дъвушекъ, которыя смъло порываютъ связь съ домомъ, оставляють блестящее положение въ замкъ и отправляются странствовать, зарабатывая себъ пропитание трудомъ, обыкновенно-вышиваниемъ. Когда эти женщины странствують, онъ обыкновенно находять себъ вровъ и защиту у простыхъ, бѣдныхъ людей и весьма рѣдко въ замкахъ. Только впослѣдствіи, когда трудомъ и талантами онѣ пріобрѣтають извъстность, ихъ призръваетъ какая-нибудь знатная дама. Въ большинствъ случаевъ всъ эти члены высшаго общества не умъютъ ни читать, ни писать, но твмъ не менбе въ нихъ чувствуются артистическіе и литературные интересы. Они поють, играють на различныхъ инструментахъ, декламируютъ на лирахъ; женщины вышивають и ткутъ на вещахъ домашняго обихода не только узоры, но настоящія картины, какъ, напр., "Похищеніе прекрасной Елены пастухомъ Парисомъ", и т. д. Главными дъйствующими лицами романа XIII ст. являются, конечно. люди высшаго общества, но попадаются и типы людей изъ народной массы. Они очерчены менье ярко, появляясь лишь попутно, но дають представление о томъ, что по существу между ними и сливками общества

того времени не лежала непроходимая пропасть. Въ высшей степени интересны типы мелкаго духовенства, которые въ нъкоторыхъ романахъ играють довольно видную роль. Чрезвычайно жизненнымъ и яркимъ рисуется въ романъ "Galeran" монастырский капелланъ Lohier, человъкъ строгой жизни, добрый и снисходительный къ молодости и всъмъ ея проявленіямъ. На его примъръ мы видимъ тоже, что считалось въ тъ времена высокимъ образованіемъ. Капелланъ умѣлъ играть на арфѣ и на другихъ инструментахъ, прекрасно пълъ, сочинялъ новыя пъсни на французскомъ и латинскомъ языкахъ, зналъ шахматную игру и другія игры и всему этому научиль своего воспитанника Галерана, старшаго сына графа Бретани.

Въ общемъ французское общество XIII ст. рисуется во многихъ отношенияхъ не хуже и не лучше современнаго; только въ одномъ отношении преимущество остается за средними въками: адюльтеръ того времени. очевидно столь же частый какъ и въ наше время, всюду скрашивается настоящимъ и глубокимъ чувствомъ любви. Какъ ни грубы нравы, но въ отношеніяхъ между полами, какъ въ бракѣ, такъ и внѣ брака, романисты среднихъ въковъ кладутъ въ основу болъе высокое, болѣе человѣческое чувство, чѣмъ бытописатели современнаго французскаго общества.

Въ художественномъ отношении пальма первенства принадлежить въ сборникѣ Langlois роману трувера Renaut "Galeran". Романъ этотъ въ рукописи XV ст. находится въ парижской національной библіотекъ; его относять къ началу XIII вѣка.

Въ концѣ книги Langlois приводитъ богатый библіографическій указатель работь, относящихся къ исторіи средневѣковаго французскаго общества, сдъланныхъ по литературнымъ источникамъ. Къ этому указателю приложенъ алфавитный списокъ сюжетовъ, которые затронуты этими работами, съ ссылками на опредъленныя сочиненія, что можетъ необыкновенно облегчить всякаго читателя, который захотълъ бы уяснить себѣ съ полностью любой вопросъ, касающійся бытовой исторіи французскаго средневъковья. Такимъ образомъ книга Langlois является драгоцённымъ руководствомъ для всякаго, кто пожелаетъ начать серьезное изученіе рыцарскаго быта, и источникомъ большаго наслажденія для всякого любознательнаго читателя и тёмъ болёе для всякого любителя литературы.

А. Б-ръ.

Новости иностранной литературы и журналистики. Одною взъ самыхъ интересныхъ новинокъ повъствовательной литературы въ Германія за послёдніе мёсяцы, несомнённо, является романъ Вильгельма Гегелера "Pastor Klinghammer". Почти во всѣхъ критическихъ отзывахъ объ этой книгъ упоминалось о тъхъ произведеніяхъ, которыя были написаны въ XVIII въкъ на столь популярную и модную въ то время тему-о борьбѣ или соперничествѣ двухъ враждующихъ, чуждыхъ другъ для друга братьевъ, которымъ выпадаеть на долю совершенно разнородная судьба, причемъ неравенство положенія и характеровъ должно, рано или поздно, привести къ трагической развязкѣ, когда начавшійся еще въ дътские годы конфликть достигнеть своего апогея.

Дъйствительно, романъ Гегелера является самымъ позднимъ отголоскомъ

той общирной литературы произведеній на тему о "братьяхъ-соперникахъ", которая была когда-то представлена пьесами Клингера, Лейзевица и др., наконецъ, "Разбойниками" Шиллера; измѣнилась, конечно, обстановка, а также общій характеръ самой оцѣнки внутренняго міра и наклонностей двухъ братьевъ; нѣтъ уже и такихъ мелодраматическихъ ужасовъ, какіе считались когда-то обязательными въ подобныхъ случаяхъ, какъ средство усилить впечатлѣніе, производимое фабулою; но основа осталась все та же, и мы только лишній разъ можемъ убѣдиться въ томъ, какою живучестью отличаются иные сюжеты, неизмѣнно привлекающіе вниманіе писателей въ самыя разнородныя эпохи, несмотря на частую смѣну литературныхъ вкусовъ, школъ и главныхъ теченій.

У Гегелера выступають два брата, Даніэль и Фрицъ Клинггаммеры, судьба которыхъ складывается совершенно различно, начиная съ самаго ранняго дѣтства. Фрицъ, веселый, живой, миловидный, становится любимцемъ всей семьи и всѣхъ знакомыхъ; его балуютъ, принимаютъ всюду съ распростертыми объятіями, предвѣщая ему счастливую будущность, ставя его неизмѣримо выше брата, который и въ эту пору уже является пасынкомъ судьбы, неудачникомъ, живетъ, какъ говорится, въ черномъ тѣлѣ, переноситъ много непріятныхъ, оскорбительныхъ ощущеній, оставляющихъ неизгладимый слѣдъ въ молодой душѣ. По натурѣ Даніэль гораздо лучше, добрѣе, вдумчивѣе, симпатичнѣе; ему вредитъ только его молчаливый, угрюмый характеръ, замкнутость, извѣстная застѣнчивость, неумѣніе и нежеланіе пускать всѣмъ пыль въ глаза. Люди отзывчивые и тонко чувствующіе одни только могли бы понять н оцѣнить его; но такихъ людей почти нѣтъ въ окружающемъ обществѣ.

Когда наступаеть время выбора той или другой профессіи и карьеры, Даніэль и туть оказывается въ невыгодномъ положеніи и не можеть самостоятельно устроить жизнь по своему желанію. Діло въ томъ, что въ силу традици, прочно держащейся въ ихъ семьъ, старшій сынъ долженъ быть непремънно пасторомъ. Даніэль не чувствуетъ призванія къ такого рода дъятельности; временами у него бываютъ даже приступы сомнѣній и невѣрія, явно несовмѣстимые съ тою дорогою, по которой его заставляеть итти семья. Тъмъ не менъе, онъ принужденъ покориться. Фрицъ, наоборотъ, выбираетъ по собственному желанію карьеру военнаго, становится щеголеватымъ, пустымъ, желающимъ только побъждать сердца офицеромъ. Несмотря на то, что у него съ братомъ всегда были натянутыя, холодныя отношенія, онъ не стісняется притти къ нему за деньгами, когда подъ вліяніемъ безпорядочной жизни и привычки къ расточительности онъ окончательно запутываеть свои дёла, рискусть погибнуть, если только Даніэль по своей доброть и великодушію не протянеть ему руку помощи.

Гегелеръ заставляетъ далѣе обоихъ братьевъ влюбиться въ одну и ту же дѣвушку, по имени Маріанну. Одно время можно думать, что счастье на этотъ разъ улыбнется Даніэлю, а не баловню судьбы Фрицу. Маріанна неожиданно отдаетъ предпочтеніе скромному, застѣнчивому пастору, угадавъ его хорошіе задатки и доброе сердце, отклоняетъ настойчивое ухаживаніе молодого офицера и соглашается стать женою Даніэля. Но супружеская жизнь не приноситъ послѣднему счастья! Съ теченіемъ времени ясно обнаруживается несходство ихъ характеровъ, вкусовъ, порывовъ. Молодая женщина надѣлена отъ природы извъстною жизнерадостностью, любитъ повеселиться, бодро и безмятежно смотрить на вещи, никогда не поддается сомнѣніямъ, грусти, самоанализу. Вскорѣ ей становится тоскливо, неуютно, прямо скучно въ обществѣ мужа, котораго часто мучатъ сомнѣнія, тревожныя мысли, который сторонится отъ людей и больше всего любитъ одиночество, замкнутый образъ жизни и сосредоточенныя, серьезныя думы.

Наступаетъ моментъ, когда Фрицу, снова показавшемуся тѣмъ временемъ на горизонтѣ, удается привлечь на свою сторону симпатіи молодой женщины, расположить ее въ свою пользу своею обходительностью, жизнерадостностью, юношескимъ задоромъ, добиться того, что она даетъ ему слово развестись съ мужемъ и сдѣлаться его женой. Вскорѣ послѣ этого во время рѣшительнаго объясненія между двумя братьями столь сдержанный и умѣренный обыкновенно пасторъ, возмущенный самонадѣянностью и вызывающимъ тономъ счастливаго соперника, въ минуту изступленія бросается на этого человѣка, отъ котораго онъ столько вынесъ, и убиваетъ его. не желая этого, — чтобы черезъ нѣсколько минуть притти въ себя и съ ужасомъ сознать, что онъ сдѣлалъ!

Никто не догадывается, что именно Даніэль совершиль это преступленіе, и невольный убійца могъ бы навсегда остаться въ безопасности. Но его начинаеть терзать совъсть, онъ чувствуетъ потребность сознаться во всемъ. Въ этомъ покаянномъ настроеніи его поддерживаетъ Маріанна, вернувшаяся къ нему, послѣ того какъ она поняла инстинктомъ, что именно онъ убилъ Фрица и что она была косвенною виновницею этого. Въ концѣ романа пасторъ Клинггаммеръ отдаетъ себя въ руки правосудія. Таково въ общихъ чертахъ содержаніе новаго произведенія Гегелера, въ которомъ характеры двухъ главныхъ дѣйствующихъ лицъ обрисованы весьма талантливо и многія главы читаются съ захватывающимъ интересомъ.

Въ новомъ романѣ Карла Перфалля, "Die Treulosen", большую роль играеть опять исихологический элементь. Главная героиня этого романа, Луиза Маусъ, жена фабриканта-милліонера, человъка очень некрасиваго, неинтереснаго, но глубоко порядочнаго по натурѣ, хочеть отомстить сму за то, что ради него она загубила свою жизнь, выйдя замужъ безъ любви, и съ этою цёлью прибѣгаетъ къ самому некрасивому и неприглядному средству. Не довольствуясь мелкими побъдами, флиртомъ или вызывающимъ кокетствомъ, она рѣшаетъ завлечь въ свои сѣти человъка, пользующагося неограниченнымъ довъріемъ ея мужа, чтобы поставить послёдняго въ смёшное и фальшивое положеніе. Этоть замысель ей вполнѣ удается, и она уже торжествуеть; но, когда ничего не подозръвающій фабриканть выказываеть лишній разъ свое довъріе и уваженіе человѣку, ставшему тѣмъ временемъ любовникомъ его жены, когда онъ благодаритъ его за преданность и върность, съ тъмъ происходить вдругь коренная перемена; лучшія чувства пробуждаются въ его душъ, ему дълается совъстно при воспоминаніи о томъ, какъ онъ злоупотребиль довъріемъ человъка, всегда относившагося къ нему доброжелательно и гуманно. Въ припадкъ отчаянія онъ лишаеть себя жизни. Генрихъ Маусъ, наконецъ, узнаетъ всю правду и прогоняетъ изъ своего дома насмѣявшуюся надънимъженщину, которую онъ слишкомъ долго идеализировалъ.

Новый романъ Перфалля принадлежитъ къ лучшимъ произведеніямъ

этого автора. Ему нѣсколько вредить только отсутствіе настоящаго единства, обиліе эпизодическихъ деталей. Такъ, мы находимъ въ немъ вторую романическую завязку, исторію взаимныхъ отношеній соціалиста Брандштэттера и молодой дѣвушки изъ народа, Hedwig, которая сбилась временно съ пути истиннаго подъ вліяніемъ гнетущей нужды, взяла затѣмъ мѣсто горничной гдѣ - то въ родѣ притона, и которую онъ спасаетъ, возвращаетъ къ нормальной жизни, дѣлая ее своею женою и благотворно вліяя на ея внутренній міръ. Авторъ, видимо, ставитъ несчастную дѣвушку, "согрѣшившую" только подъ давленіемъ обстоятельствъ, гораздо выше Луизы Маусъ, съ ея коварнымъ, хладнокровымъ планомъ мести своему мужу и заранѣе обдуманною измѣною, въ основѣ которой не лежитъ даже искренняго, непосредственнаго чувства къ другому человѣку.

Извъстная беллетристка Габріэль Рейтеръ, авторъ романовъ "Aus guter Familie", "Ellen von der Weiden", сборника интересныхъ, смъло и оригинально задуманныхъ разсказовъ и очерковъ, "Frauenseelen" и т. п., [выпустила недавно новый романъ, подъ заглавіемъ "Liselotte von Reckling". Нъкоторыя дъйствующія лица обрисованы здъсь недурно; попадаются и любопытные отголоски современной германской дъйствительности, съ ея разнообразными теченіями. Романистка хотъла показать постепенный ростъ, совершенствованіе и углубленіе женской натуры, которая становится съ теченіемъ времени все независимѣе и самобытнѣе.

Главная героиня, Лизелотта, влюбляется въ графа Альтенгагена, который стоить во главъ религіозно этическаго кружка, носящаго названіе "Союзъ обновленныхъ людей". Своимъ краснорѣчіемъ и энтузіазмомъ графъ увлекаетъ молодую дѣвушку, вначалѣ склонную его идеализировать и считать всѣ его проповѣди незыблемою и непреложною истиною. Лизелотта выходитъ за него замужъ, причемъ на первыхъ порахъ супружеская жизнь ихъ складывается довольно удачно. Черезъ нѣсколько времени героиня романа узнаетъ однако, что человѣкъ, котораго она считала идеальною личностью, ей измѣняетъ. Съ этого момента она начинаетъ относиться къ нему критически. Она разстается съ нимъ, уѣзжаетъ къ своей матери и имѣетъ возможность на досугѣ обо многомъ подуматъ, многое взвѣсить, отрѣшаясь отъ прежней довѣрчивости и оптимизма.

Когда она снова встрёчается съ графомъ, въ ея душё уже произошелъ извёстный переломъ: отъ прежней восторженной и отчасти наивной женщины не осталось и слёда, въ проповёдникъ обновленія и самосовершенствованія она видитъ теперь только слабаго, обыкновеннаго, не подготовленнаго къ такой трудной и отвётственной роли человёка, которому она не можетъ такъ скоро вернуть свое расположеніе, несмотря на его покаянныя рёчи. Все это довольно оригинально и занимательно, жотя у г-жи Рейтеръ есть и болёв выдающіяся вещи.

Замѣтимъ кстати, что "Liselotte von Reckling" можно было бы, до извѣстной степени, сравнить съ англійскимъ романомъ Уайта, "The new Christians", герой котораго, основатель секты или религіозной общины "новыхъ христіанъ", оказывается въ концѣ-концовъ далеко не такимъ добродѣтельнымъ, строго нравственнымъ, какъ можно было думать, основываясь на его проповѣдяхъ и наставленіяхъ.

Другая нъмецкая писательница нашихъ дней, Вильгельмина фонъ-

Гиллернъ, въ своемъ новъйшемъ романъ, "Ein Sklave der Freiheit", видимо хотвла провести извёстную тенденцію, показать свое отношеніе къ современному обществу, его взглядамъ, обычаямъ и нравамъ. Она дълаеть своимъ героемъ молодого человъка, убъжавшаго изъ монастыря, такъ какъ, съ одной стороны, ему показалось, что онъ теряетъ въру, съ другой — онъ сталъ ощущать неудержимую жажду свободы, простора, содержательной, разнообразной жизни. Вырвавшись изъ ствиъ монастыря, герой романа берется за всевозможныя занятія, становится одно время педагогомъ, увлекается затъмъ соціалистическими теоріями, ища повсюду, прежде всего, свободы, независимости, широкаго простора для личности. Вскор'в онъ начинаетъ зам'вчать, что его мечтамъ суждено остаться неосуществленными, такъ какъ на каждомъ шагу онъ сталкивается съ твми или другими преградами, рамками, условностями, давленіемъ на личность, узко-партійнымъ духомъ. Испытавъ рядъ разочарованій, молодой человѣкъ, "рабъ свободы", цѣнившій ее болѣе всего на свыть, не находить ничего лучшаго, какъ вернуться въ тоть же монастырь, откуда онъ бъжалъ когда-то, желая отрясти прахъ отъ ногъ своихъ.

Этотъ конецъ, естественно, долженъ показаться нѣсколько искусственнымъ и какъ бы подтасованнымъ. Въ общемъ, романъ г-жи Гиллернъ проникнуть отрицательнымъ отношеніемъ къ современной жизни и къ демократическимъ вѣяніямъ новѣйшей эпохи; ея симпатіи скорѣе на сторонѣ удаленія отъ повседневной сутолоки, замкнутой, уединенной жизни; она готова привѣтствовать рѣшеніе своего героя, возвращающагося съ повинною головою въ покинутую имъ обитель; вмѣстѣ съ тѣмъ, она опредѣленно сочувствуетъ избранному меньшинству, высшимъ слоямъ общества, болѣе консервативному и солидному элементу. Въ чисто литературномъ, художественномъ отношеніи романъ не свободенъ отъ недостатковъ и опять-таки уступаетъ прежнимъ вещамъ той же романистки.

Сь главнымъ дъйствующимъ лицомъ "Ein Sklave der Freiheit" можно отчасти сопоставить героя новаго романа Фридриха Бертенса, "An des Lebens Vormittag", Дитриха. Это-человъкъ съ необыкновенно развитою индивидуальностью, стремленіемъ въ самостоятельности, нежеланіемъ подчиняться какимъ бы то ни было правиламъ, кодексамъ, ствсненіямъ, условностямъ. Иногда онъ нъсколько напоминаетъ своими вкусами и разсужденіями отдѣльныхъ героевъ Горькаго. Всюду онъ томится, всв профессіи и занятія кажутся ему ственительными, угнетающими волю, поддерживающими въковое рабство. И въ городъ, и въ деревнѣ онъ никакъ не можеть прочно устроиться, такъ какъ онъ, конечно, не находить тамъ той абсолютной свободы личности, о которой мечтаетъ. Наконецъ, онъ дълается даже бродягой и блуждаетъ по большимъ дорогамъ, избъгая людей, чтобы стать вполнъ независимымъ отъ общества и оказываемаго имъ давленія. Авторъ заставляеть, однако, Дитриха съ теченіемъ времени отрѣшиться отъ подобныхъ крайностей и дышащихъ явною утрировкою поступковъ, поддавшись благотворному вліянію гуманныхъ и участливыхъ людей, которые сумѣли заглянуть ему въ душу и угадать его природные задатки.

Отмѣтимъ нѣсколько новыхъ романовъ или сборниковъ разсказовъ, спеціально посвященныхъ изображенію народной, деревенской жизни. Такъ, Германъ Ветте въ романъ "Кгаuskopf" описываетъ жизнь вестфальскихъ врестьянъ, выводя цълый рядъ типичныхъ фигуръ, видимо списанныхъ съ натуры, подробно возсоздавая дътство своего героя, уроженца вестфальскаго захолустья, подчасъ обнаруживая неподдъльный юморъ и незатъйливое, но близкое къ народному міросозерцанію и всему складу жизни остроуміе. Корнаріусъ задумалъ воспроизвести въ нъсколькихъ беллетристическихъ сборникахъ народный бытъ въ Тюрингіи; первый томъ, вышедшій недавно, озаглавленъ "Wandelbare Herzen"; общій характеръ многихъ разсказовъ Корнаріуса — добродушно-юмористическій, —печальныя, трагическія стороны народной жизни отражаются въ его творчествъ гораздо слабъе.

Романъ Макса Биттриха, "Кämpfer", затрогиваетъ ту же тему, которая была разработана французскимъ беллетристомъ Ренэ Базэномъ въ "La terre qui meurt": оскудѣніе деревни, разрывъ между крестьянами и землею, стремленіе молодежи отправляться въ города, поступать на фабрикн, вообще заниматься всѣмъ, чѣмъ угодно, но только не земледѣліемъ! Недурно обрисованъ также отмѣченный и у Базэна разладъ между старшимъ поколѣніемъ, тѣсно связаннымъ съ землею, — молодыми людьми, которые возмущаютъ и огорчаютъ своимъ образомъ дѣйствія стариковъ.

Въ нѣсколькихъ новыхъ романахъ воспроизведена жизнь въ небольпихъ захолустныхъ городкахъ и мѣстечкахъ, иногда — съ извѣстною долею идеализаціи и подрисовки (намъ уже приходилось говорить объ этомъ оттѣнкѣ современной нѣмецкой беллетристики), иногда — въ духѣ строгаго и послѣдовательнаго реализма. Альфредъ Бокъ, выпустившій уже нѣсколько вещей, которыя обратили на себя вниманіе, въ своемъ новѣйшемъ произведеніи, "Kantor Schildköters Haus", возсоздаетъ своеобразный складъ жизни въ маленькомъ гессенскомъ городкѣ, гдѣ живетъ главный герой, человѣкъ стараго поколѣнія, тѣсно сроднившійся съ мѣстными условіями и со своимъ домомъ, который онъ хотѣлъ бы передать послѣ своей смерти горячо любимому сыну, не подозрѣвая, какъ сложится дальше его судьба, какая процасть раздѣлитъ вскорѣ отца и сына, представителей двухъ различныхъ поколѣній и міросозерцаній.

Весьма сочувственно принять быль въ общемъ критикою романъ Оттомара Энкинга; "Familie Behm"; главный интересь этого романа, не отличающагося, въ сущности, особенною занимательностью завязки или обиліемъ сильныхъ сценъ, заключается въ мастерской обрисовкъ жизни, обычаевъ, воззръній и взаимныхъ отношеній членовъ обширной, старинной семьи Бэмъ въ маленькомъ голштинскомъ городкъ Коггенштадтъ. Нъкоторые критики попытались даже искусственно усилить и раздуть успъхъ этой книги, видимо, желая выдать ея автора за новаго Густава Френсена, автора "Гёрнъ - Уля", какъ непритязательнаго, правдиваго изобразителя повседневной провинціальной дъйствительности.

Дъйствіе новаго произведенія Елены Бёлау, "Die Kristallkugel", какъ и нъкоторыхъ другихъ ся вещей, происходитъ въ Веймаръ, очевидно хорошо ей знакомомъ, тогда какъ Іоз. Лауфъ въ "Marie Verwahnen" переноситъ насъ на берега Рейна, въ такую обстановку, гдъ католики сталкиваются съ протестантами и отголоски средневъковой старины держатся вплоть до нашихъ дней. Прекрасно описана провинціальная жизнь 60-хъ годовъ въ романъ Зевальда, "Fränkisch", гдъ можно найти много характерныхъ, искусно подмѣченныхъ, рисующихъ "доброе старос время", бытовыхъ чертъ, соединенныхъ, однако, съ нѣсколько крикливою, вызывающею шовинистскою ноткою и явнымъ стремленіемъ, во что бы то ни стало, возвеличивать и прославлять Пруссію (въ романѣ затронута война 1866 года). Эга излишняя, подчасъ наивная, тенденціозность интереснаго въ бытовомъ отношении романа вызвала не совсѣмъ одобрительные отзывы даже въ нѣкоторыхъ органахъ нѣмецкой иечати.

## Юрій Веселовскій.

Къ семидесятипятилѣтію кончины А. С. Грибоѣдова. Семьдесять пять лѣть прошло уже со аня трагической смерти Грибоѣдова, но русское общество не можеть забыть его печальнаго образа. Навсегда останется памятенъ и дорогъ тоть писатель, который впервые создаль типъ живого носителя протестующей гражданской мысли и облекъ эту мысль въ такую сильную и страстную рѣчь. Навсегда останется памятенъ и дорогъ тотъ герой, который перенесъ великое горе отъ ума и оскорбленнаго чувства, но не былъ сломленъ толпою своихъ мучителей и завъщалъ другимъ поколѣніямъ свое пламенное слово, свое негодованіе и все то же благородное горе...

Знаменитая пьеса Грибовдова на свое название комеди имъетъ, конечно, только историко-литературныя права; по существу же она -- глубокая трагедія, и роковая невзгода Чацкаго представляеть собою временный отзвукъ въчной и міровой судьбы идеализма. Въ трибунъ московскихъ салоновъ живутъ черты Гамлета, который противопоставляетъ свою неугомонную и пытливую думу пошлой непосредственности окружающаго міра. Чацкій тоже, какъ и тоскующій датскій принцъ, долженъ былъ сбросить со своихъ разочарованныхъ глазъ пелену мечтаній и увидълъ предъ собою дъйствительность во всемъ ея ужасъ и лжи. И Гамлета только потому не прославили безумнымъ, какъ его русскаго преемника, что онъ самъ успѣлъ и сумѣлъ надѣть на себя личину притворнаго безумія. Но Чацкій не ограничивается одной тоской и сарказмомъ: онъ выражаеть и свои положительныя воззр'внія, его слово звучить, какъ д'вло, онъ борется, – и въ этой борьбъ его неръдко постигаетъ грустно-смъшная участь Донъ-Кихота. Онъ щедро тратить свою энергію и энтузіазмъ, онъ безпечно расточаетъ цённый бисеръ своихъ мыслей и речей, и въ неестественномъ цвътъ раздраженія мелкое и второстепенное принимають для него чудовищно-преувеличенные размъры: точно на великановъ обрушивается онъ на такія вътряныя мельницы, какъ "смъшные, бритые, съдые подбородки" или фракъ, въ которомъ видитъ даже нъчто противное разсудку и стихіямъ. Но всѣ эти увлеченія, вносящія долю комизма въ серьезный обликъ Чапкаго, показывають только, что передъ начи-живая человъческая личность, а не ходячій умъ или воплощенная идся. У Чацкаго сильный и пылкій темпераменть, въ немъ играють возбужденные нервы, его насмъшливость не холодна и безучастна, и когда онъ жжетъ другихъ своимъ укоризненнымъ словомъ, онъ горитъ и самъ. То умное, что проповъдуетъ Чацкій, могло бы быть облечено и въ иную психологическую форму, въ иную натуру; Грибовдовъ избралъ изъ этихъ формъ самую жизненную и привлекательную и тѣмъ стяжаль себѣ высокую художественную заслугу. Пусть онъ назваль свое произведеніе "Горе отъ ума", но онъ не смотрѣлъ на міръ какъ Эразмъ Роттердамскій, который все дурное въ этомъ мірѣ считалъ порожденіемъ одной только глупости и самъ накопилъ гораздо больше "ума холодныхъ наблюденій", чѣмъ "сердца горестныхъ замѣтъ". И вотъ почему Чацкій, нервный и впечатлительный, не могъ молчать даже передъ такой неблагодарной и неподходящей аудиторіей, какъ Фамусовъ и его присные; вотъ почему онъ не могъ быть равнодушенъ къ чужой косности, и слово, которое клокотало у него въ груди, неудержимо стремилось на уста, изливалось жгучимъ потокомъ.

На ряду съ чертами типичными и общими Грибовдовъ вдохнулъ въ Чацкаго искру яркой индивидуальности, живого своеобразія. Онъ сдвлалъ такъ, что у Чацкаго умъ оказался "съ сердцемъ не въ ладу", и это сердце было нѣжиое, горячее, ласковое, и "каждое біенье" въ немъ "любовью ускорялось". Но хотя этотъ язвительный умъ и это любящее сердце не ладили между собою, — ихъ примирила общая судьба, и они соединились въ одномъ горв. Чацкій страдаетъ и какъ гражданинъ, и какъ любовникъ, — онъ оскорбленъ и въ своихъ идеалахъ, и въ своемъ чувствъ.

Какъ гражданинъ, онъ видитъ предъ собою наивно-цъльное міровоззрѣніе, этическое спокойствіе оцѣнокъ. Въ средѣ Фамусова взгляды на жизнь давно уже выработаны, и эта жизнь медленно и мёрно катится по ровной дорогѣ традиціи. Раболѣпно поклоняются авторитету и успЪху, ненавидять искусство, науку, беззаствниево говорять о сожжени книгь, боятся "мечтателей опасныхъ" и "завиральныхъ идей", предпочитаютъ фельдфебеля Вольтеру, — "къ свободной жизни ихъ вражда непримирима". Всв довольны и счастливы, потому что кругомъ тихо. Всъ довольны и счастливы, покуда кругомъ тихо. Всячески охраняють молчаніе, такъ какъ злые языки страшнье пистолета", и даже въ гости "являются помолчать". У каждаго есть своя "княгиня Марья Алексъвна", и трепещуть, какъ бы она не прервала спокойнаго молчанія; даже горничная Лиза, проникнутая воззрѣніями своихъ господъ, убъждена, что "гръхъ не бъда, --молва не хороша". Для того чтобы не было молвы и огласки, употребляють всякія средства; между прочимъ- кому въ Москвъ не зажимали рты объды, ужины и танцы?" Для того чтобы не говориль Чацкій, Фамусовъ просить его "завязать на память узелокъ"; но безспорно, для того чтобы Чацкіе не говорили, въ распоряжении у Фамусовыхъ имъются и другие, болъе сильные мнемоническіе пріемы. Фамусовъ чувствуетъ себя прекрасно въ Москвъ и въ мірѣ, но только не надо, чтобы говорили. И ему досадно, что нъкоторые не слушаются его, отказывають ему въ такой бездълиць, какъ молчание. "Просилъ я помолчать — не велика услуга", обиженно замѣчаеть онъ Чацкому. "Просилъ я помолчать" - это девизъ на его гербѣ, это условіе его существованія. И доводовъ, убѣжденій, разумныхъ словъ Чацкаго онъ не слушаетъ, — "заткнулъ я уши". И съ заткнутыми ушами онъ безсмысленно повторяетъ одну и ту же роковую фразу: "не слушаю—подъ судъ! подъ судъ!" Это ужасно: онъ не слушаетъ, онъ не выслушиваетъ, —онъ только отдаетъ подъ судъ. Въ это время къ нему является "человѣкъ съ докладомъ", и испуганному Фамусову кажется, что случился "бунтъ", и онъ ждеть "содома". Но,

разумѣется, никакого бунта нѣтъ, — это пришелъ полковникъ Скалозубъ, и Фамусовъ радуется ему, какъ своему спасителю отъ Чацкаго, отъ Чацкихъ, и съ распростертыми объятіями встрѣчаетъ онъ полковника Скалозуба...

Всё просять или требують помолчать, всё по какому-то фатальному недоразумёнію боятся человёческаго слова. Для жаждущаго говорить, для имёющаго, что сказать, это—невыносимо, это — безконечная трагедія, глубокая обида. Но зато въ обществё молчаливыхъ прекрасно живется Молчалину. Онъ "небогать словами", и потому онъ "блаженствуеть на свётё", гдё "нынче любятъ безсловесныхъ". Онъ понялъ секреть успёха, нашелъ слово загадки, и это слово — молчаніе. Онъ упорно, осторожно, систематически молчитъ, и пусть кругомъ бущуетъ море страстныхъ человёческихъ голосовъ,—онъ будетъ непоколебимо, потрясающе молчать. Его презрённыя уста раскрываются только для лести, для трусливой пошлости и подкупа въ разговорѣ съ Лизой, для угожденья "собакѣ дворника, чтобъ ласкова была". Его безсловесная фигура твердо уперлась въ тину дъйствительности, и вѣковѣчный поединокъ Чацкаго и Молчалина развѣ могъ окончиться побѣдой перваго?

Въ "царство молчанія", въ неподвижную среду догматическаго міровоззрѣнія огненной молніей врѣзалась свободная рѣчь Чацкаго, его неслыханная переоцѣнка общепринятыхъ цѣнностей, и эта рѣчь опалила его слушателей, но она сожгла и сердце самого оратора. Чацкій всѣхъ испугалъ, осворбилъ, произвелъ "кутерьму", и всѣ съ недоумѣніемъ спрашивають: "зачѣмъ сюда Богъ Чацкаго принесъ?" Онъ высказалъ "мысли здравыя", онъ возсталъ противъ крѣпостного общества, но общество дало ему рѣзкій отпоръ, и когда послѣ своего пламеннаго монолога онъ оглянулся, вокругъ него не было слушателей, и всѣ съ величайшимъ усердіемъ кружились въ вальсѣ... Но этого мало: Чацкаго провозгласили помѣшаннымъ, и на его глазахъ о немъ стали говорить уже въ прошедшемъ времени. Судьба оказалась насмѣшливѣе, чѣмъ самъ Чацкій, и онъ испыталъ всю ея жестокую иронію,—умный, онъ быль ославленъ безумнымъ.

Но и этихъ "терзаній" еще мало, еще не исполнился ихъ "милліонъ". Оскорбленный въ своемъ гражданскомъ негодованіи, Чацкій искалъ утѣшенія у любимой дѣвушки: онъ подошелъ къ Софьѣ, и задушевно просилъ ея женскаго участія, и трогательно жаловался ей— "душа здѣсь у меня какимъ-то горемъ сжата". Но любимая дѣвушка его не любила, и это она первая ославила его безумнымъ. Эта дѣвушка любила другого, и этотъ другой былъ Молчалинъ. Теперь уже предѣлъ терзаній исполнился.

"Необозримою равниной", "и день и ночь по снѣговой пустынѣ" спѣшилъ Чацкій на родину,—и родина оказалась для него негостепрінина; и снова долженъ онъ метаться по свѣту, — предтеча того "несчастнаго скитальца", того "историческаго русскаго страдальца", о которомъ говорилъ Достоевскій въ своей знаменитой рѣчи. Опять—необозримая равнина, опять—снѣговая пустыня...

Чацкій послужилъ ферментомъ благодатнаго волненія въ обществѣ; но общество тогда его отвергло. Онъ пережилъ горькую обиду; но если есть утѣшеніе въ томъ, что потомство за него заступилось, то это утъшеніе дано ему сполна. Вынесенное имъ горе отъ ума, отъ умнаго слова нашло себъ сочувственный откликъ среди позднъйшихъ русскихъ дъятелей, и они привътствуютъ въ Чацкомъ человъка отважной и честной ръчи. Печально то общество, которое слушаетъ однихъ Молчалиныхъ, то общество, которое шепчетъ, болтаетъ, кричитъ, но не говоритъ разумнымъ человъческимъ словомъ. Въ робко-молчаливой и позорно-спокойной средъ Чацкій, облекая въ свободное слово безпокойную мысль, говорилъ, — и за это ему и его духовному творцу воздается неумирающая хвала. Чацкій совершилъ одинъ изъ благороднъйшихъ человъческихъ подвиговъ, — онъ добровольно испилъ глубокую чашу горя на благо мысли, во славу слова.

Ю. А.

## Литературное обозрѣніе.

Какъ ни ошибочна на нашъ взглядъ новая книга г. Шестова (Достоевскій и Нитие, философія транедіи, С. - Петербурь, 1903), однако же мы горячо рекомендуемъ ее вниманію всякаго серьезно-мыслящаго человъка. Не знаемъ, испыталъ ли самъ авторъ одну изъ твхъ жизненныхъ трагедій, въ которыхъ онъ видитъ единственный источникъ истинной, реальной философіи; во всякомъ случав, эта его книга, какъ и двъ предшествовавшія ей, исполнена духомъ страстнаго, до боли напряженнаго исканія, притомъ исканія не "обмана", хотя бы убъдительнаго н возвышающаго насъ, а трезвыхъ истинъ, хотя бы и "низкихъ": всякая новая истина, говорить въ одномъ мъсть г. Шестовъ, всегда безобразна, какъ новорожденный ребенокъ. И это именно придаетъ высокую цвнность его книгв. Она представляеть собою, говоря словами Герцена, попытку пров'врить, не должны ли мы признать за фантастически-осв'щенный тумань то, что человическому сознанію въ теченіе тысячелітій казалось грозными съдыми утесами, о которые бились всъ дерзавшіе думать. Доказать это ему не удалось ни по существу, ни формально (по крайней мъръ въ отношения Достоевскаго); но онъ пережила свое сомнѣніе, его мысль-плодъ душевной боли, а не холоднаго созерцанія, и потому въ его внигъ есть нъчто большее, чъмъ литература, — въ ней дышить жизнь.

Я попытаюсь изложить мысли г. Шестова о Достоевскомъ, насколько это позволяють значительная неясность и капризный ходъ его изложенія, безпрестанно отклоняющагося въ сторону, загроможденнаго туманными намеками и ненужными, хотя подчасъ блестящими отступленіями, наконецъ несвободнаго и отъ внезапныхъ скачковъ, прерывающихъ логическую послѣдовательность. Если всякій философъ, по словамъ Ницше, — "адвокатъ своихъ тончайшихъ сердечныхъ желаній", то г. Шестовъ адвокатъ пылкій и своенравный.

I.

"Познается, что самый забитый, послѣдній человѣкъ есть тоже человѣкъ и называется братъ твой". Этими словами, говоритъ г. Шестовъ, вполиѣ исчерпывается та идея, ради которой впервые вступилъ на литературное поприще Достоевскій. Все, что было написано имъ до каторги, имѣло цѣлью проповѣдь гуманности, провозглашеніе тѣхъ "правъ человѣка", передовымъ глашатаемъ которыхъ являлся тогда въ нашей литератур'в Бѣлинскій. По собственному позднѣйшему признанію Достоевскаго, онъ тогда "страстно принялъ" ученіе Бѣлинскаго, и даже такъ страстно, что сталъ въ тягость учителю. На ряду съ идеей гуманности Бѣлинскій принялъ съ Запада, какъ послѣднее слово науки, и идею естественной необходимости, детерминизма; подъ конецъ жизни ему уже была слишкомъ ясна непримиримость этихъ двухъ принциповъ: онъ видѣлъ, какъ безсильна гуманность предъ естественнымъ порядкомъ, и если въ своихъ статьяхъ, обращенныхъ къ публикѣ, не вскрывалъ этого противорѣчія, то наединѣ съ собою не могъ не сознавать его, какъ это видно и изъ его писемъ къ друзьямъ, напримѣръ изъ того извѣстнаго письма, гдѣ онъ требуетъ отчета "за каждаго брата по ирови". Достоевскій же этого не понималъ и не могъ понять; еще не искушенный опытомъ, онъ со всѣмъ жаромъ неофита исповѣдовалъ прямолинейный, не тронутый сомнѣніемъ идеализмъ.

Первой пробой, которую пришлось выдержать этому идеализму, быль разрывъ съ Бълинскимъ: онъ выдержалъ ее съ честью. Не поколебалъ его и второй следовавший затемъ, более тяжелый ударъ — аресть по дълу Петрашевцевъ; какъ признавался позднѣе самъ Достоевскій, это испытание не сломило его, а даже представлялось ему чемъ-то очищающимъ, мученичествомъ, за которое многое должно было ему проститься. Затемъ следовала каторга. На первый взглядъ можеть показаться, что она не пошатнула идеалистической въры Достоевскаго. Первое его значительное произведение послъ каторги-"Село Степанчиково" – полно самой невозмутимой въры въ торжество добра: послъ всяческихъ мученій все улаживается къ общему благополучію, и самъ тиранъ Оома Оомичъ въ концѣ-концовъ "создаетъ всеобщее счастіе". Нѣтъ пессимизма и и "Запискахъ изъ мертваго дома", несмотря на всѣ изображаемые въ нихъ ужасы. Можно подумать, что идеализмъ Достоевскаго выдержалъ пробу и личнаго большого страданія, мало того — что именно "убъжденіе" не дало зачерствѣть его душѣ и сохранило въ немъ среди невыносимыхъ страданій чуткую отзывчивость ко всему человіческому. Но внимательный анализъ показываеть другое. Достоевскаго въ каторгъ поддерживала надежда: "не навсегда же я здъсь, а только на нъсколько лётъ"; не идеализмъ далъ ему силу вынести ужасную дъйствительность, а надежда на то, что для него она скоро кончится. Въ свътъ этой надежды видълъ онъ каторжный міръ, и именно она придала "Запискамъ изъ мертваго дома" ихъ мягкій колорить. Онъ разсказываеть намъ, что лучшими минутами его жизни были тв, когда онъ писалъ своихъ "Бѣдныхъ людей", обливаясь слезами надъ Макаромъ Дѣвушкинымъ. То былъ вымыселъ; теперь, когда страшная правда жизни встала предъ нимъ воочію и наложила руку на него, онъ испытываетъ одно желаніс-бѣжать. Значить, не "убѣжденіе" поддерживало въ немъ надежду, а надежда-убъждение. И когда двери тюрьмы открылись, когда онъ вышелъ на свободу, --- онъ хочетъ одного --- забыть всъ вынесенные ужасы, онъ съ упосніемъ бросается въ объятія жизни. Что за дёло до того, что тамъ, гдѣ онъ томился, теперь еще томятся и всю жизнь будуть томиться другіе? Оне свободень, — и онъ спѣшить забыть о томъ "послѣднемъ человѣкѣ", который остался доживать свои дни въ "мертвомъ домѣ".

Достоевский всей душой хотълъ примириться съ жизнью, но жизнь не

Digitized by Google

захотъла съ нимъ мириться. Въ 1863 году, т.-е. въ тв дни, когда \_гуманность" праздновала полную свою побъду, когда всенародно были признаны права "послёдняго человёка" и мечты Бёлинскаго осуществлялись въ такихъ размбрахъ, о какихъ онъ самъ не могъ мечтать, -- въ эти дни Достоевский пишеть свои "Записки изъ подполья". Это произведеніе, говорить г. Шестовъ, — "раздирающій душу вопль ужаса, вырвавшійся у человіка, внезапно убіднешагося, что онь всю свою жизнь лгалъ, притворялся, когда увърялъ себя и другихъ, что высшая цъль существованія, это служеніе послъднему человъку". Пусть торжествуеть гуманность, пусть заводять правый судь, у него на душь оть этого не становится веселье; онъ ясно чувствуеть, что въ сущности ому нътъ никакого дъла до идей и до послъдняго человъка, да и никогда не было, что въ то время, когда онъ плакалъ надъ Макаромъ Дъвушкинымъ, онъ нимало не думалъ объ этомъ несчастномъ и только рисоваль картины на утвшение себъ и публикъ. Что дълать человъку, который открылъ въ себѣ такую безобразную мысль? Достоевскій самъ содрогается, ему страшно остаться безъ старой въры. Почти одновременно съ "Записками изъ подполья" онъ пишетъ своихъ "Униженныхъ и оскорбленныхъ": онъ еще молится прежнему богу, ему все кажется, что это только искушеніе, что сомивніе пройдеть.

"Познается, что послѣдній человѣкъ есть тоже человѣкъ и называется брать твой": воть ученіе, которое онъ испов'єдоваль до сихъ поръ. Но что могло оно дать человъку, который вдругъ самъ почувствовалъ себя послѣднимъ человѣкомъ, который увидѣлъ ничтожество и безсмысленность своего существованія? Могло ли утішать его сознаніе, что гуманныя души будуть проливать надъ нимъ слезы, какія онъ самъ нъкогда проливалъ надъ Макаромъ Дъвушкинымъ? Или надежда на отдаленное будущее, когда на землъ водворится всеобщее благополучие? Сколько бы ни открещивался Достоевский отъ "Записокъ" въ своемъ примъчания въ нимъ, онъ разсказываетъ въ нихъ свою собствонную исторію. Онъ не силахъ былъ справиться съ безобразнымъ чувствомъ, проснуввъ шимся въ немъ и внушавшимъ ужасъ ему самому, — и онъ далъ ему волю: съ какимъ - то сладострастіемъ, упиваясь местью и злобою, онъ оплевываеть и топчеть въ грязь ту самую "идею", которой служиль до сихъ поръ. "Это прекрасное и высокое сильно-таки надавило мнв затылокъ въ мои сорокъ лвтъ": онъ расплачивается за сорокальтнее рабство "идеалу", осыпая его самыми ядовитыми сарказмами. Онъ решился вслухъ сказать то, что до сихъ поръ тщательно скрываль и оть самого себя: что понимание всвхъ тонкостей "прекраснаго и высокаго" отнюдь не мъшало ему всю жизнь дълать непригляднъйшія дъянія, "увязать въ тинъ"; мало того — что эти дъянія какъ нарочно приходились у него именно на тв минуты, когда онъ всего тоньше сознавалъ "все прекрасное и высокое". Сначала это причиняло сму адскія муки; онъ не върилъ, чтобы такъ бывало съ другими, и потому всю жизнь таилъ это про себя. Теперь онъ не только въритъонъ возводить это во всеобщій законъ. И потому онъ не върить въ "идеалы"; онъ предвидить, что, когда выстроится ожидаемый хрустальный дворецъ, "вдругъ ни съ того, ни съ сего среди всеобщаго будущаго благоразумія возникнеть какой-нибудь джентльменъ, съ неблагородной, или, лучше сказать, съ ретроградной и насмъшливою физіономіей,

упреть руки въ боки и скажетъ намъ всёмъ: а что, господа, не столкнуть ли намъ все это благоразуміе съ одного разу, ногой, прахомъ, единственно съ тою цёлью, чтобъ всё эти логариемы отправились къ чорту и чтобъ намъ опять по своей глупой волъ пожить?" И вёдь непремённо найдетъ послёдователей.

А чего хочеть его "свободное хотвнье"? Подпольный человыкь говорить двушкв изъ публичнаго дома, пришедшей къ нему за нравственной поддержкой: "На двлв мнв надо, знаешь чего: чтобы вы провалились, воть чего! Мнв надо спокойствія. Да я за то, чтобы меня не безпокоили, весь сввть сейчась же за копейку продамъ. Сввту ли провалиться, или воть мнв чаю не пить? Я скажу, что сввту провалиться, а чтобы мнв чай всегда пить". И онъ прибавляеть, что остальные люди вовсе не лучше его, но, чорть знаеть отчего, никогда не конфузятся".

"До Достоевскаго, — говорить г. Шестовъ, — никто не осмѣливался высказывать такія мысли, хотя бы и съ соотвѣтствующими примѣчаніями. Нужно было великое отчаяніе для того, чтобы такія мысли возникли въ человѣческой головѣ, нужна была сверхчеловѣческая дерзость, чтобы явиться съ ними предъ людьми. Воть почему Достоевскій никогда не признавалъ ихъ своими и постоянно имѣлъ въ запасѣ показные ндеалы, которые онъ тѣмъ истеричнѣе выкрикивалъ, чѣмъ глубже они расходнлись съ сущностью его завѣтныхъ желаній и, если хотите, съ желаніями всего его существа. Его позднѣйшія произведенія всѣ до одного почти проникнуты этой двойственностью".

Итакъ, ндеализмъ изъ безгрѣшнаго судьи обратился въ подсудимаго. Онъ оказался не въ силахъ побѣдить несчастіе и сомнѣніе; человѣкъ ясно увидѣлъ, что добро, гуманность, всякія идеи—ложь, ничего не дающая страдающему и придуманная мудрецами собственно не для нуждающихся въ утѣшеніи, а для самихъ утѣшителей. Ему закрытъ путь обратно къ "идеаламъ" и не остается выбора, какъ пойти за пессимизмомъ и скептицизмомъ, которые съ исчезновеніемъ вѣры въ "идеалы" овладѣваютъ имъ безраздѣльно; съ дерзостью отчаянія онъ сразу переходитъ роковую черту и безоружный стоитъ предъ настоящей, ужасной дѣйствительностью. Жить по старому закону онъ уже не можетъ, а жить надо,—значитъ, онъ долженъ создать себѣ свой собственный, новый законъ. Здѣсь-то, говоритъ г. Шестовъ, и начинается *философія транедіи*.

Достоевскій сдѣлаль все, чтобы забыть каторгу; но каторга не забыла его. И самъ не отдавая себѣ отчета, онъ, какъ нѣкогда отъ Бѣлинскаго, такъ теперь принялъ отъ каторжниковъ все ихъ ученіе о жизни. Ницше спрашиваетъ въ одномъ мѣстѣ: "знаешь ли ты муки твоей справедливости быть справедливымъ къ тѣмъ, кто презираетъ тебя?" Эту чашу въ полной мѣрѣ испилъ на каторгѣ Достоевскій. Едва ли не каждая страница "Записокъ изъ мертваго дома" свидѣтельствуетъ о томъ, что каторжники презирали его, а онъ невольно, по непреложному требованію своего внутренняго голоса, принужденъ былъ признать въ нихъ высшій, чѣмъ онъ самъ, типъ человѣка. Отнынѣ, говоритъ г. Шестовъ, его любимая тема — преступленіе и преступникъ. "Предъ нимъ неотступно стоитъ одинъ вопросъ: что это за люди, каторжники? Какъ это случилось, что они показались мнѣ, продолжаютъ казаться правыми въ своемъ презрѣніи ко мнѣ, и отчего я невольно чувствую себя предъ ними такимъ униженнымъ, такимъ слабымъ, такимъ, страшно сказаться обыкновеннымъ. И неужели это истина? Этому нужно учить людей?" Устами Раскольникова онъ дѣлить людей не на добрыхъ и злыхъ, а на обыкновенныхъ и необыкновенныхъ: обыкновенные — это тѣ, которые по своей духовной бѣдности подчиняются нравственнымъ законамъ, необыкновенные — тѣ, которые сами создаютъ законы, которымъ "все позволено". Добро и зло уже не существуютъ: есть что-то высшее, что стоитъ "по ту сторону добра и зла".

Истинная трагедія Роскольникова не въ томъ, что онъ рѣшился преступить законъ, а въ томъ, что онъ сознаетъ себя неспособнымъ на этотъ шагъ. И онъ, и Иванъ Карамазовъ убѣдились, что разговоры объ идеалахъ — пустая болтовня; ихъ "наказаніе", ожидающее рано или поздно всякаго "идеалиста", — въ невозможности начать новую, иную жизнь. "О, какъ я понимаю, — говоритъ Раскольниковъ, — "пророка", съ саблей на конѣ: велитъ Аллахъ, и повинуйся, дрожащая тварь! Правъ, правъ пророкъ, когда ставитъ гдѣ-нибудь поперекъ улицы хор-р-ошую батарею и дуетъ въ праваго и виноватаго, не удостоивая даже объясниться. Повинуйся, дрожащая тварь, и не желай, потому не твое это дѣло! О, ни за что, ни за что не прощу старушонкѣ". Этн-то угрызенія совѣсти безъ вины и составляютъ содержаніе романовъ Достоевскаго: "въ этомъ — онъ самъ, — говоритъ г. Шестовъ, — въ этомъ — дѣйствительность, въ этомъ — настоящая жизнь. Все остальное — "ученіе". Все остальное наскоро сколоченный изъ обломковъ старыхъ строеній жалкій шалашъ".

Иванъ Карамазовъ ставитъ Алешѣ свой знаменитый вопросъ—согласился ли бы опъ купить счастіе всего человѣчества цѣною страданій одного ребенка, — и Алеша отвѣчаетъ: нѣтъ. Раскольниковъ же требуетъ отчета не за ребенка, вообще не за кого другого, а за себя самого; онъ созналъ, что никакое торжество идей, никакая будущая гармонія не даютъ смысла его собственной трагедіи, и, стало быть, не разрѣшаютъ главнаго вопроса жизни.

Для Достоевскаго, какъ для Раскольникова и Ивана Карамазова, "распалась связь временъ", и распалась на въки; онъ всъми силами старается показать, что на возстановление ся не можеть быть никакой надежды. Иванъ Карамазовъ никогда не могъ понять, какъ можно любить своихъ ближнихъ. Ихъ уже потому нельзя любить, что имъ невозможно помочь. Умиленіе надъ "послѣднимъ человѣкомъ" уже больше не удовлетворяеть: ему хотять во что бы-то ни стало помочь, а такъ какъ это неосуществимо, то любовь посылается къ чорту, твмъ болъе, что она при всей своей безплодности обходится не дешево: "Достоевский уже не въритъ во всемогущество любви и не цънитъ слезъ сочувствія и умиленія. Безсиліе помочь является для него окончательнымъ и всеуничтожающимъ аргументомъ. Онъ ищетъ силы, могущества. И у него вы открываете, какъ послъднюю, самую задушевную, завътную цъль его стремленій, Wille zur Macht, столь же різко и ясно выраженную, какъ у Ницше! И онъ могъ бы въ концъ любого изъ своихъ романовъ напечатать, какъ Ницше, эти слова огромными черными буквами, ибо въ нихъ смыслъ всъхъ его исканій!"

II.

Таково содержаніе той части книги г. Шестова, которая посвящена Достоевскому. Во второй части — предъ нами совершенно сходный про-

цессъ перерожденія уб'яжденій подъ вліяніемъ личнаго несчастія, другой идеалисть, ставшій такимъ же, какъ Достоевскій, но только бол'ве см'ялымъ подпольнымъ челов'якомъ, — Нитше. Попытаемся теперь формулировать основныя положенія книги г. Шестова.

Современный умъ не выносить философіи, основанной на нѣсколькихъ принципахъ: онъ жаждеть во что бы-то ни стало единства. Ему нужна такая система, которая представляла бы надежный оплотъ противъ новыхъ, дикихъ, дерзко требующихъ къ себѣ вниманія явленій. Такимъ оплотомъ и является столь пышно расцвѣтшій за послѣдніе два вѣка идеализмъ. Онъ обзавелся категорическимъ императивомъ, въ силу котораго и признаетъ себя самодержавнымъ властелиномъ, а всѣхъ отказывающихъ ему въ повиновеніи—безумцами или бунтовщиками; онъ ставить людямъ задачи и превозноситъ тѣхъ, кто соглащается признать законность его требованій, тѣхъ же, которые отказываютъ ему въ повиновеніи, предаетъ проклятію. Онъ связываетъ людей по рукамъ и ногамъ, но за то, перенеся всѣ страшнѣйшія антиноміи дѣйствительности за ея предѣлы, въ область Ding an sich, даетъ людямъ возможность спокойно жить среди зловѣщей таинственности происходящихъ на ихъ глазахъ ужасовъ. Это—философія обыденности.

И Достоевскій, и Ницше—ея питомцы; съ юныхъ лѣтъ они впитали въ себя идеализмъ и долгіе годы служили ему глашатаями. Если бы ихъ жизнь прошла безъ случайныхъ осложненій, если бы не каторга у одного и не ужасная болѣзнь у другого, — весьма вѣроятно, что они никогда не почувствовали бы тяжести цѣпей, налагаемыхъ моралью, учили бы людей мириться съ ужасами жизни и покоряться необходимости. Но судьба рѣшила иначе: каждаго изъ нихъ постигло тяжкое личное испытаніе, трагедія; вмѣсто того, чтобы предоставить имъ до конца жизни спокойно заниматься будущностью человѣчества, судьба предложила каждому изъ нихъ одинъ простой вопросъ: о его собственномъ будущемъ.

Казалось бы, именно теперь представлялся имъ случай доказать, что ихъ проповъдь не была пустой фразою, доказать на дълъ, что идея самоотреченія двиствительно способна воодушевлять человѣка и дать ему силу перенести несчастіе; можно было ждать, что они стоически покорятся и, несмотря на личное горе, будуть радоваться свътлымъ надеждамъ человъчества. И вдругъ они съ ужасомъ убъждаются, что "ученіе" неспособно поддержать ихъ, мало того — они видять, что оно спадаеть съ нихъ, какъ ветхая одежда, а на его мъстъ встаеть, заслоняя въ ихъ глазахъ весь міръ, одинъ колоссальный и неукротимый эгоизмъ. Другой человѣкъ, можетъ быть, глубоко устыдился бы такой своей порочности; но они не даромъ сами были учителями. Оглядываясь на свое прошлое, они естественно говорять себь: воть я самь столько лѣть пропов'вдовалъ добро и самоотречение; между тъмъ теперь, подъ вліяніемъ личнаго несчастія, я чувствую, во мнѣ говоритъ одинъ эгоизмъ. Не то же ли случилось бы и со всякимъ учителемъ добродътели? И не скрывается ли эгоизмъ подъ встами красивыми фразами учителей?

Да и что можеть имъ дать идеализмъ? Милостыню состраданія? За нее они обязаны будуть заплатить признаніемъ, что они вполнѣ удовлетворены, что эта любовь къ нимъ ближнихъ и есть осущевленіе высшаго идеала, т.-е. крайняго требованія, какое человѣкъ въ правѣ предъявить къ жизни: слишкомъ дорогая цѣна за жалкое лекарство, которое безсильно исцёлить ихъ страданія. А ндеализмъ еще сурово осуждаеть этоть проснувшійся въ нихъ эгонзмъ и говорить имъ: ты погибъ, ты осужденъ навёки. Человёческая мудрость, человёческая нравственность стоять надъ ними грознымъ судьею, денно и нощно надъ ними звучить страшное заклинаніе: ossa arida, audite verbum Dei. Очевидно, отъ людей имъ нечего ждать. Весь міръ всталъ противъ нихъ; весь міръ и одинъ человёкъ столкнулись между собою, и на сторонѣ міра—всё традиціи, на сторонѣ страдальца—только отчаяніе.

Тогда человѣкъ разрываетъ съ прошлымъ и уходитъ въ "подполье". Идеализмъ не выдержалъ напора дѣйствительности; столкнувшись волею судебъ лицомъ къ лицу съ настоящей жизнью, человѣкъ убѣдился, что все "ученіе" было ложью. Синтетическія сужденія а ргіогі, добро и гуманность—все то, что до сихъ поръ оберегало его душу отъ скептицизма и пессимизма, безслѣдно исчезли, и человѣкъ впервые въ полномъ одиночествѣ стоитъ предъ ужасомъ дѣйствительности. Жизнь говоритъ ему: познай или погибни; къ старому идеалу нѣтъ возврата, и онъ идетъ впередъ съ мужествомъ отчаянія, почти уже не справляясь о томъ, что его ждетъ. Онъ рѣшается своей судьбой провѣрить справедливость завѣщанныхъ тысячелѣтіями идеаловъ. Такъ рождаются убѣжденія или то, что г. Шестовъ, въ противоположность философіи обыденности, называетъ философіей трагедіи.

И Достоевскій, и Ницше купили эту философію дорогой цієной: "страшно впасть въ руки Бога живого". На первыхъ порахъ они ужасаются своей неспособности къ самоотреченію и готовы признать въ ней исключительно имъ однимъ свойственную чудовищную аномалію. Они употребляють всё старанія, чтобы вернуть свою заблудшую душу на правый путь идеала, чтобы жить по старому; новое сознаніе ужасаеть ихъ своимъ безобразіемъ, и чёмъ сильнёе оно преслёдуеть ихъ, тёмъ страстиве они стремятся избавиться оть него. Оно сулить имъ полный разрывъ съ міромъ и съ ихъ собственнымъ прошлымъ, а взамѣнъ не можеть дать, повидимому, ничего, кромѣ безплоднаго отрицанія. Но имъ уже нѣтъ спасенія: эгоизмъ охватываеть ихъ все сильнѣе. Чѣмъ больше они убѣждаютъ себя въ необходимости отречься отъ своего "я", чѣмъ ярче рисуютъ себѣ картину будущаго преуспѣянія человѣчества, тѣмъ горше имъ думать, что ихъ не будеть на торжествѣ жизни.

Что же такое эта философія трагедів? Она стоить въ принципіальной враждѣ съ философіей обыденности. Она требуетъ, чтобы отдѣльный человѣкъ былъ такъ же охраненъ противь "необходимости", какъ и цѣлый міръ: обыденность проводитъ въ жизнь противоположное воззрѣніе, признавая идеаломъ самопожертвованіе. Основное начало философіи трагедіи можно выразить словами подпольнаго человѣка: "всему міру провалиться, а чтобъ мнѣ всегда чай пить", или словами Ниппе: "нѣтъ ничего истиннаго и все дозволено", или наконецъ формулой: "регеаt mundus, fiam". Эта формула приводитъ "добрыхъ и справедливыхъ" въ священный ужасъ; но люди трагедіи уже не считаются съ мнѣніемъ добрыхъ и справедливыхъ: "они поняли, что человѣческое будущее, если только у человѣчества есть будущее, покоится не на тѣхъ, которые теперь торжествуютъ въ убѣжденіи, что у нихъ есть уже и добро, и справедливость, а на тѣхъ, которые, не зная ни сна, ни покоя, ни радостей, борются и ищутъ и, покидая старые идеалы, идуть навстрѣчу

новой действительности, какъ бы ужасна и отвратительна она ни была". Задача человѣка не въ томъ, чтобы отрицать страданія, какъ марево. переносить ихъ въ область Ding an sich, а въ томъ, чтобы принять лъйствительность со всъми ся ужасами, признать се и, быть можеть, наконецъ понять. Господствующіе теперь позитивизмъ и идеализмъ отворачиваются отъ всего страшнаго въ жизни и противопоставляють ему идеалы, какъ единственную настоящую реальность. Но трагедіи не изгонять изъ жизни никакія общественныя переустройства: ирраціональное въ человѣкѣ идеть навстрѣчу страданію, ищеть его, и идеалъ всеобщаго счастія есть выдумка "учителей". Достоевскій и Ницше говорять намъ, что не нужно бояться неизвъстности, страданія и гибели, что только изъ трагедія можеть родиться истинная философія. Ихъ собственный примёръ показываеть, что таковъ будетъ отнынѣ удёлъ ищущихъ: лучшіе изъ людей погибнуть, ибо имъ будеть все хуже и хуже; "и лишь тогда, когда не останется ни дъйствительныхъ, ни воображаемыхъ надеждъ найти спасеніе подъ гостепліимнымъ кровомъ позитивистическаго или идеалистическаго ученія, люди покинуть свои візчныя мечты и выйдуть изъ той полутьмы ограниченныхъ горизонтовъ, которая до сихъ поръ называлась громкимъ именемъ истины, хотя знаменовала собой лишь безотчетный страхъ консервативной человъческой натуры предъ той таинственной неизвёстностью, которая называется трагедіей. Тогда, быть можеть, поймуть, отчего Достоевскій и Ницше ушли оть гуманности къ жестокости и на своемъ знамени начертали странныя слова: Wille zur Macht". Новая истина уже брезжить въ сознаніи людей, но она пока кажется не истиной, а безобразнымъ призракомъ, выходцемъ какого-то чуждаго намъ міра.

#### III.

Какъ могъ убъдиться читатель, г. Шестовъ ставитъ и ръшаетъ въ своей книгь два вопроса: о происхождении философіи трагедіи и объ ея содержании. По его мысли философія трагедіи родилась не изъ нормальной жизни, въ которой горе переплетается съ радостью, какъ ся предшественница, философія обыденности, а исключительно изъ катаклизмовъ личной жизни; больше того: онъ думаетъ, что даже характеръ того человвка, которому суждено стать философомъ трагедіи, его такъ называемая предрасположенность, не играетъ здъсь никакой роли: бунтъ противъ морали въ его глазахъ - результать исключительно трагедіи, т.-е. непоправимаго на всю жизнь личнаго несчастія, будь то хотя бы тяжелая неизлёчимая болёзнь, какъ у Ницше 1). Это утвержденіе представляется намъ ръшительно невърнымъ въ объихъ своихъ частяхъ: и въ отрицаніи предрасположенности (ибо куда же тогда дъвать Фехнера, пережившаго не менъе страшную болъзнь, чъмъ Ницше, или любого русскаго "идеалиста", поневолв изучившаго климать Якутскаго края?), и въ признании творческой роли единственно за личнымъ и большимъ страданіемъ. Какъ бы ин былъ плотенъ панцырь идеализма, какъ бы высока ни была ствна Ding an sich, которою идеалисть огородился отъ ужасовь действительности, --- ведь это только теорія; живая жизнь, еже-

<sup>1)</sup> CTp. 217.

дневное горе, большое и малое, капля за каплей просачивается сквозь панцырь, и сколько бы идеалисть сознательно ни упорствоваль въ своей мнимой наивности, въ глубинѣ его души совершается непрерывное перерожденіе разъ усвоенной теоріи подъ вліяніемъ реальныхъ впечатлѣній. Въ этомъ смыслѣ "трагедія" можетъ имѣть (и навѣрное имѣетъ) только значеніе болѣе сильнаго стимула, такъ какъ, вводя въ психику человѣка сразу огромную массу яркихъ ощущеній, она тѣмъ самымъ ускоряетъ процессъ перерожденія теоріи.

И почему мы должны вопреки опыту думать, что она перерождается только подъ вліяніемъ личных переживаній? Конечно, по остротв они не сравнимы ни съ какими другими; но можно ли отрицать реальность и могучее вліяніе на современнаго челов'я чувства состраданія, не ученія объ альтруизмѣ, а непосредственнаго, почти инстинктивнаго чувства жалости? Мало того: можно ли отрицать вліяніе на этоть процессъ и другихъ элементовъ, кромъ чувственнаго переживанія, и именно "ума холодныхъ наблюденій" и отвлеченнаго развитія мысли? Признаєть же самъ г. Шестовъ, что одной изъ причинъ нравственнаго перерожденія въ Достоевскомъ были наблюденія, сдѣланныя имъ надъ каторжными въ періодъ полнаго его правовърія. Что философія трагедія-не плодъ чистаго эгонзма, видно уже изъ ея содержанія. Какое діло вообще неизлѣчимо-больному до какой бы то ни было философіи, особенно если подъ вліяніемъ болѣзни эгоизмъ заслонилъ предъ нимъ весь міръ? Онъ станеть прежде всего думать о томъ, какъ бы облегчить свои страданія, какъ бы сдѣлать сносною свою текущую жизнь; если же предастся размышленіямъ, то это будутъ мысли объ его печальномъ будущемъ и о его прошломъ, о прежнихъ здоровыхъ наслажденіяхъ и всего больше о причинахъ, приведшихъ его на одръ болѣзни. О чужомъ будущемъ больной эгоисть не станеть думать. Философія же трагедіи, по справедливому признанію самого г. Шестова, вся обращена къ будущему 1), къ будущему человѣчества; а если такъ, то очевидно, что ея отцомъ былъ не эгоизмъ или не одинъ эгоизмъ, и г. Шестовъ, преклоняющийся предъ нею, обнаруживаетъ черную неблагодарность по отношенію къ столь поносимому имъ альтруизму.

Г. Шестовъ не излагаетъ н не хочетъ излагать философіи трагедіи. По его мысли она еще ничему не учитъ; она только открыла истинный двигатель человѣческой воли—эгоизмъ, н указала на страданіе, какъ на тотъ моментъ, когда этотъ истинный двигатель сразу сбрасываетъ съ себя оковы идеалистическаго догмата. Онъ признаетъ, вслѣдъ за Ницше, единственной реальностью въ нравственномъ мірѣ эгоизмъ по формулѣ: pereat mundus, fiam. "Для всѣхъ людей,—говоритъ онъ, въ концѣ-концовъ существуетъ только этотъ одинъ послѣдній законъ", и прибавляетъ: "Не въ правѣ ли мы въ его универсальности вндѣть признакъ его силы и признать поэтому, что "санкція истины" за героемъ подполья? И что декларація правъ, возвѣщенная Ницше и его Wille zur Macht, есть нѣчто большее, чѣмъ идеалы и ріа desideria, которыми были до сихъ поръ полны ученыя книги?" Не знаю; но считаю себя въ правѣ думать, что г. Шестовъ смѣшалъ здѣсь въ одну кучу двѣ разныя вещи—эгоизмъ, какъ фактъ, и эгоизмъ, какъ идеалъ. Вѣдь

1) Стр. 222.

если двйствительно въ душв человѣческой единовластно царитъ эгоизмъ, какъ въ этомъ, по увѣренію г. Шестова, убѣдились при фактической провѣркѣ люди трагедіи, то какая еще можетъ быть санкція истины? и какъ можетъ тогда г. Шестовъ говорить о "морали трагедіи"? Вѣдь это былъ бы только фактъ, а фактъ не можетъ стать идеаломъ. Но г. Шестовъ перескакиваетъ чрезъ эту пропасть однимъ скачкомъ: онъ даже намекомъ не поясняетъ, какъ изъ факта родился идеалъ, а относительно Достоевскаго и вовсе впадаетъ въ полнѣйшее противорѣчiе съ собою, заявляя, что Wille zur Macht явилась у него результатомъ сознанія своего безсилія помочь ближиему; эгоизмъ здѣсь, значитъ, не при чемъ.

Мысль о томъ, что всякое реальное, жизненное убъждение всегда было плодомъ личныхъ переживаній человѣка. — любимая мысль г. Шестова: она красной нитью проходить чрезъ всь три книги, написанныя имъ до сихъ поръ. Мысль глубоко върная и безмърной важности; ей обязань г. Шестовъ своими блестящими открытіями (если можно употребить затесь это слово) въ области литературно-психологическаго анализа, въ изучения творчества Шекспира и гр. Л. Н. Толстого. На этотъ разъ однако г. Шестовъ довелъ ее до послѣдней крайности, признавъ за личными переживаніями исключительную творческую роль и изъ всей ихъ безконечно-пестрой массы приписавъ эту роль исключительно трагедіи съ устраненіемъ всёхъ остальныхъ. Далёв, изъ трагедіи онъ безъ всякихъ достаточныхъ основаній и наперекоръ опыту вывелъ голый эгоизмъ и съ этимъ невърнымъ компасомъ въ рукахъ, путемъ совершенно произвольной интерпретаціи Достоевскаго и Ницше, силится построить "философію трагедіи". Такова на нашъ взглядъ его методологическая ошибка.

Не правъ онъ и по существу. Его книга-сплошной походъ противъ идеализма и его популярной формы-альтруизма. Но мы знаемъ альтруизмъ подъ двумя формами: какъ моральную доктрину, неръдко дъйствительно слёпую и жестокую, и какъ живое правственное чувство; противъ кого же изъ нихъ борется г. Шестовъ? Онъ, впрочемъ, и не желаетъ ихъ различать; для него существуетъ только идеалистическій догмата, придуманный лицемърными учителями для собственнаго успокоенія и для успокоенія публики, санкціонируемый отнюдь не свыше, а довольно-таки низменными интересами и страхами, всъми офиціально исповъдуемый ради спокойнаго сна, чтобы не видъть ужасовъ дъйствительности, и всъми ежеминутно нарушасмый, догмать властный, ревнивый и жестокосердый. Но если онъ таковъ, если онъ держится единственно удобствомъ массы и даже въ малой мара не имаеть за собою "санкціи истины", то чамъ объяснить этоть жгучій страхъ и многольтнія колебанія отступниковъ порвать съ нимъ, эту ихъ бъшеную злобу на него послъ разрыва, вмъстъ съ неръшимостью порвать съ нимъ вполнѣ и открыто, т.-е. всѣ тѣ чувства, сопровождающія "бунть противъ морали", которыя такъ красноръчиво на многихъ страницахъ изображаетъ г. Шестовъ? Въдь не однимъ же страхомъ пойти наперекоръ общепризнанному? Дъло въ томъ, что г. Шестовъ незаконно призналъ альтруизмъ только ученіемъ и еще болѣе незаконно противопоставиль этому ученію жизнь, т.-е. чувства, порожденныя трагедіей.

Г. Шестовъ видитъ драму современнаго человъка въ томъ, что

8\*

онъ стремится принудить міръ къ признанію его суверенныхъ правъ,--правъ отдъльнаго человъка, тогда какъ міръ ежеминутно требуеть оть него самоотреченія. Мы видимь ее въ другомъ. Каково бы ни было происхождение чувства сострадания, пусть даже оно --- плодъ тысячельтней проповеди лицемерныхъ учителей, какъ склоненъ думать г. Шестовъ, фактъ тотъ, что оно стало органическимъ элементомъ нашей психики, своего рода инстинктомъ. Драма современнаго человъка по нашему мнънію заключается вовсе не въ жажлъ своболы отъ обыденной морали, отъ идеалистическаго учения, а въ томъ, что за единовластіе наль его волею борятся два инстинкта: инстинкть состраданія и эгоизмъ, т.-е. два влеченія, хотя и далеко не равносильныя, но оба равно стихійныя, равно получившія инвеституру оть верховнаго владыки-оть безсознательной его "натуры". Война, которую современный человѣкъ ведеть съ традиціоннымъ "ученіемъ", — отнюдь не главное: главное-то междоусобіе, котораго онъ самъ ареною и которому неслыханную остроту придаеть, какъ въ греческихъ миеахъ, вмѣшательство боговъ. Ибо человъку мало того, чтобы одинъ изъ этихъ инстинктовъ вполнѣ одержалъ въ немъ верхъ надъ враждебнымъ, - это еще не даеть ему успокоенія: ему нужна еще "санкція истины", признаніе его правоты со стороны какой-то силы, въ немъ же живущей и стоящей надъ обоими, что Достоевский мътко выразилъ въ этихъ словахъ: "все дозволено и шабашъ!.. только если захотълъ мошенничать, то зачъмъ бы еще, кажется, санкція истины?" А эта сила къ тому же не только даетъ санкцію въ борьбе-она сама ежечасно становится воюющей стороной. Въ нашей душъ существуютъ могущественные мотивы объектияные, не любовь въ самому себъ и не любовь въ другимъ людямъ, а любовь въ абсолютнымъ моральнымъ благамъ, какъ истина и справедливость; эти влеченія, также, повидимому, одаренныя стихійной силою, вступають въ бой то съ эгоизмомъ, то съ альтруизмомъ. Раздираемый этой гражданской войною своихъ инстинктовъ, человъкъ жадно ищетъ мира своей душъ, и въ наше время, кажется, жаднъе, чъмъ когда-либо; отсюда то страстное искание критерія добра и зла, которое и составляетъ предметъ великаго спора нашихъ дней, ---спора между раціоналистической мыслью и мистическими началами человъческаго духа.

#### IV.

Я упомянуль выше, что ради торжества своихь произвольныхь гипотезь г. Шестовь жестоко насилуеть разбираемыхь имъ писателей. Онъ безусловно отожествляеть Достоевскаго сь Раскольниковымь и Иваномъ Карамазовымъ, какъ будто тоть или другой выражають всего Достоевскаго. Онъ не допускаеть сомнѣній, что подпольный человѣкь то, что есть дѣйствительнаго въ Достоевскомъ, все же остальное – ученіе, наскоро сколоченное изъ обломковъ старыхъ идей. Это "ученіе" онъ объясняетъ такъ: Достоевскій не смѣетъ прямо высказывать свои настоящія, т.-е. подпольныя, мысли, поэтому онъ прибѣгаетъ къ уловкѣ, именно проводитъ ихъ подъ видомъ защиты "добра"; онъ "всю жизнь воевалъ съ теоретическими отступниками "добра", хотя во всемірной литературѣ былъ всего одинъ такой теоретикъ—самъ Достоевскій... Но у него была своя оригинальная, очень оригинальная идея. Борясь со зломъ, онъ выдвигалъ въ его защиту такіе аргументы, о которыхъ оно и мечтать никогда не смѣло". Почему же онъ не смѣлъ и зачѣмъ нужна была ему эта маска? — Потому, отвѣчаетъ г. Шестовъ, что совсѣмъ безъ людей никто жить не можетъ, а Достоевскаго связывало съ людьми только морализированіе; людямъ во что бы то ни стало нуженъ идеализмъ, и Достоевскій "швыряетъ имъ это добро цѣлыми пригоршнями, такъ что подъ конецъ и самъ временами начинаетъ думать, что такое занятіе и въ самомъ дѣлѣ чего - нибудь стоитъ". Исполняетъ онъ эту работу врайне небрежно — "во всѣхъ такихъ случаяхъ Достоевскому думать не охота" — лишь бы была ширма. Таковы, напримѣръ, по мнѣнію г. Шестова, жалкія фигурки князя Мышкина и Алеши, служащія единственно для отвода глазъ.

У нъмцевъ для такихъ вещей существують два мъткихъ слова: hineininterpretiren H hinausinterpretiren. Г. Шестовь своей интерпретапіей навязаль Достоевскому половину своихъ мыслей и потому роковымъ образомъ принужденъ былъ объявить три четверти души Достонесуществующими или существующими только номинально. **ebcka**ro Онъ въритъ Достоевскому только тогда, когда это ему удобно, и тремъ четвертямъ его словъ не въритъ: знаемъ - дескать, это все хитрости, насъ не проведешь. Достоевский сказалъ о себъ: "Вопросъ, который всю жизнь меня мучиль, — вопрось о существовани Бога"; казалось бы, при общей характеристик' міровоззрівнія человіка, какъ можно игнорировать столь опредъленное признание? Г. Шестова оно ни мало не безпоконть. Онъ даже приводить извъстное мъсто изъ "Дневника писателя" за 1873 г., гдв идеть рвчь о невозможности любви къ людямъ безъ одновременнаго признанія безсмертія души, но лишь затъмъ, чтобы еще тъснъе отожествить Достоевскаго съ Иваномъ Карамазовымъ, не признающимъ безсмертія души; онъ цитируетъ слова Достоевскаго о томъ, что человъкъ не можеть существовать безъ высшей идеи и что высшая идея на землв одна, и именно идея о безсмертіи души челов'вческой, а потомъ читатель съ удивленіемъ узнаеть, что подъ "высшей идеей" Достоевскій разумьсть "законь" эгоизма: pereat mundus, fiam <sup>1</sup>), и пр. и пр.

Въ трехъ послъднихъ книжкахъ "Новаго пути" за прошлый годъ напечатано общирное изслъдованіе г. И. Вернера о типъ Кириллова въ "Бъсахъ", посвященное формально тому же предмету, что и книга г. Шестова, — сравненію Достоевскаго съ Ницше въ центральномъ пунктъ ихъ міровоззрѣній. На нашъ взглядъ г. Вернеръ далъ единственно правильное рѣшеніе вопроса. Недостатокъ мѣста, къ сожалѣнію, мѣшаетъ мнѣ обстоятельно познакомить читателей съ этой превосходной статьей и заставляеть ограничиться изложеніемъ ся основныхъ мыслей, насколько онѣ касаются Достоевскаго.

Авторъ исходитъ изъ того взгляда, что въ Достоевскомъ всю жизнь боролись два глубоко разнородныхъ теченія, и хотя формально онъ всегда стоялъ безусловно на сторонѣ одного изъ нихъ и отвергалъ другое, но на самомъ дѣлѣ внутренняя борьба не была въ немъ рѣшена: онъ исповѣдовалъ вѣру Христа, но въ немъ жилъ и антихристъ, котораго онъ не могъ убить въ себѣ никакими усиліями воли и разума.

<sup>1)</sup> CTP. 242.

Это свое — если можно такъ выразиться — отрицательное міровоззрѣніе Достоевскій, по справедливому мнѣнію автора, и воплотилъ въ лицѣ Кириллова.

Два чувства направляють мысль Кириллова: глубокая жалость въ страданіямъ человѣка и непоколебимая вѣра въ силу и благородство человѣческаго духа; онъ ищетъ средствъ, чтобы обезпечить человѣку счастіе и истинную свободу. Человѣкъ долженъ быть абсолютно добръ, а не только изъ страха наказанія или надежды на награду, и абсолютно счастливъ уже на землѣ. Этой цѣлью опредѣляется ходъ его теоретической мысли.

Онъ исходитъ изъ анализа современной (христіанской) въры. Онъ видить въ ней плодъ безнадежнаго пессимизма, порождение мысли и воли, которыя, отчаявшись въ самихъ себъ, отвергли земную жизнь во всѣхъ ея проявленіяхъ. Но, отвергнувъ эту жизнь, человѣчество не выдержало своего пессимизма до конца и создало себѣ въ утѣшеніе загробную жизнь, въ которую и перенесло центръ тяжести своей духовной жизни. Сдёлавъ "тотъ свётъ" мёстомъ осуществленія лучшихъ надеждъ человъка, религія естественно должна была придать ему руководящее значение для всей земной жизни человъка, должна была заставить человѣка постоянно соображаться съ требованіями этой будущей жизни. Требованія же эти для большинства людей неисполнимы; поэтому идея "того свъта" не только не доставила человъку утъшенія, но еще легла на него тяжелымъ бременемъ, связавъ его волю, умъ и сердце и сдълавшись для него неизсякаемымъ источникомъ страданій и ужаса. Это наблюдение приводить Кириллова къ мысли о необходимости отвергнуть идею загробной жизни, не ради ся логической несостоятельности, но ради приносимаго ею вреда.

Но идея загробной жизни неразрывно связана съ идеей личнаго, внѣ насъ сущаго Бога; страхъ смерти-ничто иное, какъ страхъ встрѣчи съ Богомъ лицомъ къ лицу. Отвергнувъ идею безсмертія души, Кирилловъ необходимо долженъ отвергнуть и идею Бога. Между твиъ онъ признаетъ послѣднюю единственно сообщающей внутренній смыслъ и разумную связь встать міровымъ явленіямъ, а следовательно логически необходимою. "Безъ этой идеи (идеи Бога) міръ является для Кириллова безсмысленнымъ хаосомъ разрозненныхъ явленій, не стоящихъ ни въ какой связи другъ съ другомъ, - явленій, которыя невозможно ни понять, ни оценить, такъ какъ нетъ основанія, стоя на которомъ можно было бы производить эту оценку, неть точки опоры, оть которой можно было бы отправиться. Самое познаніе вещей и явленій внёшняго міра было бы невозможно при такихъ условіяхъ, такъ какъ не было бы единства внутренней жизни человѣка, не было бы единства его я". Итакъ, чтобы уважать себя и сознавать окружающія его жизненныя явленія объединенными разумной связью, человъкъ необходимо долженъ сохранить идею Бога. Значитъ, задача Кириллова сводится къ тому, чтобы отыскать такую идею Божества, которая не влекла-бы за собою признанія будущей жизни. Эту задачу онъ вполнѣ разрѣшаеть, замъння внъ насъ сущаго и отъ насъ независимаго Бога идеей Бога, живущаго въ насъ и тожественнаго нашему я, - идеей человъкобона. При такой идев Божества загробная жизнь становится абсурдомъ, ибо "тоть свёть" — это встреча съ Богомъ, достижение вне насъ лежащаго

идеала, а разъ человъкъ — самъ Богъ, разъ онъ самъ въ себѣ необходимо носить зародыши высшаго идеала, то какая еще можетъ быть встрѣча съ Богомъ? Познавъ себя богами, освободившись отъ страха предъ будущей жизнью, люди сразу достигнутъ полнаго счастія, "вѣчной гармоніи", по выраженію Кириллова; устраненіе страха смерти освободитъ въ человъкъ лучшую божественную сторону его природы, скованную этимъ леденящимъ страхомъ.

Не буду воспроизводить той естественно напрашивающейся параллели, которую проводить г. Вернеръ между ходомъ мысли Кириллова и ходомъ мысли Ницше. Общій его выводъ тоть, что Достоевскій и Ницше ставили себѣ одни и тѣ же вопросы, страдали тѣми же муками; но тв идеи, тв начала и стремленія, которыя въ одномъ изъ нихъ поб'вдили, въ другомъ были поб'вждены и отвергнуты. "Достоевскій,говорить онъ, - пережилъ одинъ то, что суждено пережить въ массѣ, можеть быть, только внукамъ нашимъ, пережилъ это будущее съ ужасомъ и страданіемъ и отвергъ его, вернувшись къ настоящему. Ницше пережиль то же самое и тоже совствиь одина, но онь весь ушель въ будущее, найдя въ немъ свою свободу и свою "радость", и окончательно порваль съ настоящимъ. И Достоевский, и Ницше — оба люди, "побывавшіе въ будущемъ"; но у Достоевскаго не достало силы вынести это будущее, и онъ старался спастись отъ него въ настоящее и даже въ прошедшее. Ницше въ этомъ отношении ушелъ дальше своего великаго предшественника. Со смелостью, свойственной германской мысли, онъ порвалъ всъ связи съ настоящимъ и "пустилъ свой корабль въ открытое море".

М. Гершензонъ.



## Библіографія.

#### А. А. Кизеветтеръ. Посадская община въ Россіи XVIII ст. М. 1908. V+810; цёна 5 руб.

Всякій, кто видълъ западно-европейскіе города и сравниваль ихъ съ русскими, не могъ не поражаться отсутствіемъ въ этихъ послёднихъ того, что называется благоустройствомъ. Отчаянно плохія мостовыя, а нерѣдко и вовсе немощеныя улицы, едва мерцающіе фонари, неприглядныя и медленныя средства передвиженія, въ зачаточномъ состоянім находящіяся или совершенно отсутствующія средства водоснабженія и т. д., —всв эти черты отечественного города намъ хорошо извъстны. Если мы, размышляя о причинахъ такого неудовлетворительнаго состоянія нашихъ городовъ сравнительно съ западно-европейсками, обратимся къ изученію ихъ бюджетовъ, то увидимъ, что прежде всего вообще наши города обладають гораздо более скудными рессурсами, чемь соответству-ющіе имь по величние города на западь. Если мы вникнемь въ детали городскихь бюджетовъ Россіи, мы замѣтимъ, что тощіе и скудные источники дохода принуждены питать многочисленныя расходныя статьи, среди которыхъ намъ предстануть статьи, ничего общаго съ городскими интересами и потребностями не имъющія и служащія общегосударственнымъ цвлямъ. Между твиъ ради нихъ городъ принужденъ урвзывать другія отрасли своего хозяйства, наводить экономію въ медицинъ и народномъ просвъщеніи и особенно большимъ сокращеніямъ подвергать расходы на городское благоустройство, отказываясь отъ вся-кихъ улучшеній. Главныя изъ такихъ давящихъ теперь городскіе бюджеты и поглощающихъ городские рессурсы общегосударственныхъ статей это-расходы по квартирному содержанію расположенныхъ въ городъ войскъ (постройка и содержаніе казариъ) и содержаніе огромныхъ штатовъ полиціи, значительная часть которой занята двятельностью, касающейся политическихъ, а не муници-пальныхъ интересовъ. Эти расходы составляютъ государственную повинность, возложенную на города, тягло, отбываемое городскимъ населеніемъ. Наблюдатель городского хозяйства, не знакомый съ исторіей русскаго города, такому явленію будеть изумляться. Исторія города объяснить ему происхожденіе удивляющаго его факта. Она ему покажеть, что городское население въ Россия прежде было еще более обремененнымъ, что оно разсматривалось какъ классъ, обязанный государству особымь тягломъ, слагавшимся изъ многихъ спеціально возложенныхъ на городъ повинностей, и что, несмотря на двъ крупныя реформы, совершенно измънившія и положеніе городского населенія и устройство городского управления, русский городъ и въ XX столъти продолжаеть до нъкоторой степени сохранять характеръ той же тяглой единицы, какою онъ былъ прежде.

Много обстоятельно написанныхъ страницъ изъ истроріи этого городского тягла въ XVIII в. даетъ намъ недавно появившаяся общирная диссертація г. Кизеветтера "Посадская община въ Россіи XVIII в.", съ главными выводами которой авторъ познакомилъ читателей "Научнаго Слова" въ 1-й книжкѣ. Изслѣдованіе тягла, отбывавшагося городомъ, точнѣе тѣмъ классомъ городского населенія, который назывался посодскими людьми, представляетъ изъ себя центральную и наиболѣе объемистую часть работы, занимая двъ части книги изъ четырехъ. Расчленивъ посадское тягло на два главные вида: натуральный посадскія службы и денежный—посадскіе платежи, авторъ изучаетъ затѣмъ

каждый изъ нихъ въ ихъ многочисленныхъ развётвленіяхъ, равно какъ и самый порядокъ ихъ разверстки и отбыванія. Громадный фактическій матеріаль, до сихъ поръ неизвестный, почерпнутый изъ неизданныхъ памятниковъ делопроизводства городскихъ учреждений: главнаго и городовыхъ магистратовъ, позволилъ автору довести детальность изученія до ея послёднихъ возможныхъ предъловъ и бросить свёть научнаго анализа въ самые мелкіе и темные закоулки этой сложной и нестройной системы городскихъ службъ. Благодаря такому отчетливому и подробному изображению, становится яснымъ, до какой степени посадское население было не только плательщикомъ разнаго рода податей, но и служилымъ классомъ, почти поголовно занятымъ службою по финансовому управленію, которая отбывалась какъ повинность и избавляла государственное казначейство отъ значительной доли такъ называемыхъ расходовъ взиманія. Колебаніе системъ: вѣрнаго управленія, магистратскаго содержанія и откупа, практиковавшихся при взиманіи косвенныхъ сборовъ и отраженіе этого колебанія на посадскихъ службахъ, характеристика этихъ службъ въ своемъ городѣ, въ уѣздѣ или въ иногородней командировкѣ, распредѣденіе служебной очереди въ средѣ посадскаго населенія и условія, на это распредбленіе вліявшія, — таковы главные вопросы, ришение которыхъ даетъ авторъ въ отдели книги о посадскихъ службахъ. Въ отделе о посадскихъ платежахъ авторъ прежде всего останавливается на казенныхъ сборахъ. Здъсь разсказана исторія подушной подати, другихъ прямыхъ налоговъ, существовавшихъ наряду съ нею, а также косвенныхъ сбо-ровъ: таможенныхъ, питейныхъ и канцелярскихъ за 1724—1775 гг., поскольку всё эти налоги относились къ городу. Отъ казенныхъ податей онъ переходить къ очень интересной главъ о сборахъ и расходахъ на "мірскія" нужды, т.-е. на собственныя городскія потребности, дълая необыкновенно яркое сопоставленіе ничтожества городскихъ бюджетовъ съ громадностью казенныхъ платежей. Отдълъ о платежахъ заканчивается мастерски написанными параграфами, съ микроскопическою тонкостью изображающими способъ раскладки казенныхъ и городскихъ налоговъ между плательщиками.

Такова центральная часть книги. Познакомившись съ нею, наблюдатель современнаго намъ городского козяйства можетъ утѣшиться. Въ сравненіи съ тою тягостью, которая лежала на городѣ XVIII в., его теперешнее тягло кажется только незначительнымъ остаткомъ, подлежащимъ окончательному снятію въ недалекомъ будущемъ. Все-таки наше городское хозяйство, если и бѣдное средствами для удовлетворенія запросовъ благоустройства, то по крайней мѣрѣ удовлетворяющее хотя необходимыя нужды въ охраненіи народнаго здравія и въ просвѣщеніи, сдѣдало большіе успѣхи за полтораста лѣть съ того времени, когда, напр., въ 1767 г. всѣ мірскіе расходы г. Москвы состовляли всего 17,607 руб. и когда изъ нихъ затрачивалось: на санитарную часть—244 руб.  $(0,1^{0}/_{0})$ , на общественное призрѣніе—906 р.  $(0,8^{0}/_{0})$ , на поднесеніе солонки и блада Ен И. В.—491 р.  $(0,2^{0}/_{0})$ , на ремонть мостовыхъ вмѣстѣ съ сооруженіемъ "красныхъ вороть—618 руб.  $(0,8^{0}/_{0})$  и на подводы подъ шествіе Ен И. В.—8,641 р.  $(49^{0}/_{0})$ .

Менђе значитељьны по объему, но стољь же большой интересь возбуждають двѣ другія части изслѣдованія: первая и четвертая. Въ первой части разсмотрѣны юридическія основанія принадлежности къ сословію посадскихъ людей, приведены цифры посадскаго населенія по даннымъ трехъ первыхъ ревизій и изученъ соціальный составъ посада, слагавшійся изъ классовъ торговцевъ, ремесценниковъ и чернорабочихъ. Въ этой части заслуживаютъ особеннаго вниманія статистическія данныя о посадскомъ населеніи, извлеченныя авторомъ изъ документовъ ревизій, съ необыкновенною добросовъстностью оправданныя каждый разъ ссылкой на источникъ и тщательно изученныя въ различныхъ любопытныхъ сопоставденіяхъ. Къ нимъ всегда теперь придется обращаться, какъ только рѣчь зайдетъ о населеніи какого-либо изъ русскихъ городовъ въ XVIII в. Вообще, эта первая часть книги по тщательности разработки данныхъ и по стройности изложенія является на нашъ взглядъ наиболѣе отдѣданный. Напраспо только авторъ въ число основаній принадлежности къ посадскому населенію вводитъ очень неясное и неопредѣденное понятіе "посадской старины", которое заставляеть его тогчасъ же впадать въ непослѣдовательность: то смѣшивать эту старину съ наслѣдственностью (стр. 24,9), то различать ихъ (стр. 7,12; каждому что был обы лучше держаться двухъ такихъ опредѣденныхъ понятій, какъ насатѣдственность посадскаго состоянія и давность жительства на посадъ. Мы

также не согласны съ взглядомъ автора на цёли, съ которыми учреждались при Петръ цеховыя организаціи. Цехи устанавливались у насъ, говорить авторъ (стр. 145), въ интересахъ фиска и казенной службы. Въ глазахъ правительства существование цеховъ должно было прежде всего обезпечивать наличность ремесденниковъ, которыхъ можно было въ каждый данный моментъ призвать къ отправленію казенныхъ работъ. Такое положеніе доказывается двумя очень позд-ними случаями. Въ 1749 г. потребовалось сшить кафтаны для придворныхъ пъвчихъ, и оказалось, что цеха портныхъ не существуетъ. Въ 1761 г. потребовалось произвести ремонть половъ въ Зимнемъ дворцё, и оказалось, что не существуеть цеха цлотниковъ. Здесь авторъ не различаеть цёли закона, устанавливавшаго цехи, отъ взглядовъ, установившихся на практикъ. Цехи учреждались Петромъ не съ узко-фискальными цёлями; наобороть, имёлось въ виду усовершенствование ремесленнаго производства. Авторъ самъ же характеризуеть Регламентъ главнаго магистрата, установившій цехи, какъ законъ, проникнутый очень широкими началами. Что впоследстви правительство обращалось къ цехамъ съ требованіемъ казенныхъ работь, это не служить возраженіемъ противъ широты взглядовъ законодателя, намъренія котораго на практикъ однако не осуцествились. Въ равной степени недоказаннымъ можно считать и положебіе автора (стр. 148) о томъ, что причина разрушенія цеховой организаціи заклю-чалась въ отмънъ въ 1728 г. городовыхъ магистратовъ, не подчиненныхъ воевод-ской власти, и возстановленіи ратушъ, этой власти подчиненныхъ. Мы совер-шенно не видимъ, чъмъ цехи были такъ привязаны къ магистратамъ, что должны были пасть вмъсть съ ними. Какая разница между магистратами и ратушами относительно цеховъ, если припомнить, что воеводская власть фактически не переставала вившиваться въ городскія дъла за все короткое время существо-ваніе магистратовъ съ 1721 по 1728 гг.? Искусственно созданные цехи вообще не привились къ русской жизни, какъ навязанное учрежденіе, которое отживало свой въкъ и на Западъ; поэтому скоро они и пришли въ разстройство. Если ихъ существование такъ обусловливалось существованиемъ магистратовъ, то почему же они находятся въ полномъ упадкъ и послъвозстановленія магистратовъ съ 1743 г.?

Послѣдняя, четвертая, часть книги посвящена посадскому самоуправленію въ XVIII в., собственно посадскимъ сходамъ. Авторъ отклонилъ отъ себя изслъдованіе магистратовъ и ратушъ, какъ органовъ городского управленія, во-первыхъ, потому, что онъ въ нихъ видить органы земскіе тодько по ихъ выборному происхождению, но бюрократические по характеру ихъ дъятельности и по порядку ихъ ответственности и отчетности, во-вторыхъ, потому, что эти учреждения изслъдованы въ прежнихъ трудахъ Плошинскаго, Пригары и Дитятина. Послёднее не совсёмъ справеднию. Въ распоряжени названныхъ писателей былъ только односторонній законодательный матеріаль, напечатанный въ Полномъ Собрания Законовъ, и только въ очень маломъ количествъ матеріалъ фактическій. Въ распоряжения нашего автора должно было быть послѣ его работь въ архивахъ цвлое богатство именно такого фактическаго матеріала, который бы освѣтиль дъятельность магистратовъ не со стороны только юридическихъ нормъ, но и со стороны практики. Не съ тою подробностью и фактическою обоснованностью, какихъ они заслуживали, изучены авторомъ тв мелкіе самоуправляющіеся союзы: слободы, сотни и гильдіи, изъ которыхъ составлялась посадская община и завершеніемъ которыхъ являлся общій посадскій сходъ (стр. 630-632). Но въ высшей степени обстоятельное изследование состава и деятельности этого общепосадскаго схода-одна изъ главныхъ заслугъ автора. Такое изслёдованіе дается впервые. Посадские сходы очень мало были регламентированы законодательствомъ и дъйствовали по обычному праву. Вотъ почему слъдовъ ихъ дъятельности и не могло найтись много въ законодательныхъ памятникахъ, которые легли въ основу прежнихъ работъ по исторіи города. Ихъ только подозръвали, но о нихъ не знали ничего положительнаго. Вся эта часть написана исключительно по архивнымъ даннымъ. Ея содержаніе полно свѣжести и новизны, а ея изложение-яркости и драматизма, въ особенности въ мъстахъ, касающихся соціальной борьбы, ареною которой были посадскіе сходы.

Можно, конечно, жалъть, что авторъ ограничнися только одною стороною въ жизни посада XVIII в., — тою, которою посадъ былъ обращенъ къ государству, къ казнѣ; сосредоточилъ все вниманіе на составъ казеннаго тягла и на устройствъ его отбыванія и не далъ картины внутренней стороны городской жизни, той бытовой обстановки, среди которой жилъ посадскій человъкъ XVIII в., и 123

того духовнаго уровня, на которомъ этотъ человѣкъ стоялъ. Но такія сожалѣнія возбуждаются потому, что книга показываеть, съ какимъ талантомъ и эрудиціей авторъ могъ бы разрѣшить ту или другую задачу и удовлетворить любознательность читателя по тому или другому вопросу. И за то, что имъ сдѣлано, русская историческая наука обязана автору большою благодарностью. Обширная, полная деталей, цифръ и таблицъ диссертація г. Кизеветтера, несомнѣнно, будетъ нуждаться въ популяризаціи для распространенія ея выводовъ среди большой публики. Но для спеціалиста ученаго она надолго останется обпльной и незамѣнимой сокровищницей данныхъ по исторіи русскаго города въ XVIII в.

М. Богословскій.

#### Е. Щепкина. Краткій очеркъ русской исторіи съ древнѣйшихъ временъ до 1881 года. Спб., 1908. Стр. 814. Цѣна 1 рубль.

Книга г-жи Щепкиной при самомъ своемъ появленіи въ свёть была встрёчена дружнымъ хоромъ привътствій и одобреній. И для такого пріема имълись, конечно, въскія основанія. Книга выгодно отличается оть другихъ подобныхъ изданій, загромождающихъ безъ нужды нашъ книжный рынокъ, особенно если сравнить ее съ учебниками и пособями, "одобревными" и "допущенными" оффи-ціальной критикой. Въ книгъ г-жи Щепкиной нътъ пустыхъ анекдотовъ; фактическій матеріаль провърень по научнымь даннымь; цілая треть книги отведена девятнадцатому веку, и здесь отмечена не только военная и политическая, но и общественная исторія; на ряду съ финансовой политикой Гурьева и Канкрина встречаемъ и западниковъ съ славянофилами, и нигилистовъ съ "эмансипированными" женщинами, и творчество Пушкина, и высшіе женскіе курсы. Новымъ свътонъ освъщены нъкоторыя важныя эпохи, - напр., эпоха Ивана Грознаго или Петра Великаго. Это обиліе свѣжаго, интереснаго матеріала придаеть книгь большую цённость, и этому не мёшали бы, можеть быть, нёкоторые пробёлы и неточности, встрёчаемые въ книгё, но, конечно, легко исправимые. Думаемъ, что и вызывались они больше всего тою поспѣшностью, съ какою, повидимому, пи-салась книга. Изъ числа такихъ пробъловъ укажемъ, напримъръ, что въ книгъ ничего нѣтъ о 14 декабря и декабристахъ, въ числъ западниковъ 40-хъ годовъ не упомянуть Грановскій, не указань никто изъ славянофиловь; въ главе о крестьянской реформъ Александра II даже не названа великая княгиня Елена Павловна, такъ же, какъ и Левшинъ, Самаринъ, Черкасский; не отмѣчено, что московское дворянство откликнулось на призывъ къ крестьянской реформъ только послъ извъстнаго циркуляра Ланского съ угрозой — взять все дело освобождения въ бюрократическія руки правительства. Изь числа другихь погрѣшностей упомянемь о странной хронологи соборовъ Грознаго, объ утверждении, что "первый толчокъ къ возникновению государства среди восточныхъ славянъ дали норманны", — какъ будто бы никакого государственнаго порядка не было до нихъ, — о еще болъе странномъ и вызывающемъ недоумъніе выраженіи, что въ 60-хъ годахъ "разомъ народилось сочувствіе ко всѣмъ угнетеннымъ, слабъйшимъ и младшимъ". Особенно много погрѣшностей въ экскурсахъ, какіе себъ позволилъ авторъ въ исторію западной Европы. Здъсь, напримъръ, узнаемъ, что извъстный принципъ: cujus regio, ejus religio быль не просто статьей Аугсбургскаго мирнаго договора, но догматомъ реформаціоннаго религіознаго движенія; что во время французской революціи привилегированные отказались (въ ночь 4 августа) оть привилегій, не

вынужденные, а "увеченные" народнымъ броженіемъ. Книга г-жи Щепкиной задумана серьезно, написана съ знаніемъ дѣла и читается съ живымъ интересомъ. Но есть двѣ манеры писать историческія книги, располагать въ нихъ историческій матеріалъ. Одна заключается въ томъ, что исторія дѣлится на рядъ медкахъ отдѣловъ, охватывающихъ, напр., одно княженіе или одно царствованіе; разсказываются важнѣйшія событія каждаго такого періода, и по поводу этихъ событій дается историческій комментарій, касающійся и порядковъ. Другой способъ состоить въ томъ, что исторія дѣлится на рядъ крупныхъ, законченныхъ эпохъ, и на первый планъ въ каждой изъ нихъ выдвигается развитіе порядковъ, а событія въ видѣ иллюстрацій отходятъ на задній планъ; эволюція каждой стороны исторической жизни-хозяйства, общественнаго строя, управленія-прослѣживается цѣликомъ черезъ всю эпоху, если не черезъ вскъ впохи. Этимъ достигается гораздо большая систематичность изложенія, стройность и ясность плана; сильнѣе подчеркивается эволюціонная идея, и книга получаетъ извѣстный научный интересь.

И вотъ мы должны сказать, что книга г-жи Щепкиной построена не по второму плану. Книга разбита на безконечный рядъ мелкихъ отделовъ; такими отдълами служать и эпоха Грознаго, и царствованіе Анны Ивановны, и даже два года правленія Екатерины І. Исторія каждой стороны русской жизни дробится на рядъ мельчайшихъ частицъ, сцепляемыхъ чисто механически, въ предълахъ каждаго періода, съ частицами изъ другихъ рядовъ въ какой-то историческій калейдоскопъ, причемъ, какъ и въ калейдоскопъ, мвняется каждый разъ самый порядокъ сцёпленія. Все зависить отъ того, какъ располагаются въ данномъ періодъ характерныя для него событія; ходъ войны или реформы, созваніе со-бора или комиссіи, словомъ, внёшняя хронологія событій—опредъяють послъдовательность изложения. Напримъръ, въ главахъ, посвященныхъ Грозному, говорится сперва о войнахъ, потомъ о финансахъ и наконецъ о классахъ; а въ главахъ, посвященныхъ Екатеринъ II, говорится сперва о классахъ, потомъ о войнахъ и наконецъ о финансахъ. Въ главъ о Николаъ I непосредственно за фабриками (и безъ всякой связи, кромъ развъ аллегорической) ръчь идеть о гим-назіяхъ и университетахъ; а въ главъ объ Адександръ II университеты и гимвазіи выділены особо, а фабрики связаны уже съ финансами, цензурой и тілес-ными наказаніями. Въ главі объ Анні Ивановні нісколько словъ о тарифі втиснуто въ изложение между дипломатами и дворянами. Финансы при Петръ Великомъ введены въ разсказъ лишь для того, чтобы показать, "съ какими доходами начала Россія Съверную войну", а "управленіе въ концъ XVII въка" (гдъ соединены вмъстъ подворная подать Өедора Алексъевича и петровскія губернія—съ мятежемъ Разина и совътами Крижанича) изображается въ разсказъ о правлении царицы Натальи Кирилловны. Очеркъ просвъщения Москов-скаго времени включенъ въ главу о "настроени" Грознаго; о Преображенскомъ приказъ говорится по поводу князя Ромодановскаго, а о смерти патріарха Адріана по поводу Преображенскаго приказа; указъ о единонаслъдіи связывается съ табелью о рангахъ, а законъ Петра о престолонаслъдія вытекаетъ какъ будто бы изъ условій тогдашней беллетристики.

Насколько доминирующее значеніе имѣють въ книгѣ событія, дегко видѣть изъ содержанія хотя бы первой главы. Здѣсь безнадежная путаница именъ и фактовъ, въ которой мелькають, одни за другими, греки, дулѣбы, древляне, угличи, бѣлохорваты, месть Ольги и измѣна Блуда, бѣгство Владиміра и побѣды Свѣнельда. Очеркъ же общественнаго и политическаго устройства Руси при первыхъ князьяхъ нашелъ себѣ мѣсто лишь во второй главѣ. Если при этомъ разсказъ лѣтописца о призваніи князей названъ наивнымъ и дана оцѣнка разсказа о крещеніи Руси, то этимъ устанавливается только фактическая достовѣрность этихъ извѣстій; критическій же анализъ извѣстій — лишь одна изъ задачъ историка.

Книга г-жи Щепкиной даеть провъренный историческій матеріаль, но не приводить его въ надлежащую систему. Факты связываются искусственно; зато нарушается между ними историческая связь. Есть очеркъ каждаго царствованія, каждаго княженія, разсказано и объяснено каждое событіе, и нъть общаго очерка развитія кръпостного права въ Московскія времена или въ XVIII въкъ, нъть характеристики Имперіи XVIII въка, не связанъ въ одно цълое восточный вопросъ.

Указанныя особенности книги г-жи Щепкиной не составляють, конечно, ея исключительной монополии. Такая система, или, върнъе, такое отсутствие системы, слишкомъ распространено, слишкомъ общеупотребительно въ нашей литературъ. Даже университетские курсы лекций у насъ неръдко строятся по тому же плану.

М. Коваленскій.

#### Габр. Ганото. Франція передъ Ришелье. Переводъ съ французскаго С. П. Мельгунова. Подъ редакціей С. П. Моравскаго. М. 1903. in 8-vo. Стр. VIII+808. Изданіе В. А. Карцева. Ц. 1 руб. 25 коп.

По цѣлому ряду переводовъ русскій читатель можетъ довольно хорошо ознакомиться съ тѣмъ, какъ разложился во Франціи такъ называемый "старый порядокъ" и какъ великая революція смела этотъ порядокъ, преподавъ прекрасный урокъ всѣмъ европейскимъ государствамъ. Каково было послѣдовательное развитіе и каковы были непосредственные результаты революціоннаго движенія конца XVIII-го вѣка, мы знаемъ, но всѣмъ этимъ не исчерпывается живой интересъ русскаго читателя... Ему надо заглянуть въ самую глубь вещей: какъ создался этоть "старый порядокъ", какія тончайшія нити сложной исторической работы дали причудливую ткань полнаго внутренняго разложения и почему ръшительно взяла верхъ революція, а не реформа. В'єдь эта революція есть столько же достояние всемирной истории, сколько определенный факть французской кудьтуры. Революція 1789 года есть грань, отделяющая старую Европу\_оть новой, какъ является таковою же гранью, отдъляющею средневъковую Европу отъ старой, Реформація 1519 года. Отдільные періоды историческаго развитія Европы, если угодно, можно обозначать какъ послъдовательное проникновение культурно-бытовыхъ началъ монотеизма въ первомъ періодѣ, свободнаго разума въ оругом» и политической свободы въ третьемь; нынѣ возможно утверждать при-ближеніе четвертаю періода, который предстоить охарактеризовать какъ преддверіе въ царство соціально-экономической свободы. Само собою разумвется, что приведенныя обозначенія надо понимать не какъ догическія формулы, не какъ абстрактныя схемы, а какъ извёстный кругъ живыхъ реальныхъ отношений, словно въ фокусъ собирающихъ всъ разнообразные оттънки данной дъйствительности. Каждая изъ европейскихъ народностей должна пройти указанныя стадіи развитія, перейти изъ одного въ другой или бурно и резко, или исподволь и тихо. Вдумчивый читатель невольно можеть остановиться передъ жгучимъ вопросомъ, какъ же можеть произойти переходъ въ третій періодъ тамъ, гдъ такового еще не воспоследовало. Не можеть ли современный человекь въ этоть воспалительный процессъ перехода ввести жаропонижающее средство сознательности, пользуясь для того научно подобраннымъ матеріаломъ изъ исторіи какъ своего, такъ и чужихъ соціальныхъ организмовъ? Если это возможно, то изученіе соціальнаго организма Франціи получаеть особенный интересь и значеніе; ея "старый порядокъ" въ процессъ своего сложенія становится для насъ болье поучительнымъ, нежели въ період'в разложенія, если только первый изучается съ опредъленною прате враснить условія, при которыхъ его мирное приспособленіе къ совершенно новымъ жизненнымъ потребностямъ оказалось невозможнымъ...

Книга Ганото можеть до некоторой степени удовлетворить того русскаго читателя, который пожелаль бы ознакомиться съ исторіей установленія "стараго порядка" во Франціи. Вынося изъ этой "картины Франціи во время смерти Ген-риха IV и наканунѣ того дня, когда Ришелье впервые приняль на себя бразды правленія", рядъ сильныхъ впечатленій, читатель знакомится, по справедливому правлени, рядв снавных в внечатавии, читателя знаходится, по справеданному замѣчанію редактора перевода, не только съ строемъ французскаго общества и государства въ томъ видѣ, какъ онъ сложился къ 1614 году: авторъ, касаясь какого-нибудь учрежденія, класса или явленія общественной жизни, всегда на-чинаетъ съ краткаго очерка его предшествовавшей исторіи (стр. VIII). Цѣль автора направлена къ тому, чтобы "изобразить жизнь провинцій и столицы, дѣятельность учрежденій, вліяніе традицій, общій ходъ государственной жизни, умственное и нравственное развитие, совершавшееся въ различныхъ классахъ общества, — также раскрыть до извёстной степени тайныя пружины внутренней энергін и силы, столь быстро поднявшія Францію на ту высоту, на которую она стала въ то время и удерживалась въ теченіе всего XVII столітія" (стр. 111; срв. стр. 58 и 78). Обнаруживая главныя условія развитія французской цивилисрв. стр. 58 и 78). Оснаруживая главныя условія развитія французской цивили-зацій въ политическомъ, соціальномъ и духовномъ строѣ, авторъ послѣдовательно изучаетъ каждый въ особой главѣ, предпосылая всему изложенію историко-гео-графическій обзоръ Франція въ 1614 году (провинціи, Парижъ, Лувръ, дворъ, король — стр. 1—58). Центральное мѣсто въ книгѣ Ганото занимаетъ вторая глава "Политическій строй" (стр. 58 - 206); главы третья (стр. 206 – 263) "Соціаль-ный строй" и четвертая (стр. 263 – 293) "Религіозные вопросы" являются какъ бы простыми спутниками основной главы. Уже самый порядокъ изложенія Ганото и колицество, отвенными на ужимо вто сблюборащихи и на тора и количество страницъ, отведенныхъ на каждую изъ облюбованныхъ имъ темъ, можеть подсказать читателю тоть естественный недостатокъ, которымъ неизбъжно будеть страдать въ общемъ превосходная картина Франціи въ 1614 году, нарисованная искусною кистью нашего автора. Ганото взяль фономъ для своей работы политическую обстановку, а основнымъ сюжетомъ короля и родину; было бы правильнѣе поступить иначе: политическую обстановку и короля съ родиной отвести въ пользу фона, а основнымъ сюжетомъ признать изучение соціальной среды, которая обусловливаетъ собой и содержание королевской власти, и общій характерь политическаго быта страны. Авторь утверждаеть, что "общества создаются силою" и что поэтому вслёдъ за изученіемъ главныхъ моментовъ развитія королевской власти и послёдовательнаго хода сдёланныхъ ею завоеваній, надо прежде всего изучить сосимыя учрежденія. Трудно, однако, обрисовать войско (стр. 78—93) въ главъ о политическомъ строъ и выдълить дворянство совстять въ другую главу. "Наемныя войска, — говорить здъсь авторъ (стр. 84 и 93), — являлись причиной и могущественнымъ орудіемъ деспотизма"; объясненіе это представляется механическимъ и оно не становится болбе убъдительнымъ отъ категорической ссылки на показанія современниковъ, что во Франціи не давали оружія народу изъ боязни, чтобы онъ не возсталь противъ своихъ притъснителей. А развъ деспотизмъ вездъ опирался только на наемныя войска? Развъ не питался онъ столь же удачно или даже еще лучше при помощи арміи изъ народа? На этоть вопросъ книга французскаго историка отвѣтить не можеть, ему не оказываеть помощи прекрасная реплика (на стр. 80) о томъ, какъ въ исторической дъйствительности изъ одного невыносимаго зла можетъ вытекать другое, какъ напр., то, которое "терпитъ еще до сихъ поръ современное общество: по-стоянныя войска". Согласно отмъченной выше особенности мы находимъ въ книгъ Ганото раздълъ, посвященный финансамъ (стр. 133—151), раздълъ весьма любопытный и цънный для читателя, который напрасно сталъ бы искать въ разбираемой книгь особую характеристику хозяйственнаго строя. Ть или другія черты хозяйственнаго строя мелькають въ разныхъ главахъ, но онъ не сведены въ цвлую картину; черты политическаго строя попадаются во всвхъ главахъ, но онь, кромь того, являются основнымъ сюжетомъ общирной второй главы. Намъ думается, что игнорирование соціальной среды и здъсь сказывается ръзко. Намъ представляется натяпутымъ это старое представление о чрезвычайной связи народнаго хозяйства германцевъ съ экономической катастрофой римской имперія. Зато авторъ справедливо понравится русскому читателю въ своемъ уже далеко не новомъ для насъ утверждении, что "быстрое исчезновение рабства въ Европъ во времена, въ общемъ еще очень варварскія, представляетъ собой одно изъ поразительныхъ историческихъ явлений и что "этотъ важный экономический фактъ не можетъ быть объясненъ исключительно гуманными или религіозными соображеніями" (стр. 136, 141). Вслёдъ за пикантнымъ изображеніемъ королев-скаго бюджета въ 1609 и 1614 годахъ авторъ дёлаетъ цённый съ нашей точки зрънія выводъ, который опять-таки гръшенъ извъстной односторонностью. "lle будучи въ состоянии освободиться отъ своего прошлаго, —пишетъ Ганото (стр. 151), королевская власть никогда не сумбеть устроить такую финансовую систежу, которая соотвътствовала бы ея нуждамъ и стремленіямъ и которая распредъляла бы бремя повинностей между всеми пользующимися благодетельною деятельностью государства; это-то безсиліе и дояжно повести монархію къ крушенію, и, когда за два въка накопятся еще новые недочеты, мы увидимъ, какъ экономической катастрофой закончится эволюція того историческаго процесса, исходной точкой котораго было экономическое крушеніе римскаго міра". Государство здъсь такимъ образомъ и на пьедесталъ поставлено, и отъ народа изолировано, но всетаки конечный итогъ не отвергнешь: власть, которая не питается постоянныхъ притокомъ свѣжихъ народныхъ силъ, осуждена на гибель, и если эта гибель не происходить во-время, то приходится перетерпъть неисчислимыя бъды.

Читая книгу Ганото, такъ и тянетъ побеседовать по целому ряду замечательно интересныхъ деталей: картина автора скомпанована мастерски въ смыслъ сжатости изложенія, съ одной стороны, и громоздкости и значительности матеріала съ другой; изъ каждой главы его книги можно сдълать по обширному тому историческаго разсказа для привыкшей къ серьезному чтеню публики. За недостаткомъ мъста позвольте ограничиться въ дальнъйшемъ нъсколькими бъглыми штри-хами. Въ раздълъ "судъ" (стр. 94—114) читатель не можетъ не обратить вниманія на характеристику судебъ парижскаго парламента, учрежденія, которое не представляло и не могло представить изъ себя органа либеральной оппозиціи. Король, говорить Ганото (стр. 113 и 114), должень "лично исполнять обязанности, связанныя съ его положеніемъ, онъ самъ управляеть, командуеть и судить; король является въ иныхъ случаяхъ въ одно и то же время и судьей, и стороной; здесь произволь доходить до крайнихь пределовь и мы находимся въ области полнаго деспотизма; самъ король не можетъ разобрать, гдъ въ проявлени его воли — право, а гдѣ — злоупотребленіе правомъ" (стр. 114). Таково естественное завершеніе роли абсолютнаго короля по представленію такого французскаго историка, котораго надо основательно попрекнуть за его чрезмърное пристрастіе къ королевскимъ персонажамъ эпохи сложенія "стараго порядка" во Франція! Это пристрастіе не помѣшало однако г. Ганото сдѣлать вышеприведенное заключеніе послѣ изображенія судебно-политической роли парижскаго парламента. Судьбы генеральныхъ штатовъ прослёжены авторомъ также въ особомъ раздълъ (стр. 160—173); Ганото говорить, что здѣсь его цѣлью было "опредѣлить причины неудачи штатовъ или, съ болѣе общей точки зрѣнія, неудачу вообще политическихъ собраній при старомъ порядкѣ". Нашъ читатель не безъ волненія остановится на томъ раздѣлѣ книги Ганото, который озаглавленъ терминомъ крестьянинъ (стр. 250—263). Ганото начинаетъ съ комплимента, что онъ дошелъ, наконецъ, до тѣхъ милліоновъ земледѣльцевъ и крестьянъ, которые во вст времена составляли истинную силу Франціи". Но если крестьяне во всѣ времена составляли истинную силу Франціи". Но если крестьяне во всѣ времена составляли истинную силу Франціи". Но если крестьяне во всѣ времена составляли истинную силу Франціи. Но если крестьянь во всѣ времена составляли истинную силу Франціи. Но если крестьяне во всѣ времена составляли истинную силу Франціи, то почему Ганото угодно политикѣ королей посвящать болѣе сотни страницъ, а на долю крестьянскаго житья-бытья удѣлять только одинъ десятокъ? Отъ неловкаго комплимента Ганото переходить къ неожиданному унынію: "крайній недостатокъ свѣдѣній относительно всего, что касается крестьянъ, можетъ привести въ отчаяніе... Французскіе крестьяне не имѣютъ исторіи", н вся глава о крестьянахъ оставляетъ желать у нашего автора много лучшаго (см., впрочемъ, цѣнныя замѣчанія на стр. 251 и 258).

Намъ остается теперь оговорить заключение книги Ганото (стр. 293-306). Оно стоить въ органической связи съ содержаніемъ всей книги и въ значительной мере отражаеть на себе ся принципальные недостатки: наклонность къ лирическому патріотизму, вкусъ къ аповеозу роди французскихъ королей эпохи сложенія "стараго порядка", предразсудокъ выдвигать на первый планъ политическій строй вмісто живой и конкретной соціальной среды. Серьезно и умно, съ большой эрудиціей и живымъ литературнымъ талантомъ написанная книга Ганото, идя не совствиъ правильнымъ путемъ, дтаветъ однако правильные выводы, ното, идя не совсёмъ правильнымъ путемъ, делаеть однако правильные выводы, которые можетъ схватить и принять къ сердцу лишь болёе опытный читатель. Строй "стараго порядка" въ самомъ себѣ носилъ всѣ внутреније признаки раз-ложенія. "Централизація,—говорить онъ (стр. 305—306),—ведеть къ деспотизму, а деспотизмъ почти неминуемо къ визирату... Дойдя до чрезмѣрнаго развитія, эта система требуеть отъ человѣческихъ силъ того, чего онѣ не могуть дать". Гасистема требуеть оть человѣческихъ силь того, чего онѣ не могуть дать". Га-ното думаеть, что абсолютизмъ мыслимъ лишь въ эпоху героическихъ поколѣній въ исторической дъйствительности; новое европейское государство, правовое, не въ силахъ съ нимъ ужиться: право исключаеть произволъ, порядокъ губитъ грубое насиліе. "Когда, цишеть на своемъ нъсколько деланномъ жаргонъ Ганото, героическія покольнія сошли со сцены, почувствовался нелостатокъ въ великихъ короляхъ и великихъ министрахъ, и нація принуждена была сама принять бремя изъ слабѣющихъ рукъ ихъ немощныхъ преемниковъ" (стр. 306). В. Сторожевъ.

#### Д-ръ мед. Н. Н. Баженовъ, прив.-доц. Моск. унив. Психіатрическія бесёды на литературныя и общественныя темы. М. 1908 г. Стр. 159. Ц. 1 р. 50 к.

Подъ приведеннымъ заглавіемъ авторъ собралъ свои публичныя рѣчи и популярныя лекціи на литературныя и общественныя темы и посвятилъ книгу памяти своего учителя, извѣстнаго профессора С. С. Корсакова, предназначивъ весь чистый доходъ въ распоряженіе московскаго общества невропатологовъ и психіатровъ въ пользу фонда имени покойнаго ученаго. Сборникъ открывается обстоятельной и теплой характеристикой "внѣуниверситетской дѣятельности и значенія С. С. Корсакова, какъ врача и учителя". Изъ остальныхъ статей двѣ относятся къ области психіатріи (Юбилейный годъ въ исторіи психіатріи и Область и предѣлы внушенія), а четыре заняты анализомъ разныхъ видовъ патологическаго творчества.

Послѣдняя группа статей представляется намъ въ высшей степени цѣнюй. Г. Баженовъ принадлежитъ къ числу тѣхъ (къ сожалѣнію, не многочисленныхъ) психологовъ и психіатровъ, которые отъ времени до времени подаютъ свой авторитетный голосъ въ дѣлѣ изученія столь сложнаго психологическаго акта, какъ художественное творчество. Теперь едва ли уже кто-нибудь присоединится къ тѣмъ невѣжественнымъ упрекамъ, какіе въ свое время дѣлалъ г. Арсеній Введенскій по адресу проф. Чижа ("Литературныя характеристики", стр. 103—104), но нашъ авторъ все еще опасается возможности подобныхъ сужденій и нѣсколько разъ пытается оправдать законность своего вмѣшательства въ область другой спеціальности (стр. 10—11, 24, 41, 112 и др.). Взятую на себя задачу г. Баженовъ выполняеть съ рѣдкою осторожностью: онъ все время боится перейти границы своей компетенціи, постоянно напоминаютъ читателью то трудности рѣшаемаго\_вопроса и далекъ отъ какихъ-либо прямолинейныхъ выводовъ.

Его ръчь, озаглавленная "Больные писатели и патологичекое творчество", даеть читателю-неспеціалисту общія руководящія идеи, прекрасно иллюстриро-

ванныя на произведеніяхъ нъсколькихъ "больныхъ" писателей, каковы: Гаршинъ, Жераръ - де - Нерваль, de Quincey, Эдгардъ Поэ, Достоевский, Гюн - де - Мопассанъ. Авторъ прослаживаетъ здъсь три типа отражения душевной болъзни писателей въ ихъ произведеніяхъ: во-первыхъ, художественное воспроизведеніе пережитаго ими психическаго разстройства (какъ въ "Красномъ цвъткъ" Гаршина). во-вторыхъ, общее вліяніе психопатическихъ особенностей писателя на характеръ его творчества и, въ-третьихъ, "создание такихъ образовъ и анализъ такихъ психопатодогическихъ состояній, которыя могли быть воспроизведены только благодаря сочетанію въ авторѣ большого таланта съ большимъ душевнымъ страданіемъ" (какъ, напр., у Достоевскаго). Опредѣляя дѣйствительную роль па-тологическихъ факторовъ въ творчествѣ крупныхъ художниковъ слова, г. Баженовъ не даетъ увлечь себя одностороннимъ теоріямъ, какъ бы соблазнительны онъ ни казались: несмотря на присутствіе несомнънныхъ аномалій въ психикъ того или другого писателя, онъ не думаетъ сводить все объяснение его творчества къ этой основъ и возстаетъ, напр., противъ "столь же несправедливаго, сколь и легковъснаго приговора" М. Нордау, который во всей литературной двятельности Мопассана видить лишь результать его "патологической эротоманін" (36); онъ съ изумленіемъ говорить о сила творческой интунціи Достоевскаго, который могъ "охватить и постигнуть такія сложныя патологическія состоянія больного мозга и больныхъ нервовъ, для научнаго установленія и анализа кото-рыхъ потребовались многіе годы упорнаго и кропотливаго труда цвлыхъ легіо-новъ врачей" (24). Принужденный въ своемъ этюдъ сразу говорить о многомъ, авторъ поневолъ становится кратокъ и съ этой стороны, можеть быть, не вполнъ удовлетворяеть читателя, но зато хорошо подготовляеть его къ пониманію следующихъ спеціальныхъ работь о Гаршинѣ, Гоголь, символистахъ и декадентахъ.

Въ превосходномъ очеркъ г. Баженовъ раскрываетъ передъ нами душевную драму Гаршина, отчетливо выдъляя психологическіе элементы его богатаго творчества и ть особенности его интеллектуальной жизни, которыя связаны съ его болѣзнью—циркулярнымъ психозомъ. Точно такъ же историкъ литературы не можетъ обойти вниманіемъ и другой важной статьи разбираемаго сборника "Болѣзнь и смерть Гогодя". На основаніи тщательнаго изученія біографическихъ данныхъ и обширной переписки Гогодя, г. Баженовъ приходить къ заключенію, что знаменитый писатель обладалъ "прирожденною невропатическою конституціею", что онъ былъ неврастеникомъ съ ипохондрическими идеями (135), что на почвъ этой болѣзненности, въ послѣднія 15-20 лѣтъ его жизни, у него и развился періодическій психозъ въ формѣ melancholia periodica, и что смерть Гоголя послѣдовала отъ истощенія и остраго малокровія мозга, вызванныхъ формой самой болѣзни и усиленныхъ неправильнымъ, ослабляющимъ лѣченіемъ, въ особенности кровопусканіемъ" (159).

Анализируя жизнь и творчество символистовъ и декадентовъ, авторъ находить въ этомъ литературномъ теченіи всё характерные признаки "нервно-психическаго вырожденія въ строго-научномъ смыслів этого слова" (71): "скудость фантазіи и убожество мысли, поверхностность, капризность и причудивость настроенія, извращенность вкусовъ и вообще ненормальность психологической реакціи, правственную тупость, уродиность и боліззненность ассоціативныхъ и высшихъ логическихъ процессовъ, равную той, которую можно наблюдать въ тя-желыхъ и большею частью неизлічимыхъ формахъ психозовъ, и рядомъ съ этимъ ничемъ не мотивированную переоценку собственной личности" (70). Но замечательно, что и туть г. Баженовь проявляеть большую осторожность въ своихъ заключеніяхъ: онъ не забываеть высказать предположеніе, что, можеть быть, такъ называемое декадентство, ставшее у насъ уже замътнымъ общественнымъ явленіемъ, дъйствительно, знаменуетъ наступленіе новаго періода творчества, быть можеть, говорить онъ, вслёдъ за современными декадентами и символистами "явится когда-нибудь большой художникъ, который силою своего генія озарить эти потемки и въ самомъ дълъ дасть людямъ новую эстетическую формулу и укажеть новый, до сихъ поръ невѣдомый, родникъ эстетическихъ наслажденій" (41-42). Даже более того. Присматриваясь къ картинъ психической дисгармонія, какую можно наблюдать у названной категорій лиць и у другихъ "больныхъ писателей, г. Баженовъ склоненъ подозръвать здъсь не одно проявление дегенераціи, но и симптомы прогенераціи, "предвосхищенія нѣкотораго будущаго высшаго типа-предвосхищенія, конечно, неполнаго и несовершеннаго и уже по этому самому представляющагося намъ съ болъзненнымъ патологическимъ оттвнкомъ" (стр. 123; ср. также стр. 74, 117).

Все сказанное, надъемся, не оставляеть ни малъйшаго сомнънія въ выдающемся интересъ "Психіатрическихъ бесъдъ" г. Баженова. Если мы, наконецъ, прибавимъ, что онъ написаны вполнъ популярно и живымъ, литературнымъ языкомъ, то и можемъ смъло рекомендовать ихъ каждому образованному читателю. П. Санцаннъ.

#### Императорскій Россійскій Историческій Музей имени императора Александра III. Описаніе памятниковъ. Вып. III. М. 1908 г.

Историческому музею удалось пріобрѣсти драгоцѣнный списокъ—подлинную (черновую) рукопись первоначальной редакціи комедіи "Горе отъ ума". Ее знали, но далеко не всѣмъ въ ней воспользовались, и заимствованныя изъ нея данныя обыкновенно сливали съ данными другими источниковъ. Какъ извѣстно, всѣ прежнія изданія этой піесы дѣлались со списковъ, болѣе или менѣе авторитетныхъ. Подлинникъ Грибоѣдова давно исчезъ — какъ [предполагаютъ, во время тегеранской рѣзни.

Все это придаеть особое значеніе настоящему изданію. Оно прекрасно разъяснено почтеннымъ редакторомъ этого изданія, В. Е. Якушкинымъ. "Хотя рукопись, теперь издаваемая, представляеть чернякъ одной изъ первоначальныхъ редакцій комедіи, но большая часть пьесы имъется здъсь уже въ окончательномъ видѣ, и издаваемая рукопись между прочимъ опредъленно ръшаеть нѣсколько сомнительныхъ вопросовъ по чтенію текста, возбуждавшихъ противоръчія и недоразумѣнія среди прежнихъ издателей. Въ будущемъ всякое серьезное изданіе великой комедіи должно будеть основываться на данныхъ этой подлинной рукописи, брать изъ нея все, что она заключаеть въ окончательной редакція, извлекать всё дополнительныя указанія, которыя она дѣлаеть и тамъ, гдѣ текстъ ея не отдѣланъ еще вполнѣ. Эта рукопись между прочимъ даеть отчасти указанія и для оцѣнки сравнительнаго достоинства позднѣйшихъ списковъ, для установленія взаимнаго между ними отношенія. Еще болѣе важное значеніе имѣетъ эта рукопись для изученія пріемовъ творчества Грибоѣдова. Она представляетъ перебѣленный текстъ (результаты предшествовавшей продолжительной работы), но на этотъ перебѣленный текстъ нанесены поправки, мѣстами двойныя и тройныя; сопоставленіе этихъ поправокъ между собою, сопоставленіе окончательнаго текста рукописи съ позднѣйшей редакціей комедіи, казвѣстное по спискамъ, даеть опредѣденное понятіе о работѣ Грибоѣдова и объ ея пріемахъ".

Книга издана изящно. Къ ней приложено 5 прекрасныхъ фототипій. На одной изъ нихъ воспроезведенъ заглавный листъ рукописи, изъ котораго видно, что Грибовдовъ хотвлъ первоначально назвать свою пьесу "Горе уму", но потомъ передвлалъ на "Горе отъ ума". Ва. Калашъ.

#### Пов'єсть о гор'є и злочастій, какъ горе злочастіе довело молодца во иноческій чинъ. Спб., 1908 г.

Въ 1852 г. А. Н. Поповъ открылъ въ одномъ изъ сборниковъ публичной библіотеки замъчательнъйшее произведеніе нашей допетровской литературы— "Повъсть о горъ-злочастіи". Отдъленіе русскаго языка и словесности академіи наукъ ръшило къ 50-лътію учено-литературной дъятельности своего сочлена издать фототническіе снимки съ этого драгоцённаго памятника, съ чтеніемъ текста, примъчаніями и предисловіемъ г. Симона объ исторіи нахожденія "Повъсти", ея изданіяхъ, истоклованіяхъ и пр.

Занимающимся и интересующимся исторіей нашей древней литературы это прекрасное изданіе вполнів замівнить рукопись. Вл. Каляашь.

Мелкая земская единица въ 1902 — 1908 гг. Сборникъ статей. Выпускъ второй. Спб. 1908 in 8-vo. Стр. 4 нен. – 272. Изданіе кн. П. Д. Долгорукова и кн. Д. И. Шаховского при участія редакція газеты "Право". Ц. 1 р. 50 к.

О первомъ выпускѣ сборника "Мелкая земская единица" мы имѣли случай говорить въ девятой книгѣ "Научнаго Слова" за 1903 г. (стр. 134—136). Второй выпускъ открывается весьма живо и популярно написанной статьей Г. И. Шрейдера "Мелкая земская единица въ условіяхъ русской жизни" (стр. 1—89), а заканчивается перепечаткой указа перваго департамента Правительствующаго Сената отъ 26 августа 1903 г., о предъдахъ компетенціи земства въ обсужденіи вопроса о мелкой земской единиців (стр. 267-272), указа. Затімъ центральное місто въ сборникъ занимаетъ "Сводный проектъ организаціи мелкой земской единицы" (стр. 240-266), составленный І. В. Гессеномъ на основаніи имѣвшихся въ распоряжении редакции сборника земскихъ проектовъ, при чемъ въ основу своднаго текста быть положень проекть щигровскаго земства. Мы, конечно, воздерживаемся оть критики проекта, представляющаго, внъ всякаго сомнения, большой интересъ, но станемъ утверждать, что по существу онъ отличается значительной консервативностью и ярко обнаруживаеть стремленіе приспособиться какъ-нибудь къ существующимъ нынъ условіямъ земской жизни. Поддерживая въ принципъ мелкую земскую единицу хотя бы въ такой формъ, въ какой ся добивается нынъшнее земство, мы все-таки подагаемъ, что послъднему надлежить немедленно переходить къ более общему вопросу о коренномъ пересмотре действующаго ныне положения о земскихъ учрежденияхъ и о соотвътственномъ его завершения... Не говоря уже о томъ, что ограничение компетенции мелкой земской единицы исключительно хозяйственными делами не представляется желательнымъ, читателя своднаго проекта поражають, напр., предложения сохранить принципъ имущественнаго ценза, отвергнуть участие женщинъ въ выборахъ, а также право женщинъ быть избираемыми въ гласные (срав., впрочемъ, стр. 247 и 249), или признать право губернатора пріостанавливать исполненіе постановленій участковаго земскаго собранія. Непонятнымъ и нецелесообразнымъ можно признать указаніе щигровскаго земства, что форма приходорасходной сматы разъ навсегда утверждается Министерствомъ Внутреннихъ Дѣлъ.

Затёмь въ томъ же второмъ выпуске читаемъ полныя самаго широкаго интереса статьи С. М. Блеклова "Вопрось о мелкой земской единиць въ земствахъ, комитетахъ о сельскохозяйственной промышленности и общественныхъ собраніяхъ за 1902 годъ и начало 1903 года" (стр. 90-201) и М. Ипполитова "Вопросъ о мелкой земской единиць въ литературъ" (стр. 202-239). Какъ только что указанные обзоры, такъ и тв, которые были помъщены еще въ первояъ выпускв сборника, съ удивительной яркостью и силой представляють читателю давно назревшую потребность въ общеземскомъ органе, и русскому обществу надлежитъ такъ или иначе осуществить въ самомъ ближайшемъ будущемъ какое-либо аналогичное предпріятіе. Форма сборника представляется для данной цёли наиболёе подходящей; ее успъль оцънить и русскій читатель, горячо поддержавшій пред-пріятіе кн. П. Д. Долгорукова и кн. Д. И. Шаховского. Помимо косвенныхъ указаній, мы встрѣчаемъ въ сборникѣ и прямую формулировку даннаго запроса. "Спе-ціальная земская печать, —говоритъ М. Ипполитовъ (стр. 203), — дѣлала все, что было ей по силамъ для выясненія вопроса: знакомила своихъ читателей съ земскими проектами, реферировала все, что появлялось въ общей печати; но для окончательной разработки средствъ у нея не хватаетъ". "Эту задачу, справедливо утверждаеть обозрѣватель, — могъ выполнить съ успѣхомъ только общеземскій органъ, отсутствіе котораго сильно ощущается и въ этомъ случав, какъ и во многихъ другихъ, когда жизнь настоятельно выдвигаетъ вопросы, затрогива-ющіе общеземскую жизнь Россіи". Организація мелкой земской единицы есть одинъ изъ такихъ вопросовъ, но это далеко не единственный и далеко не самый трудный изъ вопросовъ, безъ постановки и разрѣшенія которыхъ земство не можеть долве жить...

Не останавливаясь на опытахъ фальсификаціи мелкой земской единицы или на міровоззрѣнія комическихъ противниковъ послѣдней въ родѣ гг. Бобоѣдовыхъ или Куровдовыхъ, вовсе не понимающихъ ни существа, ни цъли широкой постановки вопроса о завершении земства снизу, мы позволимъ себв замътить объ одномъ недостаткъ сборняка, который насъ поражаетъ твиъ болѣе, чъмъ глубже проникаемъ мы въ изученіе обширнаго и ценнаго матеріала, собраннаго въ двухъ его выпускахъ. Въ сборникъ вовсе отсутствуетъ эдементъ критики, въ немъ нътъ напутственнаго руководства. Все здъсь воплощенная истина, свои и чужіс-равно всь гости дорогіе; съ благородствомъ, которое у насъ еще не умъють цвнить, сборникъ издагаетъ мивнія и прогрессивныхъ земцевъ, и затхдыхъ представителей застоявшагося здовреднаго бодота... Думается, что мы еще не доросли еще до столь совершенныхъ пріемовъ выработки общественнаго самосознанія. Думается, что мало кричать по вопросу, который представляется назръвшимъ, надо и тянуть опредъленную ноту. Въдь въ русскомъ обществъ все еще очень много народа продолжаеть пъть съ чужого голоса, —и брать върную ноту, давая звучать ей ръзко и сильно, ничуть не зазорно. Не надо пренебрегать и равнодушными союзниками: въдь и они когда-нибудь да "образуются" и стануть болёе или менёе сознательно сочувствующими. А то не угодно ли? Въ первоиъ выпускъ сборника публицистическимъ элементомъ является лишь ультра-сдержанное введение К. К. Арсеньева, а во-второмъ-статья Гр. И. Шрейдера, которая цённа не въ смыслё проповёди тёхъ или другихъ началъ, а какъ яркая картинка существующихъ непорядковъ, картинка, которой зачитываются даже школьники. Что касается критики, то таковой вовсе не имбется.

Мы внорь съ удовольствіемъ привътствуемъ цънное предпріятіе гг. Долгорукова и Шаховского, мы убъждены въ его крупномъ общественномъ значени и надъемся, что оно будетъ энергично продолжаться, встрътивъ въ русскомъ обществе не только решительную поддержку, но и многочисленныя подражания.

В. Сторожевъ.

#### Списокъ книгъ, поступившихъ въ редакцію "Научнаго Слова".

Очерки реалистическаго міровоззрівнія. Сборникъ статей по философін. общественной наукв и жизни. Издание С. Дороватовскаго и А. Чарушникова. Спб. 1904. Ц. 2 р. 50 к.

В. С. Останчукъ. Опыть опредъления продолжительности учебнаго дня на основания физіологическихъ данныхъ. Оттискъ изъ "Русскаго Врача".

С. А. Мокржецкий. Отчеть о деятельности губернскаго энтомолога таврическаго земства за 1903 г. Симферополь 1903.

С. Мокржецкій. О новомъ методъ леченія и питанія деревьевъ.

Отчеть по естественно - историческому музею таврическаго губернскаго земства.

Врачъ А. Бургеръ. Вредное вліяніе длинныхъ волосъ на детской голове. Спб. 1904.

И. Н. Соболевъ. Коммерческая географія Россіи. М. 1903. Третье изданіе. В. Ө. Дерюжинскій. Выдающіеся англійскіе діятели XIX віка. Характе-

ристика Брайса. Изд. юридическаго книжнаго склада "Право". Спб. 1904.

Н. М. Соколовъ. Русские святые и русская интеллигенция. (Опыть сравнительной характеристики.) Спб. 1904.

Н. М. Соколовъ. Объ идеяхъ и идеалахъ русской интеллигенців. Спб. 1904. Цѣна 2 руб.

Ки, Евгеній Трубецкой. Философія Ницше. Критическій очеркъ. М. 1904. Ц. 1 р. 20 к.

В. К. Динтріевъ. Экономическіе очерки. М. 1904. Ц. 1 р. 50 к.

Ж. Фонсегривъ. Элементы психология. Перев. студ. моск. Духовн. Акад. подъ редакціей, съ измененіями и дополненіями П. П. Соколова. Второе изданіе. Сергіевъ Посадъ 1903.

Д-ръ П. И. Кедровъ. О возможной организаціи больничныхъ кассъ для рабочихъ на фабрикахъ и заводахъ въ Россіи. (Оттискъ.)

Программа для осмотра и описанія фабрикъ, заводовъ, ремесленныхъ мастерскихъ и др. промышленныхъ заведеній. М. 1903.

О проекть московской городской управы свти электрическихъ трамваевъ въ Москвъ съ санитарной точки зрънія. М. 1903.

О введения въ училищахъ Императорск. Русск. Технич. Общ. преподавания основъ гнгіены и происхожденія болѣзней. (Оттискъ.)

П. Д. Первовъ. Жители крайняго ствера (эскимосы). Изд. И. И. Кудряшова. М. 1903. Ц. 15 к.

Треплевъ. Молодое сознание. Этюдъ о Вл. Г. Короленко. М. 1904. Изд. В. М. Саблина.

Мих. Ленке. Очерки по исторіи русской цензуры и журналистики XIX столітія. Съ 19 портр. и 81 каррикатурой. Спб. 1904. Книгоиздательство М. В. Пирожкова. Цізна З руб.

Сборникъ "Итоги". Изданіе газеты "Курьеръ". М. 1903. П. І. Рабиновичъ. Что такое радій и каковы его свойства. Спб. 1904. Съ 11 рнс. въ текств. Ц. 35 коп.

Digitized by Google

## Извлеченія изъ протоколовъ ученыхъ обществъ, состоящихъ при московскомъ университеть.

ОБЩЕСТВО ИСПЫТАТЕЛЕЙ ПРИРОДЫ. Въ очередномъ засъдания 18-10 декабря были сдъланы слъдующія сообщенія: Б. А. Федченко-"О нъкоторыхъ орхидныхъ Московской губернія"; Н. К. Кольцовымъ-"О структурахъ, опредъляющихъ форму клътки", и А. Ө. Флеровымъ-"Замътки по флоръ Оки". ОБЩЕСТВО ЛЮБИТЕЛЕЙ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ. 15-10 декабря состоялось пу-

ОБЩЕСТВО ЛЮБИТЕ́ЛЕЙ ЕСТЕСТВОЗНАНІ́Я. 15-ю декабря состоялось пубичное засѣданіе общества и его географическаго отдѣленія. А. Х. Реплиана демонстрировалъ деа препарата радія—одинъ болѣе слабый (хлористый барій въ количествѣ одного грамма) и другой болѣе слабый (хлористый барій въ количествѣ одного сантиграмма, радіація котораго въ 30 разъ больше). Показано было свѣченіе препарата въ темнотѣ, демонстрированы фотографическіе снимки, полученные съ помощью лучей радія на пластинкѣ, завернутой въ черную бумагу, передача способности свѣченія металлическимъ пластинкамъ, вліяніе радія на разстоянія на электроскопъ и т. д. Затѣмъ референтъ произвелъ нѣсколько опытовъ для демонстрированія катодныхъ лучей и лучей Рентгена и высказалъ нѣсколько соображеній относительно природы этихъ лучей и соотношенія между ними.

соотношенія между ними. Затёмъ М. К. Барсово сдёлалъ сообщеніе: Природа и населеніе юрнаю Алтая. Показавъ на экранъ карты Алтайскаго округа и его юго-восточной Алтая. Показавъ на экранъ карты Алтайскаго округа и его юго-восточной части, докладчикъ познакомилъ присутствовавшихъ въ рядъ картинъ съ двумя путями въ горный Алтай, такъ называемымъ Чуйскимъ трактомъ, съ прошлаго года превращеннаго въ колесную дорогу и ведущнить въ Монголію, а черезъ нее-въ Восточную Сибирь, и трактомъ Тимонскимъ. Передъ зрителями прошли виды горъ со включеніемъ Бѣлухи (4.500 м. высоты) и ся ледниковъ, а также виды растительности (лесовъ лиственныхъ и кедровыхъ), таежныхъ полянъ и альпійскихъ луговъ. Затемъ были сообщены сведения о климатическихъ условіяхъ края, его промысловыхъ животныхъ (мараловодстве, охоте), минеральныхъ богатствахъ, мало еще разрабатываемыхъ, земледъли, санитарныхъ условияхъ (кумысныхъ курортахъ въ Черномъ Ануѣ, Уламѣ, Теплыхъ ключахъ, Рахмановскихъ и др.), наконецъ, о населеніи, которое административно раздвляется на кочевыхъ инородцевъ, освадыхъ инородцевъ (собственно русскихъ основавшихся въ XVII и началъ XVIII въка за рубежомъ и послъ присоединенія горнаго Алтая въ 1747 г. включенныхъ Екатериной II по ихъ просьбе въ разрядъ инородцевъ съ распространеніемъ на нихъ соотвѣтственныхъ льготъ) и крестьянское наседеніе. Докладчикъ остановился особенно на алтайцахъ или калмыкахъ (около 30.000 душъ), живущихъ главнымъ образомъ скотоводствомъ и охотой, въ примитивныхъ портахъ и въ язычествъ (паманизмъ). Типъ и бытъ алтайцевъ были иллюстрированы рядомъ картинъ. Среди русскихъ особенный интересъ представляють раскольники, такъ называемые "киржаки" и "поляки"; послѣдніе ничего общаго съ поляками не имъють, но отличаются краснвымъ рослымъ типомъ, женскими костюмами и своею зажиточностью. Вообще горный Алтай представляетъ много интереснаго для натуралиста и этнографа, которые могутъ найти богатое поле для своихъ наблюденій.

Географическое и антропологическое отдёленія. 20-ю декабря состоялось соединенное публичное засёданіе обонхъ отдёловъ, въ которомъ были сдёланы два сообщенія. А. В. Адріановъ, состоящій нынё правителемъ дёлъ красноярскаго подотдёла Императорскаго русскаго географическаго общества, сообщилъ о доисторическихъ моимахъ Минусинскаю края. Минусинскій и Ачинскій уёзды

Digitized by Google

Енисейской губ. весьма богаты памятниками старины, въ особенности курганами, относящимися къ весьма отдаленному мъдному въку. Но недавно удалось открыть здъсь своеобразный могильникъ со слъдами особенной культуры. Открыть онъ былъ совершенно случайно (могилы ничъмъ снаружи не обозначены) верстахъ въ 50-ти ниже Минусинска, на лъвомъ берегу Енисея. Лътомъ 1902 г. одинъ инородецъ, провзжая верхомъ по склону одного лога, провалился въ яму, которая оказадась могилой. Осенью 1903 г. г. Адріановымъ были произведены здёсь раскопки; найдены были двъ группы могилъ въ разстояніи около версты одна отъ другой. При изслъдованіи цъльныхъ могилъ, оказалось, что онъ устроены очень своеобразно: подъ слоемъ земли около аршина оказывался потолочный настилъ изъ толстыхъ лиственничныхъ бревенъ, а подъ нимъ—срубъ изъ такихъ же бревенъ, образующій могилу. На днъ могилы всегда оказывались лежащими рядомъ два костяка; на лицахъ умершихъ дежали тонкія гипсовыя маски или бълыя, или окрашенныя красною краской, или же расписанныя фигурами.

Найденный г. Адріановымъ при раскопкахъ упомянутаго могильника остатки даютъ поводъ къ сужденію о народѣ, который проявлядъ большую заботливость въ огражденіи своихъ могилъ и въ снабженіи умершихъ, кромѣ пищн, посуды и многихъ другихъ предметовъ, еще масками, чучелами головъ и т. д. Въ общемъ, народъ этотъ, повидимому, значительно отличался отъ того, который возводилъ курганы мѣднаго вѣка; онъ имѣлъ другую культуру, былъ меньше ростомъ, слабъе физически (судя по костяку), форма черена его не представляда ничего монгольскаго. Нахожденіе шелковыхъ узорчатыхъ тканей, отчасти съ какими - то јероглифами, напоминающими китайскіе, указываеть на культурныя сношенія съ Срединной имперіей. Быть можетъ, спеціальное изученіе тканей съ ихъ письменами будетъ въ состояніи точнѣе опредѣлить эпоху этихъ сношеній, а слѣдователью, и самого могильника.

Второй докладчикъ, В. Ф. Піотровскій, сообщилъ о результатахъ экспедицій покойнаго П. Г. Игнатова въ Кокчетавскій утздъ Акмолинской области, причемъ привелъ данныя объ изслъдованныхъ озерахъ и иллюстрировалъ свое изложеніе рядомъ картинъ и картъ на экранъ. Докладчикъ былъ спутникомъ покойнаго П. Г. Игнатова въ экспедиціи, снаряженной въ 1902 г. географическимъ обществомъ въ Кокчетавскій утздъ главнымъ образомъ для изслъдованія находящихся тамъ многочисленныхъ озеръ. За смертью П. Г. Игнатова экспедиція не успъла закончить свои работы, тъмъ не менте ею были произведены изслъдованія нъкоторыхъ озеръ и собраны многія данныя по вопросамъ, входившимъ въ ея задачу.

Этнографическій отдѣлъ. Въ засѣданія 23-ю декабря, С. К. Кузнецов прочиталъ обстоятельный докладъ: Болвэнь, смерть и погребеніе черемисина. Настоящій докладъ является началомъ цѣлаго ряда сообщеній того же автора, имѣющихъ быть прочитанными въ отдѣлѣ и посвященныхъ вѣрованіямъ черемисовъ. Болѣзнь, по убѣжденію черемисовъ, производится злымъ духомъ, и лѣкарственныя средства почти совершенно отсутствуютъ въ черемисской медицинѣ; все лѣченіе ограничивается почти исключительно молитвами, заклинаніями и жертвоприношеніями. Погребальные обряды основаны на убъжденіи, что загробная жизнь является болѣе или менѣе точной копіей съ земного существованія, и потому въ гробъ покойнику кладуть ѣду, деньги и разныя хозяйственныя принадлежности, а женщинамъ, кромѣ того, и гостинцы для ранѣе умершихъ дѣтей.

Бантеріологическое отдѣленіе. Въ засѣданіи 13-ю декабря Ю. В. Каннабияз сообщилъ о новомъ способѣ діагностики брюшного тифа Ficker'a. Изслѣдованіе производится такъ же, какъ и въ способѣ Vidal'я, — на агглютинацію, но только вмъсто живой разводки тифозной бациалы, употребляется патентованная жидкость, содержащая эмульсію изъ тифозныхъ бациалъ. Новый способъ обѣщаеть значительно упростить бактеріологическое распознаваніе брюшного тифа и сдълять его доступнымъ для тѣхъ врачей, которые не могутъ пользоваться бактеріологическими забораторіями.

1. В. Циклинская представила обзоръ литературы по вопросу о гемолизинахъ, выдъляемыхъ бактеріями, демонстрировала дъйствіе своихъ веществъ на кровь и указала на возможное значеніе ихъ въ происхожденіи нъкоторыхъ болъзней крови. Въ заключеніе Л. А. Чунаезъ сообщилъ о своихъ изслъдованіяхъ надъ спектрами поглощенія нъкоторыхъ бактеріальныхъ пигментовъ и демонстрироваль ихъ, а М. Г. Щеюлезъ-объ окраскъ крови и гноя по способу Reuter'а.

ПЕДАГОГИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО. Въ засвданія 20-ю декабря В. Н. Сторожевъ прочеталь докладъ Роль современнаю общества въ диятельности средней школы. Референтъ представнать обзоръ существующихъ нынё формъ нёкотораго участія общества въ ділахъ средней школы, выдвинувъ на первый планъ изслідованіе вопроса о томъ, поскольку Попечительные Совіты женскихъ гимназій министерства народнаго просвіщенія и коммерческихъ учебныхъ заведеній министерства финансовъ являются органами общественнаго участія и цілесообразными въ учебно-воспитательномъ отношеніи. Референть не ограничнася критическимъ разсмотрізніемъ наличныхъ опытовъ и предложилъ въ общей формів конструкцію новой средней школы, въ которой обществу отводится широкая сфера дійствій и должной иниціативы.

Въ заключение референтомъ были поставлены на обсуждение десять нижесль-дующихъ положения: 1. Признать, что современная средняя школа въ Россия должна быть подвергнута коренному переустройству соотвѣтственно современ-нымъ общественнымъ потребностямъ. 2. Признать, что средняя школа, преслъ-дуя исключительно общеобразовательныя цѣли, должва быть единой по существу и гибкой по формъ. З. Признать, что никакое различіе въ главныхъ основаніяхъ новаго устройства средней мужской и женской школы не должно имъть мъста. 4. Признать, что средней школъ въ лицъ ея педагогическаго совъта должна быть предоставлена полная самостоятельность и свобода дъйствій въ предълахъ закона, имъющаго обозначить лишь общія основанія всего школьнаго строя. 5. Признать, что родительскія сов'ящанія при средней школ'я или обращенія послёдней къ родителямъ за необходимыми указаніями относительно отдъльныхъ учащихся, равнымъ образомъ Попечительные Совъты по типу Поло-женій 24 мая 1870 года и 15 апръля 1896 года, не представляются формами непосредственнаго участія общества въ д'ятельности средней школы и что Попечительные Соваты не представляются, крома того, цалесообразными въ учебновоспитательномъ отношении. 6. Признать, что для осуществления полной самостоятельности и свободы действій въ пределахъ закона необходимо, чтобы весь преподавательский персональ средней школы, не исключая директора, не находился на службе по назначению отъ правительства, а считался состоящимъ на общественной службъ по выборамъ, и чтобы обезпеченіе на случай инвалидности, старости или смерти достигалось путемъ обязательнаго взаимнаго страхованія. 7. Признать, что преподаватели и директоръ средней школы выбираются педагогическимъ совътомъ послъдней безъ обозначения срока, а предсъдатель совъта выбирается на три года исключительно изъ преподавателей; должности предсёдателя совёта и директора не могуть совмёщаться въ одномъ лицё, а директоръ можеть быть выбираемъ только изъ числа преподавателей. 8. Признать, что педагогическій сов'ять средней школы должень состоять исключительно изъ лиць съ правомъ рѣшающаго голоса: a) изъ всего преподавательскаго персона-ла и в) изъ представителей мъстнаго общества въ числъ не болъе двухъ третей перваго. Подъ представителями местнаго общества должны подразумеваться: а) делегаты разнообразныхъ мъстныхъ общественныхъ учрежденій, разнообразныхъ общественныхъ организацій, торгово-промышленныхъ товариществъ и проч., субсидирующихъ школу матеріальными средствами, и в) выборные отъ родителей дътей, обучающихся въ данной школь, причемъ выбранные въ составъ совъта родители должны составлять не менье двухъ третей всего числа представителей мъстнаго общества въ Совътъ. 9. Признать, обязательнымъ для средней школы ежегодное опубликованіе во всеобщее св'яд'яніе отчета по хозяйственной и учебновоспитательной частямъ. 10. Признать, что контроль государства за дъятельностью средней школы долженъ выражаться исключительно въ формальномъ надзорѣ за пребываніемъ ея въ состояніи абсолютной легальности.

Положенія 1—5 и 9 были приняты собраніемъ единогласно, обсужденіе положеній 6—8 и 10 за позднимъ временемъ было отложено до ближайшаго общаго собранія. Настоящій докладъ предназначался для внесенія отъ имени Педагогическаго общества на обсужденіе III съёзда русскихъ дъятелей по техническому и профессіональному образованію. Въ концъ засёданія были прочитаны, кромъ того, и приняты съ нъкоторыми поправками и дополненіями тезисы по докладамъ (вносимымъ также отъ имени Общества на упомянутый съёздъ) И. Н. Сахарова-"О правовомъ положеніи учителя средней школы", П. М. Шестакова – "Очередные вопросы внъщкольнаго образованія" и И. М. Громогласова – "Начальная школа какъ подготовительная ступень къ низшему профессіональному образованію".

Положивъ въ основание своего доклада "О правовомъ положении учителя средней школы" труды Педагогическаго общества по вопросу о реформъ средней школы и исходя изъ того положения, что однимъ изъ самыхъ отрицательныхъ явлений въ жизни современной школы является приниженное положение учи135

теля, создавшееся въ силу его полной служебной и матеріальной зависимости оть директора учебнаго заведения и возложения на него функцій полицейскаго надзора за поведениемъ учащихся, И. Н. Сахаровъ предложилъ собранию уполномочить его поддерживать передъ събздомъ следующия семь положений: 1) Приглашение лицъ педагогическаго персонала во всёхъ коммерческихъ учебныхъ заведеніяхъ должно происходить по иниціативѣ педагогическихъ комитетовъ, представляющихъ избранныхъ ими кандидатовъ на утвержденіе въ установленномъ порядкв. 2) Перемъщенія учителей коммерческихъ учебныхъ заведеній "для пользы службы" изъ одного учебнаго заведенія въ другое должны производиться съ ихъ согласія и во всякомъ случат по выслушаній заключеній педагогическихъ комитетовъ. 3) Педагогическій персональ коммерческихь учебныхь заведеній долженъ быть избавленъ отъ функцій надзора за внёшкольнымъ поведеніемъ учащихся. 4) Увольнение учителей коммерческихъ учебныхъ заведений какъ штатныхъ, такъ и изъ платы по найму должно происходить не иначе, какъ при условія представленія педагогическими комитетами своихъ заключеній. 5) Распредьленіе уроковъ между преподавателями должно производиться педагогическими комитетами. 6) Назначеніе директоровъ коммерческихъ учебныхъ заведеній, содержимыхъ не на государственныя средства, должно производиться изъ канди-датовъ, избираемыхъ лицами или представителями учрежденій, которыя содер-жатъ эти учебныя заведенія. 7) Крайне желательны періодическіе, окружные и всероссійскіе събзды учителей среднихъ коммерческихъ учебныхъ заведеній, разрешаемые по представлению педагогическихъ комитетовъ и педагогическихъ обшествъ.

Всё приведенныя положенія были приняты собраніемъ. По предложенію нѣкоторыхъ членовъ собраніе уполномочило еще И. Н. Сахарова поддерживать на съёздѣ также слёдующее положеніе: дѣти преподавателей всёхъ коммерческихъ учебныхъ заведеній имѣютъ право на безплатное обученіе во всёхъ учебныхъ заведеніяхъ Имперія.

Положенія доклада П. М. Шестакова "Очередные вопросы внъшкольнаю образования" таковы: 1) Визшкольное образование имветь своей задачей поднятие культурнаго уровня той части населенія, которая по твмъ или инымъ условіямъ лишена возможности получать достаточное образование въ школахъ обычнаго типа. 2) Въ такихъ условіяхъ находится у насъ многомилліонная масса трудяшагося населенія. 3) Необходимость планомърнаго и систематическаго воздъйствія на нее въ культурномъ отношеніи со стороны образованнаго общества. 4) Существующія средства просв'ященія народа: вечерніе классы и школы, курсы, народныя чтенія, безплатныя библіотеки, популярная литература, народные книжные склады. 5) Неудовлетворительное состояние встахь этихь средствь, определяемое действующими законоположеніями. 6) Ходатайства по этимъ предметамъ возбуждались городами, земствами и профессіональными съёздами. 7) Не-обходимость для московскаго Педагогическаго общества поднять на предстоя-щемъ съёздё вопросъ о расширеніи существующихъ и проложеніи новыхъ путей, конми въ среду трудящагося населенія свободно и широко проникаль бы свъть научнаго знанія и просвъщенія. Основное положеніе, изъ котораго въ этомъ случав надлежитъ исходить, заключается въ признании за народомъ права пользоваться, въ меру, имъ самимъ определяемую, всеми средствами просвъщенія, которыя существують для остальной части населенія. Поэтому должны быть устранены всё те ограничительныя правила, которыя установлены относительно народныхъ библіотекъ, народныхъ чтеній, народной литературы и т. п.

Въ виду вышесказаннаго надлежить оть имени московскаго Педагогическаго общества предложить съвзду возбудить следующія ходатайства передъ правительствоить:

1) Чтобы безплатныя народныя библіотеки и читальни какъ въ отношеніи порядка открытія и надзора, такъ и въ отношеніи выбора произведеній печати были поставлены въ тѣ же условія, которыя установлены для библіотекъ общественныхъ. 2) Чтобы народныя чтенія какъ въ отношеніи порядка открытія и надзора, такъ и въ отношеніи выбора темъ и матеріала для произнесенія были уравнены съ публичными лекціями. З) Чтобы отмѣненъ былъ изданный министерствомъ внутреннихъ дѣлъ циркуляръ, воспрещающій земствамъ издавать книги для народнаго чтенія безъ предварительнаго разрѣшенія ученаго комитета министерства народнаго просвѣщенія къ обращенію въ народныхъ библіотекахъ. 4) Обращаясь къ нуждамъ трудящагося населенія, вызываемымъ его профессіональными занятіями, необходимо ходатайствовать о томъ, чтобы курсы для

взрослыхъ, существующіе по правиламъ 1902 года, могли быть открываемы въ видъ самостоятельныхъ учрежденій, а не только при учебныхъ заведеніяхъ, какъ это установлено названными правилами. 5) Признать желательнымъ, чтобы всъ образовательныя учрежденія для народа были открываемы явочнымъ порядкомъ.

Географическое отдъление. Въ засъдания 13-10 декабря Г. А. Кожевниковъ сдылать докладь на тему "Зоографический элементь во школьномо землеводении". Докладчикъ сперва остановился на томъ, какъ представленъ вопросъ о распространени животныхъ въ большинствъ изъ существующихъ элементарныхъ учебниковъ географіи. Оказывается, что въ большинстве случаевъ при перечисленія характерныхъ для разныхъ странъ животныхъ совершенно отсутствуеть зоографическая точка зрёнія на вопрось; типичнымъ примъромъ неправильной постановки вопроса можеть служить разсматривание фаунь Свверной Америки и Южной Америки безъ подчеркиванія коренного раздичія между ними, отсутствіе упоминанія о томъ, что фауна Мадагаскара непохожа на фауну Африки и т. д. Подборъ формъ далеко не всегда удаченъ, и часто второстепенное выдвинуто на первый планъ въ ущербъ выясненію нъкоторыхъ основныхъ понятій зоогеографіи. Совершенно игнорируется, напримъръ, жизнь моря. Докладчикъ полагаетъ, что даже имъющийся въ настоящее время въ учебникахъ бъдный фаунистический матеріаль при должномь освѣщеніи все-таки принесеть желаемую пользу въ смысль развитія у учениковъ новыхъ понятій, тогда какъ теперь онъ служитъ только обременениемъ памяти. Нѣкоторыя элементарныя понятия изъ области исторической геологіи, входящія и въ теперешній курсь географіи, могуть быть немного болве развиты и использованы въ интересахъ зоогеографіи.

Отдёленіе преподавателей исторіи. Въ засёданій 13-ю января обсуждался вопросъ объ измънении инструкции общества отдълению и о необходимости дополненія устава общества параграфомъ, предоставляющимъ право исключевія отдёльныхъ членовъ, и былъ заслушанъ докладъ В. Н. Сторожева "Областной историко-археологический съъздъ въ г. Владимирт льтомъ 1905 года". Охаракторизовавъ происхожденіе, обстановку и программу областныхъ историко-археологическихъ съвздовъ, отмътивъ участие въ нихъ провинціальнаго преподавательскаго персонала, референть устанавливаль культурное значение этихъ събздовъ для провинціи и необходимость принять участіе въ нихъ отделенію преподавателей исторіи; путемъ такого участія возможно установленіе связи между столичными и провинціальными преподавателями, а слёдовательно более интенсивное достижение целей научно-подагогическаго взаимодействия. Третий историко-археологическій сътздъ разръшенъ во Владиміръ льтомъ 1905 года, къ нему есть время подготовиться, и эта подготовка тъмъ желательнъе, что самое мъсто третьяго съёзда богато историческими памятниками, нёкоторая излюстрація кото-рыхъ въ средней школё весьма желательна. Участвуя въ съёздахъ, отдёленіе можеть значительно расширить кругъ своихъ научно-педагогическихъ наблюденій, оказать научную помощь провинціи и содействовать воспитанію привычки къ коллективной научно-педагогической работв въ широкихъ размърахъ. Участіе членовъ отдёленія могло бы выразиться: 1) въ чтеній научно-популярныхъ лекцій по областной исторія во время съёзда и передъ съёздомъ; 2) въ чтенія научныхъ докладовъ по областной исторіи, и 3) въ разработкъ очередныхъ вопросовъ науки русской исторіи по мъстнымъ неизданнымъ памятникамъ (наприя., крипостное помъщичье хозяйство XVIII и первой половины XIX въка; сводка матеріала уставныхъ грамоть по Положеніямъ 19 февраля 1861 г.). Участіе въ областныхъ историко-археологическихъ събздахъ не исчерпываетъ однако всего, что можетъ и должно сделать отделение въ интересахъ коллективной научно-педагогической разработки вопросовъ исторіи. Исчерпывающее значеніе можеть получить лишь созывъ въ Москвѣ всероссійскаго съѣзда преподавателей исторіи и исторіи ли-тературы: надо же, наконецъ, сдѣлать рѣшительную попытку собрать воедино разсыпанную храмину означенныхъ дъятелей нашей средней школы; надо добиться осуществленія на практикъ того параграфа устава педагогическаго общества, который гласить, что обществу предоставляется право "устраивать съвзды и выставки". Отдёленію преподавателей исторіи слёдуеть взять на себя иниціативу этого дела и сделать обществу соответственное представленіе.

Чтеніе доклада и было закончено предложеніемъ разработать вопросъ о созывѣ въ Москвѣ всероссійскаго съѣзда преподавателей исторіи и исторіи литературы въ средней школѣ, а равно обратиться циркулярно ко всѣмъ членамъ отдѣленія, не пожелаетъ ли кто-нибудь изъ нихъ принять участіе въ III-мъ областномъ историко-археологическомъ съѣздѣ во Владимірѣ лѣтомъ 1905 года. Отдёленіе по начальнымъ училишамъ. Въ двухъ послёднихъ засёданіяхъ, происходявшихъ 12-го декабря и 14-го января, былъ поставленъ на очередь вопросъ о полечительстве ез начальной школе — единоличномъ и коллегіальномъ. Обсужданись доклады С. К. Говорова, являющагося сторонникомъ единоличнаго попечительства, и П. А. Боголъпова, высказывающагося, наобороть, за коллегіальное полечительство. Отдъленіе, не входя въ детальное обсужденіе заключеній обонхъ докладчиковъ, въ первомъ засёданіи приняло слёдующее принципіальное положеніе: "Отдѣленіе признаетъ необходимычъ при желательныхъ измѣненіяхъ порядка управленія начальной школой сохранить за мѣстнымъ населеніемъ непосредственное представительство". Во второмъ засёданіи въ виду отъізда взъ Москвы С. К. Говорова рѣшено было снова отложить разсмотрѣніе заключеній по докладамъ и ограничнъся лишь выработкой принципіальныхъ положеній, которыя должны будуть лечь въ основу будущей желательной организаціи попечительства въ начальной школѣ. Послѣ продолжительныхъ преній отдѣленіе единогласно пришло къ слёдующимъ выводамъ: "въ современномъ видѣ попечительство не есть и вообще "представительство", а лишь чуждое для школы начальство ". Затѣмъ собраніе единогласно признало желательнымъ, чтобы населенію того района, который обслуживаетъ школа, было предоставлено право изобирать представительство для участія въ коллегіальномъ учрежденіи по завѣдыванію школой.

Поправка. Въ протокојахъ, помъщенныхъ въ І-й книгъ, на стр. 154, строка 2 и 3, надо, вивсто напечатаннаго, читать такъ: сообщения: М. В. Паеловой "Третичный верблюдъ Херсонской пуберни".

### открыта подписка на

1904 годъ. ПОНУЛЯРНО-НАУЧНЫЙ ИЛЛЮСТРАРОВАННЫЙ ЖУРНАЛЪ 🛄 🗰 годъ.



издающійся при содійствін нікоторыхъ профессоровъ Московскаго университета. Ближайшее участіе въ редакцій журнала принимають: проф. Н. А. Умовъ, проф. В. О. Ключевскій, прив.-доц. М. М. Богословскій, проф. П. И. Новгородцевъ, проф. Л. М. Лепатинъ, проф. кн. С. Н. Трубецкой.

Вь бинжайшихъ книгахъ 1904 г. предположено напечатать, между прочимъ, слъдующія статьн: І. ОТДЪЛЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ: Проф. В. М. Арнольди, "Современное состояніе вопроса о происхожденія видовъ у растеній"; Проф. В. И. Вернадсній, "Страница изъ исторіи русскаго естествовнавія (памяти В. В. Докучаева)"; прив.доц. Н. П. Кастеринъ, "Жидкій воздухъ"; проф. Э. Е. Лейсть, "Полярныя сіянія магнитныя возмущенія"; проф. Б. К. Млодзвевскій, "О безконечно-малыхъ"; проф. И. И. Мечниковъ, "Этюды о природѣ человѣка"; проф. А. П. Павловъ, "Катастрофа на о. Мартиникѣ 1902 г."; проф. А. С. Самойловъ, "Современныя теченія въ физіологія"; проф. К. А. Тимиризевъ, "Космическая функція растенія". (Круніанская лекція, чатанная въ Дондонскомъ Королевск. Обществѣ), проф. Н. А. Умовъ, "О безпроволочномъ телеграфѣ". П. ОТДЪЛЪ ИСТОРИЧЕСКИЙ: проф. П. Г. Виноградовъ, "Аграрный гривсть въ римской имперія"; М. О. Гершензонъ, "Русскій іезунтъ В. С. Печеринъ"; проф. М. В. Довнаръ-Запольсній, "Политическіе цезаны М. М. Сперавскаго"; прив.доц. С. А. Котляревский, "Католическій университеть въ Лувенѣ"; проф. В. О. Килочевский, "Дава очерка изъ неторіи Московскаго государства"; Б. И. Сыромятниковъ, "Очерки изъ всторіи средневѣковаго общества и государства"; Б. И. Сыромятниковъ, "Общественные классы въ древней Руси"; проф. Н. И. Стороненно и Р. М. Хинъ, "Ларошфуко в г-жа Дафайетъ". ПІ. ОТДЪЛЪ ОБЩЕСТВЕННО-КРИДИЧЕСКИИ: прив.доц. Н. В. Давыдовъ, "Новое уголовное уложевіе"; прив.-доц. И. А. Кистиковский, "Новыя данныя по асспро-вавилонскому праву"; проф. В. М. Хвостовъ, "Проектъ воваго гражданскаго уложевія". IV. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИЙ; проф. П. И. Новгородцевъ, "О принцитѣ морали".

#### Всѣ ноные подписчики на 1904 г. нъ мартъ получатъ безплатно мачало статей проф. И. И. Мечникова: "Этюды о природѣ человъка". Подписчики 1903 г., не возобновившіе подписки на 1904 г., получатъ безплатно окончаніе этихъ статей.

Въ текстё журнала помёщаются чертежн, карты, ресунки, портреты и синики съ различныхъ произведеній искусства. Журналъ выходитъ ежемёсячно, за исключеніемъ іюня и іюля, книгами отъ 8 до 10 печатныхъ листовъ.

Подписи. цвна за десять книгь: безъ доставки въ Москвв на годъ 5 р. 50 к., на полгода 2 р. 75 к., съ доставкой и пересылкой во вст города Россіи на годъ 6 р., на полгода 3 р.; за границу 8 р. Для учащихся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ годовая цвна уменьшается на 1 р.

Продолжается подписка на 1908 г. Книги VI, VII и VIII за 1903 годъ продаются отдъльно по 75 к. каждая. Подписка принимается въ Москвъ въ конторъ редакции (Воздвиженка, Ваганьковский пер., д. Куманина) и въ конторъ Н. Печковской (Петровскія линін). Гг. иногородныхъ просять обращаться пеносредственно въ контору редакции.

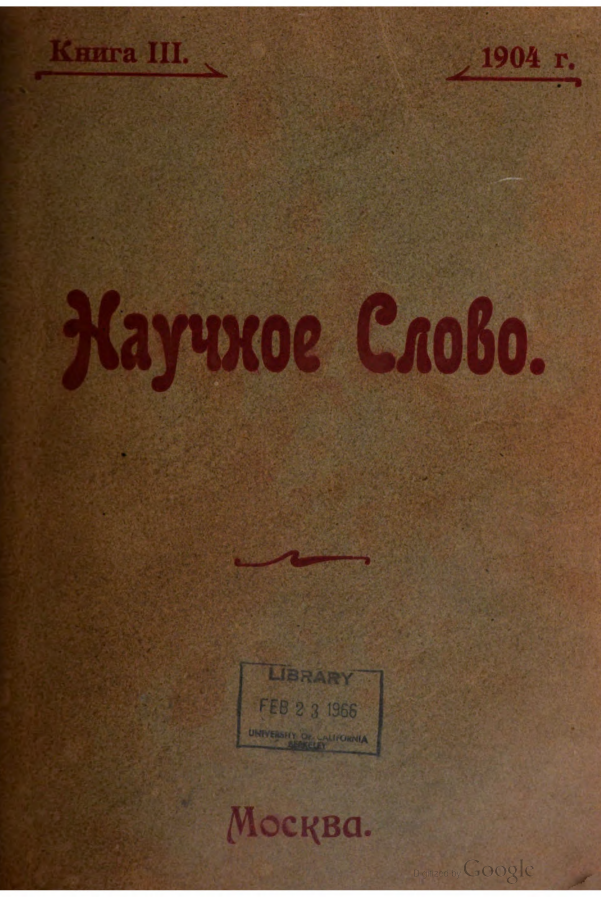
Издатель прив.-доц. Г. К. Рахмановъ.

Редакторъ проф. Н. А. Умовъ.











Книга III.

<u>\_ 1904</u> r.

# Научное Слово.

# Москва.



Дозволено цензурою. Москва, 28 февраля 1904 г.

Þ

÷.,

· ·

.





# СОДЕРЖАНІЕ.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Cmp. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| І. ЭТЮДЫ О ПРИРОДѢ ЧЕЛОВѢКА. (Съ 5 рисунками). Проф.<br>И. И. Мечникова                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 5    |
| <ul> <li>11. КОСМИЧЕСКАЯ РОЛЬ РАСТЕНІЯ. (Съ 23 рисунками). Проф.</li> <li>К. А. Тимиразева</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                               | 31   |
| III. ОЧЕРКИ ИЗЪ ИСТОРІИ СРЕДНЕВЪКОВАГО ОБЩЕСТВА И ГО-<br>СУДАРСТВА. Проф. Д. М. Петрушевскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| IV. Б. Н. ЧИЧЕРИНЪ (съ портретомъ). Проф. П. И. Новгородцева .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 116  |
| <ul> <li>V. А. Л. ОРДИНЪ-НАЩОКИНЪ, МОСКОВСКІЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ<br/>ЧЕЛОВЪКЪ XVII в. (съ портретомъ Ординъ-Нащокина). Проф.</li> <li>В. О. Ключевскаго</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                    | 121  |
| VI. ХРОНИКА НАУКИ, ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ ("Астрономиче-<br>скія изв'ястія". К. Д. Попровскаго.—"Новый способъ фотографи-<br>рованія въ естественныхъ цв'ятахъ". Г. Риттера.—"Первый про-<br>дуктъ химическаго синтеза въ растеніяхъ". Л. А. Чугаева.—"Но-<br>выя книги объ Японіи". М. Н. Коваленскаго.—"Новости иностран-<br>ной литературы и журналистики". Ю. А. Весевовскаго) | •    |
| VIJ. ЛИТЕРАТУРНОЕ ОБОЗРЪНІЕ. <b>М. О. Гершензона</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 161  |
| <ul> <li>VIII. БИБЛІОГРАФІЯ (Проф. В. О. Ключевскій: "Курсь русской исторіи".</li> <li>В. Н. Стережева.—Н. Шильдерь: "Императоръ Никодай І". Ю. В. Гетье.—С. Рапопорть: "Дідовая Англія". В. Ө. Лазурскаго)</li></ul>                                                                                                                                                              |      |

Digitized by Google

.

Digitized by Google

## Этюды о природѣ человѣка 1).

#### ГЛАВА Х.

#### Введеніе въ научное изученіе старости.

Общая картина старости. — Теорія старческаго вырожденія у одноклѣтчатыхъ. — Роль коньюгація инфузорій. — Старость у птицъ и у человѣкообразныхъ обезьянъ. — Общіе признаки старческаго вырожденія. Склерозъ органовъ. — Фагоцитарная теорія старческаго вырожденія. — Разрушеніе макрофагами благородныхъ элементовъ. — Механизмъ сѣдѣнія волосъ. Серумы, вліяющіе на клѣтки (цитотоксины). — Артеріосклерозъ и его причины. — Вредное вліяніе кишечной флоры. — Выгниваніе внутри кишокъ и способы его предотвращенія. — Попытки удлинить человѣческую жизнь. — Долговѣчность въ библейскія времена.

Мы можемъ не раздѣлять мнѣнія тѣхъ, которые отворачиваются оть науки и ищутъ правды и утѣшенія въ религіи; но мы не имѣемъ права не считаться съ ихъ мнѣніемъ или относиться къ нему безразлично. Нельзя также ограничиваться утвержденіемъ, что люди, страдающіе отъ противорѣчія между желаніемъ жить и неизбѣжностью смерти и ищущіе разрѣшенія этой задачи, слишкомъ требовательны и не могуть быть удовлетворены.

Когда говорять врачу: «голодъ и жажда мои неутолимы», тотъ не отвѣчаетъ: «жаднымъ быть очень скверно; слѣдуетъ побороть этотъ недостатокъ силою воли». Онъ подробно изслѣдуетъ больного и старается по возможности избавить его отъ симптомовъ, на которые онъ жалуется и которые обусловливаются чаще всего сахарной болѣзнью.

Точно такъ же должны относиться люди науки къ жаждущимъ жизни, они обязаны стремиться къ уменьшенію ихъ страданія.

Слёдуетъ признаться, что хотя наука накопила очень много свёдёній относительно всего, касающагося болёзней, средствъ предупрежденія ихъ, лёченія ихъ, тёмъ не менёе она обладаетъ крайне ничтожными данными относительно тёхъ страданій, избавленія отъ которыхъ Будда просилъ у отца, а именно — старости и смерти.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Научное Слово, 1904 г., І.

Относительно болѣзней наука достигла успѣховъ, о которыхъ не могъ имѣтъ никакого представленія отецъ Будды, царь Кудюдана; но на вопросъ о старости и смерти она не можетъ отвѣтитъ лучше, чѣмъ онъ. И людямъ, справляющимся объ этихъ задачахъ, она, какъ и царь, не можетъ отвѣтить ничего другого, какъ: вы просите меня о невозможномъ; въ этомъ я безсильна.

Наука не только не имѣетъ никакого средства противъ старости, но она даже почти ничего не знаетъ относительно этого періода жизни человѣка и животныхъ. Мнѣ было очень трудно представить читателю на нѣсколькихъ страницахъ современное положеніе медицины: такъ много слѣдовало сказать по этому поводу. Наобороть,



достаточно нѣсколькихъ строкъ, чтобы изложить наши свѣдѣнія о старости: такъ мало знаемъ мы о ней.

Какъ человѣкъ, такъ и всякія животныя съ возрастомъ претерпѣваютъ существенныя измѣненія. Силы ослабѣваютъ, тѣло горбится, волосы сѣдѣютъ, зубы изнашиваются. Однимъ словомъ, наступаютъ явленія старческой атрофіи. Въ этомъ преклонномъ возрастѣ, начинающемся въ различные сроки у разныхъ видовъ животныхъ, организмъ становится мало выносливымъ къ вреднымъ вліяніямъ и гибнетъ отъ различныхъ болѣзнетворныхъ причинъ.

Иногда мы не улавливаемъ причины смерти и объясняемъ послёднюю общимъ истощеніемъ тёла, считая такой случай примёромъ естественной смерти.

Фиг. 12. Парамеція, двлящаяся на двое. Свойственно ли это вырожденіе, или старческая атрофія, одному человѣку и высшимъ животнымъ, или же она встрѣчается у всѣхъ живыхъ

существъ? Таковъ первый вопросъ, возникающій въ научномъ умъ.

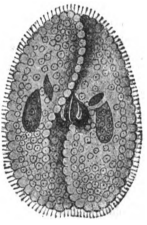
Всёмъ извёстны старыя деревья, одинъ видъ которыхъ указываетъ на ихъ преклонный возрасть. Ихъ стволъ дуплисть, кора потрескана, вётви и листва бёдны. Нёкоторыя древесныя породы живутъ сотни и, быть можетъ, тысячи лётъ, другія же старёють гораздо скорёе.

Итакъ, дряхлость наблюдается и въ растительномъ мірѣ. Думали, что она присуща также простѣйшимъ животнымъ, относящимся къ классу инфузорій. Воть что было у нихъ найдено. Инфузоріи легко живутъ въ сосудахъ съ настоемъ сѣна или листьевъ. Онѣ обильно размножаются дѣленіемъ (см. фиг. 12), которое совершается въ оченъ короткіе промежутки времени. Иныя дѣлятся приблизительно ежечасно. Понятно, что при этихъ условіяхъ, содержимое сосудовъ населяется необыкновенно быстро и черезъ короткое время кишить инфузоріями.

Одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ зоологовъ, Monà<sup>1</sup>), наблюдалъ, что послѣ ряда многочисленныхъ поколѣній инфузоріи становятся все мельче, подвергаются, такъ сказать, кахексіи и, если имъ не удается коньюгироваться по двѣ особи, то умираютъ отъ истощенія (фиг. 13). Это совокупленіе приводитъ къ обмѣну нѣкоторыхъ внутреннихъ частей организма инфузорій, въ результатѣ чего получается полное обновленіе. Послѣ этого акта, относящагося къ явленіямъ оплодотворенія, инфузоріи снова принимаютъ свой обычный видъ и дѣлаются вновь способными раз-

множаться очень долгое время дёленіемъ.

Это періодическое истощеніе, предшествующее совокупленію, по Мопа, является примѣромъ старческаго вырожденія инфузорій. Онъ видѣлъ его у многихъ видовъ высшихъ инфузорій (рѣсничныхъ). Тоже явленіе наблюдается у многочисленныхъ другихъ простыхъ организмовъ, но, по всей вѣроятности, его нельзя вполнѣ обобщить для всѣхъ микроскопическихъ существъ. Такъ, у бактерій, къ которымъ относится большинство болѣзнетворныхъ зачатковъ, коньюгаща встрѣчается только въ очень рѣдкихъ случаяхъ. Даже самые крупные виды, какъ сибиреязвенная па-



Фиг. 13. Коньюгація двухъ парамецій (по Бютчли).

лочка, могутъ культивироваться въ теченіе длиннаго ряда поколѣній, никогда не обнаруживая явленій коньюгаціи, или совокупленія.

Даже у инфузорій, которымъ необходимо коньюгироваться, чтобы имѣть возможность безпредѣльно размножаться, истощеніе передъ коньюгаціей нельзя сравнивать со старческимъ вырожденіемъ человѣка, деревьевъ или животныхъ. У всѣхъ этихъ послѣднихъ мы имѣемъ дѣло съ истощеніемъ, предшествующимъ не коньюгаціи и не обновленію, а несомнѣнной смерти.

Другая разница, на которую слёдуеть указать, заключается въ томъ, что у инфузорій истощеніе, предшествующее совокупленію, наступаеть не у всёхъ особей, какъ мы видимъ это у животныхъ и растеній, подверженныхъ настоящей старости. У инфузорій нѣ-

<sup>1)</sup> Le rajeunissement variogamique chez les Cilliés. Archives de Zoologie expérimentale. 1889.

сколькими сотнями смѣняются поколѣнія, прежде чѣмъ появятся слабыя особи, готовыя коньюгироваться.

Если, несмотря на все это, кто-нибудь продолжалъ бы настаивать на настоящемъ родствѣ между старческимъ вырожденіемъ человѣка и вырожденіемъ, предшествующимъ совокупленію инфузорій, то стоитъ только представить себѣ послѣдствія, которыя вызвало бы у человѣка примѣненіе способа, совершенно необходимаго для инфузорій, чтобы вполнѣ измѣнить такое мнѣніе: коньюгація инфузорій—настоящее обновленіе, сразу излѣчивающее ихъ отъ истощенія; аналогичное средство у человѣка привело бы только къ еще болѣе быстрому и полному истощенію. Впрочемъ, судя по недавнимъ изслѣдованіямъ Калкинса<sup>1</sup>), истощенныя вырожденіемъ инфузоріи могуть быть обновлены не только совокупленіемъ съ себѣ подобными, но также прибавленіемъ бульона или мозгового экстракта къ средѣ, въ которой онѣ живуть.

Настоящая же старость является такой стадіей существованія, когда силы слаб'ють, съ тымъ чтобы болье не возстановиться.

У животныхъ съ опредѣленнымъ жизненнымъ цикломъ признаковъ старческаго вырожденія не замѣчается. Жизнь взрослыхъ насѣкомыхъ часто очень кратковременна; они умираютъ, не обнаруживая ни малѣйшихъ видимыхъ старческихъ признаковъ. У низшихъ позвоночныхъ старость мало извѣстна и вообще мало замѣтна. Наоборотъ, у птицъ и у млекопитающихъ признаки старческой атрофіи очень рѣзки.

Нѣкоторые виды птицъ отличаются долговѣчностью. У нихъ продолжительность жизни вообще больше, чѣмъ у млекопитающихъ. Не рѣдки примѣры, когда такія птицы, какъ гуси, лебеди, вороны, нѣкоторыя хищныя птицы и т. д., живутъ болѣе 50 лѣтъ<sup>2</sup>); у млекопитающихъ же такая долговѣчность является скорѣе исключеніемъ.

Даже такія мелкія птицы, какъ канарейки, могутъ жить до 20 лѣтъ. Особенной же долговѣчностью отличаются попугаи. Извѣстно, что какаду достигаютъ 80 лѣтъ и болѣе. Намъ удалось изслѣдовать южно-американскаго попугая (Chrysotis amazonica), умершаго въ 82 года, — очень глубокій возрастъ для этого вида. За нѣсколько лѣтъ до своей смерти попугай обнаруживалъ безспорные признаки старческаго вырожденія. Онъ сталъ менѣе подвиженъ; опереніе его, не представляя ни малѣйшей сѣдины, стало однако менѣе яркимъ;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Biological Bulletin, t. III, oct. 1902, crp. 192; Archiv. für. Entiwickelungsmechanik 1892, t. XV, crp. 139.

<sup>2)</sup> Gurney. On the comparative Ages to wich Birds live. The Ibis. January. 1899, VII, ser. V. nº 17, crp. 19.

суставы дапъ обнаруживали явные признаки подагры. Однимъ словомъ, легко было видѣть, что попугай ослабъ и истощился.

Признаки старости еще рѣзче у млекопитающихъ, чѣмъ у птицъ. Старую собаку легко узнать по ея вялой походкѣ, ея сѣдѣющей шерсти, изношеннымъ зубамъ. Видъ такого животнаго непріятенъ, тѣмъ болѣе что оно часто бываетъ нечистоплотнымъ и злымъ. Брэмз<sup>1</sup>) слѣдующимъ образомъ характеризуетъ старостъ собаки. «Въ 12 лѣтъ для собаки наступаетъ старостъ. Эта послѣдня ступень ея жизни обнаруживается въ ея общемъ видѣ, во всѣхъ ея органахъ. Шерсть ея теряетъ блескъ и сѣдѣетъ на лбу и на мордѣ; зубы стираются и выпадаютъ. Собака становится лѣнивой, безразличной ко всему, что прежде ее раздражало или радовало; часто она теряетъ голосъ или слѣпнетъ. Собаки иногда достигаютъ 20-ти и даже 26 и 30 лѣтъ, но это—рѣдкія исключенія».

Такъ какъ здѣсь дѣло идетъ о домашнемъ животномъ, то можно было бы думать, что старость его, сопровождаемая столь значительными явленіями вырожденія, ускоряется искусственными условіями жизни. Поэтому, для того чтобы имѣть возможность судить по существу, слѣдовало бы взять примѣръ старости млекопитающаго, живущаго на свободѣ. Между тѣмъ условіе это не легко выполнимо, потому что старыя животныя, вслѣдствіе своей слабости, легко становятся добычей хищниковъ. Въ виду этого интересно привести нѣкоторыя свѣдѣнія, собранныя о старости человѣкообразныхъ обезьянъ.

Туземцы Борнео наблюдали старыхъ орангъ-утанговъ, которые не только потеряли всё зубы, но такъ утомлялись лазаньемъ на деревья, что предпочитали питаться только тёмъ, что случайно падало съ нихъ, и сокомъ травъ<sup>2</sup>). По словамъ Севаджа, гориллы съ возрастомъ сёдёютъ; это и подало поводъ къ баснѣ, будто существуетъ два вида этихъ животныхъ.

Старость обезьяны на свободѣ очень напоминаеть нашу собственую; подобно ей, она сопровождается печальными явленіями. Итакъ, старческое вырожденіе, на которое всѣ смотрятъ какъ на одно изъ величайшихъ въ мірѣ золъ, вовсе не есть привилегія одного человѣческаго рода.

Если картина старости, нарисованная въ приведенной нами въ VI-ой главѣ буддійской легендѣ, и преувеличена, тѣмъ не менѣе вѣрно, что этотъ періодъ жизни характеризуется значительными измѣненіями, дѣлающими существованіе стариковъ весьма печаль-

<sup>1)</sup> Человѣкъ и животныя, т. І.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Huxley. Мъсто человъка въ природъ. 1891, стр. 210, 220.

нымъ. Будда, въ силу своего пессимизма, смотрѣлъ на вещи слишкомъ мрачно. Посмотримъ же, какъ характеризуютъ старостъ оптимисты. Вотъ какъ описываетъ ее *Максъ Нордау* — врачъ, литераторъ и публицистъ: «....Старикъ, — говоритъ онъ съ точки зрѣнія безпристрастнаго наблюдателя, — физически является непріятнымъ воплощеніемъ дряхлости; нравственно, онъ — слѣпой и безжалостный эгоистъ, неспособный даже интересоваться чѣмъ бы то ни было, кромѣ самаго себя; умственно, онъ — ослабленный и ограниченный мыслитель, по существу сплетенный изъ старыхъ ошибокъ и предразсудковъ и остающійся глухимъ для новыхъ идей («Психологическіе парадоксы»).

Но, быть можеть, мнв возразять, что я черпаю свои сведения у писателя, который, въ качествѣ публициста, склоненъ къ преувеличеніямъ. Обратимся же къ ученому физіологу, который говорить передъ слушателями, желающими поучаться и узнать истину. Изложивъ въ общихъ чертахъ физическое вырожденіе, обусловленное старостью, Лонже\*) рисуеть слёдующую картину: старики «чувствують, что земное призвание ихъ выполнено; имъ кажется, что каждый думаеть это о нихъ и попрекаеть ихъ за то, что они еще занимають мѣсто на землѣ: отсюда ихъ недовѣріе ко всему окружающему, ихъ зависть ко всему молодому; отсюда также ихъ любовь къ одиночеству и неровность ихъ настроенія... Конечно, не всѣ старики таковы: сердце иныхъ остается молодымъ и бодро бьется въ ослабъвшемъ тель; но вообще старики мрачны, въ тягость себ'ь и другимъ, если они не окружены дътьми и внуками, которые любять въ нихъ прошлое и прощають настоящее. - Такъ ситняются для нихъ годы, и каждый шагъ впередъ приближаетъ ихъ къ концу поприща, каждый часъ проводить на нихъ новую морщину, приносить имъ новую слабость, новое сожальние. Ихъ тело... дряхлёсть; позвоночникъ слишкомъ слабъ, чтобы поддерживать ихъ, и это придаеть имъ особенное положеніе, приближающее ихъ къ землѣ».

Несомнѣнно, что старость — печальное состояніе; для того чтобы проникнуть въ сущность его, необходимо глубокое изученіе. Пока не имѣли никакого представленія о настоящей причинѣ болѣзней, большею частью не могли ничего предпринять для пресѣченія ихъ. То же относится и къ старости.

Возможно ли, при современномъ положеніи науки, составить себѣ сколько-нибудь точное понятіе о характеристическихъ чертахъ старческаго вырожденія? Задача эта не легка въ виду незначительнаго количества точныхъ фактовъ, относящихся къ этому, столь важному однако вопросу.



<sup>\*)</sup> Учебникъ физіологіи, 2-ое изд., т. ІІ, стр. 235.

Всё знають, что мясо старыхъ животныхъ отличается твердостью. Нельзя сравнивать мясо старыхъ куръ съ нѣжнымъ мясомъ цыплятъ. Другіе органы, какъ печень или почки, у старыхъ животныхъ гораздо тверже, чѣмъ у молодыхъ. Твердое мясо старыхъ животныхъ сравниваютъ съ подошвою. Это сравненіе, по существу вѣрно. Подошва сдѣлана изъ кожи животнаго, т. е. изъ очень твердой ткани, состоящей изъ такъ называемой «соединительной ткани», — громаднаго количества волоконъ, смѣшанныхъ съ живыми элементами или соединительно-тканными клѣтками. Ткань эта очень прочная, почему и служитъ для выдѣлыванія подошвъ обуви.

Когда соединительная ткань значительно развивается въ какомънибудь органѣ, то послѣдній становится тверже и менѣе пригоднымъ для вды. Отвердение это называется склерозомъ (печени, почекъ, и т. д.). Именно въ старости многіе органы склонны отвердъвать или подвергаться склеротическому вырождению. Факть этоть быль давно замѣчень, но общее значеніе его признано только гораздо поздние. Вотъ что говоритъ Деманжез 1) въ своей монографіи объ измѣненіяхъ организма въ старости: «Одновременно съ атрофіей и вырожденіемь паренхиматозныхь элементовь<sup>2</sup>), наблюдается глубокое изивнение соединительно-тканной свти, служащей имъ опорой. Въ иныхъ случаяхъ, вслъдствіе кльточной атрофіи, соединительно-тканная оболочка становится явственнье, однако безъ преувеличеннаго развитія; это часто наблюдается въ старческой печени. Но по большей части соединительная ткань претеривваеть настоящее возбужденіе, которое, не доходя до воспаленія, вызываеть эмбріональное размноженіе и посл'єдующій склерозъ. Склерозъ этоть, считая по обстоятельствамъ, развивается то островками, то полосами; онъ начинается то съ периферіи органа, то въ глубинѣ его и, своими петлями, заглушаеть элементы органа, обусловливая новую причину ихъ агрофіи и вырожденія. Клѣточный элементь такимъ образомъ мало-по-малу исчезаеть, соединительно-тканная съть замъняеть его и въ нѣкоторыхъ случаяхъ, напримѣръ, въ предстательной железъ, вслъдствіе своего усиленнаго развитія, дълаеть органъ объемистье нормальной его величины; но еще чаще слъдствіемъ является общая и частная атрофія» (стр. 9).

Старческіе склерозы иногда выражаются въ формѣ отвердѣванія печени (циррозъ печени) или почекъ (циррозъ почекъ); но всего чаще этому измѣненію подвергаются артеріи; дегенерація послѣднихъ извѣстна подъ названіемъ артеріосклероза.

<sup>1)</sup> Etude clinique et anatomo-pathologique sur la vieillesse. Paris. 1886.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Паренхематические элементы составляють самыя существенныя клётки такихь органовъ, какъ печень, почки, мускулы, мозгъ и т. д.

Казалисз давно уже формулироваль такь часто повторяемый афоризмъ: «нашъ возрасть, это — возрасть нашихъ артерій». И дъйствительно, эти сосуды, разносящіе кровь во всё органы, имѣють очень большое значеніе для всей нашей организаціи. Когда, вслъдствіе чрезмърнаго развитія соединительной ткани, они отвердъвають, то хуже выполняють свою дъятельность и становятся гораздо болъе хрупкими. Приписывали даже (теорія Деманжа) всё старческія измѣненія вырожденію артерій. Это — очевидное преувеличеніе, тъмъ болъе что при вскрытіи стариковъ неръдко наблюдають слабую степень, или даже отсутствіе артеріо-склероза.

Можно было бы думать, что отвердѣваніе многихъ органовъ въ старости—общее явленіе и придаеть большую прочность всему скелету. Кости, отдѣленныя одна отъ другой въ зрѣломъ возрастѣ, у стариковъ спаиваются вслѣдствіе известковаго отложенія въ швахъ. Позвонки часто спаиваются вслѣдствіе окостенѣнія отдѣляющихъ ихъ частей. Большинство хрящей также окостенѣваетъ. Однако, несмотря на все это, точно для того, чтобы доказать, что въ старости все полно противорѣчій, самый костный скелетъ становится легче, количество минеральныхъ веществъ въ немъ уменьшается. Слѣдствіемъ этого является частота изломовъ костей у стариковъ. Особенно часто ломается у нихъ головка бедренной кости; это имѣетъ нерѣдко своимъ послѣдствіемъ смерть, чему примѣромъ служитъ знаменитый Вирховъ, одинъ изъ величайшихъ представителей научной медицины XIX-го вѣка.

Можеть ли наука опредёлить главныя измёненія тканей у стариковъ?—На Берлинскомъ международномъ медицинскомъ конгрессё 1890 года, извёстный нёмецкій анатомъ *Меркель*<sup>1</sup>) захотёлъ отвётить на этоть вопросъ. Въ описаніи тканей въ старости, онъ старается доказать, что нёкоторыя изъ нихъ, какъ, напримёръ, ткани, покрывающія кожу и слизистыя оболочки (эпителіальныя ткани), отличаются сохраненіемъ типа молодости; другія же, какъ соединительная ткань, представляють величайшія измёненія. Эта попытка является первымъ очеркомъ внутренней стороны старческаго вырожденія; но она не приводить ни къ какому простому и общему понятію.

Позднѣе я старался <sup>2</sup>) пополнить этотъ пробѣлъ, пользуясь появившимися работами различныхъ наблюдателей по вопросу о старческомъ вырожденіи. Я формулировалъ слѣдующимъ образомъ свое мнѣніе: въ старческой атрофіи мы всегда встрѣчаемъ одну



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bemerkungen üb. d. Gewebe beim Altern, Verhandlung. d. X Internat. medic. Congresses. Berlin. 1891. T. II, crp. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Année Biologique de Yves Delage. T. III, 1899. crp. 249.

и ту же картину— «атрофія благородныхъ и специфическихъ элементовъ тканей и замъна ихъ гипертрофированной соединительной тканью». Въ мозгу нервныя клѣтки, т. е. тѣ, которыя служать для самой высокой дѣятельности—умственной, чувствующей, управляющей движеніями и т. д., — исчезаютъ для того, чтобы уступить мѣсто низшимъ элементамъ, извѣстнымъ подъ именемъ невроили, рода соединительной ткани нервныхъ центровъ. Въ печени соединительная ткань вытѣсняетъ печеночныя клѣтки, выполняющія существенную роль въ питаніи организма. Селезенку наводняетъ та же ткань; она затягиваетъ каналы, необходимые для избавленія насъ отъ множества растворимыхъ веществъ. Въ яичникахъ яички, специфическіе элементы, служащіе для размноженія вида, — точно также вытѣсняются и замѣняются клѣтками зернистаго слоя, изъ группы соединительной ткани.

Другими словами, старость характеризуется борьбою между благородными элементами организма и простыми, первичными, — борьбою, кончающейся въ пользу послёднихъ. Побёда ихъ выражается ослабленіемъ умственныхъ способностей, разстройствами питанія, затрудненіемъ обмёна веществъ и т. д.

Говоря «борьба», я не употребляю метафоры. Дёло идеть о настоящей битвё въ самой глубинё нашего организма.

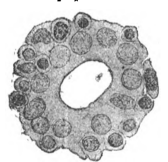
Во всёхъ частяхъ нашего тёла встрёчается не мало клётокъ. удержавшихъ значительную долю независимости. Онѣ обладаютъ самостоятельной подвижностью и способны поглощать разныя твердыя тела, вслёдствіе чего ихъ называють фагоцитами, или пожирающими клетками. Последнія выполняють очень существенную роль въ нашемъ организмѣ, — именно, онѣ въ большомъ количествѣ скопляются вокругь микробовь или разныхь другихъ постороннихъ твлъ, способныхъ вредить здоровью, и побдають ихъ. Фагоциты также разсасывають кровоизліянія и различные элементы, проникающіе въ мѣста, гдѣ не могуть выполнять никакой полезной роли. Такъ, когда, при апоплексическомъ ударъ, кровь изливается въ какуюнибудь часть мозга и вызываеть двигательный параличь, фагоциты скопляются вокругь кровяного сгустка и пожирають его вмёстё съ заключенными въ немъ кровяными шариками. Разсасывание это производится медленно; но, по мъръ того какъ мозгъ освобождается отъ кровоизліянія, движенія возстановляются, и организмъ можеть вполнѣ выздоровѣть. Въ этомъ примѣрѣ излѣченіе обязано фагоцитамъ.

Когда, во время родовъ, матка представляеть громадную рану, покрытую кровяными сгустками, опять-таки фагоциты очищають ее и приводять въ нормальное состояніе. Итакъ, роль этихъ клѣтокъ вообще очень благодѣтельна. Существують двѣ большія категоріи фагоцитовь: мелкіе подвижные фагоциты, обозначаемые подъ именемь *микрофагов*, и крупные фагоциты, то подвижные, то нѣть, которыхъ называють *макрофагами*.

Первые происходять изъ костнаго мозга и циркулирують въ крови, составляя часть бѣлыхъ кровяныхъ шариковъ, или лейкоцитовъ. Они отличаются лопастной формой своихъ ядеръ, что позволяетъ имъ легко проникать сквозь мелкіе кровяные сосуды и скопляться въ эксудаты, развивающіеся вокругъ микробовъ. Иногда эксудаты эти образуются въ очень короткое время, что является очень выгоднымъ условіемъ для выздоровленія отъ заразныхъ болѣзней.

Наобороть, при разсасываніи кровоизліяній и при зарубцеваніи ранъ двйствують главнымъ образомъ макрофаги. Вообще, можно сказать, что микрофаги излѣчивають насъ оть микробовь, а макрофаги — отъ механическихъ поврежденій, какъ кровоизліянія, порапенія и т. д.

Макрофаги снабжены простымъ, нелопастнымъ ядромъ. Они отно-



Фиг. 14. Разр'язъ почечнаго канальца, наводненнаго макрофагамя девяностол'ятняго старика (макрофаги по препарату Вейкбериа). сятся либо къ извёстной категоріи бѣлыхъ шариковъ крови, лимфы и эксудатовъ, либо къ неподвижнымъ клѣткамъ соединительной ткани, селезенки, лимфатическихъ железъ и т. д.

Фагоциты одарены собственной чувствительностью. Они обладають родомъ обонянія или вкуса, позволяющимъ имъ узнавать составъ окружающей среды. Судя по полученному впечатлѣнію, они или приближаются къ тѣламъ, вызвавшимъ его, или остаются безразличными, или удаляются. Проникновеніе въ организмъ заразныхъ микробовъ раздражаетъ преимуще-

ственно микрофаговъ; привлекаемые микробными продуктами, они стекаются въ эксудаты.

При старческомъ вырожденіи мы имѣемъ дѣло съ вмѣшательствомъ макрофаговъ. Фагоциты эти обусловливаютъ такимъ образомъ атрофію почекъ у стариковъ (фиг. 14).

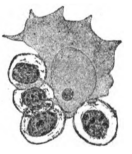
Они въ огромномъ количествъ притекаютъ къ этимъ органамъ, гдъ скопляются вокругъ почечныхъ канальцевъ и уничтожаютъ ихъ. Занявъ ихъ мъсто, макрофаги образуютъ соединительную ткань замъняющую такимъ образомъ нормальную почечную ткань. Аналогичный процессъ происходитъ также и въ другихъ тканяхъ, подвергающихся старческому перерожденію. Такъ, наблюдають, что въ мозгу стариковъ и старыхъ животныхъ очень многія нервныя клѣтки окружены макрофагами (фиг. 15) и поѣдаются ими.

Въ вышеприведенной мною статьъ, я счелъ себя въ правъ утверждать, что старческое вырожденіе по существу сводится къ разрушенію макрофагами благородныхъ элементовъ организма. Результатъ этотъ слъдовало подтвердитъ прямыми наблюденіями, тъмъ болъе что нъкоторые ученые сочли его сомнительнымъ.

Такъ, *Маринеско*<sup>1</sup>), инѣющій авторитеть во всемъ, касающемся нервной системы, возражалъ противъ моего мнѣнія, основываясь на томъ фактѣ, что въ нервныхъ центрахъ стариковъ разрушеніе специфическихъ элементовъ не зависитъ отъ фагоцитовъ.

Вотъ какъ онъ высказывается по этому вопросу: «На большомъ числѣ препаратовъ какъ головно-мозговой коры, такъ и спинного мозга стариковъ, я никогда не находилъ макрофаговъ, разрушающихъ

нервную клѣтку; старческая атрофія, слѣдовательно не есть результать нашествія фагоцитовъ на нервную клѣтку». Въ подтвержденіе своего мнѣнія Маринеско прислалъ мнѣ нѣсколько препаратовъ снинного мозга и головно-мозговой коры стариковъ. Я легко могъ подтвердить отсутствіе фагоцитоза въ спинномъ мозгу, т.-е. въ органѣ, старческое перерожденіе котораго вообще очень слабо. Наобороть, на разрѣзахъ коры большихъ полушарій двухъ стариковъ, 102 и 117 лѣть, я безъ труда могъ замѣтить очень большое количество нервныхъ клѣтокъ, задѣтыхъ макрофагами. Препараты Маринеско очень слабо окрашены, что составляетъ, конечно,



Фиг. 15. Мозговая клётка 100-лётней старухи, поёдаемая макрофагами (по препарату д-ра *Филиппа*).

единственную причину, вслёдствіе которой онъ просмотрёлъ фагоцитозъ, и притомъ очень сильный.

То же явленіе легко видёть у старыхъ животныхъ, какъ, наприм'ёръ, у попугаевъ и собакъ.

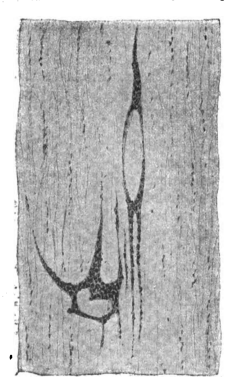
Наводненіе тканей макрофагами въ старости представляется такимъ общимъ явленіемъ, что ему несомнѣнно надо придавать большое значеніе. Только, для того чтобы точнѣе опредѣлить роль этихъ фагоцитовъ, надо было подыскать особенно подходящій объектъ изслѣдованія. Я обратился къ сѣдѣнію волосъ<sup>2</sup>), являющемуся всего чаще первымъ видимымъ признакомъ старости.

Окрашенные волосы наполнены зернами пигмента, разбросан-

<sup>1)</sup> Comptes rendus de l'académie des Sciences, 23 avril. 1900.

<sup>2)</sup> Annales de l'Institut Pasteur. 1901, crp. 865.

ными въ обоихъ слояхъ, составляющихъ волосъ. Въ опредъленный моментъ клѣтки осевой части волоса начинаютъ двигаться; онѣ выходятъ изъ своего оцѣпенѣнія и начинаютъ пожирать весь доступный имъ пигментъ. Набитыя окрашенными зернами, клѣтки эти, составляющія разновидность макрофаговъ (и названныя пигментофагами или, еще лучше, хромофагами), становятся подвижными и покидаютъ волосъ, направляясь то въ кожу, то вонъ изъ организма (фиг. 16). Такимъ путемъ хромофаги переносять пигменть во-



Фиг. 16. Сёдёющій волосъ. Хромофаги, переносящіе тилентныя зерна.

лосъ, которые вслѣдствіе этого становятся безцвѣтными, сѣдыми.

Механизмъ съдънія волосъ и шерсти имъетъ то значеніе, что указываетъ на возбужденіе макрофаговъ, какъ на преобладающее явленіе въ старческомъ вырожденіи. Пористость костей у стариковъ зависить отъ сходной причины, т. е. отъ разсасыванія и разрушенія скелета возбужденными макрофагами, наводняющими костныя пластинки.

Этоть выводъ вытекаеть изъ изслѣдованій, предпринятыхъ нами совмѣстно съ докторомъ Вейнбергомъ, и находится въ согласіи съ данными, недавно опубликованными Таширо<sup>1</sup>).

Усиленная дѣятельность макрофаговъ въ старости очень тѣсно связана съ явленіями при нѣкоторыхъ хроническихъ болѣзняхъ. Старческій склерозъ входитъ въ ту же категорію,

какъ и склерозъ органовъ, вызванный различными болѣзнетворными причинами. Такъ, песомнѣнно существуетъ аналогія старческаго вырожденія почекъ съ хроническимъ такъ называемымъ интерстипіальнымъ нефритомъ. Указанное нами старческое разрушеніе нервныхъ клѣтокъ макрофагами встрѣчается также въ нѣкоторыхъ болѣзняхъ нервныхъ центровъ, какъ, напримѣръ, въ прогрессивномъ параличѣ. Старческій артеріосклерозъ—настоящая воспалительная

<sup>1)</sup> Ziegler's Beiträge zur pathol. Anatomie. 1893. T. XXXIV, CTP. 238.

болѣзнь, сходная съ воспаленіемъ артерій въ какомъ бы то ни было заболѣваніи.

Уже давно замѣтили, что старость очень сходна съ болѣзнью. Поэтому вовсе неудивительно, что человъкъ ощущаетъ сильное отвращение къ старости. Въ то время какъ дѣти и юноши всегда считають себя старше своихъ лёть и явно желають стать взрослыми, зрѣлый человѣкъ не имѣетъ никакой охоты состарѣться. Инстинктивное чувство подсказываеть намъ, что старость заключаеть въ себѣ нѣчто ненормальное. Безъ сомнѣнія, ошибочно смотрёть на старость какъ на физіологическое явленіе. Изъ-за того, что всё старёють, принимать старость занормальное явленіе можно лишь постольку, поскольку можно принимать за нормальное явленіе родовыя боли, оть которыхъ избавлены только очень немногія женщины. Въ обоихъ случаяхъ мы, конечно, имбемъ дбло съ патологическими, а не съ чисто-физіологическими явленіями. Подобно тому какъ стараются смягчить или устранить боли роженицы, такъ естественно стремиться устранить здо, приносимое старостью. Но только во время родовыхъ болей достаточно примѣнить анестезирующее средство, между тёмъ какъ старость — хроническое зло, противъ котораго гораздо труднѣе найти лѣкарство.

Мы видѣли, что въ старости происходить борьба между благородными элементами и фагоцитами, что жизненность первыхъ большею частью ослаблена, въ то время какъ вторые, наобороть, обнаруживають усиленную дѣятельность. Поэтому казалось бы, что средствомъ борьбы противъ патологической старости должно бы быть, съ одной стороны, усиленіе наиболѣе цѣнныхъ элементовъ организма, а съ другой — ослабленіе наступательнаго стремленія фагоцитовъ.

Я долженъ сейчасъ же предупредить читателя, что задача эта еще не рѣшена, но что рѣшеніе ея не заключаеть въ себѣ ничего непреодолимаго. Это такой же научный вопросъ, какъ многіе другіе. Свойства клѣточныхъ элементовъ легко измѣняются подъ различными вліяніями. Поэтому нѣтъ ничего неразумнаго въ исканіи средствъ, способныхъ усиливать кровяные шарики, нервныя, печеночныя и почечныя клѣтки, сердечныя и другія мышечныя волокна. Задача эта облегчена еще открытіемъ сыворотокъ, дѣйствующихъ на эти различные элементы.

Въ III-ей главѣ было упомянуто о существованіи серумовъ, дающихъ осадки исключительно съ кровью человѣка и его ближайшихъ родичей — человѣкообразныхъ обезьянъ. Такой серумъ, слѣдовательно, достаточно специфиченъ. Уже приготовляютъ серумы, растворяющіе одни только красные шарики нѣкоторыхъ животныхъ

2

видовъ и щадящіе всё другіе элементы. Точно также можно получить серумъ, почти мгновенно останавливающій подвижность человёческихъ сёмянныхъ тёлъ и не дёйствующій на сёмянныя тёла другихъ млекопитающихъ.

Принципъ приготовленія этихъ сыворотокъ—все тоть же. Впрыскивають данные клёточные элементы — красные шарики или сѣмянныя тѣла, печеночныя или почечныя клѣтки — животному чуждаго вида. Послѣ нѣсколькихъ подобныхъ впрыскиваній серумъ этого животнаго становится дѣятельнымъ по отношенію къ клѣткамъ, которыя были введены въ его организмъ. Открытіе этихъ серумовъ было сдѣлано Бердэ въ Пастеровскомъ институтѣ; съ тѣхъ поръ оно было подтверждено и изучено большимъ числомъ ученыхъ всѣхъ странъ. Серумы эти называются цитотоксическими, т.-е. токсическими для клѣтокъ различныхъ категорій.

И воть было установлено, что малыя дозы этихъ цитотоксическихъ серумовъ, вмёсто того чтобы убивать или растворять специфическіе элементы тканей, усиливаютъ ихъ<sup>1</sup>). При этомъ происходитъ нёчто подобное съ тёмъ, что наблюдается относительно многихъ ядовъ, какъ, напримёръ, дигиталисъ, а именно, что большія дозы убивають, между тёмъ какъ малыя излёчивають или улучшаютъ состояніе нёкоторыхъ элементовъ организма. Слёдуя этому правилу, можно было бы убёдиться въ томъ, что малыя дозы серума, растворяющаго красные шарики человѣческой крови, увеличиваютъ количество этихъ элементовъ у человѣка, которому впрыскиваютъ такія дозы. Точно также серумъ, разрушающій бёлые шарики кролика, усиливаетъ ихъ, будучи впрыснутымъ въ достаточно маломъ количествё.

Итакъ, вотъ раціональный путь, по которому слѣдуетъ идти, съ цѣлью усиленія благородныхъ элементовъ человѣческаго организма и для того чтобы помѣшать имъ старѣться. Можно подумать, что задача эта очень легко выполнима. Стоило бы только впрыскивать лошадямъ (или другимъ животнымъ) нѣкоторые тщательно растертые человѣческіе органы, какъ мозгъ, сердце, печень, почки и т. д., для того чтобы получить черевъ нѣсколько недѣль серумы, дѣйствующіе на тѣ же органы.

Въ дъйствительности задача гораздо труднъе. Мы ръдко имъ-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) V. Annales de l'Institut Pasteur. 1900, t. XIV, стр. 369, 378, 390, 402. Результаты, изложенные въ этихъ работахъ, были подтверждены Бълоновскими (О вліянія впрыскиванія различныхъ дозъ гемолитическаго серума на количество кровяныхъ элементовъ. Петербургъ, 1902). Онъ наблюдалъ увеличеніе количества гемоглобина и красныхъ шариковъ у малокровныхъ, подвергавшихся лѣченію малыми дозами гемолитическаго серума.

емъ человѣческіе органы при условіяхъ, позволяющихъ привить ихъ животнымъ. Вскрытіе по закону можетъ бытъ сдѣлано только черезъ 24 часа послѣ смерти. Кромѣ того, часто наталкиваешься на очень большія затрудненія, чтобы получить разрѣшеніе удалить органы изъ труповъ. И если даже всѣ эти препятствія преодолѣны, встрѣтятся новыя затрудненія при испытаніи дѣйствія различныхъ дозъ цитотоксическихъ серумовъ. Поэтому не слѣдуетъ удивляться тому, что попытки усилить благородные элементы человѣческаго организма требуютъ очень продолжительнаго времени. Но если эти благородные элементы (нервныя, печеночныя, почечныя и сердечныя клѣтки) требуютъ усиленія, то это доказываетъ, что они подвержены какимъ-то постепенно ослабляющимъ ихъ причинамъ.

Было бы въ высшей степени важно знать, каковы эти причины, потому что это дало бы намъ въ руки еще новое средство. Аналогія старческаго вырожденія съ атрофическими болѣзнями нашихъ важнѣйшихъ органовъ позволяетъ предположиъь и сходство причинъ, вызывающихъ оба эти ряда явленій. Склерозъ мозга, почекъ и печени часто зависитъ отъ отравленія такими ядами, какъ алкоголь, свинецъ, ртуть и т. д. Болѣзни эти также могутъ быть вызваны вирусами, между которыми главную роль играетъ сифилисъ.

Большое значеніе этого венерическаго заболѣванія, вызывающаго болѣзненные и патологическіе признаки старости, главнымъ образомъ обнаруживается въ артеріосклерозѣ. По очень добросовѣстнымъ изслѣдованіямъ, собраннымъ шведскимъ врачомъ Эдіреномз \*) въ «монографіи артеріосклероза», пятая часть случаевъ этой болѣзни вызывается сифилисомъ.

Еще большее количество случаевъ (25%) обусловлено хроническимъ алкоголизмомъ. Итакъ, оба эти фактора вмъстъ обусловливаютъ почти половину (45%) случаевъ артеріосклероза.

Сифилитическій вирусь и алкоголь дійствують какъ яды, вызывающіе сначала дегенерацію и отвердініе стінокь артерій, а затімъ ослабленіе благородныхъ элементовъ организма. Низшія кліткифагоциты-меніе чувствительны къ этимъ ядамъ, чімъ и объясняется ихъ побіда надъ отравленными элементами.

Ревматизмъ, подагра и инфекціонныя болѣзни играютъ только второстепенную роль между причинами артеріосклероза. Въ результатѣ всѣхъ разсчетовъ Эдгренз признается, что почти въ одной пятой случаевъ ему невозможно было добиться настоящей причины артеріосклероза. Въ громадномъ большинствѣ этихъ случаевъ дѣло касалось пожилыхъ людей, «такихъ», которые, по Эдгрену, «поражены, такъ сказать, физіологическимъ склерозомъ» (стр. 118).

<sup>\*)</sup> Die Arteriosclerose. Leipzig, 1898.

Я же предполагаю, что этоть склерозь безь выясненной причины — вовсе не физіологическій, а, должно быть, столь же патологическій, какъ и склерозь сифилитическаго или алкоголическаго происхожденія. Но откуда же, спросять меня, является отравленіе вь этихъ случаяхъ? При сифилисв мы имъемъ дъло съ несомнънно организованнымъ вирусомъ. Онъ-то и вызываетъ инфекцію или отравленіе, приводящее къ артеріосклерозу, прогрессивному параличу и къ другимъ серьезнымъ поврежденіямъ здоровья. При алкоголизмъ мы имъемъ дъло съ ядомъ дрожжей, этихъ микроскопическихъ грибковъ, близкихъ къ настоящимъ микробамъ. Для того же, чтобы объяснить артеріосклерозъ въ примърахъ, гдѣ нѣтъ ни сифилиса, ни алкоголизма, ни другой опредѣленной причины, слѣдуетъ отнести отравленіе на счетъ той массы безчисленныхъ микробовъ, которые кишатъ въ нашемъ кишечномъ каналѣ.

Уже Бушарз<sup>1</sup>) обратилъ вниманіе на отравленіе организма, зависящее отъ нашего кишечнаго канала. Гюшарз<sup>3</sup>) особенно настаивалъ на роли ядовъ пищи въ причиненіи обобщеннаго уплотненія артерій. Эти яды вырабатываются кишечными микробами.

Между этими микробами могуть быть безвредные, даже такіе, которые полезны, но безспорно есть много такихъ, присутствіе которыхъ вредитъ здоровью и жизни. Не будучи въ состояніи подробно разсмотрѣть этотъ важный вопросъ, считаю нужнымъ резюмировать его въ нѣсколькихъ строкахъ.

Кишечный каналь человѣка питаеть громадное количество бактерій. По послѣднимъ изслѣдованіямъ Страсбургера<sup>3</sup>) оно достигаетъ 128.000.000.000.000 въ день. Микробы эти немногочисленны въ частяхъ кишечника, переваривающихъ пищу, но они кишать въ толстыхъ кишкахъ, т.-е. въ нижней части, служащей вмѣстилищемъ пищевыхъ остатковъ. Послѣдніе, вмѣстѣ со слизистыми выдѣленіями, служатъ очень благопріятной средой для размноженія микробовъ. И въ самомъ дѣлѣ, микробная флора составляетъ <sup>1</sup>/<sub>3</sub> человѣческихъ испражненій. Флора эта очень разнообразна и заключаетъ большое число видовъ, между которыми встрѣчаются палочки, кокки и разные другіе микробы; иные изъ нихъ еще недостаточно изучены.

Уже одно распредѣленіе этой микробной флоры доказываеть ея безполезность для жизни и здоровья человѣка: она бѣдна въ переваривающихъ частяхъ и очень богата въ тѣхъ, которыя не

<sup>1)</sup> Leçons sur les auto-intoxications, 1887.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Traité clinique des maladies du coeur. 3-e издание. 1899, т. I, стр. 202.

<sup>\*)</sup> Zeitschrift für klinische Medicin, 1902, r. XLVI, crp. 434.

выполняють этой функціи. Одного этого факта достаточно для опроверженія мнѣнія ученыхъ, приписывающихъ большое значеніе кишечной флорѣ. Мнѣніе это основано, главнымъ образомъ, на томъ, что нѣкоторыя животныя истощаются при взращиваніи въ исключительныхъ условіяхъ, безъ доступа микробовъ. Шотеліусз<sup>1</sup>) впервые выполнилъ такой опытъ. Онъ выводилъ цыплятъ въ клѣткѣ, для этого спеціально приготовленной. Цыплята вылуплялись изъ яицъ и жили нѣсколько недѣль; но, не заключая микробовъ внутри своего тѣла и питаясь одной стерилизованной пищей, они, вмѣсто того чтобы прибавляться въ вѣсѣ, худѣли и впадали въ крайній маразмъ.

Когда Шотеліусз прибавляль бактеріи къ пищѣ этихъ кахектическихъ цыплять, послѣдніе немедленно поправлялись и возвращались къ нормальному состоянію.

Аналогичный опыть быль сдёлань г-жею Мечниковой<sup>3</sup>) надь головастиками лягушки; выкормленные въ сосудё съ хлёбомъ, заключающимъ микробы, они развивались нормально; когда же выращиваніе производилось при полномъ отсутствіи микробовъ, то головастики хотя и жили въ теченіе мёсяцевъ, но были кахектическими и останавливались въ своемъ развитіи.

Съ другой стороны, *Нюталю* и *Тирфелдеру*<sup>3</sup>) удалось въ теченіе нѣсколькихъ дней растить новорожденныхъ морскихъ свинокъ, кишечникъ которыхъ не содержалъ микробовъ и которыя получали исключительно вполнѣ стерилизованныя молоко или растительную нищу. Несмотря на этотъ режимъ безъ микробовъ, морскія свинки развивались въ довольно хорошемъ состояніи.

Такъ какъ оба ряда опытовъ были произведены при условіяхъ, устраняющихъ всякую причину ошибки, то было бы очень важно согласовать, повидимому, совершенно противорѣчивые результаты. Всѣ приведенные три опыта имѣють то общее между собою, что они относились къ новорожденнымъ животнымъ. А, какъ извѣстно, непосредственно послѣ рожденія пищеварительные ферменты часто выдѣляются очень несовершеннымъ образомъ. У морскихъ свинокъ количество ихъ могло быть достаточнымъ для перевариванія вводимой пищи, въ то время какъ у цыплятъ и у головастиковъ ферменты эти сами по себѣ не были въ состояніи въ достаточной степени выполнять свою роль. Прибавленіе микробовъ, одаренныхъ значительной пищеварительной силой, легко могло пополнить недостаточность собственныхъ ферментовъ кишечнаго канала.

<sup>1)</sup> Archiv f. Hygiene, 1898, crp. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Annales de l'Institut Pasteur, 1901 r. crp. 630.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zeitschrift f. physiologische Chemie, 1895, crp. 109.

Рядомъ съ морскими свинками, взрощенными *Нюталема* и *Тирфелдерома*, стоитъ цёлая серія низшихъ животныхъ, каковы личинки моли и другихъ насёкомыхъ, кишки которыхъ вполнё лишены микробовъ, а между тёмъ легко усвоиваютъ очень неудобоваримую пищу, какъ воскъ и шерсть. Результаты эти подтверждаются еще фактомъ, хорошо извёстнымъ физіологамъ: желудочный и панкреатическій соки млекопитающихъ легко перевариваютъ очень разнообразную пищу въ средахъ, заключающихъ антисептическія вещества, причемъ вмёшательство микробовъ вполнё исключено.

Намъ нѣтъ надобности углубляться здѣсь въ изученіе этого вопроса, такъ какъ то, что по существу интересуетъ насъ, легко можетъ быть доказано при помощи фактовъ, уже изложенныхъ читателю. Такъ, полная атрофія толстыхъ кишокъ у женщины, о которой шла рѣчь въ IV-й главѣ, достаточно доказываетъ, что эта часть кишечника не только не необходима для здоровья и жизни человѣка, по что онъ легко можетъ обойтись безъ богатой флоры, заключенной въ его толстой кишкѣ. Въ этомъ-то и заключается вся суть вопроса. Именно эта безполезная флора и можетъ вызвать серьезныя поврежденія здоровья и даже угрожать смертью. Брюшныя язвы такъ опасны только потому, что онѣ позволяютъ содержимому кишокъ проникать въ брюшную полость. Кишечные микробы размножаются тогда въ организмѣ, который и заболѣваетъ серьезно или смертельно.

Когда микробы эти остаются въ кишечномъ содержимомъ, они только рѣдко и въ маломъ количествѣ проникаютъ въ кровообращеніе; поэтому организмъ безъ большого затрудненія побѣждаетъ ихъ. Громадное большинство этихъ микробовъ не проходитъ сквозь стѣнки кишокъ, но ихъ растворимые продукты легко могутъ попасть въ лимфу и въ кровь. Фактъ этотъ вытекаетъ изъ множества хорошо установленныхъ данныхъ.

Уже довольно давно въ мочѣ человѣка и животныхъ быяъ найденъ цѣлый рядъ такихъ веществъ, какъ производныя фенола, крезола, индола, скатола и т. д. Было замѣчено, что въ нѣкоторыхъ болѣзняхъ количество этихъ веществъ значительно увеличивается. Застой содержимаго кишокъ вызываеть увеличеніе фенола и индола.

Какъ эти, такъ и нѣсколько другихъ аналогичныхъ фактовъ, подали мысль, что названные продукты выдѣляются микробами, живущими въ кишкахъ. Всасываясь стѣнками кишокъ, они проникаютъ въ кровообращеніе, гдѣ могутъ вызывать болѣе или менѣе серьезныя нарушенія здоровья.

Бауманна, очень много занимавшійся этимъ вопросомъ, представилъ весьма большое количество доводовъ, основанныхъ на точныхъ опытахъ и говорящихъ въ пользу микробнаго происхожденія веществъ въ мочѣ. Эвальда подтвердилъ это предположеніе очень наглядными фактами иного рода. Ему представился случай изучить паціента, которому вслѣдствіе ущемленія грыжи пришлось сдѣлать кишечную фистулу.

За все время бездъйствія толстыхъ кишокъ, кишечное содержимое и моча не заключали ни фенола, ни индола.

Но какъ только фистула закрылась и возстановилось сообщение съ толстыми кишками, — фенолъ и индиканъ вновь появились въ выдёленіяхъ. Эвальдз заключаетъ изъ этого, что источникъ обоихъ этихъ веществъ находится въ толстыхъ кишкахъ.

Избавляю читателя отъ большаго количества другихъ аналогичныхъ фактовъ, доказывающихъ, что флора нашихъ толстыхъ кишокъ служитъ источникомъ множества болъе или менъе вредныхъ веществъ, всасываемыхъ въ нашемъ организмъ. Именно среди этихъ веществъ и надо искать тъхъ медленныхъ ядовъ, способныхъ вызвать артеріосклерозъ и другія явленія старости въ тъхъ случаяхъ, когда приходится исключить сифилисъ, алкоголизмъ и другія причины.

Въ 4-й главѣ мы уже высказали положеніе, что толстыя кишки развились у млекопитающихъ съ цѣлью накопленія пищевыхъ остатковъ, позволяющаго продолжительный и безостановочный бѣгъ, который представляетъ преимущество въ борьбѣ за существованіе. Съ другой стороны, микробы, столь обильно развивающіеся въ содержимомъ толстыхъ кишокъ, облегчали усвоеніе нѣкоторыхъ неудобоваримыхъ веществъ, какъ, напримѣръ, клѣтчатки. Но оба эти обстоятельства не имѣютъ болѣе значенія для рода человѣческаго. Не быстротой бѣга достигаетъ человѣкъ своей добычи, и не имъ избѣгаетъ онъ враговъ своихъ. Сильное развитіе его умственныхъ способностей даетъ ему возможность бороться другими, гораздо болѣе дѣйствительными средствами. Съ другой стороны, онъ легко можетъ обойтись безъ клѣтчатки: кухонное искусство и культура пищевыхъ растеній даютъ ему такія средства питанія, о которыхъ никогда не могло и подумать ни одно животное.

Но и эта медаль имѣеть свою обратную сторону. Не обладая сознаніемъ ни смерти, ни старости, млекопитающія пріобрѣли преимущества толстыхъ кишокъ на счеть своей долговѣчности. Уже было упомянуто выше, что птицы живуть долѣе млекопитающихъ. Онѣ же лишены толстыхъ кишокъ и имѣютъ несравненно менѣе богатую микробную флору, чѣмъ млекопитающія. Правило это представляетъ одно очень многозначительное исключеніе. Страусы и другія бѣгающія, самыя большія изъ птицъ, отличаются неспособностью летать и быстротой бѣга, избавляющей ихъ отъ погони враговъ. Только у нихъ однихъ изъ всёхъ птицъ сильно развиты толстыя кишки. Однако вмёсто того, чтобы жить гораздо дольше значительно меньшихъ птицъ, какъ попугаи, вороны, лебеди и т. д., страусы, по наблюденіямъ *Ривіера*, занимающагося въ Алжиріи разводкою ихъ, живутъ всего до 35 лётъ. Своимъ образомъ жизни, развитіемъ толстой кишки, богатствомъ кишечной флоры и кратковременностью жизни, страусы, слёдовательно, гораздо ближе подходятъ къ млекопитающимъ, чёмъ къ птицамъ.

Замѣчательно, что большое число долговѣчныхъ птицъ не имѣють слѣпой кишки, — части, заключающей всего болѣе микробовъ. Изслѣдованіе содержимаго кишокъ попугая указываетъ на крайнюю бѣдностъ микробной флоры. Итакъ, сравнительное изученіе фактовъ вполнѣ подтверждаетъ гипотезу, что обильная кишечная флора, безполезная для пищеваренія, укорачиваетъ только жизнь, благодаря микробнымъ ядамъ, ослабляющимъ благородные элементы и усиливающимъ фагоциты.

Родъ человѣческій унаслѣдовалъ отъ своихъ предковъ какъ толстыя кишки, такъ и условія, благопріятствующія развитію богатой кишечной флоры. Онъ терпитъ, слѣдовательно, неудобства этого наслѣдія. Съ другой стороны, у человѣка мозгъ необыкновенно развился, а съ нимъ и умственныя способности, обусловливающія наше сознаніе старости и смерти. Наше сильное желаніе житъ находится въ противорѣчіи съ немощами старости и краткостью жизни. Это наибольшая дисгармонія человѣческой природы.

Итакъ, для того, чтобы сдълать старость дъйствительно физіологической, необходимо противодвиствовать неудобствамъ, зависящимъ отъ развитія толстыхъ кишокъ. Разумеется, невозможно положиться на силы, дъйствующія внё воли человька, и ждать уничтоженія ставшихъ ненужными толстыхъ кишокъ. Человѣкъ, руководимый точной наукой, долженъ деятельно стремиться достигнуть этого результата. Несмотря на большіе успѣхи, осуществленные хирургіей, въ настоящее время немыслимо разсчитывать удалять толстыя кишки хирургическими пріемами. Быть можеть, въ отдаленномъ будущемъ и пойдуть по этому пути. Но пока раціональнее дъйствовать непосредственно на вредные микробы, населяющие наши толстыя кишки. Среди ихъ разнообразной флоры можно отличить такъ называемыя анаэробныя бактерія, т. е. способныя жить безъ свободнаго кислорода и добывающія его по мёрё надобности изъ разлагаемыхъ ими органическихъ веществъ. Размножение это выражается явленіями броженія и гноенія, часто сопровождаемыми выделениемъ ядовъ. Между последними встречаются алколонды (птоманны), жирныя кислоты и даже настоящіе токсины.

Въ кишкахъ нормальнаго человѣка, явленія гніенія производятся только въ слабой степени или даже вовсе не производятся. Но при кишечныхъ болѣзняхъ дѣтей и взрослыхъ, гнилостные микробы обильно развиваются и выдѣляютъ яды, раздражающіе стѣнки кишокъ.

Во избѣжаніе этихъ гнилостныхъ болѣзней у маленькихъ дѣтей, уже довольно давно было предложено давать имъ только стерилизованное молоко (въ тѣхъ случаяхъ, когда ребенка выкармливаютъ соской) или другую пищу, предварительно освобожденную отъ микробовъ. Въ большинствѣ случаевъ такое кормленіе даетъ очень благопріятные результаты.

Изыскивая вліянія, мѣшающія гніенію, замѣтили, что молоко загниваеть только въ ръдкихъ случаяхъ, въ то время какъ мясо, сохраненное при тъхъ же условіяхъ, очень легко подвергается разложенію. Ученые, желавшіе дать себь отчеть въ причинь этой разницы, послёдовательно прицисывали отсутствіе гніенія молока то казенну, то молочному сахару. Но изслёдованія, сдёланныя альзасскимъ врачомъ Бинштокомъ<sup>1</sup>) и подтвержденныя Тиссье и Мартелли<sup>2</sup>). установили, что загниванію молока мѣшають нѣкоторые микробы. Это именно тв, которые вызывають скисание молока, превращая молочный сахарь въ молочную кислоту; они отличаются своимъ противодѣйствіемъ гнилостнымъ микробамъ. Гніеніе происходить въ щелочной средв. Между твиъ микробы молока послёдовательно производять большія количества кислоты, которая и мёшаеть развитію действія гнилостныхъ бактерій. Если къ мясному настою, въ который посвяны гнилостные и молочные микробы, прибавить соды, гніеніе наступаеть тотчась, несмотря на присутствіе этихъ мёшающихъ организмовъ.

При такихъ условіяхъ понятно, почему молочная кислота часто останавливаетъ нёкоторые поносы и почему молочный режимъ такъ благопріятенъ въ иныхъ болёзняхъ, вызванныхъ кишечнымъ гніеніемъ. Понятно также, почему перебродившее молоко столь полезно въ нёкоторыхъ болёзняхъ.

Итальянскій врачъ *Росини*<sup>3</sup>) ежедневно пиль 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> литра кефира, т.-е. молока, подверженнаго молочному и алкогольному броженіямъ. Уже черезъ нѣсколько дней исчезъ индиканъ въ его мочѣ (одинъ изъ продуктовъ гнидостнаго разложенія въ кишкахъ) и наступило вообще значительное уменьшеніе эфировъ—продуктовъ гніенія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archiv f. Hygiene, 1902, t. XXXIX, crp. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Annales de l'Institut Pasteur, 1902, crp. 865.

<sup>\*)</sup> Zeitschrift f. Physiol. Chemie, 1892, t. XVI, crp. 43.

Итакъ, совершенно ясно, что, съ цълью сократить эти медленныя отравленія, ослабляющія сопротивленіе нашихъ благородныхъ элементовъ и усиливающія фагоциты, слъдуетъ вводить въ пищевой режимъ кефиръ и, еще лучше, кислое молоко. Послъднее отличается отъ кефира отсутствіемъ алкоголя, могущаго съ теченіемъ времени уменьшить жизненность нъкоторыхъ существенныхъ клътокъ нашего организма. Присутствіе большого количества молочныхъ микробовъ неизбъжно должно мъшать размноженію гнилостныхъ микробовъ, что одно уже очень полезно для организма.

Но введениемъ въ нашъ кишечный каналъ полезныхъ микробовъ не исчерпываются нужныя меропріятія. Можно еще также препятствовать проникновенію «дикихъ» микробовъ, способныхъ вредить здоровію. Почва, особенно унавоженная, содержить множество различныхъ и между прочимъ вредныхъ микробовъ. Бинштока нашель, что въ землё земляничныхъ грядокъ его сада встрёчаются тетаническія палочки. Въ теченіе трехъ недёль глоталь онь понемногу этой земли и убъждался въ исчезновении этихъ микробовъ въ его кишкахъ. Онъ приписываетъ его вліянію своихъ кишечныхъ микробовъ. Мы имѣемъ однако право предполагать, что въ случаяхъ, когда такой антагонизмъ проявляется недостаточпо, можеть развиться столбнякъ, — благодаря спорамъ тетаническаго бацилла, проглоченнымъ съ землею, земляникою или сырыми плодами, выросшими на этой землб. Но въ унавоженной почве встречаются не однѣ бактеріи столбняка; въ ней находится еще множество другихъ микробовъ и среди нихъ-очень опасные анаэробные.

Поэтому вполнѣ установлена необходимость воздержанія оть сырой нищи и употребленія только предварительно переваренной, или же совершенно стерилизованной. Устраненіе дикихъ микробовъ и введеніе культурныхъ изъ кислаго молока могутъ привести къ значительному измѣненію кишечной флоры, благопріятному для сохраненія здоровья. Я знаю людей, слѣдующихъ такой діетѣ и очень довольныхъ ею.

Итакъ, наука, даже въ своемъ настоящемъ, несовершенномъ видѣ, не безоружна въ исканіи средствъ, задерживающихъ или хотя бы ослабляющихъ медленное и хроническое отравленіе организма, которое приводитъ къ вырожденію нашихъ наиболѣе цѣнныхъ элементовъ. Въ тѣхъ случаяхъ, когда послѣднее зависитъ отъ сифилиса или алкоголизма, борьба должна быть направлена противъ нихъ. Мы уже давно знакомы со средствами такой борьбы, и если она не очень успѣшна, то это зависитъ только отъ безпечности заинтересованныхъ лицъ. Усилить сопротивленіе благородныхъ клётокъ и превратить дикую кишечную флору человёка въ культивированную—таковы достижимыя средства для того, чтобы старость стала болёе физіологической, чёмъ теперь и, вёроятно, также для продленія жизни человёческой.

Если бы нѣкоторые изъ вредныхъ микробовъ нашей кишечной флоры не могли быть вполнѣ устранимы, то можно было бы обезвредить ихъ помощью соотвѣтствующихъ сыворотокъ. Уже найденъ специфическій серумъ противъ микроба ботулизма, способнаго серьезно вредить здоровью, если онъ попадетъ въ кишечный каналъ.

Наше внутреннее сознаніе говорить намъ, что жизнь наша слишкомъ коротка, и уже давно ищуть средствъ для ея продленія. Не говоря о средневѣковыхъ попыткахъ найти жизненный элексиръ, вопросъ этотъ занималъ и серьезныхъ мыслителей всѣхъ временъ.

Декарта думаль, что нашель средство продлить жизнь, и очень дорожиль этимь. Бэкона Веруламский напечаталь сочинение о жизни и смерти, въ которомъ даеть совѣты для достижения долговѣчности; въ его предписанияхъ значительную роль играють кровопускания и селитра.

Однимъ изъ наиболёе древнихъ методовъ для продленія жизни человёческой была такъ называемая *нерокомія*, состоявшая въ соприкосновеніи стариковъ съ молодыми дёвушками. Уже царь Давидъ прибёгалъ къ этому средству, и позднёе оно было нёкоторое время въ большомъ ходу.

Шарлатаны XVIII вѣка предлагали разныя лѣкарства противъ старости; между послѣдними была освященная вода св. Германа, представлявшая настой александрійскаго листа, дѣйствующій какъ простое слабительное. Несомнѣнно, что нѣкоторыя изъ такихъ лѣкарствъ, очищая толстыя кишки, въ то же время уменьшали кишечную флору и, слѣдовательно, мѣшали выдѣленію микробныхъ ядовъ, столь вредныхъ нашимъ наиболѣе благороднымъ клѣткамъ.

Въ концѣ XVIII-го вѣка появилась «Макробіотика, или средство продлить человѣческую жизнь»<sup>1</sup>) извѣстнаго нѣмецкаго профессора Гуфеланда. Въ свое время сочиненіе это возбудило много шума; оно заключаеть нѣсколько интересныхъ и вѣрныхъ наблюденій. Среди предписаній чистоплотности и умѣренности, Гуфеландъ совѣтуетъ «употреблять больше растительной пищи, чѣмъ иной; мясо всегда болѣе склонно къ гніенію, чѣмъ растенія, заключающія зачатки кислотности, которая разрушаетъ гніеніе — нашего смертнаго врага» (стр. 296). Какъ видно, врачъ уже этой отдаленной

<sup>\*)</sup> L'art de prolon ger la vie humaine. Фр. переводъ 2-го нёмец. изд. Лозанна 1899 г.

эпохи предвидѣлъ одинъ изъ существенныхъ успѣховъ современной науки.

Задача продленія человѣческой жизни не переставала занимать ученыхъ и въ наше время. Такъ, одинъ изъ самыхъ знаменитыхъ современныхъ физіологовъ, бонскій проф. Пфлючерз<sup>1</sup>) въ нубличной лекціи изложилъ результаты своихъ изслѣдованій касательно этого вопроса. Убѣдившись въ томъ, что біографіи людей, достигшихъ очень преклоннаго возраста, не даютъ достаточныхъ свѣдѣній относительно образа жизни, который слѣдуетъ вести, Пфлючерз настаиваетъ на средствахъ избѣжать заразныхъ болѣзней и приходитъ къ слѣдующему выводу: «въ концѣ концовъ я могу только присоединиться ко всему тому, что предписано во всѣхъ статьяхъ Макробіотики: избѣгайте вреднаго и будьте умѣрены во всемъ» (стр. 30).

Годомъ позднѣе одинъ очень извѣстный нѣмецкій клиницисть, Эбштейнз<sup>2</sup>) напечаталъ весьма обстоятельное сочиненіе объ искусствѣ продлить жизнь. Авторъ этотъ былъ очень пораженъ тѣмъ, что между людьми, прожившими очень долго, есть нѣсколько такихъ, которые вели образъ жизни, полный излишествами, особенно злоупотребленіемъ спиртныхъ напитковъ. Несмотря на это, Эбштейнз совѣтуетъ если не полное воздержаніе отъ этихъ напитковъ, то по крайней мѣрѣ очень большую умѣренность въ ихъ употребленіи. Онъ также предписываетъ упрощеніе образа жизни и воздержаніе отъ всего, могущаго вредить здоровью.

Изученіе его работы, полной научнаго духа, показываеть намъ, что макробіотика — наука, которую надо еще создать. Подробное изслёдованіе старческихъ явленій можеть лишь быть полезнымъ въ этомъ отношеніи. Во всякомъ случаё невозможно считать чистой утопіей проекты сдёлать старость физіологической и легко выносимой, а также — продлить человёческую жизнь. И это тёмъ болёе, что нёть недостатка въ примёрахъ долговёчности.

Собрано большое число фактовь о людяхь, жившихь болёе 100 лёть и до смерти сохранившихь свои умственныя способности в бодрость. Безполезно приводить здёсь исторію людей, изъ которыхь нёкоторые достигли 120, 140 и даже 185 лёть (Санз-Муню въ Гласговё). Другь мой Рей-Ланкестерз<sup>3</sup>) предполагаеть, что эти искиючительные старцы—такія же уродливыя явленія, какъ и великаны, достигающіе невёроятныхъ размёровъ. Но столётніе старики гораздо многочисленнѣе великановъ, и въ то время какъ у послёднихъ

<sup>1)</sup> Ueber die Kunst der Verlängerung des menschlichen Lebens. Bonn. 1890.

<sup>2)</sup> Die Kunst das menschliche Leben zu verlängern. Wiesbaden. 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) The Advancement of Science. London 1890, crp. 233.

наблюдаются несомнѣнныя патологическія свойства, долговѣчные люди, наобороть, удивляють насъ своей бодростью и здоровьемъ.

Много говорено было о долговѣчности древнихъ Евреевъ, упоминаемой въ Ветхомъ Завѣтѣ. Преувеличивають ли, приписывая Маеусаилу 963 лѣтъ, а Ною — 595, или же лѣтосчисленіе это производится по инымъ разсчетамъ, чѣмъ наше? Гензелерз<sup>1</sup>) думаетъ, что въ эту отдаленную эпоху каждое время года считалось за годъ. Тогда долговѣчность Маеусаила свелась бы къ 242 годамъ, что не очень многимъ превышаетъ самую длинную жизнь, которая наблюдалась въ современную намъ эпоху.

Что же касается менье древняго періода библейской исторіи, то многія данныя указывають, что годъ тёхъ временъ соотвётствовалъ нашему. Такъ, въ книгѣ «Чиселъ» нѣсколько разъ идеть рѣчь о людяхъ «двадцати лёть и болёе, входящихъ въ составъ Израильтянъ, которые могутъ идти на войну». Левиты могли вступать на службу, начиная съ 25 лёть; но въ 50 лёть левить выходить вь отставку и «болѣе не долженъ служить»; этоть не слишкомъ поздній предѣлъ дѣятельности указываеть на то, что годы жизни соотвѣтствовали нашимъ. Къ тому же многія другія мѣста Пятикнижія, а именно тв, въ которыхъ идетъ рѣчь о годичныхъ праздникахъ послѣ сбора плодовъ, подтверждають этотъ выводъ. Поэтому приходится допустить, какъ очень вероятную, долговечность въ 100, 120 лёть, приписываемую нёсколькимъ библейскимъ личностямъ (Аарону, Моисею, Іисусу Навину). Точно также следуеть считать многозначительными слова, вложенныя въ уста Іеговы, изъ которыхъ видно, что Онъ полагаетъ предълъ жизни человъческой въ 120 лѣть.

Итакъ, долговѣчность этой отдаленной эпохи должна была быть дъйствительно больше настоящей. По разсчету Эбштейна, нормальная жизнь должна длиться 70 лѣть, потому что въ этомъ возрастѣ умираютъ всего болѣе (l. c. ст. 12); несмотря на увеличеніе долговѣчности въ теченіи XIX-го вѣка, приходится все-таки признать, что въ нѣкоторыя библейскія эпохи люди жили еще дольше, чѣмъ теперь; это не должно казаться намъ особенно удивительнымъ.

Мы видёли, какую важную роль играеть сифились какъ причина преждевременной и патологической старости. Опъ служить однимъ изъ великихъ факторовъ артеріосклероза и вырожденія наиболье благородныхъ элементовъ нашего организма. Сифилисъ тыть ужаснье, что передается по наслёдству. Между тыть, хотя въ библіи и идеть рычь о

<sup>1)</sup> Приведено Пфлюнеромз, Ueber d. Kunst d. Verläng, стр. 14.

болѣзняхъ половыхъ органовъ и хотя приводятся подробныя данныя относительно обрѣзанія, однако нѣть ничего, что можно было бы отнести къ сифилису. Эбштейнз<sup>1</sup>), напечатавшій сочиненіе о ветхо-завѣтной медицинѣ, настаиваетъ на томъ, что «въ библейскихъ документахъ ничего не говорится объ этой болѣзни» (стр. 156). Впрочемъ, и въ древности сифилисъ не былъ вовсе извѣстенъ или-же существовалъ въ ослабленной формѣ. Гаузерз<sup>2</sup>), авторъ лучшаго современнаго трактата по исторіи медицины, думаетъ, что если сифилисъ и встрѣчался у народовъ древности, то онъ «оставался мѣстнымъ, и во всякомъ случаѣ гораздо рѣже, чѣмъ теперь, приводилъ къ обобщенному заражению».

Изъ этого примѣра видно, какого успѣха въ долговѣчности могло бы достигнуть человѣчество, устранивъ хотя бы только сифилисъ, причиняющій одну пятую случаевъ артеріосклероза. Уничтоженіе алкоголизма, этой второй великой причины дегенераціи артерій, приведетъ въ будущемъ къ еще большему продленію жизни. Научное изученіе старости и средствъ измѣнить ея патологическій характеръ, несомнѣнно, будетъ содѣйствовать тому, чтобы жизнь стала длиннѣе и счастливѣе. Несмотря на несовершенство современной науки, нѣтъ, слѣдовательно, никакихъ причинъ держаться на этотъ счетъ пессимистическихъ воззрѣній.

(Окончаніе слъдуетъ.)

И. И. Мечниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Medicin im alten Testament. Stuttgart 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lehrbuch d. Geschichte d. Medicin. Iens. 1878, I, III. crp. 223.

### Носмическая роль растенія.

Круніанская лекція (Croonian lecture) <sup>1</sup>), читанная въ лондонскомъ королевскомъ обществъ 30 (17) апръля, 1903 года.

Когда Гулливерь въ первый разъ осматривалъ академію въ Лагадо, ему прежде всего бросился въ глаза человѣкъ сухопараю вида, сидѣвшій уставивъ глаза на огурецъ, запаянный въ стеклянномъ сосудѣ.

На вопросъ Гулливера, диковинный человѣкъ пояснилъ ему, что вотъ уже восемь лѣтъ какъ онъ погруженъ въ созерцаніе этого предмета, въ надеждѣ разрѣшить задачу улавливанія солнечныхъ лучей и ихъ дальнѣйшаго примѣненія.

Для перваго знакомства, я долженъ откровенно признаться, что передъ вами именно такой чудакъ. Болѣе тридцати пяти лѣть провель я, уставившись если не на зеленый огурець, закупоренный въ стеклянную посудину, то на нѣчто вполнѣ равнозначащее--на зеленый листь въ стеклянной трубкѣ, — ломая себѣ голову надъ разрѣшеніемъ вопроса о запасаніи впрока солнечныхъ лучей. Если я рышаюсь выступить передъ этимъ знаменитымъ обществомъ съ краткимъ отчетомъ о скромныхъ результатахъ моего многольтняго труда, то лишь въ надеждѣ, что предметъ этотъ имѣетъ хотя и очень отдаленное, но темъ не менее несомненное, отношение къ тому вопросу, который докторъ Крунъ, просвещенный и щедрый основатель этой лекція, считаль наиболье умъстной для нея темой. Въ течение длиннаго ряда лътъ содержаниемъ для этихъ лекцій служиль вопрось о мышечнома движеніи; позднье зашла річь о движеніях животных и растеній и наконець о происхожденіи жизненных движеній вообще.

Быть можеть, мнё дозволено будеть сдёлать еще шагь въ этомъ направленіи — въ сущности послёдній возможный шагь, и повести

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта лекція, основанная на капиталь, завъщанный докторомь Круномь, современникомь Галлилея и однимь нев первыхь членовь общества, читается ежегодно почти въ теченіе двухь въковь, для чего приглашаются выдающіеся англійскіе или континентальные ученые: стоить только упомянуть имена Гёксли, Вирхова и Гельмгольца.

рѣчь объ энергіи, затрачиваемой во всѣхъ этихъ движеніяхъ, о ея отдаленнѣйшемъ источникѣ—о солнечномъ лучѣ, слагающемся въ запасъ въ зеленомъ листѣ.

Я полагаю, излишне напоминать вамъ, что вопросъ этотъ былъ предметомъ многочисленныхъ изслёдованій въ этой странё (и въ Америкъ) въ теченіе болье чъмъ стольтія. Достаточно напомнить всёмъ знакомыя имена: Пристлея, графа Румфорда, Добени, сэра Девида Брюстера, Джона Вильяма Дрепера, сэра Джона Гершеля, Роберта Гёнта, сера Джорджа Стокса, Едварда Шунка, Сорби, сэра Уильяма Абнея, Блякмана n last not least — Гораса Брауна, чтобы показать какой глубокій интересь возбуждаль этоть вопросъ съ самыхъ разнообразныхъ точекъ зрѣнія. Я могъ бы прибавить, что чтеніе блестящей книги Тиндаля «Теплота какъ движеніе» и въ результатѣ этого чтенія знакомство съ классическимъ произведениемъ Роберта Майера Die organische Bewegung in ihrem Zusammenhange mit dem Stoffwechsel послужили толчкомъ для всей моей послѣдующей работы. И должно сознаться, что моменть быль для того исключительно благопріятный: Бунзень и Кирховъ недавно открыли это могучее орудіе изслёдованіяспектральный анализъ; сэръ Джорджъ Стоксъ применилъ его къ изученію химическихъ превращеній крови; Дезенъ и Тиндаль разработали термоскопическій методъ Меллони; Сенть-Клеръ-Девиль сдълалъ свое великое открытіе диссоціаціи углекислоты; Бунзенъ и Дойеръ, упростивъ методы газоваго анализа, сдёлали ихъ легко доступными для физіолога и, наконець, Буссенго только что опубликовалъ свои классическія изслёдованія надъ ассимиляціей углерода, въ которыхъ показалъ, что этотъ процессъ можетъ быть легко изучаемъ на отдѣльныхъ листьяхъ или даже кусочкахъ листьевъ.

Съ перваго же шага, на первой страницѣ моей первой русской работы, въ 1868 году, я опредѣлилъ намѣченную задачу во всей ея широтѣ въ слѣдующихъ выраженіяхъ:

«Изучить химическія й физическія условія этого явленія, опредѣлить составныя части солнечнаго луча, участвующія посредственно или непосредственно въ этомъ процессѣ, прослѣдить ихъ участь въ растеніи до ихъ уничтоженія, т.-е. до ихъ превращенія во внутреннюю работу, опредѣлить соотношеніе между дѣйствующей силой и произведенной работой — вотъ та свѣтлая, хотя, можетъ быть, отдаленная задача, къ осуществленію которой должны быть направлены всѣ силы ботаниковъ».

Я могу только добавить, что скромные результаты, полученные посл'я длиннаго ряда л'ать только подтверждають, что я во всякомъ случай не преувеличивалъ трудностей задачи. Когда я приступилъ къ своей задачь, ходячее представление объ этомъ фото-химическомъ процессъ, совершающемся въ зеленомъ листь, сводились къ убъждению, что дъйствие различныхъ лучей свъта должно быть въ зависимости отъ ихъ относительной *яркости*. Это убъждение основывалось главнымъ образомъ на классическихъ изслъдованияхъ Дрепера, произведенныхъ имъ въ солнечномъ спектръ. Съ теоретической точки зръния, мнъ представлялось крайне невъ-



Фиг. 1.

роятнымъ, чтобы такой по существу эндотермический и слёдовательно зависящій отъ энергіи дёйствующихъ лучей химическій процессъ могъ находиться въ какомъ-нибудь отношеніи съ чисто-физіологическимъ свойствомъ лучей не имѣющимъ, помимо органа зрѣнія, никакого объективнаго существованія. Свѣта, понимаемаго въ тѣсномъ смыслѣ этого слова, не существуетъ для растенія. Но факты, предъявляемые такимъ авторитетомъ въ этой области изслѣ-

Digitized by Google

дованія, какимъ былъ Дреперъ, не могли быть устранены на одномъ основаніи ихъ малой теоретической въроятности. Изученіе классическаго мемуара Меллони о перемъщеніи максимума теплового эффекта въ зависимости отъ чистоты спектра навело меня на слъ́дъ экспериментальной ошибки въ изслъ́дованіи Дрепера. Его спектръ былъ крайне нечисть. Онъ получалъ его при помощи отверстія въ <sup>3</sup>/<sub>4</sub> въ діаметръ (Волластоновская узкая щель, повидимому, ещә не вошла въ то время въ общее употребленіе). Такимъ образомъ, было найдено удовлетворительное объясненіе для совпаденія максимума химическаго процесса съ максимумомъ *яркости* лучей въ желто-зеленой части спектра. Въ нечистомъ спектръ, полученномъ при помощи широкой щели, эта часть, фактически почти бълая, слегка окрашенная въ эти цвъта, и слъ́довательно дъйствуетъ суммой всѣхъ лучей спектра. Только края такого спектра дъйствительно монохроматичны.

Второй шагъ заключался въ томъ, чтобы доказать что такое совпаденіе двухъ maxima—яркости и химическаго дѣйствія, фактически не существуетъ.

Сравненія этихъ трехъ кривыхъ (фиг. 1 кривой ассимиляціи углерода, яркости и энергіи въ солнечномъ спектрѣ), заимствованныхъ изъ моей первой (и послѣдней) нѣмецкой работы, достаточно для того, чтобы убѣдить въ отсутствіи какой-либо связи между химическимъ дѣйствіемъ и Фрауенгоферовою кривой яркости свѣта. Въ то же время въ предѣлахъ видимаго спектра усматривается несомнѣнное соотношеніе съ кривою распредѣленія энергіи.

Въ этой первой, предварительной работѣ я остановился на болѣе простомъ и удобномъ пріемѣ цвѣтныхъ жидкихъ экрановъ (теперь сказали бы свѣтофильтровъ), введенныхъ въ употребленіе Сенебье и усовершенствованныхъ Добени. Я примѣнилъ только болѣе точное вычисленіе результатовъ и графическое ихъ выраженіе. Въ то же время я въ первый разъ примѣнилъ пріемъ анализа газовъ, теперь вошедшій во всеобщее употребленіе, но совершенно ложно приписываемый Пфефферу, хотя, по его собственному сознанію, онъ его у меня заимствовалъ.

Но если этихъ аргументовъ и фактическихъ результатовъ было вполнѣ достаточно, чтобы разъ навсегда покончить съ ходячими идеями о зависимости разложенія углекислоты отъ относительной яркости различныхъ лучей спектра, такъ какъ она опиралась исключительно на опыты Дрепера, то въ свою очередь ихъ не было достаточно для построенія какой-нибудь новой теоріи. Нельзя было, напримѣръ, безъ дальнѣйшихъ разъясненій допустить, что разложеніе углекислоты зависитъ просто отъ относительной энергіи луча. Максимумъ энергіи лежить, какъ извѣстно, въ инфра-красной части призматическаго спектра, а замѣчательные опыты Кальете (почему-то почти всегда опускаемые въ многочисленныхъ историческихъ очеркахъ нашего вопроса) несомнѣнно доказали, что темные тепловые лучи, профильтрованные черезъ извѣстный Тиндалевскій растворъ іода въ сѣроуглеродѣ, не могутъ вызывать разло-

женія угольнаго ангидрида въ зеленомъ листь. Нужно было привлечь къ объясненію явленія какой-нибудь новый физическій принципъ, который одновременно давалъ бы объясненіе и для распредѣленія явленія въ видимомъ снектрѣ, и для его отсутствія за краснымъ предѣломъ спектра.

Принципъ, къ которому обратились, былъ такъ называемый законъ сэра Джона Гершеля, гласившій, что фотохимическое дѣйствіе можеть быть вызвано только лучами, поглощаемыми измѣняющимся тѣломъ и потому, какъ общее правило, представляющими комплементарный ему цвѣтъ<sup>1</sup>). Предполагалось, что въ примѣненіи къ настоящему случаю законъ Гершеля значилъ, что разложеніе угольнаго ангидрида должно происходить на счетъ тѣхъ лучей спектра, которые поглощаются зеленымъ веществомъ листа, что эти лучи должны соотвѣтствовать абсорбціоннымъ полосамъ въ спектрѣ хлорофила.

Обыкновенно приписывають Ломмелю мысль, что разложение угольнаго ангидрида должно быть разсматриваемо какъ функція относительной энергіи даннаго луча и степени его поглощенія хлорофиломъ. Но это мнѣніе, несмотря на его распространенность, вполнѣ ложно. Ломмель самъ признаеть, что первая половина предложенія, касающаяся зависимости разложенія оть энергіи, была высказана мною: «Тимирязевъ высказалъ половину истины». Я могу прибавить: не только «высказаль», но и доказаль экспериментально. А если я не могъ высказать второй половины, т.-е. касательно вависимости отъ поглощенія, то по той простой причинь, что она уже была высказана до меня, а слёдовательно, темъ болёе до Ломмеля — Жаменомъ и Едмондомъ Бекерелемъ, и можно только удивляться, что Ломмель — физикъ, не былъ знакомъ съ известнымъ учебникомъ физики Жамена и не менѣе извѣстной книгой Бекереля «La Lumière, ses causes et ses effets».

Но, конечно, главное дёло не въ томъ, чтобы высказать мысль, хотя бы и вполнё вёрную, а въ томъ, чтобы подтвердить ее на опытё. Nullius in verba<sup>2</sup>) теперь, какъ и столётія тому назадъ,

<sup>1)</sup> Законъ этотъ еще ранве былъ высказанъ Гротгусомъ, въ Митавв.

<sup>2)</sup> Девизъ королевскаго общества.

лоджно быть руководящимъ правиломъ всякаго изслёдователя. Другими словами, нужно было повторить знаменитый опыть Дрепера. избѣжавъ его ошибки, а въ этомъ и заключалось главное затрудненіе. Обыкновенно принято также считать, что это было осуществлено въ первый разъ моимъ старымъ другомъ, профессоромъ Н. К. Мюллеромъ. Но. къ сожалѣнію, и на этотъ разъ я не могу подтвердить ходячаго мнёнія. Дёло въ томъ, что Мюллеръ не доставиль этого прямого доказательства о связи между поглощениемъ свъта листомъ и совершающимся въ немъ химическимъ процессомъ, да и не могъ сдёлать этого, такъ какъ не располагалъ единственнымъ средствомъ избѣжать ошибки Дрепера. Въ своей первой работѣ, появившейся ранѣе моей, онъ экспериментировалъ въ довольно чистомъ спектрѣ, но тогда напряжение свѣта не было достаточно велико и онъ не получило разложения угольнаго ангидрида, а заключаль о немъ лишь на основании различія въ интесивности обратнаго процесса дыханія (т. - е. образованія уілекислоты). Во второй работь, появившейся уже посль моего изследования, онъ могь прямо констатировать разложение углекислоты, но только цбною чистоты своего спектра-ширина его щели была почти та же, что у Дрепера, и результать быль почти тоть-же. т.-е. главный максимумъ разложенія оказался въ желтыхъ лучахъ.

Если я позволяю себѣ останавливаться подробнѣе на этомъ вопросъ, то не изъ тщеславнаго желанія установить свой пріоритеть, но на основания твердаго убѣждения, что избранный мною путь остается и теперь, какъ былъ тогда, единственнымъ средствомъ избѣжать ошибки Дрепера. Мюллеръ не придумалъ никакого средства избѣжать, а слѣдовательно, и не могъ избѣгнуть этой ошибки. Дилемма, такъ ясно обнаруживаемая двойной неудачей Мюллера, заключалась въ слёдующемъ: если спектръ чисть, напряжение свёта недостаточно для обнаруженія разложенія угольнаго ангидрида; если, наобороть, мы широко раскроемъ щель увеличимъ И напряжение свёта въ спектрѣ, мы можемъ быть впередъ увѣрены, что получимъ максимальное дѣйствіе въ срединѣ спектра, въ его желто-зеленой части. Существовало только одно средство избѣжать обоихъ роговъ этой дилеммы — увеличить интенсивность чистаго спектра, уменшивъ его размъры, но тогда и листовыя поверхности, выставляемыя въ снектръ, были бы соотвътственно уменьшены, а слёдовательно, и количества газовъ, съ которыми пришлось бы оперировать, были бы слишкомъ малы для ихъ измъренія при помощи тъхъ газометрическихъ пріемовъ, которые химія того времени могла предложить къ услугамъ ботаника.

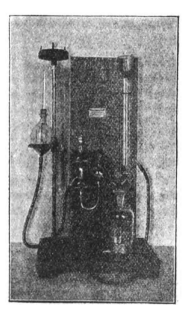
Главная задача, слёдовательно, сводилась къ тому, чтобы, такъ

сказать, измѣнить масштабъ газометрическихъ измѣреній, не поступившись точностью методы и удобствами операцій. Хотя я съ той поры не разъ мѣнялъ подробности устройства приборовъ, основаніе придуманной мною методы газоваго анализа осталось то же самое. Листья вводятся въ цилиндрическія трубки потребнаго діаметра, а еще лучше — въ плоскія трубки <sup>1</sup>) (чѣмъ достигается увеличеніе поверхности листа), а газы измѣряются и анализируются въ трубкахъ наименьшаго возможнаго діаметра.

Всѣ необходимыя манипуляціи — переливаніе газовъ и ихъ обработка реактивами — достигаются при помощи предложенной мною въ 1871 году газовой пипеты, которую я до сихъ поръ считаю

нанболѣе удобной (фиг. 2). Она представляеть прочное сочетаніе пипеты и ртутной ванны, благодаря чему восходящему концу сифонапипеты можно сообщить такой малый наружный (не свыше 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> миллиметра) діаметръ, что онъ можеть проникать въ измѣрительныя трубки въ 2 миллиметра внутренняго діаметра. Достоинства этого пріема заключается и въ томъ, что газы не встрѣчають на пути ни крана, ни каучуковой трубки.

Всѣ необходимыя операціи сводятся вкратцѣ къ слѣдующему: благодаря видоизмѣненной мною формѣ Бунзеновскаго газометра, приготовляемая въ немъ смѣсь воздуха и углекислоты, проходя чрезъ еще особую пипетку, такъ сказать, рѣжется на ломти потребнаго объема и распредѣляется по плоскимъ трубкамъ съ листьями. Послѣ достаточной экспо-



Фиг. 2.

вищи въ спектръ газы отбираются при помощи выше описанной пипеты и приводятся для анализа въ упомянутыя измърительныя трубки, дозволяющія измъреніе съ точностью до <sup>1</sup>/1000 кубическаго сантиметра.

Благодаря этимъ приспобленіямъ задача полученія достовърных аналитическихъ данныхъ съ зелеными поверхностями, подвергнутыми дъйствію чистаго спектра, была въ первый разъ разръшена, и я считаю до сихъ поръ этотъ методъ единственнымъ заслуживающимъ полнаго довърія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Я ихъ употребляю съ 1870 года.

Дъ́йствительно, два другіе пріема, которые примъ́нялись для разръ́шенія этой задачи, несравненно менъ́е точны. Счетъ пузырьковъ газа выдъ́ляемыхъ при этихъ условіяхъ водяными растеніями (что можно очень красиво демонстрировать въ проложеніи при помощи волшебнаго фонаря)<sup>1</sup>), хотя бы измъ́ряли ихъ діаметръ, какъ это дъ́лалъ въ послѣднее время Коль не можетъ быть предложенъ какъ сколько-нибудь точный способъ. Правда, мы можемъ получить значительно болѣе надежные результаты, воспользовавшись моимъ микроэедіометромз — маленькимъ ашаратомъ, позволяющимъ въ нѣсколько минутъ собрать и подвергнуть анализу пузырекъ газа не болѣе булавочной головки, но и въ этомъ случаѣ источники погрѣшности, проистекающе отъ водяной среды, въ которой производится опытъ, хотя и сведенные на minimum, все же не могуть быть вполнѣ устранены.

Что касается до третьяго пріема, до пресловутаго опредёленія кислорода при помощи бактерій, предложеннаго Энгельманомъ, то я продолжаю придерживаться того мнёнія, что этоть пріемъ слишкомъ окольнаго свойства, и остаюсь при уб'ёжденіи, что химическіе вопросы должны разрёшаться химическими методами. Къ тому же мы вскорё будемъ имѣть случай наглядно уб'ёдиться, какъ мало можно полагаться на этотъ пріемъ изслёдованія.

Такимъ образомъ, мы видимъ, что только выработка газометрическаго метода, дозволяющаго измѣреніе и анализъ очень малыхъ количествъ газа, дала возможность изучить процессъ разложенія углекислоты въ чистомъ спектрѣ.

Но было еще два предварительныхъ вопроса, которые необходимо было разрѣшить, прежде чѣмъ приступить къ изученію этого основного вопроса о связи между фотохимическимъ процессомъ в поглощеніемъ свѣта въ зеленомъ листѣ. Нужно было изучить спектры поглощенія хлорофила и его ближайшихъ составныхъ началъ точнѣе, чѣмъ это было сдѣлано до тѣхъ поръ. Не стану приводить здѣсь результатовъ моего, напечатаннаго въ 1871 году, на русскомъ языкѣ изслѣдованія, въ которомъ я пытался въ первый разъ классифицировать эти тѣла на основаніи ихъ спектроскопическихъ признаковъ. — скажу только, что позднѣйшія изслѣдованія, въ особенности Гартлея, Шунка и Морхлевскаго, ихъ подтвердили въ основныхъ чертахъ. Остановлюсь только на способѣ изображенія спектровъ, который я тогда въ первый разъ ввелъ и старался усовершенствовать до самаго послѣдняго времени. До тѣхъ поръ абсори-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть пріемъ демонстрація, описанный мною явть двадцать тому назадъ, годадва тому назадъ Пфефферъ приписаль себѣ.

ціонные спектры изображались какъ бы состоящими изъ отдолжныхъ темныхъ полосъ, чередующихся со свётовыми промежутками, что конечно соотвётствовало только извёстнымъ, совершенно произвольно выхваченнымъ, концентраціямъ или толщинамъ слоя. Сопоставляя цѣлый рядъ спектровъ, соотвётствующихъ различнымъ толщинамъ слоя, я получилъ спектрограммы вполнѣ характеризующія вещество (фиг. 6). Для этихъ наблюденій я предложилъ въ различное время нѣсколько аппаратовъ. Позднѣе я отказался отъ этого хлопотливаго послѣдовательнаго зарисовыванія спектровъ, все же оставляющаго просторъ дле субъективныхъ ошибокъ, и замѣнилъ его непосредственнымъ нагляднымъ наблюденіемъ этихъ спектрограммъ въ *клиноводныхъ* сосудахъ (способѣ, если не ошибаюсь, въ первый разъ примѣненномъ покойнымъ профессоромъ Гладстономъ), и, наконецъ, мнѣ удалось осуществить самый удобный и вполнѣ объективный

пріемъ изслѣдованія спектровъ въ формѣ этихъ фотоспектрограммз.

Первыя фотографін хлорофиловаго спектра я получилъ еще въ 1892 году на обыкновенныхъ Ильфордовскихъ пластинкахъ (фиг. 3)<sup>1</sup>), при продолжительной экспозиціи (въ нѣсколько минуть), съ жел-



Спектръ хлорофила нормальнаго.



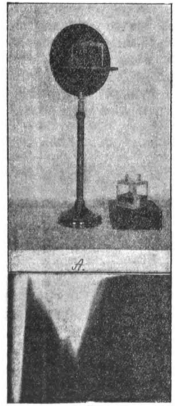
Фиг. 3. Спектръ хлорофила измѣненнаго.

тымъ свётофильтромъ, но теперь предпочитаю замѣчательныя по своей ортохроматичности и отсутствію полосъ поглощенія пластинки Кадета—Spectrum. Наиболѣе удобная форма клиновиднаго прибора, которую я окончательно выработалъ,—та, которая изображена здѣсь (фиг.—45). Кубическій сосудъ, раздѣленный діагональной перегородкой на два призматическія отдѣленія, наполняется съ одной стороны растворомъ, съ другой — растворителемъ. Щель можетъ вращаться такъ, что по желанію можно фотографировать или спектръ любой концентраціи, или полную спектрограмму. Въ послѣднемъ случаѣ удобнѣе давать щели горизонтальное положеніе, такъ какъ при этомъ условіи легко приготовить растворъ желаемой концен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И превосходных пластинкахь, изготовляетихся въ то время нашимъ извъстнымъ фотографомъ А. Эйхенеальдомъ.

трація и можно воспользоваться подвижной спанкой (swing back) камеры для наведенія всёхъ частей спектра на фокусъ. Въ этихъ фотоспектрограммахъмы, конечно, имёемъ наилучшее средство изображенія спектровъ, но, какъ мы увидимъ далёе, въ нёкоторыхъ слу-

Фиг. 4.



 $<sup>\</sup>boldsymbol{B}$ 

чаяхъ мнѣ приходилось прибѣгать къ еще другому пріему — спектрофотометрическому.

Возвращаясь къ нашей основной задачѣ, мы видимъ, какъ существенно важно было знать дѣйствительную форму абсорпціонной кривой. Такъ какъ всѣ до той поры изображаемые спектры были прерывчатые (т.-е. состояли изъ темныхъ и свѣтлыхъ полосъ), то трудно было себѣ объяснить, почему (какъ въ опытахъ Дрепера), химическое дѣйствіе распредѣлялось въ спектрѣ непрерывно<sup>1</sup>).

Только вооружившись этими газометрическими и спектроскопическими пріемами, я могъ, наконецъ, повторить классическій опыть Дрепера, не опасаясь впасть въ его ошибку. Въ результать моего изслёдованія явилось полное подтверждение примѣнимости закона Гершеля къ нашему случаю. Не только оба максимума вполнѣ совпадають, но и кривая разложенія вполнѣ воспроизводить кривую поглощенія свёта, по крайней мёрё въ наименье преломляющейся части спектра (фиг. 6 верхъ). Можно замѣтить, что вторичныя абсорпціонныя maxima, повидимому, не отражаются на химическомъ процессъ, но еще подле-

жить сомнѣнію (особенно послѣ послѣднихъ изслѣдованій Шунка и Морхлевскаго), принадлежать ли эти линіи главному составному началу хлорофила или какому-нибудь изъ его продуктовъ разложенія.

Тотъ же самый результатъ, какъ въ только что изложенномъ опытѣ, я получилъ позднѣе и при помощи совершенно иного ме-

Фиг. 5.

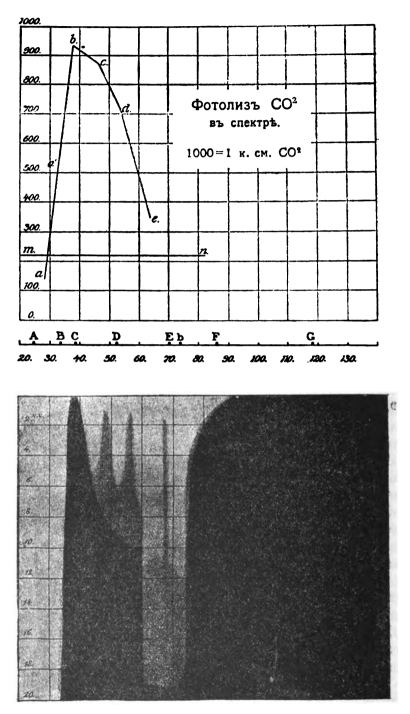
Ломмель на основания такого недостаточнаго знакомства со спектромъ, и высказывалъ мийние, что химическое дайствие въ спектра должно быть прерывчатое.

тода. Разложеніе угольнаго ангидрида, изображенное на чертежѣ (фиг. 6 верхъ) фотолизз, какъ правильнѣе всего называть этотъ процессъ, представляетъ начальную и конечно самую важную часть этого процесса, такъ какъ именно онъ зависитъ отъ дѣйствія внѣшняго источника энергіи. За ней весьма быстро слѣдуетъ процессъ фотосинтеза, т.-е. образованія органическаго вещества. Хотя благодаря блестящимъ изслѣдованіямъ Брауна и Мориса, мы теперь знаемъ, что крахмалъ не представляется не только исключительнымъ, но, можетъ быть, даже и главнымъ ближайшимъ продуктомъ этого синтеза, тѣмъ не менѣе это — продукть появляющійся уже черезъ нѣсколько минутъ послѣ перваго проявленія разложенія углекислоты, а главное — это продукть, присутствіе котораго можетъ быть легко обнаружено при помощи реакціи съ іодомъ.

Если разложеніе угольнаго ангидрида должно быть разсматриваемо какъ функція тѣхъ свѣтовыхъ волнъ, которыя соотвѣтствують полосамъ поглощенія хлорофила, а съ другой стороны, образованіе крахмала—какъ слѣдующая стадія того же фотохимическаго процесса, то естественно предположить, что образованіе крахмала въ спектрѣ будетъ строго локализовано, будетъ также ограничиваться мѣстами, соотвѣтствующими абсорбціоннымъ полосамъ хлорофила. Другими словами, должно ожидать, что если спектръ достаточной интенсивности будетъ отброшенъ на живой листъ, предварительно лишенный крахмала, то онъ отпечатаетъ въ этомъ листѣ певидимое изображеніе – спектръ хлорофила, образованный микроскопическими зернами крахмала. Это скрытое изображеніе можетъ быть затѣмъ проявлено при помощи реакціи съ іодомъ.

Это мое предположение было вполнѣ подтверждено слѣдующимъ опытомъ. Здоровые и находящиеся въ связи съ растениемъ листья Гортензи, предварительно лишенные крахмала, послѣ 5—6-часовой экспозиции въ очень интепсивномъ и чистомъ спектрѣ были подвергнуты извѣстной іодной пробѣ на крахмалъ. Они представили вполнѣ отчетлявый спектръ хлорофила съ рѣзко обозначенной главной полосой поглощения между Фрауенгоферовыми линиями В и С и постепенно стушевывающимся дѣйствиемъ въ сторону синей части спектра (фиг. 7). Второстепенныхъ полосъ, какъ и при изучении разложония углекислоты, пельзя было обнаружить.

Синіе и фіолетовые лучи не оказали почти никакого дѣйствія. Этоть послѣдній результать, вѣроятно, слѣдуеть приписать тому обстоятельству, что появленіе крахмала является только результатомъ двухъ противоположныхъ процессовъ— образованія крахмала и его растворенія, такъ что, начиная съ извѣстнаго напряженія свѣта, когда ассимиляція углерода педостаточно энергична, первый



Фиг. 6. Поглощеніе свёта Хлорофиломъ.



процессь уравноващивается вторымь, и въ листь не отлагается избыточнаго крахмала.

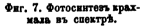
Эти факты естественно приводять насъ къ разсмотрѣнію вопроса объ относительномъ вліяній на разсматриваемый нами процессъ лучей наиболье преломляющейся части спектра. Можно было замѣтить (фиг. 6), что до этой поры мои изслёдованія ограничивались его наименте преломляющейся половиной.

Относительно второй половины спектра господствовало убъжденіе, что входящіе въ ея составъ лучи играють сравнительно ничтожную роль въ нашемъ фотохимическомъ процессв. Мненіе это основывалось на томъ же классическомъ опыть Дрепера и на много-

численныхъ опытахъ съ желтыми и синими свѣтофильтрами. Но всѣ опыты этой второй категоріи заслуживають мало довѣрія, такъ какъ точныя фотометрическія измѣренія доказывають. что лучи, пропискаемые этими пвётными соедами, ослаблены въ весьма различной мъръ и что, слёдовательно, получаемые химическіе результаты не могуть быть непосредственно между собою сравниваемы<sup>1</sup>). Результаты эти также не сравнимы между собою и при производствѣ опытовъ въ спектрѣ, такъ какъ дисперсія въ болѣе преломляющейся части спектра значительно сильнье, чыть въ части, менье преломляющейся; по этой причинь въ первыхъ своихъ опытахъ я и удовольствовался менье преломляющеюся частью и не распространиль ихъ

на синюю и фіолетовую часть. Здѣсь кстати фиг. 7. фотосинтевъ врахможно показать, какъ капризны и ненадежны результаты, получаемые при помощи Энгельма-

a.B.C. D. 

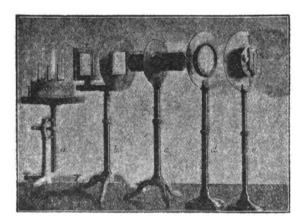


новскаго бактеріальнаго метода. Для этого достаточно сопоставить результаты, полученные самимъ Энгельманомъ и однимъ изъ горячихъ защитниковъ его метода Пфеферомъ. Между тъмъ какъ Энгельманъ обнаружилъ ясный второй максимумъ въ синей части, Пфеферь, экспериментируя по тому же методу, никакого второго максимума не получилъ. Этотъ пріемъ, слѣдовательно, не только не годенъ для количественнаго измъренія, но даже ненадеженъ для простого обнаруженія явленія.

<sup>1)</sup> На это обстоятельство я указываль еще въ 1868 г. Хотя ботанние до сихъ воръ принисываютъ разъясневіе его Волкову, но всякій понимающій діло безъ труда нойметь, что вся статья Волкова обнаруживала только его незнакомство съ строгой Физической постановкой вопроса.

. Казалось бы, что недостатокъ, присущій призматическому спектру, можно было бы всего проще устранить простымъ вычисленіемъ, допустивъ, что дъйствіе свъта пропорціонально его напряженію. Но такъ какъ законъ, опредъляющій связь между процессомъ и напряженіемъ свъта, не былъ извъстенъ, то это предположеніе было бы голословно, и въ дъйствительности, какъ мы увидимъ далѣе, законъ этотъ гораздо сложнѣе.

Казалось бы также, что задачу эту еще проще разрѣшать экспериментальнымъ путемъ, — стоитъ только произвести онытъ не въ призматическомъ, а въ диффракціонномъ спектрѣ. Но рядъ опытовъ, сдѣланныхъ мною при помощи превосходной Роуландовской рѣ-



Фиг. 8.

даль только шетки, отрицательные результаты. Какъ въ опытахъ Мюллера, напряжение свѣта не было достаточно для обнаруженія разложенія углекислеты. Пришлось вернуться къ спектру призматическому. Позволю себѣ сослаться на слова Ланглея, который, несмотря на почти баснословную чувствительность своего болометра, говорить въ од-

ной изъ своихъ позднѣйшихъ работъ: «Въ концѣ концовъ призма гораздо удобнѣе рѣшетки».

Работать съ призмой, желая избѣжать ошибки, проистекающей отъ различной дисперсіи въ различныхъ частяхъ спектра, въ этомъ случаѣ, значило просто воспользоваться извѣстнымъ способомъ для сдоженія лучей, разложенныхъ призмой. При такихъ условіяхъ мы соединяемъ интенсивность призматическаго спектра съ удобствомъ диффракціоннаго. Я вначалѣ пользовался приборомъ Ж. Дюбоека для полученія комплементарныхъ цвѣтовъ. Онъ состоитъ изъ цилиндрической линзы и призмы очень малаго угла, наклеенной на стеклянную пластинку. Вмѣсто спектра мы получаемъ двѣ полосы комплементарнаго цвѣта.

Позднѣе я придумалъ видоизмѣненіе этого аппарата (искусно выполненное Ф. Пелленомъ), состоящее изъ двухъ такихъ стеклянныхъ пластинъ съ ихъ соотвѣтствующими призмами. При помощи

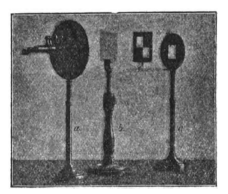


зубчатки оба стекла могутъ скользить параллельно одно другому и делятъ спектръ не на две, а на три части (фиг. 8).

Такъ какъ, при изслѣдованіи газоваго обмѣна, трубки съ листьями погружены своими нижними концами въ ртуть, то спектръ по необходимости нужно дѣлить на части въ вертикальномъ направленіи, но въ другихъ случаяхъ, какъ увидимъ, можно съ удобствомъ пользоваться еще болѣе простымъ способомъ (предложеннымъ, если не ошибаюсь, Кундтомъ) и дѣлить спектръ въ горизонтальномъ направленіи, при чемъ цвѣтныя поверхности могутъ быть непосредственно сопоставлены (фиг. 9). Какъ уже сказано, способы эти, если спектръ дѣлится на участки, равные между собою (по отношенію къ диффракціонному спектру), соединяетъ преимущества

ръти и призмы: различие въ дисперсии устранено, какъ въ диффракціонномъ спектръ, а интенсивность свъта остается та же, что въ призматическомъ.

Мало того, въ послѣднемъ отношеніи этотъ методъ представляетъ даже преимущество передъ призматическимъ. Въ случаѣ надобности можно употреблять спектръ въ значительной степени нечистый (т.-е. полученный при помощи широкой щели, дающей болѣе свѣта), лишь бы только получае-



Фиг. 9.

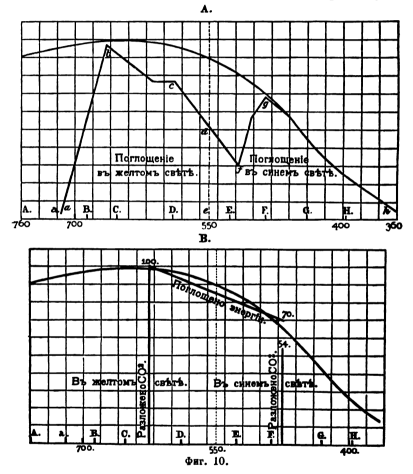
мыя цвётныя полосы свёта были равномёрно окрашены и представляли равныя поверхности. Стоить только анализировать входящій въ ихъ составъ свётъ (всего проще при помощи маленькаго Сорби-Браунинговскаго спектроскопа со скалою въ длинахъ волнъ (таб. 9), и тогда, несмотря на то, что изолируемые спектральные участки будуть захватывать край за край, аналитическіе результаты могутъ быть прямо нанесены на скалу нормальнаго спектра. Такимъ образомъ, благодаря этому методу, не только неточность, проистекающая отъ различія въ дисперсіи, но и въ значительной мёрё неточность оть нечистоты спектра могутъ быть устранены, и такимъ образомъ достигнута возможность прямого сравненія результатовъ при максимальной силё свёта. Добавлю только, что до сихъ поръ я предпочитаю работать съ чистымъ спектромъ

Опыть, предпринятый съ цѣлью опредѣлить относительное дѣйствіе двухъ половинъ спектра, былъ веденъ слѣдующимъ образомъ.

Лучъ свѣта отъ большого геліостата Фуко (работы Пеллена въ

.

Парижѣ) съ зеркаломъ въ 80×40 с. м. концентрировался на щели при помощи линзы въ 25 с. м. діаметра, разлагался призмой прямого видѣнія и снова собирался при помощи указаннаго выше прибора въ двѣ полосы дополнительнаго цвѣта — желтую и синюю. Если принять, что границы дѣйствующихъ лучей соотвѣтствують длинамъ волнъ въ 700—400 милліонныхъ миллиметра, то линія, проходящая приблизительно около длины волны въ 550 миллиметровъ, будетъ дѣ-



лить спектръ на двѣ половины, равныя по отношенію къ спектру диффракціонному (фиг. 10 В). Данныя газоваго анализа, полученныя для двухъ равныхъ зеленыхъ поверхностей, выставленныхъ въ желтой и синей полосѣ, могутъ быть, слѣдовательно, прямо между собою сравниваемы и нанесены на скалу диффракціоннаго спектра.

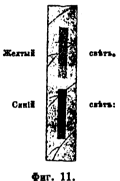
Они могуть быть выражены въ слёдующихъ цифрахъ: если мы примемъ количество угольнаго ангидрида, разложенное въ желтой

Digitized by Google

половинь (въ средней изъ 6 опытовъ), за 100, то дъйствіе синей половины будетъ 54 (фиг. 10 В). Главный результатъ, слъдовательно, сводится къ тому, что синимъ и фіолетовымъ лучамъ до сихъ поръ приписывали слишкомъ слабое дъйствіе.

Тотъ же результать былъ полученъ и по отношенію къ іодной пробѣ на крахмалъ, при чемъ спектръ былъ раздѣленъ указаннымъ выше способомъ въ горизонтальномъ направленія; тогда обѣ поверхности располагаются одна надъ другой (фиг. 11). Между тѣмъ какъ непосредственно въ спектрѣ синіе и фіолетовые лучи не обнаруживали никакого дѣйствія, на этотъ разъ благодаря равной интенсивности обѣихъ половинъ, дѣйствіе синей части спектра было вполнѣ рѣзко выражено.

Такимъ образомъ, фактъ, что разложеніе углекислоты, равно какъ и образованіе крахмала, зависитъ отъ лучей, поглощенныхъ хлорофиломъ, можно считать доказаннымъ во всёхъ его подробностяхъ, тёмъ болёе что фосфороскопическія изслёдованія Анри Беккереля, фотографіи Абнея и въ особенности тщательное болометрическое изслёдованіе Доната показали, что въ инфракрасной части нётъ абсорпціонныхъ полосъ, чёмъ и объясняется выше упомянутый фактъ, что Кальете не получилъ ника-



кого разложенія углекислоты при помощи лучей, профильтрованныхъ чрезъ Тиндалевскій іодный растворъ.

Теперь мы должны перейти къ разсмотрѣнію второго изъ двухъ упомянутыхъ выше соображеній, касающихся связи между фотохимическимъ процессомъ и поглощеніемъ свѣта хлорофиломъ. Мы видѣли, что Жаменъ, Бекрель и Ломмель высказывали мнѣніе, что законъ Гершеля примѣнимъ къ этому случаю. Но мнѣ представлялось, что въ ихъ разсужденіи можно было усмотрѣть логическую ошибку, что между посылками и выводами не было надлежащей связи.

Законъ Гершеля подразумѣваеть, что фотохимическое дѣйствіе ограничивается тѣми лучами свѣта, которые поглощаются веществомъ, испытывающима химическое измѣненіе. Гершель самъ примѣнилъ этотъ законъ къ хлорофилу, показавъ, что онъ выцвѣтаетъ, линяетъ, какъ разъ въ тѣхъ лучахъ спектра, которые соотвѣтствуютъ полосамъ поглощенія.

Но въ разложени углекислоты мы имъемъ совершенно иной случай: вещество, подвергающееся разложению, безцвътный газъ, а поглощается свъть совсъмъ инымъ веществомъ—хлорофиломъ. Ръшительно не было возможности усмотръть здъсь прямого примъненія закона Гершеля, и воть почему я и не настаиваль на его примёненіи въ началё моихъ изслёдованій. Но по этой же причинѣ я одинъ изъ первыхъ привѣтствоваль и оцёниль все значеніе для физіологіи блестящаго открытія Фогеля—его оптическихз сенсибилизаторовь, еще въ то время, когда многіе авторитетные ученые отрицали самое открытіе<sup>1</sup>).

Это замѣчательное открытіе не только произвело революцію вь практикѣ фотографіи, но и доставило физіологу то недостающее логическое звено, отсутствіе котораго не дозволяло ему распространять законъ Гершеля на фотохимический процессъ, совершающийся въ зеленомъ листь. Вслъдъ за Фогелевскимъ открытіемъ дъйствія эозина, появилось изслѣдованіе Э. Беккереля надъ сенсибилизирующимъ дъйствіемъ хлорофила на чувствительную коллодіальную пластинку, такъ что безъ малаго черезъ годъ послѣ появленія моего перваго сообщенія (на конгрессь ботаниковь во Флоренціи) я уже могъ дать своимъ опытамъ раціональное объясненіе съ точки зрѣнія Фогелевской теоріи ассимиляторовъ. Эта мысль, что хлорофиль играетъ въ живомъ организмѣ роль оптическаго сенсибилизатора, которую я высказаль въ первый разъ въ 1875 году, теперь можеть считаться общепринятой, но, я полагаю, найдется немного ботаниковъ, которые имѣли бы случай видѣть фотографическое дѣйствіе хлорофила на чувствительную пластинку. Благодаря любезности покойнаго Э. Беккереля, я видёль въ 1877 году его превосходныя коллодіальныя пластинки, но теперь коллодіальный способъ мало распространенъ, и потому я пытался найти наиболѣе легкій способъ для демонстрированія действія хлорофила на обыкновенную броможелатинную пластинку. Спиртовые растворы хлорофила въ этомъ случав неудобны, и я нашель, что ихъ можно очень удобно замвнить хлорофилатомъ натрія, растворимымъ въ водѣ.

Воть пластинка (Ilford, ordinary), наполовину погруженная въ баню хлорофилата натрія и затѣмъ выставленная въ спектръ, ограниченный, при помощи желтаго свѣтофильтра, его наименѣе преломляющеюся частью. Ясно видно, что между тѣмъ какъ на обыкновенной пластинкѣ дѣйствіе свѣта останавливается приблизительно при линіи D, въ той ея части, которая была погружена въ хлорофиловую баню, выступаетъ рѣзкая широкая полоса, соотвѣтствующая главной абсорпціонной полосѣ хлорофила между линіями B и C. (фиг. 12).

Я старался провести аналогію между дѣйствіемъ хлорофила въ листѣ и въ фотографической пластинкѣ еще далѣе и показать, что

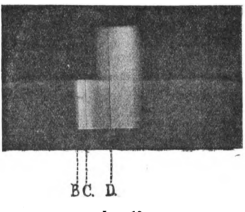
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обратно и Фогель былъ однимъ изъ немногочисленныхъ иймецкихъ ученыхъ, принявшихъ мон результаты, когда они еще отвергались всёми иймецкими боталиками.

хлорофилъ — оптическій сенсибилизаторъ не только въ смыслѣ Фогеля, но и въ смыслѣ сэра Уильяма Абнея.

Сэрь Уильямъ Абней, какъ извѣстно, признаетъ, что всякій оптическій сенсибилизаторъ, какъ общее правило, представляетъ изъ себя линючую краску, т.-е. быстро обезцвѣчивается подъ вліяніемъ свѣта. Классическія изслѣдованія сэра Джона Гершеля надъ обезцвѣчиваніемъ бумаги, окрашенной хлорофиломъ, уже доказывали, что хлорофилъ принадлежитъ къ этой категоріи. Вотъ отпечатокъ листа папоротника, полученный при помощи хлорофила. Листъ этотъ былъ наложенъ на пластинку изъ коллодіума, окрашеннаго хлорофиломъ. Послѣ непродолжительной экспозиціи на солнцѣ все поле выцвѣло и части, защищенныя листомъ, сохранили свою оригиналь-

ную окраску. Изображеніе фиксируется непродолжительнымъ погруженіемъ въ баню изъ мѣднаго купороса. Подвергая такія коллодіально-хлорофиловыя пластинки дѣйствію различныхъ лучей спектра, я убѣдился, что обезцвѣчиваніе вызывается тѣми же лучами, которые вызывають разложеніе углекислоты.

Мнѣ, можетъ быть, будетъ дозволено остановиться нѣсколько подробнѣе на этомъ важномъ вопросѣ о роли хло-



Фиг. 12.

рофилла, какъ сенсибилизатора. Сенсибилизаторы подраздѣляются обыкновенно на двѣ группы: на сенсибилизаторы химические и оптическіе. Первые считаются просто ноглотителями одного или болѣе продуктовъ реакціи, послёдніе въ то же время поглощають лучистую энергію. Оптическому сенсибилизатору въ то же время приписывается обыкновенно роль и химическаго, но обратное, конечно, не очевидно. Существование химическихъ сенсибилизаторовъ допускалось задолго до открытія Фогеля; много случаевъ такого дѣйствія можно найти въ известной, уже упомянутой книге Э. Беккереля, и потому еще въ 1871 году въ моемъ изслѣдованіи «Спектральный анализъ хлорофила» я указываль, что за хлорофиломъ можно признать роль сенсибилизатора въ этомъ чисто химическомъ смыслѣ. Я настаивалъ на томъ, что процессъ разложенія угольнаго ангидрида по существу процессъ диссоціаціи, что «скорость процесса диссоціаціи зависить отъ удаленія ея продуктовъ», «что растеніе дыйствуеть какъ поглотитель, постоянно нарушающій равновьсіе между угольнымъ ангидридомъ и продуктами его диссоціаціи», и наконецъ, что мы, въроятно, должны допустить существованіе двухъ видоизмѣненій хлорофила, подобныхъ гемо- и оксигемоглобину крови, при чемъ второй изъ нихъ способенъ образовать продуктъ, аналогичный карбонилъ-гемоглобину.

Въ то время мнѣ казалось, что эти два состоянія окисленія соответствують нормальному зеленому хлорофилу и тому, что сэрь Джорджъ Стоксъ назвалъ «измѣненнымъ» (modified) хлорофиломъ. (фиг. 3), такъ какъ мои опыты поставили внѣ сомнѣнія, что это послѣднее тѣло — продукть окисленія перваго. Но позднѣе я нашель новую реакцію хлорофила, которую я считаю крайне важной съ физіологической точки зрѣнія, теперь нами обсуждаемой. Когда на хлорофиловый растворъ умѣренной концентрации дѣйствують водородомъ въ моменть выдѣленія, получается почти безцвѣтное или блёдно-желтое тёло, обладающее при значительной концентрація превосходнымъ пурпуровымъ цвътомъ. Вещество это можетъ существовать только при полномъ отсутстви кислорода. Приходя въ прикосновение съ воздухомъ, оно почти моментально принимаетъ свой прежній зеленый цвѣть. Спектръ этого продукта возстановленія хлорофила (я предложилъ для него названіе протохлорофилина или проще протофилина) характеризуется при слабой концентраціи отсутствіемъ полось поглощенія въ наименье преломляющейся части спектра, но при достаточной концентрации представляеть ясную полосу, почти соотвётствующую II полосё хлорофила, и другую около IV, но безъ слёдовъ главной хлорофиловой линін I. Это быль первый случай полученія продукта, который отличался полнымъ отсутствіемъ того, что считалось главной характеристикой хлорофила. Очевидно, мы здёсь въ первый разъ имёли дёло съ производнымъ хлорофила, изъ котораго при его соприкосновении съ кислородонъ почти моментально обратно возрождается хлорофилъ.

Получивь эти столь важныя реакціи возстановленія и обратной регенераціи хлорофила въ его растворахъ, я приложилъ всъ старанія, чтобы доказать присутствіе протофилина въ живомъ растеніи. Такъ какъ образованіе хлорофила въ этіолированныхъ съянцахъ является реакціей окисленія (фактъ этотъ былъ установленъ въ моей лабораторіи Дементьевымъ въ 1873), то было естественно обратить именно въ этомъ направленіи свои поиски за протофилиномъ, такъ легко окисляющимся въ хлорофилъ. Указанія, встръчаемыя въ литературъ, впрочемъ мало къ тому поощряли. Такъ называемый этіолинъ нъмецкихъ ботаниковъ всегда представлялъ характеристическія спектральныя черты хлорофила. Мои первые шаги были также неудачны. Я получалъ, правда, растворы въ которыхъ II полоса была болъе ръзко выражена, чъмъ въ хлорофилѣ; она равнялась I, даже превосходила ее, но тщетно искалъ я растворовъ, въ которыхъ I полоса совершенно отсутствовала бы, пока не напалъ на мысль, что предосторожности, которыя до тѣхъ

поръ принимались, не были достаточны для точнаго устраненія дъйствія свъта. Я заключилъ горшки съ съменами, предназначенными для проростанія (лучшимъ матеріаломъ оказался подсолнечникъ), въ жестянки, которыя въ свою очередь помѣщались въ шкапу въ фотографической комнатѣ, а растворы приготовлялись въ той же темной комнатѣ съ соблюденіемъ предосторожностей, употребительныхъ въ ортохромной фотографіи. Результатомъ этого пріема было полученіе протофилина безъ слѣдовъ хлорофиловаго спектра.

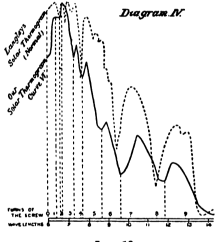
Такъ какъ красящая способность этихъ растворовъ незначительна, то пришлось изучать ихъ спектры въ трубкахъ въ <sup>1</sup>/<sub>2</sub> метра длиною. Обыкновенно 10 — 20 съмянодолей было достаточно для полученія необходимаго раствора для наполненія этой трубки. Но стоило выставить на свъть, на минуту, одну или даже часть съмянодоли, чтобы получить растворъ съ ясными, ръзкими полосами хлорофиловаго спектра. Эти факты ставятъ внъ всякаго сомнънія, что въ живомъ растеніи существуеть красящее вещество со свойствами возстановленнаго хлорофила, почти моментально превращающееся въ хлорофилъ подъ вліяніемъ свъта.

Конечно, было бы еще важные получить непосредственное доказательство присутствія этого продукта возстановленія хлорофила въ зеленомъ листъ; только установление этого факта могло бы быть принято какъ доказательство, что хлорофилъ играетъ роль химическаго сенсибилизатора. Но открытие его присутствия въ зеленомъ листь сопряжено съ несомнънными трудностями. Какъ я только что указаль, растворы протофилина обладають красящею способностью, несравненно более слабою чёмъ растворы хлорофила, и потому эти послѣдніе всегда могутъ маскировать ихъ присутствіе. Такимъ образомъ, допустивъ, что предполагаемое возстановленіе хлорофила совершается въ зеленомъ листъ, мы можемъ ожидать, что оно не обнаружится ни въ измѣненіи цвѣта листа, ни въ измѣненіи спектра его раствора, а развѣ только въ измѣненіи интенсивности зеленой окраски, въ извѣстномъ его выцвѣтаніи или поблѣднѣніи. Такая болье блёдная окраска листьевь, выставляемыхъ на свёть, дъйствительно неоднократно замъчалась, но обыкновенно ее приписывають перемѣщенію или измѣненію въ формѣ хлоропласть--предположение, какъ мнѣ кажется, мало въроятное въ примѣнении къ палисадной паренхимѣ, особенно когда лучи не падають въ направлении, строго параллельномъ продольной оси клёточекъ. Мнъ представляется весьма вёроятнымъ, что, по крайней мёрё, значи-

тельная часть этого выцвётанія зеленыхъ листьевъ можеть быть приписана превращенію хлорофила въ протофилинъ.

Подводя итогъ, мы можемъ слѣдовательно допустить существованіе не только двухъ, какъ въ крови, но даже трехъ состояній окисленія зеленаго вещества растенія. Эти превращенія, вѣроятно, послужать намъ исходной точкой для теоріи хлорофила какъ химическаю сенсибилизатора.

Представивъ доводы въ пользу предположенія, что хлорофиль играетъ роль сенсибилизатора въ обоихъ смыслахъ этого слова, т.-е. химическаго или поглотителя продуктовъ реакціи и оптическаго или поглотителя дѣятельныхъ лучей, я постараюсь сдѣлать еще шагъ далѣе и привести соображенія, заставляющія меня видѣть въ немъ не только одного изъ безчисленныхъ представителей этой группы, но и





вещество, совсѣмъ особенно приспособленное къ этой функція.

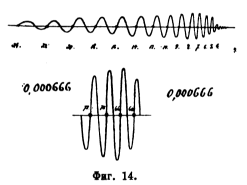
Съ самаго начала моихъ изслёдованій я быль убёждень, что такая по существу эндотермическая реакція, какъ диссоціація угольнаго ангидрида, должна стоять въ какомъ-нибудь отношения съ энергіей луча, принимающаго участіе въ процессъ. Въ то время физики не обладали никакими точными свёлёніями о распредѣленіи энергіи въ спектрѣ, но я тѣмъ не менѣе вполнѣ опредѣленно высказаль мысль, что будущія изслѣдова-

нія въ диффракціонномъ спектрѣ могутъ измѣнить ходячія представленія о тепловомъ эффектѣ различныхъ лучей и докажутъ, что наибольшей энергіей обладаютъ не инфракрасные лучи, а извѣстные лучи видимаго спектра—быть можетъ, тѣ самые, которые поглощаются зеленымъ растеніемъ—такъ что два максимума—энергіи и абсорбціи хлорофиломъ быть можеть, въ концѣ концовъ, совпадуть.

Эти мои предсказанія блистательно оправдались въ извѣстныхъ опытахъ Ланглея и сэра Вильяма Абнея. Я обратилъ вниманіе на это предвидѣнное мною совпаденіе въ небольшой замѣткѣ въ Comptes Reneus Парижской академіи вскорѣ послѣ появленія работы Лангея. Такъ какъ моя точка зрѣнія до сихъ поръ оспаривается, такъ какъ даже вѣрность моихъ ссылокъ подвергнута сомнѣнію Энгельманомъ, я считаю себя вынужденнымъ предъявить оригинальныя данныя. Вотъ кривыя обоихъ изслѣдователей, заимствованныя изъ статьи сэра Вильяма Абнея изъ «Proceedings» Королевскаго Общества за 1887 (фиг. 13). Максимумъ энергіи соотвётствуеть длинѣ волны, лежащей на двухъ третяхъ между 600- и 700-милліонными миллиметра, скажемъ, 666 (цифра, легко запоминаемая, такъ какъ это число Звѣря!). Максимумъ поглощенія лежитъ гдѣ - то на двухъ третяхъ между В и С., т.-е. между 686 и 656, — значитъ также приблизительно при 666- милліонныхъ миллиметра. Позднѣе Ланглей доставилъ еще другія данныя, которыя приведены на фиг. 10, такъ какъ мы вскорѣ будемъ имѣть случай къ нимъ обратиться. Должно замѣтить, что эти послѣднія данныя относятся къ тому, что Ланглей называетъ «высокимъ солнцемъ» — для средней интенсивности, за весь день, совпаденіе съ первой кривой (фиг. 13) было бы болѣе полное. Мы можемъ взглянуть на это соотношеніе еще съ другой точки зрѣнія. Здѣсь (фиг. 14) представлена попытка выразить относительныя амплитуды волнъ, соотвѣтствующихъ различнымъ частямъ спектра, и можно

усмотрѣть, что наибольшая амплитуда колебаній соотвѣтствуеть какъ разъ той части спектра, гдѣ лежить главная абсорпціонная полоса хлорофила (666) и максимумъ разложенія угольнаго ангидрида<sup>1</sup>).

Но, быть можеть, мы найдемъ еще болѣе убѣдительный аргументь въ пользу предположенія, что фотохимическое



дъ́йствіе лучей является функціей ихъ энергіи въ сравненіи дъ́йствія хлорофила и другихъ сенсибилизаторовъ, а еще боль́е въ сравненіи относительнаго дъ́йствія желтаго и синяго свъта въ только что приведенномъ опыть.

Существуеть факть, опирающійся на свидітельство такихъ опытныхъ наблюдателей, какъ Эдеръ и Фогель, и особенно ясно вытекающій изъ обстоятельнаго изслідованія Акуорта—именно, что оба максимума, абсорбціи світа сенсибилизаторомъ и фотографическаго его дійствія на сенсибилизированную пластинку, не представляють

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еще поразительнёе представится намъ это совпаденіе, если мы обратимся къ скалё электромагнитныхъ волиъ проф. П. Н. Лебедева ("Физическое Обозрёніе" 1901 г.). Изъ числа какихъ-нибудь 50 октавъ, на ней изображенныхъ, весь видимый спектръ занимаетъ всего одну; главная абсорпціонная полоса хлорофила занимаетъ, примёрно, десятую ея часть, и въ этомъ-то незначительномъ интервалё встрёчаются и maximum энергіи и maximum химическаго дъйствія.

строгаго совпаденія, при чемъ, какъ общее правило, этотъ послёдній всегда бываеть смёщень въ сторону краснаго конца спектра. До сихъ поръ не предложено никакого объясненія для этого факта, не предлагаеть его и Акуорть, хотя считаеть, что правило это стоить внѣ сомнѣнія и не встрѣчаеть ни одного исключенія. Но по отношенію къ хлорофилу въ изслёдованіе Акуорта, повидимому вкралась ошибка. Онъ полагаеть, что и хлорофилъ не представляеть исключенія изъ установленнаго имъ закона- что максимумъ фотографическаго действія не совпадаеть съ максимумомъ поглощенія въ I абсорпціонной полось, а смещенъ въ сторону краснаго конца спектра. При внимательномъ разсмотрѣніи его соотвѣтствующей фигуры возникаеть однако серьезное сомнёніе. Какъ во всёхъ случаяхъ, Акуорть даеть двѣ кривыя — абсорпціи и сенсибилизаціи, но въ дъйствительности его указанія по отношенію къ спектру хлорофила (какъ въ текстѣ, такъ и въ фигурѣ) представляются неточными. Воть его собственныя слова: «Die Absorption dieser Emulsion ist, was die Haupt und weniger brechbare Band betrifft, deutlich ausgeprägt. Dieses beginnt etwas vor C, erreicht bei C<sup>1</sup>/<sub>8</sub> D ein Maximum; jenseits desselben ist die Absorption nicht hinlänglich sharf zu verfolgen um sie genan zeichnen zu können».

Но мы знаемъ, на основани безчисленныхъ наблюдений, что главная абсориціонная полоса хлорофила лежитъ между В и С, а не между С и D. Наоборотъ, показаніе Акуорта, что максимумъ сенсибилизаціоннаго дъйствія лежитъ между В и С, т.-е. тамъ, гдѣ безчисленные наблюдатели помѣщаютъ главную полосу I хлорофила, — показаніе это согласно со всѣми другими свидѣтельствами. Начиная съ перваго опыта Э. Беккереля и кончая моими фотографіями, мы неизмѣнно встрѣчаемъ максимумъ фотографическаго дѣйствія между линіями В и С. Такимъ образомъ, Акуортъ помѣщаетъ максимумъ фотографическаго дѣйствія совершенно вѣрно, но максимумъ поглощенія несомнѣнно невѣрно, и только благодаря этой ошибкѣ у него хлорофилъ подходить подъ общее правило.

На дѣлѣ эти обѣ точки вполнѣ совпадають и въ силу этого совпаденія хлорофилъ представляетъ исключеніе изъ общаго правила относительно смѣщенія максимума фотографическаго дѣйствія въ красную сторону спектра (по сравненію съ максимумомъ поглощенія). Мнѣ представляется, что какъ это исключепіе, такъ и самое правило нашло бы себѣ объясненіе въ простомъ допущеніи, что фотохимическое дѣйствіе зависитъ не только отъ степени поглощаемости вызывающей его группы лучей (изъ которыхъ слагается абсорпціонная полоса), но и отъ относительной энергіи или амплитуды колебанія соотвѣтствующихъ волнъ. Въ каждой абсорпціонной полосъ (въ предълахъ видимаго спектра) сторона, ближайшая къ красному концу, будетъ состоять изъ лучей, обладающихъ большей энергіей, чёмъ сторона, ближайшая къ фіолетовому, и на основаніи только что сдёланнаго допущенія максимумъ фотографическаго авиствія долженъ смещаться въ эту сторону. Такъ будеть, пока мы не дойдемъ до той части въ красномъ, где оба максимума-абсорбціи и энергіи, совпадають. Въ этомъ мѣстѣ не будеть никакого повода для смѣщенія фотографическаго максимума, и мы такимъ образомъ получимъ объяснение для факта, почему хлорофилъ представляеть любопытное исключение изъ общаго правила, примѣнимаго ко всёмъ остальнымъ сенсибилизаторамъ. Конечно, самымъ лучшимъ experimentum crucis для провърки моей гипотезы, былъ бы опыть съ удивительной инфракрасной фотографіей сэра Вильяма Абнеяесли бы оказалась, что въ инфракрасной части спектра \*) законъ Акуорта извратился бы, максимумь фотографическаго дыйствія сталь бы перемѣщаться въ другую сторону, но попрежнему въ направленіи максимума энергіи. Конечно, такіе опыты лежать вис круга пъятельности ботаника.

А пока мнѣ кажется, что и тѣ факты, съ которыми мы только что познакомились, по отношенію къ сравнительному дѣйствію желтыхъ и синихъ лучей могутъ быть истолкованы въ смыслѣ предполагаемой связи между химическимъ процессомъ и энергіей луча. Мы можемъ въ дѣйствительности разсматривать этотъ случай какъ предѣльный, такъ какъ онъ дозволяетъ намъ непосредственное сравненіе дѣйствія двухъ группъ лучей, поглощаемыхъ однимъ и тѣмъ же тѣломъ на двухъ предѣлахъ видимаго спектра и слѣдовательно обладающихъ наибольшимъ различіемъ по отношенію къ присущей имъ энергіи. Мы видѣли, что если разлагающее СО<sub>2</sub> дѣйствіе лучей наименѣе преломлющейся части спектра выразится цифрой 100, то дѣйствіе лучей наиболѣе преломлющейся выразится цифрой 54.

Но мы должны еще принять во вниманіе различную степень поглощенія свѣта хлорофиломъ въ этихъ двухъ частяхъ спектра. Казалось бы, всего проще принять во вниманіе только видимыя абсорпціонныя полосы растворовъ, представляющихъ такую же степень концентраціи красящаго вещества, какъ и въ листѣ (мы увидимъ вскорѣ, какъ получаются такіе растворы). Такъ я въ дѣйствительности и поступилъ на первыхъ порахъ. Но эта оцѣнка только лишь приблизительная, такъ какъ невооруженный глазъ-плохой фотометръ для оцѣнки слабыхъ и главное постепенныхъ различій въ свѣтовомъ напряженіи. Какъ уже сказано выше, въ такихъ случаяхъ нужно прибѣгать къ пріему спектрофотометрическому. Выборъ

<sup>\*)</sup> То-есть на другомъ скатв кривой энергіи.

фотометра не безразличенъ; такъ, напримъръ, до послъдняго времени употребляемый спектрофотометрь Фирорта съ двойною щелью (примѣненный и Энгельманомъ въ его микроспектральномъ приборѣ) не внушаетъ довърія, какъ я это высказалъ немедленно по его появлении и позднъе доказалъ простымъ наблюдениемъ. Изо всѣхъ предложенныхъ спектрофотометровъ самымъ практичнымъ. т.-е. соединяющимъ точность съ простотой, я считаю спектрофотометрь Дарзонваля, которымъ пользуюсь уже много лѣть<sup>1</sup>). Воть спектрофотометрическія кривыя для растворовь нормальнаго и измльненнаго хлорофила (Стокса). А воть спектрофотометрическая кривая, соотвѣтствующая поглощенію свѣта однимъ листомъ клена подобнымъ тъмъ, съ которыми были произведены опыты съ желтымъ и синимъ свътомъ (фиг. 10 А). Приведенные къ нормальному спектру энергіи эти относительныя количества поглощенія свота выразятся площадями a, b, c, d, e и e, d, f, g, h. Общее количество энергіи всего видимаго спектра я заимствую, какъ уже сказано, изъ статьи Ланглея «Энергія и зрѣніе», помѣщенной въ Philosophical Magazine, за 1889 годъ. Относительныя количества энергіи поглощенной листомъ. соотвѣтственно этимъ площадямъ a, b, c, d, e и e, d, f, g, h, будуть 100 для желтаго и 70 для синяго свъта. Если мы сопоставимъ ихъ съ числомъ, выражающимъ разложение угольнаго ангидрида въ тѣхъ же группахъ лучей (100 для желтаго и 54 для синяго), то получимъ новый аргументъ въ пользу предполагаемой прямой связи между химическимъ процессомъ и энергіей луча (фиг. 10 В).

Принявь во вниманіе все сказанное, мы, кажется, въ правѣ допустить, что факты говорять въ пользу допущенія (по крайней мѣрѣ насколько это касается хлорофила), что фотохимическое дѣйствіе луча зависить не отъ одной только степени его поглощаемости, но и отъ энергіи или амплитуды колебанія входящихъ въ его составъ волнъ или другими словами, что изъ двухъ волнъ, одинаково поглощаемыхъ, наибольшее дѣйствіе окажеть та, которая обладаетъ наибольшей амплитудой колебанія. Съ этой-то точки зрѣмнѣ и представляется, что хлорофилъ, поглощающій тѣ именно лучи, которые обладаютъ наибольшей энергіей, можно считать не только сенсибилизаторомъ, но, можетъ быть, наилучшимъ изъ сенсибилизаторовъ, особенно приспособленнымъ къ своей функціи.

Я чувствую, что я не могу разстаться съ изложенными до сихъ поръ результатами моихъ изслѣдованій, не сказавъ нѣсколько

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1896 году я предъявлялъ въ ботаническомъ отдёлё общества любителей остествознанія, спектрофотометрическія кривыя для хлорофила и его производныхъ, полученныя при помощи этого спектрофотометра.

словъ относительно положенія, принятаго по отношенію къ нимъ самой обширной школой нѣмецкихъ физіологовъ, представленной Саксомъ и Пфефферомъ. Вотъ самое позднѣйшее мнѣніе, высказанное по этому поводу Саксомъ, когда ему, несомнѣнно, были извѣстны мои изслѣдованія. «Всѣ прямыя наблюденія показывають, что максимумъ выдѣленія кислорода лежитъ въ желтомъ свѣтѣ. Въ общемъ итогѣ всѣ до сихъ поръ произведенныя изслѣдованія относительно спектра хлорофила не обнаружили ни одного факта, который имѣлъ хотя бы малѣйшее физіологическое значеніе, — другими словами, мы знали бы о физіологической функціи хлорофила ровно столько же, если бъ намъ вовсе не былъ извѣстенъ его спектръ». Слова эти не нуждаются въ комментаріяхъ.

Также общеизвѣстно, что профессоръ Пфефферъ былъ долгое время моимъ оппонентомъ и самымъ отъявленнымъ сторонникомъ старой теоріи. Въ первомъ изданіи своего учебника онъ останавливается на моей работь и признаеть ее за экспериментальную ошибку, не заслуживающую вниманія. Но вскорѣ за появленіемь его книги, во мнѣніи ученыхъ обнаружился поворотъ въ пользу моей точки зрѣнія, благодаря Ванъ-Тигему во Франціи и профессору Сиднею Вайнзу въ этой странь. 1) Въ то же время Энгельманъ и Рейнкехотя при помощи методовъ, несравненно менбе точныхъ, чбмъ тб. которые были примѣнены мною, получили результаты, согласные съ моими. Пфефферу невозможно было далѣе защищать свою старую позищю, и во второмъ издании своей книги онъ фактически принимаеть мое воззрѣніе, но зато при обсужденіи вопроса не упоминаеть даже моего имени. Результаты, которые подлежали сомнѣнію, презрительно отвергались, пока они были связаны съ моимъ именемъ, --теперь, когда ихъ приходится признать върными, просто приписываются двумъ упомянутымъ нѣмецкимъ изслѣдователямъ. Мало того, для примиренія его прежней и современной точекъ зрѣнія имъ развивается еще новая теорія, столь же ложная, какъ старая. Профессоръ Пфефферъ утверждаетъ, что существуютъ двѣ различныя кривыя для того же процесса ассимиляція: одна первичная, соотвѣтствующая абсорпціонному спектру хлорофила, и другая, вторичная,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ преній, возникшихъ, согласно обычаю Королевскаго Общества. послѣ моей лекціи, я узналъ слѣдующую лестную для меня подробность. "Когда я",—сказалъ Вайнаъ,—"въ то время еще начинающій преподаватель, дошелъ въ своемъ курсѣ до главы объ ассимиляціи, я остановился въ недоумѣніи передъ рѣзкимъ противорѣчіемъ между нѣмецкими авторитетами и Тимирязевымъ. Мнѣ казалось, что Тимирязевъ правъ, но я все же обратился за совѣтомъ къ своему коллегѣ, также молодому фивику. Ознакомившись съ вопросомъ, онъ сказалъ: конечно, правъ Тимирязевъ. Этотъ молодой физикъ",—добавилъ Оксфордскій профессоръ,—"теперь лордъ Рейлей".

имѣющая максимумъ въ желтыхъ лучахъ. Но не трудно доказать, что этой вторичной кривой не существуетъ вовсе. Если бы Пфефферъ былъ правъ, то я долженъ былъ бы получить его вторичную кривую, но именно я первый и самымъ несомнѣннымъ образомъ получилъ первичную, т.-е. единственную, имѣющую реальное существованіе, поэтому онъ и былъ вынужденъ обойти молчаніемъ мон работы. Его вторичная кривая, помимо ея теоретической невѣроятности, просто фикція, выдвинутая впередъ, чтобы прикрыть его вынужденное отступленіе.

Указавъ на положеніе, принятое по отношенію ко мнѣ этими германскими физіологами, я тѣмъ болѣе чувствую себя вынужденнымъ высказать свою признательность покойному Эдмонду Беккерелю и Бертло, такъ какъ благодаря имъ мои труды проникли на страницы Comptes Rendus и Annales de Chimie et de Physique.

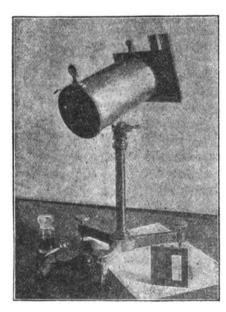
## II.

До сихъ поръ мы разсматривали нашу задачу съ ея качественной стороны, мы изучали фотолизъ, или разложение угольнаго ангидрида, и фотосинтезъ, или образование крахмала, въ ихъ зависимости отъ химическихъ и оптическихъ свойствъ хлорофила и относительной энерги дъйствующихъ лучей.

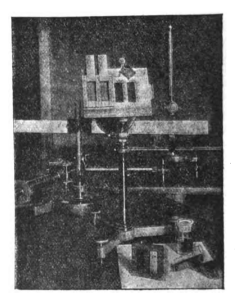
Теперь мы разсмотримъ то же явленіе съ качественной точки зрѣнія, т.-е. въ его отношеніи къ общему количеству падающей на зеленый листь энергіи,—попытаемся найти законъ, выражающій зависимость этого явленія отъ напряженія лучистой энергіи.

Эдмондъ Беккерель въ его неоднократно нами цитированной книгѣ «La Lumière, ses causes et ses effets», первый обратилъ вниманіе на количественный учетъ солнечной энергіи, слагающейся въ зеленомъ растеніи; онъ сдѣлалъ первую попытку опредѣленія того, что Горасъ Броунъ недавно такъ умѣстно назвалъ экономическима коэффиціентома этого фотохимическаго процесса. Онъ получилъ очень умѣренную цифру. Потенціальная энергія органическаго вещества, образуемаго культурой подсолнечника (одной изъ самыхъ продуктивныхъ), составляетъ <sup>4</sup>/1000 солнечной энергіи, выпадающей на данную площадь. Лѣсныя культуры даютъ только <sup>1</sup>/1000. Нѣсколько лѣтъ позднѣе (въ 1871 г.) я примѣнилъ тѣ же пріемы вычисленія къ болѣе опредѣленнымъ физіологическимъ даннымъ (вмѣсто агрономическихъ, которыя только и были въ распоряженіи Беккереля) и получилъ около 1%. Въ 1876 году мой старый другъ профессоръ Н. Мюллеръ сдѣлалъ въ первый разъ прямой опыть, помѣстивъ и листь, разлагавшій углекислоту, и пиргеліометрь въ одинаковыя условія. Онъ получиль до 5%, и эта оцёнка на мой взглядь слишкомъ высока, что можеть быть приписано тому, что его пиргеліометрическія данныя слишкомъ велики въ сравнении съ обыкновенно принимаемыми. Въ 1894 году я повторилъ этоть опыть, помъстивъ листь и пиргеліометръ въ одинаковыя условія, какъ будеть изложено далёе, и получиль цифру 3,3%. Должно замѣтить, что какъ въ опытахъ Мюллера, такъ и въ моихъ листья находились въ искусственной средѣ, въ газовой смѣси, содержавшей 5%-10% угольнаго ангидрида, дающей наиболье выгодные результаты. Совершенно недавно М. Горасъ Броунъ сдёлалъ въ высшей степени любопытное и гораздо болье затруднительное определение той же величины. Онъ произвелъ свой опыть при естественныхъ условіяхъ, т.-е. въ струв атмосфернаго воздуха съ его нормальнымъ содержаніемъ угольнаго ангидрида. Онъ получилъ 0,5%, но въ одномъ случав (когда воздухъ былъ обогащенъ угольнымъ ангидридомъ, такъ что содержание этого послѣдняго въ 5<sup>1</sup>/2 разъ превышало нормальное) эта цифра возросла до 2%.

Теперь, когда мы можемъ съ увѣренностью сказать, что разложение углекислоты вызывается только тъми лучами, которые поглощаются хлорофиломъ, становится очевиднымъ, что этотъ «экономическій коэффиціенть» должень прежде всего зависьть оть степени поглощенія свѣта зеленымъ веществомъ листа. Я считаю излишнимъ настаивать на томъ, какъ важно для физіолога знать эту величину, т.-е. ту долю солнечной энергіи, которую растеніе можеть использовать. Слёдующій термоскопаческій пріемъ, предложенный мною въ 1884 году, представляется мнѣ и теперь наиболѣе простымъ и точнымъ способомъ опредѣленія этой величины. Задача въ томъ видъ, въ какомъ она представляется въ дъйствительномъ листь, крайне сложна, вслъдствіе явленій свъторазсъянія, представляемыхъ кльточками и отдъльными зернами хлорофилаявленій очень сходныхъ съ тьмъ, которое представляетъ слой частичекъ серебра въ фотографической пластинкѣ, какъ это было недавно остроумно разъяснено сэромъ Вильямомъ Абнеемъ. Но эта задача можеть быть значительно упрощена, если вытсто естественнаго листа мы возьмемъ то, что можно назвать жидкимъ листомъ. Если при помощи стальной съчки мы высъчемъ изъ листа извёстную площадь и растворямъ зеленое вещество этого куска въ такомъ количествѣ алкоголя, которое выполнить вполнѣ стеклянную ванночку съ параллельными стенками, просвётъ которой представляеть ту же площадь, то мы получимъ жидкій слой красящаго вещества той же концетраціи. Если рядомъ съ этимъ растворомъ мы опредѣлимъ поглощеніе свѣта стекляпнымъ сосудомъ и растворителемъ, то разность этихъ двухъ величинъ дастъ намъ поглощеніе, которое должно быть приписано зеленому веществу листа. Всѣ измѣренія производились при помощи особой формы термоэлектрическаго столбика, придуманнаго мною еще въ 1870 году и первый разъ выполненнаго для меня самимъ старикомъ Румкорфомъ, — формы совершенно сходной съ той, которую недавно предложилъ Рубенсъ. Брусочки или проволочки (смотря по тому, какіе употребляются металлы), изъ которыхъ состоятъ термобатареи, спаиваются въ







Фиг. 16.

формѣ зигзага, такъ что оба ряда спаевъ обращены въ одну сторону (а не въ противуположныя, какъ въ столбикѣ Меллона). Когда одинъ изъ рядовъ обращенъ къ солнцу, а другой защищенъ экраномъ, мы измѣряемъ непосредственное солнечное лучеиспусканіе. Поставивъ на пути луча сосудъ съ растворомъ хлорофила, узнаемъ долю лучеиспусканія, пропускаемаго этимъ растворомъ и сосудомъ, и наконецъ, помѣщая только сосудъ съ растворителемъ, узнаемъ количество лучистой энергіи, пропускаемое этими средами. Разность между этими двумя послѣдними цифрами даетъ поглощеніе лучистой энергіи хлорофиломъ. Наконецъ, отношеніе этой величины къ первопачально опредѣленной даетъ ту долю лучистой энергіи



полненный въ 1889 году Ф. Пелленомъ (фиг. 15, 16).

На днѣ металлическаго цилиндра помѣщается только что описанная термобатарся, защищенная отъ колебаній температуры, которыя могли бы быть вызваны движеніями воздуха, пельмь рядомъ двойныхъ шелей. Въ пазу, впереди наружной пары шелей движется двойная ванночка для растворовъ, заключенная въ металлическую коробку, снабженную двумя поднимающимися вверхъ ставеньками. При опредѣленіи непосредственной инсоляціи одна изъ щелей закрывается металлической коробкой (понятно, съ опущенной ставенькой), при опредѣленіи поглощенія хлорофиломъ обѣ щели закрыты коробкой, понятно съ открытыми обѣими ставеньками. Я назвалъ этоть аппарать фотоактинометрома, такъ какъ онъ даетъ намъ мѣру для той доли лучистой энергіи солнца, которая можеть быть использована растеніемъ въ самой важной его функціи. Вотъ рядъ такихъ опредѣленій для одного и для трехъ листьевъ. Три-максимальное число листьевъ, которыхъ можно накладывать съ пользою для растенія; свёть, достигающій четвертаго, какь показаль профессоръ Мюллеръ, уже лишенъ химическаго дѣйствія <sup>1</sup>).

## Поглощеніе солнечной энергія хлорофиловъ листьевъ.

Непосредственный солнечный свѣтъ.

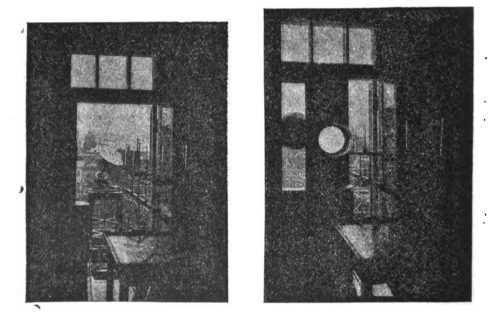
| Кленъ.                          |          |           |            |   |        |
|---------------------------------|----------|-----------|------------|---|--------|
| 1 листъ (средняя<br>3 листа ( » | ИЗЪ      | <b>32</b> | опытовъ).  | • | . 27%  |
| Злиста ( »                      | <b>»</b> | 4         | > ).       | • | . 31   |
| Липа.                           |          |           |            |   |        |
| 1 листъ ( »                     | 2        | 6         | »).        |   | . 29   |
| Злиста ( »                      | >        | 3         | »).<br>»). | • | . 35   |
| Дубъ.                           |          |           |            |   |        |
| 1 листь ( »                     | »        | 4         | » ).       |   | . 23,5 |
| Подорожникг.                    |          |           |            |   |        |
| 1 листъ                         | •        |           |            |   | . 23,4 |
| Potamogeton lucens.             |          |           |            |   |        |
| 1 листь ( »                     | >        | 8         | » ).       | • | . 20   |
|                                 |          |           |            |   |        |

<sup>1)</sup> Этотъ простой термоскопическій пріемъ всегда, гдѣ онъ примѣнимъ, должно предпочитать болѣе хлопотливой и менѣе надежной фотометрической одѣнкѣ поглощенія. Эта мысль высказана мною еще въ 1869 году.



| 76                         | Желтый свѣтъ. |     |     |              |    |   |        |  |  |  |
|----------------------------|---------------|-----|-----|--------------|----|---|--------|--|--|--|
| Кленъ.<br>1 листъ (        | >             | >   | 8   | >            | ). | • | . 13,8 |  |  |  |
| 70                         | Кра           | сны | асв | <b>ѣ</b> тъ. |    |   |        |  |  |  |
| <i>Кленъ.</i><br>1 листъ . |               | •   |     |              | •  | • | . 10   |  |  |  |

Прежде чѣмъ воспользоваться этими цифрами для обсужденія вопроса объ экономическома коэффиціентю и максимальномъ исполь-



Фиг. 17.



зованіи химическаго дѣйствія солнечнаго свѣта, нужно еще разрѣшить вторую изъ только что указанныхъ задачъ—опредѣлить зависимость химическаго дѣйствія отъ напряженія свѣта. Очень часто и совершенно произвольно допускають, что фотохимическое дѣйствіе пропорціонально напряженію свѣта, несмотря на то, что совершенно обратное доказано въ случаяхъ, гдѣ примѣнялись самые точные методы; стоитъ напомнить блестящія изслѣдованія сэра Вильяма Абнея надъ фотографическими пластинками.

Вліяніе напряженія свъта на разложеніе угольнаго ангидрида листомъ было изучено Волковымъ, Ванъ Тигемомъ, Крейслеромъ, Фаминцинымъ, Рейнке, но результаты ихъ не согласны между собою и трудно сравнимы, вслёдствіе чего я предпринялъ обстоятельное

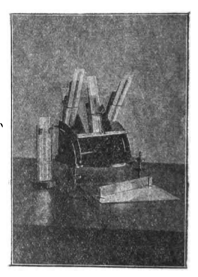


изслѣдованіе вопроса. Пріемы изслѣдованія, которые я употребляль, были слѣдующіе. Въ темной комнать при помощи большого геліостата Фуко (съ зеркаломъ въ 80-40 с. м.) и линзы (въ 25 с. м. діаметра) получается конусъ солнечныхъ лучей (фиг. 17. 18). По оси этого конуса располагается оптическая скамья въ два метра длиною со скалой, раздѣленной на сантиметры. По этой скамьѣ двигаются 5 подъемныхъ столиковъ, а на каждомъ изъ нихъ помъщается одинъ изъ вышеописанныхъ аппаратовъ (плоскихъ трубокъ, погруженныхъ въ ртуть), содержащихъ отръзки листьевъ равной площади. Разстоянія на скамь избираются такимъ образомъ, чтобы относительное напряжение свъта выражалось числами 1,  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{4}$ ,  $\frac{1}{8}$ ,  $\frac{1}{16}$ . при чемъ за единицу принималась непосредственная инсоляція (въ нормальномъ направлении) на разстоянии 2-3 часовъ по ту и по другую сторону полудня, когда колебание ея (какъ видно изъ наблюденій н. пр. Крова) не особенно велико. Каждый опыть. благодаря чувствительности газометрическаго метода, уже ранбе изложеннаго, длился не болѣе 15-20 минуть, такъ что можно было впередъ разсчитывать на безоблачное солнце. Эта форма опыта довольно хлопотлива, такъ какъ наблюдатель нуждается въ особой темной комнать и такихъ цённыхъ и громоздкихъ аппаратахъ, какъ большой гелюстать и такая же оптическая скамья, и потому позднье я придумалъ слъдующую форму простого переноснаго аппарата. На этотъ разъ для измъренія напряженія свъта я пользовался закономъ синусовъ. Металлическая платформа, вращающаяся вокругъ вертикальной оси, можеть въ то же время на шарньерѣ быть установлена въ направлении солнечнаго луча (для чего она снабжена діоптрами). Съ ней соединяются шарньерами же четыре другихъ маленькихъ платформочекъ (фиг. 19, 20). Каждая изъ нихъ получаетъ по прибору съ листьями. Эти четыре платформочки могутъ быть установлены подъ такими углами, что листья будуть получать свъть въ отношени 1,  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{4}$ ,  $\frac{1}{8}$ . Такъ какъ опытъ длится, какъ уже сказано. не долве 15-20, то наблюдатель можеть легко перемыщать общую платформу, такъ чтобы первый листь находился всегда подъ прямымъ угломъ къ падающему солнечному лучу. Понятно, здѣсь приходится принимать во внимание потерю свъта вслъдствие различнаго отражения и поглощенія подъ различными углами стенками сосудовь, и по этой причинѣ я предпочитаю въ этомъ случаѣ употреблять плоскія трубки. спеціально изготовленныя для меня извъстной фирмой Лейбольда въ Кёльнѣ. Онѣ сдѣланы изъ пластинокъ зеркальнаго стекла, спаянныхъ особой эмалью. Образчикъ того же стекла изслёдуется фотометрически, будучи помъщенъ на кругъ съ дъленіями передъ. щелью спектрофотометра Дарзонваля.

Третій пріемъ, которымъ я пользовался въ самомъ началѣ, заключался въ примѣненіи моего микроэвдіометра къ анализу пузырьковъ газа, выдѣляемыхъ водянымъ растеніемъ, напр., побѣгами Ellodea или еще лучше большими листьями Potamogeton lucens. Количества газа, выдѣляемаго въ одну минуту, вполнѣ достаточно для измѣренія и анализа, такъ что въ десять минуть тотъ же объектъ можетъ быть перемѣщенъ въ различныя точки на оптической скамьѣ. Конечно, этотъ пріемъ не имѣетъ притязанія на такую же степень точности, какъ первые два, но его недостатки лежать, какъ



Фиг. 19.



Фиг. 20.

уже сказано выше, въ самой природѣ водяного растенія. Съ другой стороны, онъ имѣетъ то несомнѣнное преимущество, что примѣняется къ одному и тому же объекту, такъ что всѣ индивидуальныя различія устраняются, а равно и промежутокъ временп такъ незначителенъ, что можно быть увѣреннымъ въ постоянствѣ свѣтового напряженія въ теченіе всѣхъ четырехъ или пяти операцій каждаго опыта.

Въ цѣломъ, эти опыты, произведенные различными методами надъ различными растеніями, дали сходные результаты, которые могутъ быть выражены въ слѣдующей кривой, гдѣ 100 означаетъ количество угольнаго ангидрида, разложенное при освѣщеніи листа лучомъ, падающимъ въ нормальномъ направлепіи около полудня. Разсмотрѣніе этой кривой допускаетъ слѣдующіе выводы.

1. Если принять во внимание всѣ степени напряжения, въ пре-

дѣлахъ которыхъ производились опыты, то о простой пропорніональности не можеть быть рѣчи. Должно добавить, что Рейнке производилъ опыты и при болѣе значительныхъ напряженіяхъ. Хотя онъ производилъ эти опыты при помощи мало надежнаго пріема счета пузырьковъ, но въ этихъ широкихъ чертахъ результаты его опытовъ могутъ заслуживать довѣрія. Подвергая свою вѣточку Ellodea дѣйствію свѣта сходящагося конуса лучей, онъ могъ опредѣлить вліяніе интенсивностей, превышающихъ непосредственную инсолящію въ 2, 4, 8, 16 разъ, и не могъ замѣтить никакого повышенія химическаго дѣйствія: кривая переходила въ линію, нараллельную абсциссѣ.

2. Максимальное дъйствіе достигается при напряженіи приблизительно равномъ половиню напряженія солнечнаго луча, непосредственно падающаго на листъ въ нормальномъ направленіи.

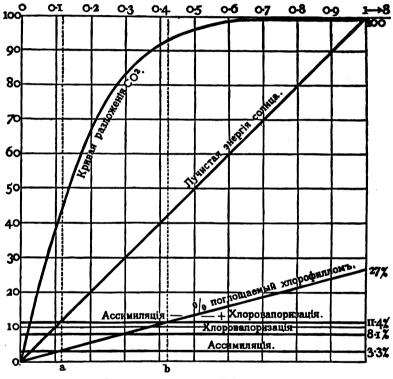
3. До извѣстной степени напряженія, дѣйствіе можно считать пропорціональнымъ ему. Пройдя извѣстную точку (указанную въ фиг. 21) дальнѣйшее возрастаніе напряженія не сопровождается приростомъ химическаго дѣйствія.

Мы должны теперь попытаться найти объяснение для общей формы этой кривой. Но, прежде чемъ перейти къ ея обсуждению, еще нужно коснуться одного соображенія касательно другой формы работы, производимой лучистой энергіей въ листь. Визнерь поставилъ внѣ сомнѣнія, что значительная часть испаренія воды, происходящаго въ зеленомъ листѣ, совершается на счеть лучистой энергіи, поглощаемой хлорофиломъ. Эту долю общаго процесса было предложено обозначить терминомъ хлоровапоризации. Мой старый другь, покойный профессорь Дегерень, открыль весьма любопытный факть, позднѣе подтвержденный профессоромъ Зорачеромъ и особенно Жюмелемъ-именно, что двѣ важнѣйшія функціи листаусвоеніе углерода и хлоровапоризація — въ известномъ смысле взаимнодополнительны; испарение воды падаеть въ присутствии угольнаго ангидрида. Эта связь представлялась бы совершенно естественнойразъ что тотъ же источникъ энергіи распредѣляется между двумя процессами — если бъ мы не знали, какъ великъ избытокъ солнечной энергіи, выпадающій на поверхность листа. Но теперь, когда мы знаемъ ту долю полной солнечной радіаціи, которая поглощается листомъ, мы можемъ попытаться въ общихъ чертахъ сравнить это количество лучистой энергіи, поглощаемой листомъ съ твиъ. которое затрачивается на двойную работу: на химическій пропессь усвоения углерода и на физический процессь хлоровапоризации.

Мы видёли, что поглощение хлорофиломъ одного листа достигаеть 27% падающей на него лучистой энергии (наклонная черта)

<sup>5</sup> 

солнца. Мы видѣли, что максимальный экономическій коэффиціенть при усвоеніи углерода въ нашемъ случав достигалъ (нижняя горизонтальная черта) 3,3%. Но сверхъ этого процесса, въ листѣ совершается физическій процессъ хлоровапоризаціи. Въ 1894 году я сдѣлалъ рядъ опредѣленій количества воды, испаряемой листьями при тѣхъ же условіяхъ, т.-е. въ тѣхъ же плоскихъ трубкахъ надъ ртутью. При данныхъ условіяхъ опыта—испареніи въ замкнутыхъ сосудахъ и насыщенной атмосферѣ—можно быть увѣреннымъ, что

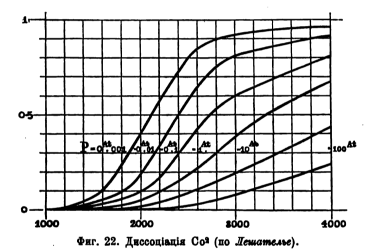


Фиг. 21. Диссоціація Со<sup>2</sup> въ листь.

большая часть явленія должна быть приписана хлоровапоризаціи <sup>1</sup>). Черта (вторая горизонтальная) изображаеть затрату лучистой энергіи на процессь хлоровапоризаціи (выраженную, какъ и въ предшествовавшихъ случаяхъ, въ процентахъ прямой инсоляціи). Эта затрата въ среднихъ цифрахъ достигаеть 8%. Наконецъ третья черта представляеть сумму затрать на работу, происходящую въ листь, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Позднів я сділаль нісколько сравнительныхъ опытовъ надъ зеленой и білой частью того же листа пестролистой Aspidistra, но количества данныхъ еще не достаточно для правильного вывода.

химическую, такъ и физическую, приблизительно = 11%. Эта черта въ извѣстной точкѣ (6) пересѣчетъ линію доступной листу, поглощаемой имъ энергіи. Начиная съ этой точки (влѣво), вся доступная листу энергія будетъ превращаться въ работу, и слѣдовательно два процесса: химическій и физическій, будутъ находиться въ антагонизмѣ, какъ это обнаружено Дегереномъ. Пройдя эту точку (влѣво), а конечно, и ранѣе ея, такъ какъ ни въ какомъ случаѣ экономическій коэффиціентъ не можетъ достигать 100%, листъ уже не будетъ получать лучистую энергію въ количествѣ, достаточномъ для поддержанія обоихъ процессовъ при ихъ максимумѣ, и кривая химическаго процесса, которую мы разсматриваемъ, должна быстро падать. Въ этой второй точкѣ (а) доступной хлорофилу энергіи уже не бу-



деть достаточно для поддержанія при его максимумѣ даже одного процесса усвоенія углерода. Этихъ соображеній, я полагаю, достаточно для объясненія первой (львой) половины нашей кривой.

Я могу добавить, что эти результаты вполнѣ согласны съ позднъйшими превосходными опытами Г. Брауна и Ескомба. При непосредственномъ солнечномъ свътѣ экономическій коэффиціентъ у нихъ былъ 27%. Когда напряженіе падало до одной десятой, экономическій коэффиціентъ возросъ до 95% или почти вся доступная энергія превращалась въ работу.

Слѣдующій вопросъ, который намъ предстоить разъяснить, — причина той формы, которую кривая принимаеть въ своей верхней части, представляется болѣе загадочнымъ. Конечно, простѣйшее объясненіе для такого теченія химическаго процесса заключалось бы въ предположеніи, что, начиная съ извѣстной точки, лучистая энер-

5\*

гія, падающая на листь, будеть въ избыткѣ. Но можно ли допустить, что солнечная энергія можеть быть въ избыткѣ, помня, какой скромной цифрой выражается экономическій коэффиціенть химической работы?

Очень часто можно слышать мнёніе, что химическій процессь. совершающійся въ зеленомъ листь, представляется парадоксальнымъ. Въ самомъ дѣлѣ онъ совершается при обыкновенной температурѣ, между темъ какъ химическое явление, лежащее въ его основедиссощація угольнаго ангидрида-можеть быть воспроизведено въ нашихъ лабораторіяхъ лишь при очень высокихъ температурахъ, измѣряющихся тысячами градусовъ. Воть діаграмма (фиг. 22). Лешателье, изображающая ходъ диссоціаціи угольнаго ангидрида въ зависимости оть температуры и давленія. Но этоть парадоксь, конечно, только кажущійся, и, если я не ошибаюсь, еще графъ Румфордъ показалъ, какимъ образомъ то, что онъ называлъ «химическимъ свойствомъ свёта», можеть быть сведено къ дъйствію вызываемой имъ высокой температуры. Въ его мемуаръ Изслъдование химических свойства, приписываемых свюту, мы встрёчаемъ слёдующее мёсто: «теплота, вызываемая поглощениемъ лучей свѣта, должна по необходимости существовать, по крайней мёрё въ момента ся появленія, въ почти безконечно малых пространствах, а отсюда вытекаеть, что только вь телахъ, которыя немыслимо малы, можеть она вызывать прочныя дъйствія (durables effects), сколько-нибудь соотвѣтствующія ея высокому напряжению». Еще ранье, въ мемуарь О распространеніи тепла во жидкостяхо, графъ Румфордъ приненяеть этоть принципъ малыхъ пространствъ, т.-е. малой сферы дъйствія, которой ограничивается фотохимическое дѣйствіе, и къ занимающему насъ случаю. Воть его слова: «не можеть ли наша гипотеза относительно высокаго напряженія тепла, развивающагося тамъ, гдѣ свѣть задерживается.... помочь намъ въ объяснении того образования чистаго воздуха (pure air), которое обнаруживается въ великольпныхъ опытахъ д-ра Ингенгуза, когда зеленые листья живыхъ растеній, погруженные въ воду, подвергались действію солнечныхъ лучей».

Подъ малыми пространствами графъ Румфордъ, вѣроятно, разумѣлъ пространства молекулярныя, но мнѣ представлялось, что было бы интересно провѣрить его гипотезу и болѣе грубымъ, приблизительнымъ путемъ. Теперь, когда мы увѣрены, что явленіе совершается въ хлоропластѣ и зависитъ только отъ тѣхъ лучей, которые поглощаются хлорофиломъ, мы можемъ попытаться получить приблизительное представленіе о сферѣ дѣйствія солнечныхъ лучей и объ интенсивности этого дѣйствія. Необходимыя данныя для этого вычисленія будуть слёдующія: общее количество лучистой энергіи, измёряемое пиргеліометромъ; общая площадь, ограниченная кривою Ланглея, показывающею распредёленіе энергіи въ спектрё; часть этой площади, соотвётствую щаяспектру поглощенія отдёльнаго хлоропласта, и наконецъ толщина слоя красящаго вещества въ этомъ хлоропластё.

Общее количество солнечной энергіи установлено довольно согласными данными Крова, Ланглея и Савельева. Мнѣ также приходилось дѣлать наблюденія съ переноснымъ актинометромъ Крова. Я полагаю, мы будемъ всего ближе къ истинѣ, принявъ цифру 1,3 калоріи на квадратный сантиметръ въ минуту.

Часть энергія, соотвѣтствующая поглощенію отдѣльнымъ хлоропластомъ, была опредѣлена слѣдующимъ образомъ. Сорби-Браунинговскій микроспектроскопъ былъ примѣненъ какъ простой колориметръ (т.-е. безъ призмы) для полученія раствора хлорофила той же концентраціи, какъ въ хлоропластѣ<sup>1</sup>). Этотъ растворъ былъ изслѣдованъ при помощи спектрофотометра Дарзонваля.

Касательно послёдняго пункта --- толщины слоя красящаго вещества-инъ приходится стать въ разръзъ съ ходячими идеями, распространенными между физіологами. Обыкновенно принимають, что зеленое вещество распредвлено во всемъ протопласть. Но уже много льть тому назадь Негели, при помощи слёдующаго простого наблюденія, показаль, что оно ограничивается его поверхностью. Если на микроскопическій препарать, заключающій хлорофиловыя зерна (Hereли наблюдаль зерна Clivia и Aspidistra) подействовать водой, то они лопаются и зеленая оболочка или шелуха принимаеть чаще всего форму двухъ створокъ. Я неоднократно повторялъ наблюдение Негели надъ хлоропластами Fajus, болѣе удобными вслѣдствіе ихъ значительныхъ размъровъ. Освобожденные изъ клъточекъ хлоропласты разсматриваются въ сахарномъ растворъ такой концентрация, въ которой они нисколько не изм'вняются. При разбавлении раствора водой наступаеть моменть, когда зерна лопаются. Прибавляя въ этоть моменть раствора м'днаго купороса, можно задержать ихъ въ этой стадіи, и если еще прибавить зозина, то получаются очень изящные препараты, напоминающіе почку розоваго мака съ ея двустворчатой чашечкой. Другой способъ для изученія распредѣленія красящаго вещества въ зернѣ заключается въ наблюденіи его ВЪ КДАСНОМЪ СВЕТЕ: ТОГЛА МОЖНО ЗАМЕТИТЬ. ЧТО ТАКЪ НАЗЫВАЕМЫЯ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ дъйствительности былъ взятъ растворъ половинной концентраціи; причина, почему я такъ поступилъ, выяснится ниже, когда будетъ ръчь о строеніи хлоропласта.

grana выступають въ видѣ черныхъ точекъ, распредѣляющихся тонкимъ слоемъ на поверхности.

Если мы желаемъ примърно оцънить толщину этой цвътной пленки — строгое измърение конечно здъсь невозможно — то получаемъ величину приблизительно въ <sup>1</sup>/<sub>10</sub> микрона.

Вооружившись всёми этими необходимыми данными, мы можемъ наконецъ получить приблизительное представленіе о температурѣ, которая могла бы быть достигнута въ этомъ слоѣ хлорофиловаго пигмента, предполагая, конечно, что вся эта лучистая энергія могла бы накопляться безъ обратнаго излученія. Мы получаемъ поразительную цифру—около 6000<sup>0</sup>!

Я знаю изъ собственнаго опыта, какъ трудно свыкнуться съ такими цифрами. Но некоторыя аналогіи намъ въ этомъ помогуть. Когда мы ударяемъ сталью о кремень въ отвѣсномъ направленія, мы конечно достигаемъ только незначительнаго повышенія температуры, но если искуснымъ ударомъ по касательной мы сосредоточиваемъ всю затраченную энергію на небольшомъ отскакивающемъ осколкѣ, мы доводнить его до бѣлаго каленія. Или остановимся на аналогіи, болѣе близкой къ нашему случаю: при помощи собирательнаго стекла мы получаемъ на солнцъ температуры въ тысячи градусовъ, какъ это было недавно осуществлено профессоромъ Церасскимъ. Въ этомъ случав мы концентрируемъ солнечный свъть въ плоскости, вертикальной къ направлению луча, но мы можемъ сдёлать то же самое и по третьей оси, т.-е. въ направлении самаго луча, уменьшая толщину поглощающаго свъть слоя. Было вычислено, что платиновая (вычерненная) пластинка не толще <sup>1</sup>| 500 милиметра, будучи выставлена на солнечный свёть могла бы расплавится понятно все въ томъ же предположении, что могло бы быть устранено обратное излучение. Да и на практикѣ увеличение чувствительности современныхъ термоскопическихъ приборовъ (болометра, термоэлектрического столбика Рубенса и пр.) основано на уменьшении толщины воспринимающихъ лучи металлическихъ частей. Мнъ кажется, что и на этотъ разъ можно повторить остроумныя слова Г. Брауна: мы все болѣе и болѣе убѣждаемся, что растеніе обладаеть гораздо болёе основательными свёдёніями по физике, чёмъ мы готовы допустить.

Конечно, объ этихъ высокихъ температурахъ, какъ таковыхъ, не можетъ быть и рѣчи, и если я настаиваю на этомъ термометрическомъ сравненіи для разъясненія дѣйствія той лучистой энергіи, которая накопляется въ такое короткое время въ такомъ ничтожномъ пространствѣ, то лишь съ цѣлью показать несостоятельность выше приведеннаго парадокса и указать на аналогію съ процессомъ диссоціаціи, такъ превосходно изученнымъ химиками. Въ дѣйствительности мы, вѣроятно, имѣемъ здѣсь дѣло съ процессомъ, обратнымъ тому, который Видеманъ назвалъ *хеми-люминесцекціей*, т.-е. съ прямымъ переходомъ лучистой энергіи въ химическую работу безъ промежуточной, хотя бы скоропреходящей стадіи высокой температуры. Такимъ путемъ легко объяснился бы кумулирующій, интегрирующій характеръ фото-химическихъ процессовъ. Въ отсутствіи угольнаго ангидрида, лучистая энергія, не превращающаяся непосредственно въ химическую работу, проявляется какъ теплота, ускоряющая процессъ хлоровапоризаціи.

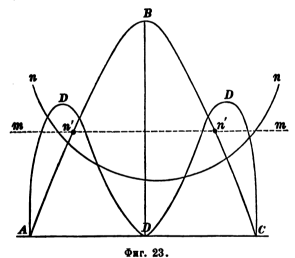
Возвращаясь къ нашей кривой, изображающей связь между напряженіемъ свёта и количествами диссоціированнаго въ листѣ угольнаго ангидрида и сравнивая ее съ диссоціаціонной кривой Лешателье, мы, можеть быть, въ правѣ приписать ихъ бросающееся въ глаза сходство той же причинѣ. Не можемъ ли мы допустить, что въ извѣстной точкѣ, гдѣ кривая принимаетъ горизонтальное направленіе, температура хлорофиловой пленки — позволяю себѣ ради аналогіи еще разъ прибѣгнуть къ этому термину—напряженіе энергіи, накопляющейся въ такомъ маломъ пространствѣ, такъ высоко, что диссоціація угольнаго ангидрида (при данномъ парціальномъ давленіи) будетъ полная. Понятно, что пройдя эту точку, никакое дальнѣйшее повышеніе температуры не будетъ уже оказывать вліянія на химическій процессъ, и кривая получить направленіе, параллельное абсписсѣ.

Конечно, я не утверждаю, что обѣ цифры вполнѣ совпадають (у меня половина 6000°, т.-е. приблизительно 3000°), но во всякомъ случаѣ это величины одного порядка. Какъ бы то ни было, мы должны допустить, что въ тонкой плёнкѣ хлорофила, въ которой осуществляются условія, тождественныя съ дѣйствіемъ очень высокой температуры, между тѣмъ какъ окружающая среда остается холодной, частицы угольнаго ангидрида находятся въ состояніи, особенно благопріятномъ для ихъ диссоціація, очень сходномъ съ тѣмъ, которое наблюдается въ классической tube chaud et froid Ганри Сентъ-Клеръ Девиля.

Эти соображенія касательно крайней тонины слоя хлорофиловой пленки приводять и къ иного рода соображеніямъ, значеніе которыхъ нельзя не отмѣтить. Мы въ первый разъ получаемъ хотя бы приблизительное представленіе о степени концентраціи красящаго вещества въ хлоропласть. Если принять за единицу концентрацію раствора, представляющаго въ толщинь 1 с. м. типическую изумрудно - зеленую окраску и характеристическій спектръ (съ 4 полосами), то придемъ къ довольно неожиданному заключенію, что въ естественномъ состояніи въ хлоропласть концентрація пигмента будеть приблизительно въ 4000 разъ болье. Практически это будеть почти твердое состояніе, и поверхностный цвъть его будеть почти черный. Изъ этого факта можно сдълать два немаловажные вывода. Во-первыхъ, получается объясненіе для почти полнаго отсутствія флуоресценціи, которымъ отличаются живые зеленые органы. Изъ обстоятельнаго изслѣдованія Вальтера вытекаеть, что флуоресценція быстро падаеть съ концентраціей раствора. Если принять во вниманіе состояніе концентраціи хлорофила въ хлоропласть, то можно себѣ объяснить это отсутствіе флуоресценціи и въ то же время должно допустить, что химическій процессь, совершающійся въ хлорофиль, будеть тыть болье энергиченъ, чыть слабье флуоресценція, такъ какъ извъстенъ фактъ, что растворы хлорофила, представляющіе наименьшую флуоресценцію, всего легче обезцвѣчиваются при выставленіи на свѣтъ.

Другой выводъ, пожалуй, еще болье существенъ. Неоднократно повторялась мысль, что хлорофиль, извлеченный изъ растенія, утрачиваеть свою способность разлагать угольный ангидридь, въ подтвержденіе чего приводились опыты въ которыхъ растворъ хлорофила, выставленный на свёть въ прикосновение съ угольнымъ ангидридомъ не разлагалъ его. Теперь мы видимъ, что всѣ эти опыты лишены убъдительной силы, такъ какъ условія совсѣмъ не тѣ, что въ хлоропласть. Все равно, какъ если бы мы желали опредълить поглощение свъта сажей и взяли для этого не чистую сажу, а смъсь одной ея части и 4000 частей окиси цинка. Хлорофиль, собственно говоря, почти черное тело, и если мы его называемъ зеленымъ, то приблизительно въ томъ же смыслё, въ какомъ мы пожалуй могли бы назвать сажу желто - бурой, такъ какъ въ тонкомъ слов она дъйствительно такого цвъта. Въ растворахъ хлорофила, которые употреблялись до сихъ поръ, то же количество энергіи, которое въ хлоропласть сосредоточено въ тонкой пленкь, распредълено въ слов жидкости, толщина котораго въ тысячи разъ болѣе. Я не хочу этимъ сказать, что опыть съ хлорофиломъ въ состояни большой концентраціи должена дать положительные результаты, но онъ можета ихъ дать и во всякомъ случаѣ обратное не доказано. По крайней мёрё я не вижу, почему хлорофилъ сохраняеть свое дёйствіе какъ сенсибилизаторъ на Ag Cl и Ag Br, а долженъ утратить это свойство по отношенію къ угольному ангидриду-различіе двухъ явленій, конечно, только количественное, а не качественное.

Прежде чѣмъ покинуть обсужденіе этой кривой, я желалъ бы указать на нѣкоторые выводы, которые можно сдѣлать изъ этого закона зависимости усвоенія углерода отъ напряженія свѣта въ прим'вненіи къ изв'єтнымъ фактамъ, касающимся географическаго распреділенія и біологическихъ особенностей растеній. Хорошо изв'єстенъ фактъ, что въ высшихъ широтахъ растеніе требуетъ болье короткаго промежутка времени для достиженія изв'єстныхъ стадій развитія, чытъ въ низшихъ широтахъ. Это обыкновенно приписываютъ большой продолжительности дня. Но в'єдь и солнце стоитъ тогда не такъ высоко, и до той поры пока предполагалось, что д'я св'ята пропорціонально его напряженію, это объясненіе было очевидно неудовлетворительно. Теперь, когда мы знаемъ, что только приблизительно половина непосредственной полуденной инсоляція можетъ быть использована, мы можемъ легче понять, что болѣе долгій періодъ при менѣе значительной высотѣ солнца оказывается болѣе полезнымъ чѣмъ періодъ, болѣе короткій при болѣе высокомъ стояніи солнца.



Мы въ правѣ сдѣлать еще шагъ далѣе и придти къ заключенію, что значительное напряженіе солнечныхъ лучей около полудня можетъ быть не только безполезно для растенія въ отношеніи усвоенія углерода, но прямо вредно, какъ вызывающее усиленное испареніе, которое можетъ даже грозить самому существованію растенія въ періоды засухъ. Ботаникамъ хорошо знакомы самыя разнообразныя формы и движенія листьевъ, начиная съ пушистости верхней поверхности и оканчивая вертикальнымъ положеніемъ (ребромъ къ зениту) пластины, постояннымъ, какъ у растенія-компаса, или періодическимъ (около полудня), какъ у многочисленныхъ растеній, представляющихъ явленія дневного сна. Всѣ эти особенности справедливо разсматриваются, какъ приспособленія, сводящія къ минимуму

процессъ испаренія. Но можно было бы подумать, что эта экономія въ испареніи не можеть быть осуществлена безъ соотвѣтственнаго ущерба для усвоенія углерода. Избъгая жажды, растеніе будеть страдать отъ голода. Теперь мы можемъ быть увѣрены, что на дѣлѣ этого не будеть, такъ какъ уже половины полуденной инсоляция достаточно для поддержанія максимальнаго питанія. Здёсь мы имбемъ дневную кривую инсоляціи въ калоріяхъ (по Крова), переведенную на горизонтальную поверхность обыкновеннаго листа, и двойную кривую, изображающую количество лучистой энергіи, доступную листу растенія компаса съ его пластинами, расположенными въ плоскости меридіана, ребромъ кверху (фиг. 23). Если мы припомнимъ вновь, что только половина эпергіи, доставляемая солнцемь въ полдень, можеть быть использована въ процессъ усвоенія углерода то легко усмотринь. что площади А. 1. n. С. для горизонтальнаго и А. D. D. С. для вертикальнаго листа мало одна отъ другой отличаются, между тёмъ какъ въ этомъ послёднемъ случав растение будетъ ограждено отъ зловреднаго двиствія большого избытка лучистой энергіи въ часы. близкіе къ полудню, когда влажность атмосферы (кривая nn) нанменьшая и слёдовательно испареніе наиболёе сильное.

Тѣ же соображенія примѣнимы и къ листьямъ, имѣющимъ бѣлое опушеніе на *верхней* поверхности которое можно уподобить матовому стеклу <sup>1</sup>). До тѣхъ поръ пока этотъ экранъ не ослабляетъ напряженія свѣта ниже его половины около полудня (при нормальномъ направленіи луча), растеніе будетъ въ выгодѣ по отношенію къ испаренію безъ ущерба для питанія.

Мы можемъ этимъ ограничить тѣ выводы, которые вытекають изъ разсмотрѣнія оптическихъ свойствъ хлорофила. Въ противность Саксу, мы въ правѣ сказать, что все, что намъ извѣстно о функціи хлорофила, можетъ быть выведено изъ его оптическихъ свойствъ, и этотъ выводъ вполнѣ понятенъ, такъ какъ процессъ усвоенія углерода—въ то же время процессъ усвоенія солнечнаю свыта<sup>3</sup>) Такимъ образомъ функція хлорофила можетъ быть по праву названа космической функціей растенія. Профессоръ Больцманъ, въ замѣчателной рѣчи, произнесенной въ Вѣнской академіи въ 1886 году, выра-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опушеніе нижней поверхности служить только какъ средство для задержанія движеній воздуха а, можеть быть, какъ "фонъ", отражающій обратно лучи світа для ихъ вторичной химической утилизаціи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ усвоении свъта растениемъ-такъ озаглавлена моя первая русская работа (1875)-совсътъ недавно я съ удовольствіемъ встрётнять это выраженіе въ Naturphilosophie проф. Оствальда.

зиль эту мысль въ очень краснорёчивой формё. «Всеобщая борьба за существование, охватывающая весь органический мірь, не есть борьба за вещество: химические элементы органическаго вещества находятся въ избыткъ въ воздухъ, водъ и земль; это также не борьба за энергію, — она, къ сожалѣнію, въ непревратимой формѣ. въ формѣ теплоты, щедро разсѣяна во всѣхъ тѣлахъ; это борьба за энтропию, становящуюся доступной при переходь энерги оть пылающаго солнца къ холодной земль. Для возможнаго использованія этого перехода развертываеть растеніе неизмѣримую поверхность своихъ листьевъ и вынуждаетъ солнечную энергію, прежде чёмъ она упадеть до уровня температуры земли, вызывать, какими - то ближе не изслёдованными путями, химические синтезы, еще невёдомые нашимъ лабораторіямъ. Продукты этой-то химической кухни и составляють предметь борьбы въ животномъ царствѣ». Съ такой точки зрѣнія, изслѣдованный нами вопросъ о космической роли растенія является какою-то пограничною областью между двумя великими научными обобщеніями прошлаго вёка, связанными съ именами Лорда Кельвина и Чарлза Дарвина-между ученіемъ о разсѣяніи энергіи и ученіемъ о борьбѣ за существованіе. Съ чувствоиъ глубокаго благоговѣнія предъ памятью великаго ученаго вспоминаю я слова много лёть тому назадъ слышанныя въ Даунь изъ устъ самого покойнаго Дарвина: «Хлорофилъ это, быть можеть, самое интересное изъ органическихъ веществъ».

Если, такимъ образомъ, мы въ правѣ считать, что наши современныя представления о космической природѣ процесса, совершающагося въ зеленомъ растении, являются плодомъ блестящихъ завоеваний современной физики, то, съ другой стороны, только справедливо попытаться найти первыхъ піонеровъ этой важной научной иден о связи между растительнымъ міромъ и солнцемъ, проявляющейся въ хлорофиловой функціи. Прежде всего нужно отдать полную справедливость Сенебье, вполнѣ проникнувшемуся идеей объ этой удивительной связи. Но еще ранье этого заключенія, мы должны воздать должное одной научной теоріи, которая слишкомъ часто упоминается только какъ примъръ абераціи человъческаго ума. Я разумъю теорію флогистона. Конечно, можно было ожидать, что теорія, имѣвшая своими адептами такихъ ученыхъ, какъ Пристлей, какъ Кавендишъ, не могла быть просто признана абсурдомъ, и мы дъйствительно знаемъ, что Гельмгольцъ и особенно Одлингъ сдълали попытку ся реабилитации. Для того чтобы схватить истинный смысль этой знаменитой теоріи. мы должны только подставить вытсто этого злополучнаго слова «флогистонъ» болѣе привычное намъ выраженіе-потенціальная энергія, и мы увидимъ, какъ близки были основныя представленія защитни-

Digitized by Google

ковъ флогистона о занимающемъ насъ явленіи къ нашимъ современнымъ понятіямъ. Стоитъ остановиться на слёдующихъ словахъ Сенебье; «Мнѣ кажется, что я вижу, какъ частицы свѣта соединяются съ тёлами; я хотѣлъ бы думать, что этотъ свѣть вновь будетъ поражать мои взоры въ пламени горючихъ веществъ; мнѣ кажется, что онъ образуетъ эти смолы, съ которыми имѣетъ такъ много сродства, эти маслянистыя вещества, насыщенныя его теплотой, его пламенемъ, эти спиртовыя частицы сѣмянъ и плодовъ, пропитанныя его огнемъ... Наконецъ: этотъ флогистонъ, который солнце отлагаетъ въ растеніи, не будетъ ли онъ источникомъ того, который обращается въ другихъ царствахъ природы?»

Когда ботаникъ-туристъ, посёщающій женевскій ботаническій садъ, останавливается передъ рядомъ мраморныхъ бюстовъ знаменитыхъ ботаниковъ, уроженцевъ этого города, съ Сенебье на первомъ планѣ, онъ можетъ быть увёренъ, что стоитъ при колыбели физіологической ботаники XIX вёка, точно такъ же какъ въ наши дни, если бъ онъ хотѣлъ увидать, откуда несомнѣнно начнется современное движеніе зарождающагося столѣтія онъ долженъ направить свои шаги въ другой ботаническій садъ, поближе къ намъ <sup>1</sup>), и привѣтствозать въ Джодрельской лобораторіи новую точку отправленія по пути, впервые проложенному Сенебье и Соссюромъ.

Въ нашемъ историческимъ обзорѣ, мы должны однако отступить еще на одно столѣтіе. Сенебье, съ его обычной правдивостью, упоменаеть автора, которому онъ самъ обязанъ своими основными представленіями о связи между свѣтомъ и веществомъ. Мы найдемъ эту мысль въ книгѣ, «написанной», какъ насъ увѣдомляеть самъ авторъ, «по желанію нѣкоторыхъ членовъ королевскаго общества и читанной въ его засёданіяхъ». Мы должны открыть «третью книгу» Оптики и прочесть «Вопросъ 30», начинающийся словами: «Не могуть ли грубыя тёла и свёть взаимно превращаться и не могуть ли тела получать значительную часть своей деятельности отъ частицъ свъта, вошедшихъ въ ихъ составъ? Потому что всѣ горючія тела при нагрёваніи выдёляють свёть до техъ поръ, пока остаются достаточно нагрѣтыми, и, наобороть, свѣть задерживается тёлами, когда ударяется о ихъ частицы, какъ это было выше показано». Нѣсколькими строками далѣе, мы читаемъ снова: «Превращеніе тьлъ въ свъть и свъта въ тьла совершенно согласно съ общимъ порядкомъ природы, которая, повидимому, любитъ (is delighted) превращенія», и наконецъ, вслѣдъ за перечисленіемъ примѣровъ такихъ превращений, слёдуеть заключение --- «въ ряду такихъ разнообразныхъ

<sup>1)</sup> Ботаническій садъ Кыю близъ Лондона.

и странныхъ превращеній почему бы природѣ не превращать твла въ свѣтъ и свѣтъ въ твла?»

Если, по прочтеніи этихъ строкъ, мы обратимся къ микроспектру и увидимъ, какъ хлорофиловыя зерна сохраняя свой обычный цвётъ и прозрачность въ желтыхъ и зеленыхъ частяхъ спектра, становятся черными какъ угольки при перемёщеніи ихъ въ красную или синюю часть спектра, то можемъ быть увѣрены, послѣ всего, что было ранѣе сказано, что мы дѣйствительно присутствуемъ здѣсь при таинственномъ процессѣ «превращенія свѣта въ тѣла», благодаря которому этотъ ничтожный черный комочекъ вещества является истиннымъ звеномъ, соединяющимъ величественный взрывъ энергіи въ нашемъ центральномъ свѣтилѣ со всѣми многообразными проявленіями жизни на сбптаемой нами планетѣ.

Призма болће чћиъ два вћка тому назадъ раскрыла природу солнечнаго луча. Призма же, у насъ на глазахъ, въ рукахъ нашего предсћдателя<sup>1</sup>), сэра Нормана Локіера и другихъ искусныхъ изслћдователей, продолжаетъ раскрывать тайну происхожденія этого луча, и я убъжденъ, что опять та же призма раскроетъ и конечную судьбу этого луча здѣсь на землѣ — его «превращеніе въ тѣла».

Такимъ образомъ, мы приходимъ къ окончательному выводу, что въ этой книгѣ Оптики мы встрѣчаемъ не только первую и самую широкую постановку занимающей насъ задачи, но и вѣрное средство для ея разрѣшенія.

Не гадаль Джонатанъ Свифть, когда строчилъ свою ядовитую сатиру на королевское общество<sup>2</sup>), что то, что ему представлялось очевиднымъ бредомъ сумасшедшаго, оказалось пророческимъ откровеніемъ безсмертнаго генія Ньютона.

К. Тимирязевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сэра Вильяма Гугтинса, справеднию считающагося піонеромъ астрономической спектроскопіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изв'ястно, что подъ академіей въ Лагадо Свифтъ разум'ялъ королевское общеотво.

## Очерки изъ исторіи средневѣковаго общества и государства.

## ВВЕДЕНІЕ.

Задачи и методы науки всеобщей исторіи.

I.

Безъ преувеличенія можно сказать, что въ настоящее время болѣе, чѣмъ когда-либо, всякимъ, занимающимся или просто интересующимся всеобщей исторіей, ощущается потребность дать себѣ по возможности опредѣленный и ясный отвѣтъ на вопросъ о задачахъ и методахъ этой науки и о ея мъсть среди другихъ общественныхъ дисциплинъ. Изучение общества идетъ такими разнообразными путями, обществовъдъніе дробится на такую массу научныхъ вѣтвей, что невольно является сомнѣніе: не простой ли это анахронизмъ, не характерное ли это «переживание», не показатель ли это упрямаго научнаго старовърства, не желающаго считаться съ истинными, всѣмъ ходомъ научной жизни опредѣляемыми тенденціями науки въ ся естественномъ, пормальномъ развитія, -- сама эта мысль о всеобщей исторіи, какъ объ особой наукъ, въдающей историческія судьбы человіческихъ обществъ? Съ другой стороны, для тѣхъ, кто не сомнѣвается въ правахъ всеобщей исторіи на существование, съ самымъ терминомъ «всеобщая исторія» соединяется далеко не одинаковое для всѣхъ представленіе: въ то время, какъ одни всеобщіе историки стараются окончательно порвать съ философскими традиціями «всемірной исторіи», съ ея пророческимъ тономъ и эстетическими и моральными тенденціями и поставить свою науку на почву сравнительнаго изученія историческаго процесса во всей пестроть и жизненномъ многообрази его конкретныхъ проявленій съ цёлью выясненія законовъ развитія человѣческаго общества, другіе все еще отстаивають всемірно-историческую точку зрѣнія, стараясь подкрѣпить ее новыми, болѣе научными, аргументами

и не замъчая того, что, отказываясь отъ философскихъ представленій и вѣрованій, когда-то создавшихъ всемірно-историческую концепцію, они въ корнѣ подрывають ся основу, которую совсѣмъ не могуть замѣнить предлагаемые ими новые аргументы, къ тому же весьма далекие отъ научной неуязвимости. Прибавимъ бъ этому, что начавшаяся въ самое послёднее время энергичная работа философско-критическаго пересмотра основныхъ историческихъ (соціологическихъ) понятій, въ значительной мъръ вызванная недавними и еще и до сихъ поръ не замолкнувшими спорами матеріалистовъ и идеологовъ и объщающая очень пънные результаты для общественной философіи и науки, да уже и теперь оказывающая свое освѣжающее и оздоровляющее вліяніе на научную атмосферу, успѣла уже поколебать не мало общепризнанныхъ воззрѣній и давно утвердившихся въ исторической науки рубрикъ, схемъ и классификацій, показавъ всю ихъ, въ лучшемъ случаѣ, поверхностность и наивную (въ философскомъ смыслѣ) субъективность, и поставила рядъ вопросовъ тамъ, гдѣ до сихъ поръ царила догматическая увѣренность и опредѣленность.

При такихъ условіяхъ у историка, выступающаго передъ читателями съ попыткой въ рядѣ очерковъ воспроизвести рядъ явленій и процессовъ, обыкновенно относимыхъ къ основному содержанію всеобщей исторіи, является настоятельная необходимость объясниться съ читателемъ относительно общихъ точекъ зрѣнія, подъ угломъ которыхъ онъ разсматриваетъ эти явленія и процессы, и этимъ предотвратить всякія возможныя недоразумѣнія.

Самый факть не прекращающагося дробленія общественной науки на рядъ все болѣе и болѣе обособляющихся дисциплинъ, спеціально изучающихъ отдёльныя стороны общественнаго процесса, едва ли, на нашъ взглядъ, можетъ быть признанъ по существу рѣшающимъ аргументомъ противъ мысли о цѣлостномъ, синтетическомъ понимания общественнаго процесса. Чисто научная, соціологическая постановка этихъ спеціальныхъ общественныхъ дисциплинъ, видящая въ объектахъ этихъ послёднихъ лишь отдёльныя стороны единаго цёлаго, тёсно, органически связанныя другь съ другомъ и представляющія каждая лишь продукть всёхъ силь, дёйствующихъ въ обществъ, исходитъ, какъ видимъ, изъ этого понятія объ историческомъ процессъ какъ объ единомъ цъломъ и въ этомъ понятіи черпаеть свой научный смысль и резонь. Понятіе это вовсе не метафизический предразсудокъ, унаслѣдованный отъ эпохи господства апріоризма въ общественной наукѣ. Чисто индуктивное изслѣдование отдёльныхъ явлений и процессовъ, совершающихся внутри человьческихъ обществъ на самыхъ различныхъ ступеняхъ ихъ

развитія, не только не подрываеть этого понятія, но лишь все болѣе и болѣе подкрѣпляеть и углубляеть его болѣе и болѣе конкретными аргументами, все болѣе и болѣе осязательно обнаруживая тёсную, чисто органическую связь, соединяющую самыя различныя стороны эволюціонирующей общественной жизни. Эта идея объ историческомъ процессъ (совершающемся въ каждомъ человъческомъ обществѣ), какъ о единомъ цѣломъ, какъ о живомъ синтезъ цълаго ряда переплетающихся, другъ друга обусловливающихъ эволюцій, представляеть собою, можно сказать, центральную идею современной общественной науки, опредѣляющую и содержаніе этой послѣдней, и методъ, и мы позволяемъ себѣ утверждать, что будущіе успѣхи общественной науки во всѣхъ ея развѣтвленіяхъ находятся въ прямой зависимости отъ того, въ какой мъръ эта идея будеть усвоена научнымъ сознаніемъ во всей глубинѣ и широть ея научнаго смысла и значенія. Въ этомъ случав чисто опытное знаніе оказывается вполнѣ солидарнымъ съ запросами чисто теоретической мысли въ ея стремлении къ синтетическому пониманию явленій, и мы склонны думать, что теорія историческаго познанія, постепенно на нашихъ глазахъ превращающаяся изъ научно-философской проблемы въ строго научную диспиплину, навърное внесеть много поправокъ въ это наше сощологическое понимание историческаго процесса, весьма возможно, перестроить его совстви поиному, предварительно указавъ въ немъ много некритическихъ элементовъ, но едва ли разрушитъ его какъ чиствищую иллюзію нашей по существу субъективной мысли.

Только что охарактеризованное нами сопіологическое понятіе историческаго процесса, совершающагося внутри каждаго человьческаго общества, сообщая чисто научную постановку отдельнымъ общественнымъ дисциплинамъ, изучающимъ отдёльныя стороны общественнаго процесса, ставить въ то же время передъ научнымъ сознаніемъ и проблему синтетическаго пониманія общественнаго процесса, пониманія его какъ живого пѣлаго и выясненія основныхъ формъ, которыя онъ вырабатываеть, главныхъ фазисовъ, черезъ которые проходить общественное развитие, тахъ законовъ, по которымъ совершается это развитіе, и поскольку мы приближаемся къ правильной, вполнѣ научной постановкѣ этой проблемы и къ ея строго методическому рѣшенію, постольку мы и создаемъ настоящую общественную науку, изучающую эволюцію человѣческаго общества и ея законы. Есть ли это отдёльная общественная дисциплина, отличная отъ другихъ общественныхъ дисциплинъ, изучающихъ отдёльныя стороны общественнаго процесса, отдёльныя эволюци, изъ сложной совокупности которыхъ состоитъ общественный про-

цессъ? Можно ли признать это возсоздание мыслью, это конструирование общественнаго процесса изъ массы явлений, въ свою очередь слагаемыхъ мыслью въ эволюціонные ряды, можно ли признать эту творческую работу и непосредственно слёдующую за ней работу выясненія самаго существа общественнаго процесса и законовъ, по которымъ онъ развивается, содержаніемъ особой научной дисциплины? Не върнъе ли будеть сказать, что всякая попытка выдълеть эту научную работу въ особую научную область съ опредѣленно обозначенными границами будеть страдать значительной долей искусственности, что содержание этой науки выйдеть изъ искусственныхъ предѣловъ и разольется по всѣмъ другимъ спеціальнымъ общественнымъ дисциплинамъ, изучающимъ отдѣльныя стороны общественнаго процесса, отдёльныя эволюціи, что и возсозданіе общественнаго пропесса. и выяснение законовъ его развития, -- это та общая задача, надь разрѣшеніемъ которой работають совмѣстно всѣ отдѣльныя общественныя дисциплины, та общая цёль, которая служить путеводною звѣздою для всѣхъ и каждой изъ нихъ и имманентна каждой изъ нихъ? Не болѣе ли, слѣдовательно, будетъ согласно съ логикой и психологіей научной работы видёть единственно правильный путь къ возсозданию общественнаго процесса и къ выяснению его законовъ въ чисто научной, сопологической постановки отдильныхъ общественныхъ дисциплинъ, изучающихъ различныя отдёльныя стороны общественнаго процесса? Мы склонны думать. что это единственно правильный нуть, и что этимъ путемъ и идетъ общественная наука, поскольку она приводить къ действительно научнымъ результатамъ. Мы твердо увѣрены, что, вполнъ сознательно ставь на соціологическую точку эрпнія, какъ въ смысль пониманія каждаго изъ общественныхъ явленій какъ сложнійшаго продукта всего общественнаго процесса, такъ и въ смыслѣ конечной цёли, направляющей всякое спеціальное изысканіе и заключающейся въ возсоздании общественнаго процесса и въ выяснении законовь его развитія, отдёльныя общественныя дисциплины и приведуть къ этой конечной цёли. Повторяемъ, эта конечная цёль должна быть присуща каждому отдёльному изысканію, она направляеть его и даеть ему смыслъ. И нельзя представлять себъ, будто достиженіе этой конечной цёли есть дёло отдаленнаго будущаго. Такое представление не согласно съ истиннымъ характеромъ научнаго творчества, въ которомъ отдѣльные моменты далеко не такъ разграничены и обособлены, какъ склонны думать обыкновенно. Поскольку спеціальная работа отправляется отъ мысли объ общественномъ процессъ, какъ о единомъ цъломъ, всъ стороны котораго органически связаны другъ съ другомъ, она непремънно уже и непосред-

6

ственно даеть въ той или иной мѣрѣ общій выводъ, который немедленно же вступаеть въ научный обороть и самъ является импульсомъ для дальнѣйшихъ работь и для дальнѣйшихъ выводовъ. Абстрактная и конкретная стороны въ научной работѣ тѣсно переплетены между собою, и выдѣлить эти два ея момента можно, лишь анализируя ее со стороны.

Чтобы быть реальной наукой, общественная наука (развётвляющаяся на цёлый рядъ спеціальныхъ общественныхъ дисциплинъ, объединяющихся на общей почве соціологическаго пониманія своихъ спеціальныхъ, частныхъ задачъ) должна отправляться отъ общественныхъ реальностей, должна изучать дъйствительно существовавшія и существующія конкретныя человіческія общества въ ихъ историческомъ развити. Матеріалъ ся такимъ образомъ совершенно конкретенъ. Только тщательное, всестороннее выяснение общественнаго процесса, какъ онъ развивался въ каждомъ отдѣльномъ конкретномъ человѣческомъ обществѣ со всѣми его индивидуальными особенностями, можеть дать намь возможность понять общественный процессь in abstracto, конструировать его соціологически и выяснить фазисы и законы его развитія. Увѣренность въ этой возможности даеть намъ вполнѣ доказанный факть сходства основныхъ процессовъ, происходящихъ въ отдёльныхъ человъческихъ обществахъ въ ихъ историческомъ развитіи, и общественныхъ формъ, которыя этими процессами вырабатываются. Изучая рядъ обществъ въ ихъ историческомъ развити, мы изучаемъ рядъ сходныхъ процессовъ, рядъ варіацій на общія темы, и это даеть намъ основаніе думать, что это изучение дасть намъ возможность конструировать, возсоздать эти общія темы, понять ть основные элементы, изъ которыхъ складывается всякая общественная реальность, и тѣ тенденци, которыя присущи этимъ элементамъ въ ихъ основныхъ комбинаціяхъ, уразумѣть историческій (общественный) процессъ въ его существь и законы его развитія, понять ту связь, которая существуеть между всёми сторонами историческаго процесса. Такимъ образомъ, общественная наука, стремящаяся къ уразумѣнію историческаго (общественнаго) процесса и его законовъ, во-первыхъ, является исторіей и, во-вторыхъ, становится по необходимости на почву сравнительнаго, сравнительно-историческаго изученія. Чтобы понять соціологически такое, напрямѣръ, явленіе (вѣрнѣе -- комплексъ явленій), какъ феодализиъ, нельзя ограничиться изученіемъ его во Франціи или въ Англіи; для этого необходимо изучить его въ цёломъ рядё обществъ, въ каждомъ изъ которыхъ феодализиъ развивался въ той или иной мёрё своеобразно, въ зависимости отъ той или иной индивидуальной комбинаціи общихъ условій, необхо-

димыхъ для его возникновенія; въ одномъ обществѣ болѣе опредѣленно выступала одна его сторона, въ другомъ-другая, и только сравнительное изучение его въ рядѣ такихъ обществъ даеть намъ возможность въ равной муру осветить все его стороны какъ известной общественной формы, съ необходимостью возникающей и развивающейся въ человѣческомъ обществѣ при наличности извѣстныхъ общихъ условій. Такое сравнительное изученіе необходимо не только для выясненія феодализма (какъ и всякаго другого общественнаго явленія) вообще, феодализма in abstracto. Оно въ равной мъръ необходимо и при выяснении феодальнаго процесса и его формъ и въ каждомъ отдёльномъ обществѣ. Англійскій, напримѣръ, феодализыть не будеть понятенъ во всемъ своемъ своеобразии, если мы не сопоставимъ его съ французскимъ, нѣмецкимъ и всякимъ другимъ феодализмомъ. Чтобы быть вполнѣ плодотворнымъ, сравнительное изучение должно быть далекимъ отъ поверхностнаго сопоставленія сходныхъ явленій; оно должно идти рука объ руку съ санымъ тщательнымъ изученіемъ каждаго изъ сравниваемыхъ явленій во всей индивидуальности его конкретнаго бытія, въ контекств тёхъ спеціальныхъ условій, которыя породили каждое изъ этихъ явленій. Только при такомъ щенетильно внимательномъ отношеніи къ индивидуальнымъ особенностямъ каждаго изъ сравниваемыхъ явленій мы можемъ надѣяться понять и то общее, что скрывается за индивидуальнымъ, по варіаціямъ возсоздать общую тему. Такимъ образомъ, общественная наука, ставящая себъ основную соціологическую цёль — выясненіе общественнаго процесса, его фазисовь, формъ и законовъ, общественнаго процесса, понимаемаго какъ единое цёлое, какъ живой синтезъ цёлаго ряда переплетающихся эволюцій — и стремящаяся быть наукой реальной, отправляющейся оть данныхъ дъйствительности и пытающейся понять исторический (общественный) процессъ, какъ онъ совершался и совершается въ дъйствительно существовавшихъ и существующихъ человѣческихъ обществахъ, по необходимости должна быть исторической наукой, --- наукой, изучающей рядъ сходныхъ процессовъ, рядъ конкретныхъ человѣческихъ обществъ въ ихъ историческомъ развитін, должна быть всеобщей исторіей. По своимъ основнымъ пѣлямъ и задачамъ наука абстрактная, по своему матеріалу она наука вполнѣ конкретная, распадающаяся на рядъ отдёльныхъ, не рёдко крайне спеціальныхъ дисциплинъ, изслёдующихъ тв или иныя отдёльныя стороны историческаго (общественнаго) процесса, но объединяемыхъ общей, чисто соціологической цілью и оплодотворяемыхъ общей всімъ имъ идеей историческаго процесса, развивающагося въ каждомъ человѣческомъ обществь, какъ единаго цълаго, и вполнъ проникнутыхъ каждая той

6\*

основной мыслью, что каждое изучаемое каждой изъ нихъ явленіе или комплексъ явленій представляеть собою сложнёйшій продукть всёхъ силъ, дёйствующихъ въ данномъ обществё, сложнёйшій проаукть общественнаго процесса въ его цёломъ. Мы твердо вёрникь. что именно такой наукой, именно всеобщей исторіей въ только что разъясненномъ смыслѣ, вполнѣ конкретной по матеріалу наукой съ широкими абстрактными, чисто соціологическими задачами только и можеть быть общественная наука. Въ противномъ случав она рискусть превратиться (примеровъ этого слишкомъ много) въ рядъ произвольныхъ построеній, далекихъ отъ той дѣйствительности, которую они призваны объяснить, въ систему блёдныхъ, безжизненныхъ абстракцій, принимающихъ во вниманіе ужъ очень общія стороны явленій, къ тому же вовсе не изученныхъ въ своей сложной и живой индивидуальности, -- а неръдко и въ праздную игру досужаго воображенія. Недавнее прошлое общественной науки и ся современное состояние лишь подтверждають эти общия соображения, свидѣтельствуя о томъ, что лишь вооружаясь строгимъ методомъ историческаго изслёдованія и примёняя его къ рёшенію соціологическихъ проблемъ, что лишь становясь исторіей, общественная наука и достигала сколько-нибудь цённыхъ результатовъ. Да по существу дъла иначе и быть не могло. Только черезъ конкретное, частное, индивидуальное познается общее, а не какимъ-либо инымъ путемъ.

Твердо усвоивъ сощологическую точку зрѣнія, видящую въ каждомъ общественномъ явленіи сложнѣйшій продукть всѣхъ силъ, дъйствующихъ въ обществь, сложнъйший продукть всего развивающагося въ данномъ обществѣ историческаго процесса, общественная наука должна быть чужда всякаго догматизма, какъ идеалистическаго, такъ и матеріалистическаго. Возражать противъ историческаго идеализма, видящаго творящее начало исторіи, главный факторъ историческаго (общественнаго) процесса въ идеяхъ, и противъ историческаго матеріализма, для котораго такимъ главнымъ факторомъ, «реальнымъ базисомъ» является экономія данной эпохи, организація производственныхъ силъ даннаго общества, идеи же всего лишь отражение въ умахъ людей того, что совершается въ хозяйственномъ стров общества, --- возражать противъ этихъ философскоисторическихъ доктринъ на томъ только основаніи, что это доктрины апріорныя, что онѣ привносять въ работу изслѣдователя общественныхъ явлений, держащагося той или иной изъ нихъ, предвзятыя точки зрѣнія и такимъ образомъ въ извѣстной мѣрѣ заранѣе въ общихъ чертахъ предрѣшаютъ тотъ отвѣтъ, который долженъ получиться въ результатѣ изслѣдованія даннаго вопроса, и тѣмъ тормозять достижение истины, --чистьйшее недоразумьние. Пора уже

оставить эти (нерѣдко, впрочемъ, лицемѣрныя) хлопоты о какой-то свободной отъ всякихъ предвзятыхъ идей наукѣ. Такой науки не существуеть и никогда и не существовало, и кто искренне върить въ ея существование, просто никогда не задумывался надъ процессомъ научной работы, надъ ея психическимъ и логическимъ механизмомъ; въ противномъ случав онъ бы зналъ, что всякая наша познавательная операція совершается обязательно при наличности той или иной «предвзятой» точки зрѣнія, что научное творчество и состоить въ сознательной и безсознательной обработкѣ воспринимаемыхъ данныхъ при посредствѣ цѣлаго ряда «предвзятыхъ» точекъ зрѣнія, которыя являются тѣми заранѣе готовыми формами, куда нашъ умъ вливаетъ воспринимаемый изъ внёшняго міра матеріалъ. Сама постановка научного вопроса, даже самаго простого, предполагаеть у ставящаго его извёстныя общія точки зрёнія, общіе взгляды, и самый вопросъ есть понытка провёрить тв или иныя уже готовыя точки зрёнія, есть уже въ значительной мёрё готовый отвѣть. Эти общія точки зрѣнія не одинаковы по своей природѣ: однѣ изъ нихъ суть категоріи нашего разума, присущія всякому индивидууму, другія — наши историческія и соціологическія категоріи (мы ведемъ рѣчь объ общественной наукѣ), представляющія наше, такъ сказать, благопріобрётенное имущество, присущія намъ, какъ людямъ известной культурной эпохи, но передающіяся неръдко черезъ пълые въка. Эти послъднія, историческія и соціологическія категоріи и являются для историческаго матеріала формирующимъ началомъ, и работа научнаго творчества и заключается въ сущности въ переводъ изучаемаго матеріала на языкъ этихъ категорій. Происхожденіе этихъ категорій весьма различно. Здёсь мы встринаемъ и идеологические отголоски давно угасшихъ культуръ и давно пройденныхъ стадій духовнаго развитія современныхъ обществъ (въ видѣ, напримѣръ, вполнѣ мисологическаго «культа героевъ и героическаго въ исторіи», въ какомъ бы измѣненномъ и приспособленномъ къ болѣе мірскимъ вкусамъ видѣ онъ ни являлся), и переживанія болёе новыхъ моментовъ въ жизни европейскаго человѣчества (въ видѣ религіозно-метафизической по своей природѣ идеи единаго человъчества, шествующаго по безконечному пути прогресса), и сравнительно совсёмъ новые продукты школьной учености филологовъ и историковъ стараго типа (въ родѣ «античнаго міровоззрѣнія», «возрожденія искусствъ и наукъ»), а нерѣдко и простыя метафоры, тропы и фигуры, развитыя въ цёлую историческую философію. Встрвчаемъ мы здесь, наконецъ, и новейшія, чисто научныя гипотезы, отправляющіяся оть ряда болье или менье научно-обслёдованныхъ фактовъ и наблюденій надъ исторической дёй-

ствительностью. Теоріи историческаго познанія предстоить много работы надъ всёмъ этимъ матеріаломъ, чтобы выяснить его исторію и опредѣлить его внутреннюю цѣнность и чтобы такимъ образомъ сдѣлать вполнѣ здоровой ту атмосферу предвзятыхъ идей, безъ которой не можеть дышать никакой изслёдователь общественныхъ явленій, какъ бы онъ ни открещивался отъ всякой предвзятости какъ отъ смертнаго грѣха, и, несомнѣнно, дисциплина эта принуждена будеть удалить изъ научнаго оборота девять десятыхъ тъхъ историческихъ и соціологическихъ идей, съ помощью которыхъ средній интеллигентный человѣкъ мыслить объ общественныхъ явленіяхъ, а огромное большинство ученыхъ ихъ изслёдуеть. Но, даже если бы ей пришлось и надъ всёмъ этимъ вёками накоплявшимся идейнымъ капиталомъ произнести безпощадно суровый приговоръ. то этимъ ничуть не была бы поколеблена полная законность потребности въ соціологическихъ и историческихъ предпосылкахъ. Вся суть дёла лишь въ томъ, чтобы предпосылки эти представляли собою по возможности строго провъренныя (научно и съ познавательно - критической точки зрѣнія) гипотезы, отправляющіяся отъ по возможности строго-методически и всесторонне изученныхъ фактовъ исторической действительности. Намъ уже приходилось указывать на то, что въ научной работѣ надъ явленіями общественной эволюціи нельзя сколько-нибудь рёзко разграничивать абстрактнаго и конкретнаго моментовъ, что оба они въ разныхъ сочетаніяхъ сопровождають эту работу, что, производя изслёдованіе надъ даннымъ конкретнымъ фактомъ исторической действительности даннаго конкретнаго общества, мы въ то же время рёшаемъ общую соціологическую проблему, пользуясь въ качестве общей соціологической предпосылки тёми общими сопіологическими результатами. которые дали всё другія предшествовавшія нашимъ спеціальныя изслѣдованія надъ конкретными историческими сюжетами. Конкретный и абстрактный моменты взаимно переплетаются такимъ образомъ въ процессѣ научнаго творчества, и индивидуальнаго, и воллективнаго, питая другъ друга и регулируя. Таковы, на нашъ взглядъ, нормальныя отношенія между ними. Не слёдуеть только представлять себѣ дѣла слишкомъ академически, не слѣдуеть думать, что работа происходить, начинается и кончается, въ стънахъ ученаго кабинета, вдали отъ какихъ бы то ни было впечатлёній живой жизни. Въ ученую работу, часто даже незамътно для изслъдователя, проникають тёмъ или инымъ путемъ скорби и радости, сомнѣнія и мечты того общества и той эпохи, среди которыхъ онъ живеть. Они-то и направляють, въ конечномъ счеть, его кабинетную работу, и какъ бы энергично онъ ни отрицался сатаны субъ-

ективизма, но его работа будеть представлять собою зеркало его эпохи, ея уиственныхъ запросовъ и ея общественныхъ стремленій. ея историческихъ и сощологическихъ представлений и идей. Вытравлять всячески такой субъективизмъ безплодная и безполезная работа. Его нельзя вытравить и не слёдуеть вытравлять. Въ немъ неизсякаемый источникъ жизни для самой общественной науки. Именно это вольное или невольное привнесение въ науку живыхъ впечатлѣній живой жизни и двигаеть ее впередъ, создаеть новыя точки зрѣнія и при свѣтѣ ихъ даеть наукѣ возможность открывать новыя перспективы тамъ, гдѣ все уже казалось изслѣдованнымъ и уже не поднимало никакихъ вопросовъ. Стоитъ только вспомнить, какой перевороть произвело въ наукѣ классической древности привнесение въ нее новыхъ, несомитино, навтянныхъ современной экономической и соціальной дъйствительностью научныхъ точекъ зрѣнія, перемѣстившихъ центръ научныхъ интересовъ на вопросы экономической и соціальной эволюціи древняго міра. Застывшіе было въ своихъ классическихъ позахъ греки и римляне ожили, сошли съ своихъ пьедосталовъ, на которые ихъ благоговъйно поставили романтики-энтузіасты классическаго міра еще съ такъ называемой эпохи возрожденія, и превратились въ обыкновенныхъ смертныхъ, подобно намъ, грѣшнымъ, не чуждыхъ мелочныхъ натеріальныхъ заботь и соціальныхъ скорбей; исчезъ классическій миражъ, и передъ нами встала жизнь, во многомъ подобная нашей и понятная намъ и отъ того еще болѣе интересная для научнаго изслёдованія. Можно смёло сказать, что безъ этого вторженія шума и тревоги современной жизни въ такъ тщательно оберегавшиеся отъ нальйшаго соприкосновенія съ современностью и даже являвшіеся убъжищень оть нея кабинеты ученыхъ-классиковъ не были бы возможны замѣчательныя работы Эдуарда Мейера и Пэльмана, едва ли не крупнъйшихъ изъ всёхъ современныхъ историковъ на западѣ Европы.

Возвращаясь къ историческому идеализму и къ историческому матеріализму, повторяемъ: ставить имъ въ упрекъ то, что они доктрины въ той или иной мѣрѣ апріорныя, что они привносять въ работу изслѣдователя историческаго процесса предвзятыя точки зрѣнія, — не раціонально. Не въ этомъ ихъ слабыя стороны, на которыя слѣдуетъ обратить вниманіе. Не въ этомъ научный грѣхъ историческаго матеріализма, что онъ апріоренъ: грѣхъ его въ чисто метафизическомъ стремленіи свести къ одному началу все разнообразіе общественныхъ явленій въ ихъ историческомъ развитіи; съ этой стороны онъ представляетъ собою новѣйшій типъ запоздалой, метафизической по существу «философіи исторіи», и хотя экономія данной эпохи скромно зовется «реальнымъ базисомъ», но въ сущности она для приверженца этой доктрины — такое же творящее исторію «начало», какъ и «идея» для послёдователя историческаго идеализма. Въ этомъ отношении и исторический идеализмъ, и историческій матеріализмъ грёшать противъ основного принципа современной общественной науки, противь соціологической точки зрёнія, видящей въ каждомъ общественномъ явлении сложнѣйший продуктъ всёхъ силъ, действующихъ въ данномъ конкретномъ обществе, сложнъйшій продукть всего историческаго процесса, какъ онъ развивается въ данномъ обществѣ. Это ведеть къ искусственному упрощенію научнаго анализа, а слёдовательно, и къ не вполнѣ научнымъ результатамъ его. Упрекъ этотъ заслуженъ обѣими этими доктринами, но не въ одинаковой мёрё. Несомнённо, историческій матеріализить является значительнымъ шагомъ впередъ сравнительно съ историческимъ идеализмомъ. Дъйствительно, въ то время, какъ историческій идеализмъ кладеть въ основу своего воззрѣнія на историческій (общественный) процессь понятіе объ идев, какъ о чемъ-то вполнѣ понятномъ и простомъ, и представляетъ себѣ все безконечно сложное разнообразие всёхъ тёхъ явлений, которыя составляють содержание общественнаго процесса, какъ простой и понятный результать творческаго воздѣйствія идеи на косную среду, ---историческій матеріализмъ отправляется оть изученія вполнѣ реальныхъ фактовъ хозяйственной и соціальной жизни даннаго общества и этимъ выдвигаеть на первый планъ такія стороны историческаго процесса, которыя до того времени не привлекали къ себѣ надлежащаго вниманія историковъ, а между твиъ чрезвычайно важны для уразумѣнія самаго существа историческаго процесса. Въ этомъ крупнъйшая заслуга матеріалистическаго движенія въ общественной наукь. Но не въ одномъ этомъ. Лишая идеи той творческой силы, которую приписываль и приписываеть имъ историческій идеализмъ, и отводя имъ скромное мѣсто въ «надстройкѣ», возвышающейся надъ «реальнымъ базисомъ» экономическихъ отношеній, историческій матеріализмъ святотатственно поднималъ вопросъ о генезисѣ идей, о ихъ скромномъ происхождении изъ той самой общественной среды, надъ которой, въ глазахъ идеалистовъ, онъ высоко носились, творя въ ней жизнь и движение впередъ. Въ какой мъръ удовлетворителенъ отвѣтъ, который матеріалисты давали на этотъ вопросъ, это не такъ важно. Важна самая постановка этой проблемы, сводившая идею съ неба и видъвшая въ ней продукть общественнаго процесса и показатель тъхъ или иныхъ общественныхъ состояній, лишавшая идею той чисто мистической роли простого и творческаго абсолюта, какую приписывали и приписывають ей идеа-

листы. Только съ этихъ поръ стала все более и более утверждаться въ научномъ сознаніи мысль о крайней сложности и трудности вопроса о генезисъ идей и о ихъ роли въ историческомъ (общественномъ) процессѣ. Такимъ образомъ, и привлеченіе къ историче-скому изслѣдованію съ чисто соціологическими цѣлями матеріальной стороны историческаго процесса (экономическихъ и соціальныхъ отношеній), и постановка проблемы о генезись идей какъ продукта общественнаго процесса, попытка перевести идеи на языкъ хозяйственныхъ и соціальныхъ отношеній, вскрыть подъ идеями, какъ подъ символами, интересы составляющихъ общество соціальныхъ группъ-это здоровая, неумирающая сторона марксистскаго движенія, это крупная заслуга такъ называемаго историческаго или экономическаго матеріализма. Это была настоящая соціологическая программа, открывавшая широкія научныя перспективы, и какъ общую методологическую программу ее слёдуеть и понимать, и ез этомз смысль матеріалистическая доктрина еще долго будеть служить богатымъ источникомъ плодотворныхъ импульсовъ для изслёдователей общественной эволюци, указывая имъ путь къ соціологическому пониманію историческаго процесса. Какъ ни упрощали иногда сами представители матеріалистическаго пониманія исторіи научную работу выяснения общественнаго процесса въ своихъ собственныхъ научныхъ попыткахъ, сводя сложнѣйшіе продукты общественной эволюци къ простъйшимъ факторамъ и въ этомъ отношении не рѣдко доходя до геркулесовыхъ столбовъ самого наивнаго схематизма и догматизма, но, во-первыхъ, это все же были попытки перенести объяснение общественныхъ явлений изъ области метафизики на почву реальной науки, а во-вторыхъ, именно матеріалистическая исторіографія, несмотря на всё свои научные грёхи, и нерѣдко очень тяжкіе, въ весьма немалой мѣрѣ способствовала утвержденію въ научномъ сознаніи мысли, что изслёдованіе общественнаго процесса слёдуеть начинать съ болёе простыхъ и болье осязательныхъ, такъ сказать, явлений и процессовъ. Такими сравнительно менте сложными явленіями, несомнтино, можно признать прежде всего явленія хозяйственныя и тѣсно связанныя съ ними явленія соціальныя, а затьмъ явленія политическія. Хозяйственная организація общества и его хозяйственная жизнь, соціальная структура общества (дъленіе его на группы, сословія и классы) и его политическій строй, — все это конкретныя явленія, сравнительно легче поддающіяся описанію и изслѣдованію, и въ изученіи ихъ можно достигнуть весьма значительной точности. Съ нихъ, съ этой, такъ сказать, матеріальной стороны историческаго (общественнаго) процесса и слёдуеть начинать изучение общественной эволю-

цін; только разобравшись сколько - нибудь въ ней, въ этой матеріальной сторонь, только тогда и можно приступить къ изученію болёе тонкихъ и неуловимыхъ явленій, каковы общественныя (въ самомъ широкомъ смыслѣ) идеи и общественныя настроенія; только тогла и стануть они понятны какъ соціологическіе факты, какъ продукты общественной эволюціи, какъ символы общественныхъ взаимоотношеній и какъ факторы общественнаго процесса; только выяснивъ предварительно матеріальную, такъ сказать, физіономію общества, его экономическую форму, соціальныя группы, изъ которыхъ оно состоить, и ихъ взаимныя отношенія, а также ту политическую форму, которая соединяеть всё общественныя силы въ одно государственное цѣлое, только при этихъ условіяхъ можно приступить къ реальному изученію и пониманію идей и настроеній даннаго общества. Это очень важное методологическое пріобрѣтеніе современной общественной науки, и мы имъ въ весьма значительной мере обязаны матеріалистической исторіографіи; это тоть прочный теоретический результать, который оставили въ общественной наукѣ ожесточенные споры объ относительномъ значени матеріальныхъ факторовъ и идей въ историческомъ процессъ. Строго научное, истинно соціологическое пониманіе общественнаго процесса въ одинаковой мёрё далеко отъ обёнхъ крайностей: и отъ приписыванія чудесной творческой силы идеямь, и оть низведенія ихъ къ роли простыхъ показателей того, что совершается въ нижнемъ, такъ сказать, этажѣ общественнаго зданія, показателей тѣхъ скрытыхъ матеріальныхъ процессовъ, которые совершаются въ глубинь общественной жизни, давая ей тоть или иной основной тонъ, то или иное направленіе; для него идея есть крайне сложный продукть общественнаго процесса, органически связанный со всёми его сторонами и не сводимый на ть или иные элементарные процессы, требующій поэтому особенно, такъ сказать, деликатнаго съ собой обращенія со стороны изслёдователя, желающаго дёйствительно научно понять и генезись тёхъ или иныхъ идей въ данномъ обществё, и ихъ роль въ данномъ общественномъ процессѣ; для него исторія общественныхъ идей и настроеній есть та научная область, которая требуетъ особенно тщательной исторической (сощологической) подготовки и, въ частности, глубокаго знанія и пониманія матеріальной стороны общественнаго процесса, безъ котораго его попытка проникнуть въ тонкій и заманчивый міръ идей должна будеть потерпѣть полное научное фіаско; и эту участь испытали всѣ сиблые путешественники, пускавшіеся въ эту манящую область

безъ достаточныхъ рессурсовъ, хотя многіе изъ нихъ и возвращались оттуда украшенные литературными лаврами.

Въ такомъ видѣ представляются намъ задачи исторической науки въ ея сощологической и, на нашъ взглядъ, единственно научной постановкѣ. По матеріалу своему это вполнѣ конкретная наука, изучающая конкретные процессы, развивающиеся въ конкретныхъ человѣческихъ обществахъ, но по своимъ конечнымъ цѣлямъ, по своямъ основнымъ задачамъ она – наука теоретическая, абстрактная, стремящаяся выяснить тё законы, по которымъ совершается развитіе человѣческаго общества. Намъ кажутся не совсѣмъ понятными мнѣнія въ родѣ того, которое сравнительно недавно весьма рѣшительно высказаль такой ученый, какъ Эдуардъ Мейеръ, своими замѣчательными работами по древней исторіи такъ много сдѣлавшій какъ разъ для соціологической постановки исторіи и въ то же время въ своей недавней брошюрь «Къ теоріи и методикъ исторіи» (Zur Theorie und Methodik der Geschichte) такъ ръзко выступившій противь тёхь, кто склонень не различать по существу задачь исторіи и соціологіи и видѣть въ исторіи науку, стремящуюся къ открытію и обоснованию историческихъ законовъ. Если подъ нёсколько туманнымъ и не рёдко многосмысленнымъ выраженіемъ «историческіе законы» разумьть законы развитія человьческаго общества или, если угодно, соціологическіе законы, то мы рішительно не понимаемъ, почему такой взглядъ безусловно, какъ думаетъ Эд. Мейеръ, несогласенъ съ существомъ исторической науки. Вёдь заявить, что «предметь исторіи всегда составляеть изслёдованіе и изложеніе единичнаго процесса, того, что мы лучше всего можемъ объединить подъ имененъ индивидуальнаго», едва ли значить сдёлать возражение противъ этого взгляда по существу. Да это и вовсе не возражение. Мы все время очень настанвали на конкретномъ характеръ исторической работы и на безусловно обязательномъ для историка щепетильно-внимательномъ отношении къ индивидуальнымъ особенностямъ изучаемыхъ имъ конкретныхъ явленій и процессовъ и всячески подчеркивали ту мысль, что сравнительное изучение сходныхъ явлений и процессовъ можеть приводить къ дъйствительно научнымъ, сощологическимъ результатамъ лишь при этомъ условіи, лишь въ тёхъ случахъ, когда сравниваемыя явленія предварительно изучены во всей ихъ индивидуальности каждое, въ контекстѣ породившихъ каждое изъ нихъ конкретныхъ индивидуальныхъ условій. Именно въ результатѣ «изслѣдованія и изложенія единичныхъ процессовъ, того, что мы лучше всего можемъ объединить подъ именемъ индивидуальнаго», и можеть явиться открытіе и обоснованіе историческихъ (сощологическихъ) законовъ. Историкъ и соціологь должны совмѣщаться въ одномъ лиць, и разъединять ихъ значить обрекать общественную науку на вычное дытство.

Наше объяснение съ читателемъ было бы неполнымъ, если бы мы оставили безъ разсмотрѣнія одинъ чрезвычайно популярный въ исторической наукъ, можно сказать, царящій въ современной исторической литературь взглядь, входящий почти необходимымь ингредіантомъ въ историческое міровоззрѣніе почти каждаго образованнаго человѣка и почти каждаго ученаго, какъ историка-идеалиста, такъ и историка-матеріалиста, и съ самыхъ нѣжныхъ лѣтъ отрочества впитываемый учащимся юношествомъ при посредствѣ всякаго рода рекомендованныхъ или просто одобренныхъ искажений древней. средней и новой исторіи. Мы разумвень всемірно-историческую точку зрънія, разсматривающую отдёльныя исторіи народовъ древняго и новаго міра какъ одно непрерывное цёлое, какъ исторію единаго человѣчества, въ которой исторія каждаго отдѣльнаго народа является ступенью, фазисомъ въ общемъ развити цълаго, движущагося по пути прогресса. Эта «философія исторіи» сложилась уже со второй приблизительно половины восемнадцатаго въка подъ вліяніемъ цёлаго ряда общихъ условій, въ которыхъ жило тогда западно-европейское человѣчество, и получила свою классическую, можно сказать, формулировку у Гегеля въ его блестяще развитой и стройной системъ историческаго идеализма, въ которой нѣкоторые конкретные факты изъ исторіи народовъ древняго Востока, Греціи, Рима и новой Европы развернулись въ величественную картину исторіи единаго челов'ячества и были переведены на языкъ метафизическихъ категорій, превратившій частныя исторіи этихъ народовь въ логически необходимый, по законамъ логики развивающійся единый процессъ.

Напомнимъ основныя черты гегелевской философіи исторіи.

Міромъ управляеть разумъ. Исторія міра представляеть собою постепенное осуществленіе плана, предначертаннаго разумомъ, воплощающимся въ Богѣ. Все, что изъ этого плана вытекаеть, что, слѣдовательно, разумно, то и прочно, дѣйствительно, а то, что несообразно съ этимъ разумнымъ планомъ, то непрочно, обречено на гибель. Управляющій всѣмъ міромъ разумъ управляеть и историческими событіями, въ которыхъ предначертанный разумомъ планъ также получаеть свое осуществленіе. Если постигнуть разумный планъ, по которому Богъ управляеть міромъ, составляеть задачу общей философіи, то постиженіе этого плана, поскольку онъ осуществляется въ историческихъ событіяхъ, является задачей философіи исторіи.

Міръ заключаетъ въ себѣ физическую и духовную природу.

Эта вторая сторона, т.-е. духъ, и проявляется въ исторіи. Если сущность матеріи въ ея протяженности, то сущность духа въ его свободѣ и въ сознаніи имъ этой своей свободы. Во всемірной исторіи духъ постепенно и раскрываетъ свою сущность, т.-е. постепенно становится все болѣе и болѣе свободнымъ и постепенно все болѣе и болѣе приходитъ къ сознанію своей свободы. А въ этомъ-то и заключается прогрессъ. Такимъ образомъ, всемірная исторія представляетъ собою непрерывное прогрессивное движеніе, именно прогрессъ въ развитіи сознанія духомъ своей свободы, и познать этотъ прогрессъ въ его необходимомъ развитіи есть задача философіи исторіи.

Прогрессивное развите духа совершается по логической схемѣ *тезиса, антитезиса и синтезиса*; одна общая идея (тезисъ) смѣняется ей противоположной (антитезисъ), и обѣ онѣ затѣмъ примиряются въ синтезѣ. Разрушая свою старую форму, духъ такимъ образомъ не ограничивается переходомъ въ повую форму, но воспринимаетъ въ себя прежнюю, переработавъ ее въ себѣ, и является въ высшей формѣ, такъ что прежній моментъ его существованія всегда становится матеріаломъ или ступенью для слѣдующаго, и это и есть тотъ путь, какимъ идетъ развитіе духа.

Происходящее только что описаннымъ, чисто діалектическимъ путемъ (по схемъ тезиса, антитезиса и синтезиса) развитіе всемірнаго духа совершается во всемірной исторіи черезъ посредство исторій отдѣльныхъ такъ называемыхъ историческихъ народовъ (Гегель дёлить народы на исторические, черезъ посредство которыхъ совершается развитие всемирнаго духа, и неисторические, лишенные этой привилегіи). Въ своемъ прогрессивномъ развитія всемірный духъ нереходить оть одного историческаго народа къ другому, являясь ВЪ КАЖДОМЪ ИЗЪ НИХЪ ВЪ ФОРМЕ Народнаго, національнаго духа, такъ что каждый исторический народъ въ своей индивидуальности составляетъ моментъ въ развити всемірнаго духа, все болье и болье приближающагося такимъ путемъ къ полному сознанію своей свободы. Но далеко не все время своего существованія каждый данный исторический народъ остается историческимъ народомъ, играетъ роль въ развити всемірнаго духа: сыгравъ свою роль въ извѣстный моменть своей исторіи, данный народъ перестаеть быть историческимъ, сходитъ со сцены всемірной исторіи и или умираетъ естественной смертью, или же продолжаеть влачить свое теперь уже неисторическое ничтожное существование, представляя уже собою «политический нуль и скуку». Эту точку зрѣнія Гегель проводить черезъ исторію древняго Востока, древней Греціи и Рима и исторію новой, романо-германской Европы, вездѣ находя обильный матеріаль для ея подтвержденія. На Востокѣ, учить онъ, духъ еще не сознаеть своей свободы; здѣсь человѣкъ подчиняется политическому и религіозному деспотизму; свободенъ здѣсь одинъ (монархъ), всѣ же остальные—безправная масса. Въ Грепіи и Римѣ духъ уже сознаеть свою свободу, но еще не вполнѣ: здѣсь свободны нѣкоторые, но не всѣ. Полной свободы духъ постепенно достигаеть въ новой Европѣ, у германскихъ народовъ, именно въ новое время, съ осуществленіемъ церковной реформы.

Средства, съ помощью которыхъ всемірный духъ достигаеть своей цёли, — это потребности, наклонности и страсти людей. Какъ бы ни была возвышенна цёль или идея, во имя которой дёйствуеть человѣкъ, необходимо, чтобы эта идея имѣла для него личный интересь, сделалась, такъ сказать, его личнымъ достояніемъ. Является вопросъ: какимъ же образомъ люди, преслъдуя свои частныя, личныя цёли, въ то же время осуществляють общія, историческія цёли, работають въ интересахъ развитія самосознанія всемірнаго духа, т.-е. его свободы? Какимъ образомъ свободная воля людей, выражающаяся въ ихъ дъйствіяхъ, согласуется съ необходимостью, съ какою совершается развитіе всемірнаго духа въ исторіи? На этоть вопросъ Гегель даеть такой отвѣть. Всякое понятіе въ силу внутренней, логической необходимости переходить въ свою противоположность. Поэтому свободный всемірный духъ, осуществляющій себя въ исторіи, проявляется въ своемъ противоположномъ, именно въ личныхъ интересахъ, частныхъ дёлахъ и страстяхъ отдёльныхъ лицъ. Люди думають, что они дъйствують только по внушению своей свободной воли, а между тёмъ они, не вёдая того, осуществляють общія цёли, снособствують смёнь одной общей идеи другою, такъ что то, что прежде было только возможностью, становится историческимъ фактомъ. Но не всѣ люди пграють такую роль, не о всѣхъ людяхъ можно сказать, что ихъ частные эгоистические интересы и цёли совпадають съ цёлями исторіи. Такими людьми являются только исторические люди, великие люди, герон. Это передовые люди своей эпохи, доводящие до общаго сознания то, что безсознательно лежить въ душѣ ихъ современниковъ. Таковъ, напримеръ, Цезарь. Онъ боролся за свой личный интересъ, и побёда надъ врагами дала ему власть надъ всей имперіей. Но этоть переходъ оть республиви къ имперіи былъ исторической необходимостью, былъ необходимымъ моментомъ въ исторія Рима и міра. Такимъ образомъ, личный интересъ Цезаря совпадалъ съ исторической необходимостью.

Не всегда великимъ людямъ, осуществляющимъ цѣли исторіи, удается осуществить въ то же время и свои личныя цѣли, которыя собственно и представляются ихъ сознанію во время ихъ дѣятельности. Въ этомъ проявляется хитрость историческаго, мірового разума, заставляющаго работать на себя этихъ людей, бороться другъ съ другомъ и погибать въ борьбѣ. «Судьбу этихъ историческихъ людей, — говоритъ Гегель, — нельзя назвать счастливой. Наслажденіе не дается имъ въ удѣлъ; вся жизнь ихъ заключается въ трудѣ и бываетъ истощаема страстью. Они рано умирають, какъ Александръ, или дѣлаются жертвой убійцъ, какъ Цезарь, или же ихъ отправляють на островъ св. Елены».

Мы представили лишь самый блёдный остовъ этой метафизической поэмы. Подъ перомъ талантливыхъ историковъ, располагавшихъ къ тому же богатымъ матеріаломъ конкретныхъ историческихъ фактовъ, эта картина всемірно-историческаго развитія расцвёчивалась иногда всёми красками истинной поэзіи, согрётой теплымъ чувствомъ широкой гуманности, и увлеченный слушатель уносился за лекторомъ въ высокую, свётлую область идеала, отрёшаясь отъ всёхъ мелочей и скорбей современной ему, нерёдко очень далекой отъ всякаго идеала дёйствительности, и потомъ въ теченіе всей своей часто безпросвётно-сёрой и варварски изуродованной жизни вспоминалъ съ благодарнымъ умиленіемъ какъ о лучшихъ, блаженныхъ минутахъ тё часы, когда онъ слушалъ своего профессора, вдохновеннымъ словомъ живописавшаго борьбу личностей и народовъ за идеалы свободы, знанія, цивилизаціи.

Мы не для того представели изложение философіи исторіи Гегеля, чтобы критиковать ее. Намъ лишь хотвлось напомнить эту классическую формулировку всемірно-исторической точки зрвнія, сообщившую этой послёдней, благодаря философскимъ и литературнымъ чарамъ Гегеля, широкую и прочную популярность и обезпечившую ей глубокое и до сихъ поръ не исчезнувшее вліяніе на историческую литературу. Здёсь въ абстрактной форме даны все основные мотивы, разрабатывавшиеся потомъ на конкретномъ матеріаль цълыми покольніями историковь въ ихъ спеціальныхъ работахъ и общихъ обозрѣніяхъ. Несомиѣнно, европейская исторіографія многимъ обязана идеалистической философіи и ея всемірно-исторической концепціи. Для своего времени это была доктрина, удовлетворявшая самымъ высокниъ требованіямъ не только философской, но и научной мысли, высоко поднимавшая душу энтузіазмомъ вкры въ творческую силу идеала и въ то же время открывавшая необъятно широкія перспективы для научнаго творчества. Для своего времени это идеалистическое движение было едва ли менте плодотворно и въ общественномъ, и въ научномъ отношеніяхъ, чёмъ современное намъ матеріалистическое (марксистское) движеніе, и отрицать это значить закрывать глаза на крупнёйшіе факты общественнаго и научнаго развитія первой половины девятнадцатаго вѣка. Но, вполнѣ признавая это, мы въ то же время не можемъ не признать, что здѣсь мы имѣемъ дѣло съ уже отошедшимъ въ исторію важнымъ моментомъ въ развитіи европейской философской и научной мысли, что для насъ, привыкшихъ къ совсѣмъ иному трактованію фактовъ и явленій историческаго развитія, давно уб'ялившихся въ чрезвычайной сложности общественныхъ явленій и въ крайней трудности дъйствительно научно понять самый, казалось бы, простой факть въ этой области, а тёмъ болёе идею, понимая его какъ пролукть всёхъ силъ, действующихъ въ данномъ обществе,---что для насъ, при нашихъ навыкахъ къ соціологическому пониманію историческаго процесса, историческія воззрѣнія, лежащія въ основѣ всемірно-исторической концепціи, разрабатывавшейся въ гегельянской исторіографіи, представляють собою, помимо всего прочаго, крайнее упрощение научной проблемы, вполнѣ понятное и естественное въ то время, но совершенно недопустимое теперь. А между тёмъ въ современной исторіографіи еще вполнѣ живы традиціи идеализма съ его всемірно-исторической концепціей. Правда, стройное и величественное зданіе всемірной исторіи, возведенное трудами историковъидеалистовъ, уже сильно обветшало, и многія его части пришлось замѣнить новыми, изъ болѣе грубаго матеріала и въ болѣе новомъ стиль; но оно все еще стоить и продолжаеть сохранять свое обаяние. Мы не имѣемъ въ виду подробно останавливаться на всѣхъ «переживаніяхъ», сохранившихся въ современной исторической наукь оть эпохи господства идеализма и находящихся въ такомъ рѣзкомъ несогласіи съ ея соціологическими тенденціями, охарактеризованными нами выше. Мы хотёли бы разсмотрёть лишь нёкоторые изъ опорныхъ пунктовь всемірно-исторической точки зрѣнія, представляющей исторію древняго и новаго міра какъ единый и единичный процессъ, какъ исторію единаго человъчества, неуклонно шествующаго по пути прогресса, — какъ тѣ пункты, идеалистическое происхождение которыхъ очевидно, такъ и тѣ, которые въ духовномъ родствѣ съ идеализмомъ не находятся, но возникли, несомнѣнно, подъ косвеннымъ вліяніемъ идеалистической концепціи «всемірной» исторіи. Въ частности, мы имѣемъ въ виду, съ одной стороны, рецепцію римскаго права и такъ называемое возрождение искусствъ и наукъ, съ другой — учение представителей такъ называемой романистической школы въ западноевропейской исторіографіи о происхожденіи средневѣковаго строя и историко-экономическую теорію, развитую Карломъ Бюхеромъ. Намъ необходимо познакомиться съ этими главными аргументами всемірноисторической точки зрения, чтобы видеть, въ какой мере ихъ можносчитать дъйствительно научными аргументами.

Рецепція юридическихъ, политическихъ, общефилософскихъ, научныхъ и эстетическихъ идей и формъ античнаго міра занимаеть весьма почетное мёсто въ арсеналё аргументовъ всемірно-исторической точки зрвнія. Въ рецепція римскаго права и въ возрожденія искусствъ и наукъ обыкновенно видять факты, наглядно доказывающіе, что, только усвоивь идейное наслёдіе, доставшееся ей оть классической древности, новая Европа пробудилась отъ многовѣковаго сна къ новой жизни и изъ варварской стала той, какой она является въ настоящее время, перешла въ новый фазисъ въ развити человъчества. Идеалистическое воззрѣніе на историческій процессъ видить въ рецепціи римскаго права факторъ, глубоко повліявшій на новую Европу въ смыслъ разрушения средневъковыхъ формъ общественной и политической жизни. Болбе реальное изучение действительнаго хода исторіи западно-европейскихъ обществъ приводить къ нъсколько иному взгляду на рецепцію римскаго права. Рецепція эта, можно сказать, никогда не прерывалась, только въ иныя эпохи она совершалась съ большей интенсивностью, въ другія-съ меньшей. Такъ что, знакомясь съ исторіей юридической догмы народовъ новой Европы, мы на каждомъ шагу принуждены констатировать факть вліянія римскаго права на нраво этихъ народовъ, какъ на право частное, гражданское, такъ и на право публичное, государственное. Пока вопросъ ставится такимъ образомъ, пока мы не выходимъ изъ сферы исторіи юридическихъ и политическихъ доктринъ. реальная историческая наука ничего не имбеть возразить. Но дбло принимаеть совсёмъ иной обороть, лишь только вопросъ переносится на другую почву, лишь только римское право и его рецепцію начинають выдвигать въ качествѣ фактора, разлагавшаго средневѣковый общественный и политический строй. Въ этомъ случав реальной исторической наукв приходится выступать съ энергичнымъ протестомъ. Наличность теоріи вовсе не ручается за совпаденіе ея съ жизнью, за воздѣйствіе ея на реальную жизнь. Это факть чрезвычайно простой, но его почему-то не замёчають авторы и приверженцы широкихъ историческихъ построеній, въ глазахъ которыхъ вліяніе одного общества на другое упрощается до крайности: стоить только юридической, общественной, политической и всякой иной идев перешагнуть явно или тайно границу даннаго общества и государства, какъ оно неминуемо подпадаетъ ея вліянію. заражается ею какъ какой-нибудь инфекціонной болѣзнью, и она производить во всемъ его организмѣ цѣлый рядъ соотвѣтствующихъ измѣненій. А между тѣмъ юридическая, политическая и всякая иная общественная идея только въ тъхъ случаяхъ можетъ оказаться реальной общественной силой, когда она является живой формулой или

7

символомъ уже сложившихся въ данномъ обществѣ въ той или иной мѣрѣ фактическихъ отношеній; въ противномъ случаѣ она представляеть собою мертвый капиталь и достояние книжной учености. Взятый наудачу примъръ пояснить эту мысль болье конкретно. Знакомясь съ англійскими юридическими теоріями XIII вѣка н. въ частности, съ твиъ, что говорять онв объ англійскомъ крестьянина, мы будемъ поражены, до какой степени англійскій вилланъ похожъ по своему юридическому положенію на римскаго раба. Но стоить намъ оставить страницы юридическаго трактата и углубиться въ чтеніе любой описи англійскаго пом'єстья того же XIII въка. отчета управляющаго помѣстья или протокола помѣстной судебной куріи, гдѣ тоть же вилланъ изображается въ его дѣйствительной, повседневной обстановкѣ, и мы увидимъ, до какой степени подвергшаяся сильному вліянію римскихъ юридическихъ доктринъ теорія не совпадаеть съ практикой, съ дъйствительными хозяйственными и соціальными условіями Англіи XIII вѣка, когда вилланъ во многихъ отношеніяхъ являлся свободнымъ человѣкомъ и даже въ извъстной мъръ гражданиномъ государства, когда его отношенія къ его сеньеру были до скрупулезной пунктуальности регулированы всемогущимъ обычаемъ, едва ли уступавшимъ по своей обязательной силѣ закону; да и самъ законъ далеко не всегда былъ для него безмолвень. Объясненія такого рёзкаго несоотвётствія между романистической теоріей и англійской дъйствительностью ХШІ вѣка искать не далеко. Теорія была построена подъ сильнымъ вліяніемъ доктринъ, которыя въ свое время являлись формулировкой совсѣмъ иныхъ экономическихъ и соціальныхъ отношеній, чёмъ тё, которыя Англія XIII въка. Англія этой поры была ВЪ госполствовали еще страною натуральнаго хозяйства, когда господствовало земледъліе, не имъвшее общирнаго внутренняго и внъшняго рынка, когда, слёдовательно, вести хозяйство на широкую ногу, эксплоатируя для этого до послёднихъ предёловъ землю и трудъ, не было возможности и надобности, когда хозяйственная діятельность иміла цѣлью, въ общемъ, непосредственное удовлетвореніе потребностей, непосредственное потребление продукта и поэтому естественно должна была производиться въ сравнительно скромныхъ размерахъ и требовать сравнительно незначительнаго количества труда со стороны людей, въ ней участвовавшихъ. Естественно, что при такихъ общихъ хозяйственныхъ условіяхъ, общихъ для всей средневѣковой Европы, помѣщичье хозяйство того времени не могло быть крупнымъ хозяйствомъ, и трудъ, который несли вилланы для обработки и уборки помѣщичьей земли, далеко не могъ быть maximum'омъ того количества труда, какой могъ дать помѣщику его зависимый человѣкъ;

кромѣ того, правильную барщину несло далеко не все зависимое население помъстья, а въ сущности только представитель группы, сидъвшей на каждомъ крестьянскомъ надълъ. Средневъковый вилланъ, какъ англійскій, такъ и всякій иной, не могъ, слёдовательно, быть предметомъ такой эксплоатации, какой подвергался несвободный и такъ называемый свободный трудъ при господстве денежнаго хозяйства, дающаго мёсто обширнымъ предпріятіямъ, работающимъ на обширный рынокъ, т.-е. при такихъ условіяхъ, въ какихъ между прочимъ находился римскій рабъ конца республики и начала имперіи, гдѣ и формулированы были теоріи о юридическомъ положенія въ отношении его къ господину, которыя оказали такое вліяніе на англійскую юридическую теорію о вилланахъ. Уже одно это чисто экономическое, хозяйственное различие между римскимъ обществомъ конца республики и начала имперіи и Англіей XIII вѣка дѣлало непримѣнимыми къ жизни англійскія юридическія теоріи о вилланахъ XIII вѣка, построенныя подъ сильнымъ вліяніемъ римскихъ юридическихъ идей. Мы уже не говоримъ о различи въ источникахъ римскаго рабства, возникшаго въ результате плёна, и средневѣковаго крѣпостничества, возникшаго въ результатѣ сложной экономической и соціальной эволюціи, происшедшей внутри такъ называемыхъ варварскихъ обществъ и разбившей массу когда-то равно свободныхъ людей на свободное и знатное меньшинство и полусвободное большинство, подчиненное ему въ политическомъ и личномъ отношеніяхъ. Римскія юридическія доктрины только тогда стали примънимы къ жизни обществъ новой Евроны, когда эти послёднія сами въ той или иной мере доросли до нихъ, когда въ нихъ сложились и развились экономическія, соціальныя и политическія отношенія, для которыхъ римскія юридическія доктрины, возникшія въ аналогичныхъ этимъ послёднимъ условіяхъ, могли явиться готовой формулировкой и санкціей. Само собою разумѣется, что и безъ римскаго права эти отношенія развивались бы и дальше въ направлении, естественно обусловленномъ всей совокупностью наличныхъ матеріальныхъ и нематеріальныхъ факторовъ, двигавшихъ исторію обществъ новой Европы по тому, а не иному пути. Если въ XIII вѣкѣ романистическія теоріи о неограниченныхъ правахъ сеньера надъ личностью и имуществомъ его крѣпостныхъ оставались мертвою буквой, свидѣтельствуя лишь о юридической образованности ихъ авторовъ, то въ XVI вѣкѣ тѣ же теоріи явились формулировкой для весьма реальныхъ и осуществимыхъ интересовъ и стремленій нѣмецкихъ, напримѣръ, землевладѣльцевъ, которымъ изивнившіяся общія хозяйственныя условія тогдашней Европы, именно развитие денежнаго хозяйства, промышленности и торговли,

7\*

позволяли превратиться въ сельскихъ хозяевь - предпринимателей, производить для довольно обширнаго рынка и поэтому весьма интенсивно эксплоатировать и трудъ зависимыхъ людей, и землю и дѣлать поэтому захваты какъ въ отношеніи къ личности трудящагося, такъ и въ отношеніи къ его землъ, общинной и индивидуальной. Эта попытка возродить въ небывалыхъ до того размърахъ и формахъ крѣпостное право и захватить общинныя угодья и индивидуальные надѣлы крестьянъ, произведенная землевладѣльцами въ Германіи почти наканунѣ реформаціи, нашла союзниковъ въ воспитанныхъ на римскомъ правѣ юристахъ, которые учили объ абсолютномъ правѣ помѣщика на землю его крѣпостныхъ крестьянъ и подыскали цѣлый рядъ юридическихъ основаній для усиленія ихъ личной неволи. Тѣмъ не менѣе нельзя сомнѣваться, что и безъ этихъ союзниковъ нѣмецкіе землевладѣльцы достигли бы своей цѣли, пока на ихъ сторонѣ былъ перевѣсъ организованной силы.

Едва ли еще не болѣе важную роль въ эволюціи обществъ новой Европы, чёмъ рецепціи римскаго права, приписывають обыкновенно такъ называемому возрождению искусство и науко. Это едва ли не самый популярный сюжеть историковъ-идеалистовь, съ особеннымъ торжествомъ выдвигаемый ими для доказательства силы вліянія идей въ исторіи. Возрожденіе это, начавшееся въ Италіи и въ той или иной мѣрѣ происшедшее и въ другихъ странахъ западной Европы, представляется обыкновенно какъ грандіозный культурный подъемъ, совершившійся въ обществахъ новой Европы, благодаря усвоенію ими идей античной образованности, разрушившихъ будто бы средневѣковое, аскетическое (такъ обыкновенно его опредъляють) міросозерцаніе, которое, по принятому мнѣнію, тяжелыми веригами сковывало человѣческій духъ и не давало развиться его силамъ, которыя будто бы только теперь, отъ соприкосновенія съ античными идеями, впервые вышли изъ мрачной тюрьмы въчнаго сокрушенія о грѣхахъ на свѣтъ и воздухъ и немедленно же расцвили пышнымъ цвитомъ наукъ и художествъ. Терминъ «возрожденіе» пріобрѣлъ чрезвычайно широкій и чрезвычайно многозначительный смысль. Подъ нимъ стали разумѣть уже не одно возрожденіе «искусствъ и наукъ», а возрожденіе къ новой душевной жизни самого западно-европейскаго человѣка, какое-то по истинѣ чудесное перерождение его подъ вліяниемъ античныхъ идей и художественныхъ формъ. Онъ какъ-то вдругъ сталь интересоваться своимъ внутреннимъ міромъ, своими психическими движеніями, а также внѣшнимъ міромъ и его красотами, которыхъ онъ до техъ поръ будто бы не замѣчаль, занятый неотвязной мыслью о своей загробной участи и видя въ земномъ бытіи лишь юдоль скорби о грѣхахъ. Онъ вдругъ

почувствоваль себя свободнымь существомь среди радостей и утёхъ жизни и проникся сознаніемъ полной законности своихъ личныхъ вкусовъ, склонностей и желаній. Изъ непримиримаго и мрачнаго врага жизни онъ вдругъ сталъ ея страстнымъ поклонникомъ, нетеривливо сившившимъ сбросить съ себя тв оковы, которыя налагаль на него средневѣковый католическій режимь. Эта свобода индивидуальнаго духа немедленно же стала давать себя знать въ научномъ и особенно въ художественномъ творчествѣ. Едва ли нужно прибавлять, что вся эта картина расцетта «индивидуализма» (это слово очень любять употреблять применительно къ «эпохе возрожденія»; «индивидуализмъ» — это тоть «принципъ», который ввела въ жизнь «человѣчества» «эпоха возрожденія» и тѣмъ рѣзко отграничила «средніе вѣка» отъ «новаго времени», какъ обыкновенно говорять изслёдователи «гуманизма»), если въ ней и есть краски, дъйствительно взятыя изъ жизни европейскаго общества соотвътствующей эпохи, въ общемъ представляетъ собою типический образчикъ чисто идеалистическаго, въ сущности логическаго, чисто дедуктивнаго построенія, весьма далекаго оть чрезвычайно сложной и въ экономическомъ, и въ соціальномъ, и въ политическомъ, и въ культурномъ отношеніяхъ исторической действительности, которую оно какъ будто пытается возсоздать. Въ картинъ этой все соединено на одной плоскости, и всему дано совершенно искусственное освѣщеніе. Большой интересь къ классическому міру, пробудившійся у постепенно сложившейся интеллигенціи итальянскихъ городскихъ государствъ (интересъ, не чуждый, впрочемъ, образованнымъ людямъ и «среднихъ вѣковъ»), а потомъ перешедшій и къ представителямъ образованнаго общества и другихъ странъ западной Европы, --- скорбе показатель весьма серьезныхъ культурныхъ успѣховъ, сдѣланныхъ обществами западной Евроны той поры, чёмъ причина этихъ успѣховъ. То новое, чисто свѣтское міросозерцаніе, которое развилось въ образованныхъ кругахъ Европы къ началу такъ называемаго Новаго времени, есть органический продукть всего предшествующаго, очень сложнаго матеріальнаго и культурнаго (идейнаго) развитія западно-европейскихъ обществъ. Объ идеяхъ античной обравованности, будто бы произведшихъ перевороть въ средневѣковомъ міровоззрѣніи, можно сказать то же, что мы говорили, въ частности, о римскихъ юридическихъ идеяхъ: какъ и эти послѣднія, и идеи античной образованности вообще только тогда стали достояніемъ образованныхъ людей новой Европы, когда эти образованные люди, во-первыхъ, появились въ видѣ болѣе или менѣе значительныхъ безсословныхъ группъ (что было результатомъ очень сложнаго ховяйственнаго и соціальнаго процесса) и, во-вторыхъ, доросли до

нихъ, т.-е. когда культурное развитіе нёкоторыхъ по крайней мёрё обществъ Европы, поставленныхъ, благодаря особенно благопріятнымъ усдовіямъ, ускорившимъ ихъ хозяйственное преуспѣяніе и соціальную дифференціацію, достигло такой высоты, на которой уже стали понятными образованному европейцу, доступными его уму и чувству во всей полнотѣ своего идейнаго содержанія и во всей красотѣ своихъ формъ тѣ произведенія античной литературы, искусства и науки, которыя въ прежнее время, въ такъ называемую средневѣковую эпоху (когда классическіе писатели вообще были извъстны и даже читались), совершенно не затрогивали ни ума его, ни чувства, благодаря своему полному несотвётствію всему тогдашнему умственному и душевному складу. Не въ сопоставлении литературныхъ и художественныхъ произведеній писателей и художниковь такъ называемой «эпохи возрожденія» съ классическими образцами съ цёлью выяснить вліяніе послёднихъ на первыхъ должна заключаться работа изслёдованія исторіи «гуманизма», а въ кропотливомъ изученіи цёлаго ряда сложнёйшихъ, прежде всего хозяйственныхъ и соціальныхъ, процессовъ, происшедшихъ въ нѣкоторыхъ обществахъ западной Европы (прежде всего въ итальянскихъ республикахъ и тираніяхъ) и вызвавшихъ такіе общественные вкусы и культурныя потребности, которымъ могли дать удовлетвореніе лишь высокіе образы античной литературы, искусства и науки. Отвергая, какъ совершенно ненаучную, мысль о культурномъ перевороть, будто бы произведенномъ усвоеніемъ античной образованности въ такъ называемую «эпоху возрожденія», считая такое представление одной изъ многочисленныхъ иллюзий нереальной исторической мысли, современная реальная историческая наука вообще не склонна придавать такъ называемому «гуманизму» того глубокаго значенія въ исторіи культурнаго развитія Европы, какое ему обыкновенно приписывають, и болье склонна видеть въ немъ чисто литературное явленіе, страницу изъ исторіи литературныхъ формъ, художественныхъ стилей, филологическихъ и археологическихъ изученій и педагогическихъ идей, при томъ страницу не безусловно свѣтлую, если имѣть въ виду, съ одной стороны, достигшую весьма высокой художественности вполнѣ жизненную и самобытную оригинальность европейскаго искусства (искусства цвлаго ряда отдёльныхъ европейскихъ обществъ) предшествующей поры, повидимому, сильно пострадавшую, остановленную въ своемъ развити и уступившую мёсто отвлеченно-художественнымъ тенденціямъ, навѣяннымъ знакомствомъ съ античными образцами и подражаніемъ имъ, съ другой стороны, тѣ совершенно искусственныя, въ сущности ничего общаго съ жизнью не имъвшія литературныя

формы, которыя мало-по-малу восторжествовали по всей Европѣ подъ названіемъ классицизма и надолго задержали появленіе реальной литературы, истиннаго органа и фактора общественнаго самосознанія и развитія; не говоримъ уже о классической школѣ, и до сихъ поръ продолжающей загораживать путь къ нормальному, жизненному и всестороннему развитію ума и чувства, къ осуществленію того, что привыкли называть гуманистическимъ идеаломъ.

Если чисто идеалистическіе аргументы въ пользу тёснёйшей связи древняго и новаго міра при ближайшемъ разсмотрёніи оказываются далеко не убёдительными, то и болёе реальныя соображенія въ томъ же направленіи далеко не оправдывають тёхъ надеждъ, какія возлагають на нихъ тё, кто ихъ раздёляеть.

Въ западно-европейской исторіографіи существуетъ весьма вліятельная по учености и талантливости своихъ представителей школа такъ называемыхъ романистовъ, разсматривающая средніе вѣка какъ прямое и непосредственное продолжение римской имперіи, объединившей и организовавшей весь древній міръ. Въ стров среднев ковыхъ обществъ и государствъ школа эта видить лишь дальнвищее развитіе явленій и формъ, уже выработанныхъ римскимъ міромъ, который, по ея мнѣнію, не былъ сокрушенъ подъ ударами варваровъ, потому что то, что прежде понимали подъ такъ называемымъ нашествіемъ варваровъ, видя въ немъ катастрофу, насильственно разгромившую римское государство, общество и его цивилизацію, не больше, какъ историческая легенда: варвары вовсе не разгромили имперіи, скорбе они мирно поселились на римской почвѣ, постепенно и мирно проникли въ римское общество и не только не разрушили его строя, но сами явились пластическимъ матеріаломъ, наполнившимъ выработанныя римскимъ обществомъ политическія и соціальныя формы. Сообразно съ такимъ взглядомъ романисты изучають средневѣковое общество при свѣтѣ фактовъ и явленій римскаго развитія, конструируя средневѣковые факты и явленія въ терминахъ римской общественности и государственности, разыскивая элементы феодальнаго строя средневѣковой Европы въ общественномъ стров римской имперіи, объясняя, напримъръ, средневъковое вилланство какъ перерождение римскаго рабства, а средневѣковую крѣпостную общину какъ прямое продолженіе хозяйственныхъ порядковъ римской виллы съ ея рабскимъ, принудительно организованнымъ населеніемъ. Мы не будемъ здѣсь входить въ сколько-нибудь подробное разсмотрѣніе этого сложнѣйшаго вопроса западно-европейской исторіографіи, сводящагося въ сущности къ вопросу о генезисъ средневъковаго общества и государства. Онъ будеть предметомъ нашего изученія на всемъ протяженіи нашихъ

очерковъ. Мы считаемъ необходимымъ ограничиться здёсь лишь нѣсколькими общими замёчаніями. Безспорно, работы школы романистовъ (въ частности, Фюстель де Куланжа) внесли очень много новаго и върнаго въ понимание западно-европейскаго развития-и въ положительномъ смыслѣ, въ смыслѣ новой постановки и новаго освѣщенія цѣлаго ряда крайне важныхъ вопросовъ хозяйственной и соціальной исторіи римской имперіи и ся занятыхъ германцами частей, и въ отрицательномъ смыслѣ, въ смыслѣ разрушенія не малаго числа утвердившихся было въ западно-европейской исторіографіи догматовъ и предразсудковъ и привлеченія къ новому пересмотру въ цёломъ и въ частяхъ всей конструкции западно-европейской исторіи. Въ частности, теперь мы уже знаемъ, что римская имперія, постепенно въ силу внутреннихъ процессовъ разложившаяся на рядъ варварскихъ королевствъ, а не разгромленная варварами на вершинѣ своего могущества и славы, уже выработала нѣкоторыя соціальныя формы, очень похожія на тѣ, съ которыми обыкновенно соединяется терминъ «феодальный»: мы разумъемъ развитіе въ имперіи крупной землевладвльческой аристократіи, сосредоточившей въ своихъ рукахъ огромныя помъстья, населенныя полусвободнымъ крестьянствомъ, колонами, территоріально обособленныя, представлявшія собою настоящія феодальныя сеньерія, очень мало склонныя особенно считаться съ центральной властью, въ сущности безсильной передъ ними и принужденной уступать имъ свои прерогативы. Но слёдуеть ли отсюда, что варварамъ оставалось только вступить въ готовыя соціальныя и политическія рамки, что феодализмъ былъ оставленъ въ наслѣдство древнимъ міромъ новому, и этому послёднему оставалось лишь принять его и продолжать непрерванную такимъ образомъ нить античнаго развития? Не болье ли будеть согласнымъ съ исторической дъйствительностью, насколько она выясняется изъ всесторонняго, строго методическаго изслёдованія какъ римскаго, такъ и варварскаго развитія, признать, что и римское, и германское общества пришли къ сходнымъ результатамъ каждое самостоятельнымъ путемъ, что феодальный строй могъ бы возникнуть среди германцевъ, если бы они и вовсе не встрѣтились съ Римомъ, но что, съ другой стороны, и въ самой римской имперіи въ концѣ-концовъ восторжествовали бы феодальныя формы, если бы варварамъ и не удалось утвердиться на ея территоріи? Соціологическое пониманіе феодализма, видящее ВЪ феодальномъ стров одну изъ общественныхъ и политическихъ формъ, органически связанную съ натурально-хозяйственной стадіей въ развитіи человѣческаго общества и необходимо возникающую при наличности извёстныхъ общихъ условій, съ своей стороны дёлаеть такую постановку этого вопроса какъ будто болёе пріемлемой.

Намъ остается еще разсмотрѣть чисто экономическій аргументь всемірно-исторической точки зрвнія. Въ экономической литературь господствуеть взглядъ на древній міръ какъ на одну изъ стадій въ экономической эволюціи европейскихъ обществъ, именно сталію натурально-хозяйственную. Известный экономисть Родбертусь-Ягетцовъ въ своихъ изслёдованіяхъ въ области экономическихъ отношеній классической древности проводить этоть взглядъ съ полной опредбленностью, и экономисты всбхъ странъ Европы новторяють его какъ вполнѣ научную истину. Согласно этому взгляду и у грековъ, и у римлянъ хозяйственная жизнь была организована въ формѣ замкнутыхъ домашнихъ хозяйствъ, хозяйствъ огхос'а, автономныхъ хозяйствъ каждаго отдёльнаго дома, собственными силами удовлетворявшихъ всѣмъ своимъ потребностямъ, производившихъ продукты не для обмѣна, а для непосредственнаго удовлетворенія потребностей въ нихъ группы, весьма значительной по своему составу, во главѣ которой стоялъ крупный собственникъ, располагавшій организованнымъ трудомъ рабовъ и другихъ подвластныхъ людей. Взглядъ этотъ недавно нашелъ себѣ новаго защитника въ лицѣ извъстнаго экономиста, профессора лейпцигскаго университета Карла Бюхера. Бюхеръ заново развилъ эту точку зрѣнія въ своемъ сочиненія о «Происхожденій народнаю хозяйства» (состоящаго изъ ряда статей, изъ которыхъ нѣкоторыя переведены и на русскій языкъ и изданы М. И. Водовозовой), гдъ онъ предлагаетъ очень цённую новую схему хозяйственнаго развитія человеческихъ обществъ, весьма много помогающую разобраться въ экономической исторіи европейскихъ и неевропейскихъ обществъ (и не въ одной экономической исторіи) и поэтому заслуживащую серьезнѣйшаго вниманія какъ историковъ, такъ и всѣхъ другихъ представителей общественной науки. Сущность теоріи Бюхера заключается въ слёдующемъ. Отличительной особенностью хозяйственной жизни современныхъ цивилизованныхъ народовъ является то, что каждое отдёльное лицо производить не тѣ хозяйственныя блага, какія необходимы ему самому, но тв, которыя нужны другимъ, а въ обмѣнъ на нихъ оно пріобрѣтаеть все ему необходимое, такъ что для снабженія каждаго отдѣльнаго лица всѣмъ необходимымъ ему требуется дѣятельность многихъ или всёхъ. Ховяйственная дёятельность каждаго отдёльнаго лица не есть нѣчто самостоятельное и самодовлѣющее, а лишь часть цѣлаго, дѣятельности всего общества; только дѣятельность всего общества можеть дать въ результатъ совокупность вещей, необходимыхъ каждому отдёльному лицу. Это — мёновое хозяйство.

Это-народное хозяйство въ собственномъ смыслѣ этого слова. Имъ собственно и занималась классическая политическая экономія (созданпая трудами Адама Смита, Рикардо, Милля и многихъ другихъ), которая въ сущности и представляетъ собою теорію обмѣна. Было время, когда народнаго хозяйства съ характеризующимъ его обивномъ еще не существовало. Народное хозяйство есть продукть тысячельтняго историческаго развитія; въ теченіе цёлыхъ періодовь до возникновенія народнаго хозяйства человѣчество хозяйничало вовсе безъ обмѣна или же при такихъ его формахъ, которыя не могуть быть отнесены къ категоріи народно-хозяйственныхъ. Прежде, чёмъ дойти до стадіи народно-хозяйственнаго развитія, хозяйственное развитіе, по крайней муру народовь центральной и западной Европы, прошло двѣ болѣе раннихъ стадіи: стадію замкнутаю домашняю хозяйства (производство исключительно для собственнаго потребленія, хозяйство безъ обмѣна) и стадію городского хозяйства (производство на заказъ, или періодъ непосредственнаго обмѣна). Переходъ отъ одной хозяйственной ступени къ другой (отъ домашняго хозяйства къ городскому и отъ городского къ народному) представляется Бюхеру какъ постепенное удлиннение пути, который совершаеть продукть, направляясь оть производителя къ потребителю. Въ періодъ замкнутаго, домашняго хозяйства продукты не выходять за предѣлы хозяйства, въ которомъ они произведены: они туть н потребляются. Въ періодъ городского хозяйства продукты переходять изъ произведшаго ихъ хозяйства непосредственно въ хозяйство, въ которомъ они потребляются. Въ періодъ народнаго хозяйства (періодъ товарнаго производства, обращенія продуктовъ) продуктамъ приходится проходить черезъ цълый рядъ ховяйствъ, прежде чёмъ они будуть потреблены. При господствѣ замкнутаго, домашняго хозяйства хозяйственная жизнь общества распадается на цёлый рядъ одинаковыхъ и даже тожественныхъ по своему строенію и отправленіямъ, сравнительно мелкихъ организмовъ, самодовлёющихъ и потому независимыхъ другъ отъ друга, не нуждающихся другъ въ другъ, не обмънивающихся другъ съ другомъ. Потребность, трудъ, производство, средства производства, продукть, потребительные запасы, потребительная цённость, потребленіе.-воть тв немногія экономическія понятія, которыя свойственны періоду замкнутаго, домашняго хозяйства. Раздёленіе труда, если и существуеть здёсь, то лишь внутри каждой изъ независимыхъ хозяйственныхъ группъ, на которыя распадается общество; а народно-хозяйственнаго раздѣленія труда, которое представляеть собою характерную особенность такъ хорошо знакомаго намъ мѣнового хозяйства и выражается въ разнообразіи зависящихъ другъ отъ друга хозяйствен-

ныхъ отраслей, въ существование различныхъ по своимъ хозяйственнымъ задачамъ группъ, работающихъ, слёдовательно, для обмёна, производящихъ различные товары, — такого раздѣленія труда періодъ замкнутаго домашняго хозяйства не знаеть; поэтому онъ не знаеть и профессій, не знаеть предпріятій (хозяйственной діятельности, имѣющей въ виду барышъ, прибыль отъ обмѣна), промышленнаго и торговаго капиталовъ, капиталовъ ссуднаго и производительнаго, не знаеть товаровъ, цёны, обращенія продуктовъ, дохода и его распредбленія въ видѣ заработной платы, предпринимательской прибыли и процента на капиталъ; на этой ступени развитія говорить о доходѣ неумѣстно, потому что то, что мы называемъ доходомъ, здѣсь, въ замкнутомъ, домашнемъ хозяйствѣ, есть сумма потребительныхъ благъ, получившихъ въ самомъ ховяйствъ свое происхожденіе, вся хозяйственная выручка домовладыки целикомъ: доходъ и имущество образують здёсь одну нераздёльную массу, часть которой постоянно созръваетъ для потребленія, другая часть уничтожается потребленіемъ, между тѣмъ какъ третья лежить въ сундукахъ и ларяхъ, въ погребахъ и амбарахъ, какъ своего рода страховой фондъ. Замкнутая хозяйственная группа была весьма значительной по своему составу: это была или родовая группа (на раннихъ стадіяхъ общественнаго развитія), или же (съ разрушеніемъ родового строя) обыкновенная семья, но очень расширенная рабскими и иными зависимыми элементами.

Періодъ только что охарактеризованнаго замкнутаго, домашняго хозяйства простирается, по словамъ Бюхера, «отъ начала культуры вплоть до среднихъ въковъ (приблизительно до начала текущаго тысячельтія)». Таково, думаеть онъ, было хозяйство грековь, кареагенянъ, римлянъ. Это греческій огхос, римская familia. Слово familia прежде всего означаеть совокупность famili, домашнихъ рабовъ, челяди. Pater familias есть господинъ надъ рабами, входящими въ составъ семейной группы; въ его patria potestas сливаются понятія о власти мужа и отца и о господскомъ правѣ рабовладѣльца. Каждый принадлежащій къ дому зарабатываеть не для себя, а для pater familias, который можеть распоряжаться жизнью и смертью каждаго. «Хозяйственной автономіей рабовладёльческаго дома объясняется вся сопіальная и значительная часть политической исторіи древняго Рима», говорить Бюхеръ. «Нѣть производительныхъ профессій, нёть ни крестьянь, ни ремесленниковь. Существують только крупные и мелкіе владільцы, богатые и бідные. Богатый лишаеть бъдняка владънія землей и превращаеть его черезъ это въ пролетарія. Неимущій, хотя и свободный, пролетарій не имфеть безусловно никакой возможности найти себъ заработокъ, ибо не существуеть предпринимательскаго капитала, который бы за плату покупаль работу; не существуеть промышленности внѣ замкнутаго дома. Такъ называемые artifices источниковь— не свободные люди, занимающiеся промыслами, а ремесленники-рабы, получающiе изъ рукъ рабовъ-земледѣльцевъ и пастуховъ зерно, шерсть, дерево для переработки ихъ въ хлѣбъ, одежду, орудія. Отпів domi nascuntur, говорить у Петронія гостямъ своимъ богатый выскочка: «все производится у меня, ничто не покупается». Вотъ откуда образовались колоссальныя латифундіи, вотъ какимъ образомъ появились тѣ безграничныя массы рабовъ, которыя сконцентрировались въ рукахъ отдѣльныхъ владѣльцевъ и при существованіи которыхъ раздѣленіе труда было настолько многосторонне, что ихъ продукты и услуги могли удовлетворять самымъ избалованнымъ вкусамъ».

Итакъ, древній міръ находился на стадіи замкнутаго, безобиѣннаго, не знавшаго торговли и промышленныхъ профессій *домашняго хозяйства,* и дальше этого не пошелъ въ своемъ хозяйственномъ развитіи, а если и пошелъ, то ужъ во всякомъ случаѣ не дальше зачатковъ *городского хозяйства* (производство на заказъ). Это послѣднее развилось уже въ средневѣковыхъ городахъ германскихъ и романскихъ странъ. Что же касается *народнаго хозяйства*, то образованіе его «есть главнымъ образомъ плодъ политической централизаціи, начавшейся въ концѣ среднихъ вѣковъ одновременно съ возникновеніемъ государственныхъ территоріальныхъ образованій и завершившейся въ настоящее время созданіемъ единаго національнаго государства. Хозяйственное соединеніе силъ идетъ рука объ руку съ подчиненіемъ частныхъ политическихъ интересовъ высшимъ цѣлямъ государственнаго цѣлаго».

Мы старались охарактеризовать взглядъ Бюхера по возможности его же собственными словами во избѣжаніе всякихъ неточностей. Категоричность его утвержденій не можеть подлежать никакому сомнѣнію. Опредѣленнѣе выразиться едва ли можно. Воть эта то опредѣленность и поражаеть прежде всего. Мы имѣемъ въ виду не общую схему саму по себѣ, а примѣненіе ея къ древнему міру и въ частности къ римской исторіи. Древній міръ въ хозяйственномъ смыслѣ представляеть собою, по Бюхеру, лишь ступень въ исторіи Европы, и при томъ самую низшую ступень, ступень въ исторіи Европы, и при томъ самую низшую ступень, ступень замкнутаго, домашняго хозяйства со всѣми его соціальными особенностями. Обмѣнъ, торговля, а также п всѣ другія явленія, характеризующія развитое народное хозяйство, по существу чужды ему. Эти послѣднія явленія развились уже у народовъ новой Европы, да и то уже поздно, съ конца среднихъ вѣковъ.

Какъ примирить съ такимъ взглядомъ на древній міръ цѣлый

рядъ общеизвѣстныхъ фактовъ, свидѣтельствующихъ о существованія у древнихъ народовъ и высоко развитой промышленности, и общирной внёшней и внутренней торговли, и весьма далеко ушедшей по пути соціальной диференціація общественной структуры? Вспомнимъ финикіянъ и ихъ родственниковъ кареагенянъ съ ихъ торговыми флотами, съ ихъ фабриками и заводами, съ ихъ богатой и могущественной буржуазіей; вспомнимъ Грецію эпохи Перикла, элленистическую эпоху, Римъ въ эпоху расцвъта республики и въ первые вѣка имперіи. Развѣ было бы мыслимо это торговое, промышленное и культурное развитіе при господствѣ замкнутаго домашняго хозяйства? Возражение это невольно напрашивается при знакомствѣ съ теоріей Бюхера, и не удивительно, что эта теорія не осталась безъ возражений. Противъ Бюхера выступилъ Эдуардъ Мейерь (нынѣ профессорь въ Берлинѣ, а тогда въ Галле), уже заявившій себя къ тому времени крупными работами по исторіи древняго міра, въ которыхъ онъ пролилъ оченъ много свёта и на экономическую эволюцію древняго Востока и Запада, и имѣвшій, что сказать на затронутую Бюхеромъ тему. Въ своемъ докладъ объ Экономическома развити древняю міра (работа эта прекрасно переведена и на русскій языкъ подъ редакціей М. О. Гершензона и издана М. И. Водовозовой въ 1898 году) онъ подвергъ выставленный Бюхеромъ взглядъ обстоятельной критикв и противопоставиль ему свой взглядь, сущность котораго заключается въ слёдующемъ. Мейеръ ополчается противъ «ложнаго мнёнія, будто историческое развитіе народовъ, жившихъ вокругъ Средиземнаго моря, шло непрерывно по восходящей линіи»; распространеніе этого мивнія онъ приписываеть «популярной философіи, которая, какъ извъстно, охотно занимается теоріей прогресса и, не заботясь о фактахъ, составляетъ только красивыя системы; въ основѣ его лежить обычное дёленіе исторіи на древнюю, среднюю и новую». Мейеръ считаеть необходимымъ «самымъ энергичнымъ образомъ указать на то, что исторія развитія народовъ, живущихъ у Средиземнаго моря, представляеть два параллельныхъ періода, что съ паденіемъ древняго міра развитіе начинается сызнова, и что оно снова возвращается къ твиъ первымъ ступенямъ, которыя уже давно были пройдены». «Картина дъйствительнаго хода экономическаго развитія древности», которую вслёдъ за этимъ рисуеть Мейеръ, представляеть древность какъ цёлый рядъ обществъ, изъ которыхъ каждое проходило разныя ступени хозяйственнаго развитія, оть низшихъ до высшихъ; знакомо было имъ и замкнутое, домашнее ховяйство со всёми характеризующими его соціальными особенностями, и непосредственный обмёнъ, и народное хозяйство съ широко

развитой промышленностью и торговлей, съ капиталомъ и доходомъ, съ предпринимателемъ и рабочимъ; и мелкій крестьянинъсобственникъ, и свободный ремесленникъ, и наемный рабочій,--всѣ эти соціальныя категоріи знакомы были обществамъ древняго міра такъ же, какъ и намъ; рабство вовсе не было тогда такъ значительно и не играло такой крупной роли, какъ это думають обыкновенно (на послёднемъ пункте Мейеръ еще разъ остановился въ пругой своей работь. Рабство вз древности, также перевеленной на русскій языкъ). И нельзя не согласиться съ мнѣніями Эд. Мейера, нельзя не признать его взгляда на экономическое развите древняго міра дійствительно реальнымъ взглядомъ. Древній міръ не есть нѣчто цѣлое и однообразное, а распадается на рядъ отдѣльныхъ обществъ, изъ которыхъ каждое проходидо разныя ступени хозяйственнаго и соціальнаго развитія. Не можеть быть поэтому и рѣчи о древнемъ мірѣ какъ о фазисѣ въ экономическомъ (какъ и всякомъ другомъ) развитіи такъ называемаго человѣчества. Древнія общества проходили и натурально-хозяйственную стадію въ своемъ экономическомъ развития. Но многія изъ нихъ проходили и стадію народнаго, капиталистическаго хозяйства. Конечно, нѣть налобности отожествлять капиталистический строй древнихъ обществъ съ нашимъ. Если мы обратимъ внимание хотя бы на одно различіе въ техническихъ знаніяхъ древняго міра и нашего, то уже это одно заставить насъ быть осторожнёе въ сближеніяхъ нашей цивилизація съ цивилизаціей (или вѣрнѣе цивилизаціями) древняго міра. Тъмъ не менъе сходство все-таки очень значительно: капиталистическій строй древнихъ въ основѣ тотъ же, что и капитализмъ новой Европы; разница лишь въ степени, разница лишь количественная. Исторія народовъ, жившихъ и живущихъ у береговъ Средиземнаго моря, такимъ образомъ, дъйствительно представляетъ два параллельныхъ періода, и народы новой Европы проходили ту же хозяйственную эволюцію, что и народы древняго міра.

Такимъ образомъ, какъ аргументъ всемірно-исторической точки зрѣнія историко-экономическая схема Бюхера едва ли можетъ бытъ признана убѣдительной. Но это не лишаетъ ея чрезвычайно большой цѣнности въ качествѣ схемы соціологической. Бюхеръ, желая изобразитъ ходъ экономическаго развитія «человѣчества», въ сущности даетъ схему экономическаго развитія каждаго человѣческаго общества, поставленнаго въ условія, благопріятныя его хозяйственному росту, и какъ соціологическая схема построеніе его заслуживаетъ величайшаго вниманія со стороны историковъ въ качествѣ ключа, помогающаго реальному пониманію хозяйственной и соціальной, а вмѣстѣ съ тѣмъ и политической и общекультурной эволюціи человѣческихъ обществъ.

Мы не имѣли въ виду давать всесторонній анализъ всемірноисторической концепци: это завело бы насъ слишкомъ далеко, не къ Полибію, греческому историку второго вѣка до Р. Хр., а по меньшей мъръ къ пророку Даніилу и его теоріи четырехъ монархій, и заставило бы насъ изучать чрезвычайно сложный генезись пѣлаго философско-историческаго міровоззрѣнія, въ которомъ элементы мистическіе, религіозные, какъ въ чистомъ видѣ, такъ и въ метафизической переработкъ причудливымъ образомъ переплелись съ конкретнымъ матеріаломъ исторической дъйствительности некоторыхъ обществъ древняго міра и новой Европы и дали въ результать не лишенную имнозантности, а иногда и высокой поэтичности картину планомърнаго и прогрессивнаго развитія «человъчества», какъ единаго целаго. Намъ хотелось подвергнуть пересмотру только нъкоторые изъ опорныхъ пунктовъ этой концепции, и при томъ такіе, которые еще и въ настоящее время пользуются значеніемъ научныхъ аргументовъ, хотя ихъ прямое или боковое родство съ уже отошедшими въ прошлое пріемами философской и научной мысли не подлежить сомнѣнію, и въ итогѣ этого пересмотра мы приходимъ къ мысли, что новая Европа въ своемъ экономическомъ, соціальномъ, политическомъ и обще-культурномъ развити не связана органически съ древнимъ міромъ, что исторія новой Европы не можеть быть серьезно названа продолжениемъ древней истории, что общества новой Европы развивались въ сущности самостоятельно какъ въ матеріальномъ, такъ и въ культурномъ отношении. Этимъ мы вовсе не хотимъ сказать, что культурное наслъдство, оставленное древнимъ міромъ новому, осталось мертвымъ капиталомъ. Носкажемъ словами проф. Р. Ю. Виппера-«для современнаго историка и при изучении этихъ любопытныхъ фактовъ воспріятія европейскими народами чужихъ, до нѣкоторой степени мертвыхъ продуктовъ давно минувшей деятельности, — воспріятія, такъ сказать, на разстояни-все-таки на первомъ планѣ будеть стоять вопросъ о томъ, какія же внутреннія основанія въ жизни новаго народа сдёлали такое воспріятіе возможнымъ и необходимымъ... Самое воспріятіе чужой формулы является, такимъ образомъ, для историка фактомъ внутренней жизни того народа, развитіе котораго онъ изучаеть; такое воспріятіе становится интереснымъ, какъ своего рода окончательный акть, увёнчаніе, завершающій символь внутренняго процесса». Исторія рецепціи обществами новой Европы идей и формъ древности — чрезвычайно интересная страница внутренней исторіи этихъ обществъ и увлекательный спеціальный сюжеть для историческаго изслёдованія. Но и только. Центръ тяжести научнаго интереса историка новой Европы не здесь, а въ техъ внутреннихъ

процессахъ, которые развивались въ новоевропейскихъ обществахъ и аналогичны процессамъ, развивавшимся и въ обществахъ древняго міра, и во всякомъ вообще человѣческомъ обществѣ. Намъ кажется, что пора совсёмъ оставить всемірно-историческія иллюзіи, разъ на всегда признавъ ихъ уже отошедшимъ въ прошлое культурнымъ фактомъ, и центръ тяжести научныхъ интересовъ окончательно перенести на изучение именно этихъ внутреннихъ процессовъ, развивавшихся и развивающихся въ человѣческихъ обществахъ, на ихъ соціологическое изученіе; пора окончательно разстаться съ идеей единаго и единственнаго процесса, какой будто бы представляеть собою исторія обществь древняго и новаго міра, и окончательно утвердиться въ мысли, что здъсь мы имъемъ дело не съ единымъ и единственнымъ процессомъ, а съ цёлымъ множествомъ аналогичныхъ процессовъ, сравнительное изучение которыхъ, щепетильно внимательное къ индивидуальнымъ особенностямъ каждаго изъ нихъ, и составляетъ содержаніе науки всеобщей исторія, ставящей себѣ чисто сопіологическія цѣли выясненія механики общественнаго процесса, какъ такового, и законовъ, по которынъ онъ развивается. Пока традиція всемірной исторіи сами окончательно не стануть достояніемь исторіи, пока онв будуть сохранять свое вліяніе въ исторической наукѣ, до тѣхъ поръ этой послѣдней трудно будеть окончательно стать на чисто-научную почву.

Въ заключение естественнымъ является вопросъ: отвергая всемірно-историческую точку зрѣнія, какъ ненаучную, имѣемъ ли мы право говорить о средних въкахъ, о средневъковой исторіи, о средневожовома обществь и государствь? Ведь терминъ средние въка иньеть смысль только во всемірно-исторической концепціи, обозначая одно изъ главныхъ звеньевъ въ единой цёпи всемірно-историческаго развитія, переходную эпоху отъ древняго міра къ такъ называемой новой исторіи. Отрицая органическую связь древняго міра съ новымъ, мы тѣмъ самымъ, строго говоря, лишаемъ себя права говорить о средневлковой исторіи. И твить не менње, это-чисто-словесное затрудненіе. Въ самомъ дѣлѣ, всеобщая исторія, ставя себѣ чисто соціологическія цёли, превращаясь въ науку, стремящуюся выяснить законы развитія человѣческаго общества путемъ сравнительнаго изучения конкретныхъ обществъ въ ихъ историческомъ развитіи, интересуется каждымъ отдёльнымъ развитіемъ постольку, поскольку оно является съ болѣе или менѣе опредѣленно выраженными индивидуальными особенностями, поскольку оно представляеть собою действительно своеобразное сочетание общественныхъ элементовъ, обусловливающее собою дѣйствительно своеобразный ходъ общественнаго развитія. И поскольку такъ называемая средневъковая исторія удовлетворяеть этимъ условіямъ, поскольку она действительно представляеть данныя, позволяющія говорить о средневѣковомъ обществѣ и о средневѣковомъ развитіи, какъ о чемъ-то своеобразномъ, постольку мы въ правѣ говорить и о среднихъ вѣкахъ, и о средневѣковомъ развитіи, и о средневѣковомъ обществѣ и государствѣ. Еще въ XVIII вѣкѣ выработалось понятіе о среднихъ въкахъ какъ объ эпохѣ господства феодализма, при чемъ подъ понятіе «феодализмъ» было подведено все, что было ненавистнаго въ «старомъ порядкѣ» для представителей новой политической философіи «правъ человѣка и гражданина», вслѣдствіе чего и хронологическія рамки среднихъ вѣковъ расширились до крайности, обнимая собою время оть такъ называемаго паденія западной римской имперіи чуть ли не до конца XVIII въка. Въ настоящее время болъе научный взглядъ на средніе вѣка не позволяеть намъ терминомъ «Феодализмъ» покрывать такой пестрый конгломерать разновременныхъ и разнохарактерныхъ явленій. Отнеся каждое изъ этихъ явленій къ соотвѣтствующему ему историческому контексту, этотъ болѣе научный взглядь даеть намь возможность оставить въ содержани понятія «феодализмъ» болѣе опредѣленные признаки, совокупность которыхъ и сообщаеть такъ называемому средневѣковому обществу своеобразный характерь и позволяеть говорить о средневѣковомъ типъ общества и государства. Конечно, переходъ одного общественнаго типа въ другой совершается постепенно, путемъ незамѣтныхъ перемънъ въ разныхъ сферахъ жизни, и нельзя представлять себъ дъло такъ, что въ какой-нибудь определенный моменть мы можемъ констатировать чистый общественный типъ. Напротивъ, рядомъ съ признаками, характеризующими данный общественный типъ, мы всегда замъчаемъ наличность признаковъ, не гармонирующихъ съ нимъ, идущихъ вразрёзъ съ нимъ. Весь вопросъ въ преобладании тёхъ или иныхъ признаковъ. Все это применимо и къ такъ называемому средневѣковому обществу. Несомнѣнно, въ такъ называемомъ средневѣковомъ обществѣ и государствѣ можно констатировать черты и явленія, которыя шли въ разрѣзъ съ общимъ характеромъ тогдашнихъ общественныхъ отношеній. Тёмъ не менёе преобладали въ немъ, давали тонъ, сообщали типическій характеръ такъ называемому средневѣковому обществу и государству не эти черты и явленія. Постепенное развитіе этихъ нетипическихъ для средневѣкового общества и государства черть и явленій и постепенное возобладаніе ихъ падъ прежде господствовавшими чертами и явленіями и составляеть содержаніе процесса перехода оть среднихь вѣковъ

8

къ новому времени, къ новому типу общества и государства. Какія именно черты характерны для такъ называемаго средневъковаго общества и государства, что собственно является характерной особенностью такъ называемаго феодализма, это выяснится изъ послѣлующаго изложенія. А пока лишь замѣтимъ, что черты эти характерны не для однихъ лишь западно-европейскихъ обществъ, постепенно организовавшихся послё такъ называемаго паденія западной римской имперіи, что терминъ «средневѣковье» вполнѣ примѣнимъ и къ извъстному періоду въ развитіи древне - греческихъ обществъ (и его применяеть такой знатокъ древняго развитія, какъ Эдуардъ Мейеръ, обозначая терминомъ «греческое средневѣковье» «эпоху владычества аристократіи, рыцарскихъ подвиговъ и героической пѣсни»), и не ихъ однихъ, а едва ли не всѣхъ человѣческихъ обществъ. Изучая средневѣковое, феодальное общество, мы такимъ образомъ ничуть не сходимъ съ почвы чисто соціологическихъ интересовъ исторической науки. Изучая средневѣковое общество, мы, такимъ образомъ, изучаемъ одинъ изъ типовъ человъческаго общества и виссте съ темъ одинъ изъ фазисовъ въ его развития. Наша ближайшая задача, задача, которую ны будемъ по нъръ силъ разрѣшать въ нашихъ очеркахъ, будеть заключаться въ выяснения генезиса средневѣковаго, феодальнаго типа общества на почвѣ западно-европейскаго развитія изъ всей совокупности условій предшествующей эпохи. Говоря болье конкретно, содержаниемъ нашихъ очерковь будеть изучение эволюци общества и государства римской имперіи, приведшей къ разложенію имперіи на рядъ варварскихъ королевствъ, а также эволюціи нъсколькихъ типичныхъ варварскихъ обществъ и государствъ, выясняющей процессъ возникновенія феодальнаго общества и государства.

Желающимъ болѣе обстоятельно ознакомиться съ главными по крайней мѣрѣ вопросами, затронутыми въ этомъ введеніи, рекомендуются слѣдующія сочиненія: Проф. Р. Ю. Випперъ. Общественныя ученія и историческія теоріи XVIII и XIX вв. въ связи съ общественнымъ движеніемъ на Западѣ. С.-Пб. 1900 (блестящая попытка представить генезисъ общественныхъ ученій и историческихъ теорій названныхъ вѣковъ изъ современной имъ общественной дѣйствительности; въ частности, здѣсь читатель найдетъ генезисъ теоріи прогресса, этого базиса. всемірно-исторической концепціи); проф. Р. Ю. Випперъ. Преподаваніе древней исторіи и новая историческая наука. Москва. 1899 (оттискъ изъ журнала «Вѣстникъ Воспитанія», — представляетъ собою очень тонкую критику всемірно-исто-

Digitized by Google

рической точки зрѣнія); проф. Р. Ю. Випперь. Нѣсколько замѣчаній о теоріи историческаго познанія (статья, пом'єщенная въ журналь «Вопросы философіи и психологіи» за 1900 годъ, рѣдкая по тонкости и глубинѣ мысли и по богатству содержанія); Карль Бюхерь. Происхождение народнаго хозяйства и образование общественныхъ классовъ. Перев. съ нѣм. подъ ред. С. Н. Булгакова. С.-Пб. 1897 (изд. М. И. Водовозовой); въ видѣ дополненія или точнѣе введенія къ этой работь Бюхера см. его же «Четыре очерка изъ областя народнаго хозяйства», перев. подъ ред. В. Э. Дена. С.-Пб. 1898 г., (изд. М. И. Водовозовой); Эдуардъ Мейеръ. Экономическое развитіе древняго міра. Пер. подъ ред. М. О. Гершензона. С.-Пб. 1898 г. (изд. М. И. Водовозовой); Эдуардъ Мейеръ. Рабство въ древности. Перев. съ нѣм. подъ ред. В. Э. Дена. С.-Пб. 1899 (изд. М. И. Водовозовой); проф. И. М. Гревсъ. Очерки изъ исторіи римскаго землевладенія (преимущественно во время имперіи). Томъ І. С.-Пб. 1899 (авторъ старается провести бюхеровскую точку зрѣнія на явленія римскаго экономическаго и соціальнаго развитія и въ своемъ живомъ и увлекательномъ изложения знакомить читателя съ цёлымъ рядомъ основныхъ проблемъ исторической науки); проф. М. И. Ростовцевъ. Капитализмъ и народное хозяйство въ древнемъ мірѣ (Русская Мысль, 1900, марть); для общаго ознакомленія съ историческими и соціологическими теоріями рекомендуются еще двь книги: П. Барть. Философія исторіи, какъ сопіологія. Пер. съ нѣм. Часть первая. С.-Пб. 1900, и проф. Н. И. Карћевъ. Введеніе въ изучение соціологія. С.-Пб. 1897.

#### Двитрій Петрушевскій.

# Digitized by Google

8\*

### Б. Н. Чичеринъ.

† 3 февраля.

3 февраля 1904 года, въ одинъ изъ своихъ обычныхъ пріѣздовъ въ Москву на зимніе мѣсяцы, скончался Б. Н. Чичеринъ. Тягость этой утраты рѣзкою болью отозвалась въ сердцахъ его многочисленныхъ почитателей и друзей, и горькое чувство невознаградимой потери усугублялось сознаніемъ того, что намъ приходится хоронить одного изъ самыхъ выдающихся русскихъ людей, одного изъ лучшихъ вождей мысли, одного изъ самыхъ стойкихъ поборниковъ свободы и права.

Я не сомнѣваюсь въ томъ, что такая оцѣнка почившаго писателя не вызоветъ разногласій. Ученая дѣятельность Б. Н. давно уже оцѣнена критикой: его произведенія считаются украшеніемъ русской науки; его имя окружено рѣдкимъ почетомъ, какъ одно изъ самыхъ дорогихъ и славныхъ именъ русской ученой литературы. Такимъ же лестнымъ почетомъ пользуется имя Б. Н., какъ представителя гуманныхъ и прогрессивныхъ началъ гражданственности. Вѣнки отъ различныхъ группъ студентовъ, въ томъ числѣ отъ студентовъ-поляковъ, возложенные на гробъ почившаго, телеграммы отъ гельсингфоргскаго и краковскаго университетовъ служатъ трогательнымъ подтвержденіемъ того широкаго и благодарнаго признанія, которое выпало на долю Б. Н., какъ «знаменитаго учителя права» <sup>1</sup>).

Откладывая оцёнку Б. Н., какъ политическаго писателя, до болёе подробной статьи, я хотёлъ бы въ настоящей замёткё напомнить лишь главныя даты его ученой дёятельности. Одинъ бёглый перечень его трудовъ служить краснорёчивымъ свидётельствомъ разнообразія его научныхъ стремленій и неутомимой энергіи его мысли.

Кандидать Московскаго университета, Б. Н. получиль эту пер-

<sup>1)</sup> Слова телеграммы гельсингфорскаго университета къ вдовѣ Б. Н.



.

.

.



.

•

•



Stureps





вую ученую степень въ 1849 г. Въ Московский же университеть была представлена его магистерская диссертація, появившаяся въ печати и удостоенная степени въ 1856 году. Сочинение это, вышедшее подъ заглавіемъ «Областныя учрежденія Россіи въ XVII в.». сразу доставило автору почетную извъстность. Подобно этому труду, и другія работы первыхъ годовъ относятся, по преимуществу, къ исторіи русскаго права. Таковы статьи: «Обзоръ историческаго развитія сельской общины въ Россіи», «Несвободныя состоянія въ древней Россіи», «Еще о сельской общинь», «Духовныя и договорныя грамоты великихъ и удёльныхъ князей». Всё эти статьи въ 1858 г. были изданы вмъстъ поль именемъ «Опытовъ по исторія русскаго права». «Опыты» эти представляють превосходный образецъ историко-философской обработки русскаго права. Особенно любопытной является попытка прослёдить законъ историческаго преемства общественныхъ союзовъ до государства включительно (въ очеркъ о духовныхъ и договорныхъ граматахъ). Всъ эти изслъдованія до сихъ поръ не утратили своего выдающагося значенія. Другой рядъ работь этого періода относится къ политическому быту Западной Европы. Сюда должны быть причислены статьи: «О политической будущности Англіи», «Старая французская монархія и революція», «О французскихъ крестьянахъ». Всь онь были изданы въ томъ же 1858 году подъ заглавіемъ «Очерки Англіи и Франціи». Написанныя по поводу нѣкоторыхъ крупныхъ явленій западной науки и публицистики, онѣ представляють собою образецъ основательной и глубокой критики, переходящей въ самостоятельное изслёдованіе. Уже здёсь въ этихъ раннихъ своихъ статьяхъ Б. Н. обнаружилъ свойственное ему стремленіе взвѣшивать и оцёнивать различные элементы политической жизни въ ихъ необходимомъ значении для органическаго развитія государства и общества. Рѣшительный врагъ стъснительныхъ политическихъ мъръ и безпрепрывной опеки надъ обществомъ, Б. Н. признаетъ однако, что «истинный либерализмъ состоить не въ отрицании государственныхъ началъ», а въ правильномъ сочетани свободы съ законнымъ порядкомъ.

Такъ намѣчена была его основная точка зрѣнія на явленія политической жизни, которую самъ Б. Н. обозначилъ именемъ «охранительнаго либерализма» и которая лишь въ позднѣйшую пору его писательской дѣятельности получила ярко выраженный характеръ либерализма оппозиціоннаго.

Въ 1861 году начинается профессорская дѣятельность Б. Н. въ Московскомъ университетѣ, продолжавшаяся восемъ лѣтъ. Въ эти годы большую часть времени Б. Н. долженъ былъ употребить на выработку своего университетскаго курса, который обнималь исторію политическихъ ученій, общее государственное право и русское государственное право. Однако и въ этотъ періодъ своей дѣятельности Б. Н. успѣлъ напечатать нѣсколько цѣнныхъ статей по текущимъ вопросамъ русской жизни, въ которыхъ явленія современности любопытно освѣщались при помощи научныхъ данныхъ. Таковы, напр., статьи «о русскомъ дворянствѣ», «о судебной реформѣ», «о земскихъ учрежденіяхъ» и др. Въ 1862 г. онѣ были изданы подъ общимъ заглавіемъ: «Нѣсколько современныхъ вопросовъ». Кромѣ того, за эти годы Б. Н. подготовилъ и свою докторскую диссертацію «О народномъ представительствѣ». Она была закончена печатаніемъ въ 1866 г., но еще ранѣе этого, въ 1865 г., петербургскій юридическій факультетъ поднесъ Б. Н. дипломъ на званіе доктора honoris causa.

Въ 1868 году Б. Н. долженъ былъ выйти въ отставку, съ протестомъ во имя права и законной свободы, когда честь и совъсть не позволяли ему долъе оставаться въ университетъ. Такъ кончилась преподавательская дъятельность Б. Н. въ полномъ расцвътъ его дарованій и силъ. Бывшіе слушатели профессора свидътельствуютъ о томъ огромномъ вліяніи, которое онъ имълъ на своихъ учениковъ, а курсы его, изданные впослъдствіи, служатъ лучшимъ подтвержденіемъ того, съ какимъ успъхомъ осуществлялъ онъ поставленный имъ себъ идеалъ преподаванія — «представить образецъ науки строгой и спокойной, независимой отъ внъшнихъ партій, стремленій и страстей, — науки, способной возвести человъка въ высшую область, гдъ силы духа мужаютъ и пріобрътаютъ высшій полеть».

Оставивъ каоедру, Б. Н. отдался ученой дѣятельности, которая съ небольшими перерывами продолжалась до конца его жизни. Уже въ 1869 году вышелъ первый томъ одного изъ самыхъ замѣчательныхъ его произведеній «Исторія политическихъ ученій». По словамъ предисловія къ этому труду, онъ представляеть собою «плодъ двадцатилѣтней работы». Четвертый томъ этого сочиненія вышелъ въ 1877 г., пятый былъ изданъ въ 1902 г. Изложеніе доводится до первой половины XIX вѣка и, несмотря на нѣкоторые неизбѣжные пробѣлы, представляеть собою до сихъ поръ еще не превзойденную попытку изложить въ систематическомъ очеркѣ развитіе ученій о правѣ и государствѣ. Слѣдующіе крупные труды Б. Н. были посвящены философіи. Въ 1879 г. появилось его сочиненіе «Наука и религія»; въ 1880 году вышелъ критическій очеркъ «Мистицизмъ въ наукѣ» (посвященный разбору философскихъ воззрѣній Влад. Соловьева). Сюда же должны быть отнесены появившіяся въ 90-хъ годахъ (въ 92 и 94 гг.) два сочиненія: «Положительная

философія и единство науки» и «Основанія логики и метафизики». Въ своихъ философскихъ произведеніяхъ Б. Н. является блестящимъ представителемъ гегельянства, создавшимъ на почвѣ гегелевской діалектики цельное построеніе человеческаго знанія. Исходя изъ мысли, что высшая задача философіи состоить въ сочетаніи опыта и умозрвнія, и полагая, что въ системъ Гегеля заложенъ твердый фундаменть умозрительных определений, подлежащий лишь некоторому восполнению. Б. Н. съ изумительной энергией выполниль предположенную имъ философскую задачу. Для ея довершенія онъ уже въ преклонные годы посвятиль несколько лёть занятію высшей математикой и естествознаніемъ, оставивъ и въ этихъ областяхъ слёды своей работы въ видѣ нѣсколькихъ спеціальныхъ статей, предназначенныхъ служить къ подтвержденію его философскихъ взглядовъ. Столь законченнаго и разносторонняго примёненія гегелевскихъ началь не можеть указать и нъмецкая философская литература. Для развитія философской мысли въ Россіи особенное значеніе имъла критическая сторона работь Б. Н.: онъ быль однимъ изъ цервыхъ. выступившихъ у насъ противъ англо-французскаго позитивизма и разоблачившихъ шаткость его основаній.

Другіе крупные труды 80-хъ и 90-хъ годовъ относятся къ области права и политики. Философскій идеализмъ Б. Н. прямо и непосредственно переводилъ въ область конкретныхъ опредѣленій дѣйствительной жизни. Его философская точка зрѣнія включала въ себѣ требованіе, чтобы идеальныя начала оправдывались опытомъ дѣйствительности и чтобы дѣйствительность освѣщалась и руководилась свѣтомъ философскихъ началъ. Отсюда его постоянный и живѣйшій интересъ къ теоретической разработкѣ юридическихъ и политическихъ вопросовъ. Б. Н. посвятилъ этимъ вопросамъ рядъ такихъ солидныхъ изслѣдованій, какъ: «Собственность и государство» (2 т.), «Курсъ государственной науки» (3 т.), «Философія права»; а вмѣстѣ съ тѣмъ онъ постоянно отзывался на нужды текущей жизни блестящими статьями, въ которыхъ глубокая эрудиція ученаго сочеталась съ павосомъ стойкаго гражданина.

Такова была ученая дѣятельность Б. Н., удивительная по неутомимой энергіи и неослабѣвающей любви къ наукѣ. Начавшись подъ благотворнымъ вліяніемъ лучшихъ временъ Московскаго университета, въ счастливую пору учительства Грановскаго, Рѣдкина и Кавелина, она съ необычайнымъ успѣхомъ продолжалась на протяженіи болѣе полувѣка, оправдывая тѣ предзнаменованія, которыя указали ей путь.

Тайна этого успѣха и того особаго уваженія, которымъ окружено имя Б. Н., заключается не только въ его исключительныхъ дарованіяхъ, не только въ глубокой серьезности его научныхъ стремленій, но также и въ томъ нравственномъ энтузіазмё, который онъ всегда соединялъ съ занятіемъ наукой. Б. Н. почерналъ въ наукѣ не одинъ запасъ свѣдѣній: Онъ находилъ въ ней источникъ крѣпкихъ убѣжденій и нравственныхъ силъ. Онъ вѣрилъ, что наука способна наполнить жизнь человѣка возвышеннымъ содержаніемъ и дать высшій полеть силамъ духа. Онъ вѣрилъ, что наука есть высшая наставница жизни, которая одна можеть дать твердое руководство и для человѣка, и для общества, которая уже и въ настоящемъ состояни своемъ представляетъ богатую сокровищницу драгоцённыхъ ноученій и незыблемыхъ началъ. Въ этомъ отношения Б. Н. свято сохранилъ завѣты той эпохи, въ которую онъ получилъ свое научное крещеніе. Среди сомнѣній и колебаній послѣдняго времени, среди измѣнчивыхъ настроеній русскаго общества онъ сохраниль неизмёнными прекрасные завёты своей молодости и дожилъ до того, что нодъ конецъ его жизни къ нему снова обратились молодыя сердца, лучшія надежды которыхъ онъ благословляль своимъ ободряющимъ и какъ бы пророческимъ словомъ.

Велико и обширно научное наслъдіе. оставленное Б. Н., и столь же значительно общественное и нравственное значение его ученой деятельности. Его труды долго еще будуть служить для русскаго общества и живымъ источникомъ мысли, и ободряющимъ нравственнымъ примъромъ. Во многомъ можно съ нимъ не соглашаться, многое критиковать и отрицать; но у него нельзя найти ничего такого, что не вытекало бы изъ самаго искренняго желанія общаго блага и самаго серьезнаго изученія предмета. Мыслитель непоколебимо - честный, неизмённо вёрный себь и проникнутый глубокой върой въ озаряющую силу истины, онъ представилъ намъ образецъ науки самостоятельной и свободной, не поддающейся мимолетнымь увлеченіямь времени и черпающей свои вдохновенія въ глубочайшихъ источникахъ историческаго опыта и философской мысли. Такая наука есть сама по себѣ твердый оплоть противъ всѣхъ сомнѣній и тревогъ дня; такая наука даетъ не только силу знанія, но и силу правственную. Б. Н. былъ однимъ изъ лучшихъ ея носителей, и это обезпечиваетъ ему неизибниую признательность грядущихъ поколёній.

П. Новгородцевъ.





Фотот п павлова

Jelieun (cj glipu Ham of " Digitized by Google

## А. Л. Ординъ-Нащокинъ.

Московскій государственный человѣкъ XVII в. <sup>1</sup>).

Московский государственный человъкъ XVII в.! Самое это выражение можеть показаться злоупотреблениемъ современной политической терминологіей. Государственный человъко — выль это значить развитой и своеобразный политический умъ, способный наблюдать, понимать и направлять общественныя движенія, съ самостоятельнымъ взглядомъ на вопросы времени, съ разработанной программой действія, наконець съ извёстнымъ просторомъ для политической двятельности — цвлый рядъ условій, присутствія которыхъ мы совсёмъ не привыкли предполагать въ старомъ Московскомъ государствѣ. Да, до XVII в. этихъ условій, дѣйствительно, не замѣтно въ государствъ московскихъ самодержцевъ, и трудно искать государственныхъ людей при ихъ дворѣ. Ходъ государственныхъ дѣлъ тогда направлялся заведеннымъ порядкомъ да государевой волей. Личный умъ прятался за порядокъ, лицо служило только орудіемъ государевой воли; но и порядокъ, и самая эта воля подчинялись еще сильнъйшему вліянію обычая, преданія. Въ XVII в. однако московская государственная жизнь начала прокладывать себѣ иные пути. Старый обычай, заведенный порядокъ пошатнулись; начался сильный спросъ на умъ, на личныя силы, а воля царя Алексвя Михайловича была такая умная и притомъ такая добрая воля, которая для общаго блага готова была подчиниться всякому сильному и благонамъренному уму. И этотъ царь былъ вознагражденъ за свое довъріе къ уму и таланту: ръдкому государю приходилось дълить труды управленія съ такимъ количествомъ благонамъренныхъ. умныхъ и даровитыхъ дёльцовъ, какъ царю Алексею. При своемъ благодушномъ отношении къ вопросамъ времени, при осторожныхъ порывахъ къ новизнѣ онъ не далъ руководящихъ идей, началъ для реформы; но онъ помогъ выступить первымъ реформаторамъ съ ихъ

<sup>1)</sup> Изъ приготовляемой къ печати III части курса русской исторіи.

идеями и началами, далъ возможность смълымъ умамъ впервые почувствовать себя свободно и проявить свои силы, не далъ ни плана, ни направленія преобразованіямъ, но создалъ преобразовательное настроеніе.

Первое мѣсто въ ряду государственныхъ дѣльцовъ, захваченныхъ такимъ настроеніемъ, безспорно принадлежитъ самому блестящему изъ сотрудниковъ царя Алексвя, наиболѣе энергическому провозвёстнику преобразовательныхъ стремлений его времени, боярину Аванасію Лаврентьевичу Ордину-Нащокину. Этоть дёлець вдвойнѣ любопытенъ для насъ, потому что велъ двойную подготовку реформы Петра Великаго. Во-первыхъ, никто изъ московскихъ государственныхъ дѣльцовъ XVII в. не высказалъ столько, какъ онъ, преобразовательныхъ идей и плановъ, которые послѣ осуществилъ Петрь. Потомъ, Ордину-Нащокину пришлось не только дѣйствовать по-новому, но и самому создавать обстановку для своей діятельности. По происхождению своему онъ не принадлежалъ къ тому обществу, среди котораго ему привелось дъйствовать. Привилегированнымъ питомникомъ политическихъ дѣльцовъ въ Московскомъ государствѣ служило старое родовитое боярство, пренебрежительно смотрѣвшее на массу провинціальнаго дворянства. Ордипъ-Нащокинъ былъ едва ли не первымъ провинціальнымъ дворяниномъ, проложившимъ себѣ дорогу въ кругъ этой спесивой знати, а за нимъ уже потянулась вереница его провинціальной братін, скоро разбившей плотные ряды боярской аристократи.

Аванасій Лаврентьевичъ былъ сыпъ очень скромнаго псковскаго помѣщика; въ Псковскомъ и въ ближнемъ Торопецкомъ уѣздахъ ютилось цёлое фамильное гнёздо Нащокиныхъ, которое шло отъ одного виднаго служилаго человѣка при московскомъ дворѣ XIV в. Изъ этого гнѣзда, захудавшаго послѣ своего родоначальника, вышель и нашь Аванасій Лаврентьевичь. Онь сталь извѣстень еще при царѣ Михаилѣ: его не разъ назначали въ посольскія комиссіи для размежеванія границь со Швеціей. Въ началѣ Алексвева царствованія Ординъ-Нащокинъ уже считался на родинѣ виднымъ дѣльцомъ и усерднымъ слугой московскаго правительства. Вотъ почему во время псковскаго бунта 1650 г. мятежники намъревались убить его. При усмиреніи этого бунта московскими полками Ординъ-Нащокинъ показалъ мпого усердія и умѣнья. Съ тѣхъ поръ онъ пошелъ въ гору. Когда въ 1654 г. открылась война съ Польшей, ему порученъ былъ чрезвычайно трудный пость: съ малыми военными силами онъ долженъ былъ сторожить московскую границу со стороны Литвы и Ливопіи. Онъ отлично исполнилъ возложенное на него поручение. Въ 1656 г. началась война со Швецией, и самъ

царь двинулся въ походъ подъ Ригу. Когда московскія войска взяли одинъ изъ ливонскихъ городовъ на Двинѣ, Кокенгаузенъ (старинный русскій Кукейнось, когда-то принадлежавшій полоцкимъ князьямъ), Нащокинъ былъ назначенъ воеводой этого и другихъ новозавоеванныхъ городовъ. На этой должности Ординъ-Нащокинъ дълаеть очень важныя военныя и дипломатическія дѣла, сторожить границу, завоевываеть ливонские городки, ведеть переписку съ польскими властями; ни одно важное дипломатическое дело не пелается безъ его участія. Въ 1658 г. его усиліями заключено было Валіесарское перемиріе со Швеціей, условія котораго превзошли ожиданія самого царя Алексвя. Въ 1665 г. Ординъ-Нащокинъ сиделъ воеводой въ родномъ своемъ Псковѣ. Наконецъ, онъ сослужилъ самую важную и тяжелую службу московскому правительству: послѣ утомительныхъ восьмимъсячныхъ переговоровъ съ польскими уполномоченными онъ заключилъ въ январѣ 1667 г. въ Андрусовѣ перемиріе съ Польшей, положившее конецъ опустошительной для объихъ сторонъ тринадцатилѣтней войнѣ. Въ этихъ цереговорахъ Нащокинъ показалъ много дипломатической сообразительности и умѣнья ладить съ иноземцами и вытягаль у поляковъ уступку не только Смоленской и Северской земли и восточной Малороссіи, но и изъ западной — Кіева съ округомъ (на два года). Заключеніе Андрусовскаго перемирія поставило Аванасія очень высоко въ московскомъ правительствь, составило ему громкую дипломатическую извъстность. Дѣлая всѣ эти дѣла, Нащокинъ быстро поднимался по чиновной лѣстницѣ. Городовой дворянинъ по отечеству, по происхожденію, онъ уже въ 1658 г., сидя воеводой въ Кукейносъ, произведенъ быль въ думные дворяне, т.-е. въ младшіе члены государственнаго совѣта, а черезъ нѣсколько лѣтъ получилъ чинъ окольничаю; наконець, по заключении упомянутаго перемирія онъ былъ пожалованъ въ бояре и назначенъ главнымъ управителемъ Посольскаго приказа (министерства иностранныхъ дѣлъ) съ громкимъ титуломъ «царской большой печати и государственныхъ великихъ посольскихъ дѣлъ оберегателя», т.-е. сталъ государственнымъ канцлеромъ.

Такова была служебная карьера Нащокина. Его родина имѣла нѣкоторое значеніе въ его судьбѣ. Псковскій край, пограничный съ Ливоніей, издавна былъ въ тѣсныхъ сношеніяхъ съ сосѣдними нѣмцами и шведами. Раннее знакомство съ иноземцами и частыя сношенія съ ними давали Нащокину возможность внимательно наблюдать и изучать ближайшія къ Россіи страны западной Европы. Это облегчалось еще тѣмъ, что въ молодости Ордину-Нащокину какъто посчастливилось получить хорошее образованіе: онъ зналъ, говорятъ, математику, языки латинскій и нѣмецкій; служебныя обстоятельства заставили его познакомиться и съ польскимъ языкомъ. Такъ онъ рано и основательно подготовился къ роли дѣльца въ сношеніяхъ Московскаго государства съ европейскимъ Западомъ. Его товарищи по службѣ говорили про него, что онъ «знаетъ нъменкое лело и пъменкие обычаи знаеть же». Внимательное наблюденіе надъ иноземными порядками и привычка сравнивать ихъ съ отечественными сдълали Нащокина ревностнымъ поклонникомъ западной Европы и жестокимъ критикомъ отечественнаго быта. Такъ онъ отрѣшился оть національной замкнутости и исключительности и выработаль свое особое политическое мышленіе: онь первый провозгласилъ у насъ правило, что «доброму не стыдно навыкать и со стороны, у чужихъ, даже у своихъ враговъ». Послѣ него остался рядъ бумагъ, служебныхъ донесеній, записокъ или докладовъ царю по разнымъ политическимъ вопросамъ. Это очень любопытные документы для характеристики какь самого Нащокина, такъ и преобразовательнаго движенія его времени. Видно, что авторъ говорунъ и бойкое перо; не даромъ даже враги сознавались, что Аванасій умѣлъ «слагательно», складно писать. У него было и пругое еще болье редкое качество-тонкій, цепкій и емкій умь. умѣвшій быстро схватывать данное положеніе и комбинировать посвоему условія минуты. Это быль мастерь своеобразныхь и неожиданныхъ политическихъ построеній. Съ нимъ было трудно спорить. Вдумчивый и находчивый, онъ иногда выводилъ изъ терпсия иноземныхъ дипломатовъ, съ которыми велъ переговоры, и они ему же пеняли за трудность имъть съ нимъ дъло: но пропустить ни малъйшаго промаха, никакой непоследовательности въ дипломатической діалектикѣ, сейчасъ поддѣнеть и поставить втупикъ оплошнаго или близорукаго противника, отравить ему и чистыя намъренія, самимъ же имъ внушенныя, за что однажды пеняли ему польскіе комиссары, съ нимъ переговаривавшіеся. Такое направленіе ума совмѣщалось у него съ неугомонной совѣстью, съ привычкой колоть глаза людямъ ихъ несообразительностью. Ворчать за правду н здравый разсудокъ онъ считалъ своимъ долгомъ и даже находилъ въ томъ большое удовольствіе. Въ его письмахъ и докладахъ царю всего рёзче звучить одна нота: всё они полны немолчныхъ и часто очень желчныхъ жалобъ на московскихъ людей и московские порядки. Ординъ-Нащокинъ вѣчно на все ропщетъ, всѣмъ недоволенъ: правительственными учрежденіями и приказными обычаями, военнымь устройствомь, нравами и понятіями общества. Его симпатіи и антипатіи, мало раздѣляемыя другими, создавали ему неловкое двусмысленное положеніе въ московскомъ обществѣ. Привязанность его къ западноевропейскимъ порядкамъ и порицание своихъ правились иноземцамъ,

съ нимъ сближавшимся, которые снисходительно признавали въ немъ «неглупаго подражателя своихъ обычаевъ». Но это же самое надълало ему множество враговъ между своими и давало поводъ его московскимъ недоброхотамъ смѣяться надъ нимъ, называть его «иноземцемъ». Двусмысленность его положенія еще усиливалась его происхожденіемъ и характеромъ. Свои и чужіе признавали въ немъ человѣка остраго ума, съ которымъ опъ пойдетъ далеко; этимъ онъ задѣвалъ много встрѣчныхъ самолюбій и тѣмъ болѣе, что онъ шелъ не обычной дорогой, къ какой предназначенъ былъ происхожденіемъ, а жесткій и нѣсколько задорный нравь его не смягчаль этихь столкновений. Нащокинь быль чужой среди московскаго служебнаго міра и какъ политическій новикъ долженъ быль сь бою брать свое служебное положение, чувствуя, что каждый его шагь впередъ увеличиваеть число его враговъ, особенно среди московской боярской знати. Такимъ положениемъ выработалась его своеобразная манера держаться среди враждебнаго ему общества. Онъ зналъ, что его единственная опора-царь. не любившій надменности, и, стараясь обезпечить себь эту опору, Нащокинъ прикрывался передъ царемъ отъ своихъ недруговъ видомъ загнаннаго скромника, смиреніемъ до самоуничиженія. Онъ не высоко цёнить свою службишку, но не выше ставить и службу своихъ знатныхъ враговъ и всюду горько на нихъ жалуется. «Передъ всѣми людьми, — пишетъ онъ царю, — за твое сударево дѣло никто такъ не возненавиженъ, какъ я», называетъ себя «облихованнымъ и ненавидимымъ человъченкомъ, не имъющимъ, гдъ приклонить грѣшную голову». При всякомъ затрудненіи или столкновеніи съ вліятельными недругами онъ просить царя отставить его оть службы, какъ неудобнаго и неумълаго слугу, отъ котораго можеть только пострадать государственный интересъ. «Государево дѣло ненавидять ради меня, холопа твоего», пишеть онъ царю и просить «откинуть оть дѣла своего омерзѣлаго холопа». Но Аванасій зналъ себѣ цѣну, и про его скромность можно было сказать, что это-напускное смиреніе паче гордости, которое не мѣшало ему считать себя прямо человѣкомъ не отъ міра сего: «если бы я отъ міра быль, міръ своего любиль бы», писаль онъ царю, жалуясь на общее къ себѣ недоброжелательство. Думнымъ людямъ противно слушать его донесенія и совѣты, потому что «они не видять стези правды и сердце ихъ одебелёло завистью». Злая пронія звучить въ его словахъ, когда онъ пишеть царю о правительственномъ превосходствѣ боярской знати сравнительно съ своей худородной особой. «Думнымъ людямъ никому не надобенъ я, не надобны такія великія государственныя дёла... У такихъ дёлъ при-

Þ

стойно быть изъ ближнихъ бояръ: и роды великіе, и друзей много, во всемъ пространный промыслъ имъть и жить умъють; отдаю тебъ. великому государю, мое крестное цёлованіе, за собою держать не смѣю по недостатку умишка моего». Въ раздражении на враговъ онъ иногда прямо забывался, искушалъ довѣріе и благорасположеніе самого царя, укоризненно указывая ему на допускаемыя имъ несообразности въ правительственныхъ отношеніяхъ. Ты, дескать, самодержавный государь, въ Москвѣ не выбирають государей на сеймѣ и обо мнѣ знають, что я твоей государевой милостью взысканъ, а управляемый мною Посольский Приказъ открыто со мной враждуеть; иноземцы дивятся, видя, что я, ненавидимый въ твоей палать, къ такому высокому государственному делу приставлень; нигдѣ во всемъ свѣтѣ такія важныя дѣла не дѣлаются опальными и ненавидимыми людьми. «Припомни, государь, многія горькія слезы мои передъ лицомъ твоимъ государевымъ. Кто Богу и тебѣ неотступно служить, ты гонимы. Я служу тебы по твоей государевой неисчетной милости, а не по палатному выбору, и за твою милость безкорыстно и безстрашно, никого сильныхъ не боясь, умираю въ правдѣ. Если я въ чемъ повиненъ, прикажи меня казнить беззаступнаго, чтобъ и другимъ дать урокъ не поступать безъ заступы такъ дерзко, какъ я, а поступать, какъ подобаетъ палатнымъ избранникамъ».

Царь долго и настойчиво поддерживаль своенравнаго и запальчиваго дѣльца, терпѣливо выносиль его скучные жалобы и попреки, увѣряль его, что ему нечего бояться, что его никому не выдадуть, грозиль его недругамь великими опалами за вражду съ Аеанасіемь и предоставляль ему значительный просторь для дѣятельности. Благодаря этому, Ординъ-Нащокинъ получилъ возможность не только обнаружить свои административные и дипломатические таланты, но и выработать, даже частью осуществить свои политические планы. Въ письмахъ своихъ къ царю онъ больше порицаетъ сушествующее или полемизируетъ съ противниками, чѣмъ излагаетъ свою программу. Однако въ его бумагахъ можно набрать значительный запасъ идей и проектовъ, которые при надлежащей практической разработкѣ могли стать и стали надолго руководящими началами внутренней и внѣшней политики.

Первая идея, на которой упорно стоить Нащокинъ, заключалась въ томъ, чтобы во всемъ брать образецъ съ Запада, все дѣлать «съ примѣру стороннихъ, чужихъ земель». Это—исходная точка его преобразовательныхъ плановъ; но не все нужно брать безъ разбора у чужихъ. «Какое намъ дѣло до иноземныхъ обычаевъ, говаривалъ онъ: ихъ платье не по насъ, а наше не по нихъ». Это былъ одинъ изъ немногихъ западниковъ, подумавшихъ о томъ, что можно и чего не нужно заимствовать, искавшихъ соглашенія общеевропейской культуры съ національной самобытностью. Потомъ Нащокинъ не могъ помириться съ духомъ и привычками московской администрации, деятельность которой неумъренно руководилась личными счетами и отношениями, а не интересомъ государственнаго дѣла, порученнаго тому или другому дѣльцу. «У насъ, — пишетъ онъ, — любятъ дѣло или ненавидятъ его, смотря не по дѣлу, а по человѣку, который его дѣлаеть: меня не любять, а потому и дѣломъ моимъ пренебрегають». Когда царь выражалъ Нащокину неудовольствіе за его нелады съ темъ или другимъ знатнымъ завистникомъ, Аванасій отвѣчалъ, что личной вражды у него нѣтъ, но «о государевѣ дѣлѣ сердце болить и молчать не даетъ, когда въ государевъ дълъ вижу чье нерадънье». Итакъ, дъло въ дѣлѣ, а не въ лицахъ, — вотъ второе правило, которымъ руководился Нащокинъ. Главнымъ его поприщемъ была дипломатія, и это быль дипломать первой величины по признанію современииковъ, даже иностранцевъ; по крайней мъръ, онъ едва ли не первый изъ русскихъ государственныхъ людей заставилъ иностранцевъ уважать себя. Англичанинъ Коллинсъ, врачъ царя Алексея, прямо называеть Нащокина великимъ политикомъ, который не уступить ни одному изъ европейскихъ министровъ. За то и онъ уважалъ свое дёло. Дипломатія составляеть, по его мнёнію, главную фупкцію государственнаго управленія, и только достойные люди могуть браться за такое дело. «На государственныя дела, -- писалъ онъ, подобаеть мысленныя очеса устремлять безпорочнымъ и избраннымъ людямъ къ расширению государства со всѣхъ сторонъ, а это есть дело одного Посольскаго Приказа».

У Нащокина были свои дипломатическіе планы, своеобразные взгляды на задачи внёшней московской политики. Ему пришлось дъйствовать въ ту минуту, когда ребромъ были поставлены самые щекотливые вопросы, питавшіе непримиримую вражду московскаго государства съ Польшей и Швеціей, вопросы о Малороссіи, о Балтійскомъ берегѣ. Обстоятельства поставили Нащокина въ самый водоворотъ сношеній и столкновеній, вызванныхъ этими вопросами. Но у него не закружилась голова въ этомъ водоворотѣ: въ запутанныхъ дѣлахъ онъ умѣлъ отдѣлить важное отъ шумнаго, привлекательное отъ полезнаго, мечты отъ достижимаго. Онъ видѣлъ, что въ тогдашнемъ положеніи и при наличныхъ средствахъ Московскаго государства для него неразрѣшимъ въ полномъ объемѣ вопросъ малороссійскій, т.-е. вопросъ о возсоединеніи юго-западной Руси съ Великороссіей. Вотъ почему онъ склонялся къ миру и даже къ тѣсному союзу съ Польшей, и хотя хорошо зналъ, какъ онъ выражался, «зёло шаткій, бездушный и непостоянный польскій народъ», но оть союза съ нимъ ждалъ разнообразныхъ выгодъ. Между прочимъ, чаялъ онъ, турецкіе христіане, молдаване и волохи, послышавь про этоть союзь, отложатся оть турокь, и тогда всѣ дѣти Восточной Церкви, обитающія отъ самаго Дуная вплоть до предбловъ Великой Россіи и нынѣ разъединяемыя враждебной Польшей, сольются въ многочисленный христіанскій народъ, покровительствуемый православнымъ царемъ московскимъ, и тогда сами собою прекратятся шведскія козни, возможныя только при русско-польской распрё. Въ 1667 г. польскимъ посламъ, пріёхавшимъ въ Москву для подтвержденія Андрусовскаго договора, Нащокинъ въ одушевленной рѣчи развиваль свои мечты о томъ, какой великой славой покрылись бы всё славянскіе народы и какія великія предпріятія увѣнчались бы успѣхомъ, если бы плежена, населяющія наши государства и почти всѣ говорящія по-славянски оть Адріатическаго до Нѣмецкаго моря и до Сѣвернаго океана,

соединились и какая слава ожидаеть оба государства въ будущемъ, когда они, стоя во главѣ славянскихъ народовъ, соединятся подъ одною державою.

Хлопоча о тёсномъ союзё съ вёковымъ врагомъ и даже мечтая о линастическомъ соединени съ Польшей подъ властью московскаго царя или его сына, Нащокинъ проводилъ чрезвычайно крутой повороть во внёшней московской политикѣ. Онъ имѣль свои соображенія, оправдывавшія такую перемѣну въ ходѣ дѣлъ. Малороссійскій вопросъ въ его глазахъ былъ пока дѣломъ второстепеннымъ. Если, писалъ онъ, черкасы (казаки) измѣняють, то стоять ли они того, чтобы стоять за нихъ? Дъйствительно, съ присоединеніемъ восточной Малороссіи главный узелъ этого вопроса развязывался, Польша переставала быть опасной для Москвы, твердо ставшей на верхнемъ и среднемъ Днъпръ. Притомъ нельзя было навсегда удержать временно уступленный Кіевъ и присоединить западную Малороссію, не совершивь международной неправды, не нарушивъ Андрусовскаго перемирія. А Нащокинъ былъ однимъ изъ ръдкихъ дипломатовъ, обладавшихъ дипломатической совъстливостью, --- качествомъ, съ которымъ и тогда неохотно мирилась дипломатія. Онъ ничего не хотёлъ дёлать безъ правды: «лучше воистину принять злому животу моему конець и вовъки свободну быть, нежели противно правды дѣлати». Поэтому, когда гетманъ Дорошенко съ западной Малороссіей, отложившись отъ Польши, поддался турецкому султану, а потомъ изъявилъ согласіе стать подъ высокую руку паря московскаго. Нашокинь на запросъ изъ Москвы,

. ۲

можно ли принять Дорошенка въ подданство, отвѣчалъ рѣшительнымъ протестомъ противъ такого нарушения договоровъ, выразилъ даже негодованіе, что къ нему обращаются съ такими некоррект-ными запросами. По его мнѣнію, дѣло надобно было новести такъ, чтобы сами поляки, разумно взеёсивъ свои и московскіе интересы, для упроченія русско-польскаго союза противъ басурманъ и для успокоенія Украйны добровольно уступили Москвѣ и Кіевъ, и даже всю западную Малороссію, «а нагло писать о томъ въ Польшу невозможно». Еще до перемирія въ Андрусовѣ Нащокинъ убѣждаль царя, что съ польскимъ королемъ «надобно мириться въ мѣру», на умеренныхъ условіяхъ, чтобы поляки не искали потомъ перваго случая отомстить: «взять Полоцкъ да Витебскъ, а если поляки заупрямятся, то и этихъ городовъ не надобно». Въ докладъ о необходимости теснаго союза съ Польшей у Нащокина вырвался даже неосторожный намекь на возможность отступиться и оть всей Малороссін, а не отъ западной только, ради упроченія союза. Но царь горячо возсталь противь такого малодушія своего любимца и очень энергично выразилъ свое негодование. «Эту статью, — отвѣчалъ ему царь, — отложили и велѣли выкинуть, потому что непристойна, да и для того, что обрѣли въ ней полтора ума одинъ твердый разумъ да половину второго, колеблемаго вътромъ. Союзъ преве-ликое богоугодное дъло и объ немъ въ свое время пойдетъ ръчь. А о здѣшней Черкасской сторонѣ и думать непристойно: твоимъ усердіемъ и вёрной службой объ этомъ рёчь навсегда покончена, твои соображенія по той стать в намъ крыпко памятны и за то тебя милостиво похваляемъ. Собакѣ недостойно ѣсть и одного куска хлёба православнаго (полякамъ не подоблеть владёть и западной Малороссіей): только то не по нашей воль, а за гръхи учинится. Если же оба куска святого хлъба достанутся собакъ-охъ, какое оправдание приметь допустивший это? Будеть ему воздаяниемъ преисподній адъ, прелютый огонь и немилосердныя муки. Человіче! иди съ миромъ царскимъ среднимъ путемъ, какъ началъ, такъ и кончай, не уклоняйся ни направо, ни налёво; Господь съ тобою!» И упрямый человѣкъ сдался на набожный вздохъ своего государя. котораго порой прямо не слушался, крѣпко ухватился и за дру-гой кусокъ православнаго хлѣба, вытягавъ у поляковъ въ Андрусовъ вмъсть съ восточной Малороссіей Кіевъ изъ западной.

Помыслы о соединеніи всёхъ славянъ подъ дружнымъ руководительствомъ Москвы и Польши были политической идилліей Нащокина. Какъ практическаго дёльца, его больше занимали интересы болёв дёлового свойства. Его дипломатическій взглядъ обращался во всё стороны, всюду внимательно высматривая или забот-

9

ливо подготовляя новыя прибыли для казны и народа. Онъ старадся устроить торговыя сношенія съ Персіей и Средней Азіей, съ Хивой и Бухарой, снаряжалъ посольство въ Индію, смотрѣлъ и на Дальній Востокъ, на Китай, помышлялъ объ устройствѣ казацкой колонизаціи Поамурья. Но въ этихъ поискахъ на первомъ плань, разумьется, оставалась въ его глазахъ ближайшая запалная сторона, Балтійское море. Руководясь народно-хозяйственными соображеніями не меньше, чёмъ національно-политическими, онъ понималь торгово-промышленное и культурное значение этого моря для Россіи и потому его вниманіе было усиленно обращено на Швепію, именно на Ливонію, которую, по его мнѣнію, слѣдовало добыть во что бы ни стало: отъ этого пріобрётенія онъ ждаль громадной пользы для русской промышленности и казны царя. Увлекаемый идеями своего дёльца, царь Алексби смотрёль въ ту же сторону, хлопоталь о возвращении бывшихь русскихь владений, о пріобрѣтеніи «морскихъ пристанищъ» (гаваней), Нарвы, Иванъгорода. Орѣшка и всего теченія рѣки Невы съ шведской крѣпостцой Канцами (Ніеншанцъ), на мёсть которой позднье возникъ Петербургъ. Но Нащокинъ и здёсь шире смотрёлъ на дёло: онъ доказываль, что изъ-за мелочей не слёдуеть выпускать изъ виду главной цёли, что Нарва, Орёшекъ- все это неважные пункты: нужно пробраться прямо къ морю, пріобрѣсти Ригу, пристань которой открываеть ближайшій прямой путь въ Западную Европу. Составить коалицію противъ Швеціи, чтобы отнять у нея Ливонію — это была завётная мысль Нащокина, составлявшая душу его дипломатическаго плана. Для этого онъ хлопоталъ о мирѣ съ ханомъ крымскимъ, о тёсномъ союзё съ Польшей, жертвуя западной Малороссіей. Эта мысль не увѣнчалась успѣхомъ; но Петръ Вели-

Впрочемъ, политическій кругозоръ Нащокина не ограничивался вопросами внѣшней политики. Нащокинъ по-своему смотрѣлъ и на порядокъ внутренняго управленія въ Московскомъ государствѣ: онъ былъ недоволенъ какъ устройствомъ, такъ и ходомъ этого управленія. Прежде всего онъ былъ противъ безпорядочнаго смѣшенія вѣдомствъ, какимъ отличалась тогдашняя московская администрація. Такъ, онъ настаивалъ на выдѣленіи дипломатіи изъ массы мелочныхъ внутреннихъ дѣлъ, какія тогда вѣдались въ Посольскомъ приказѣ, — напримѣръ, дѣлъ о питейныхъ и таможенныхъ сборахъ. По его словахъ, не слѣдуетъ посольское дѣло мѣшать съ кабацкими откупами. Онъ возставалъ и противъ другого недостатка — излишней регламентаціи, господствовавшей въ московскомъ управленіи. Здѣсь все держалось на самой стѣснительной опекѣ

кій пёликомъ унаслёдоваль эти помыслы отцова министра.

высшихъ центральныхъ учрежденій надъ подчиненными исполнителями: исполнительные органы были слёпыми орудіями данныхъ имъ сверху наказовъ. Нащокинъ требовалъ извѣстнаго простора для исполнителей: «не во всемъ дожидаться государева указа, писаль онъ, --- вездѣ надобно воеводское разсмотрѣніе», т.-е. лѣйствіе по собственному соображению уполномоченнаго. Онъ указывалъ на примеръ Запада, где во главе войска ставится знающий полководець, самъ разсылающий указы подчиненнымъ начальникамъ, а не требующій на всякую мелочь указа изъ столицы. «Гдѣ глазъ видить и ухо слышить, туть и надо промысль держать неотложно». писаль онь. Но требуя самостоятельности для исполнителей, онь возлагаеть на нихъ и большую отвѣтственность. Не по указу, не по обычаю и рутинѣ, а по соображенію обстоятельствъ минуты должна дъйствовать администрація. Такую дъятельность, основанную на личной сообразительности дёльца. Нащокинъ называеть «промыслонъ». Грубая сила мало значить. «Лучше всякой силы промыслъ; дело въ промысле, а не въ томъ, что людей много. И много людей, да промышленника нъть, такъ ничего не выйдеть. Воть шведъ всёхъ сосёднихъ государей безлюднёе, а промысломъ надъ всёми верхъ береть: у него никто не сметь отнять воли у промышленника; половину рати продать да промышленника купить--и то будеть выгоднье». Наконець, въ административной дъятельности Нащокина замѣчаемъ черту, которая всего болѣе подкупаетъ насъ въ его пользу: это – при взыскательности и исполнительности безпримърная въ московскомъ управлени внимательность къ подчиненнымъ, участіе сердца, чувства человѣчности въ отношеніи къ управляемымъ, стремленіе щадить ихъ силы, ставить ихъ въ такое положение, въ которомъ они съ наименьшей затратой усили могли бы принести наиболье пользы государству. Во время шведской войны въ покоренномъ краю по Западной Двинѣ русскіе рейтары и донскіе казаки принялись грабить и мучить обывателей, хотя ть уже присягнули московскому царю. Нащокинъ, сидя тогда воеводой въ Кукейносѣ, возмущался до глубины души такимъ разбойничьимъ способомъ веденія войны; у него сердце обливалось кровью отъ жалобъ разоряемаго населенія. Онъ писалъ царю, что ему приходится посылать помощь и противъ непріятелей, и противъ своихъ грабителей. «Лучше бы я на себѣ раны видѣлъ, только бы невинные люди такой крови не теривли; лучше бы согласился я быть въ заточения необратномъ, только бы не жить здёсь и не видать надъ людьми такихъ злыхъ бѣдъ». Царь Алексѣй всего болѣе способень быль оценить это качество въ своемъ сотрудникъ. Въ грамоть 1658 г., возводя Нащокина въ думные дворяне, царь хвалить

9\*

его за то, «что онъ алчныхъ кормить, жаждущихъ поить, нагихъ одъваеть, до ратныхъ людей ласковъ, а ворамъ не спускаеть».

Таковы административные взгляды и пріемы Нащокина. Онъ дѣлаль нѣсколько попытокъ практическаго примѣненія своихъ идей. Наблюденія надъ жизнью Западной Европы привели его къ сознанію главнаго недостатка московскаго государственнаго управленія. который заключался въ томъ, что это управление направлено было единственно на эксплуатацію народнаго труда, а не на развитіе производительныхъ силъ страны. Народно-хозяйственные интересы приносились въ жертву фискальнымъ цёлямъ и цёнились правительствомъ лишь какъ вспомогательныя средства казны. Изъ этого сознанія вытекали вѣчные толки Нащокина о развитіи промышленности и торговли въ Московскомъ государствѣ. Онъ едва ли не раньше другихъ усвоилъ мысль, что народное хозяйство само по себѣ должно составлять одинъ изъ главнѣйшихъ предметовъ государственнаго управленія. Нащокинъ былъ однимъ изъ первыхъ политико-экономовъ на Руси. Но чтобы промышленный классъ могъ дъйствовать производительные, надо было освободить его оть гнета приказной администраціи. Управляя Псковомъ, Нащокинъ попытался примѣнить здѣсь свой проектъ городского самоуправленія, взятый «съ примъру стороннихъ чужихъ земель», т.-е. Западной Европы. Это единственный въ своемъ родѣ случай изъ исторіи мѣстнаго московскаго управленія XVII в., не лишенный даже нѣкотораго драматизма и ярко характеризующій какъ самого Нащокина, его виновника, такъ и порядки, среди которыхъ ему приходилось действовать. Прітхавъ въ Псковъ въ марть 1665 г., новый воевода засталь въ родномъ городѣ страшную неурядицу. Онъ увидѣлъ великую вражду между посадскими людьми: «лутчіе», состоятельнѣйшіе купцы, пользуясь своей силой въ городскомъ общественномъ управлении, обижали «середнихъ и мелкихъ людишекъ» въ разверсткъ податей и въ нарядахъ на казенныя службы, вели городскія діла «свонмъ изволомъ», безъ вѣдома остального общества; тѣ и другіе разорялись отъ тяжебъ и приказной неправды; изъ-за нѣмецкаго рубежа въ Псковъ и изъ Пскова за рубежъ провозили товары безпошлинно; маломочные торговцы, не имъя оборотнаго капитала, тайно брали у нѣмцевъ деньги на подрядъ, скупали подешевле русскіе товары и какъ свои продавали, точнѣе передавали ихъ своимъ довѣрителямъ, довольствуясь ничтожнымъ комиссіоннымъ заработкомъ, «изъ малаго прокормленія»; этимъ они донельзя сбивали цёны русскихъ товаровъ, сильно подрывали настоящихъ капиталистовъ, должали неоплатно иноземцамъ, разорялись и гибли на правежахъ по долговымъ взысканіямъ; Нащокинъ въ одномъ актѣ поименно пере-

5

числяеть свыше 40 посадскихъ псковичей, умершихъ отъ жестокаго правежа за долги иноземцамъ, и до 15 человѣкъ, потерявшихъ по той же причинѣ свои дворы и движимое имущество и еще при немъ сидъвшихъ въ долговой тюрьмь. Отъ всъхъ этихъ нестроений казна терпъла великіе недоборы, годъ отъ году въ сборахъ малилась, а посады Пскова и его пригородовъ пришли въ крайнюю скулость. Чтобы помочь землякамъ, Нащокинъ вскорѣ по прівздѣ предложиль исковскому посадскому обществу рядъ мѣръ, которыя земскіе старосты Пскова, собравшись съ лучшими людьми въ земской избѣ (городской управѣ) «для общаго всенароднаго совѣту». должны были обсудить со всякимъ усердіемъ. Здёсь при участій воеводы выработаны были «статьи о градскомъ устроении», своего рода положение объ общественномъ управлении г. Пскова съ пригородами въ 17 статьяхъ. Положение было одобрено въ Москви и заслужило милостивую похвалу царя воеводѣ за службу и радѣнье, 8 псковскимъ земскимъ старостамъ и всёмъ посадскимъ людямъ «за ихъ добрый совёть и за радёнье во всякихъ добрыхъ дёлёхъ».

Важнъйшія статьи положенія касаются преобразованія посадскаго общественнаго управленія и суда и упорядоченія внѣшней торговли, одного изъ самыхъ дёятельныхъ нервовъ экономической жизни Псковскаго края. Посадское общество г. Пскова выбираеть изъ своей среды на три года 15 человъкъ, изъ коихъ пятеро по очереди въ продолжение года ведуть городския дъла въ земской избъ. Въ вёдёніи этихъ «земскихъ выборныхъ людей» сосредоточиваются городское хозяйственное управленіе, надзорь за питейной продажей, таможеннымъ сборомъ и торговыми сношеніями псковичей съ иноземцами; они же и судять посадскихъ людей въ торговыхъ и другихъ дѣлахъ: только важнѣйшія уголовныя преступленія, измѣна, разбой и душегубство, остаются подсудны воеводамъ. Такъ псковский воевода добровольно поступался значительной долей своей власти въ пользу городского самоуправленія. Въ особо важныхъ городскихъ дѣлахъ очередная треть выборныхъ совъщается съ остальными и даже призываеть на совъть лучшихъ людей изъ посадскаго общества.

Нащокинъ видѣлъ главные недостатки русской торговли въ томъ, что «русскіе люди въ торговлѣ слабы другъ передъ другомъ», неустойчивы, не привыкли дѣйствовать дружно и легко попадають въ зависимость отъ иностранцевъ. Главныя причины этой неустойчивости — недостатокъ капиталовъ, взаимное недовѣріе и отсутствіе удобнаго кредита. На устраненіе этихъ недостатковъ и были направлены статьи псковскаго положенія о торговлѣ съ иноземцами. Маломочные торговцы распредѣляются «по свойству и знакомству» между крупными капиталистами, которые наблюдають за ихъ про-

мыслами. Земская изба выдаеть имъ изъ городскихъ суммъ ссуды лля покупки русскихъ вывозныхъ товаровъ. Для торговли съ иноземпами учреждаются подъ Псковомъ двѣ двухнедѣльныя ярмарки съ безпошлиннымъ торгомъ, отъ 6 января и отъ 9 мая. Къ этимъ ярмаркамъ мелкіе торговцы на полученную ссуду при поддержкѣ капиталистовъ, къ которымъ приписаны, скупають вывозные товары, записывають ихъ въ земской избѣ и передають своимъ принципаламь; тъ уплачивають имъ покупную стоимость принятыхъ товаровъ для новой закупки товаровъ къ слёдующей ярмарке и делають имъ «наддачу» къ этой покупной цёнё «для прокормленія», а продавъ иноземцамъ довъренный товаръ по установленнымъ большимъ цѣнамъ, выдаютъ своимъ кліентамъ причитающуюся имъ «полную прибыль». Такое устройство торговаго класса должно было сосредоточить обороты впѣшней торговли въ немногихъ крѣпкихъ рукахъ, которыя были бы въ состояніи держать на надлежащей высотв цены туземныхъ товаровъ.

Такія своеобразныя торговыя товарищества разсчитаны были на возможность дружнаго сближенія верхняго торговаго слоя съ посадской массой, значить, на умиротворение той общественной вражды, какую нашелъ Нащокинъ въ Псковъ. Разсчеть могъ быть основанъ на обоюдныхъ выгодахъ объихъ сторонъ, патроновъ и кліентовъ: сильные капиталисты доставляли хорошую прибыль маломочнымъ комнанейщикамъ, а послёдніе не портили цёнъ сильнымъ. Важно и то, что эти товарищества состояли при городской управь, которая становилась ссуднымъ банкомъ для маломочныхъ и контролемъ для ихъ патроновъ: посадское общество г. Пскова при зависимости оть него пригородовъ получало возможность черезъ свой судебно - административный органъ руководить внѣшней торговлей всего края. Но самая сложность интересовъ, встрвчавшихся и перепутывавшихся въ непривычномъ дѣлѣ, должна была мѣшать успѣху реформы. Нащокинъ, какъ заводчикъ дѣла, попаль межъ двухъ огней. Сохранилась челобитная, въ которой маломочные посадскіе псковичи извѣщають царя, что его государевь указъ о новомъ положени они приняли, какъ мидость, и дали на него приговоръ всѣмъ городомъ, но «нарочитые прожиточные люди», богачи, привыкшіе ворочать городскими делами безъ мірского ведома, оказали ему противодъйствіе, а отъ градскаго совѣта отстали, и даже первые ихъ земскіе выборные, которые должны были вводить новое положение, его не одобряли, примыкая къ прожиточнымъ. Значитъ, нововведение понято было, какъ мъра, принятая въ интересахъ маломочнаго люда. Можно себѣ представить, какъ «ненавидимо» встрвчено было предпріятіе Нащокина московскимъ боярскимъ и приказнымъ міромъ: здёсь въ немъ усмотрёли только дерзкое посягательство на исконныя права и привычки воеводъ и дьяковъ въ угоду тяглаго посадскаго мужичья. Притомъ реформѣ не было и времени упрочиться, оказать свое действие. Нашокинъ предприняль ее между своимъ настоящимъ дѣломъ, мимоходомъ, между двумя посольскими съёздами: онъ провоеводствоваль въ Псковѣ съ марта 1665 г. не более 8 месяцевь, какъ былъ отозванъ для новыхъ переговоровъ съ подяками, кончившихся Андрусовскимъ перемиріемъ; въ ноябрѣ 1665 г. встрѣчаемъ въ Псковѣ уже новаго воеводу, кн. Хованскаго. Можно только подивиться, какъ успѣлъ Нащокинъ не только обдумать идею и планъ сложной реформы, но и обладить сустливыя подробности ся исполнения. Пресмникъ Нащокина въ Псковъ, чванный поборникъ боярскихъ притязаний, «тараруй», какъ его прозвали въ Москвѣ, болтунъ и хвастунъ, котораго «всякъ дуракомъ называлъ», по выражению царя Алексея, представилъ государю псковское дело Нашокина въ такомъ свете. что царь отмѣниль его, несмотря на свой отзывь о князѣ, уступая своей слабости - рѣшать дѣла по послѣднему впечатлѣнію.

Нащокинъ не любилъ сдаваться ни врагамъ, ни враждебнымъ обстоятельствамъ. Онъ такъ въровалъ въ свою псковскую реформу, что впалъ въ самообольщение при своемъ критическомъ умѣ, такъ хорошо выправленномъ на изучении чужихъ ошибокъ. Въ псковскомъ городовомъ положени онъ выражаетъ надежду, что когда эти исковскія «градскія права въ народѣ постановлены и устроены будуть», на то смотря жители и другихъ городовъ будутъ надіяться, что и ихъ пожалують такимъ же устроеніемъ. Но въ Москвё рёшили прямо наобороть: въ Псковё не подобаеть быть особому мъстному порядку, «такому уставу быть въ одномъ Псковъ не умѣть». Однако въ 1667 г., ставъ начальникомъ Посольскаго приказа, во вступлении къ проведенному имъ тогда Новоторговому уставу онъ не отказалъ себѣ въ удовольствін, хотя совершенно безплодномъ, повторить свои псковскія мысли о выдачь ссудъ недостаточнымъ торговцамъ изъ московской таможни и городовыхъ земскихъ избъ, о томъ, чтобы маломочные торговые люди складывались съ крупными капиталистами для поддержанія высокихъ цёнъ на русскіе товары и т. д. Въ этомъ уставѣ Нащокинъ сдѣлаль еще шагъ впередъ въ своихъ планахъ устроенія русской промышленности и торговли. Уже въ 1665 г. псковские посадские люди ходатайствовали въ Москве, чтобы ихъ по всемъ деламъ ведали въ одномъ приказъ, а не волочиться бы имъ по разнымъ московскимъ учрежденіямъ, терпя напрасныя обиды и разореніе. Въ Новоторговомъ уставѣ Нащокинъ провелъ мысль объ особомъ приказѣ, который вѣдалъ бы купецкихъ людей и служилъ бы имъ въ пограничныхъ городахъ обороной отъ другихъ государствъ и во всѣхъ городахъ защитой и управой отъ воеводскихъ притѣсненій. Этотъ Приказъ купецскихъ дълъ имѣлъ стать предшественникомъ учрежденной Петромъ Великимъ Московской ратуши или Бурмистерской палаты, вѣдавшей все городское торгово-промышленное населеніе государства. Ставъ начальникомъ Посольскаго приказа, Нащокинъ поднималъ вопросъ о возстановленіи заведеннаго имъ порядка въ Псковѣ, состоявшемъ въ вѣдомствѣ этого приказа. Но все дѣло ограничилось одной фискальной подробностью. вопросомъ о вольной продажѣ вина, введенной въ Псковѣ Нащокинъмъ въ 1665 г. Опросили всякихъ чиновъ обывателей г. Пскова и Псковскаго уѣзда и рѣшили вольной продажи не возстановлять и отдать псковскіе кабаки на откупъ.

Таковы преобразовательные планы и опыты Нащокина. Можно подивиться широть и новизнь его замысловь, разнообразію его дьятельности: это былъ плодовитый умъ съ прямымъ и простымъ взглядомъ на вещи. Въ какую бы сферу государственнаго управленія ни попадаль Нащокинъ, онъ подвергаль суровой критикъ установившіеся въ ней порядки и давалъ болѣе или менѣе ясный иланъ ея преобразованія. Онъ сдёлалъ нёсколько военныхъ опытовъ. замѣтилъ недостатки въ военномъ устройствѣ и предложилъ проекть его преобразования. Неудовлетворительная дворянская конница по этому проекту должна быть замёнена обученнымъ иноземному строю ополченіемъ изъ пѣшихъ и конныхъ «даточныхъ людей» (рекрутовъ). Очевидно, это — мимоходомъ высказанная мысль о регулярной армін, комплектуемой рекрутскими наборами изъ всёхъ сословій. Что бы ни задумывалось новаго въ Москвѣ, заведеніе ли флота на Балтійскомъ или Каспійскомъ морѣ, устройство заграничной почты, даже просто разведение красивыхъ садовъ съ выписными изъ-88 границы деревьями и цебтами, — при всякомъ новомъ дёлё стоялъ или предполагался непремённо Ординъ-Нащокинъ. Одно время по Москвѣ ходили даже слухи, будто онъ занимается пересмотромъ русскихъ законовъ, перестройкой всего государства и именно въ духѣ децентрализаціи, въ смыслѣ ослабленія столичной приказной оцеки надъ мѣстными управителями, съ которой Нащокинъ воевалъ всю свою жизнь. Можно пожальть, что ему не удалось сделать всего, что онъ могъ сдёлать; его неустойчивый и строптивый характеръ положилъ преждевременный конецъ его государственной лѣятельности.

У Нащокина не было полнаго согласія съ царемъ во взглядахъ на задачи внѣшней политики. Оставаясь вполнѣ корректнымъ ди-

۰.

пломатомъ, виновникъ Андрусовскаго договора крѣпко стоялъ за точное его исполнение, т.-е. за возможность возвращения Киева Польшѣ, что царь считалъ нежелательнымъ, даже прямо грѣшнымъ дѣломъ. Это разномысліе постепенно охлаждало государя къ его любимцу. Охлажденіе царя поселяло въ сотрудникѣ мысль объ удалении отъ государственныхъ дълъ. Въ 1671 г. Нашокинъ былъ уволенъ отъ управленія Посольскимъ приказомъ и назначенъ для новыхъ переговоровъ съ Польшей, въ которыхъ ему предстояло разрушать собственное дёло, нарушать договорь съ поляками, скрёпленный всего годъ тому назадъ его присягой. Нащокинъ отказался исполнить поручение, а въ февраль 1672 г. игуменъ псковской Крыпецкой пустыни Тарасій постригь Аванасія въ монахи подъ именемъ Антонія. Въ автобіографической замѣткѣ, уцѣлѣвшей въ одной рукописи, Нащокинъ записалъ, что 2 декабря 1671 г. его, Асанасія, «царь, помазанникъ Божій, отъ руки своея государскія при всемъ своемъ сигклитѣ милостиво отпустилъ и отъ всее мірскіе суеты свободиль явно». Посльднія мірскія заботы инока Антонія были сосредоточены на устроенной имъ въ Псковь богадѣльнѣ. Онъ умеръ въ 1680 г.

Ординъ-Нащокинъ во многомъ предупредилъ Петра и первый высказаль много идей, которыя осуществиль Преобразователь. Это быль смёлый, самоувёренный бюрократь, знавшій себё цёну, но при этомъ заботливый и доброжелательный къ управляемымъ, съ дѣятельнымъ и дѣловымъ умомъ; во всемъ и прежде всего онъ имѣлъ въ виду государственный интересъ, общее благо. Онъ не успокоивался на рутинь, всюду зорко подмъчалъ недостатки существующаго порядка, вёрно соображалъ средства для ихъ устраненія, чутко угадывалъ задачи, стоявшія на очереди. Обладая сильнымъ практическимъ смысломъ, онъ не ставилъ далекихъ цѣлей, слишкомъ широкихъ задачъ. Умёя найтись въ разнообразныхъ сферахъ дѣятельности, онъ старался устроить всякое дѣло, пользуясь наличными средствами. Но, твердя безъ-умолку о недостаткахъ дъйствующаго порядка, онъ не касался его оснований, думалъ поправлять его по частямъ. Въ его умѣ неясные преобразовательные порывы Алексбева времени впервые стали облекаться въ отчетливые проекты и складываться въ связный планъ реформы; но это не быль радикальный плань, требовавшій общей ломки: Нащокинь далеко не былъ безразсчетнымъ новаторомъ. Его преобразовательная программа сводилась къ тремъ основнымъ требованіямъ: къ улучшенію правительственныхъ учрежденій и служебной дисциплины, къ выбору добросовѣстныхъ и умѣлыхъ управителей и къ увеличенію казенной прибыли, государственныхъ доходовъ посредствомъ

подъема народнаго богатства путемъ развитія промышленности и торговли.

Я началъ чтеніе замѣчаніемъ о возможности появленія у нась государственнаго человѣка въ XVII в. Если вы вдумаетесь въ превратности, въ мысли, въ чувства, — во всѣ перипетіи описанной государственной дѣятельности далеко не рядового ума и характера, въ борьбу Ордина-Нащокина съ окружавшими его условіями, то вы поймете, почему такія счастливыя случайности были такъ рѣдки.

В. Ключевскій.

#### Хронина науки, искусства и литературы.

Астрономическія изв'ястія. Колебанія яркости малыхъ планетъ. Три года тому назадъ астрономомъ Э. Оппольцеромъ было замѣчено интересное періодическое измівненіе яркости извістной малой планеты Эрота. Отврытіе это являлось чрезвычайно важнымъ потому, что давало возможность дълать болье или менъе въроятныя предположенія о физическомъ строеніи планеты, на что раньше не было никакихъ данныхъ. Малыя планеты, или какъ ихъ называють еще, астероиды, такъ малы, что непосредственно разглядъть на нихъ ничего не удается даже въ сильныя трубы. Спеціальныя наблюденія, организованныя всл'ядъ за изв'ященіемъ Оппольцера объ открытіи, выяснили, что яркость Эрота падаеть на 2 звъздныхъ величины и колебанія происходять періодически въ теченіе 2 <sup>1</sup>/<sub>2</sub> часовъ, -- точнѣе: промежутокъ между первымъ и вторымъ минимумами равняется 2 часамъ 51 минутв, а промежутокъ между вторымъ и третьных -2 часа и 24 мин. Промежутки между соответственными максимумами-2 часа 50 мин. и 2 часа 36 минуть. Для объясненія этихъ явленій Андре предположиль, что крошка Эроть представляеть собой двойную систему, что здъсь двъ планетки, которыя ходять одна около другой. Когда свътъ ндетъ къ намъ отъ обоихъ твлъ, наблюдается большая яркость; когда для нась одно твло закрываеть другое-она, видимо, уменьшается, происходить первый минимумъ; когда второе тело будеть ближе къ намъ, закрывая первое, происходить второй минимумъ. Третій минимумъ представляеть то же явленіе, что и первый, такъ что промежутокъ времени между первымъ и третьимъ минимумами даетъ непосредственно время обращенія одной планетки около другой. Въ данномъ случав періодъ обращенія равняется 5 часамъ 15 минутамъ. Оказалось возможнымъ войти и въ более детальное разследование строения системы. Орбита движенія одного тела около другого несомненно должна быть эллиптична, эксцентрицитеть ся равняется 0,056, разстояние точки нанбольшаго сближенія тьлъ оть линіи пересьченія плоскости орбиты съ эклиптикой составляетъ 162°, большая ось орбиты лишь немного больше суммы радіусовъ двухъ тёлъ, которыя по своимъ размѣрамъ мало отличаются другъ отъ друга. Ихъ отношение можетъ быть 3/, : 1. Тъла, въроятно, имъють форму эллипсоидовь очень сжатыхъ.

Правда, возможно и другое объясненіе наблюдаемымъ явленіямъ колебанія яркости Эрота. Быть можеть, различныя области на поверхности планеты имѣютъ различную способность отражать солнечные лучи. При вращеніи около оси планета обращается къ намъ то одной, то другой частью своей поверхности и посылаеть намъ то болье, то менье лучей горить то ярче, то слабъе. По особенностямъ колебанія яркости можно выяснить расположеніе на поверхности областей, обладающихъ опредъленной способностью къ отраженію, время вращенія планеты около оси, а также положеніе послёдней въ пространствь.

Какое объяснение соотвётствуеть дёйствительности, мы пока не знаемъ, но уже и тоть факть, что вопросъ о возможномъ физическомъ строении малыхъ планетъ является предметомъ детальнаго обсуждения, представляетъ большой шагъ впередъ и увеличиваетъ нашъ интересъ къ семьё тёлецъ, которыя въ большомъ числё кружатъ около солнца между орбитами Марса и Юпитера.

Съ большимъ вниманіемъ поэтому отнеслись астрономы въ послѣдовавшему вслёдъ за открытіемъ Оппольцера заявленію проф. Вольфа, что повидимому еще другія двъ малыя планеты обнаруживають колебанія яркости, такъ какъ слёды ихъ на фотографической пластинкъ оказываются неровными по ширинв: то толще, то тоньше. Въ Потсдамв организованы были спеціальныя наблюденія этихъ планетовъ съ большимъ фотографическимъ рефракторомъ, которыя не подтвердили подозрѣній Вольфа. Но теперь-новое заявление со стороны директора Гарвардскаго колледжа проф. Пикеринга. Телеграммой онъ извѣщаетъ, что астрономъ Уэндель констатироваль періодическія колебанія планеты Ириды въ теченіе шести часовъ на одну четверть звъздной величины. Дальнъйшія наблюденія должны выяснить детали явленія и подсказать возможное объясненіе. Планета Ирида является по времени открытія седьмой изъ тѣхъ 500 малыхъ планетъ, которыя насчитываются въ настоящее время; она извъстна намъ съ 1847 года. Въ январъ текущаго года (6 числа н. ст.) имъло мъсто ся противостояніе, т.-е. по отношенію къ землъ планета находилась въ противоположномъ направленіи оть солнца; она въ суточномъ вращенія небеснаго свода проходила черезъ меридіанъ въ 12 часовъ ночи и, будучи къ землѣ на наиболѣе близкомъ разстояніи явилась звѣздой 71/, величины.

Послѣ противостоянія условія наблюденія, конечно, постепенно ухудшались. Архенхольдъ указалъ впередъ на сближеніе планеты съ луной 26-го февраля н. ст. Разность склоненія свѣтилъ, по вычисленію Рима, должны быть при этомъ 18 минутъ дуги; вслѣдствіе параллактическаго смѣщенія луны покрытія планеты луной для насъ не могло быть, но оно возможно для южныхъ широть.

Новое значеніе отталкивательной силы при образованіи кометныхъ хвостовъ. Прекрасные снимки кометы 1903 с. сдѣланные астрономами Barnard'омъ, Wallace и Quénisset, обнаружили интересное строеніе хвоста кометы. Разслѣдуя его, нашъ маститый ученый академикъ Ө. А. Бредихинъ пришелъ къ необходимости допустить для объясненія движенія одного образованія отталкивательную силу, которая по крайней мѣрѣ въ 60—70 разъ больше ньютоніанскаго притяженія солнца. Бредихинъ, какъ извѣстно, по своимъ прежнимъ изысканіямъ установилъ три группы значеній отталкивательной силы солнца, подъ дѣйствіемъ которой образуются различные хвосты въ кометахъ; наибольшее значеніе этой силы оказалось 18. Бредихинъ допустилъ, что она гонить наиболѣе легкое вещество водородъ. Но въ кометѣ 1893 II-ой обнаружено было совершенно неожиданно новое значеніе, вдвое большее прежняго наиболь141

шаго-именно 36. Приходилось это значение отнести въ водороду, а силу 18 приписать частицамъ вещества, которое вдвое тяжелъе водорода. Такое вещество какъ разъ-гелій, отврытый въ 1895 году.

Справки post factum обнаружили, что описанія внёшняго вида хвостовъ нёкоторыхъ кометъ, которые, по вычисленіямъ, должны были образоваться подъ дёйствіемъ силы 18, содержать указанія на желтый цвётъ, характерный для гелія. Это даетъ подтвержденіе заключенію, что хвосты эти состояли изъ гелія.

Найденное Бредихинымъ теперь значеніе ведеть его въ новымъ представленіямъ о строеніи вещества въ кометныхъ хвостахъ. Онъ рішается высказать предположеніе, что сила 36 можеть быть отнесена къ цільнымъ молекуламъ водорода, а сила, подъ дійствіемъ которой шли частицы упомянутаго образованія кометы 1903 года, — къ продуктамъ диссоціаціи этихъ молекулъ. Такимъ образомъ фотографія обнаружила предъ нами такое разріженное вещество, котораго невозможно разглядівть ни въ какія трубы. Изслівдованія строенія кометы 1903 с. еще не закончено. Возможно, что оно откроеть и еще какія-нибудь интересныя особенности.

Фотографирование двойныхъ звпъздъ на Московской обсерватории. Для новой большой трубы Московской обсерваторіи надумана интересная задача. Астрономъ-наблюдатель П. К. Штернбергъ фотографируеть ею двойныя звізды съ компонентами одинавовой яркости. На одной небольшой пластинкъ онъ получаетъ въ одинъ вечеръ цълыя сотни моментальныхъ снимковъ одной и той же двойной звъзды. Компоненты пары для нашего глаза очень близки другь къ другу, нужна труба съ большимъ увеличеніемъ, чтобы вид'ять ихъ отд'яльно; но лучи отъ нихъ на разстояния 3-5 версть отъ поверхности земли, какъ оказывается, науть уже въ совершенно различныхъ слояхъ атмосферы, могуть претерпевать различное уклонение въ зависимости отъ состава этихъ слоевь и движеній въ нихъ въ данный моменть. При непосредственныхъ измёреніяхь микрометромъ на трубе отклоненія лучей могуть накопляться, число измітреній въ вечеръ ограничено. При фотографированіи пары такой большой трубой, какъ въ Москвв, огромное число возможныхъ снимковъ и моментальность ихъ гарантирують чрезвычайно большую точность.

Понятно, что число двойныхъ звъздъ, которыя будутъ измърены въ Москвъ, окажется не велико. Но измъренія эти должны имъть большое значеніе для ръшенія общихъ вопросовъ о силахъ, подъ дъйствіемъ которыхъ совершается движеніе въ далекихъ звъздныхъ системахъ и о законахъ этихъ движеній.

Новый директорь Берлинской обсерваторіи. На місто слагающаго съ себя обязанности директора обсерваторіи Берлинскаго университета Ферстера, которому 1-го апріля н. ст. исполняется 72 года, приглашень проф. Кенигсбергскаго университета Германъ Оттовичъ Струве, бывшій старшій астрономъ въ Пулкові. Выборь сділанъ очень удачно. Г. Струве представляетъ собой весьма искуснаго наблюдателя и хорошаго теоретика, давшаго намъ интересное изслідованіе системы Сатурна. Віроятно, новый директоръ позаботится о расширеніи обсерваторіи и пріобрітеніи новыхъ инструментовъ, такъ какъ ті, которые иміются теперь, за исключеніемъ большого меридіаннаго круга, не могуть уже удовлетворить серьезнымъ требованіямъ нашего времени. Вступленіе Г. Струве въ должность директора обсерваторіи и профессора берлинскаго университета состоится только въ октябр'в текущаго года.

Кончина Callandreau. Астрономія понесла большую потерю. 16-го февраля н. ст. похоронням извѣстнаго французскаго астронома-теоретика. Callandreau. Покойный съ живымъ интересомъ работалъ надъ различными вопросами небесной механики. Онъ оставилъ намъ рядъ изящныхъ изслѣдованій о фигурѣ планетъ, пустотахъ, которыя имѣютъ мѣсто въ распредѣленія орбитъ малыхъ планетъ, либрація спутниковъ, происхожденія періодическихъ кометъ, разложенія кометъ подъ вліяніемъ Юпитера и другихъ большихъ планетъ, о закономѣрномъ распредѣленія орбитъ малыхъ планетъ и кометъ съ короткимъ временемъ обращенія н т. д.

Лица, которымъ приходилось вступать въ непосредственныя отношенія съ покойнымъ, отмъчаютъ его необычайную любезность и постоянную готовность помочь всёмъ, кто обращался къ нему за помощью или совътомъ по тому или другому научному вопросу.

Семья астрономовъ такимъ образомъ потеряла въ лицъ Callandreau не только талантливаго изслѣдователя, но и хорошаго учителя.

### К. Покровскій.

Новый способъ фотографированія въ естественныхъ цвѣтахъ (способъ выцвѣтанія, Ausbleichverfahren). Этотъ методъ предложнять Neuhauss; онъ основанъ на давно извѣстномъ свойствё нѣкоторыхъ красокъ, а именно на ихъ способности выцвѣтать подъ дѣйствіемъ свѣта.

Выцвётаніе это, какъ и всякая фотохимическая реакція, происходить только въ томъ случав, когда данная краска освёщена лучами, которые она поглощаеть. Въ противномъ случав она не измѣняется даже при продолжительномъ дѣйствіи свёта. Цвѣтъ всякой краски соотвѣтствуетъ какъ разъ тѣмъ лучамъ, которые она не поглощаетъ, а разсѣиваетъ. Такъ, напримѣръ, метиленовая синька не поглощаетъ синяго, красный эритрозинъ—краснаго и т. д. Слѣдовательно, если мы будемъ освѣщать слой, содержащій смѣсь этихъ красовъ, хотя бы синимъ свѣтомъ, то эритрозинъ долженъ будетъ выцвѣтать, между тѣмъ какъ метиленовая синька сохранить свой синій цвѣтъ. Въ результатѣ наша пластинка окрасится въ синій цвѣтъ, соотвѣтствующій падающимъ на нее синимъ лучамъ.

Итакъ, принципъ метода понятенъ: онъ заключается въ томъ, что цвътные лучи разрушаютъ лишь тъ пигменты, которыми они поглощаются.

Остается только подобрать три или четыре такихъ пигмента, которые были бы пригодны для полученія всёхъ сложныхъ цвётовъ. Здёсь и являются различнаго рода затрудненія. Neuhauss'у пришлось изслёдовать 65 различныхъ красокъ (преимущественно анилиновыхъ), прежде чёмъ онъ могъ остановиться на 4—5 болёе чувствительныхъ къ свёту. Первое мёсто въ этомъ отношеніи занимаютъ ціанинъ (синяя) и эритрозинъ (красная); весьма пригоднымъ оказался также извлеченный изъ зеленыхъ листьевъ хлорофилъ.

Далѣе, N. потратилъ не мало времени на отысканіе такой комбинаціи красокъ, при которой всё онѣ сохраняли бы свои свойства и воспроизводили всё цвётовые оттёнки. Сначала N. употреблялъ для своихъ опытовъ фильтровальную бумагу, пропитанную растворомъ различныхъ красокъ (напримъръ, хлорофила, зозина, уранина и метиленовой синьки). На такой бумагъ удавалось получить цвътную копію съ раскрашеннаго діапозитива; но для этого требовалось дъйствіе яркаго солнечнаго свъта въ теченіе нъскольинхъ часовъ.

Дальн'вйшимъ крупнымъ усп'яхомъ было повышеніе чувствительности ингментовъ посредствомъ прибавленія окисляющихъ веществъ. Изъ нихъ наплучшіе результаты дали, во-первыхъ, перекись водорода, а во-вторыхъ, надстриокислыя соли аммонія и калія. З капли 10% раствора этихъ солей, прибавленныхъ къ 20 куб. сантиметрамъ окрашенной желатины (содержащей перекись водорода), увеличиваютъ ея чувствительность во много разъ. Безъ надстрио-кислыхъ солей процессъ идетъ приблизительно вдвое медленнъе, чъмъ печатаніе на продажной целлондиновой бумагѣ; въ присутствіи же этихъ солей онъ оканчивается уже въ нъсколько минутъ при дъйствіи разсъяннаго дневного св'а.

Всв попытки выработать способъ проявленія скрытыхъ изображеній послё короткой экспозиціи, къ сожальнію, остались безуспешными. Нечего говорить, что положительные результаты въ этомъ направленіи имёли бы огромное значеніе для практики цвётной фотографіи.

Зато N. удалось найти вполн'в удовлетворительный способъ фиксированія полученныхъ цвѣтныхъ изображеній. Сначала онъ примѣнялъ для этой цѣли растворъ мѣднаго купороса, но затѣмъ перешелъ къ другимъ веществамъ, въ виду того, что закрѣпленіе въ мѣдиомъ купоросѣ нѣсколько вліяетъ на свѣжесть окраски. Изъ цѣлаго ряда изслѣдованныхъ авторомъ растворовъ наилучшіе результаты далъ 10% растворъ таннина и уксусно-кислаго натрія. Въ немъ пластинка остается 15 минутъ, затѣмъ промывается и погружается еще въ насыщенный растворъ рвотнаго камия.

Резюмируя всё полученные N. результаты, мы видимъ, что ему удалось, во-первыхъ, подобрать комбинацію красокъ, воспроизводящихъ при выцвѣтаніи всё желаемые оттёнки, во-вторыхъ, сильно повысить чувствительность слоя и, въ-третьихъ, найти способъ фиксированія цвѣтныхъ изображеній.

Если принять во вниманіе сравнительно короткій срокъ, въ теченіе котораго разрабатывается этотъ методъ (работы начаты лишь въ 1901 г.), то мы должны признать результаты, достигнутые N., весьма почтенными.

Не подлежить никакому сомнѣнію, что неутомимой энергіи и таланту N. удастся въ недалекомъ будущемъ усовершенствовать способъ выцвѣтанія настолько, что практическое примѣненіе его будетъ дѣломъ вполнѣ доступнымъ и удобнымъ. Желательно было бы, чтобы и другіе изслѣдователи отозвались на призывъ N. и приняли дѣятельное участіе въ разработкѣ этого наиболѣе естественнаго и многообѣщающаго способа цвѣтной фотографіи.

Г. Риттеръ.

Первый продунть химичеснаго синтеза въ растеніяхъ. Какъ извѣстно, подъ вліяніемъ свѣта въ листьяхъ зеленыхъ растеній совершается синтезъ (образованіе изъ простѣйшихъ веществъ минеральнаго царства) сложныхъ углеролистыхъ соединеній, входящихъ въ составъ живой протоплазмы. Сущность этого синтеза, происходящаго благодаря присутствію въ листьяхъ зеленаго пигмента — хлорофила, сводится въ тому, что угольная кислота (CO<sub>2</sub>), находящаяся въ воздухѣ, при посредствѣ поглощенной солнечной энергіи разлагается на кислородъ и уголь (CO<sub>2</sub> = C + O<sub>2</sub>), и одновременно съ этимъ углеродъ вступаетъ въ сочетаніе съ водой, образуя такъ называемые углеводы (сахаристыя вещества, крахмалъ и пр.) <sup>1</sup>).

Если физическая сторона этого явленія можеть уже считаться выясненной въ своихъ существенныхъ чертахъ, то далеко нельзя сказать того же о химической сторонъ процесса ассимиляція углерода.

Несомивнио, что синтезъ сахара и углеводовъ въ растеніяхъ совершается не сразу, а проходить черезъ рядъ послъдовательныхъ стадій.

Между тѣмъ до послѣдняго времени не было найдено съ достовѣрностью ни одного промежуточнаго звена, которое бы стояло на пути между угольной кислотой и окончательными продуктами синтеза.

Правда еще въ семидесятыхъ годахъ минувшаго столътія извъстный нъмецкій химикъ фонъ - Байеръ высказалъ предположеніе, что первой стадіей ассимиляціи углерода является муравьнный альдегидъ, или формальдегидъ, который по составу своему соотвътствуетъ простъйшему углеводу (CH<sub>3</sub>0 = C + H<sub>3</sub>0). Процессъ образованія муравьннаго альдегида въ растенія, по Байеру, сводится къ возстановленію угольной кислоты, а образованіе сахара—къ полимеризаціи (уплотненію) возинкающаго на короткое время альдегида.

Эта гипотеза нашла себѣ впослѣдствін опору въ блестящихъ изслѣдованіяхъ Э. Фишера<sup>1</sup>), которому удалось, исходя изъ муравьинаго альдегида, осуществить синтезъ цѣлаго ряда сахаристыхъ веществъ, въ томъ числѣ и наиболѣе обычнаго для организма растеній и животныхъ винограднаго сахара (глюкозы).

Тѣмъ не менѣе присутствіе муравьннаго альдегида въ растеніяхъ до сихъ поръ не было замѣчено, и самое существованіе его внутри живой протоплазмы а priori казалось мало вѣроятнымъ въ виду крайней ядовитости этого соединенія, которое въ видѣ воднаго раствора (подъ именемь формалина) употребляется даже для встребленія микробовъ—въ цѣляхъ дезинфекців.

Въ самое послѣднее время появилось изслѣдованіе, какъ кажется, бросающее новый свѣтъ на этотъ въ высокой степени интересный вопросъ. Французскому ученому Постернаку удалось изолировать изъ различныхъ растительныхъ органовъ (сѣмянъ, клубней, ризомъ) органическое соединеніе, содержащее фосфоръ и отвѣчающее формулѣ С<sub>аНа</sub>Р<sub>а</sub>О<sub>а</sub>.

1) Напр., образование виноградного сахара схематически можеть быть представдено слёдующимъ образомъ: 6С + 6H<sub>2</sub>O == C<sub>a</sub>H<sub>12</sub>O<sub>a</sub>.

#### углеродъ, вода, сахаръ.

<sup>2</sup>) Въ первый разъ образованіе изъ формальдегида-сахаристаго вещества (ближе не изученнаго) наблюдаль нашъ знаменитый соотечественникъ. А. М. Бутлеровъ. Соединеніе это оказалось кислотой, а при разложеніи его водой въ присутствіи минеральныхъ кислотъ (гидролизѣ) была получена фосфорная кислота и особое органическое соединеніе, стоящее весьма близко къ углеводамъ такъ называемый инозитъ [химич. формула C<sub>6</sub>H<sub>12</sub>O<sub>6</sub> или (CH. OH)<sub>4</sub>].

Исходя изъ цълаго ряда соображеній, Постернакъ приходить къ заключенію, что найдейная имъ кислота не содержитъ остатка инозита въ готовомъ видъ. Съ другой стороны, молекулярная формула и результаты гидролиза новаго вещества позволяютъ думать, что оно представляетъ комбинацію элементовъ формальдегида съ фосфорной кислотой.

На этомъ основаніи авторъ предполагаетъ, что въ открытой имъ кислотѣ мы имѣемъ тотъ первоначальный продуктъ, въ видѣ котораго формальдегидъ послѣ образованія остается нѣкоторое время въ растеніи. Комбинируясь съ муравьинымъ альдегидомъ, фосфорная кислота нейтрализуетъ его ядовитыя свойства, и вмѣстѣ съ тѣмъ даетъ начало соединенію, изъ котораго вслѣдъ затѣмъ путемъ дальнѣйшаго уплотненія элементовъ формальдегида получаются настоящія сахаристыя вещества. Эти предположенія находятся въ согласіи съ наблюденіями ботаниковъ относительно связи между хлорофильной функціей и судьбой фосфорной кислоты въ листьяхъ растеній. Съ другой стороны, небезынтересно сопоставить данныя, полученныя Постернакомъ, со слѣдующимъ любопытнымъ фактомъ. Еще Гоппе Зейлеръ замѣтилъ, что хлорофилъ въ растеніяхъ находится въ комбинаціи съ особыми органическими соединеніями, содержащими фосфоръ, такъ назыв. *мецитинами*. Не имѣетъ ли этотъ фактъ рѣшающаго значенія при образованіи тѣла, открытаго Постернакомъ?

Во всякомъ случаѣ, въ ближайшемъ будущемъ предстоить выяснить отношеніе этого тѣла къ формальдегиду съ одной стороны и къ углеводамъ—съ другой. Этими отношеніями и должна опредѣлиться степень вѣроятности гипотезы Постернака по крайней мѣрѣ съ химической точки зрѣнія.

Л. Чугаевъ.

Новыя книги объ Японіи. Начавшаяся война выдвинула, естественно, впередъ два вопроса: первый о томъ, каковъ нашъ противникъ, каковы его силы; второй—какія военныя операціи возможны въ борьбѣ съ этимъ противникомъ. Оба эти вопроса разобраны въ книгѣ. Н. Д. Богуславскаго:—Японія. Военногеографическое и статистическое обозрѣніе. Спб. 1904. Стр. 412. Цѣна 3 рубля.

Составленная полковникомъ генеральнаго штаба, изданная при содъйствіи главнаго штаба, выпущенная къ тому же къ самому началу русско - японской войны, книга о Японіи представляетъ несомитиный интересъ для всякаго, желающаго сколько-нибудь оріентироваться въ ходъ войны.

Географическая часть — описаніе японскихъ морей, береговъ, внутреннихъ областей страны, — давая подробнъйшій разборъ приложенной къ внигъ прекрасной карты Японскаго архипелага, — служитъ какъ бы фундаментомъ для спеціально военныхъ соображеній автора, представляющихъ въ настоящій моментъ животрепещущій интересъ. Нельзя не отмътить по крайней мъръ важнъйшія изъ нихъ. Замыкая обзоръ морей, омываю-

10

щихъ берега Японіи, авторъ указываетъ, что для морскихъ операцій у береговъ Японіи не всѣ времена года представляютъ одинаковыя удобства: зимою (съ ноября по апръль) плаваніе у западныхъ береговъ трулно, а къ съверу отъ о. Сало-не безопасно: вслълстве штормовъ, къ свверу оть 38° и у западнаго, и у восточнаго побережья бывають снъжныя бури; — лътомъ у восточныхъ береговъ сильные туманы и тихоовеанские тайфуны, усиливающиеся осенью; такимъ образомъ середина весны всего удобнъе для морскихъ операцій у обоихъ береговъ Японіи, у запалнаго — лъто, у восточнаго — зима; съверъ вообще всего менъе доступенъ. Разсмотръніе береговъ Японія приводить автора къ такимъ выводамъ. Для бомбардировки, блокады, шлюпочныхъ экспедицій-густо населенные японскіе берега дають цізлый рядь пунктовь. Значительный десанть возможень на западномъ берегу опять - таки только лѣтомъ, а на восточномъ — лътомъ какъ разъ всего затруднительнъй; такой десанть можеть нанести ударь: съ востока -- столицѣ Токіо и промышленнымъ центрамъ Осакъ и Кобе, съ запада – первопрестольной столицъ Кіото и затымъ той же Осакъ, направляясь берегомъ озера Бива отъ залива Вакаса. Шлюпочные десанты въ разныхъ пунктахъ могутъ имъть прато порал посережныхъ желъзнодорожныхъ линій. Возможенъ далъе захвать острововъ Садо, Оки и Цусима, а также полуострова Хизена (съ городомъ Нагасаки) на островѣ Кіу-Сіу; послѣдняя операція особенно рекомендуется авторомъ, такъ какъ здъсь сходятся три кабеля, на близлежащемъ о-вѣ Такасима имѣются угольныя копи, а въ самомъ портѣ Нагасаки-большіе угольные склады; до оборудованія нашихъ восточныхъ портовъ", прибавляеть авторъ, "русскій флоть вынужденъ былъ базироваться на этотъ порть". Оборона береговъ японцами зиждется не столько на береговыхъ укрѣпленіяхъ, сколько на подвижныхъ си-лахъ флота, для котораго опорой служитъ рядъ сильныхъ военныхъ портовъ: Іокосуко, Майдзуру, Сайги, Сасебо, Такесики, Оминато, Куре. Обозрѣніе внутреннихъ областей страны приводить къ заключенію, что горы и ръки преграждають движение войскъ оть одного побережья Японія къ другому. Сильнъйшей же защитой страны является, конечно, островное ея положение.

Да простить намъ читатель это длинное извлечение спеціальнаго свойства; оно казалось намъ заслуживающимъ вниманія, какъ суждение ученаго спеціалиста. Другого рода интересъ возбуждаетъ другая половина книги, часть статистическая. Правда, и здёсь спеціально военныя соображенія занимаютъ много мёста.

Такъ, въ главѣ, посвященной населенію, авторъ обращаетъ вниманіе на исключительно-сильный патріотизмъ японцевъ, на удобства густонаселенной страны для цѣлей мобилизаціи и дислокаціи войскъ, на удивительную дисциплину японскихъ солдатъ. Разсмотрѣніе японскаго земледѣльческаго хозяйства, отличительнымъ недочетомъ котораго является малоземелье, приводитъ автора къ выводу, что здѣсь, въ этомъ малоземельѣ, надо искать причины воинственныхъ стремленій японцевъ къ земельнымъ захватамъ. Глава о скотоводствѣ и коневодствѣ заканчивается указаніемъ, что при мобилизаціи число лошадей въ Японін окажется недостаточнымъ. Большое развитіе мореходнаго рыболовства даетъ странѣ для службы во флотѣ большой контингентъ опытныхъ моряковъ и 400.000 мелкихъ судовъ. Говоря о положеніи горнаго дѣла,

авторъ отмѣчаетъ важный въ военномъ отношении недостатокъ у японцевъ своего желъза. Колоссальный рость обрабатывающей промышленности оказалъ громадное вліяніе и на военное діло: "Японія вооружается орудіями и ружьями, изготовляемыми въ предблахъ страны, на японскихъ арсеналахъ и по образцамъ, проектированнымъ японскими военными техниками". Обзоръ торговли заканчивается рекомендаціей блокады японскихъ береговъ и крейсерскихъ операцій, что, по мизнію автора, можеть "не только подорвать эту торговлю, но и оставить японскіе арсеналы, доки, заводы-безъ желъза, японскія фабрики-безъ хлопка и часть населенія-безъ хлібба". Говоря о созданномъ японпами въ 30 лёть изъ ничего торговомъ флоть, могущемъ на Тихомъ Скеанъ уже соперничать съ флотами Англін и Америки, авторъ замъчаеть, что этоть флоть можеть служить въ полной мере целямъ японской наступательной политики. Что касается военныхъ силъ Японіи, то онь порганизованы вполнь по европейскому образцу и, по отзыву очевизцевъ, хорошо обучены"; военный флоть можеть "вступить въ единоборство съ любой державой". Зато менъе благопріятенъ отзывъ о японскихъ финансахъ; "напряженіе финансовыхъ рессурсовъ страны вызываеть опасеніе за дальнъйшее ся благосостояніе". Все это замыкается общимъ итогомъ, имѣющимъ тотъ смыслъ, что японская армія, "пополняемая значительнымъ по численности, единоплеменнымъ, грамотнымъ и патріотичнымъ населеніемъ, обучаемая и организованная по-европейски, - является серьезнымъ противникомъ". Авторъ, впрочемъ, не опасается за исходъ борьбы какой - либо европейской державы съ этой арміей; онъ отводить Японіи, въ концъ концовъ, "выдающееся положеніе" лишь среди восточныхъ государствъ.

Ужа этоть обзорь главныхъ спеціальныхъ выводовъ автора показываеть, какое обиліе серьезнаго матеріала положено здѣсь въ основу. Въ самомъ дълъ, пифрами пестрятъ страницы книги; въ конпъ къ ней приложены 116 статистическихъ таблицъ, посвященныхъ демографіи, администрации, экономіи, финансамъ, военнымъ силамъ и наконецъ климату. Эти цифры и таблицы представляють главную научную цённость вниги, составленной полковникомъ Богуславскимъ. Перечень источниковъ, приложенный на пяти страницахъ, указываетъ, насколько добросовъстно составлялась книга и насколько можно отнестись съ довъріемъ къ ся выводамъ. Использована не только русская и свропейская литература, но и спеціальная японская, въ родъ оффиціальныхъ изданій токійскаго правительства и статистическихъ и иныхъ работъ японскихъ ученыхъ. Въ таблицахъ особенно часто встръчаются ссылки на токійскія изданія Résumé statistique и Annual returns of foreign trade об Japan. Нельзя, впрочемъ, не пожалъть, что таблицы ввоза и вывоза доведены только до 1899 года, - когда уже извёстны данныя за послёдующіе два года. Торговыя сношенія Японіи съ Китаемъ интересно было бы расчленить и представить манджурские обороты отдёльно.

Населенность высчитана по всей книгѣ на 1 квадратную версту, что неудобно, такъ какъ большинство заграничныхъ изданій высчитываетъ на 1 кв. километръ. Странно, далѣе, что цифра населенія Китая взята по свѣдѣніямъ 1860—80 годовъ, когда есть болѣе новая, основанная на результатахъ переписи 1903 года, и которую Д. Менделѣевъ, напримѣръ, опредѣляетъ въ 426<sup>4</sup>/, милліоновъ для всей Небесной импе-

10\*

ріи. Такъ же уменьшена вдвое площадь собственно Китая; только этимъ объясняется непомърно большая цифра населенія Китая для 1 кв. версты, првнятая авторомъ; — именно, 129 (или 116 на 1 кв. кил.). Самая большая возможная цифра не превысить для собственно — Китая 83.

Особенно много интереснаго матеріала содержать, конечно, главы, посвященныя экономическому состоянію Японіи. Интересна также постановка школьнаго діла. Принципъ обязательнаго начальнаго обученія проведенъ въ Японіи уже настолько, что число учащихся въ японскихъ народныхъ школахъ на 100 тысячъ превышаеть число учащихся въ японскихъ народной школі у насъ, хотя населеніе Россіи почти втрое больше населенія Японіи. Любопытно отмітить, что въ японской народной школі проходятся, кромі грамоты и ариеметики, отечественная географія и исторія, естествовідствіе и рисованіе, а въ средней школі обязателенъ англійскій языкъ. Закона Божія не преподають совсіють ни въ одной школі.

Отдѣльная глава Х посвящена обзору государственнаго и административнаго устройства Японской имперія. Хотя въ этомъ обзорѣ имѣются важнѣйшія положснія конституціи 11 февраля 1889 (введенной въ дѣйствіе 11 февраля 1890), однако нельзя не пожалѣть, что этой далеко не маловажной сторонѣ дѣла отведено такъ поразительно мало мѣста, всего 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> страницы. Японская конституція и среди другихъ существующихъ документовъ этого рода — не отличается краткостью: въ ней 7 главъ и 76 параграфовъ.

Книгь предшествуеть исторический очеркъ, занявший всю первую главу. Здъсь излагается исторія сношеній Европы и Россіи съ Японіей, и дается исторія самой Японіи. Сношенія Россіи съ Японіей не лишены интереса. О первомъ японцъ, открытомъ руссвими въ 1700 г. гдъ-то у коряковъ, царю Петру было донесено слъдующее: "сухощавъ, усъ не великъ, волосъ черенъ, а какъ у русскихъ увидълъ образъ Божій, зъло плачеть и говорить, что у нихъ такіе же образа есть". Потомъ онъ былъ въ Россіи учителемъ японскаго языка и долго еще числился при Академіи Наукъ. Интересны также попытки, не разъ повторявшіяся, "пригласить мохнатыхъ курильцевъ въ россійское подданство". Однако, въ началъ XIX въка всъ сношенія съ Японіей были прерваны, такъ какъ "иркутское начальство" нашло произведенныя затраты не оправдавшимися и запретило дальнъйшія попытки. Сл'ядующій циклъ сношеній завязался въ 1853, когда въ японскихъ водахъ почти одновременно съ двухъ сторонъ появились американская эскадра комодора Перри и русская эскадра виде-адмирала Путятина; памятникомъ путятинской экспедиціи остаются двв главы гончаровскаго "Фрегата Паллады".

Очеркъ японской исторіи даетъ обзоръ японской колонизаціи острововъ, направлявшейся съ юга на съверъ, — чъмъ и объясняется большая заселенность юга; далъе ръчъ идетъ о распространеніи въ странъ, около VI въка по Р. Х., китайской цивилизаціи и будлизма; далъе исторія феодальнаго періода, и наконецъ "эпоха великихъ реформъ" императора Мутцу Гито, эпоха, увънчавшаяся въ Японіи европейской конституціей. Въ этомъ историческомъ очеркъ кое-какія утвержденія автора вызываютъ наше недоумъніе. Намъ кажется, авторъ черезчуръ много значенія приписываетъ вліянію будлизма, объясняя имъ и японскій шогунатъ (захватъ власти мажордомами), и японскій феодализмъ. Чъмъ болве усвоивалось японцами будлійское ученіе. — пишеть полковникъ Богуславский, — твмъ болѣе стремленіе погрузиться въ нирвану, достичь при помощи созерцательной жизни блаженства стало отдалять микадо оть дёль государства, приводить ихъ къ мысли объ отречения еще въ зръломъ возрасть отъ императорской власти. Отрекансь, они воздагали бремя правленія на своихъ наслъдниковъ. Такимъ образомъ центральная власть должна была естественно перейти въ руки регентовъ"... Интересно было бы знать, почему же сами эти регенты-шогуны, а затёмъ и феодалы-не поддались въ той же мъръ тому же самому буддизму, а напротивъ, захватили въ руки власть, отъ которой такъ добровольно отказывались микадо? Между тъмъ авторъ настолько усвоилъ себъ эту точку зрънія, что періодъ до-феодальный называетъ прямо періодомъ до-буддійскимъ. Болъе удачнымъ и болѣе мѣткимъ кажется намъ другое соображеніе автора. Онъ припоминаеть прошлое японской императорской власти. "Въ силу исторической необходимости", говорить онь, — создался сіогунать...-Просуществовавъ около 8 въковъ, сіогунъ уступилъ мъсто почти непосредственно парламентскому режиму, въ основание котораго легло то же безличіе и невмъшательство въ дъла монарха уже въ духъ западноевропейскомъ". Этимъ объясняется, можеть быть, почему такъ легко и гладко перешла Японія къ конституціонному режиму: за всю свою многовъковую исторію всъ японскіе микадо были какъ бы конституціонными государями; испоконъ вѣка предки Мутцу Гито только царствовали и отнюдь не управляди.--

Нѣсколько раньше книги полковника Богуславскаго вышла на французскомъ языкъ книга о Японіи, принадлежащая перу Анри Дюмолара. Henry Dumolard. Le Japon politique, économique et social. Librairie Armand Colin, Paris, 1903. P. 343. Prix. 4 francs.

Книга, написанная юристомъ, освѣщаеть Японію съ другихъ, не менье интересныхъ, сторонъ. Въ ней отсутствують чисто военныя соображенія; впередъ выдвигаются политическіе вопросы. Интересъ общества къ "странъ восходящаго солнца" никогда еще не былъ у насъ такъ великъ, какъ теперь, когда такъ внезапно разразилась русско-японская война. Въ виду этого повышеннаго интереса мы спѣшимъ подѣлиться съ читателями нъкоторыми данными, имъющимися въ названной книгъ. Имя Анри Дюмолара служить достаточной гарантіей, что книга написана со знаніемъ дъла. Дюмоларъ-французскій докторъ правъ, занимавшій въ теченіи трехъ льтъ, 1897-1900, каседру французскаго права въ императорскомъ токійскомъ университеть, а затъмъ по оставленіи кассдры лично объздившій во время боксерскаго движенія и китайской экспедиціи Вальдерзее весь театрь дъйствій и въ частности Корею. Книга составлена интересно, но далево не безпристрастно. Не желая льстить японцамъ, авторъ впадаетъ въ противоположную крайность. Онъ находить, что, усвоивъ европейскую матеріальную культуру, японцы потеряли свои лучшія національныя качества. Китайцы кажутся ему во многомъ стоящими выше японцевъ; Китай даже прогрессивнъе Японін. Авторъ цитируеть слова одного японскаго публициста. "Въ Японіи", — говорить онъ, — "прогрессивное правительство и консервативныя массы; въ Китав консервативно правительство, но массы прогрес-СИВНЫ".

Таковы общія воззрѣнія автора на Японію и японцевъ. Не надо упускать этого изъ виду, читая книгу Дюмолара.

Вотъ ея краткое оглавленіе: немного исторіи; конституція; политика и партіи; администрація; пресса; финансы; земледѣліе; колоніи; торговая и промышленная эволюція Японіи и предполагаемая желтая опасность; рабочій вопросъ и пауперизмъ; народное просвѣщеніе; религія; феминизмъ; искусство; свободная Японія; пересмотръ трактатовъ; внѣшняя политика; Японія и Корея; заключеніе. Въ приложеніи напечатаны: полный текстъ японской конституціи 11 февраля 1889 г. и проектъ рабочаго закона.

Особенно цённымъ является приложенный въ полномъ видё текстъ конституція, а равно подробный ея анализъ, въ которомъ авторъ слѣдуетъ "комментаріямъ" извёстнаго японскаго политика маркиза Ито. Какъ разъ въ книгѣ полковника Богуславскаго, посвященной Японія, эта часть наименѣе разработана. Давая очеркъ происхожденія этого любопытнаго законодательнаго памятника, Дюмоларъ указываеть на текстъ Императорской присяги 14 марта 1868 г., въ которомъ содержится первое обѣщаніе конституціи, далѣе—на меморандумъ японскихъ дѣятелей Итагаки, Гото и другихъ, на первый эмбріонъ будущаго парламента въ видѣ съѣзда губернаторовъ и т. д. Наибольшее вліяніе на японскую конституцію оказала, какъ утверждаетъ авторъ, конституція прусской монархів.

Японская конституція является, по метнію Дюмолара, типичнымъ образцомъ октроированной, пожалованной конституции. Вся полнота верховной власти сохраняется въ рукахъ императора, и статья 1 редактирована даже такимъ образомъ, что императоръ не только царствуеть, но и управляеть. Оказывается такимъ образомъ по словамъ Дюмодара, что съ замъной шогуната парламентскимъ режимомъ власть микадо не только не уменьшилась, но даже не осталась въ прежнемъ ничтожествъ. а. напротивъ, усилилась. Японской конституція авторъ отволитъ мѣсто на ряду съ французской хартіей 1814 г. и съ прусской конституціей 1850 г. При такихъ условіяхъ понятно, что японская система не знаетъ отвътственнаго передъ парламентомъ кабинета; авторъ отмъчаетъ неудачную попытку чистаго парламентаризма, имѣвшую мѣсто въ министерство Окумы въ 1898 г. Подробное разсмотръне статей конституция должно подтвердить данную ся характеристику; однако авторъ указываеть и другого рода параграфы, оставляющіе сравнительный просторь и палатамъ, и судебнымъ учрежденіямъ. Рядъ интересныхъ страницъ посвященъ японскому избирательному праву. Авторъ подвергаетъ анализу не только первоначально дъйствовавшій избирательный порядокъ 1889 г., но и крупную реформу избирательнаго порядка, проведсниую въ февралъ 1900 г. Эта послъдняя парламентская реформа дала. повидимому, большее значеніе городамъ и буржуазіи.

Возникаетъ интересный вопросъ: почему же понадобилось японскому правительству издавать какую бы то ни было конституцію? Императорь пожаловалъ, — почему? Было бы весьма важно разобрать, какая же наконецъ сила продиктовала правительству эту крупную реформу, какой слой населенія добился этой уступки, чей интересъ явился здѣсь опредѣляющимъ. Вѣдь никто же не станетъ самъ себя ограничивать изъ одного великодушія, и исторія положительно не знастъ случаевъ, когда ограничительныя хартіи на самомъ дѣлѣ были бы чистымъ "пожалованіемъ". Разсмотрѣніе этого вопроса натолкнетъ изслѣдователя на тотъ или другой соціальный слой, для котораго дѣйствующая конституція окажется простымъ показателемъ его силы и вліянія въ странѣ.

Дюмоларъ, если не отвѣчаетъ на этотъ вопросъ прямо, то по крайней мѣрѣ даетъ нѣкоторый матеріалъ для отвѣта. Онъ указываетъ, съ одной стороны, какое значеніе и при новомъ конституціонномъ режимѣ сохраняютъ ех-феодалы старой Японіи; съ другой стороны, анализъ избирательнаго права обнаруживаетъ наростаніе силъ буржуазіи.

Говоря затёмъ о примёненіи японской конституціи на практикѣ, Дюмоларъ даетъ ей довольно суровую оцёнку. Онъ приходитъ къ выводу, что Японія болѣе прогрессировала до конституціи, чѣмъ при ней. Онъ отмѣчаетъ и въ японскомъ обществѣ пониженіе интереса къ парламентской жизни.

Интересно составлена глава о финансахъ. Съ 1895 г., съ японо-китайской войны, финансы Японіи напряжены свыше мъры; по словамъ Дюмолара, страна восходящаго солнца-наканунѣ серьезныхъ финансовыхъ затрудненій, которыхъ она можеть избѣжать, только отказавшись оть обуявшей ее мегаломании. Отдавая должное прогрессу Японіи за послѣднія 40 лѣтъ, Дюмоларъ, какъ мы видѣли, не принадлежитъ къ числу панегиристовъ Японіи. Приводя большой и солидный матеріалъ по исторіи японскаго народнаго хозяйства, французскій ученый замвчаеть однако же не безъ скептицизма, что японцы почти всегда плохіе работники, неспособные предприниматели и невозможные коммерсанты". Какъ безусловную ошибку, авторъ отвергаетъ басню о томъ. что новыя японскія индустріи опередили своимъ производствомъ всѣ отрасли старой національной промышленности. Процентное отношеніе новыхъ производствъ къ старымъ, по словамъ Дюмолара, равняется всего 20 къ 100. При всемъ развити своей промышленности Японія не можетъ еще конкуррировать съ Европой на европейскихъ рынкахъ, и вся "желтая опасность" въ этомъ смыслѣ грозитъ только европейскимъ рынкамъ на Дальнемъ Востокъ. Тормазами для промышленнаго развитія Японіи являются въ глазахъ автора недостатокъ капиталовъ и излишнее, въ ущербъ хозяевамъ, покровительство труду; а все отъ того (авторъ цитируетъ мнѣніе японскаго фабриканта), что Японія "управляется студентами, которые все рабски копирують съ Европы". Намъ не совстять понятно, какъ это вяжется съ собственными утвержденіями автора въ слѣдующей главв о рабочемъ вопросѣ и пауперизмѣ.

Въ главъ о народномъ просвъщеніи Дюмоларъ подчеркиваетъ точно также недочеты японской школы. Признавая, что Японія и въ школьномъ дѣлѣ сильно прогрессировала сравнительно съ недавнимъ прошлымъ, указывая для 1901 года цифру учащихся въ 4 слишкомъ милліона и процентъ посѣщающихъ школу дѣтей въ 64,22, упоминая объ основаніи женскаго университета въ Токіо на ряду съ двумя мужскими (въ Токіо и въ Кіото), авторъ однако подробно останавливается на тѣневой сторонѣ дѣла. Онъ выдвигаетъ впередъ ничтожные размѣры бюджета японскаго министерства народнаго просвѣщенія, недостаточность учительскаго жалованья; еще болѣе серьезными тормазами просвѣщенія являются все усиливающійся духъ націонализма, для поддержки котораго имѣется свое "японское собраніе", и затѣмъ духъ консерватизма и реакціи, царящій въ педагогической средѣ; воспитательная роль школы сводится, по утвержденію Дюмолара, къ внушенію учащимся вѣрноподданническихъ чувствъ и шовинизма.

Цифровой матеріаль, собранный французскимъ ученымъ, отличается большой свѣжестью, доходя до 1900 и 1901 годовъ. Однако приходится, къ сожалѣнію, указать, что отпечатаны цифры не всегда съ должной точностью, такъ что не исключена довольно сильная возможность опечатокъ. Это особенно ясно, напримѣръ, въ обзорѣ конституціи, гдѣ почти всѣ ссылки на отдѣльные параграфы имѣютъ совершенно невърную нумерацію, и затѣмъ (что гораздо болѣе непоправимо) на страницѣ 313, гдѣ цифры ввоза и вывоза не даютъ показанныхъ въ итогѣ суммъ. Слѣдуетъ также отмѣтить, что въ цифрахъ Дюмоларъ расходится иногда съ другими авторами.

Не входя въ разсмотрение всехъ отделовъ этой интересной книги, остановимся на послъдней ся главъ, посвященной корейскому вопросу. Корейскій вопросъ, послужившій главнымъ яблокомъ раздора въ настоящей войнь Японія съ Россіей, —вопросъ чрезвычайно сложный и въ высшей степени запутанный. Не говоря уже о томъ, что русскій читатель остается совершенно неосвъдомленнымъ о содержания японскихъ требованій и русскихъ отв'товъ, такъ какъ переговоры не были въ Россіи опубликованы, далеко не ясно даже и то, какой интересъ имъется у Японіи въ Кореъ. При первомъ взглядъ на цифры дъло кажется слишкомъ яснымъ; стоить справиться въ таблицъ населенности, расчисленной на 1 кв. километръ, чтобы видъть, что въ Японіи приходится 114 человѣкъ на то же пространство, на какое въ Кореѣ 26, въ Манджурів 8,5 или даже 6, а въ Восточний Сибири 0,5. Цифры эти, казалось бы, говорять сами за себя и делають совершенно яснымъ, отвуда и куда возможно движеніе населенія. Однако при боле пристальномъ изучении цифръ обнаруживается, что при всемъ японскомъ малоземельв, японская эмиграція только на 15% направляется въ Корею, а на цвлыхъ 70% уходить въ Америку (преимущественно на принадлежащіе Соед. Штатамъ Сандвичевы острова). Точно также, какъ ни выросла японская промышленность и какъ ни требуются ей новые рынки, но какъ разъ съ Кореей дела у Японіи почти минимальныя: по даннымъ 1899 г. ввозъ изъ Кореи въ Японію не превышалъ 2,2%, а вывозъ изъ Японін въ Корею-3,2%. Имѣя такимъ образомъ несомнѣнный интересь въ Корев, а значить и въ сопредвльной съ ней Манджуріи, Японія въ то же время заинтересована въ ней въ самой ничтожной степени, -- степени, во всякомъ случать не уясняющей ся упорной борьбы за Корею.

Къ подобнымъ выводамъ пришелъ французский авторъ въ разбираемой нами книгѣ. Признавая прежде всего, что—въ коммерческомъ отношеніи (commercialement parlant), — "японскіе интересы на Корейскомъ полуостровѣ безконечно важнѣе (серьезнѣе) интересовъ Россіи", утверждая даже, что у Россіи "совсѣмъ нѣтъ никакихъ интересовъ въ Кореѣ", Дюмоларъ считаетъ въ то же время страшно преувеличенными сужденія японской, а за нею и англійской и американской прессы о спеціальныхъ интересахъ Японіи въ Кореѣ.

Авторъ старается свести къ реальнымъ размѣрамъ экономический

интересъ Японіи на Корейскомъ полуостровѣ; при этомъ онъ опирается на цифры и на личное знакомство съ Кореей. Личныя наблюденія показывають, по мнѣнію автора, что японская эмиграція въ Корею приводить въ эту страну самые подонки японская о населенія,—la lie de la population nippone; что японская колонизація Кореи не даеть ей никакой новой культуры, никакихъ богатствъ: жилища поселенцевъ ничѣмъ не отличаются отъ туземныхъ хижинъ. Цифры показывають, съ своей стороны, что вся сумма ввозной и вывозной торговли Кореи не превышаетъ 15 или 17 милліоновъ іенъ, и если изъ этихъ 17 милліоновъ 10 или 11 приходится на долю сношеній съ Японіей, то это больше только доли другихъ торгующихъ съ Кореей странъ, но сама по себѣ достаточно ничтожная цифра. Точно также и число всѣхъ японскихъ колонистовъ въ Кореѣ не превышаетъ 20.000.

Противъ этого можно возразить, что ни нынѣшніе размѣры японской эмиграціи въ Корею, ни нынѣшнія цифры японскаго вывоза на корейскій рынокъ не предрѣшають, конечно, дальнѣйшаго развитія этого вывоза и этой эмиграціи; Японія можетъ бороться не за сохраненіе нынѣшнихъ корейскихъ колоній и рынковъ, а за возможность ихъ расширенія въ будущемъ. Точно также выходъ для эмигрантовъ въ Амсрику и на Сандвичевы острова можетъ рано или поздно закрыться, и тогда передъ Японіей станетъ грозный вопросъ: куда же? Все это-соображенія, слишкомъ мало принятыя въ разсчетъ Дюмоларомъ; онъ положительно слишкомъ поверхностно отнесся къ этой "lie", къ этимъ "подонкамъ".

Авторъ приходить въ концё концовъ къ выводу, что не экономическій интересъ лежитъ въ основѣ упорной борьбы Японіи за Корею. Изъ двухъ соперниковъ, столкнувшихся на корейской почвѣ, никому, ни Россіи, ни Японіи, — не такъ важно завладѣть Кореей самому, какъ не дать завладѣть ей другому. Въ этомъ и заключается, по мнѣнію Дюмолара, жизненный интересъ Кореи для объихъ державъ. "Достаточно бросить взглядъ на карту, — пишетъ Дюмоларъ, — чтобы понять, что японцы имѣютъ причину бояться появленія русскихъ на полуостровѣ, въ двухъ шагахъ отъ Цусимы и въ нѣсколькихъ часахъ всего отъ береговъ Японіи. Русскіе съ своей стороны не могутъ заблуждаться насчетъ опасности, какою грозило бы ихъ владѣніямъ въ Манджуріи и Восточной Сибири водвореніе войскъ микадо въ имперіи утренняго спокойствія".

При такихъ условіяхъ, думаеть Дюмоларъ, лучшимъ рѣшеніемъ корейскаго вопроса могло бы быть провозглашеніе гарантированнаго державами нейтралитета Кореи. Это обратило бы Корею ияъ яблока раздора въ надежный буферъ между Россіей и Японіей и могло бы надолго обезпечить миръ. Такое предложеніе, по словамъ автора, и было сдѣлано сеульскимъ правительствомъ, но было тотчасъ же отвергнуто всѣми державами, начиная съ наиболѣе заинтересованныхъ.

Авгоръ подчеркиваетъ серьезность положенія, созданнаго корейскимъ вопросомъ. Онъ много распространяется о вѣковой враждѣ Японіи къ "сѣверному сосѣду" (т.-е. къ Россіи). Но путемъ ли переговоровъ нли путемъ войны рѣшится дѣло, японцамъ придегся помириться съ неизбѣжнымъ фактомъ, что Корея будетъ русской: таково убѣжденіе Дюмолара. Онъ указываетъ, впрочемъ, что вооруженная борьба съ Японіей будеть не легка, и даже союзная эскадра Россіи и Франціи могуть не справиться съ японскимъ флотомъ; въдь японцамъ всего болѣе удались ихъ военныя реформы.

Въ книгѣ есть нѣсколько любопытныхъ данныхъ о самой Кореѣ. Корейскій народъ, на долю котораго остается во всемъ этомъ самая жалкая роль, по мнѣнію французскаго ученаго, совершенно неспособенъ къ національному движенію. Зато обнаружилъ признаки оригинальнаго развитія корейскій императоръ. И онъ тоже въ іюлѣ 1899 г. обнародовалъ конституцію, — только конституція эта нисколько не ограничивала его власти и не нарушала его правъ; торжественно объявлялось, что корейское государство уже 5 столѣтій остается в впредь навѣки останется неограниченной монархіей. Далѣе идетъ перечень всѣхъ правъ и преимуществъ императора (очень скоро прибавившаго себѣ еще новый титулъ великаго императора), при чемъ въ одной изъ статей конституціи говорится, что всякій, пытающійся противиться въ чемъ-либо верховной власти, становится внѣ закона.

### М. Коваленскій.

Новости иностранной литературы и журналистики. Въ журалѣ "Revue des revues" недавно напечатаны были результаты любопытной "enquête", предпринятой редакціей этого журнала съ цілью выяснить причины упадка книжной торговли во Франціи. Опрошены были книгопродавцы, редакторы и издатели газеть, — вообще лица, прикосновенныя къ печатному дѣлу. Отвѣты получились довольно разноръчивые; одни видъли главную причину въ перепроизводствъ, въ чрезмърномъ наводнении книжнаго рынка все новыми и новыми вещами; другіе указывали на упадокъ и вырожденіе критики, на тѣсную зависимость успѣха той или другой книги отъ платныхъ рекламъ и заказанныхъ хвалебныхъ отзывовъ. Но всѣ сходились въ томъ, что французскія книги, даже беллетристическаго содержанія, распространяются, сравнительно, очень туго, за исключениемъ, конечно, весьма немногихъ произведеній, которымъ особенно повезло, или въ силу прежней популярности ихъ авторовъ, или же подъ вліяніемъ ихъ сенсаціоннаго, бьющаго на рекламу характера. Что же касается сочинений по исторіи литературы или критикъ, то ихъ распространение въ массъ, разумъется, оказывается еще болье скромнымъ и ограниченнымъ. Пишущему эти строки пришлось лично слышать жалобы на подобное положение вещей оть нъкоторыхъ французскихъ литераторовъ и ученыхъ-вродъ Жоржа Пелисье.

Тъмъ не менъе, съ каждымъ мъсяцемъ все новыя и новыя произведенія появляются въ окнахъ и витринахъ парижскихъ книжныхъ магазиновъ, иногда напоминая лишній разъ о писателяхъ старшаго поколѣнія, продолжающихъ работать въ наши дни, иногда знакомя читателей, хотя бы не особенно многочисленныхъ, съ новыми, начинающими авторами. Просматривая, въ частности, списокъ тъхъ вещей, которыя вышли въ свъть за послѣдніе мѣсяцы, мы встрѣтимъ, прежде всего, рядъ такихъ романовъ, которые не вносятъ ничего новаго во французскую беллетристику, не отличаются оригинальностью, не затрогиваютъ какого-либо интереснаго, животрепещущаго вопроса, но, въ своемъ родѣ,

написаны недурно, иногда даже довольно занимательно и искусно, такъ что средній читатель можеть съ ними ознакомиться безъ скуки. Подобныхъ романовъ всегда бываетъ, конечно, больше, чѣмъ произведеній противоположного оттвика. — более глубокихъ, содержательныхъ, своеобразныхъ. Къ числу ихъ принадлежитъ, напр., новый романъ Гюн Шантилэра, "Sphinx blanc", написанный въ стилъ наиболъе типичныхъ романовъ Жана Рамо и другихъ романистовъ той же категоріи. Нельзя отрицать, что Шантплэръ весьма занимательно разсказываеть намъ исторію главной героини, отецъ которой, умирая, просилъ своего близкаго друга, еще молодого человѣка, стать ея опекуномъ, принять ее подъ свое покровительство, высказавъ вмѣстѣ съ тѣмъ передъ смертью пожеланіе, чтобы онъ со временемъ женился на молодой дівушкъ. Свои опекунскія обязанности герой романа исполняеть вполнѣ добросовѣстно и старательно, но о бракъ съ дочерью своего пріятеля онъ не хочетъ и слышать, такъ какъ находить ее слишкомъ некрасивою и неинтересною, а самъ является поклонникомъ идеальной красоты. Нужно ли говорить, что въ концъ романа авторъ заставляетъ его признать себя побъжденнымъ и мечтать, какъ о счастьъ, о рукъ молодой дъвушки, твмъ болве, что послъдняя съ годами похорошъла, развилась, точно переродилась, стала даже пользоваться большимъ успѣхомъ въ свѣтѣ? Следуеть, однако, отдать справедливость автору: подобный сюжеть разработанъ имъ весьма искусно, и книга читается въ общемъ легко и лаже мъстами не безъ удовольствія, хотя и не оставляєть сколько-нибудь глубокаго впечатления.

О новой повъсти Бурже, "L'eau profonde" слъдуеть сказать здъсь нъсколько словъ. Она отличается обычными достоинствами и недостатками новъйшихъ произведеній автора "Le disciple". Съ одной стороны, мы находимъ въ ней мъстами поразительные примъры тонкаго и проницательнаго психологическаго анализа, схватывающаго мельчайшіе, едва уловимые оттънки душевнаго міра героевъ и героинь, ръдкой наблюдательности, помогающей автору замѣтить то, что оставляется безъ вниманія дюжинными, судящими только по внѣшности людьми. Характеры двухъ женщинъ: скромной, сердечной и отзывчивой Валентины и ея двоюродной сестры Жанны, которая наделена въ романе страстною, порывистою, мстительною натурою, обрисованы прекрасно. Со свойственнымъ Бурже умѣніемъ изображены отдѣльныя перипетіи основной фабулы, различныя осложненія, вызываемыя стремленіемъ Жанны унизить и втоптать въ грязь ненавистную соперницу Валентину, къ которой она давно уже чувствуеть антипатію, и нежеланіемъ послѣдней выдать довъренную ей тайну, — что сразу разръшило бы всъ сомнънія, уничтожило бы въ корнъ подозрънія и клевету, объяснило бы ея образъ дъйствія, частыя отлучки изъ дому и т. д. Все это очень интересно, порою даже захватываеть читателя; недурно обрисовано и свътское общество, къ которому принадлежатъ герои повъсти, жизнь парижскихъ салоновъ, столь хорошо знакомая Бурже. Наряду съ этимъ мы слишкомъ часто встръчаемъ въ "L'eau profonde" длинноты, отступленія, разсужденія на общія темы, отдільныя страницы, которымъ місто въ теоретическомъ сочиненія, а отнюдь не въ романъ. Въ иныхъ случаяхъ дъйствія слишкомъ мало, авторъ больше описываеть, объясняеть, морализируеть, чъмъ наглядно изображаеть поступки своихъ героевъ.

Романъ Рене Буалэва, "L'enfant à la balustrade", нъсколько напоминаеть по своему общему характеру другое произведение того же автора: "La becquée". Здъсь мы опять находимъ характеристику неправильнаго воспитания, гибельнаго влияния дурного примъра, который оставляетъ глубокие слъды въ дътской душъ, какъ и вообще преждевременное знакомство ребенка съ прозою и поплостью жизни, лишающее его идеализма, довърия къ старшимъ, приучающее его задумываться надъ такими вопросами, которые отнюдь не соотвътствуютъ его возрасту. Буалэвъ, не отличающися крупнымъ художественнымъ дарованиемъ, но, видимо, интересующися педагогическими темами и дътскимъ міромъ, очень правдиво и ярко обрисовываетъ въ иныхъ случаяхъ разочарования и грустныя ощущения молодой, неиспорченной души, сталкивающейся съ неприглядными сторонами дъйствительности.

Въ такихъ романахъ, какъ "Les vacances d'un jeune homme sage", Анри де Ренье (ero новъйшее произведение), "Confession d'un homme d'aujourd'hui" Абеля Эрмана, "L'indécis", Андрэ Фонтэна и т. д., сдълана попытка обрисовать психологію современнаго поколѣнія, отмѣтить его нерѣшительность, разочарованность, подчасъ нравственную испорченность и дряблость, отсутствіе настоящихъ идсаловь. Въ совершенно другую обстановку и среду переносить нась Ренэ Базэнь, авторь "La terre qui meurt", "Les Oberlé", "Donatienne" и др., въ своей новой книгь "Récits de la plaine et de la montagne". Знатокъ деревенской жизни и народнаго быта. Базэнъ описываетъ различные уголки французской провинціи, преимущественно-южныхъ департаментовъ. Его очерки и разсказы довольно непритязательны и незатвёливы, но они подкупають своею простотою и безусловною искренностью. Авторъ изображаеть только то, что онъ самъ вилълъ и могъ, болъе или менъе, изучить. Чтобы покончить съ новыми повъстями, романами и очерками, упомянемъ о томъ, что за послъднее время по-французски было опять переведено нъсколько инстранныхъ произведеній этой категорія, а извъстный романъ Бейерлейна, "Іена или Седанъ", вызвалъ большую и любопытную статью въ "Revue de Paris".

Въ области драматической литературы за послѣдніе мѣсяцы не появилось ничего безусловно выдающагося, способнаго оставить по себъ глубокій слівдъ; но было все же нісколько вещей, на которыхъ стоить здъсь остановиться. Очень недурно обрисованъ контрастъ между двумя людьми, изъ которыхъ одинъ – слабовольный, неръшительцый, безхарактерный, другой — полный энергія и силь. въ новой пьесть Альфреда Капюса, "L'adversaire", написанной имъ въ сотрудничествъ съ Эмм. Арэномъ и поставленной на сценъ театра Renaissance. Разыгранная труппою театра des Nouveautés пьеса Робера де Флера и Ж. Кальяве "Les sentiers de la vertu" принадлежитъ къ категоріи веселыхъ и сценичныхъ комедій; въ ней попадается много бойкихъ, живыхъ и благодарныхъ сценъ, которыя, при хорошемъ исполнении главныхъ ролей, естественно должны были имъть успъхъ. Но этого мало: въ Les sentiers de la vertu" можно подчасъ замътить и присутствіе идейнаго, сатирическаго элемента, хотя бы и не особенно глубокаго. Авторы обличають порою, правда, въ довольно безобидной формъ, недостатки и смъшныя стороны пустого, легкомысленнаго, дорожащаго прежде всего свътскими приличіями общества, затрогивають его діланную, искусственную, показную мораль, ложный взглядъ на благотворительность, преклоненіе передъ силою денегь.

Главной геронив пьесы, Сесили Жербье, приходится узнать на опытв, чего стоять тв люди, которые ее окружають. Когда одинъ изъ посвтителей ихъ дома, фатоватый и самоувъренный Донъ-Жуанъ, дълаетъ ей оскорбительное предложение, твердо увъренный въ легкомъ успъхъ, и она съ негодованіемъ прогоняеть его, этоть поступокъ молодой женщины отнюдь не располагаеть въ ея пользу ея знакомыхъ и мнимыхъ друзей; напротивъ, иные начинаютъ ея сторопиться, избъгаютъ ее приглашать къ себъ въ гости, держатъ себя съ нею совершенно по-новому. Чъмъ же это объясняется? Да исключительно тъмъ, что объ ея стойкости и мужествь, объ ся умѣніи отстоять свою честь протрубили чуть ли не во всвхъ газетахъ, причемъ назывались даже имена, и такимъ образомъ получился скандаль, - самая ужасная вещь на свътв въ глазахъ этихъ неглубокихъ, сустныхъ людей! Когда же въ концѣ пьесы, утративъ прежнюю выдержку, строгія правила и непроницаемую суровость, красавица Сесиль соглашается стать возлюбленною одного изъ своихъ усердныхъ поклонниковъ, депутата Шометта, то же самое общество относится весьма терпимо и снисходительно ко всей этой исторіи, соглашается смотръть на все сквозь пальцы, хотя прекрасно освъдомлено обо всемъ, и снова приглашаетъ Сесиль въ свою среду. Это объясняется темъ, что на этотъ разъ нътъ никакой огласки, толковъ, газетныхъ комментаріевъ, а слѣдовательно, все обстоитъ благополучно! Въ пьесъ де Флера и Кальяве есть много чисто бытовыхъ черть; такъ напр., мы узнаемъ, что мужъ Сесили, представитель буржуазіи, получиль ирафский титуль оть папскаго двора за то, что устроиль какой-то водопроводъ въ баняхъ при Ватиканъ.

Въ комедін выступаетъ между прочимъ, какъ эпизодическое лицо, нѣкто Соломонъ Эссенъ, представитель банкирскаго дома, еврей по происхожденію, принявшій христіанство по разсчету и подробно разсказывающій всѣмъ о церемоніи своего крещенія. Ничего ярко-антисемитическаго, направленнаго противъ цѣлаго племени, нельзя, однако, найти въ этой сценѣ, безъ которой, правда, можно было бы въ сущности обойтись. Гораздо рѣзче и грубѣе отразилось враждебное отношеніе къ евреямъ въ новѣйшей пьесѣ Мориса Доннэ, "Le retour de Jérusalem", которая надѣлала много шума именно благодаря тѣмъ сценамъ, гдѣ затронутъ еврейскій вопросъ. Какъ литературное произведеніе, новая пьеса Доннэ не представляетъ собою ничего выдающагося, стоитъ ниже многихъ его прежнихъ вещей. Во всякомъ случаѣ, нельзя не пожалѣть о томъ, что писателя съ несомнѣннымъ дарованіемъ прельстили лавры сотрудниковъ "Libre Parole" и другихъ подобныхъ органовъ.

Пьеса Ромэна Коолюса, "Antoinette Sabrier", поставленная въ театрѣ "Vaudeville", причемъ главную роль исполняла Режанъ, носить уже совершенно другой, болѣе драматическій, захватывающій и въ то же время—болѣе художественный и, въ истинномъ смыслѣ слова, литературный характеръ. Коолюсъ переноситъ насъ въ домъ финансиста, занимающагося крупными спекуляціями, въ ту среду, которая за послѣднее время очень охотно изображается французскими драматургами (вспомнимъ хотя бы "Les affaires sont les affaires" Мирбо). Главная героиня, Антуанетта Сабрье, чувствуетъ себя глубоко несчастной, лишенная истинной привязанности, любви и ласки, принужденная жить съ человѣкомъ, который является совершенно чужимъ для нея лицомъ, съ которымъ у нея нѣтъ ничего общаго. Естественно, что, встрѣтивъ на своемъ пути Рене Донженна, человѣка, искренно ее любящаго, входящаго во всѣ ея интересы, ставящаго выше всего ея счастье, она не можетъ устоять, не можетъ остаться равнодушной и безучастной. Она соглашается покинуть домъ мужа вмѣстѣ съ Рене, дѣлаетъ извѣстныя приготовленія къ отъѣзду, такъ какъ ей кажется слишкомъ ужасною мысль-постоянно прибѣгать къ обману, вести двойную игру, продолжатъ жить въ домѣ человѣка, тайно измѣняя ему.

Но въ ту самую минуту, когда она хочеть навсегда убхать изъ своего дома и уже даеть соответствующія указанія прислуге, неожиданно возвращается домой Сабрье, котораго не ожидали такъ скоро обратно изъ путешествія. Антуанетта, тотчасъ же замізтившая уже по одному его разстроенному и мрачному виду, что съ нимъ стряслось какое-нибудь несчастие, узнаеть, что онъ безповоротно разорился, что спекуляція, на которую онъ особенно надъялся, рухнула, и ему грозить нищета, позоръ. Тогда гуманные инстинкты, чувство состраданія, болѣе мягкій и терпимый взглядъ на униженнаго и жестоко наказаннаго человѣка, все это беретъ верхъ въ душѣ молодой женщины надъ всёми другими мыслями и порывами. Она ръшаетъ отказаться отъ своего плана бъгства съ Рене, остаться, хоть временно, въ ненавистномъ для нея домѣ, чтобы хоть нѣсколько ободрить и поддержать Сабрье въ трудную минуту. Нечего и говорить, что и въ этотъ моментъ она не любить своего мужа, а только жалветь его; когда Рене приходить ее торопить, думая, что она попрежнему готовится къ отъвзду, Антуанетта разсказываеть' ему, что случилось, и, видя его горе при въсти о томъ, что ихъ мечтамъ не суждено сбыться, дълаетъ то, чего она все время хотвла избъжать: соглашается отдаться Рене, не покидая дома мужа!

Въ послѣднемъ актѣ Сабрье, находившійся на краю гибели, повидимому, имѣетъ шансы воспрянуть духомъ и поправить свои обстоятельства, такъ какъ Рене готовъ дать ему взаймы нужную для спасенія его предпріятія сумму. Но, стоило мужу Антуанетты догадаться, чѣмъ вызывается подобное великодушіе, стонло ему понять, что пронзошло за его спиною, и онъ отказывается отъ этой помощи, прогоняетъ отъ себя жену, хотя она и хочетъ остаться въ его домѣ, проситъ его позволить ей это сдѣлать, а затѣмъ пускаетъ себѣ пулю въ лобъ, сознавая, что другого исхода нѣтъ и не можетъ быть.

Въ сферѣ поэтическаго творчества за послѣднее время нельзя отмѣтить ничего особенно яркаго и талантливаго. Довольно много толковъ вызвала смерть Мориса Роллина, даровитаго, хотя и нѣсколько односторонняго поэта, который въ теченіе двадцати послѣднихъ лѣтъ жилъ вдали отъ Парижа, все же не былъ забыть, —и умеръ душевно-больнымъ, испытавъ длинный рядъ нервныхъ ощущеній, приступовъ болѣзненнаго страха, явно патологическихъ явленій. Въ одной изъ посмертныхъ характеристикъ Роллина былъ названъ послѣдователемъ Эдгара Поэ, Бодлэра и художника Виртца, странныя, удручающимъ образомъ дѣйствующія картины котораго сохраняются въ брюссельскомъ "Musée Wiertz". Творчество автора "Les Névroses", дъйствительно, было мрачно, болѣзненно и безотрадно, но талантъ поэта очень часто заявлялъ о себѣ, заставляя со многимъ мириться.

Отм'втимъ, въ заключеніе, нъкоторыя новыя книги и статьи, затро-

гивающія область исторіи литературы и критики. Въ журналѣ "L'Ermitage" появился очеркъ Анри Даврэ, посвященной даровитому поэту XV столѣтія, Франсуа Виллону, этому литератору-бродягь, творчество котораго, представляющее собою оригинальную смѣсь ѣдкой сатиры, безпечной веселости, непосредственнаго лиризма и мрачныхъ думъ о смерти и бренности всего земного, имѣло и въ новѣйшее время почитателей, трудолюбивыхъ изслѣдователей и критиковъ, вызывало даже подражанія, вдохновляло поэтовъ и драматурговъ, въ родѣ Жана Ришпэна, автора "Ballade Villon" и пьесы "Les truands" (1899), гдѣ выступаетъ, между прочимъ, и талантливый "пѣвецъ богемы XV вѣка". Послѣ работъ Гастопа Париса, Лонньона, Швоба, Биванка, Безанта и др. Анри Даврэ не могъ, конечно, сказать ничего новаго объ авторѣ "Большого" и "Малаго Завѣщанія", но ему можно поставить въ заслугу то, что онъ лишній разъ нацомнылъ современной публикѣ о писателѣ, который въ иныхъ отношеніяхъ является какъ бы предшественникомъ поэтовъ нашихъ дней.

Коснувшись Виллона, исльзя не указать здѣсь же на то, что его произведенія недавно изданы были въ Германіи, но не въ нѣмецкомъ переводъ, а въ подлинникъ. Издание это предпринято было Вольфгангомъ Вурцбахомъ въ Эрлангенъ; нъмецкій ученый пользовался всъми лучшими работами о поэть XV стольтія, какія до сихъ поръ появились, классическимъ изданіемъ Лонньона, біографіей, составленной Гастономъ Парисомъ. Онъ сопроводилъ самый текстъ объяснительными примѣчаніями, предпослаль ему свою вступительную статью. Изданіе это принадлежить вообще къ наиболъе тщательно и научно составленнымъ и проредактированнымъ. Для того, чтобы общирный кругъ нъмецкихъ читателей могъ ознакомиться съ произведеніями Виллона, необходимъ былъ бы, наряду съ подобнымъ изданіемъ, предназначеннымъ для спеціалистовъ, также и нъмецкій переводъ хотя бы его лучшихъ вещей. Вспомнимъ, что Суннбэрнъ и Джонъ Пэнъ переводили Виллона по-англійски, а Россетти познакомиль съ его творчествомъ итальянскую публику, переведи отдъльные образцы на итальянскій языкъ.

Переходя въ другой, уже гораздо более поздней эпохе, отметнить нісколько новыхъ матеріаловъ и статей, относящихся къ Шатобріану, который въ наши дни все еще продолжаеть находить изследователей, критиковъ, біографовъ, несмотря на то, что его время кажется теперь далекимъ, давно пережитымъ. Однимъ изъ послъднихъ трудовъ, ему посвященныхъ, была книга Эдм. Бирэ, "Les dernières années de Chateaubriand"; Ренэ Думикъ, и раньше касавшійся жизни и творчества Шатобріана въ своихъ критическихъ статьяхъ, помъстилъ по поводу этой книги статью въ "Revue de Paris". Въ другомъ журналь, "Revue des deux mondes", появилась нѣсколько мѣсяцевъ тому назадъ статья Поля Готье — о Шатобріанъ и гжъ Сталь, затрогивающая, съ одной стороны, взаныныя отношенія этихъ двухъ замівчательныхъ личностей, съ другой – болѣе ранній періодъ творчества Шатобріана, причемъ матеріаломъ для Готье послужили ненапечатанныя раньше письма автора "Atala". Другая серія подобныхъ же писемъ появилась въ декабрьской KHHITE "Mercure de France".

Число сборниковъ критическихъ и историко-литературныхъ этюдовъ увеличилось недавно новою книгою Брюнетьера — седьмымъ томомъ его "Etudes critiques sur l'histoire de la littérature française". Въ составъ этой книги вошло до десяти очерковъ, изъ которыхъ одинъ давно уже знавомъ, въ частности, и нашей читающей публикѣ, такъ какъ имвется въ русскомъ переводъ: мы говоримъ о "Европейской литературъ XIX въка". Извъстно, что въ этой статъъ Брюнетьеръ, обрисовывая въ общихъ чертахъ итоги литературы минувшаго въка, признаетъ ихъ весьма цънными и плодотворными, высказывая вмъсть съ тъмъ пожеланіе. чтобы отнынъ она приняла еще болъс живое и интенсивное участие въ общественной жизни, откликнулась на запросы современности, окончательно и безповоротно отказалась оть той роли простой забавы или развлеченія въ скучную минуту, какую ей приходилось когда-то исполнять. Статья о постепенной эволюпіи трагедіи дюбопытна въ томъ отношенія, что въ ней лишній разъ отразился взглядъ Брюнетьера на французскую классическую трагедію XVII въка, на творчество Корнеля и Расина, которому онъ противопоставляеть произведенія Шекспира и Кальдсрона, отдавая, однако, предпочтение пьесамъ корифеевъ французской драматической литературы. Спеціальный этюдъ посвященъ Брюнетьеромъ Лафонтену, творчество котораго онъ уже имѣлъ случай анализировать.

Изъ другихъ сборниковъ критическихъ этюдовъ и очерковъ, появившихся за послѣднее время, назовемъ "Etudes critiques" Жозефа Бедье, занявшаго послѣ смерти Гастона Париса его каеедру въ Collège de France. Бедье опять касается Шатобріана, въ частности — его "Путевыхъ записокъ"; въ другомъ очеркѣ онъ обращается къ неизданнымъ сочиненіямъ Андрэ Шенье; спеціальная статья, притомъ — одна изъ наиболѣе солидныхъ и цѣнныхъ, посвящена "Paradoxe sur le comédien" Дидро, причемъ Бедье настаиваетъ на томъ, что принадлежность этого сочиненія, вышедшаго въ свѣть уже въ XIX вѣкѣ, знаменитому философу можетъ быть подвергнута большому сомнѣнію, хотя личность настоящаго автора нельзя вполнѣ точно установить.

Большой интересь представляеть спеціальное изслѣдованіе Анри Шэна, "Le théâtre Alsacien", вышедшее недавно въ Страсбургь. Авторъ этой книги, пишущій съ знаніемъ дъла и, видимо, изучившій положеніе эльзасскаго театра на мёсть, бросаеть взглядь на историческія судьбы этого театра за послъднія 400 лъть (1503-1903) и его современную участь. Онъ оттёняеть преобладаніе мёстнаго колорита въ репертуарѣ эльзасской сцены, ся тесную связь съ окружающею действительностью, вліяніе тѣхъ или другихъ политическихъ событій, взаимодъйствіе германскаго и французскаго элементовъ. Онъ упоминаетъ о главнъйшихъ двятеляхъ, трудившихся на пользу театральнаго дъла въ Эльзасъ, актерахъ, драматургахъ, называетъ пьесы, пользовавшіяся особеннымъ успъхомъ. Съ одною разновидностью эльзасскаго репертуара, именно съ пьесами на мъстномъ діалектъ, съ творчествомъ такихъ драматурговъ, какъ Штоскопфъ, могла познакомиться года два тому назадъ нъмецкая публика, благодаря гастролямъ труппы, ставившей эти непритязательныя, но типичныя произведенія. По мнізнію Шэна, наибольшимъ успѣхомъ теперь пользуются, однако, пьесы, написанныя по французски, несмотря на то, что уже четвертое десятильтие идеть со времени присоединенія Эльзаса и Лотарингіи къ Германіи. Въ общемъ, изслъдованіе Анри Шэна, заключающее въ себъ богатый фактическій матеріаль, представляеть безусловный интересь для всёхь, кто хочеть изучить исторію европейскаго театра и его разнообразныхъ оттенковъ и разновидностей въ отдъльныхъ странахъ и мъстностяхъ.

Юрій Веселовскій.

# Литературное обозрѣніе.

Всякій, кому случалось многократно перечитывать разсказы А. П. Чехова (а кто не перечитываль эти прелестные разсказы по нёскольку разь?), могь замётить слёдующее ихъ странное свойство: читаешь любой разсказъ, и наслаждаешься удивительной выпуклостью и отчетливостью характеристикъ; каждое дёйствующее лицо очерчено такъ мастерски, съ такой полнотой индивидуальнаго своеобразія, что, кажется, узналь бы его среди тысячи; но стоить прочитать сряду пять-шесть такихъ разсказовъ, и – странное дѣло! – васъ съ тою же силою охватываеть впечатлѣніе сѣраго однообразія, точно предъ вашими глазами прошли не отдѣльныя ярко-изображенныя лица, а толпа, которой вы не успѣли разсмотрѣть. Откуда же это двойственное впечатлѣніе, какого, навѣрное, не производятъ на читателя ни Толстой, Тургеневъ, Достоевскій, ни даже Гаршинъ?

Оно объясняется не размѣрами, а характеромъ художественнаго дарованія г. Чехова. Въ своемъ родѣ онъ несомнѣнно не имѣетъ соперниковъ въ русской литературѣ; спрашивается, каковъ его родъ, какова сфера его творчества. И прежде всего, какова сфера его наблюденія. Наблюденіе наблюденію рознь: отъ фотографической наблюдательности искуснаго разсказчика къ глубокому прозрѣнію великихъ художниковъ слова ведутъ безчисленныя ступени, и первый вопросъ, который долженъ быть поставленъ при изученіи творчества поэта, заключается въ томъ, на какой изъ этихъ ступеней онъ стоитъ, другими словами—что онъ умѣетъ видѣть и, слѣдовательно, изображать.

Г. Чеховъ стоить на полпути между сейчась названными двумя крайними точками. Онъ обладаеть необыкновенной способностью схватывать и воспроизводить не только всё детали внёшней обстановки, наружность человёка, видъ мёстности и пр., но и чрезвычайно тонкой психологической наблюдательностью въ томъ смыслё, въ какомъ послёдняя понимается въ общежити. Человёческую психику можно схематически сравнить съ электрическимъ аппаратомъ въ дёйствіи, который поверхностному наблюдателю представляетъ только картину многообразныхъ и очень эффектныхъ внёшнихъ явленій, тогда какъ внутри, въ закрытомъ для взоровъ сосудѣ, совершается сложный химическій процессъ, являющійся источникомъ всѣхъ этихъ явленій и доступный пониманію лишь посвященныхъ. Въ этотъ закрытый аппаратъ человѣческой души взоръ г. Че-

11

I.

хова не проникаеть, но онъ съ необычайной зоркостью улавливаеть мельчайшія проявленія совершающагося въ глубинѣ химическаго процесса; г. Чеховъ—великій мастеръ внъшней психологической наблюдательности, въ этомъ его сила и слабость.

Возьмемъ для поясненія памятный, візроятно, многимъ читателямъ разсказъ г. Чехова "Хористка". Разсказъ по-своему прекрасный. Живыми стоять предъ глазами и хористка Паша, и ся обожатель, Николай Петровичъ Колпаковъ, скрывающійся при звонкѣ въ смежную комнату, и жена его, внезацио нагрянувшая въ Пашъ съ грубой бранью и требованиемъ вернуть золотыя вещи, подаренныя ей Николаемъ Петровичемъ. Психологическая върность выдержана чрезвычайно тонко. Испугъ Паши, которой, въ сущности, нечего пугаться, ея чувство, что она производить на эту благородную даму впечатление чего-то гадкаго, безобразнаго, и что будь она худенькая, не напудренная и безъ чолки. то ей не было бы такъ страшно и стыдно стоять предъ незнакомой дамой, ея слезы и чувство оскорбленія, когда барыня захотвла стать передъ ней на колвни, чтобы возвысить себя и пуще унизить хористку, торопливое выбрасывание изъ комода вещей, не подаренныхъ Николаемъ Петровичемъ, и наконецъ заключеніе: "Паша легла и стала громко плакать. Ей уже было жаль своихъ вещей, которыя она сгоряча отдала, и было обидно. Она вспомнила, какъ три года назадъ ее ни за что, ни про что побилъ одинъ купецъ, и еще громче заплакала", - все это дышеть неподдільной правдой. Но сравните съ этимъ разсказомъ то місто изъ "Записокъ изъ подполья" Достоевскаго, когда проститутка Лиза приходить къ своему бывшему "гостю" за правственной поддержкой, когда онъ въ бъщеномъ монологъ безжалостно топчетъ въ грязь ея довърчивость, осыпаеть ее неслыханной бранью и гонить вонъ, и она, вместо того, чтобы обидеться, вдругъ почувствовала то, что прежде всего почувствуетъ всякая любящая женщина, почувствовала, какъ глубоко онъ самъ иесчастенъ, и, не смѣя приблизиться, съ воплемъ протянула въ нему руки, --- сравните эти двв сцены, и вы сразу почувствуете все различіе между внъшней психологической наблюдательностью и психологическимъ прозрѣніемъ. Возьмите "Поликушку" Л. Н. Толстого: то же дивное умѣнье безъ всякаго усилія, точно по инстинкту, сдѣлать такъ, что весь внъшній психологическій аппарать, который ессь налицо, отходить въ тёнь, а на первый планъ выступають эти глубинныя движенія человіческой души, которыхъ наука еще и назвать не умветь.

Этимъ даромъ г. Чеховъ не обладаеть; его сфера, повторяю, — виѣшнее психологическое наблюденіе, и въ ней онъ — неподражаемый мастерь. Весь путь его художественнаго развитія, отъ первыхъ напечатанныхъ имъ разсказовъ до послѣднихъ его произведеній — "Невѣсты" и "Вишневаго сада", — лежитъ въ этихъ предѣлахъ; въ теченіе многихъ лѣтъ онъ упорно покорялъ себѣ эту область и подъ конецъ вполнѣ подчинитъ ее себѣ, но никогда не пытался перешагнуть ея границы, руководимый вѣрнымъ чутьемъ художника.

Въ этомъ свойствѣ его наблюдательности—ключъ къ пониманію творчества г. Чехова. Именно эта изощренность глаза для всего виѣшнепсихологическаго придаетъ его фигурамъ ихъ видимую яркость, и именно это неумѣпіе вскрывать глубину души дѣлаетъ всѣ его фигуры на нѣ-

которомъ отдалении столь однообразными, потому что наружныя проявленія человізческой психики, при всемъ ихъ поражающемъ разнообразін, въ сущности различаются мало, микроскопическими деталями, нстинное же, неповторяющееся своеобразіе челов'я обнаруживается лишь взору. проникающему вглубь. И намъ кажется даже, что уныніе, которымъ въетъ отъ произведений г. Чехова, объясняется не столько основнымъ настроеніемъ автора, сколько этимъ однообразіемъ нарисованныхъ имъ лицъ; точно идешь безконечной равниной, кое-гдъ отлогіе холмики, и до горизонта, сколько глазъ хватаеть, все та же ровная даль: невольно въ сердце закрадутся уныніе и скука. Быть можеть, и самое настроеніе г. Чехова есть результать его способа видеть: врожденная способность улавливать внёшнія проявленія души, въ теченіе многихъ лётъ односторонней практики, должна была пріобрѣсти въ немъ исключительный характерь, а проявленія эти по существу столь однообразны, что человъку, непрестанно изучавшему ихъ и только ихъ, не могло не сдълаться скучно. Все то же да то же съ небольшими варіаціями, все такъ же человѣкъ глупъ, жестокъ и слабъ, только что глупость, жестокость и слабость принимають различныя формы и вступають въ различныя сочетанія, все такъ же онъ страдаеть и такъ же мечтаеть: однообразное, скучное зрълище! Точно полкъ солдать, всъ въ сърыхъ шинеляхъ, всъ съ ружьемъ черезъ плечо, съ манеркою у пояса. Для г. Чехова они дъйствительно-всъ одинаково солдаты; но Толстой или Достоевский внимательно вглядёлись бы въ ихъ лица, разспросили бы ихъ такъ, какъ они умъли спрашивать, и показали бы намъ, какой чудной, сложной, ни на чью другую не похожей жизнью живеть внутри себя каждый изъ этихъ сърыхъ солдать. Перечитываещь съ живымъ наслажденіемъ иной разсказъ г. Чехова, и невольно приходить въ голову мысль: Господи, до чего должно быть скучно было художнику писать этоть разсказь, сто десятую варіацію на тему о людской глупости! Гр. Л. Н. Толстой въ каждомъ задуманномъ имъ лицѣ открывалъ цѣлый новый міръ и вглядывался въ него съ жаднымъ любопытствомъ, для него часы творчества навърное были лучшими часами жизни; но нарисовавъ сто девять житейскихъ стычекъ и трижды столько солдать, садиться за эту же работу въ сто десятый разъ, въроятно очень тягостно.

Разница между г. Чеховымъ и его чигателями (если оставить въ сторонѣ спеціально-литературный талантъ) — не качественная, а количественная; то, что онъ видить, то видимъ мы всѣ, только его глазъ гораздо болѣе зорокъ. Его обиходная психологія по плечу каждому неглупому человѣку, который съ радостью узнаётъ въ ней свой собственный опытъ, свои собственныя наблюденія, только отшлифованныя какъ алмазъ. Того, чѣмъ мы въ дѣйствительности живемъ и чего не сознаемъ, тѣхъ душевныхъ движеній, которыя сплошь и рядомъ совсѣмъ не выступаютъ наружу, не показываетъ намъ и г. Чеховъ. Онъ пейзажистъ; какое дѣло ему до подпочвенныхъ водъ, до нѣдръ земли, таящихъ въ себѣ, можетъ быть, несмѣтныя богатства или чудовищные остатки допотопныхъ существъ! На то есть другіе, умѣющіе рыть въ глубину и видѣть во тьмѣ; Достоевскій всю жизнь провелъ въ темныхъ шахтахъ зато онъ и слышалъ

> И гадъ морскихъ подводный ходъ, И дольней лозы прозябанье.

Но отъ художника нельзя требовать большаго, чѣмъ онъ можетъ дать; все, что онъ даетъ, — драгоцѣнно, и мы должны съ любовью и благодарностью лелѣять его созданія. Г. Чеховъ — истинный художникъ, слѣдовательно онъ всегда и предъ всякимъ судомъ останется правъ.

Этоть внъшне-исихологический реализмъ, составляющий основное свойство творчества г. Чехова, относится преимущественно въ области художественной техники. Внимание такого художника, какъ г. Чеховъ, обращено главнымъ образомъ на форму психическихъ проявленій, а не на ихъ содержаніе. И дъйствительно, г. Чехову всегда оставались чужды высшія задачи художественнаго творчества — анализъ коренныхъ антиномій человвческаго духа и философскій синтезь двиствительности; но онъ достигь несравненнаго, почти ювелирнаго искусства въ живописани словомъ всего видимаго, отъ картинъ природы до тончайшихъ внъшнихъ признаковъ настроенія человѣка. Преобладающій интересъ г. Чеховаинтересъ живописца; безсознательно его больше всего на свътъ занимають линіи, контуры, игра свъта и тени въ человеческой жизни, поскольку послъдняя доступна внъшнему наблюденію. Въ нашей критикъ было много споровъ о томъ, есть ли у г. Чехова сознательный идеалъ, "то, что называется общей идеей или Богомъ живого человъка": Н. К. Михайловскій різшаль этоть вопрось скоріє отридательно и ставиль этоть недостатокъ въ упрекъ г. Чехову, признавая его "даромъ пропадающимъ талантомъ"; г. Скабичевскій и вслёдъ за нимъ г. Волжскій решительно утверждали противное, на томъ основании, что художникъ не могь бы видъть всей пошлости и мизерности нашей жизни, если бы не носиль въ свосй душё высокаго идеала, съ высоты котораго онъ к распениваеть действительность. Этоть спорь кажется намь въ значительной м'вр'в празднымъ. Сознательные элементы въ міровоззр'внія художника вообще имвютъ небольшую цвну, и роль ихъ въ его творчествъ-чаще отридательная, чъмъ положительная; несравненно большее значение имветь та инстинктивная тоска по гармонии, по красотв и справедливости, которая живеть въ душе каждаго человека, но только въ великихъ художникахъ принимаетъ форму стройнаго, лучезарнаго идеала, неотразимо влекущаго въ себъ своей внутренней красотой. Есть такая свътлая мечта, разумъется, и у г. Чехова, и высшая задача критики по отношению къ нему заключается въ томъ, чтобы собрать въ одно цѣлое и сознательно оформить эту его мечту, разсвянную крупицами въ его произведеніяхъ и облеченную въ художественные образы. Это безотносительно; но въ сравненіи съ великими нашими художниками "идеалъ" играеть въ творчествъ г. Чехова небольшую роль: на первый планъ выступаеть у него интересъ чисто-техническій, интересь къ конкретной двиствительности.

Отсюда то сравнительное безразличіе темъ у г. Чехова, на которое указывалъ Михайловскій. По свойству его дарованія ему дъйствительно годится для обработки любой сюжеть, любая занимательная сценка: онъ всюду найдеть матеріалъ для психологической живописи. Наиболъе пригодны для него, конечно, обыденныя сцены, не такъ настойчиво требующія отъ зрителя углубленія въ душевный міръ дъйствующихъ лицъ; напротивъ, трагедія, властно зовущая къ такому углубленію, не по силамъ художнику, который привыкъ изображать психологическіе феномены не съ ихъ корнями, лежащими во тьмъ, а сръзанными, какъ цвъты для букета. И дъйствительно, всюду, гдъ г. Чеховъ касается трагедін, онъ оставляетъ вдумчиваго читателя неудовлетвореннымъ; "Крейцерова соната", разсказанная г. Чеховымъ, превратилась бы изъ мраморной группы Лаокоона въ прелестную статуэтку.

Этоть спеціальный даръ психологической живописи достался человъку, обладающему, очевидно, мягкой, недъятельной натурой. Людей дъятельныхъ и борющихся г. Чеховъ не любить и ръдко изображаеть; типъ человъка, наиболѣе милый ему, —типъ хорошаго лишняго человъка вродъ дяди Вани или младшей и старшей изъ "трехъ сестеръ". Онъ не рисуеть и бурныхъ чувствъ, хотя бы пассивныхъ, — они разрѣшаются у него въ тихую безнадежную грусть. Эта мягкость натуры въ соединении съ темъ обезцевчивающимъ и нивеллирующимъ взглядомъ на жизнь, о которомъ выше была рѣчь, и придаетъ произведсніямъ г. Чехова ихъ ніжную, акварельную окраску, этоть чарующій элегическій тонь, сближающій его съ Левитаномъ. Онъ инстинктивно избъгаеть всего ръзваго. въ послѣднее время – даже въ фабулѣ своихъ произведеній, такъ что норою даже предпочитаеть погрышить противъ жизненной правды. дишь бы обойти рѣзкій повороть. Какую опасность представляеть въ этомъ отношени художественная манера г. Чехова, показываеть его послёднее произведение — "Вишневый садъ".

"Вишневый садъ" и вообще можеть служить наилучшей иллюстраціей въ сказанному сейчась объ особенностяхъ дарованія г. Чехова. Пьеса эта имѣла лишь посредственный успѣхъ, между тѣмъ она не хуже, а, пожалуй, даже лучше прежнихъ драмъ г. Чехова; сравнительное равнодушіе зрителей къ ней объясняется, на нашъ взглядъ, тѣмъ, что она явилась пятою по счету. Публика ждала отъ любимаго художника чегонибудь новаго; талантъ же г. Чехова, какъ мы сказали выше, — такого свойства, что допускаетъ лишь усовершенствованіе, но не развитіе: ничего новаго, ничего, что лежало бы за предѣлами внѣшне-исихологическаго реализма, г. Чеховъ не могъ н не можетъ дать, и ждать отъ него откровеній было неосновательно. Онъ далъ тотъ же матеріалъ, что и раньше, но только еще тоньше, еще изящнѣе обработанный; скажемъ же ему за это спасибо.

П.

Одинъ изъ критиковъ мѣтко назвалъ "Вишневый садъ" пьесой-элегіей. И точно: не часто встрѣчаются художественныя произведенія, гдѣ бы настроеніе автора нашло себѣ столь полное выраженіе не только въ манерѣ обработки, но и въ самомъ сюжетѣ. Здѣсь элегична сама фабула, все, — и событіе, разыгрывающееся на сценѣ, и дѣйствующія лица, и даже декораціи. Глубокой, задушевной грустью вѣеть отъ Раневской и ея брата, двухъ милыхъ, безпомощныхъ людей; ихъ жизнь склоняется къ закату, на ихъ лицахъ грустные слѣды осенняго увяданія; въ ихъ прошломъ все беззаботность, счастіе, поэзія, а настоящее такъ безотрадно-печально! Только теперь, такъ поздно, жестокая жизнь разрушаетъ ихъ теплое гнѣздо и гонитъ ихъ на холодъ, безоружныхъ, неприспособленныхъ ни къ страданіямъ, ни къ борьбѣ, слабыхъ и избалованныхъ какъ дѣти. Грустью вѣеть отъ Вари, уже немолодой, тихо любящей и не умѣющей взять свое счастіе, отъ вѣчнаго студента Трофимова, который такъ постарълъ, что больно смотръть, отъ стараго Фирса, одиноко умирающаго въ заколоченной на зиму усадьбъ, отъ компаньонки Шарлотты, не знающей, кто она и зачъмъ она, даже отъ молодого купца Лопахина, обреченнаго роковымъ закономъ стать исполнителемъ безпощаднаго приговора судьбы надъ людьми, ему милыми съ дътства. Мягкой грустью насыщено и самое событіе, составляющее фабулу драмы: гибель старой усадьбы и вишневаго сада. Поэзіей и грустью полны, наконецъ, и самыя вещи, безмолвные свидътели и участники этой драмы: милый старый домъ, и столътній шкафъ, и чудный вишневый садъ, и этотъ контрастъ между его видомъ въ первомъ и въ послъднемъ дъйствіи—тамъ весь осыпанный бълымъ цвътомъ, здъсь черный и безлистный. Единство настроенія, —этой чарующей и щемящей сердце грусти выдержано въ пьесъ удивительно: одинъ гармоничный аккордъ, одна тихая жалоба.

Но именно эта невозмутимая гармонія заставляеть насторожиться: въ жизни мы ее не видимъ—откуда же она взялась въ пьесъ? Присмотримся ближе: эта мягкость и единство несомнѣнно достигнуты искусственными средствами.

Они достигнуты, прежде всего, нарочитымъ подборомъ частей, изъ которыхъ каждая сама по себъ болъе или менъе правдоподобна, но которыя всё вмёстё, въ такомъ сочетаніи, едва ли могуть встрётиться въ жизни. Возьмемъ за исходный пункть старую усадьбу и запомнимъ мимоходомъ, что она-не просто старая усадьба, а усадьба поэтическая, съ чуднымъ вишневымъ садомъ, который очень жалко вырубать: сочетание случайное, но играющее въ драмъ не послъднюю роль. Обратимся къ людямъ. Что Раневская и Гаевъ стоять на порогѣ старости, что они разорены и из тому же безпомощны, это естественно; но они, вром'в того, милые, симпатичные люди, ихъ всв любять, даже мужнии: это тоже случайно, они могли бы быть и взбалмошные, капризные, несносные люди, - но тогда не было бы въ пьесть той мягкости, какая есть. Что Варя-добрая и слабая, что Петя Трофимовъ – славный и лишній, что Шарлотта жалка, что Симеоновъ-Пищикъ добродушенъ и убогъ, что Фирсъ всей душою преданъ своимъ господамъ и умираетъ, это естественно; но не естественно, что всъ эти вещи собрались визсть и именно въ осужденномъ на гибель вишневомъ саду. Варя можетъ быть и другою, сосёдъ-помещикъ можеть быть кулакомъ или просвещеннымъ земскимъ дѣятелемъ, студентъ-репетиторъ давно могъ кончить курсъ и все-таки прівхать въ гости, компаньонка можеть быть веселой француженкой и т. д. Вишневый садъ конечно долженъ быть проданъ; но его покупаеть именно свой, близкій человѣкъ, искренно любящій всю семью Раневской; это углубляеть трагизмъ, но лишаетъ его ръзкости. Купи усадьбу купецъ Дерегановъ (что было бы гораздо правдоподобнёе), въ пьесу вкрался бы рёзкій звукъ, и гармонія была бы нарушена.

Такова общая картина, какъ видитъ читатель, сильно стилизированная въ цъляхъ достиженія единства тона — мягкой, поэтической грусти. Если обратиться отъ нея къ отдѣльнымъ фигурамъ, то нетрудно замѣтить множество мелкихъ черточекъ, умышленно или безсознательно внесенныхъ въ нихъ авторомъ ради той же цѣли. Способы, примѣняемые имъ здѣсь, чрезвычайно тонки: каждая линія закругляется едва замѣт-

•

но, чуть-чуть, такъ что сразу и не замѣтишь уклоненія, а въ цѣломъ достигается желаемое. Что Фирса забыли отправить въ больницу, это не необходимо, но возможно; еще менъе необходимы, пожалуй даже вовсе неестественны его заключительныя слова: "Жизнь-то прошла, словно и не жилъ": два едва замѣтныхъ уклоненія отъ жизненной правлы. а какой эффекть они производять на общемъ фонъ! Шарлотта, такая, какъ она есть, вовсе не должна сознательно характеризовать себя передъ глухимъ Фирсомъ или Дуняшею: "У меня нътъ настоящаго паспорта, я не знаю, сколько мнъ лъть, и мнъ все кажется, что я молоденькая... Все одна, одна, и никого у меня нътъ, и кто я, зачъмъ я, неизвъстно"...-тоже маленькій вскусственный штрихъ, дополняющій картину. Такихъ крошечныхъ закругленій въ пьесъ видимо-невидимо, и было бы слишкомъ долго ихъ перечислять; такъ же стилизированы Варя, Дуняша, Епиходовъ и пр. Но наиболѣе любопытенъ въ этомъ отношение Лопахинъ, "закругленный" уже до полнаго неправдоподобія. Допустимъ, что онъ дъйствительно привязанъ къ Раневской, и хотя его отецъ былъ крѣпостнымъ у ея отца, но "она, собственно она, сдѣлала для него когда-то такъ много, что онъ забылъ все и любить ее, какъ родную... больше чёмъ родную". Правда, намъ трудно представить себъ, что эта дама, и вообще никогда ничего не дълавшая, могла сдълать для него, и авторъ оставляетъ этотъ пунктъ необъясненнымъ, но допустимъ, что это такъ. Что такое Лопахенъ? Молодой, здоровый, работящій человікъ, отлично прилаженный къ практической жизни, мужикъ, слегка отшлифованный и сколотившій уже большой капиталь; онъ встаетъ въ пятомъ часу и работаетъ до ночи, онъ въ одно лъто беретъ на тысячѣ десятинъ мава 40 тысячъ чистаго барыша. На его щекахъ здоровый грубый румянецъ-не правда ли? Но это нарушило бы осенній колорить картины, и авторь спішить подмалевать эти щеки, чтобы придать имъ требуемую томную блёдность. У Лопахина, оказывается, тонкіе и нѣжные пальцы, какъ у артиста, тонкая и нѣжная душа. Его сердце точить червь тоски и самопрезрѣнія; его мучить сознаніе, что онъ только что вотъ богатый, а ежели подумать и разобраться, то мужнись мужикомъ; мало того: онъ не чуждъ и унылыхъ мыслей о безцальности жизни, и только когда работаеть по-долгу, безъ устали, его мысли становятся легче, и ему кажется, будто ему тоже извъстно, для чего онъ существуеть. Онъ смягченъ г. Чеховымъ даже до сантиментальности: "Хотѣлось бы, — говорить онъ Раневской, — хотвлось бы только, чтобы вы мнв вврили по прежнему, чтобы ваши удивительные трогательные глаза глядёли на меня, какъ прежде". Вся исторія его съ Варей свидътельствуеть о такой слабости и неръшительности, какой невозможно предположить въ этомъ дъльцъ. Результатомъ этого неестественнаго смѣшенія чувствительности съ практичностью является фигура совершенно не живая, въ ръшительную минуту обнаруживающая всю свою неправдоподобность. Эта минута-появленіе Лопахина въ дом'я Раневской посл'я покупки имъ вишневаго сада. Г. Чеховъ весьма искусно облегчилъ себъ задачу, представивъ здъсь Лопахина слегка пьянымъ; но несмотря на эту ширму, искусственная двойственность Лопахина рёзко бьеть въ глаза: онъ распадается на двухъ человѣкъ, между которыми нѣтъ никакой связи, изъ которыхъ одинъ -- акула, сынъ крѣпостного, богатый мужикъ, опьяненный своимъ

счастіемъ, кричащій: "Играй музыка", другой – хорошій, чувствительный и слабый, истично-чеховскій интеллигентъ, обращающійся къ поневолѣ обездоленной имъ Раневской со скорбнымъ укоромъ: "Отчего же, отчего вы меня не послушали? Бѣдная моя, хорошая, не вернешь теперь", и кончающій эту рѣчь скезъ слезъ такими чудовищными въ его устахъ и въ эту минуту словами: "О, скорѣе бы все это прошло, скорѣе бы измѣнилась какъ - нибудь наша нескладная, несчастливая жизнь"!.. Развѣ тутъ есть хоть тѣнь правдоподобія?

Но Лопахинъ—исключеніе въ пьесѣ; правда, сильно шаржированъ и Епиходовъ, но его роль незначительна. Остальныя же дъйствующія лица, событія и вещи стилизированы несравненно искуснѣе, такими тонкими штрихами, которые только еп masse обнаруживають свою неестественность; да они и предназначены дъйствовать только въ массѣ, своей мелкостью и многочисленностью.

Разумѣется, мы далеки отъ мысли приписывать это искаженіе правды сознательному намѣренію автора. Нѣтъ, онъ безъ сомнѣнія субъективно правъ: именно такъ, именно съ этими ничтожными уклоненіями отъ нормальнаго впечатлѣнія видитъ вещи человѣкъ, насквозъ проникнутый цѣльнымъ болѣзненнымъ настроеніемъ. Каждое отдѣльное его впечатлѣніе уклоняется отъ нормальнаго на іоту, созвучныя ему струны звучатъ для его уха нѣсколько слышнѣе прочихъ, явленія, близкія его душѣ, для его взгляда нѣсколько тѣснѣе сближаются въ пространствѣ, все это въ отдѣльности—едва замѣтнымъ образомъ, а въ общемъ получается представленіе о мірѣ совершенно особенное, ярко окрашенное этимъ самымъ его болѣзненнымъ настроеніемъ. И кто смотритъ на вещи такъ же, какъ онъ, сквозь тѣ же цвѣтныя стекла, тотъ увидитъ въ его созданіяхъ неподдѣльную правду; намъ же его правда кажется большой неправдой.

И эта безсознательная фальсификація жизни сділалась возможной только потому, что матеріалъ, надъ которымъ всегда и нсключительно работаеть г. Чеховь, такъ фатально-легко поддается искажению. Этоть матеріалъ, какъ мы видъли, — внъшнія проявленія психики. Художественный инвентарь г. Чехова весь состоить изъ неисчислимыхъ микро-СКОПИЧЕСКИХЪ ВЕЩИЦЪ, НЗЪ НЕСЧЕТНЫХЪ МЕЛЬЧАЙШИХЪ ПСИХОЛОГИЧЕСКИХЪ наблюденій; и вотъ, подъ вліяніемъ его цъльнаго настроенія одинъ изъ этихъ камешковъ за другимъ безсознательно и слегка окрашиваются въ неестественный цвёть, и такъ какъ они мелки, то это его не пугаетъ, онъ и не замъчаетъ этого. Настроеніе слегка закруглить одну крошечную грань, нечувствительно выгнеть одну прямую линію, и по малости грани, по коротности линіи изгибъ для самого художника остается незамътнымъ. Но когда онъ изъ этихъ слегка окрашенныхъ камешковъ сложить свою мозаику, изъ этихъ слегка изогнутыхъ черточекъ создасть вонтуръ жизни, -- тогда неизбъжно обнаружится, какъ неестественъ этотъ цвъть и какъ искажены всъ очертанія. Въ этой опасности-оборотная сторона спеціализаціи г. Чехова на внішне-психологической живописи: та самая способность, которая сдълала его величайшимъ мастеромъ психодогическаго реализма, привела его и на путь искаженія жизненной правды.

Тавовъ не только "Вишневый садъ": то же самое еще съ большимъ основаніемъ приложимо къ "Дядъ Ванъ", къ "Тремъ сестрамъ", къ "Мужикамъ" и пр.

А психологическая живопись въ "Вишневомъ салѣ" еще тоньше, еще совершенные, чыть въ предыдущихъ его драмахъ. Если оставить въ сторон'в дурную манеру г. Чехова заставлять действующія лица разсказывать зрителямъ свои біографіи, то большей воздушности средствъ, какими достигается здъсь характеристика людей, ихъ настроеній, ихъ поступковъ. — нельзя и вообразить. Эти чарующіе узоры сплетены изъ паутинныхъ нитей, тона подобраны съ изумительнымъ искусствомъ, мягкость фона и всёхъ красокъ положительно действують, какъ пеніе сирены. Надо самому увидеть "Вишневый садъ" на сценъ, особенно въ прекрасной постановкъ и прекрасномъ исполнении Художественнаго театра, чтобы оценить поэтическую прелесть этой пьесы-элегіи. По поводу "Дяди Вани" и "Трехъ сестеръ" много говорилось о томъ, что дышащія уныніемъ произведенія г. Чехова соціально вредны, такъ какъ умаляють въ обществъ чувство жизни. Въ этомъ мнъніи есть правда, но односторонняя. Бользненная грусть г. Чехова только усилить грусть того, кто груститъ и безъ нея, а надъ бодрой душой пройдетъ, какъ тънь облака надъ полемъ въ лътній день. А въ красоть произведеній г. Чехова-потому что онъ настоящій поэть — лежить и сильньйшее противоядіе противъ отравы его настроенія. Поэзія больше, чъмъ чтолибо другое въ мірѣ, поднимаетъ чувство жизни; даже горе она преображаеть такъ волшебно, что подъ дъйствіемъ ся человъкъ легче несеть свое настоящее горе. Произведенія же г. Чехова полны чиствишей поэзіи. И въ "Вишневомъ садъ" тоже много грусти, но еще больше врасоты.

М. Гершензонъ.

## Библіографія.

### Проф. В. О. Ключевскій. Курсъ русской исторіи. Часть І. М. 1904. in 8-vo. Стр. 4 нен.+456+VI. Ц. 2 руб. 50 коп.

Ничто такъ не подвергается порчъ, искажению и подтасовкъ въ нашей средней школь, какъ отечественная исторія. Наши рекомендованные учебники, какъ истинный плодъ нѣжной страсти къ злату, заняты историческимъ душегубствоиъ, и молодые люди съ магическимъ аттестатомъ зрълости часто вступаютъ въ университеть классическими неучами въ области русской исторіи. Научное изученіе последней у насъ не поощряется; доходять до того, что рекомендують подробнее останавливаться на светлыхъ сторонахъ нашего прошлаго и замалчивать темныя; довольно трудно, конечно, понять, что именно разумбють подъ свётлыми и что подъ темными сторонами. Въдь для историка ничего не можетъ быть въ прошломъ свътлаго или темнаго, а для рекомендующихъ замалчивать темныя стороны характерно признание въ нашемъ прошломъ столь много зазорнаго, что при преподавании надлежить лукавить, дабы не попортить налыхъ сихъ... Однако на всякій чась не убережешься; молодой человѣкъ попадаетъ въ университеть, а туть его охватываеть курсь русской исторіи проф. В. О. Ключевскаго. Отсюда двоякое значеніе этого курса: во-первыхъ, онъ представляеть собою важную страницу изъ исторіи русской университетской науки вообще и московскаго универсятета въ частности; во - вторыхъ, онъ цененъ, какъ орудіе борьбы съ профанаціей отечественной исторіи въ средней школь. До настоящаго времени курсь русской исторіи проф. В. О. Ключевскаго быль недоступенъ или почти недоступенъ для большой публики: самъ лекторъ никогда его въ свътъ не издаваль, и курсь расходился по читателямь лишь вь многочисленныхъ литографіяхъ, за которыя лекторъ не могъ быть отвётственнымъ, ибо онъ выходиле въ свъть безъ его въдома и вообще безъ чьего-либо въдома. Обстоятельство это представляется очень любопытнымь: вліяніе курса выходило далеко за предёлы старой большой словесной аудиторіи московскаго университета. Если заглянуть въ рой оольшой сдовесной аудиторій московскаго университета. Если заглянуть въ изв'ястную всѣмъ книжку "Программы чтенія для самообразованія", язданную Отдѣломъ для содъйствія самообразованію въ комитетъ педагогическаго му-зея военно-учебныхъ заведеній, то увидимъ, что во главѣ пособій поставлены (по второму изданію, стр. 57) "Лекціи русской исторіи" проф. В. О. Ключевскаго и "Очерки по исторіи русской культуры" проф. П. Н. Милюкова. Отдѣлъ, реко-мендуя "Лекціи русской исторіи", не оговариваетъ, что онѣ не имѣются въ про-дажѣ, какъ то сдѣлано относительно "Лекцій по русской исторіи" проф. В. А. Макотича! Ение болѣа инрогос расиростваненія получила общая сузма русской Мякотина! Еще болье широкое распространение получила общая схема русской исторіи проф. В. О. Ключевскаго, когда въ ноябръ 1899 года онъ выпустиль въ свъть свое "Краткое пособіе по русской исторіи"; оно быстро сдъявлось руководящимъ матеріаломъ для домашняго чтенія учащихся въ средней школь, н едва ли хоть одинъ порядочный преподаватель послёдней не рекомендуетъ его нынѣ учащимся, какъ сжатый остовъ русской исторія (третье изданіе съ допол-неніями вышло въ свѣтъ въ октябрѣ 1903 года и заключаеть въ себѣ всего лишь 172 стр. текста in 8-vo). На этомъ "Краткомъ пособіи" нѣтъ формальной печати одобренія, но оно получило наилучшую рекомендацію, грудью пробивъ себѣ до-рогу въ сферу учащихся на подобіе замѣчательныхъ учебниковъ древней исторія и исторіи среднихъ вѣковъ проф. Р. Ю. Виппера. Наконецъ, самъ лекторъ выступаеть теперь передь читающей публикой съ первою частью своего курса, и послѣдній становится въ полномъ смыслѣ слова общественнымъ достояніемъ, заполняя собою крупный пробѣлъ въ нашей научно-популярной литературѣ по русской исторіи. Это хорошо понимаетъ и самъ авторъ, когда пишетъ въ предисловіи къ курсу, что "въ недостаткѣ, чтобы не сказать—отсутствіи, доступныхъ публикѣ университетскихъ курсовъ русской исторіи, лекторъ видить оправданіе своей рѣщимости, а въ близости конца преподавательской работы единственное побужденіе начать изданіе курса, безспорно нуждающагося въ обработкѣ". Если мы считаемъ "Курсъ русской исторіи" В. О. Ключевскаго цѣннымъ пріобрѣтеніемъ научно-популярной литературы въ высокомъ смыслѣ этого слова, то, кажется, не расходнися въ этомъ отношеніи съ самимъ авторомъ, который предназначаетъ его именно для большой публики, и съ нашей точки зрѣнія научно-популярная роль курса повышаетъ его академическую цѣну. Свѣтдая страница изъ исторіи московскаго университета въ лицѣ названнаго курса — крупный шагъ впередъ для серьёзнаго и доступнаго изученія отечественной исторіи профанами и недоучками, выпускаемыми нашею среднею школой.

Авторъ подчеркиваетъ "практический интересъ, побуждающий насъ изучать исторію Россіи особо, выдъляя ее изъ состава всеобщей исторіи", равнымъ образомъ то обстоятельство, что "этотъ воспитательный, т.-е. практическій интересь не исключаеть научнаго, напротивъ, долженъ придавать ему более дидактической силы". Основною задачей изученія местной исторіи служить, по мнёнію автора, "познаніе природы и дъйствія историческихъ силь и элементовъ общежитія, какъ они проявляются въ различныхъ сочетаніяхъ, ими образуемыхъ" (стр. 23). Когда В. О. Ключевскій подходить ближе къ выясненію практическаго интереса въ знакомствъ съ нашимъ прошлымъ, онъ не щадить ни нашей духовной нищеты, ни нашей экономической забитости. Позвольте привести длинную цитату. "Исторія народа, научно-воспроизведенная, -говорить авторь, -становится приходорасходной его книгой, по которой подсчитываются недочеты и передержки его прошлаго. Прямое дело ближайшаго будущаго-сократить передержки и пополнить недоники, возстановить равновъсіе народныхъ задачъ и средствъ. Здёсь историческое изученіе своими конечными выводами подходить вплоть къ практическимъ потребностямъ текущей минуты, требующей отъ каждаго изъ насъ, отъ каждаго русскаго человъка отчетливаго пониманія накопленныхъ народомъ средствъ и допущенныхъ или вынужденныхъ недостатковъ своего историческаго воспитанія. Намъ русскимъ понимать это нужнёе, чёмъ кому-либо. Вёковыми уси-ліями и жертвами Россія образовала государство, подобнаго которому по составу, размерамъ и міровому положенію не видимъ со времени паденія Римской имперіи. Но народъ, создавшій это государство, по своимъ духовнымъ и матеріальнымъ средствамъ еще не стоитъ въ первомъ ряду среди другихъ европейскихъ народовъ. По неблагопріятнымъ историческимъ условіямъ его внутренній рость не шелъ въ уровень съ его международнымъ положеніемъ. Мы еще не начинали жить въ полную меру своихъ народныхъ силъ, чувствуемыхъ, но еще не вполнъ развернувшихся, не можемъ соперничать съ другими ни въ научной, ни во многихъ другихъ областяхъ. Опредъляя задачи и направленіе своей дъятельности, каждый изъ насъ долженъ быть хоть немного историкомъ, чтобы стать сознательно и добросовъстно дъйствующимъ пражданиномъ". Тонкій знатокъ древнъйшаго прошлаго, неспособный, какъ историкъ, говорить легковъсно или необдуманно, проф. В. О. Ключевскій путемъ долгаго изслёдованія пришелъ къ указанному сейчась выводу; послёдній представляеть собою большую цёну, ибо онъ подсказываеть намъ программу нашей ближайшей дъятельности. Наше государство колоссально по размирамь, но наши духовныя и матеріальныя средства оставляють желать очень многаго, мы, по словамь проф. В. О. Ключевскаго, еще и не начинали жить въ полную меру своихъ народныхъ силъ... Такъ надо начинать жить "въ полную мъру своихъ народныхъ силъ", надо изъ обывателя превратиться въ гражданина, надо спѣшить съ реформой во всъхъ областяхъ нашей жизни! Передълки, поправки, лицемърныя объщанія ничему не въ состояніи помочь, а вопль о внутреннихъ реформахъ въ концъ-концовъ нигдъ нельзя было прикрыть рискованною политикой приключеній или грозной реакція... По крайней мъръ заключенія наблюдательнаго и вдумчиваго историка, доведенныя до логически правильнаго ихъ выраженія, тому ръшительно противоръчать.

Въ основу своего курса авторъ полагаетъ "факты политические и экономические съ ихъ разнообразными слъдствиями и способами проявления"; онъ представляетъ своимъ читателямъ "государство и общество, пхъ строение и взаимное

отношеніе, —людей, руководившихъ строеніемъ того и другого, условія вившнія международныя и внутреннія-физическія и нравственныя, устанавливавшія отношение между твиъ и другимъ, внутренния борьбы, какия при этотъ приходилось нереживать народу, производительныя силы, которыми созидалось народное хозяйство, формы, въ какія отливался государственный и хозяйственный быть народа". Въ первой части курса съ указанной точки зрънія передъ читателень проходять изображенія двухь періодовь русской исторіи: Руси дніпровской, городовой, торговой и Руси верхневолжской, удільно-княжеской, вольно-земледельческой. Русь днепровскую съ ея очереднымъ порядкомъ княжескаго владенія авторъ різко отличаеть отъ Руси съ удільнымъ порядкомъ княжескаго владънія и зарожденіемъ великорусской народности. Само по себъ это разграниченіе и не заслуживало бы особаго упоминанія, ибо оно извістно въ нашей литератур'в еще со времени докторской диссертации С. М. Соловьева, но у В. О. Ключевскаго своеобразно оно изложено, а къ тому же наша будничная и учебная илтература до сихъ поръ смъшиваютъ оба періода въ одно цълое подъ удиви-тельнымъ названіемъ Руси удъльно въчевой, названіемъ безграмотнымъ вдвойнъ. Въ разграничении Руси дибировской и Руси верхноволжской можно было бы идти и несколько дальше, чемъ это делаетъ В. О. Ключевский; можно было бы утверждать, что Русь дивпровская представляеть совершенно особый исторический процессь, имъющій свое начало и свой конець, равно доступные наблюденію историка. Мы стали бы затёмъ утверждать, что при характеристикъ кіевской Руси следовало бы подвергнуть анализу роль южно-русскаго веча (срв. стр. 218, 239 и 323) и резче выдвинуть его какъ политическое учреждение. По нашему мизнию, надлежить съ особенной энергіей искать въ нашемъ прошломъ слъдовъ политической роли самого народа и следовъ общественной самодеятельности. Какъ-то не хочется думать, что русская народность изначала изображала изъ себя что-то такое мягкотьлое, надъ чемъ можно было действовать какъ угодно. Для многихъ политическая роль народа въ кіевской Руси стала общимъ містомъ, а южнорусское вѣче—цѣннымъ объектомъ историческаго изученія... Не выдвинувъ вѣче на надлежащую высоту, проф. В. О. Ключевскій даетъ цѣнную характеристику начальнаго лѣтописнаго свода (стр. 79—113) и вскрываетъ въ немъ идею славянскаго единства (срв. стр. 105 и 120). "Замъчательно, -- говоритъ авторъ, --что въ обществъ, гдъ сто дътъ съ чъмъ-нибудь назадъ еще приносили идоламъ челов'вческія жертвы, мысль уже училась подниматься до сознанія связи міровыхъ явленій; идея славянскаго единства въ началь XII въка требовала твиъ большаго напряженія мысли, что совсёмъ не поддерживалась современной дёйствительностью". Во всякомъ случат панславизмъ начальнаго птописца совствиъ особаго рода: въ немъ сквозитъ, по нашему мивнію, не идея славянскаго единства, а желаніе різко отграничить славянь оть варяговь, что выразительно напомина-еть намъ мечту літописной дегенды завоеваніе норманновь превратить въ добровольное призвание князей и только въ призвание. Столь же повышенное истолкованіе проф. В. О. Ключевскій даеть также и этому послёднему сказавію; мы, признаемся, склонны понимать его гораздо проще... "Фактически, -- говорить В. О. Ключевскій (стр. 167), — государства основываются различнымъ образомъ, но юридическимъ моментомъ ихъ возникновенія считается общественное признаніе властвующей силы властью по праву; идея такой правом'врной власти и внесена въ легенду о призвании. Сказание о призвании князей, какъ оно изложено въ Повъсти, — совсъяъ не народное преданіе, не носить на себъ его обычныхъ признаковъ: это --- схематическая притча о происхождении государства, приспособленная къ пониманию дътей школьнаго возраста". Въ одномъ случав идея славянскаго единства, въ другомъ идея общественнаго признанія властвующей силы властью по праву не могуть ли быть зам'внены чемъ-вибудь более простымъ, какъ напр., попытками отграничить славянское племя отъ норманискаго и завоевание обозначить призваниемь: и то, и другое гораздо более льстило народному самолюбію и полянской гордости.

Когда-то въ нашей литературѣ ломали копья по вопросу о происхожденія русскаго государства, теперь этоть вопросъ настолько пересталъ быть занимательнымъ въ его старомъ пониманія, что... онъ превратился въ школьный. Въ общемъ курсѣ русской исторіи его нельзя было обойти вовсе, и В. О. Ключевскій ставить его иначе, нежели могли бы поставить сторонники взгляда, что русское государство надо начинать не съ Новгорода или Кіева, а съ Москвы. "Наша исторія, пишеть В. О. Ключевскій (стр. 173, 176), не такъ стара, какъ думаютъ одни: началась гораздо позднѣе начала христіанской эры; но она и не такъ за-

поздала, какъ думаютъ другіе: около половины IX въка она не начиналась, а уже имѣла за собою нѣкоторое прошедшее, только не многовѣковое, считавшее въ себѣ два съ чѣмъ-нибудь столѣтія". Итакъ, русская исторія начинается съ VII вѣка. А русское государство? "Появленіе Рюрика въ Новгородѣ, спѣшитъ отвѣтить В. О. Ключевскій, неудобно считать началовъ русскаго государства: тогда въ Новгородъ возникао мъстное и притомъ кратковременное варяжское княжество. Русское государство основалось деятельностью Аскольда и потомъ Олега въ Кіевѣ: изъ Кіева, а не изъ Новгорода пошло политическое объединеніе русскаго славянства; кіевское варяжское княжество этихъ витязей стало зерномъ того союза славянскихъ и состанихъ съ ними финскихъ племенъ, который можно признать первоначальной формой русскаго государства". Русское юсударство согласно льтописной традицій начинается такимъ образомъ со второй половины IX въка (срв. стр. 13 и 192). Центръ тяжести авторъ переносить на Кіевъ, подчеркивая въ дальнъйшемъ изложени связь своей мысли съ традиціей. В. О. Ключевскій на стр. 242—245 пишеть зам'ячательныя по своей приподнятости строки: хочется сказать, что авторъ не только изучаль кіевскую Русь, но что онъ и горячо любить ес. В. О. Ключевскій пишеть, что однимъ изъ результатовь очередного порядка княжескаго владения было несомненное содействие "пробуждению въ русскомъ обществъ чувства земельнаго единства, зарождению русской народности". И народъ, и русская исторіографія, по утвержденію автора, проникнуты къ Кіеву особенною любовью... Народъ "непритворно любить и чтить его, какъ не любить и не чтиль онь ни одной изъ столицъ, его сменившихъ, ни Владимира на Клязьмъ, ни Москвы, ни Петербурга; о Владимиръ онъ забылъ, да и въ свое время мало зналъ его; Москва была тяжела народу, онъ ее немножко уважалъ и побливался, но не любиль искренно; Петербурга онь не любить, не уважаеть и даже не боится". Народъ Петербурга не любить, не уважаеть, не боится-это знаменательная фраза! Мы готовы подъ ней подписаться, рисковать нечёмъ,мы знаемь, какъ авторъ относится къ реформъ Петра, знаемъ, что онъ не заведеть насъ въ дебри тупого славянофильничанья. Говорять, что Кіевъ полюбили какъ колыбель русской народности. Такъ ли? Въдь между кіевляниномъ X-XI намы ислы руском руском какой и пользование и пользов И пользование и пол историческаго памятника", если признать реальность подчеркнутой выше любви, то не объясняется ли она скорве твмъ, что въ кіевской Руси якобы жилъ на-родъ-властелинъ, народъ, непосредственно созидавшій свой политическій быть, народъ, который судилъ и рядилъ о дълахъ на въчв и былъ полонъ жизни и движенія, потому что онъ чуяль свою политическую волю? Эта политическая воля могла прогнать князя со стола, могла и посадить на столъ мимо очереди старшинства. Разве нельзя любить мечту, идеаль? Разве нельзя эту обожаемую мечту перебросить куда нибудь въ далекое прошлое и подъ тяжестью Петербурга вспоминать о Кіевъ? Мы знаемъ, что свободолюбивая тенденція въ литературъ дълала попытку мечтать на почве исторія Великаго Новгорода. Новгородъ, конечно, не могъ одол'ять, ибо въ бол'яе позднюю пору ему не пришлось играть зам'ятной исторической роли. Кіевъ, наоборотъ, успълъ возродиться изъ пешла и праха, сум'яль стать объектомъ жаркой борьбы съ Польшей и пріобр'ясти на совершенно новой исторической почвѣ національно-религіозную окраску. Вслѣдъ за превосходнымъ анализомъ Русской Правды и установленіемъ взгляда

Всяталь за превосходнымъ анализомъ Русской Праеды и установлениемъ взгляда на крупную роль капитала и буржуазнаго законодательства въ южной Руси авторъ устанавливаетъ фактъ паденія великаго княжества кіевскаго. Само собою разумѣется, что не одни половецкія нападенія, не одно монгольское движеніе опредѣдяють исчезновеніе южно-русскихъ княжествъ, а условія ихъ внутренняго быта. "Экономическое благосостояніе и успѣхи общежитія кіевской Руси, пишетъ В. О. Ключевскій (стр. 338), – куплены были цѣною порабощенія низшихъ классовъ; привольная жизнь общественныхъ вершинъ держалась на юридическомъ приниженіи массъ простого народа. Эта приниженность обострялась еще рѣзкимъ имущественнымъ неравенствомъ между классами русскаго общества по большимъ городамъ XI и XII вв. Приниженное юридическое и экономическое положеніе рабочихъ классовъ и было однимъ язъ условій, колебавшихъ общественный порядокъ и благосостояніе кіевской Руси. Порядокъ этоть не имѣлъ опоры въ низшихъ классахъ населенія, которымъ онъ давалъ себя чувствовать только своими невыгодными послѣдствіями\*. Приномнимъ настойчивыя указанія В. О. Ключевскаго на практическія цѣли его курса наряду съ научными, и мы поймемъ все значеніе приведенной цитаты. Порабощеніе или безправное положеніе народныхъ массъ, хозяйственное приниженіе рабочаго класса развѣ не создають такой порядокъ вещей, который разрушаеть самъ себя? Развѣ уроковъ прошлаго все еще недостаточно, чтобы безумно и слѣпо отказываться отъ реформъ? Изображеніе судебъ южно-русскихъ княжествъ, которое читаемъ въ курсѣ проф. В. О. Ключевскаго, превосходно иллюстрируеть возможность такого политическаго порядка, который самъ является живымъ родникомъ безчисленныхъ струй безпорядка, который самъ является живымъ родникомъ безчисленныхъ струй безпорядки... "И все-таки, — замѣчаетъ проф. В. О. Ключевскай (стр. 324—325, срв. стр. 340), — проповѣдникъ горячился напрасно: источникомъ безпорядковъ быть порядкъ княжескаго управленія землей. Князья сами тяготилесь этимъ порядкомъ, но не сознавали возможности замѣнить его другимъ и не сумѣди бы замѣнить, если бы и сознавали. Опять удивительно цѣнное замѣчаніе! Мы только сказали бы, что князья и не молм бы измѣнить, ибо всякан ихъ реформаторская попытка должна была стрѣлять въ пустое пространство: капиталистъ н душевладѣлецъ живо заставилъ бы уняться князей и отложить реформу въ дальній ящикъ... Историческіе примѣры тому бывали.

Удъльное время-прекрасныя страницы въ курсв В. О. Ключевскаго: читая ихъ, никто не пожалуется на скуку изученія второго періода русской исторіи, хотя самъ авторъ (на стр. 435) дълаетъ оговорку объ утомительности его изученія. Мы не останавливаемся на этой оговоркь: это-простой литературный пріенъ, который еще эффективе выдбляеть занимательность изложенія лектора. Характеризуя религіозное развитіе въ Верхне-волжской Руси выразительными сопоставленіями, проф. В. О. Ключевскій изображаеть такъ въ конечномъ итогъ добытые имъ результаты. "Принятіе христіанства, —говорить онъ (стр. 376), —становилось не выходомъ изъ мрака на свъть, не переходомъ отъ джи къ истинъ, а какъ бы сказать перечисленіемъ изъ-подъ власти низшихъ боговъ въ въдъне высшихъ, нбо и покидаемые боги не упразднялись, какъ вымысель суеверія, а продолжали считаться религіозной реальностью, только отрицательнаго порядка. Эту путаницу, происходившую отъ переработки языческой мисологіи въ христіанскую демонологію, уже въ ХІ в., когда она происходила внутри самой Руси, можно было приминяясь къ миткому выражению Феодосія Печерскаго о людяхь, хвалящихъ свою и чужую въру, назвать деосетрісма; если бы онъ увидълъ, какъ потомъ къ христіанству прививалось вмъстъ съ язычествомъ русскимъ еще чудское, онъ, можетъ быть, назвалъ бы столь пестрое религіозное созбаніе трострісмъ". Остроуміе этой тирады соперничаеть съ ся живымъ, реальнымъ содержаніемъ. У читателя невольно является стремленіе продолжать свои наблюденія надъ религіознымъ сознаніемъ русскаго народа, надъ его своеобразной житейской моралью. Эти наблюденія могуть привести его только къ такимъ выводамъ, которые будуть жестоко противоръчить увъреніямъ казенныхъ историковъ и офиціозныхъ патріотовъ. Типъ великоросса В. О. Ключевскій изображаєть среди реальной обстановки, среди природы, которая такъ много опредалила черть въ этомъ типъ. Надо признать несомнънный блескъ литературнаго пера В. О. Ключевскаго въ его изображения великорусскаго типа. Мы приведенъ отрывокъ изъ этого изображенія, и опять съ цёлью обратить вниманіе читателя на его практическую соль. Почему мы такъ разбиты и разрознены, почему личность не находить у насъ общественной поддержки и гибнеть зачастую зря, почему про-нзволъ въ отношени одного ничуть не трогаетъ у насъ всвъх? У проф. В. О. Ключевскаго мы находимъ зерна, изъ которыхъ можетъ вырасти надлежащій отвъть на поставленные вопросы. "Жизнь удаленными другъ отъ друга, уединен-ными деревнями, говорить онъ (стр. 385, 386), при недостаткъ общенія естественно и можето ворить онъ (стр. 385, 386), при недостаткъ общенія естественно не могла пріучать великоросса дъйствовать большими союзами, дружными массами. Великороссъ работалъ не на открытомъ полѣ, на глазахъ у всёхъ, подобно обитателю южной Руси: онъ боролся съ природой въ одиночку, въ глуши лѣса сь топоромъ въ рукъ. То была молчаливая черная работа надъ внъшней природой, надъ лъсомъ или дикимъ подемъ, а не йадъ собой и обществомъ, не надъ своими чувствами и отношениями къ людямъ. Потому великороссъ лучше работаеть одинь, когда на него никто не смотрить, и съ трудомъ привыкаеть къ дружному дъйствію общими силами. Онъ вообще замкнуть и остороженъ, даже робокъ, въчно себъ на умъ, необщителенъ, лучше самъ съ собой, чъмъ на лю-дяхъ, лучше въ началъ дъла, когда еще не увърснъ въ себъ н въ успъхъ, н хуже въ концѣ, когда уже добьется нѣкотораго успѣха и привлечетъ вниманіе: неувъренность въ себъ возбуждаеть его силы, а успъхъ роняеть ихъ. Ему легче

одолёть препятствіе, опасность, неудачу, чёмъ съ тактомъ и достоинствомъ выдержать успехь, легче сделать великое, чемь освоиться съ мыслыю о своемь величія. Онъ принадлежить къ тому типу умныхъ людей, которые глупфють отъ признанія своего ума. Словомъ, великороссъ лучше великорусскаго общества". Не вст, конечно, придуть въ восторгъ отъ этой характеристики, и темъ хуже для нихъ. Върно схваченный фактъ, что русскій человъкъ глупееть отъ своихъ успёховъ и что взятый въ отдёльности онъ куда лучше цёлаго, останется незыблемымъ фактомъ, не разъ наблюдавшимся въ русской действительности. Быть можеть, это очень печально и сулить намъ горькіе дни въ будущемъ. Историкъ спѣшить насъ нѣсколько утѣшить, когда говорить, что "великороссъ часто думаеть надвое, и это кажется двоедушіемъ; а природа и судьба вели великоросса такъ, что пріучили его выходить на прямую дорогу окольными путями" (стр. 387). В. О. Ключевский это утвшение могъ почерпнуть не только изъ памятниковъ нашего прошлаго, но также изъ практики современной ему русской интеллигенци... Намъ, дъйствительно, не приходится идти прямымъ путемъ, напроломъ, мы къ этому не привыкии; масса энергіи, силъ, труда затрачивается на долгое и скучное путешествіе окольными путями. Но конечная цвль путешествія ясна для всёхъ, характеръ коренной реформы всёмъ представляется одинаково.

Мы позволимъ себѣ остановиться еще на одной только детали лежащей передъ нами книги проф. В. О. Ключевскаго: на характеристикъ князя Андрея Юрьевича Боголюбскаго, котораго не разъ и неискусно вырисовывали въ нашей литератур'в неподходящими для его фигуры теплыми чертами. Авторъ съ чрезвычайной наглядностью изображаеть, какъ зародился удвльный порядокъ княжескаго владенія и какъ онъ последовательно разрушаль самъ себя. "Общество,говорить онъ (стр. 434, срв. стр. 432), — расплывалось или распадалось на мелкіе мёстные міры; каждый уходиль въ свой тёсный земляческій уголокъ, ограничивая свои помыслы и отношенія узкими интересами и ближайшими сосъдскими или случайными связями. Государство, опирающееся на устойчивые общіе интересы, на широкія общественныя связи, при такой раздробленной и разлаженной жизни становится невозможно или усвояеть несвойственные ему формы и пріемы двйствія; оно также распадается на мелкія твла, въ стров которыхъ съ наивнымъ безразличіемъ элементы государственнаго порядка сливаются съ нормами гражданскаго права. Изъ такого состоянія общества на западѣ вышелъ феодализмъ; такое же состояние на верхней Волгь послужило основой удъльнаго порядка". Князь Андрей быль однимь язь крупныхь дельцовь при зарождении описаннаго порядка. "Оть всей фигуры Андрея, —пишеть В. О. Ключевский (стр. 397, 399), —весть чемь то новымъ, но едва и эта новизна была добрая. Князь Андрей былъ суровый и своенравный хозяинъ, который во всемъ поступалъ по своему, а не по старинъ и обычаю. Современники зам'ятили въ немъ эту двойственность, см'ясь силы со слабостью, власти съ капризомъ". Князь Андрей обнаружилъ недостатокъ самообладанія, наділаль немало "дурныхь діль"; онь "окружиль себя такою двор-ней, которая вь благодарность за его барскія милости отвратительно его убила и разграбила его дворецъ". "Никогда еще на Руси, — продолжаетъ В. О. Ключевскій,-ни одна княжеская смерть не сопровождалась такими постыдными явленіями. Ихъ источника надобно искать въ дурномъ окружении, какое создалъ себъ князь Андрей своимъ произволомъ, неразборчивостью въ людяхъ, пренебреже-ніемъ къ обычаямъ и преданіямъ. Современники готовы были видёть въ Андрей проводника новыхъ государственныхъ стремленій. Но его образъ действій возбуждаеть вопрось, руководныся и онъ достаточно обдуманными началами отвътственнаго самодержавія, или только инстинктами самодурства. Въ лицъ князя Андрея великороссъ впервые выступалъ на историческую сцену, и это выступленіе нельзя признать удачнымъ. Въ трудныя минуты этотъ князь способенъ быль развить громадныя силы и разменялся на пустяки и ошибки въ спокойные досужіе годы". Характеристика князя Андрея, сделанная В. О. Ключевскимъ, дълаетъ честь его историческому объективизму въ области древней русской исторіи и полна высокаго интереса по своимъ деталямъ Въ большой публикъ, которая впервые прочитаеть ее въ подлинной редакція, она должна произвести Сильное впечатление и отстранить популярное представление, созданное дешевыми по своему содержанію учебниками по русской исторіи.

Нельзя въ бъглой замъткъ коснуться всъхъ разнообразныхъ деталей первой части курса русской исторія проф. В. О. Ключевскаго: курсъ требуеть очень внимательнаго чтенія, требуеть умънья вникнуть въ частности... Зато читателя ждеть цълая серія опредъденныхъ историческихъ впечатлѣній, и наше прошлое

Digitized by Google

становится для него чрезвычайно интереснымъ, становится живымъ образомъ, не похожимъ на мертвую схему кабинетнаго историка. Одолъвъ этотъ курсъ, нельзя остаться равнодушнымъ къ далекому русскому прошлому; читатель становится немножко историкомъ, и кто знаетъ, не выработается ли въ такомъ случаѣ изъ него "сознательно и добросовъстно дъйствующій гражданинъ", какъ выражается проф. В. О. Ключевский? В. Сторожевъ.

Н. Шильдеръ. Императоръ Николай I. Его жизнь и царствованіе. Т. П. СПб. 1908.

Вышедшій въ концѣ минувшаго года второй томъ изследованія Н. К. Шильдера есть послёдняя часть этого интереснаго труда, оставшагося неокончен-нымъ за смертью автора. Не касаясь здёсь ни внёшняго вида изданія, ни интературной стороны работы, которые, какъ и во всёхъ другихъ трудалъ Н. К. Шильдера, изданныхъ А. С. Суворянымъ, безукоризненны, укажемъ на наиболье характерныя черты, отличающія эту новую книгу по русской исторіи. Книга содержить обзорь событій за первыя шесть лать царствованія Императора Николая и заканчивается польской войной 1831 г. Весьма естественно, что посль изследованія тяжелыхъ явленій внутренней исторіи Россіи въ 1825 и 1826 годахъ, въ первомъ томъ своего труда, вниманіе его привлекли внъшнія событія, которыми такъ богаты первые годы правленія Николая І. Во второмъ томъ читатель найдеть лишь очень немного строкь, посвященныхь министерству А. С. Шишкова съ его драконовскимъ цензурнымъ уставомъ, политической запискъ Боровкова, составленной на основани мнъний декабристовъ, высказан-ныхъ во время процесса; нъсколько словъ посвящено истории ликвидации нанболве тяжелаго наследства Александра I, --окончанию карьеры "безъ лести преданнаго" графа Аракчеева; затъмъ найдутся отдъльные эпизоды, иллюстрирующіе безчисленныя повздки Императора по имперіи съ постоянными встръчами, бесвдами, церемоніями и неизбѣжными смотрами и разводами. Но все это только канва, на которой вырисовываются и изсладуются важнайшие вопросы внашней политики 1825—31 гг. Этими вопросами были: кавказский съ неотделимыми отъ него персидскими отношеніями; восточный, вызвавшій турецкую войну 1828-9 гг.; польскій, закончившійся войною 1831 г., и, наконець, западно-европейскія двіз и особенно интересныя по отношеніямъ Императора Николая I къ политическимъ событіямъ 1830 года. Интересный самъ по себ'я, обзоръ внашнеполитическихъ событій очень немаловаженъ и для характеристики Императора. Николая, вездъ и всегда остающагося тэмъ центромъ, отъ котораго исходитъ и вокругъ котораго вращается авторъ. Знакомясь съ кавказскими дълами, читатель съ большимъ интересомъ остановится на отношенияхъ Императора къ знаменитому Ермолову, поражаясь непонятнымъ, постояннымъ и какъ бы предвзятымъ недовъріемъ, какое Неколай питалъ къ герою 1812 года. Это недовъріе, вызвавшее посылку на Кавказъ одного за другимъ двухъ военныхъ фаворитовъ эпохи, -- Паскевича и Дибича, приведшее къ едва прикрытой визшними приличіями отставкъ Ериолова, выражалось и позднѣе во время свиданія Государя съ Ермодовымъ въ Москвѣ, когда внѣшніе знаки вниманія не м'яшали Императору писать своему постоянному корреспонденту Паскевичу: "сегодня Ермоловъ просилъ меня письмомъ паки принять въ службу. Воть до чего дожили; посмотримъ, что изъ сего будетъ; повидимому присмирълъ; не проведеть дружокъ! Наконець то же отношение сказалось и на глубоко обидъвшемъ Ермолова разсказъ о его удалении съ Кавказа, составленномъ въ 1846 г. Устрядовымъ подъ редакціей Никодая І. Авторъ, симпатизирирующій Ермолову, въ то же время не находить возможности критически отнестись къ поступкамъ своего царственнаго героя, что оставляетъ въ читателъ смутное чувство непримиримаго противоръчія. Исторія восточнаго вопроса въ пятильтіе 1825-1830 гг. знакомить съ иными сторонами характера Императора; здъсь читатель въ полномъ согласіи съ авторомъ долженъ будеть констатировать умѣніе Императора освободить свои воззрѣнія на восточныя дѣла отъ оковъ священнаго союза и Меттерниха; воскресивъ традиціонныя отношенія Россіи къ балканскимъ единовърцамъ, Николай I имълъ и энергію вести активную политику на Балканахъ и умълъ добиться почти наперекоръ Европъ нъкоторыхъ существенныхъ улучшеній въ состоянія балканскихъ христіанъ. Вмёсть съ тьмъ, уже въ ету эпоху можно отмѣтить проблески той резкой, подчасъ неосторожной, откровенности Николая I по деламъ Востока, которая вызвала такія печальныя последствія четверть вака спустя. Насколько Императоръ Николай былъ свободенъ отъ Мет-

Digitized by Google

терниховскихъ идей въ восточномъ вопросъ, настолько върнымъ послъдователемъ и членомъ священнаго союза онъ оставался всегда въ своихъ отношеніяхъ къ запалной Европъ. Въ высшей степени характерное и яркое свидътельство этого даеть бестда Государя съ французскимъ повтреннымъ въ дълахъ Бургозномъ по получении извъстий объ июльской революции, а также готовность и старания его вызвать нъчто въ родъ крестоваго похода противъ бельгийской революции, — старанія, которыя, впрочемъ, разбились о хладнокровіе гораздо болѣе практичныхъ членовъ священнаго союза-короля прусскаго и отчасти императора австрійскаго. На страницахъ, посвященныхъ исторіи польскаго вопроса, авторъ подчеркиваеть противоположность между полнымъ корректности поведеніемъ Нико-дая I, какъ конституціоннаго короля Польши до 1830, и его неумолимой стро-гостью къ возставшимъ послъ окончанія войны. Внимательный читатель однако и здъсь удовить некоторыя противоречия: уже въ 1829 Императорь, соглашаясь съ словами Дибича, высказывалъ весьма нелестное и полное недовърія мнёніе о СВОИХЪ ПОЛЬСКИХЪ ПОДДАННЫХЪ.

Источникомъ, которому охотнъе всего, кажется, слъдовалъ авторъ въ своемъ издожени события 1825—31 гг., были записки знаменитаго шефа жандармовъ гр. Бенкендорфа; такое предпочтение оправдывается темъ, что Бенкендорфъ, до 1837 г. всегда сопровождавший Государя во всёхъ его поёздкахъ, былъ постояннымъ повъреннымъ его мыслей и чувствъ и самымъ близкимъ къ нему чедовѣкомъ, и тѣмъ еще, что по смерти Бенкендорфа его записки были снабжены критическими примѣчаніями самого Никодая І. То же обстоятельство было, вѣроятно, причиной принятаго издателями решенія поместить въ приложеніи къ книге записки гр. Бенкендорфа за 1832—37 годы. Не отрицая достоинствъ записокъ шефа жандармовъ, какъ историческаго источника, нельзя не сказать, что пользование ими должно быть очень осторожнымъ вслъдствие нъкоторыхъ крайностей во мивніяхъ ихъ автора. На страницахъ труда Шильдера можно встрътить ностея во япримеровъ весьма оригинальнаго міровозэрёнія гр. Бенкендорфа. Такъ, разговоръ о польской революціи даеть ему поводъ высказать Го-сударю мысль, что "Россію наиболёе ограждаеть оть бёдствій революціи то обстоять ся монархи; но что по этому самому не должно слишкомъ торопиться ся постоять ся монархи; но что по этому самому не должно слишкомъ торопиться ся просв'ященіемъ, чтобы народъ не сталъ по кругу своихъ понятій въ уровень съ монархами и не посягнулъ тогда на ослабление ихъ власти". Прекрасные комментарін Н. К. Шильдера къ другому примъру, еще ярче, можетъ быть, рисующему личность Бенкендорфа, читатель найдеть въ примъчании 412. Въ приложеніяхъ, кромѣ нѣкоторыхъ интересныхъ документовъ, помѣщены также еще два отрывка, принадлежащіе перу автора и относящіеся, первый—къ событіямъ 1848—9 гг., второй—къ 1852—3 гг.

Чтеніе книги вызываеть глубокое сожальніе, что смерть не дала автору возможности довести свой трудъ до конца. Недостатки въ немъ есть, и недостатки крупные, но какъ уже было высказано въ заметке о первомъ томе изследования, онв явились не столько по винв самого автора, сколько вследствіе невозможности вполнѣ свободно отнестись къ описываемой эпохѣ; исполненное въ томъ видъ, какъ оно было задумано, сочинение Н. К. Шильдера составило бы достаточно безпристрастный, очень полный и чрезвычайно интересный обзоръ царствованія Николая І.

Ю. Готье.

#### С. Рапопортъ. Дъловая Англія. Москва. 1903 г. Ц. 1 р.

Много лёть состоя лондонскимъ корреспондентомъ разныхъ повременныхъ русскихъ изданій, авторъ четыре года тому назадъ собралъ часть своихъ ста-тей въ книгу "Народъ-Богатырь". Теперь онъ выпускаетъ второй сборникъ, со-стоящій главнымъ образомъ изъ того матеріала, который печатался въ "Въстиикъ Европы". Здъсь по преимуществу рисуется экономическая жизнь Англін: торговля внутренняя, внёшняя и стоящая въ связи съ ней колоніальная политика, заводы и фабрики, каменноугольная промышленность, кооперативное движеніе, матеріальное положеніе рабочихъ классовъ.

Иногда картины кажутся слишкомъ оптимистическими, особенно послъ англо-бурской войны, которая вызвала во всей Европ'в негодование противъ Англіи. Авторъ самъ сознаетъ это; но для него Англія все же остается страной. которая вырабатываеть новые высшіе типы великаго государства, гдв сохраняется свобода личности и частей. "Огромный и сильный флоть, развитая промышленность, громадное и здоровое населеніе, цвлесообразное и гуманное зако-нодательство"—таковы для него показатели мощи англосакоонской расы, непрерывно прогрессирующей. Невольно улыбнешься забывчивости автора, когда (на стр. 250) читаешь: "Англія, за крайне редкими исключеніями, не знала ни взяточничества, ни казнокрадства, ни другихъ боззаконій". Но скоро поймешь, что эта идеализація проистекаеть изъ свойствъ личности автора, изъ его манеры

смотръть на жизнь. Разсуждаеть ли онъ о ввозъ и вывозъ, посъщаеть ли каменноугольную шахту или кооперативную сапожную фабрику, рисуеть ли англійскую деревню, -- все это для него представляеть не только научный интересь, не только матеріаль для отвлеченныхъ обобщеній. Онъ всюду ищеть живого челов'яка и даеть намъ понять, какъ экономическое положение рабочихъ классовъ въ Англи сказывается на ихъ религіозной и правственной жизни, на ихъ умственномъ развитіи. При этонъ онъ волнуется чувствами печали или радости и оттого можетъ впадать въ преувеличение. Но онъ заражаеть васъ своей глубокой върой въ то, что свободная торговая, кооперативное движеніе, несмотря на всв задержки и остановки, будуть развиваться, что съ ними будуть расти чувства братства народовъ и будутъ уменьшаться международныя распри и кровопродитія. Вы не можете не радоваться витеств съ нимъ, когда онъ рисуеть датей болве зажиточ-ной части рабочаго населенія, не знающихъ голода и нужды, витешній видъ которыхъ уже показываетъ, что "у ихъ колыбели стояли попеченіе, любовь и разумная заботливость, и ихъ дътскія души не осквернялись картинами пьянства и разврата, насилія и грубости".

Это теплое чувство въ соединение съ добродушнымъ юморомъ, иногда вспыхивающимъ совершенно неожиданно при дъдовомъ описании какой-нибудъ машины, оживляеть всю книгу. Вставныя бытовыя сценки, разговоры, характеристики вносять въ нее много разнообразія и занимательности, а прекрасный разсказъ "Исторія одной улицы" производить большое впечатленіе своей художественной простотой и правдивостью.

Слабве другихъ мы считаемъ очеркъ "Рабочая Англія", где свёденія объ англійскихъ техникахъ, докторахъ, учителяхъ, чиновникахъ и т. д. слишкомъ кратки. Следовало бы также изменить некоторыя фразы. Чемберленъ теперь не "объявляетъ себя безусловнымъ фритредеромъ" (стр. 8). Книга въ общемъ-вполнъ деловое и вмёстё съ темъ литературное произве-

деніе, и мы особенно настойчиво рекомендуемь ее вниманію учащейся молодежи.

B. Jasypouli.

#### Списокъ книгъ, поступившихъ въ редакцію "Научнаго Слова".

Ежегодникъ коллегін Павла Галагана. Годъ 8-й. Кіевъ. 1903.

Э. Борецкая. Проблема объективности познанія. Ростовъ-на-Д. 1904.

Georg Simmel. Kant. Sechzehn Vorlesungen gehalten an der Berliner Universität. Leipzig. 1904. Verlag von Duncker und Humboldt. Preis 3 m.

Л. С. Личновъ. Очерки изъ прошлаго и настоящаго черноморскаго побережья Кавказа. Кіевъ. 1904. Ц. 85 к.

Проф. И. Х. Озеровъ. Изъ жизня труда. Сборникъ статей. Выпускъ І. Статьи по рабочему вопросу. Издание Д. С. Горшкова. М. 1904.

С.-Петербургские высшие женские курсы за 25 лътъ 1878-1903. Очерки и матеріалы. 1903.

Н. Боровко. Психологія мышленія. Варшава. 1904. Ц. 60 к.

Н. В. Краннскій. Ученіе о памяти съточки зрівнія теоріи психической энергін. Спб. 1903. Отдільн. оттискъ изъ "Юбилейнаго сборника", посвященнаго академику В. М. Бехтереву.

Тить Лукрецій Карь. О природів вещей. Перевель съ датинскаго размізромъ подлинника Иванъ Рачинский. Книгоиздательство "Скорпіонъ". М. МСМІV.

А. К. Энгельмейеръ. О необходимости предварительной грамотности для техническаго образованія. Оттискъ изъ трудовъ третьяго съёзда русск. діятелей по технич. и профессіон. образ. въ Россін.

У. Кённингэмъ. Рость англійской промышленности и торговли. Ранн ій періодъ и средніе віжа. Перев. съ 3-го англ. изд. Н. В. Теплова. М. 1904.

Памяти Ардаліона Ардаліоновича Токарскаго. Труды саратовскаго общества естествонспытателей. Томъ IV. Саратовъ. 1903.

Перепись студентовъ Императорскаго харьковскаго университета. Изд. студенческаго экономическаго кружка. Харьковъ. 1904.

Русская высшая школа общественныхъ наукъ въ Паряжв 1901 — 2 уч. годъ. Паряжъ. 1903. Изданіе русской высшей школы. Первый академ. годъ.

Вл. А. Поповъ. По островамъ Ладожскаго озера. Съ 30-ю рисунками. Изд. Д. П. Ефимова.

Лили Браунъ. Жэнскій вопросъ, его экономическое развитіе и его экономическая сторона. Перев. съ нъм. А. Ачкасова и І. Кугеля. Изд. Д. П. Ефимова. М. 1902.

П. М. Майковъ. Иванъ Ивановичъ Бецкой. Опытъ его біографіи. Спб. Типографія т-ва "Общественная Польза". Стр. IX-474-278. Ц. 4 р.

Артуръ Берри. Краткая исторія астрономіи. Перев. съ англійск. С. Г. Займовскаго подъ ред. Р. Ф. Фогеля, проф. унив. Св. Владиміра. Изданіе "Библіотеки для самообразованія". (Т-во И. Д. Сытина) XXX. М. 1904. Ц. 2 р. 50 к.

В. Я. Желѣзновъ. Очерки политической экономіи. 2-е изданіе, пересмотрѣнное. Изданіе "Библіотеки для самообразованія". (Т-во И. Д. Сытина) XXV. М. Ц. 3.

Docteur Gaston Loygue. Uu homme de génie Th.-M. Dostoïwsky. Etude mépico-psychologique. Paris 1904. P. 185.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

<u>токъ</u> популярно-научный иллострированный журналь понулярно-научный иллострированный журналь понтокать на голъ

надающійся при содійствія нікоторыхъ профессоровъ Московскаго университета. Бля-• жайшее участіе въ редакція журнала принимають: проф. Н. А. Умовъ, проф. В. О. Ключевскій, прив.-доц. М. М. Богесловскій, проф. П. И. Новгородцевъ, проф. Л. М. Лепатинъ, проф. кн. С. Н. Трубецкой.

Въ ближайшихъ книгахъ 1904 г. предположено нанечатать между прочимъ схѣдующія статьи: І. ОТДЪЛЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ: проф. В. М. Арнольди, "Современное состояніе вопроса о происхожденія видовъ у растеній"; проф. В. И. Вернадскій, "Страница изъ исторія русскаго естествовнанія (памяти В. В. Докучаева)"; прив.доп. Н. П. Кастеринъ, "Жядкій воздухъ"; проф. Э. Е. Лейсть, "Полярныя сіянія и магнитныя возмущенія"; проф. Б. К. Млодзѣевекій, "О безконечно-малыхъ"; проф. И. И. Мечниковъ, "Этоды о природѣ чезовѣка"; проф. А. П. Павловъ, "Катастрофа 1902 г. на о. Мартникъ"; проф. А. Ф. Самойловъ, "Современныя теченія въ физіологін"; "проф. Н. А. Умовъ, "О безпроволочномъ телеграфѣ". П. ОТДЪЛЪ ИСТОРИ-ЧЕСКІИ: прив.-доц. М. М. Богословскій, "Быть и нравы русскаго дворянства въ первой половинѣ XVIII в."; проф. П. Г. Виноградовъ, "Аграрный кривисъ въ рамской имперіи"; М. О. Гершенвонъ, "Русскій ізуить В. С. Печеривъ"; проф. М. В. Довнаръ-Запольскій, "Политическіе идеалы М. М. Сперанскаго"; проф. В. О. Ключевскій, "Очеркъ изъ исторія Московскаго государства"; проф. Л. М. Покровекій, "Очерки по сравнительной исторія литературы"; Б. И. Сыромятниковъ, "Общественные классы въ древней Руси"; проф. Н. И. Сторожению, "Шекспиръ и эпоха возрожденія"; проф. кн. С. Н. Трубецкой, "Этоды по исторія греческой религіи". П. ОТДЪЛЪ ОБЩЕСТВЕННО-КОРИДИЧЕСКІЙ: прив.-доц. Н. В. Давыдовъ, "Новое уголев кое уложеніе"; проф. В. М. Хвостовъ, "Проекть новаго гражданскаго уложенія". IV. ОТДЪЛЪ ОБЩЕСТВЕННО-КОРИДИЧЕСКІЙ: прив.-доц. Н. В. Давыдовъ, "Новое уголев кое уложеніе"; проф. В. М. Квостикък новаго гражданскаго уложенія". IV. ОТДЪЛЪ ОБЩЕСТВЕННО-КОРИЛИЧЕСКІЙ: прив.-доц. Н. В. Давыдовъ, "Новое уголев кое уложеніе"; проф. В. М. Квостической, "Повекть новаго гражданскаго уложенія". IV. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКИИ: проф. П. И. Новгородцевъ, "О приняникъ иреали".

Всъ новые подписчики на 1904 г. получатъ безплатио начало статей проф. И. И. Мечинкова: "Этюды о природъ человъка". Подписчики 1903 г., ке возобновавшие подписки на 1904 г., получатъ безплатно окончание этихъ статей.

Въ текста журнала помащаются чертежи, карты, рисунки, портреты и синики съ различныхъ произведений искусства. Журналъ выходитъ ежемасячно, за исключениемъ ионя и юля, книгами отъ въ размарта 8 до 10 печатныхъ листовъ.

Подписи. цёна за десять книгъ: безъ доставки въ Москвё на годъ 5 р. 50 к., на полгода 2 р. 75 к., съ доставкой и пересылкой во всё города России на годъ 6 р., на полгода 3 р.; за границу 8 р. Для учащихся въ высшихъ учебныхъ заведенияхъ годовая цёна уменьшается на 1 р.

Продолжается подписка на 1903 г. Книги VI, VII и VIII за 1903 годъ продаются отдёльно по 75 к. каждая. Подписка принимается въ Москвѣ въ конторѣ редакціи (Воздвижениа, Ваганьковскій пер., д. Куманина) и въ конторѣ Н. Печковской (Петровскія двнін). Гг. вногороднихъ просятъ обращаться непосредственно въ контору редакціи.

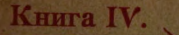
Издатель прив.-доц. Г. К. Рахмановъ. Редакторъ проф. Н. А. Умовъ-

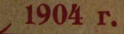


٦.



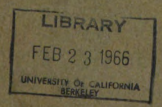




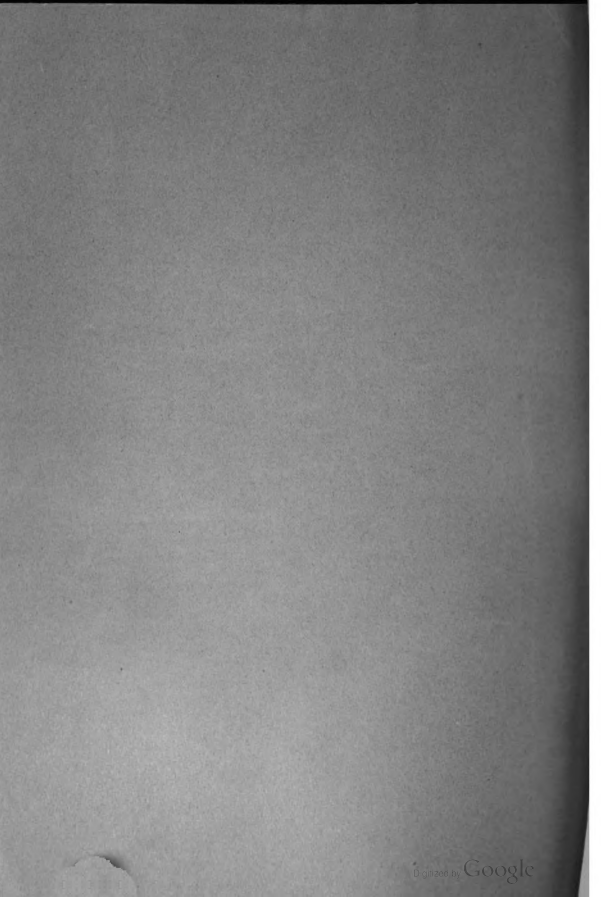


# Научное Слово.

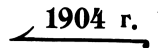




Москва.



Книга IV.



# Научное Слово.

# Мосқва.

Digitized by Google

Дозволено цензурою. Москва, 20 марта 1904 г.





•

.

# СОДЕРЖАНІЕ.

.

|                                                                      | mp.        |
|----------------------------------------------------------------------|------------|
| I. ЭТЮДЫ О ПРИРОДЪ ЧЕЛОВЪКА. ( <i>Съ 4 рисунками</i> ). <b>Проф.</b> | -          |
| И. И. Мечникова                                                      | 5          |
| 11. СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНІЕ ВОПРОСА О ПРОИСХОЖДЕНИИ                    |            |
| ВИДОВЪ У РАСТЕНІЙ. Проф. В. М. Арнольди                              | 23         |
| III. ШЕКСПИРЪ И ЛИТЕРАТУРА ЭПОХИ ВОЗРОЖДЕНІЯ. <b>Проф.</b>           |            |
| Н. И. Стороженка                                                     | 41         |
| <b>IV. ОЧЕРКИ ПО СРАВНИТЕЛЬНОЙ ИСТОРІИ ЛИТЕРАТУРЫ. Проф.</b>         |            |
| М. М. Покровскаго                                                    | 5 <b>2</b> |
| V. В. С. ПЕЧЕРИНЪ. <b>М. О. Гершензона</b>                           | 65         |
| VI. ИЗЪ ЯПОНСКОИ ИСТОРИИ (ВЪКЪ) ЯПОНСКАГО ПРОСВЪЩЕ-                  |            |
| НІЯ). М. Н. Ковалевскаго                                             | 89         |
| VII. ХРОНИКА НАУКИ, ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ ("Современное             |            |
| состояніе атомистической гипотезы". Вл.3В. Аспуса - Челинцева.—      |            |
| "Природа и государство" В. М. Хвостова)                              | 121        |
| VIII. ЛИТЕРАТУРНОЕ ОБОЗРЪНИЕ. <b>М. О. Гершензона</b>                | 137        |
| IX. БИБЛЮГРАФІЯ (В. А. Мякотинъ: "Изъ исторіи крестьянства".         |            |
| В. Н. Сторожева. — Ив. Страховскій: "Крестьянскія права и учре-      |            |
| жденія"—В. М. Устиновъ: "Идея інаціональнаго (государства".          |            |
| С. А. Шумакова. — П. Коганъ: "Очерки по исторія западно-европей-     |            |
| скихъ литературъ". Ю. А. Веселовскаго. — З. А. Рагозина: "Крат-      | 180        |
| кая всемірная исторія" О. И. Рудченко)                               | 152        |



-----

· · · · · · · · · · ·

• • • •

· • • • • •

• • • • • • • • •

• • • • •

•

н.

.

••••

Digitized by Google

٩

## Этюды о природѣ человѣка 1).

#### ГЛАВА ХІ.

### Введеніе въ научное изученіе смерти.

Теорія безсмертія низшихъ организмовъ.—Безсмертіе половыхъ элементовъ высшихъ организмовъ. — Безсмертіе клѣточной души. — Сущеотвованіе естественной смерти у нѣкоторыхъ животныхъ.—Естественная смерть у поденокъ (эфемеръ). — Потеря инстинита самосохраненія у взрослыхъ эфемеръ. — Инстинитъ жизни у отариковъ. — Инстинитъ естественной смерти у человѣка. — Смерть старцевъ въ библейскія времена.—Перемѣна инстинитовъ у животныхъ и у человѣка.

Послѣ всего сказаннаго въ предыдущей главѣ, я думаю, сотласятся со мною, что въ более или менее отдаленномъ будущемъ станеть возможнымъ изменить состояние старости. Изъ болезненной и отталкивающей, какова она теперь, старость обратится въ физіологическую и выносимую. Добьются также большей долговичности сравнительно съ настоящей. Но, возразять мнв, къ чему жить 100 или 120 льть вытесто 70 или 80, если останется все та же ужасная перспектива неизбѣжнаго уничтоженія смертью? Развѣ не было уже доказано Маркомз Авреліемз (1. с., стр. 247), что «тоть, кто умираеть, достигнувъ крайняго предъла жизни, нисколько не выигрываеть сравнительно съ твмъ, который умираеть преждевременно»? Или еще, что «безразлично, наблюдать ли окружающее въ теченіе ста или же трехъ льть» (стр. 248)? Въ этихъ изреченіяхъ не принимается въ соображеніе качественная разница въ оцёнке вещей въ различные возрасты. Люди 25 и 50 леть не только различно разсуждають, но также и различно воспринимають вившнія впечатлёнія. Даже «взглядь на происходящее вокругь» у одного и того же человѣка мѣняется по мѣрѣ его возраста. Молодые люди цёнять впечатлёнія, сравнивая ихъ со своимъ идеаломъ, а такъ какъ послѣдній всегда очень высокъ, то дѣйствительность не удовлетворяеть ихъ. Они требовательны и недовольны твиъ,

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Научное Слово", 1904 г., Ш.

что даеть имъ реальный міръ. Зрѣлые или болѣе пожилые люди легче удовлетворяются, гораздо лучше сознавая дѣйствительную цѣну вещей. Какъ было уже развито въ одной изъ предыдущихъ главъ, молодые болѣе склонны къ пессимизму, чѣмъ старые.

Итакъ, оцѣнка жизни мѣняется съ возрастомъ. Мѣняется ли она и относительно смерти? Часто повторяли, что жизнь нечто иное, какъ подготовка къ смерти. Цищеронз говорилъ, что «съ молода слѣдуетъ пріучаться безъ ужаса глядѣть на свой послѣдній часъ; иначе — нѣтъ болѣе покоя, такъ какъ несомнѣнно, что мы должны умереть» (l. c., стр. 268). Философія разсматривалась какъ искусство подготовляться къ смерти.

Прежде чёмъ указать на путь, который можеть избрать наука для разрёшенія задачи смерти, «этого послёдняго врага, который будеть побёждень», по выраженію св. Павла, надо познакомиться съ тёмъ, что она знаеть вообще о смерти.

Привыкли считать смерть чёмъ-то столь естественнымъ и неизбѣжнымъ, что съ давнихъ поръ на нее смотрятъ какъ на свойство, присущее всякому организму. Однако, когда біологи стали ближе изучать этотъ вопросъ, они напрасно искали какого-нибудь доказательства этому мнёнію, принятому всёми за догмать.

Наблюденіе низшихъ животныхъ, какъ инфузорій и другихъ проствишихъ, показываетъ, что они размножаются двленіемъ и въ короткое время становятся необыкновенно многочисленными. Поколёнія слёдують другъ за другомъ съ большой быстротой безъ единаго случая смерти. Напрасно стали бы искать хоть одного трупа въ безчисленномъ множествѣ кишащихъ инфузорій. Изъ этого легко наблюдаемаго факта некоторые ученые, именно Бютили и Вейсманна<sup>1</sup>), вывели, что одноклѣтчатыя существа безсмертны. Инфузорія дёлится на двое; каждая половина тотчась доростаеть в обновляется, чтобы снова размножиться тёмъ же путемъ. Сложнёе обстоить дѣло, когда дѣленіе производится одновременно на нѣсколько частей, каждая изъ которыхъ уносить часть материнскаго организма. Примёры такого способа размноженія многочисленны. Такъ какъ животное сразу дѣлится на цѣлый рядъ особей новаго покольнія, то индивидуальность первой особи исчезаеть. Въ этомъ случав можно было бы, какъ допускаеть это Гетте<sup>2</sup>), предполагать естественную смерть, безъ настоящаго разрушенія, безъ присутствія трупа.



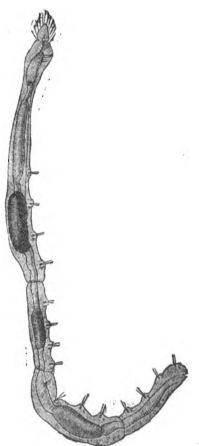
<sup>1)</sup> Ueber d. Dauer des Lebens. Jena 1882, V. Смотри то же: Aufsätze über Vererbung. Iena. 1892, стр. 1 и 123.

<sup>2)</sup> Ueber den Ursprung des Todes 1893.

Во всякомъ случаѣ несомнѣнно, что у низшихъ существъ нѣтъ естественной смерти, сколько-нибудь подобной той, которая наблюдается у высшихъ животныхъ или у человѣка. Думали, что истощеніе инфузорій послѣ длиннаго ряда дѣленій, истощеніе, требующее конъюгаціи двухъ особей, можно бы разсматривать какъ случай естественной смерти. Но мнѣніе это не вяжется съ обновленіемъ, которое слѣдуетъ за этимъ совокупленіемъ. Если совокупле-

ніе не наступаеть, то это приводить къ смерти истощенныхъ инфузорій; но на такую смерть надо смотрѣть какъ на случайную, подобную смерти отъ голода.

Итакъ, теорія безсмертія одноклѣточныхъ организмовъ почти общепринята. Но даже и среди животныхъ, болѣе высоко стоящихъ на лёстницё живыхъ существъ, есть такія, у которыхъ не наблюдается естественной смерти. Таковы животныя, состоящія изъ нѣсколькихъ органовъ и изъ большого количества клѣтокъ. Сюда относятся многіе полицы и нѣкоторые черви, а именно кольчатые. Между послёдними есть такіе, которые очень усиленно размножаются дѣленіемъ (фиг. 17). «Въ теченіе всего льтняго времени, говорить Эдмонда Перрье 1), — Наидиморфные черви лишены половыхъ органовъ, и кажется даже (еще не изданныя наблюдения Mona), что можно искусственно поддерживать ихъ въ такомъ безполомъ состояния въ продолжение нъсколькихъ лёть, а быть можеть и постоянно». Итакъ, случай этотъ смѣло можно привести въ примиръ безсмертія, обя-



Фиг. 17. Шетогастеръ, дёлящійся на четыре части (рис. Мениля).

заннаго неисчерпаемой способности регенераціи существа, которое однако довольно сложно по своему строенію.

Этихъ данныхъ достаточно, чтобы показать, что естественная смерть не необходимо связана съ организмомъ. Очень извѣстный



<sup>1)</sup> Учебникъ воодогін, стр. 1713.

нёмецкій ботаникъ *Няе.ми*<sup>1</sup>) высказаль даже положеніе, будто въ природё не существуеть естественной смерти. Онъ упоминаеть о деревьяхъ, достигшихъ нёсколькихъ тысячъ лётъ и кончающихъ свое существованіе не естественной смертью или истощеніемъ силъ, а вслёдствіе какой-нибудь катастрофы.

Думають, что знаменитое драконовое дерево виллы Оротава на Тевериф'я, которымъ такъ любовался *Ал. Гумбольди*я, жило нѣсколько тысячъ лётъ. Стволъ его былъ дуплистъ, но гигантское дерево продолжало жить, пока не было опрокинуто бурей. Итакъ, нужно было грубое внёшнее вм'ящательство, чтобы убить этоть столь долгов'ячый организмъ. Обыкновенно утверждають, что Баобабъ можетъ жить до 5.000 и даже до 6.000 лётъ.

Въ недавно появившемся трудѣ знаменнтый американскій біологъ Жакз Лёбз<sup>3</sup>) изучаеть вопросъ о естественной смерти, существованіе которой кажется ему недоказаннымъ. Онъ наблюданъ, что зрѣлыя яйца неоплодотворенныхъ морскихъ звѣздъ погибають черезъ нѣсколько часовъ послѣ снесенія. Лёбз считаеть эту смерть примѣромъ естественной смерти. Невозможно однако согласиться съ этимъ мнѣніемъ, потому что яйцо, не оплодотворенное вслѣдствіе отсутствія мужскихъ элементовъ, можно сравнить съ организмомъ, лишеннымъ пищи и умирающимъ отъ голода.

Если въ природѣ существуетъ естественная смерть, то она должна была появиться на земль значительно позже первыхъ организмовъ. Вейсманиз думаеть, что она развилась какъ полезное приспособление для жизни вида, т.-е. «какъ уступка внёшнимъ условіямъ жизни, а вовсе не какъ абсолютная необходимость, имѣющая основу въ самой сущности жизни» (1. с., стр. 33). Такъ какъ изношенный организмъ не годится болье для размноженія и для борьбы за существование, то Вейсманиз думаеть, что естественная смерть есть слёдствіе принципа естественнаго подбора: она становится необходимой для поддержанія силы вида. Но такое нововведеніе вполнѣ излишне, такъ какъ ослабленія состарившагося организма совершенно достаточно, чтобы устранить его въ борьбѣ. Насильственная смерть должна была появиться съ первыхъ же шаговъ жизни на вемлѣ. Инфузоріи и другіе низшіе организмы, обладая принципіальнымъ безсмертіемъ, тъмъ не менъе ежеминутно должны были умирать отъ насилія; ихъ пожирали более сильныя существа. Невозможно, слёдовательно, видёть въ естественной смерти, если она дъйствительно существуеть, результать естественнаго под-

<sup>1)</sup> Abhandlung d. k. Bairischen Akademie d. Wissenschaften. 1865.

<sup>2)</sup> Archiv für die gesammte Physiologie 1892, t. XCIII, orp. 59.

бора въ пользу вида. Во внёшнемъ мірё естественная смерть должна встрёчаться очень рёдко, въ виду частой насильственной смерти, вслёдствіе болёзней или прожорливости враговъ.

Правда, что всё статистики отм'вчають болёе или менёе многочисленные случан смерти отъ старости, безъ видимой болёзни. Часто очень истощенные старики не ощущають никакой боли и какъ бы тихо засыпають вёчнымъ сномъ; но вскрытіе все же при этомъ обнаруживаеть болёе или менёе серьезныя поврежденія органовъ. Итакъ, приходится предположить, что и здёсь мы им'емъ дёло съ насильственной смертью, большею частью вызываемой заразными микробами.

Въ виду всёхъ этихъ данныхъ, вмёсто того, чтобы принимать положеніе, будто естественная смерть вполитё присуща организму, приходится искать дёйствительныхъ доказательствъ ея существованія на землё.

Давно уже было указано на то, что естественной смерти подвержены одни элементы, служащіе для индивидуальной жизни. Наобороть, клётки, обезпечивающія воспроизведеніе вида, одарены безсмертіемъ, подобно одноклётчатымъ организмамъ. Женское яичко превращается въ зародышъ и даеть начало новому поколёнію, половые элементы котораго становятся исходной точкой третьяго поколёнія и т. д. Громадное большинство яичекъ и сёмянныхъ тёлъ умираеть, но не естественной смертью, а вслёдствіе вредныхъ внёшнихъ вліяній. Только незначительное меньшинство этихъ половыхъ элементовъ безконечно переживаетъ въ будущихъ поколёніяхъ.

Итакъ, можно утверждать, на основаніи научныхъ доказательствъ, что организмъ нашъ заключаеть вполнѣ безсмертные элементы яички и сѣмянныя тѣла. Такъ какъ клѣтки эти одарены самостоятельной жизнью и проявляютъ нѣкоторыя свойства, относящіяся къ разряду психическихъ явленій, то можно бы серьезно поставить вопросъ о безсмертіи души.

Наблюденіе простёйшихъ, а именно инфузорій, указываеть на очень сильную чувствительность этихъ одноклётчатыхъ существъ. Они выбирають добычу, отличають живыхъ инфузорій отъ мертвыхъ<sup>1</sup>), выслёживають себё подобныхъ для совокупленія, избёгають опасностей, охотятся, однимъ словомъ обнаруживають цёлый рядъ свойствъ, несомнённо относящихся къ обширной группё психическихъ признаковъ. Явленія эти, по сравненію ихъ съ тёмъ, что мы видимъ у высшихъ животныхъ, безспорно у инфузорій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Salomonsen. Festskrift ved indvielsen af Statens Serum Institut Copenhague, 1902, XII.

стоять на очень низкой стадіи развитія. Тёмъ не менѣе, можно вести рёчь и о душё простёйшихъ.

Одаренныя безсмертіемъ тѣла, благодаря послѣдовательному воспроизведенію повторнымъ дѣленіемъ,—существа эти обладають также безсмертной душой. Только вслѣдствіе чрезвычайной первобытности этой души, намъ невозможно сколько-нибудь опредѣленно судить о ней.

Такъ какъ и въ человѣческомъ тѣлѣ тоже существують безсмертныя половыя клѣтки, то спрашивается обладають ли и онѣ безсмертной душой? Въ настоящее время нельзя сомнѣваться въ томъ, что яички и сѣмянныя тѣла одарены такой же чувствительностью, какъ и низшіе организмы. Яички выдѣляють вещества, возбуждающія чувствительность сѣмянныхъ тѣлъ. Послѣднія, руководимыя особымъ родомъ обонянія или химіотаксіей, направляются къ яичку и проникають въ него. Иныя вещества возбуждають чувствительность и подвижность сѣмянныхъ тѣлъ и притягиваютъ ихъ, другія—отталкиваютъ ихъ. Химіотаксія сѣмянныхъ тѣлъ впервые была доказана у тайнобрачныхъ знаменитымъ ботаникомъ Пфефферомъ. Съ тѣхъ поръ убѣдились въ чувствительности мужскихъ клѣтокъ у нѣсколькихъ растеній и различныхъ животныхъ.

Яички и сперматозоиды, которымъ удается конъюгироваться, дають начало новому поколѣнію и передають ему свою «клѣточную душу», по терминологіи Геккеля <sup>1</sup>). Итакъ, душа эта дѣйствительно постольку же безсмертна, какъ и тѣло воспроизводительныхъ клѣтокъ.

Совершенно вёрно, слёдовательно, что мы содержимъ въ своемъ организмё элементы, одаренные безсмертной душой; но тёмъ не менёе вёрно и то, что фактъ этотъ нисколько не обусловливаетъ безсмертія нашей сознательной души. Въ одной изъ предъидущихъ главъ было уже упомянуто о томъ, что мы не отдаемъ себё отчета въ психическихъ явленіяхъ множества нашихъ клётокъ, одаренныхъ своей, клёточной душой. Мы нисколько не ощущаемъ постоянной борьбы нашихъ фагоцитовъ съ вёчно стремящимися наводнить насъ микробами. Между тёмъ фагоциты — чувствительные и подвижные элементы, обладающіе душой постольку же, какъ и инфузоріи.

Женщина также не имѣетъ ни малѣйшаго ощущенія тѣхъ многочисленныхъ сѣмянныхъ тѣлъ, одаренныхъ клѣточной душой, которыя проникаютъ какъ въ ея тѣло, такъ и въ ея яички. Она не имѣетъ даже никакой возможности воспринять болѣе развитую душу зародыша. Ребенокъ до рожденія обладаетъ гораздо болѣе много-

<sup>1)</sup> Gesammelte populäre Vorträge. Bern. 1878.

численными и совершенными психическими свойствами, чёмъ половыя клётки. Онъ способенъ на нёкоторыя ощущенія и движенія. Въ послёдніе мёсяцы беременности ребенокъ обладаетъ уже осязаніемъ, вкусомъ и, до извёстной степени, зрёніемъ <sup>1</sup>). А между тёмъ душа его никоимъ образомъ не можетъ быть воспринята матерью. Послёдняя не въ состояніи даже чувствовать, заключаетъ ли она въ своей утробё одну или двё такихъ зачаточныхъ души. Итакъ, безсмертіе клёточной души не имѣетъ никакого отношенія къ задачё смерти, которая одна интересуетъ насъ.

Часто высказывали мнѣніе, будто безсмертіемъ обладаютъ однѣ воспроизводительныя клѣтки животныхъ и человѣка; всѣ же другіе элементы ихъ организма — смертны. Если они избѣгнутъ насильственной, случайной смерти, то кончаютъ свое существованіе естественной смертью. Настаивали, слѣдовательно, на контрастѣ между клѣтками индивидуальной жизни — смертными — и клѣтками видовой жизни —безсмертными. Однако, въ тѣхъ случаяхъ, когда не половые, а другіе элементы организма способны воспроизводиться, нѣтъ никакой причины отрицать ихъ безсмертіе. Когда полипъ или червь размножаются дѣленіемъ, то цѣлое множество его клѣтокъ содѣйствуетъ образованію новаго существа, такъ же точно какъ и дѣлящаяся на двое инфузорія. Клѣтки эти, слѣдовательно, постольку же безсмертны.

Безсмертныя животныя встрёчаются только среди низшихъ безпозвоночныхъ. Чёмъ выше поднимаемся мы по лёстницё существъ, тёмъ рёже наталкиваемся на явленія регенераціи.

Въ то время какъ червей, — напримъръ, земляного червяка, можно разръзать на нъсколько кусковъ, каждый изъ которыхъ способенъ развиться въ цълую особь, — мягкотълыя возобновляются только отчасти. У улитки выростаютъ ея отръзанныя щупальцы; но если разръзать ее самое на нъсколько частей, то она неминуемо обрекается этимъ на смерть. У позвоночныхъ одни низшіе представители, какъ, напримъръ, тритонъ и саламандра, могутъ воспроизводить хвостъ и ноги. У нихъ, какъ и у мягкотълыхъ, не можетъ болъе быть ръчи о размножени дъленіемъ. У высшихъ позвоночныхъ, птицъ и млекопитающихъ регенерація происходить въ очень узкихъ предълахъ. Ни хвостъ, ни ноги никогда не выростаютъ вновь.

Изъ этого можно заключить, что прогрессъ въ организмѣ животныхъ развился на счетъ воспроизводительной способности элементовъ и тканей. У наивысшихъ животныхъ наблюдается еще

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Preyer, Die Seele des Kindes 1884, u Specielle Physiologie des Embryo 1885, crp. 547.

возобновленіе нёкоторыхъ органовъ, напримёръ, печени. Но тё же животныя обладаютъ клётками, способными возобновляться только въ исключительныхъ случаяхъ. Это именно нервныя клётки, наиболёе благородные и совершенные элементы организма. Развившись однажды во время зародышевой жизни, онё въ теченіе всего существованія не размножаются болёе и не возобновляются. Достигнувъ наивысшихъ свойствъ, каковы психическія отправленія, онё совершенно потеряли отличительныя качества безсмертныхъ клётокъ, т.-е. способность дёлиться.

Если существують элементы, неизбѣжно обреченные на естественную смерть, то слёдуеть искать ихъ среди клётокъ нервныхъ центровъ.

Нельзя сомнѣваться въ существованіи естественной смерти въ животномъ мірѣ; но она, безспорно, встрѣчается рѣдко. Лучшимъ примѣромъ ея служать замѣчательныя насѣкомыя, всѣмъ извѣстныя подъ именемъ поденокъ. Кто въ теченіе лѣтнихъ мѣсяцевъ не видѣлъ роевъ этихъ крылатыхъ, граціозныхъ и изящныхъ насѣкомыхъ (фиг. 18), летающихъ вокругъ фонарей? Поденки выходять



Фиг. 18. Поденки

изъ воды, гдъ живуть ихъ личинки --- маленькія насёкомыя, снабженныя 3-мя падами ногъ и питающіяся очень мелкими органическими остатками, находящимися въ пресной водь. Эти личиные вовсе не охотятся за живьемъ и должны защищаться оть своихъ многочисленныхъ, прожорливыхъ враговъ, убѣгая оть нихъ. Онъ долго живуть (иныя изъ нихъ по 2 и 3 года) въ илъ ръкъ для того, чтобы затьмъ быстро превратиться въ крылатое насъкомое. Въ окрестностяхъ Парижа рыбакамъ хорошо извѣ-

стенъ подъ названіемъ «манна» родъ поденокъ (Palingenia virgo), выходящихъ изъ глубины Сены или Марны послё заката солнца. Очень кратковременно летають онъ большими роями, подобно крупнымъ хлопыямъ снъга, когда онъ внезапно начинаетъ выпадать (фиг. 19). Полетъ «манны» еле длится часъ или два, послъ чего насъкомыя падаютъ въ истощении, скопляясь часто въ большомъ количествъ. Они направляются къ свёту, и рыбаки собирають ихъ именно вокругъ ламиъ или фонарей, для того чтобы воспользоваться ими какъ при-



Φu r. 19. Poù Palingenia Virgo.

манкой для рыбы. Жизнь этихъ насёкомыхъ въ окрыленномъ состоянии дёйствительно эфемерна, такъ какъ длится никакъ не болёе нёсколькихъ часовъ. Весь ихъ организмъ указываетъ на краткость ихъ существованія. Въ то время какъ у личинокъ хорошо развиты органы жеванія, служащіе имъ для пожиранія пищи, у крылатыхъ насѣкомыхъ—одни зачатки этихъ органовъ. Поэтому они не въ состояніи питаться, что явно доказываетъ приспособленіе ихъ къ очень краткой жизни. Немногіе часы, прожитые ими въ воздухѣ, предназначены для любви. Тотчасъ по выходѣ изъ воды самцы и самки эфемеръ совокупляются и немедленно кладутъ комки яицъ, падающихъ въ воду. Черезъ нѣсколько недѣль изъ послѣднихъ вылупляются молодыя личинки.

Вся жизнь и организація взрослыхъ поденокъ указываеть намъ на то, что мы имѣемъ здѣсь дѣло съ естественной смертью. Послѣдняя наступаеть не потому, чтобы по близости не было пищи для этихъ насѣкомыхъ или потому, чтобы они не находили вокругъ себя чегонибудь необходимаго для ихъ существованія, или вслѣдствіе того, что они рождаются нежизнеспособными, лишенными органовъ, безъ которыхъ жизнь невозможна.

Придя къ тому выводу, что естественная смерть действительно существуеть, было бы крайне важно изучить ся механизмъ, насколько позволяеть это современное положение науки. Для того чтобы исключить всякую мысль о насильственной смерти, надо было бы узнать, не становятся ли вышедшія изъ воды поденки жертвою какой-нибудь очень скоротечной заразной бользни? Эта гипотеза, хотя и мало въроятная, требуеть все же провърки. Наблюдается множество насёкомыхъ, которыя умираютъ въ очень короткое время вслёдствіе наводненія паразитическихъ плёсеней, вызывающихъ настоящія эпидеміи. Всѣ мы видѣли, особенно осенью, мухъ, окруженныхъ маленькимъ бѣлымъ налетомъ и приклеенныхъ имъ къ стеклу окна, гдъ онъ и кончаютъ жизнь. Въ виду большого количества этихъ насѣкомыхъ, умирающихъ одновременно, тоже можно было бы подумать, что мы имвемъ двло съ естественной смертью. А между тёмъ здёсь просто — заразная смертельная бользнь, причиненная паразитическимъ грибкомъ.

Что касается эфемеръ, то всякое предположеніе объ острой эпидеміи должно бытъ исключено. Изслёдованія, сдёланныя нами по этому поводу, доказали обратное. У умирающихъ поденокъ не развивается никакихъ микробовъ, которымъ могла бы быть приписана смерть. Послёднюю, слёдовательно, приходится считать естественной, зависящей отъ организма, отъ самого внутренняго существа этихъ насёкомыхъ. Среди клётокъ, входящихъ въ составъ тёла поденокъ, нётъ недостатка въ фагоцитахъ. Не имъ ли слёдуетъ приписать быструю смерть насёкомыхъ, которая можетъ быть вызвана опустошеніями фагоцитовъ въ органахъ и въ благородныхъ тканяхъ? Тщательное микроскопическое изслѣдованіе не обнаружило никакихъ доказательствъ въ пользу такой гипотезы. Какъ разъ наоборотъ. Всѣ органы, сохраненные при наилучшихъ техническихъ условіяхъ, представляютъ свою нормальную структуру. Мозгъ, нервные центры вообще, какъ и мускулы и другіе органы, не обнаруживаютъ никакихъ слѣдовъ того разрушенія фагоцитами, на которое было указано какъ на общее правило при старческой дегенераціи. Поэтому въ этомъ несомнѣнномъ примѣрѣ естественной смерти не можетъ быть вопроса о пагубномъ вмѣшательствѣ макрофаговъ.

Нѣкоторые ученые полагаютъ, что столь. быстрая смерть поденокъ и иныхъ насѣкомыхъ объясняется истощеніемъ, претерпѣваемымъ ими вслѣдствіе быстрой кладки яицъ и выдѣленія мужскихъ элементовъ. При этомъ могло бы происходить нѣчто подобное послѣ-операціонному потрясенію, вслѣдствіе котораго иногда погибають оперированные больные. Гипотеза эта однако недопустима: рядомъ съ поденками, совершившими половое отправленіе, такъ же внезапно умираеть множество вовсе не оплодотворявшихъ самцовъ. У эфемеръ всегда значительно большее количество самцовъ, чѣмъ самокъ; многіе поэтому не могуть быть подвержены половому потрясенію, такъ какъ они не выпоражнивали вовсе своихъ органовъ воспроизведенія, что́ не мѣшаетъ имъ однако умирать вмѣстѣ съ остальными.

Въ этомъ примъръ естественной смерти нельзя было установить, одновременно ли умираютъ всъ ткани. Весьма въроятно однако, что первыми умираютъ клътки нервныхъ центровъ, что́ обусловливаетъ смертъ остального организма. Вопросъ этотъ требуетъ еще подробнаго изученія.

Смерть настигаеть эфемеръ въ любовное время, въ минуту удовлетворенія ихъ полового инстинкта. Было бы очень интересно знать, что могуть ощущать эти существа, умирая во время акта воспроизведенія.

Такъ какъ, само собой разумѣется, невозможно вполнѣ рѣшить этотъ вопросъ, — приходится удовлетвориться нѣсколькими фактами, относящимися къ нему.

Всѣ эфемеры, не только тѣ, которыя живуть незначительное число часовъ, но даже живущія по нѣскольку дней (какъ, напримѣръ, Хлоэ, Chloë) очень легко даютъ себя изловить. Ихъ не зачѣмъ схватывать невзначай или ловить сѣткой, какъ мухъ, осъ и столько другихъ насѣкомыхъ. Поденокъ можно просто взять пальцами, такъ какъ онѣ не обнаруживають никакого сопротивленія, никакого желанія улетѣть или бѣжать, несмотря на присутствіе двухъ или четырехъ крыльевъ и 6 ногъ. Фактъ этотъ не единственный среди насъкомыхъ. Многія другія такъ же легко даютъ себя поймать. Таковы крылатые муравьн, травяныя вши и т. д. Но въ то время, какъ послёднія въ теченіе всей жизни никогда не избъгаютъ враговъ, поденки въ личиночномъ состояніи очень нугливы. Когда ихъ хотятъ поймать среди водяныхъ растеній, гдё онѣ прячутся, — онѣ тотчасъ чувствуютъ приближеніе трубочки и очень быстро убѣга-



Фиг. 20 Личинка эфемеры (Chloe rufulum).

ють. Иногда ловля этихъ насёкомыхъ требуеть большой ловкости и терпёнія (фиг. 20). Ихъ жизненный инстинкть, чувство самосохраненія обнаруживаются поспёшнымъ бёгствомъ. Между тёмъ очевидно, что у взрослой поденки инстинкть этотъ исчезаеть. Если трогать ее, то иногда она удаляется, но не улетаетъ, несмотря на большое развитіе органовъ движенія и слабый вёсъ тёла, который уменьшенъ кромѣ того присутствіемъ воздуха, наполняющаго кишечникъ вмёсто пищи. Всего чаще, если тронуть

эфемеру, то она, даже не отдаляясь, безъ сопротивленія даеть себя взять.

Мы не имѣемъ никакого права утверждать, чтобы жизненный инстинкть личинки уступилъ мѣсто у взрослой поденки инстинкту естественной смерти; но приходится допустить однако, что у нея жизненный инстинкть исчезъ. Невозможно объяснить несопротивленіе окрыленныхъ эфемеръ недостаточностью какихъ-нибудь органовъ чувствъ. Въ самомъ дѣлѣ: онѣ не только сохраняють тѣ глаза, которыми обладали въ личиночномъ состояніи, но самцы пріобрѣтають еще пару огромныхъ глазъ, нужныхъ имъ для отысканія самки во время быстраго полета въ сумеркахъ заходящаго солнца. Органы осязанія также очень развиты у поденокъ во всѣхъ возрастахъ. И однако, несмотря на это высшее развитіе, взрослыя эфемеры остаются равнодушными передъ непріятелемъ.

Вовсе не случайно пришлось намъ выбрать лучшій примъръ естественной смерти именно среди насъкомыхъ. Этоть отрядъ животныхъ отличается большой прочностью клъточныхъ элементовъ и соотвътственнымъ отсутствіемъ обновленія тканей. Въ этомъ отношеніи насъкомыя походятъ на высшихъ животныхъ и человъка. Нервныя клътки ихъ очень обособлены и способны выполнять намболъе высокія функціи, среди которыхъ первое мъсто занимаютъ исихическія. Но хорошо одаренные съ функціональной точки зрънія, элементы эти неспособны возобновляться. Было сдълано очень много опытовъ въ этомъ направленіи и оказалось, что въ то время какъ у холоднокровныхъ позвоночныхъ годовной и спинной мозгъ съ ихъ нервными клѣтками способны возобновляться, у млекопитающихъ только въ исключительныхъ случаяхъ наблюдается нѣкоторая степень регенераци клѣтокъ нервныхъ центровъ.

Поэтому всего скорѣе можно бы ждать примѣровъ естественной смерти у животныхъ, стоящихъ на высшихъ ступеняхъ органическаго міра, какъ у человѣка. Но здѣсь мы не находимъ столь доказательнаго примѣра, какъ среди насѣкомыхъ, у поденокъ. Уже было упомянуто выше, что по крайней мѣрѣ огромное большинство случаевъ смертей отъ старческаго истощенія, принимаемыхъ за естественную смерть, надо относить на счетъ случайныхъ причинъ, особенно на счетъ заразныхъ болѣзней стариковъ (воспаленіе легкихъ, почекъ и т. д.). Тщательное изслѣдованіе тканей подтверждаетъ этотъ выводъ.

Частое разрушеніе благородныхъ клѣтокъ фагоцитами точно также указываетъ скорѣе на насильственный процессъ, чѣмъ на естественную смерть, подобную той, которая наблюдается у взросимхъ поденокъ.

Итакъ, естественная смерть у человѣка скорѣе потенціальна, чѣмъ дѣйствительна. Старость, не будучи физіологическимъ явленіемъ, представлаетъ болѣзненные признаки. При этихъ условіяхъ неудивительно, что она приводитъ только къ случайной смерти. Въроятно, однако, что и естественная смерть все же иногда наступаетъ въ очень старомъ возрастѣ.

Часто старались опредёлить границу человёческой жизни. При этомъ Флурансз<sup>1</sup>) основывался на продолжительности роста. Предположивъ, что періодъ этотъ соотвътствуетъ <sup>1</sup>/<sub>8</sub> всей жизни, онъ выводить, что послёдняя у человёка должна длиться 100 лёть. А такъ какъ столётніе люди очень рёдки, то всё смертные случаи до этого возраста надо считать преждевременными и случайными. Но правило Флуранса произвольно, и ничто не доказываеть его справедливости. Вѣроятно, въ родѣ людскомъ предѣлъ жизни не такъ постояненъ, какъ у поденокъ, и поэтому невозможно ограничить его какой-нибудь цифрой. Въ большинствъ случаевъ онъ долженъ былъ бы быть гораздо выше 100 лётъ и только въ исключительныхъ случаяхъ могъ бы спускаться ниже этой границы. Относительно возраста естественной смерти должны существовать такія же колебанія, какъ наблюдаемыя при половой зрълости. Хотя наступленіе послёдней подчинено нёкоторымъ правиламъ, тёмъ не менье наблюдаются большія или меньшія отклоненія относительно средняго возраста его появленія.

<sup>1)</sup> De la longevité humaine 2-me éd. Paris. 1885.

Патологическій характерь человіческой старости должень быль нарушить также и все, касающееся естественной смерти. Поэтому пока совершенно невозможно дать себі отчета въ особенностяхь послідней. Какъ извістно, нікоторые органы и ткани могуть сохранять жизненность нісколько времени послі смерти. Даже черезь 30 часовь послі сметри оть заразной болізни сердце, удаленное изъ человіческаго трупа и поставленное въ опреділенныя условія, можеть еще ожить и сокращаться нікоторое время. Білые кровяные шарики, сімянныя тіла и мерцательные волоски трупа могуть еще двигаться. То же ли наблюдается и въ столь рідкихъ случаяхъ естественной смерти? Одно будущее разъяснить это.

Наиболёе важный вопросъ, связанный съ естественной смертью, слёдующій. Сопровождается ли она у человёка исчезновеніемъ жизненнаго инстинкта и появленіемъ новаго, инстинкта смерти? Наблюдается ли въ этомъ случаё аналогія съ естественной смертью, у поденокъ? Легко понять, что на это нельзя отвётить съ полной точностью.

Старость есть, такъ сказать, извращенное явленіе; поэтому лица, приближающіяся къ возрасту естественной смерти, только въ совершенно исключительныхъ случаяхъ сохраняютъ достаточную полноту умственныхъ способностей. Мнѣ пришлось видѣть столѣтнюю женщину, помнящую еще нѣсколько событій своей молодости. Она рѣзко высказывала желаніе жить; но умственныя способности ея были серьезно задѣты. Такъ, мозгъ ея при вскрытіи представлялъ спльную дегенерацію нервныхъ клѣтокъ на пути разрушенія макрофагами.

Мнѣ удалось получить довольно подробныя свъдѣнія относительно столѣтней женщины, жившей въ Руанѣ въ 1900 г.<sup>1</sup>). Стоило бросить взглядъ на ея портреть, чтобы убѣдиться въ томъ, что она не владѣла болѣе полнотой своихъ умственныхъ способностей. Во многихъ отношеніяхъ она была инвалидомъ. Знаменитый химикъ Шеврейль, умершій въ возрастѣ 103 лѣть, точно также не обнаруживалъ никакого желанія умереть; онъ очень желалъ жить, но умственныя способности его сильно ослабѣли.

Мы наблюдали недавно столѣтнюю старуху, рожденіе которой торжественно праздновалось въ Сотвилѣ близъ Руана<sup>2</sup>). Несмотря на то, что въ физическомъ отношеніи она еще довольно хорошо сохранилась, ся умственныя способности настолько ослабѣли, что не можетъ быть и рѣчи о развитіи у ней новой особенности, каковъ

<sup>1)</sup> Journal de Rouen, 28 сентября 1903.

<sup>2)</sup> Journal de Roueu, 21 CEHT. 1900. Georges Dubosc.

инстинкть естественной смерти. Заболѣвъ, нѣсколько лѣтъ назадъ, воспаленіемъ легкихъ, она обнаруживала несомнѣнное желаніе выздоровѣть и жить.

Вышеприведенные случаи составляють общее правило. Но бывають исключенія, требующія особеннаго вниманія. Въ упомянутой въ шестой главѣ статьѣ *Токарскаю* о страхѣ смерти, онъ приводитъ случай столѣтней женщины, державшей слѣдующую рѣчь: «если бы ты прожилъ столько же, какъ я, ты бы понялъ, что можно не только не бояться смерти, но даже желать ея и такъ же ощущать потребность умереть, какъ ощущать потребность спать». Въ этомъ глубокомъ возрастѣ появилось новое чувство, подобное потребности сна и непонятное менѣе старымъ людямъ. Очевидно, мы имѣемъ здѣсь дѣло съ инстинктомъ естественной смерти, развившимся у столѣтней старухи, достаточно сохранившей свои психическія способности.

Я очень желаль быть свидётелемь такого замёчательнаго инстинкта у кого-нибудь изъ того значительнаго числа старыхъ людей, которое мнё удалось наблюдать. Но всё, на кого мнё указывали, какъ на будто бы имёющихъ его, при ближайшемъ изслёдованіи оказывались совершенно иначе настроенными. Однё были старыя больныя, уставшія страдать; онё предпочитали смерть своей страдальческой жизни, но еще болёв желали бы выздоровёть, чтобы спокойно жить. Когда имъ говорили о возможности выздоровленія, онё обнаруживали явные признаки удовольствія и проникались надеждами.

Произведенныя мною изслёдованія въ пріютахъ стариковъ дали одни отрицательные результаты въ этомъ отношеніи. Никто въ нихъ не проявлялъ ни малёйшаго инстинкта смерти. Зато черезъ посредство доктора Фовель я узналъ о фактё, который можетъ быть помёщенъ рядомъ съ наблюденіемъ Токарскаго. Дёло касается старухи, здоровье и средства которой были вполнё удовлетворительны и которая передъ смертью обнаруживала твердое желаніе умереть; она высказывала его совершенно въ такомъ же духѣ, какъ и столётняя старуха Токарскаго. Только Фовель имѣлъ дѣло съ женщиной, достигшей всего 85 лѣтъ. Если, что весьма вѣроятно, это второй примъръ инстинкта естественной смерти, то приходится заключить, что онъ можетъ развиваться въ очень различные возрасты, подобно половому инстинкту.

Въ своихъ поискахъ за примѣрами инстинкта смерти мы обратились къ довольно общирному сборнику Лежонкура<sup>1</sup>). Но свѣдѣнія

<sup>1)</sup> Galerie des centenaires anciens et modernes. Paris, 1842.

этого автора относятся преимущественно къ образу жизни столѣтнихъ людей и очень неполны въ томъ, что относятся къ ихъ послъднимъ мгновеніямъ.

Въ Библіи упоминается о часто встрвчавшихся въ ть отдаленныя времена людяхъ, которые достигали стольтняго возраста вполнъ хорошо сохранившимися <sup>1</sup>). Въ Библін встрѣчаются также нѣкоторыя указанія, которыя могуть быть истолкованы въ смысл'є инстинита естественной смерти. Воть какъ описана смерть некоторыхъ патріарховъ. Жизнь Авраама длилась 175 лёть. Утративъ силы, онъ умерь въ счастливой старости, старцемъ и насыщенныма своими онями. Исаакъ жилъ 180 летъ. Утративъ силы, онъ умеръ старикомъ и насышенныма жизнью. Іовъ жиль 140 леть. Онь увидаль сыновей своихъ и сыновей ихъ до четвертаго поколёнія. Затёмъ онъ умерь старыма и насыщенныма жизнью. Въроятно, что чувство, выражаемое насыщеніемъ жизни, такъ странно звучащимъ для насъ, не что иное какъ инстинкть естественной смерти, развитый у достаточно хорошо сохранившихся стариковъ, достигшихъ 140-180 лёть. Изъ описанія другихъ смертей слёдуеть, что это библейское выражение не есть простая формула, относящаяся къ смерти знаменитыхъ мужей. Такъ, объ Изманлѣ говорится, что онъ жилъ 137 лёть, послё чего онъ утратиль силы и умерь и быль взять къ своимъ народамъ. Яковъ жилъ въ Египтъ 17 летъ. Жизнь его длилась 147 лёть. Аврону было 123 года, когда онъ умеръ на горѣ Горъ. Моисей умеръ 120-ти лѣтъ; зрѣніе его не ослабѣло, и бодрость не изсякла.

Во всёхъ этихъ примёрахъ рёчь идетъ о старцахъ, изъ которыхъ всего одинъ достигъ свыше 140-лётняго возраста, когда началъ появляться инстинктъ смерти.

Намъ должно казаться совершенно удивительнымъ и почти невѣроятнымъ, что у человѣка можетъ развиться инстинктъ естественной смерти, до того проникнуты мы совершенно обратнымъ жизненнымъ инстинктомъ. Изъ всего, приведеннаго въ шестой главѣ, становится несомнѣннымъ, что какъ желаніе жить, такъ и страхъ смерти не что иное, какъ проявленіе инстинкта, очень глубоко укорененнаго въ человѣческой природѣ. Онъ сравнимъ съ инстинктомъ голода, жажды, сна, движенія, половой и материнской любви.

Инстинкты же эти могуть переходить изъ крайности въ крайность.

Всёмъ извёстны тё преданность и забота, которыя проявляются самками относительно ихъ потомства. Нётъ жертвы, на которую



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Быть можеть, эта долговёчность многихъ патріарховъ, приводящая къ появленію инстинкта естественной смерти, была причиной малаго развитія идеи будущей жизни въ религіи древнихъ Іудеевъ (см. гл. VII).

не были бы способны эти матери для охраненія жизни и благоденствія своихъ дётенышей. Это и есть проявленіе материнскаго инстинкта, одного изъ самыхъ сильныхъ, который можно наблюдать. А между тёмъ такая нёжная и преданная любовь длится только, пока дётеныши безпомощны. Какъ только они начинаютъ быть самостоятельными, привязанность матери обращается въ равнодушіе и даже въ ненависть и враждебность.

Тѣ же матери вновь ощущають нѣжность къ своему новому поколѣнію дѣтенышей, — такъ что происходить періодическое измѣненіе материнскаго инстинкта.

Новорожденный ребенокъ инстинктивно наслаждается женскимъ молокомъ, которое кажется ему единственной въ мірѣ вкусной пищей. При первомъ проявленіи своихъ чувствъ онъ обнаруживаетъ полное удовольствіе во время сосанія. Но инстинктъ этотъ сохраняется только въ періодъ кормленія грудью. Какъ только ребенокъ начинаетъ употреблять всякую другую пищу, онъ становится равнодушнымъ къ женскому молоку и кончаетъ тѣмъ, что ощущаетъ даже родъ отвращенія къ нему, которое можетъ длиться въ теченіе всей остальной жизни. Большинство взрослыхъ людей, которымъ я предлагалъ женское молоко, не хотѣли даже попробовать его, — такимъ отвратительнымъ казалось оно имъ. А между тѣмъ вкусъ его самъ по себѣ вовсе не имѣетъ ничего непріятнаго. Здѣсь также мы имѣемъ дѣло съ временнымъ и измѣнчивымъ инстинктомъ.

Дътямъ часто случается наъсться слишкомъ много какихъ-нибудь сластей, послъ чего онъ не только не прельщаютъ ихъ больше, а наоборотъ, вызываютъ глубочайшее отвращение, которое можетъ сохраниться на всю жизнь.

Говорять, что когда въ кондитерскую поступають дёти въ обученіе, то вначалё имъ позволяють ёсть сколько угодно сластей. Черезъ короткое время у нихъ развивается глубокое отвращеніе къ этимъ вещамъ, столь сильно прельщавшимъ ихъ вначалё.

Какъ мать, обожающая своихъ дѣтей, такъ и ребенокъ, обожающій сласти, не легко поймутъ, какъ можетъ случиться, чтобы мать возненавидѣла свое потомство, а подмастерье кондитерской ощущалъ отвращеніе при видѣ сластей.

Точно также человъчество, столь сильно жаждущее жить, легче повърить въ безсмертіе, чъмъ въ переходъ жизненнаго инстинкта въ инстинкть смерти. Послъдній, очевидно, въ потенціальной формъ, гнъздится въ природъ человъческой. Если бы циклъ жизни людской слъдовалъ своему идеальному, физіологическому ходу, то инстинктъ естественной смерти появлялся бы своевременно — послъ нормальной жизни и здоровой, продолжительной старости.

Digitized by Google

Вёроятно, этоть инстинкть должень сопровождаться чуднымь ощущеніемь, лучшимь, чёмь всё другія ощущенія, которыя мы снособны испытывать. Быть можеть, тревожное исканіе цёли человёческой жизни и есть нечто иное, какь проявленіе смутнаго стремленія къ ощущенію наступленія естественной смерти. Въ немъ должно быть нёчто сходное съ неопредёленными чувствами молодыхъ дёвственниць, предшествующими настоящей любви.

Въ дъйствительности жизнь наша съ самаго начала претерпъваетъ пагубное вліяніе дисгармоній человъческой природы. Вліяніе это становится все большимъ и большимъ въ теченіе нашего существованія и приводитъ къ разстроенной патологической старости. Нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что при этихъ условіяхъ люди не ощущаютъ ни желанія состариться, ни инстинкта смерти. Старики, несмотря на свою привязанность къ жизни, не въ состояніи ощущать всей ея прелести и умираютъ со страхомъ, не узнавъ, что такое инстинктъ смерти.

Ихъ можно сравнить съ женщинами, вышедшими замужъ раньше развитія своей половой потребности и умирающими во время родовъ, не зная, что такое настоящій любовный инстинкть. Въ прежнія времена число такихъ женщинъ было значительно. Въ нѣкоторыхъ частяхъ Абиссиніи дѣвушки выходятъ замужъ очень рано, не достигнувъ должнаго физическаго развитія. По Гассенштейну<sup>1</sup>), почти треть (30%) этихъ молодыхъ женщинъ умираетъ во время родовъ. Онѣ покидаютъ жизнь, не зная хорошенько, что такое настоящій половой инстинкть.

Успёхи культуры вообще и медицины въ очень значительной степени уменьшили число такихъ женщинъ.

Надо надъяться, что наука достигнеть такихъ же успъховъ по отношению къ инстинкту естественной смерти.

Съ прогрессомъ науки все болѣе и болѣе увеличится число людей, доживающихъ до нормальнаго появленія этого инстинкта.

(Окончаніе слъдуетъ.)

И. Мечниковъ.

Digitized by Google

1) Ploss-Batels, Das Weib. 1, p. 626.

# Современное состояніе вопроса о происхожденіи видовъ у растеній <sup>1</sup>).

Едва ли найдется какая-нибудь другая область естествознанія, которая въ большей степени привлекала бы къ себѣ вниманіе и спеціалиста-естествоиспытателя, и просто образованнаго человѣка, чѣмъ вопросъ о происхожденіи видовъ или объ образованіи новыхъ органическихъ формъ.

Въ исторіи научнаго развитія этого вопроса можно отмѣтить три періода—первый съ начала естествознанія до Дарвина, второй— Дарвиновскій и третій—современный, обозначающійся, по крайней мѣрѣ въ ботаникѣ, о которой одной только и будетъ рѣчь, въ самое послѣднее время.

Пробления о происхождение видовъ мало разрабатывалась въ первый изъ указанныхъ періодовъ, когда царила, по мёткому выраженію Сакса, догма о неизмѣняемости видовъ, находившая свое полное выражение въ извъстномъ изръчении Линнея: «species tot numeramus, quod diversae formae in principio sunt creatae». Правда, и въ то время находились отдёльные мыслители и изслёдователи. которые шли дальше своего въка и опредъленно высказывались за изменчивость органическихъ формъ. Во введени къ известной книге Дарвина «Происхожденіе видовъ» авторомъ приведенъ рядъ именъ его предшественниковъ, считавшихъ виды способными къ измѣненію. Среди нихъ самое видное м'всто занимаеть несомнівнно Жанъ Ламаркъ, одинъ изъ первыхъ и наиболее талантливыхъ провозвестниковъ ученія объ измёняемости. Его взгляды, не принятые современниками и ближайшимъ къ нему поколѣніемъ, и основанные болте на почве теоретическихъ и философскихъ представлений, чтиъ на данныхъ фактическаго изслёдованія, въ нёсколько измёненномъ

<sup>1)</sup> НЭСКОЛЬКО ДОПОЛНЕННАЯ ВСТУПИТЕЛЬНАЯ ЛЕКЦІЯ, ЧИТАНВАЯ ВЪ ХАРЬКОВСКОМЪ УНИверситетъ 17 сент. 1903 г.

и дополненномъ видѣ воскресли вновь въ формѣ стройнаго ученія — такъ называемаго *неоламаркизма*, проповѣдываемаго цѣлымъ рядомъ талантливыхъ современныхъ ученыхъ.

Появленіе въ свътъ «Происхожденія видовъ» Дарвина сразу выдвинуло на первый планъ этотъ спеціальный и уже почти рѣшенный вопросъ и сдълало его центромъ, вокругъ котораго группируются главныя теченія философской мысли въ естествознаніи вотъ уже около полустолътія. Этого мало. Принципы и обобщенія, выдвинутые этой книгой, имъли вліяніе далеко не на одно естествознаніе, но и на цълый рядъ общественныхъ и другихъ наукъ.

Первый и главнѣйшій результать, вытекающій изъ работь Дарвина, заключается въ томъ, что имъ была безусловно доказана способность видовъ къ измѣненію и сдѣлано весьма вѣроятнымъ происхожденіе всего органическаго міра отъ одного общаго корня. Всѣ изслѣдованія, возбужденныя Дарвиновымъ ученіемъ, постоянно доказывають справедливостъ этого положенія, возводя его на степень несомнѣнной истины.

Дарвиномъ къ тому же было дано объясненіе и указанъ путь происхожденія новыхъ формъ. Всё виды измёнчивы; эти измёнененія, правда, крайне незначительныя, повторяются однако постоянно и въ самыхъ разнообразныхъ направленіяхъ. Вотъ первый факторъ эволюціи. Подъ вліяніемъ борьбы за существованіе второго фактора мелкія полезныя измёненія закрёпляются; они передаются потомству и въ послёдующихъ поколёніяхъ, слагаясь и увеличиваясь, производятъ новыя формы, настолько уже отличающіяся отъ прежнихъ, давшихъ имъ происхожденіе, что должны разсматриваться сначала, какъ новыя разновидности, а затёмъ какъ новые виды.

Промежуточныя формы, какъ менѣе приспособленныя, вымираютъ и не сохраняются, и виды, хотя и происходящіе отъ общихъ предковъ, становятся удаленными другъ отъ друга по своимъ признакамъ.

Итакъ, суммированіе мелкихъ измѣненій или отборъ подъ вліяніемъ борьбы за существованіе — вотъ общій выводъ ученія Дарвина или основные принципы дарвинизма. Правда, самъ Дарвинъ не отрицалъ и другой возможности образованія новыхъ формъ путемъ внезапнаго или рѣзкаго измѣненія первоначальной исходной формы, но придавалъ такимъ измѣненіямъ лишь второстепенное значеніе, а большинство послѣдователей его отрицало ихъ вполнѣ.

Если первое изъ обобщеній Дарвина стало съ техъ поръ истиной, то того же нельзя сказать о предложенныхъ Дарвиномъ объ-

٦

ясненіяхъ органической эволюціи. Ботаники, особенно въ послѣднее время, не могутъ удовлетвориться принципами дарвинизма, и на его мѣсто выступаютъ постепенно новыя гипотезы и отодвигаютъ собственно дарвинизмъ настолько на задній планъ, что Мюнхенскій профессоръ Гёбель, одинъ изъ самыхъ выдающихся современныхъ ботаниковъ, могъ сказать въ одной изъ своихъ рѣчей о приспособляемости у растеній, что едва ли найдется въ Германіи хотя одинъ ботаникъ, который былъ бы дарвинистомъ.

Интересъ къ эволюціонной проблемѣ сильно возросъ въ послѣднее время, и кромѣ большихъ спеціальныхъ изслѣдованій, посвященныхъ этому вопросу, многочисленные ученые избираютъ темой для своихъ рѣчей — современное состояніе эволюціонной теоріи, сопоставляя въ нихъ фактическій матеріалъ съ господствующей гипотезой, главнымъ образомъ съ дарвинизмомъ.

I.

Прежде чёмъ разбирать существеннёйшія изъ эволюціонныхъ гипотезъ, остановимся на тёхъ признакахъ, которыми растенія отличаются другъ отъ друга и измёняемость которыхъ ведетъ къ образованію новыхъ формъ. Одни изъ этихъ признаковъ являются въ высокой степени постоянными и устойчивыми, и ихъ никакъ нельзя поставить въ непосредственную зависимость отъ внёшнихъ условій. Они остаются постоянными при перемёнё внёшнихъ условій. Нэгели, извёстный ботаникъ и философъ второй половины XIX вёка, первый обратилъ на нихъ вниманіе, выдёлилъ ихъ среди другихъ признаковъ и назвалъ ихъ признаками организаціи. Они характеризують высоту организаціи даннаго растенія и иногда называются специфическими или морфологическими признаками.

Другіе признаки могуть быть названы признаками приспособленія. Изучая ихъ, можно уб'едиться, что они изм'еняются въ зависимости оть внёшнихъ условій и являются прямымъ приспособленіемъ къ опредёленнымъ факторамъ.

Большинство признаковъ, характеризующихъ семейства, родъ, много видовыхъ принадлежитъ къ первой группѣ— признакамъ организаціи. Иногда сюда могутъ быть также отнесены нѣкоторыя расовыя и даже индивидуальныя особенности; многіе, однако, видовые признаки и большинство расовыхъ и индивидуальныхъ относятся ко второй категоріи— признакамъ приспособляемости.

Разницу между этими двумя родами признаковъ лучше всего

Digitized by Google

пояснить на примъръ. Ботаникамъ хорошо извъстно растеніе-Gentiana acaulis. Оно характеризуется цвъткомъ съ чашечкой, состояшей изъ пяти долекъ, и такимъ же вънчикомъ, особеннымъ почкосложениемъ вѣнчика андроцеемъ, состоящимъ изъ 5 тычиновъ, двугнѣздной завязью, супротивнымъ листорасположеніемъ, формой пыльцевыхъ зеренъ и т. п. организаціонными признаками. Они встръчаются у всъхъ индивидуумовъ Gentiana acaulis, живущихъ при самыхъ разнообразныхъ условіяхъ. Напротивъ, величина цвътка, длина стебелька, соединение листьевъ въ прикорневую розетку должны считаться признаками приспособленія, такъ какъ они встрьчаются у многихъ другихъ растеній, обитающихъ при одинаковыхъ внѣшнихъ условіяхъ. Не всегда однако легко отличить признаки организации отъ признаковъ приспособленія, и часто нужны продолжительные опыты и наблюденія, чтобы отделить одни изъ этихъ признаковъ отъ другихъ. Наконецъ, одни изъ растеній обладають преямущественно организаціонными признаками, какъ, напр., нашъ орлякъ Pteridium aquilinum, папоротникъ, встрѣчающійся почти по всему земному шару и всюду удерживающий одни и тв же признаки. Другія растенія, напротивь того, обладають большимъ количествомъ признаковъ приспособленія, образуя массу разнообразныхъ формъ, какъ, напр., наши ястребинки (Hieracium), лапчатки (Роtentilla), малины (Rubus) и т. д.

Тѣ и другіе признаки могуть измѣняться, и ихъ измѣненіе ведеть къ образованію новыхъ формъ. Мы уже ознакомились съ основными положеніями дарвинизма, разсмотримъ другія гипотезы, объясняющія происхожденіе новыхъ формъ, и начнемъ съ измѣненія признаковъ организаціи.

Кернеръ, извѣстный авторъ «Жизни растеній», выдвинулъ какъ общую причину возникновенія новыхъ формъ—скрещиваніе между двумя различными видами. Такіе случаи образованія новыхъ формъ возможны теоретически, они осуществимы и въ дѣйствительности; нельзя только придавать имъ особаго значенія, такъ какъ они принадлежатъ къ сравнительно рѣдкимъ явленіямъ. Прежде всего необходимо отмѣтить, что большая часть низшихъ споровыхъ растеній не имѣетъ полового воспроизведенія, и потому скрещиваніе не можетъ въ этомъ случаѣ давать начало новымъ формамъ; слѣдовательно, происхожденіе видовъ у низшихъ и высшихъ растеній должно идти разными путями, что въ очень сильной степени умаляетъ значеніе скрещиванія, какъ общаго фактора органической эволюци. Но все же можно подыскать много примѣровъ, согласно указывающихъ на извѣстное значеніе скрещиванія для образованія новыхъ растительныхъ формъ. Особенно сильно его вліяніе, когда оно соединено съ искусственнымъ или естественнымъ отборомъ. который закрёпляеть появившіяся вновь отличія. Практики-культиваторы могуть привести рядъ примъровъ возникновенія новыхъ формъ путемъ гибридизации. Различные сорта петуний, вербенъ, фуксій, бегоній, примуль произошли путемь скрещиванія и размножаются посредствомъ съмянъ. То же встръчается и въ цикомъ состоянии. Научно изученные разнообразные виды тюльпановъ, малинъ, мятъ доказываютъ несомнѣнно, что многіе виды ихъ произошли путемъ скрещиванія между другими дикорастущими видами. Иногда происхождение такихъ новыхъ видовъ удается установить только путемъ тщательнаго наблюденія и опыта, що такой степени старые признаки родоначальныхъ формъ скрыты въ новомъ видѣ. Такъ, въ швейцарскихъ Альпахъ встрёчается одинъ видъ рода Sempervivum (молодила) S. rhaeticum, который производить впечатлѣніе самостоятельнаго вида. Но тщательное наблюденіе, соединенное съ опытами, показываеть, что этоть видъ произошель путемъ скрещиванія S. arachnoideum съ S. alpinum.

Однако, несмотря на то, что можно подыскать нѣкоторое количество примѣровъ возникновенія новыхъ видовъ путемъ скрещиванія, значеніе этого фактора эволюціи не должно ставить слишкомъ высоко, такъ какъ, кромѣ сравнительной рѣдкости его осуществленія, наблюденіями установлено, что многіе гибриды являются неспособными къ половому воспроизведенію.

Отборъ является другимъ моментомъ, который обусловливаетъ появление новыхъ формъ въ растительномъ царствѣ. Но его значеніе должно быть очень ограничено. Трудно найти хотя бы одинъ примѣръ возникновенія въ дикома состояніи новыхъ формъ путемъ накопленія мелкихъ благопріятныхъ признаковъ. Наобороть, этоть факторъ инветь все свое значение для образования культурныхъ расъ растений. Человѣкъ подмѣчаетъ нужныя ему особенности воздёлываемыхъ растеній, тщательно отбираеть ихъ, допускаетъ къ дальныйшему размножению только особей наиболье типичныхъ и такимъ образомъ воспроизводитъ новыя расы. Но до сихъ поръ не извъстно, какъ кажется, съ достовърностью ни одного случая возникновенія вышеупомянутымъ способомъ новыхъ формъ въ дикой природѣ. Есть примѣры, которые съ перваго взгляда могуть быть объяснены лишь съ точки зрвнія естественнаго отбора, но болве близкое знакомство съ ними обнаруживаеть и въ этихъ случаяхъ вибшательство человъка. Описанный въ недавнее время Веттштейномъ такъ называемый «сезонный диморфизмъ» у растеній можеть служить нрекрасной иллюстраціей такого безсознательнаго отбора, производимаго человѣкомъ. Подъ именемъ сезоннаго диморфизма на-

туралисты вслёдъ за Уэллесомъ понимають рёзкое морфологическое отличіе между индивидуумами различныхъ генерацій, развивающихся въ различное время года. Даже одинъ и тотъ же индивидуумъ можеть обнаружить сезонный диморфизиь, образуя лётнюю и зимнюю формы. Зоологія знаеть массу такихъ примёровъ. Стоить только вспомнить льтнюю и зимнюю окраску у зайдевь или куропатокъ. Среди растеній ихъ существуеть также большое количество. Веттштейномъ были изучены некоторые виды двухъ диморфныхъ родовъ — Gentiana (горечавка) и Euphrasia (очанка), которыя являются въ двухъ рѣзко отличимыхъ другъ отъ друга формахъ-рано и поздно цвётущей. Посёявъ въ ботаническомъ саду въ Прагъ сѣмена этихъ растеній, изслѣдователь могъ замѣтить, что раннія формы быстро развивали свои сравнительно слабые вегетативные органы и цвѣтки. Позднія формы развивались медленно; ихъ быстро заглушала окружающая трава, и растение зацвѣтало лишь въ концѣ лѣта. Однако, стоило скосить траву вокругъ медленно развивавшихся растеній и дать имъ больше свободы и свъта, чтобы они вскорѣ зацвѣтали. Изучая эти формы, мы несомнѣнно видимъ, что однѣ изъ нихъ приспособились къ условіямъ вегетаціи въ раннее время, другія же въ болье позднее. Формующимъ факторомъ былъ сѣнокосъ, который съ древнѣйшихъ временъ производится на тѣхъ лугахъ, гдѣ встрѣчаются эти формы. Отсюда Веттштейнъ заключаеть, что однѣ формы приспособились завершать свой цикль развитій до наступленія сѣнокоса, другія же послѣ его окончанія. Эти особенности должны были закрѣпиться вслѣдствіе продолжающагося вліянія даннаго фактора. Итакъ, вліяніе человѣка несомнѣнно сказывается и на выработкъ, по крайней мъръ у растеній, такихъ приспособлений, какъ сезонный диморфизмъ, легко объяснимый съ перваго взгляда съ точки зрвнія естественнаго отбора.

Гораздо чаще варіація происходять въ природѣ скачками или *гетерогенетически*, согласно съ взглядами Кёлликера и Коржинскаго. Въ работѣ, опубликованной передъ смертью, Коржинскій изложилъ сущность теоріи гетерогенеза и показалъ на многихъ примѣрахъ значеніе его для образованія новыхъ формъ у растеній. Цѣлый рядъ новыхъ разновидностей появился внезапно, а не вслѣдствіе дѣйствія естественнаго отбора. Такъ, въ 1855 году внезапно возникла Robinia Pseudacaccia forma monophylla; въ 1839 г.— Berberis vulgaris forma atrorubens. Такихъ примѣровъ можно было бы привести цѣлый рядъ, что и дѣлаетъ Коржинскій въ своей работѣ. Не только въ садовой практикѣ, но и въ природѣ, при естественныхъ условіяхъ наблюдается внезапное появленіе новыхъ формъ, повидимому, внѣ всякой зависимости отъ видимыхъ условій. Такія гетерогенетическія измѣненія можеть испытать не только весь организмъ, но и его отдѣльныя части, и если онѣ способны къ размноженію, то могуть дать начало новымь формамь. Коржинскій называеть это явление почковой варіацией, если діло касается образованія новой формы поб'єювь, или же болье общимь именемъчастичныма гетерогенезома. Веттштейнъ приводить одинъ очень демонстративный примъръ такого частичнаго гетерогенеза, давшаго начало новымъ формамъ. Среди экземпляровъ растенія Sedum reflexum (очитокъ) ему удалось найти одинъ, имѣвшій фасціированную. т.-е. сплющенную и плоскую вътвь. Отдъливъ вътвь отъ материнскаго организма, ему удалось заставить ее укорениться и размножить вегетативнымъ путемъ. Нѣкоторые изъ молодыхъ экземпляровъ зацвѣли, дали сѣмена, изъ которыхъ развились прекрасно фасціярованные экземпляры Sedum, т.-е. новая форма вполнѣ закрѣпилась наслѣдственно. Такихъ примѣровъ можно было бы привести много, и всѣ они доказывають, что образованію новыхъ формъ въ природѣ путемъ гетерогенеза принадлежитъ очень видная роль.

Отвергая значеніе отбора, Коржинскій придерживается совершенно иного взгляда на борьбу за существованіе, чёмъ дарвинисты: «Борьба за существованіе и связанный съ ней отборъ есть факторъ, ограничивающій полученныя формы и пресёкающій дальнёйшія варіація, но ни въ какомъ случаё не содёйствующій полученію новыхъ формъ. Это есть начало, враждебное эволюціи. Эволюцію организмовъ, — заканчиваетъ Коржинскій сравненіе своей теоріи съ основами дарвинизма, — невозможно объяснить чисто механическимъ путемъ. Чтобы понять происхожденіе высшихъ формъ изъ низшихъ, необходимо допустить существованіе въ организмахъ особой тенденціи прогресса, тёсно связанной или тождественной съ тенденціей измёнчивости и ведущей организмы, насколько позволяютъ условія, къ совершенствованію».

Наконецъ, теорія мутаціи, развиваемая извѣстнымъ голландскимъ ботаникомъ, де-Фризомъ, въ своихъ конечныхъ результатахъ совпадаетъ съ теоріей гетерогенеза. Подобно этой послѣдней, мутаціонная теорія предполагаетъ внезапное появленіе новыхъ признаковъ, ведущихъ къ образованію новыхъ формъ. Являясь весьма детально разработанной ея авторомъ, мутаціонная теорія позволяетъ широко раздвинуть рамки наблюденія надъ процессомъ видообразованія и вмѣстѣ съ тѣмъ придти къ цѣлому ряду выводовъ капитальной важности, которые начинаютъ собой новую эру въ изученіи вопроса о происхожденіи органическихъ формъ. Было бы крайне затруднительнымъ сколько-нибудь подробно ознакомить читателя въ этомъ Резюмируя теперь эту часть нашего изложенія, мы можемъ сказать, что образованіе новыхъ формъ, характеризующихся новыми признаками организаціи, можеть зависѣть оть разныхъ условій. Въ природѣ первое и преобладающее мѣсто принадлежить гетерогенезису; значительно рѣже обусловливаеть появленіе новыхъ признаковъ скрещиваніе. Наконецъ, теоретически возможенъ естественный отборъ, но врядъ ли вліяніе его значительно въ дикой природѣ. Въ культурѣ искусственный отборъ, скрещиваніе и гетерогенезисъ являются дѣятельными факторами, ведущими къ выработкѣ новыхъ признаковъ организаціи.

### II.

Перейдемъ теперь къ другой группѣ признаковъ — къ признакамъ приспособленія.

При первомъ съ ними знакомствѣ наблюдателя поражаетъ ихъ цѣлесообразность, и не подлежитъ сомнѣнію, что они являются сравнительно позднимъ пріобрѣтеніемъ организма. При ихъ объясненіи посредствомъ трехъ вышеуказанныхъ факторовъ мы наталкиваемся на большія затрудненія.

Врядъ ли возможно объяснить возникновеніе приспособленія посредствомъ скрещиванія двухъ разныхъ формъ. Опыты Менделя, де-Фриза, Корренса и др. показали, что расовые гибриды постепенно и закономърно возвращаются къ своимъ первоначальнымъ типамъ. Появленіе приспособленій возможно объяснить и путемъ гетерогенеза, но тогда бы пришлось приписать случаю слишкомъ широкое поле дѣятельности и цѣлесообразность объяснять счастливою случайностью. И хотя возможность возникновенія путемъ гетерогенеза нѣкоторыхъ случаевъ приспособленія можетъ считаться доказанной, но значеніе его весьма ограничено при выработкѣ приспособленій.

Двѣ теоріи объясняють появленіе приспособленій: одна исходить изъ положеній дарвинизма, считая, что признаки приспособленія появились вслѣдствіе накопленія ряда мелкихъ полезныхъ особенностей путемъ отбора; другая восходить къ болѣе старымъ взглядамъ Ламарка и считаеть болѣе достовѣрнымъ объяснить появленіе проспособленій, какъ непосредственной реакціи организма на воздѣйствіе внѣшнихъ условій.

Всю совокупность признаковъ приспособленія можно раздѣлить

на двъ группы — на приспособленія прямыя и на приспособленія непрямыя.

Разницу между ними лучше всего можно понять на примърахъ. Цълый рядъ растеній характеризуется присутствіемъ различныхъ кристалловъ и эенрныхъ маслъ, которые служатъ прекраснымъ средствомъ защиты для этихъ растеній отъ пожиранія животными, главнымъ образомъ, улитками, какъ это выяснили изслъдованія Шталя. Но было бы совершенно невозможно утверждать, что данныя приспособленія возникли именно съ цълью защиты растеній отъ ихъ враговъ. Они образовались совершенно по другимъ причинамъ, — быть можетъ, въ качествъ отбросовъ при обмъ́нъ веществъ, или инымъ путемъ. Но данныя приспособленія, оказавшіяся полезными организмамъ, удержались и закрѣпились путемъ наслъ́дственности.

Такія приспособленія, конечно, нужно назвать непрямыми, прямыми же называются такія, которыя показывають измѣненія въ строеніи организма, происходящія подъ непосредственнымъ вліяніемъ внѣшнихъ условій.

Эти послёднія приспособленія и составляють главное затрудненіе для дарвинизма, который не можеть объяснить, исходя изъ своихъ положеній—отбора и борьбы за существованіе, внезапныя цёлесообразныя измёненія въ организмё, ведущія часто къ образованію новыхъ формъ.

Остановимся на выяснения этихъ прямыхъ приспособлений, составляющихъ главный оплотъ неоламаркизма.

Прежде всего необходимо показать, что въ природѣ дѣйствительно существуютъ индивидуальныя приспособленія; затѣмъ необходимо доказать и другое положеніе, что эти индивидуальныя измѣненія унаслѣдываются потомствомъ. Тогда можно дѣйствительно убѣдиться, что путемъ прямыхъ приспособленій могутъ вырабатываться новыя формы.

Весьма интереснымъ доказательствомъ перваго положенія — индивидуальной измёнчивости подъ вліяніемъ внёшнихъ условій является одинъ примёръ, заимствованный изъ экспериментальной морфологіи.

Такъ назыв. подсёменодольное колёно у подсолнечника представляеть собой слабый стебелекъ, который разрывается, если къ нему подвёсить грузъ въ 160 gr. Если же къ нему сначала подвёсить грузъ въ 150 gr. и заставить эту тяжесть дёйствовать два дня, то подсёменодольное колёно выдерживаетъ послё этого, не разрываясь, нагрузку до 250 gr. При дальнёйшемъ осторожномъ повышеніи нагрузки выносливость этого слабаго стебелька могла бы быть доведена до 400 gr. То же явленіе показали и черешки листа Helleborus niger, прочность которыхъ возросла съ 400 gr. до 3,5 kilo. Анатомическое изслѣдованіе выяснило, что въ данномъ случаѣ въ тканяхъ листового черешка развиваются особенно прочные механическіе цучки, которые обыкновенно отсутствуютъ въ нормальныхъ черешкахъ этого растенія. Подъ вліяніемъ внѣшняго фактора—силы тяжести — развилось приспособленіе, отсутствующее при обыкновенныхъ условіяхъ. Не то ли происходитъ постоянно въ природѣ при развитіи, напр., крупныхъ и тяжелыхъ плодовъ? Какаянибудь тыква имѣетъ тяжелый, въ нѣсколько кило, плодъ, висящій на сравнительно тонкомъ черешкѣ, прочность котораго увеличивается по мѣрѣ роста плода.

У нъкоторыхъ тропическихъ растеній развивается въ ткани листьевъ такъ называемая водпая ткань, содержащая большія количества водянистаго клёточнаго сока. Если же эти растенія культивировать при иныхъ условіяхъ, не требующихъ сильнаго испаренія со стороны листьевъ, то эта водная ткань значительно уменьшается. Такимъ образомъ внёшнія условія непосредственно дѣйствуютъ на измѣненіе строенія листа.

Альпійскія растенія и растенія арктическихъ странъ показывають другой весьма важный примъръ. Они характеризуются своимъ низкимъ ростомъ, сильнымъ ростомъ подземныхъ частей, густо сидящими листьями, которые часто образуютъ розетки, прилегающія къ земль.

Если стоять на точкѣ зрѣнія дарвинизма, то происхожденіе такого ойкологическаго типа горныхъ и полярныхъ растеній можно объяснить себѣ слѣдующимъ образомъ. Вмѣстѣ съ соотвѣтствующими имъ равнинными растеніями (и растеніями болѣе низкихъ широть) они образовались изъ такихъ формъ, которыя, разселяясь по горнымъ мѣстностямъ, постепенно и медленно приспособлялись къ новымъ внѣшнимъ условіямъ, удерживая путемъ наслѣдственности медленно вырабатывающіеся полезные признаки. Промежуточныя и менѣе приспособленныя формы исчезли вслѣдствіе борьбы за существованіе, а наиболѣе приспособленныя формы образовали новые виды, которыми и характеризуются альпійскія мѣстности. То же самое буквально можно повторить и для арктическихъ странъ.

Наблюденія и опыты, однако, говорять не въ пользу такого объясненія.

Извёстный французскій натуралисть Боннье собираль сёмена разныхъ растеній, происходившія оть одного экземпляра, произраставшаго въ равнинѣ, и высѣиваль ихъ одновременно и на мѣстѣ ихъ обитанія, и въ альпійскомъ саду на высотѣ 2.000 м. Изъ посѣянныхъ тамъ сѣмянъ 203 видовъ растеній, 80 видовъ погибло; они не были въ состояніи приспособиться къ новымъ условіямъ обитанія. Естественный отборъ устранилъ такимъ образомъ слабыя формы отъ необходимости измѣняться.

Наибольшія измѣненія среди другихъ растеній обнаружила земляная груша (Helianthus tuberosus), ставшая совершенно неузнаваемой при новыхъ условіяхъ обитанія. Изъ высокостебельнаго растенія, снабженнаго спиральными листьями, она превратилась въ безстебельное, съ розеткой прикорневыхъ листьевъ растеніе, вершина котораго заканчивалась сидячимъ цвѣткомъ. И другія растенія измѣнились въ очень значительной степени, и особенно важно то, что эти измѣненія произошли въ теченіе одного поколѣнія, не путемъ постепеннаго отбора вслѣдствіе борьбы за существованіе, а сразу, реагируя на воздѣйствіе внѣшнихъ условій.

Можно было бы привести еще много другихъ примѣровъ вліянія внѣшней среды на измѣненіе организмовъ, но и сказаннаго достаточно.

Не всегда реакція организма на внѣшнія условія бывають для него полезны и целесообразны, какъ это считалъ Ламаркъ. Растенія часто реагирують самымъ различнымъ образомъ на внѣшнія вліянія, все равно — будуть ли имъ полезны ть измѣненія, которыя они претерпъвають, или нъть. Если подвергнуть, напр., какоенибудь растение одностороннему освѣщению, то оно наклонится къ источнику свѣта. Это, безъ сомнѣнія, цѣлесообразная реакція организма, такъ какъ листья при этомъ принимають наиболѣе выгодное положение къ источнику свъта, необходимому для ихъ главной функція — усвоенія углерода. Но къ такому же дійствію способны и корни, растущіе обыкновенно въ земль и не нуждающіеся для своей функции въ свётё. Иногда даже тоть факторъ, которому подчинена какая - либо особенность организации, не управляеть этой особенностью. Такъ, воспроизводительные органы папоротниковъ помѣщаются на нижней сторонѣ заростка, т.-е. полового поколѣнія. Это вполнѣ понятно, такъ какъ туть они имѣють болѣе шансовъ получить капли воды, необходимыя для успѣшнаго перенесенія антерозондовъ изъ антеридія къ архегонію, т.-е. оплодотвореніе болье обезпечено. Но не влажность обусловливаеть расположение воспроизводительныхъ органовъ на нижней поверхности заростка, а свътъ. Освѣщая заростокъ снизу, можно заставить воспроизводительные органы развиться на затёненной верхней сторонё. Однако эти органы непосредственно не имъютъ никакого отношенія къ свъту, и у нѣкоторыхъ другихъ растеній они нормально развиваются на верхней сторонѣ заростка.

3

Воть еще одинь типичный примѣрь нецѣлесообразныхъ измѣненій. Вслѣдствіе укола насѣкомаго—орѣхотворки—на листьяхъ и другихъ органахъ растеній развиваются особыя образованія—галлы, построенныя очень сложно и цѣлесообразно для насѣкомаго, но не для растенія. Эти примѣры ясно показывають, что не всегда реакція организма на внѣшнія условія бываеть для него полезна и цѣлесообразна.

Міръ низшихъ организмовъ даетъ многочислепные примѣры прямыхъ приспособленій. Бактеріи и грибы могутъ въ теченіе нѣсколькихъ генерацій приспособляться къ новымъ внѣшнимъ условіямъ и параллельно съ этимъ пріобрѣтать новыя свойства.

Если мы можемъ такимъ образомъ почти безгранично увеличить число примъровъ прямыхъ приспособленій растительныхъ организмовъ къ внѣшнимъ условіямъ, то этимъ самымъ мы доказываемъ первое изъ поставленныхъ положеній.

Другое изъ нихъ — наслѣдственная передача вновь пріобрѣтенныхъ особенностей, — уже не такъ очевидно и требуетъ большого запаса наблюденій для своего доказательства. Но и въ настоящее время въ нашемъ распоряженіи имѣются какъ косвенныя, такъ и прямыя доказательства этого положенія.

Многочисленныя систематико - географическія изслѣдованія послѣдняго времени показали, что виды, возникшіе въ сравнительно недавнее время встрёчаются въ опредёленныхъ ареалахъ, какъ бы замѣщая собой одинъ другого. Такъ, напр., поднимаясь съ плоскости въ горы, можно наблюдать, какъ одни виды какого-нибудь рода исчезають и на смёну имъ появляются другіе, относящіеся къ тому же роду. Такъ, обыкновенный клеверъ Trifalium pratense смѣняется другимъ близкимъ видомъ Tr. nivale, можжевельникъ Iuniperus communis—Jun-nana; незабудка Myosotis silvatice—M. alpalis и т. п. Эти виды являются вполнѣ приспособленными къ тѣмъ условіямъ, среди которыхъ обитають. Но на границѣ своего обитанія, замѣняющіе виды постоянно соединены другь съ другомъ переходными формами, происшедшими не путемъ скрещиванія. Эти формы являются столь же постоянными, какъ и основные виды. Трудно было бы предположить, что всюду эти промежуточныя формы вырабатывались путемъ одинаковыхъ измѣненій и подбора. Единственнымъ натуральнымъ объясненіемъ является то, что при проникновеніи вида изъ одной области въ другую при измѣнившихся внѣшнихъ условіяхъ произошло и измѣненіе вида. Подобные же примъры представляють расы различныхъ растеній, приспособленныхъ къ опредѣленному способу питанія. Извѣстны растенія, которыя встречаются только на почвахъ съ определенными химическими и физическими свойствами. Наконецъ, паразиты какъ цвѣтковые, такъ и безцвѣтковые показываютъ рядъ типичныхъ примѣровъ приспособленія. Orobanche и Cuscuta (заразиха и павилика) два рода паразитическихъ и цвѣтковыхъ растеній—характеризуются большимъ количествомъ формъ, приспособленныхъ къ опредѣленнымъ хозяевамъ.

Ржавчинниковые грибы дають массу примфровь такихъ приспособленій. Морфологически вполнѣ тождественныя формы встричаются на опредѣленныхъ растеніяхъ-хозяевахъ, образуя расы, характеризующіяся своими физіологическими признаками.

Трудно объяснить всё эти факты, исходя изъ гипотезы отбора. Слишкомъ много приплось бы приписать случаю, принимая, что отдёльные индивидуумы, случайно получивъ иной питательный субстратъ, образовали путемъ отбора новыя расы. Не проще ли предположить, что способностъ жить при иныхъ условіяхъ, чёмъ обыкновенно, была ими унаслёдована и уже тогда повела къ образованію новой формы? Нёкоторые опыты подтверждаютъ, повидимому, это.

Весьма важнымъ доказательствомъ унаслѣдованія прямого приспособленія показываютъ случаи такъ назыв. явленій совпаденія. Флора морскихъ береговъ, песчаныхъ дюнъ, скалистыхъ горныхъ вершинъ показываетъ одинаковыя морфологическія особенности на всей землѣ. Самыя разнообразныя въ систематическомъ отношеніи растенія показываютъ аналогичныя формы приспособленія. Если мы видимъ, напр., что всюду за верхнимъ предѣломъ лѣса между нимъ и безлѣсной альпійской флорой развивается своеобразный поясъ древесныхъ кустарныхъ породъ, то состоящій изъ видовъ сосны, то изъ ольхи и березы, то изъ рододендроновъ, то изъ бамбуковъ, то возможно ли объяснить образованіе этихъ однородныхъ ойкологическихъ типовъ растительности дѣйствіемъ случая и отбора! Насколько же яснѣе и понятнѣе то объясненіе, что всѣ эти типы являются результатомъ прямого вліянія внѣшнихъ условій и унаслѣдованія этого вліянія.

Редукція органовъ вслѣдствіе ихъ неунотребленія является также однимъ изъ косвенныхъ доказательствъ въ пользу ламаркизма, несмотря на попытки объяснить ихъ, исходя изъ теоріи отбора. Употребленіе обусловливаетъ развитіе органа, неупотребленіе ведетъ къ его редукціи. Наши хлѣбныя растенія и овощи показываютъ много примѣровъ такой редукціи вслѣдствіе неупотребленія; изъ первоначально многолѣтнихъ растеній они обратились въ однолѣтнія. Наконецъ, кромѣ этихъ косвенныхъ доказательствъ, существуютъ и нѣкоторыя прямыя, указывающія на унаслѣдованіе особенностей, пріобрѣтенныхъ подъ вліяніемъ видимыхъ условій.

· Digitized by Google

3\*

Нѣсколько рельефныхъ примѣровъ представляютъ низшіе организмы. Такъ, Місгососсия prodigiosus, одна изъ очень распространенныхъ бактерій, образуетъ кровяно-красныя колоніи на крахмалосодержащемъ субстратѣ. Если же культивировать ея колоніи на щелочномъ агаръ-агарѣ, то онѣ вначалѣ удерживаютъ свою красную окраску, но потомъ начинаютъ ее постепенно терять, и колоніи, во всѣхъ другихъ отношеніяхъ совершенно здоровыя, становятся безцвѣтными. Если же съ агаръ-агаръ безцвѣтную колонію перенести на картофель, она снова пріобрѣтетъ красную окраску; но если культура на агаръ-агарѣ продолжается долгое время, то и послѣ перенесенія на картофель такія колоніи очень медленно вырабатываютъ красную окраску. Перенесенныя снова на агаръ, онѣ тотчасъ же теряютъ свой пигментъ и остаются уже неокрашенными.

Другой демонстративный прим'тръ доставилъ изв'естный датскій ученый Ганзенъ. Культивируя дрожжевые грибки при повышенной температурѣ, онъ получилъ новую расу дрожжей, которая характеризовалась полнымъ отсутствіемъ способности образовывать споры. Эта аспорогенная раса, перенесенная въ нормальныя условія, продолжаетъ сохранять свои вновь пріобрѣтенныя особенности, несмотря на то, что культура идетъ уже больше десяти лѣтъ, во время которыхъ развилось очень большое количество новыхъ поколѣній.

Недавнія изслідованія Гайдукова надь сине-зелеными водорослями дали еще новый нримірь унаслідованія благопріобрітенныхь подь вліяніемь внішнихь условій признаковь. Его опытами доказано, что сине-зеленыя водоросли, если ихь культивировать вь различныхь лучахь спектра, окрашиваются въ дополнительный цвіть. Такь, организмь, при культурі вь красныхь лучахь, принимаеть зеленый цвіть и, наобороть, вь зеленыхь лучахь пріобрітаеть красноватую окраску. Если такую водоросль, которая нікоторое время жила въ лучахь одного цвіта, продолжать культивировать въ нормальныхъ условіяхъ, то она продолжаеть свой рость и отділяеть первое время клітки, еще окрашенныя въ дополнительный цвіть къ тімь лучамь спектра, подъ вліяніемь которыхь она находилась, — прямое доказательство унаслідованія благопріобрітенныхъ особенностей.

Цвѣтковыя, т.-е. высшія растенія, также показывають нѣсколько сходныхъ примѣровъ. Каждая страна имѣетъ свои особенные сорта хлѣбныхъ злаковъ, и попытки ввести въ культуру другіе сорта изъ-за ихъ сельскохозяйственнаго значенія обыкновенно кончаются неудачей. Вновь введенные сорта приближаются обыкновенно къ сор-

Digitized by Google

тамъ господствующимъ и приспособленнымъ къ условіямъ жизни въ странѣ. Въ этомъ случаѣ мы видимъ какъ бы борьбу между двумя принципами — отбора, которому помогаетъ человѣкъ, и прямого приспособленія. Послѣднее обыкновенно выходитъ побѣдителемъ изъ этой борьбы. Такъ, опытами, произведенными въ Скандинавіи, доказано, что хлѣбные злаки, перенесенные изъ низменностей въ горныя мѣстности, завершаютъ тамъ свой циклъ развитія въ болѣе короткое время, несмотря на болѣе низкую среднюю температуру. Эту особенность они сохраняютъ нѣкоторое время и по обратномъ перенесеніи ихъ въ низменность.

Чрезвычайно интересны опыты Цизлара съ древесными породами. Пихты и лиственицы, выращенныя на плоскости изъ сѣмянъ, взятыхъ отъ деревьевъ, растущихъ на горахъ, отличаются своимъ медленнымъ ростомъ и слабымъ приростомъ, сохраняя эти особенности въ качествѣ унаслѣдованныхъ отъ прежнихъ условій своего обитанія.

Наконецъ, монографическое изслѣдованіе рода Gentiana показало, что подъ именемъ G. acaulis описывается цѣлая совокупность близкихъ видовъ съ рѣзко выраженными морфологическими признаками. Каждый изъ этихъ видовъ замѣщаетъ другой въ опредѣленныхъ областяхъ распространенія. Признаки же этихъ видовъ находятся въ тѣсной зависимости отъ условій обитанія. Gentiana acaulis культивируется въ теченіе большого количества времени на альпійскихъ отдѣленіяхъ ботаническихъ садовъ и успѣла уже образовать новую форму, отличную по своимъ признакамъ отъ дикорастущихъ формъ этой гентіаны.

Искусственный отборъ не игралъ при этомъ никакой роли; такъ же мало могъ имѣть мѣста и отборъ естественный, такъ какъ опытъ показываеть, что дикорастущіе альпійскіе виды свободно произрастаютъ и въ культурѣ. Остается предположить, что измѣненіе произошло вслѣдствіе перемѣны условій обитанія, т.-е. вслѣдствіе прямого приспособленія, которое и было закрѣплено наслѣдственностью.

Изъ этихъ примѣровъ слѣдуетъ, что растенія не только способны образовывать прямыя приспособленія, но и что эти приспособленія могутъ передаваться потомству путемъ наслѣдственности. Другими словами, ламаркизмъ, т.-е. гипотеза, объясняющая появленіе новыхъ формъ вслѣдствіе измѣненія организмовъ подъ непосредственнымъ вліяніемъ внѣшнихъ условій, является вполнѣ допустимой для объясненія эволюція растительнаго міра.

Путемъ приспособленія, однако, не возникаетъ ничего абсолютно новаго, но только видоизмѣняется прежде уже существо-

Digitized by Google

вавшее, и чѣмъ большее время имѣютъ возможность выработаться индивидуальныя приспособленія, тѣмъ больше шансовъ имѣютъ они на сохраненіе при передачѣ ихъ потомству.

Но передача потомству предполагаеть, чтобы измѣненіе какоголибо одгана было передано и воспроизводительнымъ клѣткамъ. Для низшихъ организмовъ, особенно же для одноклѣтныхъ, эта задача не представляеть особыхъ затрудненій. У нихъ всякая клѣтка можеть служить для воспроизведенія. Для высшихь же организмовь съ обособленными воспроизводительными клътками такая передача еще очень загадочна и непонятна. Мы можемъ приблизиться къ ея пониманію лишь путемъ аналогія. Рядъ такъ называемыхъ соотносительныхъ явлений показываеть массу примъровъ, правда, столь же загадочныхъ, но все же существующихъ. Сущность этихъ явлений состоить въ томъ, что органы, морфологически не связанные другъ съ другомъ, являются связанными физіологически, и измѣненіе одного изъ нихъ ведетъ къ измѣненію другого. Такъ, измѣненіе кроны деревьевъ отражается на ихъ корневой системѣ, недоразвитие цвътковъ имъетъ своимъ слъдствиемъ развитие придаточныхъ почекъ на различныхъ, часто весьма удаленныхъ отъ цвътковъ частяхъ растеній. Исходя изъ этихъ фактовъ, можно допустить, что измѣненіе соматическихъ клѣтокъ ведеть за собой также измѣненіе и органовъ воспроизведенія, а слѣдовательно отражается на потомствѣ.

Выше мы рѣзко раздѣлили ту совокупность признаковъ, которыми отличаются организмы другъ отъ друга, на признаки приспособленія и организаціи. Такое рѣзкое разграниченіе врядъ ли существуетъ въ дѣйствительности и принимается въ настоящее время для болѣе удобнаго изученія особенностей организмовъ. Врядъ ли мы сдѣлаемъ грубую теоретическую ошибку, выводя организаціонные признаки изъ признаковъ приспособляемости. Въ настоящее время, правда, это только вѣроятное допущеніе; но возможно, что многія функціональныя приспособленія вслѣдствіе продолжительности вліянія внѣшнихъ условій закрѣпились наслѣдственно и превратились въ организаціонные признаки. Примѣръ аспорогенной расы дрожжей, выведенной Ганзеномъ, можетъ служить извѣстнымъ доказательствомъ этого предположенія.

Мы потому съ такою подробностью остановились на разборѣ доводовъ, говорящихъ въ пользу ламаркизма, что въ настоящее время этотъ взглядъ раздѣляется многими самыми выдающимися ботаниками, которые или вполнѣ причисляютъ себя къ неоламаркистамъ или принимаютъ ламаркизмъ, какъ одно изъ вполнѣ возможныхъ допушений. Однако обѣ вышепоставленныя посылки ламаркизма — измёнчивость подъ непосредственнымъ вліяніемъ внёшнихъ условій и унаслёдованіе благопріобрётенныхъ признаковъ, далеко не въ одинаковой степени неуязвимы. Несомнѣнно, что организмы измѣняются подъ непосредственнымъ вліяніемъ внѣшнихъ условій, но врядъ ли возможно вполнѣ строго доказать, что эти измѣненія закрѣпляются наслѣдственностью. Прежде всего всѣ наблюденія надъ такимъ унаслёдованіемъ благопріобрётенныхъ признаковъ велись сравнительно очень короткое время. Вопросъ остается открытымъ, какъ бы повело себя растеніе, если бы наблюденія продолжались болѣе долгое время. Такъ, Садебеку удалось же, правда въ 6-мъ поколѣніи, превратить такъ называемыя серпентинныя формы папоротниковъ въ обыкновенныя, несмотря на то, что эти растенія съ незапамятныхъ временъ обитали на почвѣ, богатой серпентиномъ, и новыя особенности могли бы имѣть полную возможность удержаться навсегда. Опыты Клебса показали, что можно очень долгое, почти безграничное время культивировать при извъстныхъ условіяхъ самые разнообразные организмы въ одномъ и томъ же, напр., вегетативномъ состояния. Но отсюда вовсе не слъдуеть, что эти формы потеряли способность къ воспроизведенію. Стоить только перемёнить въ извёстномъ направлении условія культуры, и организмы тотчасъ же начнуть проявлять свои, до той поры скрытыя, особенности. Быть можеть, большинство примъровъ унаслёдованія благопріобрётенныхъ свойствъ можно объяснить, исходя изъ туманнаго, но несомнѣнно доказаннаго физіологическаго принципа, явленій послюдойствія, которое рѣзко сказывается въ ближайшихъ поколѣніяхъ и постепенно слабѣетъ по мѣрѣ удаленія оть воздействовавшаго фактора. Такимъ образомъ, доказательность второй посылки ламаркизма является сильно поколебленной, и если существують нѣкоторые, какъ будто несомнѣнные случаи передачи унаслёдованныхъ подъ вліяніемъ внёшнихъ условій признаковъ, то и они должны быть какъ можно болѣе обстоятельно изучены.

Сопоставляя теперь все вышесказанное, мы видимъ, что происхожденіе новыхъ формъ въ растительномъ царствѣ едва ли можетъ быть объяснено дѣйствіемъ одного фактора или быть охвачено одной теоріей. Односторонній дарвинизмъ, какъ и односторонній ламаркизмъ пли увлеченіе взглядами Кернера не въ силахъ выяснить всѣ стороны такого сложнаго явленія, какъ образованіе новыхъ формъ у растеній. Каждая изъ теорій имѣетъ свои несомнѣнныя преимущества, выдвигая то ту, то другую сторону явленія,

,a

оставленнаго безъ особаго вниманія предшедствовавшими теоріями. Если ны видѣли, что большинство наиболѣе вѣроятныхъ теорій расходятся съ основными принципами дарвинизма, то все же нельзя назвать ихъ антидарвинистическими. Не нужно забывать, что дарвинизмъ слагается изъ двухъ факторовъ, какъ это уже было указано въ началѣ статьи, ---изъ констатированія измѣняемости видовъ и общности ихъ происхожденія и изъ объясненія причинъ изибняемости, ведущей къ образованію новыхъ формъ. Современныя эволюціонныя теоріи оспаривають только вторую половину дарвинизма, всецёло примыкая къ первой. Онъ всё идуть по пути, намѣченному Дарвиномъ, расширяя и раздвигая его взгляды, и не даромъ де-Фризъ, мутаціонная теорія котораго нанболѣе другихъ уклоняется отъ взглядовъ Дарвина на происхождение видовъ, считаеть себя послёдователемъ и продолжателемъ Дарвина. И какія бы ни появлялись теоріи, такъ или иначе объясняющія органическую эволюцію, всегда нужно помнить, что всь онь идуть отъ Дарвина, который долженъ быть названъ великимъ и безсмертнымъ основателемъ эволюціонной теоріи.

В. Арнольди.

# Шекспиръ и Литература эпохи Возрожденія.

(Посеящ. Марьт Ильиничнъ Щелкачевой.)

Произведенія Шекспира изучаются въ настоящее время съ особой тшательностью. Нъть драмы, о которой бы не было по нёсколько монографій, нёть героя драмы, о характерё котораго не высказывалось бы по несколько самыхъ разнообразныхъ сужденій. Безъ преувеличенія можно сказать, что высказать что-нибудь новое о художественныхъ достоинствахъ или недостаткахъ любой пьесы Шекспира-дъло необычайно трудное. Гораздо меньше изучено идейное содержание произведений Шекспира, въ особенности генезисъ его идей и воззрѣній. Здѣсь многое не вполнѣ выяснено, многое едва затронуто. Къ числу этихъ пробеловъ принадлежить отношение идей Шекспира къ міросозерцанію многознаменательной эпохи, въ которую ему довелось жить и действо-Сочту себя счастливымъ, если мнѣ удастся подобрать по вать. этому вопросу нёсколько колосковъ на шекспировой нивё, позабытыхъ другими критиками, и бросить лучъ свъта на нравственный обликъ великаго поэта. --- Эпоху Возрожденія справедливо называють поворотнымъ пунктомъ въ исторіи европейской мысли, потому что ею вносится въ жизнь новое культурное начало, свътантичное, шедшее въ разръзъ съ содержаніемъ прежняго ское, односторонне-религіознаго міросоверцанія. Шекспиру пришлось жить въ концѣ этой эпохи, когда это начало уже вошло въ плоть и кровь общества и успело выработать новые взгляды въ области религии, нравственности и нолитики, которые измѣнили собой умственную физіономію европейскаго человѣка. Однимъ изъ самыхъ цённыхъ умственныхъ вкладовъ, внесенныхъ гуманистами въ сокровищницу европейской культуры, быль ихъ оригинальный взглядъ на религію, въ которой они видёли не извёстную сумыу догматовъ и обрядовъ, но извѣстную систему правственныхъ предписаній. объединенныхъ верховною запов'ёдью любви къ ближнему: вслёдствіе этого они придавали мало значенія догматической и обрядовой сторонѣ христіанства, а догматическія различія между его сектами считали несущественными и потому не стоящими борьбы. «Спорить о разницѣ между закономъ и благодатью, отпущеніемъ готховъ по милости Божіей или за добрыя дёла. — говорить одинь теологь-гуманисть XVI вѣка Шатильонъ, —все равно, что спорить о томъ, прібхаль ли какой-нибудь государь верхомъ или въ экинажь, одётый въ красное или белое?» Такихъ же взглядовъ держалось большинство гуманистовь, и ихъ усвоилъ себѣ хорошо начитанный въ литературѣ гуманизма Шекспиръ<sup>1</sup>), и этимъ объясняется тоть странный факть, что ученые до сихъ поръ спорять о томъ, былъ ли онъ католикъ или протестантъ. Если бы Шекспиръ придавалъ большое значение догматическимъ различиямъ между католицизмомъ и протестантизмомъ, онъ далъ бы намъ понять, къ какому въроисповъданию онъ самъ принадлежалъ. Смотря съ такой возвышенной точки зрѣнія на религію, чуждые всякаго догматическаго озлобленія, гуманисты естественнымъ образомъ должны были придти къ принципу религіозной терпимости, тёмъ болѣе что онъ вытекалъ изъ самой сущности христіанскаго ученія. «Преслёдовать за разницу воззрёній въ теологическихъ вопросахъ, -говорить Шатильонъ. не только глупо, но и жестоко. Если цъль христіанства распространеніе духа любви, то преслѣдованіе есть его прямая противоположность». Въ пользу безусловной терпимости высказались также два знаменитыхъ гуманиста: англійскій Томасъ Моръ и его другъ, глава европейскаго гуманизма, Эразмъ Роттердамскій. Первый въ своей Утопія произносить сильную діатрибу противъ религіозныхъ преслѣдованій: «Можно ли, ---вопрошаеть онъ, --выдумать большую глупость, какъ насиліе для внушенія въры? Кто знаеть, что разнообразіе культовъ не входило въ планъ самого Бога?» Второй въ своихъ Adagia задается вопросомъ: кого считать еретикомъ?«Обыкновенно еретикомъ, --говорить онъ, --считають того, кто въ своихъ мнёніяхъ отступаетъ отъ предписаній теологовъ, и не считають еретикомъ того, кто въ противность духу Христа вооружаеть проповѣднкиковъ религіи не словомъ, а мечомъ». Ту же мысль, навѣянную по всей вѣроятности Эразмомъ, высказываеть въ одномъ мѣстѣ и Шекспиръ. Въ отвѣтъ на угрозы короля сжечь ее, мужественная Паулина говорить: «Пускай! Еретикъ тотъ, кто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. поразительное по своей різкой откровенности місто въ пьесі "Тронлъ н Крессида": Кто считаеть обрядъ выше Бога, тоть безбожникъ (Акть II, Сцена 2).

зажигаеть костерь, а не тоть, кто горить!» («Зимняя Сказка», Акть II, сцена 3-я). Не придавая большого значенія догматической и обрядовой сторонѣ христіанства, гуманисты высоко цѣнили тотъ духъ гуманности и милосердія, который вбеть изъ каждой строки Евангелія. «Цёль всякой религіи, — училь Шатильонь, — сдёлать человѣка совершеннымъ въ нравственномъ отношени». Рабле исповёдоваль всёмь сердцемь вёру, составленную изъ милосердія (foi formée de charité), о которой говорить Гаргантюа<sup>1</sup>). На краеугольномъ камнѣ милосердія строять гуманисты свою этику. Съ точки зрѣнія этой новой свѣтской этики Эразмъ Роттердамскій строго осуждаеть средневѣковую правственность, предписывавшую людямъ цосты, пожертвованія на церковь и всякаго рода аскетическіе подвиги. Онъ задаетъ себѣ вопросъ. не виновны ли въ тяжкомъ грѣхѣ ть, которые бросають безумныя деньги на постройку монастырей и храмовь, тогда какъ ихъ ближніе, эти живые храмы Святаго Духа, умирають съ голоду. Идя по слёдамъ гуманистовъ, и Шекспиръ тоже кладеть въ основу своей этики верховный законъ милосеркоторый онъ называетъ аттрибутомъ самого лія. Божества («Венешанскій Купецъ», Акть IV, Сцена І-ая). «Божественный законъ, — говоритъ онъ – весь основанъ на милосерди». («Безилодныя усилія любви», Акть IV, Сцена 3). Особенно характерно въ этомъ отношении одно мъсто въ драмъ «Мъра за Мъру»: «Ни одна изъ отличительныхъ принадлежностей великихъ міра сегони вѣнецъ царя, ни мечъ его намѣстника, ни жезлъ полководца, ни тога судьи-не украшаеть ихъ и вполовину такъ, какъ украшаеть милосердіе». Одну изъ оригинальныхъ и симпатичныхъ черть міросозерцанія эпохи Возрожденія составляеть глубокая въра въ прирожденное достоинство человѣка, признаніе за нимъ, какъ за человѣкомъ, неотъемлемыхъ человѣческихъ правъ. Средневѣковые моралисты изображали человѣка существомъ несчастнымъ, игралищемъ страстей и при несоблюдении нѣкоторыхъ обрядовъ вѣрнѣйшей добычей дьявола. Въ XV въкъ подъ вліяніемъ изученія произведеній античныхъ писателей, гдѣ госнодствуеть культъ красоты, нравственной силы и человъческаго достоинства, взглядъ этотъ радикально мѣняется. Нигдѣ это новое, болѣе отрадное воззрѣніе на человѣческую природу, не выражено съ такой силой и опредѣленностью, какъ въ рѣчи итальянскаго гуманиста Пико де ля Мирандола О достоинствъ человъка (De hominis Dignitate). Рѣчь эта еще интересна тѣмъ, что въ ней средневѣковыя воззрѣнія на

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О Гаргантый Шекспиръ упоминаетъ въ комедія "Какъ Вамъ Угодно" Актъ III Сцена 2-я.

вселенную самымъ причудливымъ образомъ сливаются съ свойственными гуманизму гордыми мечтами о достоинствахъ человѣческой природы. Пико отправляется отъ средневѣковаго взгляда, что земля есть центрь міра, вокругь котораго вращаются солнце и другія планеты. Человѣкъ же есть центръ земли и связь всего мірозданія. «Въ школахъ учатъ, что человѣкъ есть малый міръ, въ которомъ мы различаемъ твло, созданное изъ земныхъ элементовъ, и безсмертный духъ. Поэтому въ человеке мы находимъ и прозябаніе растеній, и чувственную жизнь животныхъ, и разумъ ангеловъ. и подобіе Бога на земль. Богъ создаль человѣка въ концѣ творенія, чтобы онъ могъ познавать законы вселенной, удивляться ея величію, восхищаться ея красотой». Зналь ли Шекспирь рёчь Пико или нътъ-это въ сущности безразлично, ибо иден, имъ высказанныя задолго до Шекспира, сдёлались общимъ достояніемъ: но что Шекспиръ раздѣлялъ взглядъ Пико, это всего лучше видно изъ знаменитаго гимна человъку, вложеннаго имъ въ уста Гамлета: «Какое образцовое создание человѣкъ! Какъ благороденъ умомъ, какъ безконечно разнообразенъ способностями, какъ изумительно

изященъ и видомъ и движеніями, какъ подобенъ дѣяніями анге-

ламъ, а разумомъ самому Богу! Краса міра, вѣнецъ творенія!» При такомъ взглядѣ на человѣческую природу, при такомъ уважени къ святости человѣческаго званія, національныя, сословныя и вообще всякія внёшнія отличія между людьми должны были отступить на второй планъ, и этимъ объясняется тотъ фактъ, что Шекспиръ въ «Венеціанскомъ Купцѣ», подавая въ этомъ отношении руку знаменитому нѣмецкому гуманисту Рейхлину, горячо вступается за человѣческія права евреевъ, которые считались тогда и къ стыду нашему до сихъ поръ считаются у насъ вопреки, великимъ завѣтамъ Христа, паріями современнаго, общества (см. монологъ Шейлока, Актъ Ш, Сцена 1-я). Эволюція взглядовъ Шекспира на сословныя различія весьма любопытна. Первоначально, обласканный аристократами, юный поэть держался на этоть счеть традищонныхъ воззрѣній и, вѣроятно, искренно вѣрилъ въ кровь, въ природу, въ то, что людямъ, рожденнымъ въ высокой доль, свойственны болье возвышенныя идеи и чувства. Такими воззрениями проникнута его юношеская поэма Лукреція, посвященная его другу и покровителю лорду Соутамптону. Заклиная Тарквинія во имя его царственнаго происхожденія не поддаваться вихрю овладѣвшей имъ страсти, но стать выше ея, Лукреція высказываетъ такую мысль, что преступление, совершонное лицомъ царственнаго происхожденія, ставить его на одну доску съ существами низшаго разряда. «Унижая свое достоинство, ты этимъ самымъ возвышаешь

ихъ низость, но низшія существа не должны затмевать собою высшихъ. Могучій кедръ не обвивается вокругъ мелкаго кустарника. но. наоборотъ, послёдній увядаеть у ногъ перваго. Чёмъ выше поставленъ человъкъ, тъмъ больше уваженія или отвращенія должно внушать его поведение!» Изъ этихъ словъ видно, что въ эпоху своей ранней молодости Шекспирь еще не освободился отъ внѣшняго формальнаго взгляда на общественныя отношенія, что онъ придаваль большое значение преимуществамь рождения. Но проходить нѣсколько лѣть, и воззрѣнія его на этоть вопросъ радикально мѣняются. Въ одной комедіи средняго періода Все хорошо, что хорошо кончается вопросъ этоть ставится ребромь и рътается въ смыслѣ совершенно противоположномъ. Основная тема пьесыэто старанія любящей дівушки невысокаго общественнаго положенія привлечь къ себѣ сердце гордаго своимъ происхожденіемъ аристократа. Представительницей высокихъ нравственныхъ качествъ является Елена, а представителемъ родословной гордости---отвергающій ее Бертрамъ, графъ Руссильйонскій. Узнавши, что Бертрамъ отвергаеть Елену главнымъ образомъ потому, что боится оповорить себя, женившись на дочери домашняго врача своей матери, король счелъ своимъ долгомъ прочесть ему сильное внушение, которое на зараженную аристократическими предразсудками путоглашнюю блику должно было произвести потрясающее впечатльние:

> Въ ней званіе ты только презираешь, Его могу поднять я. Странно мнѣ, Что кровь людей различныхъ, если вмъстъ Ее смѣшать, одна передъ другой Не разнится ни теплотой, ни въсомъ. Ни враскою, а между твмъ она Огромнъйшихъ исполнена отличій: Коль девушке, стоящей здесь, даны Всѣ лучшія достоинства и ею Ты брезгаешь затъмъ лишь, что она Дочь бъднаго врача, то ради званья Ты брезгаешь прекрасныйшей душой. Но этого, Бертрамъ, не нужно дълать: Когда изъ темнаго источника идуть Прекрасныя двла, то и ему дають Они собою блескъ; когда жъ величьемъ рода Раздуты мы, но въ насъ черства и зла природа,-Водянкой одержимъ нашъ виѣшній блескъ тогда. Что истинно добро, безъ имени всегда Останется добромъ, что зло, то остается Зломъ и безъ имени: цена вещамъ дается Не ихъ названьемъ, а сущностью.

Переводъ Вейнберга.

Рёзкій контрасть между средними вёками и эпохой Возрожденія ни въ чемъ не выражается такъ ярко, какъ въ общихъ взглядахъ на міръ и задачу человѣческаго существованія. Средневѣковымъ моралистамъ земля казалась юдолью скорби, а человъкъ — жалкимъ, обреченнымъ на страданія, существомъ. «Нѣтъ счастья въ этомъ мірѣ, — училъ знаменитый средневѣковый мистикъ св. Бонавентура; —жизнь — вѣчное искушеніе, и единственное средство спастись отъ этого искушенія-удалиться въ монастырь». Ту же мысль развиваеть гораздо подробнее папа Иннокентій III въ своемъ сочиненіи о бѣдствіяхъ человѣческаго существованія (De Miseriis Conditionis humanae). «Земля, —говорить онъ, —тюрьма, а не родина человѣка. Все здѣсь враждуеть другъ съ другомъ-духъ и тѣло, дьяволъ и добродѣтель, люди и животныя. Постоянна одна скорбь. и отовсюду близка одна смерть. Несчастье преследуеть человека повсюду до самой могилы, идеть за нимъ въ адъ, въ чистилище, до самаго страшнаго суда». Върные такому мрачному взгляду на жизнь, поставивъ идеалъ жизни не на землѣ, а на небѣ, средневѣковые моралисты предписывали людямъ подавленіе страстей н отвращение отъ суетныхъ удовольствий этого міра. Въ XV вѣкѣ эти мрачныя воззрѣнія на жизнь мало-по-малу измѣняются. По землѣ проносится словно свѣжее дуновеніе весны. Человѣчество просынается; теологическая повязка спадаеть съ его глазъ. Оно съ любопытствомъ смотрить на міръ, который при свётё античной культуры кажется ему лучше и краше, чъмъ казался прежде... Подъ вліяніемъ этого новаго радостнаго чувства человѣчествомъ овладьваеть неизвёстная прежде мучительная жажда счастья, знанія и и свободы, и почти одновременно съ ней на почвѣ изученія античнаго міра вырабатывается новая мораль, новая жизненная теорія, лозунгомъ которой становится не подавление страстей, не бъгство оть жизни и ея наслаждений, а признание законныхъ правъ человѣческой природы. Проповѣдниками этой новой жизненной теорія и являются гуманисты. «Человъкъ безъ страстей-камень, --говорить Эразмъ Роттердамскій. Всякая женщина убъжить отъ него, какъ отъ привидѣнія». Не даромъ Рабле начерталъ на вратахъ своего фантастическаго телемскаго аббатства характерный девизъ: «Дѣлай, что хочешь!» Не даромъ итальянскій гуманисть Лоренцо Медичи въ своихъ Карнавальныхъ Пюсняхъ призываетъ людей къ наслажденію настоящимъ, ябо будущее не принадлежить имъ. Хотя въ эпоху Шекспира уже господствовалъ жизнерадостный взглядъ на жизнь, но пережитки средневъковаго аскетизма сохранились въ этикѣ пуританъ, которые считали музыку, поэзію и театръ суетнымъ и грѣховнымъ удовольствіемъ, изобрѣтеннымъ сатаной, чтобы

посредствомъ ихъ уловлять въ свои съти сердца людей. Отголосокъ борьбы этихъ двухъ противоположныхъ жизненныхъ теорій --- аскетической и жизнерадостной-мы находимъ въ одной ранней комедіи Шекспира: Безплодныя усилія любви и не нужно быть особенно проницательнымъ, чтобы видёть, на чью сторону склоняются симпатіи молодого автора. Интрига пьесы имъетъ анеклотическій характерь и состоить въ томъ, что капризному и тщеславному наваррскому королю взбрела на умъ нельпая аскетическая фантазія покинуть свою столицу и свой блестящій дворь и удалиться въ сосёдній лёсь, чтобы тамъ впродолженія цёлыхъ трехъ лёть вести отшельническую жизнь, поститься, не глядьть на женщинъ и проводить все время въ занятіяхъ науками. Два придворныхъ кавалера Лонгвиль и Дюменъ, потакая королю, дълають видъ, что охотно соглашаются на его предложение и считають его фантазию разумной и удобоисполнимой. Болье умный и искренній Биронъ тоже соглашается, хотя и не безъ протеста. Король береть съ нихъ клятвенное объщание исполнять придуманный имъ уставъ; даеть клятву, скрѣпя сердце, и Биронъ, хотя и предвидить, что ничего изъ этого выйти не можетъ.

> Необходимость эта Три тысячи разовъ и насъ въ три эти лѣта Понудитъ преступить нашъ клятвенный обѣтъ; Вѣдь каждый человѣкъ родился ужъ на свѣтъ Съ страстями, государь, и Божья благость только Ихъ можетъ усмирить; насиліе жъ—нисколько.

Предсказанія Бирона оправдываются. Нельпой аскетической зать короля даеть опровержение сама жизнь. Ко двору наваррскаго короля прівзжаеть для дипломатическихь переговоровь французская принцесса въ сопровождении нѣсколькихъ придворныхъ дамъ. Случилось то, что и должно было случиться. Король и его придворные влюбляются въ принцессу и сопровождающихъ ее прекрасныхъ и остроумныхъ фрейлинъ. Комизмъ заключается въ томъ, что каждый изъ нихъ старается скрыть отъ другихъ свое клятвонарушение и удаляется въ лъсъ, чтобы повърять нриродъ свои любовныя жалобы. Биронъ сочиняеть сонеть въ честь Розалины, король-въ честь принцессы, Лонгвиль-въ честь Маріи, Дюменъвъ честь Катерины. Взобравшись на дерево, Биронъ слышить всѣ эти любовныя воркованія и обвиняеть ихъ въ нарушеніи клятвы; когда же тв въ свою очередь уличають въ томъ же его самого, онъ произносить восторженный гимнъ любви и женщинѣ, такъ характерный въ устахъ человѣка эпохи Возрожденія:

Внимайте. Поборники любви! Вы поклялись Постъ соблюдать, учиться и отречься Отъ женщины, не такъ ли? Это все Открытая измѣна государству, Гав молодость царить. Возможно ль вамъ Пость соблюдать? Желудки ваши юны, А долгій пость недуги за собой Всегда влечеть. Вы поклялись учиться И клятвою такою отреклись Оть истинной науки. Можно ль вѣчно Намъ размышлять, мечтать и созерцать? Возможно ли, чтобъ вы, мой цовелитель, Иль ты, иль ты нашли благую суть Познанія, не видя предъ собою Красавицы? Доктрина эта мной Изъ женскихъ глазъ почерпнута; повърьте, Они-тотъ міръ, та книга. тотъ разсадникъ Познанія, откуда Прометей Извлекъ огонь.

Другія всё науки Лежать въ мозгу недвижно, скудной жатвой Награждены ихъ тяжкіе труды. Но та любовь, которой научаеть Взглядъ женщины, не будеть взаперти Лежать въ мозгу; о, нёть, съ стихійной мощью, Стремительной какъ мысль, она бѣжить По всей душѣ и удвояеть силу Всѣхъ нашихъ силъ, крѣпя и возвышая Природу ихъ (Актъ IV, Сцена III, переводъ Вейнберга).

Освобождающее вліяніе духа возрожденной классической древности проявилось съ особой силой въ области доктринъ политическихъ, гдѣ воспѣтая Данте идея всемірной монархіи замѣнилась античной доктриной самодержавія народа. Доктрина эта вдохновляетъ собой грозныя филиппики Этьена де ля Боэси; она звучить гимномъ свободѣ въ устахъ шекспировскаго Кассія, ею проникнуты рѣчи проповѣдниковъ лиги и памфлеты протестантскихъ публицистовъ Готмана, Ланге и др. Какой перевороть произвела эта доктрина въ политической этикъ, видно изъ слъдующаго примъра. Извѣстно, какъ жестоко Данте покаралъ Брута за измѣну идеѣ всемірной монархіи, пом'єстивъ его въ посліднемъ кругу ада н вложивъ его голову въ самую пасть Люцифера, - а три въка спустя Шекспирь устами Антонія въ драм' Юлій Цезарь за то же преступленіе провозгласилъ Брута идеаломъ человѣка: «Жизнь его была такъ прекрасна, всѣ стихіи соединились въ немъ такъ дивно, что природа могла бы встать и сказать передъ цёлымъ міромъ:

Digitized by Google

воть быль человѣкъ!» Если эта похвала понятна въ устахъ рименнива, то нужно признаться, что она звучить крайне странно въ устахь англичанина XVI въка, который въ своихъ историческихъ арамахъ является приверженцемъ монархии и восторженнымъ панегиристонъ ея деяній. Я глубоко убъжденъ, что въ эпоху созданія своихъ раннихъ драматическихъ хроникъ Шекспиръ не могъ бы даже понять республиканскій паеось Брута и Кассія и стало быть не могъ идеализировать Брута<sup>1</sup>). Тогда его настольной книгой была хроника Голиншеда, откуда онъ заимствовалъ пелыя тиралы въ пользу божественнаго права королевской власти (смотри рёчь епискона Карлейльского въ «Ричарде II», Акть IV, Сцена I); тогда онъ идеализировалъ монархическию власть въ лице своего любища Генриха V-го, и это было вполнѣ естественно, ибо за англійской монархіей числилось не мало историческихъ заслугь: она твердо и горячо отстанвала самостоятельность Англіи оть посягательствь нанской власти, она служила оплотомъ протестантизма въ Евроий. и наконець она же прикрывала авторитетомъ своей власти то искусство, которое составляло профессію Шекспира. Когда Шекспирь нъсколько льть спустя снова обратился къ исторической драмь и нанисаль своего «Юлія Цезаря», настроеніе его было другое. Оно объясняется болье подробнымъ знакомствомъ съ государственными учрежденіями Греціи и Рима и главнымъ образомъ вліяніемъ Плутарха. Извѣстно, какъ высоко цѣнились Параллельныя жизнеописанія Плутарха людьми эпохи возрожденія. Монтень называеть ихъ своимъ требникомъ. «Плутархъ-это моя совъсть, писалъ Генрихъ IV французскій своей жень, -- онъ подсказываеть мив великія рёшенія, онъ удерживаеть меня оть дурного». Никто лучше Бълинскаго не выразилъ того высокаго нравственнаго подъема, который производить чтеніе Плутарха: «Книга эта, — писаль Бѣлинскій Боткину, — свела меня съ ума. Изъ всёхъ героевъ древности три привлекли всю мою любовь, обожание, энтузіазыть: Тимолеонъ и Гракхи. А что же Цезарь? спросить ты. Увы, мой другь! Я весь теперь въ идей гражданской доблести, весь въ пасост правды и чести и мимо ихъ мало замёчаю какое бы то ни было величіе. Во мнё развилась какая-то фанатическая любовь къ свободё и независимости человѣческой личности, которая возможна только при обществь, основанномъ на правдъ и доблести. Оттого въ римскихъ біографіяхъ душа моя плавала какъ въ океанѣ». Если такое впе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Генриан VI онъ называеть Брута однинъ няъ тёхъ бездёльниковъ, отъ руки которыхъ часто погибали великіе люди (Часть II, Сп. I). Деліусъ думаеть, что въ эпоху созданія Генриаа VI Шекспиръ еще не читалъ Плутарха въ переводѣ Норта.

чатлѣніе произвелъ Плутархъ на человѣка XIX вѣка, то легко себѣ представить, какой перевороть онъ могъ произвести въ чуткой душѣ человѣка XVI вѣка. Словно слѣпорожденный и сразу прозрѣв**шій**, взглянулъ Шекспиръ на окружающій міръ; его душу властно охватило чувство свободы, человѣческаго достоинства и нравственной доблести. Этимъ чувствомъ руководился поэтъ въ выборе героя своей трагедіи, которымъ онъ вопреки заглавію пьесы сдѣлалъ Брута. Ни къ одному изъ своихъ источниковъ не относился Шекспиръ съ такимъ уваженіемъ, какъ къ Плутарху. Онъ заимствовалъ оттуда не только внѣшніе факты, но и освѣшеніе этихъ фактовъ; онъ усвоилъ себѣ не только пламенную любовь къ свободѣ, но и не менње пламенную ненависть къ тираніи; слёдуя античнымъ воззрѣніямъ, онъ теперь смотрѣлъ на тираноубійство, какъ на патріотическій подвигъ, достойный удивленія и подражанія. Хотя Шекспиръ не могъ наперекоръ исторіи изобразить торжество республиканской партіи въ Римѣ, хотя онъ и даеть намъ понять, что въ римскомъ народѣ умерла старинная любовь къ свободѣ. что онъ вполнѣ созрѣлъ для цезаризма, тѣмъ не менѣе вся пьеса невольно наводить на мысль, что симпатіи автора на сторонѣ защитниковъ народныхъ правъ. Если бы это было иначе, онъ не окружилъ бы такимъ идеальнымъ ореоломъ личность Брута и не наделиль бы Цезаря такими несимпатичными чертами, какъ самообожаніе, хвастовство, рисовка и т. д. Весьма возможно, что навѣянныя Плутархомъ республиканскія симпатіи нашли себѣ опору въ капризномъ деспотизмѣ послѣднихъ лѣтъ царствованія Елизаветы, вызвавшемъ возстание Эссекса; но разсмотрение этого вопроса дежить за предблами нашей задачи.

Я далеко не исчерпалъ темы, поставленной въ заглавіи моей статьи, но и приведенныхъ мною примёровъ достаточно для убёжденія въ томъ, что, чёмъ тщательнёе будуть изучаться произведенія Шекспира, тёмъ больше найдется въ нихъ точекъ соприкосновенія съ идеями передовыхъ мыслителей эпохи Возрожденія. Есть цёлая группа ученыхъ, которые главнымъ образомъ на основаніи того, что драмы Шекспира полны глубокихъ, далеко озаряющихъ идей, приписываютъ ихъ великому основателю реальной философія Бэкону, въ произведеніяхъ котораго нерёдко встрёчаются подобныя же идеи<sup>1</sup>). Если бы панегиристы Бэкона и богохульцы Шекспира дали себѣ трудъ познакомиться съ сочиненіями передовыхъ мыслителей эпохи Возрожденія, то въ нихъ они нашли бы общій источникъ, изъ котораго обильно черпалъ какъ Шекспиръ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Си. въ Опытахъ изученія Шекспира статью Модная литературная ересь.

такъ и его великій современникъ. Сравнивая Шекспира съ Кальдерономъ, Гете находилъ громадное преимущество перваго въ томъ. что онъ въ качествѣ протестанта смотрѣлъ свободнымъ, чуждымъ догматическаго озлобленія, взглядомъ на жизнь и людей. Съ этимъ мнѣніемъ нельзя согласиться безъ нѣкоторой оговорки. Дѣйствительно, протестантизмъ и принципіально, и въ первомъ фазисѣ своего развитія могъ внушать своимъ послёдователямъ большую свободу духа, чёмъ исполненный нетериимости католицизмъ; но стоило ему выработаться въ церковь; и онъ не замедлилъ сдёлаться столь же нетерпимымъ, какъ и его противникъ. Достаточно вспомнить, что Лютеръ не задумался раздавить Карльштадта, который въ дълв реформы сдёлалъ шагъ дальше его, что Кальвинъ не поколебался сжечь Мишеля Серве за его еретическія мивнія и что эта казнь была одобрена главными представителями протестантскаго богословія, между прочимъ кроткимъ Меланхтономъ. Мы старались доказать, что если Шекспиръ сумълъ себъ выработать свободный и непредубъжденный взглядъ на жизнь, то онъ этимъ обязанъ не своимъ религіознымъ вѣрованіямъ, но тому, что онъ стоялъ внѣ теологической сферы мысли и быль убъжденнымь сторонникомь техъ свѣтлыхъ идей и чаяній, которыя вдохновляли собой передовыхъ людей эпохи Возрожденія.

Н. Стороженко.

## Очерки по сравнительной исторіи литературы.

### Романъ Дидоны и Энея въ "Энеидъ" Вергилія и его римскіе подражатели.

Въ разработкъ исторія античной литературы за послъднее время замъчается большое оживленіе. Въ этой области уже сдълано много плодотворныхъ попытокъ углубить какъ частные методы изслъдованія, такъ и его общую историческую перспективу.

На ряду съ возрастающимъ усиленіемъ интереса къ проблемамъ методологіи изученія историко-литературныхъ явленій у современныхъ филологовъ все болѣе и болѣе развивается интересъ и къ судьбамъ античной литературы въ послѣдующія времена.

Въ этомъ отношеніи очень поучительна извѣстная работа Эрвина Роде о происхожденіи греческаго романа (Erwin Rohde: Der griechische Roman u. seine Vorläufer. Leipzig, 1877, 2-е посмертное изданіе 1900 г.).

И по своимъ задачамъ, и по своимъ методамъ и результатамъ эта работа на долгое время останется образцомъ для историковъ не только античной, но и всеобщей литературы.

Схема этого канитальнаго труда въ общихъ чертахъ такова. Въ византійскую эпоху, въ это захудалое время, время скудное литературными дарованіями, нарождается новый литературный родъ романъ, которому суждено сыграть важную роль въ исторіи новѣйшей литературы. Откуда же появилось это чудо? И вотъ Роде, путемъ очень сложныхъ и ученыхъ изслѣдованій, показалъ, что этотъ новый литературный родъ былъ синтезомъ чуть ли не всей предшествующей литературы. Основнымъ зерномъ послужила лирическая поэзія, именно эротическая элегія, которая въ свою очередь и по стиху и по формѣ въ широкомъ смыслѣ слова (разумѣя подъ этимъ языкъ, поэтическіе образы и т. д.) примыкаетъ къ Гомеровскому эпосу. Рядомъ съ эротической элегіей и въ сильной зависи-

мости оть нея возникають далье επύλλια (нечто въ роде новеляы)небольшіе эпическіе разсказы съ лирическимъ оттвикомъ. Эротическія темы трактуются затёмъ въ трагедія, особенно Эврицидовской. а эта трагедія оказала огромное вліяніе на развитіе остальныхъ водовъ эротической поэзіи. Историки, антиквары, географы (періегеты) также сообщили въ своихъ сочиненіяхъ массу романическихъ исторій и приключеній, какъ греческихъ, такъ и чужеземныхъ, особенно восточныхъ. Равнымъ образомъ вопросомъ о любви и о реманическихъ приключеніяхъ много занимались философы и софисты, трактаты которыхъ также не остались безъ вліянія на эротическую литературу. Далёе, на помощь этой литератур' приходить александрійская филологія съ ея стремленіемъ систематизировать результаты всей предшествовавшей литературы, особенно поэзіи и мисологіи. Въ частности въ эту эпоху были сведены въ группы всё мноы сходные по сюжету, при чемъ александрійцы съ особеннымъ интересомъ систематизировали мнеы именно съ романическимъ содержаніемъ. Они пошли еще дальше, пристегивая романическую подкладку ко многимъ такимъ мноамъ, которые ея первоначально не имъли. Впослъдстви, во времена римской имперіи, романические сюжеты всевозможныхъ родовъ литературы приобрѣтають особую популярность при посредстве школь, главнымь основаніемъ которыхъ было литературно-юридическое образованіе, и т. д.

Такимъ образомъ, различные роды литературы, переплетаясь другъ съ другомъ, въ концѣ - концовъ, при указанныхъ историческихъ условіяхъ, привели къ новому роду — именно роману. Вотъ постановка работы Роде. Это синтезъ почти всей античной литературы вплоть до среднихъ вѣковъ, это вмѣстѣ съ тѣмъ попытка разрѣшить принципіально вопросъ объ исторіи развитія отдѣльныхъ родовъ литературы, объ ихъ соприкосновеніи другъ съ другомъ и объ ихъ взаимодѣйствіи.

Такова одна изъ крупнъйшихъ общихъ работъ по античной литературъ; но и частныя работы заняты въ настоящее время задачами, имъющими принципіальное значеніе.

Напр., въ наиболѣе видныхъ сочиненіяхъ по исторія римской литературы, въ родѣ замѣчательнаго труда *Риббека*, Geschichte der römischen Dichtung (3 тома), отдѣльные авторы уже не разсматриваются лишь сами по себѣ, но въ связи съ эпохой, въ связи съ характеристикой того литературнаго направленія, котораго они держатся <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Читателямъ нижеслёдующихъ очерковъ было бы интересно познакомиться въ указанномъ сочинении Риббека (II, стр. 177) съ превосходной общей характеристикой элегическихъ мотивовъ, предшествующей спеціальнымъ главамъ объ элегикахъ Тибуллё и Проперціи.

- Мы встрѣчаемъ далѣе работы, полезныя столько же для античной, сколько для всеобщей литературы, — такова, напр., книга Reinhardstöttner'a Plautus (Spätere Bearbeitungen plautinischer Lustspiele. Leipzig, 1886). Даже докторскія диссертаціи въ Германіи нерѣдко посвящаются за послѣднее время не техническимъ подробностямъ извѣстнаго произведенія какого-либо автора, но исторіи литературныхъ сюжетовъ и мотивовъ за большой промежутокъ времени (ср. напр., небольшую, но очень хорошую датинскую диссертацію *Hoelser*'а о переходѣ эротическихъ сюжетовъ изъ аттической комедіи въ элегію (Marburg, 1899) и т. д.

Въ русской филологической литературѣ заслуживаеть большого вниманія прекрасная статья проф. *Ф. Ф. Этолинскаго* «Цицеронъ въ исторіи европейской культуры» («Вѣстн. Евр.», февраль 1896 г. Ср. его же Сісего im Wandel der Jahrhunderte). Здѣсь очень мѣтко характеризуется вліяніе Цицерона на отцовъ западной церкви, далѣе на гуманистовъ эпохи возрожденія, интересны также страницы объ отношеніи къ Цицерону Лютера; очень подробно выяснено вліяніе Цицерона на дѣятелей «эпохи просвѣщенія», особенпо на Вольтера; очень любопытны, наконецъ, и тѣ данныя, которыя касаются вліянія Цицерона на различныхъ представителей французской революціи.

Въ высшей степени интересна актовая рѣчь проф. *О. Е. Корша*, произнесенная въ московскомъ университеть 12 января 1899 г.: «Римская элегія и романтизмъ». Въ этомъ трудь общія и частныя, даже и очень мелкія явленія римской и отчасти греческой литературы разсмотрѣны съ высоты—ни болѣе ни менѣе какъ всемірной, не одной только европейской литературы, и притомъ въ связи съ общимъ вопросомъ о романтизмѣ и его отношеніи къ идеализму и мистицизму...

Вообще въ разработкѣ исторіи античныхъ литературъ все болѣе и болѣе обнаруживается широкое примѣненіе сравнительно-историческаго метода. Оно сводится приблизительно къ слѣдующему: 1) къ изученію однихъ и тѣхъ же сюжетовъ у писателей одного направленія и приблизительно одной эпохи; въ этомъ случаѣ выдѣленіе общаго матеріала позволитъ съ возможною точностью опредѣлить индивидуальныя черты отдѣльныхъ писателей указаннаго направленія; 2) къ разработкѣ исторіи однихъ и тѣхъ же сюжетовъ у писателей разныхъ эпохъ, народностей и направленій; здѣсь изслѣдованіе пойдетъ еще шире, такъ какъ видоизмѣненія сюжета дадутъ поводъ къ размышленіямъ о напіональности автора, о его личной индивидуальности, наконецъ объ отраженіи эпохи на его произведеніяхъ и т. д., и т. д. Таковы идеп, которыми проникнуты предлагаемые вниманію читателя очерки изъ исторіи римской поэзіи. Задуманы они мною уже давно, и еще съ 1897 года ихъ содержаніе было предметомъ моихъ лекцій (въ московскомъ университетѣ, а затѣмъ на высшихъ женскихъ курсахъ).

Ближайшимъ поводомъ къ ихъ публикаціи послужило появленіе въ Германіи (въ 1903 г.) очень интереснаго, капитальнаго труда *Гейнце* по Вергилію (Richard Heinze: Virgils epische Technik. Leipzig, 1903).

Къ моему великому удовольствію, трудъ этотъ соприкасается съ моими этюдами отчасти по методамъ и основнымъ точкамъ зрѣнія, отчасти по отдѣльнымъ выводамъ и наблюденіямъ.

Изъ чтенія книги Гейнце мнѣ было пріятно убѣдиться также и въ томъ, что она не покрываетъ собою внолнѣ моихъ этюдовъ, такъ какъ мы нерѣдко оперируемъ надъ различнымъ матеріаломъ, а при однородности матеріала мы часто подходимъ къ его анализу съ различныхъ угловъ зрѣнія; наконецъ, для установленія оцѣнки Вергилія мнѣ приходилось обращать больше вниманія, чѣмъ Гейнце, на его подражателей.

Въ виду этого я и счелъ возможнымъ опубликовать мои очерки хотя бы въ качествѣ дополненія къ прекрасной работѣ нѣмецкаго изслѣдователя.

Уже во время обработки этихъ этюдовъ появилась въ «Вестникѣ Европы» (1903 г., октябрь) интересная статья профессора О. Ф. Зплинскаго - «Мотивъ разлуки» (Овидій, Шекспиръ, Пушкинъ). Къ сожалѣнію, не имѣю возможности остановиться на подробностяхъ этой статьи. Читатели замътять, что мы прежде всего вполнѣ солидарны въ общемъ взглядѣ на Вергилія, какъ послѣдователя классической трагедіи, и на Овидія, какъ послёдователя ново-аттической комедіи и александрійской элегіи (ср. мои «Матеріалы для характеристики Овидія» Журн. Мин. Н. Пр., 1901, № 7). Что касается посланія Дидоны къ Энею (кстати сказать, очень хорошо переведеннаго Ө. Ф. Зѣлинскимъ), то въ его разборѣ мы, въ сущности, не противорѣчимъ другъ другу, но лишь другъ друга взаимно дополняемъ: профессоръ Зѣлинскій изучаеть это посланіе преимущественно съ точки зрѣнія александрійской элегіи, а япреимущественно съ точки зрѣнія риторики и ся вліянія на Овидія. Но въдь и та и другая точка зрънія при раціональномъ изученіи Овидія, вообще говоря, неизбѣжна...

Digitized by Google

#### Эней и Дидона до встречи другъ съ другомъ.

Обращаемся теперь къ анализу той части «Энеиды» Вергилія, которая посвящена роману Дидоны и Энея.

Завязка этого романа дана во второй половинѣ, точнѣе сказать, даже въ концѣ 1-ой пѣсни «Энеиды.»

Тъмъ не менъе мы считаемъ небезполезнымъ разобрать 1-ую пъснь, въ общихъ чертахъ, съ самаго начала, такъ какъ этотъ разборъ своевременно введетъ насъ въ кругъ тъхъ литературно-критическихъ вопросовъ, съ которыми мы будемъ неоднократно имътъ дъло при детальномъ анализъ романа.

Кромѣ того, этимъ путемъ мы познакомимся съ нашими героями еще до встрѣчи ихъ другъ съ другомъ.

Уже 1-ая пѣснь «Энеиды» даеть ясное представление о разносторонности таланта Вергилія: здѣсь есть и лирика тихой грусти и покорности судьбѣ; есть и торжественная патетическая лирика страстнаго патріота-римлянина, охваченнаго благоговѣніемъ передъ величіемъ національной исторіи, и, кстати сказать, эта лирика искусно переходить въ тонкую похвалу Августу, водворившему миръ. Истиннымъ трагизмомъ въетъ отъ грандіознаго описанія бури, разметавшей Энеевы корабли; трагически звучить и характерный для всего произведенія призывъ къ состраданію и гуманности. Но здѣсь много и юмористическихъ черть, и притомъ очень тонкихъ. Очень интересны въ этомъ отношении боги: хитрая, очаровательная и, пожалуй, кокетливая мать и заступница Энея-Венера, далѣе-властная, сердитая и раздражительная Юнона, эта пожилая красавица, которая въ теченіе цёлыхъ семнадцати лётъ не можетъ забыть оскорбленія со стороны троянца Париса, не умѣвшаго оцѣнить ея красоту, и потому яростно и настойчиво преслѣдуеть Энея и троянцевъ; великолъпенъ и спокойно-величавый Юпитеръ, который держить нейтралитеть; а также богь моря Нептунь, усмиряющій самовольно разбушевавшіеся вѣтры грознымъ классическимъ окрикомъ: quos ego!... Хорошъ и второстепенный богъ Эолъ, съ его рабольпствомъ передъ царственной Юноной. А главный герой поэмы Эней? Его роль трагикомична: у него нътъ свободы дъйствій, такъ какъ онъ по рукамъ и по ногамъ связанъ капризной волей соперничающихъ и враждующихъ другъ съ другомъ божествъ.

Начнемъ теперь краткій обзоръ первой пѣсни 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цитаты взяты, съ небольшими измёненіями, изъ перевода г. Квашнина-Самарина.

Троянскій флоть направляется изъ Сициліи въ об'тованную землю — Италію. Это возмущаеть Юнону:

Тотчасъ Юнона, всегдашнюю рану подъ сердцемъ лелѣя, Такъ говоритъ: "побѣжденная, брошу ль начатое дѣло, Тевкровъ не могши царя отвратить отъ земли Италійской? Или судьба не велитъ? Но могла вѣдь Паллада Аргивскій Флотъ истребить, а гребцовъ подъ морскою сокрыть глубиною, Ради безумствъ и вины одного Оилида Аянта. Я же, царицей боговъ нареченная, вѣчнаго Зевса Разомъ сестра и жена, я съ однимъ лишь народомъ такъ долго Войны веду; кто жъ почтетъ божество и отнынѣ Кто на мои алтари приношенья молящій возложитъ?"

Юнона спѣшить къ царю вѣтровъ, богу Эолу, и просить его выпустить вѣтры на троянскій флоть и затопить его. Въ награду за это она обѣщаеть соединить Эола бракомъ съ самой прекрасной изъ нимфъ.

Эолъ, богъ второстепенный, польщенъ вниманіемъ со стороны царицы боговъ и ея симпатичнымъ предложеніемъ:

"О, царица, желаніе сердца Только изречь потрудись, а исполнить моя ужъ забота. Ты мнё и царствійце это, и скиптръ, и Юпитера милость Вѣчно даешь, на пирахъ возлежать дозволяешь мнё божьихъ. Вихрей и тучъ повелителемъ я чрезъ тебя лишь зовуся" 1).

Далъе идетъ великолъпное описание бури, разметавшей троянский флотъ. Волнение доходитъ до самой глубины моря и обращаетъ на себя внимание могучаго царя морей, Нептуна:

"Ты покляннсь мий сперва непреложною Стикса водою, Правой рукою косинсь необъятной земли плодоносной, Лівой – зеркальнаго моря, и пусть намъ въ свидётели будутъ Всё подъ землею живущіе съ Кроносомъ вёчные боги, Что необманно отдашь мий хариту одну изъ юнёйшихъ, Ту, по которой всегда я томился въ душё—Паснеею".

Другими словами, у гомеровскаго бога на первомъ планѣ страстная влюбленность, а у Вергиліева-субординація.

<sup>1)</sup> Мимоходонь отмётимъ, что адёсь Вергилій подражаеть Гомеру "(Иліада XIV, 230—276), обнаруживая однако большую самостоятельность. Богь сна у Гомера, соотвётствующій Вергиліеву Эолу,—совершенно цругой типъ. При всемъ уваженіи къ Герё, какъ къ царицё боговъ, онъ сперва наотрёзъ отказывается исполнить ея просьбу—усыпить Зевса, хотя она предлагаеть ему въ подарокъ дорогой тронъ работы Гефеста. Тогда она довить его на слабомъ пунктё—его страстной любви къ харитѣ Паснеев, обѣщая выдать ее за него замужъ. Противъ этого влюбленный богь не устоялъ, но зато потребовалъ съ Геры торжественной, страшной клятвы исполнить это объщаніе:

Изъ глубины подводной выглянулъ вдругъ и надъ зыбью чело безмятежное поднялъ: Видитъ Энея суда, по всему разнесенныя морю,

Видить троянъ, и волной и небеснымъ обваломъ гнетомыхъ. Тутъ не укрылись отъ брата и гнѣвъ, и коварство Юноны; Эвра съ Зефиромъ немедленно кличетъ и такъ говоритъ имъ: "Вашего племени дерзость настолько ли васъ обуяла? Вы ужъ и небо, и землю, вѣтры, безъ моихъ повелѣній Въ бурѣ дерзнули смѣшать и такія громады воздвигнуть. Я васъ..."

Измученный Эней съ вѣрнымъ спутникомъ своимъ Ахатомъ и небольшой группой людей пристаетъ къ Ливіи и, между прочимъ, для ободренія товарищей произноситъ слѣдующую рѣчь:

"Братья, и прежде вёдь бёды испытывать намъ приходилось; О, перенесшіе худшее, боги и это скончають. Вы и неистовство Сциллы и звонкія <sup>1</sup>) моря пещеры Зрёли вблизи, вы и самыя скалы циклоповъ узнали. Мужество вновь призовите и горестный ужасъ гоните: Можетъ быть, нёкогда сладко намъ будеть и это припомнить. Мы чрезъ различныя бёды, чрезъ столько случайностей разныхъ Въ Латій стремимся теперь, гдё жилища спокойныя рокомъ Намъ суждены; въ этомъ краё воскреснуть дозволено Троё; Твердо сносите судьбу и для счастья себя сберегите". Такъ говоритъ и *великою мучимъ заботой*, надежды Видъ показуетъ, *мубокую въ сердить тоску подакля*.

Герой появляется здѣсь передъ нами въ истинно-трагическомъ освѣщеніи; озабоченность и чувство измученности сопровождають его вплоть до встрѣчи съ Дидоной. Самая рѣчь его, представляющая почти переводъ рѣчи Одиссея къ спутникамъ въ XII пѣсни «Одиссеи» (ст. 208), въ этой атмосферѣ производитъ болѣе сильное и, во всякомъ случаѣ, иное впечатлѣніе, чѣмъ рѣчь Одиссея: у Гомера въ довольно спокойномъ изложеніи на первый планъ выдвигается полное самообладаніе героя въ противоположность его спутникамъ.

Отмѣчая эту явную оригинальность Вергилія даже въ тѣхъ случаяхъ, когда онъ почти буквально копируетъ своихъ предшественниковъ, прибавимъ, что рѣчь Одиссея имѣла и другихъ подражателей среди римлянъ. Въ комментаріи Сервія къ 198 стиху 1-ой пѣсни «Энеиды» мы находимъ указаніе (принадлежащее, вѣроятно, не самому Сервію), что весь разобранный выше отрывокъ изъ «Энеиды» цѣликомъ взятъ Вергиліемъ изъ Bellum Punicum древнѣйшаго поэта Невія. Но такое лаконичное замѣчаніе не даетъ повода къ

<sup>1)</sup> Собственно: "оглашаемыя ударомъ волнъ",

какимъ-либо опредѣленнымъ сужденіямъ о композиціи Невія, такъ какъ мы не знаемъ тона его произведенія.

Другое подражание принадлежить Горацію: это рачь Тевкра къ «грустнымъ» спутникамъ въ концѣ 7-ой оды 1-ой книги. Въ то время какъ Вергилій далъ всей сценѣ трагическую окраску. Гора-- цій выдвинуль на первый плань моменть юмористическій. Річи Тевкра у него предшествують следующія соображенія: пусть другіе восхищаются какими угодно знаменитыми и прекрасными городами и мёстностями; поэть выше всего цёнить прелестный Тибурь (Тиволи) съ его рощами, садами, водопадами и ключами. Находящемуся тамъ его другу Планку дается въ тонь эпикурейской мудрости совѣть умѣрять печаль и успокаиваться отъ жизненныхъ невзгодъ-виномъ! Совътъ подкръпляется ссылкой на миеологическій авторитеть — на примъръ Тевкра, который, будучи даже вынужденъ покинуть родной Саламинъ и отца (отецъ его, Теламонъ, проклялъ его за то, что онъ вернулся съ троянскаго похода безъ своего брата, знаменитаго Аякса, покончившаго съ собой), по преданію, «увѣнчалъ свои влажные отъ вина виски тополевымъ вѣнкомъ» и произнесъ ободрительную рѣчь къ товарищамъ, совѣтуя и имъ «виномъ прогнать заботы»!

Дѣйствіе переходить на небо. Мать Энея, Венера, горько жалуется Юпитеру на гоненія и страданія Энея.

Царь боговъ и людей «со взоромъ, съ какимъ небеса отъ тучъ и грозы очищаетъ», величаво и спокойно утѣшаетъ свою дочь, въ торжественныхъ стихахъ предсказывая грандіозную судьбу потомковъ Энея—римлянъ, владыкъ міра:

"Онымъ ни власти предъловъ, ни времени я не назначилъ; Царство имъ далъ безконечное: даже и эта Юнона, Море и земли, и небо что нынъ враждой утомляетъ, Къ лучшимъ совътамъ потомъ перейдетъ и со мной возлелъетъ Римлянъ владыкъ надъ вселенной и племя, носящее тогу. Такъ изволю".

Это предсказаніе кончается аповеозомъ Юлія Цезаря, который послѣ смерти обратился въ божественное свѣтило, и похвалою Октавіану Августу— водворителю мира.

Затёмъ Юпитеръ посылаетъ Меркурія къ пунійцамъ въ Кареагенъ, чтобы смягчить ихъ сердца и расположить къ троянцамъ ихъ царицу.

Осматривая окрестности Кареагена, Эней встрѣчается съ своею матерью Венерой (и, конечно, не узнаетъ ея) въ образѣ охотницы.

Венера, между прочимъ, разсказываеть ему исторію возникновенія Кареагена и прошлую судьбу его основательницы, Дидоны, съ глубокой симпатіей къ несчастной смерти Сихея, нѣжно любимаго Дидоной, и съ истиннымъ изумленіемъ передъ необыкновенно сильной женщиной, которая могла стать во главѣ грандіознаго предпріятія, сумѣла привлечь къ себѣ цѣлую партію противниковъ тиранна Пигмаліона и создать въ Ливіи великій городъ.

Лишь по исчезновени Венеры Эней догадался, что это была его мать. И его и Ахата Венера окутала непроницаемымъ туманомъ, чтобы имъ было и удобнѣе и безопаснѣе пройти сквозь толпы туземцевъ къ Дидонѣ (такъ сдѣлала и Аеина съ Одиссеемъ въ странѣ феаковъ).

Эней и Ахать видять прежде всего энергичную работу тирійцевъ надъ постройкой города. Это вызываеть у Энея грустную мысль о томъ, что самъ онъ до сихъ поръ скитается:

"О, вы счастливцы, которыхъ встаютъ ужъ высокія стіны", Молвить Эней и вершины палатъ созерцаеть тоскливо.

Но воть они подходять къ воздвигаемому храму Юноны съ его знаменитыми ствнными изображеніями самыхъ трогательныхъ моментовъ<sup>1</sup>) изъ троянской войны.

Это, по моему мнѣнію, очень замѣчательный эпизодъ, весьма важный и въ конструктивномъ, и въ психологическомъ отношеніи. Мы здѣсь знакомимся съ Дидоной еще до появленія ея на сцену и уже предчувствуемъ ту основу, на которой завяжется романъ между обоими героями. Съ другой стороны, это, можно сказать, до извѣстной степени краткій конспектъ и схема будущаго знаменитаго и патетическаго разсказа Энея о паденіи Трои (во 2-ой пѣсни):

Въ капищъ этомъ впервые смягчился при зрълищъ новомъ Путниковъ страхъ, и впервые надежду Эней на спасенье Тамъ получилъ и осмълился върить мятежной судьбинъ; Эритъ на стънахъ по порядку онъ всъ Иліонскія битвы,— Битвы, молвой ужъ давно по всему разнесенныя міру; Видитъ Атрида. Пріама, Ахилла, врага имъ обоимъ... Сталъ и съ плачемъ промолвилъ: "Ахатъ! да какое же мъсто



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. TO, ЧТО ГОВОРИТЪ ТЕПЕРЬ НОВЫЙ ИЗСЛЪДОВАТЕЛЬ Heinze: "bei Virgil vollends ist das Kunstwerk nicht als solches, sondern fast durchweg nur um des Inhalts der dargestellten Szenen wegen wichtig" (391). "In I est wirklich der Eindruck erzielt, dass ans nicht sowohl Bildwerke beschrieben als die wechselnden Empfindungen des Aenees erzählt werden" (392). "Die Bilder in I sollen, wie sie dem Aenees Thränen entlocken, so auch das Mitleid des Hörers erregen: darum wird auf den schmerslichsten Szenen des Krieges verweilt, der weniger pathetische eigentliche Kampf nur kurz gestreift" (393).

Въ цѣлой вселенной теперь не исполнено нашихъ несчастій? Видишь, Пріамъ! Знать, и въ этомъ краю есть награда за доблесть, Слезы для жалостныхъ дѣлъ и сочувствіе горю людскому. Страхъ отложи: можетъ быть, черезъ эту молву мы спасемся". Такъ говоритъ и картиной обманчивой взоръ насыщаетъ, Стонъ испуская и грудь орошая потокомъ обильнымъ. Видитъ Эней, какъ вокругъ нергамской ограды сражаясь, Здѣсь обращаются въ бѣгство Данаи, преслѣдуютъ Тевкры... Съ края другого Троилъ, потерявши свой щитъ, убѣгаетъ, Отрокъ несчастный, неравный напору и силамъ Ахилла, Мчится, несомый конями, за повозку пустую зацѣпленъ, Вожжи однако держа; по землѣ и затылокъ, и кудри Быстро влекутся... Трижды вокругъ Иліонской стѣны тамъ Ахиллъ побѣдитель

Гектора влекъ и затѣмъ продавалъ бездыханное тѣло. Тутъ-то великій онъ стонъ испустилъ изъ-подъ самаго сердца, Латы признавъ и повозку и самаго друга останки, Видя Пріама, стремящаго къ сыну изсохшія руки. Могъ и себя онъ узнать посреди воеводъ Аргивійскихъ, Видѣлъ восточное войско и чернаго латы Мемнона...

Въ дальнъйшей сценъ Эней и Ахатъ, пока еще окутанные облакомъ, видятъ Дидону во всей ея царственной красотъ и изумляются той энергіи, съ какой она руководитъ постройками, творитъ судъ и вообще хлопочетъ о будущемъ царствъ. Сцена эта онятьтаки важна, какъ матеріалъ для характеристики Дидоны до ея встръчи съ Энеемъ<sup>1</sup>).

Эней и Ахать, полагавшіе, что остальные ихъ товарищи ногибли, съ изумленіемъ видять большую депутацію троянскихъ старъйшинъ, направляющуюся къ Дидонъ. Ръчь главы этой депутаціи Иліонея полна величаваго достоинства. Въ ней сквозить нъкоторый упрекъ своеволію и дикости пунійцевъ, ея главная тема — призывъ къ гуманности и состраданію; но самая просьба скромна: троянцы просять лишь о томъ, чтобы имъ позволили починить флоть.

<sup>1</sup>) Точно такъ же смотритъ на значеніе и на взанмную связь указанныхъ спенъ (начиная съ появленія Энею Венеры и кончая встрѣчей его съ Дидоной) и Heinze, стр. 118: "So ist alles geschehen, um der nun endlich folgenden persönlichen Begegnung bei Aeneas den günstigsten Boden zu bereiten. Das ist ein In-Szene-setzen, wie es mir in der antiken erzählenden Literatur sonst nicht bekannt ist". Совершенно соглашаюсь и съ дальнѣйшими соображеніми Heinze (тѣмъ болѣе, что по другимъ поводамъ и самъ я проводнать таковыя же). Онъ остроумно указываетъ на то, что двамотива-разсказъ Венеры о Дидонѣ и взумленіе Энея передъ величіемъ строящагося Кареагена — навѣяны Гомеромъ: вѣдь у Гомера Аеина даетъ Одиссею свѣдѣнія о феакійской царицѣ Аретѣ, н. подобно Энею, Одиссей изумляется въ городѣ феакійцевъ гаванямъ, кораблямъ, площадямъ и стѣнамъ ("Одиссея", VII, 50; VIII, 43). Но оба. эти мотива съ присоединеніемъ сцены передъ храмомъ получили у Вергилія бояѣе гирбовое значеніе и истивно-драматическій характеръ.

## II.

#### Завязка романа.

Впрочемъ, окончаніе первой пѣсни удобнѣе соединить съ анализомъ четвертой пъсни, а потому, вмѣсто изложенія послѣднихъ сценъ первой пѣсни, мы представимъ ихъ краткое резюме, съ выдѣленіемъ, именно, тѣхъ моментовъ, которые проливаютъ свѣтъ на главнѣйшія основы романа Дидоны и Энея.

Исторія любви Дидоны къ Энею заключаеть въ себѣ много романтическаго.

Еще до появленія Энея на сцену Дидона какъ бы предрасположена влюбиться въ него. Главный моментъ любви — не столько физическая красота Энея (сама Дидона не сознается въ томъ, что она увлечена именно красотой троянскаго героя), сколько слава его рода и тѣ страданія и подвиги, которыми онъ прославился на весь свѣтъ.

Въ судьбѣ обоихъ героевъ есть нѣчто общее:

Эней лишился своего отечества, утратилъ при самыхъ трагическихъ обстоятельствахъ жену свою Креузу, давно скитается и все еще не находитъ себѣ убѣжища.

Много страдала и Дидона: ея брать, Пигмаліонъ, коварно убиль ея нѣжно любимаго мужа, Сихея; она должна бѣжать изъ Сидона, и только послѣ долгихъ усилій ей удается устроиться на мѣстѣ будущаго Кареагена; къ моменту пріѣзда Энея она уже основала большой городъ, но положеніе ея еще непрочно: она не свободна, во-первыхъ, отъ преслѣдованій со стороны ея брата, Пигмаліона, и, во-вторыхъ, ей приходится считаться и съ ея благодѣтелемъ гетулійскимъ царемъ Іарбой, который претендовалъ на ея руку, но получилъ отказъ.

Сочувствіе къ человѣческимъ страданіямъ и преклоненіе передъ великимъ и возвышеннымъ--главнъйшія черты, которыми она характеризуется еще до встрѣчи съ троянскими послами и съ Энеемъ. Она украсила храмъ Юноны изображеніями наиболье трогательныхъ и трагическихъ эпизодовъ изъ троянской войны и этимъ отдала дань изумленія передъ войной, которая сдёлалась извёстна на весь свъть (I, 456), и, къ великому умилению Энея, доказала, что и «здъсь умъють цънить подвиги и плакать о несчастін, и здѣсь человѣческая судьба трогаеть человѣческое сердце» (I, 471). Уже ся первыя рёчи къ троянскимъ посламъ и затёмъ къ Энею поражають, съ одной стороны, своею восторженностью, а съ другой -- сердечностью. Въ отвѣтъ на очень скромную просьбу троянцевъ позволить починить флотъ въ ея пристани она предлагаетъ имъ даже остаться въ Ливіи и распоряжаться ея городомъ, какъ своимъ; она сама объщаеть послать надежныхъ людей на поиски запоздавшаго Энея и выражаеть пламенное желаніе увидать его

62

самого. Появленіе Энея вызываеть съ ея стороны, такъ сказать, взрывъ энтузіазма: «какъ! это тоть знаменитый сынъ Венеры и Анхиза, представитель славнаго народа, который она съ давнихъ поръ привыкла высоко цёнить?» И Дидона съ горячностью просить Энея и троянцевъ принять ея гостепріимство (I, 628):

"Сходная съ вашей судьба и меня, чрезъ многія бъды Долго водивъ, наконецъ въ сихъ краяхъ отдохнуть допустила. Горе извъдавъ сама, помогать злополучнымъ стараюсь".

На пиру въ честь Энея и троянцевъ Дидона «медленно впивала въ себя любовь» (1, 749), разспрашивая Энея о Пріамѣ, о Гекторѣ, Мемнонѣ, Ахиллѣ и вообще о тѣхъ герояхъ, судьба которыхъ увѣковѣчена на художественныхъ изображеніяхъ въ построенномъ ею храмѣ. Очарованная разсказчикомъ, она обращается къ нему съ характерной просьбой — вмѣсто отрывочныхъ разсказовъ объ отдѣльныхъ происшествіяхъ дать подробное описаніе, съ самаго начала, гибели Трои, а также и собственныхъ его приключеній.

Послѣ этого разсказа, обнимающаго 2-ю и 3-ю пѣсни «Энеиды» и состоящаго изъ патетическаго сопоставленія такихъ фактовъ, которые рисують личность разсказчика въ самомъ привлекательномъ свътъ, - послъ этого разсказа Дидона уже безповоротно влюблена въ Энея. Въ безсонную ночь ей постоянно приходить на память многократно обнаруженная имъ доблесть (IV, 3), слава его рода; въ ея сердит навсегда запечатлълись выражение его лица (vultus, на которомъ, конечно, живо отражались какъ глубоко-трагические, такъ и трогательные эпизоды его жизни) и его разсказъ (verbaque) о преследованияхъ со стороны судьбы и о страданияхъ. Выслушавъ разсказъ Энея, Дидона вскоръ убъдилась въ томъ, что она влюбилась въ разсказчика. Она борется между страстью и долгомъ. Память о первомъ мужѣ такъ сильна въ ней, что она дала обѣтъ не выходить ни за кого замужь и действительно отвергла исканія всёхъ претендентовъ; только одинъ Эней могъ воскресить въ ней прежнюю страсть. Но выяснивъ себѣ, что эта новая любовь уже завладъла ею, Дидона опять вспоминаеть о своемъ объть и въ пароксизмѣ страданія торжественно клянется лучше умереть, чѣмъ нарушить объть: «тоть, кто первый сочетался со мной, унесь съ собой мою любовь; пусть же онъ обладаетъ ею и хранить ее въ могилѣ» (IV, 28-29). Никакіе нервы не могуть выдержать такой коллизіи, и Дидона заливается слезами, «внезапно появившимися» (obortis), какъ прибавляеть наблюдательный поэть.

Этотъ истинно трагическій монологъ еще болѣе выигрываетъ отъ сопоставленія его съ отвѣтомъ Анны, сестры Дидоны. Аннѣ чуждъ романтизмъ; кромѣ того, сама она ни въ кого не влюблена, а потому она смотрить на дёло съ чисто практической точки зивнія. По ея мнёнію все обстоить благополучно: не зачёмъ проводить всю свою молодость въ тоскъ, когда можно познать и нары Афродиты и имъть дътей, усладу жизни. До ея новаго брака покойникамъ нѣтъ никакого дѣда 1); что касается обѣта, то можно умилостивить боговъ и умолить ихъ разрѣшить оть него. Правда, Дидона отвергла прежнихъ претендентовъ, но въдь они ей и не нравились, --- зачёмъ же отказываться отъ человёка, который пришелся по сердцу? Кром' того, бракъ съ Энеемъ не есть mésalliапсе. наобороть, это более чень приличная партія, оть которой вдобавокъ послёдують большія выгоды: нечего будетъ страшеться воинственныхъ сосъдей и брата Пигмаліона; отъ сліянія двухъ народовъ и городъ и царство возрастуть и покроются славой. Очевидно, что сами боги благопріятствують этому браку, если они направили троянскій флоть къ Ливіи. Остается только задержать гостя подъ твмъ благовиднымъ предлогомъ, что и корабли его пока не починены, да и на морь еще продолжаются зимнія бури.

Вообще, душевное настроеніе Дидоны на всемъ протяженій романа остается для Анны совершенно непонятнымъ. На ея глазахъ проходили тяжелыя мученія Дидоны во время отъёзда Энея, но ей и въ голову не приходило, что они могутъ привести къ печальной развязкё; она склонна была думать, что послё отъёзда Энея Дидона въ концё-концовъ успокоится, точно такъ же, какъ она уснокоилась послё смерти Сихея.

Изъ деликатности и изъ чувства собственнаго достоинства Дидона не рѣшается объясниться Энею въ любви: «хочеть высказаться, и вдругъ на полсловѣ опять умолкаетъ» (IV, 76). Что же она дѣлаетъ? То она водитъ Энея по городу, показываетъ ему всѣ богатства, даетъ понять, что городъ уже готовъ, намекая этимъ на то, что у Энея пока еще нѣтъ надежнаго пристанища; или же «на закатѣ дня она стремится устроить такой же пиръ и сноеа требуетз разсказа о бъдствіяхъ Трои и снова не отрывается отъ лица разсказчика; затѣмъ, когда всѣ уже разойдутся, когда луна уже начнетъ темнѣть, а звѣзды приглашать ко сну, она одинокая скорбитъ въ домѣ и ложится на оставленное Энеемъ обѣденное ложе. Хотя его нѣтъ, но она его видитъ и слышитъ, или же удерживаетъ на груди Асканія, увлеченная его сходствомъ съ родителемъ» (IV, 78).

(Продолжение слъдуетъ.)

#### M. M. Norposchill.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здёсь сквозить нёкоторый эпикурензив, отмёченный еще древними комментаторами; любопытно, что сама Дидона обнаруживаеть его въ бурномъ разговорѣ съ Эжеемъ.

# В. С. Печеринъ.

(Посвящаю моей матери.)

Онъ быть рожденъ для нахъ, для тёхъ надеждъ Поезін и счастья... Но-безумный-Изъ дётскихъ рано вырнался одеждъ И сердае броснать въ море жизни шумной. И свётъ не пощаднать, и Богъ не спасъ! Дермонтост.

Въ серединъ 1835 года, по возвращении изъ заграничной командировки и выдержаніи докторского экзамена, 27-льтній Влад. Серг. Печеринъ былъ назначенъ исполняющимъ должность экстраординарнаго профессора греческаго языка и древностей въ московскомъ университетв. Зиму 1835-36 гг. онъ съ блестящимъ успвхомъ читалъ лекціи, а въ іюнъ взялъ двухмъсячный отпускъ на каникулы, убхалъ за границу и оттуда написалъ гр. Строгонову письмо, гдъ говорилъ, что ръшилъ не возвращаться въ Россію. что не можетъ жить среди людей, на челё которыхъ напрасно было бы искать отпечатокъ ихъ Создателя, которые живуть безъ върованій и безъ Бога, что съ дётства его ведетъ таинственная звезда, что онъ носить въ своемъ сердцѣ предчувствіе своей великой судьбы и кровью своего сердца подписаль окончательный договорь сь діаволомъ, и этотъ діаволъ-мысль. Въ это время Печеринъ былъ безконечно далекъ отъ всякой религіозной віры; четыре года спустя онь уже монахъ, и монахъ католическій; имъ онъ и остаются до конца жизни, въ теченіе 40 льть. Такова была жизнь Печерина. Его личность замвчательна не менве его судьбы.

I.

Владиміръ Сергвевичъ Печеринъ<sup>1</sup>) былъ незнатнаго, хотя и дворянскаго происхожденія: прадвдъ его изъ лакеевъ Елизаветы Пе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Большая часть печатныхъ русскихъ матеріаловъ для біографія Печервна перепечатана проф. Евг. Бобровымъ въ его изданія "Литература и просв'ященіе въ Россія XIX въка", т. I и IV. Св'яд'янія, заимствованныя нами непосредственно у проф. Боброва, отм'ячены ниже ссылками на его "матеріалы".

тровны дослужился до обермундшенковъ, дѣдъ служилъ въ войскѣ, по полиціи и наконецъ засѣдателемъ въ судѣ, отецъ умеръ полковникомъ въ отставкѣ. Мать В. С. была дочь статскаго совѣтника, повидимому полька по происхожденію (Симоновская), родомъ изъ Черниговской губерніи; В. С., родившійся въ 1808 или 1809 г., былъ единственнымъ сыномъ своихъ родителей.

Гдѣ и какъ росъ Печеринъ, мы не знаемъ, но Никитенко сохранилъ намъ слѣдующее драгоцѣнное показаніе самого Печерина: дѣтство его прошло подъ двумя перекрестными вліяніями –- деспотаотца, желавшаго воспитать въ немъ солдата, и гувернера-швейцарца, яраго радикала, привившаго мальчику «самыя жгучія идеи либералнзма». Въ 1828 году Печеринъ — уже въ Петербургѣ, студентомъ филологическаго факультета, и свой человѣкъ въ кружкѣ Никитенка. Среди товарищей онъ уже въ это время слылъ подъ именемъ Лингвиста<sup>1</sup>).

Что представлялъ собою петербургский университеть въ концв 20-хъ и началѣ 30-хъ годовъ, до преобразованія его по уставу 1835 года, это довольно хорошо извѣстно изъ воспоминаній Никитенка и другихъ. Самъ Печеринъ въ 1869 году писалъ: «Когда теперь припоминаю тогдашній петербургскій университеть, то такъ и руки опускаются. Вёдь дёйствительно никакое самостоятельное развитіе не было возможно. Въ преподаваніи не было ничего серьезнаго: оно было ужасно поверхностно, мелко, пошло. Студенты заучивали тетрадки профессоровъ, да и самъ профессоръ преподаваль по тетрадкамь, имъ же зазубреннымь во время оно». В. Григорьевъ, ставшій студентомъ въ 1831 году, свидѣтельствуетъ, что заучивание требовалось дословное и что большинство профессоровъ бывало недовольно, если слушатель на репетиціяхъ отвѣчалъ собственными словами. Почти все время студентовъ уходило на слушаніе и записываніе лекцій, читавшихся не только утромъ, но в послё обѣда <sup>2</sup>). Курсъ историко-филологическаго факультета ограничивался богословіемъ, древними и новыми языками, словесностью, исторіей и статистикой; философія и политическая экономія принадлежали къ юридическому факультету, а теорія изящныхъ наукъ 🔳 археологія филологамъ не читались за недостаткомъ преподавателей. Древніе языки, составлявшіе главный фондъ факультетской науки, преподавались по - гимназически <sup>в</sup>): проф. Поповъ томилъ сту-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ часто именуеть его въ своемъ дневникѣ Никитенко; проф. Бобровъ не замѣтилъ этого.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) В. Григорьевъ, Т. Н. Грановский до его профессорства въ Москен, "Рус. Бес." 1856, кн. III.

<sup>•)</sup> Ө. Фортунатовъ, Воспожинанія о С.-Петерб. унив. за 1830—33 юды, "Р. Арх." 1869, № 2.

дентовъ переводами съ греческаго на латинскій и латинскимъ перифравомъ, восклицая поминутно: «nolite negligere grammaticam Butmani» (имъ же переведенную на русский языкъ), Соколовъ одно полугодіе питаль и поиль ихъ греческой грамматикой, заставляя переводить съ греческаго на русский и латинский-кромѣ грамматическихъ упражненій въ 1-й части хрестоматіи Якобса-помёщенные въ ней мнеологические разсказы, а во второмъ полугодии читалъ съ ними отрывки изъ Геродота и Гомера по 2-й и 4-й частямъ той же хрестоматіи. Русскій языкъ и словесность на 3-мъ курсв читаль Толмачевь. внёдрявшій въ студентовь этимологическую премудрость. Образчикомъ его патріотическаго корнесловія можеть служить производство слова хлюбо на разныхъ языкахъ: сначала, говориль онъ, когда мёсять хлёбь, дёлается хлябь- отсюда наше хлюбз; эта хлябь начинаеть бродить, отсюда нѣмецкое Brod; перебродивши, хлябь опадаеть на-низъ, отсюда латинское panis; затвиъ поверхъ ея является пена, отсюда французское pain. Кабинеть онъ производилъ отъ словъ кака бы нъта, поясняя: человъка, который удаляется въ кабинеть, какъ бы нѣтъ. «Честь и украшеніе» факультета составлялъ академикъ Грефе, выписанный изъ Лейпцига, ученый другь мнившаго себя латинистомъ гр. С. С. Уварова; онъ читаль на высшемь курсё датинскій и греческій языки, оба полатыни. Узкій спеціалисть - филологь, великій мастерь по части стилистическаго комментарія и конъектуръ, онъ также не могъ способствовать умственному развитію студентовь, но по крайней мѣрѣ могъ дать серьезную научную подготовку темъ изъ нихъ, у кого обнаруживались охота и способности къ изучению древнихъ языковъ. Однимъ изъ такихъ студентовъ оказался Печеринъ. Замечательныя филологическія способности, стяжавшія ему среди товарищей кличку Лингвиста, уже въ половинѣ университетскаго курса обратили на него внимание Грефе; повидимому и Печеринъ высоко цѣнилъ своего учителя и ревностно занимался подъ его руководствомъ; въ томъ же отрывкѣ 1869 года, откуда выше приведена выдержка, онъ говорить: «Мнѣ казалось, что мы съ нашимъ академикомъ Грефе звѣзды съ неба снимаемъ».

Много лѣть спустя послѣ описываемаго періода, въ 60-хъ годахъ, Печеринъ объяснилъ ту психологическую тревогу, которая увлекла его изъ Россіи и сдѣлала католикомъ, вліяніемъ на него въ дѣтствѣ, съ одной стороны, «жгучихъ идей либерализма», которыми пропиталъ его гувернеръ- швейцарецъ, съ другой—деспотическаго обращенія отца. Читавшіе біографію Грановскаго знають, какое дѣйствіе оказала на него случайная встрѣча въ Орлѣ съ французомъ Жоньо а Герценъ самъ разсказалъ о томъ, какъ суро-

5\*

вый старикъ Бушо, одинъ изъ малыхъ участниковъ великой революціи, обучавшій его французскому языку, — зам'єтивъ однажды въ своемъ ученикъ симпатію къ своимъ радикальнымъ идеямъ, пересталь считать его пустымъ шалуномъ, прощаль ошибки и разсказываль эпизоды 93 года и исторію своего бѣгства изъ Франціи, когда «развратные и плуты взяли верхъ». Намъ не трудно представить себѣ типическій обликъ такого гувернера-француза изъ непреклонныхъ республиканцевъ при даровитомъ русскомъ юношѣ 20-хъ годовъ. Его художественный портреть нарисоваль Герцень въ своемъ «Умирающемъ» 1). Лукасъ Ральеръ, а по собственному усовершенствованію, въ угоду Плутарху, гражданинъ Тразеасъ-Гракхъ Ральеръ лъть двадцати, въ 1796 году, попадаеть въ тюрьму по дълу «послёднихъ римлянъ», но послё героическаго самоубійства Ромма и Гужона получаеть свободу и бросается въ журнализиъ- истить перомъ за смерть своихъ друзей. Посидъвъ еще раза два въ тюрьмъ и едва не угодивъ въ депортацію, видя, какъ всякій день «Наполеонъ больше и больше просвѣчиваетъ сквозь Бонапарта», онъ наконецъ, какого-то нивоза an VIII или IX, беретъ паспортъ во ния единой и нераздёльной республики и отправляется прямо въ Петербургъ, куда звалъ его ученикъ его великаго друга Ромма, молодой Строгоновъ. Неудовлетворенный Россіей, онъ убажаеть въ Молдо-Валахію, гдѣ проповѣдуеть Ромма и монтаньяровъ дѣтямъ какого-то владътельнаго принца и обучаеть ясскихъ аристократовъ французскому языку и пенію Марсельезы; отсюда онъ перекочевываеть въ Польшу, къ какому-то магнату, поклоннику Робеспьера, и т. д. И до смерти хранить онъ, иногда показывая знакомымъ, свой республиканский паспорть, переплетенный въ сафьянъ, и уже едва двигая ноги, все еще «какъ влюбленный мальчикъ хранитъ свою святыню, имъетъ свои завътные «на память» и свои завътныя слова, оть которыхъ въ семьдесять, въ восемьдесять лъть его глаза горять и голосъ дрожить».

Къ этому типу принадлежалъ, повидимому, и гувернеръ Печерина. Онъ не могъ не полюбить своего пылкаго, даровитаго, одареннаго живой поэтической фантазіей ученика, и въ пламенныхъ рѣчахъ завѣщалъ ему непримиримую ненависть къ деспотизму, училъ его гражданскому героизму и любви къ свободъ по Плутарху, и, можетъ быть, ему самому, этому богато одаренному мальчику, слушавшему его съ горящими глазами, пророчилъ, какъ Роммъ Строгонову, великую будущность въ первомъ ряду борцовъ за процвѣтавшую въ древности и нынъ попранную свободу; по крайней

1) "Докторъ, умирающій и мертвые", Посмерти. соч., стр. 248 и сл.

м'вр'в, такъ позволяють думать собственныя показанія Печерина и свид'втельство Никитенка, которыя будуть приведены ниже. А деспотическое обращеніе отца, стараго полковника, который непрем'внно хот'влъ выростить сына солдатомъ, д'влало впечатлительную душу мальчика еще бол'ве воспріимчивой для радикальныхъ идей учителя и доводило въ ней отвращеніе къ деспотизму до степени личной, страстной ненависти.

Эпоха, когда юный Печеринъ со своими мечтами о борьбв противъ деспотизма и воспоминаніями о гражданской доблести Плутарховыхъ геноевъ попалъ въ Петербургъ, принадлежитъ къ самымъ мрачнымъ періодамъ русской исторіи за XIX вѣкъ. Послѣ подавленія декабрьскаго мятежа русское общество какъ бы вдругь оцёненёло; всякая духовная жизнь замерла подъ гнетомъ желёзной руки. и утопическія мечты, еще тлёвшія въ немногихъ умахъ, должны были постепенно угаснуть среди безнадежно-печальной действительности. А какова была она, каково было въ ней положение молодого покольнія, объ этомъ краснорьчиво свидьтельствують слова Никитенка, писанныя въ 1834 году: «Сначала мы судорожно рвались на свъть. Но когда увидели, что съ нами не шутять, что отъ насъ требують безмолвія и бездъйствія, что таланть и умъ осуждены въ насъ цъпенъть и гноиться на днъ души, обратившейся для нихъ въ тюрьму, что всякая свётлая мысль является преступленіемъ противъ общественнаго порядка, когда, однимъ словомъ, намъ объявили, что люди образованные являются въ нашемъ обществѣ паріяни, что оно пріемлеть въ свои нѣдра одну бездушную покорность, а солдатская дисциплина признается единственнымъ началомъ, на основаніи котораго позволено дъйствовать, --- тогда все юное поколѣніе вдругь правственно оскудѣло. Всѣ его высокія чувства, всѣ идеи, согрѣвавшія его сердце, воодушевлявшія его къ добру, къ истинь, савлались мечтами безъ всякаго практического значеніяа мечтать людямъ умнымъ смёшно» 1). Въ числё этихъ лучшихъ людей, предавшихся мечтамъ (потому что худшіе просто примирялись), находился и Печеринъ.

Въ томъ отрывкѣ 1869 года, который мы уже дважды цитировали<sup>3</sup>), онъ такъ характеризуетъ состояніе общества и свое собственное настроеніе наканунѣ іюльской революціи 1830 года: «Бури улеглися—настала какая-то глупая тишина — точно штиль

<sup>1)</sup> Никитенко, Днееникъ, т. І, стр. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этотъ отрывокъ (Изъ записонъ В. С. Печерина), посвященный воспоминаліямъ Печерина о баронессѣ Розенкамифъ, помѣщенъ въ "Рус. Арх." 1870 г. Изъ него же ваяты всѣ приводимыя ниже въ разныхъ мѣстахъ автобіографическія показанія Печерина.

на морѣ. Въ воздухѣ было ужасно душно, все клонило ко сну. Я дѣйствительно начиналъ уже дремать». Это значитъ, безъ сомнѣнія, что онъ начиналъ забывать уроки либерализма, преподанные ему гувернеромъ; революціонный пылъ въ немъ ослабѣлъ.

Если онъ не заснулъ тогда совсёмъ, этимъ—по его собственному признанію—онъ былъ обязанъ слёдующему обстоятельству. Попечитель Бороздинъ, которому онъ очевидно былъ рекомендованъ профессоромъ Грефе, призвалъ его къ себё и предложилъ помогать барону Розенкампфу въ его работё по изданію Кормчей книги, взамёнъ чего освободилъ его отъ слушанія нёкоторыхъ лекцій. Это было, по всей вёроятности, въ 1829 или 30 году; очевидно молодой студентъ уже обратилъ на себя вниманіе, какъ способный и знающій классикъ.

Его работа состояла въ томъ, чтобы переписать изъ древней рукописи греческій тексть Іоанна Схоластика (извлеченіе изъ Новеллъ Юстиніана), привести еп regard славянскій переводъ его изъ рукописи XIII вѣка, а подъ строкой латинскій, сличить основной тексть съ другими редакціями его и наконець описать самую рукопись. Работа Печерина составила одно изъ приложеній во 2-мъ изданіи (1839 г.) «Обозрѣнія Кормчей книги» барона Г. А. Розенкампфа. Предисловіе Розенкампфа къ этому приложенію кончается такими словами: «Надъ составленіемъ сего приложенія трудился Владиміръ Сергѣевичъ Печеринъ, молодой филологъ, образующійся въ С.-Петербургскомъ университетѣ и подающій хорошія о себѣ надежды» <sup>1</sup>).

«Каждое утро, — разсказываеть Печеринъ, — въ 8-мъ или 9-мъ часу я являлся въ его кабинетъ и садился за свою работу. Это была прекрасная рукопись изъ Императорской Публичной библіотеки, Х-го или ХІ-го въка. Сколько я надъ нею промечталъ! Я воображалъ себъ бъднаго византійскаго монаха въ черной рясь, — съ какимъ усердіемъ онъ выполировалъ и разграфилъ этотъ пергаментъ! Съ какою любовью онъ рисуетъ эти строки и буквы! А между тъть вокругъ него кишитъ безтолковая жизнь Византіи, доносчики и шпіоны снуютъ взадъ и впередъ; разыгрываются всевозможныя козни и интриги придворныхъ евнуховъ, генераловъ и іерарховъ; народъ, за неимъніемъ лучшаго упражненія, тъщится на ристалищахъ; а онз, труженикъ, сидитъ да пишетъ... «Вотъ», думалъ я, «вотъ единственное убъжище отъ деспотизма: запереться въ какой-нибудь кельъ, да и разбирать старыя рукописи!» Такъ начиналъ дремать Печеринъ; «мнъ грезился, — говорить онъ, — какой-то вздоръ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Евг. Бебровъ, цит. соч., т. I, стр. 107-111.

какое-то счастье: жить въ уединеніи съ греками и латинами и ни о чемъ болёе не заботиться...»

Однако знакомство съ Розенкампфами оказалось для Печерина прямымъ продолженіемъ уроковъ швейцарца-гувернера: оно углубило и расширило ть самые благородные запросы, которые внушилъ ему учитель, --- не въ сторону политическаго радикализма, а въ смыслѣ высокаго представленія о человѣческомъ достоинствѣ, о духовной независимости и чистоть личной жизни. При Александрь I баронъ и баронесса играли видную роль; съ воцареніемъ Николая они впали въ немилость и теперь жили въ совершенномъ уединении. бездётные, оставленные прежними друзьями. Глубоко затаивъ горечь обиды, они гордо несли опалу. Въ ихъ домъ, разсказываетъ Печеринъ, господствовала оппозиція. «Всѣ дѣйствія новаго правительства были безпощадно порицаемы. Когда мы читали въ «Journal des Débats» о первыхъ неудачахъ русскаго оружія въ Польшѣ, баронъ качалъ головою и говорилъ: «Вотъ видите, такъ и выходить, что Горацій сказаль правду: vis consilii expers mole ruit sua!» Баронесса полюбила юнаго филолога «чиствищею материнскою любовью» и усердно принялась за его воспитание. «Ахъ! какъ жалко, -- говорила она ему, --- какъ жалко, что въ Петербургѣ нѣтъ средствъ аля развитія молодого человѣка!» И когда, года три спустя, Печеринъ передъ отъвздомъ въ Берлинъ защелъ проститься съ нею, она «съ жаркимъ участіемъ благословила его на новый путь, на новый ПОЛВИГЪ».

Печеринъ дремалъ и грезилъ о мирномъ счастіи далекой отъ жизни научной работы—какъ вдругъ «блеснула молнія, раздался громовый ударъ, разразилась гроза іюльской революціи... Воздухъ освѣжѣлъ», — разсказываетъ онъ, — «всѣ проснулись, даже и казенные студенты. Да и какъ еще проснулись! Словно Духъ Святой низошелъ на нихъ. Начали говорить новымъ, дотолѣ неслыханнымъ языкомъ: о свободѣ, о правахъ человѣка и пр. и пр. Да чего тутъ еще не говорили?!.. И мы этому добродушно вѣрили. Sancta simplicitas!—Съ тѣхъ поръ я уже болѣе не засыпалъ».

# II.

На первыхъ порахъ этотъ напряженный идеализмъ принимаетъ въ двадцатидвухлѣтнемъ Печеринѣ ту форму, которая и вообще нрисуща юношескому возрасту, а въ началѣ 30-хъ годовъ прошлаго вѣка съ особенной силой обусловливалась и духомъ времени, форму романтической мечтательности.

Мы видёли выше, что, по словамъ Никитенка, всѣ благородныя

чувства людей его времени роковымъ образомъ превращались въ мечты, лишенныя всякаго практическаго значенія. Дівствительно. вся духовная энергія лучшей, идеалистически настроенной части молодежи тратилась на восторженное. прекраснолушное волнение въ атмосферѣ крайне туманнаго идеализма. Ближайшимъ образомъ это явление объясняется, конечно, невыносимымъ гнетомъ тогдашней дъйствительности, осуждавшей на полную безнадежность всякое стремленіе воплотить въ жизни даже элементарныйшіе запросы развитого общественнаго самосознанія, равно какъ и скудостью образовательныхъ средствъ, которыя могли бы отвлечь возбужденный умъ въ сторону философской разработки этихъ запросовъ. Но главной причиной была, безъ сомнѣнія, та, которую такъ искусно опредёлилъ въ своей недавней работь проф. Овсянико-Куликовскій 1), та необычайная экзальтація, восторженная чувствительность, которая составляеть основную черту психологического типа людей 30-хъ годовъ. Поколение, увидевшее свъть около 1810 года, т.-е. сверстники Печерина, въ молодости своей являетъ зрѣлище столь бурной восторженности, какой мы не видимъ ни въ одномъ изъ предшествовавшихъ или слёдовавшихъ за нимъ поколёній. «Лушевная жизнь такихъ умовъ и талантовъ, какъ Бѣлинскій, Герценъ, Станкевичъ, Огаревъ и др., была какая-то напряженная и наэлектризованная избыткомъ чувствъ, требовавшихъ выраженія и изліянія; передъ нами любопытная картина какъ бы душевной неуравновъшенности, порою близкой къ тому, что наблюдается у натуръ религіозноэкзальтированныхъ, у мистиковъ, заражающихъ другъ друга своимъ экстазомъ»<sup>2</sup>). У многихъ изъ нихъ эта восторженность дѣйствительно принимала форму религіознаго экстава.

На почвѣ этой экзальтаціи сложился юношескій идеаль поколѣнія 30-хъ годовъ. Это была возвышенная мечта о нерасторжимой связи, соединяющей человѣка съ космосомъ, о красотѣ, наполняющей космосъ, о божественномъ достоинствѣ человѣческой личности, о долгѣ сохранять въ себѣ незапятнанной эту божественную сущность и содѣйствовать ея обнаруженію во всемъ человѣчествѣ, объ эллинѣ, не знающемъ насилія земныхъ властей и наполняющемъ свою жизнь единымъ вкушеніемъ и славословіемъ красоты. Кто хочетъ ближе узнать эти мечты, прекраснѣе которыхъ не рождало славянство, тотъ пусть раскроетъ переписку Станкевича. Его душа во всемъ хочетъ поэзіи, упоенія, во всемъ ищетъ себя и своего единства съ жизнью природы и Бога, для него

<sup>1)</sup> Итоги русской худож. литературы XIX с., "Вёстн. Восп." 1903 поябрь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 18.

единственное непреходящее въ мірѣ — поэзія и философія. Этотъ идеалъ налагалъ на своихъ служителей суровый и священный долгъ, который душа должна была нести съ радостью, ибо велика была и грядущая награда. Кто тоскуетъ по другомъ мірѣ, тотъ не долженъ знать земныхъ наслажденій: такъ писалъ Станкевичъ о себѣ и своихъ друзьяхъ. Въ 1833 году «подвигъ жизни» представлялся ему въ такихъ чертахъ:

> Когда любовь и жажда знаній Еще горять въ душ'в твоей, Б'вги отъ сустныхъ желаній, Отъ убивающихъ людей.

Себѣ всегда предъ всѣми вѣренъ, Иди, люби и не страшись! Пускай твой путь земной измѣренъ— Съ непозибающима дружись!

Пускай гоненье свъта взыдеть Звъздой злосчастья надъ тобой И міръ тебя возненавидить: Отринь, попри его стопой!

Онъ для тебя погибнетъ дольный; Но спасена душа твоя! Ты притечешь самодовольный Къ предъламъ страшнымъ бытія.

Тогда свершится подвигь трудный: Перешагнешь предълъ земной И станешь жизнію повсюдной—-И все наполнится тобой.

Это чувство чрезвычайной миссіи наполняло юношей сознаніемъ своего высокаго, исключительнаго призванія. Наканунѣ женитьбы Огаревъ пишетъ своей невѣстѣ: «Я чувствую, что Богъ живетъ и говоритъ во мнѣ; пойдемъ туда, куда зоветъ насъ Его голосъ. Если я имѣю довольно души, чтобы любить тебя, навѣрное я буду имѣтъ довольно силы, чтобы идти по слѣдамъ Іисуса — къ освобожденію человѣчества... Наша любовь, Марія, заключаетъ въ себѣ зерно освобожденія человѣчества»; и позднѣе, вспоминая юношескіе годы, онъ пишетъ Герцену: «Мы вошли въ жизнь съ энергическимъ сердцемъ и съ ужаснымъ самолюбіемъ и нагородили планы огромные и хотѣли какого-то мірового значенія; право, мы тогда чуть не воображали, что мы историческіе люди». Они въ самомъ дѣлѣ считали себя избранными сосудами или орудіями Божества и наивно вѣрили, что судьба, ведущая остальныхъ людей гуртомъ, нарочито и въ отдѣльности внимательно занята ими. Бакунинъ говорилъ Станкевичу, что каждый разъ, когда онъ возвращается откуда-нибудь ломой. онъ ждетъ у себя чего-нибудь необыкновеннаго; когда въ 1835 году Герценъ переправлялся чрезъ Волгу на дошаникѣ и послёдній началь тонуть, 23-лётній идеалисть, струсивь въ первую минуту, тотчасъ успокоился: quid times? Caesarem vehis! нелопо, чтобы онъ могъ погибнуть, ничего не сдълавъ, --- и гдъ! между Услономъ и Казанью! Приведя слова Огарева (половины 30-хъ годовъ): «мой fatnm написанъ рукой Бога на пути вселенной: онъ неизмёненъ». Анненковъ замёчаеть: «Легкость, съ которою и онъ, и Герпенъ постоянно призывали само Провидение на вмешательство въ ихъ дѣла, какъ-бы въ видѣ своего довѣреннаго и уполномоченнаго лица, всего лучше объясняеть восторженное состояние какъ ихъ самихъ, такъ и вообще той эпохи. Черта эта была у нихъ общая со многими сверстниками изъ другихъ лагерей. Станкевичъ, Грановскій, В. Боткинъ, Бѣлинскій, такъ же точно, какъ К. Аксаковъ и др., одинаково считали себя орудіями высшихъ силь и пытались содержать себя въ надлежащей чистоть, приличной избранникамъ Промысла»<sup>1</sup>). Мы увидимъ дальше, какую большую роль играло это чувство въ душевной жизни и судьбѣ Печерина.

Какъ само собою понятно, этотъ идеалъ былъ чуждъ всякой національной окраски. Въ политической области онъ порождалъ фанатическую ненависть къ деспотизму и восторженное обожаніе свободы, но и то и другое ез ту пору носило вполнѣ космополитическій характеръ. Эти юноши, какъ вспоминалъ позднѣе Герценъ, со всѣмъ огнемъ любви жили въ сферѣ общечеловѣческихъ вопросовъ, придавъ имъ субъективно-мечтательный цвѣтъ <sup>2</sup>).

Естественно, что оракуломъ этой пылкой молодежи долженъ былъ стать Шиллеръ, этоть призванный глашатай юношески восторженнаго и туманнаго идеализма, поэтъ-космополитъ, борецъ за идеи гуманности, страстный трибунъ, зовущій въ бой противъ тирановъ. Онъ дѣйствительно былъ ихъ оракуломъ, какъ свидѣтельствуютъ письма Станкевича, Бѣлинскаго, Огарева, Герцена и др. Герценъ разсказываетъ, что онъ и Огаревъ разбирали, любили и ненавидѣли лица шиллеровскихъ драмъ не какъ поэтическіе образы, а какъ живыхъ людей, — мало того, — видѣли въ нихъ самихъ себя: «мой идеалъ былъ Карлъ Моръ, но я вскорѣ измѣнилъ ему и перешелъ въ маркиза Позу». «Resignation» Шиллера, по словамъ Анненкова, была у Станкевича на умѣ и на языкѣ почти безпре-

<sup>1)</sup> Анненков и ею друзья, С.-Петербургъ, 1892, стр. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Двевникъ 1842 г., т. l, стр. 44.

рывно. Въ какомъ направленіи вліялъ на нихъ Шиллеръ, можно видѣть изъ позднѣйшаго (1839 г.) показанія Бѣлинскаго, что «Разбойники», «Коварство и любовь» и «Фіэско» породили въ немъ вражду съ общественнымъ порядкомъ во имя абстрактнаго идеала общества, оторваннаго отъ всякихъ географическихъ и историческихъ условій развитія, что «Донъ-Карлосъ» и «Орлеанская Дѣва» бросили его въ абстрактный героизмъ, внѣ котораго онъ сталъ все презирать, все ненавидѣть <sup>1</sup>). За Шиллеромъ слѣдовали Шекспиръ и Гете, но въ нѣкоторомъ отдаленіи. Поэзія, театръ, музыка и дружба наполняли жизнь, что, впрочемъ, не мѣшало юнымъ романтикамъ и ухаживать за хорошенькими женщинами, и шалить помальчишески, и танцовать на вечеринкахъ.

#### III.

Изобразивъ романтическій идеализмъ молодежи 30-хъ годовъ, мы обрасовали вистт съ темъ общій духовный обликъ Печерина, какимъ онъ представляется непосредственно по окончания университета. Печерину было тёмъ естественнёе стать восторженнымъ мечтателень по примъру другихъ даровитыхъ юношей того времени, что онъ былъ одаренъ несомнѣннымъ поэтическимъ талантомъ. Въ 1831 году его на первый взглядъ, въроятно, трудно было бы отличить оть Станкевича, Герцена. Огарева и др. Какой-то провинціаль, посѣтившій въ этомъ году Петербургь и лично незнакомый съ Печеринымъ, сохранилъ намъ въ одной строкѣ такую характеристику его-несомнённо со словъ общихъ знакомыхъ: «Онъ обожаетъ Шиллера и живеть въ мірь идеаловь», —и только <sup>2</sup>). Въ это время онъ много переводилъ изъ Шиллера, печатая свои переводы въ «Сынѣ Отечества»; и лучшей характеристикой его настроенія въ эту эпоху является стихотвореніе «Желаніе лучшаго міра» («Sehnsucht» Шиллера), о которомъ онъ тогда же писалъ своей кузинъ: «Хотя это только переводъ стихотворенія Шиллера, оно вылилось у меня изъ глубины души» \*).

> Ахъ! Изъ сей долины твсной, Хладною покрытой мглой, Гдв найду исходъ чудесный? Сладкій гдв найду покой?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пыпинъ, Бъликскій, т. І, стр. 297. Срави. Герценъ, Соч., т. VIII стр. 30: "Шиллеръ! Благословляю тебя, тебя обязанъ я святыми минутами начальной юности!" и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Рус. Стар." 1900 г., февр., стр. 480.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Онъ напечаталь его даже дважды, въ феврале и въ марте 1831 г., второй разъ-въ пополненной редакціи; см. Е. Бобровъ, цит. соч. IV, 17.

Онъ грезить объ иномъ мірѣ, гдѣ не вѣють зимнія бури, гдѣ вѣкъ не вянуть цвѣты, гдѣ звучить музыка райскихъ лиръ и пѣніе чистыхъ духовъ.

> Но увы! Передо мною Воды яростно шумять, Грозною катясь волною: Духъ мой ужасомъ объять.

Вотъ челнокъ колышуть волны... Но гребца не вижу въ немъ!.. Прочь боязнь! Надежды полный, Въ путь лети! Ужъ вътеркомъ

Паруса надулись былы... Впруй и отважень будь: Въ ть чудесные предплы Чудный лишь приводить путь! 1)

Но онъ былъ не только обожателемъ Шиллера, живущимъ въ мір'я идеаловъ, какимъ казался людямъ, сравнительно мало знавшимъ его. Грезы о чудесной странѣ, куда приводить лишь чудесный путь, были у него общи со всей лучшей частью его поколѣнія; но одна сторона этого всеобъемлющаго идеала должна была съ особенной силой овладъть его душою: именно, тоть абстрактный героизмъ, въ которомъ каялся позднѣе и Бѣлинскій. Къ этому предрасполагали его и страстность натуры, и вліянія отроческихъ лѣтъ. Въ портретв его, который подъ 1831 годомъ даетъ его близкій другъ Никитенко, мы найдемъ и типическія черты его поколёнія: романтическую экзальтацію и вѣру въ свое великое предназначеніе,--и ясный слёдъ якобинскихъ представленій, привитыхъ ему въ дётствѣ республиканцемъ-гувернеромъ. «Въ головь его, -- пишетъ Никитенко <sup>а</sup>), — романическія затьи о величіи. Герой его— Наполеонъ. Онъ способенъ къ возвышеннымъ идеямъ и даже соображеніямъ. Жаль только, что онъ не понимаеть самъ себя. Оть всёхъ великихъ мужей Плутарха онъ отрываеть по лоскутку ихъ характера, взглядовъ и убѣжденій и изъ всего этого представляеть смѣсь, въ которой недостаеть только одного — самого Лингвиста. Однако, о немъ не такъ легко предвидъть, какъ о другихъ, чъмъ онъ кончить: онъ принадлежить судьбѣ, другіе — обстоятельствамъ и отношеніямъ

1) Du musst glauben, du musst wagen, Denn die Götter leihn kein Pfand; Nur ein Wunder kann dich tragen In das schöne Wunderland.

<sup>2</sup>) Дневникъ, 1831 г., I стр. 282.

свѣта».—Если исключить поклоненіе Наполеону — плодъ романтизма 20-хъ годовъ, — этотъ портреть 23-лѣтняго Печерина, ищущаго себѣ образца для подражанія среди героевъ Плутарха, можно почти принять за портреть юноши Сенъ-Жюста.

Но это не быль Сень-Жюсть съ его непреклоннымъ единымъ убъжденіемь: это быль пылкій русскій юноша 30-хъ годовъ, жившій въ мірѣ туманныхъ домантическихъ идеаловъ. Будь у него такое единое убъждение, его жажда героизма легко нашла бы себъ удовлетвореніе. Но имъ, какъ и его сверстниками, владѣлъ другой идеалъи болье широкій, и болье смутный; «абстрактный героизмъ» настойчиво требоваль осуществленія, и вмёстё съ тёмъ абстрактностью своею распыляль душевную энергію, превращаль точку прицёла въ огромное туманное пятно. Эта энергія мучительно перегорала внутри. не находя исхода, -- отсюда та неуравновѣшенность, то «непониманіе себя», которое Никитенко отмѣчаеть въ Печеринѣ. Нѣсколько позднѣе, въ началѣ 1832 года, по поводу «прекрасныхъ стиховъ» на университетскую годовщину, прочитанныхъ Печеринымъ въ дружескомъ кружкѣ, Никитенко замѣчаеть: «Это человѣкъ съ истинно поэтическою душою. Въ немъ всѣ задатки доблести, но еще нѣтъ опыта въ борьбѣ со зломъ. Выйдетъ ли онъ въ заключение побѣдителемъ изъ нея?» — Печеринъ былъ не изъ твхъ людей, которые, какъ Никитенко, довольствуются кропотливымъ выпалываніемъ «зла»: онъ, какъ гаршинскій безумець, жадно искалъ «красный цвётокъ» всемірнаго зла, чтобы цёною мученичества навёки вырвать его съ корнями —

> И въ цѣли высшей бытія Лѣнивую громаду передвинуть.

Два типа, въ которыхъ искони воплощается идеализмъ.

### IV.

Въ февралѣ 1831 года Печеринъ блестяще окончилъ университетъ, одинъ изъ всего выпуска со степенью кандидата. Пользуясь расположеніемъ Грефе и Бороздина, онъ сразу хорошо устроился сталъ старшимъ учителемъ при 1-й гимназіи, помощникомъ библіотекаря въ университетѣ и лекторомъ по каседрѣ латинскаго языка <sup>1</sup>). Онъ былъ свой человѣкъ въ молодомъ кружкѣ Никитенка, посѣщалъ съ пріятелями маленькіе балы въ знакомыхъ семействахъ, увлекался театромъ и, въ пику сонной публикѣ, неистово аплодировалъ «великому Шекспиру», такъ что возвращался домой съ

<sup>1)</sup> Е. Бобровъ, цит. соч. І, стр. 88.

опухшими руками. Въ то же время онъ печаталъ въ «Сынъ Отечества» и въ разныхъ альманахахъ стихотворные переводы изъ Шиллера и изъ греческой антологіи, написаль также статью о трагедіяхъ Софокла. Переводы изъ антологіи обратили на него вниманіе Уварова, который самъ когда-то вмѣстѣ съ Батюшковымъ занимался переводомъ антологическихъ стихотвореній съ греческаго 1); Печеринъ сблизился съ Уваровымъ и сталъ подъ его покровительство. Сохранившееся письмо его къ кузинѣ отъ 1831 года рисуеть его пріятнымъ молодымъ человѣкомъ петербургскаго пошиба, съ байроническимъ оттёнкомъ и не безъ кокетства своими служебными и литературными успѣхами. Расплывчатый романтическій идеализмъ оказывался ненадежнымъ панцыремъ противъ пошлости свѣта и чиновничества. Позднѣе, все въ томъ же отрывкѣ изъ мемуаровъ, Печеринъ такъ вспоминалъ объ этомъ времени: «Я между тёмъ поступилъ на службу. Меня сдёлали лекторомъ и суббибліотекаремъ при университетъ и старшимъ учителемъ въ 1-й гимназія. Началась жизнь петербургскаго чиновника. Я усердно посъщаль маленькие балики у чиновниковъ-нѣмцевъ, волочился за барышнями, писаль кое-какіе стишки и статейки вь «Сынѣ Отечества»; но что еще хуже-я сделался ужаснымъ любимцемъ товарища министра просв'ящения. С. С. Уварова, вслъдствіе какихъ-то переводовь изъ греческой антологии, напечатанныхъ въ какомъ-то альманахѣ. Я началъ просто ѣздить къ нему на поклонъ, даже на дачу. Благородныя внушенія баронессы Розенкампфъ изглаживались малопо-малу. Раболбиная русская натура брала свое. Я стоялъ на краю зіяющей пропасти».

Но туть судьба Печерина вдругь круто измѣнилась: ему предложено было отправиться въ Берлинъ для приготовленія къ каседря. «Къ счастію, — продолжаетъ Печеринъ, — въ одно прекрасное утро, 19 февраля 1833 года, очень рано, министръ Ливенъ прислалъ за мною и, сдѣлавъ мнѣ благочестивое увѣщаніе въ піетистическомъ стилѣ, отправилъ меня въ Берлинъ, гдѣ и поручилъ меня благимъ попеченіямъ отъявленнаго піетиста, профессора Кранихфельда, главы берлинскихъ піетистовъ. Разумѣется, нога моя никогда не была у Кранихфельда. Нѣкоторые изъ товарищей нашли нужнымъ, ради приличія, сдѣлать ему визитъ; но я настоялъ на своемъ и тотчасъ же написалъ отчаянное письмо къ академику Грефе, а черезъ него къ Уварову, что вотъ такъ и такъ, насъ, членовъ профессорскаго института, будущихъ профессоровъ Россіи, отдали подъ присмотръ какому-то берлинскому ханжѣ, который шпіонствуетъ за нами даже

1) Тамъ же.

на нашихъ квартирахъ, и пр., и пр. Письмо мое имѣло отличный успѣхъ. Къ этому времени Ливенъ вышелъ въ отставку, а на мѣсто его сдѣлался министромъ Уваровъ. Кранихфельда тотчасъ же отставили отъ должности, и за это ему дали Владиміра, а насъ изъ духовнаго вѣдомства перевели въ военное, т.-е. отдали подъ надзоръ честнѣйшему и благороднѣйшему человѣку, военному агенту генералу Мансурову».

Печеринъ прожилъ за границей два года, не въ одномъ Берлинѣ, но и въ другихъ странахъ—во всякомъ случаѣ, какъ видно изъ приводимыхъ ниже словъ Никитенка, еще и въ Италіи. Что онъ дѣлалъ тамъ, чѣмъ интересовался — мы не знаемъ; Пироговъ, его товарищъ по профессорскому институту, одновременно съ нимъ пріѣхавшій въ Берлинъ, совсѣмъ не упоминаетъ о немъ. Но насчетъ общаго итога этихъ двухъ лѣтъ свѣдѣнія достаточно ясны. «Черезъ два года, въ 1835 г.,—пишетъ Печеринъ,—я возвратился въ Петербургъ, съ какою неизлѣчимою тоскою въ сердцѣ, съ какими отчаянными планами для будущаго,—не здѣсь мѣсто объ этомъ говорить».

Причины этой тоски не трудно понять; она томила и товарищей Печерина, виъстъ съ нимъ вернувшихся въ Россію. Вкусивъ широкой науки Запада, его культурнаго быта и сравнительно большой свободы, они, какъ въ мрачное подземелье, возвращались на родину, гдѣ (какъ заявлялъ позднѣе Уваровъ) среди правъ гражданина не числилось права публично выражать свое мнёніе. гдъ солдатская дисциплина душила кастрированную науку, душила мысль и энергію еще въ пеленкахъ, гдѣ народъ былъ рабъ, а «общество» коснѣло въ невѣжествѣ и нравственномъ растлѣніи, гдѣ личность, по образному выражению Огарева, была столько же свободна, какъ жукъ, привязанный за ножку. Притомъ, на Западъ имъ безпрестанно твердили, что ихъ родина — прирожденный врагъ культуры (дёло было тотчасъ послё подавленія польскаго мятежа въ 1831 году, которое вызвало взрывь негодованія по всей Европъ),и молодые идеалисты не могли не увъровать въ горькую правду этого мпѣнія. Въ половинѣ 1834 года Никитенко, со словъ вернувшагося изъ Берлина Калмыкова, заносить въ свой дневникъ, что русскихъ вездѣ въ Германіи ненавидять, не исключая и Берлина; знаменитый Крейцерь самъ сказалъ Калмыкову послѣ взятія Варшавы, что отнынѣ питаетъ къ русскимъ рѣшительную ненависть, а одна дама пришла въ страшное негодование, когда Калмыковъ попытался защищать русскихъ: это-враги свободы, кричала она, -- это гнусные рабы. Подъ 17 іюня 1835 года Никитенко пишеть: «Возвратились изъ-за границы студенты профессорскаго института. У меня были уже: Печеринъ, Куторга младшій, Чевилевъ; Калмыковъ пріћхалъ прежде. Они отвыкли отъ Россіи и тяготятся мыслью, что должны навсегда прозябать въ этомъ царствѣ (крѣпостного) рабства. Особенно мраченз Печеринз. Онъ долго жилъ въ Римѣ, въ Неаполѣ, видѣлъ большую часть Европы и теперь опять заброшенъ судьбой въ Азію. По словамъ ихъ, ненависть къ русскимъ за границею повсемѣстная и вопіющая. Часто имъ приходилось скрывать, что они русскіе, чтобы встрѣтить привѣтливый взглядъ и ласковое слово иностранца. Насъ считаютъ гуннами, грозящими Европѣ новымъ варварствомъ. Профессора провозглашаютъ это съ каоедръ, стараясь возбудить въ слушателяхъ опасенія противъ нашего могущества» <sup>1</sup>).

Съ безнадежной тоскою въ сердив ждалъ Печеринъ рвшенія своей судьбы. Былъ учрежденъ комитетъ для «справедливаго и безотлагательнаго» размѣщенія воспитанниковъ профессорскаго института по русскимъ университетамъ. Въ іюль или въ августв Печеринъ прочиталь въ Академіи Наукъ пробную лекцію на тему, выбранную имъ несомнѣнно по соглашенію съ Грефе, который быль членомъ упомянутаго комитета: о знаменитомъ надгробномъ словѣ Перикла изъ второй книги Өукидида<sup>2</sup>). Съ какимъ грустнымъ умиленіемъ долженъ былъ смотрѣть Печеринъ на эту радостную, какъ майское утро, картину прекрасной, гармонической жизни Аеинъ въ расцвѣтѣ ихъ могущества! Пусть Периклъ стилизировалъ картину-что за дѣло! здѣсь былъ воплощенъ идеалъ того «лучшаго міра», о которомъ Печеринъ упрямо грезилъ съ юношества. Здъсь жизнь течеть свётло и беззаботно, полная важныхъ дёль и разумныхъ наслажденій, безъ пугливой оглядки, безъ рабской скрытности, безъ больной торопливости и душевныхъ мукъ; здъсь нътъ разлада между мыслью и чувствомъ, между призваніемъ и обязанностью, личность свободна, законы равны для всѣхъ, почеть справедливо распредѣляется по способностямъ. Мы свободно гражданствуемъ въ свободной общинъ, говорилъ Периклъ; въ частной жизни мы свободны оть всякаго принужденія и не раздражаемся, есля кто-либо даеть себъ въ чемъ-нибудь волю, а въ общественныхъ дълахъ повинуемся закону больше всего изъ уваженія къ нему. Мы не закаляемся въ мужествѣ съ дѣтства путемъ тяжелыхъ упражненій, но, ведя вольную жизнь, не съ меньшей отвагой идемъ на борьбу противъ равнаго врага. Мы благодѣтельствуемъ другимъ не столько изъ разсчета на выгоду, сколько изъ взаимнаго доверія

<sup>1)</sup> Никитенко, Диссинка I, стр. 358-359.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Для исторів назначенія Печерина въ моск. унив. см. Е. Бобровъ, цит. соч. І, стр. 124.

свободныхъ людей. Мы любимъ изящество съ простотою, любимъ просвѣщеніе безъ изнѣженности; наши игры и жертвоприношенія, прелесть нашей домашней обстановки дають отдыхъ душѣ и гонять прочь уныніе. И потому нашъ городъ достоинъ удивленія; онъ школа Эллады. Мы создали могущество, не нуждающееся въ славословіяхъ Гомера, мы силою проникли всюду по морямъ и по сушѣ и вездѣ соорудили вѣчные памятники содѣяннаго нами добра и зла; потомки будутъ дивиться намъ, какъ дивятся современники <sup>1</sup>).

Печеринъ защищалъ подлинность этой рѣчи — между прочимъ «внутренними доказательствами, почерпнутыми изъ господствующаго вз цъломз сочинении духа», и «сравнениемъ рѣчей Өукидида съ нынъшними парламентскими ръчами»<sup>3</sup>).

7 августа 1835 года Печеринъ былъ назначенъ преподавателемъ въ московскій университеть. Онъ былъ еще кандидатонъ. Осенью онъ выдержалъ въ Москвѣ экзаменъ на ученую степень по-латыни изъ энциклопедіи филологическихъ наукъ, изъ греческихъ древностей, римскихъ древностей, исторіи греческой литературы и исторіи римской литературы, и по-русски—изъ археологіи искусства. Въ декабрѣ онъ получилъ разрѣшеніе представить диссертацію по предмету, которымъ, какъ мы видѣли, давно уже занимался,—о греческой антологіи («Observationes criticae in universam Anthologiam Graecam»), а 31 декабря того же 1835 года былъ утвержденъ въ званіи исправляющаго должность экстраординарнаго профессора для преподаванія греческой словесности <sup>3</sup>). Каведру латинской словесности одновременно съ нимъ занялъ Крюковъ.

#### ٢.

Дѣятельность Печерина въ московскомъ университетѣ продолжалась всего два семестра, одинъ академическій годъ, съ осени 1835 по іюнь 36 года; но и за это короткое время, и несмотря на по-

<sup>1)</sup> Өукидидъ II, 37-41, перев. Ө. Г. Мищенки, т. I, стр. 208 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Краткій отчеть о пробной лекція Печерина взъ "Журн. Мин. Нар. Пр." за 1835 г. приведень у проф. Боброва, I, стр. 124—125.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Н. Поповъ, Предание суду проф. В. С. Печерина, въ "Юрид. Вѣсти." 1880 г., май. Почеринъ не получилъ докторской степени, какъ, повидимому, думаетъ проф. Бобровъ (I стр. 127): въ имѣющихся у насъ копіяхъ его формулярнаго списка 1836 года и позднѣйшихъ документовъ по поводу преданія его суду онъ и самъ навы аетъ себя, и офиціально именуется "испр. должн. э.-о. профессора кандидатоми П-мъ". Это обстоятельство заставляетъ думать, что Печеринъ, выдержавъ испытаніе на степень доктора, диссертаціи такъ и не представилъ до своего отъѣзда изъ Москвы въ йонѣ 1836 года. Мы ниже увидимъ, въ какомъ настроеніи провелъ онъ эту зиму: ему было не до греческой антологіи.

жиравшую его тоску, онъ составилъ себѣ своимъ преподаваніемъ блестящую репутацію. По словамъ Погодина, его товарища по университету, ОНЪ до такой степени сумблъ заинтересовать студентовъ своимъ предметомъ, что всё они принялись за греческій языкъ и въ одинъ годъ сдълали необыкновенные успъхи: по словамъ Ю. Ө. Самарина, его лекціи отличались художественной законченностью и совершенной новизной; то же подтверждають Д. Валуевъ, В. Григорьевъ и О. Чижовъ. Буслаевъ, бывшій самъ слушателемъ Печерина, разсказываеть въ своихъ «Воспоминаніяхъ»: «Профессоръ греческаго языка (ни имени его, ни отчества не припомню) быль совсёмъ молодой человёкъ, самый юный изъ всёхъ прибывшихъ вмѣстѣ съ нимъ товарищей, небольшого роста, быстрый и ловкій въ движеніяхъ, очень красивъ собою, во всемъ былъ изященъ и симпатиченъ, и въ приветливомъ взгляде, и въ мягкомъ, задушевномъ голосѣ, когда, объясняя намъ Гомера и Софокла, онъ мастерски переводиль ихъ стихи прекраснымъ литературнымъ слогомъ. Но, къ несчастію, мы пользовались его высокими дарованіями и свёдёніями очень недолго, менёе года». Чтобы дополнить этоть его портреть, приведемъ еще писанныя много льть спустя (въ 1865 году) слова И. С. Аксакова, который зналъ Печерина по разсказамъ близкихъ лицъ, «по тѣмъ воспоминаніямъ, —добрымъ воспоминаніямъ. — которыя оставила въ сослуживцахъ и ученикахъ его профессорская деятельность». «Въ короткое время своего профессорства, - говорить Аксаковь, - онъ успёль внушить и слушателямъ, и товарищамъ чувства самой живой симпатіи. Строгій ученый, онъ соединялъ съ замъчательной эрудиціей по части классической древней литературы живое поэтическое дарование и нъжную, хотя постоянно тревожную душу, бользненно чутко отзывавшуюся на всё общественныя задачи своего времени, на всякую боль тогдашней русской действительности. Какова была эта действительность-пусть припомнять сами читатели. Направление мыслей его было атеистическое - общее почти всёмь его товарищамъ».

Да, Печеринъ задыхался въ этой «дъйствительности», какъ орелъ въ желъ́зной клъткъ. Ужаснъ́е всего было даже не политическое состояніе Россіи, а его непосредственный результатъ—невыносимая духота обстановки, въ которой приходилось жить, сытая пошлость общества, окружившаго Печерина въ Москвъ́. Герценъ двумя строками характеризуетъ эти мрачные дни, когда всякая духовная жизнь замерла въ Москвъ́, когда онъ самъ былъ въ ссылкъ̀, когда кружокъ Станкевича разсъялся, когда одинъ за другимъ были запрещены «Московскій Телеграфъ», «Европеецть» и «Телескопъ» и Чаадаевъ объявленъ сумасшедшимъ: «Кругомъ глушь, молчаніе, -- все было безотвѣтно, безчеловѣчно, безнадежно, и притомъ чрезвычайно плоско, глупо и мелко». Что общаго могъ имъть Печеринъ со всѣми этими Ивашковскими. Терновскими. Котельницкими, Герингами и Гастевыми, своими товарищами по университету, преподававшими такъ, что студенты больше забывали, чѣмъ узнавали, всецёло погрузившимися въ жалкіе интересы домашняго благополучія и чиновничьей карьеры, съ благочестивымъ Снегиревымъ, по сердечному влеченію строчившимъ доносы (между прочимъ и на Печерина), или съ грубымъ циникомъ Погодинымъ, который въ своемъ дубовомъ патріотизмѣ огуломъ ругалъ западную жизнь и западную науку? Этоть самый Погодинь въ своихъ воспоминаніяхъ приводить любопытный разсказъ, показывающій, какія чувства наполняли Печерина и его молодыхъ товарищей, какія мысли сверлили ихъ мозгъ; провожая ихъ отъ себя послѣ чая за оврагомъ на Дѣвичьемъ полѣ въ 1836 году, онъ говорилъ имъ: «Тѣ профессоры, которыхъ вы теперь смѣняете: Ивашковскіе (предтественникъ Печерина по каседрѣ), Котельницкіе и прочіе, были вёдь смолоду такъ же ревностны, такъ же благоговёли къ наукё. такъ же горъли желаніемъ распространять истину, —а что сталось съ ними теперь въ ихъ несчастной средѣ? Увидимъ, что будеть съ вами»<sup>1</sup>).

Эта послъдняя мысль была слишкомъ справедлива, — въ ней и заключался главный ужасъ ихъ положенія.

Печеринъ не могъ вынести этой муки. Повидимому, еще безъ всякаго опредѣленнаго плана, даже безъ яснаго намѣренія навсегда покинуть Россію, онъ уже вскорѣ по пріѣздѣ въ Москву рѣшилъ на вакаціи уѣхать за границу. По свидѣтельству Герцена, подтверждаемому приводимымъ ниже письмомъ, онъ свелъ свои расходы на самое необходимое, давалъ уроки, избѣгалъ людей, и къ веснѣ скопилъ деньги, нужныя на поѣздку. Ему очевидно было не втерпежъ. Уже 19 февраля 1836 года, т.-е. задолго до начала каникулъ, которыя въ то время считались съ 10 іюня (по 22 іюля), онъ обращается въ совѣтъ университета съ слѣдующимъ прошеніемъ<sup>3</sup>): «Непредвидѣнныя обстоятельства, требующія моего присутствія въ Берлинѣ для свиданія съ однимъ весьма близкимъ ко мнѣ семействомъ, равно какъ и намѣреніе напечатать у книгопродавца Дюмлера мою диссертацію: De Anthologia Graeca, — заставляютъ меня просить покорнѣйше совѣтъ Императорскаго университета объ

<sup>1</sup>) "Школьныя воспоминанія" М. П. Погодина, Висти. Евр., 1868, авг., стр. 614.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эта, какъ и помѣщаемыя ниже офиціальныя бумаги по дѣлу Печерина, заимствованы изъ архива московскаго университета (1836 г. № 8 "Объ увольненія преподавателей въ отпускъ").

исходатайствование мнъ отъ начальства позволенія тать въ Берлинъ, въ отпускъ, на время лѣтнихъ вакацій». По постановленію комитета министровъ и съ царскаго согласія отпускъ ему былъ разрёшень, о чемъ университеть и извёстиль его 7-го мая; но это значило сидѣть въ Москвѣ еще пѣлый мѣсяцъ. И вотъ уже 11-го мая ректорь сообщаеть попечителю новое прошение Печерина: такъ какъ его занятія по занимаемой имъ должности должны прекратиться 14 мая, съ окончаниемъ экзамена, то онъ. Печеринъ, просить уволить его въ отпускъ съ сего времени, почему ректоръ спрашиваеть, можно ли уволить Печерина ранбе офиціальнаго срока вакацій, т.-е. ранъе 10-го іюня, и если можно, то удержать ли у него слёдующее ему по 10 іюня жалованье со дня дачи отпуска. О судьбѣ, постигшей это второе прошеніе Печерина, мы ничего не знаемъ, но повидимому преждевременнаго отпуска онъ не получилъ; по крайней мъръ, въ его формулярномъ спискъ 1836 года значится, что онъ уволенъ былъ въ отпускъ съ 10 іюня.

Для свиданія ли съ старыми друзьями, или потому, что удобнѣйшій путь въ Берлинъ изъ Москвы велъ тогда чрезъ Петербургь, но Печеринъ предъ отъѣздомъ за границу пробылъ еще нѣкоторое время въ сѣверной столицѣ: 16 іюля онъ провелъ вечеръ въ кружкѣ Никитенка, причемъ, какъ и раньше, «говорилъ о великихъ людяхъ». Въ іюлѣ онъ уѣхалъ за границу, и—какъ значится въ его формулярномъ спискѣ—болѣе «къ должности не явился».

Формально это было нарушениемъ взятаго на себя обязательства, потому что, принимая въ 1833 году заграничную командировку, Печеринъ, въ числѣ другихъ командируемыхъ (Порошинъ и Генихъ), подписалъ бумагу, составленную въ следующихъ выраженіяхь: «Мы, нижеподписавшіеся, чувствуя въ полной мёрь оказанное намъ благодѣяніе правительствомъ, доставившимъ средства на содержание себя въ продолжение двухъ лътъ въ Берлинъ для окончательнаго образованія въ тамошнемъ университеть, - по истечени сего срока обязуемся немедленно возвратиться въ Россию и прослужить не менте двенадцати леть по учебной части въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ по распоряженію министерства народнаго просвѣщенія». Дѣйствительно, противъ пропавшаго безъ вѣсти Печерина тотчасъ (въ февраль 1837 г.) было возбуждено судебное преслѣдованіе, прекращенное лишь въ 1846 году за нерозыскомъ обвиняемаго<sup>1</sup>). Лично для Печерина важнѣе была другая сторона дѣла: своимъ поступкомъ онъ нанесъ тяжелый ударъ гр. С. Г. Стро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этой канцелярской процедур'я см. статью Нила Попова "Преданіе суду профессора В. С. Печерина", Юридич. Висти., 1880 г., май, стр. 77 и сля.

гонову, который, будучи назначенъ въ 1835 году попечителемъ московскаго округа, на первый планъ поставилъ обновление университета, лелёялъ молодыхъ доцентовъ, по его же настоянію назначенныхъ въ Москву, и благородствомъ своего характера, широтою взглядовъ, заботою объ истинныхъ нуждахъ просвѣщенія заслужиль ихъ искреннюю симпатію. Отъёздъ Печерина должень былъ глубоко огорчить Строгонова не только потому, что въ лицъ Печерина университеть теряль цённую научную силу, но и потому, что этоть проступскъ могъ тяжело отозваться на положения всего высшаго образованія въ Россія, и во всякомъ случав — на системв отправленія молодыхъ ученыхъ для усовершенствованія за границу. Действительно, Калмыковъ разсказываеть, что графъ несказанно скорбѣлъ о поступкѣ Печерина, писалъ къ нему, напоминалъ ему о долгѣ и совѣтовалъ вернуться въ отечество 1). Въ отвѣтъ на эти увѣщанія Печеринъ, 23 марта 1837 года, изъ Брюсселя написалъ Строгонову нижеслёдующее письмо, въ пламенныхъ строкахъ котораго заключено столько душевной муки, чистьйшей муки человьческаго идеализма, что мы не смъемъ прибавить къ нимъ ни слова<sup>2</sup>).

«Графъ!

«Письмо, коимъ Вы меня почтили, дошло до меня лишь 21-го сего мѣсяца, вѣроятно по оплошности почтмейстера въ Лугано. Спѣщу на него отвѣчать.

«Я глубоко тронуть участіемъ, которое Вы во мнѣ принимаете, Вашими добрыми намѣреніями относительно меня, Вашими великодушными предложеніями... О, если бы я еще былъ достоинъ такой заботливости!.. Но, графъ, я рѣшился. Судьба моя опредѣлена безвозвратно—вернуться вспять я не могу.

«Почти съ моего дѣтства надо мною тяготьетъ непостижимый рокъ. Повинуюсь необоримому влеченію таинственной силы, толкающей меня къ неизвѣстной цѣли, которая виднѣется мнѣ въ будущности туманной, сомнительной, но прелестной, но сіяющей блескомъ всѣхъ земныхъ величій... Вотъ объясненіе загадки.

«Объяснюсь откровенно о сцёпленіи мелкихъ обстоятельствъ, доведшемъ меня до настоящаго моего положенія.

«Убаюкиваемый сладкими мечтами, я приближался, въ 1835 году, къ предёламъ моей родины. Я остановился въ раздумьи у ея границы, я поднялъ глаза и увидёлъ надъ нею зловёщую надпись:

<sup>1) &</sup>quot;Рус. Стар.", 1887 г., апръль.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо писано по-французски; привожу его въ очень точномъ переводъ "Рус. Архива", 1870 г., № 11.

Voi ch'intrate, lasciate ogni speranza!

«И я прозрѣлъ ожидавшую меня будущность...

«Вы призвали меня въ Москву... Ахъ, графъ! Сколько зла Вы мнѣ сдѣлали, сами того не желая! Когда я увидѣлъ эту грубоживотную жизнь, эти униженныя существа, этихъ людей безъ вѣрованій, безъ Бога, живущихъ лишь для того, чтобы копить деньги и откармливаться, какъ животныя; этихъ людей, на челѣ которыхъ напрасно было бы искать отпечатка ихъ Создателя; когда я увидѣлъ все это, я погибъ! Я видѣлъ себя обреченнымъ на то, чтобы провести съ этими людьми всю мою жизнь; я говорилъ себѣ: Кто знаетъ? Быть можетъ, время, привычка приведутъ тебя къ тому же результату; ты будешь вынужденъ спуститься къ уровню этихъ людей, которыхъ ты теперь презираешь; ты будешь валяться въ грязи ихъ общества, и ты станешь, какъ они, благонамѣреннымъ старымъ профессоромъ, насыщеннымъ деньгами, крестиками и всякою мерзостью!

«Тогда моимъ сердцемъ овладёло глубокое отчаяніе, неизлѣчимая тоска. Мысль о самоубійствѣ, какъ черное облако, носилась надъ моимъ умомъ... Оставалось только избрать средство. Я не зналъ, что лучше: застрёлиться ли, или медленно погибнуть отъ разъёдающаго яда мысли...

«Я погрузился въ мое отчаянье, я замкнулся въ одиночество моей души, я избралъ себѣ подругу столь же мрачную, столь же суровую, какъ я самъ... Этою подругою была ненависты! Да, я поклялся въ ненависти вѣчной, непримиримой ко всему меня окружавшему! Я лелѣялъ это чувство какъ любимую супругу. Я жилъ одинъ съ моею ненавистью, какъ живутъ съ обожаемою женщиною. Ненависть—это былъ мой насущный хлѣбъ, это былъ божественный нектаръ, коимъ я ежеминутно упивался. Когда я выходилъ изъ моего одиночества, чтобы явиться въ этомъ ненавистномъ мнѣ свѣтѣ, я всегда показывалъ ему лицо спокойное и веселое; я даже удостоивалъ его улыбки... Ахъ! я походилъ на того лакедемонскаго ребенка, который не измѣнялся въ лицѣ, въ то время какъ когти звѣря, скрытаго подъ его одѣяніемъ, терзали его внутренности.

«Я сталъ въ прямой разръзъ съ вещественною жизнью, меня окружавшею; я началъ вести жизнь аскетическую; я питался хлъбомъ и оливками, а ночью у меня были видънія.

«Всякій вечеръ звѣзда, гораздо болѣе блестящая, чѣмъ всѣ прочія, останавливалась передъ моимъ окномъ, насупротивъ моей кровати, и лучи ея ласкали мое лицо. Я вскорѣ догадался, что это та самая звѣзда, подъ которой я родился. Она была прекрасна, эта звѣзда! Ея блескъ манилъ меня, призывалъ меня ей подчиниться. «Въ одну изъ этихъ торжественныхъ ночей я услышалъ голосъ моего Бога, тотъ строгій, грозный голосъ, который потрясъ всё струны моего сердца. Этотъ голосъ прокричалъ мнё: «Что ты тутъ дѣлаешь? Здѣсь нѣтъ будущности! Встань! Покинь страну твоихъ отцовъ! Возьми Мое святое знамя! Возьми Мой тяжкій крестъ, и неси его, если нужно, до Голгооы! Ты падешь, но имя твое будетъ записано въ книгѣ живота между именами величайшихъ мучениковъ человѣчества!» Я услышалъ этотъ голосъ и рѣшился.

«Между тъмъ мои мнѣнія окрѣпли; изъ подвижныхъ и текучихъ они перешли въ состояніе окаменѣнія. Они приняли форму жесткую, суровую, пуританскую. То уже не были отвлеченныя начала, которыя можно обсуждать хладнокровно съ той и съ другой стороны. То была живая вѣра, слѣпое, непоколебимое, фанатическое убѣжденіе, то убѣжденіе, которое посылаетъ своихъ вѣрныхъ умирать на полѣ битвы, на кострѣ, на плахѣ...

«Вскорѣ весь мой катехизисъ свелся къ этому простому выраженію: ипль оправдываеть средства. Я сказалъ себѣ: Bisogna esse volpe o leone! Мнѣ не позволяють быть львомъ; хорошо же, станемъ на время лисицею! Обманемъ своихъ тюремщиковъ! И проклятіе тѣмъ, кто меня къ тому принуждаетъ!

«Воть моя исторія... Относительно Вась, графь, я поступняь недостойно. — Человѣкъ благородный и великодушный! Какъ я люблю и уважаю Васъ! Я готовъ отдать за Васъ жизнь — но... Вы лишь единичное лицо, и человѣчество имѣетъ болѣе правъ, чѣмъ Вы! Я отрекся отъ всякихъ чувствъ; у меня остались одни правила. Я служу неумолимому божеству. Я на его алтарѣ принесъ въ жертву то, что человѣку всего дороже — отечество, родныхъ, друзей! Я имѣлъ мужество отказаться отъ общественнаго положенія, весьма выгоднаго и обставленнаго всѣми прелестями вещественнаго довольства; я добровольно избралъ жизнь лишеній, жизнь бродячую, безпріютную, нерѣдко грозящую голодною смертью...

«Вы говорите мнѣ, графъ, о долль и чести! Развѣ не мой долгъ прежде всего повиноваться моимъ убѣжденіямъ? А моя честь? — Пусть ее мараютъ, если хотятъ! Какое мнѣ дѣло до моей чести, до моего добраго имени, только бы восторжествовало мое убѣжденіе. Ношу въ сердцѣ моемъ глубокое предчувствіе великихъ судебъ. Вѣрю въ свою будущность, вѣрю въ нее твердо и слѣпо...

«Юношеское ли это тщеславіе? Или безмѣрное честолюбіе? Или безуміе?—Не знаю.—Мой часъ еще не насталъ.

«Провидѣніе никогда не обманываеть. Сѣмена великихъ идей, бросаемыя имъ въ нашу душу, всегда суть вѣрный залогъ прекрасной жатвы славы... Слава! Волшебное слово! Небесный призракъ, для котораго я распинаюсь! О Провидъніе! Прошу у тебя лишь дня, единаго дня славы, и дарю тебъ остатокъ моей жизни!

«Извините, графъ, лихорадочную напряженность, безпорядочность, безуміе этого письма, и прощайте на вѣки. Примите это письмо, какъ завѣщаніе умирающаго, ибо я умираю для всего, что когдато было мнѣ дорого. Завѣщаю Вамъ мою любовь къ этимъ юношамъ, которыхъ Небо поручило Вашему попеченію. Берегите эти прекрасныя, нѣжныя растенія! Защищайте ихъ отъ аквилона! Сохраняйте ихъ для лучшаго будущаго! Да сохранитъ Васъ Богъ, графъ! Да поддержитъ Васъ, на Вашемъ трудномъ пути, Его всемогущая десница. Да увѣнчаетъ блестящій успѣхъ Ваши великодушныя усимія!

«Забудьте, что я когда-либо существоваль, и простите меня! Не довольно ли я поплатился за мой проступокь, разорвавь свой договорь съ жизнью и съ счастіемь? Я извлекь изъ своего измученнаго сердца нёсколько капель крови и подписаль окончательный договорь съ діаволомь, а этоть діаволь---мысль. Имёю честь быть, съ глубокимъ уваженіемъ и преданностью, которая кончится лишь съ моею жизнью, Вашъ покорнёйшій слуга

Владиміръ Печеринъ.

(Продолжение слъдуетъ.)

М. Гершензонъ.

# Изъ японской исторіи.

# Мейджи.

#### Въкъ японскаго просвъщенія.

# I.

Именемъ Мейджи обозначають въ Японіи на оффиціальномъ языкѣ время царствованія императора Муцу Гито, вступившаго на престолъ въ 1867 г. и занимающаго его и донынѣ. Тѣмъ или другимъ годомъ Мейджи датируются японскіе манифесты, указы и другіе подобные оффиціальные акты. Когда японскій императоръ умреть, для него самого не будеть оффиціально другого имени, кромѣ Мейджи. Время царствованія каждаго императора носить въ Японіи свое имя; Мейджи спеціально относится къ правленію Муцу Гито. Это значить «просвѣщенная эпоха», «эпоха просвѣщеннаго закона».

Исторія европейскихъ странъ знаетъ нѣсколько подобныхъ названій, присвоенныхъ той или другой эпохѣ. Правда, не всегда эти названія приняты оффиціальнымъ языкомъ; тѣмъ не менѣе они удержались въ языкѣ хотя бы и не оффиціальномъ. Такъ, всякій зпаетъ, чье царствованіе надо разумѣть подъ именемъ эпохи великихъ реформъ, или преобразовательной эпохи; за XVIII вѣкомъ въ европейской исторіи твердо установилось названіе «вѣкъ просвѣщенія».

Воть такой вѣкъ просвѣщенія и представляеть собой японское Мейджи. Въ самомъ дѣлѣ, это—крупная эпоха въ исторіи Японіи. Въ эти годы, въ годы правленія Муцу Гито, страна восходящаго солнца открылась для европейцевь, японскій народъ и японское государство подчинились вліянію европейской культуры, и совершился цѣлый рядъ важныхъ реформъ, преобразившій Японію почти до неузнаваемости. Говоря объ одной только изъ этихъ реформъ, извѣстный японовѣдъ Александръ фонъ Зибольдъ находить, что это преобразованіе «оставляетъ за собой и дѣянія Петра Великаго, и реформы Іосифа II, и даже французскую революцію». И дъйствительно, при первомъ знакомствъ съ исторіей Мейджи остаешься подъ впечатлъніемъ превращенія, почти сказочнаго. Если сравнить Японію пятьдесятъ лътъ назадъ съ нынъшней Японіей, разница прямо бросается въ глаза.

Въ 1853 и 1854 гг. Гончаровъ на фрегатѣ «Паллада», бывшемъ въ составѣ эскадры адмирала Путятина, посѣтилъ Японію, именно Нагасаки. Въ своихъ запискахъ онъ оставилъ картину тогдашней Японіи. Рисуя въ яркихъ, выпуклыхъ чертахъ эту японскую «обломовщину», Гончаровъ восклицаетъ: «Не скучно ли видѣть столько залоговъ природныхъ силъ, богатства, всякихъ даровъ въ неискусныхъ или скорѣе несвободныхъ, связанныхъ какими-то ненужными путами рукахъ!»

Таково было впечатлёніе путешественника, пять мёсяцевъ проведшаго у береговъ Японіи. Говоря о томъ, что страна эта закрыта для иностранцевъ, Гончаровъ замёчаетъ: «Если и Японіи суждено отворить настежь ворота передъ иностранцами, то это случится еще медленнёе, чёмъ въ Китаё. Развё только принудять ее къ тому войной». И о чемъ бы ни разсказывалъ Гончаровъ, картина получается одна и та же. Говорить ли онъ о японскихъ войскахъ, солдаты вооружены чехлами безъ ружей, кавалерію представляеть одинъ единственный всадникъ, еле держащійся на лошади, пушки на развалившихся станкахъ и плавающія на водѣ; зато флоть, состоящій изъ китайскихъ джонокъ, плаваетъ плохо и не дерзаетъ отходить отъ береговъ. Идетъ ли рёчь о японскихъ сановникахъ, они выходятъ въ коронахъ изъ папье-маше и разсуждаютъ о томъ, можно ли принимать въ подарокъ отъ русскихъ пустую бутылку.

Если отвлечься оть этихъ картинокъ и подойти къ тогдашней Японіи съ наблюдательнымъ аппаратомъ историка, не романиста, впечатлѣніе отъ перваго знакомства будетъ мало чѣмъ уступать впечатлѣнію Гончарова.

Сильно развитое интенсивное земледѣліе, — поля воздѣланы какъ сады или огороды; національная кустарная промышленность, разбросанная по всей странѣ, — и ни одной фабрики; денежная единица, въ которой высчитывается всякая цѣнность, — рисъ; рисомъ вносятся оброки, налоги, рисомъ платится жалованье чиновникамъ. Слабая внутренняя торговля и почти никакой внѣшней; единственное уязвимое для иноземныхъ купцовъ мѣсто — островъ Десима у нагасакскаго берега, и на этомъ островѣ безвыходно заперты голландцы, которые не смѣютъ съѣзжать на берегъ и должны въ знакъ своей благонадежности топтать по требованію полиціи христіанское распятіе.

Соціальное дѣленіе, построенное на сословномъ началѣ. Низшіе классы, хейминъ, въ полномъ пренебреженіи; ремесленники, купцы, стоящіе на общественной лёстницё ниже крестьянъ, и уже совсёмъ паріи—ета, къ которымъ принадлежатъ, напримёръ, кожевники и башмачники. Высцпіе классы держатъ въ рукахъ и власть, и богатство. Это придворная знать—куге, феодальные князья дайміосы, и ихъ вассалы, военное дворянство—самураи. Громадныя латифундіи и масса крёпостныхъ— въ рукахъ феодаловъ и монастырей. Это—полный расцвётъ феодализма, какой былъ въ Европё въ средніе вёка.

Феодализмъ опредѣляетъ собою и политическое устройство. Фактически власть находится въ рукахъ нѣсколькихъ сотъ дайміосовъ, дѣлящихъ между собой всѣ японскія области. Выше ихъ стоить шогунъ – любопытная фигура, напоминающая однимъ изслѣдователямъ римскихъ императоровъ въ послѣдніе годы римской республики, другимъ – франкскихъ мажордомовъ передъ обращеніемъ ихъ въ королей. Шогунъ – настоящій монархъ Японіи; его резиденція – Іеддо. Въ Кіото живетъ номинальный государь, императоръ, носящій титулъ микадо; но онъ запертъ въ своемъ дворцѣ, не можетъ его покинуть, такъ какъ всякій шагъ его по землѣ осквернилъ бы его священную особу, и не имѣетъ рѣшительно никакой власти, такъ что иноземцы даже и не предполагаютъ самаго его существованія и титулуютъ величествомъ шогуна.

При такомъ политическомъ устройствѣ, при мажордомахъ, феодализмѣ и крѣпостномъ правѣ, не можетъ бытъ рѣчи о правахъ личности, о ея свободѣ. Народъ имѣетъ только одно право—повиноваться. Простолюдинъ не можетъ: носить оружія, ѣздить верхомъ на лошади, сидѣть въ носилкахъ, одѣваться, жениться, распоряжаться своимъ имуществомъ, какъ благородный. Зато каждый благородный носить два меча или двѣ сабли, и если простолюдинъ не будетъ съ нимъ достаточно вѣжливъ, дворянинъ можетъ убить его.

Культура замкнутая, національная, воспитанная по китайскимъ образцамъ, съ китайской классической школой, съ китайской стѣной для герметическаго огражденія отъ европейцевъ и европейскаго вліянія. Полное запрещеніе японщамъ выѣзжать за границу и допущеніе однихъ почти плѣнныхъ голландцевъ на островъ Десиму, служащій для нихъ тюрьмой.

Такова Японія пятьдесять лёть назадь. Можно ли не согласиться съ Гончаровымъ, когда онъ говорить, что «глухо заперто зданіе и ключъ потерянъ»?

Затёмъ начинается рядъ перемёнъ. Въ томъ же 1853 г., когда русская эскадра адмирала Путятина тщетно добивалась знакомства съ Японіей, у японскихъ береговъ появилась американская эскадра коммодора Перри, которой и удалось заключить съ Японіей первый торговый договоръ и такимъ образомъ открыть страну для Америки и Европы. Съ 1868 г., со второго года Мейджи, начались внутреннія реформы. Въ 1868 г. пала власть шогуна, и правленіе взялъ въ свои руки самъ микадо. Въ 1669 г. начата военная реформа, давшая Японіи всеобщую воинскую повинность; реформа дополнена въ 1872 г. и завершена въ 1883 г.; рядомъ съ арміей вырасталь постепенно флоть. Въ 1871 г. отивненъ феодализиъ н освобождены крестьяне. Въ 1872 г. выросли первая фабрика и первая жельзная дорога. Въ 1875 г. введено обязательное начальное обучение подъ угрозой штрафа. Въ 1876 г. судебная власть отдѣлена отъ исполнительной и устроены новые суды. Въ 1877 г. учрежденъ первый университеть въ Токіо. Въ 1879 г. изданъ законъ о губернскихъ земскихъ собраніяхъ. Въ 1880 г. обнародованы первые кодексы. Въ 1889 г. объявлена конституція. Въ 1890 г. открыть первый парламенть. Въ 1898 г. основанъ второй университеть въ Кіото и составлено новое гражданское уложеніе. Въ 1899 г. Японія оффиціально принята въ международную семью цивилизованныхъ націй. Въ 1900 г. расширено парламентское избирательное право. Въ 1901 г. открытъ въ Токіо на частныя средства первый женскій университеть. Въ 1902 г. подписань договоръ о союзѣ съ Англіей.

Одинъ этотъ перечень способенъ вызвать изумленіе. Въ экономическомъ отношении онъ свидетельствуетъ о переходе Японии къ денежному хозяйству, къ капитализму и фабричной промышленности, къ участію во всемірной торговль. Въ соціальномъ-переходъ отъ феодально-дворянскаго строя къ новому, болѣе демократическому, болье буржуазному, съ выдвинутымъ впередъ рабочимъ вопросомъ. Въ политическомъ — замѣна шогуната и феодализма сперва абсолютной монархіей съ бюрократическимъ управленіемъ, а затёмъ — конституціонной монархіей съ гарантіями свободы и съ земскимъ самоуправленіемъ. Въ военномъ устройствѣ-замѣна феодальнаго дворянскаго войска всесословной арміей и флотиліи береговыхъ джонокъ громаднымъ боевымъ флотомъ. Въ школьномъ авлё-введеніе европейскаго образованія съ системой низшихъ. среднихъ и высшихъ школъ, съ мужскими и женскими университетами, съ техническими и коммерческими училищами, съ обязательнымъ начальнымъ обученіемъ, и въ результать — почти погодовная грамотность. Въ судебномъ отношения-введение европейскихъ законодательныхъ нормъ, европейскаго права, судоустройства и судопроизводства. И всѣ эти преобразованія-по образцамъ, даннымъ Европой и Америкой, подъ сильнѣйшимъ воздѣйствіемъ европейской культуры и цивилизаціи. Въ результать-признаніе равноправности съ державами Америки и Европы, вступленіе въ ихъ среду наравнѣ съ ними.

Тотъ ключъ отъ зданія, объ утратѣ котораго такъ скорбѣлъ Гончаровъ, повидимому, нашелся.

Н'єсколько цифръ дополнять эту блистательную картину. Рость японской промышленности и торговли за послѣднія 30 лѣть привелъ къ тому, что японскія спички и ткани, и японскій каменный уголь успѣшно конкурирують съ Европой и Америкой на восточно - азіатскихъ рынкахъ, а уголь вытесняетъ даже Англію изъ Бомбея. Все это выразилось въ общей цифре японской внешней торговли, обороты которой за 1868 — 1901 гг. выросли въ 20 разъ. Въ то же время капиталы акціонерныхъ компаній за 6 лвть, 1892—1898, увеличились на 212,8%. Проценть городского населенія въ городахъ не менёе, чёмъ съ 20.000 жителей, достигь уже 14, а это проценть всего городского населенія Россін по переписи 1897 года. Съть японскихъ желъзныхъ дорогъ вычисляется уже въ 8.164 километра, телеграфная съть въ 27.478 килом. и телефонная-въ 2.587 км. Торговый флотъ насчитываетъ 1.321 паровыхъ, 3.850 парусныхъ судовъ. Армія въ военное время равняется почти милліону. Военный флоть въ полтора раза больше русскаго флота на Дальнемъ Востокѣ. По даннымъ полковника Богуславскаго, въ начальныхъ школахъ обучается на 100.000 больше дътей, чъмъ во всъхъ начальныхъ школахъ Россін, хотя Россія на 85 милліоновъ больше населена, чёмъ Японія. Процентъ грамотныхъ въ Японіи — 70, въ Россіи — 22 и самое большее — 28. Печатныхъ книгъ въ Японіи выходить въ годъ по одной на 1.600 жителей, въ Россіи (безъ Финляндів)-по одной книгѣ на 11.000 человѣкъ.

Такъ измѣнилась Японія за послѣднее полстолѣтія. Какъ объяснить такія быстрыя, одна за другой безостановочно слѣдующія, и особенно такія удачныя преобразованія?

Обозрѣватель «Вѣстника Европы» въ январской книгѣ за текущій годъ, говоря о русско-японскомъ конфликтѣ, пишетъ: «Всего нѣсколько десятковъ лѣтъ прошло съ тѣхъ поръ, какъ Японія вступила на путь своего національнаго пробужденія и обновленія; еще недавно она вызывала лишь снисходительное любопытство иностранныхъ путешественниковъ, а теперь приходится считаться съ нею, какъ съ равноправнымъ и культурнымъ государствомъ». Необычайная удача японскихъ реформъ, по мнѣнію журнала, такимъ образомъ, объясняется мудростью японскихъ министровъ и твердостью японскаго правительства. Авторъ извѣстныхъ книгъ о Японіи и переводчикъ книги Гессе Вартега, Д. И. Шрейдеръ, тѣ же качества

Digitized by Google 1

приписываеть уже не однимъ министрамъ, а всему японскому народу. «Населеніе, достаточно грамотное и развитое, глубоко любить свою родину и потому охотно мирится и подчиняется преобразованіямъ и новшествамъ. Выше своего личнаго блага оно ставить благо родины и поддерживаеть свое правительство въ благихъ начинаніяхъ. Оно повинуется вполнѣ сознательно, разумно, въ виду ясно понимаемой имъ необходимости». Самыя реформы представляются Д. И. Шрейдеру крутымъ переворотомъ, сразу измѣнившимъ весь обликъ Японіи; главную роль при этомъ онъ приписываеть вліянію европейской цивилизаціи. «Понятно,—пишеть онъ, — что когда японцы впервые столкнулись съ европейцами и увидѣли, что въ другихъ странахъ люди живутъ совсѣмъ иначе, то не захотѣли продолжать свою подневольную жизнь. Они сразу порвали со своими предразсудками, стряхнули съ себя весь тотъ гнеть, который пригибаль такъ долго ихъ спины къ земль, и двятельно принялись за преобразование своей родины. Они поняли, какое огромное преимущество даеть европейцамъ ихъ наука и знаніе, и съ безпримѣрнымъ увлеченіемъ принялись догонять ихъ въ томъ, въ чемъ они такъ страшно отъ нихъ отстали. Въ короткое время они почти сравнялись со своими учителями. Теперь въ Японіи не существуеть уже ничего похожаго на то что было тридцать пять леть тому назадъ». Также и Зибольдъ признающій, что японскія реформы оставляють за собою «діянія Петра Великаго, и реформы Іосифа II, и даже французскую революцію», считаеть все это-«великимъ дѣломъ, которое совершено японскими государственными людьми и дипломатами эпохи Мейджи, заложившими фундаменть цивилизаціи въ Японіи и поставившими эту страну на равную ногу съ другими націями въ мірѣ».

Точно такъ же еще не такъ давно писали и говорили о преобразовательной эпохѣ Петра Великаго, о реформахъ Александра II, о французской революціи. Первое мѣсто въ преобразовательной дѣятельности Петра отводили западному вліянію; мудрость министровъ и твердость правительства взвѣшивались при объясненіи реформъ; происшедшія перемѣны объявлялись крутымъ переворотомъ, не оставившимъ камня на камнѣ и легшимъ бездонной пропастью между старымъ и новымъ, прошлымъ и настоящимъ. Историческая наука постигла уже теперь всю неправильность и необоснованность такихъ истолкованій; открылись новыя глубины, новыя перспективы; эволюціонная точка зрѣнія вступила постепенно въ свои права.

И относительно Японіи надлежить предпринять подобную же работу. Объяснять японскія реформы мудростью министровъ и мудростью всего населенія, или патріотизмомъ и самопожертвованіемъ тёхъ и другихъ — значить признавать эти реформы необъяснимыми, а японскую исторію послёдняго полувёка — объявлять сплошнымъ чудомъ. Также и западное, европейское или американское, культурное вліяніе ничего не объясняетъ, потому что на разной почвё бываютъ и разные плоды. Отказываемся мы повёрить и въ то, что въ новой Японіи не осталось никакихъ слёдовъ Японіи старой, — что превращеніе было такъ круто и такъ полно, что настоящее совсёмъ не связано съ прошлымъ; отказываемся вёрить потому, что исторія не знаетъ ни такихъ баснословно законченныхъ, ни такихъ чудесно быстрыхъ, ни такихъ сказочно

II.

удачныхъ превращеній.

Прежде всего приходится констатировать факть, что Японія не на всемъ протяженіи своей исторіи была закрыта для иноземцевь и иноземныхъ вліяній, что даже такое закрытіе являлось скорѣе въ ея исторіи исключеніемъ и что никогда это закрытіе не было герметическимъ.

Первое внѣшнее вліяніе, какое можно открыть въ прошломъ японскаго народа, было вліяніе китайское. Наиболье ранніе зачатки этого вліянія обнаруживаются уже въ III вѣкѣ нашей эры, когда проводниками китайской культуры служать японскія войска, воевавшія на материкѣ въ Кореѣ, и корейскіе послы, приносившіе японцамъ дань; черезъ нихъ японцы получили впервые китайскую письменность и китайскую медицину, часть твореній Конфуція и его послѣдователей, шелковицу и шелковичнаго червя, прядильное и ткацкое искусство. Въ 552 г. въ Японію было привезено первое изображение Будды и начало проникать буддійское учение. Съ конца VI и начала VII въка вліяніе китайской культуры усиливается и охватываеть различныя стороны жизни. Изъ Китая пропикають въ Японію витайскія искусства, науки, обычаи, ремесла, и наконецъ учрежденія — религіозныя, политическія, соціальныя. Это — настоящее нашествіе китайской культуры. Буддизмъ, занесенный изъ Срединнаго царства, торжествуеть; число будлійскихъ храмовъ достигаетъ скоро 46 и число жрецовъ и монаховъ-1.385. Японцы усвоивають китайскій календарь, китайскій языкь, письменность, литературу. Вводятся наконецъ политические порядки Китая, съ развитой китайской бюрократией.

Не все въ китайской культуръ равно усваивается японской средой и легко пересаживается на японскую почву. Съ VIII по XI въкъ китайская культура частью сильнъе упрочивается въ Японіи, частью, иаобороть, не можетъ привиться и скоро отбрасывается, какъ ненужное. Всего менѣе принимается на японской почвѣ китайскій мандаринать. Напротивъ, внѣ всякой зависимости отъ Китая, принципъ наслѣдственности торжествуеть, и слагается феодализмъ.

Такъ разсказываеть объ этомъ первомъ китайскомъ вліянім Пьеръ Леруа Больё. У того же автора находимъ исторію первыхъ сношеній Японіи съ Европой и перваго періода европейскаго вліянія на Японію, приходящихся на XVI и начало XVII вѣка. Это было спеціально португальское вліяніе. Въ 1542 г. три португальца потерпѣли крушеніе у южно-японскихъ береговъ. Въ 1545 г. португалецъ Фернанъ Мендецъ Пинто явился со своимъ кораблемъ на югѣ Кіу-Сіу. Его хорошо принялъ князь Бунго. Въ 1549 г. по слѣдамъ Пинто въ Японію прибылъ миссіонеръ-iезуитъ Францискъ-Ксаверій; онъ открылъ свою проповѣдь во владѣніяхъ князей Сацумы и Бунго.

За этими первыми піонерами явились другіе португальцы, мореплаватели, миссіонеры, купцы. Возникла японская католическая церковь, завязалась торговля. Первое, что особенно ревностно сталн перенимать у европейцевъ японцы, было огнестръльное оружіе. По словамъ Пинто, когда онъ подарилъ князю Танегашимы мушкеть, всѣ городскіе оружейники принялись тотчасъ же за работу, и черезъ 5<sup>1</sup>, мѣсяцевъ въ странѣ было уже 600 мушкетовъ японскаго изготовленія; а черезъ нѣсколько лѣтъ было уже будто бы тридцать тысячь ружей въ столице и 300.000 во всемъ княжестве Бунго. Съ 1582 г. артиллерія играла уже видную роль въ военномъ дѣлѣ японцевъ. Христіанство тоже дѣлало поразительные успёхи. Изъ 10 мидліоновъ жителей Японіи къ начаду XVII в. насчитывали уже цёлый милліонъ христіанъ. На югё, на островь Кіу-Сіу, половина всёхъ дайміосовъ были католики, какъ и большая часть ихъ подданныхъ; христіанъ было много и на Сикоку и на Ниппонѣ Было уже 200 христіанскихъ храмовъ, въ томъ числѣ даже въ Кіото. Въ Нагасакахъ почти не оставалось язычниковъ. Въ 1582 г. князья Бунго, Аримы и Омуры отправляли посольство въ Европу, къ римскому папѣ; посольство было торжественно принято Сикстомъ V и затѣмъ объѣхало Португалію, Испанію, Италію. Точно такъ же проникли въ Японію и другія отрасли европейской культуры. Японцы разводили табакъ. строили европейскіе корабли, и на этихъ корабляхъ довзжали даже до Мексики.

Три причины вызвали реакцію и положили предёль этому расцвёту европейскаго вліянія. Это вліяніе европейцевь грозило Японіи полнымъ порабощеніемъ; притокъ торговцевъ и промышленниковъ изъ Европы все увеличивался; могли явиться оттуда же вооруженныя силы и занять японскую территорію. Въ то же время, католикамъ-португальцамъ явились конкурентами другіе европейцы. уже протестантскаго толка, --голландцы и англичане; новые пришельцы соперничали со старыми, и старались повредить имъ въ глазахъ мёстнаго правительства. Шогуны Токугава находились также подъ вліяніемъ будлійскаго духовенства, бывшаго, конечно, врождебнымъ новому ученію. Дёло кончилось гоненіями на католиковъ. хри чемъ пострадали многіе изъ нихъ, и формальнымъ изгнаніемъ пристіанъ изъ страны; борьба была закончена въ 1638 г. Только голландцы сохранили право торговать съ японцами, да и то со всевозможными стесненіями. Сперва, въ 1609 и 1611 гг., имъ открыли для торговли всю страну; потомъ, въ 1617 г., только два порта — Хирадо и Нагасаки; въ 1637 г. — только Нагасаки. Голландцы были выселены на островъ Десиму, въ виду Нагасакъ, и здъсь подчинены строжайшему контролю; имъ воспрещено было събзжать на берегъ, и только разъ въ годъ они могли вздить въ Іеддо, къ шогуну, отвозить ему почтительнъйше свои подарки.

Въ то же время развивалась національная японская образованность, и въ ея исторіи нельзя открыть никакихъ признаковъ застоя. По словамъ Реклю (въ русскомъ переводѣ Л. И. Бородовскаго), съ восьмого вѣка развивалась литература въ буддійскихъ монастыряхъ; здѣсь писались и переписывались хроники, философскіе и богословскіе трактаты. Въ XII и XIII вѣкахъ сложилась рыцарская поэзія; въ феодальныхъ замкахъ устраивались соигя d'amour, рыцари и трубадуры создавали романы и лирическія пѣсни. Въ XVII вѣкъ былъ вѣкомъ энциклопедистовъ. «Такимъ образомъ, — говоритъ авторъ, ссылаясь на Льва Мечникова, — интеллектуальная эволюція Страны Восходящаго Солнца совершалась параллельно умственному движенію западнаго міра».

Но и самый этоть западный мірь продолжаль вліять на культуру Японіи, несмотря на закрытіе страны для иноземцевь. Закрытіе это, какь оказывается, отнюдь не было герметическимъ. Правительству шогуновь изъ фамиліи Токугава не удалось окончательно изолировать Японію, застраховать отъ всякаго вліянія Бвропы; это вліяніе просачивалось въ Японію изъ той «Нѣмецкой слободы», которую представляла колонія голландцевь на Десимѣ. Признаки этого просачиванія Леруа Болье и Реклю находять въ XVIII вѣкѣ. Дворянская молодежь, любознательные юные самураи, дѣлали попытки чему-нибудь научиться у голландцевъ. Японцевъ особенно привлекала европейская медицина. Они добыли у голландцевъ анатомическій атласъ, достали трупъ и принялись за работу;

7

затёмъ достали и перевели курсъ анатоміи. Въ концѣ XVIII вѣка имѣлись уже голландско-японскіе словари и были переведены разныя европейскія книги. Редакторъ одного изъ японскихъ журналовъ, Фукузава, показывалъ Леруа Болье книгу, переведенную съ голланаскаго на японский языкъ и изданную въ 1770 г. По словамъ Реклю, у голландцевъ японцы черпали также географическія познанія. Въ 1807 г. японецъ Ино составилъ карту Японіи, при чемъ воспользовался голландскими источниками. Въ то же время производились японцами экспедиціи для описанія сосёднихъ странъ: Курильскихъ острововъ, Сахалина, Сибири, Манджуріи. Русскій лейтенанть Головнинъ, попавшій въ 1811 г. въ пленъ къ японцанъ. разсказываеть въ своихъ запискахъ, что японцы могли уже высчитывать широту и долготу. Тоть же Фукузава, о которомъ мы выше упоминали, изучалъ до 1853 г., т.-е. до открытія страны иноземцамъ, голландскія книги. И шогуны Токугава должны были смотръть на все это сквозь пальцы.

О времени съ 1853 г. до 1868 г. у насъ есть также любопытныя свъдънія. Это было какъ разъ то время, когда, вслъдъ за появленіемъ въ японскихъ водахъ у Іеддо американской эскадры Перри, началась въ высшихъ сферахъ Японіи борьба за и противъ допущенія иноземцевъ. Высшія сферы по этому вопросу раскололись. Шогунъ и часть дайміосовъ решились на открытіе портовъ Симоды и Хакодате и назначение американскаго консула, а затемъ должны были подписать торговые договоры и съ Франціей. Англіей и Россіей. Большинство дайміосовъ, особенно дайміосы юга и запада, съ княземъ Мито во главѣ, были противъ, и въ этой оппозиціи шогуну соединились съ проживавшимъ въ Кіото императоромъ. Но эти самые дайміосы, и среди нихъ дайміосы Сацумы. Тозы, Нагато, по словамъ Реклю, сами уже подверглись процессу европеизации. Въ ихъ войскахъ были инструкторы европейцы, въ ихъ резиденціяхъ-медики и учителя европейцы и американцы, и оружіе и порохъ получали они отъ иностранцевъ. При такихъ условіяхъ, -- говорить Реклю, -- «невозможно было вернуться къ старому и уничтожить совершившіеся факты».

И въ самомъ дѣлѣ, какъ только власть шогуна была сломлена коалищей императора и дайміосовъ, и возстановлена императорская власть, — вопросъ о борьбѣ съ иноземцами получилъ совершенно неожиданное рѣшеніе, и Японія была открыта для иноземцевъ. Новый императоръ, только недавно вступившій на престолъ и упразднившій власть шогуна, усвоилъ теперь его программу. Иностраннымъ державамъ было, какъ разсказываетъ де-Волланъ, сообщено. что «и новое правительство признаетъ трактаты, заключенные съ иностранными державами». Иностраннымъ резидентамъ была дана торжественная аудіенція. Послѣ этого начались по европейскимъ образцамъ реформы, которыми ознаменовался вѣкъ японскаго просвѣщенія—Мейджи.

Новъйшій періодъ европеизаціи Японіи начинается, такимъ образомъ, съ 1868 г., — съ того момента, когда реставрированное правительство микадо рёшилось на открытіе страны. Какъ мы видыи, этоть моменть не является совершенно оторваннымъ отъ всей предыдущей исторіи Японіи; ему предшествуеть, наобороть, длинный рядъ прецедентовъ. Этотъ рядъ составляють: китайское вліяніе съ VI вѣка, европейско-португальское въ XVI — XVII вѣкахъ, голландское (хотя ограниченное) съ половины XVII в.; въ XVIII вѣкѣ просачиваются изъ голландской колоніи на Десимь европейскія знанія, — медицинскія, географическія, — особенно въ среду молодыхъ самураевъ; затъмъ представители Европы и Америки, военные инструкторы, медики и учителя и поставщики оружія и пороха оказываются при дворѣ дайміосовъ. Когда европейско-американская культура въ 1853 г. бронированнымъ кулакомъ застучалась въ двери Японіи, -- двери эти давно уже отказывались служить преградой. И открытіе Японіи для европейской культуры необходимо поставить въ рядъ этихъ прецедентовъ и разсматривать въ этой связи.

Если вглядѣться въ причины этой послѣдней фазы европеизапіи Японіи, то придется объяснить ее тёмь, что въ періодъ 1853-68 годовъ, «выяснилась крайняя слабость и неподготовленность Японіи къ сопротивленію, и поэтому вся невозможность немедленнаго изгнанія иноземцевь. Чтобы быть сильнѣе въ будущемъ, необходимо было заимствовать у европейцевъ то, что дѣлало ихъ сильными». Когда британская эскадра въ наказаніе за убійство Ричардсона въ 1863 году бомбардировала столицу Сацумы Кагосиму, а въ 1864 форсировала Симоносекский проливъ, несмотря на огонь съ баттарей дайміоса Чошіу, японцы должны были понять, что сопротивляться Европѣ можно только европейскимъ оружіемъ. Нужно было усвоить всю европейскую культуру, —пушки, ружья, военное обучение, а также и неразрывно съ этимъ всёмъ связанныя промышленность, торговлю, науку. Сохранять свою изолированность оказывалось невозможнымъ: европейская культура должна была спасти независимость Японіи отъ той же Европы. Въ этомъ объяснении сходятся всѣ авторы. Гессе Вартегъ идетъ въ этомъ отношеніи еще дальше другихъ и доказываетъ, что Японія усвоиваеть европейскую матеріальную культуру не только для того, чтобы сохранить свою независимость оть Европы, но чтобы въ

<sup>7\*</sup> 

концъ концовъ подчинить себъ самоё Европу. Нъмецкій авторъ жалуется, что «Японія усвоила себѣ всѣ наши новьйшія изобрѣтенія и открытія, испытала всё системы, какія она нашла въ Европѣ, и примѣнила ихъ у себя не точно въ такомъ видѣ, нѣтъ, — она примънила ихъ настолько, насколько это нужно было для укръпленія ея силь. Во всемь этомъ помогали имъ европейскіе мастера, и когда японцы узнали все то, что имъ нужно было знать, они отпустили европейскихъ мастеровъ и выпроводили ихъ изъ своей страны». Гессе Вартегъ хотълъ бы, чтобы Японія усвоила себѣ европейскую культуру не для себя, а для европейцевъ, чтобы она обратилась только въ рынокъ для европейскихъ «платьевъ, башмаковъ, шляпъ, бѣлья и проч.», или даже въ колоніальное владѣніе той или другой изъ европейскихъ державъ. Этого не случилось. потому что не для того японцы усвоивали европейскую культуру. И Гессе Вартегъ указываеть многое, что осталось въ Японіи постарому. Японія преобразовала порядки, довела до значительной высоты школу, переняла матеріальную культуру, —армію и флоть, фабрики и желѣзныя дороги, телефоны и электрические трамван, н для парадныхъ случаевъ европейские мундиры и европейские корсеты. Но старые нравы остались во всей своей неприкосновенности. Все также царить многоженство, все также родители продають вь случаѣ нужды дочерей, и японскіе кавалерійскіе офицеры въ частной жизни все также облачаются въ кимоно на голое тело, въ деревянныя сандаліи на босую ногу. И въ общемъ выводъ получается, что «Японія осталась тёмъ, чёмъ была, и впредь останется такою же». Съ своей стороны Дюмоларъ, проведшій въ Японія три года, приходитъ къ аналогичнымъ заключеніямъ. По его словамъ, оказывается, что вліяніе европейской культуры обнаруживается въ Японіи на одномъ правительствь, и правительство уже оть себя старается распространить этоть «свъть знанія» въ народныхъ массахъ. Всюду въ Японін Дюмоларъ находитъ слёды стараго варварства, признаки недостаточнаго усвоенія новой европейской культуры. Таковы его выводы, напримъръ, о японской школѣ. Ея колоссальному количественному развитію не соотвѣтствуеть качественный уровень. Въ низшихъ и среднихъ училищахъ воспитываются преимущественно върноподданные и шовинисты; таково и воздействие педагоговъ. Въ университетахъ студенты не умеютъ работать надъ наукой иначе, какъ путемъ зубренія лекцій. Профессора отличаются отстутствіемъ научной любознательности; они рѣшительно ничего не видять внѣ практическихъ интересовъ. Необыкновенная національная гордость японцевъ содъйствуетъ обращенію ихъ въ націоналистовъ, и «японское собраніе», о которомъ

разсказываеть Дюмоларъ, объединяеть многихъ студентовъ и другихъ интеллигентовъ въ защитъ трехъ старыхъ религій Японіи (Конфуція, Будды и Синто) противъ разрушительныхъ вліяній Европы. Органомъ этого кружка является журналъ, въ одной изъ статей котораго профессоръ военной академіи Чизо Найто доказываетъ между прочимъ, что, «одни японцы имъютъ право на имя людей, а другіе народы—если не обезьяны, то во всякомъ случаѣ дикари».

Итакъ, европейское вліяніе въ Японіи не появилось внезапно съ половины XIX вѣка, но развивалось задолго, просачивалось вѣками; съ другой стороны, и въ настоящее время европейская культура не получила въ Японіи полнаго господства — ни качественно, ни количественно. Ни въ какомъ отношении, такимъ образомъ, нельзя сказать, что въ 1853 или какомъ другомъ году Японія, дотолѣ бывшая герметически закрытой оть иноземцевь, внезащно растворила настежь свои двери передъ европейской культурой. Переходъ не былъ ни такъ крутъ, ни такъ полонъ. Это не болѣе, какъ одна изъ главъ въ длинномъ и трудномъ процессв европензаціи Японіи. Глава, можеть быть, болье другихъ удачная и содержательная, но не первая и не послёдняя въ книгв. Между старой и новой Японіей нѣть той непроходимой пропасти, которая отдёляла бы свёть оть тымы; можно гораздо скорёе видёть рядъ полутоновъ, медленно и постепенно измѣняющихъ освѣщеніе картины. И даже великій панегиристь Японіи Д. И. Шрейдеръ, не упускающій случая, чтобы отмѣтить и подчеркнуть все, что можеть идти въ активъ Японіи, и утверждающій въ одномъ месте, что «въ настоящее время японцы безповоротно отрѣшились оть всѣхъ предразсудковъ», долженъ признать въ полемикъ своей съ Гессе Вартегомъ, что «японцы еще слишкомъ недавно, всего только какихънибудь 30-40 лёть назадъ, впервые (?) непосредственно столкнулись съ европейцами и съ идеями далекаго европейскаго запада, съ другой стороны, они слишкомъ долго-цълыя тысячельтія-находились подъ непосредственнымъ воздёйствіемъ своеобразной и древней культуры, для того чтобы къ нимъ уже теперь можно было предъявлять требованія о полномъ перерожденіи въ такое непостижимо короткое время».

Таковы оговорки, какія необходимо сдѣлать къ исторіи европеизаціи Японіи. Это почти тѣ же оговорки, какія сдѣланы исторической наукой по сходному же вопросу относительно эпохи Петра Великаго въ русской исторіи.

## III.

Колоссальный экономическій рость Японіи за послёднія 30—40 лёть, поразительные успёхи, достигнутые въ такой короткій срокь въ различныхъ отрасляхъ японскаго народнаго хозяйства, заслуживають не меньшаго вниманія. Намъ говорять о промышленной революціи, пережитой Японіей, о переходё ся оть натуральнаго хозяйства и кустарной промышленности къ денежному хозяйству сь крупной индустріей и капитализмомъ.

Въ самомъ дѣлѣ, перемѣны въ экономической жизни громадны. Въ странѣ, гдѣ до 1872 года не было ни одной фабрики, 26 лѣтъ спустя было по подсчету Велерса 2.910 фабрикъ. Въ Японіи существуютъ уже 56 торговыхъ палатъ, 17 коммерческихъ училищъ, коммерческіе музен по образцу филадельфійскаго въ Токіо и Осакѣ, громадный торговый флотъ, крупнѣйшіе торговые порты Іокогама и Кобе, къ которымъ въ скоромъ времени прибавится новый портъ въ Осакѣ. Промышленная выставка въ Осакѣ въ 1903 году увѣнчиваетъ торговое и промышленное развитіе новой Японіи. Леруа Болье не видитъ никакихъ причинъ опасаться за будущее новой японской промышленности, и совѣтуетъ не забывать, какихъ великолѣпныхъ результатовъ достигли уже въ этомъ дѣлѣ японцы.

Указанное здёсь торгово-промышленное развитіе Японіи, и притомъ по усвоеннымъ ими европейскимъ образцамъ, можетъ на первый взглядъ казаться искусственнымъ, подражательнымъ, чуждымъ національнымъ традиціямъ страны и потому непрочнымъ. Въ виду этого интересно было бы разсмотрёть, какими причинами объясняется, какими силами было вызвано это щедрое насажденіе въ Японіи европейской промышленности; такимъ путемъ можетъ быть выясненъ вопросъ, насколько все это является простымъ результатомъ иноземнаго воздёйствія, чистымъ продуктомъ подражанія Европё, н въ какой мёрё связано новое хозяйство Японіи со всёмъ прошлымъ ея экономическимъ развитіемъ; насколько и здёсь обнаруживаются признаки не механическаго заимствованія, а органическаго роста.

Для того чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, надо прежде всего разобрать, въ какой фазь своего превращенія въ новый экономическій типъ находится въ настоящее время Японія; правы ли тѣ, которые говорять, что Японія «окончательно превратилась въ промышленную страну», или старая Японія и въ хозяйствѣ еще жива на ряду съ новой Японіей?

Промышленность, говорить Велерсъ, даеть въ Японіи одну пятую всего національнаго производства страны. Нісколько больше четверти даеть торговля. И одну треть даеть земледѣліе, припосящее 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> милліарда іенъ. Больше цоловины населенія (по словамъ Велерса 55%, по словамъ другихъ больше 60%) «живетъ въ деревнѣ и кормится отъ деревни». Правда, аграрный строй далеко не удовлетворителенъ; главные его недостатки — малоземелье, господство арендной системы, трудность въ виду обѣихъ этихъ причинъ техническихъ усовершенствованій въ хозяйствѣ. «Необходимо вмѣшательство государотва», говоритъ Велерсъ. Трудное положеніе земледѣлія ускоряетъ переходъ крестьянъ къ новымъ заработкамъ; однако, въ настоящее время роль земледѣлія является первой оговоркой по отношенію къ японскому индустріализму.

Въ самой промышленности Японіи на ряду съ новыми фабриками уцѣлѣли старыя кустарныя производства. Леруа Болье насчитываеть для 1894 г. 4,732 фарфоровыхъ и горшечныхъ производствъ съ 23.726 рабочими, то-есть по 5 человекъ на каждое; 4.407 заведеній лакированныхъ вещей съ 14.092 рабочими; 81.652 такихъ же цыновочныхъ и рогожныхъ заведений и 600.444 ткацкихъ съ 820.585 станками. И Леруа Болье, и Велерсъ указывають, что ручной трудъ кустарей и не можеть быть заминень фабрикой и машиной во всёхъ производствахъ, имёющихъ артистическій характерь. Эта филигранная работа, почти съ помощью лупы, требуеть по 10 дней на каждый предметь. Изъ такихъ почти художественныхъ мастерскихъ Велерсъ указываетъ фабрику Іабу въ Осакъ съ 12 рабочими, фарфоровое производство Аваты въ Кіото съ 1.000 рабочихъ, разбросанныхъ однако въ 20 мастерскихъ, фабрики шелковыхъ матерій de luxe Нишиджина въ Кіото съ 30.000 рабочихъ въ 4.000 мастерскихъ. Въ этихъ мастерскихъ неизвъстна машина Жакарда, ихъ станки нисколько не измънились съ XVI въка, у каждаго станка заняты по 2 человъка, и двигательная сила исключительно человѣческая. Жреческія и придворныя облаченія выдѣлываются въ разбросанныхъ по деревнямъ мастерскихъ, по 8 человѣкъ въ каждой. Дюмоларъ, говоря о размѣрахъ кустарной промышленности пропорціонально ко всей японской промышленности, находить, что издёлія кустарей до сихъ поръ еще занимають 80% всего національнаго производства страны, а фабричныя издёлія---всего 20%.

То же самое Велерсъ указываеть и въ торговлѣ Японін. На ряду съ грандіозными торговыми фирмами совершенно на европейскій ладъ, онъ отмѣчаетъ, напримѣръ, въ Осакѣ, въ Кіото, нѣсколько торговыхъ домовъ, сохранившихъ старые коммерческіе нравы. Эти дома не признаютъ кредита, ведутъ дѣдо лишь за наличныя деньги, а по порядкамъ, которымъ должны подчиняться всѣ ихъ приказчики и конторщики, это какіе-то монастыри. Пріемъ на службу въ такую фирму обставленъ всевозможными условіями: принимаются лишь дёти служащихъ; пріемный возрасть 11 лёть; во время «новиціата», до возраста 20 льть, вступившіе слушають лекціи особыхъ профессоровъ морали и китайскаго языка, --коммерцію изучають на практикѣ; въ эти годы имъ воспрещенъ выходъ на улицу безъ провожатыхъ, возвращаться домой требуется до 6 час. веч., и не дается ни копейки прямо на руки. Взрослаго приказчика никогда не отпускають въ театры, ни въ чайные дома. Въ 28 лёть его женять, но и послё этого об'бдать онъ обязанъ за общимъ столомъ съ 300 другихъ служащихъ. Дюмоларъ прибавляетъ съ своей стороны обвинение японскихъ коммерсантовъ въ недобросовѣстности; эту недобросовъстность Леруа Болье объясняеть тымь, что японская торговля до сихъ поръ остается въ рукахъ почти тъхъ же купеческихъ фамилій, которыя торговали и въ старину; а въ то время, при господствѣ феодализма и рыцарскихъ воззрѣній на торговую профессію, этимъ дѣломъ занимались лишь низшіе слои общества; и были ли они добросовѣстны или недобросовѣстны, презрѣніе къ нимъ было всегда равное.

Дюмоларъ указываетъ еще рядъ тормазовъ, которые задерживають дальнѣйшее развитіе японской промышленности и торговли. Онъ отмѣчаетъ недостатокъ рабочихъ рукъ и капиталовъ. Недостатокъ рабочихъ рукъ или, вѣрнѣе, непостоянство ихъ фабричныхъ занятій, объясняется по его мнѣнію тьмъ, что большая часть рабочихъ не разорвала еще связи съ землей, особенно женщины, и фабрика является для нихъ лишь побочнымъ и потому временнымъ занятіемъ. Что касается капитала, то въ промышленныхъ предпріятіяхъ, по словамъ того же автора, цифра дѣйствительно внесеннаго капитала не достигаетъ обыкновенно и половины номинальнаго; такихъ средствъ хватаетъ съ трудомъ на первоначальное оборудованіе, а на текущіе расходы приходится уже брать въ кредить, при чемъ проценть вырастаеть подчасъ до 15 и 18<sup>0</sup>/о годовыхъ. Кромѣ того, до самаго послѣдняго времени деньги отливали за границу, такъ какъ ввозъ милліоновъ на 100 въ годъ превышаль вывозъ; и только въ 1901 году эта разница опустилась до 10 милліоновъ. Леруа Болье находить и этому отсутствію капиталовь объяснение въ томъ, что весь имѣвшийся капиталъ Япони «имиобилизованъ» частью въ прежнихъ государственныхъ займахъ (на <sup>9</sup>/10 внутреннихъ), въ безчисленныхъ предпріятіяхъ новой индустрін, въ желѣзныхъ дорогахъ. Какъ бы это ни объяснялось, капиталовъ для дальныйшаго развитія хозяйства недостаеть, а это не можеть не тормазить дѣла.

Такимъ образомъ новая японская промышленность не стала еще, повидимому, окончательно на свои ноги; положение ея въ Странѣ Восходящаго Солнца еще не вполнѣ прочно. Въ то же время оказывается, что эта новая промышленность для японцевъ не такая уже новость. Нѣсколько строкъ, брошенныхъ мимоходомъ Леруа Болье, даютъ намъ основание утверждать, что по крайней мѣрѣ въ видѣ исключенія, и до прибытія европейцевъ, во всякомъ случаѣ до постройки первой фабрики, въ Японіи были въ большихъ городахъ болѣе крупныя мануфактуры, напр., шелковыя въ Кіото, писчебумажные, винокуренные заводы. Авторъ хотѣлъ сказать, что это все были исключенія; мы заключаемъ изъ его словъ, что исключенія все-таки были.

Чтобы судить съ большимъ основаниемъ о прочности и непрочности, объ искусственности и естественности новаго промышленнаго развитія Японін, надлежить выяснить главныя силы, поставившія страну на этоть новый путь; была ли эта крупная фабричная индустрія правительственнымъ насажденіемъ въ интересахъ фиска. или естественнымъ результатомъ органическаго хозяйственнаго роста? Иниціативу въ этомъ дѣлѣ правительства особенно подчеркиваеть Дюиоларъ. По его словамъ, большей частью своего успѣха новая японская промышленность обязана поддержкъ и поощрению правительства, которое широко выполняеть свой долгь. Если японцы при всемъ томъ далеки еще отъ намъченныхъ цвлей, то въ этомъ уже повинны они сами, а не ихъ правительство. Всъ отрасли японской администрации, всъ ся въдомства, заняты развитиемъ промышленности и торговли; всякая частная компанія, вводящая новую отрасль производства, получаеть оть правительства щедрыя субсидіи. Громадныя субсидіи получають главныя пароходныя компаніи, рейсы которыхъ не только не приносять всегда барышей, но даже ведуть къ дефицитамъ; такъ, одинъ рейсъ изъ Японіи въ Америку стоитъ казнѣ 50.000 іенъ, а въ Европу 83.000. Велерсъ указываеть, что въ этой усиленной поддержкъ предпріятій казной въ значительной мъръ замъшаны интересы фиска: безъ соотвътствующаго роста національной производительности тяжесть налоговь была бы чрезмърной, и покровительственная система необходима для усиленія платежныхъ силъ страны. Авторъ замѣчаеть даже по этому поводу: «Или новая Японія будеть страной крупной промышленности и торговли, или совсѣмъ не будетъ новой Японіи».

Въ виду этого интересно разсмотръть состояние японскихъ финансовъ за послъдние годы. Стройную схему финансовой истории Мейджи даетъ Дюмоларъ. Онъ дълитъ эту эпоху на 3 періода. Въ первый періодъ реставраціи императорской власти и отмъны фео-

дализма ликвидація наслёдія стараго порядка, именно вылача пенсій и выкупныхъ сумиъ и уплата по долговымъ счетамъ дайміосовъ в самураевъ, обошлась казнѣ minimum въ 263 милліона іенъ. Первый періодъ закончился въ 1878 г.; затёмъ вплоть до 1894 г. прололжался періодъ мирнаго экономическаго развитія, безъ войнъ, безъ большихъ потрясений; для финансовъ это было лучшее время всей эпохи. Съ 1895 г., съ китайской войны, началось усиленное развитіе военныхъ силъ, морскихъ и сухопутныхъ; громадныя суммы затрачены на вооружение армии, на боевой флоть. Милитаризмъ, широкой волной охватившій Японію, отразился на бюджеть громадными цифрами. Программа вооруженій, разсчитанная на 10 льть, требовала въ общей суммѣ 431 слишкомъ милліоновъ іенъ. Часть этой «программы post bellum» должна была быть покрыта китайской контрибуціей (около 200 милліоновь), но еще большая половина падала на внутренніе займы (213 милліоновъ) и на повышеніе налоговъ (21 милліонъ). На самомъ дѣлѣ внутренніе займы не дали полностію нам'тченныхъ суммъ, а повышенію налоговъ упорно, цёлыхъ 2 года, сопротивлялся парламенть.

По бюджету 1901—2 года, расходы не расходились съ доходами, выражаясь почти въ одинаковыхъ цифрахъ: 254,3 и 253,9 милліоновъ. Изъ смѣты расходовъ видно, что военное и морское министерства затрачиваютъ въ годъ не менѣе 88 милліоновъ, —болѣе, чѣмъ какое-либо другое вѣдомство. За три года, 1896—1899 гг., податное тягло японскихъ плательщиковъ, вообще меньшее, чѣмъ въ какой-либо другой странѣ, выросло на 74 милліона іенъ.

Итакъ, нельзя игнорировать роли интересовъ фиска въ развитіи новой японской промышленности и торговли. Однако не слѣдуетъ и преувеличивать эту роль. Самъ Дюмоларъ ссылается на густую населенность Японіи и на быстрый ростъ ея населенія. Въ самомъ дѣлѣ, ежегодный приростъ населенія выше пормальнаго, — норма 1%, въ Японіш 1,09%. Въ какихъ-нибудь 20 лѣтъ общая цифра жителей увеличилась на 10 милліоновъ. По густотѣ своего населенія, говоритъ Дюмоларъ, Японія отъ природы предназначена быть страной промышленной, а не земледѣльческой; это — мысль, по его словамъ, часто повторяемая въ японской прессѣ. Экономическая трансформація отвѣчаетъ такимъ образомъ настоятельной національной необходимости.

Съ другой стороны въ Японіи уже теперь можно наблюдать процессъ проникновенія капитала въ кустарное производство. Тѣ 30.000 ткачей, которые работаютъ въ Кіото надъ выдѣлкой роскопныхъ шелковыхъ матерій, разбросанные по 4.000 мастерскихъ, оказывается, работаютъ по заказу и за счетъ громадной фирмы Мицун.

•

То же можно сказать про осакскія спичечныя фабрики. Остается сдёлать только шагь, чтобы этимъ работающимъ на капиталъ кустарямъ перейти въ самое зданіе фабрики.

Еще одну оговорку следуеть сделать. Что фабричное дело не является въ Японіи продуктомъ простого подражанія Европъ и Америкъ, что это не есть только пересаживание «чужого» на неподготовленную почву, показываеть самая роль, какую играють при этомъ «чужіе» элементы. Въ оборудованіи японской промышленности европейцы, несомнѣнно, имѣютъ значеніе. Но при этомъ, по словамъ М. П. Федорова, «Японія вложила въ свои промышленныя предпріятія собственные каниталы, приспособила свой собственный персональ служащихь и рабочихъ, и только машины выписывала изъ Англіи и Америки». Дюмоларъ жалуется, что японское законодательство, во имя принципа «Японія для японцевъ», ставить преграды вторженію въ страну иностранныхъ капиталовъ. Леруа Болье отмѣчаетъ также, что въ Японіи «сверху до низу все японское: капиталы, администрація, дирекція. Ни въ одной изъ бумагопрядиленъ Осаки нѣтъ ни одного иностранца-служащаго, и всё капиталы ихъ мъстнаго происхожденія». Гессе Вартегь находить, съ своей стороны, что число проживающихъ въ Японіи европейцевъ, вообще ничтожное, не увеличивается, но надаетъ; изъ ихъ числа какая-нибудь тысяча занимается торговлей. Въ самомъ дъль, по даннымъ Пертеса, всъхъ иностранцевъ въ Японіи всего 12.664, что составляеть всего 0,025%/о.

Однимъ словомъ, о роли иностранцевъ въ японской промышленпости можно повторить то же, что Гессе Вартегъ сказалъ объ устройствѣ на европейскій ладъ военныхъ силъ Японіи:

«Европейцы всему обучали ихъ, и когда японцы выучились, то дали европейцамъ полную отставку».

## IV.

Паденіе шогуната и феодализма, реставрація императорской власти, введеніе конституціи — всё эти крупныя перемёны совершились въ Японіи въ короткій періодъ времени, получившій названіе Мейджи.

О паденіи шогуната разсказывають, что еще при предшественникѣ Муцу Гито, императорѣ Комеѣ, шогунъ просилъ дозволить ему удалиться оть дѣлъ, но не получилъ этого дозволенія; когда же вступилъ на престолъ Муцу Гито, шогунъ по приглашенію одного изъ дайміосовъ повторилъ просьбу и получилъ отставку; самая власть шогуна была объявлена упраздненной. Полковникъ

Богуславскій и баронъ фонъ - Зибольдъ въ одинъ голосъ говорять, что и феодализмъ палъ такимъ же образомъ: четыре дайміоса добровольно и великодушно отказались отъ привилегій. земель и замковъ, другіе дайміосы послёдовали ихъ примёру, и императору оставалось только принять эти патріотическія жертвы. Зибольдъ сравниваеть это событие съ знаменитой во французской исторіи ночью 4 августа 1789 г. Въ русскомъ переводѣ Реклю можно прочесть, что въ свою очередь и императоръ «самъ воздаль честь другой силь-силь общественнаго мненія» и даль своему народу конституцію, то-есть, по выраженію одного остроумнаго автора, ввелъ такой образъ правленія, при которомъ «императоръ самъ себя ограничиваеть». Если сопоставить всё эти отреченія, то получится картина, не виданная въ человѣческой исторіи. Цѣлый рядъ отреченій, цёлый рядъ отказовъ отъ власти, земель и замковъ, — и все добровольно, и все въ пользу другихъ! Сколько «патріотическихъ» жертвъ!

На самомъ дѣлѣ, вмѣсто высокой поэзіи самопожертвованій, мы и на этотъ разъ имѣемъ дѣло съ болѣе обыкновенной прозой. Не трудно убѣдиться въ этомъ: стоитъ только вчитаться въ источники, вглядѣться въ ходъ событій, въ расположеніе историческихъ силъ.

Политическій строй старой Японіи можно назвать двоевластіемъ. Съ одной стороны запертый въ кіотскомъ дворців «микадо» со своимъ дворомъ, состоящимъ изъ родственныхъ императору фамилійсинно и изъ полутораста придворныхъ фамилій-куге, со своими органами управления: главнымъ министромъ---квамбаку, назначаемымъ регентомъ въ случаѣ малолѣтства микадо. съ придворнымъ совѣтомъ-дадьекваномъ, съ штатомъ инспекторовъ, докладывающихъ о дѣлахъ управленія, съ совѣтниками-санги, съ восемью министерствами. Это цёлая государственная машина, и однако вся эта машина вращается въ пустотѣ, tourne à vide, по выраженію Курана. У всего этого императорскаго правительства нѣть никакой власти и никакихъ дѣлъ. Содержаніе этотъ дворъ и это правительство получають изъ Іеддо, отъ шогуна, въ строго опредѣленномъ размъръ; liste civile для всего двора не превышаеть 128.000 коку риса, а для самого императора 9.000 коку (1 коку = 180 литровъ); многіе дайміосы получали большій доходъ. Дёло доходило до того, что императору не на что было купить бумаги для своихъ стиховъ; царедворцы куге должны были искать заработковъ въ занятіяхъ поварскимъ дѣломъ, и ихъ дочери поступали въ гувернантки къ дочерямъ дайміосовъ и учили ихъ придворнымъ манерамъ и придворному языку. Императору оставалась одна власть — раздавать почести; да и это онъ дълалъ съ въдома шогуна или квамбаку.

Съ другой стороны, рядомъ съ безсильнымъ и бездѣятельнымъ дворомъ въ Кіото — другой дворъ въ Іеддо. Здѣсь царитъ шогунъ, владѣтельный князь Кванто и ряда другихъ провинщй, власть котораго простирается на цѣлую четверть Японіи; шогунъ имѣетъ всю власть, гражданскую и военную, которую онъ получилъ въ силу императорской делегаціи. У шогуна свое правительство — бакуху, и сложная сѣть администраціи, охватывавшая всю страну, съ агентами въ самомъ кіотскомъ дворцѣ.

Третій политическій элементь составляють феодалы. Верхній слой этихъ феодаловъ состоить изъ дайміосовъ, число коихъ превышаеть 250 фамилій; минимальная цифра доходовъ для каждаго дайміоса—10.000 коку риса. Среди дайміосовъ одни (тозама) зависять отъ императора, для другихъ сеньеромъ является шогунъ. Тѣ и другіе дайміосы, вассалы микадо и шогуна, имѣютъ своихъ вассаловъ, носящихъ общее названіе самураевъ; у крупнаго дайміоса ихъ бываетъ обыкновенно около 500; общее ихъ число достигаетъ 2 милліоновъ. Самураи получаютъ отъ своихъ сеньеровъ или земли въ ленъ, или содержаніе рисомъ. Положеніе ихъ столь различно, что одни изслѣдователи видятъ въ самураё дворянство, тогда какъ другіе называютъ ихъ дворней. Вассалы одного дайміоса составляютъ тѣсцо сплоченный кланъ со своимъ дайміосомъ во главъ.

Для императорскихъ вассаловъ шогунъ не сеньеръ, а только чиновникъ, назначенный императоромъ. Вассалы самого шогупа собираются на сеймъ, состоящій изъ 11 палатъ. Этотъ «феодальный парламентъ» возвышается только во время смутъ, въ обычное время онъ подчиненъ всецёло власти бакуху.

По словамъ Инацо Ота Нитобе, крестьяне въ тѣ времена работали на барщинѣ и платили оброкъ. Оброкъ былъ всего обременительнѣй: повинности крестьянъ (большей частью натуральныя) достигали нерѣдко половины и <sup>2</sup>/<sub>3</sub> всей жатвы. Менѣе значительна была барщина, подымавшаяся до 6 дней въ мѣсяцъ, а ранѣе не превышавшая 10 дней въ годъ. При этомъ крестьяне оставались лично свободными, за ними признавалось право собственности; бракъ крестьянъ съ дворянами въ нѣкоторыхъ областяхъ не воспрещался. Положеніе ремесленниковъ было хуже, положеніе купцовъ было совсѣмъ плохо; еще въ 1867 г., по словамъ Лебона, первый банкиръ въ Іеддо, «Ротшильдъ» Японіи, долженъ былъ падать ницъ передъ самураемъ въ чинѣ подпоручика; по выраженію Курана, купцы занимали въ Японіи то же мѣсто, какое въ средневѣковой Европѣ принадлежало евреямъ.

Низшіе классы — крестьяне, ремесленники, купцы, — всѣ такъ называемые хейминъ, по замѣчанію того же автора, не играли никакой роли, не принимали никакого участія въ тѣхъ революціяхъ, которыя дали имъ въ XIX вѣкѣ гражданское равенство. Не въ этихъ слояхъ народа слѣдуетъ поэтому искать главныя дѣйствующія силы этихъ революцій. Остаются микадо, шогунъ и феодалы.

Говоря о японскихъ реформахъ эпохи Мейджи, Гессе Вартегъ пишеть: «Всѣ эти нововведенія приписываются въ Европь личной энергіи и благоразумію императора, но это не совсѣмъ такъ». Ему кажется совершенно невѣроятнымъ, чтобы «императоръ Муцу Гито, видѣвшій до 16-тилѣтняго возраста очень немногихъ постороннихъ людей, впервые покинувшій 17 лёть оть роду свой дворець и увидѣвшій тогда въ первый разъ своими глазами зеленыя рисовыя поля, лѣсистыя горы, деревни и города» и притомъ никогда не видавшій открытаго моря и не побывавшій ни на одномъ изъ своихъ кораблей, могъ по собственному почину совершить всё эти перевороты и преобразованія. И авторъ правъ, конечно, въ своемъ скептицизмв. Самъ Гессе Вартегъ, какъ и Дюмоларъ, всю заслугу приписываеть министрамъ императора, которымъ Муцу Гито только не мѣшаль въ ихъ дѣлѣ. «Они-истинные создатели новой западной Японіи». Дюмоларъ не можеть себѣ представить, что будеть, когда эти мудрые министры сойдуть со сцены.

Откуда однако брались, откуда берутся всѣ эти министры? И Дюмоларъ, и Леруа Болье сходятся въ томъ, что это вселюди клановъ, вассалы старинныхъ дайміосовъ. Все правительство страны сверху до низу, отъ перваго министра до послѣдняго чиновника въ гражданской администраціи, все офицерство въ арміи и во флотѣ, почти безъ исключеній, рекрутируются и донынѣ взъ числа дворянъ, изъ сословій квазоку и шизоку, куда вошли бывшіе куге, дайміосы и самураи. Два главныхъ клана, самыхъ могущественныхъ, держатъ въ рукахъ всю власть; это южные кланы Сацумы и Чошіу; слѣдующее мѣсто за ними принадлежитъ тоже южнымъ кланамъ Хизена и Тозы. Къ этимъ кланамъ принадлежатъ и всѣ японскіе реформаторы.

Такимъ образомъ, при открытомъ для всѣхъ доступѣ къ государственнымъ должностямъ на самомъ дѣлѣ въ Японіи можно наблюдать захватъ политической власти однимъ сословіемъ—старымъ феодальнымъ дворянствомъ. Въ то же время это господство японскаго юга надъ всею страной.

То и другое подготовлялось вѣками. Между шогуномъ и феодалами вообще былъ постоянный антагонизмъ. Шогунъ, опасаясь всякаго усиленія императорской власти, строго слѣдилъ за дайміосами, чтобы никто изъ нихъ не сблизился съ дворомъ въ Кіото, чтобы они даже не проѣзжали черезъ Кіото; въ то же время дайміосы были обязаны изъ двухъ лѣтъ одинъ годъ проводить въ Іеддо при дворѣ шогуна сами, а на другой годъ оставлять заложниками свои семьи.

Лворянство, чувствовавшее на себь сильное давление изъ Іеллои не чувствовавшее никакого давленія изъ Кіото, воспитывалось въ традиціяхъ вражды къ шогуну. Въ борьбѣ съ шогуномъ дворянству естественно было искать союза съ микадо, какъ и микадо въ этомъ случаѣ естественно было опереться на феодальное дворянство. При такомъ союзъ микадо, у котораго не было ни своей арміи, ни своихъ финансовъ, получалъ и финансы, и армію; и дворянство при такомъ союзѣ ничѣмъ не рисковало, такъ какъ не имѣвшій своихъ финансовъ и арміи микадо не могъ быть опаснымъ союзникомъ: а тоть, кто дасть ему то и другое, могь безопасно прикрываться его вѣковою властью. Потому среди дворянъ особенное распространеніе получили монархическія теоріи, занесепныя изъ Китая китайскими учителями; углубленіе въ національную исторію воскрешало изъ-подъ пыли источниковъ образъ старой монархической Японів, какою она была, когда еще не было шогуновъ. Бакуху, не сумѣвшее остановить этого движенія во-время, спохватилось, когда уже было поздно, и ни запрещение въ 1836 г. содержавшей эти идеи книги Хираты, ни даже изгнаніе автора, не могли уже поправить дёла. Новыя ученія пропов'єдывались въ самомъ Іеддо. и представители этихъ взглядовъ были два раза принимаемы въ Кіото. «Вся работа японской мысли въ теченіе двухъ вѣковъ. говорить Куранъ,--приводила къ установлению верховныхъ правъ микало».

Изъ всѣхъ дворянскихъ клановъ только южные располагали достаточной силой для борьбы съ шогуномъ. Югъ Японіи стояль особнякомъ отъ всей страны. Старая Японія дёлилась на три части, сообразно тремъ главнымъ центрамъ политическаго вліянія. Сверъ съ городомъ Іеддо былъ въ сферв вліянія шогуна; онъ быль всего менье затронуть иноземной цивилизащей. Средина съ Кіото была областью микадо, искусственно запертаго и изолированнаго отъ постороннихъ воздёйствій. Югъ былъ въ рукахъ могущественныхъ феодальныхъ клановъ — Сацумы, Чошіу, Тозы в Хизена, ведшихъ за три послѣднихъ столѣтія не одну войну съ шогуномъ и всегда готовыхъ снова начать борьбу; борьба велась еще въ XVI въкъ, но тогда побъдили шогуны; самый захватъ власти домомъ Токугава былъ плодомъ побъды съвера надъ югомъ. Югъ былъ вь то же время всего болёе открыть для европейскаго вліянія; здёсь, во владеніяхъ сацумскаго князя, въ виду Нагасакъ, жили голландцы на своемъ островѣ Десимѣ. Вопреки всѣмъ запретамъ самуран

южныхъ клановъ знакомились, хотя въ тайнѣ, съ европейской наукой. Въ Сацумѣ въ 30-хъ годахъ пріобрѣтались ружья и пушки, обучались на европейскій ладъ войска самураевъ. Сацумскій дайміосъ Наріаки въ 40-хъ годахъ говорилъ и писалъ по-голландски, изучалъ физику, былъ знакомъ съ паровыми машинами, электрическимъ свѣтомъ и фотографіей; онъ выстроилъ первый два военныхъ корабля европейскаго типа.

Здѣсь, въ юго-западномъ углу Японіи, особенное развитіе получили монархическія идеи, и еще въ 40-хъ годахъ сложилась партія убѣжденныхъ монархистовъ. Эта партія создалась въ кругахъ дворянской молодежи; главные вожди ея были самураи Окубо, Сайго. Новый сацумскій князь Хизамицу, болѣе извѣстный подъ именемъ Шимадзу Сабуро, готовился приступить къ дѣйствіямъ во главѣ своего клана.

При такихъ условіяхъ нуженъ былъ только внѣшній толчокъ, чтобы началась борьба. Такой внѣшній толчокъ былъ данъ появленіемъ американскихъ и европейскихъ эскадръ у береговъ Японіи въ періодъ времени между 1853 и 1868 гг. Объ этой эпохѣ, обо всѣхъ событіяхъ японской революціи, кончившейся паденіемъ шогуната и феодализма и введеніемъ конституціи, болѣе всего данныхъ даетъ Куранъ.

Когда правительство шогуна, не решаясь на неравную борьбу съ Америкой и Европой, уступило иноземнымъ требованиямъ и открыло нѣсколько портовъ во владѣніяхъ шогуна, и чтобы свалить съ себя отвѣтственность за этотъ важный шагъ, послало въ Кіото къ императору за утвержденіемъ договоровъ, насталъ часъ для разрыва. Микадо не далъ своего согласія на договоры, уже подписанные шогуномъ, и молился въ храмъ Изе объ изгнаніи иноземцевъ. Борьба съ иноземцами сдълалась лозунгомъ борьбы съ шогуномъ, и подъ этимъ націоналистическимъ знаменемъ соединился весь японскій югь противъ японскаго съвера. Получалась удивительная комбинація: шогунъ, только противъ воли уступавшій иностранному давленію, только изъ страха войны подписавшій влополучные договоры, принимался теперь изо всёхъ силъ отстаивать свое право на заключение такихъ договоровъ и доказывать неизбѣжность открытія Японіи иностранцамь; микадо, недовольный, что открыты иностранной торговлѣ порты, лежащіе во владѣніяхъ погуна, а не порты во владенияхъ микадо, где микадо могъ бы получать и въ свою казну торговыя пошлины, объявляль войну «варварамъ»; дворянство южныхъ клановъ, наиболѣе затронутое европейской культурой, втайнъ мечтавшее объ европеизации всей Японіи, стояло теперь витств съ микадо на защить національной

старины отъ всякаго европейскаго вліянія. Не всё самуран, сражавшіеся подъ императорскими знаменами, могли разобраться въ этомъ запутанномъ положеніи дёлъ; на ряду съ монархистами, сторонниками реформъ и европейской культуры, здёсь были націоналисты, враждебные и Европё, и всякимъ реформамъ.

Движеніемъ руководили дайміосы юга и ихъ совѣтники — Окубо, Сайго; въ Кіото къ нимъ присоединился царедворецъ императора, куге Ивакура. Эти три имени знамениты въ японской исторін; это имена трехъ главныхъ дѣятелей реставраціи, трехъ важнѣйшихъ японскихъ преобразователей.

Еще въ 1853 году, когда появилась эскадра Перри, пришлось перелить колокола въ пушки. Въ 1863 и 1864 гг. для вождей южныхъ клановъ стало еще болѣе ясно, что борьба съ европейцами возможна только европейскимъ оружіемъ; въ эти два года британская эскадра въ наказаніе за убитаго японцами англичанина Ричардсона бомбардировала столицу Сацумы Кагосиму и форсировала Симоносекскій проливъ, несмотря на пальбу съ батарей Чошіу.

Между тёмъ императоръ, объявившій войну варварамъ, требоваль оть шогуна и даймосовь исполнения этой задачи. Только одинь даймосъ Мори со своимъ кланомъ Нагато пытался, но безъ успѣха, обстрёливать иностранныя эскадры. Шогунъ и его бакуху отказывались выполнять приказъ, ссылаясь на весь рискъ неравной борьбы; шогунъ просилъ объ отставкъ, чтобы только не быть вынужденнымъ вступать въ такую борьбу; также и Шимадзу Сабуро со своные совётниками объявляль борьбу при существующихъ условіяхъ невозможной. Послё долгой и кровавой борьбы, всёхъ перипетій которой мы здѣсь передавать не станемъ, дѣло кончилось уже при новомъ микадо Муцу Гито вынужденной отставкой шогуна, надъявшагося до послёдней минуты, что его отставку не примуть. Это было 9 ноября 1867 г.; 3 января 1868 г. дворянство южныхъ клановъ произвело неожиданно государственный переворотъ: во дворецъ была введена стража изъ самураевъ юга, и отъ имени императора изданъ манифесть, коимъ отмѣнялась власть шогуна и квамбаку, императорскій сов'єть дадьекванъ пополнялся дайміосами и самураями, и возстанавливалась древняя монархическая власть.

Вожди революціи получили мѣсто въ новомъ правительствѣ императора, и Окубо, Сайго, Ивакура на ряду съ Шимадзу Сабуро и другими южными князьями должны были организовать и пустить въ ходъ новую политическую машину. Насколько недобровольно было отречение шогуна, показываетъ упорная борьба съ новымъ правительствомъ шогуна и его партіи; въ этой борьбѣ прошли два года: 1868 и 1869. Наконецъ, шогунъ Іосинобу сдался

Digitized by Google

8

принцу Арисугавѣ; позднѣе (въ іюнѣ 1869 г.) сдался послѣдній сторонникъ шогуна адмиралъ Энамото. Такъ, силами южнаго дворянства, произведена была реставрація императорской власти.

٧.

Въ дальнѣйшемъ своемъ развитія, политическая программа побъдившаго дворянства не осталась единой: она раздвоилась и даже, можно сказать, растроилась. Эксплоатировать новый порядокъ можно было различно: образуя правящую олигархію «подъ предлогомъ самодержавія», какъ выражался Вл. Соловьевъ, и ограничивая монархическую власть при посредствё парламента. Въ первомъ случай, не надо было дѣлиться властью со всѣмъ народомъ, но опасность грозила сверху—со стороны несвязаннаго ничѣмъ микадо; во второмъ случаѣ уменьшалась опасность сверху, со стороны микадо, но приходилось дѣлиться властью съ народомъ. Сообразно этому дворянство раскололось на двѣ партіи. Кромѣ того, съ устраненіемъ шогуна, съ побѣдой надъ сѣверомъ, можно было возстановить старый порядокъ, только въ иной комбинаціи; южные кланы, особенно кланъ Сацумы, могли претендовать на первую роль въ странѣ; дѣло могло кончиться замѣной одного шогуна другимъ.

Окубо и Ивакура, главные творцы новаго режима, были солидарны въ своихъ политическихъ взглядахъ. Это были убѣжденные имперіалисты, враги стараго феодализма и стараго шогуната. Единая имперія, управляемая бюрократически, съ сильной арміей и достастаточнымъ флотомъ—такова была ихъ программа. Выполненіе этой программы привело ихъ къ новому ряду реформъ.

На первомъ планѣ стояли реформы военныя и финансовыя. Въ 1868 г. правительство, руководимое имперіалистами, организовало новую императорскую армію; каждый кланъ долженъ былъ ноставить рекрутъ въ полномъ вооруженіи, по 10 человѣкъ съ каждыхъ 10.000 коку дохода. Нужно было содержать эту армію и вообще все правительство; съ этой цѣлью южные дайміосы, подъ давленіемъ Окубо и другихъ имперіалистовъ, передали въ руки императора свои ленныя владѣнія. Микадо поручилъ обсужденіе вопроса собранію дайміосовъ; 241 дайміосъ представили списки своихъ земель и своихъ подданныхъ; императоръ принялъ жертву и приказалъ остальнымъ 17 дайміосамъ, не изъявившимъ своего желанія, подчиниться въ этомъ случаѣ большинству. Это было паденіе феодализма.

Имперіалистамъ удалось такъ мирно осуществить эту крупнъйшую реформу только потому, что феодалы при этомъ въ сущности ничего не теряли. Всъ дайміосы, за немногими исключеніями, были опутаны долгами; дёлами правленія въ своихъ земляхъ они рёдко занимались, --- самураи давно уже управляли тамъ отъ ихъ имени; между темь, теряя въ своемъ княжестве власть, которою мало пользовались, дайміосы могли разсчитывать на участіе въ управленіи всей страной. Притомъ они делались губернаторами въ прежнихъ своихъ владѣніяхъ; а свои привилегіи и земли они утрачивали не даромъ: они должны были получить выкупъ. Выкупъ былъ также объщанъ и самураямъ. Долги феодаловъ правительство тоже брало на себя. Въ самомъ дёлё, какъ подсчитываеть Дюмоларъ, на финансовую ликвидацію феодальнаго строя казна затратила не менве 210 милліоновъ на выкупъ земель и привилегій, и не менте 53 милліоновъ уплачено по долговымъ счетамъ феодаловъ. При такихъ условіяхъ отмѣна феодализма для самихъ феодаловъ могла быть только выгодной операціей, и совершенно понятно делается приведенное у Реклю заявление одного даймоса, что онъ готовъ даже сравнять свой дворець съ землею и пахать пашню.

Происшедшая такимъ образомъ ликвидація дворянскаго землевладенія и организація землевладенія крестьянскаго привели дворянство къ совершенно новому экономическому положению въ странъ. Большіе капиталы, выданные дворянству въ видѣ выкупныхъ платежей, по предположению правительства, какъ указываетъ Куранъ, должны были лечь въ основу новой, созидавшейся тогда на европейскій дадъ промышленности. У насъ нѣть точныхъ данныхъ, чтобы отвѣтить на вопросъ, какъ воспользовались дворяне полученными деньгами; по словамъ Лаутерера, Инацо Ота Нитобе, Пьера Леруа Болье и другихъ, дворянство не сумѣло приспособиться къ новому хозяйственному строю, и всё попытки дворянъ хозяйничать по новому кончились неудачей и разореніемъ. Остается предположить, что капиталы эти могли послужить для пріобретенія вновь большихъ помѣстій, съ цълью сдачи участковъ въ аренду крестьянамъ, или были вложены въ банки и акціонерныя компаніи для принесенія процентовъ и дивиденда. Новый дополнительный доходъ дворянство нашло въ казенномъ жалованьё, такъ какъ почти всё мёста въ новомъ бюрократическомъ управлении Японіи перешли въ руки дворянъ.

Тёмъ не менёе полная ликвидація феодальнаго строя въ своемъ окончательномъ видё привела токійское правительство къ открытой борьбё съ феодалами. Имперіалисты, стоявшіе во главё страны, вышли большей частью изъ самураевъ; дайміосы юга, въ томъ числё Шимадзу Сабуро, менёе всего разсчитывали подчиняться правительству бывшихъ своихъ вассаловъ. Въ Сацумё сохранялась прежняя феодальная обособленность; правительство щадило эту область,

8.

откуда вышло все движение реставращи, и долгое время смотрѣлона это сквозь пальцы. Сайго, стоявшій во главѣ императорскихъ войскъ, завязалъ сношенія съ Сацумой и самъ туда удалился. Сацума вооружалась, создавала свою армію, учреждала военныя школы, пополняла свои арсеналы; сацумские офицеры изучели военное дёло въ Европё. Противъ правительства имперіалистовъ в «западниковъ» Сацума выставляла требованія: — сохраненіе клановъ, отказъ отъ централизации, отречение отъ европейскихъ новшествъ. Въ такомъ духѣ составленъ манифестъ этой партіи, вышедшій, можетъбыть, изъ-подъ пера Сайго. Въ то же время Окубо прододжалъ вести свою линію; правительственная программа требовала замѣны губернаторовъ-дайміосовъ губернаторами-чиновниками; въ 1871 г. дайміосы были отозваны и приглашены поселиться въ Токіо, при дворѣ; на мъста были посланы другія лица, въ руки которыхъ перешли діла. Въ 1872 г. была введена всеобщая воинская повинность: старый военный классъ самураевъ терялъ прежнее значение; самураямъ воспрещено было носить двѣ сабли. Такъ дѣйствовали имперіалисты, подчиняя все императору, вводя бюрократію, централизуя власть, в **уравнивая всёхъ** передъ трономъ.

Имперіалистская политика Окубо и Ивакуры вызывала противь себя оппозицію не въ однихъ реакціонерахъ юга, но и въ прогрессивныхъ кругахъ. Рѣшительный образъ дѣйствій японскаго Ришелье содѣйствовалъ укрѣпленію въ этихъ кругахъ конституціонныхъ идей.

Идея конституціонализма не была нова для Японіи, только что разставшейся съ феодальнымъ строемъ. При старомъ порядкѣ, какъ мы видѣли, существовало нѣчто въ родѣ феодальнаго сейма или дворянскаго парламента, усиливавшаго свою власть лишь во времена смутъ. Теперь эта идея возродилась, только въ нѣсколько иной формѣ.

Еще во время борьбы съ шогуномъ въ концѣ 1867 г. одинъ изъ дворянъ клана Тозы, Гото, говорилъ уже о парламентѣ. Текстъимператорской присяги 1868 г. содержалъ въ себѣ обѣщаніе созвать совѣщательное собраніе и править согласно съ общественнымъ мнѣніемъ. Первой формой такого собранія былъ старый дадьекванъ, пополненный въ 1868 г. новыми элементами; въ его составъ входили теперь всѣ разряды дворянства, — куге, дайміосы, самуран. Тутъ были Шимадзу Сабуро, Окубо, Ивакура, Гото и Сайго. Дадьекванъ имѣлъ законосовѣщательное значеніе; власти судебная в исполнительная были отдѣлены. Въ 1871 г. въ дадьекванъ приглапаются для совѣщанія лица изъ дворянъ, избранныя правительствомъ; это японскіе нотабли. Личный составъ нотаблей былъ неудаченъ, и это уменьшило довѣріе Окубо къ такимъ эскпериментамъ. Однако Гото, Итагаки, Соесима и другіе вожаки партіи не оставили своихъ ограничительныхъ тенденцій; разразившись грозной филиппикой противъ деспотизма Окубо и его товарищей, сторонники конституціи подали въ 1874 г. меморандумъ о необходимости созыва національнаго собранія; правительство ограничилось на первое время съёздомъ мёстныхъ своихъ агентовъ. Потерпёвъ неудачу, вожди занялись пропагандой своихъ идей съ цёлью подготовить почву; въ 1876 г. организовалась цёлая партія съ Гото и Итагаки во главё.

Таковы были двё враждебныхъ правительству партіи: старая Шимадзу Сабуро и Сайго и новая партія Гото и Итагаки. Въ 1876 г., когда Окубо отказался удовлетворить національному самолюбію южныхъ самураевъ, требовавшихъ войны съ Кореей и осуждавшихъ уступку Сахалина Россіи, дёло дошло до открытой борьбы. Въ Сацумё началось возстаніе; во главё повстанцевъ сталъ Сайго. Противъ токійскаго правительства онъ воспользовался жестокой критикой деспотизма, какую нашелъ въ меморандумё прогрессистовъ.

Оппозиціонныя партіи могли теперь дѣйствовать заодно; Сайго дѣйствовалъ военной силой, Итагаки и Гото пользовались моментомъ, чтобы добится конституціи. Въ этомъ критическомъ положеціи правительство не потерялось: возстаніе юга было подавлено оружіемъ; конституціонная партія удовлетворена обѣщаніями.

При подавленіи возстанія Сайго быль убить. Окубо убили заговорщики-самураи. Оба вождя враждебныхь партій сошли со сцены; ихъ мъста были замънены другими.

Въ 1880 году выступилъ съ конституціонной программой мииистръ финансовъ Окума; его предложеніе созвать парламентъ въ 6-тимѣсячный срокъ было отвергнуто другими министрами; однако, реформа не была совсѣмъ оставлена, а только отложена, и особымъ рескриптомъ 12 октября 1881 года было обѣщано созвать нарламентъ въ 1890 году. Окума вышелъ въ отставку и сталъ подготовлять почву для конституціи съ помощью новой партіи и путемъ пропаганды. Наконецъ, 11 февраля 1889 г. была обнародована составленная особой комиссіей конституція, которая и вступила въ дѣйствіе 11 февраля 1890 года.

Однако противники конституціоннаго режима имѣются въ странѣ и до сихъ поръ. Въ 1898 году, во время конфликта министерства съ парламентомъ, приведшаго къ отставкѣ Ито и къ появленію у власти кабинета Окумы, нѣкоторые государственные люди, «люди Мейджи», то-есть дѣятели реставраціи, предлагали полную отмѣну конституціи и возвращенія къ самодержавному режиму.

На ряду съ этимъ слъдуетъ отмътить (правда, неудачную) по

пытку введенія въ Японія республиканскаго строя. Еще въ 1869 году, во время борьбы съ шогуномъ, когда оставалось привести въ подчиненіе послёдняго его приверженца адмирала Энамото, этотъ Энамото удалился съ войсками на Іезо, занялъ Хакодате; на Іезо была провозглашена республика; самъ Энамото получилъ въ ней по избранію генералъ-губернаторскую власть. Такъ разсказываетъ де-Волланъ. Однако республика на Іезо пала витстѣ съ паденіемъ Энамото, въ томъ же 1869 году.

Такимъ образомъ, изъ всевозможныхъ политическихъ комбинацій конституціонная форма правленія одержала верхъ и надъ феодальнымъ строемъ, и надъ абсолютизмомъ, и надъ республикой. Но со введеніемъ конституціи правящему сословію дворянства предстояло дёлиться властью съ остальными сословіями и классами народа. Естественно желаніе дворянъ по возможности свести къ тіnimum'у эту долю народнаго участія. Наибольшія уступки были при этомъ допущены въ системъ избирательнаго права; среди избирателей самуран составляли всего 5%. Правда, это не помъшало самураямъ оказаться въ громадномъ большинствѣ въ числѣ депутатовъ, вошедшихъ въ палату послѣ первыхъ же выборовъ. Надо тёмъ не менѣе подчеркнуть, что парламентъ, особенно его нижняя палата, служить уже политическимь видамь не дворянства, а другихъ классовъ: землевладельческаго и городского, среди которыхъ дворянъ сравнительно мало. И если по закону 1889 года землевладёльцы еще преобладали въ палать, имъя тамъ 283 голоса на 17 городскихъ, то по новому закону 1900 года число городскихъ депутатовъ увеличено до 61. Недворянский городской классъ и малодворянскій землевладбльческій получили такимъ образомъ доступъ къ власти. Это и сказалось, конечно, въ упорномъ сопротивленіи палаты всякой попыткѣ повышенія поземельнаго налога. Наряду съ этой уступкой въ области избирательнаго права, была сдълана и другая уступка, имѣвшая, повидимому, цѣлью привлечь на сторону дворянскаго дела все население страны: конституція во 2-й главь обезпечиваеть личную свободу граждань, неприкосновенность ихъ жилища, собственности, корреспонденци, свободу слова, печати, вѣры, свободу собраній и сообществъ.

Зайдя такъ далеко въ своихъ уступкахъ странѣ, правящее дворянство тѣмъ болѣе постаралось въ другихъ отдѣлахъ конституціи обезпечить за собой и на будущее время политическое господство. Для этого надлежало сдѣлать министерство возможно болѣе независимымъ отъ парламента. При такихъ условіяхъ, кабинетская система чистаго парламентаризма по англійскому и бельгійскому образцу была недопустима. И японская конституція не знаетъ кабинета; министры отвѣтственны только передъ императоромъ; отъ исхода голосованій въ палатѣ ихъ отставка и назначеніе не зависять; конфликты разрѣшаются путемъ распущенія парламента или путемъ перенесенія спора на судъ императора. Надо прибавить, что въ финансовомъ отношеніи правительство мало зависить отъ парламента. Только новые налоги нуждаются въ утвержденіи палаты, и большая часть всего бюджета (напримѣръ, всѣ оклады жалованья должностнымъ лицамъ) ускользаетъ отъ вѣдѣнія палаты. Кромѣ того, если парламентъ не утвердитъ бюджета, правительство имѣетъ право примѣнять второй разъ бюджетъ предыдущаго года.

Въ 1898 г. графъ Окума явился сторонникомъ новаго кабинетскаго правленія, которое должно было усилить другіе классы въ ущербъ дворянству. Ито склонился временно на ту же сторону. Однако первая попытка парламентаризма кончилась неудачей, и дворянство сохранило пока всю власть въ своихъ рукахъ. При этомъ съ 1868 г. до 1871 г. во главѣ правительства находились высшіе слои дворянства — куге, дайміосы; съ 1871 г. ихъ мѣста стали занимать самураи. «Реставрація», — говорить Куранъ, — есть режимъ самураевъ». Новому классу буржуазіи, новой аристократіи капитала, оставалось вліять на правительство только путемъ подкупа.

Итакъ, всѣ политическія перемѣны эпохи Мейджи можно разсматривать, какъ этапы на пути политическаго развитія дворянства. Въ этомъ отношеніи и нынѣ дѣйствующая японская конституція, которую сравниваютъ съ хартіей французской реставраціи 1814 г. и конституціей прусской монархіи 1850 г., можетъ быть названа дворянскою конституціей.

Но дворянство въ Японіи сохранило не только политическую власть. Дворянство занимаеть въ обществе все еще несколько привилегированное положение. Старая японская знать составила основное ядро новой аристократіи-квазоку и шизоку; если рядомъ съ этой знатью получають титулы и дворянство некоторыя фамилін изъ міра haute finance, то этоть процессь пока только въ началѣ. По словамъ Вёлерса, старыя аристократическія воззрѣнія до сихъ поръ живы въ этой средь, даже въ рядахъ молодежи. Въ учебныхъ заведеніяхъ ученики размѣщаются въ годичныхъ отчетахъ по своему званію. Самураи не носять больше двухъ мечей, но гербы ихъ до сего дня украшають ихъ плащи, такъ назывземыя кимоно; и молодые дворяне прекрасно знають, до тонкости, эти гербы. Въ то же время низшій классъ, игравшій въ Японіи роль парій, до сихъ поръ не добился фактическаго уравненія: 300.000 этихъ парій населяють особые кварталы, молятся въ особыхъ храмахъ, учатся въ особыхъ школахъ, женятся только

между собой. Это напоминаеть положение освобожденныхъ негровъ въ Америкъ.

Недостатокъ мѣста не дозводяеть намъ остановиться полробно на другихъ реформахъ японскаго «просвъщеннаго въка»; статья наша и безъ того уже слишкомъ разрослась. Скажемъ только, что военная реформа, введение всеобщей воинской повинности, организація первоклассной артиллеріи и особенно боевого флота, уступающаго, можеть быть, одному британскому, объясняется какъ необходимостью территоріальнаго расширенія Японіи и борьбы за рынки въ интересахъ экономическаго развитія новой Японіи, такъ и не въ меньшей мъръ борьбой за національную независимость, которой грозили бы въ противномъ случат въ своемъ колоніальномъ движеніи Америка и Европа; наконецъ, усиленное развитіе милитаризма послѣ японско-китайской войны объясняется и жаждой реванша, охватившей правящее сословіе старыхъ рыцарей со времени отобранія Порть-Артура и занятія его Россіей. Судебная реформа, давшая Японіи въ той или другой степени европейское право и европейскіе суды, была вызвана стремленіемъ японцевъ добиться отъ Европы отмѣны консульскихъ судовъ и подчиненія проживающихъ въ Японіи европейцевъ японскимъ судамъ; Европа на это не соглашалась, пока не были даны въ видѣ судебной реформы достаточныя гаранти правосудія. Школьная реформа должна была укрѣпить въ странѣ европейское вліяніе, столь нужное для успѣшнаго соперничества на разныхъ поприщахъ съ Европой; въ результать Японія уже перестаеть нуждаться въ постояпномъ притокѣ иностранцевъ и, научившись у нихъ, чему слѣдуеть, отпускаеть назадь за море, замёняя сейчась же обученными японцами.

Этими немногими указаніями приходится на этоть разь ограничиться. Къ тому же сказаннаго, можеть быть, достаточно, чтобы установить надлежащую эволюціонную точку зрѣнія и на остальныя реформы эпохи Мейджи, — и тъмъ самымъ предостеречь читателя по отношенію къ Японіи оть ненаучныхъ взглядовъ на эту страну. Японія развивается своимъ порядкомъ, подчиняясь общимъ для всѣхъ народовъ историческимъ законамъ; съ этой стороны она можеть интересовать ученыхъ и быть важнымъ и содержательнымъ предметомъ научныхъ изслѣдованій. Но элементъ чудеснаго точно такъ же отсутствуеть въ этой «Странѣ Восходящаго Солнца», какъ и во всякой другой странѣ, — и надъ которой солнце уже давно взошло, и которой долго еще не дождаться солнечнаго восхода.

М. Коваленскій.

## Хроника науки, искусства и литературы.

Современное состояние атомистической гипотезы. Современныя изслѣдованія эманацій радіоактивныхъ веществъ привели<sup>1</sup>) къ важному открытію превращаемости такихъ тѣлъ, которыя, по установившимся воззрѣніямъ, представляли нензмѣняемые элементы матеріальнаго міра. Несомиѣнно, неожиданно полученные результаты, имѣющіе высокую научную важность, при дальнѣйшихъ изслѣдованіяхъ не одинъ разъ выдвинутъ вопросъ объ отношеніи ихъ къ атомистической гипотезѣ. Любопытно, что открытіе превращенія эманаціи радія въ гелій почти совпало съ вѣковой годовщиной основанія атомистической гипотезы, только что отпразднованной въ маѣ прошлаго года англійскимъ литературно-философскимъ обществомъ въ Манчестерѣ (Manchester Literary and Philosophical Society), гдѣ работалъ и скончался творецъ этой гипотезы, Джонъ Дальтонъ. Мы считаемъ полезнымъ, по приведеннымъ выше обстоятельствамъ, напомнить читателямъ "Научнаго Слова" генезисъ этой гипотезы.

Зачатки ея были положены еще въ древности. Уже въ то время человѣкъ ставилъ передъ собой вопросъ о строеніи матерія, —вопросъ, который можно формулировать такимъ образомъ: есть ли матерія сплошная масса, или же она состоитъ изъ мельчайшихъ частичекъ, между которыми находятся небольшія пустоты? И вотъ одни изъ наиболѣе видныхъ мыслителей древности, каковы: Демокрить, Левкиппъ, Эпикуръ и Лукрецій рѣшили этотъ вопросъ въ томъ смыслѣ, что матерія состоитъ изъ мельчайшихъ частичекъ, не поддающихся дальнѣйшему дѣленію; этимъ частичкамъ древніе мыслители дали названіе "атомы", что и означаетъ "недѣлимыя"; отсюда—ихъ философское воззрѣніе на строеніе матеріи пріобрѣло названіе "атомистической гипотезы".

Не смотря на эго, основателемъ атомистической гипотезы считается все-таки не Демокрить, особенно много потрудившійся надъ вопросомъ о строеніи матеріи въ древности, а Джонъ Дальтонъ, рѣшившій этотъ вопросъ всего лишь 100 лѣтъ тому назадъ. Это объясняется тѣмъ, что гипотеза Дальтона несмотря на историческую связь своей идеи съ различными ученіями древности, напоминаетъ ихъ лишь въ самыхъ общихъ чертахъ, существенно отличаясь отъ нихъ въ основаніяхъ и фактическомъ освѣщении. Если что въ гипотезѣ Дальтона и заимствовано отъ древ-

<sup>1)</sup> См. "Научное Слово", кн. VIII, стр. 127.

нихъ, такъ — только форма, слово, но не самое "существо атомныхъ понятій", какъ выражается Д. И. Менделѣевъ <sup>1</sup>). Гипотеза Дальтона есть гипотеза столь же самобытная, оригинальная, какъ и ученіе Коперника, хотя послѣднее стоитъ также въ извѣстной исторической связи съ ученіемъ пиеагорейцевъ въ древности.

Ученіе древнихъ объ атомахъ, строго говоря, было ученіемъ чисто метафизическимъ. Установленіе ихъ атомистической гипотезы было неизбѣжнымъ слѣдствіемъ признанія ими невозможности безконечной дѣлимости матеріи, а это признаніе покоилось на ихъ апріорныхъ философскихъ разсужденіяхъ. Разсужденія эти, судя по сочиненію Лукреція. "De rerum natura", написанномъ имъ почти за 100 лѣтъ до нашей эры, были приблизительно таковы: прежде всего, какъ аксіома, провозглашалось положеніе, что всякая вещь легче разрушается, чѣмъ образуется; отсюда слѣдовало метафизическое заключеніе, что если бы дѣлимость матеріи была безпредѣльна, то въ теченіе безконечно большого времени всѣ вещи до такой степени разрушались бы, что ихъ обратное возстановленіе, возсозданіе было бы невозможно<sup>3</sup>). На этомъ основаніи было сдѣлано древними допущеніе, что матерія дѣлима не безконечно, а лишь до извѣстнаго предѣла; мельчайшія частички, стоящія за этимъ предѣломъ, и суть атомы.

Самое представление объ атомахъ отличалось нъкоторыми чертами, характерными для мыслителей древности. "Атомъ", по учению этихъ философовъ, представлялъ изъ себя нъчто недълимое не только въ реальномъ, но и въ абстрактномъ смыслъ. "Атомъ" древнихъ не былъ дълимъ ни физически, ни химически, ни геомстрически: это и есть главная отличительная черта въ философскомъ отношения древней атомистической гипотезы.

Несмотря на это, древніе, напр., Лукрецій, представляли себѣ атомы вполнѣ реально въ видѣ тѣлецъ различной формы и величины, но изъ одной матеріи; тѣльца эти, по ихъ мнѣнію, были то круглыя, то остроконечныя, то гладкія, то шероховатыя и т. д. При этомъ число формъ допускалось лишь весьма ограниченное, при безконечномъ множествѣ атомовъ каждой формы. Различіе тѣлъ природы объяснялось, по этой гипотезѣ, различіемъ составляющихъ тѣла атомовъ и разницей въ ихъ пропорціяхъ, а различныя химическія превращенія въ природѣ объяснялись раздѣленісмъ и новымъ соединеніемъ атомовъ, т.-е. распаденіемъ однѣхъ комбинацій и возникновеніемъ на мѣстѣ ихъ другихъ комбинацій атомовъ, находящихся вообще въ постоянномъ движеніи.

Ходъ разсужденій, на которыхъ покоилась атомистическая гипотеза древнихъ, допущеніе геометрической абстрактной недѣлимости атомовъ и рядъ дѣлавшихся затѣмъ изъ этой гипотезы отвлеченныхъ заключеній, даютъ полное право считать атомистическое ученіе древнихъ метафизической системой. Совсѣмъ не такова новая атомистическая гипотеза, основанная Джономъ Дальтономъ и продержавшаяся съ нѣкоторыми измѣненіями и дополненіями весь XIX вѣкъ. Въ виду существеннаго отличія этой гипотезы отъ одноименной гипотезы древнихъ, Д. И. Менделѣевъ уже давно предложилъ "недѣлимыя" новой гипотезы называть



<sup>1) &</sup>quot;Основы химін" Д. И. Менделѣсва.

<sup>2)</sup> Ср. "Основы философіи химін" Гольдштейна.

не "атомами", а "индивидуумами", вслёдствіе чего новая гипотеза получила бы, можетъ быть, названіе "индивидуалистической гипотеза", чёмъ была бы положена рёзкая грань между этими двумя гипотезами.

Такимъ образомъ Джонъ Дальтонъ долженъ считаться основателемъ той гипотезы о строеніи матеріи, которая существовала въ теченіе всего-XIX вѣка и существуетъ до сего времени.

Прежде чёмъ излагать эту гипотезу, познакомимся коротко съ личностью ея творца.

Джонъ Дальтонъ родился въ 1766 году въ Иглисфильдѣ, въ Кумберлендѣ<sup>1</sup>). Отецъ его былъ бѣднымъ прядилъщикомъ шерсти, своимъ трудомъ добывавшимъ себѣ скудныя средства для пропитанія. Вслѣдствіе этого Джонъ Дальтонъ уже въ раннемъ возрастѣ вынужденъ былъ самъ зарабатывать для себя средства. Благодаря рано проснувшейся склонности къ математикѣ и физикѣ, Джонъ Дальтонъ уже къ возрасту 27 лѣтънастолько усовершенствовался въ этихъ наукахъ, что былъ въ состояніи производить самостоятельныя изслѣдованія въ сферѣ этихъ дисциплинъ. Это дало ему возможность въ 1793 г. получить мѣсто преподавателя этихъ наукъ въ одномъ изъ колледжей Манчестера. Черезъ годъ по поступленіи въ колледжъ онъ открываеть на себѣ то общеизвѣстное интересное явленіе, за которымъ навсегда остапется названіе, связанное съ его именемъ, а именно "дальтонизмъ".

Вскорѣ послѣ этого къ его занятіямъ по математикѣ и физикѣ присоединяются занятія и по химіи. Лишенный тщеславія, скромный по природѣ, онъ представлялъ изъ себя типъ настоящаго ученаго, вся дѣятельность котораго была направлена къ отысканію истины. Его спеціальныя изысканія были всегда освѣщены философской идеей его богатаго ума. Онъ не стремился къ блестящему общественному положенію и, удовлетворяя свою пытливость научными изслѣдованіями, съ 1793 г. довольствовался скромнымъ положеніемъ частнаго учителя. Въ это время и были произведены имъ изслѣдованія, послужившія основаніемъ для возникновенія атомистической гипотезы. По своимъ работамъ Джонъ Дальтонъ почти всецѣло принадлежить Манчестеру, гдѣ онъ и скончался въ 1844 г., 77 лѣтъ отъ роду.

Къ тому времени, какъ Дальтонъ предпринялъ рядъ своихъ работъ по химіи, на основаніи которыхъ онъ воздвигъ потомъ зданіе новой атомистической гипотезы, – въ наукъ были извъстны въ этомъ отношеніи, за исключеніемъ вышеизложенныхъ атомистическихъ представленій древнихъ философовъ, мнѣнія Декарта, Гассенди, Ньютона, "корпускулярная теорія" Роберта Бойля и изслѣдованія Рихтера и Пру, которыя сыграли роль подготовительныхъ работъ для атомистической гипотезы Дальтона.

Не считая особенно оригинальными теоретическія представленія Декарта, Гассенди и Ньютона, мы должны сказать, что Роберть Бойль одинъ изъ самыхъ свѣтлыхъ умовъ вообще XVII столѣтія училъ, что тѣла природы состоятъ изъ мельчайшихъ тѣлецъ, "корпускулъ". Это было лишь удачное предположеніе, ограничившееся установленіемъ понятія о первоначальной матеріи, предположеніе, не разработанное и не использованное. Оно было введено Бойлемъ лишь для того, чтобы въ

<sup>1) &</sup>quot;Исторія химін" Э. фонъ-Мейера.

общихъ чертахъ объяснить образованіе и разложеніе химическихъ соединеній. По этой "корпускулярной теоріи" Бойля, химическое соединеніе разсматривалось какъ слёдствіе притяженія частицъ разнородныхъ веществъ другъ въ другу, разложеніе—какъ слёдствіе перевёса въ притяженіи частицъ даннаго тёла къ частицамъ другого тёла надъ притяженіемъ однородныхъ частицъ одного и того же тёла.

Во второй половинѣ XVIII вѣка начинають появляться работы, которыя своей фактической стороной уже прямо примыкають къ работанъ Джона Дальтона, — это изслѣдованія, направленныя къ выясненію тѣхъ химическихъ отношеній, соотвѣтственно которымъ простыя тѣла соеднняются въ сложныя. Мы разумѣемъ здѣсь работы Кункеля, Лемери, Сталя, Гомберга и въ особенности Венцеля, Рихтера и Пру.

Уже Венцель путемъ большого количества тщательно произведенныхъ анализовъ доказалъ, что кислоты соединяются съ основаніями въ постоянныхъ отношеніяхъ. Нѣмецкій же ученый Рихтеръ пошелъ въ этомъ направления еще дальше и опытнымъ путемъ показалъ, что если одно и то же количество данной кислоты нейтрализуется опредвленными количествами двухъ или изсколькихъ оснований, то для нейтрализация этихъ основаній необходимы одинаковыя же количества другой кислоты. Выраженный въ этихъ словахъ законъ получилъ названіе "закона нейтрализаців". Несмотря на огромное значеніе для химін этого закона, онъ долгое время оставался незамъченнымъ большинствомъ химиковъ всябаствіе тіхъ неуклюжихъ чисто флогистическихъ формъ, въ которыя онъ быль облечень Рихтеромь, а также и вследстве того, что на ряду съ этимъ важнымъ эмперическимъ закономъ Рихтеръ выдвигалъ другой завонъ-"законъ прогрессіи", построенный имъ умозрительнымъ путемъ и не согласовавшийся съ фактами. Этотъ "законъ прогрессии" гласилъ, что между въсовыми количествами кислотъ и основаній, вступающихъ въ сосдиненіе, существують, несомнённо, правильныя ариеметическія отношенія. Несмотря на это увлеченіе математнкой въ ущербъ фактамъ, Рихтерь однако-жъ съ поднымъ правомъ можетъ считаться основателемъ "теорін эквивалентовъ", которая была выведена имъ изъ того наблюденія, что при взаимодъйствіи двухъ нейтральныхъ солей ихъ нейтральность не нарушается. Эта теорія имьла близкое отношеніе въ гипотезь Дальтона.

Другимъ изъ прямыхъ предшественниковъ Дальтона былъ французскій ученый Пру. Его зам'вчательная діятельность, въ сферів хнинческихъ отношений, началась съ тъхь поръ, какъ его авторитетный соотечественникъ Бертолле опубликовалъ свой трудъ: "Изслъдованія о законахъ сродства", въ которыхъ онъ отрицалъ постоянство отношений въ составныхъ частяхъ химическихъ соединений. Знаменитая полемика Пру съ Бертолле, начавшаяся съ 1799 г. и длившаяся около восьми лътъ, дала химіи богатый экспериментальный матеріалъ, сопровождавшійся разнообразными теоретическими соображеніями. Этоть споръ, въ который, къ чести Пру, изъ цълаго ряда не соглашавшихся съ Бертолле химиковъ, вступилъ только онъ одинъ, окончился побъдой Пру и общанъ признаниемъ его положения о постоянстве химическихъ отношений. Обнаруживая ошибку за ошибкой въ экспериментальныхъ работахъ своего оппонента и опровергая одинъ за другимъ его аргументы, Пру указываль на постоянство отношений, какъ на главное свойство хнинческихъ соединений въ отличие ихъ отъ механическихъ смъсей.

125

Отъ всѣхъ этихъ подготовительныхъ работъ, а въ особенности отъ работъ Пру, оставался только одинъ шагъ къ работамъ Джона Дальтона. Такимъ образомъ, для установленія новей атомистической гипотезы требовалась сложная коллективная работа нъсколькихъ талантливыхъ химиковъ. Какъ почти всъ великія открытія, гипотеза Дальтона, слѣдо-. вательно, была логическимъ продуктомъ своего времени.

Въ какой степени работы упомянутыхъ предшественниковъ оказали вліяніе на Дальтона—сказать трудно. Одно можно считать почти несомивннымъ, что работы эти были извъстны Дальтону до его знаменитыхъ обобщеній.

Собственно, экспериментальныя работы Джона Дальтона, по свидетельству Э. фонъ-Мейера, вполнъ сходны съ опытами Пру и нисколько не превосходять ихъ своей точностью. Этоть историкъ химіи выражается даже въ такомъ смыслъ: надо полагать, что если бы Пру иначе разсчиталъ свои опыты, то онъ опередилъ бы Дальтона съ открытіемъ того закона, который послужилъ непосредственнымъ основаніемъ для установленія новой атомистической гипотезы.

Этоть законъ, представляющій изъ себя положеніе того же порядка, какъ "законъ нейтрализація" Рихтера и "законъ постоянства химичсческихъ отношеній" Пру, — только законъ болѣе широкій и болѣе опредѣленный, — носить названіе "закона кратныхъ отношеній".

Открытіе этого закона совпадаеть съ началомъ 1803 г. Въ исторіи опубликованія работъ Джона Дальтона было то же, что позже повторилось съ опубликованіемъ работь его геніальнаго соотечественника Чарльза Дарвина. Самъ Дальтонъ долго ничего не опубликовывалъ объ открытомъ имъ законѣ, и впервые ученый міръ узналъ объ этомъ изъ сочиненія его восторженнаго поклонника Томсона "System of Chemistry", который изложилъ этотъ законъ на основаніи краткаго сообщенія Дальтона, прочтеннаго въ октябрѣ мѣсяцѣ 1803 г. въ засѣданіи манчестерскаго литературно-философскаго общества <sup>1</sup>). Уже въ концѣ этого доклада, посвященнаго поглощенію газовъ водою, была дана таблица, указывая "вѣсовыя отношенія между мельчайшими частичками газообразныхъ и другихъ тѣлъ". Эта табличка была первой попыткой выраженія относительныхъ вѣсовъ различныхъ тѣлъ въ числахъ, при чемъ единицей сравненія являлся водородъ.

Къ опубликованію же своихъ главныхъ работъ Джонъ Дальтонъ приступилъ лишь въ 1807 г.; въ этомъ году имъ былъ напечатанъ первый томъ своего сочиненія: "A New System of Chemical Philosophy"; второй томъ этого сочиненія появился въ 1810 г. и, наконецъ, послёдній—третій—томъ былъ напечатанъ имъ въ 1827 г.

Генезисъ закона кратныхъ отношеній таковъ: исходнымъ пунктомъ для него было опредѣленіе состава двухъ углеводородныхъ газовъ: этнлена и метана. Проанализировавши оба эти газа и вычисливши данныя анализа по отношенію къ одному и тому же количеству углерода, Дальтонъ нашелъ, что количества водорода въ этихъ газахъ относятся между собою какъ 1:2. Эта найденная правильность побудила его предпринять другія аналогичныя изслѣдованія. На этотъ разъ онъ взялъ окись

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ostwald's Klassiker-, Die Grundlagen der Atomtheorie abh. von S. Dalton w W. Wollaston<sup>\*</sup>.

углерода и углекислый газъ и, проанализировавши ихъ, нашелъ подобную же правильность: количества кислорода въ нихъ относились какъ 1:2. За этимъ слъдовали изслъдованія закиси и окиси азота, азотистой и азотной кислоты, и здъсь Дальтономъ были найдены такія же простыя отношенія между составляющими данныя тъла элементами.

Хотя всё эти изслёдованія были еще недостаточно точны, однако уже можно было видёть, что въ основаніи этихъ отношеній лежить опредёлонный законъ. Этотъ законъ былъ формулированъ Дальтономъ такимъ образомъ: при соединеніи разныхъ количествъ одного элемента съ однимъ и тёмъ же количествомъ другого элемента, количества перваго элемента стоятъ другъ къ другу въ простыхъ отношеніяхъ, выражаемыхъ цёлыми числами. Такимъ образомъ этотъ законъ, получившій названіе "закона кратныхъ отношеній", былъ открытъ Дальтаномъ строго эмпирически, путемъ индукціи изъ цёлаго ряда довольно тщательно произведенныхъ изслёдованій.

Законъ кратныхъ отношеній гласилъ: на данное количество одного элемента при соединеніи его съ другимъ элементомъ приходится извъстное строго опредѣленное количество этого послѣдняго, или вдвое, втрое и т. д. большее. Если теперь на мъсто относительныхъ цифръ поставить абсолютныя, то можно сказать, что на единицу одного элемента при соединеніи его съ другимъ элементомъ приходится своя единица, двъ, три и т. д. единицы этого послѣдняго элемента.

Для нагляднаго представленія своего закона кратныхъ отношеній Дальтонъ и воспользовался такой замѣной относительныхъ вѣсовъ элементовъ абсолютными недѣлимыми единицами, которымъ онъ далъ старое названіе "атомы". Послѣ этого законъ кратныхъ отношеній получилъ такое выраженіе: если одинъ элементъ соединяется съ другимъ элементомъ, то на каждый атомъ одного изъ нихъ приходится одинъ, два, три и т. д. атомовъ другого элемента. Этимъ самымъ и было положено основаніе новой атомистической гипотезѣ.

Уже изъ этого видно, какъ радикально новая атомистическая гипотеза отличается отъ одноименной гипотезы древнихъ мыслителей. Сущность этой гипотезы заключается въ слѣдующихъ положеніяхъ: 1) каждый элементъ состоитъ изъ однородныхъ атомовъ неизмѣннаго вѣса; 2) сложныя химическія тѣла образуются соединеніемъ атомовъ различныхъ элементовъ въ простѣйшихъ числовыхъ отношеніяхъ.

Самые атомы Дальтонъ для простоты рисовалъ себѣ шарообразными и допускалъ, что каждый изъ атомовъ окруженъ тепловой сферой, такъ что атомы въ соединеніяхъ лишены непосредственнаго соприкосновенія; но все это не больше, какъ чисто гипотетическіе аксессуары основной атомистической схемы.

Главное достоинство новой атомистической гипотезы заключалось въ томъ, что, исходя изъ нея, химики впервые увидѣли возможность опредѣлять относительные вѣса, въ какихъ элементы вступають въ соединенія, или, выражаясь на языкѣ этой гипотезы, "атомные вѣса" элементовъ. Это былъ большой шагъ впередъ въ химін, упростившій разсмотрѣніе количественныхъ отношеній при химическихъ взанмодѣйствіяхъ тѣлъ. Въ этомъ состояла первая услуга химін со стороны атомистической гипотезы Дальтона — услуга, показывавшая способность этой гипотезы быть настоящей научной рабочей гипотезой. Принципъ опредъленія атомныхъ въсовъ былъ установленъ самимъ Джономъ Дальтономъ. За основную единицу при установленіи этихъ въсовъ онъ принялъ водородъ и, изслъдовавши воду, опредълилъ по отношенію къ нему "атомный въсъ" кислорода; а затёмъ изъ кислородныхъ и водородныхъ соединеній азота и углерода опредълилъ и ихъ соединительные въса. Найденные Дальтономъ атомные въса позже были существенно корректированы; тъмъ не менѣе основной принципъ этихъ опредъленій остался тотъ же.

Вся исторія химіи за истекшій вѣкъ съ извѣстной точки зрѣнія есть въ сущности исторія атомистическаго ученія Дальтона: такъ сильно было его вліяніе на всякій выдающійся фактъ въ исторіи химіи за этотъ періодъ.

Ближайшими послѣ Дальтона учеными, оказывавшими вліяніе на атомистическое ученіе, были: Томасъ Томсонъ, Волластонъ, Дэви, Гэй-Люссавъ, Проутъ, Берцеліусъ и др. Первые два путемъ точныхъ экспериментальныхъ изслѣдованій доказали справедливость закона кратныхъ отношеній Дальтона и для солой. Но на ряду съ этимъ, въ то время какъ для новой гипотезы требовались новые факты, Томсонъ, по своей склонности къ умозрительнымъ построеніямъ, отъ излишняго усердія много вредилъ атомистической гипотезѣ предвзятыми невѣрными мнѣніями; Волластонъ же съ 1808 г. сталъ обнаруживать крайне осторожное отношеніе къ гипотезѣ Дальтона и даже высказывался въ томъ смыслѣ, что цифры Дальтона выражаютъ собой не атомные вѣса, а лишь "химическіе эквиваленты" элементовъ.

Еще різче высказывался относительно этой стороны діла Гемфри Дэви. Онъ совсімъ не признавалъ атомныхъ вісовъ Дальтона: для него они были не что иное, какъ "пропорціональныя числа" элементовъ; для опреділенія же истинныхъ атомныхъ вісовъ, говорилъ Дэви, у насъ нівтъ никакихъ данныхъ. Съ 1809 г. Дэви сталъ говорить, что первенство въ примізненіи этой гипотезы принадлежитъ собственно Гиггинсу, который еще въ 1789 г. пользовался этой гипотезой для объясненія химическихъ явленій. Но потомъ Дэви всецізло призналъ заслуги Дальтона.

Гей-Люссакъ теоретически не раздълялъ разсужденія Дальтона относительно атомныхъ въсовъ, говоря, что путемъ аналитическихъ и синтетическихъ изысканій можно опредблить лишь "отношенія" элементовъ; но его открытіе "закона объемовъ" существенно способствовало утвержденію атомистической гипотезы. Діаметрально противоположна была въ исторіи этой гипотезы роль Проута. Его предположение о происхождении всвхъ элементовъ изъ водорода сильно дискредитировало атомистическое учение въ глазахъ выдающихся ученыхъ и экспериментаторовъ того времени. Предположение Проута, должно-быть вслизатие его простоты и элегантности, приняли такие ученые, какъ Гмелинъ, Томсонъ, Дюма, Эрдманъ, Маршанъ и др. Но въ скоромъ времени ошибочность этого предположенія была обнаружена, благодаря главнымъ образомъ работамъ Стаса и Мариньяка. Если бы было върно предположение Проута, то атомные въса всъхъ элементовъ должны были бы выражаться относительно водорода въ цёлыхъ числахъ, а классически тщательныя работы Стаса и Мариньява показали, что атомные выса почти всъхъ элементовъ соотвътсствуютъ, какъ разъ наоборотъ, цифрамъ съ дробямн.

Вслѣдъ затѣмъ, благодаря точнымъ работамъ по опредѣленію атомныхъ вѣсовъ Берцеліуса, зданіе атомистической гипотезы, на время какъ будто пошатвувшееся, было вновь возстановлено въ своемъ прежнемъ величіи.

Такъ, съ перемъннымъ успѣхомъ, атомистическая гипотеза прожила весь XIX въкъ и во второй половинъ его стала даже считаться настоящей теоріей. Многіе совсѣмъ упустили изъ виду, что это лишь схема, и нъкоторые предпринимали даже опредъленіе величины различныхъ атомовъ. Слъдовательно, это атомистическое предположение въ представления этихъ изслъдователей принимало характеръ вполиъ реальной картины.

Съ открытіемъ явленія изомерія, т.-е. факта существованія двухъ различныхъ тѣлъ при одинаковомъ составѣ, атомистическое ученіе могло бы оказаться въ критическомъ положенія, если бы не явились къ нему на помощь дополнительныя гипотезы Вислиценуса, Вантъ-Гоффа и Лебеля, разработкой которыхъ занимается уже современная химія. Сущность этихъ гипотезъ состоитъ въ томъ, что онѣ переносятъ прежнія плоскостныя атомистическія представленія въ пространство, т.-е. въ сферу трехъ измѣреній. Этотъ фактъ можно разсматривать опять-таки какъ новое упроченіе атомистической гипотезы; ея эластичность не разъ давала ей перевѣсъ надъ всѣми другими гипотезами о строеніи матерія, каковы, напр., "динамическая гипотеза", "вихревая гипотеза" и др., которыя не требовали, напр., абсолютной недѣлимости атомовъ, допущенія между ними пустыхъ пространствъ и т. д.

Великая сила современной атомистической гипотезы заключается въ томъ, что она родилась изъ эмпирическаго закона кратныхъ отношеній и во всемъ дальнъйшемъ развитіи химіи такъ тъсно сочеталась съ ся фактическимъ матеріаломъ, что для того, чтобы ее отдълить ныив отъ этого послъдняго, потребовалась бы перестройка всего грандіознаго зданія современной химін. Для многихъ изслідователей XIX віка какъ въ области химіи, такъ и въ области физики эта гипотеза была настоящей путеводной звъздой. Ея огромное значение въ этомъ направленіе особенно обстоятельно выяснено проф. Кларкомъ въ его різчи на торжественномъ засъдании манчестерскаго литературно-философскаго общества, устроенномъ въ честь Дальтона 1). Указавши на то, что она дала толчекъ къ опредълению Берцеліусомъ атомныхъ въсовъ, о чемъ мы говорили выше, Кларкъ говорить, что она 1) повела къ установленію физическихъ законовъ Гей-Люссака, Авогадро, Дюлонга и Пти; 2) обусловила быстрый рость органической химін, каждый шаль которой съ 1820 по 1850 г. опирался на атомистичесное учение Дальтона; 3) по служила основаніемъ для "ученія объ атомностяхъ" Кекуле; наконецъ 4) она же привела Д. И. Менделъева путемъ сравненія атомныхъ въсовъ къ открытію "періодическаго закона", на основанія котораго было предсказано имъ существование трехъ новыхь-нынъ хорошо извѣстныхъ-элементовъ: скандія, галлія и германія. Ея противники часто указывають на ея неудовлетворительность въ философскомъ смыслів, а именно на допущеніе ею цізлаго ряда различныхъ матерій вмёсто желаемой ими единой общей матеріи; но съ такимъ метафизиче-

<sup>1) &</sup>quot;Chemiker-Zeitung" 1903 r., X, 44.

скимъ требованіемъ научная рабочая гипотеза, во-первыхъ, совсѣмъ не обязана считаться, а съ другой стороны, для этой, такъ называемой философской, мысли есть добавочная гипотеза Крукса, которая допускаегъ происхожденіе всѣхъ элементовъ изъ единой первичной матеріи.

Чтобы дать хотя бы враткое представление о томъ, въ какомъ положении находится атомистическая гипотеза въ настоящее время, мы охарактеризуемъ отношение къ ней двухъ крупныхъ представителей современной химия, а именно: Дмитрія Ивановича Менделѣева и Вильгельма Оствальда. Въ своихъ "Основахъ химии" Д. И. Менделѣевъ пишегъ: "Какъ геометръ, разсуждая о кривыхъ, представляетъ ихъ состоящими изъ совокупности прямыхъ, ибо такой приемъ даетъ возможность анализаровать двло изученія, такъ естествоиспытатель примѣняетъ атомное ученіе прежде всего какъ способъ анализировать явленія природы. Коночно и нынѣ, какъ и въ древности, какъ будетъ и всегда, найдутся люди, мѣняюще реальность на мечтательность, а потому найдутся и атомисты крайняго направленія, но не въ ихъ духѣ должно признать воликія услуги за атомнымъ ученіемъ для всего естествознанія".

Въ томъ же смыслѣ выражается о ней и В. Оствальдъ <sup>1</sup>). "Атомистическая гипотеза, — говоригь онъ, — оказалась въ извѣстномъ объемѣ чрезвычайно полезнымъ вспомогательнымъ средствомъ въ изучении и изслѣдования, потому что она сильно облегчаетъ понимание и примѣнение общемъ законовъ. По не слѣдуетъ увлекаться эгой аналогией между воображениемъ и дѣйствительностью до такой степени, чтобы смѣшивать одно съ другимъ".

Итакъ, какъ гипотеза атомистическое ученіе благодаря его обоснованности на фактахъ и согласованности съ опытами есть великое философски-научное построеніе, охватывающее въ своихъ развътвленіяхъ все современное естествознаніе; научная химія, далекая отъ слѣпого фетишизма, извлекла изъ примѣненія этой гипотезы въ теченіе XIX в. богатые результаты; когда, при дальн вйшемъ развитіи, химія вырастетъ изъ рамокъ этой гипотезы, она покойно оставитъ атомистическія представленія, а пока атомистика представляетъ для нея одно изъ полезизъ ученій, объединяющее почти весь ея фактическій матеріалъ.

## Вл. Асмусъ-Челинцевъ.

Природа и государство. Читатели "Научнаго Слова" знакомы уже отчасти съ интересной серіей монографій, которыя начали появляться въ Германіи съ конца прошлаго года подъ общимъ заглавіемъ "Natur und Staat" и посвящены выясненію того значенія, которое можеть им'ять біологическая теорія происхожденія видовъ для соціальныхъ наукъ. Въ 8-й книжкъ "Научнаго Слова" за 1903 годъ подробно изложены были основныя положенія "Философіи приспособленія" Гейнриха Мацата, составляющей первый томъ этой серіи. Теперь появились двъ новыя работы, входящія въ составъ той же серіи; одна изъ нихъ, озаглавленная "Darwinismus und Sozialwissenschaft", принадлежитъ начинающему автору, молодому юристу Артуру Руппину; другая, болѣе общирная работа подъ заглавіемъ "Vererbung und Auslese im Lebenslauf der Völkor" вышла изъ-подъ пера мюнхенскаго врача Вильгельма Шалльмай-

1) "Основы неорганической химии" В. Оствальда, пер. А. Генерозова.

ера (Schallmayer); этотъ авторъ уже давно занимается вопросами, которые составляють центръ тяжести его новой книги; еще въ 1891 году онъ издалъ книгу "о вырожденіи, грозящемъ культурнымъ народамъ". Только что появившаяся работа Шалльмайера удостоена со стороны комиссіи, разсматривавшей сочинскія, представленныя на конкурсъ н вошедшія въ составъ издаваемой теперь серіи монографій, первой награды. Такимъ образомъ, рядъ спеціалистовъ по различнымъ областямъ внанія, которые образовали эту комиссію, отмѣтили выдающееся значеніе этого произведенія.

И дъйствительно, изъ двухъ названныхъ книгъ особаго вниманія заслуживаеть только последняя. Что касается книги Руппина, то подробно останавливаться на ней въ настоящей хроникъ нътъ основанія. Авторъ этой книги поставных себъ гораздо менъе широкія задачи, чъмъ другіе конкуренты, сочиненія которыхъ уже опубликованы. Въ то время какъ Мацатъ и Шалльмайеръ на основани общихъ принциповъ дарвинизма пытаются построить целую философію соціальныхъ наукъ. Руплинъ занимается только примъненіемъ нъкоторыхъ отдѣльныхъ біологическихъ данныхъ и теорій въ разрѣшенію вонкретныхъ вопросовъ законодательной политики и къ оцёнкё дёятельности современныхъ политическихъ партій. Такимъ образомъ, его книга представляетъ собою въ сущности только рядъ болве или менъе поучительныхъ экскурсовъ вь область отдельныхъ законодательныхъ проблемъ. Такъ, по поводу принципа наслъдственности Руппинъ преимущественно останавливается на вопрост о томъ, какимъ правиламъ должна слъдовать законодательная политика при регулировании условій вступленія въ бракъ, чтобы по возможности препятствовать передачь по наслъдству дурныхъ и бользненныхъ задатвовъ. По поводу принципа приспособленія авторъ, главнымъ образомъ, останавливается на задачахъ и прісмахъ правильно поставленнаго образованія и воспитанія и т. д.

Совершенно иной характеръ имъетъ работа Шалльмайера. Какъ свазано, этоть авторъ задался цёлью обосновать цёлую философскую теорію соціальнаго развитія на общихъ принципахъ дарвинизма и въ связи съ этимъ найти путь не къ ръшенію частныхъ только законодательныхъ проблемъ, но въ опредълению желательной общей тенденция въ политикъ современныхъ культурныхъ народовъ. Если Мацать, разръшая подобныя задачи, исходить преимущественно изъ принципа приспособленія, который онъ считаетъ основнымъ принципомъ всей эволюціонной теоріи, то Шалльмайеръ главное значеніе придаеть наслідственности и отбору. При этомъ относительно наслъдственности онъ является сторонникомъ Вейсманна. Въ частности нашъ авторъ безусловно высказывается противъ передаваемости по наслъдству такъ наз. пріобрётенныхъ свойствъ. Измёненія органовъ тёла, пріобр'ётенныя въ теченіе жизни индивида, не передаются потомству, за исключеніемъ лишь твхъ случаевъ, когда они отражаются на общемъ питанін организма п такимъ образомъ ослабляютъ и питаніе зародышевой плазмы (Keimplasma) или когда они оказывають прямое вліяніе на состояніе этой плазмы. Такая теорія насл'ядственности заставляеть придавать въ процесов развитія главное значеніе отбору; отборъ приводить къ тому, что закрыпляются и усиливаются ть случайно появившіяся индивидуальныя изм'вненія, которыя оказываются полезными для сохраненія вида, и уничтожаются или ослабляются тв особенности организма, которыя оказываются вредными. Подробному изложению и обоснованию этой біодогической теоріи посвящена значительная часть книги Шалльмайера.

Законъ естественнаго отбора распространяеть свое дъйствіе и на жизнь челов вческихъ обществъ, въ томъ числъ и на жизнь государствъ и народовъ. Въ течение всей истории человъчества происхолить постоянное соревнование и борьба между народами, заселяющими земной паръ. Каждый стремится обезпечить себъ безопасность и даже добиться преобладанія надъ своими соперниками. И въ этой борьб'я выживають только сильныйшие ся участники. Тоть, кто оказывается более слабымъ, неумолимой рукою исторіи устраняется отъ историческаго существованія. На этомъ законъ отбора и основана гибель различныхъ культуръ и народовъ, которая уже столько разъ имъла мъсто во всемірной исторіи. Безусловно неправильно довольно распространенное мивніе, будто цёлые народы, подобно отдёльнымъ людямъ, должны неминуемо переживать періоды детства, зрелаго возраста, старости и кончать существование свое естественною смертью. Смерть, какъ неизовжное окончание существования, есть удель только индивидовъ, но не целыхъ народовъ. Вымираніе цълаго вида или народа никогда не является смертью отъ старости; оно всегда представляеть продукть внёшнихъ условій, которыя могуть быть устранены. И если народу или цілой группѣ народовъ удастся устранить изъ процесса своего развитія тв условія, которыя приводять въ его ослабленію въ борьбі съ соперняками, то онъ можетъ обезпечить себъ непрерывное прогрессивное существование и не бояться политической и культурной смерти. Если бы древніе греки и римляне обладали достаточными знаніями о законахъ соціальнаго развитія и сум'вли воспользоваться этими знаніями для необходимыхъ соціальныхъ реформъ, то они могли бы предохранить себя оть вырожденія, а свою культуру оть крушенія въ столкновеніи съ варварами. Въ настоящее время появление и разработка эволюціонной теоріи превратили челов'я изъ простого участника въ борьбъ за существование въ критическаго наблюдателя, сообщивъ ему отсутствовавшее до сего времени понимание внутренняго хода и порядка этой борьбы. "Мы не были бы мыслящими людьми, если бы эти наблюденія насъ не поучали тому, что для насъ самихъ можетъ быть выгодно въ борьов за существование. И прежде всего надлежить выяснить, двиствують ли при современныхъ условіяхъ съ прежней силою всв тв факторы, которые привели къ тому, что наши телесные, умственные и нравственные задатки достигли ихъ современной высоты". Если окажется, что въ этомъ отношеніи наступило ухудшеніе, то нужно принять м'вры для устраненія вліяній, вредно отзывающихся на соціальномъ развитіи.

Тогда какъ развитіе царства животнаго и растительнаго поконтся исключительно на отборѣ и наслѣдственности прирожденныхъ видоизмѣненій, въ исторіи человѣчества видную роль играетъ традиція. При ел помощи всѣ пріобрѣтенія, добываемыя человѣкомъ въ теченіе его индивидуальной жизни и не передаваемыя по наслѣдству, ие погибаютъ безслѣдно, но накопляются и образуютъ культурное достояніе, переходящее отъ поколѣнія въ поколѣніе. Традиція играетъ большую роль въ борьбѣ за существованіе примѣнительно къ человѣческому роду. По отношенію къ ней дѣйствуетъ тотъ же самый законъ отбора. Только

тв вультурныя пріобрётенія выживають, которыя способствують большему могуществу соціальныхъ образованій. Отборъ въ отношенія въ вультурнымъ благамъ происходить косвеннымъ путемъ: посредствомъ отбора между ихъ носителями. "Судьба культурныхъ благъ зависитъ оть судьбы техъ лицъ или обществъ, отъ которыхъ они происходятъ или которыми они воспринимаю ся, и, наоборотъ, судьба лицъ и обществъ въ свою очередь зависить отъ тахъ культурныхъ благъ, которыми они располагають. Такимъ образомъ, всв кудьтурныя цвиности, которыя передаются послёдующимъ поколёніямъ не по наслёдству, а только черезъ традицію, духовнымъ путемъ, подлежать постоянному отбору. Если онь могуть дать лицамъ или обществамъ, въ распоряжении которыхъ онъ ваходятся, прямо или косвенно преимущество надъ иными лицами нан обществами въ борьбъ за средства къ существованию, то онъ сохраняются и распространяются на счеть менье совершенно приспособленныхъ въ условіямъ существованія культурныхъ цённостей другихъ лицъ и обществъ, недостаточная культура которыхъ тъмъ самымъ обречена на гибель" (стр. 213 сл.).

Самое право образуется и развивается подъ дъйствіемъ того же закона отбора. У человъка соціальные инстинкты развиты въ меньшей степени, чъмъ у животныхъ; сравнительно съ инстинктомъ преобладающую роль получаеть интеллекть. Но интеллекть настроень по существу индивидуалистически. Такъ какъ однако опытъ показалъ человъческимъ обществамъ, какую огромную роль играетъ въ борьбв за существование соціальная сплоченность, то пришлось возитидать слабое развитіе соціальныхъ инстинктовъ цвлыми системами нормъ и предпи-Саній, которыя воздъйствують на человъческую волю и разумъ принужденісить, страхомъ зла, грозящаго за нхъ нарушеніе. Хотя содержаніе этихъ вельній иногда опродъляется простымъ произволомъ властителей, но отборъ ставить этому произволу продвлы. Если содержание нормъ не отвечаеть истиннымъ потребностямъ и запросамъ общества, то последнее оказывается слабымъ въ соревнования съ другими общественными твлами и гибнеть въ неравной борьбъ за существование. Такимъ образомъ согласно замъчанію Шеффле, соціальный отборъ есть ие только совершенствующій анпарать, но в судь надь бультурными состояніями, сохраняющій болье совершенныя изъ нихъ и уничтожающій менье совершенныя. Какъ возникновеніе, такъ и все дальнъйшее развитіе и соворшенствование права происходять подъ дъйствиемъ отбора.

Конечная ціль жизни и всего историческаго процесса развитія намъ неизвістна и никогда не будеть познана нашимъ разсудкомъ. Діло въ томъ, что "нашъ разумъ иміеть значеніе лишь органа, оріентирующаго насъ въ борьбів за существованіе... и не можетъ идти за преділы потребности удовлетворить запросамъ борьбы за существованіе". Поэтому при построеніи соціологическихъ и политическихъ теорій мы можемъ руководиться лишь тімъ, что лежитъ еще въ преділахъ нашего кругозора, хотя бы этимъ путемъ и не получали отвізта на вопросъ о конечной ціли развитія. Въ этихъ эмпирическихъ преділахъ мы можемъ установить общее положеніе, что все развитіе направлено къ тому, чтобы производить возможно большую сумму органической жизни. При этомъ во всей природів неизмізно инанвидуальный интересъ является подчиненнымъ интересу цілаго вида, такъ что можно подумать даже, что индивидъ никогда не является самоцёлью, но имъетъ своимъ назначеніемъ только выполненіе извъстной функціи для цёлаго вида; лишь только индивидъ дълается безполезнымъ для сохраненія вида, онъ обыкновенно во всей природъ обреченъ на быструю погибель. По мнѣнію Вейсманна, продолжительность индивидуальной жизни въ каждомъ видъ разсчитана въ такомъ масштабъ, въ которомъ она отвѣчаетъ интересамъ вида.

"Этоть законъ природы, —говорить нашъ авторъ, —т.-е. полное подчиненіе индивидуальныхъ интересовъ интересамъ вида, долженъ примѣняться и къ развитію человѣчества... Для политики отсюда вытекаетъ то руководящее правило, что интересы поколѣній, живущихъ въ настоящее время, не должны ставиться выше интересовъ будущихъ поколѣній, но, собственно говоря, должно имѣть мѣсто обратное. Правда, пока еще это требованіе не получило практическаго признанія, такъ какъ наша этическая культура еще недостаточно высоко развита. Но теоретическое ученіе о происхожденіи видовъ несомнѣнно ведеть къ требованію развитія этики въ смыслѣ эволюціонной этики" (стр. 242 сл.).

Эта мысль о необходимости заботы о будущих поколннях красной нитью проходить черезъ всю книгу Шалльмайера и составляеть основную идею всёхъ его соціологическихъ построеній. Авторъ старается подробно развить и обосновать необходимость соотвётственной политики и для современныхъ культурныхъ народовъ.

Если им'вть въ виду только интересъ даннаго момента, то задачей политики можеть быть только забота объ усилении культурной работы и наибольшемъ накопленін культурныхъ благъ. Культура имбеть такое большое значение въ истории человъчества, что въ каждый данный моменть преимущество принадлежить обыкновенно тому народу, который располагаеть навбольшимъ запасомъ культурныхъ ценностей, и притомъ наилучше приспособленныхъ къ условіямъ существованія. Но такой заботы объ интересахъ момента недостаточно. Необходимо обезпечить существование народа, носителя данной культуры, и на будущее время, чтобы онъ и впредь могъ отстаивать свое преобладавіе въ борьбъ за существование; иначе народъ можетъ погибнуть въ столкновенияхъ съ болье сильнымъ противникомъ. Въ этомъ отношения, въ заботахъ о прочности и обезпеченности дальнъйшаго культурнаго развитія, преимущественное внимание должно быть обращено на развитие и совершенствованіе природныхъ задатковъ представителей даннаго народа, на укръпленіе и развитіе тъхъ свойствъ человъка, которыя передаются по наслѣлству.

Дѣло въ томъ, что не всѣ индивиды, составляющіе народъ, одинаковы по своимъ природнымъ свойствамъ и задаткамъ. Есть среди нихъ такіе, которые способны не только къ воспріятію высшихъ культурныхъ благъ, но и къ дальнѣйшему совершенствованію культурь; а есть и та кіе индивиды, которые способны къ культурному развитію лишь въ самой незначительной степени. Ясно, что весь ходъ культурнаго развитія находится въ тѣсной зависимости отъ отношенія между этими двумя группами индивидовъ. Если тѣ слои населенія, въ которые по преимуществу входятъ элементы, наиболѣе способные къ культурѣ, размножаются слабо, въ то время какъ сравнительно сильнѣе размножаются тѣ индивиды, которые менѣе способны къ культурному развитію, то тавой процессъ неминуемо будеть вести въ ослаблению культурнаго творчества даннаго народа. Количество элементовъ, способныхъ двигать впередъ культурное развитие и даже просто поддерживать его на разъ достигнутомъ уровив, не неисчерпаемо. И если условія существованія народа сложатся такъ, что более способные къ культуре слон и элементы его будуть размножаться слабе, чемь менее способные, если вообще дъйствіе естественнаго отбора, приводящаго къ преобладанію болье одаренныхъ индивидовъ надъ менъе одаренными, въ силу условій жизни народа будеть значительно ослаблено, то такому народу неминуемо грозить вырождение. Культура этого народа перестанеть развиваться далые и даже начнеть падать, и въ результать своего ослабленія в вырожденія народъ этоть станеть добычей своихь конкурентовь. Эти вонкуренты могуть и не быть носителями особенно высокой вультуры. Ихъ преобладаніе можеть быть обусловлено просто твиъ, что они въ большей стецени подлежали по условіямъ своей жизни дъйствію естественнаго отбора, который способствоваль переживанию наиболее сильныхъ и здоровыхъ элементовъ. Такимъ образомъ, въ этомъ столкновенія народовъ могуть погибать цізлыя культуры подъ натискомъ некультурныхъ, но болѣе сильныхъ по природнымъ задаткамъ этинческихъ группъ. Съ этой точки зрънія, вопросъ о предохраненія культурныхъ народовъ отъ гибели получаетъ значение и общечеловъческое, потому что лишь при этомъ условіи можеть быть обезпечено непрерывное культурное развитие челов'вчества. До сихъ поръ исторія шла однако ннымъ путемъ. Высокія культуры рушились съ погибелью ихъ носителей, и на ихъ разваливахъ съ новыми усилями приходилось возводить новыя культурныя образованія.

Подобныя нежелательныя явленія въ исторіи человѣчества имѣли мѣсто уже не одинъ разъ. Стоитъ только вспомнить хотя бы о томъ, какъ культурное развитіе даровитаго греческаго народа остановилось въ результатѣ столкновенія грековъ съ менѣе культурными, но болѣе здоровыми и сильными римлянами и какъ потомъ культурное зданіе, возведенное трудами самихъ римлянъ, рушилось подъ вліяніемъ столкновенія съ варварами-германцами. Дѣло въ томъ, что до сихъ поръ всякая развитая культура заключала въ себѣ цѣлый рядъ такихъ условій, которыя очень стѣсняли дѣйствіе естественнаго отбора въ предѣлахъ народа, являющагося ся носителемъ. Эти условія приводили къ тому, что понемногу наиболѣе сильные и способные къ развитію культуры алементы вытѣснялись болѣе слабыми. Въ результатѣ получалось вырожденіе и ослабленіе народа и гибель его культуры въ столкновеніяхъ съ другими народами подъ дѣйствіемъ знакомаго уже намъ соціальнаго отбора.

Эти общензивстные факты прошлаго заставляють поставить вопрось, не грозить ли подобный процессь вырожденія и современнымъ нультурнымъ народамъ Европы и не ожидаеть ли и ихъ культуру такая же гибель, какая постигла культуру античныхъ народовъ? Вопросъ этоть твмъ болѣе умвстенъ, что самыя новѣйшія событія всемірной исторіи наглядно показываютъ наличность конкурентовъ въ борьбѣ за существованіе и для этихъ народовъ. Желтая раса выступаеть на арену исторіи и грозитъ помѣряться силами съ представителями европейской мультуры. За кѣмъ останется преобладаніе въ этой міровой борьбѣ?

Авторъ очень подробно останавливается на критикъ современной вультуры овропойскихъ народовъ съ этой точки зрѣнія и приходитъ въ общемъ въ неблагопріятному результату. По его мнѣнію, современная культура создала массу условій, весьма невыгодныхъ для благотворнаго дыйствія естественнаго отбора въ предъдахъ культурныхъ націй. Всв эти условія способствують сохраненію и размноженію менье ценныхъ индивидовъ на счетъ более ценныхъ въ культурномъ отношенін. Такъ, война, которая прежде была хорошниъ орудіемъ естественнаго отбора, теперь, наобороть, служить преимущественно въ истребленію и хозяйственному ослабленію лучшихь элементовь за счеть худшихъ. Экономическія условія нашего времени и въ особенности распредъление богатствъ приводятъ къ тому, что сильнъе разиножаются менъе культурные слои общества, чёмъ более культурные; действіе полового отбора ослабляется твиъ, что въ зажиточныхъ слояхъ общества при заключение брака имущественное положение невъсты имъетъ большее значеніе, нежели ся природныя свойства. Проституція ведеть къ распространению венерическихъ бользней, ослабляющихъ опять - таки преничщественно представителей наиболее культурныхъ классовъ и ихъ потомство. Неблагопріятное вліяніе на состояніе будущихъ поколеній оказываеть и все болье и болье развивающееся стремление заботиться о леченіи всякаго рода болізней и о продленіи жизни неизлічимыхъ больныхъ. Изъ этого последняго обстоятельства авторъ, впрочемъ, не деласть того вывода, что не слёдуеть лёчить больныхъ и облегчать ихъ существование. Но онъ полагаеть, что необходнио принять меры протны безпрепятственнаго вступленія въ бракъ и размноженія такихъ индивидовъ, которые по своей болѣзненной конституціи могутъ производить только слабое потомство. Авторъ утверждаетъ, что такія м'вры не были бы жестокими. Выдь въ настоящее время есть масса индивидовъ мужсвого и женскаго пола съ преврасными природными задатками, которые въ силу неумолимыхъ соціальныхъ условій должны отказываться отъ вступленія въ бракъ; и общество довольно равнодушно относится къ этому явленію. "Если эти индивиды съ хорошими задатвами, для воторыхъ закрыто вступленіе въ бракъ, не вызывають общественнаго состраданія, то не сл'ядуеть находить суровымь запрещеніе брака такимъ лицамъ, потомство которыхъ съ большою въроятностью нужно считать дурно предрасположеннымъ въ духовномъ, нравственномъ или физическомъ отношеніяхъ" (стр. 153).

Между прочимъ, Шалльмайеръ находитъ, что витайская культура въ отмъченныхъ отношеніяхъ стоитъ много выше европейской. Хотя эта культура идетъ въ своемъ развитіи весьма медленнымъ темпомъ, но было бы неправильно считать ее неподвижной. Китайцамъ удалось создать такія соціальныя условія, которыя препятствуютъ вырожденію націи и способствуютъ поддержанію культурнаго развитія въ теченіе уже тысячельтій. Выгодно отличается китайская культура отъ европейской высокимъ развитіемъ семейныхъ наклонностей во всвъхъ классахъ населенія, незначительной ролью родовитой аристократіи, равномърнымъ распредъленіемъ землев задънія, почтеніемъ въ образованности и знанію и т. п. Всв эти условія благопріятствуютъ выгодному дъйствію естественнаго отбора въ предълахъ китайской народности.

Соответственно этимъ принципіальнымъ соображеніямъ, авторъ изла-

Digitized by Google

гаемой монографіи даеть и рядъ практическихъ совѣтовъ по поводу желательныхъ преобразований въ общемъ соціальномъ строт современныхъ европейскихъ народовъ. Наша культура должна быть переработана въ сторону большей заботы о грядущихъ поколѣніяхъ. "Если удастся побороть ту самоубійственную тенденцію, которая до сихъ поръ столь часто проявлялась въ высокихъ культурахъ в которая присуща и современнымъ, не составляя однако принципіально необходимаго ихъ послёдствія, то культурное развитіе въ будущемъ достигнетъ немыслимой досель высоты, такъ какъ тогда люди будущихъ въковъ будутъ получать не только культурныя пріобр'втенія прошлаго, но и духовные задатки творцовъ высшихъ культуръ. До сихъ поръ, ваоборотъ, за всякных прогрессомъ слъдовалъ регрессъ, вбо высококультурные народы постоянно замънялись и вытъснялись менъе культурными народами, какъ греки римлянами и послъдніе германцами, не говоря уже о томъ, что народы, вступающіе на сміну, не всегда были такъ богаты природными задатками, какъ тъ, которыхъ они вызъсняли". Книга заканчивается сладующимъ предсказаниемъ: "позднайтее время на основании новайшихъ воззрѣній и опѣнокъ, быть можетъ, признаетъ и новую этическую теорію, высшая заповідь которой булеть состоять въ томъ, чтобы заимствованныя у предковъ наслъдственныя и традиціонныя блага съ процентами передавались потомству" (стр. 381).

Въ настоящее время, когда усиленно зашищается индивилуалистическое направление въ этикъ, появление подобнаго труда, гдъ на первый планъ выдвигаются интересы соціальнаго цълаго и грядущихъ поколъній, особенно любопытно и заслуживаетъ быть отмъченнымъ въ научной хроникъ.

В. Хвостовъ.

### Литературное обозрѣніе.

Потомкамъ нашимъ нетрудно будетъ запомнить день смерти Н. К. Михайловскаго:

Кончивъ тяжкую работу Многотрудной жизни сей,

онъ ушелъ на въчный отдыхъ въ тотъ самый день, когда родилась для короткой кровавой жизни чудовище-война. За нъсколько часовъ до смерти онъ долженъ былъ прочитать въ газетномъ листкъ о первыхъ выстрълахъ на Дальнемъ Востокъ. Отдать всю жизнь на службу человъчности. неутомимо въ теченіе сорока лѣтъ ратовать за единовластіе разума, за истину и справедливость, и въ послъднюю минуту стать свидътелемъ того, какъ два народа принимаются доказывать другъ другу истину и справедливость своихъ притязаній пушечными залнами и гекатомбами человъческихъ жизней. по-истинъ, горькая участь! Человъкъ единаго убъжденія, "всю жизнь проходившій въ одномъ сюртукъ" (его собственноє выраженіе), онъ былъ слишкомъ увъренъ въ непрерывно осуществляющемся торжествъ правды; но не стало ли ему страшно въ эти послъднія. минуты, когда онъ увидель науку, свой палладіумь, на службе у маторіальной силы, когда онъ долженъ былъ сказать себъ, что стальныя произведенія Круппа аргумснтирують, пожалуй, містче и дійствительнію всякой литературы? Да, много нужно твердой втры или, можетъ быть. глубокаго знанія, чтобы въ такіе дни не усомниться въ цённости и плодотворности идейной работы.

Въ февральской книгѣ "Русскаго Богатства" В. Г. Короленко посвятилъ памяти почившаго нѣсколько теплыхъ страницъ. Онъ разсказываетъ о послѣдней болѣзни Михайловскаго (болѣзнь сердца), открывшейся еще въ 1896 году, о томъ, какъ, уступая требованіямъ врачей, Михайловскій время отъ времени пробовалъ отдохнутъ подольше отъ привычной редакторской работы и вскорѣ "уставалъ отъ отдыха" и спѣшилъ вернуться къ любимому дѣлу; онъ рисуетъ образъ типичнаго литератора, чувствующаго себя всего лучше въ помѣщеніи журнальной редакція, не могущаго жить безъ корректуръ, разговоровъ съ сотрудниками, литературныхъ новостей, наконецъ, просто безъ столичной атмосферы съ ся нервностью, съ ся лихорадочной смѣной мыслей, впечатлѣній, событій. "Въ Михайловскомъ, — говорнтъ г. Короленко, — по рѣдкой случайности съ большой силой чисто-научной мысли соединился крупный публицистическій талантъ. Онъ былъ рожденъ мыслителемъ и вмѣстѣ бойцомъ; при иныхъ условіяхъ изъ него, можеть быть, вышелъ бы только ученый -- у насъ и въ наше время онъ сталъ мыслителемъ и публицистомъ, ученымъ и редакторомъ. Рано выработавъ себъ оригинальное міровоззрѣніе, онъ ринулся съ нимъ въ сусту русской жизни, и такой характеръ носила его работа всв сорокъ льть: "всю силу своего анализа и своихъ обобщеній онъ, какъ его соратники по "Отечественнымъ Запискамъ"-Щедринъ, Елисеевъ, Успенскій, -съ торопливой страстностью отдаваль тотчась же для насущныхъ надобностей текущаго дня"<sup>1</sup>). Непосредственно воспринимать животрепещущія явленія общественной жизни и немедленно освъщать ихъ, возводя всв эти частности въ общимъ формуламъ философской или соціологической схемы, — таковъ былъ нензмънный пріемъ его работы. Это сочетаніе строго-систематическаго ума со страстной отзывчивостью на злобу дня сдълало Михайловскаго, по мнѣнію г. Короленко, почти идеальнымъ редакторомъ русскаго толстаго журнала. За отсутствіемъ "платформы", съ которой русскій человъкъ могъ бы дъятельнымъ словомъ вліять на судьбы своей родины, у насъ естественно выработался своеобразный типъ печатнаго органа, не похожаго на западные ежемъсячники: русскій журналь, къ какому бы направленію онъ ни принадлежалъ, непременно стремится быть выразителемъ одной опредъленной системы воззръній. "Для Н. К. Михайловскаго, --- говоритъ г. Короленко, --- журналъ всегда являлся своего рода идейнымъ монолитомъ, и никто не умълъ такъ, какъ онъ, спаять всв его отделы органическимъ единствомъ известной цельной общественнолитературной системы".

Указаніе на эту коренную особенность Михайловскаго — на соединеніе въ немъ сильнаго обобщающаго ума съ темпераментомъ бойца – проходить врасной нитью чрезъ вста статьи, посвященныя памяти Михайловскаго. Останавливается на ней и авторъ "Общественной хронныя" въ мартовской книгь "Въстн. Евр.", сообщающий характерную подробность: покойный долго мечталъ о переработкъ всего написаннаго имъ въ одно цъльное сочинение, т.-е. о томъ, чтобы стройно и послъдовательно формулировать свою историко-философскую систему, распыленную въ без-ЧИСЛЕННЫХЪ СТАТЬЯХЪ; НО ТЕКУЩАЯ ЖИЗНЬ СЛИШКОМЪ ЗАХВАТЫВАЛА ОГО. И онъ умеръ, не исполнивъ своей мечты. Тотъ же авторъ отмвчаетъ и другую выдающуюся особенность Михайловскаго, какъ одну изъ самыхъ симпатичныхъ въ немъ, шменно ту, что, ревностно и убъжденно защищая интересы массы, онъ стояль вытесть съ тъмъ за права личности, за широкое и безпрепятственное ея развите. Эту сторону міровозэрвнія покойнаго писателя, впрочемъ давно уже выясненную и оцъненную по достоинству, обстоятельно разсматриваеть г. Мякотинь на страницахъ той же вниги "Руссв. Бог.".

И здъсь же, на девятилидиати страницахъ, напочатаны телограниы и письма, полученныя послъ кончины Михайловскаго его сомьею и ре-

<sup>1)</sup> Самъ Михайдовскій говорить о себі: "Потребность теоретическаго творчества требовала себі удовлетворенія, и въ результать являлось философское обобщеніе или соціологическая теорема. Но туть же, иногда среди самаго процесса этой творческой работы, привлекала меня къ себі своею яркою и шумною пестротой, всею своею плотью и кровью, житейская практика сегодняшняго дня, и я бросаль высоты теоріи, чтобы черезъ нісколько времени опять къ нимъ вернуться и опять бросить".

дакціей "Русск. Бог.". Этоть драгоцівный матеріаль важень не только какъ коллективная оцёнка деятельности Михайловскаго, исходящая непосредственно отъ широкихъ круговъ русскаго общества, но еще болве иля характеристики настроенія, господствующаго сейчась въ нашей интеллигенціи. Эти отвливи со всіхъ концовъ Россіи, изъ самыхъ глухихъ медвъжьихъ угловъ провинціи, будучи собраны въ одно, сливаются въ очень опредъленный кличъ. Характерно, какъ представляется большинству ближайшее будущее. Нижегородские интеллигенты сворбять о томъ, что "славный борецъ за освобождение личности не дожилъ до близкаго лучшаго будущаго нашей родины". Но это голосъ одинский: гораздо больше думающихъ такъ, какъ воспитанники псковской духовной семинаріи, которые пишуть: "Смерть Н. К. производить тамъ болае сильное впечатление, что она застигла его на славномъ и трудномъ посту въ такое время, когда жизнь его особенно нужна была Россіи. По истинъ, "у счастливаго недруги мрутъ, у несчастнаго другъ умираетъ". Общій же тонъ всвуъ этихъ скорбныхъ привътствій всего ясибе звучить въ телеграмм'в группы курскихъ учащихся: "Священную память погибшихъ въ бою безъ слезъ мы сумъемъ хранить; мы жаждемъ всю силу, всю душу свою на тоть же алтарь возложить". Не всѣ привѣтствія такъ врасивы, какъ это, но всв говорятъ--это самое.

Проф. Н. А. Котляревскій, продолжая предпринятое имъ изученіе литературной діятельности декабристовь, останавливается этоть разъ ("Рус. Бог." янв. и февр.) на критическихъ и публицистическихъ статьяхъ Бестужева-Марлинскаго. Къ сожальнію, авторъ, вмъсто того чтобы въ сжатомъ и продуманномъ очеркъ опредълить особенности и историческое место Бестужева, какъ критика, предпочелъ упрощенный способъ, который съ научной точки зрѣнія заслуживаеть рѣшительнаго осужденія: въ двухъ пространныхъ статьяхъ онъ болѣе или менѣе подробно пересказываеть, большею частью словами подлинника, критическія статьи Бестужева, снабжая эти пересказы коротенькими поясненіяии, и затвиъ на двухъ заключительныхъ страницахъ подводить итоги своему "изследованию". Между темъ Бестужевъ-критикъ заслуживаль бы болье внимательнаго изученія. Бълинскій, высмъявшій его въ "Литературныхъ мечтаніяхъ", поздніве, въ зрізлую пору своей жизни, отдаль дань его уму, образованности и таланту: отмъчая отсутствіе последовательности въ его критическихъ статьяхъ, обиліе софизмовъ и частое пристрастие, онъ вмъстъ съ тъмъ указывалъ и на то, сколько въ нихъ "свътлыхъ мыслей, върныхъ замътокъ, сколько страницъ и мвсть, горящихъ, сіяющихъ, блещущихъ живымъ, увлекательнымъ враснорѣчіемъ, рѣзкими, многозначительными, хотя и краткими очерками, сколько истиннаго остроумія, ноподдѣльной игривости ума". Въ настоящее время Бестужевъ-публицистъ (потому что онъ былъ больше публицистомъ, чъмъ вритикомъ) забыть еще болъе основательно, чъмъ беллетристь Марлинскій, забыть даже историками нашей литературы. А. И. Пыпинъ въ четвертомъ томъ своей "Исторіи русской литературы" ограничивается воспроизведениемъ позднъйшаго отзыва о немъ Бълинскаго, А. Л. Волынскій въ "Русскихъ критикахъ", кажется, совсёмъ не упоминаеть о немъ, С. А. Венгеровъ о лучшей публицистической стать Вестужева (по поводу романа Полевого), изъ которой мы сейчасъ приведемъ выдержки, говоритъ, что въ ней имъется "большое, фразистое и щеголяющее дсшевой ученостью обозръніе хода всемірной литературы". Только въ "Исторіи русской критики" И. И. Иванова Бестужеву отведено подобающее мъсто и дана върная одънка, правда, въ общемъ повторяющая приговоръ Бълинскаго, но болъе дстальная в выраженная въ терминахъ современной историко-литературной науки. Критика Бестужева, говорить этоть изслъдователь, — критика импрессіонистская, лишенная твордой теоротической основы; она перенолнева лучаме разсвянной истины, но сама истина осталась недоступной для этого талантливаго писателя; "его отрицательные приговоры надъ школами, его восторженные отзывы о народности басенъ Крылова и грибоъдовской комедіи—неотъемлемыя завоеванія здороваго художественнаго чусства, но всв попытки затронуть область принциповъ и основъ неизмънно сопровождались недоговоренностью, неясностью и противоръчивостью мысли". Этоть приговоръ, въ общемъ справедливый, можетъ быть еще слишкомъ строгъ. Признаетъ же Бълинский, что Бестужевъ съ неподражаемой оригинальностью, основательно и върно говоритъ о національныхъ элементахъ русскаго романа, что онъ сумблъ дать истинную оценку Державину, Жуковскому и Пушкину.

У г. Котляревскаго оденка вритической деятельности Бестужева занимаетъ, какъ сказано, немногимъ болъе страницы. Г. Котляревский вслъдъ за Бълинскимъ и г. Ивановымъ подчеркиваетъ импрессіонистскій характеръ его критики, но справедливо указываетъ и на другую важную ся особенность, именно на публицистическую тенденцію Бестужева, на его постоянное стремленіе связать литературу съ современной жизнью, на его нопытки изслъдовать общественныя причины ся роста или увяданія. Эта мысль върна и значительна, но она не развита авторомъ. Однако будемъ благодарны г. Котляревскому и за то, что онъ даль: онь знакомить широкую публику съ блестящими образчиками литературной дъятельности писателя, давно забытаго и забытаго незаслуженно, — самаго даровитаго русскаго публициста до Бълинскаго. Остроуміе в искрометный слогь Бестужева способны доставить наслажденіе читателю еще и теперь, спустя три четверти въка. Какая прелесть, напримъръ, его "Объявление отъ общества приспособления точныхъ наувъ въ словесности", гдъ онъ предлагаетъ изобръсти орудіе въ родъ астролябіи для изм'вренія плоскостей русской словесности, неизм'вримыхъ ея пустырей, пустопорожныхъ мъстъ и т. п., найти реактивъ для мгновенной осадки немногихъ капель мыслей, здраваго смысла или остроты (буде она случится) изъ любой модной поэмы, опредълить удъльный въсъ оригинальныхъ, подражательныхъ, поддъльныхъ и просто выкраденныхъ мыслей, при ченъ, разумъется, должны быть исключены вещи, воторыя такъ тяжелы, что неполъемлемы человъческой селой, какъ, напримъръ, русскія разсужденія о романтизмѣ. За рѣшеніе этихъ задачь онъ предлагалъ назначить преміи, какъ-то: выдавать паровыя машины для приготовленія "общихъ мъстъ" къ новымъ историческимъ роизнамъ, поэмамъ и пьесамъ или волочильно-плющильный винтъ для вытягиванія въ проволоку бити и канители эпитетовъ, или карманный будильникъ для особъ, усыпляемыхъ чтеніемъ сочиненій знатныхъ особъ, начальняковъ и вообще людей намъ нужныхъ, и т. д. По блеску слога Бестужевъ имъетъ не много соцерниковъ въ нашей публицистикъ: нъкоторыя отраницы его поразительно напоминають Герцена, напримъръ, эта характеристика французскаго лжоклассицизма, нарумянившаго старушкупревность, облъцившаго ее мушками, затянувшаго въ корсетъ, научившаго танцовать менуэть и присъдать по смычку: "Зажмурьте глаза, и вы не узнаете. кто говорить: Оросманъ или Альзира, китайская сирота или камеръ-юнкеръ Людовика XIV. Малютку-природу, которая имъла ненсправимое несчастіе быть не дворянкою, по приговору академіи выпроводили за заставу, какъ потаскушку. А здравый смыслъ, точно бъдный проситель, съ трепетомъ держался за ручку дверей, между тѣмъ какъ швейцаръ-классикъ павлинился передъ нимъ своей ливреей и преважно говориль ему: "приди завтра!" 1) И такъ продолжалось, говорить Бестужевъ, до 1820 года. Революція до-млада прокипятила Францію въ своемъ кровавомъ котлѣ, но старикъ-театръ остался тѣмъ же старикомъ, и когда русскій казакъ въ 14-мъ году свлъ на даровое кресло въ Одеонъ, опъ зъвалъ огъ тъхъ же длинныхъ монологовъ, отъ которыхъ изволилъ зъвать Людовикъ XIV, съ той только разницей, что революціонеръ Тальма осмѣливался уже не пѣть, а говорить стихи, проглатывать цезуры и ходить по-человъчески, а не гусинымъ шагомъ. И но одинъ театръ находился въ упадкъ – та же участь постигла философію, закабаленную матеріализмомъ. Раблэ, проницательный ловецъ слабостей общества, и Монтень, глубочайшій изслидователь слабостей человъка, были забыты, Мольеръ и Лафонтенъ-два генія, ситвешіе говорить правду, — пошли за безцівнокъ: трибуномъ віка сталъ Вольтеръ, гордый ползунъ, льстецъ и насмъшникъ вмъстъ, скептикъ по рожденію и остроумець по ремеслу, Діогень XVIII въка, но Діогень-нъженка, научившій вольнодумство натаднической стральба насмашками. И затвиъ Бестужевъ даетъ такую же блестящую характеристику Руссо, поражающую не только слогомъ, но и върностью мыслей и широтой знанія. Столь же увлекательно и умно изображаеть Бестужевь и ходъ развитія русской словесности; вообще статья, изъ которой взяты эти выдержки (о романъ Полевого "Клятва при гробъ Господнемъ", въ "Толографъ" 1833 г.), — по врайней мъръ, первая ея часть — будучи перепочатана сейчасъ, несмотря на вст ся погръшности, читалась бы съ удовольствіемъ и пользою.

Перу того же автора. Н. А. Котляревскаго принадлежить интересный этюдь объ историческихъ мотивахъ въ стихотвореніяхъ гр. А. Толстого, напечатанный въ февральскомъ номерѣ "Міра Божьяго". Основная мысль автора не нова: что Алексѣй Толстой сознательно заставлялъ старину давать дожныя показанія, что Владиміръ-Красное солнышко, Змѣй Тугаринъ, Гаральдъ и пр. служатъ ему лишь формою для выраженія его взглядовъ на весьма современные, иногда даже злободневные вопросы, его религіозныхъ, моральныхъ, политическихъ убѣжденій, это давно установлено, да и ясно съ перваго взгляда. Толстой н не думалъ веодить читателя въ заблужденіе на этотъ счеть: напротивъ, онъ нерѣдко съ умысломъ подчеркиваетъ анахронизмъ, какъ, напримѣръ, въ той извѣстной балладѣ, гдѣ князь Владиміръ пьетъ ва "древнее" рус-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть отрывокь приводнть Бълинский въ своей статьй о Марлинскомъ, см. Поли. собр. соч. Бълинскаго, над. С. А. Венгерова, т. V, стр. 138.

ское ввче и за новгородскій колоколь. Ново въ статьт г. Котляревскаго то, что онъ впервые обстоятельно выяснилъ, каковы именно были убвжденія, которыя поэть выразиль въ этихъ арханческихъ формахъ. На основании разбора преимущественно балладъ А. Толстого авторъ опредъляеть его отношение къ главнымъ вопросамъ, волновавшимъ современное ему русское общество. Среди нихъ первое мъсто занималъ, какъ извъстно, вопросъ объ отношени власти къ народу; какое же мъсто заняль въ этомъ спорѣ Толстой? Его ръшеніе чрезвычайно просто: оно сводится къ двумъ основнымъ поиятіямъ-въче и князь. Въ своей драмъ "Посадникъ" онъ изображаетъ народъ въ самыхъ мрачныхъ краскахъ грубой и дикой стихійной массой, не размышляющей, кровожадной, не умъющей отличить гражданина отъ крикуна, готовой идти безъ оглядки за всякимъ интриганомъ; но, несмотря на это, принципъ народовластія остается негоонутымъ: поэть не вымещаеть на самомъ принципъ негодности тѣхъ, кто въ данную минуту осуществляетъ его. И совершенно такъ же смотритъ онъ на второй элементъ своей политической доктрины. Онъ-убъжденный сторонникъ единодержавной монархіи, и здъсь также недостойный носитель принципа не заставляеть его отречься оть самого принципа. И въ трагедіяхъ, и въ балладахъ Толстой різко осуждаеть царскій деспотизмъ, понимаемый какъ произволь державной личности; мысль о "московскомъ ханъ", сидящемъ въ своемъ теремъ "подобно кумиру средь храма", приводить его въ ужасъ, онъ не упускаеть случая отмстить Ивану IV за его злодъянія хотя бы и позднимъ мщеніемъ. Но карая лицо, облеченное высшей властью, поэть оставиль онять нетронутымъ самый принципъ власти; мало того: устами самихъ пострадавшихъ, говоритъ г. Котляревскій, онъ оправдываетъ и благословляетъ этотъ принципъ. Князя Ръпнина онъ заставилъ передъ смертью вышить здравицу за православнаго царя. Шибанова-молиться за Іоанна и за святую Русь. Такимъ образомъ политический идеалъ Алексъя Толстогосильная единодержавная власть, либерально-настроенная, прислушивающаяся къ свободному голосу народа; воплощеніемъ этого идеала является для него князь Владиміръ-Красное солнышко, гуманный и либеральный, смотрящій на свою власть сразу и какъ на силу надъ народомъ, и наять на долгъ предъ нимъ. Въ результатъ-идиллія. На пиру, среди своихъ удалыхъ поленицъ, Владиміръ возглашаеть тость:

> Подайте мић чару большую мою, Ту чару, добытую въ сѣчѣ, Добытую съ ханомъ хазарскимъ въ бою,— За русскій обычай до дна ее пью, За древнее русское вѣче! За вольный, за честный славянскій народъ, За кодоколъ пью Новограда, И если онъ даже и въ прахъ упадеть, Пусть звонъ его въ сердцѣ потомковъ живеть— Ой, ладо, ой, ладушко-ладо!

И народъ (мы цитируемъ слова г. Котляревскаго), оцѣнивъ великодушіе своего властителя, отвѣчаетъ ему "какъ плескъ лебединаго стада, какъ лѣтомъ изъ тучи ударившій громъ":

> За князя мы пьемъ! Да править по-русски онъ русскій народъ, А хана намъ даромъ не надо,

ИТ.Д.



Эта сибаритская гуманность, это политическое прекраснодущие какъ нельзя болье характерны для Алексвя Толстого. Какъ здъсь, такъ и во всёхъ остальныхъ своихъ взглядахъ, онъ является проповёдникомъ умъренности, компромисса, того, что называють золотой серединой, или, какъ выражается г. Котляревскій, его сужденія были средней пропорпіональной между двумя противоположными направленіями-консервативнымъ и радикальнымъ. Г. Котляревский одобряетъ его за это: "если.--говорить онъ, — въ стихотвореніяхъ Алексъя Толстого съ національной тенденціей дійствительно выражена историческая истина его эпохи, свободная отъ крайнихъ толкованій, то нашъ поэтъ имбетъ всѣ права назваться однимъ изъ пъвцовъ обновленной или, върнъе, обновляющейся Россіи". Н'ять, это право можно съ усп'яхомъ оспаривать у него. "Двухъ становъ не боецъ, но только гость случайный", онъ только потому и остался свободнымъ отъ ихъ "пристрастной ревности", что стоялъ въ сторонѣ и довольно хладнокровно взвѣшивалъ правоту обоихъ. Безпристрастіе и гуманность, которыми онъ кичится въ этомъ извъстномъ стихотворении, въ дълахъ общественной борьбы-не высшее изъ достоинствъ; подъ каждой партійной формулой тантся, или должно таиться, живое представление о реальныхъ страданияхъ сотенъ тысячь людей; это — боль, чувство, а чувство всегда пристрастно, и тому, кто среди двухъ становъ умѣетъ сохранить объективность взгляда, можно сказать по слову Апокалипсиса: горе тебѣ, что ты ни холоденъ, ни горячь, а тепель. Эта разсудочная умъренность отличаеть не однъ баллады Алексъя Толстого-такова вся его поэзія. Отсюда ея непріятвый книжный или кабинетный привкусъ; онъ-самый даровитый изъ нашихъ литературныхъ поэтовъ (въ родъ того, какъ есть бумажные цвъты), за нимъ слѣдуютъ Апухтинъ, Андреевскій и пр. Иныя его стихотворенія удивительно похожи на поэзію, особенно лирическія, но его баллады дъйствительно — ничто иное, какъ аристически сдъланные бумажные пвѣты.

Небольшой, но дёльный очеркъ жизни Алексёя Толстого пом'вщенъ въ январской книге "Новаго Пути" г. Кондратьевымъ. Къ характеристике личности поэта этоть очеркъ прибавляетъ мало новаго: слабовольный, мягкій, либеральный человёкъ, "съ юныхъ лётъ влюбленный въ красоту". Между прочимъ г. Кондратьевъ приводитъ въ своей статъ въ красоту". Между прочимъ г. Кондратьевъ приводитъ въ своей статъ въ красоту". Между прочимъ г. Кондратьевъ приводитъ въ своей статъ въ красоту". Между прочимъ г. Кондратьевъ приводитъ въ своей статъ нъ колько отрывковъ изъ мало извъстнаго стихотворенія А. Толстого сатирическаго "Посланія къ М. Н. Лонгинову о дарвинизмъ", 1854 года (Лонгиновъ былъ въ то время предсъдателемъ главнаго комитета о печати). Сатира не лишена остроумія. Толстой убъждаетъ цензора отнестись терпимѣе къ гипотезамъ Дарвина; въдь онъ не присутствовалъ при сотворени міра, —какъ же онъ можетъ знатъ пріемы, которые употребилъ въ этомъ дѣлѣ Богъ?

> Способъ, какъ творилъ Создатель, Что считалъ онъ болѣ кстати,— Знать не можетъ предсѣдатель Комитета о печати.

Ограничивать такъ смѣло Всесторонность Божьей власти,— Вѣдь такое, Миша, дѣло Пахнетъ ересью отчасти. Вѣдь подобные примъры Подавать—неосторожно, И тебя за скудость въры Въ Соловки сослать бы можно!...

И вончаеть онъ совътомъ оставить въ покоъ науку, которой не страшны никакія гоненія: она, говорить поэть,

…Льетъ на міръ потоки св'ёга И, сл'ёдя, какъ въ тьм'ё дазурной Ходять Божіи планеты Безъ инструкція цензурной,

Кажетъ намъ, какъ та же сила, Вся въ иную плоть одъга, Въ область разума вступила, Не спросясь у комитета.

Брось же, Миша, устрашенья, У науки правъ не робкій, Не замкнешь ся теченья Ты своей дрянною пробкой!

Очень, очень недурно. Какъ жаль, что эта сатира не помъщается въ полномъ собрания стихотворений графа А. Толстого!

Въ "Вьстн. Европы" (мартъ) А. Н. Пыпинъ началъ новую работу о литературной двятельности Пекрасова, объщающую заполнить давно осязаемый пробыть, именно представить разборь встать крупныйшихъ прозаических работь Некрасова, по белдетристикъ и критикъ; въ этой стать им въ свое время вернемся. Г. Лесевичъ въ двухъ книгахъ "Рус. Мысли" помъстилъ общирную харавтеристку личности и творчества Гребенки, писателя у насъ совстить забытаго, но для малороссовъ продставляющаго еще, повидимому, весьма живой интересъ. Salva tota гочегепій почтеннаго философа, нельзя не зам'ятить, что статья его можеть служить образцомъ того, какъ не следуеть писать характеристики. Она написана съ присграстісиъ, въ которомъ чувствуется нівчто вродъ личной или узко-патріотической мстительности, точно Гребенка навловъ на себя гизвное раздражение г. Лесевича не столько дрянностью Своего характера или произведеній, сколько своими насм'яшками надъ обитателями Пирятинскаго увзда. Это вовсе не "опыть характеристики", какъ назвалъ свои статьи г. Лесевичъ, а памфлетъ, и едва ли справедлавый. Г. Лесевичъ очень строго двлить литературную двятельность Гребенки на дв'в части-на раннія произведенія, писанныя по-малороссійски, и поздивития, писанныя по-русски. Последнихъ уже давно ниыто не читаеть, но именно нмъ и психологической исторіи ихъ возникновенія посвященъ почти весь трудъ г. Лесевича, надъ ними онъ и произносить свой непонятно страстный приговорь. Между твиъ раннимъ, малороссійскимъ произведеніямъ, доставившимъ Гребенкъ, по признанію самого г. Лесевича, почетное положение въ украинской литературъ, воторое и до сихъ поръ за нимъ остается", авторъ отводить всего страницы четыре самаго торопливаго разбора, чтобы тотчасъ вернуться въ страстному опровержению панегиристовъ Гребенки и вакому анализу все твхъ же его русскихъ повъстей. Сколько можно судить по статъв г. Лесевича, Гребенка былъ едва ли не первый поэтъ, писавшій на малорусскомъ языкъ, притомъ несомнънно даровитый и глубоко-народный, "какой-то свътлый лучъ въ темномъ царствъ, тъмъ болъе поразительный, что обаяніе пъсенъ Шевченка было еще впереди". Объ этомъ дъйствительно было бы интересно узнать подробнъе; но именно этого нътъ въ статъъ г. Лесевича.

Очень цівны двіз статьи П. Е. Щеголева о Пушкиніз. Одна ("Истор. Въстн." январь) посвящена "ненаписаннымъ стихотвореніямъ А. С. Пушкина", именно тъмъ четыремъ стихотвореніямъ, воторыя проф. Шляпкипъ въ своей извъстной книгъ о неизданныхъ бумагахъ Пупкина съ непозволительнымъ произволомъ скомпоновалъ на основани страшно перечеркнутыхъ черновиковъ поэта. Авторъ даетъ точныя копін черповиковъ, не оставляющія никакого сомнѣнія въ полной негодности конъектуръ г. Шляпкина. Любопытно между прочимъ, что послѣдній воспользовался этими несуществующими произведеніями, какъ новыми фактами, позволяющими будто бы видъть въ Пушкинъ "защитника основъ" и слъдить за ростомъ его національно-патріотическаго сознанія. Г. Щеголевъ, по нашему мнѣнію, ошибается, когда совершенно отрицаеть это: черновки, дъйствительно, позволяють сдълать такой выводъ; но онъ глубоко правъ, утверждая, что самая незаконченность этихъ отрывковъ указываетъ на недостаточность проникновенія ихъ идеями и что "истинно-патріотическое чувство поэта сказалось въ томъ, что онъ оставилъ безъ обработки эти стихи и не далъ выраженія тому патріотизму, за который профессорь И. А. Шляпкинъ такъ превозносить его".

Другая статья того же автора-, Амалія Ризничъ въ поэзіи А. С. Пушкина" ("Вѣстн. Евр." январь). Авторъ ставить себѣ узкую задачуопредълить, какія стихотворенія Пушкина могуть быть пріурочены къ г-жѣ Ризничъ, и въ эту спеціальную область мы не будемъ за нимъ слвдовать. Но попутно, благодаря его тонкому анализу біографическихъ данныхъ и произведсній поэта, выясняется "индивидуальность" этой любви Пушкина въ отличіе отъ другихъ его увлеченій. Это была чувственная любовь, страсть жгучая и томительная, вспыхнувшая пожаромъ и быстро угасшая. За нею слъдовало другое увлечение, несравненно болѣе глубокое (1824-25 гг.), гр. Е. К. Воронцовой ("Ненастный день потухъ", "Сожженное письмо" и пр.), а еще позднъе-любовь съ возвышеннымъ и мистическимъ оттвикомъ къ женщинв намъ неизвъстной, умершей во всякомъ случаъ до осени 1830 года; ей то посвящена знаменитая лирическая трилогія "Заклинаніе", "Для береговь отчизны дальной" и "Разставаніе", относимая обыкновенно къ г-жъ Ризничъ. Всѣ три стихотворенія писаны въ Болдинѣ осенью 1830 г., т.-е. незадолго до женитьбы Пушкипа: въ эти тревожные дни поэтъ обращается мыслью не къ будущей своей женъ, а къ памяти другой, умершей женщины, онъ чувствуеть потребность "въ послъдній разъ" "мысленно ла скать" ся милый образь и сказать ей, тоскуя, что все любить ее, хотя и мертвую, что ждеть объщаннаго ею при разлукъ поцълуя. — Статья г. Щеголева — важная страница изъ исторіи души Пушкина, его внутренней жизни.

Въ обзоръ разнохарактернаго историко-литературнаго матеріала, приносимаго новыми книжками нашихъ журналовъ, поневолъ приходится безъ всякой связи переходить отъ одного предмета къ другому. Цъль такого обзора — именно обозрѣть новый матеріаль, дать возможность въ сжатомъ видѣ ознакомиться съ нимъ тѣмъ людямъ, которые не имѣютъ времени или охоты читать цѣликомъ общирныя и болѣе или менѣе спеціальныя статьи по литературѣ. Интересъ къ словесности, какъ къ предмету научнаго изслѣдованія, обидно мало развитъ въ нашемъ такъ называемомъ образованномъ обществѣ; между тѣмъ онъ чрезвычайно важенъ, прежде всего какъ средство развить въ себѣ способность къ сознательному воспринятію литературныхъ произведеній, брать которыя однимъ "нутромъ" — не всегда полезно, а иногда и просто вредно. Разумная критика или систематизація художественнаго матеріала никогда не убъеть въ читателѣ непосредственнаго впечатлѣнія, — напротивъ, она осмыслитъ и удесятеритъ его.

Хорошій образчикъ такой систематизаціи представляетъ собою статья г. Волжскаго о Глѣбѣ Успенскомъ, напечатанная въ январьской и февральской книгахъ "Рус. Бог." Статья, къ сожалѣнію, чрезмѣрно растянутая и написанная дурнымъ языкомъ, носитъ заглавіе: "Глѣбъ Успенскій о заболѣваніи личности русскаго человѣка". Она примыкаетъ къ болѣе ранней работѣ автора, къ его очерку объ Успенскомъ въ книгѣ "Два очерка (Успенскій и Достоевскій)", Спб. 1902, гдѣ онъ, вслѣдъ за Н. К. Михайловскимъ, опредѣляетъ основной мотивъ творчества Успенскаго какъ жажду гармоніи. Въ томъ очеркѣ исходнымъ пунктомъ для г. Волжскаго служилъ вопросъ о положеніи Успенскаго въ "тяжбѣ" между интеллигенціей и народомъ, и вопросъ о больной личности русскаго человѣка былъ имъ затронутъ только косвенно: именно послѣднему посвящена новая работа автора.

Конечный идеалъ Успенскаго, говоритъ г. Волжскій, - страстная мечта о гармоніи личности, о человѣкѣ, живущемъ на вольной волѣ своего роскошнаго естества, безъ принужденія и обязанностей, глубово моральномъ по самой своей природь, - мечта о такомъ свътломъ, радостномъ, безболѣзненномъ состоянія человѣческой жизни, при которомъ навсегда исчезнеть всякая мысль о кресть, о долгь и дистармоніи, исчезнеть всякая тяжесть и останется только сознание "радости жить на бъломъ свътъ" и "чувствовать себя человъкомъ". Мечтая о выпрямленномъ во весь свой естественный рость человѣкѣ. Успенскій вмѣстѣ съ тъмъ глубоко проникаетъ въ дъйствительность, уродующую преврасное человъческое существо; въ его произведеніяхъ мы находимъ удивительно тонкій анализъ власти безсознательныхъ силъ и безличныхъ экономическихъ отношеній, вообще стихійныхъ началъ соціальной жизни. Дійствительность русской жизни, комкающая человвческую личность, поражаеть Успенскаго прежде всего своею неожиданностью, нельпою сумятицею невъдомо откуда народившихся, вдругъ нагрянувшихъ явленій. Ея главнымъ факторомъ онъ считаеть "всесокрушающій русскій случай". Эта страшная сила, эта "ръка случайностей", омывающая человъка со всъхъ сторонъ, и въ частныхъ, и въ общественныхъ отношеніяхъ, дълаетъ нашу повседневную жизнь ужасною. Конецъ разсказа "Съ человъкомъ — тихо" какъ бы символически обобщаетъ всю русскую дъйствительность: "И стоить дьявольская тоска. — Солонина "достигла" 20 к.—неизвъстно отчего. Батюшка сидить дома и думаеть объ улучшенія быта-неизвістно съ чего. Въ волости "наказывають" Ивана Родіонова-неизвістно за что. Урядникъ ідеть рысью-"неизвістно вуда

и зачёмъ". Неизвёстно зачёмъ прилетёла птица подъ окно... Солнце свётитъ... Солонина "достигаетъ"... И становится "неизвёстно отчего" "стралино"...

Этоть стихійный потокъ безсвязныхъ явленій, безсмысленной внѣшней необходимости всей своею силой напираеть на личность; борьба половѣка за свою индивидуальность, за право сознательнаго господства надъ естественнымъ порядкомъ вещей обречена почти на вѣрную неудачу. Человѣкъ не выдерживаетъ этого напора, обезличивается и погибаетъ. Успенскій, —говоритъ г. Волжскій, — съ глубокимъ и напряженнымъ вниманіемъ прослѣживаетъ въ своихъ произведеніяхъ эту обезличивающую тенденцію общественнаго процесса въ русской жизни. И на первомъ мѣстѣ здѣсь стоитъ у него русскій интеллигентъ, интеллигентъ того переходнаго времени послѣ освобожденія крестьянъ, когда внезапность переворота и неуступчивая живучесть крѣпостническихъ пережитковъ довели путаницу русской жизни цо апогея.

"Безъ всякихъ преувеличеній можно сказать, что состояніе духа лучшаго экземпляра современнаго проввиціальнаго интеллигентнаго неплательщика поистинѣ ужасное". Внимательно анализируя это "состояніе духа" на основаніи богатѣйшаго матеріала своихъ наблюденій, художникъ находитъ, что непосредственный источникъ его—все тотъ же случай. Въ интеллигентной душѣ случай все помялъ, все испугалъ, на все прикрикнулъ. Дѣло, которое дѣлаетъ интеллигентъ, не связано съ его мыслью крѣпко и плотно; отдать на служеніе ему всю силу души нельзя: завтра нагрянетъ случай, который сразу разбросаетъ въ щенки съ любовью начатое зданіе.

Вь этой атмосферв "ненастоящаго", "незаправскаго" нѣть минуты веселья, нѣть здоровья, нѣть дѣла, нѣть сознанія простого покоя... Всякаго что-то точить, вертить въ душѣ... Какая-то непроглядная. жалкая безтолковщина, что-то тягучее и крайне больное непрерывно тянется въ этой жизни изо дня въ день (если не считать моментовъ, которые веселы даже и для птицъ и мухъ-лобовныя дѣла и пр.), пронизывая воздухъ, которымъ приходится дышать, и душнымъ туманомъ застилая будущее... Бывають моменты, когда одновременно въ разныхъ концахъ неплательщичьяго міра чувствуется полное удушье... вотъ, вотъ, кажется, дальше нѣть возможности выносить... И вдругъ какъ молнія баеснетъ: "Слышали? Варенька-то!.. Вѣдь застрѣдилась?.. Какъ? что такое? Неужели?.." И точно могучимъ ударомъ могучаго кулака ударитъ та вѣсть по разслабленной неплательщичьей душѣ... "Стало быть и вправду душно и трудно!" думаетъ она... "Вправду, вправду!.." говоритъ совѣсть, отвыкнувшая признавать за правдою какой-нибудь существенный смыслъ. И все, что уцѣлѣло въ этой душѣ хорошаго, все выйдетъ на Божій свѣтъ. Боже, какъ реветъ иной закоснѣлый неплательщикъ въ такія минуты! 1).

Да, въ этой исковерканной душь подъ всякой скверной таится неугасимая жажда "сущей правды". Но и это движение во имя правды не имъетъ у насъ той чистоты и естественности, какъ на Западъ: оно силошь и рядомъ заключаетъ въ себъ скверную или смъшную примъсь. И это опять есть дъло случая. Всемогущий случай властвуетъ у насъ не только падъ всей жизнью-онъ распоряжается и совъстью.

Откуда же эта страшная сила случайности въ человъческой жизни, что дълаетъ нашу общественную жизнь стихійнымъ процессомъ, не зависящимъ отъ личнаго участія его участниковъ? "Психологическая основа

10\*

<sup>1)</sup> Соч., изд. Павленкова, т. І, стр. 517.

безграничной власти случая въ русской жизни. -- отвъчаетъ Успенскій. --безсиліе личности. Личность въ русскомъ человъкъ стерта, подавлена, созиательность рѣшеній за собственный страхъ утрачена ею, способность уважать себя ослаблена въ ней до послёдней степени. Собственная личность тяготить человѣка, ему хочется не чувствовать себя, отдаться чему-нибуль внъщнему, отказаться отъ личной отвътственности и собственной воли". Главную причину этой обсэличенности Успенский видить въ отмѣнѣ крѣпостного права, вдругъ призвавшей къ самостоятельному бытію сотни тысячъ людей, которые до сихъ поръ, благодаря кріпостному праву, не имъли ни возможности, ни силъ, ни умънія распознать въ себъ образъ и подобіе Божіе. Съ крыпостнымъ правомъ была упразднена цълая кръпостная философская система; не умъя жить собственнымъ умомъ и собственной волей, русский человъкъ былъ выбитъ изъ колен напоромъ новыхъ идей и отношений; онъ потерялъ почву подъ ногами, потерялъ сознание законности и цѣли своего существования. Отсюда внутренній надломъ и безчисленныя формы "заболъванія личности русскаго человъка". Ихъ-то съ такимъ пристальнымъ вниманиемъ, съ такой душевной болью изучаеть Успенский.

По своему душевному складу онъ съ особенной чуткостью относнася къ темъ формамъ заболеванія личности, въ основе которыхъ лежитъ работа совъсти. И вотъ, внимательно изучая проявленія совъсти у русскаго человъка, онъ приходить къ нсожиданному на первый взглядъ выводу, что совъстливость у русскаго человъка чаще всего стоитъ въ тъснъйшей связи съ подавленностью личности. Высочайшее напряженіе правственныхъ силъ уживается съ внутренней дряблостью, съ неспособностью осуществлять требованія самой простой, человъческипонятной правды въ людскихъ отношеніяхъ. Успенскій тщательно выслѣживаеть тоть сложный психологическій узель, гдѣ обезличенность русскаго человѣка вдругъ, въ силу какихъ-то невѣдомыхъ и кажущихся поэтому случайными историческихъ сцъпленій, встръчается и тъсно срастается съ проповѣдью самопожертвованія и одушевленнаго служенія широкимъ общественнымъ задачамъ. Онъ показываетъ, какъ растерянность русскаго человъка, выражающаяся въ тайномъ или явномъ стремленіи уб'єжать отъ себя, неодолимо влечеть его къ грандіознымъ идеалистическимъ замысламъ, требующимъ для своего осуществленія какъразъ того, чего нътъ въ опустошенномъ русскомъ человъкъ: нравственнаго здоровья личности, гордаго самосознанія, способности самому отвѣчать за себя и дъйствовать на собственный страхъ.

Это болізненное сращеніе крайней совістливости сь омертвініемъ личности типически изображено Успенскимъ въ лиць одного изъ любимыхъ его геросвъ — Тяпушкина. Въ третьей главь очерковъ "Волейневолей" Тяпушкинъ разсказываетъ о тіхъ "подлинныхъ условіяхъ русской жизни", которыя исторгли изъ его сознанія самую мысль о какихъ-то достоинствахъ и правахъ личности 1). Попранный, нравственно раздавленный и обиходомъ жизни, и школою, онъ глубоко проникся чувствомъ своего ничтожества. А вмість съ презрініемъ къ своей и, слідовательно, къ чужой личности росло ходопское уваженіе предъ безликимъ стихійнымъ началомъ, стоящимъ надъ личностью. Сердце

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соч., т. II, стр. 486 н сл.

было заморено, но въ этомъ маленькомъ звърушечьемъ сердцъ съ малыхъ лътъ лежало зерно жалостливой тоски не о своемъ, а о какомъто чужомъ горъ, о неисходныхъ страданияхъ какого-то безформеннаго "мы", "они". На эту-то почву упали съмена новыхъ илей, нахлынувшихъ тотчасъ послѣ крымской войны. Когда юноша Тяпушкинъ бросился на книгу, онъ, быстро дойдя до послъдней страницы, увидълъ, что эта страница говорить какъ разъ то, къ чему неотразимо приводили его до сихъ поръ школа и жизнь: убавляй себя для общаго блага, для умаленія общаго зла. "Чего же мив было убавлять себя, когда меня сов выло?" спрашиваеть онъ. И это общее горе послъдняя страница выяснила ему безъ всякихъ частностей, въ видъ цифръ и таблицъ вмѣсто людей. Но эти цифры были ему понятнъе, жгли его мозгъ сильнъе, чъмъ подлинные стоны. Онъ самъ никогда не смълъ относиться къ себѣ, къ своему горю по-человѣчески; онъ даже понятія не имълъ о своемъ правъ стонать, жаловаться, требовать облегченія; какъ же онъ могъ глубоко чувствовать мелочное горе другихъ? Но эта боль, спрессованная въ маленькую цифру, въ которой не видно никакихъ отдъльныхъ человъческихъ образовъ и страданій, была ему понятна; потрясая его умъ, она развивала въ немъ тотъ зародышъ жалости, который уже быль въ немъ, и обязывала его сосредоточить вниманіе только на этихъ общихъ всечеловъческихъ бъдахъ. Такимъ образомъ умаленіе личности, бывшее въ теченіе долгихъ в'вковъ исторической необходимостью для русскаго человъка, становится теперь нравственной обязанностью. "То, что называется у насъ всечеловъчествомъ и готовностью самопожертвованія. - говорить Успенскій, - вовсе не личное наше достоинство, а дъло, исторически для насъ обязательное, и не подвигь, которымъ можно хвалиться, а величайшее облегчение отъ тяжкой для насъ необходимости быть просто человѣчными и самоуважающими".

Г. Волжскій хорошо выясняеть, какъ ненадежда и зыбка эта почва, какъ невозможно для внутренно-обезсиленнаго человъка самопожертвованіе, представляющее собою не умаленіе личности, какъ обыкновенно думаютъ, а высшее ся самоутвержденіе. Новая мораль не срастается въ Тяпушкинъ съ живымъ содержаніемъ его душевной жизни: она лишь механически сцёпляется съ нимъ, устремляясь поверхъ личности **въ н**ъкоторой отвлеченной величинъ — обществу, народу и пр. Отсюда ея безличный, часто враждебный живой личности характерь; при стольновение съ пепосредственной жизнью она мгновенно испаряется. Доброволець, пришедшій сложить свою голову за угнотаемыхъ братушекъ, не учветь стать въ самыя простыя человвческія отношенія съ живыми, "конкретными" сербами; Тяпушкинъ, готовый по первому требованію "народа" пропасть за него, попавъ въ деревню и видя этотъ коллективный "народъ" разминеннымъ на фигуры мужиковъ, бабъ, ребять, не только не получаеть возбуждающаго къ жертвъ стимула, но остываеть до холоднъйшей тоски. Въ результатъ —сплошная душевная мука; самоотверженное служсніе безличному общему благу не приносить ни мальйшаго душевнаго успокоенія. Личное и общественное дъло оказываются безнадсжно разобщенными. Общественное двло лишено и крв. пости, и непринужденности, потому что за нимъ не стоитъ оживляющій его личный интересъ; оно-само по себъ, и потому оно тяжко и не даетъ внутренной гармоніи. А личное -- тоже само по себь, оно оторвано

оть широкаго общественнаго дѣла, и потому оно—"маленькое, звѣрушечье". Нѣтъ въ русскомъ человѣкѣ здороваго эгоизма, но зато въ немъ необыкновенно прочно воспитана увѣренность въ необходимости жить не думая о себѣ, покоряясь чему-то чужому, какому-то надъ всѣми одинаково тяготѣющему дѣлу, увѣренность въ томъ, что эта тягота и есть настоящая цѣль жизни. Каждому въ отдѣльности ничего не нужно, лично онъ перенесетъ всякую гадость, и отдохнетъ душою только въ общемъ дѣлѣ.

Не знаю, есть ли подобныя черты въ такихъ, напримѣръ, общественныхъ дѣятеляхъ, какъ Бредло, Парнель. Мнѣ думается, что Парнелю и дома, и для себя, и для семьи, и для Жоржика нужно то самое дѣло, которое онъ дѣлаетъ въ парламентѣ; что парламентское общественное дѣло начинается у него дома, въ немъ самомъ, въ личной потребности дѣлать его, въ личной жизни сердца, требующей такихъ именно ощущеній, какъ тѣ, которыя добываются его дѣломъ. Точно также и Бредло. Человѣка этого каждый годъ избиваются по мадой мѣрѣ два раза въ годъ и рвутъ на немъ не менѣе двухъ сюртуковъ, и онъ все-таки идеть опять туда же, зная, что его будутъ опять колотить до синяковъ и что онъ послѣ этой бойни сляжетъ въ постель, а можетъ и умретъ. И здѣсь я думаю, что общественное дѣло, которое онъ дѣлаетъ, не покидаетъ его дома, и въ семьѣ, и въ обществѣ жены. Ему, его эгонзму, надобно добиться своего, и онъ претъ, не смотря ни на что 1).

Такова душевная драма русскаго интеллигента, вскрытая Успенскимъ. Онъ смотрить на нее, какъ на исторически-обусловленное и преходящее явленіе. Онъ полагаетъ, что извъстное покольше русской интеллигенціи обречено пропасть волей-неволею, что для этого покольнія дорога къ идеалу выпрямленнаго во весь естественный рость человъка, къ гармонів, лежитъ чрезъ собственный душевный разладъ, чрезъ дисгармонію. Самый этотъ крестъ Усиснскимъ не возбодится въ идеаль; хотя болѣзнь русскаго интеллигента есть "заболѣваніе сердца сущею правдою", но это все-таки — заболъвание. Идеалъ Успенскаго не муки, хотя бы и совъсти, а здоровье и сила, красота свободной человъческой личности. Въ этомъ отношении г. Волжский справедливо сближаеть его съ Ницше. Но между обоими есть и важное различіе, на которое также указываеть г. Волжскій: Ницше жаждеть гарионін личности во что бы то ни стало, для него безразлично, будеть ли эта гармонія моральной; идеаль Успенскаго, напротивъ, — именно гармонія человѣчности. "Ницше, прославляя творческую мощь стихійнаго процесса жизни, вырабатывающаго высшій типъ... довърнется природъ безъ всякихъ ограниченій, безусловно принимая всс, что бы она ни дала... Успенскій довъряется зворчеству природы, естественной гармовіи, только въ убъжденіи, что эта гармонія будеть непремѣнно, по самой природъ своей, гармонісй моральной и человъчной". Правда, кое-гдѣ у него можно замѣтить проблески почтенія или зависти къ гармоніи вообще, къ первобытной мужицкой гармонія или къ прочности западно-европейской жизни, вообще--къчужой смълости жить на свъть; иногда, измученный созерцаніемъ всеобщей дисгармовія, онъ жаждеть посмотрѣть "что-нибудь настоящее", будь то хотя бы подлинное шарлатанство, какой-нябудь старинный становой, върный своему призванію

') Соч., т. II, стр. 513-514.

бросаться и обирать. Но онъ самъ называетъ это сконфуженностью ребенка, которому не подарили такихъ же фольговыхъ часовъ, какіе получилъ его пріятель; эта сконфуженность появляется у него только въ минуты особенной усталости, истинный же его идеалъ—та высшая гармонія, къ которой нѣтъ иного пути, какъ чрезъ внутренній распадъ, не первое, а третье звено гегелевской тріады.

Такъ глубокій художественный анализъ временнаго явленія—душевной драмы русскаго интеллигента въ по-реформенную эпоху—зиждется у Успенскаго на общечеловъческой морально-философской основъ. Главная цънность этюда г. Волжскаго и заключается на нашъ взглядъ въ томъ, что онъ выяснилъ непреходящіе элементы творчества Глъба Успенскаго.

М. Гершензонъ.

### Библіографія.

#### В. А. Мякотинъ. Изъ исторіи крестьянства въ первой половинѣ XIX вѣка. Спб. 1908. Отдѣльный оттискъ изъ ЖЖ 6 к 7 журнала "Русское Богатство".

Изсябдованіе г. Мякотина подъ вышеприведеннымъ заголовкомъ представляеть собой весьма цённый вкладъ въ нашу литературу по исторіи русскаго крестьянства. Ценность этого изследованія повышается благодаря двумь обстоятельствамъ. 5 апръля 1897 года исполнилось стольтіе со дня появленія при император'я Павл'я I закона "Учрежденіе объ императорской фамиліи", опредълившаго собой моменть образованія уд'ядьныхъ имъній и организаціи въ нихъ крестьян-скаго самоуправленія. По установившемуся у насъ за послѣднее время доброму обычаю наши учрежденія, празднуя свои столѣтніе юбилеи, вспоминають свое прошлое въ историческихъ очеркахъ, предоставленныхъ въ болѣе или менѣе широкое пользование читающей публики. Работа г. Мякотина есть не что вное какъ отголосокъ столътняго юбился главнаго управленія удбловъ; она цбликомъ написана по неизданнымъ документамъ, хранящимся въ архивъ этого учрежденія и предоставленнымъ въ распоряженіе г. Мякотина. Эти документы весьма важны въ научномъ отношения и впервые пускають въ ученый обороть рядъ совершенно свѣжихъ данныхъ. Это-*первое* обстоятельство. Что касается *второю* обстоятельства, то оно стоить въ связи съ чрезвычайно распространеннымъ мизніемъ, что "въ ближайшее передъ реформой 1861 года время у многихъ разрядовъ крестьянъ уже существовало общественное самоуправление, которое по-служило образцомъ для составителей положений о крестьянахъ; особенно часто указывается въ этомъ отношени на самоуправление бывшихъ государственныхъ и бывшихъ удёльныхъ крестьянъ" (см. стр. 276 по 2-му изданию сборника "Мел-кая земская единица". Спб. 1903). И. М. Страховский совершенно справедливо позволяеть себѣ сомнѣваться "въ возможности принятія редакціонными комиссіями общественнаго управленія бывшихъ государственныхъ крестьянъ за образецъ, достойный подражанія; комиссіи, дъйствительно, постоянно имъли въ виду этоть образець при своихъ работахъ, но только въ качестве антитезы того, что нужно было сдълать; бюрократический строй учреждений государственныхъ крестьянъ былъ категорически осужденъ редакціонными комиссіями". Превосходный матеріаль, который мы читаемь въ изследованіи г. Мякотина, даеть руководящую нить для окончательнаго осужденія указанной выше легенды и въ

отношения бывшихъ удѣльныхъ крестьянъ. Изслѣдование г. Мякотина распадается на двѣ части: первая посвящена характеристикѣ крестьянскаго самоуправления въ удѣльныхъ имѣнияхъ, вторая обзору личныхъ и имущественныхъ правъ удѣльныхъ крестьянъ.

"Учрежденіе" 5 апрѣля 1797 года устанавливало въ удѣльныхъ имѣніяхъ крестьянское самоуправленіе въ видѣ исключительно выборныхъ властей приказнаго и сельскаго управленія, дѣйствовавшихъ подъ двойнымъ контролемъ— нзбиравшихъ пхъ крестьянскихъ "міровъ" и высшей удѣльной администраціи. По документамъ архива главнаго управленія удѣловъ авторъ слѣдытъ за тѣмъ, насколько практива иза соблюсти самостоятельность крестьянскаго "міра", своеобразно мелькнувшую въ законѣ. Любопытно, что нарушеніе самостоятельности крестьянскаго міра было обусловлено прежде всего безграмотностью населенія

Digitized by Google

Департаменть удёловъ началь рядь нарушеній темъ, что допустиль въ составъ мірскихъ властей лицъ постороннихъ, ничъмъ не связанныхъ съ крестьянскими обществами: должность приказнаго писаря должна была замещаться выборными изъ самихъ удъльныхъ крестьянъ, среди которыхъ часто не оказывалось грамот-ныхъ людей, способныхъ къ отправлению этой должности. Указъ 20 октября 1798 года пробилъ здъсь первую брешь, вслъдъ за которой появились вскоръ новые элементы для стесненія или частью подавленія самостоятельности міра. Положеніе департамента уділовъ 15 мая 1808 года было результатомъ недовізрія къ крестьянскому самоуправлению со стороны центральной администрация... Самоуправление стало въ сущности мисомъ... Авторъ утверждаетъ, что "черты соб-ственно самоуправления въ значительной мъръ затерялись въ новомъ порядкъ, дълавшемъ приказныхъ старшинъ похожими более на чиновниковъ, нежели на выборныхъ властей; приказный писарь, назначаемый управляющимъ, поставленный внь всякой зависимости отъ крестьянскаго общества и приказныхъ старшинъ, окончательно обратился въ чиновника; голова, выбиравшійся на безсрочное время изъ кандидатовъ, указанныхъ управляющимъ, и по его же указаніямъ утверждавшійся департаментомъ, часто могъ не быть двйствительнымъ избранникомъ общества; то же самое можно сказать о засъдателяхъ, опять-таки едва ли не въ большей мърв получавшихъ свои полномочія отъ управляющаго удъльной конторой, чемъ отъ крестьянскаго міра". На этой почве быстрой и решительной бюрократизаціи учрежденій удільныхъ крестьянъ, по словамъ г. Мякотина, "цариль грубый произволь должностныхь лиць". Свое утверждение авторь иллюстрируетъ цілой группой выразительныхъ примъровъ, относящихся къ 20-ымъ годамъ прошлаго въка. Образцы злоупотреблений блещуть столько же ихъ варварствоиъ, сколько продолжительностью: цвлыми годами нельзя было найти никакой управы на удвльныхъ чиновниковъ, и волненія удвльныхъ крестьянъ въ разныхъ местностяхъ окрасили собой столь печальное положение вещей. Къ концу 50-хъ годовъ управленіе разстроилось, нужны были рёшительныя мёры для прекращенія непорядковъ, и "сознание недостатковъ начало становиться все сильнъе и сильнъе на высшихъ ступеняхъ администрации". Если въ законъ возобладала точка зрънія на удільныя вотчины, какъ на частное владівніе, то въ хозяйственной практикъ департамента постоянно проглядывалъ крупный помъщикъ, которому всего важнъе было извлечь изъ подвластнаго ему населенія возможно болье матеріальныхъ выгодъ. Денартаментъ страшно стъсняетъ выходъ удвльныхъ крестьянъ изъ ихъ состоянія; онъ ведеть упорную борьбу противъ стремленія крестьянъ къ свободному передвижению, прибъгая ради отстаивания своихъ хозяйственныхъ интересовъ къ все болве суровымъ репрессаліямъ, равнымъ образомъ противъ семейныхъ раздъдовъ въ крестьянской средь. Послъ многихъ примъровъ, почерпнутыхъ изъ архивныхъ матеріадовъ, г. Мякотинъ утверждаетъ, что "удвльное управленіе прилагало немалыя усилія къ задержанію процесса дробленія кре-стьянскихъ семействъ, но нельзя сказать, чтобы эти усилія ув'внчивались поднымъ успѣхомъ, хотя они и не оставались, конечно, вполнѣ безрезультатными". "Основною причиною направленія заботь удільной алминистрація въ данную сторону быль, по словамь нашего автора, взглядь на семейные разделы, какъ на явленіе, приносящее вредъ хозяйству крестьянъ или, точнѣе говоря, пожвщичьимъ интересамъ удъда". Вообще хозяйственная точка зрънія удъда создавала рядъ ограниченій въ личныхъ правахъ удъльныхъ крестьянъ... Нанболъе дюбопытныль намь представляется нижеследующий факть, тонко выхваченный г. Мякотинымъ изъ груды изученнаго имъ архивнаго матеріала. Въ нѣкоторыхъ мъстностяхъ во владънии удъльныхъ крестьянъ находились земли, по отношению къ которымъ ихъ право собственности было обосновано совершенно особымъ и болье прочнымъ образомъ, какъ напр., жалованными грамотами царя Алексвя. Переходъ и такихъ земель департаментъ удвловъ ухитрился ственить. 16 октября 1809 года департаментъ увъдомилъ вологодскую удъльную контору по поводу одного такого частнаго случая, что "ежели и впредь крестьяне самовольно таковыя земли изъ круга своего семейства перепродавать или инымъ образомъ передавать кому постороннему булуть и чрезь то заводить напрасныя ссоры и тяжбы, то объявить имъ, что навсегда оныя земли будуть отобраны въ распоряжение денартамента уделовъ". Г. Мякотийъ энергично замечаетъ по этому поволу следующее: "Такимъ образомъ однимъ распоряженіемъ департамента была уничтожена сила царскихъ грамотъ на земяю, фактъ, который находилъ себъ объяснение въ общихъ условіяхъ положенія удівльныхъ крестьянъ, но который тімъ не меніе долженъ обратить на себя вниманіе историка русскаго гражданскаго права".

Работа г. Мякотина въ пъломъ написана съ присушей ему строго научной объективностью и вполнъ доступна для широкаго круга читателей. Въ ней нельзя усмотръть признаковъ какой-либо тенденціозности. Какъ писатель, г. Мякотанъ отличается удивительнымъ сочетаніемъ двухъ особенностей: умъньемъ выбрать тему широкаго общественнаго захвата и вмъстъ съ тъмъ обработать ее съ одимпійскимъ спокойствіемъ, благороднымъ безпристрастіемъ и горячимъ къ ней интересомъ, заражающимъ читателя. Г. Мякотинъ очень ръзко отмъчаетъ въ своемъ изсябдовании помъщнчий инстинктъ департамента удбловъ и подвиги его бюрократическихъ дъльцовъ, но онъ не позволяетъ себъ оставлять въ тъни тоть факть, что удъльные крестьяне въ общемъ находились въ болъе выгодномъ положении, нежели помъщичьи, "Вообще же,-пишеть г. Мякотинъ,-хотя личныя отношенія удъльныхъ крестьянъ подчинялись регламентаціи, исходившей изъ началь частнаго помъщичьяго права, и крестьянскія права подвергались при этомъ не малымъ стъсненіямъ и ограниченіямъ, все же размъръ этихъ ограниченій во теоріи никогда не доходиль до уровня того безправія, въ которомъ находились по закону и на практикъ крестьяне помъщичьи". Мы съ искреннимъ удовольствіемъ привътствуемъ настоящій трудъ г. Мякотина, усердно рекомендуя его вниманію читающей публики.

#### В. Сторожевъ.

#### Ив. Страховский. Крестьянския права и учреждения. СПБ. Безъ года.

Княжка г. Страховскаго составилась изъ статей, печатавшихся въ "Въстнякъ Права" и "Правъ" за 1900 – 1903 гг., и имъетъ цълью дать обзоръ какъ своеобразнаго устройства крестьянскихъ учрежденій, обособляющаго крестьянское сословіе отъ всего остального населенія въ отнопеніи порядка и пріемовъ управденія (1–181), такъ и особенностей гражданскаго состоянія крестьянь, состоящихъ изъ обломковъ и пережитковъ разныхъ эпохъ и установленій и опутывающихъ крестьянское населеніе сътью стѣсненій и ограниченій, дѣлающихъ почти невозможнымъ его дальнѣйшее духовное и экономическое развитіе (181–256). Авторъ чуждается предвзятыхъ идей, если только не считать за таковую предвзятость самоограниченія себя авторомъ новѣйшей исторіей учрежденій и сознательнаго итнорированія имъ историческихъ корней ихъ 1), тогда какъ только таковые и придаютъ имъ жизненность и устойчивость, примѣромъ чему можетъ снужить Англія и Франція. Затѣмъ, относясь совершенно объективно къ крестьянскимъ правамъ и учрежденіямъ, авторъ подвергаетъ ихъ доическому аналязу и такимъ путемъ кладетъ начало (по его сдовамъ) разсѣнванію мистическаго тумана, окутывающаго нынѣ крестьянскія учрежденія, и намѣчаетъ желательныя черты крестьянской реформы.

Такимъ образомъ, книга прежде всего говорить о существующемъ и понынъ у насъ прикръплении крестьянъ къ землъ, въ результатъ какового получается ограничение крестьянъ въ правахъ семейной самостоятельности, передвижения и избрания рода жизни (181—216). На стр. 216 - 230 говорится о заботливомъ изоляровании нашимъ законодательствомъ и еще болъе нашей административной практикой крестьянъ какъ въ культурномъ отношении, такъ и въ порядкъ управдения и суда, съ "выкачиваниемъ" и "въдавдиваниемъ" изъ деревни всего лучшаго и болъе культурнаго и съ публично и частно правовыми ограничениями для оставшейся въ деревнъ нскультурной, забитой и слабосильной крестьянской массы (228—229). Въ первой же части книги авторъ рисуетъ намъ картину безпорядочваго состояния современныхъ нашихъ крестьянскихъ учреждений съ ихъ мертвенностью, канцелярщиной, рутиной и смъшениемъ хозяйственныхъ и публичноравовыхъ функци на общемъ фонт административной опеки и юрядическаго безправия крестьянъ <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Такъ напр., авторъ считаетъ волость искусственнымъ (17) и случайнымъ продуктомъ работъ редакціонныхъ комиссій, тогда какъ на дълѣ корни ся заложены въ самой глуби нашей исторіи, а потому, какъ бы ни было безобразво и печально современное состояніе волости (54), не такъ-то легко се похерить, какъ это думаетъ г. Страховскій (80 и 176). Все, что ту ъ можно и должно сдѣлать, это реформаровать се на началахъ истиннаго самоуправленія.

<sup>2)</sup> Любопытны на стр. 163—168 указанія на переходъ у насъ иден эмансипаців. 1861 г. черезъ идсю оппортунизма 1874 г. въ идею вотчиннаго попечительства въ 1989 г.

Необходимыми реформами авторъ считаетъ прежде всего отмѣну сословноподатной приписки крестьянъ (231—236), сравненіе ихъ въ податномъ (236—238), личномъ и имущественномъ (244) отношепіяхъ съ другими классами населенія и затѣмъ отказъ отъ теоріи надѣльнаго фонда (238—240) и оть крѣпостной идеологія мужика (241—243). Относительно же реформы крестьянскихъ учрежденій авторъ во главу угла кладетъ "государствениую" (по его терминологіи) идею (175—177) въ смыслѣ перестройки этихъ учрежденій въ строй союзовъ, обслуживающихъ мѣстныя общественныя потребности и интересы на общихъ началахъ отличія хозяйственныхъ интересовъ отъ публично-правовыхъ, всесословности, самодѣятельности, самоуправленія и подзаконности. А земельная община по автору должна получить бытіе, какъ институть гражданскаго права 1).

Спеціалистовъ книга г. Страховскаго врядъ ли удовлетворитъ въ виду слабости ея исторической, а отчасти и теоретической части, а также по отсутствію указавній въ ней на иноземный опытъ, который во многихъ отношеніяхъ помогъ бы намъ разобраться и въ нашихъ дѣлахъ (Сѣверная Америка, Австралія, Ирдандія, Индія и т. д.). Да и въ фактическомъ русскомъ матеріалѣ книги спеціалисты врядъ ли найдутъ для себя что-либо новое. Це отвѣчастъ и заголовокъ книги ея содержанію. Вѣрнѣе се было бы назвать: "Крестьянское безправіе и нестроеніе".

Но, какъ знакомящая большую публику съ современнымъ положеніемъ нашего крестьянскаго дъла въ сжатой и общедоступной формъ, безъ существенныхъ пробъловъ и въ падлежащемъ освъщении, книжка г. Страховскаго очень цънна в своевременна, особенно въ виду педавно предпринятыхъ работъ по пересмотру узаконеній о крестьянахъ. И такъ некстати разыгравшаяся война только лишній разъ подчеркнула необходимость для Россіи благотворной созидательной работы и даже въ большемъ масштабъ, чъмъ она была у насъ задумана, такъ какъ сила арміи находится въ тъснъйшей связи со степенью развитія, пониманія и силы гражданскаго долга во всемъ населеніи, а также со степенью свободы критики, общественнаго контроля и признанія и защиты правъ личности въ государствъ 2) (leна и Седанъ). А потому и будемъ надъяться, что эта война, несмотря на всю ея серьезность, сще пока плохо сознаваемую у насъ, не поведетъ къ новой отсрочкъ въ ръшеніи крестьянскаго вопроса, какъ это у насъ не разъ бывало. Слишкомъ это острый и наболъвшій вопросъ. Сертьй Шимаковъ.

#### В. М. Устиновъ. Идея національнаго государства. Харьковъ, 1903.

XIX в. принято считать вѣкомъ зарожденія, развитія и вырожденія національной идеи (3), а между тѣмъ эта идея и до сихъ поръ не достаточно философски обоснована и научно разработана (7), несмотря на работы по ней такихъ яицъ, какъ Градовскій, Вл. Соловьевъ, Чичеринъ, Каутскій, Робертсъ и т. д. Послѣдней цѣлью и задался привать-доцентъ Харьковскаго университета г. Устиновъ. Но пока въ маленькой лежащей предъ нами брошюркѣ, стоящей въ связи съ дѣятельностью Харьковскаго Юридическаго Общества, онъ даетъ лишь основныя идеи своего будущаго труда, предоставляя будущему ихъ дальнѣйшую разработку и обоснованіе. Къ такому предварительному эскизу нельзя, понятно, предъявлять особенно строгія требованія, но все же не можемъ не сдѣлать нѣсколько замѣчаній. Такъ, прежде всего г. Устиновъ не задается вопросомъ, что именно помѣшало ученымъ разработать и обосновать національную идею, а между тѣмъ въ его же книжкѣ находится на это отвѣтъ. Напр., на стр. 11 и 15 указывается, какъ народы, пришедшіе къ самосознанію, въ началѣ XIX вѣка щодъ знаменемъ національной идеи опрокинули и похоронная династическое государство, а въ концѣ его подъ тѣмъ же знаменемъ виднмъ буржуазныя вожделѣнія и пристрастія, вражду и угнетенія. Значитъ, главное дѣло въ соціальноисторическихъ условіяхъ, къ которымъ національная ндея служитъ аншь случай-

<sup>1)</sup> Спорны разсужденія автора объ озругѣ и поселкѣ (246—247) и объ освобожденія сельских, учрежденій отъ административно-полицейскихъ функцій (245). Не выдерживаютъ критики и нападки его на прежцій мировой судъ (251), хотя, съ другой стороны, авторъ безусловно правъ относительно необходимости для судей юридической полготовки и знанія мѣстныхъ особенностей (особенно на окраниахъ, добавимъ мы).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Особенно же подчеркнула война необходимость земства для Сибири и Приморской области.

нымъ и не необходимымъ (Швейцарія, Византія, Евреи) обостряющимъ ихъ въ ту или другую сторону придаткомъ, а не въ національной идев. Поэтому ученые и занялись прежде всего разработкой главныхъ соціально-историческихъ условій, обращая вниманіе на національную идею лишь постольку, поскольку она вліяла на основныя условія. Да и само населеніе (по крайней мъръ въ его лучшихъ и наиболъе сознательныхъ элементахъ) поняло наконецъ, что совпа-деніе національной идеи сь идеями свободы и прогресса въ началъ XIX в. было случайнымъ и преходящимъ. Поэтому все развивающаяся личность стремится теперь не къ національнымъ противоположностямъ, а къ общечеловъческой солидарности во имя общихъ соціальныхъ идеаловъ въ противоположность отвле-ченному космополнтизму XVIII в., какъ на это справедливо указываетъ г. Установъ на 26 стр. Можно бы поспорить съ г. Устиновымъ и о содержании національной идеи, и объ отношении ся къ государству. Зато вполнѣ правильны замъчанія г. Устинова о вліяніи на зарожденіе и развятіе національной идеи въ XIX в. наполеоновскихъ войнъ и революціоннаго начала, а также экономическихъ факторовъ, коллективной психологіи и развитія наукъ и техники. Ценны, хотя и не новы, указанія его и на все растущую культурно-правовую солидарность челов'вчества, благодаря главнымъ образомъ все объединяющимся условіямъ жизни разныхъ народовъ (17), а отчасти и заимствованіямъ, причемъ однако напрасно обоимъ этимъ факторамъ г. Устиновъ придаетъ одинаковое значеніе. На стр. же 18 онъ правильно указываеть на отсутствіе единыхъ обще-національныхъ интересовъ, а на стр. 20 на вырожденіе національнаго чувства, при государственной поддержкв, въ національный эгонзмъ и шовинизмъ, приводящіе на практикъ къ политикъ гнета и преслъдованія другихъ народностей (12), а въ литературѣ-къ оправданію недостатковъ и предразсудковъ народа и даже къ поклоненію виъ. Правильно г. Устиновъ на стр. 24 на примърѣ Германія демонстрируеть, какъ стоящіе въ тьсной связи между собой націонализиъ в милитаризмъ понижають культурный уровень народа и препятствують дальныйшему прогрессу его.

Въ общемъ мы признаемъ, что, хотя бы и въ качествѣ придатка къ болѣе важнымъ соціально-историческимъ условіямъ, все же не мѣшало бы получше изучить и обосновать національную идею, чего и ждемъ отъ г. Устинова, брошюра котораго показываетъ, что такая работа ему вполнѣ по силамъ.

С. Ш.

#### П. Коганъ. Очерки по исторіи западно-европейскихъ литературъ. M. 1903. Цізна 1 р. 50 коп.

Необходимость введенія курса исторіи западно-европейскихъ литературь въ программу нашей средней школы съ годами становится все болъе очевидною. Въ самомъ дълъ, нельзя признать нормальнымъ такое положение вещей, при которомъ учащиеся, оканчивая курсъ гимназии, рискуютъ остаться безъ скольконибудь опредвленнаго представления объ умственной жизни и художественномъ творчестве главнейшихъ европейскихъ народовъ. Помимо чего другого, даже изученіе новъйшей русской словесности очень затрудняется отсутствіемъ настоящаго знакомства учениковъ или ученицъ съ тъми теченіями, школами и лите-ратурными оттёнками, которые, создаваясь на Западъ, вліяли затъмъ на нашихъ писателей. Преподавателямь русской словесности естественно приходится поэтому сообщать мимоходомъ учащимся самыя необходимыя свъдвнія по ино-страннымъ литературамъ, безъ чего нельзя понять ни русскаго "псевдо-классицизма", ни септиментальной школы, ни байронизма Пушкина и Лермонтова. За послѣднее время кое гдѣ, напр., въ нѣкоторыхъ женскихъ учебныхъ заведеніяхъ, сдъланы были попытки ввести правильное преподавание исторіи всеобщей литературы. Нужно надъяться, что въ ближайшемъ будущемъ этотъ важный предметъ займетъ подобающее ему мъсто въ ряду обязательныхъ предметовъ гимназическаго курса. Тогда явится особенно настоятельная потребность въ хорошемъ учебникъ по исторіи западно европейскихъ литературъ; жежду тъмъ, до самаго послъдняго времени у насъ совершенно не существовало подобныхъ книгъ. Объ одной изъ попытокъ – дать пособіе и руководство твяъ, кто желаеть изучить творчество иностранныхъ писателей, отъ среднихъ въковъ до новаго времени, -- намъ хотблось бы сказать здъсь нъсколько словъ.

Педагогомъ, желающимъ дать учащимся, въ сравнительно сжатой формъ,

понятіе объ отличительномъ характеръ и главныхъ теченіяхъ западно-европейскихъ дитературъ, можетъ быть избранъ одинъ изъ трехъ различныхъ методовъ. Можно втеченіе учебнаго года коснуться вкратц'я довольно большого количества писателей п произведений, поневоль не останавливаясь на нихъ особенно долго, стремясь только сообщить учащимся какъ можно больше необходимыхъ для каж-даго образованнаго человъка данныхъ. Можно, съ другой стороны, пройти обстоятельно жизнь и творчество всего несколькихъ, наиболее крупныхъ, міровыхъ писателей, - Данта, Шекспира, Корнеля, Расина, Шиллера, Гете, Байрона, - не касаясь другихъ литературныхъ деятелей. Наконецъ, есть еще третій способъ: воздерживаясь отъ такого детальнаго, всесторонняго разбора творчества немногочисленныхъ, сравнительно, писателей, дать учащимся свъдънія относительно общаго хода развитія иностранныхъ литературъ, останавливаясь, однако, только на тъхъ авторахъ и произведеніяхъ, которые могуть быть признаны типичными и характерными для извъстной эпохи, выражающими ся духъ. Подобнаго метода, который имъетъ многое за себя, придерживается г. Коганъ въ своихъ "Очеркахъ". Вопросъ только въ томъ, что именно счесть типичнымъ и характернымъ!... На этоть счеть могуть быть различныя мизнія; несомизнио, что иногда, очень трудно и рисковано бываеть выбрать какое-нибудь одно произведение и судить на основания его о цълой эпохъ или отдъльномъ писатель. Укажемъ, для примъра, на то, что г. Коганъ считаетъ возможнымъ дать общую характеристику еслого шекспировскихъ комедій на основаніи "Двѣнадцатой ночи", а изъ пьесъ Корнеля онъ выбираетъ для образца одну "Родогуну", хотя у французскаго драматурга. XVII вѣка безусловно есть вещи болѣе выдающіяся и яркія.

Въ иныхъ случаяхъ автора можно упрекнуть въ чрезмърной краткости и сжатости изложенія, въ пропускі нікоторыхъ фактовъ и деталей, которые должны быть упомянуты даже въ сокращенномъ, эпизодическомъ курсѣ исторіи западно-европейскихъ литературъ. При разборѣ провансальской поэзіи слъдовало изсколько точние опредилить отличительный характерь и историческое значеніе "сирвенть", указавь при этомъ на хронологическую послѣдовательность отдѣльныхъ видовъ провансальской лирики, а въ характеристикѣ фабльо и "швенковъ" (шванковъ?) хотелось бы встретить указание на ту роль, какую въ нихъ играли странствующіе сюжеты, хотя бы перазрывно соединившіеся, съ теченіемъ времени, съ характерными чертами народнаго и буржуазнаго быта и усвоившіе м'єстный колорить. Въ главь о Рабло и другихъ д'вятеляхъ эпохи Возрожденія во Франціи, Германіи и другихъ странахъ личность автора "Паптагрюэля" поставлена какъ то особнякомъ, появляется нѣсколько неожиданно, такъ какъ мы ничего не узнаемъ о писателяхъ и произведенияхъ, косвенно подготовившихъ его творчество, бывшихъ его непосредственными предшественни-ками и единомышленниками. Точно также разбору произведеній Шекспира, несомнённо, долженъ былъ быть предпославъ хотя бы самый краткій очеркъ дъятельности его предпественниковъ: Лилли, Марло, Грина и др., что яснёе опредёлило бы его мъсто въ исторіи англійской драмы. Можно было, пожалуй, совствив не касаться въ подобномъ курст "Миеа о Бэконт", но, разъ коснувшись, едва ли удобно было ограничиться краткимъ указаніемъ на то, что "поклонники великаго наслъдія, оставленнаго Шекспиромъ, договорились до того, что стали отрицать самое его существование и приписали творения Шскспира его знамени-тому современнику-Бэкону" (стр. 107). Въ разборъ "Гамлста" и вызванныхъ знаменитою трагедіей критическихъ толкованій мы находимъ между прочимъ слъдующее мъсто: "Цълые періоды національныхъ настроеній опредъялись словоит намлетизма. "Гамлеть—это Германія", сказаль одинь нёмецкій писатель" (стр. 151—152). Эту оригинальную мысль Фрейлиграта неподготовленный читатель, конечно, не пойметь безъ соотвѣтствующихъ комментаріевъ... Чтобы покончить съ Шекспиромъ, укажемъ на то, что, при всемъ стремленіи къ сжатости и передачъ только наиболъе существеннаго, недьзя было пропускать такихъ произве-деній, какъ "Виндзорскія проказницы" съ одной стороны, и "Макбеть" — съ другой. Скорће можно было не приводить, напр., старой дегенды о браконьер-ствћ Шекспира въ лѣсахъ сэра Томаса Люси! Слишкомъ краткою и поэтому не дающею вполнъ точнаго представленія является характеристика "Потеряннаго Рая" Мильтона (10—12 строкъ). То же слъдуеть сказать и о твхъ немно-гихъ строкахъ, которыя посвящены въ книгъ такой интересной, боевой, захватывающей пьесь, какъ "Сидъ" Корнеля, о которой авторъ говоритъ только слъдующее: "Въ 1636 году на сценъ была поставлена его трагедія Сидъ. Пьеса имъла большой успъхъ, но, благодаря отступлению поэта отъ многихъ установленныхъ правилъ, академія осудила ес, и огорченный поэтъ на нѣсколько лѣтъ исчезъ изъ Парижа" (стр. 187). Замѣтимъ мимоходомъ, что историческое значеніе французской академіи совсѣмъ не обрисовано въ книгѣ. Характеризуя нѣмецкую литературу XVII вѣка, какъ періодъ упадка и застоя, авторъ дѣлаетъ исключеніе только для романа "Simplicissimus" и не упоминаетъ о такомъ, во всякомъ случаѣ, любопытномъ писателѣ, какъ драматургъ Грифіусъ Въ главѣ, посвященной Шиллеру, страннымъ образомъ пропущенъ при передачѣ его біографіи такой важный впизодъ, какъ его бѣгство изъ Штутгарта,—а характерпстикѣ второй части гетевскаго "Фауста" отведено меньше страницы, тогда какъ первая часть разобрана на семи-восьми страницахъ.

Что касается оценокъ значения отдельныхъ писателей и произведений, то по большей части съ ними можно согласиться, тъмъ болъе, что онъ основаны на трудахъ спеціалистовъ по исторіи западно-европейскихъ литературъ и прочно установденныхъ ими данныхъ. Отдельные взгляды и приговоры могутъ, однако, вызвать возраженія. Нельзя признать, напримъръ, вполнъ точнымъ н справедливыиъ выражение "аскетическое, мрачное средневъковье"; намъ хорошо извъстно тецерь, что средніе въка отнюдь не были, какъ представлялось въ XVIII стольтін, цолосою сплошного мрака, отрышения отъ жизни, борьбы съ природою; достаточно вспомнить ть же фабльо, веселые фарсы, сатярическое "Путешествіе Карла Великаго". Итальянскихъ гуманистовъ авторъ называетъ въ одномъ случав "истинными аристократами мысли и эстетическаго чувства"; едва ли почетное название аристократово мысли можеть подойти ко всёмь представителямъ итальянскаго Ренессанса, даже изъ числа наиболее талантливыхъ; самъ авторъ отмечаетъ немного ниже "отрицательныя стороны гуманизма: необыкновенное развитие самолюбія и гордости среди гуманистовъ, ихъ продажность" (стр. 74-75). Нельзя вполнъ согласиться съ мнъніемъ автора, что "многія изъ комедій Шекспира имъютъ важное общечеловъческое значение", или что въ "Королъ Лиръ затронуть между прочных доть вопрось, который мы въ настоящее время называеть соціальнымъ". Характеристика Корнеля ("въ погонъ за героизмомъ Корнель забываеть объ естественности", "вићето живыхъ лицъ передъ нами-олицетворенія различныхъ идей или страстей, сухіе трактаты о добродътели и порокъ" и т. п.) все еще нъсколько отзывается застарълымъ предубъжденіемъ противъ французской классической трагедіи, которое у насъ держится съ давнихъ поръ, между тъмъ какъ оно уже должно было бы, казалось, смъннться болъе терпиымъ и безпристрастнымъ отношениемъ къ пьесамъ, которыя въ разное время увлекаля и вдохновляли целый народъ. Г. Коганъ излагаетъ довольно подробно анализъ Родогуны, принадлежащий Лессингу, основывая отчасти на его оцёнкъ свои отрицательные приговоры. При всемъ уважения къ Лессингу, едва ли можно теперь, посла столькихъ изсладований, посвященныхъ французскимъ драматур-гамъ XVII въка, повторять безъ оговорокъ, и какъ бы прививать учащимся въ средней школь, его отзывы о представителяхъ такъ назыв. "псевдоклассицизма"! Въ дальнъйшихъ главахъ отмътимъ, между прочимъ, нъсколько странное и ръзкое сопоставление Вольтера, какъ придворнаго или собестваника монарховъ съ "шутомъ, которому многое позволялось и прощалось". Можно было бы сдълать, съ чисто педагогической точки зрвнія, нікоторыя возраженія и противъ плана, какого мъстами придерживается авторъ, и противъ распредъленія матеріала. какое мы находимъ у него; такъ, онъ говоритъ о предшественникахъ Данта, какъ автора "Божественной Комедін", посль разбора самой поэмы; отъ анализа двятельности Вольтера и Руссо онъ переходить къ характеристикъ англійской литературы, оказавшей такое сильное вліяніе на двятелей просвътительнаго ввка во Франція, вслъдствіе чего о ней слъдовало сказать раньше.

Высказывая подобныя замѣчанія, мы отнюдь не хотимъ отрицать значенія книги г. Когана, которую можно привѣтствовать, какъ едва ли не первую попытку дать учащимся. а также тѣмъ, кто стремится къ самообразованію, руководство и пособіе для ознакомленія съ западно-европейскими литературами. Второе изданіе этой книги, многія главы которой и теперь разработаны вполнѣ удовлетворительно (характеристики Лессинга, Новалиса, Байрона и др.), можеть стать настольною книгою для всѣхъ, кто хочеть изучить иностранныя литературы, такъ какъ авторъ,—что производить очень отрадное, симпатичное впечатлѣніе,—обѣщаеть въ своемъ предисловія принять къ свѣдѣнію мнѣнія спеціалистовъ и педагоговъ и переработать, если понадобится, даже цѣлые отдѣлы своей книги, сообразно указаніямъ критики.

Юрій Веселовскій.



#### 3. А. Рагозина. Краткая всемірная истор'я. Вып. І. Древнъйшіе народы, съ 100 рис. и 1 карт. 139 стр. Ц. 60 коп. Вып. II. Древнъйшій Египеть, съ 100 рис. и 1 карт. 126 стр. Ц. 60 кол. Спб. Изд. Маркса.

Небольшія, изящно изданныя книжки г-жи Рагозиной представляють первые два выпуска "Краткой всемірной исторіи". Множество рисунковь, четкій шрифть, прекрасная бумага-все это не оставляеть желать ничего лучшаго и съ перваго взгляда привлекаетъ читателя. Въ предисловіи авторъ говорить, что исторія слишкомъ загромождена подробностями, датами, именами, совершенно не нужными для массы, для но-спеціалиста. "Стоить же знать все то, что приближаеть къ намъ прошлое, живить его... Мы живемъ для того, чтобы продолжатъ работу, начатую тысячи лёть назадь, а чтобы дёлать это разумно, необходимо знать, что именно мы призваны продолжать..." (Пред., стр. 10.) Мы не беремь на себя смълости судить о выполнения такой серьезной задачи по первымъ двумъ выпускамъ "Всемірной Исторін" г жи Рагозиной, посвященнымъ древнъйшимъ народамъ. Но невольно бросается въ глаза, что слишкомъ много существенныхъ сторонъ совершенно не затронуто въ очеркахъ. Едва ли I глава "До-историческія вре-мена" дастъ полную и цёльную картину быта каменнаго и бронзоваго вёка. Въ главѣ II — "Заступъ и ломъ" живо и интересно разсказано объ историческихъ раскопкахъ, о несокрушимой энергіи людей, трудившихся надъ открытіемъ и изучениемъ памятниковъ культурной работы человъчества. Но это скоръе архе-ологические, чъмъ исторические очерки. Съ III главы начинается систематическое изложение истории Месопотамии, шумиро-аккадьянъ, семитовъ, во II выпуск<del>в</del> Египта (древняго и средняго царства, кончая владычествомъ Гиксовъ). Очень подробно разработана религія, письмо, искусство древнихъ народовъ, отчасти ихъ политическій строй, но совершенно игнорированъ строй соціально-экономическій. Тщетно стачи бы вы искать упоминанія даже о томъ, что египтяне занимались земледъліемъ, что такъ тесно связано съ самой природой "дара Нила". Ничего нътъ и о египетскихъ сословіяхъ... Неужели г-жа Рагозина считаеть все это несущественнымъ и ненужнымъ для не-спеціалиста? Нельзя не пожалѣть о такой односторонности, а между тѣмъ, вопрежи предисловію, какая масса ненужныхъ именъ: кьеккеплиддинги, менхиры, кромлехи, зикку-раты и т. п. Книга предназначается для дѣтей 10-14 л. возраста, но сама г-жа Рагозина признаеть "условіями хорошей дітской книги, чтобы взрослые могли прочесть ее безъ скуки". Очерки г-жи Рагозиной прочтутся не безъ инте-реса, и не-спеціалисть найдеть въ нихъ не мало полезнаго; но они значительно выиграли бы при большей систематичности и разносторонности, твиъ более что г-жа Рагозина умъетъ хорошо и живо разсказывать дегкимъ и доступнымъ языкомъ. Цена книги очень невысока, особенно имъя въ виду прекрасные, тщательно выполненные рисунки, снимки съ развалинъ, памятниковъ старины и предметовъ, находящихся въ разныхъ музеяхъ.

О. Рудченко.

#### Списокъ книгъ, поступившихъ въ редакцію "Научнаго Слова".

Уставъ-образецъ для трудовыхъ артелей. Третье изданіе. Выработанный Н. Кабардинымъ. Ц. 20 к.

Отчеть о діятельности Педагогическаго общества, состоящаго при Императорскомъ Московскомъ университетѣ, за 1902–1903 годы. М. 1904. Вопросы воспитанія и обученія. Труды Педагогическаго общества, состоя-

щаго при Императорскомъ Московскомъ университетъ, П. М. 1904 г. Изд. Д. И. Тихомирова.

Проф. Э. Бергианъ. Первая хирургическая помощь. Перев. д-ра О. Лурье подъ редакціей проф. К. Сапѣжко. Кіевъ. 1904. Ц. 50 к.

Вл. А. Поповъ. Милосердный Орелъ (крымская легенда) и другія легенды и сказки для детскаго чтенія. Съ 8-ью рис. худ. А. А. Кучеренко. Изданіе. Д. П. Ефимова.

В. Ө. Боцяновскій. В. В. Вересаевъ. Критико - біографическій этюдъ. Съ портретомъ и факсимиле В. Вересаева. Изд. Т-ва "Литература и Наука". Спб. 1904. Ц. 40 к.

Евг. Ляцкій. Иванъ Александровичъ Гончаровъ. Критическіе очерки. Съ портретомъ - фототипіей и факсимиде И. А. Гончарова. Изд. Т-ва "Литература н Наука". Спб. 1904. Ц. 2 р.

В. Язвицкій. Бользнь духа. Драма въ 5-ти дъйствіяхъ. Изд. В. С. Мартюкова. Казань. 1904 г. Ц. 60 к.

М. Н. Поповъ. Краткій очеркъ исторіи развитія основной химической проблемы. М. 1904., стр. 70.

Н. И. Тимковскій. Тьма. Драма въ 4-хъ действіяхъ. — Дело жизни. Сцены въ 5-ти действіяхъ. Изд. магазина "Книжное Дело". 1904 Ц. 1 р. П. П. Викторовъ. Ученіе о дичности и настроеніяхъ. Выпускъ второй. Изд.

магазина "Книжное Дёло". 1904. Ц. 1 р. 20 к. С. А. Котляревский. Ламеннэ и новъйший католицизмъ. М. 1904. Стр. IX, 627.

Ц. 3 руб. Ш. Черняева. Когда и какъ стала Волга русскою рѣкой. Историч. Комиссія Учебн. Отд. Общ. Распр. Технич. Знаній. М. 1904. Стр. 72. Ц. 20 к. Рочия Коменія въ 3-хъ явйствіяхъ изъ народнаго быта.

А. Энгельменеръ. "Волкъ". Комедія въ 3-хъ дъйствіяхъ изъ народнаго быта. Рязань. 1904.

А. Энгельнейеръ. Ходера. Театральная шутка въ 1-мъ дъйствін (изъ народнаго быта). Рязань. 1903.

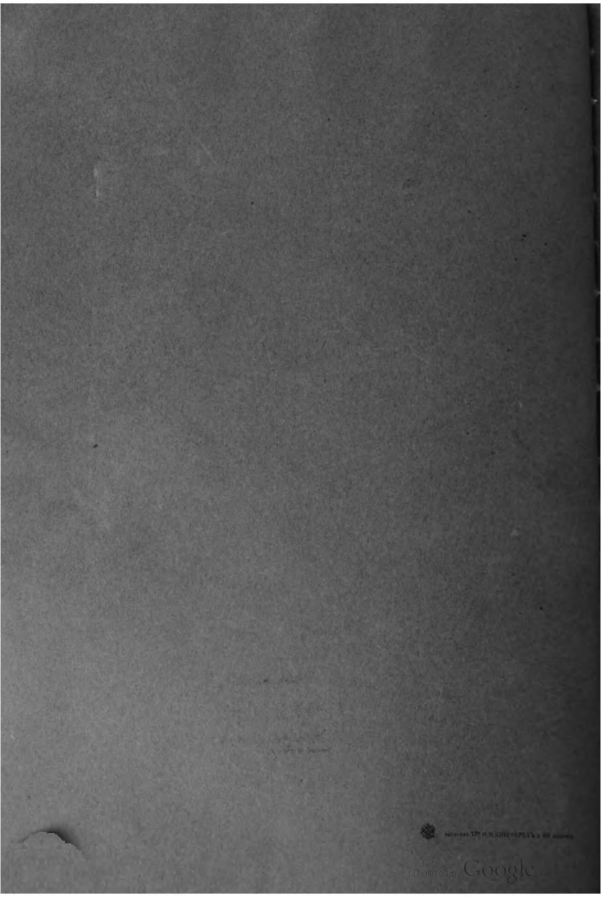
Генринъ Ибсенъ. Полное собраніе сочиненій. Перев. съ датскаго А. и П. Ганзенъ. Томъ шестой. Изданіе С. Скирмунта. Москва.

Издатель прив.-доц. Г. К. Рахмановъ.

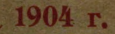
Релакторъ проф. Н. А. Ушовъ.









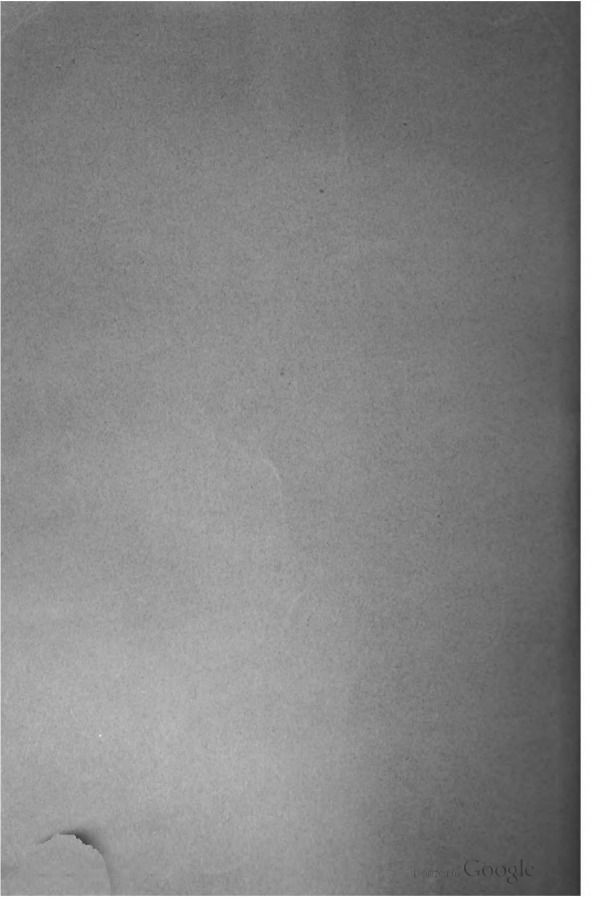


# Научное Слово.



LIBRARY FEB 2 3 1966 UNIVERSITY OF CALIFORNIA ARRKELEY

Москва.



Книга V.

\_ 1904 г.

# Научное Слово.

# Москва.



Дозволено цензурою. Москва, 25 апрёля 1904 г.

٠

x

•

.





# СОДЕРЖАНІЕ.

|                                                                                                      | carp. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| І. ЭТЮДЫ О ПРИРОДЪ ЧЕЛОВЪКА. (Окончаніе). Проф. И. И.                                                |       |
| Мечникова                                                                                            | 5     |
| II. МЕТОДЪ ЧИСТЫХЪ КУЛЬТУРЪ И ЕГО НАУЧНОЕ ЗНАЧЕНІЕ.                                                  |       |
| ( <i>Съ 7 рисунками</i> ). Привдоц. А. П. Артари                                                     | 19    |
| III. СОВРЕМЕННЫЯ ТЕЧЕНІЯ ВЪ ФИЗІОЛОГІИ. Проф. А. Ф. Са-                                              |       |
| Мойлова                                                                                              | 42    |
| IV. ОЧЕРКИ ИЗЪ ИСТОРІИ СРЕДНЕВВКОВАГО ОБЩЕСТВА И ГО-                                                 |       |
| СУДАРСТВА. (Продолжение). Проф. Д. М. Петрушевскаго .                                                | 58    |
| <b>V. ОЧЕРКИ ПО СРАВНИТЕЛЬНОИ ИСТОРІИ ЛИТЕРАТУРЫ.</b> (Про-                                          |       |
| должение). Проф. М. М. Покровскаго                                                                   | 73    |
| VI. БЫТЪ И НРАВЫ РУССКАГО ДВОРЯНСТВА ВЪ ПЕРВОЙ ПО-                                                   |       |
| ЛОВИНЪ XVIII ВЪКА. Прявдоц. М. М. Богословскаго                                                      | 83    |
| VII. ХРОНИКА НАУКИ, ИСКУССТВА И ЛИТЕРАТУРЫ ("Памяти проф.                                            |       |
| Е. Е. Вагнера". Л. А. Чугаева. — "Астрономическія извѣстія".                                         |       |
| К. Д. Покровскиго, Новости иностранной литературы и журна-                                           |       |
| листики". Ю. А. Веселовскаго. "Итоги художественныхъ выста-<br>вокъ за 1903—4 годъ". Н. И. Ромьнова) | 104   |
|                                                                                                      |       |
| VIII. ЛИТЕРАТУРНОЕ ОБОЗРЪНІЕ. М. О. Гершензона                                                       | 136   |
| IX. БИБЛЮГРАФІЯ. (Изданія исторической комиссіи учебнаго отдёла                                      |       |
| О. Р. Т. З." М. Н. Коваленскаго. В. М. Гессенъ: "Вопросы мъ-                                         |       |
| стнаго управленія". С. А. Шуманова.—Виндельбандь: "Прелюдін".                                        | 146   |
| Ю. И. Айхенвальда). •                                                                                | 140   |
| х. извлечения изъ протоколовъ ученыхъ обществъ,                                                      | 154   |
| . Состоящихъ при московскомъ университетъ                                                            | 104   |

Digitized by Google

• • • •

• •

•

....

. .....

## Этюды о природѣ человѣка <sup>1</sup>).

#### ГЛАВА XII.

#### Общій обзоръ и выводы<sup>2</sup>).

Дистармоніи человѣческой природы составляють главный источникь нашихь бёдствій.—Научныя данныя о происхожденія и предназначенія человѣка.—Цѣль человѣческаго существованія.—Трудности, на которыя наталкивается наука при изученія втой задачи.

Что такое прогрессь?—Затрудненіе подвести весь родъ дюдской подъ формулу прогресса и правственности. — Инстинктъ жизни и естественной смерти. — Примъненіе въ практической жизни принциповъ, изкоженныхъ въ этой книгъ.

Человѣкъ, происшедшій отъ какой-нибудь человѣкообразной обезьяны, унаслѣдовалъ организацію, приспособленную къ условіямъ жизни совершенно инымъ, чѣмъ тѣ, въ которыхъ ему приходится жить. Одаренный несравненно болѣе развитымъ мозгомъ, чѣмъ его животные предки, человѣкъ открылъ новый путь въ эволюціи высшихъ существъ. Такое быстрое измѣненіе природы привело къ цѣлому ряду органическихъ дисгармоній, которыя тѣмъ сильнѣе давали себя чувствовать, что люди стали умнѣе и чувствительнѣе. Отсюда—цѣлая вереница несчастій, которыя бѣдное человѣчество старалось устранить всѣми доступными ему средствами.

Дисгармоніи въ половой функціи привели къ употребленію часто весьма странныхъ мѣръ съ цѣлью уменьшить это зло. Но величайшій разладъ человѣческой природы заключается въ патологической старости и въ невозможности дожить до инстинкта естественной смерти.

Сознавая безсиліе человѣчества возстановить столь желанную гармонію, многіе примирились съ пассивнымъ фатализмомъ и стали

<sup>1) &</sup>quot;Научное Слово" 1904 г., IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Печатается съ сокращеніями и иёкоторыми отступленіями отъ подлиннаго текста автора. *Ред.* 

даже думать, что жизнь человѣческая есть родъ ироніи судьбы и составляеть ложный шагъ въ развитіи живыхъ существъ. Точная наука, развиваясь медленно, но въ опредѣленномъ направленіи, попыталась наконецъ взять дѣло въ свои руки. Подвигаясь постепенно и прогрессируя отъ простого къ сложному и отъ частнаго къ общему, она установила рядъ истинъ, которыя стали общепринятыми.

Несчастное человѣчество ставило наукѣ вопросъ за вопросомъ и теряло терпѣніе передъ медленностью научныхъ успѣховъ. Оно провозглашало суетными и мало интересными тѣ задачи, которыя наукѣ удавалось разрѣшать. Временами оно предпочитало даже вернуться назадъ и обманывать себя прекрасными иллюзіями, которыя предлагали ему нѣкоторыя философскія системы.

Но наука, увѣренная въ руководствующихъ ею методахъ, спокойно продолжала свое дѣло. Мало-по-малу она сочла себя въ правѣ отвѣтить на нѣкоторые поставленные ей вопросы.

Откуда происходимъ мы? постоянно спрашивали ее.

Наука отвѣчала, что человѣкъ есть родъ обезьяньяго урода, одареннаго большимъ умомъ и способнаго пойти очень данеко. Мозгъ его выполняетъ весьма сложныя и совершенныя отправленія, значительно высшія, чѣмъ у его животныхъ предковъ.

Куда идемъ мы? Вотъ вопросъ, всего болѣе занимающій человѣчество, такъ какъ ему менѣе важно энать свое происхожденіе, чѣмъ свое предназначеніе. Есть ли смерть полное уничтоженіе, или же она—только начало новой, безконечной жизни? Если не это послѣднее ждетъ насъ, то какъ примириться съ неизбѣжностью смерти?

Такъ какъ смерть представляется намъ полнымъ уничтоженіемъ, то ея неизбѣжность становится невыносимой, вслѣдствіе условій, при которыхъ она настигаетъ насъ. Она является въ то время, когда человѣкъ не закончилъ своего физіологическаго развитія и когда онъ вполнѣ обладаетъ жизненнымъ инстинктомъ.

Съ тѣхъ поръ, какъ человѣкъ поднялся нѣсколько выше своихъ непосредственныхъ, обыденныхъ интересовъ, онъ началъ спрашивать себя, имѣетъ ли жизнь человѣческая опредѣленную цѣль и какова она? Не находя ея большею частью, онъ дошелъ до того, что сталъ утверждать, будто существованіе его — простая случайность и что не слѣдуетъ даже искать его цѣли.

Въ виду этого онъ приходилъ къ угнетающимъ и пессимистическимъ заключеніямъ. Человѣчество очутилось въ положеніи отрока, который, до появленія полового чувства, спрашивалъ бы себя, какова цѣль его половыхъ органовъ? Такъ какъ они, въ своей половой функція, ни къ чему не служать ему, то онъ легко могъ бы заключить, что они безполезны и даже нелівны.

Вслёдствіе дисгармоній своей природы, человёкъ не слёдуеть нормальному развитію. Первая часть его жизни проходить еще безъ особыхъ отвлоненій; но послё зрёлаго возраста развитіе наше болёе или менёе извращается и кончается преждевременной и патологической старостью и слишкомъ ранней и неестественной смертью.

Не должна ли бы скорће всего цёль человѣческаго существованія заключаться въ завершеніи полнаго физіологическаго цикла жизни съ нормальной старостью, приводящей къ потерѣ жизненнаго инстинкта и къ появленію инстинкта естественной смерти?

Въ пессимистическомъ лагерѣ часто о смерти шла рѣчь какъ о настоящей цѣли человѣческаго существованія. Такъ, Шопенчауэрз <sup>1</sup>) говоритъ: «По истинѣ, на смерть сяѣдуетъ смотрѣть какъ на настоящую цѣль жизни; въ минуту ея появленія рѣшается все раньше подготовленное и воспринятое въ теченіи всей жизни».

Та же мысль выражена въ слъдующихъ стихахъ Боделера<sup>2</sup>):

C'est la mort, qui console, hélas! et qui fait vivre; C'est le but de la vie et c'est le seul espoir Qui, comme un élixir, nous monte et nous enivre Et nous donne le coeur de marcher jusqu' au soir.

На нормальный конець, наступающій послё развитія инстинкта смерти, дёйствительно, можно смотрёть какъ на конечную цёль чоловёческаго существованія. Но прежде чёмъ дойти до этого, надо пережить цёлую нормальную жизнь, — жизнь, которая также должна быть удовлетворенной. Познаніе настоящей цёли существованія значительно облегчаеть эту задачу, указывая намъ на поведеніе, котораго надо держаться въ теченіе всей жизни.

Въ первой главѣ читателю представленъ былъ общій обзоръ мнѣній относительно этого вопроса. Съ первыхъ же попытокъ раціональнаго обоснованія нравственности старались найти основу эту въ человѣческой природѣ, передъ которой многіе преклонялись. Ученія, основывавшія правила поведенія на другихъ началахъ, считали, напротивъ, природу человѣческую въ корнѣ извращенной. Наука открыла намъ, что человѣкъ, происходя отъ животнаго,

2) Fleurs du mal. La mort des pauvres. 1883, p. 340.

"Смерть утёшаеть—увы! и заставляеть жить; Опа—имае жизки и единственная надежда, Которая, какъ эликсиръ, насъ бодрить и опьяняеть И даеть сиёлость идти до вечера".

<sup>1)</sup> Die Welt als Wille und Vorstellung. t. II, crp. 730.

имъетъ въ своей природъ какъ хорошія, такъ и дурныя свойства и что именно послёднія дълаютъ существованіе наше столь несчастнымъ. Но природа людская измъняема и можетъ быть передълана на пользу человъчества.

Нравственность, слёдовательно, должна основываться не на извращенной человёческой природё, какова она теперь, но на идеальной, т.-е. такой, какой должна она стать въ будущемъ. Прежде всего слёдуеть попытаться возстановить правильную эволюцію человёческой жизни, т.-е. превратить дисгармонію ся въ гармонію (Opmoбiosz). Такъ какъ одна наука способна рёшить подобную задачу, то человёчество обязано давать ей возможность выполнить ее. Между тёмъ, даже въ очень передовыхъ странахъ наука далека оть такого идеала. Она на каждомъ шагу наталкивается на многочисленныя препятствія, значительно замедляющія ся успёхи.

Наука не пользуется въ современномъ обществъ заслуженнымъ ею уваженіемъ и ее недостаточно преподають юношамъ, которыхъ заставляють терять время на изученіе классическихъ языковъ, большей частью совершенно ненужное.

Улучшение человѣческой природы прежде всего требуеть глубокаго знанія ея. Какъ возможны попытки измѣнить наличную, въ высшей степени патологическую старость въ физіологическую и нормальную, если намъ недостаточно извёстенъ ея внутренній механизмъ? А между тёмъ, благодаря глубоко укорененнымъ предразсудкамъ, очень трудно добыть органы умершихъ стариковъ. Вскрытія окружены часто непреодолимыми препятствіями. Во Франція обязательныя правила «не допускають вскрытій ранье 24 часовъ послё смерти». Кроме того, они могуть быть сдёланы только, если тело не вытребовано «родственниками въ восходящей и нисходящей прямой линіи или супругами, братьями, сестрами, племянниками». Помимо родныхъ-еще существують общества взаниопомощи, которыя также могуть вытребовать трупъ и воспрепятствовать вскрытію его. Когда же послѣднее разрѣшено, то оно «должно служить исключительно для установленія научныхъ фактовъ и никогда не должно идти далве этого и переходить въ изувѣчиваніе, путемъ удаленія органовъ или приготовленія анатомическихъ препаратовъ, каковъ бы ни былъ интересъ, представляемый этими органами или препаратами» (циркуляръ директора Assistance publique, 20 янв. 1900 г.). — При этомъ понятны затрудненія, на которыя наталкиваешься, желая изучить старческую дегенерацію человѣка и стараясь найти средства помѣшать ей, особенно серумами, которые могуть быть добыты только впрыскиваніемъ эмульсіи изъ человѣческихъ органовъ.

На затрудненія наталкиваешься даже при добываніи старыхъ животныхъ. Предпочитаютъ лучше безъ всякой нужды держать ихъ до смерти и затёмъ хоронить ихъ трупы, чёмъ посвятить ихъ научному изслёдованію, которое можетъ быть столь полезнымъ для человёчества.

Коль скоро мы пришли къ тому выводу, что мистическія и метафизическія системы не могуть разрѣшить задачь человѣческаго счастья и смерти и что одна точная наука способна выполнить это, то оказывается необходимымъ устранять препятствія, мѣшающія ея успѣхамъ. Исправленіе дисгармоній человѣческой природы помощью научныхъ методовъ представляется возможнымъ, такъ какъ въ былыя времена старость человѣческая была физіологичнѣе и смерть естественнѣе.

Подобно тому какъ изученіе человѣческой природы позволяеть опредѣлить истинную цѣль нашего существованія, такъ точно разъясняеть оно и значеніе истинной культуры и истиннаго прогресса.

Изъ предыдущихъ главъ мы видёли, что философы указывають на движение человѣчества къ культурѣ и къ прогрессу. Но что подразумѣвають они подъ этими двумя словами? Старались, сколь возможно ясно, опредблить ихъ, и первый изъ современныхъ философовъ, Гербертз Спенсерз<sup>1</sup>), посвятилъ этому спещальный трудъ. Онъ разобралъ явленія, которыя считаеть прогрессивными, сначала въ неорганическомъ мірь, затьмъ въ мірь живыхъ существъ и наконецъ-въ родѣ человѣческомъ. Онъ считаетъ прогрессивными измѣненіями только тѣ, «которыя непосредствено или косвенно клонятся къ увеличенію общаго блага; и только въ виду этого и надо считать ихъ прогрессивными». Чтобы опредѣлить явленія, составляющія прогрессь, Гербертз Опенсерз считаеть необходимымъ параллельно прослёдить ихъ какъ во внёчеловёческомъ такъ и въ человѣческомъ мірѣ. Всюду, по его мнѣнію, прогрессъ характеризуется превращениемъ однородныхъ явлений въ болѣе сложныя; происходить постоянное обособленіе, будь это въ мірѣ планеть, въ эмбріональномъ развитіи, или въ животныхъ и человѣческихъ обществахъ. Но обособление это не исчерпываетъ всего прогресса: въ него входить въ значительной степени превращение неопредъленнаго состоянія въ гораздо болье опредъленное. Гербертъ Спенсерз отожествляеть прогрессь съ эволюціей, которая, по его мнѣнію, «есть интеграція вещества, сопровождаемая разсѣяніемъ движенія; въ то же время матерія изъ однородной, неопредёленной

<sup>1)</sup> Прогрессъ, его законы и причины. Этюды т. І.

и несвязной переходить въ разнородную, опредъленную, связную; при этомъ сдержанное движение претериъваетъ сходное превращение»<sup>1</sup>). Формула эта хочетъ обнять слишкомъ много явлений, что дълаетъ ее недостаточно опредъленной, особенно въ приложении къ человъческимъ явлениямъ. Обособление не составляетъ само по себъ всего прогресса. Приходится спросить себя, гдъ предълъ его и какъ должно оно измъняться въ каждомъ данномъ случаъ.

Примѣненіе этой теоріи эволюція и прогресса заставляеть Герберта Спенсера<sup>3</sup>), въ его сочиненія объ основахъ нравственности, опредѣлить послѣднюю какъ стремленіе къ жизни, сколь возможно полной и продолжительной. Какъ видно изъ его доводовъ, онъ отожествляетъ полноту со сложностью. Цивилизація является осуществленіемъ прогресса, сравнительно съ первобытной жизнью. «Цивилизованный человѣкъ питается правильнѣе, соотвѣтственно появленію и степени аппетита; пища его значительно выше качественно; она не загрязнена; гораздо разнообразнѣе и лучше приготовлена». Такое же обособленіе замѣчается въ одеждѣ, въ жилищахъ и т. д. По Герберту Спенсеру, весь этотъ прогрессъ долженъ служитъ истинному благу, т.-е. полнотѣ и продолжительности человѣческой жизни.

Однако легко убѣдиться въ томъ, что такое понятіе о прогрессѣ не точно; то же относится и къ епредѣленію цѣли существованія. Если столь рѣзкое усложненіе жизненныхъ условій цивилизованныхъ народовъ дѣйствительно есть лучшее средство къ достиженію счастія, то нѣтъ надобности останавливаться на этомъ пути. Наоборотъ, если, какъ я думаю, настоящій прогрессъ заключается въ устраненіи дисгармоній человѣческой природы и въ установленіи физіологической старости съ послѣдующей естественной смертью, то условія его сразу измѣняются и опредѣляются.

Слишкомъ большая сложность жизни современныхъ цивилизованныхъ народовъ для Герберта Спенсера является признакомъ прогресса; по моему же, это невърно. Спенсеръ говорить о пищъ, ея разнообразии и изготовлении. Несомнънно, что сложность ея вредна съ точки зрънія физіологической старости и что болъе простая пища менъе цивилизованныхъ народовъ полезнъе. Намъ незачъмъ излагать здъсь кулинарную гигіену; достаточно сказать, что большинство утонченныхъ блюдъ, употребляемыхъ въ богатыхъ домахъ, гостиницахъ и ресторанахъ, очень неблагопріятно раздражають органы пищеваренія и выдъленія. Съ этой точки зрънія, истин-

<sup>1) &</sup>quot;Основныя Начала".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Основы правственности. 1880 г.

ный прогрессь заключается въ устраненіи современной кухни и въ возвратё къ простой ёдё нашихъ предковъ. Одно изъ условій, позволившихъ евреямъ библейскаго періода обладать болёе здоровой и продолжительной жизнью, чёмъ цивилизованные народы, это, конечно — большая простота ихъ пищи. Истинная гигіена не согласна съ утонченнымъ кулинарнымъ искусствомъ; точно также не одо-

бряеть она слишкомъ большую дифференцировку въ современныхъ одеждахъ и жилищахъ. Итакъ, прогрессъ заключается въ упрощени многихъ сторонъ жизни цивилизованныхъ народовъ.

Роскошь, сдѣлавшая людямъ такъ много зла, вполнѣ входитъ въ формулу перехода «отъ неопредѣленной однородности къ опредѣленной разнородности». Основой этой роскоши служитъ не общій законъ мірового развитія, а гораздо скорѣе воззрѣніе на жизнь, совершенно иное, чѣмъ то, которое считаетъ цѣлью существованія—возстановленіе нормальнаго цикла человѣческой жизни.

Очень можеть быть, что одинъ изъ древнъйшихъ источниковъ міровоззрёнія, приведшаго къ такой роскоши. находится еще въ книгъ Экклезіаста. Придя къ тому заключенію, что «гдъ изобиліе знанія, тамъ изобиліе горя» и «познавъ изъ всего сотвореннаго Богомъ, что человѣкъ не можетъ узнать причины всего совершающагося подъ солнцемъ, и что если онъ ищеть узнать ее, онъ не найдеть ся, и что если мудрець даже и говорить, что знасть се, все же онъ не разыщеть ея», Соломонз проповедуеть следующия правила поведенія: «Иди же и вшь хлёбь твой съ радостью, и весело пей вино свое, потому что Богу пріятны діла твон. Да будуть одежды твои всегда бѣлыя и голова твоя благовонна. Наслаждайся всёми днями твоей суетной жизни съ любимой женщиной, данной теб' подъ солнцемъ на всё дни твоей суетности; потому что таковъ удёлъ твой въ жизни, должный тебе за работу, которую ты творишь подъ солнцемъ. Дълай по мъръ силъ своихъ все, что можешь дёлать; потому что въ могилё, куда ты направляешься, нътъ ни дълъ, ни ръчей, ни знанія, ни мудрости».

Мудрость эта поучаеть, что надо сколь возможно болѣе наслаждаться жизнью, такъ какъ человѣкъ неспособенъ разрѣшить задачи о цѣли существованія. Ученіе это сдѣлалось руководящимъ и привело къ жизненной организаціи, которая все прогрессировала по этому эпикурейскому пути.

Но какъ только смыслъ и цёль жизни становятся опредёленнёе, истинное благо не можеть болёе заключаться въ роскоши, противной усовершенствованію нормальнаго цикла человёческой жизни. Виёсто того, чтобы злоупотреблять всёми наслажденіями, молодые люди, уб'яжденные, что это повело бы къ печальнымъ, патологическимъ послёдствіямъ старости и смерти, будутъ, наоборотъ, подготовлять себё физіологическую старость и естественную смерть. Учебные годы будутъ, конечно, гораздо продолжительнёе. Уже и въ наше время они длятся значительно дольше, чёмъ это было нѣсколько десятковъ лётъ назадъ. Чёмъ болёе будетъ увеличиваться масса знанія, тёмъ больше времени надо будетъ для ея изученія. Но подготовительный періодъ этотъ послужитъ прелюдіей зрёлости и идеальной старости.

Отталкивающая картина современной старости относится въ старости, уклонившейся отъ своего настоящаго смысла, полной эгоизма, узости взглядовъ, негодности и влости. Физіологическая старость будущаго, конечно, станетъ иной въ этомъ отношении.

Въ животныхъ обществахъ, особенно развитыхъ у нѣкоторыхъ насѣкомыхъ, произошла сильная дифференціація особей. Рядомъ съ особями, способными размножаться, встрѣчаются другія, безплодныя и занятыя воспитаніемъ потомства и выполненіемъ необходимыхъ для общества работъ. Это обособленіе, весьма полезное общинѣ, должно было независимо развиться у различныхъ общественныхъ насѣкомыхъ. Вотъ почему въ муравьиныхъ и въ пчелиныхъ обществахъ работницы—безплодныя самки, у термитовъ же это особи обоихъ половъ съ атрофированными половыми органами. Въ людскомъ родѣ эволюція происходитъ въ иномъ направленіи. Она не приводитъ къ образованію класса безплодныхъ людей; но такъ какъ жизнь человѣка гораздо длиннѣе жизни насѣкомыхъ, то она подраздѣляется на два періода: первый— плодовитый и второй—безплодный.

Старость, являющаяся при настоящихъ условіяхъ скорѣе ненужной обузой для общины, сдѣлается рабочимъ. полезнымъ обществу періодомъ. Старики, не подверженные болѣе ни потерѣ памяти, ни ослабленію умственныхъ способностей, смогутъ примѣнять свою большую опытность къ наиболѣе сложнымъ и тонкимъ задачамъ общественной жизни.

Молодые люди большею частью очень дурные политики, и въ тѣхъ странахъ, гдѣ они слишкомъ вмѣшиваются въ общественныя дѣла, они большей частью приносятъ много вреда въ силу того, что не обладаютъ еще необходимыми практическими свѣдѣніями. Ихъ непригодность обнаруживается въ рѣзкихъ перемѣнахъ политическихъ мнѣній, по мѣрѣ того какъ они становятся старше и опытнѣе.

Въ будущемъ эти трудныя и сложныя обязанности будутъ поручены старикамъ. Тогда значительно усовершенствуются политика и правосудіе, современные недостатки которыхъ объясняются отсутствіемъ еще прочныхъ основъ. Когда жизнь человѣческая значительно продлится, не поведеть ли это къ слишкомъ густому перенаселенію земли? Уже и теперь жалуются на то, что старики живуть слишкомъ долго и не очищаютъ мѣста молодымъ. Противъ избытка жизни на землѣ будуть легко регулировать рождаемость — съ тѣмъ, чтобы производилось меньшее количество индивидуумовъ. Количество людей можетъ уменьшиться, но ихъ качество и долговѣчность увеличатся.

Когда каждый будеть знать настоящую цѣль человѣческаго существованія и признаеть своимъ идеаломъ осуществленіе нормальнаго развитія жизни, — онъ получить вѣрное руководящее правило для практической жизни. Извѣстно будеть по крайней мѣрѣ, куда идти, — чего нѣть въ настоящее время. Теперь хотять улучшить жизнь, но не знають ни какъ сдѣлать это, ни въ чью пользу. Прежде думали, что любовь къ ближнему идеть прогрессируя и обобщаясь. Семейная любовь распространилась на племя, а затѣмъ на націю. Думали, что нѣть никакого препятствія для распространенія ея на все человѣчество. Идея эта очень развилась въ XVIII вѣкѣ и съ тѣхъ поръ стала общимъ мѣстомъ всѣхъ философскихъ, нравственныхъ и политическихъ системъ.

Но, со времени чрезмърнаго усовершенствованія и распространенія путей сообщенія, когда самыя отдаленныя путешествія стали общедоступными. — туманное понятіе «человѣчества» замѣнилось определеннымъ знакомствомъ съ низшими туземными расами многихъ областей земного шара. Убѣдились, что «человѣчества» въ прежнемъ смыслѣ слова вовсе и не существуетъ, - такъ велика разница между первобытными и цивилизованными народами. И дъйствительно, мы видимъ, что многіе изъ современныхъ теоретиковъ сокращають распространение общественныхъ чувствъ на весь человъческій родь. Въ V-й главь было уже приведено мивніе моралиста Сётерлэнда относительно благодвяній, вытекающихъ изъ присвоенія англо-саксонцами австралійскихъ лёсовъ, принадлежавшихъ туземцамъ. Съ другой стороны, также извѣстна глубокая ненависть между бѣлыми и черными, особенно въ обѣихъ Америкахъ и на Антильскихъ островахъ. Такихъ примъровъ легко можно было бы привести очень много.

Но какъ же выйти изъ этого затрудненія? Гдѣ должна остановиться любовь къ ближнему, если она не можетъ въ одинаковой степени обнять все человѣчество?

Знаменитый нѣмецкій физико-химикъ Оствальдз <sup>1</sup>), въ недавно появившихся лекціяхъ о натуръ-философіи, касается этого вопроса.

<sup>1)</sup> Vorlesungen über Naturphilosophie. Leipzig. 1902.

Онъ называеть хорошими «поступки, облегчающе существоване другихъ людей» (стр. 450). Но къ какимъ «другимъ людямъ» должна примѣняться эта нравственность? Какова величина круга распространенія любви къ ближнему? спрашиваеть себя Остеальдъ. «По общему мнѣнію, —говорить онъ, — кругъ этоть долженъ обнимать семью и націю, что же касается мнѣнія, будто онъ долженъ распространяться на все человѣчество, то большинству это кажется скорѣе теоретическимъ идеаломъ, чѣмъ практически возможнымъ требованіемъ. И дѣйствительно, мы склонны гораздо болѣе ограничивать свою альтруистическую дѣятельность по отношенію къ людямъ низшихъ расъ, чѣмъ къ своимъ соотечественникамъ или товарищамъ по положенію въ общественной жизни» (стр. 453). По этой формулѣ нравственная дѣятельность не должна распространяться далѣе соотечественниковъ. Человѣчество должно быть исключено изъ нея.

Здёсь мы касаемся одной изъ задачъ, относящихся къ принципамъ нормальной жизни. Въ былыя времена главной связью между людьми служилъ религіозный идеалъ. Позднёе послёдній уступилъ мёсто идеалу родины, который, за неимѣніемъ лучшаго, держался до нашихъ дней. Членовъ одного народа соединяетъ общность языка; но успёхи цивилизаціи пошатнули основу этой дифференцировки. Легко допустить большую солидарность между людыми, говорящими на одномъ языкѣ, и не знающими другого, такъ какъ это — единственное средство для нихъ понимать другъ друга. Но знаніе только одного языка не есть послѣднее слово человѣческаго прогресса.

Съ развитіемъ средствъ сообщенія различныя націи все болѣе и болѣе приходять въ соприкосновеніе одна съ другой. Поэтому знаніе иностранныхъ языковъ стало одной изъ первыхъ необходимостей современной жизни. При этихъ условіяхъ національная связь должна ослабѣть такъ же, какъ ослабѣла семейная связь. Враждебность, которая ощущалась къ людямъ, говорящимъ на непонятномъ языкѣ, превратилась, напротивъ, въ солидарность, когда стали ихъ понимать. Итакъ, въ этомъ направленіи, очевидно, наблюдается успѣхъ, и было бы очень важно отыскать какое-нибудь общее начало для обоснованія международной солидарности.

Говорять про общую культурность различныхъ народовъ, не соображая, что выражение это слишкомъ неопредѣленно. Признание же истинной цѣли человѣческаго существования и науки, какъ единственнаго средства къ ея достижению, можетъ служитъ идеаломъ для объединения людей. Вокругъ него они будутъ группироваться, какъ вокругъ религіознаго идеала.

Весьма вѣроятно, что научное изученіе старости и смерти, которое должно будеть составить две новыя отрасли науки --- геронтологію и танатологію, приведеть къ значительнымь измёненіямь въ ходъ послъдняго періода жизни. Все извъстное по этому поводу подтверждаетъ такое предположение. Но можно ли будеть когда-либо дойти до инстинкта естественной смерти? Онъ гнѣздится въ глубинъ человъческой природы въ скрытонъ состояния. Возможно ли будеть разбудить его? Такъ долго не обнаруживаясь. онь, быть можеть, атрофировался? Наука сумбеть разъяснить этоть вопросъ. Для того чтобы передаваться по наслёдству, признаки могуть оставаться въ скрытомъ состоянии и вовсе не должны проявляться у особи, которая ихъ передаеть. Такъ, напр., потеря мъсячныхъ у женщины передается, такъ сказать, потенціальнымъ способомъ. Послё прекращения мёсячныхъ женщина уже не рождаеть, въ огромномъ большинствъ случаевъ. Признаки пчелъ-работницъ не могутъ передаваться по наслёдству этими безплодными насъкомыми. Царица передаеть лишь скрытые зачатки этихъ признаковъ, безъ того чтобы сами они обнаруживались у нея какимълибо образомъ. Такъ, царица никогда не изготовляеть воска и не имветь даже восковыхъ железъ; но она передаетъ своимъ безплоднымъ дётямъ способность производить воскъ и зачатки соотвётствующихъ органовъ. Нѣть поэтому никакого основанія для предположенія, чтобы инстинкть естественной смерти, коль скоро онь заложень вь нашей природь, потерялся оть столь долгаго неупотребления.

Случан инстинкта естественной смерти у человѣка въ настоящее время очень рѣдки. Но благопріятныя условія и нѣкотораго рода воспитаніе инстинкта естественной смерти, по всей вѣроятности, будутъ въ состояніи пробудить и въ достаточной мѣрѣ развить его.

Много работы предстоить людямъ, прежде чѣмъ они достигнутъ этой цѣли. Но характерную черту науки составляеть именно то, что она требуеть сильной дѣятельности, въ то время какъ системы метафизической философіи ограничиваются пассивнымъ фатализмомъ и нѣмымъ смиреніемъ. Даже одна перспектива получить въ болѣе или менѣе отдаленномъ будущемъ научное разрѣшеніе великихъ задачъ, занимающихъ человѣчество, способна дать большое удовлетвореніе.

Когда Толстой, терзаемый невозможностью рёшить эти задачи и преслёдуемый страхомъ смерти, спросилъ себя: не можетъ ли семейная любовь успокоить его душу, онъ тотчасъ увидёлъ, что это—напрасная надежда. Къ чему, спрашивалъ онъ себя, воспитывать дётей, которыя вскорё очутятся въ такомъ же критическомъ состояніи, какъ и ихъ отецъ? «Зачёмъ же имъ жить? Зачёмъ мнё любить ихъ, ростить и блюсти ихъ? Для того же отчаянія, которое во мнѣ, или для тупоумія? Любя ихъ, я не могу скрывать отъ нихъ истины, — всякій шагъ ведетъ ихъ къ познанію этой истины. А истина — смерть». Понятно, что нѣкоторые люди, дойдя до такого пессимистическаго воззрѣнія, воздерживаются отъ произведенія потомства.

Съ точки же зрѣнія, проводимой въ этой книгѣ, положеніе наше кажется гораздо менѣе безвыходнымъ. Одна увѣренность, что человѣческая жизнь не представляеть ни ложнаго шага природы, ни безсмыслицы, отъ которой слѣдовало бы избавиться всевозможными способами, — одна эта увѣренность уже способна успокоить умы мыслящихъ и страдающихъ людей.

Наше поколѣніе не имѣетъ никакихъ шансовъ дожить до физіологической старости и естественной смерти. Но оно найдетъ, однако, истинное утѣшеніе въ надеждѣ, что молодые сдѣлаютъ нѣсколько шаговъ впередъ къ этой цѣли. Оно будетъ думать, что съ каждымъ новымъ поколѣніемъ окончательное рѣшеніе задачи будетъ все ближе и ближе и что когда-нибудь настанетъ день, когда люди достигнутъ истиннаго блага.

Это прогрессивное шествіе требуеть еще многихъ жертвъ; уже и теперь люди науки жертвують своихъ здоровіемъ, а иногда и жизнью, для рѣшенія какой-нибудь важной задачи, какъ, напримѣръ, нѣкоторыхъ медицинскихъ вопросовъ, касающихся лѣченія и спасенія жизни себѣ подобныхъ.

Для достиженія этого надо, чтобы люди были уб'яждены во всемогуществ'я науки и во вредномъ вліяній глубоко укоренившихся предразсудковъ. Придется изм'внить много современныхъ обычаевъ и учрежденій, кажущихся такъ прочно установленными. А покинуть множество распространенныхъ привычекъ, изм'внить весь планъ преподаванія, — это потребуетъ долгихъ и тяжкихъ усилій.

Опредѣленіе цѣли человѣческаго существованія приведеть къ гораздо большей точности въ основахъ нравственности.

Рѣшеніе задачи человѣческой жизни должно неизбѣжно повести къ болѣе точному опредѣленію личной нравственности. Послѣдняя должна имѣть цѣлью не непосредственное удовольствіе, `а завершеніе нормальнаго цикла существованія. Для того чтобы достигнуть этого результата, люди должны будуть гораздо болѣе помогать другъ другу, чѣмъ они дѣлаютъ это теперь. Имъ необходимо будетъ получать гораздо большую степень образованія, чѣмъ та, которой они достигають въ настоящее время. Отъ этого должно значительно выиграть все общественное устройство.

Истинная политика должна будеть обосноваться на новыхъ началахъ. Политика въ настоящее время находится въ томъ положеніи, въ которомъ была медицина въ давнее время. Въ былыя времена каждый могъ лѣчить по-своему, потому что еще не существовало медицинской науки и все было неопредѣленно. Даже и теперь еще у нѣкоторыхъ мало цивилизованныхъ народовъ каждая пожилая женщина имѣетъ право выполнять роль акушерки. То мать принимаетъ при родахъ своей дочери, то (напримѣръ, въ кастѣ Полайэровъ въ Малабарѣ) свекровь. Часто, въ качествѣ акушерки, приглашаютъ просто подругу родильницы <sup>1</sup>). У болѣе культурныхъ народовъ произошла нѣкоторая спеціализація: при родахъ у нихъ служатъ опытныя женщины, настоящія, дипломированныя акушерки. У еще болѣе цивилизованныхъ народовъ акушерки, получившія достаточное образованіе, находятся подъ руководствомъ врачей-акушеровъ, спеціалистовъ по этой части. Это глубокое обособленіе было вызвано успѣхами обстетрики и, съ своей стороны, значительно содѣйствовало имъ.

Современныя условія политики соотвѣтствують былому положенію медицины. Каждая взрослая личность мужского пола считается достаточно подготовленной къ выполненію самыхъ трудныхъ функцій, какъ, напримѣръ, избирателя, присяжнаго и т. д. Единственнымъ оправданіемъ этому служить младенческое состояніе соціальной науки. Когда послѣдняя разовьется, въ ней наступить такая же спеціализація, какъ и въ медицинѣ. Тогда-то пожилые люди, пріобрѣтшіе большую опытность и сохранившіе всѣ свои способности, благодаря ненарушенному физіологаческому состоянію, окажуть будущему человѣчеству величайшія услуги.

По мъръ прогресса въ направленіи къ истинной цёли существованія, люди должны будуть въ значительной мъръ отказаться отъ личной свободы. Но зато они пріобрѣтуть высокую степень солидарности. Чѣмъ точнѣе и опредѣленнѣе становится какое-нибудь знаніе, тѣмъ менѣе мы въ правѣ не считаться съ нимъ. Прежде всякій свободно могъ учить, что китъ есть рыба; но съ тѣхъ поръ, какъ совершенно точно установлено, что животное это—млекопитающее, подобная опибка болѣе непозволительна. Съ тѣхъ поръ, какъ медицина стала точной наукой, свобода врачей сдѣлалась гораздо ограниченнѣе. Извѣстно, что нѣкоторые врачи были даже осуждены за то, что не слѣдовали правиламъ асептики и антисептики. Такія свободы, какъ свобода не прививать оспы, плевать на полъ, предоставлять собакамъ бѣгать безъ намордниковъ и т. д. —достойны некультурныхъ временъ и должны будутъ исчезнуть съ успѣхами цивилизаціи.

<sup>1)</sup> Ploss-Bartels: "Das Weib" II, p. 86.

Съ другой стороны, убъжденіе, что цёль человѣческой жизни можеть быть достигнута, только благодаря очень большой солидарности между людьми, уменьшать современный эгоизмъ. Уже одинъ тоть фактъ, что наслажденіе жизнью, по правиламъ Соломона, противоположно истинной цёли человѣческаго существованія, достаточно для того, чтобы уменьшить роскошь и все вызываемое ею зло. Увѣренность въ томъ, что одна наука способна противодѣйствовать бѣдамъ, вытекающимъ изъ дисгармоній человѣческой природы, неизбѣжно приведетъ къ развитію образованія, что само по себѣ уже увеличитъ солидарность между людьми.

Направляясь прямо къ цёли, надо будеть все время справляться съ природой. Послёдняя уже осуществила, напримёрь, въ эфемерахъ, полный циклъ нормальной жизни, приводящей къ естественной смерти. Въ задачё людского предназначенія человёкъ никогда не сможеть удовлетвориться однимъ тёмъ, что дала ему природа; дёятельное вмёшательство его самого будеть необходимо. Подобно тому какъ онъ измёнилъ природу животныхъ и растеній, человёкъ долженъ будетъ измёнить свою собственную природу для того, чтобы сдёлать ее гармоничнёе.

Когда дёло идеть о выработкё новой расы, болёе удовлетворяющей нашему эстетическому чутью, или полезной человёку, то спеціалисты сначала намёчають себё тоть идеаль, котораго хотять достигнуть. Затёмъ они наблюдають индивидуальныя отличія животныхъ и растеній, которыхъ хотять измёнить, и производять самый тщательный подборъ, чтобы воспользоваться этими отличіями.

Идеалъ долженъ соотвѣтствовать природѣ избранныхъ организмовъ.

Для измѣненія человѣческой природы тоже прежде всего надо отдать себѣ отчеть въ идеалѣ, къ которому слѣдуеть стремиться, и затѣмъ употребить всѣ средства, предоставляемыя наукой, для его осуществленія.

#### И. И. Мочниковъ.

Digitized by Google

# Методъ чистыхъ культуръ и его научное значеніе.

## ВВЕДЕНІЕ.

Различныя направленія въ наученія инашихъ растеній.—Неодинаковый ходъ развитія нашихъ ананій о трехъ главныхъ группахъ инашихъ растительныхъ организмовъ.— Затрудненіе, встрёчавшееся при изслёдованія формы и жизни грибовъ и бактерій.— Вопросъ о чистыхъ культурахъ.

Еще сравнительно не такъ давно, лътъ шестьдесятъ тому назадъ, низшія формы растительной жизни — водоросли, грибы и бактеріи-были извѣстны весьма скудно, и изслѣдованія, производившіяся надъ ними, отличались крайне одностороннимъ направленіемъ. Главная цёль изслёдованій прежняго времени состояла въ томъ, чтобы описать, изобразить и дать названія многочисленнымъ и разнообразнымъ формамъ, которыя встрѣчаются въ природѣ. Почти каждая найденная форма считалась самостоятельною систематическою единицею, и роды и виды устанавливались по тёмъ признакамъ, съ которыми растенія были найдены. Такимъ образомъ накопился довольно общирный матеріаль, который однако не быль связанъ никакой общей идеей, никакимъ руководящимъ принципомъ. Тогда мало были заинтересованы вопросомъ о томъ, въ какомъ отношения находятся всё эти формы съ точки зрёнія ихъ взаимнаго сродства, ихъ взаимнаго происхожденія. Если подобные вопросы и ставились, то не въ нихъ былъ центръ тяжести научныхъ интересовъ, да и рѣшеніе ихъ основывалось не на точномъ изучении полной истории развития организмовъ, а на отрывочныхъ наблюденіяхъ, дополнявшихся произвольными толкованіями. Равнымъ образомъ процессы жизни низшихъ существъ мало привлекали къ себъ внимание ученыхъ.

Со второй половины прошедшаго столѣтія начинають измѣняться ботаническіе интересы, ставятся новые вопросы, вырабатываются и

2\*

примѣняются новые методы изслѣдованія. Оть однообразнаго, сухого и скучнаго изученія отличительныхъ признаковъ растительныхъ формъ, считавшихся обособленными другь отъ друга, перешли къ наблюденію превращенія формы растенія на различныхъ ступеняхъ его развитія, къ изслѣдованію исторіи развитія организмовъ. Изъ сравненій какъ соотвѣтствующихъ стадій развитія, такъ и порядка ихъ появленія стали выводить заключенія о генетической связи, о родствѣ организмовъ между собою. Систематическая группировка получила иной смыслъ, иное значеніе: она стала выражать отношенія родства растеній.

Такъ же быстро стали выдвигаться интересы физіологическаго изученія, о чемъ подробно рѣчь впереди.

Громадное вліяніе на направленіе научныхъ работь, на подъемъ и оживление научнаго духа оказали классическия работы Гофмейстера, открывшія поразительное сходство въ общемъ планѣ развитія мховъ, сосудистыхъ тайнобрачныхъ и явнобрачныхъ растеній, а затёмъ учение Дарвина о происхождении видовъ. Общее оживленіе отразилось и на изслёдованіяхъ низшихъ растеній, которыя представляли громадный интересъ какъ со стороны исторіи развитія и взаимныхъ генетическихъ отношеній, еще совсѣмъ неизвѣстныхъ, такъ и относительно ихъ появленія въ природѣ и происхожденія. Нѣть ничего удивительнаго, что низшія растенія привлекли къ себѣ массу выдающихся научныхъ силъ, и ботаническая литература пятидесятыхъ и шестидесятыхъ годовъ отличается замѣчательнымъ обиліемъ превосходныхъ, классическихъ работь, посвященныхъ проствишимъ представителямъ растительнаго царства. Эти работы познакомили насъ съ строеніемъ и развитіемъ очень больпого числа водорослей, грибовъ и бактерій, положили основаніе естественной классификация этой группы растительныхъ организмовъ и создали такима образома прочныя базы для дальныйшаю иха изучения. У названныхъ организмовъ былъ открытъ процессъ размноженія посредствомъ оплодотворенія и описаны разныя формы этого процесса, наблюдаемыя у различныхъ представителей. Важное значение имѣло открытие того факта, что многие грибы и водоросли обладають нъсколькими способами размножения, при чемъ во многихъ случаяхъ подмѣчено болѣе или менѣе ясно выраженное чередование поколѣній, т.-е. правильная, періодически повторяющаяся смѣна различныхъ формъ размноженія. Благодаря этому открытію число многихъ формъ, описанныхъ вслъдствіе различія въ способахъ размножения за самостоятельные роды, пришлось значительно сократить.

Развитіе нашихъ знаній о различныхъ группахъ низшихъ растеній шло далеко не одинаковымъ путемъ. Грибы и бактеріи скоро сдѣлались предметомъ болѣе широкаго и болѣе точнаго изученія, чѣмъ водоросли. Въ то время какъ водоросли почти до самаго послѣдняго времени, до 90-хъ годовъ прошлаго столѣтія, интересовали ученыхъ своимъ строеніемъ, исторіей развитія и отчасти условіями распространенія въ природѣ, грибы и бактеріи стали особенно старательно и съ большимъ успѣхомъ изучаться также и въ физіологическомъ отношеніи. Работы въ этомъ послѣднемъ нанравленіи дали результаты глубокой важности, расширившіе и измѣнившіе во многихъ отношеніяхъ наши познанія о жизненныхъ процессахъ вообще.

Не одна причина вызвала такой ходъ дъла. Замъчательная способность грибовъ и бактерій производить въ органическихъ веществахъ вообще и въ нашихъ питательныхъ продуктахъ въ частности разнообразные процессы, известные подъ названіями броженія, разложенія и гніенія, уже давно возбудила интересь къ этимъ организмамъ. Однако причинная связь тѣхъ процессовъ, о котовыхъ идеть рёчь, съ дёятельностью низшихъ организмовъ начинаеть устанавливаться точно и прочно съ конца пятидесятыхъ годовъ, когда стали появляться одно за другимъ классическія изслёдованія Пастера, протянувшіяся на долгів годы. Если до Пастера обращали внимание главнымъ образомъ на измѣнение субстратовъ. въ которыхъ развиваются микроорганизмы, то Пастеръ перенесъ интересы изслёдованія на самые организмы, на процессы жизни, въ нихъ происходящіе. Работы Пастера оказали громадное вліяніе на развитіе и дальнійшій ходъ нашихъ знаній о простійшихъ формахъ растительной жизни. По мёрё того какъ выяснялось колоссальное практическое значение грибовь и бактерій и какъ виновниковъ всевозможныхъ брожений, и какъ возбудителей различныхъ болѣзней, они становились все болѣе и болѣе привлекательными для изслёдователей, не только ботаниковь, но химиковь и особенно медиковъ. Позднѣе эти существа заинтересовали также агрономовъ. Интересы же прикладного знанія заставляли обращать внимание прежде всего на то, что делають эти организмы, и уже затёмъ на ихъ строеніе и отношеніе къ другимъ группамъ растительнаго царства. Къ тому же бактеріи и многіе низшіе грибы, трудно отличимые по своей внѣшней формѣ и строенію, часто прекрасно характеризуются своими физіологическими свойствами. Воть почему интересы физіологическаго изученія грибовъ и бактерій необходимо выдвигаются на первый планъ. Наконецъ, коренное различіе въ цитаніи водорослей и грибовъ и вытекающія отсюда различія въ условіяхъ ихъ культуры также оказали извёстное вліяніе на направленіе научныхъ изслёдованій. Водоросли, вообще говоря, легко культивируются просто въ водё, которая благодаря своей прозрачности даетъ возможность безъ особаго труда прослёдить всё стадіи развитія изучаемой формы. Иное дёло съ грибами. Для культуры послёднихъ необходимо было научиться приготовлять такія питательныя среды, которыя, давая возможность удобно наблюдать всё стадіи развитія, вмёстё съ тёмъ отвёчали бы разнообразнымъ требованіямъ различныхъ грибовъ къ питательнымъ субстратамъ. Изученіе развитія гриба оказалось въ глубокой зависимости отъ знакомства съ условіями его роста. То же самое можно сказать и про бактеріи. Интересы изученія формы организма и его развитія, морфологическіе интересы здёсь тёснѣе и необходимѣе связываются съ физіологическими.

Уже съ первыхъ шаговъ какъ морфологическаго, такъ и физіологическаго изученія грибовъ и бактерій изслідователи встрітилнсь съ крупныйшимъ затрудненіемъ, борьба съ которынъ составляеть характерную черту въ исторіи науки. Еще Пастера въ своихъ знаменитыхъ «этюдахъ о пивѣ», вышедшихъ въ 1876 году, сказалъ, что случайная ассоціація разнообразныхъ существъ въ культурахъ, которыя предполагаются однородными, составляеть одно изъ главныхъ затрудненій при изслёдованіи низшихъ организмовъ. Въ самомъ дѣлѣ, питательные субстраты, годные для какого-либо организма, бывають обыкновенно подходящими и для многихъ другихъ. Если посѣять въ питательную среду какой-нибудь грибъ, то вибств съ нимъ появятся также и другіе организмы, споры которыхъ носятся въ воздухѣ, пристають къ стенкамъ культурныхъ сосудовъ, наконецъ вносятся во время поства вмъстъ со спорами изслюдуемаго гриба. Почти всегда получаются такимъ образомъ смѣшанныя культуры. Но этимъ дѣло не ограничивается. По мѣрѣ того какъ субстрать начинаеть измёняться подъ вліяніемъ жизнедѣятельности развившихся въ немъ организмовъ, послѣдніе постепенно исчезають, уступая мъсто другимъ, которымъ измънившаяся питательная среда оказывается болье подходящей. Насколько въ настоящее время подобныя явленія понятны и обыкновенны, настолько они прежде были загадочны и неожиданны. Опи часто порождали въ наукѣ болѣе или менѣе грубыя ошибки, касавшіяся связи по происхождению такихъ организмовъ, которые на самомъ дълв ничего не имъютъ между собою общаго. Такъ, напр., Bail серьезно утверждаль, что дрожжи превращаются въ грибъ Ento-

Digitized by Google

monhthora, когда повдаются мухой, а Entomonhthora превращается или въ головчатую плёсень, въ такъ называемый мукора, или, если муха унадеть въ воду, въ водный грибокъ Achlya. Изъ мукора въ сахарныхъ растворахъ развиваются опять дрожжи. Сколько было спълано ошибочныхъ выводовъ относительно генетической связи плёсневыхъ грибовъ, дрожжей и бактерій, сколько наблюденій относительно превращеній низшихъ растеній даже въ проствишія животныя! Любопытно, что многія изъ подобныхъ ошибокъ являлись результатомъ дурно понятаго и неудачно применявшагося ученія о плеоморфизит грибовъ. — ученія, по которому многіе грибы интьють по нъскольку формъ размноженія. Но въ то время, какъ Тюлянь, авторь ученія, исходиль въ своихъ выводахъ о генетической связи различныхъ формъ грибовъ изъ точныхъ и тщательныхъ наблюденій, его увлекавшіеся послёдователи видёли, по словамъ De-Bary, случаи полиморфизма тамъ, гдѣ различныя формы грибовъ появлялись на одномъ и томъ же мъстъ, одна около другой или одна послѣ другой. Что вырастало на посѣянномъ мѣстѣ, относилось къ плеоморфному виду. Измѣненіе формы объяснялось вліяніемъ измѣненія субстрата.

Если присутствіе постороннихъ организмовъ въ питательномъ субстратѣ, въ которомъ развивается изучаемая форма, мѣшаетъ наблюденію и нерѣдко приводить къ ложнымъ выводамъ о тожествѣ организмовъ, которые на самомъ дѣлѣ различны, то для большинства физіологическихъ работь, напр., для изслѣдованія вопроса о томъ, что данный организмъ беретъ изъ субстрата и что возвращаетъ обратно, вообще для изученія обмѣна веществъ между формою и средою необходимо имѣть безусловно чистую культуру, т.-е. состоящую только изъ изслѣдуемаго организма. Постороннія формы въ этомъ случаѣ исключаютъ возможность вѣрныхъ выводовъ. Точно также для точнаго рѣшенія вопроса о связи между извѣстнымъ видомъ броженія и организмомъ, его вызывающимъ, между какою-либо болѣзнью и ея предполагаемымъ живымъ возбудителемъ необходимо имѣть въ распоряженіи чистый матеріалъ.

Итакъ, морфологическія и физіологическія изслѣдованія грибовъ и бактерій постепенно выдвигали задачу полученія названныхъ организмовъ въ чистыхъ разводкахъ, въ чистыхъ культурахъ. Однако много пришлось затратить времени, труда и таланта, чтобы эта задача получила вполнѣ удовлетворительное рѣшеніе.

Переходимъ теперь къ краткому обзору пріемовъ чистыхъ разводокъ. Стерилизація сосудовъ в питательныхъ средъ.—Пріемыполученія бактерій в грибовъ въ чистомъ видё.—Брефельдъ.—Пастеръ.—Способъ фракціонированной культуры.— Способъ разжиженія.—Результаты, достигнутые этимъ способомъ.—Способъ Коха.— Разведеніе изъ одной клёточки подъ контролемъ микроскопа.

Общій пріемъ разведенія какого-либо организма въ чистомъ видѣ слагается изъ двухъ частей. Прежде всего необходима стерилизація сосудовъ и питательныхъ субстратовъ, т.-е. умерщвленіе случайно попавшихъ въ нихъ микроорганизмовъ. «Въ возможности радикально обезпложивать питательныя среды и предохранять ихъ затѣмъ отъ зараженія извнѣ нежелательными организмами лежитъ необходимое условіе для плодотворной работы надъ бродильными организмами» <sup>1</sup>). Вторая половина задачи состоитъ въ томъ, чтобы изолировать, раздѣлить другъ отъ друга организмы, встрѣченные вмѣстѣ, и вносить въ стерильную питательную среду одну клѣтку или группу клѣтокъ, происшедшихъ изъ одного и того же зародыша.

Когда изъ изслъдованій Пастера, затьмъ Листера, Кона, Неиели, Брефельда, Коха и другихъ возникла задача о чистыхъ культурахъ и вырабатывались способы ихъ полученія, то разработка пріемовъ стерилизаціи уже не представляла особыхъ затрудненій. «Принципы техники стерилизаціи и модели сюда принадлежащихъ аппаратовъ уже были даны при изслъдованіи вопроса о первичномъ зарожденіи»<sup>3</sup>).

Не входя въ подробности, замѣчу, что при стерилизаціи какъ культурныхъ сосудовъ, такъ и питательныхъ субстратовъ пользуются въ большинствѣ случаевъ высокой температурой. Культурные сосуды, колбочки и пробирки, затыкаемыя ватными пробками, подвергаютъ дѣйствію температуры въ 140 — 160° въ продолженіе 30—40 минутъ въ такъ называемыхъ сухихъ стерилизаторахъ. Питательныя жидкости, разлитыя въ стерильные сосуды, обезпложиваются водянымъ паромъ въ коховскихъ стерилизаторахъ или въ автоклавахъ (рис. 1). Остановимся подробнѣе на второй половинѣ задачи, на способахъ изолированія микробовъ.

Еще съ 1874 года *Брефельд*е настойчиво проводилъ мысль о необходимости исходить въ изслёдованіяхъ надъ развитіемъ гри-

<sup>1)</sup> Франиз Лафарз. "Бактерін и грибки". Переводъ Исаченко и Рихтера. Выпускъ первый. Спб. 1903, стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Alfred Jörgensen. Die Microorganismen der Gärungsindustrie. Vierte Auflage. Berlin. 1898, p. 10.

бовъ изъ безусловно чистаго матеріала. Исходнымъ пунктомъ наблюденія каждаго изучаемаго гриба должна быть одна клѣточка, одна спора. Путемъ тщательнаго разжиженія взятаго матеріала въ стерильной водѣ Брефельду удавалось уединять на предметныхъ стеклахъ или во влажныхъ камерахъ по одной спорѣ. За развитіемъ такихъ обособленныхъ споръ Брефельдз слѣдилъ непосредственно подъ микроскопомъ. Этотъ ученый изслѣдовалъ такимъ образомъ множество грибовъ, и его работы являются образцовыми по точности наблюденій. Но способъ, разработанный Брефельдомъ,

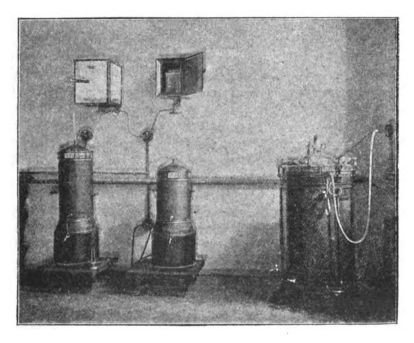


Рис. 1. Аппараты, употребляемые при стерилизаціи. Налёво вверху два шкапа для стерилизаціи посуды, внизу—два коховскихъ стерилизатора, направо—автоклавъ для бстерилизаціи паромъ подъ повышеннымъ давленіемь.

оказывается неудобнымъ, непримънимымъ для физіологическихъ изслѣдованій, когда приходится имъть дъло не съ однимъ индивидуумомъ, а съ цѣлою массою.

Первыя попытки разведенія бактерій и грибовь въ массь въ чистомъ видѣ основывались на различномъ отношеніи разныхъ организмовъ, вѣрнѣе, различныхъ группъ организмовъ, къ составу и свойствамъ питательнаго субстрата. Такъ, напр., Пастерз при культурѣ дрожжей, способныхъ развиваться въ кислой средѣ, прибавлялъ къ питательному субстрату 1—2% винной кислоты для подавленія роста бактерій, которыя кислой среды не переносять. Пользуясь способомъ такъ называемой фракціонированной культуры, беруть концомъ платиновой иглы частицу жидкости, содержащей микроорганизмы, и переносять ее въ свѣжій питательный субстрать, затѣмъ изъ послѣдняго спустя нѣкоторое время опять переносять каплю жидкости въ свѣжій питательный субстрать такого же состава. Такъ повторяють нѣсколько разъ. Тоть организмъ, который окажется наиболѣе приспособленнымъ къ взятому питательному субстрату, разовьется въ изобиліи и вытѣснить другіе организмы, менѣе приспособленные. Этотъ способъ, впрочемъ, не отличается точностью, такъ какъ исходнымъ матеріаломъ здѣсь служить смѣсь, неизвѣстная по своему составу; какой видъ разовьется и разовьется ли онъ въ единственномъ числѣ, это остается совершенно неизвѣстнымъ, особенно при незнаніи условій развитія выдѣляемыхъ микробовъ. Случайность играеть здѣсь большую роль.

Опособъ разжижения, примъненный Листеромъ въ 1878 году для полученія чистой культуры бактерій молочнокислаго броженія. является первымъ точнымъ способомъ чистыхъ разводокъ. Нечели и Фитиз пользовались имъ для бактеріологическихъ изслёдованій, а Эмиль Христ. Ганзенз разработаль его для изслёдованій съ дрожжами. Въ краткихъ словахъ этотъ способъ состоитъ въ слёдующемъ. Каплю, содержащую микроорганизмы, разбавляютъ въ колбочкѣ со стерильной водой; колбочку взбалтывають и затьмъ при помощи микроскопа высчитывають, сколько клётокъ среднимъ числомъ находится въ каждой каплъ, взятой изъ колбочки. Предположимъ, что въ каждой каплѣ находится по 20 клѣтокъ. Затѣмъ одну такую каплю переносять въ колбочку, содержащую 40 куб. сант. стерильной воды. Послё тщательнаго вабалтыванія, необходимаго для равномърнаго распредъленія кльтокъ, изъ послъдней колбочки переливають пипетками по 1 куб. сант. жидкости въ 40 колбочекъ съ соотвѣтствующею питательною жидкостью. Возможно, что въ однѣ колбочки попадеть по нѣскольку клѣтокъ, въ другіяни одной, въ третьи-по одной клъткъ. Клътки упадуть на дно и, размножаясь, образують пятна, замътныя простымъ глазомъ. Въ тёхъ колбахъ, въ которыхъ окажется по одному пятну, будутъ абсолютно чистыя культуры, происшедшія оть діленія одной и той же клѣтки.

Этимъ способомъ Эм. Христ. Ганзену удалось изолировать и изслёдовать первоначально шесть расъ дрожжей. Каждая раса была выведена имъ изъ одной клёточки. Результаты изслёдованія показали существенныя различія въ физіологических свойствахъ каждой расы при сходствахъ внёшнихъ признаковъ. Въ то время какъ однё расы, введенныя въ пивное сусло, даютъ вкусное прозрачное <u>.</u>...

пиво, другія расы оказались способными производить нежелательныя явленія въ этомъ напиткѣ, дѣлать послёдній мутнымъ и непріятно горькимъ. Найдя признаки, отличающіе одну расу отъ другой, и выработавъ пріемы какъ анализа дрожжей, такъ и чистыхъ культуръ послёднихъ въ большихъ количествахъ, Ганзенз предложилъ затёмъ вводить въ производство чистыя расы съ опредѣленными и желательными свойствами. Этимъ обезпечивается постоянство вкуса продукта и устраняется возможность его порчи посторонними организмами, не только бактеріями, но даже дурного сорта дрожжами. Такъ произошла реформа сначала пивовареннаго производства, а затѣмъ и другихъ отраслей промышленности, въ основѣ которыхъ лежатъ процессы броженія.

Любопытно отм'ятить тоть факть, что основная идея, руководившая Ганзенома въ его работахъ, сознавалась еще Пастерома.

«Если бы удалось изолировать изъ опредѣленныхъ дрожжей отдѣльныя клѣтки, ихъ составляющія, и культивировать каждую клѣтку отдѣльно, то получилось бы такое же число дрожжей, которыя, вѣроятно, различались бы другъ отъ друга, ибо каждая культура сохранила бы индивидуальныя свойства той клѣтки, изъ которой она произошла» <sup>1</sup>).

Методъ разжиженія имѣетъ свои слабыя стороны. Удобный для дрожжей и другихъ грибовъ, онъ не примѣнимъ для бактерій, колоніи которыхъ трудно отличимы въ культурныхъ колбочкахъ и легко расплываются. Вообще же онъ очень кропотливъ и требуетъ много посуды.

Несравненно практичнѣе и надежнѣе оказался способъ полученія чистыхъ культуръ, предложенный въ 1883 году Робертомъ Кохомъ. Этотъ способъ быстро нашелъ себѣ самое широкое примѣненіе. «Открытіе этого метода,—говоритъ Линднеръ,—было новой эрой въ бактеріологіи»<sup>2</sup>). Для раздѣленія микроорганизмовъ другъ отъ друга Кохъ примѣнилъ желатину, обладающую способностью разжижаться при 24—26° С. и затвердѣвать при низшей температурѣ. Существуетъ нѣсколько варіацій этого способа. Одинъ изъ наиболѣе употребительныхъ производится слѣдующимъ образомъ. Въ колбочку или пробирку съ питательной желатиной, т.-е. съ желатиной, къ которой прибавленъ растворъ питательныхъ веществъ, заранѣе стерилизованную и приведенную нагрѣваніемъ въ жидкое состояніе, вносятъ на платиновой иглѣ каплю жидкости съ нахо-

<sup>1)</sup> Pasteur. Etudes sur la bière. 1876, p. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P. Lindner. Mikroskopische Betriebskontrolle in den Gärungsgewerben mit einer Einführung in die technische Biologie, Hefenreinkultur und Infektionslehre. Dritte Auflage. Berlin. 1901, p. 152.

дящимися въ послѣдней микроорганизмами. Желатину тщательно разбалтывають и затѣмъ быстро вливають въ низкую цилиндрическую чашку, закрываемую крышкой съ заходящими краями, въ такъ называемую чашку Петри. (Рис. 2.) Желатина въ чашкѣ разливается болѣе или менѣе тонкимъ слоемъ и застываеть. Организмы, отдѣленные другь отъ друга взбалтываніемъ желатины, фиксируются въ различныхъ пунктахъ застывшаго желатиноваго слоя. Если капля, перенесенная въ колбочку съ желатиной, не содержала слишкомъ много зародышей, напр., 10—20, то они размѣстятся на достаточныхъ разстояніяхъ другь отъ друга. Изолированныя особи бактерій и дрожжей путемъ дѣленія образуютъ колоніи, которыя уже черезъ 2—3 дня будутъ замѣтны невооруженнымъ глазомъ; споры плѣсневыхъ грибовъ разовьются въ грибницы, которыя также скоро дѣ-

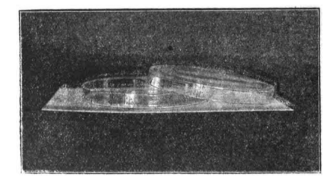


Рис. 2. Чашка Петри.

лаются легко отличимыми. (Рис. 3.) Къ колоніи того или другого микроба прикасаются прокаленной и остывшей платиновой иглой, а затёмъ послёднюю опускаютъ въ колбочку съ стерилизованнымъ питательнымъ субстратомъ, гдё перенесенный организмъ уже развивается въ чистомъ видъ, безъ другихъ формъ.

Вмѣсто желатины пользуются также агаръ-агаромъ, добываемымъ изъ морскихъ водорослей и способнымъ, подобно желатинѣ, разжижаться и застывать. Для выдѣленія организмовъ, предпочитающихъ минеральное питаніе, можно употреблять, по указаніямъ Виноградскаго, кремнекислый студень.

Ганзенъ, а затёмъ Линднеръ выработали пріемы изолированія грибовъ во влажныхъ камерахъ, дающіе возможность контролировать подъ микроскопомъ развитіе изъ одной клёточки. Въ простёйшемъ видё влажная камера состоить изъ предметнаго стекла, имѣющаго углубленіе, ямочку; послёдняя покрывается покровнымъ стеклышкомъ. Какъ предметное, такъ и покровное стекло предварительно проводятъ черезъ пламя газовой горѣлки или спиртовой лампочки. Затѣмъ на покровное стекло переносятъ 6—9 капелекъ жидкой желатины, содержащей, напр., дрожжи. Стеклышко быстро накладываютъ на углубленіе камеры, дрожжами внизъ. Затѣмъ, пользуясь микроскопомъ, на поверхности стеклышка отмѣчаютъ чернилами капельки, содержащія по одной клѣточкѣ. Если такія капли

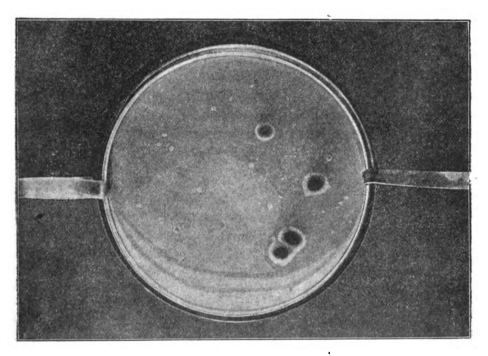
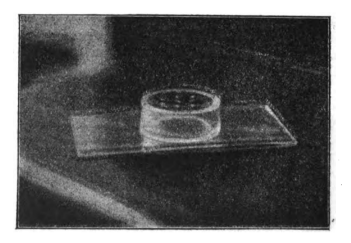


Рис. 3. Чашка Петри (безъ крышки). Обособленные организмы, развившіеся на желатинъ.

очень малы, то къ нимъ прибавляютъ немного стерильной питательной желатины. Послѣ этого покровное стеклышко, края котораго заранѣе обмазываютъ вазелиномъ, крѣпко прижимаютъ къ предметному стеклу. Часто также пользуются влажной камерой, изображенной на рис. 4. Діаметръ покровнаго стекла такой камеры равняется ЗОмиллим. Иногда употребляютъ камеры меньшаго размѣра. Тогда для каждаго случая берутъ понѣскольку камеръ и переносятъ на покровное стекло по одной каплѣ желатины съ организмами. (Рис. 5.) Затѣмъ отбираютъ камеры съ каплями, въ которыя попало по одной клѣткѣ. Такимъ образомъ получается возможность непрерывно слѣдить, какъ изъ одной клѣточки образуется цѣлая колонія. Послёднюю потомъ переносять въ колбочку съ стерильной питательной средой для дальнёйшаго развитія.



Рес. 4. Влажная камера. Капли желатины (содержащія организмы).

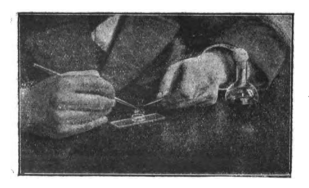


Рис. 5. На повровное стекло быстро перевосится неъ колбочки канля желатины.

Изолированіе организмовъ въ чашкахъ Петри не исключаетъ возможности случая образованія колоніи изъ двухъ разныхъ зародышей, случайно оказавшихся одинъ возлѣ другого. При употребленіи влажныхъ камеръ получаютъ такія культуры, въ абсолютной чистотѣ которыхъ сомнѣваться нельзя. Однако влажныя камеры

не примѣнимы для выдѣленія бактерій по причинѣ малой величины послѣднихъ.

II.

Недостаточность однёхъ техническихъ манипуляцій при выдёленіи организмовъ въ чистомъ видё. — Спеціализація функцій низшихь организмовъ. — Совиёстная жизнь физіологически различныхъ организмовъ. — Симбіозы, или сожительства. — Методъ злективныхъ культуръ Виноградскаго. — Научное значеніе метода чистыхъ культуръ.

Далеко не всегда успѣхъ полученія чистыхъ культуръ достигается одной технической стороной дѣла, однѣми манипуляціями, какъ бы практичны онѣ ни были и какъ бы искусно онѣ ни производились. Прежде чѣмъ манипулировать, необхо-



димо принять въ расчетъ условія развитія выд ляемыхъ микроорганизмовъ и прежде всего условія питанія, температуры и воздуха, насколько они выясняются предварительными изслёдованіями и соображеніями. Это обстоятельство настолько важно, что на немъ необходимо остановиться подробнёе.

Физіологія низшихъ растеній стала детально разрабатываться только съ конца прошлаго столътія. Но первыя работы въ этой области, — работы, съ которыми особенно связываются незабвенныя имена Пастера, Кона и Негели, давали, несмотря на ихъ громадное значение, результаты слишкомъ общаго характера, и мысль о сходствь физіологическихъ процессовъ по крайней мъръ у главнъйшихъ группъ простъйшихъ организмовъ была долгое время господствующей <sup>1</sup>). Предположение о сходствѣ питанія бактерій, напр., такъ глубоко коренилось въ умахъ ученыхъ, что «приготовленіе годнаго для культивированія всевозможныхъ бактерій универсальнаю питательнаю раствора служило въ шестидесятыхъ и семидесятыхъ годахъ предметомъ многократныхъ усилій многихъ бактеріологовъ»<sup>2</sup>). Работы позднѣйшаго времени постоянно открывали болье или менье резкія физіологическія различія, существующія какъ въ группѣ бактерій, такъ и въ группѣ грибовъ. Эти различія наблюдаются даже у такихъ организмовъ, которые въ морфологическомъ отношения являются почти или совсёмъ сходными. Какое разнообразіе требованій различныхъ бактерій къ составу питательныхъ субстратовъ, какія различныя отношенія къ условіямъ температуры и даже къ воздуху, который для однихъ микроорганизмовъ такъ же необходимъ, какъ для другихъ ядовитъ! Правда, Пастеръ открылъ анаэробную жизнь, жизнь безъ воздуха, еще въ 1861 г., но общее признание анаэробіоза случилось значительно позже, въ концѣ восьмидесятыхъ годовъ, послѣ долгихъ и ожесточенныхъ споровъ. Такъ противоръчило это открытіе господствовавшему поло-женію «nisi vivum ex oxygenio» <sup>в</sup>). Сколько извъстно теперь различныхъ броженій, для которыхъ существуютъ спеціальные микробывозбудители! Даже дыханіе, которое прежде казалось такимъ однообразнымъ процессомъ, происходить далеко не одинаково. Такъ у однѣхъ бактерій энергія, необходимая для ихъ жизни, получается путемъ сжиганія различныхъ органическихъ веществъ (бѣлка, са-

<sup>1)</sup> Хотя многочисленные паразитные грибки, живущіе каждый на своемъ хозяннѣ, не могли не наводить на предположеніе о различіяхъ въ процессахъ питанія.

<sup>2)</sup> *Magaps* l. c. p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подробности объ анаэробныхъ бактеріяхъ-въ интересномъ изслёдованіи Н. Худякова: "Къ ученію объ анаэробіозё". Москва, 1896.

хара, жира, спирта), у другихъ-на счетъ окисленія неорганическихъ веществъ. Замѣчательныя изслѣдованія Виноградскаго показали, что такъ называемыя сёрныя бактеріи, встрёчающіяся въ обили въ водахъ, богатыхъ съроводородомъ, дышатъ на счеть этого газа, окисляя его до сёры и сёрной кислоты; особая группа бактерій, обитающихъ въ мѣстахъ, содержащихъ соли закиси желѣза, производить необходимую для ихъ жизни энергію, переводя закисныя соединенія въ окисныя; нитритныя бактеріи окисляють въ почвѣ амміакъ въ азотистую кислоту, а нитратныя бактеріи-азотистую кислоту въ азотную. Въ своей интересной рѣчи о круговоротѣ азота въ природъ Виноградский слъдующимъ образомъ формулируеть свой взглядь на физіологическія различія, существующія у проствишихъ формъ: «Мои бактеріологическія изслёдованія всегда направляло убѣжденіе, что принципъ раздѣленія труда, спеціализаціи функцій чрезвычайно ясно выраженъ въ мірь микробовъ» <sup>1</sup>). Пфефферт въ своемъ руководствъ къ физіологіи растеній проводить мысль о различныхъ требованіяхъ растительныхъ видовъ вообще къ внѣшнему міру. Такимъ образомъ, идея физіологическаго различія должна лежать въ основѣ изслѣдованій низшихъ растительныхъ организмовъ и служить руководящей нитью при выдъленіи послёднихъ въ чистомъ вилё.

Не слёдуетъ однако слишкомъ увлекаться въ данномъ направленіи и представлять себѣ дѣло такимъ образомъ, что при физіологическомъ изучени низшихъ организмовъ всегда встрвчаются съ рѣзкими особенностями, ярко выраженными различіями, подобно твиъ примърамъ, которые приведены выше. Въ этомъ отношенияцылый рядъ степеней различія, и много существуеть такихъ микробовъ, которые, не предъявляя строго опредѣленныхъ требованій къ средѣ, развиваются при весьма разнообразныхъ условіяхъ. Немало организмовъ, крайне несходныхъ по формѣ, но мало отличныхъ физіологически, благодаря чему они живутъ на одинаковыхъ субстратахъ. Но и незначительныя, часто трудно уловимыя физіологическія отличія организмовъ, оказавшихся вмёсть въ подходящемъ для нихъ субстрать, нарушая одинаковый рость, скоро приводять къ преобладанію той формы, для которой условія среды окажутся наилучшими. Изменение одного изъ условий, наприм., температуры или состава субстрата, можеть дать перевёсь въ развитія другой формь.

Разнообразие особенностей въ процессахъ жизни микроорганизмовъ находится въ тесной связи съ разнообразными и часто исклю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Двевникъ IX-го съёзда русскихъ естествоиспытателей в врачей. Москва. 1894 г. Отдёльный оттискъ, стр. 4.

чительными условіями ихъ существованія въ природѣ, является результатомъ приспособленія къ послёднимъ. Крайне любопытнымъ оказывается и тоть факть, что организмы, встрёчающіеся при видимыхъ сходныхъ условіяхъ, не только могуть принадлежать къ различнымъ физіологическимъ типамъ, но неръдко совмъстное существование такихъ разнородныхъ микробовъ обусловливается именно различіемъ ихъ функцій. Такъ, напр., бактерія, разлагающія білковыя вещества съ выдълениемъ съроводорода, создаютъ среду, удобную для развитія сёрныхъ бактерій; микробы, жадно поглощающіе кислородъ, дають возможность развиваться около себя анаэробамъ. Въ настоящее время извѣстно много примѣровъ болѣе тъснаго и постояннаго сожительства разнородныхъ организмовъ. Такія сожительства называются симбіозами. Въ какихъ отношеніяхъ находятся симбіонты другь къ другу, какіе обмёны веществъ происходять между ними въ каждомъ случав симбіоза, — на эти вопросы въ большинствъ случаевъ пока нътъ отвътовъ. Выяснить эти вопросы возможно только при раздѣленіи сожительствующихъ организмовъ и изслёдованіи особенностей питанія и развитія каждаго изъ нихъ порознь.

На спеціализаціи функцій микробовъ, о чемъ только что шла рѣчь, основывается методъ элективныхъ культуръ Виноградскаго, облегчающій во многихъ случаяхъ полученіе организмовъ въ чистомъ видѣ. Воть въ чемъ состоить этоть методъ. Когда изслёдованіе приводить къ задачё найти и изолировать организмъ, обладающій опредѣленною физіологическою особенностью, иными словами, извѣстною спеціальною функціей, не свойственной другимъ организмамъ, то условія культуры также должны быть специфическими, благопріятными для обнаруженія этой функціи, а слёдовательно и для развитія искомаго микроба. Сопутствующіе организмы, не приспособленные къ даннымъ исключительнымъ условіямъ, будуть подавлены въ своемъ развити. Изолировать микробы послѣ этого будеть уже легко. Блестящіе успѣхи Виноградскаго при полученіи въ чистомъ видѣ какъ бактерій, вызывающихъ процессы окисленія амміака въ азотную кислоту, такъ равно и бактерій, усвояющихъ свободный авоть, въ значительной степени зависьли отъ удачнаго выбора условій культуръ, соотвётствовавшихъ особенной природѣ этихъ въ высшей степени любопытныхъ бактерій.

Методъ элективныхъ культуръ имѣетъ крупное значеніе, но примѣненіе его не всегда возможно. Имъ можно пользоваться съ успѣхомъ въ томъ случаѣ, когда приходится имѣтъ дѣло съ крайними спеціалистами. Чѣмъ своеобразнѣе въ физіологическомъ смыслѣ

<sup>3</sup> 

будуть выдёляемые организмы, тёмъ легче ихъ получить въ преобладающемъ развитіи, и наобороть. Довольно часто приходится выдёлять организмы, специфическія функціи которых совстьма не извъстны. Въ этомъ случав непосредственное применение обычнаго способа, т.-е. механическое разъединение различныхъ организмовъ на одномъ и томъ же субстрать, можеть скорье и проще привести къ цѣли. Однако если не удается такимъ пріемомъ изолированіе какого-либо опредѣленнаго, морфологически отличимаго микроба, то разнообразныя измъненія во составь субстрата и вообще во условіяля развитія могуть помочь дёлу. Такого рода пріемъ можеть навести на открытіе наилучших условій роста, что обнаружить и физіологическія особенности выдбляемаго организма. Задача изолированія тогда упростится. Наконець, когда предстоить выдёленіе неизвъстныхъ организмовъ съ неизвъстными функціями, то вопросъ о методѣ рѣшается сообразно съ указаніями и задачею каждаго отабльнаго случая.

Таковы въ краткихъ чертахъ способы, которыми въ настоящее впемя пользуются для полученія низшихъ организмовъ въ чистомъ видѣ. То, что было такъ трудно лѣтъ 30 тому назадъ, достигается теперь, вообще говоря, поразительно легко и просто. Организмы, которые измѣряются тысячными долями миллиметра, ловять въ воздухѣ, водѣ и почвь, извлекають изъ питательныхъ продуктовъ, выдѣляють изъ животныхъ и растеній, раздѣляють другь оть друга, разводять каждый изъ одного зародыша въ желаемомъ количествъ и переносять изъ одного культурнаго сосуда въ другой. Чистыя культуры — красугольный камень современныхъ бактеріологическихъ и микологическихъ работъ, ихъ необходимое условіе. Вліяніе метода чистыхъ культуръ на развитіе нашихъ знаній о низшихъ организмахъ громадно. Точные факты, относящиеся до истории развитія бактерій и грибовъ, навсегда устранившіе ложные выводы о превращении однихъ видовъ въ другие, пълый рядъ открытий, касающійся физіологіи этихъ организмовъ, открытій, им'вющихъ важное научное и практическое значение, сдълались достояниемъ науки только тогда, когда получилась возможность изолировать изучаемыя формы и разводить каждую изъ нихъ отдёльно, безъ сопровождающихъ формъ. Только при этомъ послѣднемъ условіи сдѣлалось возможнымъ уловить иногда очень тонкія различія, существующія между организмами; только работы съ чистымъ матеріаломъ дали возможность точно связать извёстныя физіологическія свойства съ опредѣленными формами. Поразительно быстрое развитіе знаній о грибахъ и бактеріяхъ въ послѣдней четверти прошедшаго стольтія

объясняется прежде всего приложениемъ метода чистыхъ культуръ къ изслёдованию этихъ существъ.

Надо, впрочемъ, сказать, что многіе организмы еще не удалось получить въ чистомъ видѣ. Условія, въ которыя ставили ихъ при выдѣленіи, не соотвѣтствовали, вѣроятно, тѣмъ, при которыхъ они живутъ въ природѣ. Замѣчательные успѣхи микробіологіи говорятъ однако за то, что число такихъ неподдающихся выдѣленію организмовъ будетъ постепенно сокращаться.

Нельзя не отмѣтить того факта, что группы простѣйшихъ формъ органической жизни, при изученіи которыхъ чистыя культуры не играли существенной роли, въ физіологическомъ и даже отчасти въ морфологическомъ отношеніяхъ, извѣстны крайне скудно. Укажу на слизистые грибы, на простѣйшія животныя, на водоросли. Послѣдняя группа представляетъ въ извѣстномъ отношеніи особый интересъ, а потому я и остановлюсь на ней подробнѣе.

### III.

Честыя культуры при изученія водорослей. — Отсталость альгологія отъ сопредёльныхъ областей знанія. — Работа Бейеринка. — Изслёдованія автора надъ гонидіями лишайниковъ. — Симбіозъ водоросли и гриба въ тёлё лишайника. — Хлорофилгъ и условія его образованія. —Изслёдованія надъ другими водорослями. — Работы другихъ авторовъ по сходному вопросу. — Форма водоросли подъ вліяніемъ среды. — Задачи будущихъ изслёдованій въ данномъ направленіи.

При изучении водорослей чистыя культуры стали применяться весьма недавно, да и то въ редкихъ случаяхъ. Здесь, какъ я думаю, и заключается главная причина того факта, что наука, изучающая водоросли, альгологія, значительно отстала въ своемъ развитіи отъ сопредъльныхъ областей знанія, отъ микологіи и бактеріологіи. Въ самомъ дёлё, физіологія водорослей стала предметомъ болве серьезнаго вниманія изслёдователей только съ конца прошлаго столетія, и многіе вопросы, какъ, напр., вопросъ о питаніи, почти совсѣмъ не разработаны, что особенно обращаетъ на себя внимание тогда, когда водоросли сравниваются въ этомъ отношении съ другими группами растительныхъ организмовъ. Такъ, питаніе высшихъ растеній изучено въ общемъ прекрасно и врядъ ли найдутся такія области естествознанія, которыя, по словамъ Сакса, культивировались бы съ такимъ стараніемъ и съ такимъ успѣхомъ, какъ та, о которой идеть рёчь. Съ изслёдованіями о питаніи грибовъ связаны имена Роллена, Пастера, Негели, Кона, Брефельда, Ганзена и многихъ другихъ выдающихся ученыхъ. Что же извёстно о питанія водорослей? Нёсколько небольшихъ статей составляють

8\*

всю литературу вопроса. До самаго послѣдняго времени для культурь пресноводныхъ водорослей употреблялась почти исключительно кноповская питательная жидкость, какъ будто субстрать, пригодный для многихъ цвѣтковыхъ растеній, долженъ быть подходящимъ и для водораслей, которыя, какъ оказывается, такъ разнообразятся въ своихъ отношеніяхъ къ условіямъ питанія. Вопросъ о питаніи водорослей органическими соединеніями такъ же плохо извёстенъ, несмотря на то, что изучение водорослей съ этой стороны имбеть особенно важное значение, ибо можеть пролить много свёта на тв замѣчательные синтетические процессы, которые происходять въ зеленой клъткъ. Если грибы и бактеріи, вообще говоря, приспособились къ питанію самыми разнообразными органическими веществами, которыя они встречають въ природе, то водоросли, вырабатывающія органическія вещества изъ неорганическихъ, въ условіяхъ искусственныхъ культуръ будутъ развиваться лучше въ присутствіи веществъ наиболѣе близкихъ тѣмъ, которыя онѣ сами вырабатывають. Опыты съ проствишими органическими веществами могуть разъяснить образование первыхъ продуктовъ усвоения углерода. Правда, нѣмецкіе ученые Лёво и Бокорни уже сравнительно давно пытались опредѣлить питательное значеніе различныхъ органическихъ веществъ по опытамъ съ водорослями, но эти попытки не привели къ точнымъ результатамъ, ибо изслѣдованія производились не съ чистыми культурами водорослей, а съ матеріаломъ, собактерія; послёднія быстро измёняли питательныя держащимъ среды, такъ что естественно возникаетъ вопросъ о томъ, питались ли водоросли данными соединеніями или продуктами расщепленія послѣлнихъ.

Подобно физіологіи, морфологія и систематика водорослей находятся въ такомъ состояніи, что оставляють желать лучшаго: здѣсь изобилують такія противорѣчивыя наблюденія и рѣзкія разногласія по кореннымъ вопросамъ, которыя не могуть свидѣтельствовать о высокомъ уровнѣ этихъ вѣтвей науки. Стоитъ вспомнить работы извѣстныхъ альгологовъ нашего времени: Ганзпира, Бордзи и Шода, чтобы убѣдиться въ справедливости этого взгляда. Въ работахъ названныхъ авторовъ приводятся наблюденія надъ взаимнымъ превращеніемъ водорослей, находящихся въ различныхъ систематическихъ группахъ, даже въ различныхъ отрядахъ. Всѣ эти работы только доказываютъ, говоритъ Клебсъ, что въ систематикѣ низшихъ водораслей господствуетъ такая безграничная путаница, что даже о многихъ простѣйшихъ формахъ существуютъ исключающія другъ друга воззрѣнія. Гдѣ же лежитъ причина подобныхъ заблужденій? Прежде всего въ неточныхъ методахъ изслѣдованія, а затёмъ, конечно, въ поверхностныхъ наблюденіяхъ и неосновательныхъ выводахъ. И здёсь точно такъ же работы съ чистымъ матеріаломъ могутъ вывести изъ лабиринта разнообразныхъ противорёчій на путь точнаго, достовёрнаго познанія исторіи развитія различныхъ организмовъ.

Перехожу теперь къ результатамъ пока еще немногочисленныхъ изслѣдованій водорослей въ чистомъ видѣ, при чемъ подробнѣе остановлюсь на собственныхъ изслѣдованіяхъ.

Чистыя культуры водорослей впервые были получены извёстнымъ голландскимъ бактеріологомъ Бейеринкомъ. Этому ученому

удалось изолировать на желатинь нѣсколько зеленыхъ водорослей, въ томъ числѣ водоросли изъ весьма распространеннаго лишайника, встрёчающагося въ виде желтоватыхъ пластинокъ на корѣ деревьевъ, на стѣнахъ и заборахъ, изъ Xanthoria parietina. Опыты Бейеринка показали, что водоросли прекрасно растуть въ питательной средь, содержащей пептонъ и сахаръ. Однако культуры Бейеринка стояли на свъту, при доступѣ углекислоты воздуха, такъ что изъ опытовъ этого ученаго далеко не ясно, насколько водоросли, взятыя имъ для изслёдованія, способны къ органическому питанію. Питательное значеніе различных органическихъ соединеній такъ же названнымъ авторомъ не изучено.

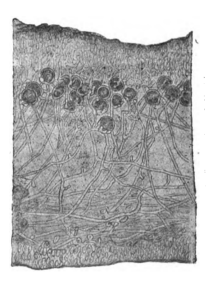


Рис. 6. Вертик. разрёзъ черевъ тёло Xanthoria parietina. Шаровидные гонидія оплетаются грибными нитями.

Въ 1898 году мнѣ удалось выдѣлить въ чистомъ видѣ водоросли изъ двухъ лишайниковъ, изъ Xanthoria parietina и Gasparrinia murirum (рис. 6). Это зеленыя, одноклѣтныя, шаровидныя водоросли, виолнѣ сходныя съ тѣми свободно живущими формами, которыя относятъ къ роду Chlorococcum. Убѣдившись изъ первыхъ опытовъ въ справедливости показаній Бейеринка относительно предпочтенія водорослями, входящими въ составъ тѣла лишайниковъ, или гонидіями, какъ ихъ называютъ, пептона, я въ своихъ дальнѣйшихъ экспериментахъ поставилъ себѣ задачею рѣшить вопросъ о томъ, могутъ ли гонидіи названныхъ лишайниковъ питаться различными органическими соединеніями въ абсолютной темноть, т.-е. не польвуясь хлорофилловой функціей. Результаты опытовъ показали, что водоросли развиваются въ отсутствіи свёта при данныхъ условіяхъ питанія, т.-е. въ присутствіи пептона и сахара, очень хорошо, при чемъ клётки развиваются не этіолированными, а ярко- и темнозелеными. При другихъ источникахъ азота (аспарагинъ, азотно- и сърно-амміачныя соли) гонидіи, оставаясь зелеными, развиваются значительно слабъе. Въ присутствіи селитры, введенной въ качествъ источника азота, водоросли растуть весьма слабо.

Работы французскихъ ученыхъ Bouillac, Radais, Matruchot и Molliard, Charpentier и позднъйшая работа Бейеринка дали по отношенію къ факту образованія водорослями хлорофилла въ темноть сходный результать.

То предпочтение, которое такъ рѣзко оказывають гониди лишайниковъ пептону, навело меня на мысль о сравнении гонидіевъ съ одинаковыми по формъ свободно-живущими водорослями съ точки врѣнія ихъ отношенія къ различнымъ источникамъ азота. Хотя Бейеринка и предположиль, что свободно-живущія хлорококки развиваются гораздо лучше въ присутстви пептона, однако это предположеніе трудно было помирить съ фактомъ прекраснаго развитія свободно-живущихъ хлорококковъ въ неорганическохъ растворахъ. Мит также казалось, что условія питанія водорослей, живущихъ въ тёлё лишайниковъ, должны быть рёзко отличными оть условій питанія свободныхъ формъ, что не могло не отразиться на особенностяхъ питанія гонидіевъ. Въ 1901 году мною былъ изолировавъ свободноживущій хлорококкъ, собранный со стінокъ небольшого акваріума, въ которомъ культивировались различныя водоросли. Эта водоросль по внёшнимъ признакамъ оказалась вполнё сходной съ гонидіями. Такимъ образомъ представилась возможность точнѣе опредѣлить отношенія обѣихъ водорослей къ условіямъ питанія, къ ихъ способности пользоваться тъми или другими соединеніями. Результаты опытовь показали, какъ я и предполагалъ ранѣе, что свободные хлорококки развиваются слабе при источнике азота въ форме пептона, чёмъ въ формё калійной селитры.

Итакъ, эти сравненія показывають, что въ данномъ случаѣ мы имѣемъ дѣло съ двумя водорослями, которыя при полномъ морфологическомъ сходствѣ отличаются другъ отъ друга различнымъ отношеніемъ къ органической и неорганической пищѣ, а также способностью размножаться въ большей или меньшей степени подвижными зародышами, зооспорами; иначе сказать, съ двумя физіологическими расами одного и того же морфологическаго типа, одного вида.

Существование физіологическихъ расъ проливаетъ свѣтъ и на.

взаимныя отношенія водоросли и гриба въ лишайникахъ. Послѣ того какъ была разгадана истинная природа лишайниковъ, послѣ того какъ было открыто, что лишайники не представляють самостоятельныхъ организмовъ, но что тѣло ихъ слагается изъ двухъ разнородныхъ организмовъ, изъ гриба и водоросли, вопросъ объ отношеніи обоихъ компонентовъ до сихъ поръ не получилъ еще безспорнаго рѣшенія. По однимъ воззрѣніямъ, грибы, соединяясь съ водорослями для совмѣстной жизни, паразитирують на послѣднихъ, по другимъ—совмѣстная жизпь основывается на взаимныхъ услугахъ, о которыхъ составляются только болѣе или менѣе вѣроятныя предположенія.

Въ 70-хъ годахъ прошлаго стояттія французскій ботаникъ Ванз-Тигэмъ, обративъ внимание на отношения водоросли и гриба въ лишайникахъ, высказалъ интересную мысль, что грибъ, заимствуя, разумвется, углеводъ (сахаръ) отъ водорасли, вырабатываетъ бълковое вещество, которымъ также пользуется и живущая съ нимъ водоросль. Бейеринка, замѣтивъ хорошій рость гонидіевъ на пептонѣ, сдѣлалъ сходное предположение. Однако для полнаго обоснования этого взгляда Бейеринку недоставало, во-первыхъ, точныхъ сравнительныхъ опытовъ надъ питаніемъ гонидіевъ различными соединеніями азота; во-вторыхъ, сравнительныхъ опытовъ надъ питаніемъ гонидіевъ и сходныхъ свободно-живущихъ водорослей. Изъ моихъ опытовъ ясно видно различіе объихъ формъ въ ихъ отношеніи къ источникамъ азота, при чемъ особенно хорошо замѣтно предпочтеніе, которое оказывають гонидіи пептону (рис. 7). Такимъ образомъ сходные взгляды, высказанные Ванз-Тигэмомз и Бейеринкомз въ разное время и, въроятно, совершенно независимо другъ отъ друга, находятъ себѣ подтвержденіе и въ данныхъ сравнительныхъ опытовъ, разумѣется, въ вышеразсмотрѣнномъ случаѣ, ибо отношенія водоросли и гриба въ различныхъ лишайникахъ несомнѣнно далеко не одинаковы и могуть быть раскрыты не только путемь опыта, но и непосредственными наблюденіями въ природѣ.

Факть образованія гонидіями хлорофилла въ темноть при условій органическаго питанія не могъ не вызвать вопроса о зависимости образованія хлорофилла отъ различныхъ источниковъ азота и углерода, введенныхъ въ среду развитія. Такъ какъ гонидіи растутъ хорошо только въ присутствіп пептона, то опыты съ различными источниками азота оказались въ данномъ случат неудобными. Необходимо было обратиться къ другимъ водорослямъ, которыя вообще было интересно сравнить съ точки зрѣпія ихъ питанія органическими соединеніями. Для опытовъ мною были взяты: стихококкъ, зеленая палочковидная водоросль, и нѣкоторыя другія формы. Изъ опытовъ надъ *стихококкомз* выяснилось, что эта водорасль развивается одинаково хорошо какъ въ присутствіи пептона, такъ и амміачныхъ солей. Крайне любопытнымъ оказался тотъ фактъ, что при источникѣ азота въ видѣ селитры водоросль развивается въ темнотѣ совсѣмъ или почти безцвѣтной. Перенесенная въ питатель-



Рис. 7. Направо гонидін, налёво свободноживущіе хлорококки. (Пептонъ-сахаръжелатина).

ную среду, содержащую пептонъ, аспарагинъ или азотно-амміачную соль, водоросль развивается зеленой даже въ темнотѣ. Отсюда очевидна связь образованія хлорофилла въ темнотѣ съ составомъ питательнаго субстрата. Различные источники углерода также вліяють на окраску.



Опыты съ другими водорослями показали различное отношение разныхъ формъ къ различнымъ органическимъ соединениямъ и даже къ концентрациямъ послѣднихъ въ субстратахъ<sup>1</sup>).

Результаты опытовъ по вопросу о вліяній среды на форму въ общемъ подтвердили мои выводы, приведенные въ прежней работь: «Изслѣдованія по развитію и систематикѣ протококковыхь». Оказывается, что, несмотря на разнообразие условий развития, въ которыя были поставлены водоросли, послёднія сохраняють свой морфологический типъ настолько, что при точныхъ сравнительныхъ изслёдованіяхъ возможно будеть установить и въ группё низшихъ водорослей такія же систематическія единицы, какія существують у другихъ растеній. Однако и здёсь рёзко обозначилось разное отношеніе различныхъ водорослей къ измѣненіямъ среды. Такъ хморококка и хморемы показывають лишь незначительныя измѣненія, главнымъ образомъ въ величинѣ клѣтки. Стихококка измѣняется уже значительно болье; въ крыпкихъ растворахъ сахара, напр., получаются поразительно длинныя особи съ несколько уклоняющимся оть типа строеніемь. Другія водоросли обнаруживають еще болье крупныя изменения. При возвращении въ обычныя условія возвращаются и типичныя формы. Въ какой мъръ однако можно закрѣпить уклонившіяся отъ типа формы при болѣе продолжительныхъ опытахъ въ условіяхъ, вызвавшихъ эти уклоненія, — на этотъ въ высшей степени важный вопросъ должны дать отвёть будущія изслѣлованія.

А. Артари.

<sup>1)</sup> Подробности см. въ моей спеціальной работі: "Къ вопросу о вліянія среды на форму и развитіе водорослей", гді также сопоставлены результаты другихъ авторовъ, работавшихъ по тому же вопросу.

# Современныя теченія въ физіологіи.

Всякій, кто слѣдилъ за развитіемъ физіологіи въ послѣднія 20—30 лѣтъ, не разъ, вѣроятно, испытывалъ чувство нѣкотораго неудовлетворенія. Причины этого неудовлетворенія нельзя искать въ недостаточности успѣховъ этой науки или въ отсутствіи талантливыхъ и пытливыхъ умовъ среди работниковъ этой области. Нѣтъ, успѣхи физіологіи несомнѣнны, литература физіологическая растетъ быстро, больше того,—она начинаетъ подавлятъ своими размѣрами, и раздаются даже голоса, можетъ быть, справедливые, указывающіе на опасности такого, порою, утрированнаго роста.

Чувство неудовлетворенія зависить оть другихъ причинъ: оно вытекаеть изъ сознанія того, что рость физіологіи идеть все въ одномъ и томъ же направленіи. Въ физіологіи уже давно нѣть новыхъ идей, пролагающихъ новые пути, нѣтъ новыхъ принциповъ, которые освѣщали бы какія-нибудь новыя стороны жизненныхъ явленій.

Вспомнимъ имена тёхъ, кто создалъ основы современной физіологіи: Гельмгольцъ, Дю-Буа Реймондъ, Брюкке, Людвигъ, Клодъ Бернаръ, Гейденгайнъ. Въ этихъ свѣточахъ науки физіологія какъ бы исчерпала себя. Все, что слѣдовало послѣ нихъ, было только дальнѣйшимъ расширеніемъ содержанія науки по путямъ, указаннымъ ими. Созданная ими техника доведена современнымъ намъ поколѣніемъ физіологовъ до значительной степени совершенства. Какой бы отдѣлъ физіологіи мы ни взяли, мы увидѣли бы въ немъ сейчасъ же очень отрадную картину поразительнаго роста улучшенія техники. Всѣ наши приборы сдѣлались болѣе покорными, ихъ работа идетъ увѣреннѣе, чище. Наши регистрирующе инструменты удовлетворяютъ очень высокимъ требованіямъ. Всѣ даже самыя слабыя формы явленій, хотя бы и чрезвычайно быстротечныя, разъ онѣ въ принципѣ подаются графическому методу, запечатлѣваются нашими приборами. Въ этомъ послѣднемъ отношеніи фотографическая пластинка удовлетворяеть не только нашимъ серьезнымъ научнымъ потребностямъ, но иногда и научнымъ прихотямъ. Новые электрическіе приборы, служащіе для раздраженія возбудимыхъ тканей, какъ и приборы для улавливанія электрическихъ проявленій этихъ тканей дають возможность осуществить самыя разнообразныя комбинаціи. Методика вивисекціонная также не отстала: введеніе канюли въ вѣнечную артерію работающаго сердца, поддержаніе жизнедѣятельности изолированнаго сердца млекопитающаго животнаго, сшиваніе кровеносныхъ сосудовь, всевозможныя фистулы, — все это сдѣлалось теперь дѣломъ очень обычнымъ. Нечего говорить о томъ, что и всё физические и химические методы, которыми пользуется физіологія, совершенствовались вмёстё сь ростомъ физики и химіи. Мнѣ кажется, можно было бы даже сказать, что очень часто методика физіологическая опережала ть запросы, которые ставила физіологія. И здесь, какъ это, къ сожалѣнію, нерѣдко бываеть, не цѣль, а средство дѣлалось предметомъ разработки.

Но нѣть сомнѣнія, конечно, что вся эта утонченная техника имѣла крупное значеніе: она дала возможность детальнаго разъясненія многихъ серьезныхъ вопросовъ. Многіе вопросы, только поставленные, намѣченные или только въ главныхъ чертахъ разработанные трудами названныхъ выше ученыхъ, подвинулись сильно впередъ, а во многихъ случаяхъ доведены до конца. Но все это, какъ указывалось выше, большею частью лишь углубленіе въ направленіи старыхъ путей, лишь разработка деталей.

Въ новѣйшее время однако въ этомъ отношеніи замѣчается нѣкоторый прогрессъ, даютъ себя чувствовать нѣкоторыя новыя теченія, на которыхъ я и хотѣлъ бы остановиться.

Несомнѣнно, новымъ теченіемъ слѣдуетъ прежде всего назвать стремленіе обосновать и разработать такъ называемую общую физіологію, т.-е. ученіе объ объективныхъ жизненныхъ явленіяхъ, общихъ всѣмъ живымъ организмамъ. Руководительство въ этомъ направленіи нужно признать за молодымъ геттингенскимъ физіологомъ Ферворномъ. Его книга «Allgemeine Physiologie» имѣетъ несомнѣнный успѣхъ, она выдержала въ самое короткое время четыре изданія и переведена на всѣ европейскіе языки. Основанный имъ въ прошломъ году журналъ «Zeitschrift für allgemeine Physiologie» выходитъ уже четвертымъ томомъ и, очевидно, отвѣчаетъ дѣйствительной назрѣвшей потребности.

Основная идея, которую Ферворнъ во многихъ случаяхъ развиваетъ и очень удачно защищаетъ, заключается въ томъ, что вся наша работа въ области физіологіи не приблизила насъ къ пони-

манію элементарныхъ общихъ формъ жизненныхъ явленій. Всѣ наши физіологическія свёдёнія касаются массовыхъ дъйствій большихъ частей тѣла; это большею частью послѣдніе, конечные результаты жизнедеятельности. Для того чтобы обнять общія элементарныя черты жизненныхъ проявленій, мы должны избрать другой путь. Чёмъ больше мы углубляемся въ изучение функций какого-нибуль органа, темъ больше мы чувствуемъ потребность въ пониманіи функцій отдёльныхъ клётокъ, изъ которыхъ составленъ органъ. Загадка сердечной дѣятельности заложена въ мышечной клѣткѣ, тайна отдѣлительной дѣятельности какой-нибудь железы кроется въ отправлении самой клътки и т. д., и т. д. «Учение о клѣткѣ. — говорить Ферворнъ, — уже давно показало намъ, что клётка есть элементь животнаго организма, что это есть элементарный организмъ, въ которомъ имъють место жизненныя явленія. Анатомія, зоологія и ботаника давно уже освоились съ значеніемъ этого факта, и пользование имъ было для нихъ въ высшей степени плодотворно. Только одна физіологія, жалуется Ферворнъ, лишь въ послѣднее время пришла къ тому простому логическому выводу, что если ся задача состоить въ изслъдовании жизненныхъ явленій, то эти жизненныя явленія слёдуеть изучать на тёхъ объектахъ, въ которыхъ они протекаютъ, на техъ объектахъ, въ которыхъ скрывается очагъ жизненныхъ явленій, т.-е. въ клёткё. Если поэтому физіологія не хочеть ограничиться только дальныйшимъ изученіемъ суммарныхъ проявленій животнаго организма. если она задается цёлью выяснить элементарныя формы жизни, то она должна сдёлаться целлюлярной». Но, спрашивается, какимъ же методомъ можно изслёдовать клётку? Ферворнъ не только указалъ пути для этого, но и на многочисленныхъ примърахъ въ превосходныхъ своихъ изслёдованіяхъ на дёлё показалъ пригодность этихъ путей. Направление, принятое Ферворномъ, есть по преимуществу направление сравнительно-физіологическое. Правда, въ этомъ отношении Ферворнъ является не безусловнымъ новаторомъ, потому что сравнительно-физіологическая точка зрѣнія была уже давно достояніемъ великаго Іоганна Мюллера. Къ сожальнію, эта точка зрѣнія была долгое время въ полномъ забвеніи, и если она теперь получила широкое распространение, то въ этомъ нужно видъть заслугу Ферворна. «Какъ мало, — говоритъ онъ, — физіологія имфетъ объектовъ изслѣдованія. Это все тв же - собака, кроликъ, морская свинка, лягушка, а между тёмъ какое неисчернаемое богатство формъ являетъ намъ царство низшихъ безпозвоночныхъ животныхъ. И именно между этими объектами изслёдованія находится огромное большинство такихъ, которые въ высшей степени пригодны

для рышенія элементарныхъ вопросовъ целлюлярной физіологіи». Всякій организмъ обнаруживаеть общія жизненныя явленія въ особенно характерной для него формь, и задачей изследователя и долженъ быть поэтому прежде всего выборъ такого объекта. который въ наиболёе определенномъ свётё проявляеть интересующую въ каждомъ отдёльномъ случаё сторону жизненныхъ явленій. Среди низшихъ безпозвоночныхъ Ферворнъ особенно ревностно пропагандируеть изучение свободно живущихъ одноклѣточныхъ организмовъ, протистовъ, какъ наиболѣе благодарныхъ объектовъ для изслѣдованія въ области общей физіологіи. Протисты, по Ферворну, какъ бы созданы для физіологическихъ изысканій, потому что имвють то неоцѣнимое преимущество, что являють собою видъ организмовъ, въ которыхъ многія жизненныя явленія протекають въ самой простой, первоначальной формь, не осложненной въ силу процесса приспособления въ какомъ-нибудь одномъ исключительномъ направлении.

Направленіе, указанное Ферворномъ, делается въ настоящее время излюбленнымъ. Въ различныхъ лабораторіяхъ, между прочимъ и въ русскихъ, замѣчается стремленіе разрабатывать общую физіологію въ указанномъ смыслѣ. Нѣть сомнѣнія, что явленіе это отрадное и его можно только привѣтствовать. Но здѣсь требуется со стороны изслёдователя большая чуткость и осторожность, чтобы не впасть въ крайность. Въ этомъ отношении Ферворнъ отлично выясниль тѣ опасности, которыхъ долженъ остерегаться изслѣдователь, особенно на первыхъ порахъ самостоятельной научной дѣятельности. Я приведу его слова: «Къ сожалѣнію, мы встрѣчаемся здѣсь съ очень распространеннымъ превратнымъ представленіемъ, которое очень часто соединяють съ названіемъ «сравнительная фивіологія». Многимъ представляется, что стоить только вмѣсто обыкновенно употребляющагося объекта взять какой-нибудь другой, стоить только отправиться на какую-нибудь зоологическую станцію и повторить тамъ на какомъ-нибудь безпозвоночномъ что-нибудь уже извъстное, чтобы имъть право пріобщить себя къ числу сравнительныхъ физіологовъ. Нътъ, это еще не есть сравнительная физіологія, потому что здѣсь нѣть и рѣчи о сравненіи. Поэтому прежде всего и должна быть строго формулирована задача, и ея изслёдованіе должно быть проведено сравнительнымъ методомъ на различныхъ наиболѣе подходящихъ для этого объектахъ. То же, что ошибочно называють сравнительной физіологіей, даеть только матеріалъ, несвязанныхъ отдёльныхъ фактовъ, только балласть, котораго и безъ того много въ физіологической литературь. Этотъ матеріаль остается для науки мертвымь, онь не работаеть. Жить и работать можеть только то, что вплетено, такъ сказать, въ ткань научнаго мышленія, что имъ ассимилировано. Изслѣдованіе должно исходить изъ проблемы, для рѣшенія которой мы подыскиваемъ объекть, а не обратно, изъ объекта, надъ которымъ мы во что бы то ни стало хотимъ оперировать, не отдавая ясно отчета для чего».

Въ еще большей мъръ, мнъ кажется, слова эти должны быть продуманы и прочувствованы тъми, кто имъетъ въ виду работать надъ протистами. Методика изслъдованія ихъ очень проста; легко, такъ сказать, сдълаться физіологомъ.

Возвращаясь однако къ взглядамъ Ферворна, мнѣ кажется, трудно еще согласиться и съ тёмъ, что протисты какъ бы созданы природой для физіологическихъ изслёдованій. Мнё кажется, что и протисты, и вообще клётки, какъ составные элементы ткани, объекты малоудобные для физіологическаго изслъдованія. Я сказаль бы, что большую часть того, что до сихъ поръ известно относительно функцій клётокъ, мы узнали не изъ изслёдованій надъ протистами, а изъ изслёдованій надъ цёлыми органами. Въ самомь льль, на чемъ основано знакомство наше съ отправленіями мышечнаго и нервнаго волокна? На изслъдованіяхъ надъ цъльными мышцами и нервами. Всъ свъдънія наши объ отправленіяхъ гангліозныхъ клѣтокъ нервной системы мы пріобрѣли изъ наблюденій надъ реакціей на раздраженіе со стороны цільнаго животнаго. Физіологи и до Ферворна разрабатывали, слёдовательно, физіологію клётки, но пользовались при этомъ, въ качестве объекта, не протистами, или отдёльными клётками. И, несомнённо, это было къ благу физіологіи. Всѣ наши свѣдѣнія о процессахъ окисленія и расщепленія въ тканяхъ, объ источникахъ энергіи въ животномъ тълъ, всъ количественныя отношенія между этими величинами, наши свёдёнія о приложеніи закона сохраненія энергіи къ животному организму, --- словомъ, все то, что составляетъ наше истинное богатство, что составляеть гордость физіологіи, получены не изъ изслёдованій надъ отдёльными клётками, а изъ изслёдованій надъ различными функціями сложнаго позвоночнаго животнаго.

Поэтому, оставляя теперь охарактеризованное только что современное направленіе, мы должны сказать, что признаемъ за нимъ большое и серьезное значеніе съ отмѣченными выше ограниченіями.

Изслѣдованіе физіологическихъ отправленій отдѣльныхъ органовъ и взаимной связи въ ихъ работѣ требуетъ большихъ усилій и много вниманія къ себѣ. Въ этой области физіологія обогатилась новымъ методомъ, который только въ самое послѣднее время пробиваеть себѣ все больше и больше дорогу и отъ котораго можно ждать многаго. Съ чувствомъ особеннаго удовлетворенія мы можемъ сказать, что въ данномъ случай новый путь для физіологическихъ изслѣдованій указанъ нашимъ соотечественникомъ-петербургскимъ физіологомъ И. П. Павловымъ. Павловъ въ цёломъ ряде выдающихся экспериментальныхъ работь показалъ, что составляющий обыкновенно насущный хлёбъ всякой физіологической лабораторіи острый вивисекціонный опыть не раскроеть намъ всей тайны отправленій даннаго органа, такъ какъ въ самомъ себе уже носить некоторый источникъ ошибки. Конечно, и путь острой вивисекции обозначалъ для физіологіи большой прогрессь: при помощи него открыты незыблемо стоящіе и по сіе время факты первостепенной важности. Но теперь, благодаря трудамъ Павлова, мы знаемъ, что прежняя традиціонная постановка физіологическаго эксперимента надъ животнымъ, когда послёднее находится въ чрезвычайно ненормальныхъ условіяхъ, подвергается, напримѣръ, дѣйствію одного или нъсколькихъ ядовъ, или испытываетъ на себъ какую-нибудь сложную операцію съ большими пораненіями, -- такая постановка опыта скрываеть въ себѣ большую, къ сожалѣнію, недостаточно сознаваемую всёми, опасность: многія физіологическія явленія или ускользають при этомъ оть глазъ наблюдателя, или, что еще хуже, представляются иногда въ искаженномъ видь. Путь, предначертанный Павловымъ для болѣе плодотворнаго экспериментированія надъ животными, заключается въ слёдующемъ. Чтобы сдёдать объектомъ язученія какой-нибудь недоступный непосредственному наблюденію органъ, мы должны произвести надъ животнымъ предварительно соотвѣтственную операцію въ такихъ условіяхъ и обстановкѣ, какія выработаны для обыкновенныхъ хирургическихъ операцій. Когда затемъ животное совершенно оправится, выздоровесть, обнаруживая только одно единственное уклонение, спеціально вызванное операціей, тогда можно производить опыты и изслёдовать поставленный вопросъ. Конечно, и Павловъ является здесь не безусловнымъ новаторомъ. Недавно умершій Гольцъ, извѣстный своими изслѣдованіями въ области центральной нервной системы, всегда указываль, что нужно наблюдать животное много позже послё операціоннаго періода и строить свои заключенія не на явленіяхъ раздраженія, вызванныхъ операціей и исчезающихъ со временемъ, а на явленіяхъ выпаденія. По характеру работь Гейденгайнъ является еще болье непосредственнымъ предшественникомъ Павлова. Если мы твмъ не менве приписываемъ этотъ хирургическій методъ Павлову, то это двлается потому, что И. П. возвелъ этотъ методъ въ систему, распространиль его на очень много случаевъ и выясниль

при помощи него цёлый рядъ очень сложныхъ и нерёдко запутанныхъ вопросовъ. Если бы я теперь задался цёлью передать все, что добыто Павловымъ и созданной имъ школой, то это слишкомъ отвлекло бы меня отъ той непосредственной задачи, которую я поставилъ себѣ въ настоящей лекціи. Но на нёкоторыхъ особенныхъ моментахъ я хотёлъ бы все-таки остановиться.

Такъ называемая Экковская фистула. т.-е. операція отведенія ьрови изъ воротной вены въ нижнюю полую, осуществленная Павловымъ, представляетъ собою не только образецъ виртуозной техники, но служить вмёстё съ тёмъ способомъ рёшенія на млекопитающемъ такихъ вопросовъ, какъ участіе печени въ образованіи мочевины. Отведениемъ крови полой вены въ воротную Павловъ воспользовался также для выясненія значенія печени въ дълѣ нейтрализаціи ядовъ. Но самыя большія и смѣлыя завоеванія онъ сдълалъ въ области пищеваренія; именно этими работами онъ пріобрѣлъ себѣ широкую извѣстность. Нѣсколько лѣть тому назадъ онъ издалъ небольшую книжку подъ скромнымъ названіемъ «Лекціи о работѣ главныхъ пищеварительныхъ железъ». Эта книжка представляла собою шесть лекцій, читанныхъ имъ въ Институть Экспериментальной Медицины для врачей. Здъсь изложены были плоды работь его и его многочисленныхъ учениковъ. Лекціи эти были затёмъ переведены на нёмецкій языкь и вызвали къ себё со стороны нѣмецкихъ физіологовъ живѣйшій интересъ. Всѣ были поражены содержащейся въ лекціяхъ массой новыхъ научныхъ результатовъ, подавляющихъ своимъ серьезнымъ значеніемъ и безупречностью оригинальной техники. Книга И. П. сейчась же была переведена на всѣ европейскіе языки, объ авторѣ ея всюду заговорили. Вскорѣ началось паломничество изъ-за границы въ лабораторію Павлова различныхъ ученыхъ съ цёлью усвоить себё новые пріемы изслёдованія.

Для характеристики методовъ, введенныхъ Павловымъ, я остановлюсь на способѣ, при помощи котораго добывается чистый желудочный сокъ. Собакѣ накладываютъ желудочную фистулу, т.-е. дѣлаютъ операцію, въ результатѣ которой на брюшныхъ покровахъ остается отверстіе, ведущее непосредственно въ желудокъ. Въ фистульное отверстіе вставляется металлическая, замкнутая пробкой трубка, которая, благодаря особенному устройству, плотно держится въ фистулѣ и не позволяетъ поэтому отверстію зарасти. Собака, выздоровѣвшая отъ такой операціи, не обнаруживаетъ никакихъ отклоненій отъ нормы: ѣстъ съ обычнымъ аппетитомъ и перевариваетъ отлично пищу. Въ это время можно установить для собаки режимъ, при которомъ всѣ ея отправленія протекаютъ нор-

мально. Послѣ этого ее разъ навсегда перестають кормить нормальнымъ путемъ: ей не дають проглатывать пищу, а вкладывають послѣднюю прямо въ желудокъ чрезъ фистульное отверстіе. Вынимають, слёдовательно, пробку изъ фистульной трубки, вкладывають въ желудокъ мясо, хлъбъ, вливають молоко, воду и послъ этого опять вставляють пробку. Конечно, теперь требуется особенно тщательный уходъ за собакой; у нея легко можеть разстроиться пищеварение, потому что она принимаеть уже не столько пищи. сколько ей хочется, а столько, сколько мы вводимъ. Если питаніе ея совершается при этомъ въ течение долгаго времени правильно. въсъ ея не падаетъ, тогда ее подвергаютъ еще одной операція. Ея пищеводъ перерѣзывается на шев пополамъ и оба полученные конца вшиваются въ рану шейныхъ кожныхъ покрововъ. Съ этого момента собака больше уже не въ состояни есть, какъ всякая нормальнан собака. Пища, которую она проглатываеть, вываливается сейчась же наружу черезъ верхнее отверстие переръзаннаго пищевода. Если мы хотимъ собирать отъ такой собаки желудочный сокъ, то мы начинаемъ съ того, что промываемъ собакъ желудокъ; это въ высшей степени легко сдёлать, такъ какъ мы вливаемъ воду въ желудокъ черезъ зондъ. продвинутый черезъ отверстие пищевода, а выливаемъ ее черезъ фистульное отверстіе. Когда промывныя воды совершенно чисты, тогда мы предлагаемъ собакъ ъсть мясо. Конечно, это кормление не настоящее, такъ какъ проглоченное мясо сейчасъ же вываливается изъ верхняго отверстія на шев; это кормленіе названо поэтому «мнимымъ кормленіемъ». Вслёдствіе раздраженія, испытываемаго собакой отъ такой непрерывной ѣды, при которой она ѣстъ одно и то же мясо много разъ и при этомъ, само собою разумвется, конечно, нисколько не насыщается, у нея путемъ рефлекса совершается усиленная работа желудочныхъ железъ, и чистый желудочный сокъ изливается въ большомъ количествъ изъ фистулы. Въ часъ можно такимъ образомъ собрать около 100-150 куб. сант. сока. Этоть сокъ нисколько не портится въ течение неопредѣленнаго времени, такъ какъ содержитъ до 0,6°/0 соляной кислоты и идеть затемъ для различныхъ опытовъ искусственнаго пищеваренія, для выясненія діятельности желудочнаго фермента, пепсина и т. п.; въ послѣднее время желудочный сокъ, получаемый описаннымъ способомъ, продается въ большихъ количествахъ за границу, гдь употребляется для леченія желудочныхъ больныхъ. Желудочный сокъ можно еще получать и другимъ способомъ-безъ мнимаго кормленія, путемъ уединенія нѣкоторой части желудка съ сохраненіемъ всіхъ ся нервовь; это такъ называемый способъ маленькаго желудка. Можно отмѣтить при этомъ, что какъ первый, такъ

- 4

и второй способы являются не только средствомъ, но въ то жевремя и цёлью изслёдованія, такъ какъ выясняють иннервацію желудка. Теперь, послѣ опытовъ Павлова, не подлежить уже болѣе сомнѣнію, что иннервація желудочныхъ желевъ совершается при помощи блуждающихъ нервовъ. Съ такою же увъренностью, съ какою мы показываемъ дъйствіе блуждающаго нерва на отправленіе сердца, съ такою же увъренностью мы можемъ демонстрировать дъйствіе блуждающихь нервовь на желудочныя железы. Стоить только переръзать Vagi, какъ сейчасъ же прекращается вліяніе мнимаго кормленія на отдѣленіе желудочнаго сока. Благодаря установленной такимъ образомъ связи между переръзкой блуждающихъ нервовъ и разстройствомъ пищеваренія, Павлову удалось установить истинную причину смерти животныхъ съ двухсторонней переръзкой блуждающихъ нервовъ и, съ другой стороны, способъ устранить эту причину. Такимъ образомъ, можно было дальше, на животныхъ, лишенныхъ функции блуждающихъ нервовъ, произвести цёлый рядъинтересныхъ наблюденій относительно сердечной и дыхательной діятельности.

Мы начали съ описанія добыванія желудочнаго сока, что отвічаеть и первымъ завоеваніямъ Павлова въ этой области; но позднѣе И. П. показалъ, что удачно подобранными хирургическими операціами на животныхъ можно получить въ чистомъ видѣ всѣ нормальныя пищеварительныя жидкости: слюну различныхъ железъ. поджелудочный сокъ, желчь не изъ пузыря, а изъ отверстія желчнаго протока, кишечный сокъ. Изъ фактовъ, особенно резко обнаруживающихъ свое значение для уяснения пищеварительныхъ процессовъ, отмѣтимъ, напр., что кислоты, попадая изъ желудка въ кишки, вызывають сильное отдёление поджелудочной железы; такимъ образомъ связь между деятельностью желудочныхъ железъ съ ихъ кислымъ содержимымъ и дѣятельностью Pankreas представляется въ новомъ свётё. Далёе оказалось, что панкреатическій сокъ и кишечный, отдёльно взятые, переваривають бёлокъ слабо, смёшанные же вивсть обнаруживають могущественное растворяющее былокъ двиствіе; вещество, содержащееся въ кишечномъ сокѣ и активирующее трипсинъ, названо было Павловымъ энтерокиназой. Безъ всякаго труда удалось дальше расширить наши свёдёнія относительно экономіи ферментовъ въ пищеварительныхъ сокахъ. Количество различныхъ ферментовъ панкреатической железы увеличивается или уменьшается независимо другъ отъ друга, подъ вліяніемъ различнаго характера принимаемой животнымъ пищи.---Мнѣ приходится ограничиться этимъ, не охарактеризовавъ даже самыхъ крупныхъ открытій, полученныхъ школой Павлова. Но и изъ приведеннаго

думается мнѣ, съ ясностью вытекаеть, что Павловымъ дѣйствительно указанъ плодотворный путь, который далъ уже много и по всей видимости дастъ впереди еще больше.

Тѣ новыя теченія въ физіологіи, которыя только что охарактеризованы, развились на чисто біологической почвѣ. Но мы знаемъ однако, что физіологія издавна имѣетъ стремленіе примѣнять къ жизненнымъ явленіямъ точку зрѣнія физика и химика. Физическое явленіе становится для насъ совершенно яснымъ только тогда, когда мы въ состояніи подвести его подъ рангъ физико-химическаго процесса. Отсюда получается нѣкоторое родство между физіологіей и физико-химическими науками. Поэтому-то въ большинствѣ случаевъ всякій крупный прогрессъ въ области физики и химіи имѣетъ откликъ въ физіологіи. На этой-то почвѣ опредѣлилось въ послѣднее время нѣкоторое новое физіологическое направленіе, которому, вѣроятно, на долгое время будетъ принадлежать руководящая роль. Но, прежде чѣмъ начать изложеніе этого направленія, я хотѣлъ бы сказать нѣсколько словъ объ отношеніи физіологіи къ физикѣ и химіи.

Тяготвніе физіологіи къ физико-химическимъ наукамъ основано не только на той непосредственной пользѣ, которая получается отсюда для физіологіи, примѣняющей физическіе и химическіе методы. Имѣются еще и другія основанія для этого: самые пріемы этихъ наукъ, теоретическая обработанность ихъ, опредѣленность, увѣренность въ выполненіи опыта являются желаннымъ идеаломъ для физіолога. Кромѣ того, физика, представляя собою образецъ точности въ естественно-историческихъ наукахъ, является здѣсь вмѣстѣ съ тѣмъ въ руководительной роли изъ-за умѣлія расширять законность наблюденныхъ явленій до степени законовъ, обнимающихъ всю вселенную.

Въ высшей степени характерно однако для отношенія физіологіи къ физикѣ то, что здѣсь существуютъ и обратныя отношенія: имѣется много примѣровъ въ пользу того, что біологія обнаруживаетъ плодотворное вліяніе на физику. Это вліяніе не ограничивается только постановкой опредѣленныхъ задачъ, оно идетъ гораздо дальше: физіологія создавала новые физическіе методы, новые физическіе принципы. Многія изъ тѣхъ ученій физиковъ, безъ которыхъ физіологія совершенно не могла бы развиваться, имѣли своимъ мѣсторожденіемъ и первоначальнымъ пріютомъ физіологическія лабораторіи. Остановлюсь только на нѣсколькихъ наиболѣе рѣзкихъ примѣрахъ.

Самымъ выдающимся фактомъ въ этомъ отношении можетъ служить безспорно открытие Гальвани. Гальвани не былъ физикомъ, онъ былъ по образованию медикъ, а по спеціальности анатомъ и

4\*

физіологь. То обстоятельство, что гальваническій токъ быль впервые подмівченъ и изученъ на нервахъ и мышцахъ лягушечьей лапки, нельзя, какъ это обыкновенно ділають, толковать, какъ проявленіе сліпого случая. Ніть, это, несомнівнно, не сліпой случай. Въ самомъ діль, электрическіе токи развиваются вокругь насъ безпрестанно и помимо нашего участія; но для ихъ обнаруженія обычныя условія въ высшей степени неблагопріятны. Изъ пригодныхъ для этой ціли объектовъ, какіе природа даетъ намъ въ готовомъ виді, только возбудимыя животныя ткани реагируютъ очень різко даже на слабыя движенія электричества. Поэтому я считалъ бы справедливымъ высказать прямо противоположную мысль: было бы поразительной игрой случая, если бы электрическіе токи были открыты не въ физіологической лабораторіи.

Въ качествѣ второго выдающагося примѣра я поставилъ бы законъ сохраненія энергіи, который, какъ мы всѣ признаемъ, былъ открытъ врачомъ Робертомъ Мейеромъ. Правда, въ совершенно законченномъ видѣ законъ сохраненія энергіи былъ представленъ позднѣе Гельмгольцемъ. Но справедливость требуетъ привести небольшую историческую справку. Въ то время Гельмгольцъ былъ только начинающимъ полковымъ врачомъ въ маленькомъ провинціальномъ городкѣ, а выдающійся физикъ того времени Поггендорфъ не принялъ его мемуара о законѣ сохраненія энергіи для напечатанія въ своихъ физическихъ анналахъ.

Я перехожу теперь къ третьему прим'тру, который не принадлежить еще исторіи, — онъ весь еще укладывается въ рамки текущей научной работы. Уклонившись на время отъ своей темы, я теперь вм'тст съ переходомъ къ этому третьему прим'тру возвращаюсь къ характеристикъ современныхъ физіологическихъ теченій. Я им'тю въ виду при этомъ ту область явленій, которая совершенно неожиданно въ самое короткое время выродилась на нашихъ глазахъ въ нѣчто грандіозное, доминирующее надъ встми нашими физикохимическими понятіями.

Въ 1884 г. появились изслёдованія де-Фриза надъ ростомъ растеній. На примёрё растенія Tradescantia discolor де-Фризъ освётилъ условія роста растительной клётки. Благодаря окраскё содержимаго клётки этого растенія, легко было убёдиться въ слёдующемъ. Если Tradescantia помёщена въ достаточно концентрированный растворъ соли, то подъ микроскопомъ видно, что содержимое клётки отстаетъ отъ ея оболочки, клётка испытываетъ, слёдовательно, процессъ плазмолиза и ростъ ея останавливается, растеніе вянеть. Если же мы помёстимъ клётку въ воду, то содержимое опять возвращается къ оболочкё и клётка начинаетъ расти и дёлиться. Все описанное становится яснымь, если принять, что наружный слой клёточнаго содержимаго обладаеть способностью пропускать только воду и не пропускать раствореннаго въ водѣ вещества. Мы имвемъ здвсь, следовательно, полупроницаемую перепонку. Де-Фризъ воспользовался этими растительными перепонками и опредълилъ путемъ плазмолиза изотонію или равенство осмотическаго давленія для различныхъ веществъ. Де-Фризъ доказалъ, что граммъ-молекула вещества одной и той же группы притягиваеть съ одинаковой силой воду, и установиль изотонические коэффиціенты. Черезъ два года послѣ этого Гамбургеръ подтвердиль и расшириль эти изслёдованія на клёткахь животнаго организма, воспользовавшись полупроницаемыми перепонками красныхъ кровяныхъ тѣлъ. Такимъ образомъ, основы современной физикохимін были даны въ біологическихъ лабораторіяхъ, и опять-таки это не случайность. Удовлетворяющую всёмъ требованіямъ полупроницаемую перепонку мы и до сихъ поръ не въ состоянии приготовить, между тёмъ какъ въ растительныхъ и животныхъ клёткахъ мы находимъ объекты съ готовыми совершенными полупроницаемыми перепонками. Поэтому-то изотонія и могла быть впервые изучаема въ біологической лабораторіи на живыхъ клёткахъ. Теперь вопросъ о природѣ растворовъ переходить уже въ руки химиковъ. Уже въ 1887 г. фонъ Т'Гоффъ доказалъ, что въ разведенныхъ растворахъ растворенное вещество проявляетъ себя, какъ газъ, и что поэтому законы Бойля-Маріотта, Гей-Люссака и Авогадро находять себѣ здѣсь полное примѣненіе. Въ 1887 же году Арреніусъ внесъ въ теорію фанъ Т'Гоффа дополненіе, результатомъ котораго получилась теорія электролитической диссоціація и понятіе о свободномъ существованія іоновъ. Въ связи съ теоріями фанъ Т'Гоффа и Арреніуса пріобрѣлъ свое настоящее общирное значеніе открытый раньше законъ Гульдберга и Ваагэ о дъйствіи массы въ химія. Этоть законъ опредѣляеть всѣ отношенія химической статики и динамики; онъ опредѣляетъ условія, при которыхъ возможно состояние равновѣсія между различными химическими соединеніями и послёдствія нарушенія равновёсія, т.-е. характеръ и скорость возстановленія новаго состоянія равновѣсія.

Эти физико-химическія основы разрослись очень быстро въ обширное многообъемлющее ученіе, озаряющее свётомъ всё, даже самые отдаленные, уголки естествознанія. Физіологія, на почвё которой это ученіе возрасло, все больше и больше подпадаетъ подъ его власть, и очень вёроятно, что самые большіе тріумфы физіологіи осуществятся еще впереди на фонъ современнаго физикохимическаго ученія. Естественно, что ученіе, раскрывающее интимныя стороны процессовь, совершающихся въ растворахъ, должно имъть значение для физіологии, такъ какъ подавляющее большинство всёхъ процессовъ въ животномъ организмё имбетъ своимъ основаніемъ взаимодѣйствіе веществъ ВЪ растворенномъ вилъ. Ученіе, которое проникаеть въ тайны химическаго статическаго н динамическаго равновъсія, должно быть особенно привътствуемо физіологіей, такъ какъ именно въ твль животнаго мы по преимуществу должны признать существование химическихъ системъ, представляющихъ динамическое равповѣсіе. У насъ есть достаточно основаній ожидать очень многаго оть крепнущаго все более и болѣе въ наши дни физіологическаго теченія, опирающагося на принципы современной физической химіи. Мив хотблось бы по этому поводу привести слова Лёба, которыми онъ заканчиваетъ одну изъ своихъ рѣчей на тему о значени физической химии для физіологіи: «Никогда еще, за исключеніемъ періода, непосредственно слёдовавшаго за открытіемъ закона сохраненія энергіи, надежды на прогрессъ въ физіологіи не были болье блестящи, чемъ теперь; и этими надеждами физіологія всецёло обязана примёненію физической химіи къ изслёдованію жизненныхъ пробломъ».

Мы видѣли раньше, когда рѣчь шла объ опытахъ Павлова, какъ физіологія старается овладѣть механизмомъ дѣятельности органовъ, какими путями мы знакомимся съ условіями, вызывающими двятельность органовъ. Мы теперь безъ всякаго труда можемъ, напримъръ, получать соки пищеварительныхъ железъ, содержащихъ различные растворимые ферменты, или такъ называемые энзимы, т.-е. агенты, вызывающіе опредбленныя химическія реакціи и при этонъ сами совсёмъ или почти не измёняющіеся. Энзимы, соотвётственно естественному ходу вещей впервые возросшие на почвъ физіологическихъ изслёдованій, должны имёть, какъ это издавна уже и предполагалось, большое біологическое значеніе. Однако изучение ихъ сдѣлалось особенно плодотворнымъ только послѣ примѣненія принциповъ физической химіи. Была найдена связь между катализаторами химій и энзимами. Дівствіе катализаторовь приравнивается къ дъйствію ферментовъ. По опредъленію Оствальда роль и тѣхъ и другихъ есть «ускореніе медленно протекающей реакціи, вызываемое присутствіемъ посторонняго вещества». Бредигъ нашелъ простой пріемъ полученія коллоидальныхъ металловъ, напримъръ, распыленіемъ электрическимъ токомъ платины въ водъ; эти коллоидальные металлы, которые по принципу ихъ дъйствія могутъ быть совершенно приравнены къ энзимамъ, были названы Бредигомъ неорганическими ферментами. Полная аналогія между ферментами, получаемыми изъ живыхъ клѣтокъ, и неорганическими -ферментами Бредига поражаеть. Эта аналогія идеть такъ далеко, что тѣми же ядами, какими отравляются энзимы, напримѣръ, синильною кислотою, «отравляются» и неорганическіе ферменты. Если принять все это во вниманіе, то невольно рождается мысль о томъ, что полное разъясненіе ферментативныхъ процессовъ есть только вопросъ времени.

Въ результатъ дъйствія фермента получается система опредъленнаго динамическаго химическаго равновъсія между телами, вступающими въ реакцію и получающимися въ результать ся. Если мы измёнимъ количество веществъ, входящихъ въ систему такого равновёсія, то послёднее нарушится и наступить новое взаимодёйствіе. Поэтому если мы будемъ опредѣленнымъ образомъ нарушать равновѣсіе, то мы будемъ опредѣленнымъ образомъ направлять реакцію, т.-е. въ положительномъ или отрицательномъ смысль. Это неожиданное слёдствіе ведеть къ возможности получать при помощи ферментовъ не только расщепленіе сложнаго вещества, но и производить синтезъ изъ продуктовъ расщепленія. «Поэтому весьма вѣроятно, — говоритъ фанъ Т'Гоффъ, — что соотвѣтственно тому, какъ мы при помощи трипсина, бълковаго фермента поджелудочной железы, разлагаемъ бѣлокъ на болѣе простыя соединенія, такъ точно мы будемъ въ состоянии изъ этихъ простыхъ соединеній составлять бѣлокъ при помощи того же трипсина». Правда, этоть примъръ еще не осуществленъ, но другой энзимъ, именно эмульзинъ, проявлялъ уже въ рукахъ Эммерлинга синтетическую лѣятельность.

Безспорно, знаніе химическаго состава крови имѣетъ первенствующее значение для физіологии. А между твиъ еще недавно все наше знаніе въ этомъ отношеніи ограничивалось только твмъ, что мы могли путемъ анализа опредвлять количественныя отношенія элементовъ, входящихъ въ составъ крови. Пауль замѣчаеть, что это знаніе даеть намъ для пониманія состава крови столько же, сколько даль бы химическій анализь карманныхъ часовъ для пониманія ихъ устройства. О томъ, въ какомъ видь находятся соединения въ крови, въ какой концентрации, въ какой степени диссоціація, мы узнаемъ только на основаніи методовъ физико-химическихъ (опредѣленіе точки замерзанія, электрической проводимости и т. п.). Опредъление точки замерзания крови, представляющее собою окольный и очень удобный путь для определенія осмотическаго давленія, даеть намъ новую физіологическую константу. Мы знаемъ, что осмотическое давление крови млекопитающихъ животныхъ есть величина постоянная, равная приблизительно 7 атмосферамъ. Ткани омываются, слъдовательно, всегда

кровью, имѣющею не только опредѣленныя химическія, но и опредѣленныя физическія свойства, наиболѣе благопріятныя для дѣятельности клѣтокъ. Если животное потеряеть большое количество крови и мы хотѣли бы ему помочь, то намъ для поднятія кровяного давленія нѣтъ надобности подыскивать жидкость, равную крови по химическому составу; достаточно взять растворъ поваренной соли, осмотическое давленіе котораго соотвѣтствовало бы таковому кровяной плазмы.

Спрашивается, какими средствами обладаеть организмъ для поддержанія осмотическаго давленія крови на одной и той же высоть. Вопросъ объ этихъ средствахъ тыть болье важенъ, что пріемъ различныхъ видовъ пищи и питья ведеть къ поступлению въ кровь растворовъ различной концентрации и, слъдовательно, къ измѣненію осмотическаго давленія. Далѣе въ организмѣ имѣется постоянная, неразрывно связанная съ его жизненными отправленіями причина, неизмённо повышающая осмотическое давленіе; эта причина есть результать окисленія и расщепленія сложныхъ соединеній организма на болёе простыя; отсюда, какъ слёдствіе, -- увеличеніе количества молекуль, поступающихь вь кровь, и повышеніе давленія. Какими средствами организмъ устраняеть повышеніе давленія? Поддерживаніе осмотическаго давленія на одной и той же высоть составляеть функцію почки. Почки приготовляють изъ крови мочу, т.-е. изъ жидкости менте концентрированной приготовляють жидкость болёе концентрированную; часть молекуль, именно молекулъ отработанныхъ, молекулъ распада, уводится при помощи почки изъ крови вместе съ мочою наружу. Почка выполняеть, следовательно, работу пониженія осмотическаго давленія крови. Такая работа почки можеть быть выражена въ механическихъ единицахъ работы; ее можно приравнять къ случаю сгущенія жидкости, напр., путемъ выпариванія. Дрезеръ вычислилъ, что почка производить въ сутки около 200 килограммометровъ работы.

Что происходить, если почка по какой-нибудь причинѣ не въ состояніи выполнить своей работы? Тогда пониженіе осмотическаго давленія достигается, по всей видимости, тѣмъ, что клѣтки тканей ограничивають свою дѣятельность; во всякомъ случаѣ уменьшается количество поступающихъ въ кровь отработанныхъ молекулъ. Когда и это оказывается недостаточнымъ и въ самихъ тканевыхъ клѣткахъ наступить сильное повышеніе давленія, тогда наблюдается притокъ воды къ тканямъ, образуется то, что въ медицинѣ называется водянкой, которая съ этой точки врѣнія представляется благодѣтельной реакціей организма на повышеніе осмотическаго давленія въ клѣткахъ тканей. Что осмотическое давленіе среды, въ которой живеть клѣтка, имѣетъ связь съ самыми интимными сторонами жизнедѣятельности, обнаруживается рѣзче всего на открытіи, облетѣвшемъ въ самое короткое время весь ученый міръ и принадлежащемъ физiологу университета въ Чикаго Жаку Лёбу. Открытіе Лёба заключается въ возможности замѣны естественнаго оплодотворенія яицъ морского ежа повышеніемъ осмотическаго давленія среды. Яйца ежа въ морской водѣ гибнуть, если не подвергаются своевременно оплодотворенію. Если же повысить осмотическое давленіе морской воды, прибавивъ къ ней немного хлористой магнезіи, то яйцо начинаеть дѣлиться и развиваться. Такъ какъ хлористая магнезія вызываеть дѣленіе яйца въ данномъ случаѣ не изъ- за своихъ специфическихъ свойствъ, а только въ силу повышенія осмотическаго давленія, то она можеть быть замѣнена различными другими веществами: хлористымъ каліемъ. сахаромъ, мочевиной и т. п.

Итакъ, работы Лёба привели насъ опять къ тому теченію въ физіологіи, о которомъ мы говорили въ началѣ, т.-е. къ целлюлярной физіологіи. Мы видимъ на этомъ примѣрѣ, какіе горизонты открываются для физіологіи, когда различныя направленія комбинируются для достиженія одной и той же цѣли.

Я много разъ подчеркивалъ то, что факты, открытые впервые на живыхъ организмахъ, оказывались исходными точками для физическихъ и химическихъ ученій и что, съ другой стороны, послѣднія вносили ясность въ наше пониманіе жизненныхъ явленій. Я дѣлалъ это не для того, чтобы разбирать вопросы первенства или преимущества одной научной дисциплины по сравненію съ другой. Мнѣ казалось, что на приведенныхъ мною примѣрахъ обнаруживается съ полною ясностью, что природа во всемъ ея многообразіи подчиняется однимъ и тѣмъ же законамъ, независимо отъ формы, въ какой она себя проявляетъ. Во всякомъ случаѣ эти примѣры только еще сильнѣе поддерживаютъ въ насъ увѣренность, что, примѣняя для изслѣдованій процессовъ въ живомъ организмѣ точку зрѣнія физика и химика, мы находимся на единственно правильномъ пути.

#### А. Самойловъ.

# Очерки изъ исторіи средневѣковаго общества и государства<sup>1</sup>).

ОЧЕРКЪ ПЕРВЫЙ.

## Государство и общество Римской имперіи.

Какъ бы мы ни решали общій вопросъ объ отношенін новой Европы къ древнему міру-будемъ ли мы вмѣстѣ съ Фюстель де Куланжемъ видѣть въ такъ называемыхъ среднихъ вѣкахъ прямое и непосредственное продолжение эпохи Римской имперіи, а въ стров средневѣковыхъ обществъ и государствъ лишь дальнѣйшую эволюцію явленій и формъ, уже выработанныхъ римскимъ міромъ, или же признаемъ этотъ взглядъ лишь отчасти справедливымъ, именно, поскольку рёчь идеть о средневёковыхъ сощальныхъ формахъ такъ называемыхъ романскихъ странъ (да и то съ очень значительными ограниченіями) и непримёнимымъ къ государствамъ съ основнымъ германскимъ населеніемъ, самостоятельно вырабатывавшимъ свои соціальныя и политическія формы, по существу аналогичныя римскимъ послёднихъ вѣковъ имперіи, —и въ томъ, и въ другомъ случав намъ необходимо начинать наши очерки, имъющіе въ виду выяснить генезисъ средневѣковаго общества и государства какъ извѣстнаго общественнаго типа, съ разсмотрѣнія главнѣйшихъ по крайней мѣрѣ фактовь и явленій, характеризующихъ политическій, соціальный и хозяйственный строй Римской имперіи в ть измъненія, которыя совершились въ немъ въ послѣдніе ея вѣка. Только внимательное отношеніе къ этимъ явленіямъ и фактамъ и дасть намъ BO3MOXность сколько-нибудь оріентироваться среди целаго ряда боле конкретныхъ вопросовъ, на которые распадается этотъ общій вопросъ. Даже не задаваясь вопросомъ о роли римской традици въ генезисѣ средневѣковаго строя, мы, приступая къ изученію этого

<sup>1)</sup> См. "Научное Слово", 1904 г., III.

генезиса, не можемъ обойти Римской имперіи, разъ мы желаемъ понять, какъ произошелъ самый фактъ поселенія германцевъ на территоріи имперін и распаденія западной ея части на рядъ германскихъ, такъ называемыхъ варварскихъ королевствъ. Какія причины привели къ этому? Имѣемъ ли мы здѣсь дѣло съ разгромомъ имперіи варварскими полчищами или же съ фактомъ внутренняго разложенія имперіи, сдѣлавшаго необходимымъ распаденіе ея на рядъ варварскихъ королевствъ? Если послѣднее вѣрно, то какія причины вызвали этотъ внутренній процессъ и какъ онъ совершался, и въ чемъ заключалась его сущность? Какую роль сыграли въ этомъ германцы?

I.

Чрезвычайно сложный и крайне бользненный процессъ постепеннаго превращенія римской республики въ имперію не можеть быть предметомъ нашего разсмотрѣнія на страницахъ этихъ очерковъ. Самое большее, что мы можемъ здёсь сдёлать, это охарактеризовать его самыми общими чертами. Несоотвѣтствіе политическихъ формъ города-государства тъмъ широкимъ политическимъ задачамъ, которыя возникали передъ римской республикой по мъръ расширенія ея предбловъ, съ особенной силой стало давать себя знать съ того момента, какъ римскія завоеванія перешагнули границы Италіи, и римская республика стала объединять подъ своею властью племена и народы, населявшіе побережья Средиземнаго моря. Слишкомъ простой взглядъ на провинція, какъ на помѣстья римскаго народа (praedia populi romani), безраздѣльно царившій среди правящихъ классовъ римскаго гражданства и обрекавшій провинціальное населеніе на самую беззастінчивую эксплоатацію съ ихъ стороны, антиобщественный и антигосударственный по самому своему существу, тёмъ меньше имѣлъ правъ на оправданіе, что, даже постепенно включивъ въ свой составъ всю Италію, римская гражданская община и по размърамъ своей территоріи, и по количеству своего населенія была неизмѣримо меньше своихъ «помѣстій», а нѣкоторымъ изъ нихъ далеко уступала и въ культурномъ отношеніи. Такое крайне ненормальное противопоставленіе господствующей общины гражданъ миллонамъ подланныхъ ея не могло оставаться постоянной или даже сколько-нибудь прочной политической формой, не могло обезпечивать на сколько-нибудь продолжительное время господство съ одной и подчинение съ другой стороны, слъдовательно, въ концё-концовъ шло въ разрёзъ даже съ самыми узкими, чисто своекорыстными интересами правящаго класса самой господствовавшей общины, не говоря уже объ интересахъ всего гражданства, а тёмъ болёе провинціаловъ. Нужно было раздвинуть узкія рамки города-государства и создать новую политическую форму, въ широкихъ предблахъ которой нашли бы свое выражение и законное удовлетворение интересы всёхъ, кто тёмъ или инымъ путемъ связаль свою судьбу съ римскимъ народомъ. Это былъ жизненный вопросъ, поставленный римской республике ся завоевательной политикой, и отъ удовлетворительнаго решенія его зависёли судьба римскаго государства и его мъсто въ исторіи европейской культуры. Сохраненіе прежняго порядка, подрывавшее основы хозяйственной жизни провинцій и ихъ культурнаго развитія, грозило римской общинѣ не только болѣе или менѣе отдаленными опасностями: оно и непосредственно давало себя знать цёлымъ рядомъ чрезвычайно осязательныхъ явленій въ сферѣ внутренней жизни римской республики, весьма краснорѣчиво свидѣтельствовавшихъ о томъ, что жизнь эта совсѣмъ стала далека отъ нормальнаго существованія здороваго общественнаго организма. Въ самомъ дѣлѣ, если прежнія войны, ті войны, которыя вель Римъ внутри Италіи, способствовали силь и крыпости римскаго государства, надыляя его гражданъ все новыми и новыми землями, въ значительной мъръ парализовали естественныя послёдствія давно начавшагося соціальнаго процесса, ведшаго къ сосредоточенію земли въ рукахъ высшаго класса и обезземеленію крестьянской массы, то войны, которыя сталь вести Римъ за предълами Италіи, подрывали основы благополучія народной массы, того фундамента, на которомъ зиждилось величіе Рима, все болѣе и болѣе ускоряя указанный соціальный процессъ и грозя въ недалекомъ будущемъ окончательно расчленить римское гражданство на двѣ группы: на земельную и денежную аристократію и совершенно ничего не имѣющій пролетаріать, вытѣсненный изъ всёхъ хозяйственныхъ областей рабскимъ трудомъ, и довести римское государство до того, что оно не въ силахъ будетъ выставить самое незначительное войско. И войны прежняго времени, надёлявшія землей (путемъ ассигнацій и вывода колоній) обезземеленныхъ крестьянъ, были очень выгодны и для правящаго класса, передавъ въ руки его членовъ, и безъ того сравнительно крупныхъ землевладѣльцевъ, путемъ оккупации и иными путями громадное количество отнятой у покоренныхъ общинъ земли. Зато войны, которыя сталъ вести Римъ за предѣлами Италіи, пошли исключительно на пользу крупнаго землевладенія и крупнаго денежнаго капитала, также по условіямъ времени реализовавшагося въ формъ крупнаго землевладѣнія, которое открывало дорогу въ ряды правящей сенатской аристократіи. Денежный капиталь, представляемый классомъ всадниковъ, состоявшимъ изъ откупщиковъ и банкировъ, мврв въ томъ видб, въ какомъ мы его знаемъ въ концв республики. Извлечение изъ провинций всего того, что получала отъ нихъ господствующая община римскихъ гражданъ въ видѣ подати и всякаго иного рода поступленій, производилось, какъ извѣстно, че-резъ посредство компаній (акціонерныхъ компаній) публикановъ (societates publicanorum), которымъ государство поручало и всякаго рода поставки (на армію, на флотъ и т. п.) и всякаго рода общественныя предпріятія (постройка дорогь, сооруженіе публичныхъ зданій и т. п). Усилившійся благодаря присоединенію провинцій денежный обмень съ своей стороны способствоваль развитію всадническаго сословія, благопріятствуя появленію и развитію класса торговцевъ деньгами, всякаго рода менялъ и банкировъ. также сосредоточивавшихъ въ своихъ рукахъ нередко огромные капиталы. Общественная и политическая сила этихъ денежныхъ людей станеть для насъ вполнѣ ясной, если мы вспомнимъ, что, напримъръ, въ спекуляціяхъ компаній публикановъ были непосредственно заинтересованы всё классы общества: и самые бёдные люди несли къ нимъ свои сбереженія, чтобы имѣть пай (pars particula) въ ихъ предпріятіахъ; такъ что сдача на откупъ того или иного налога, сооружение военной дороги, поставки на армию и т. п. принимали всегда характеръ и значение факта, имъвшаго крупный общественный интересъ. Разъ въ спекуляціяхъ публикановъ былъ заинтересовань чуть ли не каждый гражданинь, то естественно, что черезъ народныя собранія публиканы могли проводить едва ли не все, что только было для нихъ выгодно, и не удивительно, что въ послёдніе вёка республики они имёють такое вліяніе на внутреннюю и внёшнюю политику Рима. Откупная система была настоящимъ бичомъ для провинцій: вмѣстѣ съ представителями римской провинціальной администраціи, проконсулами и пропреторами, смотръвшими на провинцію какъ на объекть самаго откровеннаго грабежа, публиканы высасывали изъ провинціальнаго населенія всъ соки, не стёсняясь при этомъ никакими средствами самаго вощющаго насилія. Въ томъ же направленіи дъйствовали и банкиры, ссужавшіе деньгами истощенныя римскими наместниками и публиканами провинціи за самые невѣроятные, превышавшіе всякую законную муру проценты и потомъ взыскивавшіе свои ссуды и проценты съ помощью самыхъ жестокихъ мъръ и при содъйствіи благосклонной къ нимъ администраціи. Всѣ эти категорія денежныхъ людей конечную цёль своихъ пріобрётательскихъ усилій видёли въ пріобрѣтеніи крупныхъ земельныхъ владѣній, которыя открывали имъ двери въ сенать, въ ряды правительственной аристократіи. И

они начинають пріобрѣтать крупныя помѣстья, становятся владѣльцами латифундій.

До поры до времени, пока у государства было много своболныхъ, доставшихся ему въ результать завоеваній земель. эта погоня за землей могла не обнаруживать своихъ антисоціальныхъ послѣдствій. Но вскорѣ и они начали давать себя знать. Помогли этому нѣкоторыя явленія чисто экономическаго характера, прямой результать римскихъ завоеваній. Уже объединеніе Италіи значительно понизило цёну хлёба, такъ какъ благодаря этому политическому факту въ хозяйственную конкуренцію съ Лаціумомъ и горными областями вступили плодородныя местности Итали, именно Кампанія и область ріки По, и рынокъ оказался заваленнымъ италійскимъ хлѣбомъ, что сдѣлало хлѣбопашество менѣе обезпечивающимъ крестьянина занятіемъ. Италійскому крестьянину становится еще труднье, когда Римъ соединяетъ подъ своею властью всѣ страны по берегамъ Средиземнаго моря. Съ италійскимъ хлѣбомъ начинаеть конкурировать заморскій хлѣбъ, сначала изъ Сициліи, а затёмъ и изъ Африки. Само правительство заботится о ввозъ иноземнаго хлѣба, въ особенности съ эпохи Гракховъ, когда продажа государствомъ (нерѣдко превраразвивается дешевая щающаяся въ даровую раздачу) хлѣба пролетаріату, и это еще болѣе губить италійское хлѣбное производство. Множество крестьянъ разоряется, и поля ихъ или вовсе перестають воздѣлываться, или же обращаются въ виноградники и масличныя плантаціи, а чаще всего берутся подъ пастбища. Уже во второй половинѣ второго вѣка умѣренно: прибыльное пастбищное хозяйство давало больше дохода, чёмъ самое прибыльное земледёліе. И виноградники, и масличныя плантаціи, и скотоводство, --- все это пошло на пользу лишь крупному землевладѣльцу. Мелкому человѣку нельзя было тягаться съ нимъ на этой почвѣ, и онъ долженъ былъ уступить ему свое мЕсто и изъ собственника и арендатора превращался въ пролетарія, не находившаго себѣ въ большинствѣ случаевъ занятія и заработка въ деревнѣ и принужденнаго отправляться искать счастья въ столицу. Свободное сельское население начинаеть постепенно превращаться въ столичныхъ пролетаріевъ. Этому въ сильнѣйшей мвръ способствовалъ наплывъ рабовъ. Свободные крестьяне и арендаторы не могли превратиться въ вполнѣ удобное орудіе латифундіальнаго (крупнаго) хозяйства. Для владёльцевъ латифундій нуженъ быль дешевый трудъ, который къ тому же они могли бы эксплоатировать вполнѣ свободно, имѣя въ виду лишь выгоды своего предпріятія. Свободный же трудъ быль и сравнительно дорогь, и не такъто удобенъ для беззаствнчивой и безконтрольной эксплоатации; къ

тому же свободный человѣкъ долженъ былъ отбывать и свои политическія обязанности и прежде всего воинскую повинность, что могло крайне тормозить хозяйственную диятельность землевладильцевь. Необходимый для крупнаго землевладёльца дешевый человёческій товарь въ изобили доставляли войны, а когда войны поутихли, страшно развившаяся работорговля и пиратство. Теперь-то рабскій трудъ и пріобрѣтаеть въ жизни Рима то значеніе, которое обыкновенно опибочно распространяють на всё его эпохи. Именно теперь, когда благодаря завоевательной политикѣ римлянъ, соединившей подъ ихъ властью всё племена и народы Италіи, а потомъ и всего побережья Средиземнаго мора, сталъ возможенъ хозяйственный обмёнъ между ними, создалась широкая почва для народнаго хозяйства, и стали возможны крупныя хозяйственныя предпріятія, работающія для обширнаго рынка и, слёдовалельно, обладающія всёми признаками настоящихъ хозяйственныхъ предпріятій въ самомъ строгомъ, экономическомъ смыслѣ этого слова, --- именно теперь рабскій трудъ и сталъ играть въ жизни Рима крупную хозяйственную роль, которой онъ не могъ играть раньше, когда господствовало натуральное, замкнутое хозяйство. Теперь онъ отнялъ у свободныхъ сельскихъ жителей возможность сколько-нибудь обезпеченнаго существованія. Положеніе римскаго крестьянства было такимъ образомъ подорвано въ корнѣ, и этимъ создавалась для республики величайшая опасность: наносился страшный ущербъ ея военному могуществу, покоившемуся какъ разъ на хозяйственно обезпеченной крестьянской массь, которая теперь, превращаясь въ пролетаріевъ, уже не была въ состояніи служить опорой противъ внѣшняго врага и въ то же время становилась опаснѣйшимъ внутреннимъ врагомъ римскаго государства и охранявшагося имъ соціальнаго строя, представляя собою готовый горючій матеріаль для самыхъ жестокихъ революцій. Разоренію римскаго крестьянства не въ малой мъръ способствовали войны и другой своей стороною. Это были уже не краткосрочные походы, не нарушавшие серьезно хозяйственной деятельности крестьянина. Теперь войны уже надолго отвлекали его оть хозяйства и нерёдко и совсёмъ отрывали его оть земли и отъ ея интересовъ, превращая его въ настоящаго солдата, уже не способнаго къ земледѣлію; къ тому же нерѣдки были случан, что за время его отсутствія его хозяйство приходило въ полное запуствніе, а то и просто становилось добычей богатаго и алчнаго сосъла.

Въ интересахъ самосохраненія республика должна была придти на помощь гибнувшему крестьянству, пока было еще не поздно. И мы видимъ рядъ попытокъ въ этомъ направленіи, начиная съ ż

начала II въка (до Р. Хр.), съ такъ называемаго Лициніева закона (относимаго прежде къ 367 году), постановившаго, какъ извъстно, что никто не долженъ владъть государственной землей (ager publiсия) въ размѣрѣ болѣе 500 югеровъ (около 250 десятинъ) и держать на государственныхъ пастбищахъ болѣе 100 головъ крупнаго и 500 головъ мелкаго скота, и что часть рабочихъ въ хозяйствъ землевладѣльца должна принадлежать къ числу свободныхъ людей. Законъ этотъ, какъ извъстно, послужилъ точкой отправленія для реформаторскихъ попытокъ Гракховъ. Попытки эти въ общемъ потерпьли фіаско. Правда, Гракхамъ удалось надвлить землею не одну тысячу безземельнаго люда, но возродить римское крестьянство, римское общество и римское государство имъ не удалось. Можно даже сказать, что тё бёдствія, съ которыми бороться они ставили себѣ цѣлью, благодаря нѣкоторымъ сторонамъ ихъ дѣятельности еще усилились. Разумбень проведенные Гаемъ Гракхонъ законъ о дешевой продажѣ народу хлѣба государствомъ (lex frumentaria) и законъ, предоставлявшій всадникамъ право засёдать въ судебныхъ комиссіяхъ, разбиравшихъ между прочимъ жалобы провинціаловъ на насилія со стороны публикановъ (lex judiciaria), а также передачу имъ на расхищение публиканамъ провинци Азии и другихъ провинцій. Дешевая продажа народу хліба государствомъ скоро превратилась въ даровую раздачу его, и это привело, на ряду съ другими причинами, къ крайней деморализации столичнаго пролетаріата и къ его умноженію. Публиканы и другіе дельцы уже безъ всякаго контроля грабили теперь римскія провинціи совитьстно и въ полномъ согласіи съ проконсулами и пропреторами, откровенно смотръвшими на свою должность какъ на источникъ собственнаго обогащенія на счеть ввёреннаго ихъ заботамъ провинціальнаго населенія. Такимъ образомъ все оставалось по-старому, и процессъ разложенія общества и государства римской республики развивался и вширь, и вглубь.

Что касается, въ частности, государственнаго строя римской гражданской общины, то онъ вполнъ соотвътствовалъ теперь тъкъ соціальнымъ отношеніямъ, какія мы сейчасъ описывали. Формально онъ оставался прежнимъ. По прежнему римскіе граждане собирались въ комиціи, избирали здѣсь магистратовъ республики и вотировали законы; по прежнему, слѣдовательно, народъ подъ контролемъ сената и съ помощью своихъ избранниковъ былъ вершителемъ своихъ судебъ. Но такова была лишь форма. Если и прежде земельная аристократія имѣла направляющее вліяніе въ политической жизни республики, то теперь она стала фактическимъ властелиномъ и во внутренней, и во внѣшней политикѣ государ-

ства. Съ твхъ поръ, какъ территорія гражданской общины (такъ называемый ager romanus) постепенно охватила всю Италію, народъ не могъ уже осуществлять своихъ политическихъ правъ въ формъ участія въ комиціяхъ, собиравшихся въ столиць: это стало физически невозможнымъ; слъдовательно, онъ фактически пересталъ быть вершителемъ своихъ судебъ. Народныя собранія могли посъщать только сравнительно очень немногіе; фактически на нихъ теперь нреобладаль городской пролетаріать, продукть описаннаго нами выше соціальнаго процесса, все съ большей и большей интенсивностью развивавшагося въ римскомъ обществѣ. Принужденный разстаться съ землей и съ деревней, римский крестьянинъ отправлялся въ столицу и здёсь реализоваль принадлежавшую ему, какъ римскому гражданину, цённость, свои политическія права, подавая свой голось въ комиціяхъ и становясь такимъ образомъ готовымъ политическимъ орудіемъ въ рукахъ той или иной группы правящей аристократіи или ея вождя. Народныя собранія римской республики постепенно превращались въ собранія всецьло зависьвшаго въ средствахъ къ жизни отъ правящей аристократіи городского пролетаріата и ся кліэнтовъ (развитіє кліэнтелы дѣлало огромные успѣхи параллельно и въ органической связи съ развитіемъ крупнаго землевладенія) и поэтому перестали служить органомъ для выраженія интересовъ всей общины или по крайней мъръ большинства ея гражданъ и становились политическимъ орудемъ въ рукахъ боровшихся за преобладание честолюбцевъ. Такимъ образомъ, и народныя собранія, и сенать, и магистратура — всѣ органы власти римской гражданской общины стали служить узкимъ и своекорыстнымъ интересамъ правящихъ группъ. Римская республика стала государственной формой сощальнаго господства и политическаго владычества земельной и отчасти и денежной аристократіи надъ массой римскаго народа и надъ провинціями, и пока строй ея какъ города - государства оставался неприкосновеннымъ, никакія попытки уврачевания общественныхъ недуговъ, грозившихъ великими опасностями государству, не могли разсчитывать на уснѣхъ: и обезземеление римскаго крестьянства, превращавшее его въ деморализованную толпу столичнаго пролетаріата, и хищническая эксплоатація провинцій, --- все это были естественныя послёдствія господства аристократическаго меньшинства, все это лишь увеличивало его матеріальную силу и соціальное могущество. Сохраненіе уже отжившей, уже давно переставшей соотвётствовать реальнымъ, фактическимъ отношеніямъ городской государственной формы неизбѣжно, въ условіяхъ римскаго развитія, приводило къ соціальному и политическому господству аристократіи и къ сопіальному и политическому

5

разложенію основной, крестьянской расы римскаго гражданства и тёмъ въ корнѣ подрывало силу и крѣпость римскаго государственнаго организма. Когда-то вполнѣ здоровая политическая форма, вполнь отвучавшая условіямъ жизни узкаго политическаго соединенія и дававшая выраженіе интересамъ всего политическаго цѣлаго, она теперь, когда съ расширеніемъ территоріи государства непосредственная демократія. Осуществленіе всёми гражданами своихъ правъ въ народныхъ собраніяхъ, стала невозможна, превратилась въ бичъ общества, обрекая законнѣйшіе интересы массы гражданъ и милліоновъ провинціаловъ въ жертву сравнительно небольпой правящей группь, и единственнымъ средствомъ создать скольконибудь нормальныя соціальныя условія для гибнувшей соціально и морально массы гражданства и для разоряемыхъ провинціаловъ и тъмъ самымъ предотвратить и неизбъжный при сохранении прежнихъ условій общій политическій крахъ могла быть прежде всего политическая реформа, превращение узкой городской формы государства въ болбе широкую, соотвётствующую жизненнымъ условіямъ всего этого общирнаго и неустроеннаго политическаго соединенія, какимъ являлась раскинувшаяся уже по всей Италіи ринская гражданская община со всёми своими провинціями, -- созданіе такой политической организации, которая бы выражала матеріальные и культурные интересы по возможности всёхъ общественныхъ группъ какъ внутри Италіи, такъ и внѣ ея и хотя бы въ извѣстной мъръ приводила ихъ въ равновъсіе. Какова должна была или, върнъе, могла быть эта форма, въ какихъ именно публично-правовыхъ терминахъ она должна была найти свое опредъление, это зависвло отъ фактическаго взаимоотношенія общественныхъ силъ въ римской республикѣ въ послѣдній періодъ ея существованія и отъ цѣлаго ряда внутреннихъ и внѣшнихъ условій, среди которыхъ цротекала ея жизнь въ эту эпоху, о чемъ мы сейчасъ поведемъ ръчь. Но какова бы ни была ея юридическая конструкція и фактическая сущность этой формы, ся первой и главной задачей должно было быть смягченіе соціальныхъ контрастовъ, лишеніе земельной и денежной аристократіи сощальнаго и политическаго преобладанія и поднятіе массы, а также упорядочение провинціального управления и постепенное инкорпорирование провинций въ римскую гражданскую общину. Хищническая эксплоатація провинцій правящей аристократіей являлась страшнымъ тормазомъ для ихъ хозяйственнаго и культурнаго развитія и вмёстё съ тёмъ въ сильнёйшей мёрё парализовала тотъ широкій обмѣнъ, который возникалъ между всѣми объединенными подъ римскимъ владычествомъ странами и, разбивая замкнутыя хозяйственныя формы тамъ, гдѣ онѣ еще преобладали,

÷

поднималь хозяйственную жизнь по всему побережью Средиземнаго моря на высшую стадію, на стадію народнаго хозяйства со всёми его соціальными и общекультурными особенностями. Новая политическая форма, къ которой долженъ былъ перейти Римъ, являясь, такимъ образомъ, и постулатомъ экономической эволюціи, должна была обезпечить интересы начавшагося въ широкомъ масштабѣ народно-хозяйственнаго развитія.

Завоевательная политика Рима, создавшая всё разсмотрённыя нами соціальныя и политическія аномаліи, создала вибсть съ темъ и средство противъ нихъ, создала ту соціальную силу, опираясь на которую, можно было насильственно раздвинуть тёсныя политическія рамки въ соотвётствіе съ широкими запросами безмёрно усложнившейся жизни. Примёръ Гракховъ показалъ, что только продолжительная и надёленная широкими полномочіями диктатура могла браться за уврачевание общественныхъ и политическихъ недуговъ. Но у Гракховъ не было въ распоряжения военной силы, и имъ приходилось съ помощью крайне опасныхъ средствъ искусственно создавать то или иное благопріятное ихъ дѣлу сочетаніе общественныхъ силъ и въ конце-концовъ терпеть фіаско. Такая сила скоро явилась. Хроническія войны создали въ концѣ-концовъ незнакомое Риму въ прежнія времена постоянное войско, которое представляло собою выдёлившуюся изъ общества особую соціальную группу, имѣвшую свои особые интересы, связанную теснѣйшими узами съ своими вождями и готовую служить для нихъ послушнымъ орудіемъ для достиженія ими своихъ собственныхъ цьлей. Если мы припомнимъ еще при этомъ, что, начиная съ Марія, въ войско стали принимать и пролетаріевъ, которые устремились сюда въ огромномъ количествъ, видя въ военной службъ выгодную въ матеріальномъ отношеніи профессію, и уже въ сравнительно скоромъ времени составляли въ немъ преобладающій, элементь пролетаріевъ, у которыхъ было слишкомъ мало основаній дорожить существующимъ политическимъ строемъ, то намъ станетъ еще болье понятнымъ, что, опираясь на эту новую и грозную силу, такіе люди, какъ Марій, Сулла и, наконецъ, Цезарь, могли не стёсняться никакими традиціонными политическими рамками и могли диктовать республикъ свои собственные законы. Такимъ образомъ, новой политической формой, шедшей на смѣну городской аристократической республикь, была военная монархія, опиравшаяся на организованный въ военную силу пролетаріать. Именно монархіи предстояло внести миръ въ соціальную жизнь, объединить всё племена и народы, завоеванные римскимъ оружіемъ, и дать каждому свободному человѣку на всемъ огромномъ протяжении міровой имперіи право сказать: «Civis romanus sum».

5\*

Первое время — и довольно продолжительное — римская монархія старалась избъгать всякихъ монархическихъ аттрибутовъ. Да она и въ двиствительности не была еще вполнъ монархіей. Принципатътаково утвердившееся въ наукѣ названіе той власти, которая находилась въ рукахъ Августа и его ближайшихъ преемниковъ – представлялъ собою съ формальной стороны республиканскую магистратуру, правда, магистратуру новую, но тѣмъ не менѣе обладавшую существенными особенностями магистратуры какъ делегации, какъ совокупности полномочій, переданныхъ данному лицу народомъ. Эта идея делегации, можно сказать, никогда не исчезала изъ понятія императорской власти; даже въ такія эпохи, когда римская монархія подъ вліяніемъ политической практики и теоріи восточныхъ народовъ, вошедшихъ въ составъ ея владений или тесно соприкасавшихся съ ними, прониклась элементами настоящаго азіатскаго абсолютизма, даже тогда не умерла еще идея, что источникъ безграничной власти самодержца-воля народа. Августь всёмь своимь поведеніемь старался показать народу, что онъ всего лишь первый человѣкъ (prinсеря) въ республикѣ. Онъ неоднократно слагалъ съ себя ту или иную часть своихъ полномочій и вновь получаль ихъ черезъ сенать на тотъ или иной опредѣленный срокъ. Замѣчательно, что полномочія эти съ формальной стороны ничего новаго не представляли. И въ прежнія времена они всегда передавались ординарнымъ или экстраординарнымъ магистратамъ республики. Разница съ прежнимъ была лишь въ томъ, что одному Августу передавались полномочія, въ прежнее время распредѣлявшіяся между нѣсколькими избиравшимися на короткій срокъ (обыкновенно на годъ) магистратами. Въ частности, Августь являлся прежде всего носителемь военнаго imperium'а и въ силу этого быль главнокомандующимь всёми военными силами республики и назначалъ на всѣ военныя должности. Солдаты приносили присягу ему и передъ его изображениемъ. Онъ производилъ наборь, когда хотёль и въ какомъ хотёль размёрё. Ему принадлежало право войны и мира. Другимъ существеннымъ элементомъ принципата была трибунская власть. Какъ обладателю трибунской власти princeps'у принадлежала законодательная иниціатива, а также veto въ отношении ко всякому акту, изданному всякимъ другимъ магистратомъ или сенатомъ. Свою законодательную власть princeps осуществляль совмѣстно съ сенатомъ, и законами въ собственномъ смыслѣ (leges) были только законы, изданные такимъ именно образомъ. Но на ряду съ leges издавались уже однимъ princeps'омъ эдикты. Право издавать эдикты принадлежало и республиканскимъ магистратамъ прежняго времени, и они имѣли силу лишь въ теченіе того времени, когда издавшее ихъ лицо находилось у власти; въ идев такое временное значение имбли и эдикты, издававшиеся императорами, хотя на практикъ съ теченіемъ времени. по мъръ развитія монархическаго строя, эта разница между законами въ строгомъ смыслѣ и императорскими эдиктами постепенно сглаживалась. Личность princeps'a, какъ трибуна, была священной (sacrosanctus), и всякое посягательство на него, даже словесное, влекло для посягателя смерть безъ суда, какъ нечестіе. Трибунская власть давала ему и право заступничества (jus intercedendi), уполномочивавшее его брать на себя защиту интересовъ массы отъ захватовъ со стороны сильныхъ. играть роль соціальнаго миротворца. Въ отношенія къ части провинцій, именно къ тѣмъ изъ нихъ, которыя по пограничному своему положенію или въ силу другихъ условій нуждались въ военной защить, princeps быль надёлень безконтрольной властью проконсула и управляль ими черезь своихь легатовь, имь самимь назначавшихся и передъ нимъ однимъ отвѣтственныхъ. Они отъ его имени и управляли этими провинціями, и командовали расположенными здёсь войсками. Всѣ доходы изъ этихъ провинцій стекались въ особую казну императора, въ такъ называемый фискъ (fiscus). Остальныя провинціи находились въ вѣдѣніи сената, который управлялъ ими чрезъ обычныхъ проконсудовъ, избиравшихся на короткій срокъ по жребію изъ сенаторовъ, и доходы изъ этихъ сенатскихъ провинцій поступали въ казну республики, въ такъ называемый эрарій (aerarium). Не надо, впрочемъ, думать, что сенатскія провинцій стояли внъ вліянія императорской власти. Императоръ контролировалъ и ихъ управленіе, посылалъ проконсуламъ ихъ и свои инструкции и въ сущности имѣлъ и въ этихъ провинціяхъ едва ли меньше власти, чёмъ въ своихъ собственныхъ. Располагая властью цензора, императоръ имѣлъ контроль надъ нравами, надъ частной жизнью граждань, а также составляль списокь сенаторовь и всадниковь, даваль, кому хотълъ, права римскаго гражданина; можно сказать, что каждый человъкъ занималъ въ обществъ то мъсто. какое ему назначилъ императоръ. Въ качествъ верховнаго жреца республики (pontifex maximus) императоръ имѣлъ высшій надзоръ надъ религіей и культомъ. Подобно каждому республиканскому магистрату, облеченному правами такъ называемаго imperium'a (magistratus cum imperio), императоръ обладалъ и судебной властью, являясь верховнымъ и безапелляціоннымъ судьею во всей имперіи.

Насъ не должна смущать такая рѣзко бросающаяся въ глаза черта власти императора, какъ неограниченный характеръ этой власти:

наличность ся ничего еще не говорить противь чисто республиканской конструкція этой власти, ничуть не лишаеть ся характера чисто республиканской магистратуры по той простой причинь, что черта эта искони была присуща всёмъ республиканскимъ магистратурамъ древняго Рима, надёленнымъ такъ называемымъ imperium'омъ. Передававшаяся народомъ своему избраннику временная власть, кому бы она ни была делегирована, всегда была абсолютной, полной, безграничной властью, и временный носитель ся являлся не чёмь инымъ, какъ владыкой народа (magister populi). И консулы, какъ впослёдствіи императоры, въ качестве носителей государственной власти, переданной имъ республикой, были въ течение года, на воторый они были избраны народомъ, абсолютными владыками и соединяли въ своихъ рукахъ всю полноту и все разнообразіе правъ. обнимаемыхъ понятіемъ imperium'a: они были и администраторами. и начальниками войскъ, и предсёдателями въ комиціяхъ и въ сенать, и судьями, и въ извъстной мъръ законодателями. Раздробленіе функцій консуловъ, происшедшее съ теченіемъ времени по ивръ расшпренія предѣловъ римской общины и усложненія правительственныхъ задачъ, не изменило общей постановки власти народныхъ избранниковъ: она по прежнему оставалась абсолютной. Какъ ни ново было соединение въ рукахъ императора нѣсколькихъ магистратуръ одновременно, какъ ни необычна была передача ему ихъ въ пожизненное владение, темъ но менее онъ являлся магистратомъ римской республики, которая продолжала существовать и сохранять свои основныя учрежденія. Первое время даже комиціи продолжали функціонировать и, въ частности, по прежнему выбирали обычныхъ магистратовъ (консуловъ, квесторовъ, эдиловъ и т. п.), правда, подъ сильнымъ давленіемъ императора, указывавшаго имъ своихъ кандидатовъ. Уже послѣ Августа комиціи постепенно сходять со сцены, и ихъ функци переходять къ сенату. Мы уже видели, какое значеніе имѣлъ теперь сенать, управлявшій цѣлымъ рядомъ провинцій и зав'ядывавшій казной республики. Это его положеніе давало ученымъ нѣкоторое основаніе называть начальный періодъ имперіи эпохой діархіи. Строго говоря, едва ли можно признать это названіе правильнымъ: едва ли можно признать власть сената равной власти императора, на сторонѣ котораго была военная сила, дававшая ему полную возможность, при всемъ видимомъ уважение его къ республиканскимъ учрежденіямъ и, въ частности, къ сенату, весьма внушительно диктовать имъ свою волю. Тъмъ не менъе сенать продолжалъ сохранять большое значение въ республикв, и съ исчезновеніемъ комицій значеніе это еще увеличилось, въ особенности его

законодательная роль, выражавшаяся въ правѣ издавать совмѣстно съ императоромъ законы (leges). Не надо только думать, что сенать, являясь необходимымъ колесомъ государственной машины, представлялъ собою политическую силу на ряду съ императоромъ. Даже передавая въ силу издаваемаго имъ спеціальнаго lex regia de imperio тому или иному лицу императорскую власть — а это было правиломъ въ теченіе первыхъ трехъ вѣковъ существованія имперіи, когда императорская власть не была еще наслѣдственной (принципъ наслѣдственности не вполнѣ утвердился и впослѣдствіи) — сенать отправлялъ лишь формальпую функцію, давая юридическую санкцію факту, уже совершившемуся, и не по его въ концѣ-концовъ винѣ.

Такимъ образомъ, возникновение въ Римѣ императорской власти не разрушало старыхъ, республиканскихъ формъ. Императоръ являлся лишь однимъ изъ органовъ республики, являлся республиканскимъ магистратомъ, получавшимъ свою власть, подобно другимъ магистратамъ республики, путемъ делегаціи отъ народа. Была, правда, одна черта, резко подчеркивавшая всю нереальность этой конструкции, несмотря на то, что конструкція эта не была лишь теоретической формулой политической теоріи, а неукоснительно проводилась политической практикой имперіи. Мы разумбемъ культь императора. возникшій уже при Августь. Императору, особа котораго признается священной (augustus), воздвигають алтари и приносять жертвы. Какъ ни различно могли понимать этоть культь люди, стоявшие на разныхъ ступеняхъ культурнаго развитія (одни видели въ немъ поклоненіе божеству, генію императора, а не самому императору, другіе такихъ тонкостей не нонимали и кланялись статув императора, какъ и всёмъ другимъ идоламъ), тёмъ не менёе существование этого культа, несомнѣнно, нарушаеть цѣльность чисто республиканской конструкции императорской власти и въ эпоху принципата и въ то же время вскрываеть истинное положение императора какъ обладателя власти и могущества, для человъка необычныхъ, власти чрезвычайной, затмевающей всякую земную власть. Религія перевела на свой языкъ и освятила культомъ политический факть, представлявшій собою продукть и итогь всей предшествующей исторіи Рима и вытесть съ темъ отправную точку новаго политическаго развития. До поры, до времени факть этоть облекался въ старыя, традиціонныя, республиканскія формы, болёе или менёе удачно прилаживаясь къ старымъ политическимъ рамкамъ. Но по существу онъ былъ враждебенъ, ръзко противоръчилъ этимъ формамъ, и ему было тесно въ этихъ рамкахъ. Онъ символизировалъ новое соотношение общественныхъ силъ, совсёмъ иное, чёмъ то, которое нёкогда создало эти формы и эти рамки, и долженъ былъ создать для себя новыя формы и новыя рамки. Принципатъ постепенно сбрасывалъ съ себя республиканскій плащъ и перерождался въ чистую монархію и постепенно создавалъ цёлую систему чисто монархическихъ органовъ и учрежденій. Но какъ далеко ни ушло политическое развитіе Рима въ этомъ направленіи, идея народнаго, республиканскаго происхожденія императорской власти продолжала теплиться, еле-еле мерцая, й среди полнаго расцвёта глубоко рабскихъ чувствъ и чисто азіатскаго деспотизма.

(Продолжение слъдуетъ.)

Динтрій Петрушевскій.

# Очерки по сравнительной исторій литературы <sup>1</sup>).

#### Ш.

#### Дездемона Шекспира.

Такимъ образомъ, Вергилій далъ весьма интересное и въ психологическомъ отношения очень тонкое и върное построение завязки романа: его романтическая героиня влюбляется, можно сказать, въ разсказъ героя<sup>2</sup>) и, желая пережить сладостныя ощущения, вызванныя разсказомъ, проситъ повторить его въ той же обстановкъ, въ которой онъ очаровалъ ее въ первый разъ.

Оказывается, Вергилій до изв'єтной степени предвосхитиль одинь изъ интереснійшихъ сюжетовъ Шекспира—именно романъ Дездемоны и Отелло. Вотъ річь Отелло въ совіть дожа (переводъ г. Вейнберга):

> "Ея отецъ любилъ меня и часто Звалъ въ домъ къ себѣ; онъ заставлялъ меня Разсказывать исторію всей жизни, Годъ за годъ всв сраженія, осады И случан, пережитые мною. Я пробъгалъ все это, начиная Оть детскихъ дней до самаго мгновенья, Когда меня онъ слышать пожелалъ. Я говориль о всёхь моихь несчастьяхь, О бъдствіяхъ на сушъ и моряхъ: Какъ ускользалъ въ продомѣ я отъ смерти, На волосокъ виствшей отъ меня; Какъ взять былъ въ плёнъ врагомъ жестокосердымъ И проданъ въ рабство, какъ затъмъ опять Я получилъ свободу... Говорилъ я Ему о томъ, что мнв встрвчать случалось

<sup>1)</sup> См. "Научное Слово" 1904, IV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напомнить еще разъ текстъ Вергилія (I, 748): "несчастная Дидона проводила ночь (на перу) въ разнообразныхъ бесёдахъ и *еписала ез себя любое*ь (longum bibebat amorem), многое *разспращисая* о Пріамё, о Гекторё" и т. д.

Во время странствій: о большихъ пешерахъ. Безплоднъйшихъ пустыняхъ, страшныхъ безднахъ, Утесахъ неприступныхъ и горахъ, Вершинами касающихся неба; О каннибалахъ, что вдятъ другъ друга, О племени антропофаговъ злыхъ И о людяхъ, воторыхъ плечи выше, Чвиъ головы. Разсказы эти есъ Серьезно занимали Дездемону 1), И важдый разъ, какъ только отзывали Ломашнія діла ее оть нась, Она своръй старалась ихъ овончить И снова шла, и жално въ ръчь мою Впивалася. Все это я замѣтилъ И, улучивъ удобный часъ, искусно Сумълъ у ней изъ сердца вырвать просьбу Ей разсказать вст странствія мон. Которыя до этихъ поръ безъ связи, Урывками ей слышать привелось. И началь я разсказь свой, и не разъ Въ ея глазахъ я видълъ слезы, Когда я ей разсказываль о страшныхъ Несчастіяхъ изъ юности моей".

Конецъ исповѣди Отелло мы переведемъ буквально:

«Когда я окончилъ, она наградила меня за трудъ цълымъ міромъ вздоховъ; она клялась, что это удивительно, чрезвычайно удивительно, и что это трогательно, поразительно трогательно; что она желала бы лучше и не слыхать этого, но не смотря на то, она хотъла бы, чтобы небо создало ее такимъ человъкомъ, какъ я; она благодарила меня и просила, — если есть у меня другъ, кото-

Об'я неточности этого перевода, въ общемъ однако хорошо передающаго сжатый и полный достоянства стиль р'ячи Отелло, несомизнио, придаютъ изсколько иной характеръ и самому роману.

Не удались эти кардинальные пункты исповёди Отелло и г. Соколовскому: "всёмъ монмъ разсказамъ со страстно-лихорадочнымъ солненьемъ (!) внимала дочь"; "я дорогъ сталъ ей вынесеннымъ юрежъ".

Зато очень хорошо переданы об'й эти фразы въ классическомъ измецкомъ переводѣ Шкегеля и Тика: "das zu hören war Desdemona eifrig stets geneigt"; "sie liebte mich, weil ich Gefahr bestand".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Позволю себё замённть этими словами переводь г. Вейнберга: "разсказамъ этимъ всёмъ съ участиемъ внимала Дездемона". У Шекспира сказано лишь, что Дездемона была серьезно склонна слушать разсказы Отелло (this to hear would Desdemona seriously incline). Не точно переведенъ и конецъ рёчи Отелло: "она меня за мухи полюбила". У Шекспира—"за опасности" (dangers). На военныя опасности и невзгоды Отелло какъ разъ не смотрить какъ на муки, наобороть онъ находить въ инхъ источникъ бодрящей радости. Ср. его рёчь въ сенатё: I do agnize a natural and prompt alacrity I find in hardness.

рый ее любитъ, — научить его только тому, кака разсказывать мою исторію, и уже это пріобрѣтеть ея любовь.

При этомъ намекѣ я объяснился. Она полюбила меня за тѣ опасности, которымъ я подвергался, а я полюбилъ ее за ея сострадание къ нимъ».

Сходство въ завязкѣ обоихъ романовъ довольно ясно: вѣдь и Дездемона слушаетъ разсказъ Отелло сперва въ отрывкахъ, а затѣмъ проситъ повторить весь разсказъ во всѣхъ подробностяхъ. Но зато на этомъ почти и оканчивается сходство между самими романами.

Прежде всего, можеть быть, не лишено интереса слѣдующее различіе: очень юная Дездемона спѣшить съ своимъ полупризнаніемъ, она порывисто увѣряеть Отелло, что она желала бы, чтобы Богъ создалъ ее такой, какъ Отелло; она идеть еще дальше, прибавляя, что если у Отелло есть другь, любящій ее, пусть только Отелло научитъ его, какъ разсказывать ей его исторію, и это склонить ее на его сторопу.

Между тёмъ, античная героиня, женщина съ очень сильнымъ характеромъ и очень сильнымъ и страстнымъ темпераментомъ, оказывается гораздо сдержаннёе, и своихъ попытокъ къ признанью не осуществляетъ, стремясь только видёть Энея и повторяя пиры въ той же обстановкё, какъ въ день перваго свиданія съ троянскимъ героемъ, съ тёми же разсказами о паденіи Трои.

Какъ объяснить это различіе? Прежде всего, какъ ни сходна завязка въ построеніи того и другого романа, это отнюдь не даеть намъ права отождествлять ту и другую героиню; наобороть, разъ у насъ возникъ вопросъ о сравнении между ними, мы должны внимательнье всмотрыться въ ту обстановку, въ ть внышнія условія, среди которыхъ онѣ дѣйствуютъ. Въ самомъ дѣлѣ, вѣдь и независимо отъ сопоставленія Дездемоны съ Дидоной довольно понятна. порывистость нѣжной и въ сущности не слишкомъ страстной героини Шекспира. Въ концъ концовъ, ся герой гораздо проще и элементарнъе Энея, сына богини, участника въ міровыхъ событіяхъ, будущаго основателя величайшей державы, героя-скитальца, которымъ помыкають властная судьба и капризные боги. Объ Отелло мы имбемъ интересный отзывъ Пушкина въ его «Мелкихъ замбткахъ»: «Отелло отъ природы не ревнивъ; напротивъ, онъ довѣрчивъ». Во всякомъ случав, Отелло довольно прямолинеенъ. Это его, можеть быть, основное свойство обнаруживается уже въ первыхъ его словахъ въ совъть дожа:

"Что дочь увезъ у этого я старца, Не выдумка; не выдумка и то, Что я на ней женился; но на этомъ Кончается и весь проступокъ мой. Я грубъ въ річахъ, къ кудрявымъ фразамъ мира Нѣтъ у меня способности большой, Нѣтъ потому, что этими руками Я съ семи лѣтъ до нынѣшняго дня На лагерныхъ поляхъ привыкъ работать. Изо всего, что въ мірѣ происходитъ, Я говорить умѣю лишь о войнахъ, Сраженіяхъ; вотъ почему теперь, Здѣсь говоря за самого себя, Едва ли я сумѣю скрасить дѣло".

Далёе, чрезвычайно важно то обстоятельство, что признаніе Дездемоны является въ значительной степени вынужденнымъ. Въ самомъ дѣлѣ, ся герою, который, по его собственнымъ только что приведеннымъ словамъ, умѣетъ говорить лишь о войнахъ и сраженіяхъ, сама любовь къ заинтересовавшейся его разсказами дѣвушкѣ подсказала вѣрный путь къ завоеванію ся симпатій; онъ выбралъ удобный моментъ, другими словами, воспользовался выгоднымъ для него настроеніемъ героини, онъ сумпълз выманить у нея сердечную просьбу повторить весь разсказъ, онъ сумпълз и разсказать его *такз*<sup>1</sup>), что усилилъ въ благопріятно для него настроенной героинѣ интересъ къ его диковиннымъ приключеніямъ и вызвалъ искреннее и сильное сочувствіе къ его жизненнымъ невзгодамъ. Прибавимъ, что онъ сумѣлъ и воспользоваться ся намекомъ для немедленнаго объясненія въ любви.

Еще важнѣе слѣдующій вопросъ.

Изъ разсказа Отелло съ перваго взгляда какъ будто выходитъ, что Дездемона полюбила его изъ *состраданія* къ нему, что сострадательность является какъ бы главной основой и исходнымъ пунктомъ ея любви.

Если бы это было такъ, то мы получили бы лишній пункть полнаго сходства между романами Вергилія и Шекспира.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это утвержденіе наше основано на подлинномъ текств Шекспира: "and bade me, if I had a friend that lov'd her, I should but teach him how to tell my story. T.-е. въ данномъ случав важенъ не столько составъ разсказа, сколько его mons и настроение разсказчика. Хорошо переведены эти фразы у Шлегеля и Тика: sie bat mich, wenn je ein Freund von mir sie lieben sollte, ich mögihn die Geschicht' ersählen lehren, das würde sie gewinnen. Но русскимъ переводчикамъ это мёсто не удалось, —ср.: "научить его только такимъ разсказамъ о себв" (Кетчеръ), "пусть только онъ разскажетъ ей все то, что я сказалъ" (Вейнбергъ), "если бъ я далъ ему совѣтъ предъ нею повторить вновь мой разсказъ" (Соколовскій). Но вѣдь для Дездемоны, послю объясненія Отелло, дѣло не въ повторенін разсказа и не въ его подробностяхъ.

У Вергилія дёло довольно ясно: обоихъ героевъ сближаетъ ихъ одинаково высокое положеніе и ихъ сходная по своей необычайности и грандіозности судьба, преисполненная страданій, — другими словами, сходный жизненный опытъ, который главнымъ образомъ и развиваетъ въ людяхъ способность глубоко входить въ чужое горе. Вотъ почему у Дидоны сострадательность едва ли не главный моментъ любви къ Энею.

Между тѣмъ, у очень юной Дездемоны, которая и сама признаетъ себя ребенкомъ, совсѣмъ не было до вступленія въ бракъ жизненнаго опыта, и въ этомъ отношеніи особенно характерна послѣдняя сцена 4-го акта, въ которой Дездемона, въ разговорѣ съ Эмиліей, серьезно сомнѣвается въ самой возможности существованія женъ, способныхъ обманывать своихъ мужей, хотя бы даже за сокровища всего міра.

Съ другой стороны, понятно, почему Отелло цёнить въ любящей женщинё прежде всего сочувствіе къ своему герою. Онъ уже немолодой человѣкъ, вдобавокъ очень некрасивый, онъ вмѣстѣ съ тѣмъ человѣкъ дѣла, и въ своей просьбѣ — отпустить Дездемону, согласно ея желанію, вмѣстѣ съ нимъ въ походъ — онъ съ грубоватой горячностью протестуетъ противъ всякаго рода проявленій страстной влюбленности, свойственной лишь юношамъ:

> "Я васъ молю не отказать ей въ просьбъ. Свидътель Богь, молю не для того, Чтобъ угодить желаньямъ сладострастнымъ, Не для того, чтобъ юной страсти жаръ Мив одному дариль бы наслажденье; Но для того, чтобы ся душа Оть всвхъ заботь и мукъ была свободна. Но Боже васъ, синьоры, сохрани Оть мысли той, что важнымъ вашимъ дёломъ Пренебрегу, не разставаясь съ ней. Нъть, пъть! Когда безпечныя забавы Крылатаго Амура наведуть Изнъженность и сладкую истому На мысль мою и дъйствія мон. Когда онѣ мое испортять дѣдо-Тогда пускай изъ шлема моего Простой горшокъ себъ устроять бабы, И пусть тогда на честь мою падуть Постылнъйшій позоръ и оскорбленье!"

Другими словами, мотивъ сострадательности, какъ главнѣйшій пунктъ любви Дездемоны, выдвинутъ лишь самимъ Отелло; а потому, его искреннюю, сжатую, но все-таки субъективную исповѣдь слѣдуетъ провѣрить на рѣчахъ и дѣйствіяхъ Дездемоны. Весьма важна, прежде всего, 3-я сцена 3-го акта, въ которой Дездемона, заступаясь<sup>1</sup>) передъ Отелло за Кассіо, вспоминаеть о такомъ моментѣ своего знакомства съ Отелло, когда романъ, повидимому, еще не начинался. Кассіо — посредникъ между Отелло и Дездемоной — ходилъ съ Отелло въ домъ Дездемоны въ тѣ времена, когда Отелло за ней ухаживалъ, и оченъ часто (so many a time), каждый разъ, когда Дездемона отзываласъ объ Отелло неодобрительно (или, лучше сказать, не цѣня его — dispraisingly), защищалъ передъ ней своего друга.

Слёдующіе моменты намёчены въ исповёди Отелло: его разсказы передъ Брабанціо серьезно интересовали Девдемону, и этотъ интерест из подробностями разсказа ему удалось обратить въ живое сочувствіе из самому разсказчику, въ то сочувствіе, которое Отелло называетъ состраданіеми (pity).

Дъ́йствительно, въ его разсказахъ есть элементь анекдотическій (бездны, неприступные утесы, Каннибалы и т. п.) — въ этомъ отношении разсказчикъ интересенз, какъ человъ́къ бывалый и много видъ́вшій; но есть также элементы героическій и патетическій, отчасти слитые вмъ́стѣ (битвы, осады, неудачи на сушѣ и на морѣ, опасности, грозившія смертью, плъ́нъ у жестокаго врага, избавленіе отъ него). Т. е. даже изъ разсказа Отелло можно заключить, что состраданіе къ его опасностямз соединялось у Дездемоны съ романтическимъ изумленіемз передъ его интереснымз, героическимъ прошлымъ.

Вѣроятно, этоть послѣдній мотивъ и быль основнымъ мотивомъ романа, какъ это вытекаетъ изъ торжественнаго заявленія самой Дездемоны, когда она просить отпустить ее вмѣстѣ съ Отелло на войну: «мое сердце, — говорить она, — подчинилось истинному свойству (to the very quality)<sup>2</sup>) моего господина, лицо (т. е. красоту) Отелло я видѣла въ его духѣ (mind), и его славѣ (honours) и мужественной дѣятельности (valiant parts) я посвятила и мое сердце и мою судьбу. Поэтому, если вы оставите меня здѣсь молью *мира*, а онъ отправится *на войну*, то я буду лишена именно того, *за что я его люблю*».

Такимъ образомъ, сострадательность Дездемоны это лишь послюдствие любви, возникшей на другой основъ, именно на почвъ восхищения благороднымъ героизмомъ Отелло. А разъ возникла лю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ виду чрезвычайной искреиности, какъ одной изъ существенныхъ чертъ карактера Дездемоны, врядъ ли позволительно предполагать, чтобы наша героння что-либо преувеличила даже въ этой отвётственной ситуація.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ этемъ «истиннымъ свойствомъ» комментаторы (напр. Delius) разумёютъ военное призваніе Отеддо.

бовь на какой бы то ни было основѣ, то, конечно, между прочимъ, должно развиться и состраданіе, или сочувствіе <sup>1</sup>).

Оговоримся въ заключение этого этюда, что подробный разборъ Шекспировской драмы, разумѣется, не могъ входить въ задачу настоящихъ очерковъ. Для нашей цѣли достаточно было бросить взглядъ лишь на нѣкоторые пункты этой драмы съ точки зрѣнія тѣхъ результатовъ, которые далъ намъ анализъ соприкасающихся съ ней частей Энеиды.

### **IV**.

#### Калипсо и Одиссей у Овидія.

Посвятивъ цѣлый этюдъ Шекспиру, мы не настаивали, да и не могли настаивать на томъ, что Шекспиръ былъ прямыма подражателема Вергилія по отношенію къ рѣдко трактуемому въ литературѣ сюжету — увлеченію героини разсказомъ героя.

Зато несомнённо подражаль знаменитому эпику въ этомъ отношении его младшій современникъ Овидій.

Этоть салонный поэть эпохи Августа, представитель александрійскаго, очень искуственнаго литературнаго направленія, со своимъ безграничнымъ, шаловливымъ и очень легкомысленнымъ юморомъ, за который онъ и поплатился ссылкой въ мѣста, для римлянина повольно отдаленныя-на берега Чернаго моря, въ Томи (Кюстенджи),--очень и очень любопытенъ въ качествъ подражателя своимъ современникамъ и предшественникамъ. Его своевольный юморъ и сильная наклонность къ софистикъ, развитая несомнънно въ школъ краснорвчія, правда, обращають его подражанія большей частью въ неожиданныя по своимъ эффектамъ пародіи. Но бѣды въ этомъ нѣтъ. Какъ ни комично содержание его трудовъ, какимъ бы легковѣснымъ оно ни представлялось, --- главное, у насъ есть средство произвести надъ нимъ настоящую ученую работу и довольно точно опредѣлить литературныя вліянія, которыя на него действовали, равно какъ и его индивидуальныя черты. Во всякомъ случав, это былъ писатель, изучение котораго можеть многое объяснить въ романской литератур'в вообще; а самое главное, это быль очень крупный литературный таланть, хотя, конечно, сильно разменявшийся. Овиди очень

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такой ходъ чувствъ у влюбленной девушки очень простъ и изображенъ еще въ древней интературё. Такъ, у александрійскаго эпика Аполлонія Родосскаго (Argon. III) Медея, влюбившись въ благородную красоту Язона, начинаетъ болинся (стр. 459), какъ бы онъ не погибъ отъ огнедышащихъ быковъ. Ср. его подражателя Овидія (Met. VII 15): cur quem modo denique vidi, ne pereat timeo?.

подражалъ Вергилію и, въ частности, разбираемому отдѣлу Энеиды. Отъ него мы имѣемъ письмо Дидоны къ Энею передъ ея смертью, каковымъ займемся впослѣдствіи съ особымъ вниманіемъ; далѣе, письмо Филлиды къ покинувшему ее Демофоонту, которое еще ближе стоитъ къ Энеидѣ, чѣмъ письмо Дидоны; затѣмъ, у него же рѣчъ Цирцеи съ отъѣзжающему Одиссею (Rem. Am. 273) представляетъ собою въ сущности конспектъ отдѣльныхъ монологовъ Вергиліевой Дидоны.

£

И воть, салонный поэть Овидій допускаеть, что женщина можеть увлечься разсказомъ героя; но онъ, повидимому, не хочеть понять, какъ можеть правиться буквальное повтореніе одного и того же. Онъ чуждъ этой тонкой психологіи Вергилія, въ силу которой Дидона, чтобы пережить всю прелесть разсказа Энея, просить повторить его въ той же формѣ, или, по крайней мѣрѣ, въ той же обстановкѣ.

Одиссей у Овидія интересенъ его поклонницамъ — богинямъ Калипсо и Цирцев — не столько вообще своими краснорвчивыми разсказами о троянскихъ двлахъ, сколько именно своей способностью разнообразить форму разсказа (Ars Am. 123):

«О, сколько разъ горевала Калипсо, что онъ спѣпитъ, сколько разъ она говорила, что воды неблагопріятны для гребли! Она снова и снова <sup>1</sup>) просила разсказать о паденіи Трои, а онъ обыкновенно разсказывалъ часто объ одномъ и томъ же, но каждый разъ въ различной формѣ. Разъ они стояли на берегу. Даже и тамъ прекрасная Калипсо пожелала разсказа объ убійствѣ Одрисія. Тотъ легкимъ прутикомъ, который находился у него въ рукахъ, рисуетъ на густомъ пескѣ берега требуемое. «Вотъ, — говоритъ, — Троя (и на берегу онъ сдѣлалъ стѣны), вотъ тебѣ будетъ Симоентъ, а здѣсъ представь себѣ мой лагеръ, тамъ поле (онъ рисуетъ и поле), которое мы обагрили кровью Долона, въ то время, какъ онъ ночью подкрадывался къ гемонійскимъ конямъ. Тамъ была палатка Сиеонійскаго Реза; здѣсь я возвращался ночью на похищенныхъ коняхъ».

Онъ былъ готовъ еще многое нарисовать, какъ вдругъ внезапная волна унесла Пергамъ и лагерь Реза вмъстъ съ его начальникомъ. Тогда богиня сказала: «Ты видишь, сколько великихъ именъ погубили тъ волны, которыя ты считаешь надежными для своего путешествія!»

Уже изъ этого перевода ясно, что оба героя-и Одиссей, и Ка-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этотъ стихъ (127) почти цёликомъ заимствованъ изъ «Эненды»: haec Troiae casus iterumque iterumque rogabat—cp. Aen. IV 78: Ilacosque iterum demens audire labores exposcit.

липсо-очень модернизированы Овидіемъ. Типична Калипсо съ ея спросомъ на виртуозную реторику, которую очень любили римскія утонченныя дамы большого и малаго свъта во времена Овидія; да и самъ Олиссей представленъ здъсь блестящимъ ораторомъ и имнровизаторомъ во вкусѣ римлянъ временъ имперіи и отчасти конца республики. Вѣдь эта copia verborum sententiarumque, эта способность разнообразить внёшнюю форму выраженія своихъ мыслей всегда идеаставлялась римскимъ любителямъ ораторскаго искусства завиднымъ идеаломъ. Уже въ IV веке по Р. Х. почтенный ораторъ и знаменитый комментаторъ комедій Теренція Элій Донать, подвергшій ихъ, между прочимъ, очень тщательному реторическому разбору, восхищается этимъ дарованіемъ у комментируемаго имъ ко-MERA (ad Eun. prol. 1: attendenda poetae copia, quod in tot prologis de eadem causa isdem fere sententiis variis verbis utitur). Ho eme раньше Овидія Цицеронъ въ своей защитительной рѣчи за поэта Архію съ изумленіемъ отмѣтилъ у своего кліента способность произнести передъ публикой экспромптомъ большое количество отличныхъ стиховъ на тему о современныхъ ему событіяхъ; при этомъ, когда слушатели вызывали Архію, какъ мы бы сказали теперь, на bis, то онъ могъ импровизировать на ту же тему, измѣнивъ и слова и мысли (§ 18: quotiens revocatum eandem rem dicere commutatis verbis atque sententiis).

Прибавимъ, что и въ «Метаморфозахъ» (XIII, 123 слъд.), именно въ знаменитомъ споръ съ Аяксомъ за оружіе Ахиллеса, Одиссей изображенъ какъ типичный ораторъ въ римскомъ вкусъ.

Выступивъ передъ собраніемъ послѣ Аякса, онъ не сразу заговорилъ: потупивъ глаза свои въ землю, онъ лишь черезъ нѣсколько времени поднялъ ихъ на вождей и только тогда началъ свою рѣчь, которой слушатели ожидали съ нетерпѣніемъ.

Это—отчасти черта еще гомеровскаго Одиссея (II. III 216), но это вмѣстѣ съ тѣмъ популярный пріемъ римскихъ ораторовъ, канонизированный, между прочимъ, Квинтиліаномъ съ ссылкой именно на Гомера (Inst. XI, 3, § 158).

Далье, при упоминаніи о своемъ другь Ахиллесь (ст. 132), Овидіевскій Одиссей, для эффекта, утеръ рукой свои глаза, «какъ бы полные слезъ».

Наконецъ, заговоривъ о своихъ подвигахъ, Одиссей вдругъ распахпулъ свою одежду и показалъ рубцы отъ ранъ, полученныхъ въ «почетное мѣсто», въ грудь, «всегда принимавшую страданія на благо» народа (ст. 262). Это одинъ изъ самыхъ популярныхъ пріемовъ у римскихъ ораторовъ: классическій примѣръ примѣненія такого высоко-патетическаго средства—это рѣчъ знаменитаго пред-

6

шественника Цицерона — оратора Антонія въ защиту Манія Аквилія (Сіс. Verr. V, § 3 и др.).

Сверхъ этого, не входя въ подробности самаго построенія рѣчи Одиссея, позволительно отмѣтить въ ней одну руководящую мысль, въ высшей степени характерную для римскихъ ораторовъ и просвѣщенныхъ людей конца республики и начала имперіи, — это именно взглядъ на краснорѣчіе, какъ на очень важную общественную и гуманитарную силу. «Аяксъ, — говоритъ Овидіевскій Одиссей, грубый и тупой солдать; пусть же не послужитъ ему на пользу его кажущаяся и въ сущности дѣйствительная тупость; а мнѣ пусть не повредитъ мой умъ, который, Ахейцы, всегда приносилъ вамъ пользу, и пусть не навлечеть на себя недоброжелательства мое краснорѣчie — если только у меня оно есть, — которое теперь говорить за своего обладателя, а часто говорило за васъ» (ст. 135—139).

Но вѣдь такъ разсуждалъ въ своихъ рѣчахъ и другихъ сочиненіяхъ Цицеронъ \*), такъ же смотрѣли на дѣло и во времена имперіи (ср. напр. Dialogus de oratoribus, гл. 9 и пр.)...

(Продолжение слъдуетъ).

М. М. Покровскій.

<sup>•)</sup> Въ выше питированной ричн за Архію взглядь этоть наложень почти въ трхъ же выраженияхъ, какъ и у Овидия: ex his studiis haec quoque crescit oratio et facultas, quae, quantacumque in me est, numquam amicorum periculis defuit. Овидій: meaque haec facundia, si qua est, quae nunc pro domino, pro vobis saepe locuta est, invidia careat.

## Бытъ и нравы русскаго дворянства въ первой половинѣ XVIII вѣка.

### I.

### Западное вліяніе.

Одна изъ особенностей XVIII вѣка въ исторіи Россіи заключается въ болѣе близкомъ знакомствѣ Россіи съ западомъ и въ расширении западнаго вліянія на высшій классь русскаго общества. Если прежде это вліяніе только просачивалось въ русскую жизнь, то теперь оно хлынуло сюда широкою волною, и два прежніе пути, по которымъ оно направлялось, изъ едва замётныхъ тропинокъ стали дорогами. Западная литература, проникавшая прежде торными въ Москву только при посредствѣ переводовъ съ польскаго, теперь стала находить себѣ въ Россію доступъ и въ подлинникѣ. Прежде на русскомъ книжномъ рынкѣ находила себѣ спросъ главнымъ образомъ изящная литература или историческія повѣсти; съ XVIII в. стали интересоваться также и произведеніями крупныхъ и мелкихъ представителей европейской политической мысли. И другой путь западнаго вліянія появленіе иностранцевь въ Россію сталь играть гораздо болье замътную роль, чъмъ прежде. Выписка и наемъ иностранцевъ на русскую службу практикуются въ усиленныхъ размѣрахъ. Наплыву иностранцевъ содъйствують родственныя связи, въ какія русскій царствующій домъ вступиль съ ньмецкими владітельными домами. Иностранцы являются въ большемъ количестве и въ иномъ качествѣ. Прежде они попадали въ Москву какъ купцы, выписывались какъ техники или поступали въ войска какъ военные инструкторы. Теперь ихъ много было взято и на гражданскую службу въ коллегіи, которыя принуждены были даже завести въ своихъ штатахъ особыхъ переводчиковъ, такъ какъ значительная доля ихъ персонала была изъ иностранцевъ, не понимавшихъ ни слова порусски. Новымъ также было появление иностранца въ качествъ школьнаго и домашняго учителя. Нёмецъ сталъ проникать въ Рос-

6\*

сію не только какъ купецъ, техникъ и офицеръ, но еще и какъ приказный дёлецъ въ коллегіи и учитель въ школё и дома. Многіе изъ нихъ пошли быстро въ ходъ на русской службѣ, и степень ихъ вліянія сказывается въ томъ значительномъ %, какой приходится на долю иностранныхъ именъ въ составѣ «генералитета», т.-е. особъ первыхъ четырехъ классовъ по табели о рангахъ, оставшемся послѣ Петра, не говоря уже объ иноземцахъ, слёлавшихся звёздами первой величины на русскомъ политическомъ горизонть. Но и значение рядового иностранца въ XVIII в. стало инымъ, чѣмъ прежде. Въ XVII вѣкѣ выписанный техникъ и офицерь на русской службѣ или заѣхавшій въ Россію коммерсанть были лишь случайными и невольными распространителями знакомства съ западомъ среди • тѣхъ немногихъ русскихъ людей, которые съ ними соприкасались. Такой иноземецъ часто терялся въ русской массъ и если оставался надолго въ Россіи, то гораздо скорбе самъ русблъ, чбмъ онбмечивалъ окружающихъ. Теперь онъ становится вліятельнымъ администраторомъ и, что еще важнѣе, офиціальнымъ или частнымъ, но одинаково обязательнымъ и необходимымъ учителемъ той части русскаго общества, которая требованіемъ государства принуждена была проходить курсъ иноземныхъ военныхъ и гражданскихъ наукъ. Чтеніе и затверживаніе наизусть часослова и псалтири, которыми все образование ограничивалось прежде, становится недостаточнымь, и на долю сельскаго дьячка остается теперь только первоначальное обучение, завершать которое долженъ педагогъ-иностранецъ. Иностранцы наполняютъ собою академію наукъ, преподають въ академіяхъ артиллерійской и морской, а затёмъ въ шляхетскомъ кадетскомъ корпусё, открываютъ и частныя школы.

Вспоминая школьное дѣло при Петрѣ, не слѣдуеть забывать ту небольшую, можеть быть, по размѣрамъ, но все-таки замѣтную просвѣтительную роль, которую сыграли невольно попавшіе тогда въ наше отечество иноземцы—плѣнные шведы, и слѣды которой не разъ попадаются въ документахъ эпохи. Занесенные по глухимъ угламъ Россіи, коротая печальные дни плѣна и пріискивая себѣ заработокъ, эти шведы пускали въ ходъ тѣ знанія, какія были пріобрѣтены на родинѣ, и такимъ образомъ являлись проводниками западной культуры. «Одинъ плѣнный офицеръ, —разсказываетъ ганноверскій резидентъ при петербургскомъ дворѣ Веберъ, составившій описаніе Россіи при Петрѣ,—не знавшій никакого ремесла, завелъ въ Тобольскѣ кукольную комедію, на которую стекается множество горожанъ, не видавшихъ никогда ничего подобнаго. Другіе, напротивъ, обладая какими-нибудь знаніями, завели порядочныя школы въ нѣсколько клас-

совъ, въ которыхъ и обучають не только детей шведскихъ пленныхъ, но и русскихъ ввёряемыхъ имъ дётей латинскому, французскому и другимъ языкамъ, а также морали, математикъ и всякаго рода телеснымъ упражненіямъ. Школы эти пріобрели уже такую извъстность между русскими, что эти послъдніе присылають въ нихъ для обученія сыновей своихъ изъ Москвы, Вологды и другихъ мѣстностей и городовъ». Одна изъ такихъ школъ была открыта въ Москвѣ знаменитымъ шведскимъ плѣннымъ пасторомъ Глюкомъ. Въ 1733 г. былъ привлеченъ къ допросу замът вный въ одномъ изъ политическихъ процессовъ, тянувшихся тогда безконечною вереницей, нѣкій монахъ изъ дворянъ Георгій Зворыкинъ; въ его автобіографіи, которую онъ изложиль на допрось, мы встричаемся съ просвѣтительной дѣятельностью тѣхъ же плѣнниковъ. Отъ роду ему, показывалъ Зворыкинъ, 26 лътъ; отецъ его служилъ въ драгунахъ и былъ убитъ на службѣ подъ Полтавою. Послѣ смерти отца онъ остался двухъ лѣтъ при матери въ Костромскомъ уѣздѣ, въ сельцѣ Погорѣлкахъ. Мать обучила его грамотѣ съ помощью сосѣдняго дьячка, а затѣмъ отдала его плѣннымъ шведамъ, которые выучили его латинскому и нѣмецкому языкамъ и ариеметикѣ. Очевидно, что на долю этихъ плённыхъ шведовъ выпала въ первой четверти XVIII вѣка такая же роль въ русскомъ обществѣ, какую въ началѣ XIX вѣка пришлось повторить французскимъ эмигрантамъ и плённикамъ, оставшимся въ Россіи после кампаніи 1812 г. и сдѣлавшимся гувернерами въ помѣщичьихъ семействахъ и учителями въ школахъ.

Послѣ Петра число частныхъ учебныхъ заведеній, содержимыхъ иностранцами въ объихъ столицахъ, размножилось. Извъстнаго автора мемуаровъ, столь обстоятельно рисующихъ русскіе нравы XVIII вѣка, Болотова отдали въ Петербургѣ въ пансіонъ Ферре при шляхетскомъ кадетскомъ корпусв потому, что онъ считался лучшимъ изъ нѣсколькихъ подобныхъ. Въ мемуарахъ Болотовъ живо вспоминаеть обстановку этого пансіона. Тамъ онъ встрѣтилъ человѣкъ 15 товарищей, живущихъ и приходящихъ, и къ числу послёднихъ принадлежала также одна взрослая девица, дочь какой-то майорши, ходившая учиться французскому языку. Хозяинъ пансіона, состоявшій учителемь въ кадетскомъ корпусѣ, плохо училъ воспитанниковъ и видимо заботился исключительно о наживѣ. Въ постные дни онъ держалъ въ пансіонѣ строгій пость, но и въ скоромные кормилъ дѣтей такъ постно, что только вывезенные изъ деревень крѣпостные служители, находившеся въ пансіонь при молодыхъ господахъ, выручали ихъ, приготовляя имъ щи въ дополненіе къ пансіонскому объду. Въ качествъ домашнихъ учителей иностранцы появляются при дворѣ уже съ самаго начала XVIII в. и притомъ не только въ семействъ Петра, но и въ домъ такой старомодной русской женщины, какою была вдова царя Ивана Алексвевича царица Прасковья Өедоровна. Три ея дочери Екатерина. Анна и Прасковья проходили прежде всего, разумъется, «букварь словено-россійскихъ письменъ съ образованіями вещей н съ нравоучительными стихами». Но при нихъ уже два учителя иностранца: нѣмецъ Дитрихъ Остерманъ (брать знаменитаго Андрея Ивановича) и французъ Рамбуръ, который обучаетъ царевенъ франиузскому языку и танцамъ. Обычан двора обязательны для аристократіи, и въ семействахъ петровской знати появляются иностранные гувернеры и гувернантки. Обычаи аристократи становятся предметомъ подражанія въ кругу средняго и мелкаго дворянства, дѣлаются модой, и воть, къ половинѣ вѣка, въ каждомъ скольконибудь достаточномъ дворлнскомъ домѣ непремѣнно уже есть нѣмецъ или французъ учитель или воспитатель. Въ Россіи открылся спросъ на учителей - иностранцевъ, съ запада потянулось предложеніе. Для населенія западныхъ странъ возникъ новый видъ отхожаго промысла, тёмъ болѣе заманчивый, что не требуя никакой спеціальной подготовки, онъ щедро вознаграждался. Тъ же воспоминанія Болотова знакомять насъ съ такого рода французомъ-учителемъ въ барскомъ домѣ, какъ и съ самыми его педагогическими пріемами. Осиротъвъ и поселившись въ Петербургъ у дяди, Болотовъ долженъ былъ ходить въ домъ генералъ-аншефа Маслова брать уроки у француза, состоявшаго при генеральскихъ дътяхъ. «Г. Лаписъ, — пишетъ Болотовъ, — былъ хотя и ученый человъкъ, что можно было заключить по безпрестанному его читанию французскихъ книгъ, но и тотъ не зналъ, что ему съ нами дълать и какъ учить. Онъ мучилъ насъ только списываниемъ статей изъ большого французскаго словаря, изданнаго французской академіей и въ которомъ находились только о каждомъ французскомъ словѣ изъясненіе и толкованіе на французскомъ же языкѣ; слѣдовательно, были на большую часть намъ не вразумительны. Сіи статьи и по большей части такія, до которыхъ намъ ни малъйшей не было нужды, должны мы были списывать, а потомъ вытверживать наизусть безъ малёйшей для насъ пользы. Тогда принуждены мы были повиноваться волѣ учителя нашего и все то дѣлать, что онъ приказываль. Но нынь надсёдаюсь я со смёха, вспомнивь сей родь ученія и какъ бездёльники французы не учать, а мучать нашихъ дътей сущими пустяками и бездълицами, стараясь чъмъ-нибудь да провести время». Мода распространялась, и повышение спроса повышало количество предложенія, ухудшая его качество. Кучеръ,

лакей и парикмахеръ иностранецъ, не нашедшій заработка дома. нерѣдко при этомъ не поладившій съ отечественной юстиціей, свободно находилъ себѣ учительское мѣсто въ Россіи. Явленіе стало столь обычнымъ, что писатель-комикъ могъ хорошо уловить типъ нѣмца-учителя изъ кучеровъ въ дворянскомъ семействѣ, и Адамъ Адамовичъ Вральманъ показался на сценѣ какъ всѣмъ хорошо понятная и давно знакомая фигура. Въ царствование Елизаветы, когда заграничный привозъ учителей былъ особенно общиренъ. правительство стало принимать противъ него мёры и пыталось потребовать образовательнаго ценза, установивь экзамены для иностранцевъ-учителей. Обнаружились печальные результаты. На вопросъ, что такое имя прилагательное, одинъ изъ такихъ испытуемыхъ отвѣчалъ, что это должно быть новое изобрѣтеніе академиковъ: когда онъ убзжалъ съ родины, объ этомъ еще не говорили. То соображение, что многие помѣщики, не сыскавъ лучшихъ учителей, принимають къ себѣ такихъ, «которые лакеями, парикмахерами и другими подобными ремеслами всю жизнь свою препровождали», было однимъ изъ мотивовъ, приведенныхъ въ указъ 12 января 1755 года объ учреждении въ Москвъ университета.

Къ этимъ двумъ путямъ западнаго вліянія, какими были иностранная книга въ видѣ романа, а затѣмъ и научнаго или публицистическаго трактата и иностранный выходець сначала въ видѣ военнаго инструктора, а потомъ въ видѣ учителя и гувернера, со времени Петра присоединился еще третій. То было непосредственное знакомство русскаго общества съ западомъ благодаря путешествіямъ за границу. Въ первой четверти XVIII в. русская знатная молодежь почти поголовно была вывезена за границу съ учебными или съ военными цёлями. Учебная подготовка дворянства стала теперь слагаться изъ трехъ курсовъ. Первоначальное обучение продолжалъ давать все тоть же сельскій дьячекъ, средній курсь проходился подъ руководствомъ иностранца-учителя, высшее образованіе получалось въ заграничной командировкѣ. Такой порядокъ установился съ самаго конца XVII в. Незадолго до вытада въ чужіе края известного большого посольства, въ которомъ инкогнито выхаль и самь Петрь и которое по своей многочисленности походило скорве на целый отрядь, была отправлена на западъ партія молодежи изъ лучшихъ боярскихъ фамилій числомъ въ 61 человъкъ стольниковъ и спальниковъ, и съ ними были посланы 61 человѣкъ простыхъ солдатъ также изъ дворянъ. Тѣ и другіе были назначены въ Италію и Голландію изучать навигацкую науку. Съ тъхъ поръ постоянно посылаются за границу такіе же отряды молодыхъ дворянъ, и не будетъ преувеличениемъ сказать, что не было

сколько-нибудь знатной и видной фамиліи, хотя бы одинъ изъ членовъ которой не побывалъ при Петръ за границей. Въ 1717 г. въ одномъ только Амстердамъ числилось 69 русскихъ навигаторовъ. Кромѣ изученія навигацкой науки, молодые люди посылались также съ более широкими пелями для изученія юриспруденція. медицины и изящныхъ искусствъ. Въ Кенигсбергъ команлированъ былъ цълый отрядъ подъячихъ изучать порядки нъмецкой администрации. Повздки за границу при Петре были такъ часты, что упомянутому выше ганноверскому резиденту Веберу казалось, что русскихъ было послано съ пѣлью обученія за границу нѣсколько тысячъ человѣкъ. Многимъ изъ русской знати пришлось жить за границей въ качествѣ дипломатическихъ агентовъ. Внѣшняя политика Петра стала гораздо сложнье; завязывались постоянныя и оживленныя сношенія съ западными государствами. Иностранные послы въ московскомъ государствъ бывали временными гостями, живя недолго въ Москвѣ, показывались только на торжественныхъ пріемахъ, остальное время сидѣли почти подъ арестомъ на посольскомъ дворѣ, окруженномъ стражею. Съ Петра аккредитуются при русскомъ правительствѣ постоянные послы, которые ведуть открытый образъ жизни и задають тонъ петербургскому великосвётскому обществу. Виёсть съ тъмъ и русское правительство учреждаетъ постоянныя посольства за границей: въ Парижѣ, Лондонѣ, Берлинѣ, Вѣнѣ, Дрезденѣ, Стокгольмѣ, Копенгагенѣ, Гамбургь, притягивающія дворянскую молодежь на дипломатическую службу въ эти центры. Наконецъ, войны XVIII в. были также средствомъ общенія съ западомъ. Съ XVIII в. русскія войска впервые вступають на территорію настоящей западной Евроны, не ограничиваясь уже Польшей и остзейскимъ краемъ. Во время Северной войны русские отряды действовали въ северной Германіи на берегахъ Балтійскаго моря, и въ тогдашнихъ «Ведомостяхъ» соотечественники могли читать известія о томъ, что «какъ офицеры, такъ и рядовые» въ этихъ отрядахъ «зѣло изрядные и добрые и какъ въ ружьт, такъ и въ платът уборны, и невозможно оныхъ признать, чтобы оные не самые иноземцы были, и многіе изъ нихъ по-нѣмецки умѣютъ». Въ 1748 г. послѣдствіемъ возобновленнаго русско-австрійскаго союза была отправка къ берегамъ Рейна вспомогательнаго русскаго корпуса въ 30 тысячъ человѣкъ, который зимовалъ за границей въ австрійскихъ провинціяхъ, ни разу не выступивъ въ дѣло. Наконецъ, въ Семилѣтнюю войну, когда русские войска захватили Кепигсбергь и побывали въ Берлинѣ, русское дворянство, наполнявшее армію, могло въ теченіе нѣсколькихъ лѣть наблюдать западные порядки на досугѣ между сраженіями.

Итакъ, обязательная наука, дипломатія и война заставили въ первой половинѣ XVIII в. множество русскаго люда предпринять невольное, но очень поучительное путешествие за границу. Сохранились памятники, позволяющие съ достаточной полнотой возстановить тоть психологический процессь, который происходиль въ этомъ невольномъ русскомъ путешественникъ XVIII в. при его соприкосновеніи съ западно-европейскимъ міромъ. До насъ дошло нѣсколько дневниковъ и записокъ, веденныхъ за границей первыми такими путешественниками, хорошо передающихъ ихъ непосредственныя впечатлёнія отъ всего видённаго на западё, — впечатлёнія, записывземыя изо дня въ день съ необыкновенной простотой и искренностью. Таковы записки П. А. Толстого, впослёдствій одного изъ главныхъ сотрудниковъ реформы, сенатора и президента коммерцъколлегіи, кн. Куракина — виднаго дипломата эпохи Петра, Матвева будущаго президента юстицъ-коллегін, Неплюева-будущаго оренбургскаго администратора и др.

На заграничную командировку, объявленную въ январѣ 1697 г., многіе изъ отправляемыхъ стольниковъ взглянули какъ на тяжелое испытаніе и неожиданное несчастіе. Небывалость самаго дела и дальность пути не могли пе вызывать никотораго страха передъ путешествіемъ. При томъ приходилось ѣхать если и не въ басурманскія страны, то все жь таки въ страны съ христіанской вёрой сомнительной чистоты. Отталкивала и цель путешествія: спокойную службу при государевомъ дворѣ въ высокихъ придворныхъ званіяхъ приходилось мънять на простую матросскую службу подъ командой иностранныхъ офицеровъ — и это потомкамъ знатнъйшихъ домовъ, никогда не знавшимъ черной служебной работы, привыкшимъ занимать положение правительственныхъ верховъ общества. При томъ иные изъ этихъ стольниковъ обзавелись уже семьями, которыя приходилось покидать. Все это выбсть не могло не вызывать того мрачнаго настроенія, съ которымъ они вытажали изъ Москвы, и той тяжелой тоски, которую они испытывали, разставаясь съ нею. Толстой, одинъ изт немногихъ охотниковъ, добровольно отправившихся за границу, чтобы сдёлать угодное государю, выёхавь изъ Москвы, еще пелыхъ три дня простоялъ въ Дорогомиловской слободь, прощаясь съ родственниками.

Обильный рядъ новыхъ впечатлѣній, которыя приходилось испытывать въ пути, заглушалъ тяжелыя чувства, навѣянныя разлукой. Европа поражала русскаго человѣка, въ нее попадавшаго, прежде всего тою величественной внѣшностью, которой онъ не видѣлъ дома. Громадные города съ каменными высокими домами, съ величавыми соборами возбуждали одно изъ первыхъ удивленій послѣ

русскихъ городовъ съ ихъ совершенно сельскими, крытыми соломой избами и маленькими деревянными церквами, и путешественникъ непремѣнно отмѣтитъ въ дневникѣ, какъ будто въ этомъ было что-то особенно замѣчательное, что весь городъ, черезъ который онъ проважаль, каменный. Если ему случится побывать въ театрь, то онъ на своемъ точномъ, но удивительно неприспособленномъ къ передачь новыхъ впечатльній языкь запишеть въ дневникъ, что «былъ въ палатахъ великихъ округлыхъ, которыя итальяне зовутъ театрумъ. Въ твхъ палатахъ подвланы чуланы многіе (ложи) въ пять рядовъ вверхъ, и бываетъ въ одномъ театрумѣ чулановъ двѣсти, а въ иномъ триста и больше; а всѣ чуланы подѣланы извнутри того театрума предивными работами золочеными». Если же покажуть ему отдёланный садь, то онь разскажеть, что видёль тамъ «многіе травы и цвѣты изрядные, посаженные разными штуками по препорціи и множество плодовитыхъ деревъ съ обрѣзанными вътвями, ставленныхъ архитектурально и немалое число подобій человѣческихъ мужеска и женска полу изъ мѣди (статуи)». Искусство остается для такого путешественника еще недоступно своею внутреннею стороной, не вызывая въ немъ никакихъ эстетическихъ волненій; но произведенія искусства поражають его мастерствомъ техники, и онъ отмѣтитъ, что видѣнные имъ на картинахъ люди или «мраморныя дѣвки», изображающія «поганскихъ богинь», сдёланы какъ живыя (Толстой), или, справившись о значени памятника, стоящаго на городской площади, запишеть, что на площади «стоить сдёланъ мужикъ вылитый, мёдный съ книгою на знакъ тому, который былъ человѣкъ гораздо ученый и часто людей училь, и тому на знакъ то сделано», какъ описалъ кн. Куракинъ видънный имъ памятникъ знаменитаго Эразма въ Роттерламѣ.

Новые интересы возбуждались въ душѣ русскаго наблюдателя по мѣрѣ того, какъ его житье за границей становилось продолжительнѣе и его знакомство съ западомъ болѣе основательнымъ. Складъ западнаго житейскаго быта привлекалъ къ себѣ его вниманіе своими внѣшними и внутренними сторонами. Его поражали чистота, порядокъ и благоустройство европейскихъ городовъ, вѣжливость и обходительность въ обращеніи ихъ жителей, — черты, къ которымъ онъ не привыкъ дома. Онъ быстро знакомился съ «плезирами» европейской жизни. Для нашего дипломатическаго персонала было открыто посѣщеніе «ассамблей, фестиновъ и конверсаціоновъ» въ аристократическихъ домахъ; посѣщеніе комедій и оперъ, сходбища въ кофейные домы и австеріи — сдѣлались любимыми занятіями въ часы досуга для навигаторовъ. Но и болѣе серьезныя стороны европейской жизни привлекали къ себѣ вниманіе русскаго наблюдателя. Его удивление вызывали обширныя благотворительныя учреждения, въ которыхъ онъ могъ наблюдать проявление самыхъ лучшихъ христіанскихъ чувствъ милосердія и любви къ ближнему въ западномъ христіанинѣ такой подозрительной чистоты. На каждомъ шагу онъ встрвуаль учрежденія просвётительнаго характера: академія. музеи и учебныя заведенія, дававшія ему понятіе объ уваженія на западъ къ наукѣ, значенія которой въ общественной жизни онъ если и не сознавалъ вполнѣ ясно, то уже не могъ не чувствовать. Иные пріемы воспитанія и положеніе женщины также вызывали замѣтки въ дневникахъ. «Народъ женскій въ Венеціи. — пишеть Толстой. звло благообразенъ и строенъ, и политиченъ, высокъ, тонокъ и во всемъ изряденъ; а къ ручному дѣлу не очень охочъ, больше заживають въ прохладахъ, всегда любятъ гулять и быть въ забавахъ». Невиданная дома простота и свобода обращенія представительниць французской аристократіи поражала и очаровывала Матвтева въ Версалт и Парижт. «Ни самый женский полъ во Франци, - пишеть онъ, -- никакого зазору отнюдь не имбеть во всёхъ честныхъ обращаться поведеніяхъ съ мужскимъ поломъ, какъ бы самые мужи. со всякимъ сладкимъ и человѣколюбивымъ пріемствомъ и учтивостью». Наконець, и политический порядокъ западно-европейскихъ государствъ, лежавшій въ основѣ этого житейскаго уклада, такъ понравившагося русскимъ людямъ, вызывалъ въ нихъ не мало симпатій. Толстой съ большимъ удовольствіемъ разсказываеть о свободѣ, печать которой видна на всѣхъ гражданахъ венеціанской республики, о простоть въ обращении съ дожемъ, о справедливости, царящей въ судопроизводствь. Матвеевъ попалъ во Францію въ эпоху разпетта абсолютизма при Людовике XIV. Но онъ не безъ скрытаго намека на родные политические порядки долженъ былъ съ сочувствіемъ замѣтить отсутствіе произвола, благодаря чему «король кромѣ общихъ податей, хотя и самодержавный государь, никакихъ насилованій не можеть, особливо же ни съ кого взять ничего, развѣ по самой винь, свидьтельствованной противь его особы вь погръшени смертномъ, по истинъ разсужденной отъ парламента; тогда уже по праву народному, не указомъ королевскимъ конфискации или описи пожитки его подлежать будуть». Частая и произвольная конфискація имуществъ была больнымъ мѣстомъ въ русскомъ политическомъ стров первой половины XVIII стольтія.

Таковы были впечатлёнія, вызываемыя въ русскомъ наблюдателё конца XVII и начала XVIII в. западомъ при болёе близкомъ съ нимъ знакомствё. Сильно дёйствуя на его душу, они заставляли ее пережить цёлую гамму настроеній. Посылаемый за границу, русскій человёкъ времени Петра Великаго убзжалъ туда съ печалью о томъ, что ему приходилось покидать и съ тревогой передъ тѣмъ. что его въ невѣдомой странь ожидало. По переѣздъ рубежа величественность внёшней европейской обстановки вызывала въ немъ удивление. Уже при самомъ поверхностномъ знакомствѣ съ европейскою жизнью онъ находиль въ ней многія стороны, которыя мирили его съ западомъ, смягчая остроту разлуки съ родиной. Помъръ того какъ онъ долъе жилъ за границей, простое первоначальное удивление сменялось размышлениемъ съ его неизбежной операпіей сравненія, различенія сходнаго и несходнаго. Результаты этого сравненія своей домашней обстановки и порядковъ съ тёми, которые пришлось узнать за границей, вели неизбѣжно къ заключеніямь о превосходстве многихь сторонь европейской жизни передь своей, русской. Отсюда дальнъйшимъ шагомъ являлась критика своихъ порядковъ, сознаніе ихъ негодности и мысль о замѣнѣ ихъ новыми, заимствованными съ запада. Такъ, убяжая изъ Москвы съ тревогой и враждебнымъ чувствомъ къ западу, навигаторъ или дипломать неръдко возвращался съ сознаніемъ его превосходства.

Со второй четверти вѣка въ поколѣніи дѣтей этихъ невольныхъ путешественниковъ развивается и все болѣе входить въ моду добровольное путешествіе на западь по тімь же мотивамь, по которымь оно предпринимается и до нашихъ дней: завершение образования, удовлетворение любознательности, лёчение въ заграничныхъ курортахъ, наконецъ удовольствіе самаго путешествія. Благоустройство западнаго города, комфорть европейской жизни, утонченные нравы, зрёлища и увеселенія, а затёмъ понемногу и все болёе западные музеи и университеты — таковы были приманки, тянувшія русскаго путешественника на западъ. Не даромъ указъ 1762 г. о вольности дворянства съ такою подробностью говорилъ о возможности для дворянъ вздить за границу, обучать тамъ дътей и жить тамъ, сколько захотять. Путешествія за границу стали столь любимы и обычны, что еще за 20 лёть до этого указа сухой и узкій моралисть, придворный пропов'єдникъ Савицкій, считалъ нужнымъ вооружиться противъ этого явленія, которое онъ считалъ вломъ и вредомъ для. православія. «Многіе-ль, — восклицаль онь въ проповёди, произнесенной 4 іюля 1742 г., - хоть копейку потратили на обученіе православію? Весьма немногіе! А многія тысячи брошены на обученіе оть пеленъ танцамъ, верховой вздв, играмъ, разнымъ языкамъ, да на странствія по чужимъ землямъ». Мода порождаетъ увлеченія и доходить до крайностей, и молодой человѣкъ, дикарь по своимъ внутреннимъ качествамъ, слѣпой поклонникъ и смѣшной подражатель западной внѣшности, вздыхающій и тоскующій по Парижѣ, гдѣ только и можно жить, сдёлался надолго любимымъ типомъ русской сатиры и комедіи. «Маdame, ты меня восхищаешь, — говорить въ «Бригадирѣ» сынъ, объясняясь въ любви совѣтницѣ, -- мы созданы другъ для друга; все несчастие мое состоить въ томъ только, что ты русская!»--«Это, ангелъ мой, конечно, для меня ужасная погибель», — отвѣчаеть совѣтница. «Это такой défaut, котораго ничѣмъ загладить уже нельзя, — продолжаеть сынь. — Дай мнь вь себь водю. Я не намъренъ въ Россіи умереть. Я сыщу оссаsion favorable увезти тебя въ Парижъ. Тамъ остатки дней нашихъ, les restes de nos jours, будемъ имъть утвшение проводить съ французами; тамъ увидишь ты, что есть между прочими и такіе люди, съ которыми я могу имѣть société». Комедія, конечно, очень опасный историческій источникъ: она показываетъ явление въ преувеличенномъ видѣ, доводя его очертанія до карикатуры; но въ основу карикатуры она кладеть все-таки действительныя очертанія. Заграничное путешествіе, въ которое въ началъ въка нужно было посылать насильно, сдълалось къ половинѣ вѣка однимъ изъ самыхъ любимыхъ удовольствій.

Западная книга, иностранець въ Россіи и русскій за границей--таковы были проводники западнаго вліянія въ первой половинъ XVIII в. Какими чертами отразилось это вліяніе на русскомъ дворянствё? Въ этой встрёчё отечественнаго съ западнымъ на первыхъ порахъ много было ненужнаго и незрълаго, карикатурнаго и смътного. Но были и цённыя пріобрётенія. Наиболёе -дорогою была открывшаяся возможность идейнаго общенія съ просвѣщенными странами, хранительницами плодовъ долговременной умственной работы и возможность заимствованія оттуда того общечеловическаго, которое въ этихъ западныхъ плодахъ заключалось. Если поискать, можно найти нёкоторый запась западныхъ идей уже въ русскомъ обществѣ первой половины XVIII в. Стали понемногу проникать въ Россію пріобрѣтенія научной мысли. Всего болёе широкій доступь въ этой области къ русскому обществу нашли себъ идеи политической философіи. Успѣхи, которыхъ достигла политическая мысль въ Европъ въ ХУП и ХУШ в., совпали съ повышеннымъ интересомъ къ политическимъ вопросамъ въ русскихъ людяхъ эпохи Петра, которымъ пришлось быть очевидцами и участниками преобразованія всего государственнаго строя, предпринятаго въ столь широкихъ размерахъ. Въ законодательстве Петра отразилось преклонение передъ разумомъ, какъ источникомъ и основаніемъ политики; въ политическихъ трактатахъ Өеофана Прокоповича, въ дебатахъ дворянскихъ кружковъ, обсуждавшихъ въ 1730 г. вопросы государственнаго права, легко замътить понятія, навъянныя рапіоналистической теоріей. Естественное право, естественное состояние, договорное происхождение государства-весь этоть багажъ западной политической мысли XVII в. здъсь налицо. Не слёдуеть однако преувеличивать размёровь этого идейнаго вліянія: оно было очень поверхностно. Идеи не находили себѣ пока въ Россіи удобной почвы, подготовленной долгой и упорной воспитательной работой. А вёдь только при такомъ условіи онё входять въ плоть и кровь, дёлаются существенной принадлежностью организма, слагаются въ цёльное міровоззрёніе, регулирують поведеніе, подчиняють себѣ привычки и претворяются въ инстинкты. Иначе онъ остаются непроизводительною и летучею начинкою головы. быстро испаряющеюся. Воть почему и политическія идеи, сверкнувшія въ 1730 г., быстро вывѣтривались изъ головъ, будучи не болёе какъ случайно занесеннымъ туда элементомъ. Только очень медленно и туго результаты западной мысли будуть прокладывать себѣ путь въ русскую жизнь и измѣнять ее. Но залогь ихъ будущаго успёха можно видёть въ томъ иногда еще смутномъ чувствь уваженія къ западу, которое стало у насъ обнаруживаться въ XVIII вѣкѣ. Въ его просвѣщеніи стали сознавать превосходство, его учрежденіямъ и порядкамъ стремились подражать. Реформы Петра, произведенныя по западному образцу, цёнились современниками, какъ пріобщеніе Россіи къ семьѣ западныхъ народовъ. «Ваше величество, —писаль разъ Петру одинь изъ дипломатовъ его времени, князь Г. Ө. Долгоруковъ, милосердуя о народъ своего государства, изволите непрестанно безпокойно трудиться, чтобы оный изъ прежнихъ азіатских обычаевъ вывесть и обучить, какъ всѣ народы христіанскіе въ Европѣ обходятся». Ту же мысль высказывалъ Петру и сенать въ приветствіи по случаю поднесенія ему императорскаго титула, говоря, что благодаря дѣятельности Петра русскіе «присовокуплены въ общество политичныхъ народовъ». Западное устройство и отношенія получали значеніе хорошаго примѣра. Во время извѣстнаго раздора верховнаго тайнаго совѣта съ дворянствомъ въ 1730 г. руководитель совъта кн. Д. М. Голицынъ, пытаясь привлечь расположение дворянства, включиль въ тексть составленной имъ тогда присяги, которая должна была имѣть значеніе конституціонной хартін, параграфъ, гдѣ заключалось обѣщаніе со стороны императорской власти дворянство содержать въ такой же «консидерации», какъ это бываеть въ западныхъ странахъ. Кругозорь русскаго наблюдателя расширялся. Возникала возможность сравнивать свое съ чужимъ, развивалось еще въ ХУП в. замѣтное критическое отношеніе къ родной дѣйствительности. Неприглядныя стороны этой действительности возбуждали нерёдко

стыдъ за нее передъ тѣмъ новымъ обществомъ, въ которое вошла теперь Россія. На одномъ изъ тёхъ же дворянскихъ совѣщаній зимой 1730 г., на которомъ собрались представители высшаго чиновнаго слоя этого сословія, раздавались горячіе возгласы противь произвола, съ которымъ дъйствовала въ тъ годы политическая полиція. Нѣкоторые члены собранія съ негодованіемъ заявляли, что существование тайной канцелярии, которая иногда только за одно неосторожно сказанное слово арестусть, пытаеть, казнить и конфискуеть имущество, лишая всякихъ средствъ къ жизни ни въ чемъ неповинныхъ младенцевъ-наслъдниковъ, ---что это существование---по-зоръ для Россіи передъ западными народами. Способность критически взглянуть на самихъ себя и устыдиться за родные грѣхи и недочеты была, можеть быть, самымъ цённымъ пріобрётеніемъ, вынесеннымъ русскимъ обществомъ изъ знакомства его съ западомъ. Чувство стыда влекло за собой раскаяние, которое въ свою очередь вызывало рёшимость бросить ошибочный путь и идти по новому направлению.

Разумвется, до идей было рано, когда надо было пріобретать еще знакомство съ самымъ орудіемъ ихъ распространенія-языкомъ. Это знакомство сделало быстрые успехи. Какъ ни плохи и смешны были иностранцы-учителя, какой скудный запась понятій они ни приносили, они все-таки оказали русскому обществу услугу, научивъ его по крайней мёрё своимъ языкамъ. Западная книга становилась доступна, и иностранецъ пересталъ быть для насъ «нѣмцемъ», т.-е. человѣкомъ, который молчаль, потому что его не понимали. Уже при Петръ можно насчитать много случаевъ знанія иностранныхъ языковъ въ высшемъ обществѣ, въ особенности среди молодого поколѣнія. Въ библіотекѣ кн. Д. М. Голицына много книгъ на иностранныхъ языкахъ. Другой сподвижникъ Петра, гр. П. А. Толстой, самъ работаеть въ качествѣ переводчика. Бергхольцъ отмѣчалъ въ своемъ дневникѣ русскихъ, знающихъ языки, и этихъ отмътокъ не мало. Капитанъ Измайловъ, котораго посылали въ Кнтай, говорить по-нѣмецки и по-французски, такъ какъ долго состояль на службѣ въ Даніи. 16-го февраля 1722 г. въ квартирѣ у герцога голштинскаго былъ поставленъ очень знатный гвардейскій карауль; въ его составь входили: поручикъ кн. Долгорукій, который хорошо говорилъ по-французски; сержантъ молодой кн. Трубецкой, человѣкъ вообще недурно образованный, говорящій хорошо по-нѣмецки; капралъ молодой Апраксинъ, близкій родственникъ генералъ-адмирала, также хорошо знающій нёмецкій языкъ. Кн. Черкасскій, молодой камергерь при невѣстѣ герцога царевнѣ Аннѣ Петровнѣ, по отзыву того же Бергхольца, «кавалерь очень

пріятный и любезный, много путешествоваль, хорошо образовань, знаеть основательно языки французскій и итальянскій». Конечно, требованія Бергхольца на званіе образованнаго человѣка не Богь въсть какія высокія; но они именно относятся къ манерамъ и къ знанію языковъ. Гр. Головинъ, сынъ покойнаго генералъ-адмирала, родившійся въ 1695 г., 11 леть быль помещень въ московскую навигацкую школу, потомъ отправленъ въ Голландію, служилъ затёмъ на англійскомъ кораблё, прекрасно владёеть французскимъ и англійскимъ языками. Дети гр. Головкина получили новое воспитаніе: сынъ слушалъ лекціи въ Лейпцигв и Галле, дочь, вышедшая замужъ за П.И. Ягужинскаго, а затёмъ за М.П. Бестужева-Рюмина, хорошо говорила по-нѣмецки. Знаменитая Н. Б. Шереметева, оставившая такіе трогательные мемуары, воспитывалась подъ надзоромъ иностранной гувернантки m-lle Штауденъ. Вся семья Долгорукихъ владъла языками, такъ какъ члены этой семьи проходили обыкновенно дипломатическую карьеру или росли при родственникахъ, послахъ за границей, а самый видный изъ нихъ, кн. Василій Лукичъ, былъ по отзыву герцога де-Лиріа полиглотомъ, прекрасно говориль на многихъ языкахъ. Въ этой семьт случилось событіе, которое впослёдствія будеть нерёдкимъ въ нашемъ высшемъ обществѣ. Княгиня Ирина Петровна Долгорукая, урожденная Голицына, живя за границей съ мужемъ-дипломатомъ, приняла католичество. Возвратясь католичкой и вывезя съ собой нѣкоего аббата Жака Жюбе, княгиня попала за перемѣну религіи подъ слѣдствіе, а дёти ся князья Александръ и Владиміръ по испытаніи въ Синодѣ оказались также сомнительными въ православной вѣрѣ и были отправлены въ александро-невскую семинарію для наставленія на истинный путь. При Петрь и при Аннъ преобладаль ньмецкій языкъ. Въ 1733 г. изъ 245 русскихъ кадетовъ въ недавно тогда устроенномъ шляхетскомъ кадетскомъ корпусѣ русскому языку обучалось 18, французскому — 51, а нѣмецкому — 237 человѣкъ. Но съ Елизаветы перевѣсъ взяло французское вліяніе, и французскій языкъ сталъ языкомъ высшаго русскаго общества. Не слѣдуетъ упускать изъ виду, что и Германія находилась тогда подъ французскимъ вліяніемъ, нѣмецкій языкъ былъ въ загонв у самихъ нѣмцевъ, и король-философъ Фридрихъ II писалъ не иначе какъ пофранцузски. Для того времени движение въ сторону французскаго языка знаменовало собою шагь впередъ въ умственномъ развити русскаго общества. Неразвитой тогда нёмецкій языкъ былъ языкомъ техника и военнаго инструктора; тонкій и гибкій французскій языкъ открываль доступь въ область философіи и изящной литературы.

Это усвоеніе иностранныхъ языковъ имѣло, правда, и обратную сторону. Во-первыхъ, оно портило родной языкъ, вводя въ него множество варваризмовъ. Діалоги такихъ поклонниковъ запада, какъ знакомая намъ совѣтница изъ «Бригадира», заявляющая, что «мериты должны быть респектованы» и что она «капабельна взбвили какъ ея обожатель, признающійся, ситься> что и emv «этурдери свойственна», кажутся намъ карикатурными. Но прочтите очень интересную «Исторію о царѣ Петрѣ Алексѣевичѣ». принадлежащую перу кн. Куракина, русскаго дипломата эпохи Петра. гдѣ онъ, описывая дѣтство царя, говорить, что царица Наталья Кирилловна была «править инкапабель», и далёе характеризуеть ся брата Льва Кирилловича, какъ человека, предававшагося пьянству и если дѣлавшаго добро, то «безъ резону по бизаріи своего гумору»; или просмотрите его не менње любопытныя записки, гдѣ онъ разсказываеть, какъ въ Италіи онъ быль сильно «иннаморать» въ славную хорошествомъ нѣкую «читтадину», вслѣдствіе чего у него едва не вышло duellio съ однимъ «жентильомомъ», и вы увидите, что авторъ комедіи не давалъ своей карикатурѣ слишкомъ широкаго размаха. Можетъ быть, не меньшимъ вломъ, чѣмъ порча родного языка, было то забвение и пренебреженіе, которымъ онъ сталъ подвергаться съ XVIII в. въ высшемъ русскомъ обществѣ, совершенно разучившемся на немъ говорить. «Можно сказать, — читаемъ въ составленной на французскомъ языкѣ автобіографической запискѣ гр. А. Р. Воронцова, который въ 12-лётнемъ возрасте зналъ отъ доски до доски Вольтера, Расина, Корнеля и Буало, — что Россія — единственная страна, гдѣ пренебрегають изучениемъ родного языка и всего того, что относится до родины. Такъ называемые просвѣщенные люди въ Петербургѣ и въ Москвѣ стараются научить своихъ дѣтей французскому языку. окружають ихъ иностранцами, съ большими издержками нанимають имъ учителей танцевъ и музыки и не заставляють ихъ учиться родному языку; такъ что это прекрасное воспитание, при томъ столь дорогое, ведеть къ полному незнанію своей страны, равнодушію, можеть быть, даже къ пренебреженію къ странь, которой обязаны существованиемъ, и къ привязанности ко всему тому, что относится къ обычаямъ и странамъ чужимъ, въ особенности же къ Франціи». Но если отсутствіе отечествовѣдѣнія и составляло большой пробѣлъ въ образовании русскихъ людей XVIII в., то что касается до роднаго языка, онъ неизбѣжно долженъ былъ испытывать нѣкоторое пренебрежение, такъ какъ не поспѣвалъ за мыслью и отставалъ оть идей времени. Человѣкъ, воспитанный на Вольтерѣ и Буало, познакомившійся съ французской философской мыслью, очень бы

Digitized by Google

7

затруднился передавать новыя идеи на родномъ языкѣ: онъ быль слишкомъ бѣденъ и неуклюжъ для того богатства и тонкости мысли, какихъ достигла эта философія, и потребовалась долгая и упорная работа надъ русскимъ языкомъ цѣлаго ряда писателей, чтобы приспособить его къ этой цѣли. Воть почему образованные люди XVIII в. предпочитали писать, говорить и даже думать пофранцузски: такъ было удобнѣе въ тѣхъ случаяхъ, когда содержаніемъ этихъ писаній, разговоровъ и думъ были новыя понятія и идеи, для которыхъ родной языкъ былъ недостаточенъ. Эта привычка портила и повергала въ забвеніе родной языкъ, зато она давала доступъ идеямъ.

Всего болье доступно было русскому обществу и всего болье широко на него подвиствовало западное вліяніе въ томъ, что касалось внёшней формы и матеріальной обстановки. Это было вполнё естественно. Когда дъти сближаются съ взрослыми, они прежде всего стараются походить на послёднихъ по внёшности; когда некультурные народы соприкасаются съ культурными, они прежде всего перенимають матеріальную культуру и затёмъ уже съ гораздо большимъ трудомъ подвергаются воздѣйствію духовной. Внѣшняя обстановка: жилище съ его убранствомъ, одежда, столъ, мелочи обихода, внёшнія житейскія отношенія и на первомъ и главномъ мъстъ удовольствія жизни — воть содержаніе этого матеріальнаго элемента западнаго вліянія. Его проводникомъ былъ дворъ, а его объектомъ тотъ общественный классъ, для котораго жизнь двора служить обязательнымъ примъромъ. Уже въ обстановкъ кремлевскаго дворца при царѣ Алексѣѣ можно было указать много предметовъ житейскаго обихода западнаго происхожденія, соблазнительныхъ въ глазахъ истаго приверженца московскаго благочестія. Царь Алексъй любилъ посмотръть иностранную картину, послушать игру нѣмца-органиста, завелъ у себя даже нѣмецкій театръ. Тѣмъ не менье шагь, сдъланный его сыномъ, нельзя не признать очень ръшительнымъ. Резиденція была перенесена далеко отъ насиженнаго мѣста, далеко отъ московскихъ святынь, подъ сѣнію которыхъ чувствовали себя спокойно старинные цари. Въ новой столицѣ были построены небольшіе дворцы, украшенные иноземными картинами и статуями, вывезенными по заказу Петра изъ-за границы и выбранными не безъ вкуса. Заведенъ новый придворный штатъ съ камергерами и камеръ-юнкерами, и дворъ Петра, по отзыву иностранныхъ наблюдателей, сталъ очень похожъ на дворъ нѣмецкаго государя средней величины. Чинные торжественные выходы московскихъ царей и скучные парадные объды во дворцъ, оглашаемые грубою мѣстническою бранью, смѣнились теперь совсѣмъ новымъ

придворнымъ европейскимъ этикетомъ. Правда, широкая русская натура то и дёло выходила изъ этихъ узкихъ нёмецкихъ рамокъ во время рождественскихъ славленій, когда Петръ съ многочисленной шумной и пьяной компаніей объёзжаль дома вельможъ и именитаго купечества, когда онъ исполняяъ обязанности протодьякона на засъданіяхъ всешутьниваго и всепьяньниваго собора или когда, празднуя спускъ новаго корабля, онъ объявлялъ во всеуслышание, что тотъ бездѣльникъ, кто по такому радостному случаю не напьется допьяна, при чемъ послѣ шестичасового угощенія участники пира сваливались подъ столъ, откуда ихъ выносили замертво. Но къ концу царствованія эти широкіе размахи слабѣли, и Петръ сталь находить удовольствіе въ увеселеніяхь болье скромнаго характера, къ которымъ и пріучалъ общество. Вследствіе тесноты дворцовыхъ помѣщеній придворныя собранія лѣтомъ происходили вь императорскомъ льтнемъ саду, очень хорошо устроенномъ по отзыву Бергхольца, съ правильно разбитыми клумбами и аллеями, съ гротомъ, украшеннымъ статуями, ръдкими раковинами и кораллами, съ фонтанами и органомъ, приводившимся въ дъйствіе водою и хорошо игравшимъ. По пушечному сигналу въ пять часовъ вечера къ саду приставала цёлая флотилія небольшихъ судовъ, привозившихъ по Невѣ приглашенное общество. Вечеръ начинался прогулкой, затёмъ бывали танцы, до которыхъ Петръ былъ большой охотникъ и въ которыхъ онъ бралъ на себя роль распорядителя, придумывая все новыя и новыя замысловатыя фигуры, какіянибудь «капріоли» или какой-нибудь Kettentanz, приводившія въ замънательство танцоровъ и вызывавшія общую потѣху. Угощеніе на этихъ придворныхъ вечерахъ было грубовато, подавали простую водку къ великому неудовольствію иностранцевъ и дамъ.

Въ слѣдующія царствованія въ императорскомъ обиходѣ появляется роскошь, которая поражаетъ иностранцевъ. «Императрица Анна щедра до расточительности, — пишетъ испанскій посолъ де-Лиріа, —любитъ пышность чрезмѣрно, отчего дворъ ея великолѣпіемъ превосходитъ всѣ прочіе европейскіе». «Она любила порядокъ и великолѣпie, —вторитъ ему фельдмаршалъ Минихъ, и никогда дворъ не былъ такъ хорошо устроенъ, какъ при ней». Зимній дворецъ, построенный Петромъ, показался ей уже слишкомъ тѣсенъ, и она выстроила новый трехъэтажный въ 70 комнатъ разной величины съ тронной и театральной залами. Въ послѣдніе годы царствованія Петра весь расходъ на содержаніе двора составлялъ около 186 тыс. руб. При Аннѣ съ 1733 г. только на придворный столъ тратилось 67 тыс. руб. Императрица была страстной охотницей и любительницей лошадей. Она ловко ѣздила вер-

<sup>7.</sup> 

хомъ и мѣтко стрѣляла изъ ружья, не промахиваясь по птипѣ на лету. Для нея быль устроень обширный манежь и заведень быль конюшенный штать изъ 379 лошадей и еще большаго количества состоявшихъ при нихъ людей. Придворная охота, совсёмъ упраздненная при Петръ, при Аннъ была громадна, и русские послы въ Париже и Лондоне среди важныхъ дипломатическихъ делъ должны были исполнять императорскія порученія по закупкѣ цѣлыхъ партій заграничныхъ охотничьихъ собакъ, за которыхъ платились тысячи рублей. Роскошь при дворѣ заражала и высшее общество. Появилось щегольство въ одеждъ, открытые столы, неизвъстныя до тѣхъ поръ дорогія вина: шампанское и бургонское. «Виѣсто малаго числа комнать, --- разсказываеть Щербатовь, --- уже по множеству стали имѣть, яко свидѣтельствують сіе того времени построенныя зданія. Зачали домы сій обивать штофными и другими обоями, почитая неблагопристойнымъ имъть комнату безъ обой; зеркалъ, которыхъ сперва весьма мало было, уже во всѣ комнаты и большія сталн употреблять. Екипажи тоже великольпіе восчювствовали: богатыя позлащенныя кареты съ точеными стеклами, обитыя бархатомъ съ золотыми и серебряными бахрамами; лучшія и дорогія лошади. богатыя тяжелыя и позлащенныя и посеребренныя шоры съ кутасами шелковыми и съ золотомъ или серебромъ; также богатыя ливреи стали употребляться». Еще шагь впередь въ смыслѣ роскоши при Елизаветь. Туть уже, по свидьтельству того же Щербатова, экипажи «возблистали золотомъ», дворъ облекался въ златотканныя одежды, «подражание роскошныйшимь народамь возрастало, и человѣкъ дѣлался почтителенъ (т.-е. почтенъ) по мѣрѣ великолѣпности его житья и уборовъ». Съ растущимъ великолѣпіемъ въ придворный обиходъ все болёе проникаеть искусство, облекая роскошь въ изящныя элегантныя западно-европейскія формы. Дворцы строятся знаменитымъ Растрелли. При Аннѣ появилась при дворѣ итальянская опера, а при Елизаветь среди пъвцовъ этой оперы блистали звъзды первой величины. Устраиваются и русскіе спектакли, въ которыхъ актерами выступаютъ воспитанники шляхетскаго кадетскаго корпуса, а придворный балетмейстеръ Landet вводить грацію и изящество въ чинные и церемонные менуэты, которымъ съ увлечениемъ предается придворное общество, и съ какимъ увлеченіемъ! Нужно было обладать крѣпостью нервовъ, свойственной людямъ того времени, чтобы выдерживать эти безконечныя увеселенія. Придворный маскарадъ въ Москвѣ въ 1731 г. въ годовщину возстановленія самодержавія начался 8 февраля и затъмъ тянулся цёлыхъ десять дней. Но продолжительныя по времени придворныя торжества полны чиннаго этикета, и оргіи петровскаго

парствованія отошли уже въ область преданій. 2 января 1751 г. «какъ знатныя обоего пола персоны и иностранные господа министры, такъ и все знатное дворянство съ фамиліями отъ 6 до 8-го часа имъли прібадъ ко двору на маскарадъ въ богатомъ маскарадномъ платьѣ, и собирались въ большой залѣ, гдѣ въ осьмомъ часу началась музыка на двухъ оркестрахъ и продолжалась до семи часовъ пополуночи. Между тъмъ убраны были столы кушаньемъ и конфектами для ихъ императорскихъ высочествъ съ знатными обоего пола персонами и иностранными господами министрами въ особливомъ покоѣ, а для прочихъ находившихся въ томъ маскарадѣ персонъ въ прихожихъ парадныхъ покояхъ на трехъ столахъ, на которыхъ поставлено было великое множество пирамидъ съ конфектами, также холодное и жаркое кушанье. Въ оной большой заль и въ парадныхъ покояхъ въ паникадилахъ и крагштейнахъ горело свечь до 5.000, а въ маскараде было обоего полу до 1.500 нерсонъ, которыя всё по желанію каждаго разными водками и наилучшими виноградными винами, также кофеемъ, шоколадомъ, чаемъ, оршатомъ и лимонадомъ и прочими напитками довольствованы». Такъ описывался придворный балъ въ «Петербургскихъ Вѣдомостяхъ» того времени. Увеселенія прогрессирують быстрѣе другихъ элементовъ общественной жизни. Звуки бальной музыки, волны свъта, заливающія залы, лица въ маскахъ, мелькающія въ танцахъ пары-какъ все это далеко отъ церковнаго ритуала московскаго царскаго двора!

Новыя формы свътскихъ отношеній и новыя увеселенія легко прививались къ русскому обществу, и эта сторона реформы стоила правительству наименьшихъ усилій. Съ бородою и стариннымъ платьемъ дворянство начала XVIII в. разсталось безъ тяжелаго чувства и довольно быстро, говоря словами Щербатова, «преобразовались россіяне изъ бородатыхъ въ гладкіе и изъ долгополыхъ въ короткополые». Правда, ассамблен вводились принудительнымъ путемъ, и зимой 1722 г., когда дворъ прибылъ въ Москву и въ Преображенскомъ назначена была ассамблея, пришлось пустить въ ходъ угрозу, чтобы привлечь на нее московскихъ дамъ и дъвицъ. Можетъ быть, принудительный характеръ этихъ собраній при Петрѣ отражался и на томъ принужденномъ тонѣ, который царилъ на нихъ и поражалъ иностранца. «Что мнѣ не нравится въ ассамблеяхъ, — пишетъ Бергхольцъ, — такъ это, во-первыхъ, то, что въ комнать, гдъ дамы и гдъ танцують, курять табакъ и играють въ шашки, отъ чего бываеть вонь и стукотня, вовсе неумѣстныя при дамахъ и при музыкѣ; вовторыхъ, то, что дамы всегда сидятъ отдъльно отъ мужчинъ, такъ что съ ними не только нельзя разговаривать, но не удается почти сказать и слова: когда не танцують, всё сидять, какъ нёмыя, и

только смотрять другь на друга». Принужденіе къ увеселеніямъ этого рода распространялось даже на духовенство и притомъ на черное. Въ декабръ 1723 г. вышелъ указъ первоприсутствующаго въ синодѣ объ очереди ассамблей въ московскихъ монастыряхъ. 29 декабря по этому указу состоялась ассамблея у архимандрита Донскаго монастыря, на которой были: президенть синода архіепископъ новгородскій Өеодосій Яновскій, архіепископъ крутицкій Леонидъ, архимандриты другихъ московскихъ монастырей и высшіе чиновники синодальной конторы и монастырскаго приказа изъ светскихъ лицъ. За Донскимъ монастыремъ последовали ассамблен въ другихъ. Събажались въ третьемъ часу пополудни; хозяевамъ не воспрещалось, какъ гласилъ указъ первоприсутствующаго, гостей «трактовать и обѣдомъ». Это новшество въ духовной средѣ вызывало неудовольствіе со стороны поборниковъ строгихъ нравовъ. «Оставя церковныя службы и монашеское преданное правило, - писалъ впослёдствіи митрополить казанскій Сильвестрь въ доносё на Өеодосія. иниціатора этихъ ассамблей, уставилъ у себя самлеи съ музыкою н тешился въ карты и шахматы и въ томъ ненасытно забавлялся. И бывшимъ въ Москвѣ архіереямъ также и въ московскихъ монастыряхъ архимандритамъ, сочиня вседневную роспись, велёлъ самлеямъ быть съ различными потехами». Но въ светской среде такого неудовольствія не было. Ассамблея пришлась русскому обществу по вкусу, быстро распространялась, и выведенная въ общество женщина, скоро освобождаясь оть застёнчивости, начинала чувствовать себя въ немъ хозяйкой. «Пріятно было женскому полу,повъствуетъ объ этой перемънъ Щербатовъ, --- бывшему почти до сего невольницами въ домахъ своихъ, пользоваться всёми удовольствіями общества, украшать себя одѣяніями и уборами, умножающими красоту лица ихъ и оказующими ихъ хорошій станъ; не малое жъ имъ удовольствіе учинило, что могли прежде видѣть, съ къмъ на въкъ должны совокупиться, и что лица жениховъ ихъ и мужей уже не покрыты стали колючими бородами». Это сближеніе половъ не только смягчало нравы, но и порождало новыя чувства и настроенія, не извѣстныя до тѣхъ поръ. «Страсть любовная, --- продолжаеть тоть же писатель, --- до того почти въ грубыхъ нравахъ незнаемая, начала чувствительными сердцами овладъвать, и первое утвержденіе сей перемёны оть действія чувствь произошло!... О коль желаніе быть пріятной действуеть надъ чувствіями женъ!» Ассамблен давали мѣсто для практики тѣхъ чувствъ, теорія которыхъ вычитывалась изъ какого-нибудь переводнаго французскаго романа подъ заглавіемъ «Эпаминондъ и Целеріана», дававшаго «понятіе о любовной страсти со стороны весьма нѣжной и прямо романтической», какъ это испыталъ на себѣ Болотовъ. «Все, что

хорошею жизнью зовется, — вспоминаеть онъ о елизаветинскихъ временахъ-тогда только что заводилось, равно какъ входилъ въ народъ тонкій вкусь во всемь. Самая нѣжная любовь, толико подкрепляемая нежными и любовными и въ порядочныхъ стихахъ сочиненными пѣсенками, тогда получала первое только надъ молодыми людьми свое господствіе». Къ половинѣ вѣка западныя забавы проникають уже въ деревню въ помѣщичьи усадьбы, и тамъ происходять своего рода ассамблен, тяжеловатыя и грубоватыя, какъ все въ деревнѣ, появляются карты и танцуютъ менуэты и контрдансы. Въ 1752 г. юноша Болотовъ, возвращаясь изъ Петербурга къ себѣ въ родную тульскую деревню, заѣхалъ къ зятю псковскому помѣщику Неклюдову, женатому на его старшей сестрѣ, и попалъ какъ разъ на ея именины. Именины праздновались на славу. Былъ большой събздъ окрестныхъ помещиковъ и, конечно, съ семействами. Прібхалъ П. М. Сумороцкій, важный сосёдъ въ полковничьемъ чинѣ, уважаемый всею округою, и привезъ съ собою, по просьбѣ хозяина, свой домашній оркестръ изъ нѣсколькихъ дворовыхъ скрипачей, которые въ свободное отъ занятій искусствомъ время помогали хозяйскимъ лакеямъ прислуживать за столомъ. Прівхалъ другой Сумороцкій, небогатый маленькій и худенькій человѣкъ съ «претолстою и предородною» женою и съ тремя изъ безчисленнаго количества дочерей всъхъ возрастовъ, изъ которыхъ состояла его семья. Прітхалъ помѣщикъ Брылкинъ «изъ простаковъ, любившій отмѣнно курить табакъ и выпить иногда лишнюю рюмку», сильно надобышій своими приставаніями Болотову; прібхали многіе другіе, именъ которыхъ не сохранила память автора воспоминаній. Об'ять, какъ и подобало торжественному случаю, тянулся нёсколько часовъ. Послё об'ёда общество предалось увеселеніямъ. Молодежь занялась танцами, при чемъ Болотовъ, щеголяя сшитымъ въ Петербургѣ синимъ кафтаномъ съ бѣлыми разрѣзными обшлагами, долженъ былъ открыть менуэтъ, танцуя въ первой парѣ съ полковничьей дочерью. Дамы сѣли за карточные столы, забавляясь какою-то игрою въ «памфелъ», мужчины продолжали бесёду за рюмкой. Наконецъ, оживленіе, все возрастая, охватило всёхъ; карты и разговоры были брошены, все пустилось въ плясъ. Элементы отечественной культуры взяли верхъ надъ европейской, и чинный западный менуэть уступилъ мѣсто русской, подъ пѣсни дворовыхъ дѣвокъ и лакеевъ. Такъ продолжалось до ужина. Гости, разумъется, ночевали у радушнаго хозяина и стали разъбажаться только на другой день после объда.

(Окончание слъдуетъ).

М. Богословскій.

# Хроника науки, искусства и литературы.

### Памяти проф. Е. Е. Вагнера.

In Lebensfluthen, in Thatensturm Wall ich auf und ab Webe hin und her... Ein ewiges Meer Ein wechselnd Weben Ein glühend Leben...

14 ноября истекшаго 1903 года въ Варшавѣ скончался послѣ тяжкой болѣзни профессоръ и деканъ Политехническаго института Императора Николая II Егоръ Егоровичъ Вагнеръ.

Выдающееся значеніе, которое имѣла неустанная дѣятельность покойнаго на пользу русской науки и просвѣщенія, побуждаеть меня посвятить настоящія строки памяти этого замѣчательнаго человѣка.

Егоръ Егоровичъ родился въ 1849 г. въ г. Казани. Виѣшняя жизнь его, подобно жизни большинства ученыхъ, не богата событіями.

За первоначальнымъ домашнимъ образованіемъ слѣдуетъ поступленіе въ Казанскій университетъ, —сначала въ качествѣ вольнаго слушателя, потомъ окончаніе университета и оставленіе при каседрѣ химіи у проф. А. М. Зайцева. Далѣе судьба заноситъ Вагиера въ Петербургъ, гдѣ онъ нѣкоторое время исполняетъ обязанности лаборанта у проф. Н. А. Меншуткина и вмѣстѣ съ тѣмъ испытываетъ на себѣ обаятельное вліяніе личности А. М. Бутлерова. Въ 1882 г. онъ занимаетъ на короткое время мѣсто доцента по каседрѣ сельско-хозяйственной и лѣсной технологіи въ Ново-Александрійскомъ Сельскохозяйственной и лѣсной технологіи въ Ново-Александрійскомъ Сельскохозяйственномъ институтѣ, откуда вслѣдъ затѣмъ переходитъ на каседру чистой химіи при томъ же институтѣ.

Въ 1886 г. вскоръ послъ защиты магистерской диссертаціи "Синтезъ вторичныхъ спиртовъ и ихъ окисленіе" онъ получаетъ каеедру органической химіи въ Варшавскомъ унирситетъ. Здъсь въ 1888 г. защищаетъ онъ свою знаменитую докторскую диссертацію: "Къ реакціи окисленія непредѣльныхъ углеродистыхъ соединеній".

За нѣсколько лѣть до смерти (въ 1898 г.) покойному была поручена постройка и организація химической лабораторіи Варшавскаго Политехническаго института. Немного спустя, онъ быль назначенъ профессоромъ органической химіи и деканомъ химическаго отдѣленія этого института, куда и перешелъ окончательно въ 1901 году, оставивъ службу въ Варшавскомъ университетѣ. Въ разгарѣ этой новой дѣятельности и застигла его внезапная смерть, послѣдовавшая отъ раковой опухоли въ области кишекъ, вскорѣ послѣ перенесенной имъ трудной операціи.

Такова внёшняя сторона жизни и дёнтельности Вагнера. Постараемся теперь заглянуть въ ся внутреннее содержаніе.

Начнемъ съ дъятельности научной, ибо въ жизни покойнаго она всегда стояла на первомъ планъ.

Эта д'вятельность началась еще въ Казани, гдъ Вагнеръ сд'влалъ свою первую юношескую работу подъ руководствомъ своего учителя А. М. Зайцева. Она продолжалась потомъ въ Петербургъ и зд'ъсь впервые пріобр'вла вполнъ самостоятельный характеръ, доставивъ автору заслуженную изв'ъстность въ ученомъ міръ.

Плодомъ этихъ работъ явилось изслѣдованіе или, точнѣе, цѣлыхъ два, тѣсно связанныхъ между собой, которыя и вошли въ составъ магистерской диссертаціи Вагнера.

Прекрасный синтевъ вторичныхъ спиртовъ, до самаго послѣдняго времени лучшій изъ числа употребляемыхъ для этой цѣли пріемовъ и только года три тому назадъ огчасти уступившій мѣсто упрощенному методу Гриньяра, — такова первая часть изслѣдованія.

Во второй части авторъ разработалъ условія окисленія тѣхъ самыхъ спиртовъ, синтезъ которыхъ ему удалось передъ тѣмъ такъ удачно воспроизвести, и установилъ рядъ замѣчательныхъ законностей, которымъ подчиняется процессъ распада этихъ спиртовъ (и кетоновъ), происходящій при дѣйствіи на нихъ хромовой кислоты. Эти законности являются весьма существеннымъ подспорьемъ при опредѣленіи такъ называемаго строенія органическихъ соединеній и сохраняютъ все свое значеніе и до настоящаго времени. Уже въ этой первой своей самостоятельной работѣ Вагнеръ проявилъ въ одинаковой степени и крупный талантъ экспериментатора, и необычайную, далеко не всѣмъ дающуюся способность "химически мыслить", то употребляя мѣткое выраженіе Вантъ-Гофа—особое чутье, которое помогаетъ химику извлекать обобщенія и правильности изъ хаотически безпорядочнаго фактическаго матеріала. Это чутье не покидало Вагнера и во всѣхъ его дальнѣйшихъ научныхъ изслѣдованіяхъ.

Самыми выдающимися работами Егора Егоровича по справедливости считаются тв, которыя относятся къ варшавскому періоду его дѣятельности.

Здѣсь на первыхъ порахъ ему посчастливилось сдѣлать блестящее открытіе, плоды котораго мы не перестаемъ пожинать и до настоящаго времени. Это открытіе сводится къ нахожденію метода для окисленія непредѣльныхъ углеводородовъ съ помощью марганцовокаліевой соли. Реакція эта въ сущности одна изъ самыхъ банальныхъ. Ее много разъ продѣлывали и до появленія работы Вагнера, но въ ней не умѣли какъ слѣдустъ разобраться.

Нужны были необыкновенная проницательность и удивительное экспериментальное искусство Егора Егоровича для того, чтобы сдѣлать изъ этой реакціи то, что она представляетъ въ настоящее время.

Для поясненія намъ необходимо войти въ нѣкоторыя подробности. Существуетъ одна особенность въ строеніи химическихъ частицъ (молекулъ), которая носитъ названіе "двойной связи". Теорія химическаго строенія принимаеть, что атомы элементовъ, входящіе въ составъ каждой молекулы, какъ бы насыщають взаимно присущія каждому наъ нихъ въ опредѣленномъ числѣ такъ наз. единицы сродства (нѣчто въ родѣ полярныхъ силъ, которыми атомы притягиваются другъ къ другу). Обыкновенно при этомъ каждый элементарный атомъ связывается (обмѣнивается) съ сосѣднимъ атомомъ только одной единицей сродства. Но бываютъ случаи, когда при такомъ расчетѣ оказывается, что у двухъ сосѣднихъ атомовъ—въ интересующемъ насъ случаѣ у атомовъ углерода—остается по одной единицѣ сродства, не подвергнувшейся насыщенію. Въ такихъ случаяхъ теорія строенія принимаеть, что эти единицы сродства не остаются свободными и что оба сосѣднихъ углеродныхъ атома вторично обмѣниваются ими: получается то, что называють *двойной связью*.

Уже давно химики зам'ятили, что при наличности двойной связи частица особенно легко расщенляется подъ вліяніемъ окислителей и что вообще такія соединенія, носящія названіе непредпленныхъ, отличаются весьма малой устойчивостью.

Но какъ, по какимъ законамъ происходитъ распаденіе такихъ веществъ, объ этомъ до работъ Вагнера знали сравнительно мало. Егоръ Егоровичъ впервые показалъ, что при дъйствіи марганцовокислаго калія на непредъльныя соединенія, какъ правило, по мъсту каждой двойной связи присоединяются два водныхъ остатка (ОН). Такимъ образомъ является возможность опредълить и число, и положеніе двойныхъ связей въ частицъ.

Для химика этоть результать имветь огромное значение. Но онь составляеть только половину открытия. Вагнеру удалось кромв того, обнаружить, что первые продукты только что разобраннаго процесса, такъ назыв. многоатомные спирты, при дальнвйшемъ окислении марганцовокалиевой солью распадаются какъ разъ по мвсту бывшихъ двойныхъ связей. Частица разбивается на обломки различной величины и степени сложности. Изучая эти обломки, сравнивая ихъ съ извъстными уже соединениями, химикъ заключаетъ о молекулярной архитектурв того цвлаго, изъ котораго они произошли. Здвсь, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, онъ уподобляется археологу, который по уцвлввшимъ памятникамъ древней культуры и искусства, по обломкамъ статуй и зданий возстанавливаетъ мысленно состояние человвчества въ далекомъ прошломъ.

Но, для того чтобы сдёлать правильное заключеніе, археологь долженъ быть увёренъ, что остатки, извлеченные изъ нёдръ земли путемъ раскопокъ, не измёнили своего вида, сохранили свой первоначальный стиль.

Не менѣе важно и для химика, чтобы осколки сложной молекулы, съ которыми ему приходится имѣть дѣло, въ точности воспроизводнли то *строеніе*, тотъ стиль, который принадлежалъ имъ, когда они еще составляли часть первоначальнаго цѣлаго. Къ сожалѣнію, во многихъ химическихъ реакціяхъ, ведущихъ къ распаду сложныхъ молекулъ, "стиль" этихъ послѣднихъ нарушается воздѣйствіемъ грубыхъ агентовъ. Правильное заключеніе о структурѣ дѣлается невозможнымъ.

Въ той области, къ которой относятся работы Вагнера, до ихъ появленія, вовсе не было извѣстно реакцій (окислепія), гарантирующихъ сохраненіе этого молекулярнаго стиля, или-употребляя техническій терминъ химиковъ-реакцій, свободныхъ оть процессовъ изомеризаціи.

Способъ, открытый Вагнеромъ, восполнилъ этотъ существенный пробѣлъ. Реагентъ, который былъ примѣненъ Е. Е. въ качествѣ окислителя, какъ оказалось, обладаетъ именно тѣмъ драгоцѣннымъ свойствомъ, что онъ, по крайней мѣрѣ въ громадномъ большинствѣ случаевъ, только дробитъ сложную молекулу на обломки, не измѣняя молекулярнаго строенія этихъ послѣднихъ<sup>1</sup>).

Нечего говорить, что методъ Вагнера получилъ огромное значение въ нашей наукъ. Благодаря ему, для изучения цълаго ряда важнъйшихъ органическихъ веществъ былъ сдъланъ доступнымъ тотъ путь, которому обычно слъдуетъ химикъ, стремясь проникнуть въ интимное строение химическихъ частицъ: путь анализа, приведения сложнаго къ простъйшему.

Самъ Вагнеръ лучше и раньше другихъ сумѣлъ оцѣнить и использовать драгоцѣнныя свойства своего метода, примѣнивъ его къ изученію одной изъ самыхъ темныхъ и запутанныхъ областей органической химіи къ области терпеновъ и родственныхъ имъ соединеній.

Органическія соединенія, относящіяся къ этой категоріи, входящія въ составъ различныхъ эеирныхъ маслъ и смолъ, пользуются широкой извъстностью и давно уже обратили на себя вниманіе ученыхъ.

Много выдающихся химиковъ, корифеевъ науки, отъ Соссюра и Дюма, Девилля и Бертло до фонъ-Байера и Валлаха занимались ихъ изученіемъ, но несмотря на огромное количество сырого матеріала, несмотря на множество необработанныхъ и нерѣдко противорѣчащихъ другъ другу наблюденій, къ началу 90-хъ годовъ истекшаго столѣтія, когда Вагнеръ вступилъ въ эту область, ни для одного изъ числа настоящихъ терпеновъ (углеводородовъ С<sub>10</sub> Н<sub>16</sub>) не было выяснено химическое строеніе.

Въ рядѣ изслѣдованій, которыя останутся классическими, пользуясь своимъ методомъ окисленія (частью также нѣкоторыми другими удачно подобранными пріемами) Вагнеръ въ короткое время достигъ желаемыхъ результатовъ. Употребляя его собственное мѣткое выраженіе, ему удалось развязать узелъ терпеноваго вопроса.

Имъ было впервые установлено строеніе двухъ наиболѣе часто встрѣчающихся въ природѣ и особенно интересныхъ по свойствамъ терпеновъ *пинена и лимонена*. Первый изъ нихъ входить въ составъ французскаго скипидара, второй находится въ лимонномъ, тминномъ и во многихъ другихъ эеирныхъ маслахъ.

Къ этимъ двумъ соединеніямъ не замедлилъ присоединится и рядъ другихъ членовъ терпеноваго ряда (карвонъ, пинолъ, терпинеолъ и пр.), химическая природа которыхъ впервые была установлена Егоромъ Егоровичемъ и его учениками.

Много потрудился онъ и надъ выясненіемъ строенія камфоры, изученіе которой, продолжавшееся въ теченіе цълаго стольтія, по своей трудности долго казалось настоящей Сизифовой работой, и хотя здъсь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Главная причина этого преимущества перманганатнаго метода передъ многими другими заключается въ томъ, что реакція протекаетъ здёсь въ отсутствіи сильно дёйствующихъ реагентовъ кислаго характера. Е. Е. принадлежитъ заслуга впервые обратить вниманіе на это принципіально важное обстоятельство.

не Вагнеру принадлежить окончательное решение вопроса, однако и въ этой области наука обязана ему массой интереснейшихъ наблюдений.

Между прочимъ онъ первый върно опредълилъ тотъ основный типъ, по которому совершаются различныя т. наз. молекулярныя перегруппировки въ камфорномъ ряду, такъ сильно затруднявшія изученіе камфоры.

Мы остановились только на самыхъ выдающихся моментахъ научной дъятельности Вагнера. Кромъ упомянутыхъ работъ, его занимали и другіе вопросы химін, болье или менъе тьсно связанные съ основными темами его изслъдованій.

Писалъ онъ не разъ и критическія статьи... Но обо всемъ говорить-

Одно только считаю необходимымъ отмѣтить. Все, что выходило изъподъ пера Егора Егоровича, было остроумно и оригинально. Здѣсь новый экспериментальный пріемъ, тамъ новая мысль, остроумное сближеніе фактовъ, неожиданная для большинства точка зрѣнія... Этой свѣжестью и новизной мысли отличаются всѣ статьи, написанныя покойнымъ; ими одухотворяются всѣ его научныя работы.

Къ сказанному необходимо еще прибавить, что пирокій полеть мысли въ работахъ Егора Егоровича всегда соединялся съ удивительной тщательностью исполненія.

Это обстоятельство одинъ изъ его біографовъ, быть можетъ, не безъ основанія приписываеть отличительнымъ чертамъ двухъ національностей, унаслѣдованныхъ покойнымъ. Въ немъ счастливо сочеталась нѣмецкая аккуратность и пунктуальность съ широкимъ размахомъ славянской натуры.

Умѣряя и пополняя одна другую, эти двѣ черты кладуть печать на всю жизнь Вагнера и особенно благотворно отражаются на его экспериментальныхъ изслѣдованіяхъ.

Но еще ярче выступить передъ нами выдающаяся научная двятельность Егора Егоровича, если мы представимъ себъ ту обстановку, въ которой протекла ея значительная часть.

Я видѣлъ ту лабораторію, въ которой много лѣтъ къ ряду работалъ покойный, и еще больше преисполнился уваженіемъ къ этой могучей натурѣ, для которой не существовало виѣшнихъ препятствій.

Мић вспомнился при этомъ разсказъ одного химика о томъ, какъ ему въ Парижѣ довелось осматривать тѣ роскошные дворцы, въ которыхъ нынѣ помѣщается химическая лабораторія Сорбонны, и какъ сопровождавшій его (нынѣ уже покойный) проф. Фридель со словами: "Здѣсь работалъ Вюрцъ" указалъ, ему гдѣ-то подъ лѣстницей темное подвальное помѣщеніе и добавилъ: "Не лабораторія дѣлаетъ химиковъ!"

Да, не лабораторія сділала и Вагнера! Бывшая университетская лабораторія Егора Егоровича пом'ящалась, правда, не въ подвалі, но едва ли она была просторніе той, въ которой работаль знаменитый французскій ученый. Низкіе потолки, тісныя комнаты, мало приспособленныя для химическихъ работь, плохая вентиляція, недостатокъ аппаратовь и реактивовъ—все какъ будто соединалось для того, чтобы воспрепятствовать усидчивой научной работь.

Самъ Вагнеръ занималъ небольшую комнату, въ которой, кромъ учн-

109

теля, работало еще трое учениковъ. Я видѣлъ столъ, на которомъ были произведены первые опыты окисленія углеводородовъ: это былъ просто небольшой "студенческій" столъ. Другого не было въ распоряженіи профессора. Чтобы характеризовать недостатокъ средствъ этой лабораторіи, достаточно сказать, что въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ самому Вагнеру и его сотрудникамъ приходилось руками взбалтывать тяжелыя бутыли съ растворами марганцовой соли: не было возможности завести болтальную машину и механическій двигатель.

А какъ энергично и дружно кипѣла работа въ этой убогой лабораторіи!

Все, что здѣсь дѣлалось, захватывало работающихъ живыми интересами. Каждаго разультата ждали съ лихорадочныиъ нетерпѣніемъ. Бывали моменты въ жизни этой лабораторіи, когда профессоръ и его ученики засиживались за рабочимъ столомъ до глубокой ночи, забывая о пищѣ и объ отдыхѣ...

Таковъ былъ Вагнеръ-ученый. На такой же высотѣ стоялъ и Вагнеръ-учитель.

Для натуралиста вообще и въ особенности для химика эти два понятія нераздѣлимы. Трудно представить себѣ преподавателя нащей науки, академическаю въ истиниомъ смыслѣ этого слова, который не былъ бы вмѣстѣ съ тѣмъ и ученымъ, не умѣлъ бы и не любилъ бы работать въ лабораторіи и своимъ живымъ примѣромъ не заражалъ бы учениковъ.

Въ способности быть носителемъ этой "живой заразы", думается мнѣ, и лежитъ самое драгоцѣнное качество профессора-педагога.

Такой профессоръ не можеть не пользоваться авторитетомъ и уваженіемъ среди своихъ слушателей, ибо они будутъ видѣть въ немъ представителя настоящей науки, будутъ ждать отъ него не только словъ, но и дѣла. Такой профессоръ, конечно, оставитъ послѣ себя и школу. Его имя не будетъ стоять изолированно въ наукѣ. Оно будетъ связано съ рядомъ учениковъ и вмѣстѣ съ ними передастся потомству.

Какъ разъ всѣми этими свойствами и обладалъ въ высокой степени Вагнеръ. Его дѣятельность, его работы въ теченіе цѣлой жизни были самымъ тѣснымъ образомъ связаны съ дѣятельностью и работами его учениковъ. Его жизнь и жизнь его лабораторіи сливались въ одно неразрывное цѣлое.

Онъ умѣлъ группировать вокругъ себя талантливую молодежь, умѣлъ прививать ей ту горячую любовь къ наукѣ, которая одухотворяла его самого. Онъ былъ постоянно окруженъ этой молодежью, онъ любилъ ее, она составляла его вторую семью. И молодежь платила ему той же монетой: безграничной привязанностью, глубокимъ уваженіемъ.

Понятно, что обаяніе личности Вагнера не ограничивалось однимъ только тёснымъ кругомъ его ближайшихъ учениковъ. Оно распространялось и на широкіе круги студенчества. Мало того, что въ немъ цѣнили мощную научную силу, составлявшую гордость его almae matris, чуткая молодежь видѣла въ немъ одного изъ благороднѣйшихъ дѣятелей науки, преданнаго ея интересамъ до энтузіазма.

Но и помимо этихъ качествъ, столь необходимыхъ для акадамическаго преподавателя, Вагнеръ, по единодушнымъ отзывамъ его бывшихъ учениковъ, обладалъ блестящимъ даромъ преподаванія. Въ періодъ своей университетской діятельности, не располагая необходимыми средствами, онъ читалъ лекціи почти безъ опытовъ, но живое, увлекательное изложеніе замівняло внішніе эффекты. Впечатлівніе получалось неотразимое. И не только химиковъ-спеціалистовъ увлекалъ своими лекціями Вагнеръ. Я слышалъ восторженные отзывы о нихъ и отъ такихъ его бывшихъ слушателей, которые посвятили себя совершенно иной (напр., біологической) спеціальности.

Очеркъ педагогической дъятельности покойнаго былъ бы слишкомъ неполнымъ, если бы мы не упомянули еще о его отношения къ Варшавскому политехникуму и въ частности къ его химическому отдълению. Послъднее по справедливости можетъ считаться дътищемъ Егора Егоровича. Съ любовью взявшись за порученную ему организацію новаго учрежденія, онъ на нъсколько лътъ отдаетъ ей свои лучшія силы, временами даже почти забывая о своей любимой лабораторной дъятельносги.

Въ соотвѣтствіи со строго научнымъ характеромъ, которымъ, по глубокому убъжденію покойнаго, должно было отличаться преподаваніе химической технологіи, необходимо было прежде всего поставить на твердую почву преподавание чистой химии. Для этого, помимо выработви соответственныхъ программъ и приглашенія опытныхъ преподавателей, необходимо было позаботиться о создания хорошей химической дабораторіи. Лабораторія эта должна была удовлетворять всімь требованіямь современной науки; она должна была въ одинаковой степени быть пригодной для ознавомленія начинающихъ студентовь съ элементами химін и для научныхъ работъ болѣе врѣлыхъ ученыхъ. Вагнеръ твердо вѣриль, что наука, также какъ и любая практическая деятельность, только тамъ можетъ давать хорошіе плоды, гдв она двигается впередъ, а не стоить на м'вств. И руководясь этимъ принципомъ, онъ всеми силами заботился о томъ, чтобы и обстановка новыхъ лабораторій и ходъ преподаванія въ нихъ всецѣло отвѣчали требованіямъ научнаго и техническаго прогресса.

На организацію химической лабораторіи естественно было обращено особенное вниманіе. Изъѣздивъ всю Европу, Е. Е. всюду осматриваль образцовыя лабораторіи, тщательно взвѣшивая достоинства и недостатки каждой изъ нихъ, отбирая все наболѣе удобное и цѣлесообразное. По возвращеніи въ Россію, съ неутомимой энергіей приступаетъ онъ къ постройкѣ новой лабораторіи.

"Кабинетный ученый, — говорить по этому поводу одинь изъ сотрудниковъ Е. Е. по институту, — превратился въ техника, колбы и реторты были замѣнены циркулями и линейками. Каждая деталь внутренняго оборудованія зданія была строго обдумана покойнымъ, не было крана, котораго онъ самъ не осмотрѣлъ, и въ результатѣ этихъ громадныхъ трудовъ явилось великолѣпное зданіе".

Но одной этой внишей организаторской диятельностью постройкой зданія и его внутреннимь оборудованіемь не ограничилось участіе Вагнера въ устройстви новой лабораторіи. Еще важние для постановки дила быль тоть духь, то внутреннее направленіе, полное беззавитной преданности науки, которое Егоръ Егоровичь въ короткое время сумиль вдохнуть въ свое дитище. Это быль тоть же духъ и то же направленіе, которое царило передъ тимъ въ его университетской лабораторіи. И уже первые всходы успѣли появиться на Вагнеровской нивѣ... но-увы-всего за нѣсколько мѣсяцевъ до смерти сѣятеля. Въ майскомъ засѣданіи Русскаго Физико-химическаго общества былъ доложенъ первый рядъ работь, вышедшихъ изъ новой лабораторіи, —работъ, какъ всегда, полныхъ глубокаго интереса. Но какъ бы по ироніи судьбы настоящіе плоды трудовъ и заботъ Вагнера придется пожать только его преемникамъ.

Какъ человвкъ, Егоръ Егоровичъ отличался прямымъ, отврытымъ характеромъ. Онъ никогда не скрывалъ ни своихъ убъждений, ни своихъ сужденій о людяхъ и никому не стёснялся ихъ высказывать. Иногда онъ даже портилъ этимъ свои отношенія. Но люди, хотя немного его знавшіе, всегда ум'яли разглядіть доброе сердце и отзывчивую душу подъ нѣсколько суровой внѣшностью Вагнера. И сдѣлать это въ сушности было не трудно, ибо мысли и слова его были уже его дъдами, а въ основъ его убъжденій неизмънно лежали чувства гуманности и терпимости. Для него, какъ для всякаго истиннаго ученаго, не существовало національныхъ и иныхъ случайныхъ преградъ между людьми. Всъ эти преграды должны были бледнеть и стушевываться передъ той высшею цілью, передъ стремленьемъ въ научной истинь, къ чистому знанію, куда онъ вель своихъ учениковъ. И потому въ сужденіяхъ своихъ о людяхъ онъ руководился исключительно качествами ихъ ума и характера, а не какими-либо посторонними соображеніями. Воть что говорить объ этомъ предметь біографъ покойнаго:

"Страшно зоркій и чуткій, съ перваго взгляда опредѣлявшій человѣка, Егоръ Егоровичъ однихъ отталкивалъ съ безпощадной жестокостью и откровенностью, другихъ согрѣваль съ такой мягкостью и внимательностью, какой трудно было ожидать даже отъ его черезчуръ прямолинейной натуры. Онъ не выносилъ пошлости, фальши, нахальства. Эти свойства въ людяхъ приводили его въ сильное негодованіе, и съ такими людьми онъ считалъ себя въ правѣ не церемониться и высказывалъ имъ много горькихъ истинъ въ глаза. Зато когда онъ въ комъ-нибудь замѣчалъ проблескъ искренняго, живого чувства къ чему бы то ни было, хотя бы крохотный клочокъ самостоятельной мысли,... мысли, даже быть, можетъ, направленной противъ него, то онъ былъ совершенно другимъ. И если ему случалось встрѣтить такого человѣка среди молодыхъ химиковъ, то онъ съ необыкновенной сердечностью относился къ такому человѣку, старался помочь ему выбраться на ею собственную дорогу".

Но едва ли не самой замѣчательной чертой характера Егора Егоравича слѣдуетъ считать ту непреклонную силу воли, настойчивость, не знавшую преградъ, тотъ неисчерпаемый запасъ энергіи, которыми онъ отличался съ самой ранней юности и которые не покидали его до могилы. Еще мальчикомъ Е. Е. былъ помѣщенъ родителями для первоначальнаго обученія въ приготовительный пансіонъ близъ Риги. Но, очевидно, не по душѣ пришлась ему далекая чужбина. Неудержимо потянуло его на родину. И вотъ въ одинъ прекрасный день, кажется не предупредивши даже родителей, онъ собирается въ путь и, какъ нѣкогда Ломоносовъ, слѣдуя за обозомъ, *пъшкомъ* проходитъ черезъ всю Россію и неожиданно для всѣхъ появляется въ Казани. Когда въ болѣе зрѣломъ возрастѣ Вагнеру приплось столинуться лицомъ къ лицу съ нашей русской дѣйствительностью, съ тѣми неисчислимыми препонами и препятствіями, которыя она неизмѣнно ставить намъ на пути, то конечно, только благодаря этой необыкновенной настойчивости и энергіи, нашелъ онъ въ себѣ достаточно силы для того, чтобы не поступиться своими убѣжденіями, чтобы довести до осуществленія свои планы и намѣренія, и все это, несмотря на самыя неблагопріятныя условія, — и притомъ не въ одной только научной области, но и въ дѣятельности педагогической и общественной.

Вагнеръ былъ не изъ числа тѣхъ людей, которыхъ легко смутить внѣшними преградами. Послѣднія не только не парализовали его дѣятельности, но обыкновенно, наоборотъ, возбуждали въ немъ усиленную энергію. И эту энергію не могли сломить ни годы, ни тяжелая болѣзнь. Егоръ Егоровичъ оставался бодрымъ и юнымъ до самой смерти.

Здёсь я опять не могу сдёлать ничего лучшаго, какъ привести небольшую выдержку изъ ричи, сказанной однимъ изъ его учениковъ: надъ свъжей могилой учителя: "Мало сказать про покойнаго, что это быль человъкъ яснаго, глубокаго ума, прекрасной души: это была натура. выходящая изъ уровня обыкновенныхъ людей; достоннства и недостатки его не укладывались въ обычныя рамки: Егоръ Егоровичъ обладаль натурой титанической, стихійной. Во всёхь своихь делахь и отношеніяхъ онъ былъ неудержимъ, какъ стихія. Какъ сказочный бурябогатырь, набрасывался онъ на научную работу и на всякое выпавшее на его долю дело, и работа эта кипеда и выполнялась съ неутомимой энергіей... Въ сношеніяхъ съ людьми, соприкасавшимися близко съ нимъ, натура Е. Е. проявлялась часто такъ же бурно: бурны были проявленія его неудовольствія, но зато необыкновенно тепло и задушевно проявлялось его расположение. Какъ въ частной бесёдё, такъ и въ засъданіяхъ Егоръ Егоровичъ, какъ солнце, свътилъ и согръвалъ своихъ собестаниковъ. Велика наша утрата: мы лишились этого солнца, потеряли эту прямую, искреннюю стихійную натуру".

Таковъ былъ Егоръ Егоровичъ Вагнеръ, блестящій ученый, выдающійся учитель, рѣдкій человѣкъ.

Такимъ встрѣтила его преждевременная смерть. Онъ умеръ на 54 году жизни. Варшавское общество безъ различія національностей, не говоря уже о ближайшихъ и отдаленныхъ ученикахъ покойнаго, приняло участіе въ похоронахъ. Десятки вънковъ были возложены на гробъ. Было произнесено нѣсколько прочувствованныхъ рѣчей. Со всѣхъ концовъ Россіи получены были телеграммы съ выраженіемъ глубокаго соболѣзнованія. Утрата, понесенная въ лицѣ Вагнера русской наукой, не вознаградима, его безпримѣрныя заслуги, общепризнанныя при жизни, какъ всегда, особенно ярко чувствуются послѣ смерти.

Но хотя смерть и прекратила кипучую дѣятельность Егора Егоровича, память о немъ не угаснетъ вмѣстѣ съ нимъ.

Она долго будетъ жить въ сердцахъ его учениковъ и въ томъ учреждении — химической лаборабори варшавскаго полетехникума, — которое обязано ему своимъ созданиемъ. Навсегда сохранится она и въ нашей наукъ, въ которой Вагнеръ оставилъ неизгладимый слъдъ своимы прекрасными изслъдованиями.

Л. Чугаевъ.

Digitized by Google

Астрономическія извістія. Колебанія яркости планеты Герты. По наблюденіямь астронома вінской обсерваторія Пализы еще одна изь малыхь планеть, кромі Эрота и Ириды, о которыхь было упомянуто въ хроникі "Научнаго Слова" (1904. Марть), планета Герта изміняеть періодически свою яркость. Періодъ колебанія—нісколько часовъ, такъ что въ одну ночь можно наблюдать не одинъ минимумъ. Пализа констатироваль увеличенія и уменьшенія яркости планеты 12, 16 и 19 февраля н. ст. По историческимъ справкамъ проф. Берберихъ указываеть. что в правжнія наблюденія обнаруживають несомиїнно колебанія.

ваеть, что и прежнія наблюденія обнаруживають несомивно колебанія яркости планеты Герты, предблы которыхь доходять до одной звёздной величины. Къ вопросу о поглощении свътовыхъ лучей кометами. Въ "Астрономическихъ извъстіяхъ" за январь были приведены соображенія проф.

номическихъ извёстіяхъ" за январь были приведены соображенія проф. Вольфа относительно избирательной способности кометь поглощать лучи. Теперь проф. Вольфъ отказывается оть своихъ заключеній. Оказывается, что то явленіе, которое навело его на эти заключенія—суженіе на фотографической пластинкъ слъда звъзды, когда она покрывалась кометой 1903 г. IV-й—можетъ быть произведено искусственно при различныхъ условіяхъ фотографированія. Поглощательная способность кометь опять становится въ высшей степени сомнительной. Повидимому, вещество кометы даже въ наиболѣе плотпыхъ частяхъ головы такъ разрѣжено и прозрачно, что не производить никакого поглощенія и никакого отклоненія лучей отъ ихъ пути.

Кольцеобразное солнечное затмение 4/17 марта. Линія центральнаго затменія, начинаясь на восточномъ берегу южной Африки, проходила черезь Индійскій океань, южную часть Индо-Китая, островь Люсонь и кончалась въ Тихомъ океань. Русский астрономъ Доничъ, поставивший себѣ главной задачей наблюденія солнечныхъ затменій и совершившій уже раньше двъ большія поъздки: въ 1900 г. въ Испанію, а въ 1901 г. на островъ Суматру, отправился въ Индо-Китай, въ Камбоджу, и расположился для наблюденія затменія въ главномъ городъ Шномъ-Пэнхъ. Уже на другой день 6-го марта академикъ Ө. А. Бредихинъ получилъ отъ Доннча телеграмму съ извъстіемъ, что наблюденія удались: "Затменія наблюдаль. Небо ясно. Получено двѣ фотографіи спектра хромосферы, изслѣдованъ спектръ лучей фотосферы, проходившихъ у самаго края луны, измѣрена температура воздуха во время явленія". До сихъ поръ кольцеобразныя затменія солнца въ отношеніи изсліздованій физической природы нашего дневного свѣтила интереса не представляли -- далекія экспедиціи снаряжались для наблюденія полныхъ затменій; но когда научились фотографировать спектръ узкаго серпа солнца въ моменты, предшествующие непосредственно полной фазь, тогда естественно обратили внимание и на кольцеобразныя затмения. При небольшой разности въ видимыхъ діаметрахъ солнда и луны кольцо можетъ быть очень узво, и получатся тогда условія приблизительно такія же, какъ непосредственно передъ полной фазой. Фотографирование края солнца открываеть намъ возможность судить о природѣ и строеніи низшихъ слоевъ атмосферы, дающихъ своими поглощеніями происхожденіе такъ назыв. фраунгоферовыхъ линій въ спектрѣ солнца. Весьма будетъ интересно узнать въ подробностяхъ, какіе результаты дала попытка г. Донича.

Свътосильный рефлекторъ. Американский астрономъ Шеберле на-

чалъ фотографировать небо съ помощью параболическаго зеркала необычайно большой свътосилы: его діаметръ 33 сантиметра, а фокусное разстояние всего въ 1<sup>1</sup>/, больше - 55 сантиметр. Уже при экспозиция въ нѣсколько минутъ на фотографической пластинкѣ получаются такія мелкія зв'ізды, которыя не видны въ наибольшія наши астрономическія трубы: рефракторы ликской и јеркской обсерваторій. Болђе часа фотографирование ни въ какомъ случав продолжаться не можетъ, потому чтосамый фонъ неба, несмотря на его видимую черноту, портить пластинку. Конечно, такое короткофокусное зеркало даеть большія искривленія по бокамъ. Центральная область пластинки, въ которой получаются отчетливыя изображенія, не превосходить половины градуса. Вследствіе этого рефлекторъ Шеберле можеть быть примъненъ къ изслъдованию только небольшихъ по своимъ видимымъ размърамъ образований. Шеберле фотографироваль между прочимь кольцевую туманность въ Лирѣ. На его снимк' ясно видны дв' спиральныя кривыя, которыя идуть въ противоположныхъ направленіяхъ изъ центральной звъздочки, при чемъ каждая разделяется на несколько ветвей. Внутренняя, ближайшая къ центру, вътвь одной спирали болье изогнута, чъмъ наружная. Далъе вътви пересъкаются вновь. Быть можеть, въ силу такихъ пересвченій туманныхъ вътвей и можно объяснить путаное строение кольца главной туманности. Вътви спиралей выходять изъ предъловъ кольца и обозначаются на пластинкъ въ видъ матовыхъ туманныхъ дугъ. Такое же строеніе, по Шеберле. имветь туманность въ Лисицъ, область вокругь гаммы Кассіопен н звъздное скопленіе въ Геркулесь. Слабыя туманныя полоски, идущія между звъздами, обнаруживають спиральное строеніе всей системы. Такъ, шагъ за шагомъ фотографія раскрываетъ намъ все большія н большія подробности вь строеній отналенныхъ міровъ.

Новая комета. Въ ночь съ 16-го на 17-ое апрѣля (н. ст.) астрономъ Бруксъ въ Женевѣ близъ Нью-Іорка открылъ въ созвѣздіи Геркулеса комету, общая яркость которой оцѣнивалась 8,3 звѣздной величины. Въ ней рѣзко выдѣлялось ядро 9,5 величины, былъ виденъ небольшой широкій хвость. Комета медленно поднималась въ сѣверо-западномъ направленіи, проходя сначала приблизительно по половинѣ градуса въ сутки.

#### К. Покровсній.

Новости иностранной литературы и журналистики. За послёднее время въ нёкоторыхъ органахъ англійской печати все чаще раздаются голоса, доказывающіе, что память Шекспира все еще недостаточно почтена въ Лондонѣ, хотя, казалось бы, именно въ столицѣ Англін должна была быть прежде всего достойно увѣковѣчена дѣятельность великаго писателя, чьи сочиненія являются предметомъ національной гордости. Восторженные почитатели Шекспира открыто выражають сожалѣніе по поводу того, что его пьесы сравнительно рѣдко идутъ на столичныхъ сценахъ, притомъ иногда толкуются произвольно и не находятъ выдающихся, даровитыхъ исполнителей для главныхъ ролей, что не существуетъ какого-нибудь національнаго учрежденія, которое постоянно напоминало бы лондонскому населенію о драматургѣ, добившемся когдато громкой славы и популярности на берегахъ Темзы. Возникла (въ 1902 году) особая лига, называющая себя "London Shakespeare League" и имѣющая цѣлью содъйствовать поддержанію и развитію у жителей Лондона интереса къ Шекспиру всевозможными средствами и прежде всего—популяризаціей забытыхъ публикою пьесъ его, публичными лекціями, спектаклями, дешевыми изданіями и т. д.

Разнообразными лицами изъ литературныхъ, театральныхъ и вообщеинтеллигентныхъ круговъ Лондона высказано было пожеланіе, чтобы въ столицѣ Англіи былъ воздвигнутъ достойный памятникъ Шекспиру. По вопросу о томъ, какого рода долженъ быть этотъ памятникъ, миѣнія, одчако, раздѣлились. Иные высказываются въ пользу обыкновеннаго памятника, т.-е. статуи, которая можетъ украсить собою одну изъ площадей Лондона, подобно тому какъ въ Эльсинорѣ, мѣстѣ дѣйствія "Гамлета", предполагастся въ этомъ же году отвести мѣсто для статуи Шекспира работы живущаго въ Италіи датскаго скульптора Л. Гассельрійса.

Другіе хотёли бы замёнить памятника, въ обычномъ смыслё слова, чёмъ-то въ родё "Shakespeare-memorial", существующаго въ Стратфордъ и заключающаго въ себё музей, библіотеку, картинную галлерею, аудиторію, причемъ въ его стёнахъ сосредоточиваются предметы, имѣющіе то или другое отношеніе къ Шекспиру, изданія его сочиненій, переводы на различные языки, критическіе этюды или изслёдованія, иллюстраціи къ его произведеніямъ, портреты его критиковъ и біографовъ и т. п., тогда какъ въ аудиторіи могутъ происходить чтенія и спектакли, особенно—въ апрёлѣ мѣсяцѣ, около дня рожденія драматурга, когда на берега Эвона пріѣзжаютъ туристы со всѣхъ концовъ Англіи и съ континента, чтобы присутствовать на представленіи тѣхъ или другихъ шекспировскихъ пьесъ.

Сидней Ли, вмъсть съ нъкоторыми другими почитателями Шекспира, вместо подобнаго просветительнаго учреждения, предпочелъ бы видеть воздвигнутымъ на одной изъ улицъ Лондона образцовый театръ, съ вполнѣ литературнымъ, тщательнымъ и серьезнымъ подборомъ пьесъ и устраненіемъ изъ репертуара всего вульгарнаго, грубо-мелодраматическаго или подлаживающагося подъ вкусы большой публики. Подобный театръ ставиль бы, конечно, какъ можно лучше и старательнъе различныя произведенія Шекспира, но не ограничиваль бы ими своего репертуара, давая м'всто всъмъ истинно-выдающимся созданіямъ старой и новой драмы. При немъ могла бы существовать школа драматическаго искусства, --- для подготовки истинно развитыхъ, культурныхъ, проникнутыхъ лучшими традиціями артистовъ. Противники этого проекта находять, что онь не вполнѣ удовлетворяеть представленію объ идеальномъ Shakespeare-memorial, такъ какъ въ его репертуарѣ не - шекспировскія пьесы могуть съ теченіемъ времени занять слишкомъ большое мъсто, а самый театръ легко можетъ превратиться въ чисто коммерческое предпріятіе, спустившись до уровня средней руки столичныхъ и провинціальныхъ театровъ.

Если въ этихъ возраженияхъ есть доля правды, то самый проекть, въ пользу котораго высказываются Сидней Ли и его единомышленники, остается все же не менѣе любопытнымъ, чѣмъ планъ создания просвѣтительнаго учреждения въ память Шекспира. Нѣсколько лѣтъ назадъ, англійский беллетристъ Меррикъ въ своемъ романѣ "The actor-manager" вывелъ идеальнаго служителя сцены, который хочетъ бороться съ рутиною, думаеть объ искусствѣ больше, нежели о выгодныхъ роляхъ, старается прочно установить въ своемъ театрѣ хорошій, литературный репертуаръ, не гонясь за сенсаціонными, бьющими на эффектъ пьесами, хотя бы ихъ требовалъ средній уровень зрителей. Являясь, такимъ образомъ, одинокимъ идеалистомъ среди громаднаго количества людей, слишкомъ практично смотрящихъ на сценическое искусство, герой Меррика, естественно, терпитъ много неудачъ и разочарованій, такъ какъ созданіе образцоваго театра сопряжено съ длиннымъ рядомъ затрудненій и упорной борьбой. И вотъ теперь проектъ такого образцоваго театра какъ будто имѣетъ шансы выйти изъ области мечтаній, найдя энергичныхъ и убѣжденныхъ сторонниковъ уже не только на страницахъ тѣхъ или другихъ романовъ.

Горячее участіе въ этомъ походѣ въ защиту Шекспира принимаеть, между прочимъ, критико-библіографическій журналъ "Academy and Literature", образовавшійся изъ сліянія двухъ органовъ, раньше существовавшихъ порознь. На столбцахъ этого изданія постоянно появляются свъдѣнія о дѣятельности вышеупомянутой лиги, печатаются различныя "письма въ редакцію" и "голоса изъ публики", отстаивающіе тотъ или аругой способъ увѣковѣченія памяти великаго драматурга. Нѣсколько страннымъ можетъ только показаться тотъ фактъ, что Шекспиръ и въ наши дни все еще нуждается, такимъ образомъ, въ какой-то защить или пропагандѣ, что вопросъ о томъ, нужно ли почтить его память въ Лондонѣ, и въ какой именно формѣ, дебатируется на страницахъ англійскаго журнала въ началѣ XX вѣка!

Въ "Асаdemy" былъ помѣщенъ и фотографическій снимокъ съ одного изъ тѣхъ мѣстъ, гдѣ могь бы быть воздвигнутъ Shakespeare-memorial. Въ принципѣ рѣшено, что будущее зданіе должно возвышаться гдѣ-нибудь недалеко отъ Темзы, которая неоднократно упоминается въ біографіи Шекспира и которую онъ очень любилъ. Задержка, конечно, въ значительной степени—за денежною стороною дѣла, но, повидимому, можно надѣяться и на пожертвованія, которыя уже начались, и на благожелательное отношеніе лондонскаго муниципалитета, который можетъ безвозмездно или за скромное вознагражденіе отвести нужную землю.

Основанная два года назадъ Лондонская Шекспировская Лига, помимо агитаціи въ пользу сооруженія достойнаго памятника драматургу, проявила свою дѣятельность и въ другихъ видахъ. Такъ, въ апрѣлѣ прошлаго года она устроила чествованіе памяти Шекспира по образцу тѣхъ спектаклей и празднествъ, какіе имѣють ежегодно мѣсто въ Стрэтфордѣ. Для перваго раза поставили "Двѣнадцатую ночъ", затѣмъ произнесена была рѣчь о "Снѣ въ лѣтнюю ночъ", и былъ прочитанъ докладъ о "Шекспировскомъ Лондонѣ", т.-е. о томъ видѣ, какой столица Англіи имѣла въ дни знаменитаго писателя, и о тѣхъ обломкахъ старины, какіе уцѣлѣли вплоть до нашихъ дней въ Лондонѣ отъ эпохи Елисаветы.

Такія же литературныя поминки назначены были на 22—29 апръля этого года; въ ихъ программу входили самые разнообразные виды чествованія, отъ торжественнаго богослуженія въ соборъ св. Павла и Вестминстерскомъ аббатствъ—до банкета въ одномъ изъ лондонскихъ ресторановъ. Большой интересъ опять должны были представить шексиировскіе спектакли (между прочимъ—постановка "Много шума изъ ничего" 22-го апрѣля), нѣсколько чтеній, посвященныхъ жизни и творчеству Шекспира, и интересно задуманная "Экскурсія по шекспировскому Лондону", назначенная на 23-е апрѣля. Журналъ "Academy and Literature" рѣшилъ посвятить весь свой нумеръ отъ 23-го апрѣля Шекспиру, помѣстивъ, между прочимъ, много иллюстрацій, снимковъ съ уцѣлѣвшихъ отъ прошлаго зданій и т. д. Нужно замѣтить, что въ этомъ журналѣ и раньше помѣщались неоднократно виды старыхъ церквей, башенъ или домовъ, такъ или иначе связанныхъ съ біографіей Шекспира.

Все это оживленіе интереса къ творчеству автора "Гамлета" представляетъ собой, во всякомъ случаѣ, значительный и характерный фактъ, показывающій, что корифси міровой литературы, несмотря на временное охлажденіе къ нимъ читателей, всегда могутъ снова побѣдитъ умы и сердца даже позднихъ потомковъ, неудовлетворенныхъ современною имъ литературою, желающихъ, если не въ будущемъ, то въ прошломъ, найти отвѣтъ на свои запросы, порывы и мечты. Аналогичную роль играютъ для современной нѣмецкой литературы Гете и Шиллеръ, къ которымъ снова обращаются въ наши дни, хотя ихъ эпоха далеко отошла отъ насъ и литературныя направленія успѣли нѣсколько разъ перемѣниться съ тѣхъ поръ.

Говоря о шекспировской лигь и о дъятельности "Academy and Literature", вполнѣ естественно будеть, думается намъ, коснуться и нѣкоторыхъ работъ, посвященныхъ великому англійскому драматургу, которыя появились за послъднее время. Работы эти принадлежать частью англійскимъ, частью иностраннымъ, особенно, нѣмецкимъ изслѣдователямъ. Можно упомянуть, напр., о книгъ Эдуарда Энгеля "Shakespeare-Räthsel", сборникъ этюдовъ, относящихся къ жизни и творчеству Шекспира. Энгель касается, между прочимъ, пресловутаго "миеа о Бэконъ", стараясь лишній разъ доказать, съ фактами въ рукахъ, его полную несостоятельность. Съ другой стороны, онъ анализируетъ вопросъ о путешествіяхъ Шекспира на континенть, въ свое время подробно разобранный Эльце, въ новъйшее время затронутый Георгомъ Брандесомъвъ его извъстномъ трудъ-и отразившійся въ беллетристической формъ въ полномъ чисто фантастическихъ подробностей романъ Леона Додэ "Le voyage de Shakespeare". Энгель допускаеть возможность путешествія Шекспира въ Италію, основываясь на близкомъ знакомствъ съ итальянскою жизнью, сказывающемся въ иныхъ его пьесахъ. Въ другой статъъ онъ проводить тоть взглядъ, что сочиненія англійскаго драматурга стали извъстны въ началъ XVII въка въ Германіи, въ исполнении труппы англійскихъ артистовъ, которые были приглашены герцогомъ Померанскимъ, большимъ почитателемъ театра, лично побывавшимъ въ Лондонъ, хорошо знавшимъ англійскій языкъ и стремивнимся къ тому, чтобы при его дворъ ставились спектакли на этомъ языкъ.

Нѣсколько неожиданное названіе получила статья Альфреда Циммерманна, напечатанная недавно въ "Deutsche Rundschau": "Shakespeare und die Anfänge der englischen Kolonialpolitik". Она принадлежить къ категоріи спеціальныхъ, почти до мелочности, работъ, какими такъ богата шекспировская критика, въ которой, наряду съ цёнными, капитальными изслёдованіями, попадаются нерёдко и такіе этюды или очерки, гдъ затрогивается какой-нибудь микроскопический вопросъ, или творчество великаго писателя освъщается съ совершенно неожиданной, подчасъ слишкомъ узкой, ограниченной точки зрънія.

Такъ и Циммерманнъ разсматриваетъ всъ сочиненія Шекспира, имъя въ виду его отношеніе къ колоні «льной политикъ Англіи, отдъльныя упоминанія о заморскихъ, экзотическихъ странахъ, ихъ природъ, климатъ, населеніи, какія попадаются въ его сочиненіяхъ, соединенныя съ явно вымышленными, фантастическими деталями и отголосками различныхъ внигъ, гдъ описывались съ извъстными прикрасами путешествія въ далекіе края и всевозможныя чудеса, будто бы попадавшіяся тамъ отважнымъ путешественникамъ. Авторъ считаетъ даже, что въ иныхъ случаяхъ Шекспиръ какъ будто предугадалъ дальпъйшій рость англійскихъ колоній, заглядывая въ будущее и предвъщая своему отечеству небывалое могущество и славу. Многіе факты, собранные Циммерманномъ, несомпънно, любопытны и сгруппированы довольно искусно; но подобныя спеціальныя работы все же очень мало двигаютъ, консчно, впередъ, дъло изученія творчества и міросозерцанія того или другого писателя.

Изъ другихъ нѣмецкихъ статей, посвященныхъ Шекспиру, укажемъ на очеркъ Е. Вейхеля, помѣщенный въ "Die Gegenwart" и направленный противъ книги Энгеля, "Шекспировскія загадки", основныя положенія которой кажутся автору спорными и произвольными, на статью Эриха Мейера "Shakespeare in Frankreich" — въ "Tägliche Rundschau" и нѣк. др. Намъ пора, однако, перейти къ новымъ англійскимъ работамъ о Шекспирѣ. Къ числу ихъ относится между прочимъ книга Арт. Эксона "Shakespeare and the Rival-Poet". Подвергая внимательному анализу сонеты Шекспира, авторъ старается доказать, что "поэтомъ-соперникомъ" былъ Чэтманъ, на котораго драматургъ нападалъ еще въ одномъ случаѣ. Созданіе первыхъ сонетовъ авторъ изслѣдованія относить къ 1593 году. Чисто біографическій характеръ носитъ написанная Чарльзомъ Эльтономъ книга "William Shakespeare, his family and friends", основанная на тщательномъ изученіи столь скудныхъ, къ сожалѣнію, данныхъ, проливающихъ свѣтъ на ходъ жизни драматурга.

Эд. Сюлливанъ въ журналѣ "The Nineteenth Century" обращаетъ вниманіе на одну мало извѣстную книгу, переведенную въ началѣ 80-хъ годовъ XVI вѣка съ итальянскаго и, повидимому, прочитанную Шекспиромъ, такъ какъ отголоски отдѣльныхъ мѣстъ изъ этой книги можно, по мнѣнію Сюлливана, найти въ нѣсколькихъ произведеніяхъ драматурга, вродѣ "Гамлета", "Отелло" и др., хотя до сихъ поръ это обстоятельство не было никѣмъ замѣчено. Слѣдуетъ отмѣтить также появленіе сборника статей и очерковъ, относящихся къ Шекспиру, но написанныхъ въ XVIII столѣтіи. Не всѣ они сохранили свою цѣнность въ настоящее время, но для исторіи постепеннаго развитія шекспировской критики они представляютъ безусловный интересъ, н мысль переиздать эти вабытыя публикою критическія оцѣнки можно только привѣтствовать.

Англійской драм' временъ Елисаветы и въ частности – произведеніямъ Шекспира и ихъ постановкъ на сценъ посвященъ третій томъ "Исторіи сценическаго искусства" Манціуса, обширнаго, полнаго фактовъ труда, представляющаго интересъ для всъхъ тъхъ, кто занимается прошлымъ англійской сцены. Замътимъ мимоходомъ, что ту же эпоху затрогиваеть недавно появившаяся книга Джона Эрскина "The Elisabethan Lyric", содержащая въ себъ довольно полный анализъ главныхъ видовъ англійской лирической поэзіи временъ Елисаветы.

Въ заключеніе нельзя не указать на сборникъ критическихъ этюдовъ, посвященныхъ Шекспиру, вышедшій недавно изъ-подъ пера англійскаго изслѣдователя Чэртона Коллинса "Studies in Shakespeare". Не всѣ они носять одинаковый характеръ и представляютъ въ разной степени интересъ для средняго уровня читателей. Иные могутъ показаться нѣсколько спеціальными и односторонними, приближающимися къ типу этюда Циммерманна о Шекспирѣ и колоніальной политикѣ; это замѣчаніе относится, напр., къ той статьѣ, въ которой авторъ, осылаясь на сочиненія Шекспира и цитируя ихъ, старается рѣшить вопросъ: "былъ ли Шекспиръ адвокатомъ?.." Подобныя попытки опредѣлить принадлежность драматурга къ той или другой корпораціи или сословію, выяснить причины, по которымъ онъ обнаруживаетъ въ иныхъ пьесахъ близкое знакомство съ различными деталями извѣстнаго занятія или профессіи, уже не разъ фигурировали въ шекспировской критикъ.

Особую статью Коллинсь посвящаеть "Шскспиру, какъ прозаику", оттвняя недостаточно оцвненную красоту его прозы, не уступающей мъстами стихамъ. Автора интересуеть и вопросъ о начитанности Шекспира, о степени его знакомства съ иностранными литературами и въ частности — съ произведеніями античныхъ писателей. Въ очеркъ "Shakespeare as a classical scholar" затронуть и оригинально освъщенть этотъ интересный вопросъ, на которомъ часто строятъ свои аргументы непримиримые "бэконіанцы", думающіе доказать принадлежность шекспировскихъ пьесъ Бэкону тъмъ, что Шекспиръ не могъ быть такъ хорошо знакомъ, по своему образовательному уровню, съ жизнью и творчествомъ античныхъ націй.

### Юрій Веселовскій.

Итоги художественныхъ выставокъ за 1903—4 годъ. (Выставка "Союза", "Новаго общества художниковъ", Передвижная выставка, картина Ръпина "Юбилейное засъданіе Государственнаго Совъта", Историческая выставка предметовъ искусства, "Страшный Судъ" В. Васнецова.)

Сезонъ оживленія художественной жизни столицъ кончился, и наступилъ моментъ, благопріятный для подведенія итоговъ. Въ перспективѣ отдаленія, созданнаго временемъ, является возможность сравнить явленія художественной жизни даннаго періода и върнъй опредълить ихъ относительную важность.

Тоть, кому пришлось видѣть главныя выставки сезона въ Москвѣ и Петербургѣ, навѣрное признаетъ вмѣстѣ съ нами, что изъ всѣхъ картинныхъ выставокъ самой интересной, оставившей наиболѣе глубокій слѣдъ въ впечатлѣніи зрителей, была, несомнѣнно, выставка "Союза", вновь возникшаго въ Москвѣ изъ ядра "Зб". Сколько доводовъ имѣла за себя эта реформа, показала уже первая выставка Союза. Общій тонъ выставкѣ, конечно, по прежнему еще давали Зб. Свойственная имъ печать большого мастерства и вкуса, стремленіе стать съ вѣкомъ наравнѣ, однако безъ назойливо тщедушнаго ломанія, безъ попытокъ замѣнить крикливостью плаката, на минуту раздражающаго глазъ, всю тонкую законченную сложность произведенія "большого искусства", —всѣ эти особенности 36-ти и теперь давали сразу себя чувствовать. Какъ и прежде, зритель уходилъ съ этой выставки хотя безъ величавыхъ или страстно захватившихъ душу волненій, но зато съ особымъ ощущеніемъ, въ высшей степени гармоническимъ, и въ общемъ съ впечатлѣніемъ творчества свѣжаго, переживающаго лучшую пору все большаго раскрытія уже созрѣвшихъ силъ. Увы, этой свѣжестью, неоцвненнымъ качествомъ въ искусствѣ, Союзъ обязанъ однако далеко не всегда членамъ своего первоначальнаго ядра! Какъ многіе изъ нихъ, и самыхъ видныхъ, подарили насъ точъ-въ-точь тѣми самыми впечатлѣніями, какія уже были пережиты публикой передъ ихъ холстами за годъ, за два передъ настоящей выставкой! Эти впечатлѣнія казались намъ тогда прекрасны, а теперь... они потеряли свою силу. Гдѣ застой, тамъ не можеть быть искусства какъ творчества.

Мы отыттимъ поэтому лишь то, что оставило свой яркій слёдъ въ памяти, потому что и само было исполнено яркаго характера и жизненности. Среди такихъ произведеній, выступаеть прежде всего въ нашей памяти картина г. С. Иванова "Походъ москвитянъ въ XVI в.". Не то, чтобъ мы считали ее произведениемъ во встать отношенияхъ безупречнымъ, но въ ней есть то, отъ чего давно отучили наше общество художники, но что тъмъ не менъе всегда составляетъ насущную потребность въ жизни всякаго здороваго общества. Мы разумвемъ глубину и содержательность внутренней мысли произведения. Еще льть 15 тому назадъ своими первыми картинами на ученическихъ выставкахъ въ Школѣ Живописи, Ваянія и Зодчества въ Москвѣ г. Ивановъ сразу обратилъ на себя внимание. Съ гъхъ поръ сильныя и слабыя стороны этого художника уже достаточно опредълились. Съ одной стороны, ръдкая способность къ мъткимъ наблюденіямъ, умънье удовить самую типичную черту того или другого тона, эффекть освъщенія, подробности быта, обстановки и при этомъ поразительная память на всъ особенности въ очертаніяхъ и краскахъ, которыя хоть разъ приходилось наблюдать художнику, -- съ другой стороны, привычка слишкомъ довъряться своей памяти, работать извъстныя подробности по однажды сложившемуся типу и довольствоваться долго тымь или другимь оригинальнымъ пятномъ тоновъ. (Мы видимъ уже третью картину Иванова изъ жизни Московской Руси, и всъ онъ повторяють одно и то же сочетаніе тоновъ, разъ увлекшее художника, — сърое облачное небо, снъжную пелену равнины и на ней красныя матовыя пятна царскаго возка, или стрълецкихъ кафтановъ, или воинскихъ щитовъ.) Но съ этимъ недостаткомъ не трудно примириться. Пройдетъ еще нъсколько времени, и г. Ивановъ выступитъ съ новымъ полюбившимся ему сочетаніемъ и будеть пользоваться имъ до тёхъ поръ, пока не натолкнется на новое пятно тоновъ, которое опять поразить и увлечетъ его своей оригинальностью и свъжестью. И въ смыслъ колорита и свътотъни картины г. Иванова представляютъ много интереснаго. Но не въ этомъ его сила какъ художника. Прослѣдите рядъ произведеній Иванова: "Больная крестьянка", "Переселенка", "Смерть переселенца въ дорогъ", "Захребетница", "Въ участкъ", "Усмиреніе бунта", "Земская фельдшерица". Они всегда сильны и захватывають своей внутренней мыслью, современностью явленія, отражаемаго ими, общественностью интереса, ими возбуждаемаго. Но послъдними словами мы вовсе

не хотимъ сказать, чтобы г-нъ Ивановъ превращалъ свои картины въ тенденціозную или приторно-сантиментальную пропов'єдь о томъ, что встмъ давно извъстно, о пользъ просвъщения для народа, о страданияхъ переселенцевъ и жестокостихъ военной экзекуціи. Нътъ, Ивановъ вовсе не панегиристь народничества и даже не печальникъ русскаго либерализма. Передъ нами очень умный и почти холодный наблюдатель; въ его картинахъ выступаетъ не душа автора, а прежде всего умъ его, склонный относиться критически даже къ тъмъ, кому, кажется, сочувствуеть. Порой даже трудно опредѣлить, на комъ болѣе сосредоточены мысли художника: на сбившейся ли въ стадо толпъ протестантовъ, которые при первыхъ выстрълахъ принуждены будуть спасаться бъгствомъ ("Эскизъ" на той же выставкъ Союза), или на однообразной шеренгъ лиць обезличенныхъ дисциплиной, готовыхъ стрълять въ свою же братію. по приказанію начальства. По самое вниманіе г. Иванова къ опредъленнымъ сюжетамъ есть уже въ высшей степени красноръчивая черта. Въ умъніи сильно, жизненно, умно отражать эти типичныя и важныя явленія русской дъйствительности заключается его заслуга какъ художника. Но какъ можетъ холодный наблюдатель въ искусствъ будить интересь, поддерживать общественность? А между тёмъ картины Иванова несомнѣнно достигають этой цѣли. Это оттого, что и самъ онъ полонъ сильнаго и вполнъ опредъленнаго сочувствія, при томъ гораздо болѣе широкаго, чъмъ то или другое направление нашей общественной мысли. Ивановъ прежде всего сочувствуетъ объекту приложенія этихъ мыслей, самому народу, его строй масств, которая не только въ будущемъ, но даже и теперь представляется ему самымъ важнымъ элементомъ нашей жизни и истиннымъ общественнымъ факторомъ ея. И это не только убъждение умнаго наблюдателя, это - искреннее чувство любви къ народу и въры въ его силы, и въ этомъ тайна вліянія его картинъ на зрителей. Воть почему Ивановъ такъ дегко перешелъ въ послъдніе годы отъ современности къ исторіи. И здісь встрітиль онъ того же любимаго героя, русскую народную массу, съ ея силою и цельной верою, низкимъ уровнемъ культурности и исполненной страданій и трудовъ борьбой за существование. Такимъ образомъ, какъ исторический художникъ по характеру своихъ симпатій г. Ивановъ близко подошелъ къ современнымъ научнымъ взглядамъ на исторію и преобладающіе въ ней теперь интересы. Вслъдъ за картиною "Пріъздъ иностранцевъ" слъдують картины: "Царь Бдетъ!" и "Походъ москвитянъ". Съ каждой новой исторической картиной художникъ все болѣе освобождался отъ принятыхъ условностей, все ближе заглядывалъ въ лицо исторической правдъ, и въ этомъ отношении такъ же, какъ и въ смыслѣ оригинальности темы, "Походъ москвитянъ" далеко оставляетъ за собою его прежніе опыты въ исторической живописи. Глубокое чутье исконныхъ типично-русскихъ черть и сильная способность къ исторической дивинации придаютъ этой картинъ особенную убъдительность и яркость. Но, конечно, это еще не послѣдній шагъ. Каждое новое произведеніе г. Иванова убѣждаетъ насъ въ большой жизненности его таланта, въ постоянномъ развити и углубленіи его художественныхъ замысловъ.

Другой художникъ, произведенія котораго на этой выставкѣ долго остаются памятны, — г. Пастернакъ. По тонкой художественности замысла, по изяществу и удивительному мастерству рисунка Пастернакъ рѣши-

тельно явление исключительное въ русской живочиси. Какъ иллюстраторъ и рисовальщикъ онъ занялъ бы видное мъсто и въ Салонахъ Западной Европы. Это доказалъ онъ своими иллюстраціями къ "Воскресенью" (см. оригинальн. рисунки или воспроизведение ихъ въ заграничн. издании романа, не въ "Нивъ") и пастелями, какъ "Семья графа Л. Толстого" и "Совъть въ училищъ живописи, зодчества и ваянія". А какая тонкость въ выдълении самаго типическаго, того, что именно характерно для даенаго лица или момента! И при этомъ замъчательная задушевность сценъ изъ сферы, близкой художнику. Онъ умъеть придать этимъ сценамъ жизнь, бьющую полнымъ пульсомъ. Сцены изъ міра "дътской" интимностью чувства, поэтичностью вечернихъ твней и желтаго свъта отъ лампы напоминаютъ что-то рембрандтовское. Среди всъхъ русскихъ художниковъ г. Пастернакъ прямо выдъляется тонкой продуманностью, изящнымъ благородствомъ и художественной искренностью творчества. Ни въ искренности, ни въ большомъ художественномъ даровании нельзя, конечно, отказать и г. Малявину. Другое дело, если говорить о продуманности его творчества. Его богатырскихъ бабъ не забудешь. Это какія-то идеальныя воплощенія цізльной, примитивной силы русскаго народнаго духа, столь же увлекательно-загадочной, неизвъданной еще до глубины въ своихъ тайнахъ и основахъ, какъ н тъ чудесные сильные эффекты пятенъ свътотъни и огненнаго колорита, которые какимъ-то непонятнымъ образомъ извлекаеть г. Малявинъ со своей палитры. Волшебствомъ этихъ сочетаній художнивъ подчиняеть психику зрителя власти овладъвшаго имъ самимъ настроенія. Этихъ бабъ не существуеть, но онъ могли бы быть, и на самомъ дълъ существують вь творческой фантазіи художника. Здёсь, въ этой сфере, онв такъ же органично-цвльны, какъ пророки в сивиллы Микель Анджело. Но какъ много вполнъ опредъленныхъ и разнообразныхъ чувствъ и типовъ представилъ Микель Анджело въ этихъ титаническихъ существахъ! Припомните его пророка Іеремію: весь колоссальный богатствомъ идеала, псчали и страданія духъ Микель Анджело отразился въ этой грусти старца о падении своего народа. Какъ жаль, что Микель Анджело только разъ создалъ такой образъ, не давъ къ нему ни одного равносильнаго варіанта! Но могь ли даже Микель Анджело дать такой варіанть? Эта грусть геніальнаго духа по разбитому, затоптанному человъчествомъ идеалу слишкомъ исключительна и возвышенна, изобразить ее возможно единственно лишь въ данныхъ чертахъ; всѣ другія говорили бы слабъе и потому не нужны. Печаль геніальнаго духа не допускаеть тыхъ варіантовъ, какіе мыслимы для выраженія неопредівленной, неразгаданной и темной, грубой и напористой силы. Грусть Іереміи титанична, но она и глубоко человѣчна въ смыслѣ просвѣтленія идеаломъ. и намъ становится понятной величавая титаническая красота и внъшняго образа пророка. О, если бъ больше было такихъ образовъ въ искусствъ! По другое дѣло — бабы г. Малявина. Нѣтъ спора, любая изъ нихъ, взятая въ отдѣльности, представляетъ значительный художественный интересъ, но ни одна изъ нихъ не углубляетъ внутренняго содержанія предыдущей. Къ чему же въ такомъ случав плодить варіанты изображеній, идеализирующихъ силу, нравственная цінность которой еще не ясна намъ, а порою не значительна? Хорошо, если при видъ этихъ повтореній зрителю сдѣлается грустно; есть опасность, чтобъ ему не стало

скучно. Если же эти существа и должны быть только воплощениемъ грубой, неуравновъшенной контрастомъ идеальнаго начала, ничъмъ не просвътленной силы, то, право же, игра не стоить свъчъ. Какъ ни интересень кажется при первомъ знакомстве этоть богатырский типъ. созданный Малявинымъ, мы всегда невольно обращаемся памятью и мыслью въ другому свромному сравнительно созданію его-изображенію крестьянской дъвушки, вяжущей чуловъ, въ Третьяковской галлереъ. Вътеръ обвъваетъ ее всю, гуляя по чистому полю. Она противится натиску его, и въ ней есть что-то примитивно сильное, какъ н въ этихъ бабахъ, но и что то чистое, свободное и грустное, какъ и въ этомъ вътръ, и въ поэзіи унылой окружающей ее равнины. Крупный, полный оригинальности и силы художественный таланть Малявина проявился ярко и типично въ этомъ замъчательномъ этюдъ.—Изъ пейзажей на выставкъ Союза намъ запомнились особенно произведенія г. А. Бенуа, гг. Юона, Грабаря и Рериха. Виды Петербурга въ XVIII въкъ г. Бенуа полны тонкаго вкуса, обдуманной художественной цъльности и глубокаго проникновенія духомъ той эпохи. Настроенія, которыя внушаются архитектурными формами, бытовою обстановкой, костюмомъ, фигурой человъка и его духовнымъ содержаніемъ, взаимное созвучіе этихъ элементовъ-вотъ та область творчества, въ которой г-ну Бенуа удается часто создавать превосходныя произведения. Прекрасное и какое-то особенно свъжее и симпатичное впечатлъніе оставляють пейзажи г-на Юона, съ ихъ яснымъ свътомъ и чистотою прозрачнаго воздуха. Виды уъздныхъ захолустій и монастырскихъ посадовъ ("Къ Тронцѣ") полны при этомъ **чливительно** характерныхъ деталей. Трудно даже объяснить, почему этотъ красный передокъ линейки-саней московскаго типа придаеть такую обаятельную прелесть и убѣдительность правды виду слободы подъ монастырскими ствнами. Въ изображении ся провинціальныхъ красоть такъ много искренности при полномъ отсутствіи всякихъ предвзятыхъ ухищреній. Оть этой свёжести воспріятія вёсть чёмъ-то сильнымъ, юнымъ, многообъщающимъ. Всъмъ извъстны и сильные въ своемъ объективизмъ этюды г. Грабаря, съ ихъ холоднымъ осеннимъ свътомъ на колоннахъ стараго барскаго дома и дорожкахъ цвётника или съ белой снежной пеленой, устилающей всь кровли и открытую террасу. Что касается картины Г. Рериха "Домъ Божій", то она осталась не совсѣмъ понятной для насъ, въ смыслѣ задачъ, которыя преслѣдовалъ авторъ; онѣ выяснились передъ нами больше, когда вслъдъ за этимъ въ Петербургъ, въ помъщении Общества Поощрения Художествъ, намъ пришлось увидъть цълую серію чудныхъ этюдовъ г-на Рериха, изъ которыхъ многими онъ пользовался и для настоящей картины. Почти одними несмъшанными тонами передаеть г-нъ Рерихъ самыя типичныя черты свверной природы, а между твмъ кажется, что видишь всв тончайшіе переходы свъта и оттънки тоновъ. Есть что-то основное, сильное въ его скалъ красокъ и глубокій и любовный пістэть къ русской старинь въ наивныхъ линіяхъ древней монастырской архитектуры.

Что сказать о другихъ выставкахъ этого сезона? Мы видѣли ихъ много; порою онѣ не были даже лишены извѣстнаго характера и стиля, но въ общемъ впечатлѣніе получалось совершенно отрицательное. Немногія лучшія картины и скульптуры тонули безъ замѣтнаго слѣда въ массѣ произведеній блѣдныхъ, безразличныхъ въ отношеніи эстетиче-

скомъ. Въ одномъ случат вы витесто выставки попадали въ нагазинъ. гдъ на всякій вкусь, даже самый грубый и пошлый, найдется подходяшій товарь, въ другомъ-съ грустью убъждались, какъ много званыхъ и какъ мало избранныхъ среди учащихся въ нашихъ художественныхъ школахъ. Всѣ они пвшутъ и рисуютъ плохо или хорошо, но немногіе изъ нихъ имѣютъ представленіе о томъ, что такое истинное творчество, каковы общія задачи искусства и тв принципіальныя требованія, которыя неизобжно предъявляются къ каждому истинно-художественному созданію. Конечно, не эти принципы дълаютъ художника, но безъ нихъ его не можетъ быть, какъ нельзя себъ представить истинно полезнаго діятеля на любонъ поприщъ жизни безъ тъхъ общихъ точекъ зрънія, которыя освъщають и опредъляють его путь. Намъ кажется, что наши художественныя школы дълають слишкомъ мало, чтобы придти на помощь молодежи въ этомъ отношении. Воть гдъ могла бы сыграть важную роль широкая, научная и живая постановка преподаванія исторіи искусства въ художественныхъ школахъ. Важно, разумвется, при этомъ не то, чтобъ ученикъ, зажмуривши глаза, сумълъ нарисовать мъломъ на доскъ Сикстинскую Мадонну Рафаэля (все равно, онъ никогда ея не нарисусть), важенъ тоть кругъ историческихъ, культурныхъ и эстетическихъ идей, который связанъ съ этою Мадонной. Въдь значительная часть ихъ была высказана самыми геніальными и тонко одаренными въ художественномъ отношении натурами. Но еще грустите иногда видёть произведенія тёхъ молодыхъ художниковъ, которые уже составили себѣ опредѣленный кодексъ эстетическихъ понятій. Увы! какъ недостойны эти взгляды тіхъ, кому принадлежать, какія приторныя и лживыя созданія ими порождаются. Подъ однимъ изъ такихъ произведеній мы увидѣли надпись: "Пріобрѣтено Академіей Художествъ", и намъ стало больно и грустно и за тѣхъ, кто пріобрѣлъ, и за несомиѣнно талантливаго автора. На этомъ безразличномъ, блѣдномъ, хоть порою и крикливомъ фонѣ тъмъ выгоднъе въ видъ исключенія выльдялась выставка "Новаго общества художниковъ" въ Петербургѣ въ Академін Наукъ. Здёсь было много свёжести, простоты и искренности, много правды и настроенія и хорошей техники. Эскизы и этюды жанра г. Кустодіева, пейзажи гг. Фокина, Гауша и нік. др. сообщали этой выставкъ характеръ осмысленнаго явленія, одухотвореннаго и истинной любовью въ искусству и талантливостью большинства участниковъ.

Что касается Передвижной выставки, то текущій годъ быль рѣшительно однимъ изъ самыхъ неудачныхъ для нея. Общее впечатлѣнie бѣдно, многое ненужно, представляетъ повторенie стараго или нѣчто постыдно-безобразное, какъ "Средь шумнаго бала" г-на Бодаревскаго. Мы не будемъ повторять тѣхъ характеристикъ участниковъ Передвижной выставки, которыя мы дали уже въ нашемъ прошлогоднемъ отчетѣ (см. "Научн. Слово" 1903 г., кн. IV и V-я), отмѣтимъ лишь болѣе удачныя картины, благодаря которымъ впечатлѣнie оскудѣнiя нѣсколько смягчается. Какъ всегда, прекрасны и полны поэзіи пейзажи и старыя усадьбы г. Жуковскаго (особенно его "послѣдній аккордъ" вечернихъ лучей, озарившихъ залъ деревенскаго дома и фигуру за роялемъ). Большое полотно "Городъ" г. Гославскаго исполнено оригинальной силы. Это точно большой плакатъ, превращенный мастеромъхудожникомъ въ настоящую картину. Привлекаютъ какъ всегда внима-

передаетъ своеобразное впечатлѣніе неумолимой жестокости и силы тысячи вращающихся съ безпрерывнымъ гуломъ фабричныхъ колесъ и механизмовъ. Они подобны живому организму, и, кажется, что настоящия живыя существа обратились подъ воздъйствіемъ ихъ въ простые рычаги, въ мертвыя безличныя машины. Юной свъжестью творчества и силою характеристики выдъляется среди жанристовъ г. Л. Поповъ. Въ особенности ярки, сильны и оригинальны его "Ходоки на новыя мъста" и "Подъ весеннимъ солнцемъ". Полны вкуса, таланта и продуманности и скульптуры Г. Н. Андреева ("Гуси", "Мордовка"). Хорошъ вырази-тельный и жизненный портреть г-жи Рубинштейнъ, работы г. Казакъ. Симпатична по силъ настроенія, простоть замысла и характерности типовъ "Народная учительница" Кабанова. Отъ "цвътовъ Башкиріи" г. Ржевской вьеть, дъйствительно, простою красотой, запахомъ и пылью степи. Совершенно особнякомъ на Передвижной выставкъ стоять этюды г. Ръпина къ его картинъ "Торжественное засъдание Государственнаго Совъта въ память столътія со дня учрежденія его" — явленіе исключительное, выходящее изъ ряду вонъ. Кажется, что если бы вся Передвижная выставка состояла изъ портретовъ и бальныхъ вечеровъ г. Бодаревскаго, то и тогда бы стоидо смириться и пережить этогь \_милліонъ терзаній", чтобы, наконецъ, узр'вть откровеніе геніальной живописной техники и интенсивно-жизненного творчества Репина. Самыя сложныя, трудныя задачи въ передачъ матеріала, колорита, формы здъсь разръшаются буквально двумя-тремя мазками. Сделано только самое существенное, основное, но зато какъ смъло, какъ увъренно! Нътъ ни одного лишняго удара; все на своемъ мъстъ; все глубоко объективно. върно выражаетъ самую типичную сторону предмета, и вамъ кажется, что сделано гораздо больше, чемъ на самомъ деле, и все множество деталей возникаеть передъ очарованнымъ силой общаго взоромъ. Никогда не состарится художникъ, въ ударахъ кисти котораго кроется такая концентрація мысли, страсти и чутья. Подобную свободу, увъренность и пламенность кисти мы видимъ только у нъкоторыхъ великихъ мастеровъ, какъ, напримъръ, въ портретахъ Веласкеца и, въ недосягаемой степсни, у Рембраидта въ послъдній періодъ его жизни. И какъ бы ни ушла далеко по пути техническихъ успѣховъ молодая школа, ей остается только преклониться передъ геніальной простотой и силой техники въ этюдъ Ръпина (къ упомянутой картинъ), изображающемъ гр. А. П. Игнатьева. Съ необычайной красотой и ширью проложены два, три основные тона, выражающихъ лицо, и намъчены простыми пятнами зрачки глазъ; но каждая точка этого лица полна жизни, и, при взглядъ на него, искусство больше чъмъ когда-нибудь кажется вамъ высшей тайной съ непонятной и волшебной властью надъ нашей ограниченностью.

Но перейдемъ къ самой картинъ, украшающей одну изъ залъ въ зданіи Государственнаго Совѣта. Это громадная портретная группа, изъ болѣе чѣмъ 80 фигуръ, занимающая всю площадь одной изъ стѣнъ довольно большого зала. При первомъ взглядъ на картину невольно вспоминаются большія портретныя группы цеховыхъ старшинъ, обществъ и военныхъ корпорацій, которыя составляють такой специфическій родъ національной голландской живописи XVII въка. Эти портретныя группы, исполнявшіяся лучшими художниками Голландіи, были тѣсно связаны съ характеромъ

и смысломъ породившей ихъ эпохи. То была эпоха развитія силы и богатства маленькой страны и самосознанія ся граждань, героической борьбой отстоявшихъ независимость родины отъ испанцевъ. Въ новыхъ условіяхъ своболы возрожленная жизнь нація проявлялась на встухь попри щахъ въ высшей степени оригинально, сильно, плодотворно. До сихъ поръ Голландія XVII въка стоить передъ нами, какъ живая, въ безчисленныхъ произведеніяхъ ея художниковъ и особенно въ этихъ громадныхъ портретныхъ группахъ, гдъ важны не отдъльныя лица, какъ ни характерны и жизненны они, а то общее, что есть во всъхъ лицахъ: товарищескій духъ, высокій интересь, важный трудъ или безпечное веселье, ихъ объединяющіе. Тутъ не можеть быть офиціальнаго безличія, и типичность пышно расцвътающей жизни, кипучей и здоровой, съ неизношенными силами, пробивается и тамъ, гдъ художникъ старался угодить буржуазному тщеславію условною шаблонною красой позъ и размъренностью группировки. Всъ эти условія отсутствовали въ данномъ случав. Картина Репина исполнена по офиціальному заказу, въ связи съ офиціальнымъ торжествомъ. Въ ней изображенъ цвътъ не народа, а бюровратіи, и не только условія жизни большого европейскаго города сгладили ръзкіе признаки національнаго характера въ этихъ лицахъ, но и расшитые золотомъ однообразные мундиры внесли свою долю безличной и натянутой офиціальности. Своимъ антихуложественнымъ виломъ послъдніе при томъ должны были создать затрудненіе, съ которымъ не было, казалось, никакой возможности справиться. Но когда богатырь руссвой земли Илья Муромецъ выходилъ на подвигъ, устрашающій другихъ богатырей, то самыя опасности и неудачи обращались ему въ пользу:

## "Лежучи у Ильи втрое силы прибыло"...

Побъжденный имъ Соловей - разбойникъ рявкалъ только по приказу Ильи и то лишь въ полсвиста звъринаго. Такъ, подъ кистью Ръпина все враждебное искусству, ординарное, грубое, лубочное блъднъетъ и смиряется, подчиняясь выразительности, силь и гармоніи колоссальнаго художественнаго организма, сотканнаго изъ эффектовъ свъта, воздушной перспективы и безконечнаго разнообразія въ выраженія, колорить лицъ, въ психологіи характерныхъ позъ на фонѣ торжественно безличнаго ритуала. Тутъ если и блеснетъ гдъ залитая золотымъ шитьемъ и украшенная орденами грудь, то въ тъсной органической связи съ цълымъ, не какъ грубый, нарушающій гармонію оркестра диссонансь, а какъ звучный тонъ своевременно вступающихъ мъдныхъ инструментовъ. Прежде всего поражаетъ блестящее разръшеніе трудной перспективной задачи, придающей всей картинъ глубину и цъльность. Въ круглой колонной залъ за столомъ, расположеннымъ большимъ концентрическимъ кольцомъ, занимающимъ почти всю залу, размъстились участники засъданія: прямо передъ зрителемъ, на дальнемъ планѣ картины, на мѣстѣ предсѣдателя—Государь, около него Наслѣдникъ Цесаревичъ, великіе князья, далѣе министры и члены Совѣта. Министръ внутреннихъ дълъ стоитъ въ срединъ круга, спиной къ зрителямъ. Его лицо обращено къ Государю; онъ читаетъ свой докладъ. Вдали, за колоннами и на переднемъ планъ, также нъсколько стоящихъ фигуръ, давшихъ художнику возможность внести разнообразіе въ линіи головъ и очертанія группъ. Несомнѣнно самой сильной, центральной въ художественномъ отношения частью, сразу привлекающей общее вниманіе, является группа на переднемъ планъ, съ изображеніемъ передачи медали. Гр. А. А. Бобринскій подходить съ юбилейною медалью въ рукахъ въ Члену Гос. Сов. П. П. Семенову. Красивая въ своей характерности съдая голова П. П. Семенова, извъстнаго ученаго въ области естественныхъ наукъ и выдающагося знатока искусства, есть одинъ изъ лучшихъ портретовъ, исполненныхъ Рѣпинымъ, и несомнѣнно въ художественномъ отношени самый привлекательный и главный пунктъ картины. Видно, что и самъ художникъ писалъ это лицо съ особенною симпатіей и одушевленіемъ. За П. П. Семеновымъ, по ту сторону стола, виденъ гр. А. П. Игнатьевъ, типичное лицо котораго, написанное съ тою же чудесною простотой, какъ и вышеупомянутый этюдъ къ нему, дышить безпредъльною силой жизненности и естественности, не передаваемой въ словахъ. Несомнѣнно эта группа, какъ и многія другія лица въ этой картинъ, со славой можетъ выдержать сравненіе съ лучшими и типичныйшими головами въ знаменитыхъ портретныхъ группахъ не только Ванъ деръ-Гельста, но даже Фр. Гальса. Нечего и говорить, что всъ эти портреты отличаются большимъ сходствомъ. Всюду видите вы яркое выражение душевнаго внутренняго облика человѣка. Не только въ головахъ передняго плана, но и въ нъкоторыхъ лицахъ и фигурахъ, подернутыхъ туманомъ отдаленія, художникъ далъ типичную характеристику извъстныхъ представителей нашего правительственнаго класса. сообщивъ офиціальной картинъ значеніе въчнаго художественно историческаго документа. Мы предоставляемъ каждому изъ современниковъ самому прочесть его въ подробностяхъ хотя бы по прекрасной фототипіи у Даціаро. Конечно, уже по существу задачи это не созданіе національнаго характера, какъ голландскія портретныя группы: оно слишкомъ мало связано съ живыми и реальными теченіями въ глубинѣ нашей народной и общественной массы; но картина эта есть одно изъ самыхъ значительныхъ созданій современной портретной живописи и блестящій образецъ техническаго всемогущества современнаго искусства и въ частности И. Е. Релина, славнаго богатыря реальной русской живониси и великаго идейнаго искусства пореформенной эпохи. Петербургъ можеть гордиться картиной Рёпина, какъ одной изъ главныхъ достопримѣчательностей города, типично характеризующей офиціальную столицу русской земли.

Къ числу выдающихся, изъ ряда вонъ выходящихъ явленій русской художественной жизни этого сезона мы относимъ еще два: "Историческую выставку предметовъ искусства" въ Петербургъ и выставку картины В. М. Васнецова "Страшный судъ" въ Москвъ.

Историческая выставка предметовъ искусства состояла изъ сокровищъ старинной обстановки, утвари, произведеній прикладного искусства и разнообразныхъ драгоцѣнностей художественной работы, исполненныхъ большею частью въ концѣ XVIII и началѣ XIX вѣка и принадлежащихъ членамъ императорской фамиліи, аристократическимъ русскимъ родамъ и различнымъ коллекціонерамъ. Собранные въ чудныхъ по архитектурной отдѣлкѣ залахъ училища Штиглица, эти памятники тонкаго, изящнаго вкуса нашихъ предковъ, ихъ ослѣпительной роскоши и богатствъ представляли въ высшей степени красивое и поучительное зрѣлище. Орнаментъ и предметы прикладного искусства — это музыка безъ словъ, но твиъ болве способная производить высоко-гармоническое впечатление. Изъ него, какъ изъ иной мелодіи, могутъ возникать въ воображенія цвлыя картины жизни и природы. Подъ руками лучшихъ мастеровъ-а не забывайте, что эти мастера были часто величайшие художники своей эпохи — эти вещи превращались въ настоящія произведенія искусства. Если вспомнить, что форма и орнаменть предмета имъють своею цълью самымъ совершеннымъ образомъ осуществлять и выражать назначение этого предмета въ жизни, что въ нихъ отражаются настроенія и понятія создавшей ихъ эпохи, что красота ихъ такимъ образомъ есть явленіе глубоко осмысленное, то станеть совершенно понятнымъ, что эта выставка могла доставить посътителямъ массу эстетическаго наслажденія и была рѣшительно лучшей и самой интересной изъ всѣхъ петербургскихъ выставокъ въ концъ сезона. И было на что полюбоваться! Чудной красоты старинный фарфоръ, туалеть въ стиль "empire" Жозефины Богарне и ся же чайный приборъ съ самоваромъ въ томъ же стилъ выдающейся красоты, ваза XVIII в. изъ порфира съ ручками въ видъ бронзовыхъ сатировъ, съ глупымъ любопытствомъ пытающихся заглянуть въ нес, — одно изъ лучшихъ украшеній выставки, старинная русская утварь, бронзовые часы въ стилъ "empire" съ портретомъ Екатерины II, мебель въ томъ же стилъ, гобелены, скатерти современной работы съ мотивами русскаго изроднаго орнамента, оригинальные пано г. Бартрама на сюжеты русскихъ сказокъ, чудныя танагры, амуры Клодіона, рельефы Роббіевъ, Донателло, Роселлино, лиможскія и русскія эмали, серебряная группа Вакханалін (современнаго художника J. Chéret — работы фирмы Болинъ), миніатюрныя бездълушки изъ драгоцённыхъ камней, золота и серебра самой тонкой работы, осыпанныя брилліантами и жемчугомъ табакерки, представляющія цёлое состояніе, и, наконець, интересныя коллекціи миніатюрь, дающія живую галлерею лицъ и типовъ далекаго прошлаго. Эти маленькіе, бывшіе прежде въ такомъ ходу, портреты, часто зам'вчательные, и по тонкости и красотв техники, и по силъ выраженія, представляли одинъ изъ самыхъ интересныхъ видовъ стариннаго искусства на выставкъ. Многіе изъ нихъ исполнены лучшими художниками, другіе представляють копін съ превосходныхъ большихъ портретовъ, изъ которыхъ иные теперь уже затеряны. Самою богатой по составу была на этой выставкъ коллекція миніатюръ в. кн. Николая Михайловича (болѣе 200 номеровъ). Въ ней находятся замбчательные по нъжности колорита, мягкости и широть письма портреты екатерининскихъ вельможъ, графовъ Зубовыхъ работы Сhamisso, превосходный по характеристикъ и выраженію портреть неизвъстной дамы, въ чепцъ и черномъ платьъ, великолъпное въ своей стилистической типичности изображение графини Самойловой, все исполненное въ свътлыхъ, нъжныхъ, почти приторныхъ тонахъ съ цълымъ радужнымъ оркестромъ красокъ, въ пышныхъ перьяхъ шляпы и съ волнистыми, капризными очертаніями въ духѣ жизнерадостнаго рококо. удивительный по изяществу свътлыхъ красокъ женскій портреть работы Isabey, превосходный по техникъ и выражению портреть В. П. Кочубея работы извъстнаго акварелиста Соколова и множество другихъ въ высшей степени характерныхъ и выразительныхъ портретовъ (напримъръ, прекрасная миніатюра Vivien'а, изображающая кучера Александра I, Илью Байкова). Особенно понравились намъ также миніатюры, принадлежащія графу

Д. И. Толстому. Ихъ немного, но все-единственные въ своемъ родъ образцы по совершенству исполнения и силь характеристики, и среди нихъ портреть Неклюдовой Боровиковскаго, весьма типичный для этого художника. Зам'вчателенъ также и миніатюрный портреть Императрицы Маріи Өедоровны (супруги Павла I, изъ собр. императрицы Маріи Өедоровны) въ черномъ вуалъ и въ черномъ платъъ directoire, съ діадемой въ волосахъ, въ жемчужномъ колье, удивительно художественной, тонкой работы. Въ общемъ мы вынесли съ этой выставки очень сильное и пъльное впечатление. Спасаясь отъ безличія петербургскихъ картинныхъ выставокъ, мы не разъ возвращались въ залы Штиглица, чтобы вновь и вновь освъжиться у источниковъ истинной красоты и творчества, и всегда передъ нами возникалъ цълый рядъ вопросовъ въ связи съ видъннымъ. Куда дъвались теперь этоть тонкій вкусь и осмысленность творчества? Возможна ли красота, какъ таковая, красота безъ выраженія чувствъ и мыслей? Или она есть всегда, у французовъ и у грековъ, у полинезійцевъ и у камчадаловъ, нѣчто глубоко оригинальное, осмысленное, въ чемъ отражаются основы всего міросозерцанія, идеалы и симпатіи создавшей ихъ эпохи и народа? Неужели наша жизнь, столь богатая успъхами знанія, изобрътеній, широтою соціальныхъ проблемъ и научныхъ гипотезъ, высотой общественныхъ стремленій, не создастъ своего стиля? Во всякомъ случаѣ пока основы его еще не выяснились. Мы заимствуемъ у народа, подражаемъ XVIII въку и наивностямъ сантиментально - романтической эпохи; все, что заимствовано нами прямо,хорошо, но оно не наше, не выражаеть нашихъ истинныхъ настроеній и быта; все, что прибавлено отъ насъ, — безусловно плохо и искусственно. Просмотрите всё эти соединенія русскаго орнамента съ капризными или вялыми изгибами декадентскихъ линій. Какъ мало органичесваго въ этихъ компиляціяхъ, кавъ онѣ безсмысленны и кавъ легко распадаются на составные элементы! Красота ихъ ничего не говорить, не передаеть нашихъ лучшихъ стремленій, и если выражаеть настроенія, то развіз нездоровыхъ нервовъ, неостественныхъ или изніженныхъ чувствъ. Да и врасота ли это? Даже чудныя ювелирныя изделія знаменитаго Лалика не могуть спорить въ глубоко - наивной и естественной прелести съ узорами деревенскихъ "писанокъ" (пасхальныхъ янцъ) изъ схематическихъ животныхъ и растительныхъ формъ, какъ пришлось намъ убъдиться, познакомившись недавно съ богатою коллекціей такихъ писановъ. Тамъ поддълка подъ чужое; здъсь свое, глубоко коренящееся въ обстановкъ, степени развитія и умънія. Отчего же, подражая различнымъ стилямъ старины, мы неспособны преобразовать ихъ въ столь же органическое и оригинальное цёлое, какъ стили, возникшіе въ эпоху Директоріи, Консульства и Первой Имперіи, какъ тотъ по-спартански строгій и сухой, но выразительный и величавый "empire" начала XIX в., которымъ и до сихъ поръ обусловлены типичность и красота Петербурга? Люди той эпохи въдь также подражали древнимъ и однако создали нъчто новое, говорящее, ярко ихъ характеризующее. Мы безплодны, точно наша жизнь пуста, точно наша воля въ оковахъ, и нътъ силъ для свершенія благихъ желаній. Только г. Врубель, этоть поразительный таланть въ орнаментальной композиціи (припомните хотя бы замвчательный кокошникъ на его "Царевнъ-Лебеди"), способенъ свободно, безъ ложнаго наивничанія создавать изъ формъ народнаго искус-

9

ства, говорящія, неподражаемо красивыя поэмы; но его стремленіе и въ области неприкладного, настоящаго искусства отыскать кристаллъ и орнаментальную схему каждаго лица, выраженія, фигуры и предмета представляеть, какъ намъ кажется, безысходное противорѣчіе in se ipso.

Еще только одинъ русский художникъ способенъ неподажаемо сливаться съ русской стариной и брать при этомъ изъ нея лишь лучшее и самое здоровое и претворять все это въ свое личное достояние, въ глубоко оригинальныя формы. Это В. М. Васнецовъ. Его произведенія народны, но въ то же время и въ высщей степени индивидуальны и современны. Въ удивительномъ единствъ слились въ его величавой "Богоматери" (Влад. соб. въ Кіевѣ), этой царственной натурѣ, съ глубиной едва зам'втнаго страданія, замкнувшагося оть толпы, и въ худенькомъ младенцъ, трепетно и нервно протянувшемъ руки навстръчу міру, традиціи исторіи, національныя черты и чувства современности (сравните этого ребенка съ младенцемъ Сикстинской Мадонны, полнымъ, гармоническимъ, спокойно возсъдающемъ на ея рукахъ, какъ на тронъ). Всъмъ намъ близокъ этотъ чудный образъ Небесной Царицы, столь же характерный для культуры и міровоззр'внія православнаго Востока, какъ Сивстинская Мадонна для культуры католическаго Запада въ эпоху Возрожденія. И воть снова выступаеть В. М. Васнецовь съ зам'ятательнымъ изображеніемъ "Страшнаго суда", еще въ большей степени національнымъ, спеціально русскимъ, такъ сказать, чъмъ изображеніе Богоматери, въ которомъ сильнѣе отразились общевизантійскія и древнехристіанскія основы. Въ своемъ новомъ колоссальныхъ размъровъ полотнъ В. М. Васнецовъ представилъ излюбленные образы и использовалъ типичные пріемы древнерусской иконописи, не уберегшейся отъ поэтическихъ вліяній народнаго творчества, несмотря на опеку церкви. Художникъ выполнилъ свой трудъ съ замвчательной свободой, съ безошибочнымъ чутьемъ самой сущности духа русскаго, родного стиля, который въ отличіе отъ торжественно - офиціальной величавости византійскаго творчества проникнуть такою глубиною задушевности, кроткаго смиренія. силой всепрощенія, смълой широтою человъчности. Всъ эти высокія, безцънныя черты лучшія свойства русскаго народа, потому что онь и никто другой создалъ этотъ стиль, эти чувства и понятія, сгибаясь подъ тяжестью государева тягла и помѣщичьихъ оброковъ, ведя борьбу съ суровою природой, примиряясь и наивно въруя и отдавая свою жизнь въ жертву государственному цвлому на его строение и нужды, въ надеждв лишь, что въ страшный и послъдній день и для него найдется милость въ ръшеніи небеснаго суда. Вотъ насталъ, наконецъ, этотъ день, и пришелъ чередъ для одной изъ душъ. И стоитъ "очередная" душа, вся объятая ужасомъ и трепетомъ. Ангелъ держитъ наготовъ свитокъ добрыхъ дълъ, чтобы опустить его на чашку въсовъ, когда наполнитъ сатана грудою грѣховныхъ свитковъ другую чашку, предназначенную для грѣховъ. Ужасенъ этоть безобразный, искаженный злобой образъ властителя геенны, съ всклоченными прядями волосъ, съ налитыми кровью гнъвными глазами, съ крыльями нетопыря, съ когтями на рукахъ и лапахъ, съ мохнатымъ хвостомъ, извивающимся подъ одеждой. Но вглядитесь... Развъ вы не прозръваете въ ръзкихъ, сильныхъ линіяхъ его профиля величавыя, нъкогда неотразимо прекрасныя черты павшаго ангела, ближайшаго изъ всъхъ къ престолу Божества? О, какъ много свитковъ съ

грѣхами! А у ангела всего только одинъ. Но въ серьезномъ, неподкупномъ лицѣ покорнаго исполнителя Божьихъ велѣній есть что-то столь чистое, идеально свѣтлое, что не можетъ въ этомъ свѣтломъ, чистомъ не быть невольной, хоть наружно и непроявляемой, симпатіи къ этой слабой трепетной душѣ.

Эта сцена есть центральная и главная въ изображения "Страшнаго Суда" Васнецова. Въ ней внутренній драматизмъ произведенія достигаеть высшей точки. За этой главной группой уже виднъются, отступая въ глубину воздушнаго пространства, и другіе эпизоды міровой драмы. И надъ всъмъ вверху, какъ бы въ полукруглой абсидъ троннаго зала, Христосъ, царящій на престояв. Строгія черты Христа не грозны, онв просто воплощение идеала въчной, абсолютной, безпредъльно мудрой, безконечно чуткой справедливости, объединившей въ высшемъ синтезъ, недоступномъ ограниченности человъка, всъ сложныя противоръчія вселенной и сводящей всв безчисленныя "за" и "противъ" къ единой идеальной равнодъйствующей; за нимъ по объ стороны стоять Богоматерь и Креститель, молящие за міръ. Это "деисусь" (депоис?--моленіе), традиціонный мотивъ всъхъ изображеній Страшнаго Суда на Востоків и Запаль. Исполненная безконечной печали, положила Богоматерь божественныя руки на плечо Сына, и слеза, выступивъ изъ-подъ ръснипъ, какъ безцённая жемчужина, повисла на щекъ. Только въ этомъ легкомъ прикосновени ся рукъ выразилась связь неба и земли, слабая на видъ, какъ тонкая нить, безпредёльно крёпкая, какъ литая цёпь, на которой держатся надежды всего міра, что не переполнится міра божественной строгости и гизва, пока Мать осязаеть плечо Сына. Въ грусти Крестителя, бороздящей морщинами его истомленное лицо, жгучимъ пламенемъ сивдающей его душу, есть что-то почти властное, неотразимое, какъ страсть, горъвшая въ обличительныхъ пророческихъ ръчахъ его. Два шестикрылыхъ серафима, съ лицами сирійскаго типа, парять по объ стороны надъ трономъ и въ восторженномъ экстазь, съ горящими глазами славословять Небеснаго Царя, трепеща своими огненными крыльями, а у самаго подножія трона распростерлись ниць дві фигуры, протянувъ впередъ молитвенно сложенныя руки: старецъ, убъленный прядями разсыпавшихся въ безпорядкъ съдинъ, и женщина, съ головой накрытая плащомъ; неподвижно замерли глаза ихъ, какъ бываетъ у людей, решающихся не изменять положения, пока не пронесстся страшный, безконечно длительный мигь; это прародители Адамъ и Ева, умоляюще о помиловании ихъ несчастному потомству, человъчеству. За престоломъ Небеснаго Царя размъстились въ полукружін абсиды апостолы на тронахъ, а за ними хоры ангельскихъ чиновъ, и въ отверстой вершинъ полукупола, въ звъздномъ пространствъ виденъ Духъ св. и Богъ-Отець. И надъ всъмъ небеснымъ чертогомъ раскинулся развернутый "свитокъ" темносиняго звъзднаго неба съ солнцемъ и луной. Поодаль отъ Христа стоять на стражв по обвимъ сторонамъ, передъ абсидой небеснаго чертога, архангелы Гавріилъ и Михаилъ. Гавріилъ склонился съ выраженіемъ святой кротости и безпредёльнаго благоговёнія, храня порученные ему скипетръ и державу; за нимъ видны райскіе злаки, растущіе на золотыхъ поляхъ, и херувимъ, стерегущій входъ въ рай. Но верхъ творческаго вдохновенія, незабвенный и могучій образъ-это архангель Миханлъ. Съ кольемъ въ одной рукъ, съ молней въ другой, настоящей молніей, губительной, сверкающей, поражаеть онъ адское исчадіе, змія, отвратительная голова котораго, съ отверстой и шипящей пастью, поднялась уже до облака, служащаго подножіемъ небесному чертогу. Чудный, сверкающій, неудержимый въ своемъ натискъ, этоть грозный образъ небеснаго воина одинъ ужъ въ состояніи свидітельствовать о свіжести и силів творчества художника.

Полные мнстическаго вдохновенія, символическіе образы видівнія Іезекіиля: "поюще, вопіюще, взывающе, глаголюще", пареніемъ своимъ поддерживаютъ облако подъ трономъ Господа, заключая эту верхнюю полосу изображенія. Вглядитесь же теперь въ это удивительное равновісіе и гармонію въ краскахъ, линіяхъ, композиціи и выраженіяхъ. Въ этой всюду разлитой, хотя и не замістной сразу гармоніи стройно сочеталась необходимость со свободой, какъ бы отражая равновісе и совершенство сферы, въ которой происходитъ дійствіе.

Но перейдемъ туда, гдъ багровымъ тусклымъ дискомъ тлъютъ "солнце, которое померкло" и рогъ луны, который не далъ свъта... Внизу, по лъвую руку Христа, отвергнутыя имъ толпы гръшниковъ. Они несутся изъ мрачной глубины впередъ по направленію къ зрителю и стремительно рушатся въ геенну. Въ своемъ паденіи они проходять сквозь кольца символическаго змъя. На чешуъ его, покрытой прахомъ мірскихъ грѣховъ, отражается отблескъ огненныхъ языковъ, поднимающихся изъ ужасной адской пропасти, откуда выпольло и само чудовище. Вверху надъ первымъ оборотомъ его туловища изображены безумные, слабые властители; ихъ охватываеть жалкое безсиле и оцъпенъне передъ страшной гидрой зла, и царский скипетръ валится изъ слабыхъ рукъ. Слеппы! Они не видять и не чувствують, что чудовище безсильно, что за ихъ спиной святой стражъ добра бросаетъ молнію въ голову зм'я. Туть же и завоеватели-бичи народовъ, и тиранъ, обагренными руками ухватившій свою державу, туть же и Неронь, смотрящій вь чудесный изумрудъ, въ которомъ, по преданію, онъ могъ видѣть всякую грозящую ему изм'вну, но который отражаеть теперь только темное пятно запекшейся крови. Вся группа завершается самымъ страшнымъ, мощнымъ и злод вискимъ властителемъ современнаго міра, золотымъ тельцомъ, ниспровергнутымъ молніей архангела. Въ слѣдующемъ оборотѣ змѣинаго кольца-всь, кто лицемърно прикрывался писаніемъ: иноки, монахини, епископы, священники, спрятавшіе за святыми фоліантами свои лица оть толцы. Витесть съ этими сластолюбцами и лицемърами, которые были "какъ наемники и не радъли объ овцахъ", дълитъ муки и папскій кардиналь. Еще ниже жертвы грёховныхъ страстей. Надъ ними царитъ самъ антихристь, съ леденящими кровь чертами и величественнымъ видомъ ассирійскаго деспота, правящаго надъ страной насилія, порабощенія, произвола, вавилонской роскоши и разврата. Рядомъ съ нимъ его подруга, страшный типъ распущенной, бездушной и надменной, зараженной властолюбіемъ Іезавели. Это воплощенный геній зла, вносимаго въ міръ женщиной. За Антихристомъ-его царство: гетера, заломившая руки въ дикомъ, пьяномъ изступленіи не угасшей еще оргіи, неудержимо несущаяся внизь, съ оскаленнымъ въ безумномъ хохотѣ ртомъ; туть же рядомъ двъ жертвы сластолюбія и чувственности, женщина и мужчина, двъ заплывшія пародіи на человѣческія лица, съ безсмысленнымъ выраженіемъ чисто животнаго ужаса въ глазахъ, а неже ихъ выступаетъ

дъвственное нъжное плечо и локоть, въ которомъ спрятала свое лицо въ припадкѣ безысходнаго отчаянія, горя и стыда, жертва грѣшной побълившей ее страсти. А рядомъ и другіе типы. Вотъ купецъ въ синей капавейкъ съ лисьей опушкой; какъ звърьки бъгають хитрые глаза его; онъ трусливо прижимаетъ въ головокружительномъ полетѣ свой кривой аршинъ и свои мѣшки съ деньгами; еще ниже скупецъ, жадно глотающій свои червонцы, чтобы не потерять ни одного изъ нихъ въ мигъ послѣдней катастрофы; рядомъ съ нимъ убійцы и разбойники съ обагренными по локоть руками, съ искаженными отъ ужаса лицами. Туть же удавленникъ судорожно стягиваетъ петлю на шев. Около него два врага, которые, вцёпившись другь въ друга, "враждуютъ до конца". Дикимъ голосомъ кричитъ отъ боли опаленный огненными языками безумецъ, отвергавшій существованіе ада, Бога и страшнаго Его суда. Головою внизъ падають гръшныя твла, а ничтожный, весь зеленый, точно мохъ, чертенокъ, вцѣпившись, какъ піявка, въ обезумѣвшаго пьяницу, летящаго внизъ головой, льетъ изъ бутылки сивуху, стараясь угодить струей ему прямо въ горло. А внизу ужъ въ усть вадской пропасти языки пламени крутятся воронкой, образуя какъ бы все пожирающее "око геенны" древне-русской иконописи. Въ кольцахъ адскаго пламени вершится казнь уязвляемыхъ ужасными піявками и зм'вями гр'вшниковъ. А какое странное пламя! Оно, кажется, можеть только жечь, но не даеть свъта и бросаеть лишь зловъщій отблескъ на крылья сатаны и на все его царство.

Но отблески адскаго огня уже не проникають на другую сторону изображенія, направо оть Христа, гдв собраны всв праведники. разбойникъ, признавшій Христа, съ крестомъ, на которомъ онъ былъ распять, мученики, мученицы, отцы церкви и святители, Константинъ и Елена, князь Владиміръ и святые изъ русскаго княжескаго рода. Далве собраны добрые пастыри церкви, полагавшие душу за паству. Тоть честно соблюль свое служение, этоть оберегь и просвѣтиль души своей паствы, простой русской крестьянской семьи, съ свътлымъ, безконечно чистымъ и наивнымъ умиленіемъ созерцающей свершеніе Божественной святой правды, о которой они только мечтали на земль. Туть же и святые схимники, подвижники, аскеты, принесшіе въ дебри свътъ христіанства и культуры и подъявшіе, какъ послушаніе, бремя тягостныхъ для инока заботъ по управлению и строению государства. Ниже въ толив праведныхъ выдъляются мать съ изстрадавшимся, но радостнымъ лицомъ, прижавшая къ себѣ своего безпечнаго младенца, группа царственныхъ великомученицъ, въ богатомъ одъянии, въ драгоцънныхъ головныхъ уборахъ, съ лицами чудной красоты, съ выраженіемъ неземного вдохновеннаго просвѣтленія, которое необычайно сильно удалось передать художнику, такъ же, какъ и въ замвчательной стоящей ниже группв св. Софін, Въры, Любви и Надежды. Образно представлены и дъла милосердія, за которыя Христось объщаль награду, какь за добро, оказанное ему лично. Бояринъ поддерживаетъ изможденное, безсильное тъло больного старика. Юноша (царевичъ?) освобождаеть оть оковь узника, домохозяннъ привъчаеть странника, богатый человъкъ прикрываеть плащомъ своимъ нагого, женщина поитъ и кормитъ жаждущаго и голоднаго. Вереница праведныхъ, вся исполненная въ свётлыхъ, чистыхъ краскахъ, широкой лентой уходить далеко въ воздушное пространство, но впереди всей

вереницы совсёмъ близко къ зрителю стоитъ преп. Онуфрій, величавый образъ аскета, съ изсохшимъ, изможденнымъ тѣломъ, съ длинной сѣдою бородой, достигающей колѣнъ, съ выразительнымъ и сильнымъ лицомъ. Онъ изображенъ такимъ, какъ застигла его смерть, съ руками, обращенными къ Христу, въ молитвѣ, — не о состраданіи ли и милости къ очередной душѣ? Но что это за странный человѣкъ стоитъ передъ Онуфріемъ? Онъ на сторонѣ праведныхъ, и однако онъ не изъ числа ихъ. Человѣкъ этотъ схватился за лицо руками въ припадкѣ жгучаго стыда не то за наготу свою, не то за неловкость своего позорнаго, обособленнаго положенія.

Это одна изъ самыхъ выразительныхъ фигуръ всего изображенія; она представляеть въ высшей степени оригинальный, глубоко задуманный типъ древне-русской иконописи, изображающій человѣка "иже милостыню творя, блуда не остави". Онъ избавился отъ ада ("Блаженни милостивін, яко тім помилованы будутъ"), но и не попалъ въ рай, и въ мучительной неразрѣшенности своихъ противорѣчій онъ ждеть той свѣтлой и чудесной силы, которая могла бы помочь ему гармонически объединить въ себѣ плоть и идеалъ.

Между сонмомъ праведныхъ и ангеломъ съ вѣсами проносятся, какъ вихрь, изъ мрачной глубины ангелы, въстники грознаго суда. Они трубять въ свои изогнутыя трубы. Потрясающіе звуки этихъ трубъ раздаются на землё и будять мертвыхъ изъ гробовъ. Валятся повсюду храмы, зданія, колонны, мраморные мавзолен и простые деревенскіе кресты. Въ извилистыхъ огромныхъ разсълинахъ обнажаются скелеты и черена людей и мамонтовъ. И земля и все вздувшееся синее море "отдаютъ своихъ мертвыхъ". Скелеты встають изъ гробовъ, одъваясь плотью. Тамъ поднимается старый бородатый царь, держа свой скипетрь; здесь-павшіе на неведомыхъ поляхъ воины въ бряцающихъ доспехахъ; туть - люди всякаго званія, возраста и пола. А воть и тв, кого засталь еще въ живыхъ этоть страшный день, — женихъ и его невъста, въ бълыхъ одъяніяхъ, съ вънками въ волосахъ. Въ послъдній разъ обнявшись на земль, они съ трепетомъ внимаютъ трубнымъ звукамъ. Въ смятения, не смъя прикасаться къ людямъ, смотрятъ львы и тигры на этоть міровой перевороть въ природъ. Багровымъ пламенемъ горитъ послъдняя прощальная заря надъ землей, озаряя острые края скалъ и гребни морскихъ волнъ; темными пятнами выръзываются на ся кровавомъ фонъ громадныя парящія надъ моремъ птицы. А отвратительое пыльное тёло змёя, колыхаясь и вздуваясь, огромнымъ изгибомъ уже нависаетъ надъ землей и скользить по ся безжизненной поверхности.

Какая грандіозная поэма, къ которой все предыдущее творчество художника<sup>1</sup>) было лишь подготовительнымъ періодомъ! Обоймемъ теперь однимъ общимъ взглядомъ все изображеніе. Какая гармоническая музыка красокъ и волнистой модуляціи то уходящихъ въ глубину воздушнаго пространства, то выступающихъ впередъ массъ и фигуръ!.. Какая энергія въ стремительномъ движеніи грѣшниковъ, въ ихъ ужасныхъ страданіяхъ, въ напряженномъ тѣлѣ сатаны, бьющаго по воздуху

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ томъ числё и прекрасныя картоны для церковныхъ мозанкъ въ Петербургё и Дармштадтё, выставленныя этой зимой въ Петербургё, въ которыхъ также встрёчались выдающіеся по красотё и выразительности образы.

крыльями, чтобы удержаться на уровить въсовъ, и въ безпредъльной его злобъ! Сколько чистой красоты и благоговъйнаго восторга въ свътозарномъ, спокойно предстоящемъ сонить праведниковъ! Достаточно разъ увидъть эти обрам, чтобы никогда ужъ не забыть ихъ.

Изображение "Страшнаго суда" было пробнымъ камнемъ для многихъ великихъ мастеровъ идеальнаго и религіознаго искусства, начиная съ Джотто, Орканьи, Беато Анжелико до Стефана Лохнера. Ганса Мемлинга и Микель Анджело. Та или другая разработка этой грандіозной, сложной темы даеть самый яркій и типичный матеріаль для опѣнки и характеристики этихъ мастеровъ. Теперь такой случай представляется и по отношению къ В. М. Васнецову. Приведенное выше описание его "Страшнаго суда" уже выясняеть намъ характеръ его образовъ. Постараемся теперь дать общую оцвных его творчества, подъ свъжимъ впечатлениемъ "Страшнаго суда", представляющаго высшее развитие всего созданнаго раньше художникомъ. Никто изъ современныхъ представителей религіозной русской живописи, кромѣ В. М. Васнецова, не способенъ въ своемъ творчествъ вознестись душой на такую вдохновенную высоту чистыхъ чувствь и помысловъ. Ничье творчество въ своемъ идеализмѣ не создаетъ образовъ, полныхъ столь здоровой и свътлой красоты, философской глубины и нравственной силы. Только онъ можеть такъ тесно слиться съ русскимъ народомъ въ его самыхъ чистыхъ и СВЯТЫХЪ ЧУВСТВАХЪ, ВЫСОКИХЪ И НАИВНЫХЪ ТВОРЧЕСКИХЪ МЕЧТАХЪ, СЪ ЕГО исторической культурой въ ся лучшихъ положительныхъ сторонахъ. Только В. М. Васнецовъ въ состояния приблизить образы, созданные русской стариной и народомъ, въ понятіямъ современныхъ людей, уяснить намъ красоту и въчную правду, заключенную въ этихъ образахъ, и выразить въ нихъ самые жгучіе затаенные запросы и страданія современности, объединить національный канонъ съ самою высокой, отвлеченной и глубокомысленной философіей эпохи. Такимъ образомъ, миссія этого художника выясняется все больше. Послё его "Страшнаго суда" можно уже смізло признать его національнымъ геніемъ, что бы тамъ ни говорили развязные зоилы, задающие тонъ современному искусству, при отсутстви въ нашемъ поколъния сильныхъ и глубокихъ творческихъ натуръ. В. М. Васнедовъ сдълалъ въ русскомъ искусствъ болъе другихъ для того, чтобы укрѣпить духовную связь интеллигенціи съ массой русскаго народа, сдълать болъе нормальными ихъ отношенія, которыя такъ странно или безразсудно искажались порой въ увлечении и борьбъ нашихъ "до конца враждующихъ" общественныхъ партій. Все творчество В. М. Васнецова постоянно показываеть намъ, что неоплатны долги наши передъ народомъ и въ духовномъ отношения. Передъ его произведеніями приходять въ голову слова стараго Тойона изъ "Сна Макара": "Погоди, барахсанъ! Ты не на земль... Здъсь и для тебя найдется правда"... Не только лучшими чертами нашей исторической и общественной жизни, но и нашими высшими эстетическими наслажденіями мы обязаны идеальнымъ творческимъ и нравственнымъ силамъ русскаго народа, нашедшимъ въ лицъ В. М. Васнецова своего великаго толкователя и выразителя.

Н. Романовъ.

# Литературное обозрѣніе.

Кн. М. С. Волконский въ предислови къ только-что появившимся запискамъ его матери, кн. М. Н. Волконской, жены декабриста, разсказываеть, что мать его, ради любви и долга отвергшая всв земныя блага и послёдовавшая за мужемъ на каторгу, отказывалась видёть въ этомъ какую-нибудь особенную заслугу съ своей стороны: "что же туть удивительнаго? -- говорила она, --- пять тысячъ женщинъ каждый годъ делають добро-вольно то же самое". Именно таково наше отношение и къ ней самой, к къ декабристамъ вообще... Но оставляя въ сторонъ сравнение съ тъми тысячами, которые "каждый годъ делають добровольно то же самое",--подвигь и жертва первыхъ піонеровъ истинно величественны, и, что всего важнье, --- предъ нравственной красотою большинства изъ нихъ не можеть не преклониться даже тоть, въ комъ предметь ихъ стремленій не возбуждаеть никакого сочувствія. Во тьмъ сибирскихъ рудниковъ они засвѣтились еще болѣе яркимъ свѣтомъ, чѣмъ въ утро памятнаго дня на Сенатской площади. Послёдній мёсяць обогатиль литературу о декабристахъ двумя замъчательными памятниками: въ мартовской книгъ "Русскаго Богатства" начаты печатаніемъ записки Лорера, и кн. М. С. Волконскимъ изданы записки его матери, жены декабриста. Помимо своего историческаго значенія, помимо массы новыхъ свёдёній, которыя заключаются въ тъхъ и другихъ (а также въ примъчаніяхъ кн. Волконскаго къ запискамъ его матери), это-драгоцинныя свидительства истиннаго идеализма, высокой нравственной красоты. Какая-то уравновъшенность была въ этихъ людяхъ, сверстникахъ Пушкина, утраченная позднъйшими поколъніями; они дълали дъло своей совъсти безъ внутренней борьбы и безъ сожалёнія потомъ, точно повинуясь неодолимому призыву. Когда Оболенскій предложилъ Лореру вступить въ тайное общество, Лореръ, смутно понимая важность шага, который онъ готовъ былъ сдълать, медлилъ отвътомъ; "но тутъ, -- разсказываеть онъ, ---какъ нарочно, вдругь солнечный лучъ весело освътилъ довольно мрачную квартиру, а онъ посылается вёдь отъ Бога. Я всталь и только освёдомился о трехълицахъ, дорогихъ, близкихъ моему сердцу: съ нами ли они? "Съ нами", отвѣчалъ Оболенский. "Я вашъ", проговорилъ я; и мы братски, горячо обнялись". И это придаеть имъ наибольшую обаятельность: ихъ общественныя стремленія не были чъмъ-то привнесеннымъ извнъ и пустившимъ корни въ ихъ сознаніи, а органически, не спросясь сознанія, вырастали изъ личных свойствъ ихъ духа — изъ личной гуманности, личнаго чувства чести и т. п.; они вполнъ осуществляли въ себъ тотъ идеалъ Успенскаго, о которомъ мы говорили въ прошлый разъ, — идеалъ человѣка, которому и дома, и для себя нужно то самое дѣло, какое онъ дѣлаетъ на общественномъ поприщѣ. Они хотѣли поднять другихъ, потому что сами для себя не считали возможнымъ нагибаться.

Еще красноръчивъе "Записки" кн. Волконской.

Вы читаете эти чудныя записки, и почти забываете, какому дълу была причастна эта женщина; да и не дело, одушевлявшее мужа, дало ей и силу, и кротость, — или разв'в настолько, насколько оно само было плодомъ высокаго идеализма. Откуда взяла она, 22-лътняя, безъ знанія жизни, безъ привычки къ лишеніямъ, не сдълавшая до тъхъ поръ самостоятельно ни шага - она и замужъ вышла не по собственному выбору, а по волѣ родителей, — откуда взяда она вдругъ эту твердую волю, эту находчивость въ нуждъ, наконецъ эту тонкую чуткость сердца, которой раньше ей, казалось бы, не на чемъ было развить? Декабристь баронъ Розенъ разсказываеть о ней, что она на каторгь никогда не выказывала грусти, была любезна съ товарищами мужа, но горда и взыскательна съ начальниками острога. Два эпизода, описываемые ею самой, ярко рисують безсознательный умъ и красоту ся сердца. Ея деньги хранились у начальника заводовъ, Бурнашева, и она была обязана время отъ времени представлять ему отчеть въ произведенныхъ ею расходахъ. Однажды, истративъ нѣкоторую сумму на рубашки для уголовныхъ каторжныхъ, которые ходили полуголыми, она явилась къ Бурнашеву съ обычнымъ счетомъ. Онъ разсердился не на шутку: она де не имбеть права одбвать людей, находящихся на иждивении правительства; "въ такомъ случаѣ,-отвѣчала она,-прикажите сами ихъ одѣть, такъ какъ я не призыкла вилъть полуголыхъ людей на улипъ". Въ другой разъ, когда декабристы рішили голодовкой принудить начальство давать имъ свъчи, Бурнашевъ прівхаль для суда надъ ними. Это было зимою, черезъ нъсколько дней по пріъздъ Волконской въ Благодатскъ. Взволнованная слухомъ о предстоящей расправь, она съ Трубецкою стояла на улицъ и видъла, какъ ихъ мужья мимо нихъ шли подъ конвоемъ на допросъ; и она стала на кольни въ снъгу, умоляя мужа не горячиться.

Записки Волконской принадлежать въ числу тѣхъ рѣдкихъ книгъ, гдѣ личность разсказчика споритъ въ величін съ содержаніемъ его разсказа. Въ нихъ нѣтъ и тѣни искусственности; ихъ тонъ дышитъ тою же простотой, кротостью и силой духа, какими запечатлѣно ея чудное лицо на приложенномъ къ запискамъ старческомъ портретѣ. Когда, дочитавъ ея скромное повѣствованіе, вы мысленно дадите себѣ отчетъ въ общемъ впечатлѣнін, которое вынесли, васъ поразитъ прежде всего глубокая женственность этой натуры. Все существо ея какъ бы соткано изъ удивительно доброкачественныхъ инстинктовъ, которые неодолимо и безошибочно ведутъ ее по вѣрному пути. Это именно впечатлѣніе выразилъ Некрасовъ, озаглавивъ обѣ свои поэмы о Трубецкой и Волконской обобщающими словами: "Русскія женщины".

Мы не будемъ излагать записокъ: большинство нашихъ читателей въроятно уже знакомо съ ними по изложению В. Е. Якушкина въ "Русскихъ Въдомостяхъ", а многіе прочтутъ ихъ и въ подлинникъ. Онъ лежатъ въ основаніи второй поэмы Некрасова, и мы хотимъ воспользоваться этимъ случаемъ, чтобы ближе присмотръться къ манеръ его творческой работы. Но сначала передадимъ со словъ кн. М. С. Волконскаго исторію ознакомленія съ ними Некрасова.

Кн. Волконскій, сынъ автора записокъ и теперь ихъ издатель, разсказываеть, что онъ давно былъ знакомъ съ Некрасовымъ. Задумавъ продолжать "Русскія женщины" (поэма о кн. Трубецкой уже была издана), поэть прівхаль къ нему, сказаль, что хочеть писать о его матери, и просилъ дать ему ея записки, о существовании которыхъ ему было извъстно. Кн. Волконский, опираясь на ясно выраженную волю своей матери, отказаль наотрёзь, но потомъ согласился прочитать Неврасову рукопись, съ твиъ, что поэтъ не выпуститъ поэмы безъ его согласія на всё ся подробности. Некрасовъ по-французски зналъ плохо, и князь, читая, переводиль тексть на русскій языкь. Чтеніе заняло три вечера; Некрасовъ карандашомъ дълалъ замътки въ принесенной имъ тетради. "Вспоминаю, — разсказываеть кн. Волконскій. — какъ при этомъ Николай Алексвевичь по изскольку разь въ вечеръ вскакивалъ и съ словами: "Довольно, не могу", бъжаль къ камину, садился къ нему и, схватясь руками за голову, плакалъ, какъ ребенокъ". Когда поэма была готова, Некрасовъ показалъ ее князю и принялъ его замъчанія, кромъ одного: онъ просилъ оставить ему сцену встричи кн. Волконской съ мужемъ не въ тюрьми, какъ изложено въ "Запискахъ", а въ шахти: "Не все ли вамъ равно, ---говорилъ онъ, ---съ къмъ встрътилась тамъ внягиня: съ мужемъ ли или съ дядею Давыдовымъ; они оба работали подъ землею, а эта встръча у меня такъ красиво выходитъ". Какъ извъстно, эта сцена и упълъла въ поэмъ.

Нельзя сказать, чтобы тонъ "Записокъ" былъ вполнѣ выдержанъ въ поэмѣ. Первое, что бросается въ глаза, это — большая экспансивность героини поэмы. Автора записокъ, т.-е. подлинную Волконскую, характеризуетъ какая-то строгая простота и цѣломудріе чувства, отсутствіе чувствительныхъ разсужденій, да и вообще большая скупость слова; Некрасовъ точно разбавилъ эту сосредоточенную силу и сдѣлалъ ее болѣе текучей, но зато и менѣе глубокой. Вотъ, напримѣръ, немногословный разсказъ княгини о томъ, какъ она узнала объ арестѣ мужа (она жила у роцителей и только что родила): долго не получая извѣстій отъ мужа, она стала настоятельно требовать, чтобы ей сказали правду; "мнѣ отвѣчали, что Сергѣй арестованъ, равно какъ и В. Давыдовъ, Лихаревъ и Поджіо. Я объявила матери, что уѣзжаю въ Петербургъ".

> Нъть чувства мучительнъй тайной грозы. Я клятвой отца увъряла, Что я не пролью ни единой слезы,— И онъ, и кругомъ все молчало! Любя, меня мучилъ мой бъдный отецъ, Жалѣя, удваивалъ горе... Узнала, узнала я все наконецъ!.. Прочла я въ самомъ приговоръ, Что былъ заговорщикомъ бъдный Сергъй, и т. д.

и нижо:

Я помню, сто разъ я прочла приговоръ, Вникая въ слова роковыя... Всю ночь я горѣла, мечтая о томъ, Какъ буду делёять Сергѣя...



Или ея разсказъ о первомъ свиданіи съ мужемъ въ крѣпости, въ Петербургѣ: "Мы вошли къ коменданту; сейчасъ же привели подъ стражей моего мужа. Это свиданіе при постороннихъ было очень тягостно. Мы старались обнадежить другъ друга, но дѣлали это безъ убѣжденія. Я не смѣла его разспрашивать: всѣ взоры были обращены на насъ; мы обмѣнялись платками. Вернувшись домой, я посиѣшила узнать, что онъ мнѣ передалъ, но нашла лишь нѣсколько словъ утѣшенія, наинсанныхъ на одномъ углу платка и которыя едва можно было разобрать". Некрасовъ точно воспроизвелъ всѣ немногочисленныя подробности этой сцены, но, развивая ихъ въ полную картину, добавилъ такъ много внѣшней чувствительности, что, несомиѣнно, исказилъ впечатлѣніе; иныя строки даже оскорбляють своей банальностью, напримѣръ, въ концѣ разсказа объ этомъ свиданіи:

> Намъ послё годичной разлуки часокъ Свиданья коротокъ казался, Но что жъ было дёлать!

H T. J.

Вообще неоцівненное преимущество "Записокъ" передъ Некрасовской поэмой то, что въ первыхъ совствъ нівть "психологіи", а въ поэмів ея чрезміврно много; зачівмъ нужно было до такой степени нагрузить дешевой психологіей простой разсказъ о словахъ, написанныхъ на углу платка:

Великую радость нашла я въ платкъ: Джлуя ею, увидала Я нъсколько словъ на одномъ уголкъ; Вотъ что я, дрожа, прочитала...

А такихъ примъровъ въ поэмъ не оберешься.

При такомъ характеръ поэмы личность героини неизбъжно должна была до извъстной степени утратить ту самобытную силу, какая, судя по "Запискамъ", была присуща кн. Волконской по крайней мъръ въ старости, когда писались эти записки; въдь и у Некрасова она уже старухой, бабушкой, описываетъ свою жизнь для внуковъ. Слушая записки въ чтении кн. Волконскаго, Некрасовъ не могъ не чувствовать ихъ строгой красоты, но онъ не сумълъ передать ея и мъстами замънилъ низкопробной психологичностью, разсчитанной на эффектъ; это прямо свидътельствуетъ о сравнительной слабости художественнаго дарованія.

Но нельзя отрицать и того, что свою героиню, не совсёмъ похожую на подлинникъ, онъ сумѣлъ сдѣлать живымъ и все же яркимъ лицомъ, вѣрнымъ себѣ отъ первой до послѣдней строки; и нельзя также не удивиться искусству, съ какимъ онъ возсоздалъ ея психологію въ отдѣльныхъ сценахъ, заимствованныхъ изъ "Записокъ", напримѣръ, ея думы въ долгую ночь предъ рѣшеніемъ, нельзя не удивляться поэтической силѣ многихъ картинъ, и—главное—глубокой искренности волненія, владѣющаго самимъ поэтомъ и неотразимо передающагося читателю. Онъ несомнѣнно внутреннимъ взоромъ сидълъ всѣ эти сцены и пережилъ ихъ съ страстнымъ участіемъ; видѣлъ онъ и ту сцену перваго свиданія въ крѣпости, гдѣ такъ много лишняго, но и много поразительной правды, напримѣръ, въ словахъ о глазахъ Волконскаго при видѣ жены: Съ минуту пытливо смотрѣли они— И радостью вдругъ заблистали, Казалось, онъ въ дущу мою заглянулъ...

Кн. М. С. Волконскій въ своемъ предисловія приводить мивніе де-Вогюэ, что въ "Русскихъ женщинахъ" Некрасовъ имѣлъ въ виду дать апосесовъ общественнаго подвига декабристовъ. Ничего не можеть быть ошибочиве. Обѣ поэмы принадлежатъ къ наиболѣе свободнымъ отъ тенденціозности произведеніямъ Некрасова. Для всякаго, кто хоть разъ читалъ ихъ, очевидно, что онѣ—нечто иное, какъ художественные портреты двухъ нравственно-прекрасныхъ лицъ; и если въ нихъ есть апосесовъ, то это—апосесовъ того инстинктивнаго благородства души, о которомъ мы говорили выше и которое съ такой силою выразилъ поэть въ отвѣтѣ кн. Трубецкой на упрекъ губернатора, что она бѣжитъ за мужемъ, какъ жалкая раба, тогда какъ мужъ, рѣшаясь на опасное дѣло, нисколько не думалъ о ней:

> Нёть, я не жалкая раба, Я женщина, жена! Пускай горька моя судьба— Я буду ей върна! О, если бъ онъ меня забылъ Для женщины другой, Въ моей душъ достало бъ силъ Не быть его рабой! Но знаю: къ родинъ любовь Соперница моя, И если бъ нужно было, вновь Ему простила бъ я!..

Заговоривь о Некрасовь по поводу записокъ кн. Волконской, встати будетъ познакомить читателей съ новымъ этюдомъ о немъ. Мы уже имѣли случай упоминать о статьяхъ А. Н. Пыпина въ "Вѣсти. Евр." за проплый годъ, посвященныхъ Некрасову. Въ послъднихъ двухъ книгахъ того же журнала (мартъ и апръль) почтенный историкъ даетъ "обзоръ литературной дъятельности" Некрасова. Заглавіе это, впрочемъ, не совсъмъ соотвътствуетъ содержанію статей, представляющихъ собою скорѣе собраніе матеріаловъ для характеристики личности и поэзін Некрасова. Но матеріалы эти частью очень интересны. Первая, мартовская, статья любопытна особенно заключенными въ ней свъдъніями о прозаическихъ произведеніяхъ Некрасова. Дъйствительно, проза Некрасова, погребенная въ старыхъ журналахъ и никвиъ донынѣ не изученная, художественно, въроятно, мало ценная и, можеть быть, справедливо преданная забвенію, для историка литературы представляеть большую цённость: по ней можно прослёдить, какъ складывалась литературная манера Некрасова на фонъ общаго направленія тогдашней литературы. Въ этихъ раннихъ произведеніяхъ поэта уже съ полной ясностью выступають тё двё черты, которыми преимущественно харавтеризуется его позднайтее поэтическое творчество: реализмъ, т.-е. стремленіе изображать подлинную, а не фантастическую действительность, и преобладающій интересь къ народной массь.

Таково самое крупное прозаическое произведение Некрасова-написанный имъ въ сотрудничествъ съ А. Я. Панаевой романъ "Три страны

свъта" (1849). Романъ этотъ, обязанный своимъ происхождениемъ не творческому импульсу, а внешнимъ причинамъ (строгости цензуры и недостатку беллетристическаго матеріала въ портфелѣ редакція), по словамъ г. Пыпина, лишенъ художественнаго значенія; онъ имълъ цълью дать занимательное и полезное чтеніе невзыскательной массь публики; это былъ нравоописательный романъ съ приключеніями, съ запутанной фабулой, съ эффектными сценами во вкусъ Евгенія Сю. Но любопытна его тенденція: въ противов'єсь патріархально-крѣпостному складу жизни здъсь данъ апоееозъ честной наживы, энергичной предпріимчивости, личнаго труда; здъсь указывалось на несмътныя "неизвъданныя" богатства нашей родины, лежащія втунь или разрабатываемыя хищнически, преддагалось изведать эти богатства и познакомиться съ самимъ народомъ. съ "отечествомъ" вообще. Въ своихъ странствіяхъ по "тремъ странамъ свыта" герой романа сталкивается съ представителями всевозможныхъ слоевъ населенія: съ бурдаками, купцами, поморскими промышленниками и проч., и это знакомство рождаеть въ немъ удивленіе передъ русскимъ народомъ. Раньше онъ, какъ всъ мы, не зналъ мужика и судилъ о немъ на основаніи готовыхъ истинъ; но необходимость, говорить онъ, сблизила его съ крестьяниномъ, общая доля породнила, и теперь онъ много любить его, потому что хорошо знаеть. Мужнить суровь и неразговорчивъ, да въ тому же его внутренняя жизнь ему самому не ясна; его трудно узнать. Но подойди къ нему просто, съ открытымъ серддемъ, присмотрись въ нему съ любовью, "тогда, --говоритъ онъ, --увидишь ты, что въ немъ есть душа, чувство, энергія, и что, главное, въ немъ много иронія дъльной и мѣткой, которая уже, можеть быть, давно твою собственную особу пустила ходячей притчей по всему околотку". И онъ совътуетъ всякому юношъ, который послъ обычной "жажды дълъ" впадаеть въ апатію и сидить сложа руки, предаваясь скептическимъ мыслямъ, прокатиться по раздольному нашему царству, потолкаться среди всякихъ людей: онъ увидитъ, какъ много жизни, здоровыхъ и свѣжихъ силъ въ нашемъ отечествѣ, — "увидитъ и устыдится своего бездѣйствія, своего скептицизма, и самъ, какъ русскій человѣкъ, разохотится, расходится: откинеть лень и положить посильный трудь въ сокровищницу развитія, славы и процвътанія русскаго народа".

Эти мысли, выраженныя устами образованнаго дъльца-промышленника, были новы для конца 40-хъ годовъ. А. Н. Пыпинъ справедливо указываеть, какъ неясно было въ то время отношеніе въ народу: Сахаровъ говориль о народѣ въ сантиментально-напыщенномъ тонъ, славянофилы впадали въ идеализацію и мистицизмъ, и-подъ вліяніемъ крѣпостного права-всюду еще царилъ взглядъ на народную массу, какъ на грубую рабочую силу. Сужденіе Некрасова во всякомъ случаѣ было ближе къ дъйствительности; шагомъ впередъ къ трезвой правдъ былъ и его совътъ-искать знакомства съ мужикомъ въ сферъ совмъстной работы, общей съ нимъ доли; наконецъ, реализмомъ дышатъ и самыя картины, развертывающіяся въ романъ, — картина волжскаго хлъбнаго каравана, описание каналовъ, Боровицкихъ пороговъ, народные типы съ Касшя, съ Волги, съ Бълаго моря и пр. Въ противоположность выдуманной фантастик' французскихъ романовъ "Три страны свъта" представляли собою, говорить г. Пыпинъ, попытку вдвинуть въ рамку романа настоящую русскую дествительность.

Не менње любопытны, но въ другомъ смысль, кретическія статьн Некрасова въ "Современникъ", изъ которыхъ иныя впервые указываются А. Н. Пыпинымъ. Очень любопытна, напр., его статья о русскихъ второстепенныхъ поэтахъ, 1850 г., гдѣ въ первый разъ по достоинству оцвнена поэзія Тютчева (Некрасовъ же первый, въ 1854 году, издалъ и собрание стихотворений Тютчева). Между прочимъ г. Пыпинъ, на основание сохранившихся рукописей, определиль степень участия Некрасова въ "журнальныхъ зам'яткахъ" 1856-57 гг.: оказывается, что онв писались собща-Некрасовымъ и Чернышевскимъ, такъ что иныя страницы писаны первымъ, остальныя — вторымъ. Это обстоятельство, само по себъ маловажное, любопытно для характеристики тогдашняго русскаго журнализма. Мы въ наше время и понятія не имбемъ о той дружной работь. какая шла, напр., въ редакцін "Современника". Тождество взглядовъ и личныя симпатій были такъ велики, что сплошь и рядомъ одинъ и тотъ же отдълъ вели вперемежку разныя лица, напримъръ, литературную хронику-то Панаевъ, то Дружининъ, то Некрасовъ; существовали даже цълые сборные отдълы, какъ "Литературный Ералашъ" или стихотворенія "Новаго поэта", подъ именемъ котораго соединялись Панаевъ, Некрасовъ и Гаевскій.

Въ настоящихъ двухъ статьяхъ А. Н. Пыпина разсмотрѣна лишь незначительная часть Некрасовской прозы; систематическій обзоръ ея въ полномъ объемѣ еще ждетъ охотника. Это дѣло давно пора сдѣлать. Мы не можемъ присоединиться къ пожеланію автора, чтобы въ новомъ изданіи сочиненій Некрасова нашли мѣсто всѣ прозаическія статьи поэта: онѣ представляютъ лишь историческій интересъ и не найдутъ себѣ читателей; самъ же г. Пыпинъ въ одной изъ этихъ статей справедливо ополчается противъ "полныхъ" собраній, дающихъ все вышедшее изънодъ пера писателя. Но изучить прозу Некрасова и извлечь изъ нея все, что можетъ служить для уясненія его литературной физіономін, разумѣется, необходимо; такое изслѣдованіе, какъ показываютъ и статьи г. Пыпина, пролило бы свѣтъ и вообще на развитіе нашей литературы въ половинѣ прошлаго вѣка.

Безъ сомнѣнія, самое цѣнное, что содержатъ статьи г. Пыпина, это—рядъ замѣтокъ, вызванныхъ біографіей Некрасова въ посмертномъ изданіи 1879 года и сообщенныхъ ему, по его словамъ, "современникомъ, который близко зналъ Некрасова". Не трудно догадаться, что этотъ анонимный современникъ— Н. Г. Чернышевскій. Замѣтки проникнуты самымъ теплымъ чувствомъ къ Некрасову; по мнѣнію писавшаго ихъ, Некрасовъ былъ очень добрый, прямодушный и скромный человѣкъ съ нѣкоторыми очень обыкновенными слабостями. Самое любопытное мѣсто замѣтокъ—то, гдѣ авторъ ихъ опредѣляетъ степень вліянія на Некрасова "новыхъ людей", къ числу которыхъ, по словамъ г. Пыпина, принадлежалъ и самъ авторъ замѣтокъ, т.-е. Чернышевскаго и Добролюбова.

Упомянутая біографія Некрасова ділить его поэтическую діятельность на два періода: до 1856 года, говорить біографь, Некрасова характеризоваль только горячій, но крайне неопредізленный протесть противь рабства и угнетенія, півцомь же народнаго горя онъ становится лишь съ 1856 г. подъ вліяніемъ того сильнаго движенія, какое началось тогда въ обществь, и тіхъ новыхъ людей, которые окружили его: то и другое значительно раздвинуло умственный и нравственный горизонть поэта. Авторъ замѣтокъ рѣшительно отвергаеть это объясненіе. Дѣло было не въ расширеніи умственнаго горизонта Некрасова, а въ расширеніи цензурныхъ рамокъ, позволявшемъ теперь говорить кое о чемъ изъ того, о чемъ раньше приходилось молчать. Авторъ разсказываетъ, что и при этомъ болѣе свободномъ режимѣ Некрасовъ постоянно жаловался, что принужденъ подавлять въ себѣ творческія идеи, такъ какъ писать безъ надежды увидѣть свое произведеніе напечатаннымъ для него невозможно.

Я говорилъ ему: "если бъ у меня былъ поэтическій талантъ, я дёлалъ бы не такъ: я писалъ бы и безъ возможности напечатать теперь ли, или хоть черезъ десять лётъ; писалъ бы и оставлялъ бы у себя до поры, когда будетъ можно напечатать; хотя бы думалъ, что и не доживу до той поры, все равно: когда жъ нибудь, хоть послё моей смерти, было бы напечатано". Онъ отвёчалъ, что его характеръ не таковъ и потому онъ не можетъ дёлать такъ; о чемъ онъ думаетъ, что этого невозможно напечатать скоро, надъ тёмъ онъ не можетъ работать.

Перемѣна въ настроеніи массы образованнаго общества, произведенная крымской войной, по мнению автора заметокъ, не оказала прямого вліянія на Некрасова: онъ гораздо раньше этой перемѣны имѣлъ понятія, гораздо болѣе широкія, чѣмъ тѣ, какія овладѣли теперь обществомъ. Вся перемѣна заключалась въ томъ, что масса общества сознала необходимость отмѣны крѣпостного права, судебной, административной н цензурной реформъ. Эти сравнительно элементарныя идеи уже задолго до крымской войны были достояніемъ передового литературнаго круга, въ которомъ Некрасовъ вращался съ половины 40-хъ годовъ; теперь къ этому передовому меньшинству примкнула другая, болѣе многочисленная часть образованнаго общества, усвоивь его давнишнія стремленія, и этоть дружный массовый напоръ привелъ въ частичной побъдъ: печать получила большій просторъ, и Некрасовъ, подобно другимъ передовымъ писателямъ, могъ расширить свою поэтическую деятельность. Такимъ образомъ, общественный подъемъ не расширилъ его горизонта, а только до извъстной степени развязалъ ему руки.

Точно такъ же авторъ замѣтокъ отрицаетъ и вліяніе на Некрасова "новыхъ людей". Онъ показываетъ, что и до сближенія съ ними, начавшагося въ 1854 году, Некрасовъ писалъ произведенія, одинаковыя по мысли съ тѣми, за которыя біографъ награждаетъ его титуломъ "пѣвца народнаго горя". Главное же, Некрасову нечего было у него заимствовать. Правда, говоритъ авторъ, у нѣкоторыхъ изъ нихъ (и здѣсь надо разумѣть, конечно, самого автора замѣтокъ, т.-е. Чернышевскаго) "по нѣкоторымъ отдѣламъ знанія было больше свѣдѣній; по многимъ вопросамъ были мысли болѣе опредѣленныя, чѣмъ у него; но это были свѣдѣнія и мысли болѣе спеціальныя, чѣмъ какія нужны для поэта; а то, что нужно было ему знать какъ поэту, онъ зналъ отчасти хуже, отчасти не хуже новыхъ людей". Что касается другого новаго человѣка—Добролюбова, то тутъ заимствованіе было еще менѣе возможно по большой разницѣ лѣтъ.

Любовь къ Добролюбову могла освѣжать сердце Некрасова; и, я полагаю, освѣжала. Но это совсѣмъ иное дѣло, не расширеніе "умственнаго и правственнаго горизонта", а чувство отрады. Чувство отрады благотворно. Опо укрѣпляетъ душевныя силы. За десять лёть до знакомства съ Добролюбовымъ подобное благотворное вліяніе имѣдо на Некрасова знакомство съ тою женщиною, которая была предметомъ многихъ его лирическихъ пьесъ.

Заключительныя страницы труда г. Пыпина содержать общую оценку поэзіи Некрасова, въ главномъ тождественную съ той, которую далъ вогда-то на страницахъ того же "Въстника Европы" К. К. Арсеньевъ <sup>1</sup>). Полобно послёднему, г. Пыпинъ ставить и решаеть вопросъ, быль ди Некрасовъ настоящимъ поэтомъ, или только публицистомъ, писавшимъ стихами; какъ и К. К. Арсеньевъ, г. Пыпинъ видить въ творчествъ Некрасова истинную поэзію и доказываеть свое мибніе соображеніями о законности общественнаго чувства въ искусствъ. Но противъ послъдняго никто никогда и не спорилъ: споръ искони велся не на почвъ содержанія поэзія, а на почвѣ отношенія поэта къ его сюжетамъ. Серьезные противники тенденціознаго искусства вообще, и въ частности - Некрасовской музы, не отрицали за поэтомъ права вдохновляться и стремленіями современнаго имъ общества, и высшими запросами человѣческаго духа; они только отвергали законность тенденціи въ искусствъ, понимая тенденцію такъ, какъ ее върно опредълилъ (и несправедливо защищаеть) г. Арсеньевъ-какъ "сознательное намъреніе автора возбудить въ читатель известную мысль, известное чувство и такимъ образомъ способствовать достиженію извъстной цели", надо добавить — цели не чисто художественной, каковой является сообщение читателю или зрителю эстетической эмоціи, а ціли посторонней искусству, напр., политической, гуманитарной и пр. Желая защитить поэзію Некрасова отъ обвиненія въ тенденціозности, г. Пыцинъ долженъ былъ бы прежде всего доказать, что ей чуждо такое сознательное стремлене къ не-художественной цели; онъ этого не сдълалъ, да въ отношени во всему творчеству Некрасова это и невозможно. Реактивъ для мгновенной осадки частицъ истинной поэзіи въ художественныхъ произведеніяхъ, о которомъ мечталъ Марлинскій, цока еще не найдень, и историку литературы приходится руководствоваться, кромъ собственнаго чувства, косвенными показаніями. Сильное впечатлёніе, какое стихи Некрасова производили на цёлый рядъ поколѣній и производять еще до сихъ поръ, достаточно свидътельствуеть о томъ, что въ лучшихъ его произведеніяхъ-,есть поэзія"; съ другой стороны, страстная впечатлительность Некрасова, одинъ изъ примъровъ которой мы видели выше, и глубокое волненіе, которое онъ испытываль ВЪ МИНУТЫ ТВОРЧЕСТВА ("КАТАЮСЬ ПО ДИВАНУ СЪ СПАЗМАМИ ВЪ ГРУДИ, ПУЛЬСЪ, виски, сердце быють тревогу-и такъ, пока не угомонится сверлящая мысль" -- писаль онь однажды къ Тургеневу), показывають, что въ немъ дъйствительно жилъ художникъ. Но нельзя отрицать и того, что у него больше, чъмъ у кого-либо изъ нашихъ крупныхъ поэтовъ, произведеній, не внушенныхъ Аполлономъ; онъ и самъ говоритъ, что мало зналъ свободныхъ вдохновеній, что, когда ему грозиль неумолимый рокъ, его рука исторгала у лиры невърные звуки. А къ этому надо прибавить еще одно обстоятельство. Источникъ вдохновеній Некрасова — преимущественно общественное, а не личное чувство; общественное же чувство по самой своей природѣ понуждаеть своего носителя къ пропагандѣ-черта, со-

<sup>1)</sup> Она вошла въ его "Критические этюды", Спб., 1888 г., т. 2-й.

вершенно чуждая личному чувству, которое довлыеть себы. Поэтому пывець личныхъ чувствъ несравненно рыже бываеть искушаемъ творить безъ вдохновенія, чымъ пывецъ чувства общественнаго, который, вполнѣ владыя поэтической техникой, естественно можеть поддаться соблазну напомнить людямъ объ идеаль въ такую минуту, когда Аполлонъ вовсе не требуетъ его къ священной жертвь. У Некрасова немало такихъ холодно-дидактическихъ стихотвореній, и они частью уже забыты или забудутся, когда придетъ время; но и не на нихъ зиждется непреходящее значеніе Некрасова.

## М. Гершензонъ.

## Библіографія.

Историческая комиссія учебнаго отдёла О. Р. Т. З. Будда, его живнь и ученіе. Составилъ Платонъ Лебедевъ. Стр. 33. Ц. 10 н. Страна пирамидъ (Егнпетъ). Сост. М. Мельгунова. Стр. 35. Ц. 10 к. Въ римскомъ циркъ. Сост. Е. Мельгунова. Стр. 25. Ц. 8 к. Персія и персы. Сост. Евг. Богрова. Стр. 80. Ц. 20 к. Когда и какъ стала Волга русскою ръкою. Сост. М. Черняева. Стр. 72. Ц. 20 к. Картины изъ жизни государства асинскаго въ V в. до Р. Х. Сост. Т. Алабина. Стр. 111. Ц. 25 к. Москва. 1908, 1904.

Историческая комиссія московскаго учебнают отдѣла взялась за трудное и сложное, но нужное и благодарное дѣло популяризаціи историческихъ знаній, распространенія ихъ въ широкихъ кругахъ, въ народныхъ массахъ. Къ настоящему времени комиссія выпустила уже, въ теченіе года, шесть книжекъ, которыя и подлежатъ суду критики.

Авторитеть редактировавшей изданія исторической комиссія служить, какъ кажется, достаточной порукой за достовърность сообщаемыхъ въ нихъ фактическихъ свъдвній. Потому этой фактической достовърности мы не будемъ касаться въ нашемъ разборѣ, оставляя се всецѣдо на совъсти ученой коллегіи. Насъ занимаеть больше вопросъ о подборѣ темъ и о соотвътствіи изложенія цълямъ научной популяризаціи.

Изъ шести книжекъ, выпущенныхъ уже на книжный рынокъ, только одна написана на тему, взятую изъ русской исторіи (Волга); пять другихъ посвящены исторіи всеобщей. Нельзя, конечно, ничего возразять противъ такого предпочтенія, оказаннаго всеобщей исторія; но нельзя не подивиться тому, что не средніе въка и не новое время привлекли къ себъ вниманіе авторовъ, а съдая древность. Въ самомъ дълъ, составители совершенно не эксплоатировали какъ разъ наиболъе важныхъ и интересныхъ для современнаго читателя въковъ исторія; комиссію заинтересовали больше Первклъ, чъмъ Бонапартъ, больше страна пирамидъ, чъмъ страна фабрикъ. Думаемъ, что интересы читателей будутъ въ этонъ отношеніи противоположны интересамъ, проявленнымъ комиссіей. Зато въ большую заслугу комиссіи можно поставить, что ни въ подборѣ темъ, ни въ ихъ выполнении не замътно стремления къ морализированію, такъ часто портящему подобныя изданія. И составители книжекъ, и комиссія, ихъ редактировавшая, повидимому, хорошо сознають, что одна неприкращенная историческая правда служитъ гораздо болѣе тъмъ же нравственнымъ цълямъ, чъмъ какая-либо навязанная читателю моральная тенденція.

По исполнению книжки, изданныя комиссией, не всё одинаковаго достоинства. "Страна пирамидъ" описана довольно подробно, но свёдёнія, сообщаемыя объ этой странё, мало связаны, мало сцёплены и потому не производять единаго, цёльнаго впечатлёнія. Связь частей чисто случайная. Странно, что совсёмъ не указано положеніе англичанъ въ современномъ "турецкомъ" Египть. Рисунковъ въ книжкё мало (всего 7), и нёть даже ни одного изображенія Нила.

Въ книжкъ о Буддъ рисунокъ только одинъ, да и тотъ безъ подписи и безъ объясненія, такъ что простой читатель врядъ ли разберется въ этомъ рисункъ. Зато тексть гораздо болъе удаченъ. У автора въ его разсказъ есть система, есть извъстный планъ, и книжка оставляетъ гораздо болъе цъльное и прочное впечатлъніе. Индія до Будды, жизнь Будды, его ученіе и вырожденіе буддизма среди послѣдующихъ буддистовъ—таково содержаніе книжки. Все это разсказано живо и интересно. Въ книжкъ, посвященной Персіи и персамъ, наибольшій интересъ представияють главы I, IV, V, VI, дающія очеркъ современной Персіи. Здъсь видимъ и персовъ, рабочихъ на пристаняхъ нижняго Поволжья, и природу Ирана, и внъшній видъ персидскихъ городовъ; интересно написанъ очеркъ государственнаго устройства страны, при чемъ достаточно подчеркнуты главные недочеты того политическаго режима, подъ гнетомъ котораго находится Персія; читателю становится по прочтеніи этой главы совершенно ясно, почему персидскій подданный говоритъ о своемъ государъ, что "шахъ улыбается только затѣмъ, чтобы оскалить свои львиные зубы", и почему персидскій народъ такъ избѣгаетъ встрѣчи съ своимъ шахомъ, а вѣдъ "о многомъ могъ бы разсказать народъ своему шаху!" И частная жизнь персовъ, и ихъ религіозные обряды, и проповѣдь бабистовъ, все это очерчено удачно и удачно иллюстрировано 12 рисунками. Гораздо менѣе намъ понравилась историческая часть книжки (гл. II и III), гдѣ на 36 страницахъ разсказана исторія Персіи за 5000 лѣтъ.

Книжка "Когда и какъ стала Волга русской ръкой" задумана широко и написана интересно. Ръчь идеть здъсь и о финнахъ, болгарахъ и хозарахъ, составлявшихъ первоначальное население Поволжья, и о русской его колонизации, и о борьбѣ, возникшей при этой колонизаціи со встрѣчнымъ движеніемъ татаръ. Въ исторіи русской колонизаціи Поволжья хорошо различены характерныя осо-бенности колонизаціи Новгородской и Дивпровской въ домосковскія времена, а въ московскія времена правительственной, военной дворянской колонизаціи, съ одной стороны, и вольнаго заселения волжской окраины бъглыми казаками и раскольниками въ московскія времена-съ другой. Удачно очерчена фигура св. Макарія желтоводскаго съ его преждевременной попыткой выдвинуть русскіе аванносты на левую луговую сторону Волги, бывшую въ то время еще въ рукахъ казанцевъ. Менте насъ удовлетворилъ довольно запутанный разсказъ о завоеванія Казани и Астрахани въ 4 глав'я; странно также, что о комъ бы ни говорилъ авторъ, --- хозарахъ, финнахъ, болгарахъ, русскихъ славянахъ, -- вопросы экономическаго быта являются всегда позади всёхъ, после и государственнаго строя и религіозныхъ вёрованій. Лишенная совсёмъ рисунковъ (да и трудно было подобрать рисунки къ избранной темъ), книжка снабжена картой, на которой однако не обозначены многіе города, упоминаемые въ текств.

Книжка "Въ римскомъ циркѣ", идлюстрированная 6 рисунками, въ томъ числѣ видами римскихъ термъ, Колизея, арены въ циркѣ и, наконецъ, снимкомъ съ картины Семирадскаго "Дирцея", въ живомъ изложеніи знакомитъ читателя съ любимыми празднествами императорскаго Рима. Цирковыя игры, спеціально разсказанныя авторомъ, взяты изъ эпохи императора Калигулы. Непосредственно за этимъ разсказомъ слѣдуетъ очеркъ гоненій на христіанъ, нроисходившихъ "позднѣе"; одной этой оговорки, по нашему миѣнію, недостаточно, и у читателя можетъ получиться фальшивая связь гоненій на христіанъ съ именемъ Калигулы.

Всего ўдачнѣе въ серія изданій исторической комиссія книжка г-жи Алаби-ной, носящая довольно длинное заглавіе. Асинская жизнь V вѣка нашла умѣлаго изобразителя въ лице составительницы этой книжки. Авторъ не поскупился на подробности, наглядно излюстрирующія аеинскую культуру Периклова вѣка,экономическій, соціальный, политическій строй, а равно и просв'ященіе этой блестящей эпохи представлены ярко, живо, картинно. Съ первыхъ страницъ авторъ вводитъ читателей на живописныя празднества знаменитыхъ Олимпійскихъ игръ; послѣ этого уже читатель отправляется въ Азины и знакомится съ порядками эвпатридской эпохи и съ рядомъ реформъ, доставившихъ торжество демосу. Далве следують сцены на аемнской площади во время базара и во время засъданія народнаго собранія; сцена въ Пиреѣ при перенесеніи съ Делоса союзной казны, съ рёчью Перикла; сцены религіознаго характера, праздникъ пан-аеиней съ религіозной процессіей, праздникъ Діониса съ театральнымъ пред-ставленіемъ, съ отрывками изъ "Антигоны" Софокла; сцена погребенія павшихъ въ бою воиновъ, съ отрывками изъ знаменитой ръчи Перикла; наконецъ, сцена въ домѣ Перикла, вечерній пиръ у Перикла и Аспазіи съ гостями: Сократомъ, Фидіемъ, Анаксагоромъ, съ оживленной бесёдою между ними. Исторія аеинской демократіи, ся государственные порядки, причины и ходъ пелопоннесской войны изложены живо и интересно. Вся эта книжка, иллюстрированная 30 удачно выбранными и прекрасно выполненными рисунками и снабженная двумя картами, прочтется съ интересомъ и читателенъ изъ народа, и учащимися средней школы; и мы сами прочли ее съ истиннымъ удовольствіемъ.

Таковы первенцы исторической комиссіи. У нихъ, какъ мы видёли, есть

10\*

свои достоинства и недостатки. Если достоинства останутся тѣ же, а недостатки исчезнуть, и если при томъ комиссія покинеть сѣдую древность и перейдеть къ болѣе близкимъ эпохамъ, то нельзя будеть не порадоваться, что за дѣло популяризаціи историческихъ знаній взялась историческая комиссія. Ученые редакторы этой комиссіи достаточно компетентны, чтобы обезпечить изданіямъ комиссіи необходимую научность; составители, если не всѣ, то многіе, обнаружили уже большое умѣніе справляться съ этой трудной задачей, которая требуеть непремѣннаго сочетанія интереснаго подбора матеріала съ научностью его обработки и освѣщенія и съ популярностью и наглядностью изложенія.

M. Kobraencuil.

### В. М. Гессенъ. Вопросы мъстнаго управленія. СПБ., 1904.

Глубоко интересная книга г. Гессена составилась изъ статей, цечатавшихся въ разное время въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ, а потому довольно пестра по содержанию. Начинается она статьей о бюрократіи (1 — 26) съ очень рискованными и необоснованными экскурсами въ область русской исторія (5-8). Безъ профессиональнаго чиновничества, по Гессену, современное государство обойтись не можеть. Только надо оздоровить, т.-е. реорганизовать бюрократию на началахъ законности и правильнаго понимания государственныхъ задачъ и подвергнуть ее во всемъ ея объемъ контролю общественнаго мнънія путемъ печати I) и развитія союзнаго строя вообще и мъстнаго самоуправленія въ особенности (24 — 26). На стр. 66 — 99 на примъръ продовольственнаго дъла г. Гессенъ демонстрируетъ тенденцію высшихъ бюрократическихъ сферъ по-херить земство, если уже не прямо, какъ это предполагалось въ 1890 г., то хоть путемъ постепеннаго изъятія изъ компетенціи земства его естественныхъ функцій (народнаго здравія в просв'ященія, продовольственнаго діла и бюджетнаго права). По нашему мивнію, все это было бы лучше демонстрировать на примврз фиксація земскихъ бюджетовъ, такъ какъ бюджетное право-conditio sine qua non всякаго самоуправленія. Однако и взятый г. Гессенойъ прим'връ тоже не дуренъ и достаточно показываеть и хозяйственность земства, и тесную связь его съ частнымъ починомъ и печатью. Безъ последнихъ борьба съ продовольственной нуждой немыслима, а ихъ то и отстраняетъ холодный формализиъ бюрократической работы <sup>2</sup>). На стр. 100 — 120 г. Гессенъ на примъръ кохановской комисси и реформъ послёднихъ 20 лёть показываеть, что надо приспособлять администрацію къ самоуправленію, а не наобороть, какъ это у насъ принято. Отсюда и не-удачи у насъ попытокъ усиленія вліянія на ходъ мъстныхъ дълъ дворянска го и бюрократическаго элементовъ 3), что понемногу стало признаваться у насъ и офиціальными актами (юбилейная ръчь Плеве, манифесть 26 февраля). На стр. 121-133 г. Гессенъ въ духъ государственной теорія самоуправленія, принятой и положениемъ 1890 г. 4), считаетъ вопросъ о несоотв'ятствия земскихъ ходатайствъ мъстнымъ пользамъ и нуждамъ вопросомъ цълесообразности, а не права, а потому по его мнѣнію признаніе за губернаторами права останавливать земскія ходатайства на этомъ основанія можеть свести это право самоуправленія къ нулю. На стр. 134-192 г. Гессенъ разсматриваеть сельское общество и вопость въ трудахъ кохановской комиссии (гл. обр. съ точки зрѣнія борьбы въ ней шестидесятниковъ съ новокурсовиками въ родъ Пазухина) и приходить къ мысли о необходимости созданія безсословной сельской коммуны съ отдёленіемъ поземельныхъ отношеній отъ мъстныхъ пользъ и нуждъ. Волость же должна по его мнѣнію превратиться въ низшую единицу управленія, вполнѣ аналогичную по организации и компетенции увзаному и губернскому земскому управлению 5). На

1) См. стр. 238—240, 189—190, 96—97 и другія въ книть К. К. Арсеньева "Законодательство о печати". Ср. также у Гессена стр. 21.

<sup>3</sup>) На стр. 87—88 очень зды и цённы замёчанія г. Гессена о "временныхъ правидахъ", подъ дёйствіемъ которыхъ мы живемъ.

в) Очень любопытны у г. Гессена и страницы, посвященныя своеобразному специфически-русскому сочетанию дворянскаго и бюрократическаго элементовь у насъ.

4) Cp. J. Redlich'a "Englische Localverwaltung", 1901, E Gluth'a "Die Lehre von der Selbstverwaltung". 1887.

<sup>5</sup>) Особенно поучительна здёсь стр. 190 (объ адменистративномъ участкъ).

стр. 193—210 разсказывается мало извёстная, но прелюбопытная исторія, какъ институть земскихъ начальниковъ ("lucus a non lucendo") потому только и выплылъ на поверхность и прошелъ, что его творца Пазухина въ свёдущіе люди провело назначеніе отъ правительства. Всё же земства принципіально высказались противъ его проекта, какъ антиземскаго. И, какъ представитель земскато меньшинства, безъ назначенія отъ правительства никомиъ образомъ Пазухинъ въ земскомъ собраніи не былъ бы выбранъ въ свёдущіе люди, и такимъ образомъ и его проектъ никогда не прошелъ бы при системъ истинно земскаго представительства для ръшенія высшихъ вопросовъ, а не декоративнаго, какъ это у насъ принято (210) <sup>1</sup>. Выводы ясны. Наконецъ, на стр. 211–235 г. Гессенъ разсматриваеть отношенія администраціи къ земству. Ширинско-шахматовскій періодъ дѣятельности тверского земства, къ сожалѣнію, оставневъ имъ безъ разсмотрѣвія, но и безъ того читатель найдеть туть для себя много поучительнаго.

Таково содержаніе книги г. Гессена. Безсистемна она, правда; но безсистемность эта болёе кажущаяся. На дёлё же строгую систематичность и законченность придають ей слёдующія проводямыя въ ней начала, долженствующія лечь въ основу реформы нашего мёстнаго управленія: различіе мёстнаго управленія оть управленія на мёстахъ, передача мёстнаго управленія во всей полнотё его функцій самоуправляющемуся безсословному обществу и оставленіе за администраціей въ сферё мёстнаго управленія лишь функцій высшаго внёвёдовственнаго надзора.

Только осуществление всего этого г. Гессену представляется мало вѣроятнымъ у насъ теперь. По глубоко справедливому замѣчанию его, "искреннее и послѣдовательное проведение начала самоуправления въ мѣстномъ строѣ врядъ ли возможно до тѣхъ поръ, пока центральное управление сохраняетъ свой исключительно-бюрократический характеръ"<sup>2</sup>).

Нѣсколько сдовъ о пріемахъ работы г. Гессена. Въ брошюрѣ "Возрожденіе естественнаго права", а также въ "Словарѣ юрид. и общ. наукъ" (П. 365—366) онъ выступаетъ горячимъ сторонникомъ политико-юридическаго метода, при чемъ высказываетъ мысль, что "русское государственное право уже миновало стадію историческаго метода". Но тутъ же рядомъ г. Гессенъ долженъ признать, что для политической разработки вопросовъ государственнаго права у насъ не настало еще время <sup>3</sup>). Да и для догматической разработки у насъ и законодательный и особенно по административной практикъ матеріалъ не доступенъ по его же словамъ. Къ тому же арханчно и безжизненно само законодательство наше<sup>4</sup>). Тѣмъ не менѣе книжка г. Гессена представляетъ собою цѣнную и едва ли не первую у насъ попытку подитико-юридической работы по вопросамъ мѣстнаго управленія<sup>6</sup>). Теорія, догма и сравнительный методъ-сыльная сторона книги. Взгляды почти всегда научны и часто оригинальны. Языкъ сильный и энергичный ("чергоподохъ рутины", 14, "хлѣбъ, отравленый зовредной идеей", 97, "вязкая трясина практическихъ соображеній", 168, "общественное миѣніе искусственнаго приготовленія", 210). Слабъе историческая часть у г. Гессена...

### Сергій Шунаковъ.

<sup>1</sup>) Послёднее примёнено и къ организуемымъ теперь мёстнымъ комитетамъ по крестьянскому вопросу!..

<sup>2</sup>) Avis г. Сторожеву съ его "письмомъ въ редакцію" журнала "Образованіе" за февраль 1904 г.

3) Ср. коть ор. cit. г. Арсеньева.

4) Добавить надо къ этому и то, что самый архивный матеріаль, по вопросамъ государственнаго права, не только что еще не разработавъ у насъ, но даже не разобранъ и не описанъ, какъ слъдуетъ. Даже такую центральную тему, какъ исторія приказнаго начала, у насъ почти не затрогивали и только что приступили къ детальной разработкъ ся.

<sup>5</sup>) Напрасно только имъ не разобрано и quasi-seмство свверо-западнаго края. Удивило насъ и отсутствіе ссылокъ у г. Гессена на прекрасныя работы по земскому вопросу проф. Кузьмина-Караваева.

### Проф. В. Виндельбандъ. Прелюди. Философския статьи и рёчи. Переводъ со 2-го нѣмецкаго изданія С. Франка. Изд. Д. Е. Жуковскаго. Спб. 1904 г. Ц. 1 р. 60 к.

Двъ великія задачи искони предстоять человъку: понять міръ и опънить его. Въ безбрежномъ океанъ фактовъ, въ хаосъ явленій мы умъемъ оріентироваться только потому, что у насъ существуетъ для нихъ два разнородныя мърила-объясненіе и оцінка. Первое находится въ віздіни науки, вторая составляеть сферу философія. Наука ищеть причины, философія-ціли. Научная мысль вносить строй и мъру въ безпорядочное скопленіе вещей, устанавливаеть ихъ взаниную и генетическую связь и для каждаго состоянія находить глубокіе корни въ прошломъ. Стихія философін-качество; не интересуясь временнымъ обликомъ, который принимають вещи на протяжении своей сложной эволюции, она замечаеть нхъ лишь постольку, поскольку онъ обладають неизмънонй и безотносительной цънностью. Какъ шиллеровский поэть (употребляя сравнение Виндельбанда), опоздавшій къ двлежу земли, философія въ наши дни могла бы считать себя обездоленной: когда-то, въ эпоху древне-греческой культуры, она сливала въ своемъ лонъ всъ науки, -- теперь же произошла дифференціація, раздробленіе, и всъ предметы знанія уже распреділены между отдільными науками; философія уподобилась "королю Лиру, который раздаль своимъ дътямъ все свое имущество и котораго вслёдъ за темъ, какъ нищаго, выбросили на улицу" (стр. 16). Но король всегда остается королемъ, и поэтъ, которому не оказалось мъста на землё, получиль желанный доступь въ небеса. Философіи нечего двлать тамъ, где объясняють жизнь міра, но зато ся властный голось поднимается тогда, когда эту жизнь оцізнивають. Віздь всі предложенія, въ которыхъ мы выражаемъ свои взгляды, несмотря на свое видимое грамматическое тожество, раздѣляются на два класса: сужденія и оценки. "Есть коренная разница между двумя предло-женіями: "это вець бёда" и "эта вещь хороша". Въ оценке сказывается чувство одобренія или осужденія, съ которымъ наше сознаніе относится къ міру. Она ничего не прибавляетъ къ пониманію фактовъ, не обогащаетъ нашей теорін; но зато въ ней проявляется другая сторона человъческаго существа, --- нравственно-практическая область нашихъ симпатій и желаній. Однако симпатіи и желанія безконечны въ своемъ разнообразіи и въ своей субъективности; очевидно, философія можеть им'ять своимь объектомь не эту прихотливую и пеструю массу личныхъ настроеній, а только тв оцвнки, тв цённости, которыя абсолютны и общеобязательны. Существують ли такія цённости? Да, по крайней мёрё, ихъ существование является предметомъ нашей непосредственной въры и служить для философіи постулатовъ. Историческій или психологическій релативизмъ, ученіе объ относительности истиннаго, добраго, прекраснаго, не выдерживаеть критики, и, стараясь возвести себя въ теорію, онъ этных противоръчить самому себъ, потому что всякая теорія предполагаеть уже безотносительность и общеобязательность. Признание безусловныхъ ценностей, "нормальнаго сознания", которому онъ присущи, это — предпосылка философія. Философія—наука о ценностяхъ, имеющихъ необходимое и всеобще значение. Она изслъдуетъ мышление, мораль и искусство не въ смънъ ихъ психологическихъ и культурно-историческихъ проявле-ний, а въ той нормативной силъ и цънности, которой эти сферы духа обладаютъ для всего человѣчества и во всѣ времена. Она непремѣнно допускаеть, что всякая оцёнка имёеть въ качествё своего собственнаго мёрила опредёленную цёль, конечный идеалъ, и этотъ идеалъ – истина для мышленія, добро для воли, красота для чувства. Пусть въ эмпирической действительности, которую объясняеть наука, въчные идеалы не пользуются реальнымъ признаніемъ и раздробились на множество временныхъ, частныхъ и противоръчивыхъ мнъній, — они все-таки живуть въ нормальномъ сознаніи, живуть какъ должное и составляють объекть логики, этики, эстетики. Аксіомы названныхъ дисциплинъ философія разсматриваеть независимо оть той или другой широты ихъ фактическаго признанія и независимо отъ ихъ соціологическаго и психологическаго генезиса. Она отвергаетъ генетический методъ и пользуется методомъ критическимъ; для послъдняго эти аксіомы являются нормами, которыя "должны имѣть значеніе при условін, что мышленіе въ общеобязательной формъ стремится къ достиженію своей цъли обладанію истиной, воля къ своей цъли-быть доброй, чувство къ своей цъли-овладънію красотой" (стр. 234). Такимъ образомъ, обоснованіе аксіомъ и нормъ лежить исключительно въ нихъ самихъ, въ ихъ телеодогическомъ значенія какъ средствъ для достиженія общеобязательности. И къ прежде данному опредбленію

Digitized by Google

философія какъ науки о цінностяхъ, иміющихъ необходимое и всеобщее значеніе, надо прибавить, разумізя методъ ся, незыблемо установленный Кантомъ, что это-наука критическая.

Человвчество характеризуеть коренная и загадочная антиномія факта и оцънки, сущаго и должнаго, природы и свободы. Норма и противоръчаще ей Элементы сосуществують въ одномъ и томъ же сознания, — какъ бы два полушарія вь царств' луха!.. Факть, сущее, природа — все это подлежить научному въдению, и здъсь царить одна причинность. Въ звенья ся цепи одинаково входять и то, что мы называемь хорошимь, и то, что мы называемь дурнымь; для нея все необходимо — мудрость и безуміе, добро и зло, красота и безобразіе; "солнце естественной необходимости сіяеть надъ правыми и виноватыми" (стр. 34). Но въ царствѣ свободы и нормы есть другая, идеальная необ-ходимость — необходимость должнаго. Вся міровая трагедія именно въ томъ и состоить, что обѣ необходимости, естественная и должная, не совпадають между собою и часто сталкиваются въ глубокой коллизии. Законы и нормы, естественное и должное не приведены въ гармонію, и нівть такого закона природы, который принуждаль бы человёка всегда такь думать, такь желать и такь чувствовать, какъ онъ долженъ былъ бы думать, желать и чувствовать согласно логической, этической и эстетической необходимости. Мы раздвоены въ своемъ повиновения, мы одновременно покорствуемъ силъ двухъ различныхъ законодательствъ. Мы познаемъ и поступаемъ въ согласіи съ законами природы и души; но оцёнки наши протекають въ согласіи съ вечными нормами. Правда, несмотря на отличіе норить оть законовь природы, онв не противостоять нить какъ нвчто чуждое и далекое; нормы — только особыя формы осуществленія законовъ природы, — именно тв формы, которыя должны быть одобряемы всякимъ, кто стремится къ общеобязательности. Нормальное законодательство представляеть собою отборъ изъ возможностей, определяемыхъ законодательствомъ нрироды. Но во всякомъ случав, человвческій духъ не тожественъ съ системою нормъ, съ идеальнымъ сознаніемъ; онъ подчиняется законамъ естественно-необходимой эволюціи и въ течение ся все болье и болье уясняеть себь нормы должнаго, — въ этомъ его процессь, въ этомъ и его прогрессъ. Отсюда понятно, что возвышенный предметъ, которымъ занимается исторія философіи, это — эмпирическое воплощеніе идеальнаго сознанія въ отдальныхъ мыслителяхъ. Всякая исторія раскрываеть поступательное движеніе разума, и "чтобы найти разумъ въ исторіи, надо знать не только исторію, но и разумъ" (стр. 242), т.-е. все тв же общеобязательныя и абсолютныя цённости. Уже въ древней Греціи мы находимъ великій образъ Сократа, который "открыль разумъ" и быль проникнуть убъжденіемъ, что надъ относительностью мивній возвышается могучій законь, единая и для всёхъ обязательная норма истины. Сократь установнать идеальную ценность въ сфере ин-теллектуализма. Но греческая наука, наука вообще, строгая система раціоналистическихь понятій, не удовлетворяеть всвхъ запросовъ н потребностей духа. Одна изъ крупныхъ заслугъ Канта въ томъ и заключается, что онъ показалъ недостаточность научнаго познанія для воспроизведенія полной картины міра. Онъ выяснияъ, что наука раскрываетъ передъ нами только явленія и что міросозерцание не замыкается въ предвам одного нормальнаго мышления, --есть и другія области духовнаго творчества, которыя имбють свое законодательство, свои нормы; и на ряду съ теоретической мыслью такъ же глубоко коренятся въ на-шемъ разумъ нравственное и эстетическое сознаніе. Кантъ установилъ идеальныя цённости въ сферё воли и чувства. Въ этомъ смыслё философія Канта представляеть собою не только идеализмъ теоретический, т.-е. не только учение, по которому все познание состоить въ нормативной законом врности представлений, но и практическій идеализиъ, — исповъданіе въчныхъ идеаловъ. Кантъ глубже, чёмъ кто-либо другой, показалъ, какъ надъ "великимъ шумомъ вещей", надъ "стихийной жизнью будничныхъ потребностей" въ нашемъ сознания, въ нашей совъсти, въ нашемъ чувствъ, поднимается въчное, и міръ времени на время исчезаетъ для насъ. Въчно не то, что есть, а то, что должно быть. Въчна идеальная, для всъхъ обязательная цвиность, въчно то, что царитъ надъ всъми нами, какъ мъра и цёль. "Въ въчности мы убъждены, когда изъ хаоса митній мы спасаемся въ спокойную ясность науки, — когда страстный напоръ нашихъ желаній замираеть передь могучимь сознаніемь нравственности, — когда, отрішившись отъ желаній, мы въ блаженномъ покой склоняемъ утомленную пытливостью голову на лоно искусства" (стр. 310).

Таковы общіе контуры этой прим'вчательной книги. Преимущественно исто-

рикъ философія, Влидельбандъ въ рядъ статей, образующихъ "Прелюдін", на-мъчаетъ основныя мысли своего собственнаго міросозерцанія. Онъ, выражаясь его словами, "вводить читателя въ стовратныя Онвы философін"; центровъ этихъ Өнвъ является для него система Канта. Изложение Виндельбанда отличается рёдкниъ изяществоиъ и силой (о нихъ переводъ г. Франка, точный и умълый, не всегда даеть однако вполнъ соотвътственное понятіе).

Заключительныя страницы книги, "Sub specie acternitatis", представляють собою одушевленное стихотворение въ прозв, исполненное глубокой мысли и теплаго чувства. Вообще, идеи критицизма облечены у Виндельбанда въ такую форму, которая обезпечиваеть имъ широкое распространение среди читателен. И этому распространению можно только радоваться, —особенно если принять во внима-ніе тв оговорки, которыми г. Франкъ сопровождаеть очень спорные и мало симпатичные взгляды автора въ сфере общественности. Предожения, которыя переводчикъ сдълалъ къ книгъ въ видъ другихъ статей Виндельбанда, очень умъствы и органически дополняють умственный обликъ нъмецкаго мыслителя.

Ю. Айхенвальдъ.

## Списонъ инигъ, поступившихъ въ реданцію "Научнаго Слова".

Э. Ө. Эрдианиз. Пролегомена къ общей теорія "понятій" на эмпиріократическовъ основания. Варшава. 1903. Стр. 46.

А. Ө. Конн. Өедоръ Петровичъ Гаазъ. Біографическій очеркъ. Съ портре-тами, 4 факсимиле Ө. П. Гааза, видомъ его могилы и 72 рисунками Е. П. Са-мокишъ-Судковской. Третье изданіе, дополненное Спб. изд. А. Ф. Маркса. Ц. 3 р., съ перес. 3 р. 50 к.

Инх. Иогилянскій. Миражъ. Драма въ трехъ дійствіяхъ. Спб. 1902. Ц. 50 к.

Н. П. Дружниниъ. Какъ должна вестись война. Популярный очеркъ права войны. М. 1904. Изд. ред. журналовъ "Детское Чтеніе" и "Педагогическій Ли-

К. Кейльганъ. Практическая геологія. Перев. съ нём. съ язмёненіями и дополненіями А. М. Скринникова подъ ред. проф. В. П. Амадицкаго. Томъ I съ 177 рисунк. и чертежами въ текств. М. 1903 г. Изд. М. и С. Сабашниковыхъ. Ц. 2 р. 75 к.

Франческо Нитти. Основныя начала финансовой науки. Пер. съ итальянской рукописи И. Шрейдера подъ ред. и съ дополнениями А. Свирщевскаго съ предисловіемъ А. Чупрова. М. 1904. Изд. М. и С. Сабашниковыхъ. Ц. 3 р.

Рудольфъ Гильдебрандъ. О преподавани родного языка въ школв и о напіональномъ воспитанія и образованія вообще. Перев. съ намецк. Е. Якушкина. М. 1902. Изд. М. н С. Сабашниковыхъ. Ц. 1 р.

Танъ. Очерки и разсказы. Томы первый и второй. 2-ое дополненное издание. Изд. Н. Глаголева. Спб. Ц. по 1 р.

Картины изъ жизни государства. Асинскаго въ V векъ до Р. Хр. Состав. Т. Адабина. Изд. С. Скирмунта. Москва. Ц. 25 к. Истор. комиссія учеби. отд. Общ. распростр. технич. знаній.

Иностранная критика о Горьковъ. (Сборникъ статей.) Составняъ Л. Г. M. 1904.

Л'ттнія колонін московскихъ городскихъ начальныхъ училищъ. Отчетъ

1903 года съ приложеніями. М. 1904. Вернеръ Зомбартъ. Современный капитализмъ. І томъ, II вып. Генезисъ капитализма. Перев. съ нёмецк. подъ ред. М. А. Курчинскаго. Изд. Горшкова. M. 1904.

"Со всёхъ полей". Общедоступная библіотека. Выпускъ І. На морскомъ пескъ. Учительница. Деревенская драмя. Перев. съ англійскаго А. Г. Каррикъ. М. 1904. Ц. 40 к.

Гильонъ де Греефъ. Соціальная экономія. Предметь ся, методъ, исторія. Перевель съ рукописи Л. С. Закъ. М. 1904. Ц. 1 р.

Аленсандръ Рокотновъ. Разсказы и песни о жизни. Томъ І. М. 1903. 11. 40 K.

А. Е. Крымскій в В. Ө. Минорскій. Очеркъ изъ исторіи оріенталистики въ XVI и XVII въкъ. М. 1903. Изъ II т., III вып. "Дровностей восточных» Императорск. Моск. Археолог. Общества.

А. Е. Крынскій н Б. В. Миллеръ. Всенусульманскій университеть при мечети Азхаръ въ Канрѣ. М. 1903.

И. Н. Шишловъ. Перепись дътей школьнаго возраста города Тоиска. Подъ ред. проф. М. М. Соболева. Томскъ. 1904. Труды юридич. кабинета при Импе-раторск. Томскомъ университетъ. Статистико-економическое отдъдение. Вып. III. П. 60 к.

А. Богдановъ. Изъ психодогіи общества. (Статьи. 1901—1904 г.) Изд. С. Дороватовскаго и А. Чарушникова. Спб. 1904. Ц. 80 к. А. Крымскій. Исторія мусудьманства. Часть II. М. 1904. Ц. 75 к. Труды по востоков'я бнію, издаваемые Лазаревскимъ Институтовъ Восточныхъ языковъ. Bun. XVIII.

Проф. К. Келлеръ. Жизнь моря. Перев. съ нѣм. съ многочисленными дополненіями и добавленіемъ новой стдъльной части; Жизнь русскихъ морей Петра Шиндта. Изд. 2-ое. Спб. 1904. Выпуски 1 и 2. Все сочинение выходить въ 5 вып. по 1 р. 60 к.

Указатель книгь, допущенныхъ министерствомъ народнаго просвъщенія въ теченіе 1903 г. въ библіотеки низшихъ и среднихъ учебныхъ заведеній, въ без-

платныя библіотеки - читальни и для публичныхъ народныхъ чтеній. М. 1904. Книжн. магазинъ "Трудъ". Ц. 25 к. Проф. И. Х. Озеровъ. Очерки экономической и финансовой жизни Россіи в Запада. Сборникъ статей. Вып. П. Изданіе Д. С. Горшкова. Москва. 1904. **Л.** 1 р. 75 к.

А. К. Шиманскій. Ученіе Канта и Спенсера о пространстве. Кіевъ. 1904.

**Д-ръ Фридрихъ Карстаньенъ**. Рихардъ Авенаріўсь и его общая теорія познанія-эмпиріокритицизмъ. Перев. съ англійск. А. К. Шиманскаго. Кіевъ. 1902.

Одиниадцатый годичный отчеть Вспомогательнаго Общества Приказчиковъ въ Архангельскъ за 1903 годъ. Архангельскъ. 1904.

К. Д. Бальмонтъ. Собраніе стиховъ. Томъ второй. Горящія зданія. Будемъ какъ солнце. Книгоиздательство "Скорпіонъ". М. 1904.

Вичеславъ Ивановъ. Прозрачность. Вторая книга лирики. Книгоиздатель-ство "Скорпіонъ". М. 1904.

Андрей Білый. Золото въ дазури. Книгоиздательство "Скорпіонъ". М. 1904. Станнелавъ Пшибышевеній. Ното sapiens. Книгонздательство "Скорціонъ". M. 1904.

Л. Б. Хавинна. Народное образованіе въ Японін. Изд. редакція журнала "Въстникъ Воспитанія". М. 1904. Ц. 35 к.

А. Богдановъ. Эмпиріомонизмъ. Статьи по философіи. Изд. С. Дороватов-скаго и А. Чарушникова. М. 1904. Ц. 80 к.

Эпнзодическия программы. Серія І. Изд. второе. Комиссія по организація

Эпнзодически програнны. Серія 1. Изд. второє. Комиссія по организація домашняго чтенія, состоящая при учебномъ отдѣлѣ Общества распространенія техническихъ знаній. Серія І. Изд. второе. М. 1904. Ц. 20 к. *Содеросаніс:* 1) "Пирамда"; 2) "Средневѣковые города"; 3) "Исторія фран-цузской революція"; 4) "Смутное время въ Московскомъ государствѣ; 5 а) "Исто-рія коднфикаціи гражданскаго права въ Россіи"; 5 b) "Растительныя сообщества Средней Россіи; 6) "Валленштейнъ Шиллера"; 7) "Байронъ и его время"; 8) Нов-городскія былины"; 9) "Городское хозяйство и городскіе финансы"; 10) "Факторы простиности": 11). Осидори си забилё рафорны 1864 г. второсція" и 19. Вонготопреступности ; 11) "Основы судебной реформы 1864 г. въ Россін", и 12) "Вопросъ о смертной казни въ старой и новой литературъ".

Е. Бутин. Развитіе государственнаго й общественнаго строя Англін. Перев. съ новаго франц. изданія подъ ред. М. Н. Покровскаго. М. 1904. Ц. 40 к.

"Научно-образовательная библіотека". Фостеръ. Физіологія. Съ 19 рис. Перев. Д Кашкарова подъ ред. прив.-до-цента Московскаго университета Н. К. Кольцова. М. 1903. Ц. 30 к. "Научно-образовательная библіотека". Серія начальныхъ курсовъ.

Д-ръ Конбъ. Дътская нервозность. Перев. со второго франц. изданія. С.-Петербургь. Изданіе Л. Ф. Пантелъева. 1904. Ц. 50 к.

## Извлеченія изъ протоколовъ ученыхъ обществъ, состоящихъ при московскомъ университеть.

ОБЩЕСТВО ИСПЫТАТЕЛЕЙ ПРИРОДЫ. Въ очередномъ засъдания 22-10 янеаря М. А. Мензбиръ, а затъмъ М. К. Кожевникова въ глубоко прочувствованныхъ словахъ охарактеризовали личность и научныя заслуги покойнаго члена о-ва С. М. Переяславцевой, при чемъ тугъ же была открыта подписка для составленія капитала имени С. М. Переяславцевой. Президенть о-ва, Н. А. Умовъ, заявивъ о кончинъ почетнаго члена о-ва, профессора д-ра Кагl чоп Zittel'я въ Мюнхенъ, пригласилъ присутствовавшихъ почтить память покойнаго вставаніемъ. А. П. Павловъ и В. М. Цебриковъ въ сердечныхъ выраженіяхъ сдъдали затъмъ оцънку личныхъ качествъ и ученыхъ трудовъ покойнаго ученаго. Л. А. Чугаевъ проязнесъ слово, посвященное памяти проф. Е. Е. Вагнера. В. П. Зыковъ сдъдалъ сообщеніе: "Къ гидрофаунъ острова Колгуева". А. П. Ивановъ сдъдаль сообщеніе: "Новыя данныя по геодогіи кавказскихъ нефтяныхъ мъсторожденій". Наконецъ Н. Д. Зелинскій сообщилъ: "Простой методъ синтеза альдегидовъ".

Въ очередномъ засъданія 19-10 февраля были заслушаны слёдующія сообщенія: Л. А. Чутаевъ— Окраска и спектры поглощенія органическихъ соединеній<sup>\*</sup>. М. И. Голенкинъ — "Новый для Россіи видъ Characeae<sup>\*</sup>. А. І. Бачинскій — "О термическомъ расширенія тёлъ<sup>\*</sup>. В. И. Вернадскій — "Кристаллографія и учевіе о фазахъ<sup>\*</sup>.

ОБЩЕСТВО ЛЮБИТЕЛЕЙ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ. 26-ю ямваря состоялось публичное засёданіе этнографическаго отдёла и состоящей при немъ музыкальноэтнографической комиссіи, въ коемъ Е. Э, Линева прочитала докладъ "О задачахъ музыкантовъ-этнографовъ". Русская народная пёсня по богатству эпическаго и бытового содержанія, по красотё мелодіи, оригинальности голосованія и своеобразности ритма стоить очень высоко между пёснями другихъ народностей. Многіе изъ народныхъ напёвовъ уже собраны и записаны и выработана болёве точная запись многоголосной пёсни (Ю. Н. Мельгуновъ). Въ виду своеобразной гармоничности русской пёсни, она съ трудомъ подчиняется правиламъ современной теоріи музыки. При перенесеніи пёсни съ фонографа на ноты докладчица выдёляла сперва основную мелодію, которую ведетъ запёвало, потомъ заносила на ноты отвётвляющіеся отъ нея голоса и опредѣляла основной видъ такта и его отклоненія. Сила и красота исполненія хоромъ народныхъ пёсенъ заключаются въ томъ, что хоръ этоть поеть, своболно импораныхъ пё-

сенъ заключаются въ томъ, что хоръ этоть поетъ, свободно импровизируя. Надо поспѣшить записываніемъ современной и особенно старинной русской иѣсни, ибо первая быстро измѣняется, а вторая и вовсе исчезаетъ.

Географическое отдѣленіе. Въ публичномъ засѣданія 1-ю марта Ю. М. Шокальскій сдѣлалъ сообщеніе о составленной имъ карть Россіи ез атласт Маркса и о работахъ по инсометріи Россіи. Извѣстная гипсометрическая карта Россіи Тилло требуетъ многихъ поправокъ и дополненій; поэтому имѣется въ виду издать новую гипсометрическую карту Европейской Россіи въ масштабѣ 40 в. въ дюймѣ. Между прочимъ въ то время, какъ Тилло располагалъ данными нивеллировокъ ио 22 желѣзнымъ дорогамъ, теперь ихъ имѣется до 48-ми; кромѣ того, имѣются подробныя нивеллировки на западѣ Россіи, много барометрическихъ опредѣленій и т. д. Существующая при Императорскомъ географическовъ о-вѣ гипсометрическая комиссія собираеть также матеріалы для гипсометрической карты Европейской Россіи въ масштабъ 10 версть въ дюймъ.

Затвиъ И. П. Силиничъ сообщиять о распредплении етотровъ по объ стороны Казказскаю хребта въ зависимости отъ орографіи мъстности, при чемъ демонстрировалъ рядъ картъ Кавказа съ нанесеніемъ на ней для 35 наблюдательныхъ станцій хода вътровъ для іюля, января и года по наблюденіямъ за время отъ пяти до десяти лътъ. Изъ работы выяснилось вліяніе на преобладаніе вътровъ того яли иного направленія горъ и моря въ связи съ временами года.

Наконецъ, Д. Н. Анучинъ демонстрировалъ рядъ новъйшихъ картъ, — русскихъ, нъмецкихъ и французскихъ, — по дальнему Востоку, указавъ на ихъ отличительныя особенности.

Отделение физіологии. Въ заседания 27-ю января Т. И. Вяземский произнесь ричь: "Генрихь Данізль Рюмкорфь" (по поводу исполнившагося столитія со дня его рожденія). Имя Рюмкорфа у насъ извѣстно въ искаженной ореографіи: Румкорфь, и то оно относится не къ лицу, а къ конструированному имъ аппарату. О самой личности Рюмкорфа у насъ ничего неизвестно. Сынъ беднаго немецкаго почтоваго чиновника, Генрихъ не получилъ въ детстве никакого школьнаго образованія, а быль отдань отцомь вь обученіе кь токарному мастеру. Когда ему было 18 лёть, онь покинуль свой родной Ганноверь и сь котомкой за плечами сталь обходить города Германіи, желая пріобрести техническую опытность. Наконець, онъ посвщаеть Парижъ. Въ Парижъ Генрихъ попалъ случайно къ одному профессору физики, которому долженъ былъ помогать держать инструменты въ порядка и участвовать въ качества подручнаго при лекціонныхъ демонстраціяхъ различныхъ аппаратовъ. Случилось какъто, что испортился одна-жды одинъ изъ особенно цённыхъ приборовъ, и когда Рюмкорфъ предложилъ профессору исправить его дожашними средствами, профессоръ отвётиль ему, что такую деликатную работу можеть произвести только самъ изготовитель прибора; поэтому приборъ былъ отправленъ въ Лондонъ, гдъ онъ былъ пріобрътенъ. Этоть случай натолкнуль Рюмкорфа на мысль съёздить самому въ Лондонъ, чтобы по-учиться тамъ въ механическихъ заведеніяхъ. И дъйствительно, онъ осуществиль свою мысль, но скоро вернулся изъ Лондона и вскорт послт этого направился въ свой родной Ганноверъ, а оттуда снова въ Парижъ, гдъ и оставался уже до самой своей смерти (20 декабря 1877 г.). Здёсь онъ сначала занимался у зна-менитаго изготовителя микроскопа Шевалье, пополнялъ свои теоретическія познанія и наконець рішплся основать самостоятельную мастерскую физическихь инструментовъ. Точность и чувствительность построенныхъ имъ измърительныхъ приборовъ скоро обратили на себя вниманіе ученыхъ, и уже черезъ 3 года послів основанія мастерской (въ 1842 г.) его имя начинаеть упоминаться въ академическихъ "Comptes rendus"

Много въ то время было сдълано попытокъ устройства прибора для непрерывнаго замыканія и размыканія первичной цёпи, а также для практическаго примѣненія, но во всёхъ этихъ приборахъ не наблюдалось искръ между концами вторичной бобины, раздѣленныхъ слоемъ воздуха. Рюмкорфъ въ 1885 г. на международной выставкѣ въ Парижѣ демонстрировалъ аппаратъ, въ которомъ искры перескакивали пространство въ 40 снт. Данному аппарату предшествовали другіе, которые онъ постепенно совершенствовалъ. Въ этомъ ходѣ техническихъ усовершенствованій принимали участіе знаменитые физики того времени. По указаніямъ Физо онъ ввелъ конденсаторы, по указанію Фуко — ручной прерыватель.

Лишь теперь становится очевидной та великая роль, которую пришлось сытрать этому аппарату въ рѣшеніи самыхъ труднѣйшихъ задачъ науки.

Парижская академія наукъ присудила выдавать Рюмкорфу ежегодную премію въ 1000 фр. въ теченіе 5 лѣть, а затѣмъ единовременную премію въ 50.000 фр. Мы не удивнися такой щедрой наградѣ автору аппарата, но полстолѣтія тому назадъ, когда не успѣло еще обрисоваться то его значеніе, которое онъ получилъ въ наше время многія были поражены этой щедростью высшаго учебнаго учрежденія. Премія эта носила имя преміи Вольты и предназначалась тому физику, который сумѣеть сдѣлать особенно важное примѣненіе Вольтова столба. Статическія машины доставляють ничтожное количество электричества, но большого напряженія. Вольтовъ столбъ, наобороть, доставляють Рюмкорфа превращаеть самымъ простымъ образомъ одно изъ этихъ электричествъ въ другое. Рюмкорфъ умеръ бъднякомъ, оставивъ два наслъдства: одно-въ сердцахъ современниковъ, это-глубокое уважение къ своей личности, другое, которое онъ передалъ потомству, это - свое изобрътение, принесшее и несущее еще съ собой неисчислимыя блага людямъ.

Въ тонъ же засёдани *Е. О. Грейлилъ* сдёлалъ докладъ: Одно из основных свойствъ протоплазми, въ которонъ онъ издожняъ теоретическия соображения объ активнонъ распирени протоплазмы.

женія объ активномъ расширенін протоплазмы. Бь засіданів 17-ю февраля д-рь Л. Г. Статкевича произнесь річь, по-священную памяти знаменитаго физіодога XIX-го столітія Броунз-Секара по олучаю исполняющагося 10-тилітія со дня его смерти: Броунз-Секара и его работи. Броунъ-Секарь родился въ Порть-Лун на о. Св. Маврикія въ 1817 г. и окончиль образование на медицинскомъ факультеть парижскаго университета въ 1846 г. Докторская диссертація молодого ученаго уже заключала въ себъ съмена его дальнъйщихъ работь по центральной нервной системъ. Гонимый нуждой, онъ долженъ былъ убхать въ Нью-Іоркъ, затвиъ на родину, гдв за дб-ятельное участіе въ борьбъ съ холерой городское управледіе г. Портъ-Лун наградило его золотой медалью "За преданность и безкорыстие". Съ 1854 г. начинается. его ученая известность. Онъ получаеть премію парижской академіи наукь, возвращается въ Парижъ и основываетъ маленькую лабораторію; въ это же время онъ становится известнымъ врачомъ-невропатологомъ. Вскоре однако онъ оставляеть свою обширную практику и начинаеть заниматься исключительно физіологіей; въ насколькихъ университетахъ Стараго и Новаго свъта онъ попере-мънно занимаетъ казедры патологіи нервной системы, экспериментальной патодогія и др. предм., пока наконецъ его приглашають на мъсто знаменитаго Клодъ-Бернара въ Collège de France. Броунъ-Секаръ написалъ около 500 работъ, посвященныхъ самымъ разнообразнымъ отдёдамъ физiодогія. Заслуги его особенноважны въ области изученія центральной нервной системы. Ему принадлежить разработка вопроса о вліяніи головного мозга на подавленіе и повышеніе рефлексовъ спинного мозга. Это ученіе нашло широкое приложеніе и въ патологін, и въ судебной медицинъ, и въ психологіи. Ему же многимъ обязанъ вопросъ о перекрещиваніи въ спинномъ мозгу проводниковъ чувствительности; работалъ онъ также надъ сосудо-двигательными нервами и много сделаль для ученія объ эпилепсін. Броунъ-Секаръ поражалъ неизсякаемой энергіей, предпріямчивостью и мощью научной мысли.

Въ томъ же засвданія Д. Щербачевъ сообщиль: "Склеренхимныя клётки чая въ діагностическомъ отношени", а П. П. Дазаревъ—"Къ вопросу о связи между органами слуха и зрёнія".

Отділеніе бантеріологін. Въ заседанія 14-10 февраля быль разскотрень вопросъ объ установлении связи между русскими бактеріологическими лабораторіями и институтами на почве совместной работы и взаимныхъ услугь. Вопросъ быль ришень вь смысль желательности осуществленія такой связи, и члены отдъленія бактеріологіи постановили: 1) просить организаціонный комитеть пред-отоящаго съязда естествоиспытателей и врачей въ Одессъ выдълить особую секцію микробіодогія для объединенія чисто-научныхъ работь въ этой области и 2) обратиться черезъ прессу ко всёмъ русскимъ бактеріологическимъ лабораторіянъ съ просьбой доставить подробныя св'яденія о нихъ. Затемъ И. С. Бомштейнь сообщиль о новыхь изслёдованіяхь вь области взаимодействія токсиновъ и антитоксиновъ, на основани которыхъ явления нейтрализация этихъ веществъ и дъйствія ихъ смъсей на организмъ можно объяснить простыми физикохимяческими законами (электролитической диссоціаціей). О. В. Яковлев изложилъ результаты своихъ изслёдованій, устанавливающихъ точнымъ образомъ орtimum воды, при которомъ получается наибольшее дезинфецирующее действіе формалдьегида и хлоругольнаго метила. Въ заключеніе *Н. М. Власьевскій* сообщилъ о примънении противоскарлатинозной сыворотки, приготовленной въ московскомъ бакторіологическомъ институтв. Сообщеніе вызвало оживленное обсужденіе дійствія этой новой сыворотки на теченіе скардатины. Въ виду весьма благопріятных отзывовъ о немъ со стороны докладчика и некоторыхъ городскихъ врачей является крайне желательнымъ расширить приготовленіе этой сыворотки, для примѣненія ея на большемъ числѣ больныхъ.

Въ годичномъ засъдания 6-ю марта были заслушаны слъдующія сообщенія: Я. Я. Никитинскій—"О вліянія продуктовъ обмъна веществъ плъсневыхъ грябовъ на ихъ развитіе". С. С. Стеріопуло—"Къ бактеріодогія Lupus и Tuberculosis verrucosa cutis". Е. И. Марциновский— "Демонстрація препаратовъ случая Пендинской язвы.

ПЕДАГОГИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО. Столѣтній юбидей 1-ой московской гимназін далъ поводъ Д. Д. Галаниму вспомнить о прошломъ нашихъ гимназій вообще, и въ засёданіи педагогическаго общества 31-ю января онъ сдѣдалъ на эту тему обширный докладъ подъ заглавіемъ Стольтие съ жижни зимназій. Приводимъ здёсь лишь нёкоторыя свёдёнія изъ этого доклада—именно о раннемъ періодё нашей средней школы.

Предшественницами гимназій являются главныя народныя училища (1783— 1809), въ основъ которыхъ лежало слъдующее "Руководство для учителей". "Стараться более учители должны объ образовании и изощрении разума учениковъ, нежели о пополнении и упражнении ихъ памяти; для изучения наизусть требуется токмо символь вёры и молитвы. Начинать при учении слёдуеть всегда съ дегкаго и идти потомъ къ трудному; опрашивать учениковъ не всегда сряду, но пере-мённо, однако же лучшихъ всегда напередъ, потомъ посредственныхъ и, наконецъ, слабыхъ. Наипаче же требуется, чтобы учители подавали учащимся своимъ собственнымъ поведеніемъ и поступками примъръ къ благочестію, добронравію, трудолюбію, учтивости и прилежанію, избъгая передъ ними какъ въ словахъ, такъ и на двяв всего того, что причинить можеть соблазнь или подать поводъ къ суевърію". Но эта шкода съ безспорно прекрасной основой была чрезвычайно ствснена однако § 32-мъ устава главныхъ народныхъ училищъ, гласившимъ: "всв учители должны во всемъ сообразоваться предписанному способу преподавания и не употреблять иныхъ книгъ, кромъ въ уставъ семъ назначенныхъ". Несмотря на всю категоричность этого требоваія, оно не вошло однако въ жизнь, а большая часть учебныхъ предметовъ проходилась по запискамъ, составлявнимся учителями и переписывавшиися учениками на урокахъ подъ диктовку учителя, при чемъ записки эти выучивались наизусть.

Въ началѣ 19-го столѣтія, а именно въ 1803 году, главныя народныя училища уступили мѣсто новому типу средней школы—губернскимъ училищамъ или гимназіямъ. Новорожденная гимназія въ своемъ уставѣ, подобно главнымъ народнымъ училищамъ, должна была содержать лучшіе принципы западной педагогики и сдѣлать попытку проведенія въ жизнь наиболѣе популярныхъ педагогическихъ идей того времени. "Цѣлью воспитанія и ученія въ гимназіи полагается то", читаемъ мы, "чтобы со временемъ можно было получеть людей, способныхъ болѣе къ гражданской жизни и военной гражданской службѣ, нежели къ состоянію, отличающему ученаго же человѣка". Гимназіи, такимъ образомъ, готовили учениковъ къ жизни, а не для высшей школы; онѣ старались давать болѣе или менѣе законченное и практическое образованіе.

Злободневный нынѣ вопросъ о правахъ родительскаго голоса въ дѣлѣ школьнаго воспитанія дѣтей былъ тогда формулированъ самимъ правительствомъ слѣдующимъ образомъ: "Занимая мѣсто родителей, учителя однако жъ не должны почитать себя за самовольныхъ судей надъ дѣтьми и управлять ими по своенравію безъ всякаго сношенія съ родителями. Сообщая свою власть учителямъ, родители не думаютъ лишаться оной. Благоразуміе требуетъ того, чтобы учитель совокупнымъ трудомъ и совѣтомъ съ родителями старался о нанлучшемъ дѣтей воспитаніи". Общество вполнѣ понимало и цѣнило эти положительныя стороны учебно - воспитательнаго дѣла новой школы, и въ началѣ своей жизни школа и общество жили одной жизнью.

Въ концъ царствованія Александра I реакціонныя нападки на учебное дъло вообще, а на гимназіи въ частности усилились до того, что послѣднія ръшено было реформировать. Реформы эти состояли въ томъ, что въ 1811 г. въ гимназическій курсъ ввели Законъ Божій какъ "наиважнѣйшій предметь преподаванія", въ 1819 г. предписано было читать по всѣмъ казеннымъ учебнымъ заведеніямъ ежедневно передъ уроками по двъ главы изъ Новаго Завѣта, и на ряду съ этимъ введено преподаваніе латыни, ставшей отнынѣ "главнымъ" предметомъ. Изъ недѣльнаго расписанія уроковъ, приведеннаго докладчикомъ и относящагося къ 1819—20 учебному году, видно, напримъ́ръ, что на русскій языкъ (словесность, сочиненія, риторика и логика) отводилось тогда 10 часовъ въ недѣлю, тогда какъ

Въ 1824 г. мы видимъ уже новую точку зрвнія на задачи средней школы, установленную и предложенную тогдашнимъ министромъ народнаго просвъщенія адмираломъ Шишковымъ. По мивнію адмирала, языкъ греческій долженъ быть вездѣ, кромѣ училищъ вновѣрныхъ, имѣть преимущество передъ языкомъ латинскимъ". Вообще съ самаго основанія гимназій замѣчается быстрая смѣна програмиъ, вызываемая неустановившейся точкой зрѣнія на среднее образованіе; кромѣ того, разрѣшеніе чисто школьныхъ задачъ осложияется еще политическими тенденціями. Съ особыть стараніемъ послѣднія стали проводиться въ средней школѣ послѣ грознаго событія 14 декабря 1825 г., ибо въ ней именно былъ усмотрѣнъ корень зла. "Кажется, будто всё училица превратились въ школы разврата" (политическаго), говорилось въ одномъ изъ циркуляровъ адм. Шишкова. "Съ этихъ поръ главною цѣлью нашихъ ср. учебныхъ заведеній",—по словамъ того же Шишкова, — "стало образованіе вѣрныхъ подданныхъ государя, просвъщенныхъ и усердныхъ сыновъ церкви и отечества". Новое преобразованіе средней школы въ 1828 г. рѣзко нарушило старыя школьныя традиція; изъ всесословнаго учебваго заведенія гимназія превратилась въ привилегированное, такъ какъ она преднаявачалась отнынѣ почти исключительно для дѣтей дворянъ и чиновниковъ. Въ 1849 г., напримѣръ, министръ нар. просв. Уваровъ высказывался даже такъ, что "образованіе безполезно для людей, рожденныхъ въ круга первобытнаго состоянія безъ выгоды для нихъ самихъ и для государства".

Въ томъ же засъдани быть прочитанъ докладъ А. И. Глаголева н А. И. Реформатскаго "Вопросы коммерческаго образованія на 5-мъ съёздё русскихъ дъятелей по техническому и профессiональному образованію".

Отдѣленіе по начальнымъ училищамъ. Засѣданіе, состоявшееся 10-ю февраля было посвящено обсужденію вопроса о постановки провирочнаю изложенія ва начальной школю. Собраніе единогласно подтвердило прежнее свое постановленіе о предпочтительности на экзаменахъ въ начальной школѣ изложенія передъ диктантомъ. Затѣмъ, остановившись на вопросѣ, кто долженъ выбирать тему изложенія, и принимая во вниманіе, что система разсылки по всѣмъ шкодамъ одной и той же темы для письменнаго изложенія нецѣлесообразна, что въ этомъ пріемѣ сказывается желаніе познакомиться не съ тѣмъ, что знаютъ ученики, а чего они не знаютъ, и что, наконецъ, порядокъ разсылки темъ въ запечатанныхъ пакетахъ съ обязательнымъ вскрытіемъ ихъ въ присутствіи учениковъ осужденъ теоріей и практикой педагогическаго дѣла, какъ унижающій достоинство учащаго и оказывающій деморализующее вліяніе на учащихся, собраніе единогласно признало безусловно необходимымъ, чтобы избраніе темы для изловенія было предоставлено учителю школы, который велъ классъ, при участіи товарищей по школѣ и экзаменатора.

Отдѣленіе семейнаго воспитанія. Въ засѣданія 11-ю февраля П. Д. Переовъ прочиталъ реферать: Что значить развивать умъ ребенка? Разсмотрѣвъ процессы образованія ощущеній, представленій, понятій, общихъ идей, сужденій и умозаключеній, просліднивъ процессъ наблюденія, діятельности памяти и воображенія, референть пришель къ выводу, что общей психологической основой всякой умственной деятельности служить умение удерживать въ сознании одновременно нъсколько элементовъ. Развивать умъ-значить развивать эту основную способность. Съ этой точки зрѣнія референтъ сдѣлалъ оцѣнку принятыхъ въ школѣ предметовъ преподаванія и практикуемыхъ методовъ. Наиболѣе интенсивно упражняется эта способность на урокахъ иностранныхъ языковъ: здъсь въ теченіе учебнаго часа ученику приходится держать поперемізнно въ сознаніи многія сотни элементовъ, связуемыхъ поочередно въ группы. Но эта гимнастика ума вслъдствіе излишняго обилія элементовъ и вслъдствіе непрерывнаго ихъ выпаденія, нарушающаго систему и группировку, въ концъ-концовъ оказывается мало плодотворною. Всъ новые методы преподаванія другихъ школьныхъ предметовъ (натуральный методъ обученія языкамъ, экспериментальный методъ въ преподавании естественныхъ наукъ и т. д.) имъютъ цълью развивать именно эту же способность, составляющую необходимое условіе для всякихъ обобщеній и выводовъ и лежащихъ въ основъ какъ элементарнаго мышленія ребенка и дикаря, такъ и мышленія научнаго и философскаго.

ПСИХОЛОГИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО. Въ очередномъ засъдания 31-ю января сторонній посътитель М. О. Шайкевичъ сдълалъ докладъ: Психопатолопический методъ ез русской литературной критикъ. Докладчикъ задался вопросомъ разсмотръть, когда и въ какихъ предълахъ психіатръ можетъ и долженъ разбирать

литературныя произведенія, какое можеть имѣть значеніе его разборь какъ для художественнаго произведенія, такъ и для психіатрическій науки, какія научныя, литературныя и общественныя цёли могуть и должны преслёдовать подобнаго рода труды. Докладчикъ, имъя въ виду исключительно методологическую цъль своей работы, критически разобралъ все написанное русскими психіатрами. Выводы, къ которымъ онъ пришелъ, суть слъдующіе: 1) Психопатологическимъ методомъ въ литературной критикъ является методъ, при помощи котораго разбираются бользненныя стороны какъ личности писателя, такъ и действующихъ лицъ его произведеній, съ цълью болье поднаго пониманія какъ самихъ произведеній, такъ и психологическаго процесса творчества. 2) При разсмотрѣніи психологическаго процесса творчества необходимо изучать факты изъ жизни писателя и его произведенія, поскольку въ нихъ можетъ отразиться личность писателя и поскольку они могуть знакомить съ самымъ процессомъ творчества. 3) При разсмотръніи творческаго акта прежде всего наддежить обратить вниманіе на, такъ сказать, субъективные и объективные его элементы въ отношеніи обыденной личности художника, а отсюда следуеть, какъ частный вопрось, отношеніе болѣзненныхъ черть характера художника къ процессу его творчества. 4) Въ характеристикъ какого-либо литературно-художественнаго направления необходимо прежде всего обращать внимание на общественно-психологическое его происхожденіе, при чемъ если будуть зам'тчены какія-либо бол'тзненныя черты, то ихъ следуетъ объяснить, исходя изъ общественно-психіатрическаго разбора. 5) Одно только указаніе на болъзненный складъ личности художника можеть инъть исключительный интересъ. 6) При разборъ литературныхъ произведеній съ большимъ или меньшимъ преобладаніемъ патологическаго характера въ содержанів необходимо посл'в надлежащой и въ границахъ художественной условности пров'врки такового показать его связь съ основною мыслью разсказа или вообще тою целью, которую преследоваль художникь. 7) Психопатологический методь полезенъ для психіатрія, помогая ей лучше ознакомиться съ психологіей высшихъ дегенератовъ, съ нікоторыми болізненными состояніями, благодаря автобіографическимъ и объективнымъ наблюденіямъ и описаніямъ художниковъ, а также онъ, несомненно, даеть возможность выяснить отношение душевной болезни къ акту творчества. 8) Научно-художественная критика не можетъ обойтись безъ его помощи при разсмотрении произведений, въ которыхъ канвой для развития той или другой идеи служать бользненныя стороны жизни.

Въ засёданія 21-ю февраля былъ заслушанъ реферать дёйств. члена Л. М. Лопатина: Къ вопросу объ общепризнанныхъ истинахъ философіи (по поводу статьи проф. В. И. Вернадскаго "О научномъ міровоззрѣніи", см. 71-ю книгу "Вопросы философіи и психологіи").

ОБЩЕСТВО ЛЮБИТЕЛЕЙ РОССІЙСКОЙ СЛОВЕСНОСТИ. 1-ю февраля состоялось публичное засѣданіе, посвященное памяти И. С. Турненева, по случаю исполнившагося въ прошломъ году двадцатилѣтія со дня его кончины. Открывая засѣданіе, предсѣдатель общества А. Н. Веселовскій обратился къ собранію съ рѣчью, въ которой высказалъ, что "прежде чѣмъ приступить къ воспоминаніямъ и оцѣнкѣ, вызваннымъ утратой, которую понесла русская литература и русское общество 20 лѣтъ тому назадъ, мы не можемъ со скорбнымъ чувствомъ не вспомнить о потерѣ, только что понесенной русскою литературой, русскимъ обществомъ и Обществомъ любителей россійской словесности въ лицѣ Н. К. Михайловскаго. Нельзя теперь подводить итоги дѣятельности этого писателя, но недалеко то время, когда на основаніи фактическаго матеріала раскроется все то, что сдѣлано для нашей литературы и развитія нашего общественнаго самосознанія покойнымъ Н. К., который въ теченіе долгихъ лѣть высоко деращъть знамя русской литературы.

Профессоръ Харьковскаго университета Д. Н. Овсянико-Куликовский сдъдать сообщение О міросозерцании И. С. Турпенева, въ которомъ охарактеризовалъ покойнаго писателя какъ западника и пессимиста. Въ качествъ западника Тургеневъ являлся однимъ изъ самыхъ послъдовательныхъ представителей этого течения въ нашей литературъ и общественной жизни недавняго прошлаго; съ особенною откровенностью онъ высказываетъ это въ своихъ письмахъ къ Герцену, а затъмъ въ романъ "Дымъ" въ ръчахъ Потугина. Культъ Потугина—западная цивилизация; у него замътно какое-то національное самобичевание и какъ бы сладость и радостъ этого самоотрицания. Но все это однако не устраняетъ увъренности Тургенева въ силахъ русскаго народа, въ прочности его національной психики, которая не бонтся самоуничтоженія. Западническое направленіе въ своихъ крайнихъ выраженіяхъ приводить къ отрицательному взгляду на свою національность, къ отчужденію оть народа и недовольству всёмъ ходомъ историческаго развитія народа, къ недовольству самою напіональною физіономіей своего народа, а отсюда уже одниъ шагъ до обще философскаго пессинизма. Въ письмахъ Тургенева къ Герцену мы улавливаемъ это настроевіе и видимъ сознаніе Тургенева къ Герцену мы улавливаемъ это настроевіе и видимъ сознаніе Тургенева къ Герцену мы улавливаемъ это настроевіе и видимъ сознаніе Тургеневамъ своей отчужденности отъ родной страны, родной стихія. Пусть Россія пока ничего не создала въ смыслё гражданственности, но, по словамъ самого же Тургенева, есть "великій, свободный русскій языкъ", и его прямое продолженіе — наше искусство, поззія, литература, все болёе и болёе получающія міровое значеніе. А если русская національная психика способна къ творчеству, то она способна и ко всему другому, и это только вопросъ времени.

Въ томъ же засёданія А. А. Андреева прочитала реферать "Призраки" Тургенева какъ символическая исповёдь поэта", а М. П. Садовскій и А. А. Өедотовъ прочитали: первый — разсказъ Тургенева "На большой дорогь", второй конець повёсти "Отцы и дёти", изображающій симерть Базарова.

Засъдание 15-ю февраля было посвящено памяти А. С. Грибондова по случаю 75-лътія со дня его кончины.

Проф. А. Н. Веселовский очертних личность, умственный и нравственный обликъ Грибойдова, какъ человіка, писателя и гражданина. Въ Грибойдова мы видимъ выдающійся, высокій образъ человіка, который и въ наше время вызываль бы къ себй удивленіе и преклоненіе. Съ одной стороны, проницательный, тонкій критическій умъ, способный углубляться въ самую сущность предмета, и широкое образованіе, а съ другой — порывистый, страстный, горячій темпераменть, способность глубоко возмущаться всякой неоправеднивостью и меланхолическое, грустное настроеніе, вызываемое окружающей неправдой русской жизии, — воть основныя черты личности Грибойдова. Чацкій выражаеть собственныя черты Грибойдова съ его любовью къ русскому народу и къ европейской культурі, съ его ненавистью къ невізместву и косности. Комедія "Горе отъ ума" тёсно сраслась съ личностью и жизнью Грибойдова, съ его лучшими, завіятными думами. Всё благородные порывы автора, все, что накипівло въ душтё оть окружавшей общественной неправды, — все вылилось въ 4-хъ актахъ этого

Затвиъ А. Е. Грузинский прочиталъ сталью В. Е. Якушкима "Къ исторія созданія "Горе отъ ума", изъ которой мы узнаемъ, что еще въ 1812 г., когда Грибовдовъ былъ студентомъ Московскаго университета, то уже читалъ ивкоторыя сцены изъ комедіи "Горе отъ ума". Комедія оставалась однако долго недописанной, и только весной 1823 г., возвратившись уже изъ Персіи въ Москву, онъ привезъ всв 4 акта "Горя отъ ума", которые и прочелъ тогда Бълинскому. въ 1824 г. однако многое имъ было передълано въ комедія. Закончена была пьеса совершенно лишь въ серединъ 1824 г., но комедія не была дозволена ни къ представленію, ни къ печати.

В. В. Каллашь прочиталь реферать: "Грибовдовь и Чацкій", въ которомъ выясниль, что Чацкій не быль для Грибовдова идеаломъ и представляеть собою прототипь такъ называемыхъ лишнихъ людей, изображеніемъ которыхъ занималась впоследствіи неоднократно наша литература.

Въ заключение Ю. И. Айхенвальдъ произнесъ ръчь: "Чацкий и Молчалниъ".

## Всѣ новые подписчики "Научнаго Слова" на 1904 г. получатъ безплатно начало статей проф. И. И. Мечникова: "Этюды о, природѣ человѣка".

Подписи. при за десять книгь: безъ доставки въ Москвъ на годъ 5 р. 50 к., на полгода 2 р. 75 к., съ доставкой и пересылкой во вст города Россіи на годъ 6 р., на полгода 3 р.; за границу 8 р. Для учащихся въ высщихъ учебныхъ заведенияхъ годовая цъна уменьшается на 1 р.

Подписка принимается въ Москвѣ въ конторѣ редакціи (Воздвиженка, Ваганьковскій пер., д. Куманина) и въ конторѣ Н. Печковской (Петровскія линіи). Жалобы на неполученіе какого-либо № "Научнаго Слова" принимаются не позже выхода въ свѣть слѣдующаго №.

Издатель прив.-доц. Г. К. Рахмановъ.

Редакторъ проф. Н. А. Ументь.







Digitized by Google

•



•

Digitized by Google

1

## 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED LOAN DEPT.

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed. Renewed books are subject to immediate recall.

| MAR 2 3 1967 7                     |                                                         |
|------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| IN STACKS                          |                                                         |
| MAR 9 1967                         |                                                         |
|                                    |                                                         |
| MAR 2 / 67-8 AM                    |                                                         |
| I - GU LO                          |                                                         |
| NRLE PHOTOCOPY MA                  | y 1 '89                                                 |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
| LD 21A-60m-7.'66<br>(G4427s10)476B | General Library<br>University of California<br>Berkeley |

Digitized by Google