

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

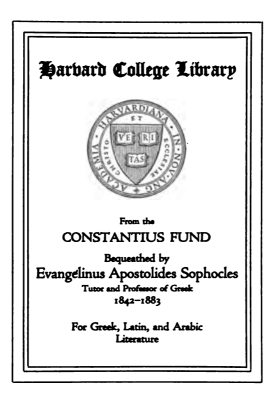
Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

## arc 292,130

ţ,



# ЗАПИСКИ КЛАССИЧЕСКАГО ОТДЪЛЕНІЯ императорскаго

# РУССКАГО АРХЕОЛОГИЧЕСКАГО ОБЩЕСТВА.

## Томъ IV.

Съ приложениенъ 2 портретовъ, 19 таблицъ и съ 102 рисунками въ текств.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія И. Н. Скороходова (Надеждинская, 43). 1907.



Напечатано по постановлению Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества. Мартъ 1907.

Секретарь Б. Фар.наковский.



## СОДЕРЖАНІЕ

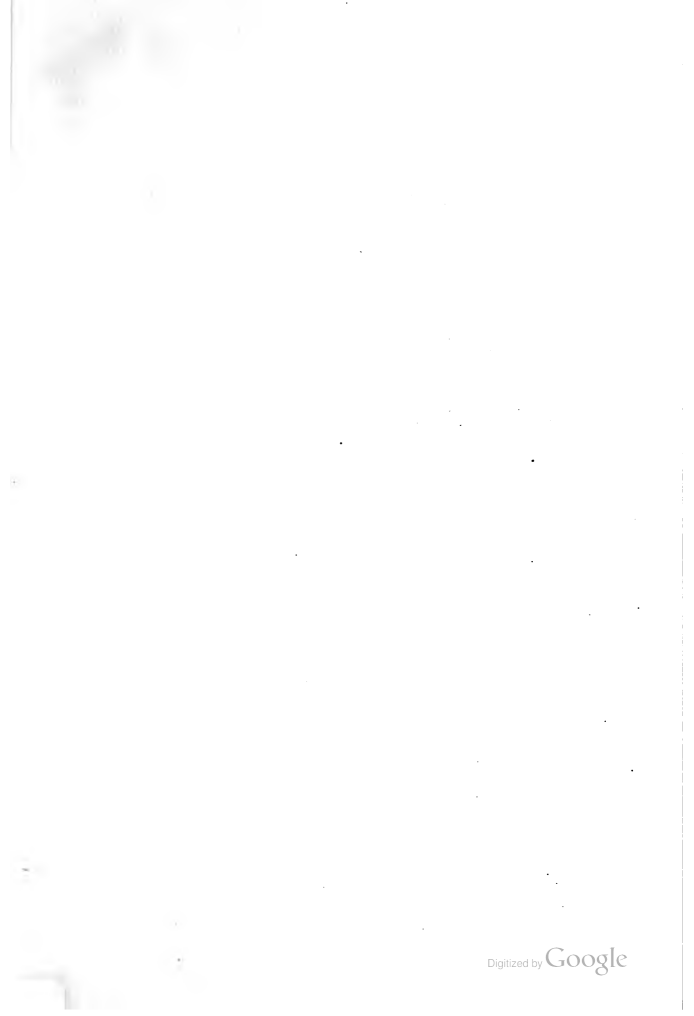
• • \*

| • C1                                                                                                                                                                                                           | TPAU. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Д. чл. С. А. Жебелевъ, Пачяти И. В. Поияловскаго (съ портреточъ). І-                                                                                                                                           | -VII  |
| Д. Ө. БЪЛЯСВЪ (+), Byzantina. Очерки, матеріалы и замътки по визан-<br>тійскимъ древностямъ. Книга III. Богомолъные выходы византійскихъ<br>царей въ городскіе и пригородные храмы Константинополя (съ портре- |       |
| томъ автора и двумя автотипическими таблицами)                                                                                                                                                                 | 1     |
| О. Ф. Вальдгауеръ, Портреты Александра Великаго. (съ шестью автоти-                                                                                                                                            |       |
| пическими таблицами                                                                                                                                                                                            | 193   |
| Д. чл. Н. П. Лихачевъ, Древнъйшія буллы и печати Ширпурлы (съ пятью                                                                                                                                            |       |
| фототипическими таблицами)                                                                                                                                                                                     | 225   |
| Протоколы засъданій Отдъленія археологіи древне-классической, византійской                                                                                                                                     |       |
| и западно-европейской за 1904 годъ                                                                                                                                                                             | 264   |
| Протоколы засъданій Отдъленія археологіи древне-классической, византійской                                                                                                                                     |       |
| и западно-европейской за 1905 годъ                                                                                                                                                                             | 272   |
| Протоколы засъданій Отдъленія археологіи древне-классической, византійской                                                                                                                                     |       |
| и западно-европейской за 1906 годъ                                                                                                                                                                             | 276   |

#### ПРИЛОЖЕНІЕ.

Διάφορα έλληνικά γράμματα έκ τοῦ ἐν Πετρουπόλει Μουσείου τῆς Α. Ε. τοῦ κυρίου Nikolas Likhatscheff ὑπὸ 'Α Παπα οπούλου-Κεραμέως (съ шестью фототипическими таблицами).

Digitized by Google





U. Thomason E



## Памяти И. В. Помяловскаго.

Наши засѣданія приходится открывать въ наступающемъ сезонѣ съ грустнаго сообщенія. 28 минувшаго сентября скончался, на 62-омъ голу жизни, Иванъ Васильевичъ Помяловскій, почетный членъ Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества, Управляющій Отдѣленіемъ археологіи древнеклассической, византійской и западно-европейской. Въ послѣдній разъ И. В. Помяловскій предсѣдательствовалъ въ нашемъ Отдѣленіи 20-го ноября 1904 года; съ тѣхъ поръ, въ теченіе почти двухъ лѣтъ, тяжелая болѣзнь не давала возможности И. В. Помяловскому принимать участіе въ нашихъ собраніяхъ, и мы его въ своей средѣ не видали...

Отощелъ въ вѣчность одинъ изъ самыхъ ревностныхъ дѣятелей нашего Общества, одинъ изъ наиболѣе преданныхъ его интересамъ и работамъ членовъ. Въ теченіе 30 слишкомъ лѣтъ имя И. В. Помяловскаго неразрывно связано съ лѣтописью нашего Общества. 25 ноября 1871 года, молодой тогда магистръ римской словесности (за диссертацію «Маркъ Геренцій Варронъ Реатинскій и Мениппова Сатура, Спб. 1869), доцентъ нашего Университета, И. В. Помяловскій былъ избранъ въ число дѣйствительныхъ членовъ Общества, почти сразу же по возвращеніи изъ заграничной командировки, которая опредѣлила кругъ научныхъ занятій И. В. Помяловскаго и приблизила его къ интересамъ классической и христіанской археологіи и эпиграфики. Получивъ солидную подлотовку къ занятіямъ датинскими надписями подъ руковод-Записки касо, отд. Имп. Р. Арх. Общ., т IV.

ствомъ Ричля<sup>4</sup>), И. В. Помяловскій отправился въ Италію, гдъ посътилъ Миланъ, Болонью, Венецію, Флоренцію, Римъ и Неаполь. Во всѣхъ этихъ городахъ, по его словамъ, «онъ не опускалъ случая списывать находящіяся тамъ древнія надписи и, между прочимъ, списалъ всю ватиканскую galleria Lapidaria». Результатомъ этихъ работъ была докторская диссертація И. В. Помяловскаго «Эпиграфическіе этюды» (Спб. 1873), состоящая изъ двухъ большихъ отдѣловъ; 1) древніе наговоры (talulae defixionum) и 2) римскіе колумбаріи. Въ томъ и другомъ этюдѣ главными источниками для И. В. Помяловскаго служили надписи. «Приводимыя нами эпиграфическія данныя, говорить онъ въ предисловіи (стр. IX) своей книги, или списаны нами съ подлинниковъ, или извлечены изъ другихъ сочиненій. Всѣ, относящіяся къ первому отдѣлу, тщательно скопированы съ оригиналовъ и неоднократно провърены; съ нъкоторыхъ, по возможности, сняты и эстампажи. Пользование памятниками, которые сообщаются въ печатныхъ сочиненіяхъ, было несравненно труднѣе и постоянно требовало приложенія извѣстныхъ пріемовъ, изъ которыхъ главные суть слѣдующіе: 1) надобно было внимательно отдѣлить написи поддѣльныя или интерполированныя, въ массѣ встрѣчающіяся въ старинныхъ сборникахъ Грутера, Рейнесія, Фабретти, Муратори, отъ написей подлинныхъ; 2) мѣстами необходимо было возстановить правильное чтеніе, невѣрно понятое и переданное издателями, и 3) изъ различныхъ редакцій одного и того же памятника выбрать болѣе вѣрную и примитивную»

«Эпнграфическіе этюды» И. В. Помяловскаго, обработанные со всею присущею ему всегда обстоятельностью, детальностью и осторожностью въ выводахъ, написанные вполнѣ литературнымъ, подчасъ образнымъ, языкомъ, были у насъ въ Россіи однимъ изъ первыхъ, если не первымъ трудомъ въ области древней эпиграфики. Съ тѣхъ поръ И. В. Помяловскій неоднократно возвращался къ эпиграфическимъ штудіямъ<sup>2</sup>), а въ 1881 году составнлъ для V-го археологичес-



<sup>1)</sup> См. статью И. В. Помяловскаго «Филологическая семинарія и занятія латинской эпиграфикой проф. Ричля» въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1870, ноябрь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Храмъ Тифатинской Діаны въ трудахъ II-го Спб. археологическаго съъзда, вып. I (1876), 22-59. Храмовый инвентарь, найденный въ Неми. Труды III Кіевскаго

каго съѣзда въ Тифлисъ «Сборникъ греческихъ и латинскихъ надписей Кавказа», увънчанный въ 1882 г. нашимъ Обществомъ золотой медалью. Въ предисловіи къ этому, первому у насъ въ Россіи, эпиграфическому Corpus'у И. В. Помяловскій писаль: «принявшись за работу, составитель увидѣлъ что взятая имъ на себя задача представляетъ: periculosae plenum opus aleae, ибо требустъ основательнаго знакомства съ общирною и многоязычною литературою. При изучении ея главныхъ представителей. онъ очень скоро убѣдился, что совершенно недостаточно свести въ одно изданные ими греческіе и латинскіе эпиграфическіе тексты, но что необходимо составить сводъ и тѣмъ указаніямъ путешественниковъ, которые, не приводя текста надписей, упоминаютъ только объ ихъ существовании... Расширилъ составитель свою задачу еще и въ другомъ отношении: онъ не ограничился, какъ ему было предложено, XII вѣкомъ, но включилъ въ сборникъ и памятники болѣе поздніе... Что касается внѣшнихъ пріемовъ работы, то составитель предпочелъ держаться въ нихъ указаній берлинскаго «Corpus inscriptionum latinarum». Посвятивъ значительную часть своихъ обширныхъ и разнообразныхъ трудовъ изученію надписей, И. В. Помяловскій первый ввелъ въ обиходъ нашего университетскаго преподаванія римскую эпиграфику и въ этомъ отношении онъ, наряду съ Ө. Ө. Соколовымъ, долженъ быть признанъ архегетомъ многочисленной уже теперь школы русскихъ эпиграфистовъ.

Но не одна эпиграфика составляла предметъ ближайшихъ занятій И. В. Помяловскаго. Въ 70-хъ и 80-хъ годахъ прошлаго вѣка онъ много и усердно работалъ въ области классической филологіи и археологіи <sup>1</sup>), а въ 90-хъ годахъ

археологическаго съѣзда, II (1878), 113—137. По поводу одной греческой христіанской надписи, найденной недавно въ Египтъ, Извъстія Импер. Русск. Археол. Общ. IX (1880), 276—306 (статья содержитъ разборъ данныхъ, относящихся къ встрѣчающимся въ греческихъ надписяхъ литургическимъ формуламъ). Два римскіе военные диплома, найденные недавно въ Болгаріи. Журн. Мин. Нар. Просв. 1880, май. О Танаитскихъ коллегіяхъ. Труды VI Одесскаго археологическаго съѣзда, II (1888), 24 сл.; также рецензіи на эпиграфическіе труды И. В. Цвѣтаева и др.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. напр. Австрійскія ученыя экспедиціи въ Ликію. Журн. Мин. Нар. Просв. 1883, ноябрь. Описаніе древнихъ и средневѣковыхъ монетъ принесенныхъ въ даръ Православному Палестинскому Обществу архим. Антониномъ (1886). Статьи во II т. (1887) "Записокъ" Общества: "Изслѣдованія въ области римско-германской границы", "Археологическая находка въ Пуатье". Переводы соч. Фр. Авг. Вольфа "Что такое классическая филологія" и Стефани "Собраніе памятниковъ древняго искусства въ Павловскѣ".

излалъ, перевелъ и объяснилъ цѣлый рядъ текстовъ, относящихся къ областямъ греческой и русской агіографіи <sup>1</sup>) и палестиновѣдѣнія <sup>2</sup>).

IY

Обильная и разносторонняя ученая дъятельность И. В. Помяловскаго не мѣшала ему нести, въ теченіе 28 лѣтъ, труды университетскаго преподаванія, быть, въ теченіе 10 лѣтъ, деканомъ Историко-Филологическаго факультета и неоднократно исполнять въ лѣтніе мѣсяцы должность ректора университета, не упоминая о многихъ иныхъ его преподавательскихъ и административно-учебныхъ обязанностяхъ. Когда въ декабръ 1897 года исполнилось тридцатилътіе ученой и педагогической дъятельности И. В. Помяловскаго, его университетскіе ученики и слушатели, не только филологи-классики, но и историки, историки литературы и искусства и философы, однимъ словомъ представители встхъ почти дисциплинъ, входящихъ въ составъ Историкс-Филологическаго факультета, объединились въ чествовании своего уважаемаго наставника и, при поднесении ему изданнаго въ его честь сборника статей, обратились къ нему съ такимъ привътствіемъ: «При широкомъ пониманіи задачъ избранной Вами отрасли знанія, Вы ознаменовали Вашу плодотворную научную дъятельность многими выдающимися трудами въ различныхъ областяхъ филологіи, намѣчали задачи, подлежащія разработкѣ, указывали и ученикамъ Вашимъ методы и пріемы научнаго изслѣдованія, и въ же время Вы съ неизмѣннымъ участіемъ слѣдили за успѣхами другихъ наукъ, входящихъ въ программу Историко-Филологическаго факультета, и выказывали ревнивую заботу объ ихъ боле правильной постановкѣ въ университетѣ, вникая живо въ интересы различныхъ каведръ. Ваша всегдашняя отзывчивость и сердечное отношение къ Вашимъ бывшимъ слушате-

?) Паломничество по св. мѣстамъ конца IV вѣка. Осолосій. О мѣстоположени св. земли начала VI в. Аркульфъ, Разсказъ о св. мѣстахъ, записанный Адамнаномъ ок. 670 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Житіе преп. Аоанасія Абонскаго по ркп. Моск. Синод. библ. Житіе иже во святыхъ отца нашего Григорія Синаита по ркп. Моск. Синод. библ. Житіе Киріака отшельника по ркп. Казанской духовной акад. Житіе и подвизаніе иже во святыхъ отца нашего Георгія Кипрскаго иже въ Хузивѣ. Аммонія Мниха повѣсть объ отпахъ, въ Синаѣ и Раиоѣ избіенныхъ. Житіе иже во святыхъ отца нашего беодора архіепископа Елесскаго. Житіе св. Саввы Освященнаго, составленное св. Кирилломъ Скиоопольскимъ въ древне-русскомъ переволѣ. Житіе Евоимія Великаго. Житіе Іоанна Молчальника.

лямъ, какой бы спеціальности они себя не посвятили, даютъ и имъ смѣлость присоединиться къ Вашимъ непосредственнымъ ученикамъ въ составленіи настоящаго сборника, лучшимъ украшеніемъ котораго является посвященіе имени Вашему».

Я убъжденъ, что подъ этимъ привътствіемъ лицъ, имъвшихъ счастіе и честь учиться у И. В. Помяловскаго и слушать его лекціи, готовы были бы подписаться всѣ тѣ русскіе ученые-и не одни только филологи, для которыхъ дороги интересы науки въ Россіи и которыхъ судьба, въ томъ или иномъ отношеніи, ставила въ близкое соприкосновеніе съ И. В. Помяловскимъ. Будучи человѣкомъ безграничной любезности и отзывчивости, служа наукъ для науки, прилагая всѣ зависящія отъ него средства къ ея упроченію въ нашей родинѣ, И. В. Помяловскій всегда готовъ былъ дѣлиться со всякимъ, обращавшимся къ нему, и своими знаніями и своими библютечными сокровищами и своими совътами и своими ходатайствами. Много лицъ изъ среды русскаго ученаго и преподавательскаго персонала перебывали, въ свое время, съ своими вопросами и ходатайствами, v И. В. Помяловскаго на его квартирѣ на Сергіевской или на дачѣ въ Гатчинѣ, и, должно быть, очень немногіе изъ нихъ уходили отъ него «съ пустыми руками». И. В. Помяловскій не умѣлъ, да и не хотѣлъ отказывать, и, по свойственному ему прекраснодушию, готовъ былъ посодъйствовать всюду и во всемъ, гдъ и въ чемъ онъ только могъ.

Чрезъ два года послѣ того, какъ И. В. Помяловскій вступилъ въ число членовъ нашего Общества, онъ въ засѣданіи 28 декабря 1873 года, былъ избранъ его секретаремъ и исполнялъ эти обязанности безъ малаго 12 лѣтъ. Время секретарствованія И. В. Помяловскаго является одною изъ наиболѣе оживленныхъ эпохъ въ дѣятельности нашего Общества. Такъ въ 1877 году, по предложенію И. В. Помяловскаго, съ цѣлью завязать болѣе тѣсныя сношенія съ иностранными учеными и археологами, цѣлый рядъ ихъ былъ избранъ въ число членовъ-корреспондентовъ и сотрудниковъ Общества. Въ 1882 году, при участіи и содѣйствіи И. В. Помяловскаго, произведено было значительное измѣненіе въ организаціи Общества: съ цѣлью устранить

исключительно административный оттѣнокъ общихъ собраній и придать имъ по преимуществу характеръ ученый, сдѣлавъ ихъ вмѣстѣ съ тѣмъ доступными для публики, былъ учрежденъ Совѣтъ для вѣданія административными дѣлами Общества. Всего же болье трудовъ понесъ И. В. Помяловскій по издательской дѣятельности общества. Будучи, какъ всѣмъ хорошо извѣстно, завзятымъ библіофиломъ, И. В. Помяловский радовался, можно сказать, появлению у насъ всякой хорошей книги, и потому излишне удивляться, что издательская дъятельность Общества была болъе чѣмъ близка его сердцу. Онъ принималъ самое дъятельное участие въ редактировании Трудовъ второго археологическаго съъзда, бывшаго въ Петербургѣ въ 1871 году, ему принадлежитъ всецѣло редактированіе Х-го тома Извѣстій нашего Общества, редакція изслѣдованій Оленина и редакція трудовъ архимандрита Антонина «Поъзка въ Румелію» и «Изъ Румеліи». Когда, въ концѣ февраля 1885 года, И. В. Помяловскій сложилъ съ себя секретарскія обязанности, Общество, желая выразить ему признательность за понесенные труды, избрало его въ число своихъ почетныхъ членовъ.

За время своего секретарствованія И. В. Помяловскій принималъ участіе въ 1883 году отъ имени Общества въ предварительномъ комитетѣ въ Москвѣ по устройству VI археологическаго съѣзда въ Одессѣ <sup>1</sup>), а въ 1879 году онъ былъ депутатомъ отъ Общества на Антропологической выставкѣ въ Москвѣ. Позже мы видимъ его въ качествѣ депутата отъ Общества въ предварительныхъ комитетахъ по организаціи VII археологическаго съѣзда въ Ярославлѣ (1887) и VIII археологическаго съѣзда въ Москвѣ (1890).

Когда въ засѣданіи Классическаго Отдѣленія 13 мая 1893 года бывшій тогда Управляющимъ отдѣленія Н. И. Стояновскій отказался отъ этой должности, его замѣстителемъ единогласно былъ избранъ И. В. Помяловскій. Съ тѣхъ поръ и до своей болѣзни (въ концѣ 1904 года) И. В. Помяловскій предсѣдательствовалъ на нашихъ засѣданіяхъ, и такихъ засѣданій при немъ было 76. Такъ какъ

٧I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отчеть объ Одесскомъ съёздё быль напечатанъ И. В. Помяловскимъ въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1885, январь—марть.

почти все время предстательствованія И.В. Помяловскаго въ нашемъ Отдѣленіи совпадаетъ со временемъ моего секретарствованія въ немъ, то распространяться о нашей совмѣстной, всегда дружелюбной дѣятельности, я считаю неудобнымъ. Долженъ засвидѣтельствовать, однако, лишь то, что И. В. Помяловскій живо интересовался и близко принималъ къ сердцу дъла Отдъленія, и его первый вопросъ, при встръчъ со мною, всегда былъ такой: «Когда думаете собрать Отдѣленіе». О томъ, какимъ былъ предстателемъ на нашихъ собраніяхъ И. В. Помяловскій, напоминать нечего: надѣюсь, что въ этомъ отношении мы всѣ его живо еще помнимъ. Долженъ упомянуть также и о томъ, что, ставъ предсѣда. телемъ Отдъленія, И. В. Помяловскій прежде всего поспъшилъ устроить издательскую дѣятельность его: въ декабрѣ 1893 года, онъ внесъ въ Совѣтъ предложение печатать статьи по классической и византійской археологіи, кромѣ Записокъ, также отдѣльными оттисками, которые выходили бы въ свѣтъ особыми выпусками подъ заглавіемъ «Труды Отдѣленія археологіи древне-классической, византійской и западно-европейской». Вслѣдствіе этаго ходатайства было постановлено печатать 300 отдѣльныхъ оттисковъ для «Трудовъ». Въ этомъ не встрѣтилось надобности, такъ какъ съ 1895 года наше Отдѣленіе стало издавать сначала свои «Труды», а затѣмъ и «Записки» вполнѣ самостоятельно, и при жизни И. В. Помяловскаго имѣло возможность издать ихъ въ количествѣ восьми томовъ.

Такова въ общихъ чертахъ свыше тридцатилѣтняя плодотворная, разносторонняя, любвеобильная, лишенная какихълибо признаковъ чванливости, дѣятельность И. В. Помяловскаго. Не забудетъ ея, надѣемся, и будущій историкъ Петербургскаго университета, и будущій историкъ русскаго просвѣщенія. Императорское же Русское Археологическое Общество, въ частности наше Отдѣленіе, много воспріявшее отъ трудовъ своего покойнаго сочлена, должно свято хранить о немъ воспоминаніе.

#### С. Жебелевъ.



,

٩

•



.

.

.

,

.





### ОТЪ РЕДАКЦІИ.

«Если бы послѣ Д. Ө. Бѣляева остались только двѣ книги его «Вуzantina», то и этого наслѣдія было бы съ избыткомъ достаточно для того, чтобы признать его заслуги для византиновѣдѣнія незабвенными». Такъ писалъ я въ некрологѣ покойнаго, помѣщенномъ въ VIII т. «Византійскаго Временника», не зная въ то время, что Д. Ө. Бѣляевымъ, еще до постигшей его тяжелой болѣзни, составлена была отчасти и III книга «Вуzantina». Рукопись этой III книги доставлена была, послѣ смерти Д. Ө. Бѣляева († 10 марта 1901 г.), въ Императорское Русское Археологическое Общество Ю. А. Кулаковскимъ съ предложеніемъ напечатать его въ «Запискахъ» Общества. Редакція «Записокъ», въ которыхъ помѣщены были двѣ первыя книги «Вуzantina» (Новая серія, тт. V и VI), разумѣется, съ большою благодарностью приняла предложеніе Ю. А. Кулаковскаго.

На оберткѣ, въ которой доставлена была рукопись III книги «Byzantina», Д. Ө. Бѣляевымъ помѣчено «Казань, 1892—»<sup>1</sup>). Ясно, покойный предполагалъ не ограничиться четырьмя тѣми главами, которыя теперь напечатаны; это видно и изъ содержанія особенно послѣднихъ двухъ главъ, гдѣ имѣются указанія на дальнѣйшія предположенія автора, къ сожалѣнію, оставшіяся невыполненными. Ясно также и то, что четыре главы, входящія въ составъ III книги «Byzantina», не были окончательно проредактированы авторомъ. На поляхъ руко-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ содержанія I и II главъ видно, что онъ были написаны или дополнены Д. Ө. Бъляевымъ послъ поъздки его въ 1894 г. въ Константинополь; отсутствіе же упоминаній о поэмъ Родія въ IV главъ показываетъ, что эта глава была закончена, въроятно, ранъе 1896 года.

писи сохранились замѣтки Д. Ө. Бѣляева, сдѣланныя карандашомъ, изъ которыхъ слѣдуетъ, что въ нѣкоторыхъ мѣстахъ авторъ предполагалъ кое-что дополнить, а, быть можетъ, кое-что и измѣнить. Все же и въ томъ видѣ, въ какомъ оставлены были Д. Ө. Бѣляевымъ эти четыре главы III книги «Byzantina», оказалось вполнѣ возможнымъ ихъ напечатать и украсить, такимъ образомъ, этимъ наслѣдiемъ покойнаго члена Общества «Записки» послѣдняго.

Тѣ незначительныя дополненія и измѣненія исключительно редакціоннаго характера, которыя пришлось сдѣлать, отмѣчены []. Во всемъ остальномъ рукопись печаталась безъ измѣненій, въ томъ видѣ, въ какомъ она сохранилась. На нѣкоторые изъ рисунковъ, иллюстрирующихъ текстъ, имѣются указанія и въ рукописи Д. Ө. Бѣляева; другіе рисунки, равно какъ и планъ Константинополя Буондельмонте, воспроизведенный на табл. І и II по книгѣ Mordtmann'а, ") присоединены по указанію Я. И. Смирнова, щедро помогавшаго мнѣ при редакціи и корректурѣ.

Приложенный портретъ Д. Ө. Бѣляева исполненъ по фотографическому снимку, любезно доставленному мнѣ вдовою покойнаго З. В. Бѣляевой.

Августь 1906.

С. Жебелевъ.

<sup>1</sup>) Esquisse topographique de Constantinople (Lillle, 1892), стр. 44. 73. [отл. отт. изъ Revue de l'art chrétien, 4 série, II (1891)]. Рисунки 19–23. 27 въ текстъ исполнены по фотографіямъ, рис. 1, 2 и 6 заимствованы у van Millingen, Byzantine Constantinople (London, 1899), стр. 106-107; рис. 3-5. 7-16-y Strzygowski, Jahrb. d. k. d. arch. Inst. VIII (1893), стр. 6, 8, 7, 13, 15, 20, 22, 23, 27, 9, 232, 233; рис. 17 и 18 y Barth'a, Konstantinopel (Berühmte Kunststätten, No 11), стр. 113, 116; относительно рис. 24–26 см. соотвътствующія указанія на стр. 166 (прим.), 169 (прим. 1).



### BYZANTINA.

Очерки, матеріалы и замътки по византійскимъ древностямъ.

#### КНИГА III.

## Богомольные выходы византійскихъ царей въ городскіе и пригородные храмы Константинополя.

#### Глава I.

#### Средневѣковой Константинополь и Средняя улица въ немъ.

Исторія Константинополя начинается со времени основанія мегарскими выходцами греческой колоніи Византіи (Воζάντιον) въ 658 году, названной такъ по имени ея миюическаго основателя Византа (Во́ $(\alpha_{\varsigma})^{-1}$ ). Безъ всякаго сомнѣнія, туземныя поселенія были здѣсь гораздо рацыше, такъ какъ трудно допустить, чтобы такое превосходное и удобное для поселенія мѣсто такъ долго оставалось безъ всякаго населенія и нужно было спеціальное указаніе на его удобства Дельфійскаго оракула для того, чтобы привлечь туда первыхъ поселенцевъ. Но исторія не знаетъ этихъ древнѣйшихъ обитателей Золотаго Рога, которымъ, по всей вѣ-

Записки Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., Т. IV.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Литература по исторіи Византія [указана въ статьяхъ J. Miller'a, Kubitschek'a и Oberhummer'a у Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie, III, 1116 сл.; IV, 963 сл. Обозрѣніе старой литературы дано было Г. С. Дестунисомъ въ статьяхъ "Топографія средневъковаго Константинополя". Журн. Мил. Нар. Просв. 1882, ч. ССХІХ, 1—32; 1883, ч. ССХХV, 1—29, 229—263. Указанія па позднъйшія работы см. у Кгитьасher'a, Gesch. d. byz. Litteratur<sup>2</sup>, München, 1897, 1111—1112 и 1118. Изъ общихъ обозрѣній Константинополя и его памятинковъ наиболѣе обстоятельнымъ является сочиненіе Н. П. Кондакова "Визаптійскіе церкви и памятники Константинополя" въ Трудахъ VI Археологическаго съѣзда въ Одессѣ (1884), III, Одесса, 1887. Новѣйшимъ и наилучшимъ описаніемъ Константинополя служитъ книга Е. А. Grosvenor'a, Constantinople, London, 1898, 2 тг. Ср. также новѣйшій путеводитель по Константинополю Ваdесker'a (1905 г.). О работь Могdmann'a, Esquisse topographique de Constantinople (Revue de l'art chrétien, IX, 1891 и отдѣльно Lille, 1892), см. рецензію Д. Ө. Вѣляева въ Визант. Врем. ]].

роятности, Византія обязапа и своимъ названіемъ, и мегарскіе колонисты являются, такимъ образомъ, первыми историческими обитателями и основателями города, которому суждено было превратиться со временемъ въ столицу Римской имперіи и играть въ исторіи выдающуюся, первенствующую роль.

Маленькая греческая колонія, благодаря чрезвычайно выгодному торговому положенію, плодородію окружающей страны и необыкновенному обилію рыбы въ омывающихъ ее водахъ, быстро начала разростаться, богатьть и увеличиваться новыми переселенцами, хотя и должна была долго вести упорную борьбу съ окружающимъ туземнымъ населепісмъ. Находясь на перепуть между Средизсмнымъ и Чернымъ морями, между Европою и Азіею, и занимая такой пункть, изъ котораго всегда можно и удобно было отрѣзать путь идущимъ изъ Азіи въ Европу, изъ Чернаго моря въ Средиземпое, Византія, естественно, привлекала къ себѣ вниманіе всѣхъ народовъ и государствъ, искавшихъ преобладания и господства въ восточной части Средиземнаго моря и въ прилегавшихъ къ нему областяхъ. Сильпыя государства, получавшія преобладанія въ этой области Средиземнаго моря, для укрѣпленія своего могущества и для упроченія своего преобладанія, всегда стремплись имъть на своей сторонь, а если оказывалось возможнымъ, то и въ своей власти, Византію, какъ ключъ отъ коммерческихъ и военныхъ путей. Потому, когда въ Малой Азіи и прилегающихъ къ ней моряхъ утвердили свое господство персы. Визаптія подпала подъ власть персовъ и принуждена была пустить въ свои стѣны персидскій гарнизонъ. Послѣ разбитія персидскаго флота при Саламинѣ, когда преобладаніе персидскаго государства въ Средиземномъ морѣ было сломлено, въ Византія быль собрапь побідоносный греческій флоть, и, сь образованіемь морского союза іонійскихъ городовъ, Византія сдълалась членомъ этого союза и оставалась имъ до Пелопоннесской войны, во время которой Византія переходила во власть того, кто преобладаль на морѣ, и была сначала союзницею авинянъ, а потомъ спартанцевъ.

Съ возстановленіемъ аоинскаго могущества на морѣ и образованіемъ морского союза, Византія опять вошла въ составъ аоинской симмахіи (394) и оставалась членомъ ея до Союзнической войны, когда, благодаря раздорамъ съ аоинянами изъ-за провозной пошлины (διαγώγιον) съ проходящихъ чрезъ Босфоръ товаровъ, Византія возстала противъ Абинъ въ союзѣ съ Родосомъ, Хіосомъ и Косомъ и, по мирному договору 355 г., добилась полной независимости, сдѣлавшись самостоятельною второстепенною морскою силою, благодаря своему выгодному геогра-

фическому положенію и значительному флоту. Съ этого времени, все усиливаясь и возрастая, несмотря на временныя неудачи и несчастія, Византія удачно лавировала между вновь возникавшими вокругъ нея политическими силами и сохранила свою независимость во время македонскаго владычества до распространенія римскаго владычества въ восточной части Средиземнаго моря.

Съ появленіемъ римлянъ на этой сцень, Византія очень удачно приняла сторону этой новой всепокоряющей силы и, благодаря своей прозорливости, оставаясь втрною союзницею римлянъ, сумъла сохранить свою автономію и во время римскаго владычества. Въ составъ Римской имперіи Византія вошла въ качествѣ civitas libera, паравиѣ съ другими самостоятельными городами; но и въ этотъ періодъ, когда возгорались междуусобныя войны между нъсколькими претендентами на императорский престолъ, Византия приходилось лавировать между борющимися силами и при неудачѣ стороны, на которой была Византія, сильно страдать отъ побѣдителя. Въ такомъ положение оказалась Византия при Септимии Северъ. Принявъ сторону его противника, Песценція Нигра, Византія была осаждена Сецтиміемъ Северомъ и такъ упорно защищалась, при помощи своихъ кръпкихъ стъпъ, что войска римскаго императора должны были цълыхъ три года держать въ осадѣ этотъ крѣпкій и стойкій городъ, который вынужденъ былъ къ сдачѣ не силою римскаго оружія, а голодомъ. За это упрямое сопротивление Византія была жестоко наказана раздраженнымъ побѣдителемъ: городъ былъ не только лишенъ своей относительной свободы и самостоятельности, но и почти весь разрушенъ и отданъ со всёми своими владёніями во власть Периноа-Иракліи (теперь Эски-Отъ этого страшнаго погрома Византія оправилась нескоро, Эрегли). хотя римскій владыка, въ гнъвъ чуть не уничтожившій городъ, скоро самъ понялъ, что Византія со своими крѣпкими стѣнами нужна была и для Римской имперіи, какъ оплоть противъ азіатскихъ и европейскихъ варваровъ, и потому самъ началъ возстановлять ея стѣны и общественныя зданія, въ томъ числѣ ипподромъ, переименовавъ возстановленный городъ въ Antonina Byzantiorum Augusta. При сынѣ Септимія Севера, Аптонипъ Каракаллъ, Византіи возвращены были политическія права, хотя и не всѣ, и возстановленный городь опять началь возрастать и оправляться оть погрома. Это было тёмъ болёе кстати, что скоро начались частыя нападенія варваровъ на Византію и открылся длинный рядъ попытокъ овладъть важнымъ городомъ; попытки эти продолжались послѣ превращенія Византіи въ столицу Римской имперіи и окончились завоеваніемъ города турками.

Превращенію въ столицу, какъ извѣстно, предшествовала осада Византіи Константиномъ Великимъ, который, послѣ побѣды при Адріанополѣ, осадилъ въ Византіи бѣжавшаго и укрывшагося здѣсь своего послѣдняго соперника Лицинія. Происшедшее во время этой осады пораженіе войскъ Лицинія войсками Константина при Хрисополь, на азіатскомъ берегу Босфора, почти противъ Византіи, положило конецъ осадѣ: какъ Халкидонъ, такъ и Византія открыли свои ворота Константину, а Лициній бѣжалъ въ Никомидію, откуда чрезъ свою жену Констанцію, сестру Константина, просилъ о дарованіи ему жизни (сентябрь 324). Константинъ Великій, сдѣлавшись послѣ низверженія Лицинія, единодержавнымъ владыкою Римской имперіи, довольно долго оставался въ Византіи и отсюда наблюдалъ за ходомъ дълъ на Никейскомъ соборъ и; только послѣ его закрытія, отправился въ Римъ для торжественнаго празднованія двадцатилѣтія своего царствованія (vicennalia). Это послѣднее пребывание въ Римѣ побѣдоноснаго императора продолжалось около трехъ мѣсяцевъ, въ теченіе которыхъ Константипъ убѣдился, что старый Римъ не можеть быть его резиденціею, что для новыхъ порядковъ и новаго строя жизни, которые замышляль Константинь, нужна новая столица, новый Римъ.

Какъ извѣстно, свою молодость Константинъ, volens nolens, провелъ на востокѣ и хорошо изучилъ восточную половину имперіи. Хорошо зналъ онъ и восточныхъ враговъ имперіи, въ войнъ съ которыми онъ прошелъ строгую, но въ высшей степепи полезную для него военную практическую школу. Она выработала изъ него побъдоноснаго полководца и дальновиднаго политика, который лучше, нежели кто другой, могъ оцвнить стратегическое и политическое положение извъстнаго пункта, извѣстнаго города, и выбрать мѣсто для Новаго Рима, долженствовавшаго если не замѣнить, то соперничать со старымъ Римомъ, и въ то же время быть оплотомъ восточной половины имперіи противъ азіатскихъ и европейскихъ варваровъ, напиравшихъ на восточныя окраины громадной имперіи съ сѣвера и юга. Оть зоркаго ока дальновиднаго политика и полководца не могло ускользнуть несравненное превосходство мѣстоположенія Византіи въ военномъ, административномъ и коммерческомъ отношенияхъ. Никакой другой пунктъ хорошо знакомаго Константину римскаго востока не соединялъ такъ много удобствъ и выгодъ, какъ Византія, съ преимуществами которой императоръ близко познакомился во время осады этого города и послѣ нея и которыя во время долгаго пребыванія въ Византіи предъ послёднею побздкою въ Римъ онъ имелъ время зрело обсудить и сравнить

съ удобствами и недостатками другихъ пунктовъ и городовъ восточнаго побережья Средиземнаго моря, давно сдълавшагося внутреннимъ римскимъ моремъ.

Весьма возможно, что Константинъ, желая провърить правильность своихъ соображеній, сообщалъ свои мнѣнія относительно другихъ пунктовъ и городовъ своимъ ближайшимъ друзьямъ и совѣтникамъ и вместь съ ними обсуждалъ сравнительныя удобства и выгоды разныхъ городовъ, что и могло послужить основаниемъ для поздибе возникшихъ сказаній о колебаніяхъ Константина и божественномъ указаніи, рѣшившемъ судьбу Византіи. Подобныя сказанія существовали въ древности относительно почти всёхъ знаменитыхъ городовъ, и такой славный въ исторіи Европы и Азіи городъ, какъ Византія-Константинополь, не могъ не вызвать такихъ сказаній, тьмъ болье, что его славная судьба тьсно связана съ торжествомъ христіанства и превращеніемъ языческой имперіи въ христіанскую. Новый Римъ сдѣлался столицею какъ бы новой, христіанской, имперіи, а историческій факть такой громадной важности, естественно, совершился не безъ воли Божества новой религіи.

Рѣшившись превратить Византію въ Новый Римъ, Константинъ Великій навсегда разстался со старымь Римомь и, возвратившись въ Византію, въ 326 [или 328] г. приступиль къ перестройкѣ сравнительно небольшого провинціальнаго города въ столицу всемірной имперіи, громадные рессурсы которой позволяли римскому владыкѣ исполнить это колоссальное предпріятіе очень скоро. Черезъ четыре [или два] года, 11-го мая 330 года, Константинъ уже могъ совершить освящение (сухаина) новой столицы, такъ что самъ строитель еще могъ нъсколько лътъ наслаждаться плодомъ рукъ своихъ и жить въ новой столиці, которая сначала называлась Nova Roma-Новымъ Римомъ, а потомъ, по имени основателя, стала называться Константинополемъ (Κωνσταντινούπολις, Constantinopolis). День рожденія (γενέθλια) или освященія новой христіанской столицы римской имперіи церковь внесла въ число своихъ радостныхъ праздниковъ, и память этого важнаго историческаго событія ежегодно праздновалась торжественнымъ крестнымъ ходомъ изъ храма св. Софіи на форъ (forum) Константина.

Въ настоящее время, при огромной массѣ центральныхъ управленій и учрежденій въ болѣе или менѣе обширномъ и могущественномъ государствѣ, превращеніе провинціальнаго города въ столицу потребовало бы гораздо больше времени и денегъ, чѣмъ тогда, во времена Константина Великаго, но и ему необходимо было сдѣлать очень много, , и, очевидно, только при его необыкновенной настойчивости и неограниченныхъ средствахъ, которыми онъ располагалъ, возможно было такое быстрое превращеніе Византіи въ Новый Римъ.

Прежде всего необходимо было расширить городъ, т.-е. обнести его новыми, гораздо болѣе общирными стѣнами, чтобы можно было въ ихъ предѣлахъ построить не только многочисленныя общественныя и правительственныя зданія и дворцы, но и дать достаточно мѣста для частныхъ построекъ ожидавшагося многочисленнаго населенія чиновнаго, военнаго, промышленнаго и торговаго.

Хотя Византія была сравнительно съ провинціальными городами очень важнымъ, зпачительнымъ и большимъ городомъ, но для той великой роли, которая ей предназначалась, она была очень мала и впослѣдствіи, когда Новый Римъ достигъ своего полнаго роста, старая Византія составляла сравнительно небольшую, хоть и важную часть Константинополя.

Принимая во вниманіе постоянныя опасенія колонистовь и желаніе по возможности оградить и обезпечить себя оть нападеній съ суши и съ моря, можно думать, что греки заняли такой пункть, который, находясь у самаго моря и хорошей гавани, въ то же время представлялъ всѣ удобства для укрѣпленія съ суши и огражденія оть набѣговь и грабежей варварскихъ сосѣдей-туземцевъ. Такой пунктъ представлялъ собою мысъ, выступающій въ море при устьѣ Золотаго Рога и соотвѣтствующій болѣе или менѣе I холму, на которомъ теперь находятся Старый Сарай (дворецъ) и св. Софія.

Теперь этоть холмъ не представляеть тѣхъ удобствъ, которыя онъ имѣлъ прежде, для отдѣленія и укрѣпленія стѣною отъ прилегающихъ къ нему мѣстностей; но и до сихъ поръ еще сохранились слѣды того, что между I холмъ и II проходила довольно глубокая долина, къ которой I холмъ спускался гораздо круче, чѣмъ ко II, гдѣ былъ Forum Constantini. Крутой спускъ въ эту долину, доходившую до спуска къ Мраморному морю, доставлялъ большія удобства для постройки на его гребнѣ стѣнъ. Судя по очертанію мѣстности въ древнѣйшемъ ея видѣ, насколько можно возстановить его, можно думать, что древнѣйшія византійскія стѣны съ западной стороны проходили приблизительно тамъ, гдѣ были потомъ стѣны Большого дворца, обращенныя къ Ипподрому, затѣмъ пересѣкали Большую улицу въ ея началѣ, гдѣ былъ впослѣдствіи Милій, т.-е. первый милевой столбъ, и, пройдя по западной сторонѣ двора (atrium) св. Софіи, поворачивали направо, къ Золотому Рогу, къ которому онѣ, вѣроятно, примыкали южнѣе теперешняго Галатскаго моста т.-е., ближе къ устью <sup>1</sup>). Хотя теперь, послѣ безчисленныхъ построекъ и перестроекъ въ окрестностяхъ древнихъ византійскихъ стѣнъ, оврагъ, отдѣлявшій I холмъ отъ II, не только заваленъ. но на югъ отъ св. Софіи совершенно сравненъ, тѣмъ не менѣе и теперь еще можно наблюдать на западъ отъ св. Софіи, за полотномъ конножельзной дороги, для которой была срыта западная часть двора св. Софія, очень значительное углубленіе почвы, широкую яму, окруженную засыпанными развалинами. Это углубленіе, вѣроятно, шло чрезъ весь ипподромъ и кончалось въ концѣ его глубокимъ выходомъ къ низменному берегу моря, какъ видно изъ высокой массивной субструкции, на которой теперь стоить музей янычарь, занимающій мѣсто прежняго полукружія ипподрома. Провести точную линію древнѣйшихъ византійскихъ стѣнъ, несмотря на указанія нѣкоторыхъ позднихъ византійскихъ писателей, [едва ли возможно]. Только раскопки, случайныя или нарочитыя, могуть дать вполнѣ точныя и несомнѣнныя указанія относительно линіи древнихъ, собственно византійскихъ, стѣнъ, а пока приходится ограничиться тѣмъ общимъ положеніемъ, что стѣны древней, до-христіанской, Византіи обнимали только первый холмъ и ограждали его съ суши и съ моря, причемъ морскія стѣны были ниже и слабѣе сухопутныхъ, прочность и необыкповенная крѣпость которыхъ вызывала удивленіе пытавшихся ихъ разрушить: стойкость и храбрость обитателей заставляла иногда даже колоссальныя силы Римской имперіи со всёми ся громадными средствами и военнымъ

Извъстіе Зосимы (II, 304) о томъ, что forum Constantini былъ построенъ на мъстъ древнихъ воротъ, едва ли заслуживаетъ довърія, если принять во вниманіе очертаніе мъстности.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древніе писатели, видъвшіе древнюю Византію, но, конечно, не предвидъвшіе ея славы, говорять только о крепости и высоте стень, но ничего не говорять объ ихъ протяжении и положении. Извъстія о линіи древнихъ византійскихъ стънъ находятся у позднъйшихъ средневъковыхъ писателей и точнъе всего у Анонима-Кодина: начиналась стъна при Византъ отъ башни Акрополя и проходила до башни Евгенія, а затьмъ поднималась къ Стратигію и проходила къ банямъ Ахилла. Находящаяся здъсь апсида, такъ называемая Урвикіева, была сухопутными воротами византійцевъ. Отсюда стъна доходила до Милія, гдъ также были ворота у византійцевъ. Отсюда стъна шла до витыхъ колоннъ цикаларіевъ (Тζіхадаріюч, горшечниковъ) и спускалась въ Топы (Τόπους), а оттуда, загибая чрезъ Манганы и Аркадіевы бани, достигала Акрополя (Banduri, Imp. Orient., Antiqu. lib. I, 1). Всъ названныя мъстности, кромъ витыхъ колоннъ горшечниковъ, извъстны и позволяютъ въ общихъ чертахъ представить себъ направление византийскихъ стънъ, за исключениемъ участка оть Милія до Топовъ, за неизвъстностью положенія колоннъ горшечниковъ. Въ пользу того, что на западъ ствны не доходили дальше Милія, говорить и преданіе о томъ, что палатка Константина Великаго, во время стоянки предъ Византіею, находилась на томъ мъстъ, гдъ впослъдстви былъ forum Константина, въ центръ котораго стояла и стоить еще колонна Константица, называемая теперь обожженною или обгорълою колонною (Codini Origines, 41).

искусствомъ отчаяваться въ возможности взять ихъ силою и переходить къ продолжительной и утомительной осадѣ, чтобы голодомъ принудить стойкихъ защитниковъ неприступныхъ стѣнъ сдать ихъ добровольно. Крѣпость стѣнъ и храбрость жителей испыталъ и самъ Константинъ Великій.

Превращая этоть маленькій, хотя N крѣпкій, городокъ въ столицу всемірной имперіи, Константинъ могъ, конечно, предвидѣть, что Новый Римъ будеть гораздо обширние греческой Византии, и окружилъ новыми стѣнами такое пространство, которое, по его мнѣнію, достаточно было для населенія столицы: въ нѣсколько разъ это пространство превосходило старый городъ и, какъ Старый Римъ, заключало въ себъ 7 холмовъ. Точно опредълить границы константиновскаго Новаго Рима мы такъ же не можемъ, какъ и древней Византіи, такъ какъ современные историки не опредѣляютъ точно линіи ствиъ Константина, и мы знаемъ о направленіи ихъ и точкахъ соприкосновенія съ моремъ по извѣстіямъ того же компилятора, который говорить о стѣнахъ древней Визаптіи. По его свѣдѣніямъ, городъ Константина былъ хотя и значительно меньше позднъйшаго, тъмъ не менње онъ былъ очень обширенъ, и позднъйшимъ покольніямъ нужно было прибавить гораздо меньше, чёмъ прибавилъ Константинъ къ старой Византіи. По свидѣтельству Анонима-Кодина, сухопутная стена, начинаясь на берегу Мраморнаго моря возлё храма пресв. Богородицы Жезла, шла чрезъ Троадовскій портикъ до Эксакіонія и, пройдя около нѣкоторыхъ поздпѣйшихъ монастырей и кварталъ Вона на сѣверѣ, поворачивала къ Золотому Рогу, котораго достигала около храма св. Антопія и моста того же имени. По Мраморному морю и Золотому Рогу Константинъ продолжилъ. византійскія стьны и довель ихъ до новыхъ сухопутныхъ. Примѣнительно къ настоящей топографіи Константинополя, стёны на берегу Мраморнаго моря начинались тамь, гдѣ теперь кварталъ Эть-емезъ, и, направляясь отсюда къ сѣверу, достигали Большой улицы (Средней) въ томъ пунктѣ, гдѣ теперь Исакапу и гдѣ были Золотыя ворота Константиновскихъ стѣнъ, которыя отсюда шли мимо (на востокъ) Чукур-Бостапа (цистерна св. Мокія) въ долину рѣчки Лика; поворачивая къ востоку отъ Лика, стѣны проходили нѣсколько сѣвернѣе мечети султана Мехмета, стоящей на мѣстѣ храма св. Апостоловъ, и нѣсколько южнѣе мечети султана Селима спускались къ Золотому Рогу, къ которому подходили и примыкали къ морской стѣнѣ около второго моста чрезъ Золотой Рогъ. Само собою разумеется, что лиція стены зависела много оть очертанія местности и стратегическихъ соображений строителя.

За стѣною были расположены лагери и квартиры гарнизона, когорты котораго дали цифровыя названія позднѣйшимъ кварталамъ, образовавшимся за стѣнами Константинова города. Изъ этихъ названій очень часто упоминаются кварталы: Второй (Δεύτερον), Третій (Τρίτον), Пятый (Πέμπτον), напоминающіе собою роты Измайловскаго полка, давшія имена соотвѣтствующимъ кварталамъ Петербурга.

Хотя Константину Великому впослѣдствіи приписывали многія постройки, которыя воздвигнуты были его преемниками. тѣмъ не менѣе несомнѣнно, что Константинъ старался возможно роскошнѣе обстроить и украсить свою новую столицу и употребиль для этого богатыя средства и неограниченное могущество властителя всемірной имперіи. Благодаря власти и богатству Константинъ могъ не только построить множество замѣчательныхъ общественныхъ и частныхъ зданій, но и украсить свой городъ, Новый Римъ, мкогочисленными художественными произведеніями, которыми изобиловалъ древній міръ и которыя римскій владыка могъ брать безпрепятственно для украшенія новой столицы. Масса чиновнаго и промышленнаго люда со всѣхъ концовъ обширной имперіи устремилась на зовъ императора въ новую резиденцію, которая раздѣлена была на регіоны и получила организацію и управленіе, подобныя существовавшимъ въ древиемъ Римѣ. Во главѣ городского управленія стояли, какъ и въ старомъ Римѣ, свои praefecti urbi, на обязанности которыхъ было не только смотрѣть за порядкомъ, но и заботиться о благоустройствѣ Новаго Рима и его безопасности отъ внѣшнихъ враговъ.

Несмотря на большое пространство, обнесенное стѣнами, городъ Константина скоро былъ заселенъ; даже за его стѣнами, въ мѣстахъ расположенія гарнизонныхъ когорть, образовались сплошные кварталы. Черезъ сто лѣтъ слишкомъ эти загородныя поселенія стали настолько важны и многочисленны, что при Өеодосіи II Младшемъ потребовались новыя ствны, которыя и были воздвигнуты тогдашними префектами Анееміемъ и Киромъ-Константиномъ. Дальше этихъ стенъ городъ не пошель и, за исключеніемь сѣверной, Влахернской, части, остался вь тѣхъ предълахъ, которые получилъ при Өеодосіи II. Тѣ стѣны, которыя построены были вышеназванными префектами, съ разными починками и поправками защищали городъ тысячу лёть, и не мало враговъ должны были обратиться вспять предъ этою твердынею. Старыхъ средневѣковыхъ средствъ было недостаточно для взятія и форсированія этихъ крыпкихъ стѣнъ. Только новое орудіе, порохъ и пушки, могли разбить эту твердыню и проложить путь въ городъ. Но [и] при новомъ орудіи потребны были цёлыя полчища противъ небольшой горсти защитниковъ, чтобы

взять силою этоть оплоть восточно-римской имперіи, потерявшей все, кромѣ этого оплота. Простоявъ тысячу лѣть, до взятія Константинополя турками, Өеодосісвы стѣны, рѣдко поправляемыя, но чаще разрушаемыя, стоять и теперь, какъ неопровержимый и наглядный памятцикъ былого величія, какъ историческое украшеніе многострадальнаго города (рис. 1 и 2).

Сравнительно недавно м'встное ученое общество занялось изученіемъ сухопутныхъ стѣнъ и составило обстоятельную карту ихъ съ указаніемъ тѣхъ названій, которыя пріурочиваются къ разнымъ частямъ этихъ стѣнъ. Еще раныше изучалъ эти стѣны во всѣхъ подробностяхъ покойный Паспати, изложившій результаты своихъ изслѣдованій въ особомъ трудѣ, съ которымъ русскую публику познакомилъ покойный Г. С. Дестунисъ <sup>1</sup>).

По этимъ изслѣдованіямъ, основаннымъ на детальномъ изученіи сохранившихся стѣнъ и средневѣковыхъ свидѣтельствъ о нихъ, стѣны, построенныя при Θеодосіи Младшемъ, пристирались отъ Мраморнаго моря до Золотого Рога и соединялись съ приморскою стѣною по Золотому Рогу нѣсколько южнѣе Влахернскаго квартала, который при Өеодосіи не былъ включенъ въ предѣлы стѣнъ, а составлялъ загородный кварталъ и вошелъ въ предѣлы города нри императорѣ Иракліи. Чтобы огородить стѣною этотъ кварталъ съ знаменитымъ храмомъ въ немъ, Ираклій обвелъ его особою стѣпою, которая, по имени этого царя, называется Иракліевою, въ отличіе отъ Өеодосіевой.

Өеодосіевская стѣпа на всемъ своемъ протяженіи, отъ Мраморнаго моря до Золотого Рога, имѣла въ длину около 7 верстъ (6.806 метровъ), а послѣ постройки Иракліевой стѣпы около 5 верстъ (4.950 метровъ). Съ позднѣйшими добавками и усовершенствованіями, какъ можно видѣть до сихъ поръ, Өеодосіевскія укрѣпленія состояли изъ двойного ряда стѣиъ и рва: первая, впутренняя, стѣна гораздо выше второй, наружней, и отдѣляется отъ нея промежуточнымъ пространствомъ около 9 саженъ шириною, которое значительно выше уровня земли за стѣною внутри города и за малою стѣною внѣ города. Это такъ называемый периволъ ( $\pi$ ερίβολος). За этимъ периволомъ, параллельно внутренней стѣнѣ, идетъ вторая, малая или внѣшняя, стѣна, отдѣленная отъ рва (та́срос) пространствомъ около 17 метровъ, которое значительно ниже перивола, по выше почвы за рвомъ. Ровъ, ширипою около 10 саженъ (19 – 21 метръ),

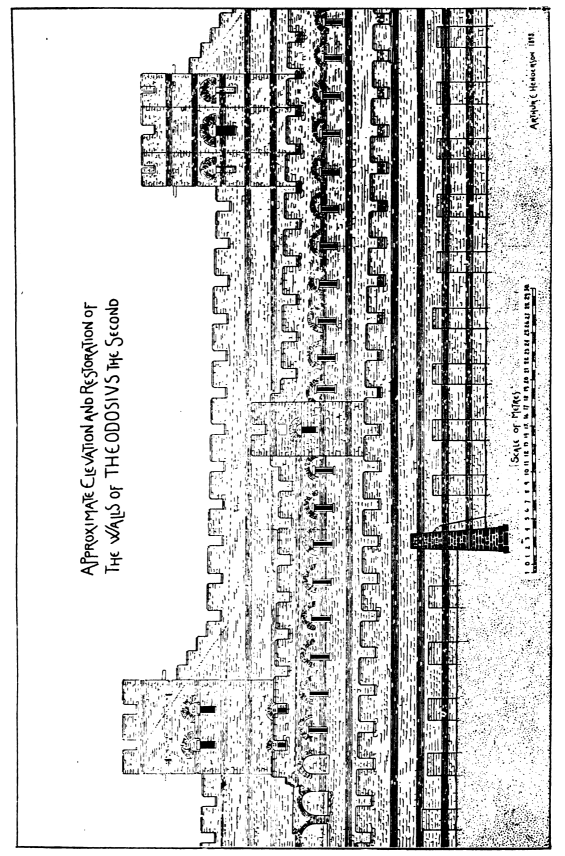
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Указанія на литературу см. у Oberhummer'a, Paul-Wissowa, Real-Encyklopadie, IV, 968. См. также Al. van Millingen, Byzantine Constantinople, the walls of the city and adjoining historical sites, London, 1899. Статьи Г. С. Дестуниса по "Тонографія средневъковаго Константинополя" помѣщены въ Журн. Мин. Нар. Просв. за 1882—3 г.].

тянется параллельно стѣнамъ, отъ Мраморнаго моря до Иракліевой стѣны, и раздѣленъ на нѣсколько частей поперечными перегородками (біатаорі́оµата у Паспати, δіафра́үµата на археологической картѣ), которыя, начиџаясь внизу рва довольно широкимъ основаніемъ, суживаются кверху настолько, что по нимъ можпо пройти одному съ трудомъ. Ровъ обложенъ какъ съ внутренней, такъ и внѣшней стороны каменными стѣнками, которыя съ внѣшней стороны доходятъ до прилегающей къ нему почвы, а съ внутренпей гораздо выше, какъ и прилегающая къ ней почва, и снабжены были бойницами. Это—еscarpe (то̀ ѣ́сю πτερόν) и contre - escarpe (то̀ ѣ́ξω πτερόν). Какая была глубпна рва, теперь не видно, потому что ровъ заваленъ мусоромъ и землею, такъ что мѣстами, гдѣ имѣется по близости вода для поливки, въ немъ разведены сады и огороды; по все-таки онъ вездѣ ниже прилегающей къ нему почвы.

Полагають, что перемычки во рвѣ сдѣланы были для того, чтобы задерживать ими воду, которою наполнялся ровъ и которая безъ этихъ преградъ, благодаря разности уровня рва, стала бы стекать. такъ какъ долина, по которой идеть ровъ, представляеть значительные уклоны на иротяжении стѣиъ. Всѣхъ преградъ или перемычекъ во рву теперь насчитываютъ до 18, а прежде, быть можеть, ихъ было и больше. Кромѣ этой цѣли перемычки служили для водопроводовъ, и по трубамъ, проложеннымъ въ верхнихъ частяхъ неремычекъ, протекала въ городъ вода изъ загородныхъ источниковъ, которая, въ случаѣ надобности, могла служить и для наполненія рвовъ. Такимъ образомъ Өеодосіевскія стѣны или укрѣпленія представляли для непріятеля четыре преграды: большая стѣна, малая стѣна, эскарпъ и ровъ, съ крутыми отвѣсными стѣнками.

Кромѣ тѣхъ препятствій для непріятеля, которыя представляли стѣны и ровъ, большая и малая стѣна укрѣплены были многочисленными башнями, съ которыхъ можно было обстрѣливать междустѣнпыя и застѣнныя пространства. Большая стѣна на разстояніи около 24 саженъ снабжена башнями, которыхъ было до 120, а малая имѣла около 70, которыя приходились приблизительно въ срединѣ между башнями большой стѣны, такъ что пространство между башнями не превышало 12 саженъ и, въ случаѣ надобности, могло быть въ достаточной степени защищаемо и обстрѣливаемо съ башенъ большой и малой стѣнъ. Но, находясь возлѣ стѣпъ и примыкая къ нимъ, башни, однако же, не составляли одной постройки со стѣнами, а представляли собой самостоятельныя зданія. Потому паденіе башенъ не влекло за собою разрушенія стѣнъ и наоборотъ: обрушившаяся стѣна не влекла за собою паденія башни, стоящей возлѣ обвалившейся стѣны. Башни служили мѣстомъ

Digitized by Google



Рыс. 1. Стъим Өводосія II.

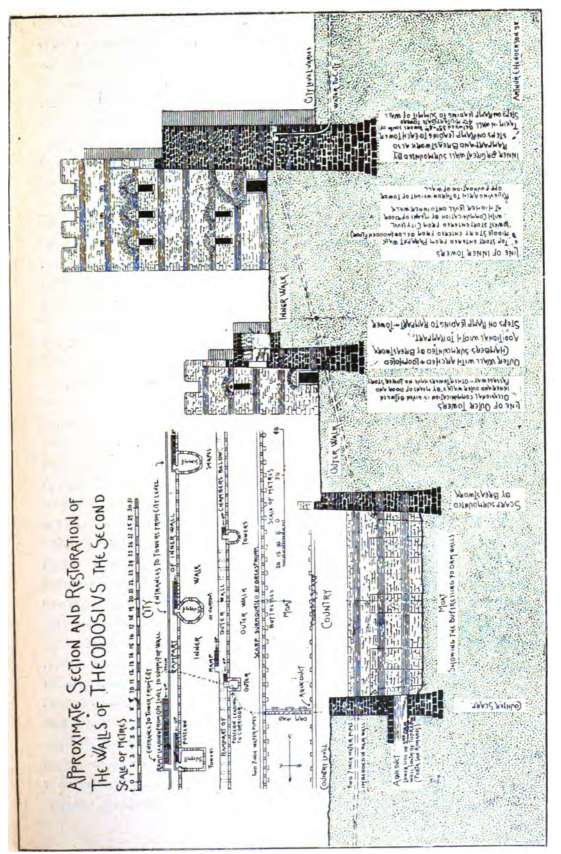


Рис. 2. Стѣны Өеодосія II.



пребыванія сторожевыхъ постовъ и защитниковъ стіль во время осады, твиъ болѣе, что вершины стѣнъ не представляли удобнаго мѣста для стоянки воиновъ, особенно внутренняя, большая, стіна, которая вверху хотя и была толщиною въ 2<sup>1</sup>/2 метра, но изъ нихъ 1 метръ занимали бойницы, такъ что для людей, стоявшихъ за бойницами, на стѣнѣ оставалось 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> метра неогороженнаго со стороны города пространства, при высоть стень въ 20-10 метровъ. Хотя въ случав надобности можно было дъйствовать и съ этой площадки, но нахождение на ней и особенно передвиженія сопряжены были съ большою опасностью, такъ какъ съ нея легко можно было упасть въ городъ и разбиться до смерти. Въ этомъ отношении гораздо больше удобствъ для защитниковъ стѣнъ представляла внѣшияя, малая, стѣна, которая со стороны перивола, т.-е. междустьнія, возвышалась только метра на 3 и снабжена была входными лѣстницами, между тѣмъ какъ на внутреннюю стѣну изъ города лѣстницъ нъть и на нее нужно было, повидимому, входить чрезъ башни или по наружнымъ приставнымъ лѣстницамъ. Башни какъ внутренней, такъ и виѣшней ствны имѣють различную форму; однь изъ нихъ круглыя, другія четыреугольныя, а есть и восьмиугольныя, какъ видно изъ прилагаемыхъ рисунковъ. Паснати измѣрялъ ихъ окружность и вмѣстимость и полагалъ, что каждая башня большой ствны при внутренней площади въ 70 кв. метровъ могла вместить до 60 человекъ, между темъ какъ несравненно меньшія башни внѣшней стѣны могли вмѣщать только 5-6 человѣкъ. Какъ ть, такъ и другія башни снабжены были, какъ и стьны, бойницами, изъ-за которыхъ и стръляли стоявшие на башняхъ, покрытыхъ вверху сводами, составлявшими полъ башенъ. Толщина башенныхъ стѣнъ была отъ <sup>1</sup>/<sub>2</sub> до 2 метровъ, а паружный фасадъ башенъ большой стѣны оть 10 до 12 метровъ ширины; слѣдовательно, башни представляють собою весьма прочныя и устойчивыя зданія, способныя противостоять не только пепріятельскимъ ударамъ, по и не особенно сильнымъ землетрясеніямъ, благодаря чему большая часть изъ нихъ величаво высятся и до сихъ поръ, хотя и покрыты растительностью.

Послѣ постройки стѣнъ при Өеодосіи II за сѣвернымъ концомъ ихъ, упиравшимся въ приморскія стѣны Золотого Рога, въ скоромъ времени возникъ весьма важный городской кварталъ Влахерны (Вλаҳе́рѵаι), въ которомъ уже при преемникахъ Өеодосія II, Маркіанѣ и Пульхерія, строится дворецъ и возникаетъ знаменитый внослѣдствія храмъ Влахернской Богоматери,куда благочестивая царица помѣщаетъ одну изъ самыхъ драгоцѣнныхъ и высокочтимыхъ святынь Цареграда—ризы Богоматери и гдѣ находился цѣлебный и священный источникъ (а́ү́аσµа). Въ слѣдуюція десятильтія кварталь этоть все разростался и сделался однимь изъ важнейшихъ участковъ Константинополя, такъ что чрезъ 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> столётія после постройки Осодосіевскихъ стенъ императоръ Ираклій счелъ нужнымъ обнести его стеною и такимъ образомъ оградить этоть драгоцённый кварталъ отъ разграбленія и опустошенія варваровъ, грозившихъ и действительно подходившихъ къ столицъ. Такъ возникла стоящая и до сихъ Иракліева стена (то 'Нрахдеюу теїуос).

Направо отъ Адріанопольскихъ воротъ, если идти къ нимъ изъ города, гдѣ стѣны Өеодосія идуть къ востоку, стоять развалины загадочнаго дворца, такъ называемаго Текфуръ Сарая, занимающаго одинъ изъ самыхъ возвышенныхъ пунктовъ Константинополя и упирающагося однимъ своимъ концомъ въ малую стену Өеодосія, такъ что второй этажъ этого дворца высится надъ этою стѣною и окна дворца открывають видъ на поля, льса и долины за городомъ. Не доходя нъсколько шаговъ до этого дворца, большая стѣна вдругъ прерывается и посредствомъ поперечной стыты соединяется съ малою подъ прямымъ угломъ. Эта поперечная стына закрываеть собою доступъ изъ города въ периволъ и, наобороть, изъ перивола въ городъ. За Текфуръ Сараемъ далъе къ Золотому Рогу прерывается вдругь и малая Өеодосіева стына и подъ прямымъ угломъ къ ней стоитъ гораздо болѣе высокая и толстая (3,70 метр.) Иракліева стіна, которая сначала идеть на сіверь, а чрезъ нісколько саженъ поворачиваеть на востокъ къ Зототому Рогу, обхватывая собою Влахернскій кварталь. Иракліева стіна, превосходя значительно Өеодосіеву стѣну, даже большую или внутреннюю, своею высотою и толщиною, отличается тымъ, что предъ нею нътъ ни другой стъны, за исключеніемъ Львовой, ни рва, почему Иракліева стѣна уже въ средніе въка называлась исобтегус, одностьнокъ. Такъ какъ за стъною местность неровная и частью овражистая, то рва, быть можеть, и нельзя было провести; но зато ствна, кромѣ своей высоты и толщины, охранялась огромными массивными башнями, когорыхъ насчитывается до 20 и которыя и теперь стоять въ своемъ грозномъ величіи и поражають своею солидностью и прочностью, которой не могли преодольть даже землетрясенія, а враги даже и не пытались одольть эту твердыню, охранявшую не только городъ, но и царскій дворецъ съ его сокровищами и святынями. Со стенъ и башенъ открывается великоленный видъ на холмистую, поросшую лесомъ местность, окружающую конецъ Золотого Рога, около котораго быль и есть загородный кварталь.

Въ первой четверти IX в. Левъ Арменинъ, отецъ царя Өеофила, передъ частью Иракліевой стёны, въ томъ ея концъ, который подходить къ Золотому Рогу, построилъ другую меньшую стѣну длиною около 50 саженъ (100 метровъ). Эта стѣна, по имени строителя, называется Львовскою стѣною (Лεо́ντιο» τεῖγος).

Такимъ образомъ сухопутныя укрѣпленія Константинополя слагаются изъ Өеодосіевыхъ, Иракліевой и Львовской стѣнъ. Морскія стѣны, въ свою очередь, по мѣрѣ расширенія города, удлинялись какъ по Мраморному морю, такъ и по Золотому Рогу, до соединенія съ новою городскою стѣною, но онѣ никогда не были двойными и такими крѣпкими, какъ сухопутныя, потому что византійцы не столько боялись и подвергались нападеніямъ съ моря, сколько съ суши. Второю морскою стѣною имъ служилъ флотъ, долгое время не имѣвшій соперниковъ.

Какъ приморскія, такъ и сухопутныя стѣны отъ времени и землетрясеній подверглись разрушенію и требовали исправленія. Какъ видно изъ надписей на каменныхъ плитахъ, вдѣланныхъ въ стѣнахъ, ихъ особенно много исправляли первый и послѣдній цари-иконоборцы.

Какъ морскія, такъ и сухопутныя ствны Константинополя, закрывавшія городъ со всѣхъ сторонъ, пробиты были воротами, чрезъ которыя жители имѣли выходъ къ морю и на долину, примыкавшую къ съверо-западнымъ сухопутнымъ стъпамъ. Не считая нужнымъ для нашихъ цѣлей заниматься воротами въ морскихъ стѣнахъ, мы остановимъ внимание читателей на нѣкоторыхъ, немногихъ, воротахъ сухопутныхъ ствнъ Феодосіевскихъ, которыя представляли собою главные выходы и, замыкая наиболье важныя и многолюдныя артеріи города, вели къ главнымъ загороднимъ дорогамъ, тъмъ болье, что съ этими воротами и ведущими къ нимъ центральными улицами намъ придется встрѣтиться при изложении техъ церковныхъ церемоний, которыя составляють предметь настоящей книги. Къ тому же и сведения наши относительно улицъ средневѣкового Цареграда очень и очень ограниченны, такъ что Мордманнъ въ своемъ послѣднемъ планѣ счелъ возможнымъ обозцачить только двѣ улицы: такъ называемую Среднюю или Большую улицу и Адріанопольскую, т.-е. ту, которая вела къ Золотымъ воротамъ, и ту, которая вела къ теперешнимъ Адріанопольскимъ, составляющимъ и теперь предметь спора относительно средневѣкового названія своего. Но и относительно Золотыхъ вороть, столь прославленныхъ въ средніе вѣка, не все обстоить благополучно: и относительно ихъ имѣются нѣкоторыя сомнѣнія и разногласія, которыя затронуты покойнымъ Г. С. Дестунисомъ, но не разрѣшены окончательно, а частью даже увеличены. Кромѣ тѣхъ отступленій и противорѣчій, которыя высказаны были относительно Золотыхъ воротъ Скарлатомъ Византіемъ и Детьеромъ и которыя опровергаеть Г. С. Дестунисъ, покойный нашъ византологъ допускаетъ существование Золотыхъ воротъ на самомъ берегу моря, у пристани, называемой теперь Ташискелеси, кромѣ общеизвѣстныхъ Золотыхъ воротъ въ Өеодосіевой стѣнѣ.

Поводомъ къ появленію этихъ новыхъ Золотыхъ вороть послужило сообщение о въбздѣ въ столицу Никифора Фоки, находящееся въ Придворномъ уставѣ Константина Багрянороднаго (I, 90). Провозглашенный царемъ во время похода, Никифоръ Фока 16 августа 963 года дълалъ тріумфальный въёздъ въ Цареградъ для коронованія и освященія своего узурпаторства и для этого перебхаль изъ загороднаго дворца Іеріи ('Іє́рεια), лежавшаго противъ Константинополя на азіатскомъ берегу, раннимъ утромъ въ царской лодкѣ (дромонѣ), переѣхалъ на европейский берегъ и высадился у Золотыхъ воротъ (προσέβαλεν έν τη γρυσή πόρτη I, p. 438 Bonn.). Встрѣченный здѣсь всѣмъ городомъ со свѣчами и оиміамомъ, Никифоръ вышелъ изъ лодки и верхомъ на конъ поъхалъ предъ ствною (dià той ёбш паратегую) и, довхавъ до мощеной дороги, повернуль (διά της πλαχωτης στραφείς) по ней въ монастырь Богородицы Абрамитовъ. Помолившись здёсь и облачившись въ касторовый скарамангій, Никифоръ снова сълъ верхомъ на коня и вътхалъ въ большія Золотыя ворота (ήλθεν είς την μεγάλην γρυσην πόρταν), гдь, остановившись на лошади верхомъ, слушалъ привѣтствія и славословія димовъ Ипподрома.

Едва ли можно сомнѣваться, что въ этомъ случаѣ покойный византологъ нашъ ошибался, предположивъ существованіе какихъ-то Золотыхъ воротъ у самой пристани. Упоминаніе Золотыхъ воротъ при обозначеніи пристани, въ которой Никифоръ Фока присталъ къ европейскому берегу, нужно было для отличенія этой пристани отъ другихъ пристаней какъ въ городѣ, такъ и внѣ его, по европейскому берегу Мраморнаго моря, такъ какъ цари, переѣзжавшіе изъ Іеріи на европейскій берегъ, далеко не всегда причаливали у пристани, находившейся за стѣною близь Золотыхъ воротъ. Такъ, напр., Василій Македонянинъ въ такомъ же случаѣ переѣхалъ прямо въ Евдомъ, слѣдовательно, гораздо западнѣе Константинополя и его Золотыхъ воротъ, а Өеофилъ, напротивъ, присталъ къ европейскому берегу у св. Маманта, а оттуда переѣхалъ Золотой рогъ около Влахернъ и затѣмъ за стѣною верхомъ проѣхалъ къ Золотымъ воротамъ<sup>1</sup>).

 $\mathbf{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cerim. I, р. 498 и 504, гдъ описаны тріумфальные въъзды Василія Македонянина съ сыномъ и Өсофила съ кесаремъ.

Записки Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

Та пристань, которая въ обрядъ въъзда Никифора Фоки обозначается Золотыми воротами, въ другомъ обрядъ, въ которомъ описывается выъздъ царя въ Вознесеніе въ храмъ Богородицы Источника изъ Большого дворца, обозначается врахіоліемъ Золотыхъ вороть <sup>1</sup>). Какъ здъсь упоминаніе Золотыхъ вороть не значить, что на пристани стояли Золотыя ворота, такъ и въ обрядъ въъзда Никифора, на основаніи упоминанія Золотыхъ вороть, нельзя заключать о существованія ихъ у самой пристани. Упоминаніе далѣе опять большихъ Золотыхъ вороть (µεγάλη Хρоб $\tilde{\eta}$  πόρτα) указываетъ не на другія какія-нибудь ворота, отличныя отъ первыхъ, а показываетъ только, что царь въъзжалъ въ большое среднее отверстіе, а не въ меньшее боковое. Это отмѣчается и въ другихъ вышеприведенныхъ обрядахъ, а въ одномъ отмѣчено, что большія ворота были открыты для въѣзда царя, между тѣмъ въ обыкновенное время они были закрыты, и простые смертные ходили и ѣздили чрезъ боковыя малыя ворота <sup>2</sup>).

Такъ какъ недалеко отъ Золотыхъ воротъ находились ворота и дорога, ведшія изъ города къ храму Богородицы Источника (тŵи Пурйи), и ѣхавшіе къ этому храму по морке высаживались въ пристани у Золотыхъ вороть, то пристань эта называется иногда пристанью источниковъ (атоβадра тŵи Пурйи) и подъ этимъ названіемъ значится на картѣ археологическаго общества, причемъ о Золотыхъ воротахъ у самой пристани нѣтъ и не могло быть рѣчи, потому что Золотыя ворота были одни, несмотря на убѣжденіе покойнаго Г. С. Дестуниса, что «существовали въ Константинополѣ двоякія Золотыя ворота» <sup>3</sup>).

Прежде покойнаго пашего византолога предполагалъ въ Константинополѣ двое Золотыхъ воротъ Детье, который почему-то настоящія и до

<sup>1)</sup> Cerim. I, p. 108: ἀπέρχεται μέχρι τοῦ βραχιολίου τῆς χρυσῆς πόρτης.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cerim. I, p. 500: διῆλθον ἐν τῆ μέση θριαμβευόμενα ἀπὸ τῆς χρυσῆς πόρτης ἕως τῆς χαλαῆς τοῦ παλατίου, ἀνοιγείσης τότε τῆς μέση ς καὶ με γ άλη ς χρυσῆς πόρτης. Ср. р. 506. Къ сожалѣнію, изобрѣтатели другихъ Золотыхъ воротъ, кромѣ существующихъ, вовсе не обратили вниманія на это мѣсто или не знали его, а между тѣмъ, здѣсь прибавка при μεγάλη и μέση исключаетъ всякую возможность объяснять μεγάλη иначе, какъ въ смыслѣ дверного отверстія, а не другого сооруженія. Упуская это изъ виду, М о р д тм а н нъ (Esquisse, 13), на основаніи извѣстія Кедрина (II, р. 475), что Ваσίλειος διὰ τῶν μεγάλων πολῶν τῆς χρυσῆς πόρτης ἐθριάμβευσεν, думалъ, что большими воротами назывались настоящія Золотыя ворота, а, въ противоположность имъ, тѣ ворота, которыя стоять рядомъ съ Золотыми и называются теперь Едн-Куле-Капусси, назывались μικρὰ πύλη (?), котя самая фраза Кедрина показываеть, что подъ μεγάλα: πύλαι разумѣется часть Золотыхъ вороть (πόρτης), которыя большими не называются, между тѣмъ, какъ πύλαι, дверныя отверстія, называются большими, въ отличіе отъ малыхъ, боковыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Очеркъ сухопутныхъ стѣнъ, 15.

сихъ поръ существующія Золотыя ворота считаеть малыми, а истинными Золотыми воротами ть, которыя стояли вблизи Сулу - монастыря <sup>1</sup>). Хотя это категорическое, но ничъмъ не подкръпленное заявленіе Детье покойный Г. С. Дестунись считаль совершенно неосновательнымъ, тѣмъ не менѣе въ новѣйшемъ трудѣ по топографіи Константинополя. принадлежащемъ первостепенному знатоку Константицополя, д-ру Мордтманну, эта мысль съ видоизмѣненіемъ является снова и, какъ у Детье, воспроизводится на планѣ, приложенномъ къ очерку Константинополя<sup>2</sup>). Къ счастью, д-ръ Мордтмашнъ приводить и основанія, которыя заставили его послѣдовать мнѣнію Детье. По словамъ почтеннаго изслѣдователя Константинополя, въ извѣстной Noticia Золотыя ворота не совпадають съ Золотыми воротами Өеодосіевыхъ стѣнъ, но съ воротами, обозначенными на планѣ Буондельмонте подъ именемъ Porta antiquissima Pulchra. Но, на мой взглядъ, Noticia, которая упоминаетъ только Porta aurea въ 12 регіонѣ, не давая ни мальйшаго указанія на мьсто нахожденія, не даеть никакихъ основаній допускать существованіе другихъ Золотыхъ вороть, кромѣ существующихъ со временъ Өеодосія Великаго, а малыя Золотыя ворота явились у Детье, очевидно, по той причинѣ, что у византійскихъ писателей, когда говорится о тріумфальномъ въёздё царя, отмѣчается, что онъ въѣхалъ въ большія Золотыя ворота, а не въ малыя; но это вовсе не значить, что эти малыя ворота стояли въ другомъ мѣстѣ, а значить только, что цари при торжественныхъ въѣздахъ Фхали чрезъ большія ворота, среднія, а не боковыя, малыя, которыя обыкновенно были открыты для всёхъ смертныхъ. Д-ръ Мордтманнъ и его предшественникъ Детье упустили изъ виду, что царь и въ церковь входиль въ среднія, большія (μεγάλη), двери, а не въ боковыя, меньшія, предназначенныя для публики и всегда открытыя. Это обозначается и въ обрядахъ церковныхъ выходовъ, но изъ этого однако же никто не

Digitized by Google .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das erste Militärthor wie alle Militärthore vermauert, hat aber als goldenes Thor zwei marmorne corinthische Säulen, als einzige Unterscheidung, weil es nur das kleine goldene Thor, verschieden von dem wahren goldenen Thrium phthore, das in der Nähe von Sulu-Monastir war. Dethier, Der Bosphor und Constantinopel, 2 Aufl. Wien, 1876, 51. Такимъ образомъ, Детье считаетъ Золотыя ворота за военныя первыя, за которыми слъдовали вторыя, третьи и т. д.; но такъ какъ чрезъ нихъ шли торжественныя процессии, то ихъ украсили коринескими мраморными колоннами, чтобы хоть сколько-нибудь отличить отъ простыхъ военныхъ воротъ. Какъ мы увидимъ ниже, такое миѣнiе явилось отъ плохого знакомства съ Золотыми воротами настоящими и теперь стоящими.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разница заключается въ томъ, что Детье считаетъ настоящія Золотыя ворота малыми, а большія ставитъ гораздо восточнѣе, въ старой стѣнѣ Константина; Мордтманнъ считаетъ малыми теперешнія Еди-Куле-Капусси, а придуманныя Детьеромъ называетъ Porta Antiquissima Pulchra.

станегь заключать, что малыя двери находятся въ какомъ-нибудь другомъ мѣстѣ, а не рядомъ съ большими, средними или красными (ώραία πύλη).

Упуская изъ вниманія это совмѣстное нахожденіе большихъ и малыхъ Золотыхъ воротъ Детье и Мордтманнъ стали искать ихъ въ другихъ мѣстахъ и нашли на планѣ позднѣйшаго путешественника какія-то «весьма древнія красивыя ворота», но почему эти красивыя ворота нужно считать большими, а не всѣмъ извѣстныя Θеодосіевскія, этого они не объясняютъ и едва ли могуть объяснить, такъ какъ «древнѣйшихъ

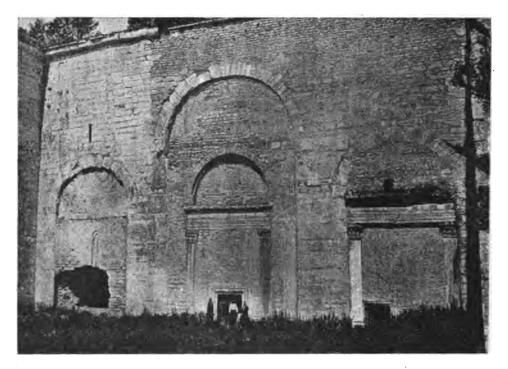


Рис. 3. Золотыя ворота въ Константинополъ.

вороть» этихъ никто не описалъ, а, слѣдовательно, никто и не знаетъ, больше ли они Феодосіевскихъ или меньше, какъ никто не знаетъ, что это были за ворота, составляли они дѣйствительно метопонъ Константиновой городской стѣны или были аркой, замыкавшей какой-нибудь базаръ или площадь, въ родѣ тѣхъ арокъ, которыми замыкался форъ Константина, какъ мы увидимъ ниже. Такая арка должна была быть красивою, но красота не давала права называть эти ворота Золотыми ни Буондельмонте, который не называетъ ихъ такъ, ни новѣйшимъ ученымъ, которые собственное педоразумѣніе стараются прикрыть ссылками на Буондельмонте и, пе разрѣшая своихъ выдуманныхъ затрудненій, дѣлаютъ совершенно ненужныя ложныя догадки; не разрѣшая вопроса, они еще болѣе запутывають его, вмѣсто того, чтобы посмотрѣть хорошенько на существующія Золотыя ворота и убѣдиться, что другихъ пикогда не было и нигдѣ въ Константинополѣ нѣть.

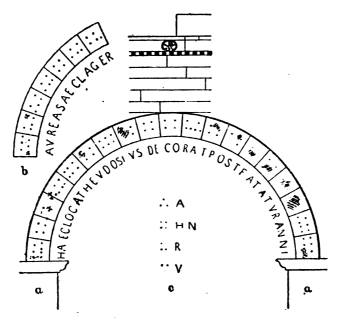


Рис. 4. Золотыя ворота въ Константинополъ. Центральная арка.

Эту задачу взялъ на себя Стржиговскій и пришелъ къ столь же важнымъ, сколько несомнѣннымъ результатамъ, которые исключаютъ всякіе поиски и предположенія относительно другихъ Золотыхъ воротъ въ Константинополѣ<sup>4</sup>). Дѣло въ томъ, что Золотыя ворота, какъ видно изъ сохранившейся частью до сихъ поръ надписи, построены были гораздо раньше Өеодосіевскихъ стѣнъ, въ которыхъ они стоятъ теперь. Между тѣмъ какъ стѣны были построены при Өеодосіи II, Золотыя ворота существовали уже при его великомъ дѣдѣ и возведены были въ честь его, для его тріумфальнаго въѣзда въ качествѣ тріумфальной арки послѣ 388 г. Подобно аркѣ Константина въ Римѣ, арка въ честь Өеодосія, поставленная предъ стѣпами, представляла собою три дверныхъ отверстія и состояла изъ трехъ арокъ, причемъ средняя была гораздо больше, чѣмъ боковыя, какъ это видно и до сихъ поръ, несмотря на всѣ превратности судьбы, испытанныя аркою Өеодосія въ Константинополѣ (рис. 3).

На камняхъ, изъ которыхъ сложена средняя арка, была металлическая надпись, буквы которой прикрѣплены были выходившими изъ нихъ гвоздями. Хотя буквы теперь исчезли, но слѣды буквъ остались на кам-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Strzygowski, Jahrb. d. k. d. arch. Inst. (VIII) 1893, 1-39].

няхъ въ видѣ дырочекъ ддя гвоздей буквъ и показываютъ, что надпись, изданная еще въ XVII в., была сдѣлана на той и другой сторонѣ арки, т. е. на западной и восточной, другими словами, на сторонѣ, обращенной къ полю, и на сторонѣ, обращенной къ городу. Этою надписью съ несомнѣнностью констатируется какъ время первой постройки Золотыхъ воротъ, такъ и объясняется причина названія ихъ (рис. 4).

> Haec loca Theodosius decorat post fata tyranni, Aurea saecla gerit qui portam construit auro,

гласила надпись, показывающая, по миѣнію ученыхъ, что арка построена послѣ побѣды надъ Максимомъ и низверженія его въ 388 году предъ въѣздомъ въ Константинополь въ 391 году.

Изъ этихъ стиховъ, говоритъ Дюканжъ, видно, почему ворота назывались Золотыми: очевидно, потому, что ворота эти были украшены золочеными орнаментами.

Вслѣдствіе этого послѣдующіе императоры, когда хотѣли дѣлать торжественный въѣздъ въ столицу, шли чрезъ эти ворота по такъ называемой Средней улицѣ ко двору.

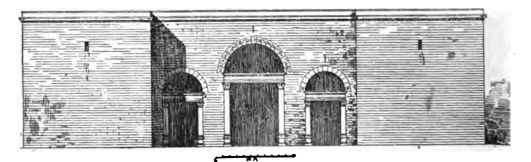
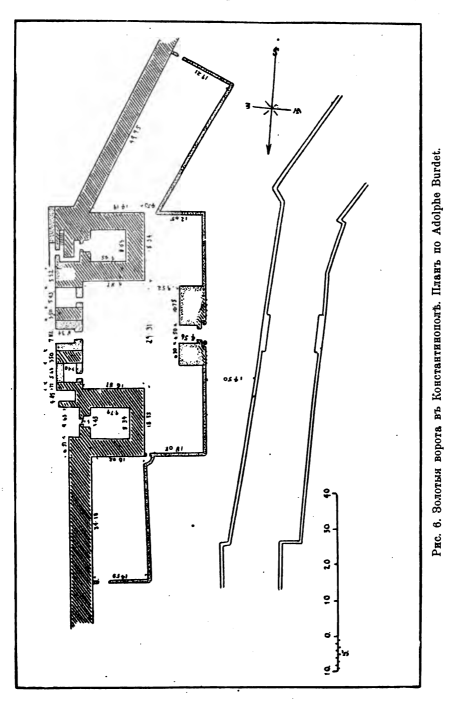


Рис. 5. Золотыя ворота въ Константинополѣ. Западный фасадъ (реставрація).

Такъ какъ арка Феодосія, назначенная для его тріумфальнаго въёзда, была обращена фасадомъ къ западу, т.-е. на ту сторону, откуда царь и процессія должны слѣдовать, то западная сторона была отдѣлана гораздо роскошнѣе и богаче задней, обращенной къ городу: и до сихъ поръ еще видно, что арки Золотыхъ вороть опирались на изящныя мраморныя колонны съ кориноскими канителями, хотя онѣ теперь частью исчезли, а частью замурованы въ стѣны вслѣдствіе разныхъ передѣлокъ и сокращеній, которымъ подвергалась эта столь же знаменитая, сколько и несчастная арка, теперь совсѣмъ замурованная, кромѣ небольшой дверки, оставленной для прохода въ пространство между первою и второко стѣною (рис. 5).



Когда при Өеодосіи II, послѣ страшнаго землетрясенія, разрушившаго Константиновскія стѣны, стали строить новыя на новомъ мѣстѣ, чтобы

захватить въ стѣны и прикрыть выросшіе за стѣнами кварталы, арка Осодосія I была исходнымъ пунктомъ для постройки новыхъ стѣнъ: строители западнѣе этой арки не считали нужнымъ отодвигать новую стѣну. Быть можеть, она и выстроена была въ началѣ фактическаго города, на краю городскихъ, застѣнныхъ построекъ, которыя, вѣроятно, двигались прежде всего по берегу Мраморнаго моря и Золотому рогу. Какъ бы то ни было, но это обстоятельство подтверждаетъ свидѣтельство надписи и доказываетъ существованіе арки Өеодосія, а, слѣдовательно, и Золотыхъ воротъ, ранѣе стѣнъ Өеодосія, благодаря которымъ арка превратилась въ ворота.

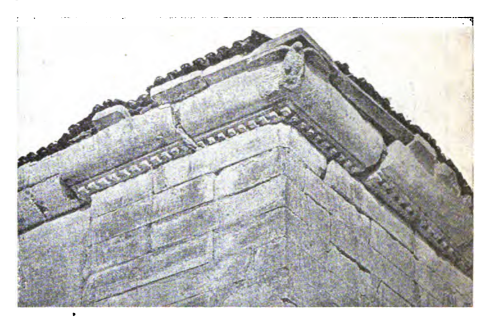


Рис. 7. Золотыя ворота въ Константинополѣ. Часть сѣверной башин.

Получивъ другое значеніе и назначеніе, арка Өеодосія получила разныя пристройки и прибавки, которыя превратили ее въ крѣпкія и недоступныя ворота, а затѣмъ и въ несокрушимую крѣпость (рис. 6).

Прежде всего изъ мраморныхъ, плотно и крѣпко прилаженныхъ четыреугольныхъ плитъ по бокамъ воротъ ноставлены были огромныя четыреугольныя башни, которыя и до сихъ норъ поражаютъ своею массивностью и прочностью. Вверху они украшены красивымъ, хотя и простымъ карнизомъ, съ орлами по угламъ. Башни прилегаютъ плотно къ стѣнамъ и, по словамъ царя Іоанна Каптакузина, представляютъ совершенно недоступную и при тогдашнихъ средствахъ разрушенія несокрушимую твердыню; плиты огромнаго размѣра были такъ прилажены одна къ другой и такъ прочно скрѣплены желѣзными скобами, что, казалось, сдѣланы были изъ одного цѣльнаго камня (αὐτόλιϑος). Время, однако же, значительно ихъ испортило, и Кантакузинъ, съ восторгомъ говорившій объ ихъ прочности и испытавшій ихъ несокрушимость, долженъ былъ, когда сдѣлался царемъ, покрасить ихъ и реставрировать, чтобы потомъ обратить ихъ въ крѣпость и недоступную твердыню столицы (ἀхρόπολις).

Такъ какъ Золотыя ворота укрѣплены двумя башнями, совершенно согласно общему плану укрѣпленія воротъ, то нужно думать, что они были построены въ одно время со стѣнами. Въ пользу этого мнѣнія говорятъ и разныя другія соображенія, между прочимъ, и характеръ постройки и орнамента, который соотвѣтствуетъ времени Θеодосія Младшаго и который приводитъ Стржигов-

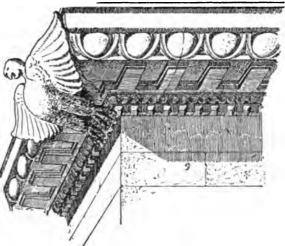


Рис. 8. Золотыя ворота въ Константинополъ. Часть съверной башни (реставрація).

скаго къ убъжденію въ томъ, что башни, которыя онъ называетъ пилонами, современны стѣнамъ (стр. 7 и 8).

Такого же мнѣнія и по тѣмъ же соображеніямъ Стржиговскій держится и относительно воротъ въ малой стѣнѣ, соотвѣтствующихъ Золотымъ воротамъ. Такъ какъ ворота малой стѣны укрѣплялись вездѣ двумя башнями, то и предъ Золотыми воротами ворота въ малой стѣнѣ укрѣплены ими, причемъ онѣ поставлены такъ, что закрываютъ Золотыя ворота и могутъ быть вдвинуты въ пространство между башнями Золотыхъ воротъ большой, внутренней, стѣны.

Такая постройка башенъ въ лѣвой стѣнѣ указываетъ на преднамѣренность архитектора, строившаго Золотыя ворота во всей ихъ совокупности, т.-е. превращавшаго арку въ крѣпостныя и вмѣстѣ съ тѣмъ тріумфальныя ворота.

Въ отличіе отъ Золотыхъ воротъ собственно, ворота въ малой стѣнѣ имѣютъ не три дверныхъ отверстія, а только одно, соотвѣтствующее большому, среднему, отверстію Золотыхъ воротъ, между тѣмъ, какъ противъ малыхъ отверстій стоятъ башни малой стѣны. Отверстіе это сдѣлано, по обыкновенію, въ видѣ арки, опирающейся на двѣ кориноскія колонны изъ разноцвѣтнаго мрамора, значительно пострадавшія отъ времени.

По бокамъ арки, вмѣсто боковыхъ дверей или арокъ, были сдѣ-

Рис. 9. Золотыя ворота въ Константинополъ. Фасадъ пронилей (реставрація Стржиговскаго) Ŷ N . #

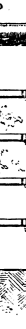
ланы, по всей вѣроятности съ самаго начала, интересныя и оригинальныя украшенія: направо и налѣво отъ арки были разнообразные ба-

> рельефы, раздѣленные круглыми и четыреугольными колонками (рис. 9-14).

Всѣхъ рельефовъ, повидимому, было 12, по 6 на каждой сторонѣ, и, судя по упоминаніямъ путешественниковъ, видѣвшихъ еще рельефы, всѣ они были миеологическаго, языческаго, содержанія: здёсь фигурировали Ираклъ, Промиеей, Эндиміонъ съ Селиной, Пигасъ съ нимфами и другія тому подобныя миеическія личности и картины. Въ самомъ верху въ полукругахъ подъ самыми арками, по крайней мфрф, въ нфкоторыхъ рамахъ были летящіе

> амуры, такъ какъ сюжеты нѣкоторыхъ картинъ были не только языческаго, но и эротическаго характера. Хотя исторія искусства въ греко - римскомъ мірѣ нозволяеть относить содержаніе рельефовь къ эпохѣ постройки Золотыхъ вороть, тѣмъ не менће вћриће, кажется, будеть то мнѣніе, по которому эти рельефы, столь разнообразнаго и столь мало подходящаго

къ мѣсту содержанія, привезены изъ разныхъ мёсть и сняты съ разныхъ зданій греческихъ городовъ, чтобы украсить собою ворота Новаго Рима. Если бы эти рельефы сдѣланы были спеціально для украшенія Золотыхъ воротъ Константинополя при благочестивомъ Өеодосіи II и еще болве благочестивой Пульхеріи, то сюжеть рельефовь быль бы навърно другой, болће подходящій и ко времени, и къ мѣсту. Въ пользу обычнаго въ то время похищенія предметовъ искусствъ



для украшенія столицы говорить и удивленіе путешественниковъ красоть рельефовъ, тонкости и необыкновенному изяществу нѣкоторыхъ фигуръ, — качества, приводившія нѣкоторыхъ англичанъ до попытокъ вынуть ихъ и стащить въ Англію. Въ числѣ лицъ, принимавшихъ участіе

въ этихъ попыткахъ, былъ и знаменитый похититель пареенонскихъ мраморовъ, лордъ Арундель. Какъ ни прискорбны такія эгоистическія попытки и привычки англичанъ, но приходится пожальть, что ихъ попытки относительно константинопольскихъ мраморовъ --- рельефовъ не удались. Тогда, безъ сомнѣнія, любители античнаго искусства могли бы изучать и наслаждаться константинопольскими мраморами, какъ теперь наслаждаются изученіемъ аоинскихъ. Къ сожалѣнію, покупка не состоялась. мраморные рельефы остались и мало-помалу были уничтожены ненавистниками всякаго искусства, особенно пластики и живописи, грубыми и невъжественными турками. Чемъ позднее известіе, твмъ меньше оказывается рельефовъ, и теперь остались только слёды тёхъ рамокъ изъ мраморныхъ колоннъ, которыя позволили Стржиговскому составить и возстановить схему расположенія рельефовъ. Слѣды этихъ колоннъ и рамокъ такъ мало замѣтны. что огромное

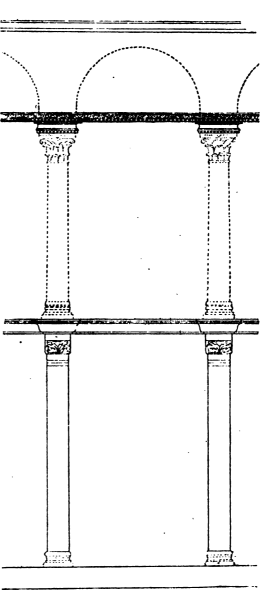


Рис. 10. Золотыя ворота въ Константинополъ. Часть пропилей (реставрація).

большинство туристовъ проходить мимо этихъ вороть, не замъчая слъдовъ древнихъ украшеній и не подозръвая, что когда-то здъсь были памятники высокой художественности, услаждавшіе взоры всъхъ тьхъ,

Digitized by Google

которые входили въ Золотыя ворота или проходили мимо нихъ съ внѣшней стороны стѣны.

Несмотря на всѣ превратности судьбы, несмотря на всѣ осады, выдержанныя константинопольскими стѣнами, эти рельефы оставались въ сравнительной цѣлости до паденія Константинополя и исчезають малопо-малу при господствѣ турокъ, истреблявшихъ всякія изображенія и продолжающихъ уничтожать памятники искусства, несмотря на всѣ свои музеи и картинныя галлереи, которые они теперь заводять.



Рис. 11. Золотыя ворота въ Константинополъ. Часть пропилей.

Кромѣ этихъ рельефовъ, украшавшихъ ворота въ малой стѣнѣ, самыя Золотыя ворота украшены были нѣсколькими статуями, въ числѣ которыхъ первое мѣсто занимали нзображенія обонхъ Өеодосіевъ; изъ нихъ о статуѣ Өеодосія Великаго мы зпаемъ изъ извѣстія о паденіи ся во время страшнаго землетрясенія въ 740 году, а о статуѣ Өеодосія Младшаго сообщаетъ апонимъ въ древностяхъ Константинополя и прибавляетъ при этомъ интересныя сообщенія: 1) что статуя Өеодосія Младшаго поставлена была позади слоновъ, взятыхъ изъ храма Арея въ Аовнахъ; 2) что, кромѣ этихъ статуй, стояли еще другія, поставленныя протоасикритомъ Вигиліемъ, который, кромѣ своей статуи, водрузилъ и портретъ своей жены. Кромѣ всего этого, были, вѣроятно, и другія изображенія,

меныпаго размѣра, стоявшія на выступахъ или въ нишахъ, какъ въ видѣ отдѣльпыхъ статуй, такъ и въ видѣ рельефовъ, которыми обыкновенпо изобилуютъ какъ арки тріумфальныя, такъ и колонны въ честь царей. Словомъ, Золотыя ворота были построены съ подобающею римлянамъ временъ Өеодосія роскошью и великолѣпіемъ и потому долго служили для парадныхъ, торжественныхъ въѣздовъ. Теперь эти ворота давнымъдавно замурованы и входятъ въ составъ знаменитой турецкой крѣпости Еди-Куле, т.-е. Семибашеннаго замка, гдѣ сидѣли и гибли не только



Рис. 12. Золотыя ворота въ Константинополь. Часть пропилей.

турецкіе наши, но и европейскіе сановники, а въ томъ числѣ и наши посланники. Башни налѣво отъ входа испещрены надписями на разныхъ европейскихъ языкахъ, сдѣланныя заключенными тамъ узниками за вины свои и своихъ государствъ или правительствъ. Калитка или небольшая дверь въ Золотыхъ воротахъ приводить на дворъ Семибашеннаго замка, довольно обширный и просторный, съ развалившеюся маленькою мечетью по срединѣ. На противоположной Золотымъ воротамъ стѣнѣ имѣются ворота, чрезъ которыя теперь входятъ изъ города, съ прилегающей площади, въ страшный иѣкогда Семибашенный замокъ. Выйдя изъ этихъ воротъ и повернувъ налѣво къ городской стѣнѣ, приходншь къ такъ называемымъ Еди - Куле - Капу, т.-е. воротамъ Семибашеннаго замка, открытымъ и замѣняющимъ давно закрытыя и заложенныя Золотыя ворота. Къ воротамъ Семибашеннаго замка, стоящимъ рядомъ съ Золотыми, приводитъ и конная желѣзная дорога.

Въ средніе вѣка на мѣстѣ тенерешней площади Семибашеннаго замка была довольно большая площадь, на которой собирались оффиціальныя лица и простые обыватели для встрѣчи въѣзжающаго царя, и партіи ипподрома привѣтствовали здѣсь тріумфатора своими славословіями, послѣ которыхъ процессія двигалась далѣе для выслушанія по-



Рис. 13. Золотыя ворота въ Константинополъ. Капитель у новыхъ воротъ въ пропилеяхъ.

выхъ привѣтствій, поздравленій и прославленій, происходившихъ на всемъ протяженіи длинной и роскошной, такъ называемой Средней или Большой, улицы. Указаніе на мѣсто этихъ славословій, которыя до Большого Дворца и св. Софіи повторялись болѣе 10 разъ, можетъ служить для опредѣленія паправленія этой улицы. Такія указанія даетъ, какъ извѣстно, сборникъ церемоніаловъ, составленный по иниціативѣ Константина Багряпороднаго. Эти церемоніалы тѣмъ болѣе цѣнны, что они составлялись современными церемоніймейстерами, знавшими городъ и особенно Среднюю улицу, какъ свои пять пальцевъ, а не писавшіе по слухамъ или по книжкамъ, безъ хорошаго знакомства съ городомъ и его памятниками, какъ это случается иногда у византійскихъ хронистовъ мало или почти вовсе не знавшихъ города. Указаніями церемоніаловъ и мы воспользуемся для опредёленія Средней улицы и остановимся на тѣхъ ея памятникахъ, которые будутъ встрѣчаться въ нижеизложенныхъ церемоніалахъ и обрядахъ, тѣмъ болѣе, что въ послѣднее время явилось мнѣніе, что Средняя улица была не одна, а, по крайней мѣрѣ, двѣ, изъ которыхъ одна шла къ Золотымъ воротамъ, а другая къ Адріанопольскимъ.

Поводомъ къ возникновенію такого мнѣнія о наличности двухъ среднихъ улицъ явилось то обстоятельство, что названіе Средней улицы ή Мέση (όδός) означаеть не только Среднюю улицу, но и средину улицы, площади, дома, храма и т. п. и употребляется въ обоихъ этихъ смыслахъ въ Обрядахъ Константина Багрянороднаго. Даже и въ техъ случаяхъ, когда речь идеть, несомнѣнно, о Большой или Средней улиць, не всегда можно и нужно понимать ή Ме́от въ смыслѣ названія улицы, а



Рис. 14. Золотыя ворота въ Константинополь. Капитель.

слёдуеть разумёть средину этой улицы, въ отличіе отъ стороны ея, тротуара или, точнёе, быть можеть, портика, окаймлявшаго улицу. Дёло въ томъ, что въ Константинополё было много портиковъ по бокамъ улицъ и они по нёкоторымъ улицамъ тянулись на значительномъ ихъ протяженіи, по нёкоторымъ, быть можеть, безпрерывно отъ начала до конца<sup>1</sup>).

Мы не можемъ себѣ представить такой улицы, потому что въ нашихъ городахъ, сколько мнѣ извѣстно, такихъ улицъ не бываетъ<sup>2</sup>) и, по условіямъ нашего климата, въ нихъ нѣтъ надобности. Въ странахъ южныхъ, гдѣ солнце лѣтомъ немилосердно жжетъ, такія улицы составляютъ не рѣдкость, а въ Болоньѣ, напр., много такихъ улицъ, такъ что можно исходить городъ въ разныхъ направленіяхъ, не подвергаясь дѣйствію лучей солнца или каплямъ дождя.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свидътельства [важнъйшія] о [такихъ] портикахъ [сопоставлены у Unger'a, Quellen d. byzant. Kunstgesch. 127 сл.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [На полѣ карандашомъ авторомъ прибавлено: "за исключеніемъ гостиныхъ дворовъ и тому подобныхъ построекъ; предъ домами такія галлерен у насъ считаются рѣдкостью"].

Подобныя улицы были и въ Константинополѣ, и такою была въ значительной части, если не вся, такъ называемая Средняя или Большая улица<sup>1</sup>). Во всякомъ случаѣ, въ своемъ концѣ отъ фора Константина до Милія эта улица шла между двумя портиками и цари, когда имъ приходилось шествовать изъ св. Софіи къ фору Константина въ дурную погоду, могли проходить это пространство и проходили не по срединѣ улицы, а по портикамъ, между тѣмъ какъ въ другое время они шествовали по срединѣ улицы. Въ виду такой возможности шествовать не по срединѣ, въ перемоніалахъ обозначается, что царь идеть тамъ или здѣсь по срединъ улицы или площади, а не по краю или подъ портикомъ. Такой смыслъ и ногда имъетъ терминъ у исоу какъ въ церемоніалахъ торжественныхъ шествій по Средней или Большой улиць, ведшей отъ Золотыхъ воротъ къ св. Софіи и Большому Дворцу, такъ и въ другихъ церемоніалахъ. Одинъ разъ этотъ терминъ встрѣчается и въ церемоніалѣ шествія въ храмъ св. Апостоловъ, для обозначенія той части пути, которая простиралась отъ храма св. Поліевкта до храма св. Апостоловъ. Сколько мић извћстно, это мћсто и было причиною появленія второй Средней улицы, ведущей къ храму св. Апостоловъ и далее къ Адріанопольскимъ воротамъ (Эдирнекапу). Но предполагать, что передъ храмомъ св. Апостоловъ вдругъ появлялась опять Средняя улица, съ которой царь уже свернулъ вправо какъ замѣчено въ церемоніалѣ, нѣтъ никакого разумнаго основанія, между тьмъ, какъ замѣчаніе относительно шествія царя по срединъ улицы или площади здъсь вполнъ умъстно и понятно.

Устранивъ такимъ образомъ вопросъ о двухъ среднихъ улицахъ, какъ совершенно праздный и явившійся вслѣдствіе недоразумѣнія, мы займемся опредѣлепіемъ направленія Средней или Большой улицы при мѣнительно къ современному Константинополю. Твердымъ основаніемъ для опредѣленія направленія могутъ и должны служить памятники, упомипаемые въ церемоніалахъ и существующіе или въ цѣлости или въ видѣ остатковъ развалипъ на своихъ исконныхъ мѣстахъ до настоящаго времени. Исходныя точки или начало и конецъ улицы этой, къ счастью, сохранились: это-св. Софія и Золотыя ворота.

Къ сожалѣнію, направленіе улицы можно указать далеко не на всемъ протяженіи ея, потому что изъ упоминаемыхъ въ церемоніалахъ намятниковъ сохранились, хотя бы въ развалинахъ и незначительны́хъ остаткахъ, сравнительно очень пемногіе. Такъ, упоминаемая послѣ Золотыхъ воротъ непосредственно какая-то Сигма теперь представляеть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Unger, Quellen d. byz Kunstgesch. 128].

вагадку, какую Сигму здѣсь нужно разумѣть. Сигмою въ Константинополѣ пазывался портикъ, имѣвшій форму полукруга, тогдашней уставной сигмы (С); портиковъ такой формы было довольно много въ разныхъ частяхъ города, такъ какъ эта форма портика принадлежала къ числу любимыхъ тогда архитектурпыхъ формъ.

При обозрѣніи частей Большого Дворца мы видѣли, что такой портикъ былъ въ той части дворца, которая была построена Өеофиломъ и съ которой цари принимали и привѣтствовали собравшихся въ фіалѣ Триконха димотовъ, т.-е. представителей партій Ипподрома<sup>1</sup>). Какъ зданія дворца и множество другихъ общественныхъ зданій, интересующій насъ портикъ Сигма исчезъ, и теперь нѣтъ не только слѣдовъ его, но даже неизвѣстно и его мѣсто. Можно сказать только, что онъ находился педалеко отъ Золотыхъ воротъ и былъ послѣ нихъ первымъ пунктомъ, гдѣ, быть можетъ, цари останавливались для выслушанія славословій и откуда цари поворачивали влѣво, т. е. на сѣверо-востокъ, къ Ексакіонію.

Но, къ сожалѣнію, это имя говорить намъ не болѣе того, что мы знаемъ о Сигмѣ, т.-е. относительно Ексакіонія, или Нехакіопіоп, ничего достовѣрнаго мы сказать не можемъ. Правда, относительно этого топографическаго термина имѣется пѣсколько позднѣйшихъ извѣстій, которыя какъ будто что-то объясняютъ, но они такъ сбивчивы, такъ неопредѣленны и отчасти носятъ такіе явные слѣды позднѣйшихъ комбинацій и выдумокъ, что вывести изъ нихъ ничего опредѣленнаго и положительнаго нельзя, а повторять ихъ вслѣдъ за Дюканжемъ и его новѣйшими послѣдователями едва ли нужно.

Достаточно сказать, что мы не узнаемъ изъ этихъ извъстій, что называлось Ексакіоніемъ: какая-нибудь мѣстность, т.-е. кварталъ, часть города, или какая-нибудь постройка и ближайшая къ ней площадь. Потому мы не знаемъ даже и того, какъ нужно писать и произносить пазваніе этой мѣстности: ἐξωχιόνιον или ἑξαχιόνιον. При такомъ положеніи вопроса и характерѣ извѣстій каждый могъ думать по своему и помѣщать этотъ топографическій терминъ тамъ, гдѣ казалось удобнѣе и согласнѣе съ тѣми извѣстіями, которыя казались наиболѣе вѣроятными и заслуживающими довѣрія.

Не придавая потому особенно важнаго значенія этимъ комбинаціямъ, я считаю нужнымъ указать, что Ексакіопій упоминается въ церемоніалахъ и приходится въ процессіяхъ на пути къ св. Мокію и къ

-3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Byzantina, I, 91 сл.

Записки Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

Золотымъ воротамъ, хотя эти топографические пушкты отстояли довольно далеко одинъ отъ другого, и Средняя улица, продолженная въ прямомъ направленіи до стѣны, прошла бы между ними. Шедшему по Средней улицѣ оть св. Софіи, съ востока на западъ, приходилось сворачивать къ св. Мокію направо, къ Золотымъ воротамъ нальво. Однако же и въ томъ и другомъ случаѣ, т.-е. шелъ ли кто-нибудь къ св. Мокію или къ Золотымъ воротамъ, онъ проходилъ чрезъ Ексакіоній; язъ чего я позволяю себѣ заключить, что Ексакіоній находился на прямомъ продолженіи Средней улицы и быль недалеко оть Ксиролофа и колонны Аркадія, представляя собою промежуточный пупкть между Золотыми воротами и колоннок. Аркадія (теперь Авреть-базаръ), такой пункть. отъ котораго уже шла болће или менће прямая улица къ колоннѣ Аркадія. Во всякомъ случаь относить Ексакіоній западиье св. Мокія, къ самой ствив, какъ делаетъ д-ръ Мордтманнъ совершенно не позволяють указанія церемоніаловъ Придворнаго устава, который, къ тому, же называеть обыкиовенио этоть топографическій пункть не есохиблюч, а есахиблюч, а это название (шестистолоїе), образованное подобно другимъ словамъ, сложнымъ съ ё; — шесть, указываеть на присутстве въ этомъ пункть шести колоннъ, или стоявшихъ отдельно, или входившихъ въ составъ какого-нибудь зданія или нортика. Нѣкоторыя извѣстія объ Ексакіоніи позволяють, повидимому, склоняться въ пользу того, что «шестистолбіемъ» площаль и, быть можеть, окружающая мѣстность стала называться отъ шести колониъ со статуями на нихъ, украшавшихъ небольшую илощадь <sup>1</sup>).

На твердую почву и на не подлежащій никакому сомнѣпію топографическій пункть мы попадаемь, когда доходимъ до Ксиролофа, упоминаемаго обыкновенно при перечисленіи пройденныхъ въ торжественной процессіи пунктовъ послѣ Ексакіонія. Ксиролофомъ (ξηρόλοφος) назывался въ средніе вѣка тотъ холмъ, который въ видѣ довольно большого треугольника составляетъ юго-западную оконечность города. Ручей или рѣчка Ликъ ( $\Lambda$ ύхос) ограничиваетъ его съ сѣвера, какъ бы отрѣзывая его отъ остального города, протекая между Ксиролофомъ и городомъ отъ сухопутной стѣны до Мраморнаго моря, такъ что всѣ вышеназванные топографическіе пункты, составляющіе разныя части Средней улицы, начиная отъ Золотыхъ вороть, расположены на Ксиролофѣ (Сухомъ холмѣ), находившемся, очевидно, до постройки Θеодосіевскихъ стѣнъ

<sup>1</sup>) [На полѣ карандашомъ прибавлено: "можно сказать предположительно, что стояли статуи не Константина Великаго, а Константина, сына Ирины, и др. современниковъ"].

большею частью виз городскихъ Константиновскихъ стенъ. Только острый уголь этого холма, обращенный на востокь, къ городу, быль, повидимому, захваченъ стѣною Константина. Недалеко отъ этой стѣны Аркадій устроиль forum своего имени съ колонною въ свою честь по образцу колонны въ честь его отца, Өеодосія I, стоявшей на площади Тавра или Өеодосія (Forum Theodosianum). Сынъ Аркадія, Өеодосій II, поставилъ на колонну статую Аркадія, такъ что forum Arcadianum, устроенный Аркадіемъ, пѣкоторое время называли также forum Theodosianum. Съ теченіемъ времени оба эти имени были забыты и замѣнены названіемъ того холма, на которомъ былъ построенъ forum, такъ что у составителей обрядовъ Придворнаго устава и другихъ писателей того времени Ксиролофъ означаеть и forum Arcadianum и его колонну. Колонну и forum Аркадій устроиль въ 403 г., а статую его Өеодосій поставиль въ 421 г., но въ 542 г. статуя уже потеряла правую руку, а въ 740 г. и совсѣмъ свалилась отъ землетрясеній. Пострадала отъ времени и непогоды и самая колонна, но стояла до 1719 г., когда отъ землетрясенія она свалилась и была разобрана и свезена. Устояль и остался па мѣстѣ только постаменть до пачала самой колонны. Воть этотъ-то постаментъ, который стоить и до сихъ поръ на своемъ мѣстѣ, и служить яснымъ и несомнѣнпымъ указателемъ того мѣста, гдѣ была Средняя улица на Ксиролофћ и какая изъ теперешнихъ улицъ съ большею въроятностью можеть быть принята за Тріумфальную.

Дѣло въ томъ, что въ томъ направленіи, въ которомъ шла Средняя улица, идетъ теперь нѣсколько улицъ, а двѣ идутъ параллельно почти на всемъ разстояніи отъ долины Лика до Западныхъ (сухопутныхъ) стѣнъ. Конно-желѣзпая дорога, идущая отъ Галатскаго моста мимо св. Софіи чрезъ forum Constantini, въроязно, но прежней Средней улицъ, предъ подъемомъ на Ксиролофъ къ Авретъ-Базару и Авретъ-Таши (forum и columna Arcadii) развѣтвляется: одна вътвь идетъ, немного подаваясь вправо къ сѣверу, къ Пушечнымъ воротамъ, а другая, круто поворачивая налѣво, къ берегу Пропонтиды, идетъ близко къ берегу моря и, проходя, между прочимъ, мимо Студійскаго монастыря, приходитъ къ Семибашенному замку и открытымъ съ сѣверной его стороны воротамъ (Еди-куле-капу). Въ пунктъ развѣтвленія конно-желѣзной дороги начинается третья улица, которая, въ видѣ довольно прямой и широкой улицы, доходитъ до площади, средину которой занимаетъ мечеть Коджа-Мустафа, бывшая греческая церковь.

Отсюда эта улица развѣтвляется па нѣсколько кривыхъ улицъ и переулковъ, изъ которыхъ нѣкоторые ведутъ болѣе или мепѣе прямо къ

Золотымъ воротамъ, влѣво отъ прямой до сихъ поръ улицы, а нѣкоторые персулки приводятъ къ улицѣ, ведущей къ Силиври-капу и почти все время идущей почти параллельно съ той, которая начинается у развѣтвленія конно-желѣзныхъ дорогъ.

Когда язъ долины Лика вы подниметесь по этой улиць, идя отъ св. Софін къ Золотымъ воротамъ. или, доѣхавъ до развѣтвленія по конножелѣзной дорогѣ, пойдете по той улицѣ, по которой конно-желѣзная дорога не идеть, то, перейдя по этой улиць лолину Лика и поднявшись къ Аврсть-Базару, вы напрасно будете искать глазами колонну Аркадія. остатки которой здёсь находятся: ихъ съ улицы пе видно; вамъ представляются съ одной стороны дома, а съ другой – рядъ деревянныхъ лавокъ или деревянный длинный сарай, раздъленный на нъсколько отдълепій. Въ этихъ лавкахъ или на ихъ мѣстѣ производилась еще пе такъ давно торговля женскимъ живымътоваромъ, привозимымъ изъ разныхъ странъ и въ томъ числѣ изъ Россіи. Здѣсь богатые турки покупали себѣ и служанокъ и красивыхъ женъ, которыя тутъ держались подъ надлежащимъ присмотромъ и осматривались покупателями, какъ осматривается скоть. Теперь открыто такой позорной торговли не производится и она принуждепа прятаться по темнымъ угламъ въ частныхъ домахъ, гдъ и до сихъ поръ, говорятъ, можно найти не мало разнообразнаго живого женскаго товара. Отъ прежняго центра этой торговли осталось только название: Авретъ-Базаръ-женский рынокъ, чотъ котораго и украшавшая его колонна Аркадія стала называться Авретъ-Ташъ.

Мы должны были завернуть направо въ переулокъ, чтобы увидѣть этотъ Авретъ-Ташъ. Жалкіе остатки колоссальной колонны едва видпы были изъ турецкихъ лачугъ, которыми постаментъ колонны былъ облѣпленъ (рис. 14).

Справа на углу Большой улицы стоить какой-то невзрачный домишко, отдѣляющій колонну оть улицы и скрывающій ее оть идущихь по улицѣ. Онъ закрываеть колонну съ запада, но не примыкаеть къ колоннѣ плотно: между нимъ и колопной оставался проходъ, чрезъ который и проникъ Стржиговскій для осмотра колопны съ тѣхъ сторонъ, которыя были доступны обозрѣнію.

Съ запада постаменть быль во время обозрѣнія ея Стржиговскимъ открыть на переулокъ и колопна была видна хоть съ одной стороны. Съ тѣхъ поръ хоть и немного прошло годовъ до нашего визита колопнѣ, но любовь турокъ къ искусству съ тѣхъ поръ сдѣлала большіе успѣхи: постаментъ колонны огороженъ и съ западной стороны. Какой-то, очевидно, просвѣщенный и прогрессивный турокъ между угловымъ домомъ, стоящимъ съ южной стороны колонны, на углу улицы и переулка, и слѣдующимъ по переулку домомъ, примыкающимъ къ колоннѣ съ сѣверной стороны, подъ одну линію съ впѣшпими стѣнами домовъ провелъ заборъ, покрылъ его кое-какъ, а снаружи сдѣлалъ ма-

ленькую дверь. Подрывши немного подъ колопной съ этой же стороны, съ которой проходиль заборъ, мудрый турокъ устроилъ тутъ (что вы думаете?)... складъ для угля. Безполезно стоявшая много вѣковъ колонна пріютила, наконецъ, полезное учреждение: турецкую давченку съ углемъ. Жалкій обломокъ старины сѣдой и величавой оть этого сосъдства, понятно, не сдълался сохраннѣе, а сталъ грязнѣе и жалче. Какъ же, однако, осмотрѣть остатки униженнаго и оскорбленнаго до послѣдней степени величія?

Колонпа и доступъ къ пей загорожены со всѣхъ сторонъ; а нашъ проводникъ, молодой грекъ, обучавшійся въ русскомъ университетѣ, не зналъ, къ кому и какъ обратиться, чтобы про-



Рис. 14. Аркадіева колонна въ Константинополъ (по рисунку Sandys'a).

никнуть къ колоннѣ. Постояли мы, постояли и, въ отчаяніи, опять пошли на большую улицу, чтобы возвратиться сюда въ другой разъ. Но въ это время вдругъ явился благодѣтельный геній въ видѣ молодого человѣка, въ формѣ воспитанника военной школы, и предложилъ намъ пройти во дворъ дома съ сѣверной стороны отъ колонны и не только осмотрѣть ее снаружи, но и въ срединѣ. Понятно, мы изъявили желаніе, выразили нашему пеожиданному генію благодарность и обѣщали на чай хозяину дома, на дворѣ котораго находится колонна. Благодѣтель нашъ пемедленно устроилъ для насъ проходъ чрезъ турецкій домъ, т.-е. испросилъ надлежащее разрѣшеніе на удаленіе жителей и жительницъ изъ комнать, такъ какъ намъ приходилось проходить чрезъ жилыя комнаты довольно бѣднаго турецкаго дома, но довольно чистаго и приличнаго, устланнаго старинными коврами и потертыми низкими диванами. Пройдя домикъ. мы вышли на маленькій дворикъ, на который обращена была сѣверная сторона колонны съ дверью изъ нея. Дверь вела въ колонну на винтовую лѣстпицу, устроенную въ колоннѣ.

Войдя въ дверь, посътитель оказывается въ небольшой и невысокой комнаткъ, служащей какъ бы передней для лъстницы, которая скоро начинается и сохранилась довольно исправно. Потолокъ передней комнаты украшенъ барельефнымъ орнаментомъ съ монограммою Христа по срединъ съ буквами А и W и двумя звъздочками (рис. 15).



Рис. 15. Потолокъ комнаты подъ Аркадіевой колонной въ Константинополѣ.

Обогнувши постаменть колонны по внутренней витой лёстницё, высёченной въ тёхъ же мраморныхъ массивныхъ плитахъ, которыя составляютъ стёны и стержень стиловата колонны, посѣтитель выходитъ наверхъ постамента къ обломку перваго слоя самой колонны. На этомъ обломкё еще ясны остатки изображенія какой-то процессіи, въ которой участвуютъ конные, пёшіе и стоящіе на колесницахъ, везомыхъ 4-мя лошадьми. Къ сожалёнію, остатки изображеній слишкомъ ничтожны для того, чтобы составить себё какое-нибудь опредѣленпое понятіе о процессіи, и предположеніе Стржиговскаго о томъ,

что здѣсь изображено перевезеніе какихъ-то царскихъ инсигній, ни на чемъ не основапо и мнѣ кажется мало вѣроятнымъ.

Въ дальнѣйшихъ спиральныхъ оборотахъ колонны, которые шли слѣва направо, изображены были подвиги и побѣды императора Аркадія, почему Жиль называетъ колониу pugnis variis scalptus, что напоминастъ названіе Никифора патріарха, который въ своей хроникѣ называетъ колонну хίων γλύφαιος. Эти изображенія сдѣланы были съ такимъ разсчетомъ, чтобы снизу казаться одинаковой величины, для чего каменныя полосы спирали увеличивались по мѣрѣ ихъ высоты. Чѣмъ выше стояла полоса, тѣмъ она была шире, а скульптурпыя изображенія выше. Вся колонна, вмѣстѣ съ стиловатомъ достигала огромной высоты въ 47 метровъ, между тѣмъ какъ сохранившіяся римскія колонны - Марка Аврелія достигаетъ только 41,15 метровъ, а Траянова не доходить до 39. Жиль насчиталъ внутри колонны 233 ступени и 56 оконъ. Лѣстница имѣла въ ширину

0,85 метра, причемъ толщина стѣнъ равнялась 0,61 метра, а толщина внутренняго компактнаго столба, вокругъ котораго шла лѣстница, была въ 1,05 метра, такъ что толщина всей колонны у основанія ея составляла почти 4 метра (3,97).

Прочность и солидоость постройки этой колоссальной колонны доказаны временемъ: несмотря на частыя землетрясенія и другія (климатическія) разрушительныя вліянія колонна простояла, хотя и значительно поврежденная, до 1719 г. Болбе 1000 лёть она украшала собою площадь Аркадія и составляла одно изъ чудесъ Константинополя. Турки, попирающіе и разрушающіе все изящное и великое, не только застроили площадь своими лачугами, по и болье или менье измънили улицу, давши ей иссколько боковое направление: вмёсто того, чтобы приводить прямо къ колоннѣ, улица ведетъ мимо ея, а колонна оказывается на дворѣ 2-го оть угла домика. Почти то же случилось и съ Константиновою колонною, занимавшею средину площади Константина. Теперь улица отъ бывшаго Августеона до колонны Константина также идеть на нѣсколько шаговъ мимо колонны, которая остается вправо отъ прямого продолженія улицы. Колонна Константина стоить, правда, еще на площади, но, благодаря тому, что она примыкаеть къ оградѣ мечети, а не къ частнымъ домамъ. Прилегай она къ частнымъ постройкамъ, быть можетъ, ее постигла бы такая же судьба, какъ колониу Аркадія или Маркіана, оказавшуюся на заднемъ дворѣ какой-то турецкой бани, по крышѣ которой мы пробирались къ колоннѣ, стоящей на заднемъ мусорномъ дворѣ. Дикая орда, поселившаяся въ Царьградѣ, бережезъ только собакъ, которыя, вѣроятно, исчезнутъ изъ Константинополя только вмѣстѣ съ туркамп. По этимъ образцамъ можно судить, какъ турки обращались съ площадями и стоявшими на нихъ памятниками. Такъ же безцеремонно поступали турки и съ улицами, но улицы представляли, благодаря домамъ и владбльцамъ ихъ, болѣе сопротивленія произволу обладателей города и въ общемъ и главномъ сохранили, по крайней мъръ многія, свое прежнее направление. Позволительно думать, что къ нимъ принадлежитъ и та артерія, которая вела и ведеть оть св. Софіи къ Золотымъ воротамъ и особенно тотъ ея участокъ, который пачинается съ Авретъ-Базара и доходить до колонны Константина, т.-е. на большей долѣ всего пути. Быть можеть, улица была прямѣе и шире, но, во всякомъ случаѣ, шла приблизительно въ томъ же направлении.

Громадная разница теперешней грязной и жалкой улицы состояла въ томъ, что средневѣковая Большая улица Константинополя украшена была не только роскошными площадями, портиками и колоссальными колоннами, но и массою скульптурныхъ произведеній искусства изъ лучшихъ эпохъ. Но средневѣковые суевѣрные люди мало понимали эти произведенія, особенно историческаго характера, и видѣли не исторію прошедшаго, а предсказанія будущаго въ тѣхъ сценахъ и памятникахъ, которые достались имъ отъ прежнихъ, отдаленныхъ и забытыхъ, эпохъ. Точпо также и на скульптуры колонны Аркадія они смотрѣли, какъ на предсказанія будущей судьбы Константинополя и всего царства и таинственный смыслъ этихъ произведеній старались втолковать еще болѣе суевѣрнымъ нашимъ посѣтителямъ Константинополя. Мпого такихъ толкованій слышалъ и передаетъ Антоній Новгородскій, а еще больше наши позднѣйшіе паломпики, когда судьба царствующаго града и парства стала дѣйствительно вопросомъ времени и занимала умы всѣхъ, видящихъ униженіе и уменьшеніе силы и значеніе самаго царства.

Ближайшимъ къ площади Аркадія замѣчательнымъ пунктомъ, у котораго цари обыкновенно останавливались для выслушиванія славословій партій Ипподрома, была площадь быка ( $\beta o \delta \varsigma$ ), которая чаще всего называется просто быкомъ ( $\beta o \delta \varsigma$ ), отъ стоявшаго тамъ большого бропзоваго быка, который служилъ печью для сожженія преступпиковъ. Преданіе гласить, что этотъ быкъ привезенъ былъ изъ Пергама. Такое употребленіе печкибыка, вѣрсятно, явилось случайно, п едва ли можно вѣрить тому, что этотъ быкъ былъ спеціально привезенъ и поставленъ для сожженія въ немъ преступниковъ, потому что, сколько мнѣ извѣстно, ни у римлянъ, ни у грековъ, взявшихъ римскіе законы, казни сожженія не существовало, а если она и примѣнялась въ Византіи и Константинополѣ, то, по всей вѣроятности, только въ незначительныхъ случаяхъ, въ родѣ указанныхъ византійскими писателями.

Площадь быка (forum bovis, βοὸς ἀγορά) находилась въ XI регіонѣ, какъ свидѣтельствуетъ древняя опись Константинополя. по приблизительному опредѣленію новѣйшихъ ученыхъ въ долинѣ Лика, около того мѣста, гдѣ одна улица раздѣляется на три, въ мѣстности, извѣстпой теперь подъ именемъ Аксерая.

За илощадью быка мѣстомъ, гдѣ происходила смѣна партій Ипподрома, былъ кварталъ или площадь Амастрийская (та̀ 'Аµастриача́). Назвапіе эгой площади по городу Амастридѣ, лежавшему на сѣверномъ берегу Чернаго моря, приблизительно противъ Одессы, подало поводъ къ разнымъ измышленіямъ, которыя основаны на дурной славѣ пафлагонцевъ; но эти выдумки до того целѣпы, что ихъ и повторять не стоитъ. Почему площадь не могла быть названа по весьма близкому къ Константинополю торговому и не разъ прославленному городу, я не совсѣмъ

понимаю. Въ этой мѣстности по какимъ-нибудь обстоятельствамъ могли преимущественно останавливаться амастридцы, могли торговать на этой площади п т. п. Такіе случаи бываютъ и теперь, а еще чаще были тогда, когда земляки охотно селились и торговали въ городѣ въ какомънибудь опредѣленномъ, излюблепномъ почему-либо, кварталѣ.

Относительно положенія этой площади мы знаемъ только то, что опа находилась между «Быкомъ» и Капитоліемъ или Филадельфіемъ, о которыхъ рѣчь будетъ пиже; но подпимать эту площадь на сѣверъ изъ теперешней прямой улицы и отъ этой площади вести улицу опять внизъ, какъ дѣлаетъ Мордтманиъ, я совершенно не вижу основаній и полагаю, что Амастрійская площадь была на той же прямой улицѣ, которая теперь ведетъ отъ Фора Константина до вышеуказаннаго развѣтвленія на три улицы, какъ это и показано па планѣ Stolpe. Такое отступленіе отъ прямого пути мало понятно и трудно допустить, что оно дѣйствительно было.

Не болѣе, къ сожалѣнію, извѣстно и о положеніи такого громкаго по названію топографическаго пункта, какъ Капитолій. Изъ древняго описанія города (Descriptio [=Unger, Quellen d. byz. Kunstgesch. 101--103]) видно только, что онъ находился въ VIII регіонѣ; а изъ обряда вътзда Василія видно, что Капитолій быль между Амастрійскою площадью и Филадельфіемъ. Древнее описаніе въїзда Юстиніана показываеть, что Капитолій находился на Средней улиць и представляль собою, повидимому, последпій пункть по Адріанопольской улице по направленію къ Средней: добхавъ до Капитолія отъ храма св. Апостоловъ, который стояль на дорогь оть Средней улицы къ Адріанопольскимъ воротамъ, Юстиніанъ былъ уже на Средней. Но что называлось Капитоліемъ, доподлинно неизвестно: предположение Дюканжа, которому следуеть Бандури, что Капитолій тожественъ съ Василикою, едва ли вѣроятно и ни на чемъ не основано. Едва ли Капитоліемъ называлось зданіе, а скорѣе мъстность или площадь, чемъ-либо напоминавшая римскій Капитолій. Во всякомъ случав, то положение, которое отводить Капитолию Мордтманнъ на своемъ планѣ, едва ли можетъ быть признано правильнымъ, такъ какъ оно противорѣчитъ показаніямъ какъ Descriptio, такъ и Обрядника, а это такие свидътели, которыми пренебрегать нельзя.

Къ сожалѣнію, Капитолій упоминается въ обрядахъ довольно рѣдко, а большею частью пропускается, и послѣ Амастрійской площади слѣдуетъ прямо Филадельфій, какъ пунктъ, до котораго та или другая партія Ипподрома провожала славословіями царя или отъ котораго она начинала ихъ, чтобы дойти до другого пункта. Филадельфіемъ, по сло-

٢

вамъ средневѣковыхъ топографовъ, называлось мѣсто или площадь, на которой была статуя обнимающихся братьевъ, изображавшихъ, будто бы, Константа и Констанція, въ память ихъ встрѣчи послѣ смерти Константина Великаго. Другіе прибавляютъ, что здѣсь именно произошла встрѣча двухъ братьевъ, прибывшихъ одинъ съ запада, другой съ востока.

За Филадельфіемъ слѣдуетъ одинъ изъ самыхъ важнѣйшихъ пунктовъ Константинополя, расположенныхъ на Средней улицѣ, такъ называемый forum Theodosii или площадь Тавра, въ центрѣ которой находилась знаменитая колонна Өеодосія Великаго, поставленная имъ самимъ въ память своихъ побѣдъ надъ готами и скноами.

Колоина Осодосія была сдёлапа наподобіе сохранившихся доселѣ римскихъ и послужила прототипомъ для колонны Аркадія, вкратцѣ выше описанной, т.-е. она состояла изъ барельефовъ, поднимавшихся спиралью, и внутри имѣла лѣстницу. Поставленная въ 386 г., чрезъ 8 лѣтъ (394) колоина была украшена статусю императора и, несмотря на разиыя невзгоды, стояла болѣе 1000 лѣтъ, пока одинъ изъ султановъ не снесъ ее для постройки бань и мечети въ 1500 г. Благодаря такому продолжительному существованію, колонна Өеодосія была осмотрѣна и срисована нѣкоторыми путешественниками, посѣтившими Константинополь до 1500 г. и оставившими намъ ея изображеніе.

По древнему описанію Копстантинополя по регіонамъ forum Theodosii, который уже при Өеодосіи II назывался и площадью Тавра, находился частью въ VII, частью въ VIII регіонѣ, что соотвѣтствуетъ южной части, обращенной къ улицѣ съ конно-желѣзной дорогой, теперешней площади сераскирата.

Мѣстоположеніе площади, а, слѣдовательно, и колонны не подлежитъ сомнѣнію и, въ свою очередь, указываетъ на прохожденіе здѣсь средневѣковой Большой улицы, на протяженіи которой forum Theodosii отдѣлялся отъ forum Constantini лишь хлѣбнымъ базаромъ, Артополіями, и соединялся съ послѣднимъ портиками. Такъ какъ названіе площади Осодосія именемъ Тавра встрѣчается уже въ древнемъ описаніи, то едва ли можно искать объяспеніе названія въ томъ обстоятельствѣ, что Копстантинъ Копронимъ обратилъ площадь Өеодосія въ рынокъ для крупнаго скота. Достовѣриѣе, кажется, объясненіе Дюканжа, который производитъ это названіе отъ сановниковъ Тавровъ, изъ которыхъ одинъ жилъ и былъ префектомъ преторіи при Константинѣ Великомъ (другой при Өеодосіи II), и владѣлъ, вѣроятно, мѣстомъ и домомъ въ томъ кварталѣ, который потомъ занятъ былъ площадью Өеодосія I.

Въ виду того, что, несмотря на постройку здѣсь foruma съ колон-

ною въ память побѣдъ такого знаменитаго императора, какъ Феодосій I, мѣстность и площаль съ колонною назывались какъ впослѣдствіи, такъ и при Θеодосіи II (въ Descriptio), по имени Тавра, а не Өеодосія, позволительно думать, что за этою мѣстностью еще до постройки forum'а Θеодосіемъ I уже утвердилось названіе по имени Тавра до такой степени, что даже измѣненіе роли квартала не измѣнпло его названія; какъ масса другихъ кварталовъ, такъ и этотъ продолжали называться по имени сановника Тавромъ, подобно тому, какъ площадь Аркадія съ колонною же продолжала называться по имени холма, на которомъ forum былъ построенъ. Имя Өеодосія едва ли было бы вытѣснено, если бы оно было господствующимъ раньше, чѣмъ поселился здѣсь Тавръ временъ Өеодосія II.

Гораздо важнѣе недоумѣніе относительно содержанія барельефовъ, украшавшихъ колонну Өеодосія. Изданные Menestrier'омъ и переизданные у Бандури въ качествѣ рельефовъ колонны Өеодосія они въ настоящее время вызываютъ сомнѣнія и колебанія: одни принимаютъ эти интересные рисунки за копін съ барельефовъ колонны Тавра, другіе склонны скорѣе видѣть въ нихъ рисунки барельефовъ колонны Аркадія или Ксиролофа. Судя по рисунку всей колонны, данной Дюканжемъ, дѣйствительно можно сомнѣваться въ принадлежпости этихъ таблицъ къ снимкамъ съ колонны Өеодосія I, хотя таблицы, несомнѣнно, принадлежатъ тому времени и представляютъ для насъ огромный интересъ, такъ какъ на нихъ, кромѣ разныхъ сценъ изъ жизни покореннаго племени, изображается тріумфальный въѣздъ въ Константинополь римскаго императора пачала Византійской исторіи и города Константинополя, какъ столицы Римской имперіи.

За forum'омъ Theodosii или такъ называемымъ Тавромъ на востокъ, по направленію къ св. Софіи и Дворцамъ Большимъ, слѣдовалъ Хлѣбный базаръ или рынокъ (Артополій, 'Артоπώλιον). Хотя въ такомъ больпомъ городѣ, какъ Константинополь, было, конечно, нѣсколько хлѣбныхъ базаровъ въ разныхъ частяхъ, но такъ называемый Артополій пользовался, очевидно, особенною извѣстностью, и его нарицательное имя сдѣлалось собственнымъ: безъ другихъ прибавленій и обозначеній онъ называется обыкновенно однимъ нарицательнымъ. Говорятъ, что на этомъ рынкѣ Константинъ Великій водрузилъ на мраморной колоннѣ одинъ изъ трехъ крестовъ, которые онъ приказалъ сдѣлать наподобіе видѣннаго имъ на небѣ креста. Въ числѣ прочихъ архитектурныхъ особенностей и украшеній на Артополіи была арка или апсида, у которой обыкновенно смѣнялись партін Ипподрома, провожавшія и прославляв-

шія царя во время торжественныхъ процессій. Та партія, которая начинала славословія здѣсь, провожала царя до слѣдующей станціи, до forum Constantini, — одной изъ самыхъ важныхъ и знаменитыхъ площадей Константинополя. Римскіе императоры въ разныхъ городахъ имперіи имѣли прекрасный обычай строить въ свою честь и память базары съ площадьми, такъ называемые fora. Константипъ Великій, построивъ такой forum въ Новомъ Римѣ, своей новой столицѣ, украсилъ его со всевозможнымъ великолѣніемъ и роскошью, а въ срединѣ его водрузилъ знаменитую норфировую колонну, которая стоить на своемъ мѣстѣ и до сихъ поръ и представляетъ собою одипъ изъ песомнѣнныхъ памятниковъ временъ самого Константина. Такимъ образомъ, своимъ присутствіемъ на своемъ прежнемъ мѣстѣ знаменитая колонна точно в ясно указываетъ и мѣсто не менѣе знаменитой нѣкогда площади и многихъ окружавшихъ ее замѣчательныхъ зданій и сооруженій.

По единогласному преданію, forum Константина, называвшійся у византійцевъ обыкновенно просто форомъ (форос), былъ круглый и построенъ былъ такимъ будто бы въ подражание и на мъсть палатки, въ которой Константинъ жилъ во время осады. Но такъ какъ тѣ же преданія прибавляють, что форъ Константина находился у самыхъ вороть древней Византіи, то является сомпительнымъ, чтобы эта палатка была у самыхъ вороть непріятельскихъ. Палатка императора (cohors praetoria) не могла быть па краю военнаго лагеря, стоявшаго предъ Византіею, а имъла свое опредѣленное мѣсто въ римскомъ военномъ лагерѣ, и не было никакихъ оснований отступать отъ этого твердо установившагося обычая, созданнаго воейною римскою практикою. Допустить, что форъ былъ построень на мѣстѣ военной палатки Копстантина можно только въ такомъ случаѣ, если стѣпы Визаптіи были довольно далеко отъ фора, примѣрно около того оврага или долины, которая проходила мимо св. Софіи и около которой, по нашему митнію, проходила стіна древней Византін. Какъ бы то ни было, форъ Константина былъ круглый и состояль изъ двухъ половицъ, полукруговъ, раздъленныхъ двумя огромными арками, стоявшими одна противъ другой и ведшими одна на Артополій, а другая — къ св. Софіи и старому, до-константиновскому, городу. Полукруги, ограничивавшие форъ, состояли изъ великолѣпныхъ мраморныхъ двуэтажныхъ портиковъ, въ изобиліи снабженныхъ и украшенныхъ массою скульптурныхъ произведений лучшихъ древнихъ мастеровъ. Арки, открывавшія выходы на улицу, были также украшены статуями, и въ томъ числѣ статуями самого Константина и Елены, державшими кресты. Такъ была украшена арка, выходившая съ фора на востокъ къ св. Софіи и Большому Дворцу. Очень можеть быть, что статуи Константипа и Елены съ крестомъ поставлены были послѣ Константина, но наши извѣстія знають восточную арку фора уже съ этими статуями.

Средину круга, ограниченнаго двуэтажными портиками, занимала вышеупомянутая знаменитая порфировая колонна, стоящая и теперь на своемъ мѣстѣ, хотя и въ обезображенномъ, искалѣченномъ видѣ. Многое могла бы разсказать эта колонна, видѣвшая всю исторію христіанскаго Констаптинополя. Многое испытала она сама и отразила на себѣ исторію города, такъ же обезображеннаго, пскалѣчепнаго, какъ и «обожженная» Константинова колонна. Теперь она стоитъ прямымъ укоромъ христіанскому міру, своимъ видомъ калѣки напоминая ему, до какого униженія дошелъ этотъ христіанскій міръ, допускающій поруганіе памятника, столь будто бы дорогого для христіанъ и цивилизацій. А было время, когда этотъ колоссъ былъ дѣйствительно дорогъ для жителей христіанской столицы и много надеждъ и ожиданій соединялось съ нимъ въ сердцахъ жителей православной столицы: они издавна привыкли видѣть въ колоннѣ Константина охрану, палладіумъ столицы.

Говорять, что уже самъ Константинъ желалъ сдёлать изъ своей колонны такой предметь, который служилъ бы охраною, обладалъ бы талисманомъ города. Для этого онъ взялъ палладіумъ Рима (по однимъ извѣстіямъ въ Римѣ, по другимъ даже въ Троѣ) и тѣ корзины, въ которыхъ раздавались чудесные хлѣбы, послужившія для насыщенія цѣлыхъ тысячъ слушателей Спасителя міра, и положилъ ихъ подъ основаніе своей колонны. Самую колониу онъ привезъ изъ Фригіи и составилъ ее изъ отдѣльныхъ кусковъ, связавши и вчѣстѣ прикрывши ихъ соединеніе бронзовыми вѣнками. Все это было увѣнчано надлежащею капителью и затѣмъ украшено статуею Аполлона, увѣнчаньаго лучезарнымъ вѣнцомъ.

Впослѣдствіи, когда Константинъ сдѣлался первымъ христіанскимъ императоромъ и предъ самою смертію крестился, всему, связанному съ именемъ Константина, былъ приданъ христіанскій характеръ и христіанское религіозное толкованіе и значеніе. Такъ какъ Константинъ Великій съ теченіемъ времени все болѣе и болѣе получалъ значеніе и почитаніе, какъ первый христіанскій царь, какъ основатель христіанской столицы и покровитель христіанства, какъ государственной религіи, то его форъ и его колонна получили не только государственной религіи, то ское, но и большое религіозное значеніе. Занимая такое мѣсто въ городѣ, откуда можно по болѣе или менѣе прямымъ и широкимъ улицамъ идти въ разныя сторопы и кварталы города, форъ Константина былъ весьма и весьма часто мѣстомъ, гдѣ проходили и останавливались для

совершенія молебствій религіозныя и политическія процессів. Не говоря уже о такихъ процессіяхъ, которыя шли по Большой улицѣ отъ Золотыхъ вороть или сосъднихъ кварталовъ къ св. Софіи и обратно, чрезъ площадь Константина проходило каждый годъ много крестныхъ ходовъ въ боковые кварталы, такъ что въ недавно открытыхъ церковныхъ уставахъ мы постоянно встрЕчаемся съ литіями, идущими чрезъ форъ Константина. Такъ какъ св. Софія, откуда или куда направлялись обыкновенно крестпые ходы (литіи), стоить почти па краю одного изъ угловъ треугольника, составляющаго собственно Константинополь, то почти весь городъ приходится на западъ отъ св. Софіи и почти во всѣ пункты города нужно было идти отъ св. Софіи чрезъ форъ Константина. Поэтому крестные ходы чрезъ него и молебны на немъ въ церковныхъ уставахъ считаются десятками. Если память святого, освященіе храма или какой-нибудь праздникъ сопровождался крестнымъ ходомъ изъ св. Софіи къ мѣсту празднованія, то почти всегда упоминается форъ Константина и на псмъ непремѣнно совершается молебствіе (добаζουσιν έχεῖ). Такое значеніе фора Константина, быть можеть, привело къ тому, что къ стиловату колонны Константина была пристроена маленькая часовня или молельня (εύχτήριον)<sup>1</sup>), въ которомъ такія молебствія на форь Константина и совершались, если не всегда, то, по крайней мёрё, часто, какъ показывають придворные уставы, въ которыхъ, какъ мы увидимъ, описывалось пѣсколько такихъ молебствій, совершавшихся въ часовић въ честь св. Константина около колонны Константина на форћ его имени. По церковнымъ уставамъ, такія молебствія можно считать десятками, съ участіемъ патріарха и безъ него. Колонна Константина получила такимъ образомъ большое церковное значеніе, а сділавшись священнымъ предметомъ, она мало-по-малу получила церковную окраску и въ своей исторіи: ей стали приписывать христіанскій, церковный характеръ въ самомъ основания и старались связать съ разными христіанскими святынями, о которыхъ не было помину при основаніи колонны. Аполлонъ или Илій ("Нісс), котораго изображала статуя, превратился или въ основателя христіанства или, по крайней мерь, въ самого Константина, а лучезарное сіяніе въ гвозди, которыми пригвождено было тѣло распятаго Богочеловѣка. Скоро явилась и соотвѣтствующая надпись, которая, несомпѣнно, была и о которой имѣются пеопровержимыя свидѣтельства.

Когда и кѣмъ сдѣлапа была надпись на капители колонны, надпись, въ которой Христу, Царю и Владыкѣ міра, посвящается не только городъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [О ней см. статью Д. Ө. Бѣляева въ Лѣтописи Н-Ф. Общ. при Новоросс. унив. IV].

но и вся римская держава съ молитвою о сохраненіи ея и спасеніи, неизвістно, по крайней мірі миї; но мні кажется несомніннымъ, что такая надпись могла быть сділапа только послі Константина, при его дітяхъ или слідующихъ преемникахъ, когда принадлежность императорской фамиліи къ христіанству не была оффиціальнымъ секретомъ, а признавалась открыто и оффиціально. Подобная судьба постигла и храмъ св. Апостоловъ, который изъ императорскаго мавзолея при дітяхъ Константина превратился въ христіанскій храмъ св. Апостоловъ. Можно съ большею или меньшею увіренностью утверждать, что храмы Божественной Премудрости (άγία; Σοφία;) и Силы (Δύναμις) христіанское значеніе храмовъ получили также послі Константина, хотя построены были въ видѣ храмовъ Премудрости и Силы Божественной вообще, а не Второго лица Пресвятой Троицы.

Составленная изъ немногихъ цёльныхъ порфировыхъ круглыхъ плить въ 10 футовъ толщины, плотно пригнанныхъ и связанныхъ металлическими скрѣпами, порфировая колонна Константина и украшавшая ее статуя благонолучно стояли до Алексѣя Комнина, когда пеобыкновенно сильпая буря сбросила и разбила статую, повредивъ и колонну съ капителью. Царь Алексей Компинъ поправилъ, по возможности, поврежденную колонну, по не возобновиль статуи, а, вытсто статуи, ноставиль туда большой кресть, приписывавшийся Копстантину и стоявшій во дворць. При этомъ Алексьй Компинь приказаль на капители увѣковѣчить свою починку надписью, которая уцѣлѣла и до сихъ поръ читается на капители «Обожженной колонны», стиловать которой ободрань и, лишенный всякихъ украшений, обитый и обезображенный, въ миніатюрѣ представляєть олицетвореніе разореннаго, обевображеннаго, униженнаго и загаженнаго города Константина. Оть бывшаго нѣкогда здѣсь великолѣпнаго фора нѣть и слъда, хотя площадь туть есть, но не на срединѣ ея стоитъ колонна, а въ углу, въ сторонѣ, прилегая къ какой-то оградь. Улица, приводившая отъ св. Софін къ срединь фора, къ самой колонив, очевидно, значительно подялась, по крайней мврв, одною сторопою къ другой сторонъ, такъ что колонна оказалась не противъ средины улицы, а противъ лівой ея стороны, если смотріть отъ колонны къ св. Софіи. Прежняя старинная улица, быть можеть, начиналась въ томъ месте, где начинается какое-то громадное старинное зданіе, теперь передѣланное въ склады и торговыя помѣщенія. Очень можеть быть, ближайшее изслёдованіе этого зданія привело бы къ какимъ-нибудь интереснымъ результатамъ относительно фора Константина и прилегавшихъ къ нему зданій, въ родѣ сената на форѣ, который особо

описывается въ поэмѣ, недавно обнародованной, Константина Родія, описывающаго сенать въ числѣ семи чудесъ Константинополя. Съ церемоніальной точки зрѣнія зданіе сената на форѣ, которое этою прибавкою отличается отъ сената на Августеонѣ, возлѣ св. Софіи, замѣчательно тѣмъ, что въ дурную погоду царь съ своею свитою въ нѣкоторые праздники приходилъ въ сенатъ слушать молебенъ, вмѣсто молельни св. Константина. Сюда же, въ зданіе сената, приходилъ патріархъ съ духовен-

ствомъ служить литію, послѣ которой спачала царь, а потомъ патріархъ уходили туда, куда имъ нужно было по уставу для торжественной службы празднику.

Съ художественной точки зрѣнія сенать на форѣ замѣчателенъ былъ многими произведеніями скульптуры, взятыми изъ античнаго, языческаго, міра, а между прочимъ и рельефными литыми дверьми, принадлежавшими иѣкогда храму Діаны въ Ефесѣ и замѣчательными по художественному содержанію своему, которое вкратцѣ передается Константиномъ Родіемъ.

Въ церемоніальпомъ отношеніи важна также церковь во имя Богоматери, построенная на форѣ Василіемъ Македоняниномъ для массы народа, имѣвшаго дѣла на форѣ, но не имѣвшаго тамъ до Василія I храма, въ которомъ бы народъ могъ помолиться. Этотъ храмъ Богоматери на форѣ, со времени Василія, служилъ мѣстомъ переоблаченія царей, когда, при тріумфальномъ въѣздѣ, отъ фора Константина шли до св. Софіи нѣшкомъ въ полномъ царскомъ облаченіи, между тѣмъ какъ до фора они ѣхали па лошадяхъ въ военномъ парадномъ облаченіи. Для переоблаченія, доѣхавъ до фора, цари сходили съ лошадей, входили въ храмъ Богородицы на форѣ и тамъ въ мутаторіи переоблачались, послѣ чего въ полномъ облаченіи шли уже пѣшкомъ совершенно такимъ же порядкомъ и съ тѣми церемоніями, которые соблюдались при выходахъ царей изъ Хрисотриклипа Большого Дворца въ св. Софію въ Большіе Господніе праздники, какъ это описано въ I ки. моихъ Вуzantina.

Съ фора Константина чрезъ восточную его арку и антифоръ, точное описаніе котораго миѣ неизвѣстно, входили на Большую улицу или Среднюю, окаймлявшуюся съ обѣихъ сторонъ портиками до Милія и слѣдующей большой и важной площади, раздѣлявшей Большой дворецъ отъ св. Софіи, до Августеона. Большая улица на этомъ небольшомъ пространствѣ, новидимому, была самою красивою и бойкою частію города. Кромѣ богато устроенныхъ и роскошно убранныхъ портиковъ, быть можетъ, одною стэроною примыкавшихъ къ южной сторопѣ св. Софіи, а другою къ сѣверной сторонѣ Большого дворца, конецъ улицы,

примыкавшій къ Большому дворцу, отличался важными и великольцными зданіями, общественными и частными. Здѣсь, между прочимъ, часто упоминаются въ Придворномъ уставѣ зданія: дворецъ Лавза, библіотека. преторій на лѣвой сторонѣ, если идти съ фора къ св. Софія, бани Зевксиппа, сѣверныя постройки Ипподрома и нѣкоторыя другія постройки, дёлавшія изъ этой части Большой улицы одинъ изъ лучшихъ кварталовъ города. И теперь на мъсть этой улицы идетъ сравнительно довольно широкая и порядочная улица, опять-таки сравнительно; по она гораздо уже прежней улицы, а о портикахъ и роскошныхъ зданіяхъ туть нѣть и помину: время и дикая орда, поселившаяся въ Константинополъ, все снесли и уничтожили, ничего не возстановивши и ничего не возобновивши. Улица все-таки, въроятно, осталась въ силу историческихъ обстоятельствъ, которыя обыкновенно заставляють послѣдующія поколѣнія держаться прежняго направленія улицъ въ старомъ город<sup>1</sup>: старая улица только значительно сузилась; домишки вылѣзли на пустое пространство улицы, которая вмѣстѣ съ этимъ могла измѣнить нѣсколько и свое направленіе; особенно это могло случиться въ концѣ, примыкающемъ къ площади Ипподрома и св. Софіи, гдѣ вообще очень многое измѣнилось и срыто до основанія.

Первенствующее значение Средней или Большой улицы съ самаго начала, со времени перестройки Византіи въ Константинополь, видно изъ того, что на этой именно улицѣ, по примѣру основателя города, строили свои площади (fora) и ставили свои колонны слѣдующіе за Константиномъ императоры, всячески украшая эту излюбленную улицу. Почему именно она стала центральною и самою бойкою и сделалась виесть съ темъ тріумфальною? На этотъ вопросъ отвечаеть, мнь кажется, лучше всего топографія Константинополя собственно и особевно Большой улицы. Проходя по хребтамъ холмовъ, прилегающихъ къ Мраморному морю, и проходя отъ старой Византіи и дворца къ самой большой дорогь, расположенной по берегу Мраморнаго моря, Средняя или Большая улица, хотя и не была среднею улицею въ собственномъ смыслѣ, проходила чрезъ большую часть и лучшіе кварталы города, непрерывно продолжаясь на всемъ почти протяжении города съ запада на востокъ. Хотя отъ Золотыхъ воротъ путь песколько варыировался, и на Большую улицу собственно оть Золотыхъ вороть вели разные пути, темъ не менее предпочитались, безъ сомнения, те улицы, которыя были просторние и прямие и скорие выводили на прямую большую улицу. Къ сожальнію, этой улицы мы не знаемъ, а изъ описанія въбздовъ царей можно заключить, что въ началѣ пути цари ѣхали разно,

запноки класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

какъ установлено церемоніаломъ, составленнымъ церемоніймейстеромъ. подъ руководствомъ пренозита, и утвержденнымъ царемъ. Само собою разумѣется, что тѣ религіозные выходы и крестные ходы, которые направлялись въ храмы, лежавшие въ сторонѣ отъ Золотыхъ воротъ, не проходили участка, ближайшаго къ Золотымъ воротамъ, а въ концѣ Большой улицы сворачивали къ этому пункту, къ которому шли. Потому не нужно удивляться и смущаться тъмъ, что крестный ходъ, ндущій по Большой улиць, мимо тьхъ самыхъ пунктовъ, которые упоминаются при тріумфальныхъ въїздахъ, не проходилъ чрезъ Золотыя ворота и ближайшие къ намъ топографические пункты: какъ показываетъ планъ, процессіи поворачивали раньше, цежели достигали Золотыхъ вороть и прилегающихъ къ нимъ улицъ. Такъ, когда шли къ храму пресв. Богородицы Источника или отъ него, то шли не чрезъ Золотыя ворота, а чрезъ ворота Источника, которыя и до сихъ поръ сохранили свое имя, и потому съ Большой улицы не поворачивали на югъ, къ Мраморному морю, а шли прямо. Когда шли къ св. Мокію, то крестный ходъ долженъ былъ, значительно не доходя до стѣны, повернуть направо, такъ какъ храмъ св. Мокія находился направо отъ Большой улицы, на стверъ отъ нея, слъдовательно, въ сторонъ, противоположной Золотымъ воротамъ и значительно ближе ихъ для идущихъ отъ св. Софіи.

Несравненно раньше сворачивали съ Большой улицы, когда шли въ какой-нибудь храмъ, лежавшій ближе къ св. Софіи, или въ сторонт отъ Большой улицы. Такъ ходившіе въ храмъ св. Апостоловъ должны были по Большой улицѣ идти только до Капитолія, а отъ него продолжать путь, по улицѣ, ведшей къ храму св. Апостоловъ и дальше къ Адріанопольскимъ воротамъ. Точно также крестные ходы во Влахернскій храмъ и другіе, находившіеся въ той же части (сѣверо-восточной) Константинополя, сворачивали съ Большой улицы въ началѣ ея (считая отъ св. Софіи), смотря по тому, какія улицы были ближе и удобнѣе для достиженія того храма. въ который крестный ходъ шелъ. Въ церковныхъ уставахъ IX и X в., недавно открытыхъ, такихъ случаевъ можно пайти очень много, такъ какъ изъ многочисленныхъ крестныхъ ходовъ, совершавшихся въ теченіе года, большая часть исходила изъ св. Софіи и шла сначала по Большой или Средней улицѣ, по крайней мѣрѣ, до forum Constantini.

Не считая возможнымъ и нужнымъ входить здѣсь въ изложеніе всѣхъ выходовъ и процессій, которые совершались по Средней или Большой улицѣ, я считаю достаточнымъ указать на тѣ тріумфальныя и

религіозныя процессіи, которые отмѣчены и записаны въ Придворномъ уставѣ и которыя могуть дать понятіе и объ остальныхъ, тѣмъ болѣе, что мы имѣемъ въ виду, главнымъ образомъ, не церковныя процессіи и крестные ходы, которые мы предоставляемъ нашимъ литургистамъ, а преимущественно с вѣтскіе и тѣ церковные, въ которыхъ принимали участіе цари. Такъ какъ церковныя процессіи совершались, очевидно, по подобію свѣтскихъ процессій, то естественнѣе начать съ первыхъ.

Въ Константинополѣ свѣтскія торжественныя процессіи, двигавшіяся по Средней улиць, были двоякаго рода: одни тріумфальныя, которыя дёлали цари-нобёдители, подобно тому, какъ древніе римскіе консулы-тріумфаторы совершали свои тріумфальные въёзды, послё того, какъ сенатъ признавалъ ихъ достойными тріумфа. Въ императорскій періодъ, особенно позднѣйшій, византійскій, императору не было надобности одерживать какія-нибудь блестящія побѣды и совершать геркулесовскіе подвиги для совершенія тріумфальнаго вътзда. Все завистло отъ воли самого царя и отъ его охоты играть роль тріумфатора: если онъ считаль тріумфальный въбздь нужнымъ и пріятнымъ для своего тщеславія дёломъ, то достаточно было номинальнаго участія въ какомъ-нибудь воепномъ дѣлѣ или походѣ, кончившемся не совсѣмъ плачевно, чтобы совершить въ качествѣ нобѣдителя торжественный и великолѣпный вътздъ, который былъ тёмъ богаче и роскошнте обставленъ, чёмъ больше этого желаль действительный или мнимый царь-победитель: въ охотникахъ угодить царю-тріумфатору недостатка никогда не было.

Такъ какъ присужденіе тріумфа тому или другому полководцу соединялось иногда съ присужденіемъ ему короны, побѣднаго вѣща или вѣнка, съ коронаціею, то впослѣдствіи, въ императорскій періодъ, коронація, хотя бы ей и не предшествовалъ никакой походъ и вообще какое-нибудь участіе въ войнѣ, сопровождалась большею частью тріумфальнымъ въѣздомъ или, но крайней мѣрѣ, шествіемъ, если коронація совершалась въ городѣ. Императорская корона составляла одинъ изъ отличительныхъ знаковъ царскаго достоинства, и тріумфальный въѣздъ въ коронѣ въ первый разъ былъ въ то же время торжественнымъ въѣздомъ новаго императора. Въ первые вѣка византійской имперіи такіе въѣзды вновь коронованныхъ императоровъ совершались довольно часто, когда коронація или, по крайней мѣрѣ, выборы и провозглашенія императоровъ совершались не въ Константинополѣ, а за его стѣнами, въ его окрестностяхъ или въ провинціи.

Это — второй родъ тріумфальныхъ въёздовъ, совершавшихся по Большой улицѣ. Напи коронаціонные въёзды, явившіеся благодаря перенесенію резиденціи въ Петербургъ, можно причислить или уподобить этимъ тріумфальнымъ въёздамъ, хотя у насъ царь не только въёзжаетъ безъ короны, но даже и въ день въёзда не коронуется въ столицё, а возлагаетъ на себя корону чрезъ нѣсколько дней, послѣ говѣнія, подобнаго великопостному, такъ какъ коронація съ теченіемъ времени получала все болѣе и болѣе значенія и блеска, а въ церковномъ отношеніи все болѣе осложнялась и развилась въ цѣлый, довольно длинный обрядъ, соединенный съ миропомазаніемъ и причащеніемъ и тѣсно переплетенный съ литургіею. Въ то старое время, когда вновь коронованные византійскіе цари въѣзжали съ тріумфомъ въ столицу, церковный элементъ коронаціи только зарождался и состоялъ изъ краткой молитвы, читавшейся константинопольскимъ епископомъ надъ короною, и благословеніемъ ея предъ надѣваліемъ на голову царю.

Кромѣ царскихъ тріумфальныхъ въѣздовъ посль болье или менѣе удачныхъ экспедицій, бывали иногда, хотя и рѣдко, въѣзды полководцевъ, одержавшихъ какую-нибудь блестящую побѣду и не возбуждавшихъ въ царѣ подозрѣній, такъ какъ въ византійское время на тріумфальный въѣздъ давалъ разрѣшеніе единственно царь, который, понятно, соглашался на такое отличіе только для тѣхъ, на вѣрпость которыхъ онъ могъ разсчитывать и которымъ тріумфъ, по мнѣнію царей, не вскружитъ головы. Эти въѣзды совершались также по Большой улицѣ.

Подобно царскимъ тріумфальнымъ въїздамъ, по Большой улицѣ совершались по нѣсколько разъ въ году церковныя процессіи или крестные ходы отъ св. Софіи въ какой-нибудь изъ храмовъ, лежавшихъ за городомъ или въ городѣ въ концѣ Большой улицы или около нея. Въ нѣкоторыхъ изъ этихъ крестныхъ ходовъ принималъ участіе царь, который на возвратномъ нути обыкновенно ѣхалъ верхомъ почти въ такомъ же костюмѣ, какъ и во время тріумфальныхъ въѣздовъ. Встрѣчи и пріемы димовъ ипподрома производились такъ же, какъ и во время тріумфальныхъ въѣздовъ, только пѣснопѣнія, конечно, были другія.

Но сходство этихъ церковныхъ ходовъ и въёздовъ съ тріумфальными, само собою разумѣется, не говоритъ еще въ пользу происхожденія религіозныхъ процессій изъ тріумфальныхъ въёздовъ. Участіе царей въ церковныхъ выходахъ, будучи аналогично участію императоровъ въ нёкоторыхъ языческихъ процессіяхъ и церемоніяхъ, въ то же время нельзя считать продолженіемъ языческихъ обычаевъ, а скорѣе---желаніемъ царей свидѣтельствовать о своемъ благочестіи и правовѣріи, своей приверженности и преданности церкви и ея православнымъ обрядамъ. Царь былъ не только первый и вѣрный сынъ православія, но и

покровитель, защитникъ и охранитель православной церкви и, какъ такой, долженъ былъ принимать участіе въ ея главнѣйшихъ обрядахъ и церемоніяхъ, крестныхъ ходахъ и религіозныхъ процессіяхъ.

Предполагая въ нослѣдующихъ главахъ дать образцы церковныхъ процессій, совершавшихся съ участіемъ царя, и представить изложеніе одного тріумфальнаго въѣзда, какъ излагаетъ ихъ уставъ Константина Багрянороднаго, я считаю достаточнымъ въ настоящее время ограничиться указаніемъ тѣхъ обрядовъ, которые имѣютъ своимъ предметомъ изложеніе въѣздовъ и выѣздовъ, происходившихъ въ Константинополѣ ежегодно и совершавшихся на Большой улицѣ. Эти обряды важны не потому только, что они воспроизводятъ дѣйствія царя и чиновъ во время такихъ выходовъ, но и потому, что они являются однимъ изъ самыхъ надежныхъ топографическихъ источниковъ, документально и оффиціально свидѣтельствующихъ о положеніи того или другого памятника или мѣста: цигдѣ иѣтъ такъ много данныхъ, собранныхъ въ одномъ памятникѣ о Средней улицѣ, какъ въ обрядахъ Константина Багрянороднаго, и они могутъ служить лучшимъ критеріемъ для оцѣнки мнѣній Дюканжа и другихъ ученыхъ по топографическимъ вопросамъ.

Между тѣмъ какъ у другихъ писателей памятники, стоявшіе на Большой улицѣ, или упоминаются и даже описываются отдѣльно или хотя и въ порядкѣ, но не всѣ и не до конца улицы, какъ, напр., у Кедрина и Константина Родія, въ Придворномъ уставѣ памятники, стоявшіе на Средпей улицѣ, упоминаются сподрядъ и въ нѣсколькихъ обрядахъ нѣсколько разъ и притомъ ипогда сначала въ одномъ порядкѣ, а потомъ въ обратномъ, такъ что въ одномъ и томъ же обрядѣ иногда находится критерій для провѣрки перечней и названій. Трудно желать что-нибудь болѣе точное и систематическое, тѣмъ болѣе, что эти перечни исходятъ изъ оффиціальнаго источника и писаны современниками, продѣлывавшими всѣ эти обряды.

Изъ обрядовъ, въ которыхъ излагаются тріумфальные въёзды собственно, въ Придворномъ уставѣ дошли до насъ только три, да и тѣ изъ сравнительно поздняго времени, но они сохранили довольно много чертъ болѣе древнихъ временъ. Первый по времени описываетъ въѣздъ царя Өеофила, послѣдняго иконоборца, устроенный имъ послѣ не совсѣмъ удачнаго похода въ Киликію [Cerim. I, р. 503 sq.].

Какъ мы увидимъ ниже, Өеофилъ подъёхалъ къ городу по Золотому рогу, къ Иракліевой стёнѣ, объёхалъ впё стёны всю сухопутную границу города до самыхъ Золотыхъ вороть и, въёхавъ чрезъ нихъ, доёхалъ до св. Софіи, въ которую и вошелъ чрезъ св. Кладезь, т.-е.

чрезъ южную боковую дверь, сойдя съ лошади предъ этою дверью. Θеофилъ совершалъ свой въїздъ съ цезаремъ Вардою, братомъ царицы Θеодоры. Процессія была устроена и участники ея разставлены въ такомъ порядкѣ, который, очевидно, практиковался тогда въ подобныхъ случаяхъ. Mutatis mutandis, порядокъ этотъ напоминалъ ту тріумфальную процессію, которая изображена была на Өеодосіевой или Аркадіевой колониѣ: сначала везли военную добычу и вели плѣнныхъ, а потомъ уже шли побѣдители.

Но съ подробностями этихъ въёздовъ мы познакомимся въ слѣдующей главѣ, гдѣ будетъ дано обстоятельное описаніе одного византійскаго тріумфальнаго въёзда, а теперь считаю достаточнымъ обратитъ вниманіе читателя только на топографическія особепности въѣзда  $\Theta$ еофила, особенно на начальную стадію его въ самомъ городѣ:  $\Theta$ еофилъ ѣхалъ отъ Золотыхъ воротъ, чрезъ которыя онъ, по обыкновенію, въѣхалъ въ городъ, черезъ Сигму, а потомъ по дорогѣ, ведущей къ св. Мокію до Милія (дід тῆς πρд; тду άγ. Μώχιον μέχρι τοῦ Μιλίου). Дорога  $\Theta$ еофила указана такимъ образомъ въ самыхъ общихъ чертахъ. Не видно даже, разумѣетъ ли авторъ подъ ή πρдς тду άγ. Мώхιоν дорогу отъ Золотыхъ воротъ до Мокія или дальнѣйшій путь по Средней улицѣ, такъ какъ Средняя улица вела отъ св. Софіи къ св. Мокію и по ней ходилъ, какъ мы скоро увидимъ, крестный ходъ изъ св. Софіи къ св. Мокію и обратно.

Гораздо подробнѣе указанъ путь при описаніи въѣзда Василія Македонянина, но мы пока оставимъ его, такъ какъ думаемъ обстоятельно познакомить съ нимъ читателя въ слѣдующей главѣ, а теперь перейдемъ ко второму роду въѣздовъ, такъ называемымъ коронаціоннымъ.

Такіе въёзды въ началё Византійской имперіи дёлались, повидимому, довольно часто, такъ какъ въ древнее время провозглашенія часто происходили въ Евдомё, послё чего совершался торжественный въёздъ чрезъ Золотыя ворота, лежавшія на прямомъ пути отъ Евдома къ св. Софіи и Большому дворцу, куда обыкновенно ёхалъ вновь коронованный императоръ.

Изъ такихъ въёздовъ описанъ въ Придворномъ уставё одинъ въ числё такъ называемыхъ провозглашеній, какъ образецъ «провозглашенія», совершившагося за городомъ, въ «Евдомё», гдё такія провозглашенія совершались довольно часто и представляли явленіе болёе или мепёе обычное [Cerim. I, р. 410 sq.].

По смерти императора Маркіана, синклить, т.-е. всѣ высшіе чины

имперіи избрали преемникомъ Маркіана Льва. Министромъ двора (magister officiorum) былъ тогда Мартіалъ, а Константинопольскимъ архіепископомъ Анатолій. Для провозглашенія новаго императора всѣ чины (oi ӑрҳоντεҫ), гвардія (αi σҳоλαl) и войско (oi στρατιῶταl) собрались въ Трибуналъ въ Евдомѣ. Лавары и другія знамена и значки положены были на землю и всѣ собравшіеся, съ архіепископомъ и магистромъ во главѣ, начали восклицать: «Услыши Боже, Тебя призываемъ. Услыши, Боже! Льву жизнь, услыши, Боже! Левъ будетъ царствовать. Боже человѣколюбивый, государство (τò πρãүµа δηµόσιоν = res publica) проситъ въ цари Льва. Льва въ цари проситъ и войско. Льва принимаютъ законы. Льва принимаетъ дворецъ. Таковы мольбы Двора; таковы рѣшенія войска; таковы желанія синкяита; таковы мольбы народа. Льва ожидаетъ міръ; Льва принимаетъ войско. Общественная краса, Левъ, пусть выйдеть. Общественное благо, Левъ, будетъ царствовать. Услыши, Боже, Тебя призываемъ!»

Послѣ этихъ возгласовъ Левъ, бывтій тогда комитомъ (comes = conte) и трибуномъ Маттіаріевъ, былъ приведенъ въ Трибуналъ и, какъ только онъ явился въ Трибуналъ, кампидукторъ Вусамъ надѣлъ ему на голову маніакій, а другой кампидукторъ, Олимпій, далъ ему такой же маніакій въ правую руку. Какъ только собравшіеся увидали Льва въ такомъ украшеніи, т.-е. съ маніакіемъ, замѣнявшемъ собою вѣнецъ, діадиму, на головѣ, знамена и значки, лежавшіе до сихъ поръ на землѣ, были подняты и всѣ собравшіеся закричали: «Августѣйшій Левъ, ты побѣждаешь, ты благочестивый, ты священный. Богъ намъ тебя даровалъ; Богъ будетъ хранить тебя. Почитая Христа, всегда побѣждаешь. Многія лѣта Левъ будешь царствовать. Христіанское царство Богъ да хранитъ».

Сейчасъ же вслѣдъ за этимъ кандидаты окружили царя въ самомъ Трибуналѣ и царь, облачившись въ царскую одежду, надѣлъ діадиму и въ такомъ облаченіи показался народу, взявъ щитъ и копье. Всѣ чины отъ высшихъ до низшихъ въ извѣстномъ нисходящемъ порядкѣ приносили поздравленія и поклонялись новому царю, а народъ и войска славословили царя въ такихъ выраженіяхъ: «и могучій и побѣдоносный и священный. Счастливо, счастливо, счастливо. Многія лѣта. Августѣйшій Левъ, царствуй! Это царство Богъ да сохранить! Христіанское царство Богъ да сохранить!» и т. п. Въ отвѣтъ на это, царь чрезъ ливелларія обратился къ народу и воинамъ съ такою рѣчью: «Самодержецъ Левъ побѣдоносный и священный. Богъ всемогущій и ваше рѣшепіе, могучіе воины, на счастіе выбрали меня самодержцемъ Римскаго государства». Всѣ закричали: «Августѣйшій Левъ, ты побѣдишь. Избравшій тебя да сохранить тебя! Свое избрание Богъ да сохранить. Благочестивое царство Богъ да охранитъ. И благочестивъ и могучъ». Въ отвѣтъ на это, оть имени царя было сказано: будете иметь во мне такого полновластнаго начальника, который будеть сотоварищемъ вашимъ въ трудахъ. Я паучился ихъ переносить еще въ то время, когда вчёстё съ вами несъ военную службу. Всѣ закричали: «Счастливо. Войско тебя царемъ, побъдитель. Войско тебя царемъ, счастливымъ. Всѣ мы тебя желаемъ». Августъйшій отвѣчалъ: я рѣшилъ, какіе дома я обязанъ доставить своимъ силамъ (войскамъ). Всѣ закричали: «и благочестивъ и могучъ и уменъ». Августѣйшій приказалъ объявить: «за ваше рѣшеніе и за мое счастливое царство дамъ вамъ по 5 золотыхъ и фунту серебра на человѣка». Это заявленіе встрѣчено было общимъ крикомъ солдать: и благочестивъ и щедръ. Отъ тебя почести, отъ тебя богатства. Да будеть царство твое для насъ счастливымъ золотымъ вѣкомъ! На прощаніе самодержець кесарь августьйшій приказаль сказать: «Богь сь вами!» и ушелъ, сопровождаемый высшими сановниками имперіи въ мутаторій, куда собрались и представители (по три отъ каждаго гвардейскаго отряда) гвардейскихъ отрядовъ. Царь даетъ этимъ послъднимъ спеціальныя порученія относительно денегь, дѣлается разсчеть и выдаются деньги. Изъ мутаторія царь пѣшкомъ отправляется въ военную походную церковь, сдёланную въ палаткѣ и потому называемую бабочкою.

Въ мутаторіи, т.-е. особомъ небольшомъ отдѣленіи этой церкви, царь снялъ вѣнецъ, вошелъ въ церковь, помолился и, выйдя изъ церкви, снова надѣлъ вѣнецъ, а потомъ сѣлъ верхомъ на бѣлаго коня и дозволилъ сѣсть на коней и сановникамъ, которые на коняхъ сопровождали царя до храма св. Іоанна Крестителя, гдѣ въ мутаторіи царь снимаеть опять вѣнецъ и отдаетъ препозиту. Препозить несеть вѣнецъ за царемъ въ алтарь, гдѣ царь беретъ его у препозита и кладетъ на св. престолъ. Взявши вѣнецъ съ нрестола, царь отдалъ опять препозиту и кладеть на престолъ приношеніе, доставленное управляющимъ частныхъ царскихъ имуществъ. Войдя на возвратномъ пути въ мутаторій, царь надеваеть венець и едеть опять на беломь коне къ Золотымъ воротамъ и чрезъ нихъ по Большой улицѣ до дворца Елены, гдѣ царь сходилъ съ лошади и входилъ во дворецъ. Завѣдующій этимъ дворцомъ встрѣчалъ его и покланялся ему до земли, если это было не вь воскресный день. Если заведующий дворцомъ Елены былъ чиповникъ, то царь отвѣчалъ ему поцѣлуемъ.

## Глава II.

## Евдомъ.

Въ исторической и частной жизни обитателей Константинополя игралъ очень видную роль такъ называемый Евдомъ, одно изъ предмѣстій столицы Восточно-Римской имперіи. Здёсь нерёдко была главная квартира непріятелей, осаждавшихъ Константинополь; здѣсь принимались владѣтельные или вообще знатные гости царей предъ въёздомъ въ самую столицу; здёсь въ старину провозглашались и выбирались вновь избранные цари и оттуда совершали торжественные вътзды въ городъ для коронаціи въ св. Софіи и вступленія въ Большой дворецъ; отсюда же иногда дълали цари --- побъдители свои тріумфальные въъзды, возвратившись изъ побъдоноснаго похода. Въ Евдомъ изъ города, отъ св. Софіи или Большого дворца, ежегодно нѣсколько разъ совершались торжественныя религіозныя процессіи, крестные ходы съ царемъ и патріархомъ во главѣ въ воспоминаніе какихъ-нибудь горестныхъ или радостныхъ событій, которыя, по воззрѣніямъ современниковъ, служили проявленіемъ гнѣва и милосердія Божія и память о которыхъ современники желали сохранить въ послѣдующихъ поколѣніяхъ. Къ такого рода событіямъ принадлежатъ грозныя осады непріятеля, землетрясенія и т. п. бѣды, имѣвшія какую-нибудь связь съ Евдомомъ.

Во всёхъ означенныхъ въёздахъ и процессіяхъ принимали участіе не только оффиціальный чиновный міръ, но и простые обыватели, любившіе наслаждаться этими зрѣлищами и, по возможности, участвовать въ подобныхъ процессіяхъ. Въ виду такого значенія Евдома, естественно онъ часто упоминается у визаптійскихъ историковъ и вообще писателей, такъ что для пониманія многихъ и важныхъ мѣстъ въ ихъ трудахъ необходимо знать, гдѣ находился Евдомъ, и отвести ему какос - нибуль точное и опредѣлепное мѣсто, которое бы объясняло извѣстія и сообщенія византійскихъ писателей. Къ сожалѣпію, сами они не даютъ точныхъ топографическихъ данныхъ о хорошо имъ извѣстномъ и не требующемъ никакихъ поясненій и описаній столичномъ предмѣстьѣ, въ которомъ каждый изъ современниковъ много разъ бывалъ и о которомъ еще чаще слыхалъ.

Въ виду такого значения Евдома, съ одной стороны, и молчания писателей о его топографіи, съ другой, возникли между новыми и повъйшими изслъдователями топографіи Константинополя разногласія относительно мъстоположении Евдома, которыхъ нельзя считать изчезнув-

шими и до настоящаго времени. Такъ какъ мнѣ приходилось раныпе и придется говорить въ этой книгѣ о церемопіяхъ, начинавшихся или оканчивавшихся въ Евдомѣ, то считаю себя обязапнымъ сказать пѣсколько словъ по этому вопросу, въ надеждѣ, по возможности, содѣйствовать усвоенію правильнаго рѣшенія вопроса. По моему убѣжденію, онъ уже рѣшенъ правильно, но это рѣшеніе недостаточно подробно обосновано и потому, быть можетъ, кажется недостаточно подробно обосновано и потому, быть можетъ, кажется недостаточно убѣдительнымъ, тѣмъ болѣе, что противъ такого рѣшенія, которое я считаю, вмѣстѣ съ другими новѣйшими учеными, правильнымъ и единственно возможнымъ, уже давно рѣшительно высказался знаменитый Дюканжъ, который посвятилъ этому вопросу даже особое изслѣдованіе, написанное со свойственною одному Дюканжу эрудиціею.

Основатель константинопольской топографіи, какъ особой научной дисциплины, Петръ Жилль, въ своей Topographia Constantinopoleos, въ особой главь (lib. IV, cap. IV), посвященной Евдому, говорить, что Евдомь, предмѣстье или пригородъ Константинополя (проа́отеко», suburbium), находился внутри ствнъ на 6-мъ ходит въ 14 мъ регіонъ, около цистерны Бона, и заключалъ въ себѣ дворецъ, теперь извѣстный подъ именемъ дворца Константина, и храмъ Іоанна Предтечи (Продрома), который былъ построенъ Өеодосіемъ Великимъ, перенесшимъ въ этотъ храмъ главу Іоанна Предтечи. Къ этому Евдому Жилль относить всё тё многочисленныя свидѣтельства и упоминанія объ Евдомѣ, которыя находятся у византійскихъ писателей. Такъ какъ въ этихъ извѣстіяхъ упоминается и порть, то Жилль находить порть Евдома у Охотничьихъ вороть въ Золотомъ рогѣ. Названіе Евдомъ (Septimum) Жилль объясняеть тѣмъ, что вмъ обозначалось число или пумеръ, подъ которымъ извѣстно было это предмѣ. стье (Седьмое). Къ сожалѣнію, никакихъ доказательствъ въ пользу своихъ положеній Жилль не приводить, и вся эта глава, очевидно, основана на догадкахъ самаго Жилля, а не на свидѣтельствахъ средневѣковыхъ писателей.

Мићніе Жилля относительно мъстоноложенія Евдома оспариваль Адріанъ Валезій [Hadrianus Valesius, Disput. de Basilicis, quas primi Francorum reges condiderunt, Paris. 1658 — 1660, cap. VIII], брать извъстнаго издателя греческихъ церковныхъ историковъ Генриха Валезія (Valois), и доказывалъ, что Евдомъ, какъ показываетъ самое названіе въ полной формъ: Septimum milliarium ("Ездороч рідоч), находился около милевого столба по дорогь, которая около Константинополя шла по берегу Мраморнаго моря и вела во Оракію и далѣе въ другія провинціи Восточно-Римской имперіи. Въ пользу своего миѣнія Адр. Валезій ссылался на тексты и древпія свидѣтельства, объясняя ихъ въ томъ смыслѣ, который ему казался несомнѣнно вѣрнымъ и не опровержимымъ, и по которому всѣ древнія свидѣтельства говорять противъ Жилля и за него, Валезія.

Такъ какъ Дюканжъ усвоилъ мнёніе Жилля и проводилъ его въ своихъ трактатахъ объ Евдомѣ и принадлежащихъ къ нему зданіяхъ и пунктахъ, то, естественно, возражение Валезія не могло быть оставлено безъ впиманія, и Дюканжъ, кромѣ статей въ разныхъ частяхъ Constantinopolis Christiana, посвятилъ вопросу о мѣстонахожденіи Евдома особый полемическій трактать, который перепечатывался потомъ нѣсколько разъ въ приложении къ ero Constantinopolis Christiana. Въ этомъ трактать знаменитый византологъ со всею учепостью, ему только свойственною, благодаря его феноменальной начитанности въ источникахъ, старается опровергнуть доводы противника и доказать, что Евдомъ паходился именно тамъ, гдѣ помѣщалъ его Жилль, и на Мраморномъ морѣ быть не могъ. Трактатъ этоть имѣлъ огромное значеніе, и выводы Дюканжа усвоялись, повторялись и теперь повторяются византологами, даже спеціально занимавшимися топографіею Константинополя, въ томъ числѣ мѣстными константинопольскими учеными, которые могли все, сказанное Дюнанжемъ о мъстоположении Поля, провърить на мъстъ и увидать собственными глазами ошибки Дюканжа, не видавшаго Константинополя. Въ виду такого значенія экскурса Дюканжа, я считаю необходимымъ подробнѣе остановиться на доказательствахъ Дюканжа, обстоятельнѣе познакомить читателей съ его содержаніемъ.

Прежде всего Дюканжъ считаеть нужнымъ заявить, что Евдомъ называется такъ отъ седьмого милевого столба, у котораго опъ находился на Золотомъ рогь<sup>1</sup>). Здѣсь же было, а не на Мраморномъ морѣ, Марсово поле (Сатрив, Ка́µπос), Трибуналъ, царскій дворецъ, храмъ Іоанна Крестителя (Продрома) и другія зданія, находившіяся въ Евдомѣ и уноминаемыя у византійскихъ писателей. Нельзя, однако же, думать, что всѣ эти зданія были именно у седьмого милевого столба; напротивъ, здѣсь не было ни одного, а всѣ они были на Полѣ, которое тянулось отъ седьмого столба до города, потому что Евдомомъ назывался не одинъ только столбъ, но и все Поле, которое распростиралось между седьмымъ столбомъ и городомъ Константинополемъ<sup>2</sup>),



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De hebdomo C-no disquisitio topographica, cap. 2: in confesso debere esse agnoscimus, Hebdomum ita appellatum quod Septimo (vetere scilicet Byzantio ad Promontorium Ceratinum) milliari distaret.

<sup>2) &</sup>quot;E3300000 appellationem habuisse etiam inter Septimum istud milliare et urbem Constantinopolitanam interjectum Campum, in quo zedificia omnia, quorum meminerint Byzantini scriptores, nullaque in ipso milliari septimo stetisse ausim omnino contentere. Ibid. cap. 3.

и которое потому само называется Евдомомъ или Полемъ Евдома, какъ это видно изъ приводимыхъ мѣстъ изъ средневѣковыхъ писателей. Эти мѣста доказываютъ въ то же время, что Поле было близь Константинополя и даже прилегало къ нему, лежало предъ его воротами и было въ виду его ( $\pi\rho \delta$   $\tau \tilde{\eta} \varsigma \pi \delta \lambda \epsilon \omega \varsigma$ ), чего нельзя было бы сказать, если бы это поле было у седьмого столба отъ города; да и жители во время землетрясёпій не побѣжали бы къ седьмому столбу, а остановилось бы и раскинули бы свои палатки раньше.

Не только Марсово Поле, но и Трибуналь съ дворцомъ отожествляются съ Евдомомъ и называются его именемъ, а о пихъ говорится, что они находились не только на Марсовомъ полѣ, но и въ самомъ городѣ: относительно нѣсколькихъ императоровъ сказано, что они провозглашены были въ Константинополѣ въ Трибуналѣ или въ Евдомѣ, изъ чего видно, что эти пункты находились не только близь города, но и въ самомъ городѣ, какъ и дворецъ Константина или Юстиніана, часто упоминаемый вмѣстѣ съ Полемъ и Трибуналомъ.

Весьма убѣдительнымъ доказательствомъ этого служитъ извѣстіе Өеофана объ осадѣ саракинами Константинополя съ моря, отъ западной возвышенности или Магнавра Евдома до Кикловія.

Дюкапжъ думаетъ, что это извѣстіе можно понимать только въ томъ смыслѣ, что саракины добрались до Евдома чрезъ Золотой рогъ и держали въ осадѣ Констаптинополь отъ крайнихъ пунктовъ Золотого рога до Семибашеннаго замка, т. е. стояли подъ морскими стѣнами города на всемъ ихъ протяженіи. Понимать извѣстіе Θеофана нпаче, полагать, что саракины осадили городъ отъ седьмого милевого столба по берегу Мраморпаго моря до Семибашеннаго замка, по миѣцію Дюканжа, такъ же пелѣпо, какъ говорить, что враги окружили Парижъ отъ Версаля до Лувра.

Иотому и подъ портомъ Евдома, который въ извѣстіи упоминается, пужно разумѣть не иной какой-нибудь, а Влахернскій заливъ, и подъ приморскими берегами Евдома нужно разумѣть берега Золотого рога, а не Мраморнаго моря <sup>1</sup>). Точно также и дворецъ Евдома былъ около Влахернъ и Золотого рога и построенъ былъ Константипомъ Великимъ, имя котораго онъ удерживаетъ до сихъ поръ, спачала за городомъ, а потомъ вошелъ въ его составъ и стоитъ у самыхъ стѣнъ (Текфуръ-Сарай). Здѣсь былъ консисторій Граціана и Юстиніана, который иногда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. cap. XI—XII... ex locis allatis evidenter patet per sinum Ceratinum saracenos in Hebdomum, seu in Campum, urbi proximum pervenisse, a quo ad Cyclobium usque mari urbem obsidere.

называется novum Consistorium Justiniani и пом'вщается in Septimo milliario ab urbe. Но это не значить, что дворець быль за семь миль оть города; онь быль у самаго города или въ городь, а это только locutionis forma. Потому и у писателей часто вмъсто названія дворца употребляется слово Евдомъ, напр., когда говорять, что царь или царица отправились въ Евдомъ, то это значить отправились во дворецъ Евдома Возль дворца находился Трибуналь, который быль построенъ на открытомъ воздухъ и назывался то Трибуналомъ Евдома, то Трибуналомъ дворца, то просто Евдомомъ, какъ и дворецъ<sup>1</sup>).

Если говорится, что Евдомъ былъ пригородъ, предмѣстіе Константинополя и находился предъ городомъ (проа́стею, прод ту̂с по́дешсе), то это не значитъ, что онъ былъ далеко. Напротивъ, этимъ словомъ обозначаютъ мѣстности очень близкія къ городу, какъ Сики (Sycae, Σύχαι, Галата), которыя отдѣляются только Золотымъ рогомъ отъ города, какъ дворецъ источника, который находится у Золотыхъ воротъ и смеженъ съ ними. Мало того, предмѣстьями часто называются отдаленпыя части города, гдѣ важныя особы часто имѣютъ сады и виноградники, которые они называютъ предмѣстьями. Да и въ законѣ сказано, что suburbanum ab urbanis non loco, sed qualitate discernitur<sup>2</sup>).

Такъ какъ Евдомъ или поле Евдома (Campus) простирался до седьмого милевого столба, то на этомъ пространствѣ находилось немало зданій и церквей, язъ которыхъ упоминаются храмы св. Өеодотін, Іоанна Крестителя, Мины и Минея и Іоанна Богослова. Къ сожальвію, византійскіе писатели не говорять, ближе ли они были къ милевому столбу или къ городу. Относительно церкви св. Іоанна Предтечи хотя и сказано, что она стояла отъ города на седьмомъ милевомъ столбѣ, но этимъ обозначается только пространство Евдома, а сама церковь находилась недалеко отъ дворца и, въроятно, въ самомъ городъ, хотя относительно ея, въ виду свидетельства Копстантина Багрянороднаго, и возникаеть некоторое сомпение, которое Дюканжь старается успокоить тыть, что предполагаеть существование другого храма. Во всякомъ случаѣ не подлежить никакому сомнѣнію, что слово Евдомъ различно употреблялось византійскими писателями: 1) для обозначенія м'єста, на которомъ стоялъ седьмой столбъ, гдѣ никакихъ зданій, упоминаемыхъ у писателей, не было; 2) для обозначенія промежуточнаго пространства между седьмымъ камнемъ и Константинополемъ, пространства, на ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cap. XIV.

<sup>2)</sup> Cap. XVIII: Neque vero proxima dumtaxat civitatibus loca aut Palatia προαστείων nomine donata, sed etiam intra ipsam urbem.

торомъ стояли всё эти зданія, какъ дворецъ, Трибуналъ, находившіеся въ стёнахъ города, затёмъ храмы св. Іоанна Крестителя и Іоанна Богослова, каковыя зданія у писателей обыкновенно и обозначаются именемъ Евдома.

Разсуждение Дюканжа имъло огромное значение для ръшения вопроса, и никто не счелъ возможнымъ выступить противъ такого высокаго авторитета, какимъ былъ Дюканжъ. Вопросъ считался рѣшеннымъ окончательно и такъ обстоятельно и основательно, что, по словамъ знатока топографіи Константинополя, Бандури, говорить объ Евдомѣ можно было только такъ, какъ говорилъ Дюканжъ. Потому Бандури ничего и не говорить объ Евдомѣ и находящихся тамъ топографическихъ пунктахъ, а желающихъ узнать объ нихъ что-нибудь пообстоятельнее и доказательнее, отсылаеть къ изложенному выше разсужденію Дюканжа и соотвѣтствующимъ трактатамъ въ Constantinopolis Christiana. Какъ въ самомъ дълъ могъ ошибаться по вопросу объ Евдомѣ такой знатокъ константинопольскихъ древностей, знатокъ глубочайтій и всесторонній, какого еще не было, да, быть можеть, и не будеть? Трудно не преклоняться предъ такимъ подавляющимъ авторитетомъ. Авторитеть Дюканжа въ этомъ вопросѣ признавался не подлежащимъ сомивнію и послѣ Бандури. Византологи XIX стольтія также большею частью держались, а многіе и теперь кръпко держатся мнтній и выводовъ Дюканжа, и трудно убѣдить ихъ въ противномъ.

Сами греки, живущіе въ Константинополь, и ть усвоили взглядъ Дюканжа и потому въ ихъ сочиненіяхъ, въ ихъ планахъ и картахъ средневѣковаго Константинополя Евдомъ стоитъ около Влахернскаго квартала и стоящія теперь извѣстныя подъ именемъ дворца Константина или Текфуръ-Сарая развалины, ничтоже сумняся, обозначаются именемъ Евдома. Даже Мордтманнъ въ своемъ планѣ средневѣковаго Константинополя слѣдовалъ этой традиціи, хотя въ Очеркѣ средневѣковаго Константинополя высказываетъ мнѣніе противоположное и считаетъ болѣе вѣроятнымъ мнѣпіе противниковъ Дюканжа, какъ объ этомъ мною замѣчено въ разборѣ работы Мордтманна, помѣщенномъ въ Византійскомъ Временникѣ за 1894 годъ [стр. 389—402].

Въ ряду этихъ безусловныхъ послъдователей Дюканжа мы встрътимъ почти всъ имена новъйшихъ византологовъ, занимавшихся топографіею Константинополя: патріархъ Константій, баронъ Гаммеръ, Иаспати, археологи Константинопольскаго Силлога, Детье <sup>1</sup>) и другіе

1) [Κωνσταντινιάς, Παλαιά τε χαι νεώτερα ήτοι περιγραφή Κωνσταντινουπόλεως... συνταχθείσα παρά άνδρός φιλολόγου χαί φιλαρχαιολόγου, Βενετία, 1824, 38. Η ammer, Constanархеологи повторяють мийніе Дюканжа, не подвергая его ни малёйнему сомпёнію. Одинъ только Унгеръ осмёлился не только не признать рёшеніе и выводы знаменитаго византолога но и высказать свое мпёніе или, лучше сказать, защищать мнёніе Адр. Валезія, о томъ, что Евдомъ слёдуетъ искать на Мраморномъ морё, безъ указанія, впрочемъ, мёста Евдома и безъ ссылки на Адр. Валезія<sup>1</sup>). Ему слёдуетъ проф. Н. П. Кондаковъ, который подкрёпилъ свое мнёніе разборомъ главнёйшихъ доводовъ Дюканжа и опроверженіемъ ихъ<sup>3</sup>). Писавшій въ одно время съ Н. П. Кондаковымъ по тому же вопросу покойный Г. С. Деступисъ, хотя и слёдовалъ мнёнію Дюканжа и новёйшихъ греческихъ археологовъ, но высказалъ уже нёсколько сомнёній въ непреложности этого рёшенія<sup>3</sup>).

Рѣшительно высказался противъ общепринятаго мнѣнія проф. van Millingen, который въ особой статьѣ, наиечатанной въ трудахъ Константииопольскаго Силлога, старается доказать справедливость мнѣнія Адр. Валезія и ошибочность мнѣнія Жилля-Дюканжа указаніемъ на ясныя и несомнѣнныя свидѣтельства, приводимыя Валезіемъ, хорошо извѣстпыя Дюканжу, но превратно имъ перетолкованныя <sup>4</sup>). Въ дополненіе къ сказанному уже раньше Унгеромъ и Н. П. Кондаковымъ, проф. van Millingen высказалъ мнѣніе, что Евдомъ былъ около теперешняго города Макри-кёй, лежащаго на Мраморномъ морѣ, между Константинополемъ и Санъ-Стефано, причемъ за портъ Евдома van Millingen принималъ небольшую излучину въ берегу, находящуюся между Макри-кёй и пороховымъ казеннымъ заводомъ. Сколько мнѣ извѣстно, послѣ van Millingen'a никто больше не интересовался вопросомъ объ Евдомѣ, кромѣ Мордтманна, который въ Очеркѣ слѣдовалъ Millingen'y, а въ планѣ Дюкэнжу и его послѣдователямъ, какъ сказано выше.

Кром'в изсл'вдователей вопроса топографіи, н'вкоторые византологи, занимавшіеся другими вопросами, но им'ввшіе возможность и надобность попутно высказаться о ноложеніи Евдома, въ посл'яднее время

Digitized by Google

tinopolis und der Bosporos, Pesth, 1822, I, 196 cn. Πασπάτης, Βυζαντιναὶ μελέται τοπογραφικαι καὶ ἰστορικαί, Κ—πολις, 1887, 2. 5. 19. 61. 63. 84. Dethier, Der Bospor und Konstantinopel, Wien, 1873, 25. 'Ο ἐν Κ—πόλει Φιλολογικός Σύλλογος. Παράρτημα τοῦ ΙΔ' τόμου ἀρχαιολογικός χάρτης τῶν χερσαίων τειχῶν Κ—πόλεως. 1884].

<sup>) [</sup>Ersch-Gruber, Allgem. Encyclopädie. I Section. Bd. LXXXIV, 297—298. Quellen d. byz. Kunstgesch. I, 113 сл. 188 сл.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [Труды VI Археологическаго Съъзда въ Одессъ (1884), Ш (1887), 198. 201].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) [Труды VI Археологическаго Съвзда, Ш, 263—264].

<sup>4) [</sup>The Levant Herold, 10/22 April 1891. Ό ἐν Κ—πόλει Φιλολογικός Σύλλογος. Παράρτημα τοῦ ΚΑ΄ και ΚΒ΄ τόμου].

также присоединились къ мпѣнію Адр. Валезія и Унгера, какъ, напр., Шлумбергеръ въ своемъ Никифорь Фокъ<sup>4</sup>) и Стржиговскій въ своей прекрасной статьво Золотыхъ воротахъ, съ которой мы познакомили читателей выше. Быть можетъ, и нѣкоторые другіе ученые, какъ современные намъ, такъ и жившіе до насъ, высказывались въ смыслѣ Адр. Валезія, а не Дюканжа, по мнѣ, къ сожалѣнію, они остались неизвѣстны, да и неособенно важны случайно высказанныя мнѣпія не спеціалистовъ по вопросамъ топографіи въ виду рѣшительнаго сужденія и обстоятельнаго изслѣдованія такого авторитетнаго спеціалиста, какъ Дюканжъ, и ряда спеціалистовъ-археологовъ, не только занимавшихся топографіею Новаго Рима изъ-далека, но изучившихъ ее на мѣстѣ и имѣвшихъ возможность представлять себѣ разсматриваемые пункты.

Подобно и Стржиговскому и Шлумбергеру, мнѣ также приходилось высказываться относительно мѣстоположенія Евдома и я ни мало не затруднился опредѣлить его мѣсто на Мраморномъ морѣ, а не у Влахернъ. Въ рецензіи на трудъ Мордманна<sup>2</sup>) я выразилъ то же мнѣніе и развилъ его нѣсколько подробнѣе, но не говорилъ объ основаніяхъ, которыя побудили меня не слѣдовать такому вѣскому авторитету, какъ знаменитый Дюканжъ, отложивъ это до болѣе удобнаго случая, т.-е. до возможности посвятить этому вопросу особый трактатъ, который въ настоящее время и представляется.

Начну съ того, что побудило меня вступить въ число противниковъ Дюканжа въ этомъ вопросѣ, когда я еще не только не видалъ Константинополя и окрестностей, по недостаточно познакомился и съ вопросомъ. Занимаясь чтеніемъ Придворнаго Устава, который Дюканжу не былъ извѣстепъ, я нѣсколько разъ встрѣчался съ вопросомъ объ Евдомѣ и ни разу не видѣлъ необходимости искать его въ другомъ мѣстѣ, т.-е. не на Мраморномъ морѣ. Мало того, нерѣдко я поставленъ былъ бы въ большое затрудиеніе, если бы вмѣстѣ съ Дюканжемъ предполагалъ, что Евдомъ находится возлѣ Влахернскаго квартала и ѣхать къ Евдому по морю нужно чрезъ Золотой рогъ къ Влахернскому порту. Дѣло въ томъ, что въ числѣ обрядовъ имѣется въ Придворномъ уставѣ иѣсколько записей о торжественныхъ въѣздахъ царей изъ Евдома въ Копстантинополь черезъ Золотыя ворота для коронаціи въ храмѣ св. Софіи, а затѣмъ для занятія Большого дворца, стоявшаго на югѣ отъ св. Софіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Schlumberger, Un empereur byzantin au X siècle, Paris, 1890].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [Византійскій Временникъ, I (1894), 398—399].

Не менѣе, если не болѣе, важенъ для насъ одинъ тріумфальный въѣздъ, начинавшійся не изъ Евдома, а прямо отъ Золотыхъ вороть, къ которымъ царь доѣхалъ по предстѣнью, т.-е. за стѣною города отъ Влахернскаго квартала. Этотъ въѣздъ, сдѣланный Өеофиломъ, важенъ именно, какъ противоположность тѣмъ въѣздамъ, которые дѣлались изъ Евдома. Разница въ описаніи въѣзда показываетъ, какіе пункты должны мы встрѣтить въ описаніи въѣздовъ изъ Евдома, если бы онъ былъ около Влахернъ, а не на Мраморномъ морѣ.

Извѣстно, что римскіе императоры провозглашались обыкповенно войсками въ лагерѣ не только въ военное время, но и въ мирное; въ Константинополѣ, въ Новомъ Римѣ, подобно Старому, было также возлѣ города мѣсто для собранія войскъ, упражненій ихъ и парадовъ, называвшееся такъ же, какъ и въ Римѣ, Сатриз, Ка́µπос. Здѣсь въ древнее время и происходили выборы императоровъ войсками, когда въ этомъ была надобность и не оказывалось прямого наслѣдника.

Вмѣсто Марсова поля (Сатриз) выборы происходили иногда и въ Константинополѣ и въ Ипподромѣ, находившемся возлѣ Большого дворца и представлявшемъ большія удобства для собранія массы народа. Наконецъ, въ случаѣ болѣзни императора, желавшаго провозгласить новаго императора соправителемъ, провозглашеніе дѣлалось въ одной изъ залъ Большого дворца. Образцы всѣхъ этихъ провозглашеній и записаны были въ свое время церемоніальныхъ дѣлъ чиновниками, а потомъ вошли въ сборникъ Константина Багрянороднаго<sup>1</sup>).

Одинъ изъ обрядовъ стариннаго сборника представляетъ собою запись о провозглашении Льва I (457 г.) на Марсовомъ полѣ (ἐν τῷ хάμπῳ)<sup>2</sup>). Послѣ провозглашения, Льва ввели на трибуналъ и надѣли на голову золотую цѣпь или гривну, а другую дали въ правую руку. Зпамена, лежавшия доселѣ на землѣ, поднялись, и Льва облачили въ царския одежды тутъ же, на трибуналѣ, и надѣли діадему, т.-е. настоящий царский вѣнецъ. Послѣ обычныхъ привѣтствий со стороны народа и войска и объявления милостей и подарковъ со стороны новаго императора, Левъ пошелъ пѣшкомъ въ походную церковь — палатку, гдѣ, снявши предварительно вѣнецъ, Левъ помолился, а потомъ, выйдя изъ церкви и надѣвъ вѣнецъ, Левъ сѣлъ на бѣлаго копя и доѣхавъ на немъ до храма Іоанна крестителя, гдѣ также молился у св. престола, на который онъ клалъ царскій вѣнецъ. Положивши на св. престолъ свое приношеніе, Левъ

Digitized by Google

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [См. Byzantina, II, стр. XXVII сл.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [Cerim. I, p. 410 sq.].

Записки класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

хомъ, а отъ дворца Елены, гдѣ онъ облачился въ еще болѣе драгоцѣнныя царскія одежды, Левъ ѣдетъ въ колесницѣ до св. Софіи, гдѣ корона также кладется на св. престолъ, а потомъ при выходѣ надѣвается епископомъ.

- 66 -

Въ другомъ обрядѣ въѣзда изъ Евдома мы имѣемъ описаніе тріумфальнаго вступленія въ столицу царя Василія I Македонянина съ сыномъ Константиномъ по возвращеніи изъ побѣдоноснаго похода [Cerim. I, р. 498].

Василій съ сыномъ и свитою, возвратившись изъ похода, остановились сначала по обыкновенію въ загородномъ дворцѣ, на азіатскомъ берегу, въ Іеріи (теперешній Кади-кёй противъ самаго Стамбула), а оттуда перебхали въ Евдомъ, гдъ встръчены были народомъ и синклитомъ, бывшимъ въ то время въ Константинополѣ. Прибывшіе цари отправились прежде всего въ храмъ Іоанна Предтечи, что въ Евдомъ (си то τοῦ Προδρόμου ναῷ τῷ ἐν τῷ Ἐβδόμω). Помолившись здѣсь и потомъ переодѣвшись, Василій съ Константиномъ сѣли на коней и предшествуемые и сопровождаемые синклитомъ и народомъ потхали къ Золотымъ воротамъ. Добхавъ до монастыря Аврамитовъ, находившагося предъ Золотыми воротами, цари сошли съ лошадей для того, чтобы войти въ храмъ Богородицы Аврамитовъ (такъ называемой Нерукотворной, 'Ауєюоποιήτου); помолившись и переодѣвшись, цари сѣли на бѣлыхъ коней и послѣ пріема и славословій партій ипподрома, потхали къ Золотымъ воротамъ, передъ которыми были встрѣчены епархомъ города, послѣ чего въёхали въ среднія большія двери Золотыхъ вороть и прослёдовали къ св. Софіи по Средней или Большой улицѣ, въ слѣдъ за процессіею плѣиныхъ и предмстовъ воснной добычи, которые, предварительно собранные и разставленные на лугу (ἐν τῷ λιβαδίω) предъ Золотыми воротами, пропущены были чрезъ Золотыя ворота, пока царь былъ въ храмѣ Богородицы Аврамитовъ.

Въ обоихъ обрядахъ указаны немногіе пункты въ такомъ порядкѣ, что сначала мы встрѣчаемъ трибуналъ въ Полѣ, потомъ храмъ Іоанна Предтечи, затѣмъ монастырь Аврамитовъ предъ Золотыми воротами и лугъ предъ ними же и, наконецъ, Золотыя ворота, ведущія чрезъ Среднюю или Большую улицу къ св. Софіи и дворцу. Никакихъ другихъ извѣстныхъ намъ и даже неизвѣстныхъ топографическихъ пупктовъ на пути не упоминается.

Им'ья это въ виду и принимая во вниманіе, что, по приведеннымъ самимъ же Дюканжемъ свидѣтельствамъ, Евдомъ, представляя собою примор-

скій пункть (παραθαλάσσιος τόπος), получиль свое названіе оть того, что онь отстоить оть города на семь милевыхъ столбовъ (άπέχει δὲ τοῦτο ἐπτὰ σημείοις τῆς πόλεως) или точиѣе стоить у седьмого милевого столба (Septimo milliario), мы поищемъ Евдомъ, согласно съ мнѣніемъ Адр. Валезія и новѣйшихъ его послѣдователей, на бсрегу Мраморнаго моря, тѣмъ болѣе, что тутъ шла отъ Золотыхъ вороть знаменитая Via Egnatia, на которой, какъ и на другихъ большихъ римскихъ дорогахъ, были поставлены милевые столбы. Эти столбы считались не отъ города въ тѣсномъ смыслѣ, а отъ перваго милевого столба въ Константинополѣ, т.-е. отъ такъ называемаго Милія, который, какъ мы видѣли, стоялъ у юго-западнаго угла двора св. Софіи и отъ котораго пачипалась Средняя или Большая улица, ведшая къ Золотымъ воротамъ и далѣе переходившая въ Via Egnatia.

Такъ какъ римская миля равна около  $1^2/5$  версты или километра, то 7 миль составляеть около 10 версть или километровъ. Беремъ циркуль и прикидываемъ па планѣ окрестностей Константинополя, изд. Штольпе (Stolpe), отъ св. Софіи по берегу Мраморнаго моря. Выходить, что седьмой милевой столбъ, или Евдомъ, находился тамъ, гдѣ теперь стоить городокъ Макри-кёй, какъ предполагалъ фан-Миллингенъ, который нашелъ и портъ Евдома въ маленькомъ заливѣ, находящемся между Макри-кёемъ и Золотыми воротами. Отъ города въ строгомъ смыслѣ, т. е. отъ городскихъ стѣнъ или Золотыхъ воротъ Макри-кёй отстоитъ на 5 верстъ или километровъ, т.-е. на  $3^1/2$  римскихъ мили, а это очень важно въ виду того, что Дюканжъ придаетъ большое значеніе удаленію Евдома отъ города на 7 миль и между прочимъ видитъ въ этомъ разстояніи значительныя препятствія для признанія мнѣнія Адр. Валезія болѣе или менѣе вѣроятнымъ, если не справедливымъ.

Въ источникахъ онъ находитъ, что Поле и весь Евдомъ были въ виду города, следовательно, были весьма близки къ нему. Евдомъ вполив **УДОВЛЕТВОДЯЕТЬ** ЭТОМУ условію: ИЗЪ него виденъ Константипополь, такъ же какъ изъ Константинополя виденъ Макри-кёй, тѣмъ болѣе что берегъ Мраморнаго моря отъ Константинополя до Макри-кёя и даже до Санъ-Стефано представляетъ плоскую равнину, не пересъченную болье или менње значительными горами и оврагами, которые бы мѣшали видѣть на значительное разстояніе. И это опять таки очень важное обстоятельство, такъ какъ для Марсова поля, требовавшаго довольно значительнаго ровнаго пространства, удобнаго не только для маршировки и маневрированія пѣхоты, по и для упражненій и ѣзды кавалеріи трудно было выбрать мѣсто болѣе удобное, чѣмъ берегъ Мраморнаго моря, между тьмъ какъ чъмъ больше мы будемъ удаляться отъ берега Мраморнаго

моря и приближаться къ Золотому рогу, тъмъ мъстность становится болъе неровною, овражистою и лъсистою, а за Адріанопольскими воротами и дорогою къ Западу, противъ стънъ Ираклія, словомъ тамъ, гдъ предполагается Евдомъ, окрестности Константинополя до такой степени покрыты невысокими лъсистыми горками и оврагами, что тамъ даже нъкоторымъ послъдователямъ Дюканжа казалось неудобнымъ устроить Марсово поле. Эта мъстность скоръе удобна была и есть для прогулокъ и охоты, для чего она и служила дъйствительно въ средніе въка. Да и большой дороги тутъ не было и нътъ, а слъдовательно и милевыхъ столбовъ не было надобности выставлять въ этомъ направленіи, а не было столбовъ не могло быть и мъстности, названной по милевому столбу. Тъмъ болье не могло быть здъсь поля, виднаго изъ города на семь миль, — десять верстъ.

Хотя со стѣны, къ которой примыкаетъ Текфуръ-Сарай, пожалованный въ званіе Евдома и Влахернскаго дворца, видъ былъ очень красивъ и разнообразенъ, но именно потому, что съ этой стороны пѣтъ болѣе или менѣе общирной равнины, которая могла бы служить Марсовымъ полемъ для средневѣковыхъ войскъ.

Но забудемъ все это и представимъ, что Евдомъ съ простирающимся предъ нимъ на 10 версть полемъ находился дъйствительно тамъ, гдъ его и предполагали Жилль, Дюканжъ и ихъ послъдователи. Льву I и всёмъ царямъ, бхавшимъ изъ Евдома чрезъ Золотыя ворота въ городъ, приходилось бы сначала проъзжать мимо почти всей сухопутной стѣны со всѣми воротами и дорогами. Ничего подобнаго на пути ихъ, однако же, не упоминается и никогда объ этой дорогь за стенами или внутри стѣнъ къ Золотымъ воротамъ изъ Евдома не говорится. Василій Македонянинъ, перебхавшій въ Евдомъ съ азіатскаго берега, могъ добхать до Евдома или мимо Золотыхъ воротъ и всей стъны Өеодосія II или чрезъ Золотой рогъ и Влахернскій кварталь или около него за стѣной, а потомъ изъ Евдома фхать мимо ствны къ Золотымъ воротамъ. Ничего подобнаго въ обрядъ, однако же, нътъ, а говорится, что Василій прямо перетхаль въ Евдомъ (дієпе́расе») по морю и вошель въ храмъ Іоанна Предтечи, который стоялъ гдѣ-пибудь близко оть пристани, а между тѣмъ, по Жиллю и Дюканжу, онъ былъ въ городѣ, и шествіе отъ него къ храму Богородицы Аврамитовъ было по городу или изъ города за городскія стіны и мимо ихъ къ Золотымъ воротамъ. Какъ же о всемъ этомъ ничего не сказано въ обрядъ, который именно и долженъ отмітить, гді и какъ шелъ царь: топографическая точность составляетъ задачу и отличительную черту современнаго событію составителя описанія въїзда, а между тімъ онъ пичего не говорить о какихъ-нибудь посредствующихъ топографическихъ пунктахъ. Но относительно Василія Македонянина могло быть сомнёніе: какъ онъ добхаль до Евдома, чрезъ Золотой рогъ или чрезъ пристань у Золотыхъ вороть и мимо всей стѣны Өеодосіевской до Иракліевой? Да и зачёмъ ему нужно было ёхать въ Евдомъ, когда онъ изъ него сейчасъ долженъ былъ опять тхать къ Золотымъ воротамъ, если онъ высадился у нихъ? Такіе и тому подобные вопросы возникають сами собою, если мы предположимъ, что Евдомъ дъйствительно находился между Адріапопольскими воротами и Влахернскимъ дворцомъ. Но всѣ такіе вопросы разрѣшаются просто и даже вовсе не возникають, если мы предположимъ, что Евдомъ находился, гдѣ теперь лежить Макри-кёй. Мало того. Эти соображенія находять полное подтверждение въ обрядахъ, въ которыхъ описывается въвздъ не чрезъ Евдомъ. Сюда принадлежитъ прежде всего вышеназванный обрядъ, въ которомъ описывается въёздъ царя Өеофила [Cerim. I, p. 503 sq.], который до Золотыхъ вороть такъ, что долженъ былъ такъ чрезъ Жилль-Дюканжевскій Евдомъ, а между тѣмъ онъ въ обрядѣ вовсе не упоминается, тогда какъ другіе топографическіе пункты, которые дѣйствительно лежали на пути Өеофила, упоминаются. Кромъ въъзда Өеофила сюда можно отнести и въёздъ Юстиніана [Cerim. I, р. 497], который въёзжалъ чрезъ Адріанопольскія ворота, былъ, такъ сказать, совсёмъ возлѣ Жилль-Дюканжевскаго Евдома, но въ него не заѣхалъ.

Царь Өеофилъ, послѣдній иконоборецъ (829-842), возвратившись изъ похода остановился на азіатскомъ берегу какъ и Василій, но синклить и народъ встрѣчалъ его не на европейскомъ берегу, въ Евдомѣ, какъ потомъ Василія, или у Золотыхъ воротъ, какъ встрѣчалъ еще значительно послѣ Никифора Фоку, а въ Іеріи, куда явилась и царица Өеодора привътствовать мужа. Пробывъ здъсь 7 дней въ ожидании прихода плѣнныхъ и добычи, которые должны были принять участіе во въїзді въ городъ, Өеофилъ переправился въ монастырь св. Маманта, гдѣ пробылъ 3 дня вмѣстѣ съ синклитомъ. Отсюда онъ переплылъ во Влахерны и, выйдя изъ лодки (дромона), сѣлъ верхомъ на коня, но поъхалъ не по Влахернскому кварталу внутри городскихъ стънъ, а внъ стены, и этимъ путемъ добхалъ до луга, где была приготовлена для него палатка предъ Золотыми воротами. Къ этому времени на лодкахъ перевезены были сюда же добыча и плѣнные (βαλόντες αὐτοὺς εἰς πλοῖα дієпе́расач) и начался торжественный въйздъ. Өеофилъ съ кесаремъ Вардою, выйдя изъ палатки, съли на коней и въъхали въ Золотыя ворота. Ни въ монастырь Аврамитовъ, ни въ храмъ св. Іоанна Предтечи Өсо-

филъ не заходилъ и не заћзжалъ; о шихъ обрядъ не говорить ни слова, какъ не говоритъ и объ Евдомѣ, а между тѣмъ, если бы Евдомъ былъ тамъ, гдѣ предполагаютъ его Жилль-Дюканжъ, то проѣхать чрезъ Евдомъ, по крайней мёрё чрезъ поле Евдома, мимо самаго дворца и трибунала. Өсофилу было необходимо, а вмёсть съ тёмъ онъ непремённо былъ бы упомянуть въ обрядћ. Вћдь пристань Евдома, по словамъ Дюканжа, и есть собственно Влахернская пристань, къ которой нужно было ѣхать по Золотому рогу. Путь Өеофила къ Золотымъ воротамъ чрезъ Золотой рогъ и есть собственно тотъ путь, которымъ нужно было тхать къ Жилль-Дюканжевскому Евдому, а между тьмъ, ни Евдомъ, ни церковь Іоанна Предтечи, ни походная церковь - палатка, которыя упоминаются въ Евдомѣ, на этомъ пути не встрѣчаются и не упоминаются. А они пропущены въ обрядѣ быть не могли, если бы эти топографическіе пункты дъйствительно были на пути Өеофила. Ясно, что ихъ туть не было, и Өеофиль не заходиль въ названные храмы, потому что они находятся въ Евдомѣ, а Евдома тутъ не было.

Точно также Юстиніанъ Великій, совершая въвздъ чрезъ ворота Харисія, которыя теперь называются Адріанопольскими, провзжалъ очень близко отъ Евдома и Поля, но ни въ Евдомѣ, ни въ тѣхъ храмахъ, которые упоминаются обыкновенно въ подобныхъ случаяхъ, не былъ. Если бы Евдомъ былъ дѣйствительно тамъ, гдѣ его предполагаетъ Дюканжъ, то Юстиніанъ, навѣрно, ѣхалъ чрезъ него или, по крайней мѣрѣ, заѣхалъ въ него. Ничего подобнаго, однако же, не было: Юстиніанъ проѣхалъ изъ воротъ Харисія прямо въ храмъ Апостоловъ для поклоненія праху царицы Өеодоры, а оттуда проѣхалъ въ Большой дворецъ-Объ Евдомѣ во всемъ церемоніалѣ въѣзда Юстиніана ни слова.

Напротивъ, въ общемъ обрядѣ въѣздовъ царей въ Константипоноль съ разныхъ сторонъ, когда рѣчь идетъ о въѣздѣ изъ городовъ, лежавшихъ на Мраморномъ морѣ, въ числѣ такихъ городовъ нерѣдко упоминается Евдомъ, между тѣмъ какъ на другихъ путяхъ объ Евдомѣ рѣчи нѣтъ, по той простой причинѣ, что Евдомъ приходилось проходить только на пути въ столицу съ юго-запада или запада по via Egnatia, начинавшейся у Золотыхъ воротъ, если царь, подобно Василію Македонянину, пе желалъ начать въѣзда изъ Евдома, даже возвращаясь изъ Азіи.

По общему обряду въйздовъ царя, когда онъ возвращается съ запада, извёстные чины обязаны встрёчать его въ Ригіи, а если желають, даже и въ Ираклін, по синклитики встрёчають царя въ Евдомё и, если царь подъёзжаетъ сюда сухимъ путемъ, а не по морко, встрёчаютъ царя передъ храмомъ отроковъ (тῶν Νηπίων), причемъ царь сходить съ лошади и, поцѣловавшись съ чиновниками, входить въ храмъ и молится. Царь послѣ этого въѣзжаеть въ Евдомъ, а синклитики уходять, куда кому угодно. Если же царь прибываеть въ Евдомъ по морю на лодкѣ (дромонѣ), то синклитики встрѣчають его на берегу и, по выходѣ царя изъ дромона, цѣлуются съ нимъ, а потомъ провожають его до воротъ Золотыхъ, а не воротъ Трибунала, придуманныхъ переводчикомъ, примѣняясь къ мнѣнію Жилля и Дюканжа относительно Евдома, хотя въ текстѣ греческомъ никакого трибунала тутъ не упоминается.

Какъ видить читатель, въ обрядъ въъзда царя съ занада чрезъ Евдомъ сухимъ путемъ или моремъ ни одного намека нѣть на какіенибудь топографические пункты, лежащие въ области такъ называемаго Текфуръ-Сарая ни на сушѣ, ни па морѣ, какъ это было въ обрядѣ въѣзда Өеофила, который проёхалъ именно чрезъ тё мёста, гдё нужно было ѣхать въ мнимый Евдомъ, и чрезъ него, какъ видно изъ названныхъ топографическихъ пушктовъ. Потому и нельзя видъть никакихъ основаній въ обрядѣ въ пользу теоріи Дюканжа: опъ, напротивъ, говоритъ, въ пользу теоріи Адр. Валезія, въ пользу того, что Евдомъ находился на Мраморномъ морѣ, такъ какъ до него можно изъ западныхъ городовъ добхать и сухимъ путемъ и по морю, не проходя и не пробажая при этомъ какіе-нибудь общественные и важные пункты, которые, навърно, были бы названы, если бы проходили чрезъ нихъ или мимо ихъ. Изъ приведеннаго почти пѣликомъ обряда можно только вывести, что на западномъ краю пригорода Евдома стоялъ храмъ въ честь О троковъ, у котораго царя встрЕчали синклитики и изъ котораго царь убзжалъ въ Евдомъ.

Если данныя Придворнаго устава не только противорѣчать помѣщенію Евдома на Мраморномъ морѣ, но скорѣе подтверждаеть это, то Церковный уставъ въ древнѣйшихъ редакціяхъ еще яснѣе говоритъ въ пользу мнѣнія Адріана Валезія. Дѣло въ томъ, что въ церковныхъ уставахъ, имѣющихъ въ виду собственно Константинополь, указывалось не только имя святого на извѣстный день, но часто и храмы, гдѣ праздновалась память, и способъ, какимъ отличалось празднованіе памяти святого или какого-нибудъ замѣчательнаго событія. Наши византологи, Н. Ө. Красносельцевъ и А. А. Дмитріевскій, какъ извѣстно, познакомили ученый міръ въ древнѣйшимъ такимъ уставомъ, принадлежащимъ IX вѣку<sup>1</sup>), а въ скоромъ времени будутъ изданы извлеченія изъ Цер-

<sup>1</sup>) [Н. Ф. Красносельцевъ, Типикъ св. Софіи въ Константинополъ IX в., Одесса, 1892 — Лътопись Историко-Филологическаго Общества ковнаго устава, составленнаго въ X в. по иниціативѣ Константина Багрянороднаго, того самаго, по почину котораго составленъ и увидѣлъ свѣтъ Придворный уставъ.

Въ обоихъ уставахъ, особенно во второмъ много и часто говорится о крестныхъ ходахъ, совершавшихся въ Константинополѣ по разнымъ случаямъ, между прочимъ въ воспоминаніе событій и бѣдствій, постигшихъ городъ. Въ числѣ такихъ событій видное мѣсто занимаютъ довольно нерѣдкія въ Константинополѣ землетрясенія, если они сопровождались какими - нибудь сильными, потрясающими и поразившими современниковъ бѣдствіями и разрушеніями зданій, стѣнъ, храмовъ, памятниковъ и т. п.

Въ память такихъ землетрясеній, какъ и другихъ бъдствій, въ родѣ нашествія непріятелей, установлены были крестные ходы въ тѣ именно мѣста, гдѣ это бъдствіе было особенно замѣтно и ощутительно и куда крестные ходы совершались иногда во время землетрясеній, продолжавшихся иногда по нѣскольку дней, недѣль и даже мѣсяцевъ, такъ что установленный на послѣдующія времена крестный ходъ бывалъ иногда только ежегоднымъ воспоминаніемъ тѣхъ молитвословій и крестныхъ ходовъ, которые совершались во время самаго бѣдствія для умилостивленія Бога, наказавшаго жителей столицы за какія-нибудь преступленія.

Изъ многихъ «трусовъ», постигшихъ Константинополь, самый сильный и продолжительный трусъ былъ, повидимому, въ царствованіе Θеодосія II Младшаго, когда страшное землетрясеніе продолжалось нѣсколько мѣсяцевъ и когда совершались всевозможныя молебствія и крестные ходы для смягченія праведнаго гнѣва Божія и когда было услышано младенцемъ Трисвятое (трюба́ую) во время одного крестнаго хода за городъ, въ которомъ участвовалъ самъ царь въ траурной одеждѣ съ босыми ногами. Не говоря уже о массѣ зданій, разрушенныхъ землетрясеніемъ, самыя стѣны городскія пали и открыли Новый Римъ врагамъ, если бы таковые явились. Въ воспоминаніе этого ужаснаго землетрясенія установленъ былъ крестный ходъ въ Евдомъ изъ св. Софіи, который настолько подробно описанъ въ одномъ изъ древнѣйшихъ Церковныхъ уставовъ, что позволяетъ судить о направленіи крестнаго хода не только до стѣнъ города, по и за ними, и свидѣтельствуетъ о томъ, что было за стѣпами въ направленіи крестнаго хода.

при Новороссійскомъ университет 5. П. Визант. отд. І, 156--254. А. А. Дмитріевскій, Описаніе литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ Православиаго Востока. І. Топиха. І. Кіевъ, 1895, V –-VШ, 1—16].

Я разумѣю Іерусалимскій списокъ устава Великой Церкви, гдѣ подъ 25 сентября, когда началось землетрясение, окончившееся въ конць января, указанъ крестный ходъ изъ Великой Церкви въ Трибуналъ Евдома<sup>1</sup>). Литія, по обыкновенію, начинается въ св. Софіи и совершается такъ же, какъ и другія торжественныя литіи. Во главѣ крестнаго хода шествуеть самъ натріархъ чрезъ форъ Константина и далѣе по Средней или Большой улиць до Золотыхъ воротъ, причемъ въ главнъйшихъ пунктахъ, какъ форъ Константина, Золотыя ворота, совершаются молебствія (боба сооч). Оть Золотыхъ воротъ крестный ходъ съ пѣніемъ трисвятого двигается къ Марсову полю и Трибуналу, гдѣ совершалось послёднее молебствіе и читается евангеліе съ апостоломъ. Евангеліе читаеть патріархъ, діаконъ за патріархомъ громкимъ голосомъ повторясть его, чтобы слышали всё присутствующіе. Посл'є евангелія діаконъ возглашалъ во всеуслышание, что литургія, по принятому обычаю, будеть совершаться въ храмѣ св. Іоанна Богослова близь Евдома, куда патріархъ тотчасъ же и уходить съ клиромъ.

Существенными, важными для насъ, чертами въ этомъ описаніи являются тѣ важныя указанія, которыя свидѣтельствують о направленіи крестнаго хода и послёдовательности топографическихъ пунктовъ, здѣсь названныхъ. Крестный ходъ идетъ по Средней улицѣ къ Золотымъ воротамъ, а отъ нихъ къ Полю и Трибуналу. Это какъ нельзя болѣе согласно съ тѣмъ положеніемъ Евдома, который предполагаль Адр. Валезій и его сторопники, но совершенно и безусловно противоръчитъ предположенію Дюканжа. Если Евдомъ на съверной сторонь, около Влахерискаго квартала, то зачёмъ литія идеть чрезъ Золотыя ворота на югъ, витсто того, чтобы идти на стверъ, зачтить въ этомъ случаѣ крестный ходъ удаляется отъ Евдома вмѣсто того чтобы прямо съ фора Константина идти къ сѣверу, какъ бываетъ обыкновенио въ другихъ литіяхъ, имѣвшихъ своею цѣлью какой-нибудь сѣверный храмъ? Если 25 сентября крестный ходъ изъ Золотыхъ воротъ направлялся къ Дюканжевскому Евдому у Влахернскаго квартала и къ Полю у Золотого рога, то ему приходилось идти вдоль всей сухопутной стѣны и пройти много вороть и интересныхъ пупктовъ, которыя, навѣрно, были бы названы, если бы действительно литія шла мимо ихъ. На пути слѣдованія, по минованіи всѣхъ главныхъ вороть, было бы не Поле, которое простиралось на семь миль отъ города, а Трибуналъ



 <sup>[</sup>Д. Ө. Бѣляевъ, Новый списокъ древняго устава Константинопольскихъ церквей. Византійскій Временникъ, III (1896), 426 сл., особ. 455. Ср. А. А. Дмитріевскій, Тоπиха́, I, 155].

или дворецъ, а между тѣмъ сначала является Поле, потомъ Трибуналъ. Да и патріарху, о которомъ такъ много безпокоится Дюканжъ, опасаясь за его силы, пришлось бы идти гораздо больше, нежели ему въ дѣйствительности приходилось идти по берегу Мраморнаго моря отъ Золотыхъ воротъ до Евдома, тѣмъ болѣе что мѣстность тутъ ровная и гладкая, между тѣмъ какъ къ Дюканжевскому Евдому отъ Золотыхъ воротъ нужно идти по дорогѣ неровной, съ спусками и нодъемами, хотя и довольно отлогими.

Такимъ образомъ какъ Придворный, такъ и Церковный уставы своими указаніями дають полныя основанія искать Евдома на Мраморномъ морѣ, а не у Влахерпскаго квартала. Всѣ указанія Придворнаго и Церковнаго уставовъ совершенно понятны и легко объяснимы только въ этомъ смыслѣ; напротивъ, они представляютъ большія затрудненія и нужно дѣлать большія натяжки для объясненія разныхъ мѣстъ у средневѣковыхъ писателей, если мы будемъ слѣдовать Жиллю-Дюканжу, который принужденъ былъ для поддержанія разъ принятой имъ невѣрпой точки зрѣнія Жилля, дѣлать такія объясненія и комбинаціи, которыя онъ не допустилъ бы никогда безъ предвзятой мысли.

Оставивь безъ защиты совершенно певозможное мнѣніе Жилля о томъ, что Евдомъ былъ седьмымъ кварталомъ въ Константинополь, Дюканжь принуждень прибѣгнуть для объясненія названія также къ невѣроятной догадкѣ, что Поле (Ка́µπос, Campus), Трибуналъ и дворецъ (Магнавра) назывались Евдомомъ по той причипѣ, что это ноле простиралось на семь миль. т. е. на десять версть, хотя упомянутыя постройки, какъ и храмы, находились въ городѣ, внутри стѣнъ. Кому придеть въ голову называть седьмымъ т. е. столбомъ то, что только простиралась до него, или оканчивалось у него, между тѣмъ какъ главная часть Поля и его зданія находились въ городь? Кто скажеть и могъ говорить, что храмъ Іоанна Предтечи находится у седьмого столба, если бы онъ былъ за 7 столбовъ отъ него, въ городѣ Константинополь? А между тъмъ указанія средневъковыхъ писателей на то, что Поле, Трибуналъ и дворецъ находились у седьмого столба, такъ точны что не оставляють никакого сомнѣнія, и нужны большія усилія и самыя смълыя предположенія, чтобы перетолковать ихъ. Всь эти усилія даже такого авторитета, какъ знаменитый Дюканжъ, разбиваются однако же совершенно тыми двумя обстоятельствами, неопровержимыми и неоспоримыми, что въ томъ мѣсть, гдь Жилль-Дюканжъ помѣщають свой Евдомъ никакого Поля на десять верстъ быть не могло, потому что предъ Текфуръ-Сараемъ, на востокъ отъ Адріанопольскихъ воротъ до

Золотого рога, п'ътъ и не было мъста для Марсова поля. Какъ уже было замѣчено, мѣстность на сѣверъ отъ Текфуръ-Сарая настолько изрыта лѣсистыми горами и оврагами, что никому не могло придти въ голову дѣлать здѣсь Марсово поле, которое, кромѣ того, не было бы видно изъ города, если бы оно туть было, а было бы почти на всемъ протяжени скрыто за возвышенностями. А между темъ Дюканжъ часто говорить о томъ, что Ка́ипос было видно изъ города, было въ виду города, но при этомъ, къ сожальнію, не указываеть, по какой дорогь лежало это Поле, на какой дорогь быль этоть милевой столбь, по которому названо Поле и всё примыкающія къ нему постройки. Туть, на западъ отъ Адріанопольскихъ воротъ, никакой большой дороги не было и быть не могло, потому что въ ближайшей къ Золотому рогу области западнѣе Адріанополя никакихъ большихъ городовъ и важныхъ областей, нуждавшихся въ прямомъ сообщении, не было, какъ нѣтъ и теперь. Всёмъ этимъ условіямъ вполнѣ соотвѣтствуетъ теперешній Макри-кёй: онъ лежить въ ровной, прилегающей къ морю мѣстности, находящейся въ виду Константинополя, при большой дорогѣ, ведшей на западъ въ главные европейские города и области Восточно-Римской имперіи, около 7-го милевого столба. Въ немъ находился дворецъ съ большою тронною залою (консисторій) и Трибуналь, выходившій на Марсово поле, которое тянулось отсюда, по крайней мъръ могло тянуться, до самаго Константинополя или до прилегавшихъ къ нему съ югозападной стороны монастырей. Исходнымъ пунктомъ или центромъ этого поля служили не зданія, находившіяся въ Константинополь, а стоявшія у седьмого милевого столба, потому и называются они находящимися въ Евдомъ, у седьмого милліарія и т. п. Къ этому мъсту можно прибыть изъ Азіи и Европы по морю, а изъ Европы и сухимъ путемъ, какъ сказано въ обрядѣ, не проходя никакихъ важныхъ пунктовъ, въ родѣ Золотого рога и Влахернскаго квартала.

Опасенія Дюканжа, что жители во время землетрясенія не побѣжали бы такъ далеко, къ 7-му милевому столбу, а раскинули бы свои палатки раньше, являются совершенно излишними, такъ какъ Евдомъ былъ у седьмого милевого столба, считая не отъ городской Осодосіевской стѣны, а отъ Милія, да кромѣ того Поле (Campus), на которое жители спасались, лежало между Евдомомъ и городомъ, слѣдовательно еще ближе отъ города, чѣмъ Евдомъ.

Принимая во вниманіе то обстоятельство, что на половину, т. е. на З<sup>1</sup>/2 мили тянулся городъ отъ пачальнаго милевого столба, такъ называемаго Милія, легко убѣдиться, что Марсово поле, какъ мы замѣтили, могло под-

Digitized by Google

ходить очень близко къ городу, почти доходить до него, а слёдовательно и жителямъ не было надобности далеко бёжать, а стоило только выбраться изъ городскихъ стёнъ и сосёднихъ съ ними монастырей, чтобы очутиться на открытомъ ровномъ полё, на Марсовомъ полё Новаго Рима, которое тянулось далёе до Евдома.

Потому нѣть ничего особенно труднаго и невозможнаго въ томъ, что во время землетрясеній и другихъ бѣдствій устанавливались частые крестные ходы на Марсово поле, и сравненіе Евдома съ Версалемъ, которое часто дѣлаетъ въ своей статьѣ Дюканжъ, не можетъ имѣтъ мѣста. Версаль отстоитъ отъ Парижа несравненно дальше, чѣмъ Евдомъ отъ Константинополя. Въ этомъ случаѣ больше, чѣмъ когда-нибудь, сотраraison n'est pas raison. Потому нѣтъ ничего невѣроятнаго и въ томъ, что на Поле ходили не только пѣшкомъ, по и босикомъ (ἀνοπόδετοι) сами императоры и шли съ патріархами, какъ представлено въ Минологіи Василія подъ 26 января (рис. см. ниже) и какъ пишутъ византійскіе хронисты.

Но изъ этой близости Поля къ городу, которую желаетъ доказать Дюканжъ, не слёдуетъ однако же, что дворецъ, Трибуналъ и церкви Поля были въ городѣ Константинополѣ, какъ доказываетъ Дюканжъ на основаніи такихъ указаній и свидѣтельствъ, которыя вовсе не даютъ для этого хоть какихъ-нибудь основаній.

Что Трибуналъ, дворецъ Евдома и самый Евдомъ находился въ самомъ городѣ Константинополѣ, Дюканжъ заключаетъ изъ такихъ выраженій, въ которыхъ авторы, желая дать читателямъ понятіе о томъ, гдѣ находится Евдомъ и зданія, въ немъ находящіяся: въ Римѣ, Миланѣ, Константинополѣ или другомъ какомъ-либо большомъ городѣ, -- называютъ Константинополь, какъ мы теперь говоримъ, что нашъ посолъ живетъ въ Константинополѣ, зимой въ Перѣ, а лѣтомъ въ Буюкъ-дере, хотя ни та, ни другая местность не находятся собственно въ Константинополь, а близь него, такъ какъ собственно Константинополемъ, по-турецки Стамбуломъ, называлась и называется та часть Константинополя въ широкомъ смыслѣ, которая огорожена стѣнами и представляетъ собою древнюю Византію, въ песколько разъ увеличенную Константиномъ Великимъ и значительно распространенную еще Өеодосіемъ II Младшимъ. У современныхъ намъ и прежнихъ писателей мы часто можемъ встрѣтить выраженія: въ Сокольникахъ въ Москвѣ, на Озеркахъ или въ Лѣспомъ Институть въ Петербургь, въ Сенъ-Клу въ Парижь и т. п., когда пригородная мистность не составляеть самостоятельной единицы и можеть подать поводъ къ сомпѣнію или неясности, тѣмъ болѣе, что

собственно Евдомъ означалъ седьмой столбъ и часто назывался полнымъ именемъ: то "Ездороу опребоу, Septimum milliarium, а следовательно могъ быть и въ другомъ мѣстѣ, особенно около Рима. въ которомъ также быль центральный милевой столбь, исходная точка для счета милей и милевыхъ столбовъ по главнымъ дорогамъ, шедшимъ изъ Рима. Потому изъ выраженій историковъ, приведенныхъ Дюканжемъ, въ родѣ такихъ, какъ: Валентъ провозглашается императоромъ ѐν тω̃ 'Еβδόμω εἰς Κωνσταντινούπολιν или Constantinopoli in Milliario VII in Tribunali никакъ нельзя заключать, что Евдомъ съ Трибуналомъ находились въ самомъ Константинополь, т. е. внутри его стень. Но высоконочтенный Дюканжь, увлекшись мыслью опровергнуть Валезія, дошель до того, что защищаеть мысль Жилля даже вопреки яснымъ свидѣтельствамъ источниковъ <sup>1</sup>). Такъ объ Аркадіи говорится, что онъ былъ провозглашенъ императоромъ е́и Κωνσταντινουπόλει έν τῷ Τριβουναλίψ τοῦ Έβδόμου (Chron. Alex.), in Milliario Septimo Constantinopoli (Marcell.), но въ извѣстія о Гонорія объяснено подробнье: Honorium pater suus Theodosius in eodem loco, quo fratrem eius Arcadium, Caesarem fecit, id est foras septimo ab urbe milliario. Ясно и точно обозначено мѣсто Евдома: за городомъ, внѣ города, у седьмого столба.

Трудно, кажется, понять это мѣсто въ смыслѣ доказательства, что Евдомъ паходился внутри стѣнъ Константиноноля и, однако же, это мѣсто приводилось въ доказательство того, что Евдомъ и вышеназванныя зданія находились in ipsa urbe. Трудно даже вѣрить такому толкованію, не прочитавши собственными глазами въ статьѣ Дюканжа. Въ такомъ же родѣ приводятся и другія доказательства: Өеодосій Младшій былъ провозглашенъ также ἐν Κωνσταντινουπόλει εἰς τὸ "Еβδομον ἐν τῷ Τριβουναλίω, Василискъ ἐν Κάμπω, Фока въ храмѣ св. Іоанна Предтечи въ Евдомѣ, Константинъ Копронимъ ἐν τῷ Τριβουναλίω, Левъ Армянинъ ἐν τῷ πρὸ τῆς πόλεως Τριβουναλίω и т. д.

Всякій безпристрастный читатель въ этихъ извѣстіяхъ усмотритъ только, что, съ перенесеніемъ резиденцій императорской въ Константинополь, императоры весьма часто, особенно въ древнѣйшія времена, когда еще живы были римскія традицій, провозглашались и представлялись народу и войску съ Трибунала на Марсовомъ полѣ, точно такъ же, какъ это дѣлалось въ Римѣ. Самъ Дюканжъ приводить немало такихъ извѣстій, гдѣ говорится о провозглашеніяхъ въ Римѣ на Марсовомъ полѣ или въ Трибуналѣ, хотя Марсово поле въ Римѣ было

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Источники эти сопоставлены Дюканжемъ].

Такимъ образомъ извѣстія о провозглашеніи императоровъ ни мало не говорять въ пользу того, что Евдомъ, дворецъ и Трибуналъ находились въ самомъ Константинополѣ. Посмотримъ теперь другія извѣстія, главныя доказательства Дюканжа, которыя онъ самъ признаетъ наиболѣе вѣскими и неопровержимыми.

мали Palatium, какъ впоследстви происходило въ Константинополе.

Такими доказательствами въ пользу своего мнѣнія Дюканжъ считаетъ извѣстія объ осадѣ Константинополя саракинами при царяхъ Иракліевомъ сынѣ Константинѣ Погонатѣ и первомъ иконоборцѣ Львѣ Исаврѣ. Въ обоихъ случаяхъ саракины прибыли къ Константинополю на корабляхъ и потому должны были пристать къ какому-нибудь приморскому пункту. Въ обоихъ случаяхъ, по свидѣтельству Өеофана [I, р. 353 de Boor] и другихъ хронистовъ, они пристали къ берегу и растянулись отъ (крайняго западнаго пункта) Евдома до (крайняго восточнаго пункта) Кикловія. Отъ врахіалія у Золотыхъ воротъ до Кикловія происходили съ утра до вечера столкновенія и битвы.

Изъ этихъ яспыхъ и простыхъ словъ Дюканжъ дѣлаетъ совершенно превратныя заключенія и притомъ съ такою увѣренностію, которая не допускаетъ никакихъ возраженій; возможности предполагать, что саракины пристали къ берегу и осаждали Константинополь отъ Евдома на Мраморномъ морѣ до Кикловія тамъ же около Золотыхъ воротъ, Дюканжъ совершенно не допускаетъ; признать это возможнымъ значило бы, по мнѣнію Дюканжа, допустить, что можно осадить Парижъ, занявши линію отъ Версаля до Луврскаго дворца. Признавши такимъ образомъ мысль Адр. Валезія нелѣпостью, Дюканжъ видитъ въ извѣстіи, что саракинскій флотъ занималъ пространство отъ западной возвышенности (promontorium, ἀχρότης) Евдома или Магнавры до Кикловія, полное и неопровержимое подтвержденіе своего мнѣнія: какъ возвышенность Евдома можетъ находиться у 7-го столба, когда сказано, что тутъ находился дворецъ Магнавры, который находился въ городѣ (Текфуръ-Сарай)?

Какъ Кикловій находился у сухопутныхъ стѣнъ къ востоку у Мраморнаго моря, такъ Магнавра находилась у тѣхъ же стѣнъ, даже въ самомъ городѣ, къ западу у возвышенности Евдома. Только самый упрямый (pervicax) человѣкъ можетъ отрицать эти истины, къ которымъ далѣе Дюканжъ присоединяетъ и то, что саракины подошли къ Евдому, т. е. къ Полю, по Золотому рогу и такимъ образомъ осаждалп городъ на всемъ протяжении приморскихъ стѣнъ отъ крайняго пункта Золотого рога до конца стѣны по Мраморному морю, какъ мы уже сказали выше.

Но, принадлежа къ упрямымъ отрицателямъ совершенно невърнаго взгляда Дюканжа на Евдомъ, мы должны прежде всего сказать, что тожество Текфуръ-Сарая и Магнавры Евдома принадлежить къ выдумкамъ Жилля и потому не можетъ быть исходнытъ пунктомъ какогонибудь доказательства, серьезнаго и основаннаго на источникахъ. Неосновательность этой выдумки видна уже изъ того, что Дюканжъ, принявъ ее, впадаетъ въ явпое противорѣчіе, туманность и допускаетъ крайнія натяжки; согласно съ извѣстіемъ Өеофана, Дюканжъ вынужденъ говорить, чтоего Магнавра Евдома (Текфуръ-Сарай) находится на Западѣ, а Кикловій на востокѣ, тогда какъ на самомъ дѣлѣ Текфуръ-Сарай гораздо восточнѣе Кикловія. Съ какой точки зрѣнія мы ни будемъ смотръть на эти пункты, о нихъ нельзя такъ выразиться, какъ выражается (Өеофанъ и) Дюканжъ, принужденный держаться Өеофана. Если смотръть отъ Золотого рога, то Текфуръ-Сарай окажется дъйствительно къ западу, но Кикловій будеть еще западнѣе, а пе будеть лежать на востокѣ, какъ сказано у Өеофана. Если мы будемъ смотрѣть съ западной стороны Константинополя, то оба пункта: Текфуръ-Сарай и Кикловій будуть лежать на востокъ и притомъ Текфуръ-Сарай гораздо восточнее, чемъ Кикловій.

Значить ни въ томъ, ни въ другомъ случав, при отожествлении Магнавры съ Текфуръ-Сараемъ, понять выражения Оеофана и представить себѣ его оріентировку нельзя.

Въ этомъ легко убѣдиться, взявши самый простой планъ Константинополя и его окрестностей. Въ этомъ случаѣ, какъ и въ нѣкоторыхъ другихъ, знаменитый Дюканжъ какъ бы намѣренно не желаетъ понять простого смысла текста Өеофана и даетъ ему превратное толкованіе, тѣмъ болѣе что указанныя Өеофаномъ обстоятельства второй осады, бывшей при Львѣ Исаврѣ, не оставляютъ никакого сомпѣнія въ томъ, что саракины пристали къ сѣверному берегу Пропонтиды, а не въ Золотомъ рогѣ, а въ Золотой рогъ, напр., вовсе не попали, да и попасть имъ было нельзя, потому что, какъ хорошо извѣстно Дюканжу, входъ въ Золотой рогъ крѣпко занирался и оберегался знаменитою въ исторіи города цѣпью и флотомъ, который, при всей своей слабости для борьбы въ открытомъ морѣ могъ съ успѣхомъ отразить всякія понытки прорваться въ Золотой рогъ. Да и возможно ли предположить, что Өеофанъ и другіе хронисты умолчали о прорывѣ непріятельскаго

флота въ Золотой рогъ и объ осадѣ Константинополя по всей линіи морскихъ стѣшъ, линіи, которая при всѣхъ осадахъ остабалась свободною и давала возможность внѣшнихъ сношеній? Дюканжъ и его послѣдователи забыли, что саракины, высадивъ десантъ и отрѣзавъ защитникамъ Константинополя путь на западъ, могли бы легко принудить городъ къ сдачѣ, если бы они дѣйствительно могли окружить городъ своимъ флотомъ и осадить его по всей морской линіи стѣнъ по Пропонтидѣ и Золотому рогу.

Константинополь быль взять силою два раза и въ обоихъ случаяхъ непріятельскій флоть быль въ Золотомъ рогѣ, а во всѣхъ другихъ довольно частыхъ и многочисленныхъ случаяхъ осадъ этого не было и не могло быть, благодаря трудности прорваться непріятельскому флоту въ Золотой рогъ. Стоитъ только вспомнить взятіе Константинополя латинянами, чтобы убѣдиться въ важности этого обстоятельства и значенія Золотого рога и запиравшей его цѣпи.

Можно ли посл'в всего этого думать, что вторженіе непріятельскаго флота въ Золотой рогь и полная осада Константинополя, которая составляла небывало р'єдкое явленіе, не было зам'єчено и отм'єчено л'єтописцемъ?

Полагаю, что допустить этого нельзя въ виду того, что отмѣчаются гораздо менѣе важныя подробности и мѣстности. Какъ въѣздъ Өеофила сравнительно съ въѣздомъ Василія Македонянина, изложенный выше, свидѣтельствуетъ, что Өеофилъ чрезъ Евдомъ не ѣхалъ, хотя и долженъ былъ ѣхать, и что Евдома на пути Өеофила не было, такъ и молчаніе о входѣ непріятельскаго флота въ Золотой рогъ чрезъ цѣпь и о высадкѣ у Влахернъ ясно говорятъ, что этихъ весьма важныхъ обстоятельствъ вовсе не было, какъ предполагаетъ Дюканжъ, а если не было, то и Евдома тутъ не было, а его нужно искать въ другомъ мѣстѣ, положеніе котораго позволяетъ объяснить извѣстія Өеофана, не прибѣгая къ такимъ предположеніямъ, которыя не только не оправдываются, но даже противорѣчатъ источникамъ.

Въ самомъ дѣлѣ, стоитъ только прочитать все извѣстіе Өеофана [I, р. 395 sq. de Boor.] о второмъ изъ приведенныхъ Дюканжемъ случаевъ осады Константинополя арабами, имѣвшемъ мѣсто при Львѣ Исаврѣ, чтобы убѣдиться въ томъ, что саракины и не думали проникать въ Золотой рогъ и осаждать Константинополь отъ Влахернскаго квартала до Кикловія по линіи морскихъ стѣнъ. Оеофанъ разсказываеть, что Сулейманъ присталъ спачала отъ Магнавры до Кикловія со своимъ огромнымъ флотомъ; пробывъ здѣсь два дня, когда подулъ южный вѣтеръ

(чётос), Сулейманъ съ своимъ флотомъ поплылъ мимо города (таре́тл̀еэдач тъ̀рч то́л̀еч), и часть его войска и флота приплыла къ азіатскому берегу противъ Галаты, а часть пристала къ европейскому берегу отъ Галаты до Клидійскаго монастыря. Тяжелыя корабли, съ прекращеніемъ южнаго вѣтра, находясь на теченіи изъ Босфора, были снесены и сдѣлались жертвою греческаго огня, пущеннаго на нихъ огненосными кораблями, вышедшими отъ береговъ Акрополя, и частью унесены были еще дальше до острововъ Остраго и Широкаго, частью разбились о берега, частью потонули. Въ эту же ночь царь тайно собралъ цѣпь, запиравшую портъ у Галаты. Но непріятели, думая, что царь хочетъ ихъ заманить, снявши цѣпь, не вошли въ портъ и не пристали къ Галатѣ, а поплыли въ заливъ Сосеенія и тамъ укрыли свой флотъ.

Изъ этого описанія действій и гибели саракинскаго флота видно, что саракинскій флоть не только не осаждаль Константинополя вдоль всъхъ морскихъ стънъ, до самой вершины Золотого Рога, но даже не посмѣлъ войти въ пристань у Галаты, въ самомъ началѣ Золотого Pora; сначала онъ не могъ войти, потому что мѣшала цѣнь, а потомъ, когда у Галаты цёпь была убрана, не осмёлился, опасаясь ловушки со стороны грековъ. Стало быть, въ Золотомъ Рогѣ саракинскій флотъ не только не остановился, но и не посмёлъ войти даже въ его устье. А между гѣмъ, по Дюканжу, онъ не только долженъ былъ войти въ Золотой Рогъ, но и достигнуть его вершины, лежавшей за предълами города, чтобы пристать къ мнимому Полю Евдома, будто бы прилегавшему здісь къ Золотому Рогу. Интересно знать, куда бы находившіеся здісь корабли саракинские поплыли при южномъ вѣтрѣ, о которомъ говоритъ Өеофанъ? Очевидно, всего этого не было и не могло быть, а было то, что Дюканжъ считаеть нельпостью, т.-е., что саракинскій флоть въ обоихъ случаяхъ присталъ къ берегу Мраморнаго моря отъ Евдома до Кикловія и во второмъ случаѣ продѣлалъ то, что сообщаеть Өеофанъ и что въ главныхъ чертахъ сообщено выше. Плыть при южномъ или юго-западномъ вѣтрѣ отъ Евдома къ городу можно только въ томъ случаѣ, если находишься въ Мраморномъ морѣ, а если бы флотъ находился въ Золотомъ Рогѣ — у воображаемаго Жилль - Дюканжевскаго Евдома, то ему пришлось бы выбхать на берегь Галаты и Перы и еще выше послѣдней на сѣверный берегь Золотого Рога, а никакъ не нопасть въ Босфоръ.

Но если Евдомъ, у котораго присталъ саракинскій флотъ и Василій Македонянинъ, находился дъйствительно на берегу Мраморнаго моря у седьмого милевого столба, а не предъ Текфуръ-Сараемъ, не у

Запнски Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., Т. IV.

Digitized by Google

6

Золотого Рога, какъ думалъ Жилль-Дюканжъ, то какъ же намъ быть съ осадой, которую Дюканжъ, знаменитый Дюканжъ, столь всѣми византологами уважаемый и почитаемый авторъ Constantinopolis christiana, признаетъ большою нелѣпостью и сравниваетъ съ осадою Парижа посредствомъ занятія линіи отъ Версаля до Луврскаго дворца? Какъ глупо и нелѣпо думать, что такимъ занятіемъ можно осадить Парижъ, такъ нелѣпо думать, что, занявъ линію по берегу Мраморнаго моря отъ Евдома до Кикловія, т. е. до начала приморскихъ стѣнъ, саракины осаждали, могли держать въ осадѣ Константинополь. Въ самомъ дѣлѣ вѣдь очень незначительная, ничтожная часть приморскихъ стѣнъ отъ Золотыхъ воротъ до Кикловія осаждалась саракинскимъ флотомъ, а остальныя стѣны какъ морскія, такъ и сухопутныя были свободны. Развѣ это можно назвать осадой?

Если бы дѣло упрямыхъ противниковъ Дюканжа было такъ плохо и они ничего не могли сказать противъ его возраженій и обвиненій, то и тогда не было бы достаточпаго основанія переносить Евдомъ туда, гдѣ онъ быть не могъ. Но наше дѣло не такъ плохо и безнадежно: за насъ говоритъ вся исторія осадъ Константинополя до самой послѣдней, турецкой, включительно.

Константинополь осаждался много разъ и чужими и своими, и за исключеніемъ двухъ осадъ, кончившихся взятіемъ Константинополя, осаждался съ суши, а не съ моря. Море, благодаря греческому огню и флоту, оставалось свободнымъ; по крайней мѣрѣ Золотой Рогъ, запертый цёнью и защищаемый даже очень слабымъ флотомъ, оставался всегда въ рукахъ защитниковъ Константинополя, и непріятельскій флоть, за исключениемъ латинскаго (1204 г.) и турецкаго (1453 г.), въ Золотой Рогь не проникаль: ихъ удерживала знаменитая цёпь, протянутая отъ Акрополя, т. е. отъ угла, образуемаго Мраморнымъ моремъ и устьемъ Золотого Рога, къ Галатской башнѣ. Потому благочестивые крестоносцы, чтобы осадить Константинополь съ моря и въ Золотомъ Рогѣ, должны были сперва взять Галатскую башню, въ которой укрѣплялся конецъ этой цёни, а затёмъ уже, отрёзавши конецъ цёни, войти въ Золотой Рогъ. Турки, благодаря этой цёпи и защищавшему Золотой Рогъ флоту, и вовсе не могли пробраться въ Золотой Рогъ съ кораблями, а принуждены были перетаскивать корабли изъ Босфора въ Золотой Рогъ черезъ Перу. Если даже турки, благодаря цёпи, не могли прорваться, то во времена большого процвѣтанія Восточно-Римской имперіи прорваться туда чрезъ цёпь и вовсе было трудно. Саракням при Львь Исаврь пытались было прорваться, но неудачно, какъ мы

видѣли, а когда Левъ спустилъ цѣпь и, повидимому, открылъ портъ, саракины сами не пошли, какъ было уже сказано.

Если такимъ образомъ осадить Константинополь со всёхъ сторонъ было нельзя, то приходилось брать т. е. постараться взять его съ суши. Такъ дёлали саракины: они приставали къ берегу Мраморнаго моря не для того только, чтобы осаждать берегъ и часть стёны, у которой происходили постоянныя стычки, по и для того, чтобы высадить десантъ, который могъ вести правильную осаду и заннмать долины и холмы въ окрестностяхъ Константинополя отъ Золотыхъ вороть до Золотого Рога и впадающихъ въ него рёчекъ.

По словамъ Өеофана [I, р. 395 sq. de Boor], Масалма, перезимовавши въ Азіи, присталъ къ Авиду (<sup>\*</sup>Аβυδος) и переправилъ достаточное количество войска во Өракію и двинулся противъ столицы, грабя и раззоряя Өракію. Подойдя къ стѣнамъ города, саракины вырыли вокругъ стѣны (сухопутной) большой ровъ, а надъ нимъ возвели стѣну до груди вышиною.

Ясно, что саракины осаждали не только берега Пропонтиды, но всѣ сухопутныя стѣны и притомъ пе только грабили окрестности, но вели правильную осаду города съ суши, какъ дѣлали большею частію непріятели, пытавіпіеся взять городъ. Подобнымъ образомъ, вѣроятно, осаждали саракины и при Константинѣ Погонатѣ, а не ограничивались стычками около Кикловія и стояніемъ у береговъ Пропонтиды.

Подобнымъ образомъ осаждали Константинополь и болгаре подъ предводительствомъ Симеона, который занималъ и опустошалъ окрестности Константинополя, а въ концѣ концовъ, послѣ неудачныхъ попытокъ взять городъ, удалился въ Евдомъ, гдѣ, въроятно, была главная квартира, и велъ переговоры о мирѣ. Примѣровъ такихъ и подобныхъ осадъ можно было бы привести много, если бы была въ этомъ надобность и если бы эти случаи не были извёстны каждому, болёе или менће знакомому съ византійскою исторіею. Дюканжу, конечно, все это было известно, но онъ, какъ бы нарочно, закрывалъ глаза на противорічащіе его мнѣнію факты или перетолковываль ихъ по своему. Онъ самъ приводитъ въ XIII гл. своей статьи этотъ фактъ и говоритъ, что Симеонъ вырылъ ровъ отъ Влахериъ до Золотыхъ вороть. При этомъ, конечно, Симеонъ долженъ былъ проводить ровъ и чрезъ Евдомъ, если бы онъ находился у Влахернъ, но объ Евдомѣ ни слова во вреия осады: о немъ говорится только тогда, когда Симеонъ отчаявается взять Константинополь. Да и какъ Симеонъ могъ съ своимъ штатомъ помъститься въ Евдомъ, т. е. въ его дворцъ и прилегающихъ къ



Во всякомъ случаѣ, какъ мы видѣли, въ осадѣ саракинами Константинополя, приставщими къ берегу Мраморнаго моря отъ Евдома до Кикловія, ничего нелѣпаго нѣтъ, а напротивъ, большая нелѣпость допускать, что они заняли Золотой Рогъ до самаго его начала, когда они боялись войти даже въ его устье, какъ объ этомъ точно и ясно сообщается въ хронографіи у Өеофана и у другихъ хронистовъ.

Если главное возражение Дюканжа, его главные доводы въ пользу помъщенія Евдома у Влахернскаго квартала оказываются въ сущности недоразумѣніемъ, совершенно неожиданнымъ и мало вѣроятнымъ со стороны такого авторитета, какъ авторъ Constantinopolis Christiana, -- то остальныя его толкованія и доказательства имѣють еще менѣе значенія, такъ какъ отличаются еще большими натяжками. Прямое свидътельство источниковъ, что дворецъ Евдома, консисторій Граціана или Юстиніана находится іп Septimo ab urbe milliario, Дюканжъ считаетъ за простую locutionis forma и утверждаетъ, что дворецъ этотъ находился даже не за городомъ, а въ самомъ городъ. Объявивъ такимъ образомъ несогласныя съ его мнѣніемъ свидѣтельства средневѣковыхъ писателей только за locutionis formae, Дюканжъ объявляетъ, что, хотя Евдомъ и называется проботегоч, хотя и говорится въ источникахъ, что онъ находился πρό τῆς πόλεως, но это не значить, что Евдомъ дъйствительно былъ на нъкоторомъ разстояни отъ города, онъ могъ быть и въ самомъ городѣ, такъ какъ проастека назывались не только ближайшія къ городу поселенія, но части города, лежащія на окраинахъ. Послѣ этого все можно утверждать и не стѣсняться никакими свидѣтельствами источниковъ, какъ бы ясны и точны они ни были. И дъйствительно знаменитый византологъ оказался вынужденнымъ дойти до того, что сталъ совершенно превратно толковать показанія источниковъ, которые въ другихъ вопросахъ Дюканжъ не заподозриваетъ въ такой превратности и неточности, какъ будто они не умѣли выразиться болѣе точно. Церковный историкъ Сократъ сообщаетъ [Hist. occles. VI, 6], что храмъ Іоанна Предтечи въ Евдомѣ отстоитъ отъ города на 7 миль (это замѣчаніе Сократа повторяется у него два раза [ср. VI, 11]), а Дюканжъ говоритъ, что на семь миль тяпулось Поле, а храмъ Іоанна Крестителя писколько не отстоялъ отъ города, а былъ внутри самаго города, недалеко отъ дворца (Магнавры), который также находится въ

городѣ, въ стѣнахъ его, хотя и былъ въ Евдомѣ. По толкованію Дюканжа, дѣйствительность оказывается какъ разъ противоположною тому, что говорится въ источникахъ. Въ заключеніе своего разсужденія Дюканжъ дѣлаетъ выводы прямо противоположные тому, что нужно ожидать на основаніи источниковъ: всѣ тѣ зданія и топографическіе пункты, которые въ источникахъ называются стоящими въ Евдомѣ или у седьмого милевого столба, вовсе тамъ не находились. Тамъ, напротивъ, ничего не было, а все, что было въ Евдомѣ по словамъ историковъ и другихъ писателей, было не въ Евдомѣ, а частью на пространствѣ отъ этого Евдома до города, а большею частью самыя важныя зданія—въ самомъ городѣ, т.-е. на семь миль отъ Евдома.

Если бы подобныя, явно противорѣчащія источникамъ соображенія сталъ доказывать кто-нибудь другой, а не Дюканжъ, то на подобныя словоизверженія никто бы не обратилъ вниманія: до такой степени они невѣроятны и явно ложны. Нужно допустить, что всѣ средневѣковые писатели сговорились морочить читателей и намѣренно вводить ихъ въ заблужденіе: не говорить того и такъ, что и какъ было, а говорить то, чего не было и быть не могло.

Ради чего же Дюканжъ приписываетъ писателямъ такія злыя намъренія? Едпнственно для того, чтобы доказать, что Евдомъ былъ тамъ, гдѣ его не было и быть не могло, и не былъ на томъ мъстѣ, гдѣ онъ дѣйствительно былъ. Для чего ему нужно было это, для чего ему нужно было опровергать справедливое мнѣніе Адр. Валезія, я не понимаю. Неужели для того, чтобы доказать, что онъ, Дюканжъ, ошибаться въ вопросахъ топографіи Константинополя не можетъ, и Адр. Валезій напрасно суется съ своими поправками? Этому не хочется вѣрить!

Какъ бы то ни было, но для меня совершенно ясны и песомнѣнны ошнбки и ложныя толкованія Дюканжа. Думаю, что они будутъ еще яснѣе, если мы выяснимъ себѣ положительную сторону вопроса и постараемся опредѣлить, что такое былъ Евдомъ и что въ немъ было, при этомъ строго держась источниковъ.

Евдомомъ, какъ уже было много разъ сказано, называлось предмъстіе Константинополя (προάστειο», suburbanum), лежавшее на берегу Мраморнаго моря по дорогъ (via Egnatia), шедшей отъ Золотыхъ воротъ у седьмого милевого столба (ἐπὶ τῷ Ἑβλόμῳ μιλίω, in septimo milliario), считая отъ начальнаго милевого столба, такъ называемаго Милія, находившагося у юго-восточнаго угла двора (atrium) св. Софіи и служившаго исходнымъ пунктойъ для всѣхъ дорогъ, шедшихъ отъ Константинополя. По милевому столбу, у котораго оно стояло, предмѣстье и

Было ли въ томъ мѣстѣ, гдѣ стоялъ Евдомъ какое-нибудь поселеніе до обращенія Византіи въ Константинополь, неизвѣстно, но Константиць Великій, превративши Византію въ Новый Римъ, долженъ быль позаботиться о пріисканіи удобнаго мѣста для Марсова поля, необходимой принадлежности каждаго большаго города, а тъмъ болъе столицы, гдѣ стояло всегда много войска, охранявшаго новую столицу и императора. Самымъ удобнымъ и подходящимъ мѣстомъ для такого поля быль отлогій и ровный берегь Мраморнаго моря близь Константинополя, и Константинъ Великій естественно выбралъ его, такъ какъ дальше отъ берега мѣстность дѣлалась волнистою и еще дальше на сѣверо-востокъ, около Золотого Рога, она становится овражистою, гористою и лѣсистою. Такая мѣстность очень красива и удобна для охоты. а не для Марсова поля. И теперь еще окрестности Константинополя у Золотого Рога, на съверъ отъ бывшаго Влахернскаго квартала. невольно приковываютъ вниманіе своимъ разнообразіемъ, долинами, небольшими оврагами, холмами и лесистыми горками, которыя и въ средніе вѣка привлекали вниманіе царей, строившихъ тамъ дворцы съ видомъ на эту красивую и веселую мѣстность.

Совсѣмъ другимъ характеромъ отличается однообразный берегъ Мраморнаго моря, благодаря чему, какъ теперь, такъ и въ средніе вѣка онъ былъ очень мало заселенъ, между тѣмъ какъ восточное продолжение Константинополя, берегъ Босфора и въ средние въка и теперь были очень густо заселены, благодаря красивому разнообразію гористыхъ береговъ извилистаго Босфора. Но именно благодаря ровности и плоскости береговъ Мраморнаго моря съ европейской, съверной, стороны, особенно у теперешняго Макри-кёя, гдѣ этотъ характеръ мѣста, эта плоскость далеко уходить и по берегу и въ глубь материка, берега эти болье всего годились для военныхъ упражнений, смотровъ, маневровъ и другихъ большихъ военныхъ дъйствій и льтнихъ стоянокъ въ лагеряхъ. Близость ея къ берегу и возможность морского подвоза провіанта, военныхъ припасовъ и предметовъ вооруженія, какъ и самыхъ войскъ, еще болье увеличивала удобства этой мѣстности для Марсова поля изъ всѣхъ окрестностей Новаго Рима. Van Millingen, указавшій на Макри-кёй, какъ на мѣсто прежняго Евдома, говорить, что портомъ Евдома, который упоминается у писателей и который подвергался исправленію между прочимъ при Юстиніанѣ, служилъ или

могъ служить заливъ Зейтанъ-бурну, находящийся между Макри-кёемъ и Константинополемъ.

- 87 -

Сділавь нарочно поіздку для осмотра Макри-кёя, я пришель къ тому заключенію, что не этоть заливчикъ былъ портомъ, такъ какъ это собственно не заливъ, а просто излучина берега съ очень незначительнымъ уклономъ отъ прямой линіи, который не могъ укрывать ни отъ вътра, ни отъ волненія. А Евдомъ дъйствительно былъ порть, слёды котораго сохраняются и до сихъ поръ. Дело въ томъ, что, прібхавъ въ Макри-кёй и сойдя съ побзда, мои спутники и я пошли по улицамъ Макри-кёя къ морю и вездъ, на улицахъ и площадяхъ, видъли остатки и обломки мраморныхъ колоннъ, капителей, разбиваемыхъ на куски, очевидно, на известь, устои мраморной цистерны съ надписью, которую трудно было разобрать. Такое обиліе архитектурныхъ остатковъ большихъ и дорогихъ построекъ подтверждало и укрѣпляло предиоложеніе, что Макри-кёй быль нѣкогда мѣстомъ, изобиловавшимъ дорогими и великолѣпными зданіями, украшенными мраморными колоннами и орнаментами. Выйдя на площадку къ морю, я пораженъ былъ тѣмъ, что одна часть ея была усыпана мелкимъ мусоромъ и отъ другой отдѣлялась фундаментомъ какой-то стѣны, шедшей отъ городка прямо къ морю, вдоль пашего пути, налѣво отъ насъ. За этимъ фундаментомъ какой-то стѣпы была также площадь нѣсколько пониже и на довольно большое пространство она занята была садомъ (ближе къ городу) и огородомъ, шедшимъ до самаго моря и все понижавшимся къ нему. Я обратилъ на это внимание своихъ спутниковъ, и мы, идя вдоль этой стѣны, дошли до берега, очертанія котораго и развалины построекъ на немъ еще болће убъдили насъ, что садъ и огородъ за фундаментовъ занимають и заполняють какое-то большое углубление въ почвѣ, оканчивающееся каменною стѣною у самаго моря, которая, однако же, построена недавно и доходить только до половины огорода, замыкая его и не позволяя насыпной почвѣ осыпаться, между тьмъ какъ другая половина углубленія, занятаго огородами, оканчивается насыпью, почти омываемою въ нижней части волнами моря.

По дощечкамъ и камнямъ можно пройти за стѣною и у подошвы насыпи съ одного берега долинки до другого и дойти до каменнаго помоста, омываемаго волнами моря и переходящаго въ каменную лѣстницу, сложенную изъ крупныхъ каменныхъ плитъ, хорошо обтесанныхъ и прилаженныхъ, по теперь значительно поврежденныхъ временемъ и волнами. Эта лѣстница выводитъ 10—15 ступенями на другой берегъ углубленія, довольно замѣтно и значительно выступающій въ море сравнительно съ вышеназваннымъ углубленіемъ. Этому возвышенному берегу лѣвой стороны углубленія, если смотрѣть къ морю, соотвѣтствуетъ такой же берегъ на правой сторонѣ, который также острымъ угломъ выступаетъ въ море.

На этомъ углу теперь устроена простая деревянная бесъдка для желающихъ полюбоваться моремъ. Съ этой бесъдки, прямо подъ нею, внизу лежать развалины какой - то византійской на самомъ краю башни, размываемыя теперь морскими волнами. Одинъ изъ моихъ спутпиковъ, Г. П. Беглери, спустился къ этимъ развалинамъ и досталъ одинъ камень съ греческими буквами, указывающими на греческое происхожденіе башни. Весьма вѣроятно, что это-остатки одной изъ башенъ, фланкировавшихъ и защищавшихъ небольшой портъ Евдома, который занималь всю эту, занятую теперь турецкимь садомь и огородомь, долину. Входъ въ него, въроятно, былъ у выступающихъ угловъ, прежде увѣнчанныхъ башнями, а конецъ, т. е. противоположная входу сторона, у конца сада, около цистерны, находящейся въ саду. Сколько мнѣ помнится, судя по теперешнему углубленію, болѣе или менѣе ясно обозначающемуся среди окружающей местности, древній порть быль довольно помѣстителенъ и былъ, по крайней мѣрѣ, вдвое длиннѣе сторопы, обращенной къ морю, между двумя башнями.

Обойдя такимъ образомъ все ясно засыпанное углубленіе, мы припли къ тому заключенію, что по своему объему оно вполнѣ достаточно для небольшого порта и не представляеть собою небывалаго примѣра засыпаннаго порта. Такихъ примѣровъ пе мало по сосѣдству, въ Константинополѣ, гдѣ имѣются налицо и видны остатки нѣсколькихъ маленькихъ портовъ и пристаней на Мраморпомъ морѣ, теперь разрушенныхъ, засыпанныхъ и заваленныхъ пескомъ и мусоромъ до такой степени, что опи превратились въ низменности, весьма удобныя для садовъ и огородовъ, которые и не замедлили явиться на мѣстѣ старинныхъ портовъ. Тамъ, гдѣ стояли болѣе или менѣе значительные лодки и корабли, теперь стоятъ роскошно растущія въ пасыпной почвѣ деревья, большею частью плодовыя, разведены прекрасные огороды, хорошо поливаемые изъ сосѣднихъ цистернъ, которыхъ немалое количество греки оставили туркамъ въ наслѣдство и которыя открываются и до сихъ поръ.

Кромѣ порта, въ Евдомѣ былъ дворецъ для остановокъ царя и для пребыванія среди войскъ, какъ строятся дворцы въ современныхъ лѣтнихъ лагеряхъ, паходящихся возлѣ столицъ. Какъ теперь главы государствъ нерѣдко живутъ по цѣлымъ мѣсяцамъ въ лагеряхъ, особенно

гвардейскихъ, такъ и въ Константинополѣ цари проводили иногда довольно долгое время во дворцѣ Евдома, тѣмъ болѣе, что онъ находился на берегу моря и былъ однимъ изъ пригородныхъ дворцовъ. Юстиніанъ I, повидимому, особенно любилъ Евдомъ и подолгу жилъ тамъ, такъ что тамъ ему докладывались и подносились для подписи нѣкоторые законодательные акты. Тамъ же происходили иногда засѣданія совѣтниковъ Юстиніана, т. е. высшихъ и приближенныхъ сановниковъ, составлявшихъ «консисторію», въ особой залѣ, для этихъ засѣданій выстроенной и по имени строителя называвшейся consistorium novum Justiniani.

Дальнійшихъ свідіній ни объ этой консисторіи, ни о дворці, какъ нужно думать и какъ увіряють писатели, построенномъ Константиномъ Великимъ въ одно время съ преобразованіемъ Византіи въ Константинополь, когда было выбрано місто для Марсова поля, ніть. Но такъ какъ Макри-кёй еще совершенно не изслідованъ, то нітъ никакихъ основаній отчаяваться въ томъ, что найдены будуть остатки а, быть можеть, и фундаменты дворца въ Евдомѣ; эти остатки, однако же, будуть, по всей віроятности, носить не тотъ характеръ, которымъ отвічаетъ дворецъ, признанный Дюканжемъ за Евдомъ (Текфуръ-Сарай). Довольно значительные остатки этого дворца показываютъ, что постройка эта не принадлежитъ времени Константина Великаго, а гораздо позднійшей эпохѣ, когда стіть Иракліи уже были и принимались въ разсчетъ при постройкѣ. Какъ длина, такъ и высота Текфуръ-Сарая приспособлена къ стінамъ Иракліи. Потому, хотя дворецъ этотъ и называется дворцомъ Константина, но подъ этимъ Константиномъ нельзя разумѣть Великаго.

Гораздо чаще, чъмъ дворецъ Евдома въ извъстіяхъ средневъковыхъ писателей фигурируетъ Трибуналъ Евдома, на которомъ провозглашались новые императоры. Трибуналы составляли почти необходимую принадлежность римскихъ и византійскихъ дворцовъ и служили для выходовъ царей въ многолюдныя собранія чиновъ, войска и народа.

Въ виду общирнаго мѣста, занимаемаго трибуналами, особенно тою частью его, которая назначалась для войска и народа, они были обыкновенно открытые и въ простѣйшемъ видѣ состояли изъ ровной общирной площадки съ эстрадою или возвышеніемъ для представителей власти и высшихъ сановниковъ, которые показывались на этой эстрадѣ собранію и говорили къ собравшимся рѣчь непосредственно или чрезъ какого-нибудь чиновника, какъ бывало обыкновенно. Эстрада эта соотвѣтствовала конхамъ съ возвышеннымъ поломъ въ тронныхъ пріемныхъ залахъ и базиликахъ, съ которыми мы имѣли уже случай познакомиться при описаніи частей Большого Дворца (ср. рис. 17 и 18).

Digitized by Google

90

сидѣнья и бѣганья лошадей, а трибуналъ замѣняла такъ называвшаяся каоизма т. е. зданіе съ трономъ для царя и мѣстами для чиновъ и свиты, которые частью помѣщались рядомъ съ царемъ, частью ниже его на уступахъ и террассахъ эстрады. На Марсовомъ полѣ Трибуналъ могъ состоять изъ каменной эстрады, выходившей на болѣе или менѣе значительную площадь, на которой собирались войска и куда могъ сходиться и народъ, публика, между тѣмъ какъ чиновники и сановники

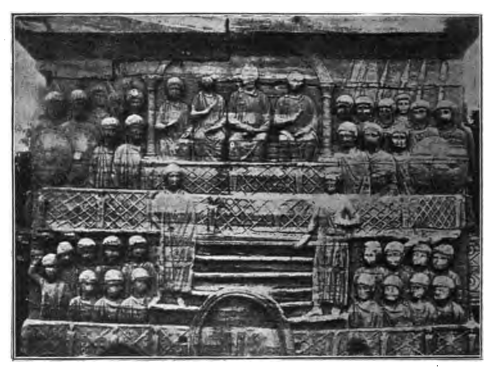


Рис. 17. Скульптурныя украшенія базы колонны Өеодосія Великаго (вост. сторона).

размѣщались обыкновенно на эстрадѣ, когда императоръ или полкововодецъ выходилъ на эстраду для обращенія къ народу. Такой Трибуналъ былъ, очевидно, и въ Евдомѣ и на немъ, какъ было приведено выше, по исконному римскому обычаю, войскамъ предъявлялся и ими утверждался, такъ сказать, новый императоръ, что потомъ иногда дѣлалось въ Инподромѣ или какомъ-нибудь дворцовомъ трибуналѣ или въ обширной залѣ.

Кром'ь этихъ зданій, въ Евдом'ь было н'ьсколько церквей, частію построенныхъ императорами и снабженыхъ зам'вчательными и весьма чтимыми реликвіями. Особенно видное значеніе им'вла церковь во имя Іоанна Предтечи, которую Оеодосій Великій положеніемъ въ ней главы Іоанна Предтечи подняль на степень весьма важной христіанской святыни, тёмь болѣе что первоначально въ ней совершалось, повидимому, благословеніе патріархомь или епископомь Константинопольскимь царскихь регалій, т. е. совершался древнѣйшій и простѣйшій обрядъ коронаціи, который впослѣдствіи съ гораздо большею помпою и церемоніями совершался въ св. Софіи. Храмъ этотъ былъ возобновленъ Юстиніаномъ, который и для Евдома является такимъ же виднымъ строителемъ, какъ для многихъ другихъ мѣстъ имперіи: по его имени



Рис. 18. Скульптурныя украшенія базы колонны Өеодосія Великаго (свв. сторона).

называлась зала во дворцѣ, устроенная для дѣловыхъ нріемовъ и совѣщаній, онъ очистилъ засорившійся портъ Евдома и вообще, очевидно, заботился о благоустройствѣ этого предмѣстья столицы <sup>1</sup>).

Послѣ храма въ честь Іоанна Предтечи самою важною церковью Евдома считался храмъ Іоанна Богослова, въ которомъ служилась литургія въ день крестнаго хода въ память знаменитыхъ землетрясеній, бывшихъ при Өеодосіи II. Почему именно въ этомъ храмѣ соверша-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [Свидътельства о церкви Іоанна Предтечи—ć vad; той Продробной—сопоставлены у J. P. Richter's, Quellen d. byz. Kunstgeschichte, стр. 145 сл.].

лась литургія въ этоть день, сказать довольно трудно. Быть можеть, этоть храмъ или самъ сильно пострадалъ отъ землетрясенія или ближайшая къ нему мѣстность подверглась наибольшему разрушенію <sup>1</sup>).

Кромѣ этихъ двухъ храмовъ въ Евдомѣ было нѣсколько другихъ церквей, не евктиріевъ только, но приходскихъ, показывающихъ, что Евдомъ былъ довольно большое и населенное предмѣстье, состоящее изъ нѣсколькихъ слободъ или кварталовъ, къ числу которыхъ безъ сомнѣнія принадлежатъ и Алусіи, гдѣ стоялъ храмъ.

## Глава III.

## Выходы въ храмъ Халкопратійскій.

Халкопратійскій храмъ во имя пресв. Богородицы, какъ и Влахернскій, принадлежаль къ числу важньйшихъ и наиболье чтимыхъ храмовъ христіанскаго Константинополя. Послѣ храмовъ св. Софіи и св. Апостоловъ, Халкопратійскій и Влахернскій храмы, посвященные покровительниць и защитниць Константинополя, его «взбранной воеводь», служать чаще другихъ такими религіозными пунктами, куда и откуда совершаются торжественные крестные ходы патріарха съ духовенствомъ и народомъ и царя съ синклитомъ<sup>2</sup>). Какъ въ важнѣйшіе Господніе праздники царь совершалъ богомольные выходы въ храмъ Премудрости Божіей, такъ въ важнъйшіе Богородичные онъ совершалъ крестные ходы и богомольные выёзды въ Халкопратійскій и Влахернскій храмы. Такое выдающееся значение этихъ храмовъ въ значительной степени объясняется тымъ, что въ особыхъ придълахъ при этихъ храмахъ хранились драгоцённыя для христіанъ святыни, связанныя съ жизнью Богоматери: во Влахернскомъ храмѣ одежда или покровъ пресв. Богородицы, а въ Халкопратійскомъ одежда и поясъ ея.

Несмотря, однако же. на первенствующее значение Халкопратійскаго храма среди другихъ храмовъ, посвященныхъ Богоматери. мы имѣемъ

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) [Свидѣтельства о церкви Іоанпа Богослова см. у Ј. Р. Richter'a, ук. соч. 127 сл.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Потому и въ древнѣйшемъ изъ доселѣ извѣстныхъ уставовъ Великой церкви Влахернскій и Халкопратійскій храмы упоминаются, послѣ св. Софіи, всего чаще, какъ мѣста церковныхъ празднествъ и торжественныхъ, съ участіемъ патріарха, богослуженій. См. Н. Ф. Красносельцевъ, Типикъ Церкви св. Софіи IX в., Одесса, 1892, 25. Отдѣльный оттискъ изъ 2-го вып. Лѣтописи Истор. Филол. Общества при Новоросс. университетѣ.

очень скудныя и противорѣчивыя извѣстія относительно его исторіи и очень неопредѣленныя свѣдѣнія о его мѣстоположеніи <sup>1</sup>).

Халкопратійскій храмъ пресв. Богородицы назывался такъ отъ того, что построенъ былъ на мѣстѣ еврейской синагоги, находившейся среди «Мъдныхъ Рядовъ» (та Хадхопратеїа), въ которыхъ евреи торговали своими издѣліями изъ мѣди<sup>2</sup>). Евреи поселились и торговали въ этихъ рядахъ со временъ Константина Великаго, а при Өеодосіи Великомъ, когда онъ былъ на западъ, подкупивъ ипарха Гонората, по религи язычника, добыли у него позволение построить синагогу среди «Мфдныхъ Рядовъ», которую и построили съ большою роскошью и великольпіемь. Но народъ византійскій, испов'єдовавшій уже въ огромпомъ большинствѣ христіанскую вѣру и ненавидѣвшій свреевъ, возмущенъ быль этой антихристіанской. постройкой и открыто порицаль ипарха, который, однако же, мало обращалъ вниманія на эти порицанія и продолжалъ покровительствовать евреямъ. Тогда народъ ночью поджегъ синагогу и сжегъ ес. Ипархъ донесъ объ этомъ царю Өеодосію, а Өеодосій предписалъ, разыскавши виновныхъ, взыскать съ нихъ причиненные евреямъ убытки и заставить ихъ возстановить сожженную синагогу. Объ этомъ событи и распоряжении царя между тъмъ узналъ св. Амвросій Медіоланскій и, когда Өеодосій въ одинъ изъ Господнихъ праздниковъ, по обыкновенію, дѣлалъ богомольный выходъ и вошелъ въ каоедральный храмъ, Амвросій обратился къ нему съ рѣчью, въ которой упрекаль царя за то, что опъ насильно заставляеть христіанъ строить евреямъ синагогу среди христіанскаго города и, предпочитая враговъ Христа върующимъ въ Него, оскорбляетъ Того, который вънчалъ его царскою короною и вручилъ его заботамъ Свое стадо, искупленное страданіями и кровію. На эти рѣзкіе упреки Өеодосій сначала возразиль: а развѣ можно позволить народу безчинствовать и производить



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извѣстія о постройкъ и его передѣлкахъ собраны Дюканжемъ въ его Constantinopolis Christiana (lib. IV, p. 57 ed. Venet.). Ср. его же in Alexiadem Annae Comnenae notae, II, p. 513 Bonn. Эти извѣстія повторяются и разсматриваются у Banduri въ Imperium Orientale, tom. II, Comment. in Antiquitates Const. p. 471 sq. (ed. Venet.). Ср. ibid. p. 305. Gyllii de Topogr. Constantinopol. lib. II, с. XXI. Нѣкоторыя извѣстія, приведенныя Дюканжемъ, повторяетъ Византій въ Кωνσταντινούπολα, I, 459—460. Эти же извѣстія вкратцѣ разсмотрѣны мною въ статьѣ: Храмъ Богородицы Халкопратійской въ Константинополѣ, помѣщенной въ 2-мъ вып. Лѣтописи Историко-Филол. Общества при Новороссійск. университетѣ (Одесса, 1892). Высказанныя тамъ соображенія частью повторяются здѣсь.

<sup>2)</sup> Anonymi Antiquit. Constantin. lib. II, p. 23 (y Banduri Burnerium Orientale). Codini de aedific. p. 83 Bonn.: εἰς δὲ τὰ Χαλχοπρατεῖα ἀπό τοῦ Μεγάλου Κωνσταντίνου Ιουδαῖου κατώχουν γρόνους έχατὸν καὶ τριάχοντα δύο καὶ ἐπίπρασχον τὰ χαλχώματα.

безпорядки въ благоустроенныхъ городахъ? Но когда Амвросій отвѣтилъ на это царю, что не слёдуеть и евреямъ позволять имёть синагогу въ центрѣ благочестиваго города, Өеодосій смягчился и, убѣдившись въ справедливости словъ Амвросія, простилъ византійцамъ ихъ преступленіе и запретилъ евреямъ имѣть синагогу внутри города <sup>1</sup>). Если это запрещение распространялось и на выстроенную уже синагогу среди «Мъдныхъ Рядовъ», то самое зданіе синагоги и «Мъдные Ряды» съ торговцами евреями продолжали стоять до внуковъ *Θеодосія* Великаго<sup>2</sup>). Только въ царствование Өеодосія II, имъ самимъ или сестрою его Пульхеріею на м'єсть еврейской синагоги и «М'єдныхъ Рядовъ» былъ построенъ храмъ во имя пресв. Богородицы, причемъ синагога и «Мѣдные Ряды» были снесены, мъсто расчищено и на немъ возведенъ храмъ во имя пресв. Богородицы. Но мѣсто это продолжало носить свое прежнее название; потому и вновь построенный христіанскій храмъ въ отличіе оть другихъ храмовъ во имя пресв. Богородицы назывался Халкопратійскимъ или въ Халкопратіяхъ.

Въ Хронографіи Өсофана мы имѣемъ два противорѣчивыхъ извѣстія относительно времени постройки и строителей Халкопратійскаго храма. Подъ 5942 г. отъ сотворенія міра = 450 отъ Р. Х., послѣ извѣстія о возвращении изъ ссылки Пульхерии, сказано, что она тотчасъ же перенесла изъ Ефеса мощи св. Флавіана, положила ихъ въ храмѣ св. Апостоловь, а потомъ прибавлено: то́те ту̀у тώу Хадхопратеі́ων ἐхядησίαν τῆ άγία Θεοτόχω ἀνήγειρε συναγωγήν Ἰουδαίων πρότερον ούσαν <sup>3</sup>), τ.-e. «тогда воздвигъ (или воздвигла) Халкопратійскій храмъ св. Богоматери, бывшій прежде іудейскою синагогою», смотря потому, къ кому мы будемъ относить ауучере, къ Өеодосію II или сестрѣ его Пульхеріи. Дюканжь относиль аууусере къ Өеодосію и потому видѣль въ этой замѣткѣ извѣстіе о постройкѣ Халкопратійскаго храма Өеодосіемъ Младшимъ. Но Рейске не безъ основанія замѣтилъ 4), что извѣстіе о ностройкѣ Халкопратійскаго храма слёдуеть относить не къ Өсодосію, а къ Пульхеріи, о которой идеть рѣчь въ предыдущемъ періодѣ, заключающемъ въ себѣ извѣстіе о перенесеніи мощей св. Флавіана. Хотя у позднѣй-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zonar. Epit. Histor. Lib. XIII, c. XVIII, vol. III, p. 228 Dindorf. Cp. Cedreni Histor. Comp. I, p. 571 Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ποςπή вышеприведенных словъ у Анонима-Кодина сказано: ό δὲ Μιχρὸς Θεοδόσιες ἐξέωσεν αὐτοὺς (τοὺς Ἰουδαίους) ἐχείθεν χαὶ ἀναχαθαρισας τοῦτον τὸν τόπον ναὸν τῆς Θεομήτορος ἀνήγειρε, συμπτωθέντα δ' ὑπὸ σεισμοῦ Ἰουστίνος ὁ ἀπὸ χουροπαλάτων ἀνήγειρε χαὶ χτήματα ἀπεχύρωσεν αὐτῷ ἀχίνητα.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theoph. Chronogr. p. 102, l. 10-11 de Boor.

<sup>4)</sup> Comment. ad Cerim. p. 135 Bonn.

шихъ писателей. какъ Георгій Монахъ (р. 498 ed. Muralt) и Анонимъ-Кодинъ, основание Халкопратійскаго храма приписывается Өеодосію II. но церковные историки: Өеодоръ Чтецъ и Никифоръ Каллисть относять первую постройку этого храма ко времени царствованія Маркіана и Пульхеріи (цитаты приведены у Дюканжа І. с.), такъ что вышеприведенное извѣстіе ееофановой Хронографіи можно вмѣстѣ съ Рейске относить и къ Пульхеріи (Comment. ad Cerim. p. 135 Bonn.), тёмъ болёе что, по конструкціи, оно можеть быть отнесено къ тому и другому, т.-е. къ Өеодосію и Пульхеріи. Къ кому бы, впрочемъ, мы ни относили эту замѣтку, во всякомъ случаѣ въ первоначальной редакціи Хронографіи ея не было. Она, очевидно, вставлена послѣ, быть можетъ, на основаніи извъстій вышеназванныхъ церковныхъ историковъ. Это видно какъ изъ характера этой замѣтки, такъ и изъ того, что въ Хронографіи Өеофана имъется другое извъстіе, по которому первымъ строителемъ Халкопратійскаго храма былъ Юстинъ II. Подъ 6069 г. = 577 отъ Р. Х. въ Хронографіи Өеофана сказано, «въ этомъ году царь Юстинъ, разрушивши еврейскую синагогу въ Халкопратіяхъ, построилъ храмъ Владычицы нашей св. Богородицы, находящійся близь Великой Церкви» (πλησιάζουσαν. τή Μεγάλη Έχχλησία). Первое извѣстіе, какъ внесенное въ Хронографію впослѣдствіи, не вошло въ латинскій переводъ Хронографіи, сдѣланный библіотекаремъ Анастасіемъ, между тьмъ какъ второе находится у него въ буквальномъ переводв <sup>1</sup>).

Но если, признавая извѣстіе о постройкѣ Халкопратійскаго храма Пульхеріею или Өеодосіемъ за позднѣйшую вставку, мы устранимъ такимъ образомъ противорѣчіе въ самой Хронографіи Өеофана, то противорѣчіе между показаніями церковныхъ историковъ, приписывающихъ постройку этого храма Пульхеріи, и вторымъ извѣстіемъ Хронографіи, относящимъ эту постройку по времени Юстина II, все-таки останется. За неимѣніемъ основаній для отрицанія того или другого изъ этихъ извѣстій, можно допустить, вмѣстѣ съ Дюканжемъ, что въ томъ и другомъ извѣстіи мы имѣемъ дѣло съ дѣйствительными фактами, но не одинаковаго характера. Основаніе для такого примирительнаго пониманія противорѣчивыхъ извѣстій дается у Анонима-Кодина.

По словамъ Анонима-Кодина, въ Халкопратіяхъ со временъ Константина Великаго жили іуден и продавали издѣлія изъ мѣди. Өеодосій Малый выгналъ ихъ отсюда, очистилъ мѣсто и воздвигъ храмъ Богоматери. Когда же храмъ этотъ отъ землетрясеній развалился, Юстинъ-

<sup>&#</sup>x27;) Theoph. Chronogr. I, p. 102; ср. р. 248 и II, р. 107 и 152.

Куропалата снова его выстроиль и пожертвоваль храму недвижимыя имущества. Если это извѣстіе не комбинація Анонима, то, значить, извѣстіе Хропографіи Өеофана относительно Юстина нужно понимать въ смыслѣ возстановленія имъ прежняго, построеннаго Өеодосіемъ или Пульхеріею, храма, но разрушеннаго землетрясеніемъ, поэтому Юстинъ II можстъ въ свою очередь дѣйствительно быть названъ строителемъ Халкопратійскаго храма, тѣмъ съ большимъ правомъ, что онъ же, по словамъ Анонима-Кодина, построилъ или пристроилъ примыкавшіе къ Халкопратійскому храму съ лѣвой или сѣверной стороны придѣльные храмы св. Раки (тῆς άγίας Σοροῦ) и св. апостола Іакова, брата Господня. Халкопратійскій храмъ въ томъ видѣ, въ которомъ онъ былъ извѣстенъ въ слѣдующіе вѣка, съ своими придѣлами, такимъ образомъ вполнѣ можетъ быть названъ постройкою Юстина II. Только изгнаніе евреевъ и разрушеніе синагоги въ первоначальномъ извѣстіи Хронографіи неправильно приписано ему.

Кромѣ одежды и пояса Богоматери въ храмѣ св. Раки на лѣвой сторонѣ хранились въ особыхъ гробницахъ мощи женъ муроносицъ, а на правой сторонѣ волосы Іоанна Предтечи <sup>1</sup>). Придѣлъ св. Раки примыкалъ къ Халкопратійскому храму съ лѣвой, сѣверной, стороны, назначенной для женскаго пола, какъ это видно изъ того, что царь, при богомольныхъ выходахъ въ Халкопратійскій храмъ возложивши апокомвій на престолъ Халкопратійскаго храма, идетъ въ св. Раку чрезъ лѣвую сторону алтаря и храма<sup>2</sup>). Здѣсь въ женскомъ нареикѣ находилось крыльцо (ή тропсяή), изъ котораго былъ входъ въ южную часть храма св. Раки. Такъ какъ это крыльцо или портикъ служитъ не только входомъ изъ главнаго храма въ придѣльный, но и мѣстомъ стоянія царя и переоблаченія, то необходимо признать, что значительная часть этого портика представляла собою закрытое помѣщеніе, въ данномъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Codini de aedif. p. 113: την άγιαν Σορόν την έν τοῖς Χαλχοπρατείοις Ιουστίνος ἀνήγειρεν... ἐν δὲ τῷ δεξιῷ μέρει τῆς άγιας Σοροῦ εἰσιξχείμενα τῶν ἀγίων μυροφόρων τὰ σώματα, ἐν δὲ τῷ εὐωνύμφ αί τρίχες τοῦ τιμίου Προδρόμου. Cp. Anonymi antiquit. lib. II, p. 25 (y Banduri)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сегіт. I, 1, 31: ἐξέρχονται διὰ τοῦ ἀριστεροῦ μέρους τοῦ θυσιαστηρίου καὶ διέρχονται διὰ τοῦ γυναικωνίτου τῆς αὐτῆς ἐκκλησίας (Халкопратійскаго храма)... καὶ εἰσέρχονται οἱ δεσπόται διὰ τῆς τροπικῆς εἰς τὴν ἀγίαν τράπεζαν τῆς ἀγίας Σοροῦ. Cp. 30, 166: καὶ διὰ τῆς πλαγίας τοῦ ἀριστεροῦ μέρους ἐξελθών (ὁ βασιλεύς), εἰσέρχεται εἰς τὴν ἀγίαν Σορόν. Ποдъ гинэконитомъ здѣсь, по всей вѣроятности, разумѣется собственно женскій нареикъ, а не корабль храма, потому что царь чрезъ него выходитъ въ коронѣ изъ храма и здѣсь привѣтствуютъ его высшіе чины многолѣтіемъ (I, 1, 31), а корона надѣвалась на царя патріархомъ уже по выходѣ изъ храма собственно, въ пристройкахъ, непосредственно примыкавщихъ къ храму, подобно св. Кладезю въ св. Софін (ср. Byzantina, II, 182. О гинэконитахъ, см. тамъ же, 141 сл.).

случаѣ замѣнявшее собою мутаторіи и параклитики, въ которыхъ обыкновенно царь стоялъ во время литургіи и переоблачался. А принимая во внимапіе, что въ этомъ помѣщеніи царь стоялъ съ чинами кувуклія и своей военной свитой, можно думать, что это помѣщеніе (тропика) было довольно обширно и раздѣлялось, хотя бы завѣсою, на два отдѣленія по крайней мѣрѣ, въ одномъ изъ которыхъ царь могъ бы въ присутствіи только ближайшихъ чиновъ кувуклія переоблачаться. Къ сожалѣнію, объ устройствѣ самаго храма св. Раки мы ничего не знаемъ, но несомнѣнно, что онъ составлялъ только придѣлъ, тѣсно сливавшійся съ главнымъ храмомъ Халкопратійской Богоматери, который, благодаря этой тѣсной связи съ св. Ракю и важному религіозному значенію хранившихся въ св. Ракѣ святынь, называется иногда храмомъ пресв. Богородицы Агіосоритиссы ('Аүюдор(тюдод). т. е. Святорачицы.

Благодаря этимъ святынямъ, храмъ былъ въ такомъ почетѣ, что важнѣйшіе византійскіе сановники не только посѣщали часто этотъ храмъ, но и считали благочестивымъ дѣломъ принимать участіе въ совершавшихся тамъ всенощныхъ бдѣніяхъ и другихъ службахъ и выступали въ качествѣ чтецовъ. Въ числѣ такихъ чтецовъ были между прочимъ куропалата Михаилъ Рангави до своего воцаренія и не менѣе извѣстный кесарь Варда, дядя Михаила III <sup>1</sup>).

Кромѣ св. Раки, царь съ патріархомъ ходилъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы въ «лѣвый евктирій», входилъ тамъ въ алтарь и на св. престолъ клалъ апокомвій<sup>2</sup>). Изъ обрядовъ Придворнаго устава видно, что этотъ евктирій или маленькій придѣльный храмъ примыкалъ слѣва къ храму св. Раки и входилъ въ составъ зданія Халкопратійскаго храма вмѣстѣ съ св. Ракою; но кому посвященъ былъ этотъ евктирій,

7

<sup>1)</sup> Codini de aedific. p. 113: участіе въ чтеніяхъ этихъ "важныхъ сая́овниковъ" (μεγάλοι άνθρωποι) и многихъ магистровъ мотивируется именно тъмъ, что эдъсь хранились одежда и покровъ пресв. Богородицы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Благовѣщенскомъ обрядѣ (I, 30, 166), послѣ описанія пребыванія царя и патріарха въ св. Ракѣ, сказано: ю́σао́тює хаі ἐν τῷ ἐξ ἀριστερᾶς ὄντι εὐχτηρίφ εὐξάμενος, τίθησι ἀποχόμβιον ἐν τῷ ἀγία τραπέζη χαι ἐξέρχεται. Βъ обрядѣ Рождества Богородицы (I, 1, 31) объ этомъ же евктиріи сказано: хаі εἰθ' οῦτως ἐν τῷ ἑὐωνύμφ εὐχτηρίφ τῆς αὐτῆς ἐχχλησίας μετὰ τῶν χηρῶν εὐχόμενοι ἀποτιθέασιν ἔτερον ἀποχόμβιον ἐν τῷ ἀγία Σορῷ. Такъ какъ предъ этимъ описывались такія же двйствія въ св. Ракѣ, то подъ τῆς αὐτῆς ἐχχλησίας нужно, по всей вѣроятности, разумѣть храмъ св. Ракѣ, но конечныя слова сейчасъ приведенной цитаты ἀποτιθέασιν—Σορῷ представляютъ буквальное повтореніе предыдущаго періода, въ которомъ идетъ рѣчь о дѣйствіяхъ царя въ св. Ракѣ. На основаніи вышеприведенныхъ словъ Благовѣщенскаго обряда можно думать, что въ обрядѣ Рождества Богородицы въ концѣ періода объ евктиріи вмѣсто ἐν τῷ ἀγία Σορῷ спѣдуеть читать ἐν τῷ ἀγία τραπέζη. Ср. нижеслѣдующее изложеніе обряда выходовъ въ Халкопратійскій храмъ.

Запноки Класо. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

т.-е. въ честь кого назывался, въ обрядахъ не сказано. Но можно, однако же, догадываться, не рискуя сдѣлать ошибки, что этотъ евктирій, примыкавшій съ лѣвой стороны къ храму св. Раки, носилъ имя св. Іакова брата Господня, такъ какъ изъ другихъ источниковъ намъ извѣстно, что къ Халкопратійскому храму примыкалъ или въ немъ находился храмъ св. Іакова, построенный тѣмъ же самымъ Юстиномъ II, который возстановилъ Халкопратійскій храмъ и построилъ храмъ св. Раки. Такъ какъ храмъ св. Іакова представлялъ собою небольшой придѣлъ св. Раки, то, очевидно, онъ былъ построенъ въ одно время съ храмомъ св. Раки и возобновленіемъ Халкопратійскаго храма, въ общій комплексъ котораго входили оба эти придѣла.

Кромѣ мощей св. апостола Іакова, въ честь котораго построенъ былъ этотъ придѣлъ, называвшійся потому то̀ а́поэтоλεῖον, въ немъ нокоились въ особыхъ ракахъ мощи св. отроковъ, Симеона Богопріимца и пророка Захаріи<sup>1</sup>).

Возобновленный Юстиномъ II Халкопратійскій храмъ имѣлъ форму

<sup>1</sup>) Codini de aedif. p. 113: τὸν ἅγιον Ίάχωβον τὸν πλησίον αὐτῆς (τῆς άγίας Σοροῦ) ό αὐτὸς βασιλεὺς (Ἰουστῖνος) ἀνήγειρεν, ἔνθα εἰσιν ἐν σοροῖς λείψανα τῶν ἀγίων νηπίων καὶ τοῦ ἀγίου Σιμεῶν τοῦ θεοδόχου, προφήτου Ζαχαρίου καὶ Ἰαχώβου τοῦ ἀδελφοθέου, ἐν δὲ τῷ δεξιῷ μέρει τῆς άγίας Σοροῦ εἰσι κείμενα τῶν ἀγίων μυροφόρων γυναιχῶν τὰ σώματα, ἐν δὲ τῷ δεξιῷ μέρει τῆς άγίας Σοροῦ εἰσι κείμενα τῶν ἀγίων μυροφόρων γυναιχῶν τὰ σώματα, ἐν δὲ τῷ εὐωνύμφ αἱ τρίγες τοῦ τιμίου προδρόμου. Cp. Anonymi Antiquit. lib. II, p. 25 (y Banduri). Cp. D u C an g e, Constantin. Christ. lib. IV, p. 76. Дюканжъ приводить здѣсь мѣото изъ миней, гдѣ ἀποστολείον cb. Ιακοβα μαβωβαστας μαχομαμακας ἐν τῷ σεβασμίφ ναῷ τῆς ἀγίας Θεοτόχου, πλησίον τῆς ἀγιωτάτης Μεγάλης Ἐκχλησίας. Дюканжъ совершенно сираведливо разумѣеть подъ упомянутымъ здѣсь храмомъ Богородицы Халкопратійскій храмъ. Послѣ взятія <sup>-</sup> Константинополя мощи, находившіяся въ храмѣ cb. Ιакова, гдѣ ихъ видѣлъ еще <sup>-</sup> Антоній Новгородскій, были расхищены цѣликомъ или по частямъ и отвезены въ европейскіе храмы и монастыри. Cm. у графа R i an t'a въ указателѣ ко 2-му тому его Exuviae sacrae Constantinopolitanae s. v. Iacobus, Simeon Theophorus, Zacharia, Zona Mariae.

Въ пользу помъщенія храма св. Іакова въ Халкопратійскомъ храмъ и отожествленія его съ евктиріемъ, упоминаемъ въ вышеприведенныхъ мъстахъ Придворнаго устава, говорить недавно открытый Типикъ Великой церкви подъ 23 окт.: въ немъ апоотолейот св. Іакова названъ находящимся етбот той сеязонной обхой ту; пачатіяс Θεοτόχου πλησίον τῆς Μεγάλης Έγχλησίας, α въ другомъ мъстъ, при обозначении службы въ субботу послъ Пасхи, онъ названъ находящимся е́убоу той Хадхопратейоу. причемъ указано утреню совершать въ Халкопратійскомъ храмъ, а для служенія литургій переходить въ храмъ св. Іакова, который здъсь, какъ и въ Прилворномъ уставъ, называется евктиріемъ (είσερχόμε θα έν τῷ αὐτοῦ εὐχτηρίφ). Но проф. К р а с н о с е л ь ц е в ъ, который приводить эти мъста въ своей вышеназванной статьъ о Типикъ Великой церкви (стр. 40-42), безъ достаточныхъ основаній считая храмъ пресв. Богородицы, построенный царицею Вериною, женою Льва I, за тожественный съ Халкопратійскимъ, неправильно думаеть, что храмъ св. Іакова и мощи Симеона Богопріимпа находились вмению въ храмъ, построенномъ Вериною. Для этого нътъ пикакихъ основания, твых болье что, какъ мы увидимъ ниже, храмъ, построенный Вериною, скоръе можно отожествлять съ храмомъ Богорсдицы е́у тоіс сорачоіс, а не съ Халкопратійскимъ.

базилики и былъ плохо освѣщенъ, быть можетъ, потому, что храмъ не освѣщался сверху, а только съ боковъ. Въ теченіе трехъ послѣдующихъ вѣковъ храмъ опять значительно пострадалъ отъ времени и обстоятельствъ, такъ что Василій I Македонянинъ, поправившій и возстановившій многіе храмы, пришедшіе въ ветхость при его предшественникахъ, поправилъ и Халкопратійскій храмъ, причемъ увеличилъ его высоту и далъ ему лучшее освѣщеніе <sup>1</sup>).

18-го декабря, въ воспоминаніе освященія Халкопратійскаго храма (τὰ ἐγκαίνια), совершался крестный ходъ изъ храма св. Софіи въ Халкопратійскій. Къ сожалѣнію, ни въ минеяхъ, пи въ уставѣ Великой церкви не сказано. какое освященіе праздновалось 18-го декабря, первоначальное или второе, бывшее послѣ возобновленія храма Юстиномъ II<sup>2</sup>).

Если уже въ исторіи Халкопратійскаго храма есть нѣсколько сомнительныхъ пунктовъ, которые можно рѣшать только предположительно, то въ опредѣленіи мѣстоположенія этого знаменитаго въ свое время храма все основано на гаданіяхъ и предположеніяхъ, такъ какъ прямыхъ и ясныхъ извѣстій и указаній на мѣстоположеніе Халкопратій и Халкопратійскаго храма, давно исчезнувшаго, мы не имѣемъ. На основаніи нѣкоторыхъ изъ вышеприведенныхъ свидѣтельствъ можно сказать только, что Халкопратійскій храмъ находился «близь» св. Софіи, по на сколько близко и съ какой стороны, наши данныя не говорятъ. Затрудненіе еще увеличивается тѣмъ, что «близь» (πλησίο») св. Софіи упоминаются еще два храма во имя Богоматери: одинъ, построенный царицею Вериною (Verina, Осеріиа, по позднѣйшему написанію Веріиа), супругою Льва I, а другой такъ называемый «въ небесахъ» (ἐν τοῖς

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кромѣ указанныхъ Дюканжемъ миней, о праздникѣ освященія Халкопратійскаго храма говорится въ уставѣ Великой церкви подъ 18 дек., гдѣ сказано, что изъ Великой церкви литія выходитъ въ Халкопратійскій храмъ около 3-го часа дня (т.-е. въ 9 ч. утра) передъ обѣднею; по прибытіи духовенства и патріарха въ нареикѣ Халкопратійскаго храма происходило, при пѣніи: "Возьмите врата князи ваша", открытіе дверей (Н. Ө. Красносельцевъ, Типикъ Великой церкви, 49, отдѣльный оттискъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Константинъ Багрянородный причисляеть Халкопратійскій храмъ къ чаої дрощихої, т.-е. четыреугольнымъ длиннымъ храмамъ, каковы были базилики, имъвшія по своему плану сходство съ дрощо, мъстами для бъга (de admin. imper. cap. 29 in fine; ср. Дюканжъ, Gloss. Gr. s. v. дрощихи́). Относительно своего дъда тотъ же Константинъ Багрянородный въ біографіи Василія Македонянина (сар. 93, р. 339, Bonn.), сообщаеть, что Василій Македонянинъ хаї то̀ν ётероν тӱс пачириу́со Θεοτόχου, то̀ν ἐν τοῖς Хаλхопратеіоις θεῖον чао̀ν τү̈с пачиє́нтоυ хаї άγίας Σοροῦ, ταπεινὸν ἰδών και ἀφώτιστον, και μαρμαρυγαϊς φωτος κατηγλάισε.

ούρανοῖς)<sup>1</sup>). Въ какомъ отношенія паходятся эти храмы къ Халкопратійскому, навѣрно неизвѣстно.

Дюканжъ считаетъ возможнымъ признавать храмъ, построенный Вериною въ смежности или сосъдствъ съ св. Софіею, за тожественный съ Халкопратійскимъ<sup>2</sup>). Проф. Н. Ө. Красносельцевъ считаетъ это тожество не подлежащимъ сомнънію и даже храмъ св. Іакова со всъми находившимися тамъ мощами относитъ къ этому храму Верины вопреки ясному свидътельству Анонима-Кодина, по которому, какъ мы видълн, храмъ св. Іакова находился близь Халкопратійскаго храма, и показаніямъ древнъйшаго устава Великой церкви, по которымъ храмъ св. Іакова находился «внутри Халкопратійскаго храма».

Мнѣ, напротивъ, кажется, что не Халкопратійскій храмъ слѣдуетъ считать тожественнымъ съ храмомъ Верины, а храмъ Богородицы ἐν τοῖς οἰρανοῖς: другими словами, въ названіи этого послѣдняго храма мы имѣемъ только неправильное чтеніе или написаніе названія того же храма Верины <sup>3</sup>). Принимая во вниманіе рукописныя разночтенія въ названіи

2) Дюканжъ подъ № 11 приводитъ выписку изъ III новеллы Юстиніана, въ которой въ обязанности клиру св. Софіи ставится совершеніе богослуженій, кромъ св. Софіи, еще въ храмахъ св. Ирины, св. Өеодора и храмъ пресв. Богородицы, построенномъ Вериною, причемъ этотъ послъдній храмъ называется лежащимъ въ сосъдствъ или смежности ст. храмомъ св. Софіи (ό прос тф άγιωτάτης Μεγάλης Έχχλησίας γειτονήματι κείμενος ώχοδομήθη παρά της εύσεβοῦς την λήξιν Βερίνης). Ηα OCHOBAHIM ΘΤΟΓΟ COCBACTBA съ храмомъ св. Софіи, Дюканжъ заключаетъ, что храмъ, построенный Вериною, былъ тожественъ съ Халкопратійскимъ и относить къ храму, построенному Вериною, нъкоторыя другія извастія, въ которыхъ говорится о храмь Богородицы, близкомъ къ св. Софія, въ томъ числь извъстіе Андрея Дандоло о перенесенія мощей св. Симеона въ Венецію, хотя въ этомъ извёстія храмъ Богородицы, изъ котораго взяты мощи, называется только сосъднимъ съ св. Софіею, безъ обозначенія его названія. А такъ какъ, по свидътельству Анонима-Кодина, мощи св Симеона находились въ храмъ св. Іакова, входившемъ въ составъ Халкопратійскаго храма, то въ извъстіи Дандоло подъ храмомъ Богородицы нужно разумъть Халкопратійскій храмъ, если, конечно, извъстіе Анонима-Кодина върно. Очень возможно, что проф. Н. Ө. Красносельцевъ былъ введенъ въ заблуждение Дюканжемъ и, признавая храмъ, построенный Вериною, за Халкопратійскій, отнесъ извёстіе Анонима-Кодина о мощахъ, хранившихся въ Халкопратійскомъ храмъ (собственно въ храмъ св. Іакова) къ храму, построевному Вериною, и помѣстилъ всѣ мощи, которыя, по словамъ Анонима-Кодина, находились въ Халкопратійскомъ храмъ, въ храмъ Богородицы, построенномъ Вериною, хотя нътъ ни одного указанія на то, что означенныя у Анонима-Кодина мощи находились въ храмъ, построенномъ Вериною.

<sup>8</sup>) Храмъ пресв. Вогородицы "въ небесахъ" упоминается у Анонима-Кодина и въ греч. минеяхъ. Въ изданіяхъ это мъсто читается такъ: о́ Родачо̀; е́хтюєч оіхоч, о́; хадеїта: ті е́ч обрачої;: е́оті ді тії; Маµаїчу: Въ рукописи Анонима стоить in cod. Reg. 1: о̂; хадеїта: тії; хора́чу; (въроятно изъ βора́чу; благодаря сходству въ написаніи х и β);

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Constantin. Christ. Du Cange'a Халкопратійскій храмъ въ числѣ храмовъ, посвященныхъ Вогоматери, разсмотрѣнъ подъ № 1Х (lib. IV, р. 57 ed. Venet.), храмъ, построенный Вериною подъ № ХІ (р. 58), а храмъ ἐν ούρανοῖς подъ № ХХVШ (р. 62 b).

храма е́ν тоїς одрачоїς, можно думать, что вмѣсто е́ν тоїς одрачоїς слѣдуеть читать е́ν тоїς Вері́νης, — чоіς или е́ν тоїς Одері́чоіς, — ης, тѣмъ болѣе, что положеніе обоихъ этихъ храмовъ относительно храма св. Софіи одинаково, насколько можно судить по скуднымъ и неяснымъ указаніямъ. Въ пользу этого мнѣнія говорять, мнѣ кажется, какъ легкость искаженія непонятнаго для переписчиковъ: е́ν тоїς Одері́чоіς въ болѣе понятное: е́ν тоїς одрачоїς, такъ и то обстоятельство, что храмы въ Константинополѣ довольно часто обозначались подобнымъ образомъ, по именамъ своихъ строителей или владѣльцевъ тѣхъ мѣстъ, на которыхъ они были построены.

Признавая такимъ образомъ храмъ, построенный Вериною, за тожественный съ храмомъ пресв. Богородицы έν τοῖς οὐρανοῖς, а не съ Халкопратійскимъ, мы тѣмъ самымъ исключаемъ изъ подлежащихъ нашему разсмотрѣнію извѣстій о мѣстѣ Халкопратійскаго храма всѣ тѣ, которыя относятся къ храму Верипы или храму въ небесахъ и будемъ

Тожество этихъ храмовъ, кажется миѣ, подтверждается и указаніями на мѣсто этихъ храмовъ. По Щ-й новеллѣ Юстиніана храмъ, построенный Вериною, находился въ смежности съ св. Софіею, по Никодимову Синаксаристу онъ находился у (тара́) храма св. Софіи, а по Типику IX в. храмъ ἐν τοῖς οὐρανοῖς былъ ἐν τῷ ἐξαέρῳ св. Софіи, т.-е. на одной изъ площадокъ или дворовъ, окружавшихъ храмъ св. Софіи. По Ватик. рукописи домъ Родана, на мѣстѣ котораго былъ храмъ, находился отподеν тῆς ἀγίας Σοφίας, а такъ какъ переднею частью храма св. Софіи можетъ считаться западный или южный фасадъ, обращевный на Августеонъ, то выраженіе "сзади" можно понимать только въ смыслѣ сѣверной или восточной стороны храма св. Софіи, гдѣ, вѣроятно, и находился храмъ пресв. Богородицы, построенный Вериною, т.-е. между св. Софіею и св. Ириною (Древнею).

in cod. Reg. 2 et Colb. δς ααλείται εὐοράνης (y Banduri, Imper. Orient., Comment. p. 356). Въ рукописяхъ Кодина это мъсто читается также различно; кромъ вышеприведеннаго чтенія, которое, по словамъ Banduri, Lambecius ex cod. Vat. reformavit, въ другомъ Ватик. кодекс в читаемъ: о 'Родачос опісвен тус атіас вофіас то нон тоуханон, опер хадеїтан та Абуорачус. Въ греч. минеяхъ полъ 9 дек. (зачатие пресв. Богородицы) говорится, что въ этоть день τελείται ή σύναξις έν τῷ σεβασμίφ οίχφ της Θεοτόχου τῷ όντι έν τοις ούρανοις πλησίον της άγιωτάτης έχχλησίας. Ηο и въ минеяхъ чтеніе έν ούρανοις имветь варіанты. У Никодима въ Синаксариств подъ 9 же декабря читается: е́у тф севасиім оїхф тус Θεοτόχου, τῷ ὄντι ἐν τοῖς Εὐοράνοις παρὰ την άγιωτάτην Μεγάλην Ἐκκλησίαν (Η. Θ. Κ p a c H oсельцевъ, Типикъ св. Софіи IX в., 43). Къ сожалънію, я не имъю подъ руками Никодимова Синаксариста и не знаю, имъются ли другія разночтенія въ названіи занимающаго насъ храма. Но и приведенныхъ разночтеній, полагаю, достаточно для того, чтобы чтеніе έν ούρανοї, считать довольно сомнительнымъ. Принимая во вниманіе, что храмъ Богоматери, построенный Вериною, нигдъ, кромъ Ш новеллы Юстиніана, не упоминается, можно думать, что въ вышеприведенныхъ, очевидно, испорченныхъ рукописныхъ чтеніяхъ мы имвемъ упоминанія объ этомъ храмв и что вместо этихъ чтеній слёдуеть читать не і офразоїс, какъ читаль Ламбецій, а і Оберізої или і тоїс Оберічус, каковымъ способомъ часто обозначаются мъста храмовъ и другихъ зданій какъ у Анонима-Кодива, такъ и въ Церковномъ уставъ св. Софіи IX в. (ср. Н. Ө. Красносельцевъ, ibid. 28 сл.).

- 102 -

Къ сожалѣнію, эти извѣстія такъ скудны и неопредѣленны, что на основании ихъ трудно указать съ желательною точностью мѣсто знаменитаго некогда Халкопратійскаго храма. Наиболее надежнымъ источникомъ какъ по качеству, такъ и по количеству данныхъ о мъстоположеніи Халкопратійскаго храма является Придворный уставъ Константина Багрянороднаго; но эти данныя однимъ изслѣдователямъ не были извѣстны (Дюканжъ), а другими, позднѣйшими (Лабартъ и Паспати), были поняты невёрно и перетолкованы, вслёдствіе чего Халкопратійскій храмъ помѣщають совсѣмъ не тамъ, гдѣ слѣдуетъ искать его слѣдовъ и остатковъ, если таковые имѣются.

Принимая во вниманіе, что Халкопратіи и Халкопратійскій храмъ находились недалеко оть Базилики и принимая эту Базилику за зданіе сената, построенное Константиномъ на Августеонъ, на югъ отъ св. Софіи, Дюканжъ полагалъ, что Халкопратіи находились близь св. Софія около этой Базилики, не опредѣляя, однако же, положенія Халкопратійскаго храма относительно св. Софіи болье точнымъ образомъ и не указывая ему опредъленнаго мъста среди зданій, окружавшихъ св. Софію.

Гораздо дальше Дюканжа въ этомъ ложномъ направлении пошли Лабарть и Паспати, которые, принявъ положение Дюканжа, что Базилика есть сенать на Августеонъ, стараются, па основании обрядовъ Константина Багрянороднаго, указать точно и опредѣленно положеніе Халкопратійскаго храма относительно св. Софіи.

Лабарть въ своей книгѣ объ Императорскомъ дворцѣ въ Константинополѣ съ обычною увѣренностью въ несомнѣнности своихъ мнѣній и доказательствъ относительно Халкопратійскаго храма говорить <sup>1</sup>): «Эта капелла находилась между сепатомъ и св. Софіею, какъ показываетъ Дюканжъ ссылкою на Өеофана. Этотъ фактъ подтверждается книгою Церемоній (т.-е. Придворнымъ уставомъ Константина Багрянороднаго), изъ которой видно, что императоръ, послѣ молитвы въ этой капеллѣ, поднимался по деревянной лѣстницѣ въ катихуменіи св. Софіи. Въ другомъ случаћ, послћ молитвы въ храмћ св. Марін (т.-е. въ томъ же Халкопратійскомъ храмѣ), онъ спускался по деревянной лѣстницѣ и садился на лошадь въ портикѣ Forum'a, чтобы возвратиться во дворецъ. Эта деревянная лѣстница должна быть впѣ храма, на одной изъ сторонъ капеллы св. Маріи Халкопратійской. Мы уже говорили о дере-

<sup>1)</sup> Labarte, Le Palais imperial de Constantinople, Paris, 1866, 40.

вянной л'єстниц'є, по которой императоръ изъ своего дворца проходилъ въ катихуменіи Великой церкви. Деревянная л'єстница, упомянутая въ обоихъ этихъ случаяхъ, должна быть одна и та же, а отсюда видно, что храмъ св. Маріи Халкопратійской примыкалъ и къ храму св. Софіи и къ стінамъ дворца».

Паспати, принимая и повторяя эти аргументы Лабарта, находить доказательство близости Халкопратійскаго храма къ св. Софіи въ томъ, что Халкопратійскій храмъ служилъ основаніемъ для упомянутой у Лабарта деревянной лѣстницы, соединявшей дворцовыя зданія съ катихуменіями св. Софіи, такъ что безъ Халкопратійскаго храма между дворцовыми зданіями и св. Софіею трудно представить себѣ лѣстницу въ 33 метра, которые, по придуманному самимъ Паспати плану дворцовыхъ зданій, отдѣляли отъ нихъ храмъ св. Софіи <sup>1</sup>).

Всматриваясь въ аргументы Лабарта, не допускающія, повидимому, никакихъ возраженій и сомнѣній, мы, при ближайшемъ изученіи ихъ, найдемъ очень слабые пункты. Прежде всего Лабартъ совершенно неправильно подкрѣпляетъ свое мнѣніе о положеніи Халкопратійскаго храма у юго-восточнаго угла св. Софіи ссылкою на авторитетъ Дюканжа. Хотя знаменитый авторъ «Христіанскаго Константинополя» и неправильно принималъ Базилику за сенатъ, лежавшій на югъ отъ св. Софіи, тѣмъ не менѣе онъ не помѣщалъ Халкопратійскаго храма между сенатомъ и св. Софіею и вообще не указывалъ для этого храма опредѣленнаго мѣста, а говорилъ только, что онъ находился близь храма св. Софіи, основываясь на словахъ Хронографіи Өеофана, приведенпыхъ нами выше и не дающихъ основанія для помѣщенія Халкопратійскаго храма въ какомъ-либо точно опредѣленномъ мѣстѣ.

Ľ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Паспати, 'Ачахтора, 84 сл., ср. приложенный къкнигъ планъ, гдъ противъ юго-восточнаго угла св. Софіи поставлено три храма рядомъ. Это Халкопратійскій храмъ съ храмами св. Раки и апостола Іакова. При составлении свой статьи о Халкопратійскомъ храмъ, помъщенной во 2-мъ выпускъ Льтописи Историко-Филологическаго Общества при Новороссійскомъ университеть, я имълъ неосторожность обратить внимание въ книгъ г. Паспати только на тотъ отдълъ ея, который носитъ заглавіе: "Богородица Халкопратій" (стр. 84-85) и не просмотрвлъ слъд. отдела: "крытая люстница". Такъ какъ въ первомъ изъ указанныхъ отдъловъ Паспати не связываеть Халкопратійскаго храма съ храмомъ св. Софіи, а говорить только о положени ея у юго-восточнаго угла св. Софіи, то я счелъ долгомъ похвалить Паспати за это отступление отъ Лабарта, тъмъ съ большимъ удовольстиемъ, что такие случан представлялись мнъ ръдко и мнъ гораздо чаще приходилось, особенно въ I кн. Вуzantina, опровергать Паспати, чъмъ соглашаться съ нимъ. Къ сожалънію, случай былъ неудаченъ: въ слъдующемъ отдълъ Паспати не только повторяетъ ошибки и натяжки Лабарта, но и старается ихъ подкръпить новыми доказательствами, которыя однако жъ доказывають только, какъ мало Паспати понималъ обряды Придворнаго устава.

- 104 -

Эту ложпую ссылку Лабарть старается подкрѣпить указаніями Придворнаго устава и приводить нѣсколько «случаевъ», будто бы доказывающихъ ложное митніе, что Халкопратійскій храмъ не только примыкаль къ храму св. Софіи. но и соединялся съ нимъ деревянною лъстницею. Къ сожальнію, эти «случаи» представляють результать чистаго недоразумѣнія и, говоря откровенно, непониманія тѣхъ обрядовъ. изъ которыхъ берутся случаи. Не понявъ обрядовъ, Лабарть, ничтоже сумняся, дѣлаетъ отъ себя небольшія, по очень важныя добавленія къ цитируемымъ текстамъ, совершенпо незамѣтныя для незнакомыхъ съ Придворнымъ уставомъ, но существенно измъняющія смысль словъ текста.

Приведенные Лабартомъ «случаи» взяты изъ обрядовъ богомольныхъ выходовъ въ Благовѣщеніе въ Халкопратійскій храмъ и не только не доказывають мнѣнія Лабарта и Паспати о положеніи Халкопратійскаго храма, а, напротивъ, ясно говорятъ, что Халкопратійскій храмъ находился совсёмъ въ другомъ мёстё, на западъ отъ св. Софіи, хотя и близко оть нея.

Какъ читатель увидитъ ниже изъ подробнаго изложенія и описанія выходовъ въ Благовъщение и Рождество Богородицы, въ эти праздники цари дѣлали выходъ въ храмъ св. Софіи по типу среднихъ выходовъ 1), и изъ св. Софіи шли съ своимъ синклитомъ чрезъ западныя врата и дворъ св. Софіи къ Милію, находившемуся около юго-западнаго угла двора (atrium, λουτήρ) св. Софія <sup>2</sup>), а отъ Милія по Средней или Большой улиць къ фору (Forum, о форо́с) св. Константина, на западъ отъ св. Софіи. Войдя на площадку храма св. Константина у его колонны, царь дожидался прибытія патріарха съ духовенствомъ и крестнымъ ходомъ. По совершении краткаго молебствия въ храмъ св. Константина прибывшимъ патріархомъ, царь съ своимъ синклитомъ шелъ опять раньше патріарха чрезъ антифоръ въ портикъ близь дома Лавза, а оттуда уходилъ въ храмъ Халкопратійской Богоматери (Cerim. I, 30, 165).

Если въ Благовѣщеніе бывала дурная погода, т.-е. шелъ дождь, то царь и синклить отъ Милія шли не по срединѣ Большой улицы, ведшей отъ площади Августеона къ фору Константина, а по портику, т.-е. подъ его кровлею, и. дойдя до фора Константина, шли не къ порфировой колоннѣ Константина и его храму, а къ зданію сената, находившемуся на сѣверной сторонѣ фора; съ прибытіемъ патріарха здѣсь,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этихъ выходахъ см. мои Byzantina, II, 220 слъд.

<sup>2)</sup> О Миліи, лутирѣ и западныхъ вратахъ св. Софіи, см. тамъ же, 91 сл., ср. Указатель къ II кн. Byzantina.

въ зданіи сената, онъ служилъ краткое молебствіе, послѣ котораго царь съ своимъ синклитомъ опять спускался (κατέρχεται) по тому же портику изъ дома Лавза, и здѣсь повернувъ налѣво, уходилъ въ Халкопратійскій храмъ (Cerim. I, 30, 169).

Дойдя до Халкопратійскаго храма, царь дожидался опять патріарха въ нароикъ, затъмъ встръчалъ прибывшаго съ крестнымъ ходомъ патріарха и вмѣстѣ съ нимъ совершалъ входъ въ Халкопратійскій храмъ обычнымъ порядкомъ. Послѣ возложенія апокомвія на св. престолѣ этого храма, царь съ патріархомъ чрезъ лѣвую сторону его входилъ въ предѣльные храмы св. Раки и св. апостола Іакова, гдѣ также возлагалъ апокомвій на св. престолахъ, послѣ чего въ болѣе древнее время царь, возвратившись съ патріархомъ въ Халкопратійскій храмъ, или, точнѣе, въ его гинэконить, прощался здёсь съ патріархомъ, и поднимался по деревянной лѣстницѣ изъ женской или сѣверной части храма въ катихуменіи, гдѣ слушалъ литургію, пріобщался св. таинъ, а по окончаніи литургіи, «спускался или сходилъ по той же деревянной лѣстницѣ гинэконита лёвой стороны и, сойдя по ступенямъ конхи въ дидаскаліи, выходилъ къ двери, ведущей къ портику, садился здѣсь на лошадь» и ѣхалъ верхомъ до Милія, гдѣ происходила первая встрѣча Венетовъ <sup>1</sup>). Оть Милія царь тхалъ во дворецъ чрезъ Халку, причемъ поворачивалъ направо, немного не добзжая до двора храма св. Софіи. Такимъ порядкомъ совершался выходъ въ Халкопратійскій храмъ, въроятно, до Льва VI, при которомъ пребываніе царя въ храмѣ сокращено: царь оставался въ храмѣ только до ектеніи, слѣдующей за евангеліемъ и послѣ ектеніи проходилъ чрезъ женскую, т.-е. сѣверную половину храма къ выходу, ведшему къ портику, гдъ и садился на лошадь.

Въ виду того, что, по новому порядку, царь всей литургіи не слушалъ и св. таинъ не пріобщался въ Халкопратійскомъ храмѣ, онъ въ катихуменіи не поднимался, а слущалъ евангеліе и ектенію, стоя въ тропикѣ, т.-е. преддверіи или паперти храма св. Раки, который этою тропикою соединялся и примыкалъ къ сѣверной сторонѣ Халкопратійскаго храма<sup>2</sup>). Въ остальномъ обрядъ совершался такъ же, какъ и прежде.

Изъ этого краткаго очерка выходовъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы каждый непредубѣжденный читатель заключить, что царь



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cerim. I, 30, 169; cp. I, 35, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этихъ измѣненіяхъ обряда богомольныхъ выходовъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы сказано ниже, гдѣ подробно изложена процедура выходовъ по старому и новому порядку.

и патріархъ шли оть св. Софіи на западъ къ фору Константина, а оттуда возвращались опять назадъ, чтобы достигнуть Халкопратійскаго храма, по той же улиць, а въ дурную погоду по тому же портику, по которому шли раньше, причемъ, дойдя до дома Лавза, поворачивали налѣво, чтобы войти въ Халкопратійскій храмъ. Ясно, значить, что Халкопратійскій храмъ находился между св. Софіею и форомъ Константина, налѣво отъ Большой или Средней улицы, если идти съ фора Константина къ св. Софіи, площади Августеону и Большому дворцу, и направо, если идти отъ этихъ пунктовъ къ фору Константина. Такъ какъ царь поворачивалъ налѣво для входа въ храмъ у дома Лавза, а по выход'в изъ храма, с'явъ на лошадь въ портик'в, очень скоро подъ**тажалъ къ Милію, то, при болъе точномъ опредъленіи мъста Халко**пратійскаго храма, мы можемъ сказать. что онъ находился между Лавзомъ и Миліемъ и почти примыкалъ къ портику, окаймлявшему Большую улицу съ сверной стороны, тому самому, по которому царь шель въ дурную погоду отъ св. Софіи на форъ Константина и по которому онъ съ фора опять спускался къ Халкопратійскому храму, а по выходѣ оттуда ѣхалъ до Милія на пути въ дворецъ <sup>1</sup>). Судя по тому, что парь и патріархъ отъ Милія къ фору поднимается (а́уе́рустаи), а на возвратномъ пути отъ фора Константина къ Халкопратійскому храму опять спускается (хате́рустая), можно думать, что Халкопратійскій храмъ находился или въ долинѣ<sup>2</sup>), отдѣлявшей два холма, изъ которыхъ наодномъ стояла св. Софія съ площадью Августеономъ и дворцомъ, а на другомъ форъ Константина, или въ началѣ подъема изъ этой долины къ фору.

Во всякомъ случаѣ Халкопратійскій храмъ стоялъ дѣйствительно близко къ храму св. Софіи, какъ гласитъ хроника Өсофана, и въ него можно было попасть изъ св. Софіи, а равно и изъ дворца и, наоборотъ, не заходя на форъ Константина, какъ возвращался царь изъ Халкопратійскаго храма прямо во дворецъ и какъ ходилъ иногда патріархъ прямо изъ св. Софіи въ Халкопратійскій храмъ<sup>3</sup>).

<sup>3</sup>) Въ своей статъъ о Халкопратійскомъ храмъ, названной выше, я высказалъ предположеніе, что Халкопратійскій храмъ находился въ долинъ; но въ рецензія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О положеніи фора Константина относительно площади Августеона и св. Софія см. выше, 48, а о соединявшихъ эти топографическіе пункты портикахъ ср. Byzantina, II, стр. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этой долинѣ и подъемѣ почвы отъ нея къ фору опредѣленнѣе другихъ говоритъ Жилль въ Topogr. Constant. lib. I, c. VШ (у Banduri въ Imperium Orientale, ed. Venet. p. 286): ex prima promontorii planitie, in qua dixi Sophiae templum et Hippodromum esse, molle dorsum secundi collis mille passibus leniter ascenditur usque ad Columnam Purpuream (т. е. Константива).

Такимъ образомъ, по топографическимъ даннымъ Придворнаго устава Константина Багрянороднаго, Халкопратійскій храмъ находился не на юго-восточномъ углу св. Софіи, а, наоборотъ, былъ на западъ отъ нея и ея двора (atrium), около юго-западнаго угла котораго, по всей вѣроятности, стоялъ Милій, — ближайшій пунктъ на пути царя изъ Халкопратійскаго храма во дворецъ. Такъ какъ о мѣстѣ Милія (то̀ Мілюч, Milliare), представлявшемъ собою цунктъ, отъ котораго, подобно римскому milliare, считались мили по всѣмъ дорогамъ, шедшимъ изъ Новаго Рима въ разныя области имперіи, я уже имѣлъ случай говорить довольно подробно при изложеніи шествія царя изъ Большого дворца въ св. Софію во время большихъ праздничныхъ выходовъ, то говорить здѣсь еще разъ объ этомъ топографическомъ пунктѣ было бы излишне<sup>1</sup>).

Что касается до дома Лавза, у котораго царь сворачиваль налѣво, идя съ фора Константина назадь по портику, чтобы войти въ Халкопратійскій храмъ, то мѣсто его довольно ясно опредѣляется шествіемъ царя. Домъ Лавза, находился, очевидпо, между форомъ Константина и площадью Августеономъ и примыкалъ къ сѣверному портику Средней или Большой улицы<sup>2</sup>). На смежность его съ портикомъ указываютъ

на изслёдованіе проф. Красносельцева о Типикѣ св. Софін, въ виду того, что патріархъ, идя прямо изъ св. Софін въ Халкопратій, тоже ἀνέρχεται, я допускалъ возможность отодвинуть нѣсколько храмъ Халкопратійскій и помѣстить его на подъемѣ къ фору. Въ виду этого проф. Красносельцевъ написалъ мнѣ, что эта поправка, основанная на данномъ имъ чтеніи ἀνέρχεται, не нужна, такъ какъ онъ не ручается за правильность чтенія ἀνέρχεται, вмѣсто чего можно, по его словамъ, читать и ἀπέρχεται. О хожденіи патріарха прямо (εύθύς) въ Халкопратійскій храмъ и ненадобности заходить на форъ Константина, см. изслѣдованіе Н. Ө. К р а с н о с е л ь ц е в а о Типикѣ и ср. мою рецензію въ Ж. М. Н. Пр. 1892, ноябрь. Такъ какъ точно указать мѣсто Халкопратійскаго храма нельзя, то нельзя и сказать, насколько онъ близокъ къ храму св. Софін, но, если онъ даже находился на половивѣ пути оть св. Софіи къ фору, то все-таки его можно считать близь лежащимъ и такое его положеніе не будеть противорѣчить словамъ Хронографіи Феофана, особенно если принять во вниманіе, что храмъ св. Ирины называется не только лежащимъ близко, но и ближайшимъ къ храму св. Софіи.

<sup>1</sup>) См. Byzantina, II, 92 сл.

<sup>2</sup>) Свёдёнія, сообщенныя византійскими писателями о дом'в Лавза, собраны Д юканжемъ въ Constantin. Christiana, lib. II, р. 105 ed. Venet. кром'в, конечно, тахъ данныхъ, которыя находятся въ Придворномъ уставъ Константина Багрянороднаго и которыя вполн'в подтверждаютъ заключенія Дюканжа о близости дома Лавза къ фору Константина и Средней улицъ. Къ сожалѣнію, Дюканжъ, не знавшій Придворнаго устава и потому им'ввшій смутныя понятія о частяхъ Большого дворца, см'вшиваетъ домъ Лавза, стоявшій на Средней улицъ, съ триклиномъ или палатою Лавзіакомъ, входившимъ въ составъ Большого дворца и лежащимъ между Хрисотриклиномъ и Юстиніановою палатою (см. указатель къ I кн. Byzantina). По словамъ Анонима-Кодина домъ или дворецъ Лавза (та̀ Лабосо) получилъ свое назвавіе отъ важнаго сановника, патрикія и препозита временъ Аркадія, но первоначально домъ былъ по-



извѣстія о бывшихъ въ Константинополѣ въ разное время пожарахъ. Такъ, во время пожара въ царствованіе Фоки, сгорѣла Средняя улица отъ Лавза и Преторія до арки, стоявшей противъ фора Константина. При Василискѣ, въ 476 г., пожаръ, начавшійся въ Халкопратіяхъ, опустошилъ всю окрестность, въ томъ числѣ оба портика и Лавзъ, и дошелъ до фора Константина. Въ числѣ сгорѣвшихъ здѣсъ зданій была и Базилика съ 120,000 книгъ<sup>1</sup>).

Изъ этого послѣдняго извѣстія видно, что и Базилика, которую Дюканжъ считалъ возможнымъ принимать за одно зданіе съ сенатомъ, стоявшемъ на площадѣ Августеонѣ и которая дѣйствительно была близка къ Халкопратійскому храму, находилась не на югъ отъ св. Софіи, а на западъ около Милія, или, по выраженію Кодина, сзади Милія. Такимъ образомъ, и мѣстоположеніе Базилики и ея сосѣдство съ Халкопратійскимъ храмомъ не только не говорить въ пользу помѣщенія Халкопратійскаго храма у юго-восточнаго угла св. Софіи, а, напротивъ, заставляеть помѣщать его на западъ отъ этого храма, тѣмъ болѣе, что съ сенатомъ, лежавшимъ на югъ отъ св. Софіи, Базилика ничего общаго не имѣетъ и едва ли не съ самаго начала служила для помѣщенія огромной библіотеки и высшей риторической и философской школы, въ которой подвизались знаменитые риторы.

Если, такимъ образомъ, ни обряды Придворнаго устава, ни другія

Къ сожалънію, Дюканжъ въ главъ о сенатъ смъшивалъ не только эту Базилику съ сенатомъ, но и оба зданія сената, изъ которыхъ одно находилось дъйствительно на югъ отъ св. Софіи, а другое на форъ Константина, считалъ за одно и то же зданіе и даже утверждалъ, что зданіе сената на форъ Константина не упоминается у средневъковыхъ писателей. Но уже Бандури справедливо замътилъ, что Дюканжъ въ этомъ случаъ ошибается, и указалъ (Imper. Orientale, Comment. р. 473 Venet.), что уже въ древнемъ описаніи Константинополя по perioнамъ (см. у Дюканжа въ Const, Christ. р. 56) Базилика помъщается въ 4 регіонъ наряду съ Milium (Milliare аигеиш) и площадью Августеономъ, между тъмъ какъ зданія сената перечисляются одно въ шестомъ, а другое во второмъ регіонъ. Не менъе ошибочно й то, что сенатъ на форъ Константина не упоминается у средневъковыхъ писателей: онъ не только упоминается, но и прямо называется сенатомъ фора.

Digitized by Google

строенъ Константиномъ Великимъ въ числъ 12 домовъ, построенныхъ имъ для сенаторовъ, перевхавшихъ въ Новый Римъ (Anon. Antiquit. pars V, p. 12 y Banduri= Codini de signis, p. 37 Bonn.). Домъ Лавза отличался великолъпной отдълкой и обиліемъ украшавшихъ его предметовъ искусства.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chron. Paschale, I, 695 Bonn. Cp. Cedreni Hist. I, 616, гдѣ, между прочимъ, объ этомъ пожарв сказано: ἐν μέσω τῶν Χαλχοπρατείων ἀρξάμενος αὐτάς τε ἀνάλωσεν ἄμφω τὰς στοὰς καὶ τὰ προσεχῆ πάντα τήν τε καλουμένην Βασιλικήν, ἐν ἡ ἀπέκειτο βιβλιοθήκη, ἐχουσα βιβλίους μυριάδας δώδεκα κτλ. Cp. приведенное y D u C a n'g e'a Const. Christ. lib. II, p. 119 H3ъ Зонары: οἰκος δ' ἡν ἐν τῆ καλουμένη Βασιλικῆ ἔγγιστα τῶν Χαλκοπρατείων βασιλικῆ κρυσορόφω ἀκαὶ βίβλοι πολλαὶ ἐναποκεῖνται. Codini de signis, p. 89 Bonn.: ἐν αὐτῆ τῆ βασιλικῆ χρυσορόφω ἀπίσω τοῦ Μιλίου κτλ.

изв'єстія и данныя отпосительно м'єста Халкопратійскаго храма пе говорять въ пользу пом'єщенія его у юго-восточнаго угла св. Софіи, то на какомъ же основаніи Лабартъ и Паспати пом'єщали зд'єсь этотъ храмъ? Они говорять съ такою ув сренностью въ справедливости своихъ соображеній, что безъ разбора ихъ основаній вышеизложенныя доказательства того, что Халкопратійскій храмъ находился на западъ, а не на востокъ отъ св. Софіи, будуть не полны, и у читателя можеть остаться сомн'єніе относительно несостоятельности доводовъ названныхъ ученыхъ, т'ємъ болье, что оба они пользуются заслуженною изв'єстностію, а Паспати посвятилъ топографіи и археологіи среднев соваго Константинополя н'єсколько изслієдованій и считается однимъ изъ лучшихъ знатоковъ этого отд'єла византійской археологіи.

Въ этомъ случаѣ мы имѣемъ дѣло съ тѣми свойствами этихъ ученыхъ, на которыя я указывалъ во введеніи къ I кн. Вуzantina и которыя доказалъ многими примѣрами при изложеніи топографіи Большого дворца. Я разумѣю самоувѣренное и безцеремонное обращеніе съ источниками Лабарта и некритичность Паспати. Благодаря этимъ свойствамъ, сомнительное предположеніе Дюканжа о тожествѣ Базилики съ сенатомъ превратилось въ несомнѣнную истину и къ ней приспособлены показанія Придворнаго устава.

Дѣло въ томъ, что въ Придворномъ уставѣ два раза упоминается деревянная лѣстница, по которой царь, идя въ храмъ св. Софіи крытыми дворцовыми переходами, изъ этихъ переходовъ прямо поднимается въ катихуменіи св. Софіи<sup>1</sup>). Въ Благовѣщенскомъ обрядѣ выходовъ въ Халкопратійскій храмъ также упоминается деревянная лѣстница, по которой царь, какъ мы видѣли, изъ сѣверной женской части храма поднимается въ катихуменіи. Лабартъ, а за нимъ Паспати, заключаютъ: 1) что деревянная лѣстница, ведшая изъ переходовъ дворца, и деревянная лѣстница Халкопратійскаго храма одна и та же; 2) что царь изъ Халкопратійскаго храма уходилъ по деревянной лѣстницѣ въ катихуменіи не Халкопратійскаго храма, а св. Софіи; потому Лабартъ безъ всякой оговорки и прибавилъ въ цитатѣ изъ Благовѣщенскаго обряда къ слову «катихуменіи» слова «св. Софіи», совершенно извращая, такимъ образомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этой лёстницё, ведшей изъ верхнихъ переходовъ Магнавры въ катихуменіи св. Софіи, см. мои Byzantina, I, 121. Случан шествія царя въ храмъ по этой лёстницё изъ дворца и обратно изложены въ Byzantina, II, 134, 238 и 245. Царь ходилъ по этой лёстницё, когда шелъ въ храмъ св. Софіи "тайно", т.-е. не парадно, кратчайшимъ путемъ въ сопровожденіи ближайшихъ чиновъ кувуклія и своей военной свиты.

смыслъ обряда, а Паспати, не сомнѣвающійся въ томъ, что царь уходилъ въ катихуменіи св. Софіи, видить подтвержденіе этого въ томъ, что царь стоялъ тамъ «во время совершенія литургіи», какъ будто царь не могъ стоять во время лигургіи ни въ какомъ другомъ храмѣ. кромѣ св. Софіи, и какъ будто въ Халкопратійскомъ храмѣ нельзя было совершать литургію. Для того, чтобы показать тожество деревянной лѣстницы, ведшей изъ діаватика или переходовъ дворца въ катихуменіи св. Софіи, съ деревянною лѣстницею Халкопратійскаго храма, Паспати приводить цитаты изъ Благовѣщенскаго обряда, въ которыхъ говорится о катихуменіяхъ Халкопратійскаго храма, рядомъ съ цитатами изъ Крестовоздвиженскаго обряда и Недѣли Православія, въ которыхъ говорится дъйствительно о деревянной лестницъ, ведшей изъ дворцовыхъ переходовъ въ катихуменіи св. Софіи. Паспати, такимъ, образомъ, подтасовкою цитать достигаеть того, чего Лабарть достигь прибавкою несколькихъ словъ. Для знакомаго съ цитуемыми обрядами и манерою Паспати валить въ одну кучу такой матеріалъ, который на самомъ дѣлѣ ничего не имѣеть между собою общаго, такая подтасовка сразу очевидна и только убъждаеть еще лишній разь, что Паспати частенько выписываль цитаты, не понимая тѣхъ обрядовъ, изъ которыхъ онъ ихъ бралъ. Но для мало знакомыхъ съ обрядами и склонныхъ върить цитатамъ, которыя всѣ приведены подъ видомъ выписокъ изъ Благовѣщенскаго обряда, эти выписки могутъ показаться уб'едительными, какъ и самоувѣренныя прибавки Лабарта, темъ более, что эта подтасовка и прибавки ділаются безъ всякихъ оговорокъ и поясненій. Въ виду этого считаю долгомъ сдёлать несколько замёчаній.

1) Нѣтъ никакихъ резонныхъ основаній считать деревянную лѣстницу Халкопратійскаго храма за тожественную съ таковою же лѣстницею изъ переходовъ дворца въ катихуменіи св. Софіи. Если была деревянная лѣстница изъ дворцовыхъ переходовъ въ катихуменіи св. Софіи, то могла быть таковая же и въ другихъ общественныхъ и частныхъ зданіяхъ, и было бы нелѣпо думать, что во всѣхъ общественныхъ зданіяхъ средневѣковаго Константинополя деревянная лѣстница была только одна, изъ переходовъ дворца въ катихуменіи св. Софіи. Если въ обрядахъ Константина Багрянороднаго упоминаются только двѣ деревянныя лѣстницы, то это совершенно случайно и происходитъ отъ того, что только эти двѣ деревянныя лѣстницы играли роль въ дошедшихъ до насъ обрядахъ, какъ такія части зданій, по которымъ проходилъ царь. Если мы на основаніи матеріала или способа постройки лѣстницъ будемъ всѣ одинаковыя лѣстницы отпосить къ одному зданію, хотя бы онъ упомниались въ другихъ, то мы дойдемъ до совершенно невъроятныхъ абсурдовъ.

2) Еще менње основаній думать, что царь, возложивши апокомвій въ Халкопратійскомъ храмѣ и его придълахъ, уходилъ для слушанія литургін въ катихуменіи св. Софія, какъ хотять убѣдить насъ Лабарть и Паспати. Съ такимъ же точно правомъ и относительно другихъ многихъ храмовъ, городскихъ и пригородныхъ, въ которые царь дѣлалъ богомольные выходы и вытьзды, можно утверждать, что, по возложении на престолъ апокомвія, онъ уходилъ изъ нихъ въ катихуменіи св. Софіи, такъ какъ царь обыкновенно уходилъ для слушанія литургіи въ другихъ храмахъ, кромѣ св. Софіи, въ катихуменіи того храма, въ которомъ онъ находился. Но такъ какъ для всякаго, не лишеннаго смысла и не одержимаго предвзятыми мнѣніями, и безъ спеціальныхъ указаній ясно, что царь, возложивши апокомвій на престоль того или другого храма, уходилъ въ катихуменіи именно этого храма, если это быль храмь, а не евктирій, то въ обрядахъ обыкновенно просто говорится, что царь уходилъ въ катихуменіи, безъ обозначенія или повторенія названія храма. Точно также сказано въ обрядѣ Благовѣщенскаго выхода и относительно катихуменій Халкопратійскаго храма безь повторенія названія храма.

3) Лабартъ и Паспати смѣшиваютъ, какъ было уже сказано, форъ Константина съ площадью Августеономъ и помѣщаютъ колонну Константина на Августеонѣ, такъ что и самое шествіе царя и патріарха изъ св. Софіи въ Халкопратійскій храмъ представляютъ себѣ въ совершенно превратномъ видѣ.

4) Вся эта путаница произошла, очевидно, отъ того, что оба ученые брали свои цитаты безъ яснаго пониманія тѣхъ обрядовъ, къ которымъ эти цитаты относятся, вслѣдствіе чего для нихъ явилась возможнымъ сопоставлять такія мѣста, которыя между собою не имѣютъ ничего общаго, кромѣ деревянной лѣстницы. Ложные и совершенно превратные выводы обоихъ ученыхъ относительно мѣста Халкопратійскаго храма, какъ и фора Константина, еще одинъ разъ показали, какъ опасно изъ обрядовъ Придворнаго устава брать отдѣльныя мѣста, безъ предварительнаго изученія и сопоставленія однородныхъ обрядовъ. Какъ у Лабарта, такъ и у Паспати, особенно у послѣдняго, такія выписки изъ непонятыхъ обрядовъ были причиною множества явныхъ и нелѣпыхъ ошибокъ. На первый взглядъ такія крупныя и очевидныя ошибки въ книгѣ археолога, спеціально занимавшагося и писавшаго по топографіи Константинополя, кажутся даже невѣроятными, и только частое повто١,

репіс ихъ убѣждаеть въ необходимости признать ихъ и въ то же время заставляеть, вопреки желанію, произносить строгій приговорь и говорить о непониманіи тѣхъ мѣсть, на которые авторы ссылаются, какъ на песомнѣнныя доказательства своихъ положеній. Позволяю себѣ надѣяться, что и читатель, познакомившись съ нижеизложенными обрядами выходовъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы, придеть къ такому же заключенію и извинитъ длинныя разсужденія о такихъ предметахъ, которыя были бы сами по себѣ ясны, если бы ихъ не затемнили неправильныя толкованія вышеназванныхъ ученыхъ.

Крестный ходъ, совершавшійся въ Рождество Богородицы и Благовѣщеніе изъ св. Софіи въ храмъ пресв. Богородицы Халкопратійской чрезъ форъ Константина, начинался выходомъ царя съ синклитомъ въ св. Софію. Выходъ этотъ совершался до Халки тѣмъ же путемъ, какъ въ большіе Господніе праздники, но отъ Халки царь шелъ не чрезъ большія ворота Халки, а чрезъ малыя желѣзныя ворота и Хитъ Халки, приводившій прямо къ св. Кладезю и южнымъ вратамъ храма св. Софіи. Путь въ св. Софію, такимъ образомъ, нъсколько сокращался. Сокращалось сравнительно съ выходами въ большіе Господніе праздники и число встрѣчъ или пріемовъ (аї боуаї) какъ со стороны чиновъ синклита (не было отдѣльнаго ввода высшихъ чиновъ въ Зодотую Руку). такъ и со стороны димовъ Ипподрома <sup>1</sup>). Пріемы димовъ, кромѣ того, ограничивались чтеніемъ ямбовъ и не сопровождались пѣснопѣніями и славословіями въ обычныхъ мѣстахъ на пути шествія царя въ св. Софію. Царь, облачившись въ Октагонѣ въ хламиду, не надѣвалъ здѣсь короны (оте́ина), а шелъ до храма св. Софіи въ томъ головномъ уборѣ, въ которомъ выходилъ изъ Хрисотриклина, т.-е. въ шанкъ. По всъмъ этимъ признакамъ и отличительнымъ чертамъ выходовъ въ храмъ св. Софіи въ Рождество Богородицы и Благовъщеніе мы отнесли ихъ къ среднимъ выходамъ и разсматривали, наряду съ подобными выходами въ другіе нѣкоторые пряздники, какъ особый типъ царскихъ богомольныхъ выходовъ въ храмъ св. Софіи, причемъ были указаны и отмѣчены всѣ, извѣстныя цамъ, отступленія и сокращенія сравнительно съ большими выходами<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ сказанному въ Byzantina, II, 221–222 о томъ, что при среднихъ выходахъ пріема высшихъ чиновъ въ Золотой Рукѣ не бывало, необходимо прибавить замътку, сдъланную при составленіи и редакціи Устава, въ обрядъ Крестопоклоннаго воскресенія (I, 29, 161.: ήνίχα χα-έλαβεν ό χαιρός, έξήρχοντο οί δεσπόται χαὶ ἐδέχοντο αὐτοὺς οί πατρίχιοι εἰς τὸν Ἐυνόποδα, οὐχὶ δὲ ἐνδον τοῦ πορτιχοῦ (Золотой Руки), εἰς τὸν Αὐγουστέα. Относительно портика Abrycres, называвшагося Золотою Рукою, см. мои Byzantina, I, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Byzantina, 11, 221-224.

Такъ какъ, за исключеніемъ этихъ сокращеній и особенностей, средніе выходы до Халки совершались такъ же, какъ и большіе, подробно описанные во 2 и 3 гл. II кн. Byzantina, то я считаю излишнимъ излагать здѣсь выходъ царя съ синклитомъ въ св. Софію, чтобы не повторять сказаннаго въ указанныхъ главахъ II кн. Мы можемъ прямо начать съ того момента, когда кончается выходъ въ св. Софію и начинается крестный ходъ изъ храма св. Софіи въ храмъ Халкопратійскій, т.-е. съ выхода царя и патріарха изъ алтаря на солею, чтобы начать отсюда крестный ходъ.

Но прежде, нежели мы приступимъ къ изложенію обряда, необходимо замѣтить, что какъ царь, такъ и чины совершали выходъ въ св. Софію, а отсюда въ Халкопратійскій храмъ, въ парадныхъ облаченіяхъ, хотя и не самыхъ великолѣпныхъ. Судя по перечню парадныхъ выходныхъ облаченій въ гл. 37, І кн. Придворнаго устава, царь въ оба эти праздника облачался въ красные дивитисіи и соотвѣтствующія имъ хламиды (діβηтήσια πορφυρã хаl тас тоύτων χλαμύдас). Въ виду такого облаченія царя можно было бы ожидать, что и чины въ оба праздника облачались въ одежды такого же цвѣта <sup>1</sup>), но въ Благовѣщенскомъ обрядѣ (І, 30, 162) мы, напротивъ, находимъ замѣчаніе, что въ этотъ праздникъ, патрикіи облачаются въ бѣлыя хламиды съ ярко-пурпурными нашивками (въ этотъ праздникъ хламидъ съ златотканными нашивками не носятъ)<sup>3</sup>). Точно также и весь синклитъ облачается въ бѣлыя хламиды, а препозиты съ чинами кувуклія облачаются такъ, какъ «установлено для нихъ». Весьма возможно, что эта разница въ цвѣтѣ обла-

<sup>1</sup>) Относительно цвъта облаченій царя и чиновъ въ большіе Господніе и другіе праздники, ср. Byzantina, II, 42-43.

2) Corim. I, 30, 162: αλλάσσουσι οί μέν πατρίχιοι χλανίδια λευχά, έχοντα ταβλία από όξέων, (έν γάρ ταύτη τη έορτη ού φοροῦσιν τὰ ύπο χρυσοχλάβων ταβλίων χλανίδια)... Βτ στομτ μέτη мы имбемъ интересную замътку относительно, такъ сказать, степени парадности облаченія чиновъ. Хотя въ Благовъщеніе, какъ и въ большіе Господніе праздники, выходъ совершался въ парадныхъ облаченіяхъ, но, однако, не самыхъ роскошныхъ и дорогихъ, а нъсколько болъе простыхъ, чъмъ въ большіе Господніе праздники. Оттенокъ парадности заключается въ томъ, что нашивки на хламидахъ, надевавшихся въ Влаговъщеніе, были не златотканныя, а простыя пурпурныя, не вышитыя золотомъ. Цвътъ нашивокъ выражается словомъ ало осе́оч. Къ сожалънію, точное значеніе этого слова опредълить трудно. Дюканжъ s. v. όξύς переводитъ этотъ терминъ посредствомъ лат. violaceus, но изъ приведенныхъ имъ мъсть не видно, что осос выражало именно этоть оттёнокъ пурпурнаго цвёта. Такъ какъ острый, въ цвётовомъ смыслѣ означаеть: рѣзкій, яркій, блестящій, а въ соединеніи съ πорфоробс рѣзко-, ярко-пурпуровый, то, по выражению Reiske (Comment. 555, ср. 228 и 753), perarduum est dicere, quem colorem voce обо; significent, rubrum ne an violaceum. Можно только сказать, что осто означаеть яркость, ръзкость цвъта или оттънка пурпура, но какого именно, сказать трудно: можеть быть пурпурнаго, краснаго, а, б. м., фіолетоваго, такъ какъ пурпурный цвёть имёлъ разные оттёнки.

Запнови Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

8

ченія царя и чиновъ въ одинъ и тотъ же праздникъ только кажущаяся и должна быть объясняема темъ, что показанія вышеуказанныхъ месть Придворнаго устава относятся къ разнымъ эпохамъ. Такъ какъ спеціальный Благов'єщенскій обрядь, какъ мы увидимъ, принадлежить къ болѣе древнимъ обрядамъ, чѣмъ обрядъ Рождества Богородицы (I, 1. 26-33) и перечень облаченій (І, 37, 187 и слѣд.), то, быть можеть, разницу въ показаніяхъ обрядовъ относительно цвъта облаченій царя и чиновъ сипклита следуетъ объяснять разностью во времени и полагать, что во время составленія Благовѣщенскаго обряда всѣ облачались въ бѣлыя одежды, а потомъ стали облачаться въ красныя. Этотъ послѣдній обычай и отмѣченъ въ перечнѣ облаченій при обрядѣ Рождества Богородицы, вошедшемъ въ составъ общаго обряда, т.-е. 1 гл. I кн., при редакціи Придворнаго устава. Въ пользу такого именно толкованія указанной разности говорить и то обстоятельство, что въ концѣ обряда Крестоноклоннаго воскресенья (I, 29, 161), предшествующаго Благов'єщенскому обряду, зам'єчено, что «въ древнія времена въ праздникъ Благовъщенія сановники облачались въ консисторіи въ бълыя хламиды». Ясно, что во время написанія этой замьтки чины облачались не въ отлыя облаченія, а въ красныя (πορφυρά), какъ видно изъ цвта царскаго облаченія <sup>1</sup>).

Переходя затьмъ къ описанію крестнаго хода изъ св. Софіи въ Халкопратійскій храмъ, совершавшагося въ Благовъщеніе и Рождество Богородицы, считаю необходимымъ замътить, что какъ выходы въ эти

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замътка эта относительно облаченія въ Благовъщеніе прибавлена къ обряду Крестопоклоннаго воскресенія и отнесена къ 29 главѣ, хотя, по содержанію своему, эта замътка принадлежить къ слъдующей, 30. гл., въ которой трактуется о томъ, "что нужно соблюдать, если праздникъ Благовъщенія пресв. Богородицы случнтся въ воскресенье средней недъли". Потому глава 30 должна начинаться раньше, съ начала этой замътки: истесу, от xtl. (I, 29, 161, строка 18), въ которой говорится о въкоторыхъ деталяхъ Благовъщенскаго выхода, если Благовъщение случится въ воскресенье вообще. За этой замъткой слъдуетъ другая замътка, начинающаяся также съ ютбоч и служащая какъ бы введеніемъ къ самому обряду. Между этими двумя замътками помъщено заглавіе 30 главы, содержащей описаніе выхода въ Благовъщение, если оно случится въ Крестопоклонное воскресение. Но такъ какъ обрядъ и начинается именно описаніемъ того дъйствія, которое совершалось въ Влаговъщение, есля оно приходилось въ Крестопоклонное воскресение, то во второй (вводной) замъткъ и надобности вовсе не было: она только повторяетъ заглавіе 30 главы и вставлена, очевидно, какъ и первая замътка, при редакціи сборника спеціальныхъ обрядовъ. Это видно, какъ изъ характера этихъ зам'ятокъ, такъ и изъ того, что Благовъщенский обрядъ въ своемъ прежнемъ видъ начинается словами, которыми начинаются многіе другів обряды: προέρχονται απαντες έννόχιοι έν τῷ παλατίψ χαι άλλασσουσιν χτλ. Cp. I, 10, 71; I, 11, 86; I, 14, 91; I, 15, 96; I. 16, 98; I, 18, 109; I, 19, 114; I, 22, 124; І, 23, 128; І, 26, 143; І, 29, 161; І, 32, 171; І, 38, 191; І, 61, 277 и др.

праздники изъ Дворца, точнѣе изъ Хрисотриклина въ св. Софію, такъ и шествіе изъ этого храма до храма св. Константина у колонны этого царя на форѣ, носившемъ его же имя, совершались совершенно такъ же, какъ выходы и крестные ходы въ храмъ св. Апостоловъ, въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли и другіе праздники, въ которые византійскіе цари дѣлали выходы въ храмъ св. Апостоловъ, пока эти выходы не замѣнены были выѣздами. Потому обрядъ понедѣльника Пасхальной недѣли (I, 10, 71 и слѣд.) до молебствія въ храмѣ св. Константина включительно можетъ и долженъ приниматься во вниманіе при описаніи выхода въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы, какъ совершенно параллельный съ обрядами этихъ Богородичныхъ праздниковъ.

Такой же параллельный обрядъ мы имѣемъ въ II, 19, 607 и слѣд., гдѣ описанъ тріумфъ царя надъ побѣжденными врагами, совершавшійся на форѣ Константина, для чего сначала дѣлался выходъ въ храмъ св. Софіи по типу среднихъ выходовъ, а изъ св. Софіи крестный ходъ на форъ Константина, совершенно такой же, какъ въ Благовѣщеніе, Рождество Богородицы и понедѣльникъ Пасхальной недѣли, съ той только разницею, что крестный ходъ доходилъ только до колонны Константина.

По всёмъ этимъ четыремъ обрядамъ, цари съ синклитомъ, совершивъ выходъ въ св. Софію по типу среднихъ выходовъ, послё кажденія вокругъ св. престола, уходили не въ мутаторій, какъ въ большіе Господни праздники, а становились съ патріархомъ опять предъ св. предстоломъ со стороны среднихъ св. вратъ алтарной преграды, и архидіаконъ возгласомъ начиналъ литію или молебствіе крестнаго хода, т.-е. возглашалъ: «Благослови, владыко!» Патріархъ, послѣ обычнаго: «Благословенъ Богъ нашъ», читалъ молитву. По окончаніи краткаго молебствія, царь съ патріархомъ выходили на солею, причемъ впереди ихъ несли крестъ и евангеліе<sup>1</sup>). При выходѣ на солею, царь бралъ у препозита молебственную свѣчу (хпріоу λιτανίχιоу), т.-е. свѣчу, приспособленную для крестныхъ ходовъ ( $\lambda$ ιтη)<sup>2</sup>). Подобныя же свѣчи брали и возжигали участвовавшіе въ крестномъ ходѣ чины царскаго синклита и, при пѣніи тро-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этотъ моментъ, т.-е. начало крестнаго хода, послъ кажденія св. престола, подробнѣе всего описанъ въ I, 1, 28, гдѣ сказано, что выходятъ изъ алтаря царь съ патріархомъ не только послъ возгласа архидіакона и молитвы патріарха, но хаі та έξῆς τῆς ἐххλησιαστιχῆς хатаστάσεως γενομένης πάσης. Въ I, 10, 74 и I, 30, 164 о пребыванім царя въ алтарѣ говорится очень кратко и о моленіи не упоминается.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Относительно восковыхъ свъчъ, снабженныхъ рукояткою и розеткою для того, чтобы во время шествія подъ открытымъ небомъ можно было удобно держать ихъ и чтобы воскъ не капалъ на руки и платье, см. мои Byzantina, II, 241, прим. 2.

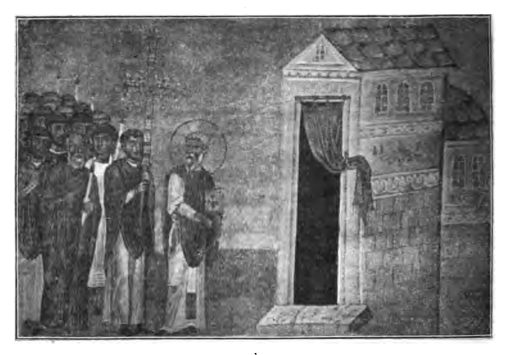


Рис. 19. Миніатюра Ватиканскаго минологія (26 окт.).

паря празднику пѣвчими, стоявшими на амвонѣ <sup>1</sup>), направлялись впереди царя, въ iерархическомъ порядкѣ, къ выходу, т.-е. къ западнымъ вратамъ. За инми слѣдовали царь съ патріархомъ, предшествуемые крестомъ и евангеліемъ, изъ которыхъ первый несомъ былъ особымъ крестоносцемъ (отаэрофорос), а второе архидіакономъ.

Пройдя по срединѣ храма за амвонъ, царь и патріархъ останавливались между амвономъ и западными вратами, оборачивались къ алтарю, натріархъ читалъ еще молитву и совершалось опять краткое молебствіе, причемъ крестъ и свангеліе ставились предъ царемъ и патріархомъ<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тропарь Благовъщенія обозначень въ Благовъщенскомъ обрядъ (I, 30, 164) начальными словами: Σήμερον τῆς σωτηρίας ήμῶν τὸ χεφάλαιον..., т.-ө. Днесь спасенія нашего главизна... Тропарь, значить, пѣлся въ Благовъщеніе тотъ самый, который и теперь поется. Тропарь на Рождество Богородицы не обозначенъ. Теперь въ Рождество Богородицы поется тропарь: Рождество Твое, Богородице Дъво...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Первые моменты крестнаго хода подробнѣе, нежели въ Благовѣщенскомъ обрядѣ (I, 30, 164), описаны въ обрядѣ Рождества Богородицы (I, 1, 28). Здѣсь упоминается второе краткое молебствіе между амвономъ и западными вратами (үίνεται ха́хеїсе εὐχή хата̀ тήν ἐхҳλησιαστιҳην ἀχολουθίαν), между тѣмъ какъ въ Благовѣщенскомъ обрядѣ (ср. I, 10, 74) сказано короче, что царь и патріархъ шли съ солеи прямо къ западнымъ или царскимъ вратамъ. Возможно, впрочемъ, что иногда дѣйствительно такъ и бывало. О пѣніи тропаря сказано въ Благовѣщенскомъ обрядѣ, а въ обрядѣ Пасхальнаго понедѣльника указано, что его начинаютъ пѣть пѣвчіе на амвонѣ (I, 10, 74, ср. II, 19, 609). Хотя въ обрядахъ не указано, кто несетъ крестъ, тѣмъ не менѣе можно сказать навѣрное, что крестъ несъ "крестоносецъ", такъ какъ особые церковно-

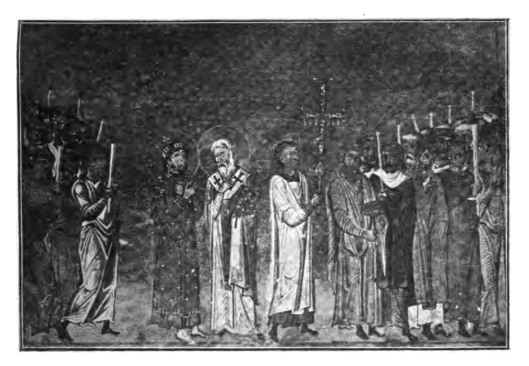


Рис. 20. Миніатюра Ватиканскаго минологія (26 янв).

служители, называвшиеся крестоносцами и носившие кресть въ крестныхъ ходихъ, существовали въ западной и восточной церкви съ IV в., хотя въ западной церкви они назывались, подобно военнымъ знаменоносцамъ, драконаріями (draconarii, собственно носители знаменъ съ изображениемъ драконовъ). Такой "крестоносецъ" изображенъ въ минологія Василія подъ 26 окт. (ed. Albani, I, p. 145) и 26 янв. (ibid. II, р. 137), гдъ изображены и кресты, которые носились въ процессіяхъ. Это-большіе, богато украшенные кресты съ длинной рукояткой, которую крестоносецъ держитъ въ объихъ рукахъ (K r a u s, Realencykl. d. christl. Alterthümer, s. v. Draconarius и отаироφόροι). Въ Придворномъ уставъ такіе процессуальные кресты называются σταυροί λιтачихої, а носящіе ихъ служители иподіаконами (І. 20, 120; І. 21, 123). На миніатюрахъ подъ 26 окт. и 26 янв. (рис. 19. 20) представлены процессіи или крестные ходы, уставовленные въ воспоминание большихъ землетрясений. Въдь, 26 окт. во главъ процессія идеть патріархъ съ евангеліемъ и кадиломъ, за нимъ крестоносецъ и духовенство. Подъ 26 янв. патріархъ съ царемъ идеть по срединѣ процессіи; впереди ихъ крестоносецъ и духовенство, а сзади чины царскаго синклита. Въ обоихъ случаяхъ патріархъ идеть съ евангеліемъ и кадиломъ, что несогласно съ даннымъ въ текств описаніемъ, по которому евангеліе несеть впереди архидіаконъ. Не знаю, насколько точно передають подробности крестнаго хода миніатюры минологія, но въ занимающихъ насъ обрядахъ Придворнаго устава прямо сказано, что царь и патріархъ идутъ съ солен въ западнымъ вратамъ, пропореионе́иом айтой той те отаирой хай той ейаууедіои (І, 1, 28), а такъ какъ евангеліе носится предъ патріархомъ обыкновенно архидіакономъ, то и въ моемъ описании названъ архидіаконъ (ср. І, 1, 14: цари прозхичойся то аугоч сизууєλιον βασταζόμενον ύπο του άρχιδιαχόνου). Но въ дальвъйшей процессіи евангеліе, въронтно, несъ, хотя, б. м., и не все время, самъ патріархъ, когда онъ шелъ во главъ духоховенства, простившись съ царемъ, какъ это изображено на указанныхъ миніатюрахъ и какъ видно изъ того, что онъ входитъ въ храмъ св. Константина на форб съ eBahreniemb (ό δε πατριάρχης μετά του εύαγγελίου χαι των οιχείων διαχόνων χαι ψαλτών ανέργεται έν τῷ εὐχτηρίψ... τοῦ άγίου Κωνσταντίνου. Ι, 1, 30).

Digitized by Google

Послѣ этого царь и патріархъ шли къ западнымъ среднимъ или царскимъ дверямъ и чрезъ нихъ выходили въ пареикъ св. Софіи. Здѣсь царь кланялся патріарху, цѣловался съ нимъ и уходилъ въ мутаторій у красныхъ вратъ (ή ώραία πύλη), т.-е. въ нишу съ завѣсою для надѣванія головного убора, царской шапки или короны <sup>1</sup>).

Патріархъ, однако же, не уходилъ, а дожидался выхода царя изъ мутаторія, потому что, по выходѣ изъ-за завѣсы, царь снова прощался и цѣловался съ патріархомъ и, откланявшись ему, уходидъ впередъ съ своимъ синклитомъ, совершая крестный ходъ отдѣльно (µета̀ тῆς oỉzείaς  $\lambda \iota τῆς$  I, 1, 28). Царь выходилъ изъ св. Софіи, по обыкновенію, чрезъ красныя врата, проходилъ чрезъ дворъ св. Софіи (διὰ тоῦ λουτῆρος I, 10, 74; I, 30, 164), и, выйдя изъ него чрезъ большія ворота въ Аеиръ, по ступенямъ Аеира спускался къ Милію. Пройдя чрезъ него, царь выходилъ на Большую или Среднюю улицу, ведшую отъ площади Августеона къ фору Константина между двумя портиками<sup>2</sup>), и шелъ по срединѣ ея съ своимъ синклитомъ къ колоннѣ св. Константина, причемъ царскій синклитъ пѣлъ тропари и другія священныя пѣсни; запѣвалой среди чиновъ синклита былъ церемоніарій (ὁ τῆς хатаστάσεως)<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) О надъвания головного убора въ мутатория у красныхъ вратъ упомянуто въ сравнительно поздитишемъ обрядъ Рождества Богородицы (І, 1, 28), вошедшемъ въ составъ 1 гл. І кн. Придворнаго устава. Ни въ обрядъ понедъльника Пасхальной недъли, ни въ обрядъ Благовъщенія о надъваніи шапки или короны въ мутаторіи ничего не говорится. Умолчание о надъвания короны въ двухъ послъднихъ обрядахъ можно было бы объяснить краткостью изложенія сравнительно съ обрядомъ Рождества Богородицы, если бы такого же умолчанія о вънцахъ не было и въ перечнъ царскихъ облаченій во время праздничныхъ выходовъ (I, 37). Въ этомъ перечнѣ мы находимъ указанія, въ какихъ одеждахъ (дивитисіи и хламидъ) дарь соверталъ крестный ходъ,-но о коронахъ ничего не сказано, между тъмъ какъ при перечнъ предметовъ облаченія, въ какихъ онъ возвращался изъ Халкопратійскаго храма во Дворецъ (р. 190 и 191), названы короны (сте́ината). Принимая во вниманіе это обстоятельство, можно думать, что во время написанія болёе древнихъ обрядовъ для крестнаго хода царь, если и надъвалъ какую-нибудь шапку, то, б. м., не корону въ твеномъ смыслѣ (оте́µµа), а какой нибудь другой головной уборъ, не столь нарядный, какъ сте́ина, вслъдствіе чего, б. м., этотъ головной уборъ и не названъ въ обрядалъ и перечнъ облаченій. Но такъ какъ эти царскія шапки (туфы, камилавки и т. п.) украшались подобно коронамъ и впослъдствіи имъли значеніе коронъ, то, повидимому, можно сказать, не рискуя сдёлать большой ошибки, что цари совершали крестные ходы въ коронахъ или въцдахъ, по крайней мъръ относительно Х в., тъмъ болье, что на рисункахъ Ватиканскаго минологія, относящагося къ этому времени, цари, участвующіе въ крестныхъ ходахъ, изображаются обыкновенно въ коронахъ или очень сходныхъ съ ними шапкахъ, напримъръ, Θеодосій Младшій въ вышеназванномъ рпсупкъ къ 26 янв.; тотъ же Өеодосій въ миніатюръ къ 27 янв. (Menol. ed. Albani, II, 140) и Михаилъ III въ миніатюръ къ 24 февраля (ibid. 209).

<sup>2</sup>) Относительно красныхъ вратъ св. Софіи, мутаторія около нихъ, двора св. Софіи, Авира, Милія и пр., см. Byzantina, II, гл. IV, а также указатель къ этой книгъ.

<sup>3</sup>) Хотя въ занимающихъ насъ обрядахъ не указано, что на пути отъ св. Софія

Дойдя до порфировой колонны св. Константина, при которой быль устроенъ маленькій храмъ въ честь этого равноапостольнаго царя, основателя христіанскаго царства съ христіанскою столицею, царь подходилъ къ храму и, отдавши препозиту свѣчу, съ которой онъ шелъ отъ св. Софіи, поднимался по ступенямъ лѣстницы, ведшей къ входнымъ дверямъ храма, и, войдя на верхнюю площадку предъ храмомъ, становился направо отъ лѣстницы, гдѣ и дожидался цатріарха съ духовенствомъ и народомъ, опираясь на рѣшетку или балюстраду, ограждавшую площадку, на которой онъ стоялъ.

На ступеняхъ площадки этой, ниже царя, на правой же сторонѣ отъ лѣстницы, ведшей на площадку, становились чины кувуклія, а внизу, но внутри колоннады, окружавшей пьедесталъ колонны Константина, опять - таки направо отъ лѣстницы, слѣдовательно, противъ царя, становплись чины синклита: магистры, анеипаты, патрикіи и прочіе. За колоцнами, на маленькихъ ступеняхъ, но съ той же стороны, т.-е. противъ царя, становились съ своими пѣвчими чины числа, царскіе гребцы и димы партій Ипподрома, такъ что вся правая сторона предъ площадкою храма св. Константина занималась царскою свитою. Далѣе за ними средину площади занимала царская военная свита: протоспаваріи, спаваріи и другіе, такъ называемые царскіе, и, наконецъ, чины гвардейскихъ отрядовъ. Какъ «царскіе», такъ и гвардейцы стояли не только съ правой стороны толпы, но и съ лѣвой <sup>1</sup>), окружая и замыкая отъ напора



до фора Константина царскій синклить піль священные гимны соотвітствующаго праздника, тімь не меніе можно предполагать, что и во время шествія оть храма св. Софін кь фору Константина, чины синклита піли гимны, какь они обыкновенно піли ихь во время такихь шествій царя "сь собственнымь молебствіемь" (μета тіє сіхвіск (или ідісс) λιτіє), тімь боліве что въ числі сопровождавшихь царя лиць находились димы Ипподрома, чины числа и царскіе гребцы сь своими півчими и запіввалами, которые, какь мы увидимь, поють катавасію праздника и которые въ извістномь смыслі могуть быть сопоставляемы сь церковными півчими, шедшими съ патріархомъ. Запіваеть во время царскихь крестныхь ходовь обыкновенно церемоніарій, какъ руководитель и распорядитель процессіи. Ср. мои Вугаптіла, II, 246. Ниже мы встрітимъ нісколько такихь случаевь. Относительно пінія разныхъ півснопівній и славословій не только димами Ипподрома, но и чинами числа (оі тої а́рійµої), ср. ibid. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разстановка чиновъ царской свиты и гвардейскихъ отрядовъ (τῶν ταγμάτων) довольно подробно описана въ обрядъ Рождества Богородицы (I, 1, 28—29), короче въ обрядъ Пасхальнаго понедъльника I, 10, 74 и Благовъщенскомъ I, 30, 164; но въ нихъ зато имъются указавія на такія дъйствія, которыя не упомянуты въ обрядъ Рождества Богородицы. Такъ, напримъръ, въ Благовъщенскомъ обрядъ, посль описанія прибытія царя къ колоннъ Константина, буквально тожественнаго съ обрядомъ Пасхальнаго понедъльника (I, 10, 74), прибавлено замъчаніе о разстановкъ военной свиты царя и чиновъ гвардейскихъ отрядовъ, котораго нъть въ обрядъ Рождества Богородицы. Мъсто, которое занимали димы Ипподрома, и по обряду Рождества Бо-

Послѣ того, какъ чины царской свиты и синклита заняли свои мѣста около колонны св. Константина, подходилъ патріархъ съ своимъ крестнымъ ходомъ, т.-е. съ духовенствомъ и народомъ. Во главѣ процессіи шли «екдики» съ своими жезлами и первые входили въ ограду колонны (хюмостасíа) и, дойдя до первой ступени той лѣстницы, наверху которой направо стоялъ царь, опираясь на рѣшетку, останавливались.

Затѣмъ входили митрополиты, архіепископы и епископы, участвовавшіе въ крестномъ ходѣ, и, дойдя по лѣстницѣ до площадки, на которой стоялъ царь, совершали поклоненіе царю установленнымъ порядкомъ. подводимые царскимъ церемоніаріемъ и патріаршимъ референдаріемъ, подобно тому, какъ это дѣлалось предъ цѣлованіемъ любви въ храмѣ св. Софіи <sup>1</sup>).

Послѣ поклоненія царю, высшіе духовные сановники становнлись на ступеняхъ базы колонны налѣво отъ лѣстницы, направо отъ которой соотвѣтствующія мѣста заняты были высшими чинами царскаго кувуклія.

Затъ́мъ подходили участвовавшіе въ ходъ̀ чины клира и пъ̀вчіе и, наконецъ, шествовалъ патріархъ съ евангеліемъ, предшествуемый крестоносцемъ и поддерживаемый первыми и ближайшими чинами своего клира.

Когда патріархъ подходилъ къ той лѣстницѣ, на верхней площадкѣ которой стоялъ царь, препозитъ подавалъ царю зажженную восковую свѣчу; царь, по обыкновенію, молился со свѣчею въ лѣвой рукѣ кресту, который держалъ крестоносецъ-иподіаконъ, прикладывался къ нему, потомъ прикладывался къ евангелію и, раскланявшись съ патріархомъ,

городицы, подтверждается однимъ мъстомъ обряда тріумфа на Ипподромъ (II, 19, 611), гдъ, кромъ того, прибавлено, что вмъстъ съ ними стояли чины числа («i той ἀριθμεὐ), царскіе гребцы съ пъвчими хата̀ то́ν то́по», по установленному порядку, т.-е какъ обыкновенно бываетъ въ такихъ случаяхъ, когда совершаются молебствія у колонны Константина. Во время тріумфа всъ они цоютъ славословіе и многолътіе, какъ въ обрядахъ Богородичныхъ праздниковъ, насъ занимающихъ, поютъ катавасія праздниковъ.

<sup>1)</sup> Относительно поклоненія царю высшихъ духовныхъ синовниковъ предъ цѣлованіемъ любви, см. мон Byzantina, II, 171–172. Въ обрядѣ Рождества Богородицы сказано (I, 1, 29): εἰσέρχονται οἱ μητροπολίται καὶ ἀρχιεπισκοποι, καὶ την κατὰ τύπον ἀποτελοῦσιν προσκύνησιν, ὅηλόνοτι διὰ τοῦ τῆς καταστάσεως καὶ τοῦ ἀεφερενδαρίου προσαγομένους καὶ τοῦς δεσπότας προσκυνοῦντας. Уже первый издатель Лейхъ замвтилъ ошибочность текста въ этомъ мъсть и совершенно правильно читалъ προσαγόμενοι... καὶ προσκυνοῦντες вмѣсто προσαγομένους... καὶ προσκυνοῦντας.

цёловался съ нимъ, а свёчу отдавалъ препозиту, который передавалъ ее перемопіарію, а тотъ ставилъ ее на одинъ изъ ручныхъ подсвёчниковъ, носимыхъ во время крестнаго хода (ἐν τοῖς τῆς λιτῆς μανουαλίοις). Крестъ между тѣмъ ставили на мраморную подставку, которая стояла наверху лѣстницы, па плащадкѣ, предъ дверьми храма св. Копстантипа. Царь возвращался на свое прежнее мѣсто, а патріархъ съ пѣкоторыми свящепно- и церковно-служителями и пѣвчими поднимался по лѣстницѣ и входилъ въ храмъ, между тѣмъ какъ остальной клиръ патріарха оставался внизу налѣво отъ лѣстницы, а пѣвчіе-сироты (ὅρφανα) становились около членовъ синклита. Тутъ же стоялъ и народъ, т -е. городскіе жители, участвовавшіе въ крестномъ ходѣ, занимая ту сторону площади, которая прилегала къ зданію сената, находившемуся на форѣ Константина.

Когда патріархъ входилъ въ храмъ св. Константина, димы Ипподрома, по знаку препозита, пѣли трижды катавасію праздника. Послѣ этого въ храмѣ св. Константина патріархъ совершалъ краткое молебствіе, причемъ діаконъ, читавшій ектенію, читалъ ее, стоя у оконъ лѣвой стороны храма св. Константина и смотрѣлъ въ окно, чтобы публика, стоявшая предъ храмомъ, могла ее слушать, такъ какъ храмъ этотъ (εὐхτήριον) былъ такъ малъ, что въ немъ могъ помѣститься только патріархъ съ незначительною и необходимую частью своего клира и пѣвчихъ, участвовавшихъ въ совершеніи молебствія. Не говоря уже о публикѣ, даже царь съ своею ближайшею свитою и высшее духовенство стоялъ внѣ этого маленькаго храма или молельни. Предъ началомъ этого молебствія царю подавалась препозитомъ зажженная восковая свѣча, съ которою онъ и стоялъ во время молебствія; по окончаніи молебствія препозить бралъ у царя свѣчу и отдавалъ ее церемоніарію, который ставилъ ее на ручной подсвѣчникъ.

Послѣ этого церемоніарій разстанавливаль чиновь синклита и царской свиты въ томъ порядкѣ, въ которомъ они должны совершать дальнѣйшее шествіе, а царь прощался съ патріархомъ, который, вѣроятно, выходилъ изъ храма на площадку. Прощаніе состояло, по обыкновенію, во взаимныхъ поклонахъ и цѣлованіи <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разстановка духовныхъ чиновъ описана въ обрядѣ Рождества Богородицы (I, 1, 29-30), гдѣ подробнѣе говорится о прибытіи патріарха и дѣйствіяхъ его у колонны Константина. Короче всѣ эти моменты описаны въ Благовѣщенскомъ (I, 30, 165) обрядѣ и обрядѣ Пасхальпаго понедѣльника (I, 10, 74-75), каковые обряды и въ этой части буквально тожественны. По словамъ обряда Рождества Богородицы, уічета: ή συνήθη; ἐхτενή πара̀ тоῦ διαχόνου, δηλονότι προχύπτοντος διὰ τῶν θυρίδων τοῦ εὐωνύμου μέρους τοῦ αὐτοῦ εἰχτηρίου.

Простившись съ патріархомъ, царь сходилъ съ площадки и при спускѣ бралъ у препозита молебственную свѣчу, съ которою онъ и шелъ, окруженный кувукліемъ и военною свитою и предшествуемый чинами синклита и димами Ипподрома.

Во главѣ процессіи становился церемоніарій, который начиналь пѣть тропарь праздника. Вся эта процессія со свѣчами въ рукахъ и пѣніемъ священныхъ гимновъ отъ колонны св. Константина шла назадъ, спускаясь по той же Средней улицѣ, по которой она поднялась отъ Милія къ фору Константина.

Пройдя Антифоръ и нѣкоторою часть Средней улицы, около дома Лавза, процессія вступала въ портикъ, шедшій отъ Милія къ фору Константина, и, поворотивъ налѣво, приближалась къ цѣли крестнаго хода, храму пресв. Богородицы Халкопратійской. Царь чрезъ красныя врата входилъ въ нареикъ, садился здѣсь и, окруженный ближайшими сановниками, высшими чинами кувуклія, хрисотриклинитами и «царскими», дожидался прибытія патріарха съ своимъ крестнымъ ходомъ<sup>4</sup>).

Когда тѣмъ же путемъ къ Халкопратійскому храму приближался патріархъ съ своимъ крестнымъ ходомъ, то прежде патріарха въ наренкъ входили екдики, митрополиты, архіепископы и епископы и, проходя мимо царя чрезъ нареикъ, кланялись ему установленнымъ порядкомъ, подводимые референдаріемъ и церемоніаріемъ, а затѣмъ входили въ самый храмъ чрезъ среднія или царскія врата, ведущія изъ нареика въ храмъ. За ними чрезъ царскія же врата входили пѣвчіе (та̀ δρφανα), а остальной клиръ и міряне проходили въ храмъ правыми боковыми дверями. Наконецъ, шелъ патріархъ, предшествуемый крестомъ и окруженный главными діаконами и другими чинами клира св. Софіи.

Съ приближеніемъ патріарха, царь вставалъ, выходилъ навстрѣчу патріарху съ зажженною свѣчею въ рукѣ, прикладывался послѣ троекратнаго поклона къ кресту и евангелію, раскланивался и цѣловался съ патріархомъ, послѣ чего оба они направлялись къ царскимъ вратамъ для совершенія «малаго входа».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Путь царскаго крестнаго хода указанъ въ Влаговъщенскомъ обрядъ, I, 30, 165: διέρχεται ό βασιλεύς... διὰ τοῦ 'Αντιφόρου καὶ εἰσέρχεται ἐν τῶ ἐμβόλῷ πλησίον τοῦ Λαύσου, καὶ ἀπὸ τῶν ἐκεῖσε ἀπέρχεται ἐν τῷ ναῷ τῆς ὑπεραγίας Θεοτόχου τῶν Χαλχοπρατείων. Βъ концъ того же обряда, гдѣ говорится объ особенностяхъ хода во время дурной погоды, сказано (р. 169), что царь, дойдя до Лавза, ἀριστερὸν ἐκκλίνας, ἀπέρχεται εἰς τὰ Χαλχοπράτεισ. Относительно окружающей царя свиты замѣчено, I, 1, 30: царь дожидается патріарха въ наренкѣ, τῆς βασιλικῆς τάξεως ἐκείσε παρισταμένης, ῆγουν, τοῦ χουβουχλείου καὶ τῶν ἀσηχρητῶν χρυσοτρικλινιτῶν τε καὶ βασιλικῶν ἀνθρώπων. Объ этихъ чинахъ, см. указатели κъ I и II кн. моихъ Byzantina.

Малый входъ ( $\dot{\eta}$  єїсодоς  $\mu$  схр $\dot{\alpha}$ ) царемъ и патріархомъ совершался совершенно такъ же, какъ и въ храмъ св. Софіи, во время большихъ выходовъ, когда царь приходилъ въ храмъ къ малому выходу. Царь и патріархъ шли чрезъ наренкъ къ царскимъ вратамъ, останавливались здѣсь; царю препозитъ подавалъ зажженную восковую свѣчу: патріархъ (послѣ возгласа архидіакона) читалъ входную молитву, во время которой царь молился, затѣмъ отдавалъ свѣчу препозиту, а тотъ церемоніарію. Царь еще разъ прикладывался къ кресту и евангелію, бралъ патріархъ за руку и шелъ рядомъ съ нимъ (царь справа, патріархъ слѣва) чрезъ храмъ на солею къ среднимъ св. вратамъ алтарной преграды. Помолившись предъ св. вратами со свѣчею въ рукѣ, царь входилъ въ алтарь, причемъ патріархъ или вошедшіе туда раньше митрополиты пододвигали царю одну изъ дверей для прикладыванія къ утвержденному на ней кресту <sup>1</sup>).

Войдя въ алтарь Халкопратійскаго храма, царь, по обыкновенію, прикладывался къ покрову св. престола. бралъ у препозита предназначенный для этого храма апокомвій, возлагалъ его на св. престолъ и кадилъ вокругъ св. престола со всёхъ сторонъ.

Послѣ этого царь съ патріархомъ и немногими ближайшими чинами кувуклія шель чрезъ лёвую сторону алтаря и храма въ смежный съ Халкопратійскимъ храмомъ храмъ св. Раки (τῆς ἀγίας Σοροῦ).

Такъ какъ этотъ послѣдній храмъ примыкалъ къ Халкопратійскому съ сѣверной стороны и входъ въ него былъ изъ сѣвернаго или женскаго корабля Халкопратійскаго храма, то царь съ патріархомъ проходили на пути къ храму св. Раки чрезъ гинэконитъ Халкопратійскаго храма, и здѣсь его привѣтствовали обычнымъ многолѣтіемъ собравшіеся тутъ и разставленные въ должномъ порядкѣ чины царскаго синклита обычнымъ многолѣтіемъ.

Войдя въ храмъ св. Раки, царь съ патріархомъ шелъ, какъ и въ Халкопратійскомъ храмѣ, на солею и останавливался для молитвы предъ св. вратами. Затѣмъ царь и патріархъ входили въ алтарь, царь бралъ у препозита апокомвій и возлагалъ на св. престолъ, который потомъ кадилъ со всѣхъ сторонъ.

Отсюда царь и патріархъ шли въ придѣльный храмъ св. Іакова и царь точно также входилъ въ алтарь и возлагалъ апокомвій.

Послѣ этого царь съ патріархомъ и ближними чинами кувуклія возвращался опять въ Халкопратійскій храмъ, точнѣе въ лѣвый корабль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О маломъ входъ подробности ср. мон Byzantina, II, 153-154.

его или гинэконить и по деревянной лёстницѣ, ведшей отсюда въ катихуменіи, поднимался наверхъ, распростившись и поцѣловавшись съ патріархомъ <sup>1</sup>).

Въ катихуменіяхъ царь уходилъ въ особое закрытое помѣщеніе, мутаторій, и тамъ слушалъ литургію, а чины царскаго синклита и свиты стояли въ катихуменіяхъ.

Когда, по ходу службы, приближалось время пріобщенія св. тамнъ, церемоніарій докладывалъ препозиту, а тотъ царю о томъ, что пора посылать за патріархомъ. Царь дёлалъ распоряженіе о приглашеніи патріарха съ св. дарами, препозитъ передавалъ приказаніе царя церемоніарію, а тотъ посылалъ за патріархомъ двухъ силенціаріевъ, которые и отправлялись въ алтарь пригласить патріарха для причащенія царя и чиновъ въ катихуменіяхъ. Патріархъ, послѣ причащенія высшихъ духовныхъ сановниковъ и священно-служителей, участвовавшихъ въ совершеніи литургіи, бралъ чашу съ св. дарами и, въ сопровожденіи силенціаріевъ и нѣсколькихъ діаконовъ, отправлялся въ катихуменіи, причемъ силенціаріи поддерживали его подъ руки.

Наверху. лѣстницы патріарха встрѣчали высшіе чины царскаго кувуклія и, замѣнивши силенціаріевъ, вели его подъ руки въ катихуменіи, гдѣ на особомъ антиминсѣ ставились св. дары, а патріархъ стоялъ въ ожиданіи выхода царя изъ того помѣщенія, въ которомъ онъ слушалъ литургію. Царю докладывалъ препозитъ съ высшими чинами кувуклія о прибытіи патріарха съ св. дарами; царь, слушавшій литургію безъ хламиды, облачался въ хламиду и выходилъ къ патріарху, раскланивался съ нимъ, цѣловался и затѣмъ пріобщался св. таинъ, т.-е. тѣла и крови Христовой подъ обоими видами отдѣльно.

Послѣ пріобщенія св. таинъ, царь, раскланявшись съ патріархомъ, уходилъ въ свой мутаторій и сидѣлъ тамъ, пока патріархъ изъ собственныхъ рукъ пріобщалъ высшихъ чиновъ синклита: патрикіевъ, стратиговъ. доместиковъ и вообще сановниковъ, занимавшихъ высшія должности. Цослѣ пріобщепія царя, по приказанію препозита, они приглашались для этого въ должномъ іерархическомъ порядкѣ церемоніаріемъ. Когда всѣ чины пріобщились, царь, извѣщенный препозитомъ, выходилъ изъ своего мутаторія и прощался съ патріархомъ, который уходилъ, изъ катихуменій доканчивать литургію сопровождаемый и поддерживаемый сначала высшими чинами кувуклія, а потомъ силенціаріями <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Относительно деревянной лъстпицы Халкопратійскаго храма и мутаторія, см. выше. О мутаторіяхъ вообще, ср. мои Byzantina, II, 128 сл. н<sup>-</sup>133 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хотя порядокъ приглашенія патріарха и пріобщенія изложенъ здъсь под-

Пока патріархъ доканчивалъ литургію, царь съ чинами переоблачался въ катихуменіяхъ для параднаго отъѣзда въ Большой дворецъ. Такъ какъ имъ предстояло теперь ѣхать верхомъ, то чины синклита, севершавшіе крестный ходъ въ тяжелыхъ хламидахъ, надѣвали болѣе легкіе и удобные для верховой ѣзды пурпурные плащи, а царь, кромѣ того, вмѣсто дивитисія или далматики, надѣвалъ подъ плащъ обшитый золотою каймою скарамангій и опоясывалъ украшенный жемчугомъ и драгоцѣнными камнями мечъ<sup>1</sup>).

Патріархъ между тѣмъ кончалъ литургію и снова поднимался въ катихуменіи, чтобы проводить царя до выхода изъ Халкопратійскаго храма и возложить па него при выходѣ корону. Поздоровавшись съ царемъ, патріархъ давалъ ему просфору, а царь давалъ патріарху апокомвій и получалъ сосудъ съ благовоннымъ св. масломъ (ἀλεπτά).

Затѣмъ предъ спускомъ изъ катихуменій [патріархъ] возлагалъ на царя подаваемую препозитомъ корону въ особомъ закрытомъ помѣщеніи и прощался съ царемъ<sup>2</sup>), который спускался по деревянной лѣстницѣ, по которой онъ поднялся въ началѣ литургіи, но, не дойдя до конца ея, поворачивалъ въ дидаскалій и, спустившись по лѣстницѣ въ дидаскалій, выходилъ къ двери храма, ведшей къ портику, шедшему отъ Милія къ Лавзу и далѣе къ фору Константина.

Здѣсь, въ портикѣ, царь садился на лошадь верхомъ, то же дѣлали чины синклита и кувуклія и ѣхали къ Милію, причемъ церемоніарій, предшествуемый четырьмя остіаріями, державшими въ рукахъ золотые, украшенные драгоцѣнными камнями, жезлы, шелъ пѣшкомъ впереди, одѣ-

<sup>1</sup>) [[О скарамангін см. статью Д. Ө. Бъляева "Облаченіе императора на Керченскомъщить". Журн. Мин. Нар. Просв. 1893, октябрь].

Для вытода верхомъ, какъ мы увидимъ ниже при изложени другихъ богомольныхъ выходовъ и вытодовъ, царь обыкновенно переоблачался въ скарамангий и плащъ, а чины, бывшие въ скарамангияхъ, надъвали вмъсто хламидъ плащи. Ср. Вуzantina, II, 7—8, прим. 4. Въ обрядъ Благовъщения скарамангий названъ общитымъ золотою каймою (охараµа́ууюу хроо́охда́доу). Въ перечнъ облачений сказано (I, 37, 191), что цари для выхода надъваютъ (та̀ порфора́ хроо́а схараµа́уую). Такъ какъ чины облачаются въ одежды такого же цвъта, то они, по замъчанию Благовъщенскаго обряда, надъваютъ оауіа а́дувиза порфора́ (ср. мои Byzantina, I, 91).

<sup>2</sup>) Относительно обычнаго прощанія царя съ патріархомъ, апокомвіяхъ, просфорахъ и благовонномъ маслъ, см. мон Byzantina, II, 180—184.



робнѣе, нежели въ Благовѣщенскомъ обрядѣ (I, 30, 166—167), но эти подробности имѣются въ другихъ обрядахъ, въ которыхъ излагается такой же приходъ патріарха въ катихуменіи для пріобщенія царей и высшихъ чиновъ. Сюда принадлежатъ обряды, которые будутъ описаны ниже, а именно: понедѣльника Пасхальной недѣли (I, 10, 78), Вознесенія (I, 18, 112—113). Ср. Срѣтенскій обрядъ (I, 27, 151), гдѣ указано, какіе санованки въ подобныхъ случаяхъ послѣ царя пріобщаются изъ рукъ патріарха.

тый, какъ и остіаріи, въ красный плащъ. Когда царь и вся его свита тихо подъёзжала къ Милію, ихъ встрёчалъ пёснопёніями и славословіями бёлый димъ, стоявшій подъ аркою Милія съ димархомъ венетовъ во главё. Пёвчіе или запёвалы дима пёли соотвётствующія празднику пёснопёнія, славословія и многолётія, а димархъ, подводимый церемонаріемъ, подходилъ къ царю, цёловалъ его въ ногу и подавалъ ему ливелларій, который царь бралъ и передавалъ шедшему возлё него начальнику конюшеннаго вёдомства (τῷ хо́μητι τοῦ στάβλου). Димархъ отходилъ назадъ и, ставъ на свое обычное мёсто впереди дима, осёнялъ царя крестнымъ знаменемъ, пока димоты пёли пёснопёнія и многолётія, а органы играли соотвётствующія празднику пьесы.

Когда царь проъзжалъ чрезъ Милій, его встръчалъ и привътствовалъ красный димъ съ димархомъ прасиновъ во главъ, который также подносилъ ливелларій и крестилъ царя во время пъснопъній и славословій димотовъ.

Третій пріемъ происходиль на площади Августеонѣ предъ большими воротами Халки. Принималь и славословиль царя загородный димъ съ димократомъ нрасиновъ, т.-е. начальниковъ экскувиторовъ или экскувитомъ во главѣ, который дѣлалъ то же самое, что̀ и димархи въ двухъ первыхъ пріемахъ<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) О пріємахъ димотовъ, см. І, 1, 32 и І, 30, 168. Оба эти обряда согласны относительно 1 и 4 прієма, нъсколько разноръчать относительно 2 и 3. Между тъмъ какъ по І, 1, 32, т.-е. по обряду Рождества Богородицы 2-й пріемъ совершаеть красный димъ съ димархомъ во главъ, по Благовъщенскому обряду 2-й пріемъ совершался загороднымъ димомъ прасиновъ съ димократомъ во главъ, а относительно 3-го сказано кратко, что его совершають ої той μέρους той празічон безъ указанія ихъ представителя. Такъ какъ димократъ прасиновъ совершалъ съ загороднымъ димомъ прасиновь 2-й пріемь, то подь оі той μέρους той празічоч можно разуміть только красный димъ прасиновъ съ димархомъ прасиновъ во главъ. Если въ Благовъщенскомъ обрядъ нъть ошибки въ порядкъ пріемовъ, какъ можно предполагать на основаніи другихъ подобныхъ пріемовъ, о воторыхъ будетъ ръчь ниже, то, значитъ, мы имъемъ здъсь дъло съ маленькимъ измъненіемъ въ порядкъ пріемовъ, происшедшемъ послъ написанія Благовъщенскаго обряда. Какъ бы то ни было, во всякомъ случав мъсто 3-го пріема въ рукописи и изданіяхъ читается невърно: І, 30, 168, строка 9 витесто берочта: ачточ είς τον Αύγουστέα ΗΥΧΗΟ ЧИТАТЬ δέχονται αύτον είς τον Αύγουστέωνα, ΤΑΚЪ-ΚΑΚΆ ЭДВСЬ ΡΆΗЬ идеть не о тронной заль во дворць Дафиы, называвшейся Августеемъ (¿ Асусостесся, а о площади между Халкою и св. Софіею (о́ Асусосте́оч). Эта ошибка легко объясняется большимъ сходствомъ въ названіи площади и тронной залы. Какъ здёсь площадь Августеонъ названа именемъ залы, Августеемъ, такъ I, 1, 33 зала, Августей, два раза названа Августеономъ, на что указано было въ Byzantina, I, 100, прим. 2, и II, 225, прим. І. Въ обоихъ случаяхъ ошибочность написанія очевидна для всякаго, кто обратить вниманіе на положеніе площади и залы и приметь въ соображеніе, гдъ долженъ находиться въ данномъ случат царь, въ залъ ли дворца Дафны или на площади предъ входомъ въ Большой дворецъ.

Digitized by Google

Четвертый и послѣдній пріемъ совершали уже по въѣздѣ царя во дворъ Халки; у рѣшетки, ведшей къ большимъ бронзовымъ воротамъ Халки, стоялъ загородный димъ венетовъ съ димократомъ венетовъ, и пачальникомъ (доместикомъ) гвардейскихъ школъ во главѣ. Пріемъ совершался совершенно такимъ же порядкомъ, какъ и три предыдущіе, причемъ димократъ венетовъ, послѣ подачи ливелларія, крестилъ царя, а органы димовъ играли соотвѣтствующія пьесы.

Когда царь подъёзжалъ къ рёшеткё Халки и димъ начиналъ свои славословія, всё сопровождавшіе царя верхомъ чиновники синклита и кувуклія сходили съ лошадей и послё словословія по переднимъ частямъ дворца шли уже пёшкомъ. На лошади оставался только одинъ царь, который ёхалъ верхомъ чрезъ Халку, палату школъ и помёщенія для отдёльныхъ школъ, причемъ проёзжалъ чрезъ куртины и доёзжалъ до лёстницы или крыльца съ лёстницею, ведшею въ палату экскувитовъ и кандидатовъ.

Такъ какъ по лёстницё верхомъ нельзя ёхать, то царь здёсь сходилъ съ лошади и чрезъ палаты экскувитовъ и кандидатовъ шелъ пёшкомъ до храма Господа мимо Консисторіи <sup>1</sup>).

Средніе и низшіе чины синклита, синклитики собственно, во время большихъ выходовъ въ храмъ св. Софіи, встрѣчавшіе царя и привѣтствовавшіе въ Консисторіи, становились, при возвращаніи царя чрезъ храмъ Господа, а не чрезъ Консисторію, у дверей Консисторіи, выходившихъ въ палату кандидатовъ, и привѣтствовали царя, когда онъ проходилъ по палатѣ кандидатовъ мимо ихъ къ западнымъ дверямъ храма Господа, гдѣ становились шедшіе впереди царя высшіе чины синклита: магистры, анеипаты, патрикіи и стратиги, чтобы откланяться царю п привѣтствовать его обычнымъ многолѣтіемъ: «на многіе и добрые годы да продлить Богъ царство твое» <sup>2</sup>).

Когда царь съ чинами кувуклія входилъ чрезъ среднюю бронзовую

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О Халкъ, большихъ воротахъ ея, выводившихъ на Августеонъ, и ръшеткъ (то̀ ха́үхєλλоч), ведшей къ бронзовой двери Халки, см. мои Byzantina, I, 131—132. Путь отъ Халки до Консисторіи описанъ тамъ же, только въ обратномъ порядкъ, 123—130. О храмъ Господа и его положеніи относительно Консисторіи и палаты кандидатовъ см. тамъ же, 122. Ср. приложенный къ І кн. цланъ Лабарта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Путь царя и чиновъ чрезъ Халку и храмъ Господа, какъ весь вообще обрядъобратнаго шествія изъ Халкопратійскаго храма, какъ въ Благовъщенскомъ обрядъ, такъ и въ обрядъ Рождества Богородицы (I, 1, 32 и I, 30, 168) описанъ кратко. Привътствіе синклитиковъ у Консисторіи соотвътствуетъ привътствію ихъ въ Консисторіи при возвращеніи царя изъ храма св. Софія въ большіе Господиіе праздники, а привътствіе высшихъ чиновъ синклита у храма Господа такому же привътствію ихъ въ Золотой Рукъ Августея (см. мои Вухаптіла, II, 193—194).

дверь въ нареикъ храма Госнода, двери эти немедленно запирались чинами кувуклія, которые, въ свою очередь, привѣтствовали здѣсь царл обычнымъ многолѣтіемъ. Къ царю подходилъ препозить, снималъ съ пего корону, и царь входилъ въ храмъ и становился предъ св. вратами, гдѣ взявши у препозита зажженную свѣчу, молился и послѣ молитвы возвращалъ препозиту свѣчу. Изъ храма Господа царь шелъ по переходамъ (діаватикамъ), ведшимъ отъ этого храма ко дворцу собственно, въ полукругъ Триконха, а изъ него по переходамъ 40 мучениковъ входилъ, въ сопровожденіи чиновъ кувуклія, въ Хрисотриклинъ, гдѣ чины кувуклія въ послѣдній разъ привѣтствовали его многолѣтіемъ<sup>1</sup>).

Царь, помолившись иконъ Спасителя, находившейся въ тронной конхъ Хрисотриклина, уходилъ въ свой покой, откуда снова выходилъ къ парадному объду, который въ этотъ день совершался въ Юстиніановой палатъ<sup>2</sup>).

Чины синклита, откланявшись царю, проходили, вѣроятно, чрезъ Консисторію въ Апсиду, а оттуда чрезъ переходы Триконха и однополотенную дверь Идика въ Лавзіакъ, палату, находившуюся между Хрисотриклиномъ и Юстиніановой палатой.

Въ Лавзіакѣ, вѣроятно, совершалось приглашеніе чиновъ синклита къ царскому столу порядкомъ, подобнымъ тому, который практиковался въ воскресные дни и который описанъ мною въ 1 гл. II кн. Byzantina. Приглашенные чины оставались въ ожиданіи обѣда, а прочіе расходились по домамъ. Предъ обѣдомъ царь, какъ и чины, облачились въ скарамангіи, а чины кувуклія въ пурпурныхъ плащахъ стояли во время обѣда въ два ряда.

Вышеизложеннымъ норядкомъ выходы въ Халкопратійскій храмъ совершались въ IX в. и началѣ Х, но потомъ, до составленія Придворнаго устава изъ отдѣльныхъ обрядовъ и небольшихъ сборниковъ, порядокъ выходовъ этихъ былъ видоизмѣненъ и упрощенъ или сокращенъ.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О переходахъ храма Господа, Триконхъ и переходахъ Сорока мучениковъ, см. мои Byzantina, I, 90, ср. 43.

Шествіе чрезъ храмъ Господа и упомянутые переходы кратко описано I, 1, 32 и I, 30, 168–169. Подробиве этотъ путь описанъ I, 10, 84; I, 17, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мѣсто обѣдовъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы, облаченіе чиновъ и составъ приглашенныхъ указанъ въ клиторологіи Филоеея (II, 52, 762 и 782, ср. I, 30, 169). Въ I, 30, 169 не указано, гдѣ совершался обѣдъ, а сказано только, что чины синклита проходили въ Лавзіакъ. Полагаю, что они собирались туть для приглашенія, подобно протоспаеаріямъ въ воскресные дни (см. Byzantina, II, 30), тѣмъ болѣе, что въ Лавзіакѣ обѣдовъ не происходило. Относительно Лавзіака, однополотенной двери изъ него въ Идикъ и др. топографическихъ пунктахъ, см. указатель къ I кн. моихъ Byzantina. Ср. приложенный къ ней планъ Лабарта.

Старый порядокъ изложенъ въ Благовъщенскомъ обрядъ, а новый въ обрядѣ Рождества Богородицы, вошедшемъ въ составъ 1 гл. І кн., въ которой изложены типические обряды разныхъ выходовъ <sup>1</sup>). Такъ какъ выходъ въ Рождество Богородицы совершался совершенно такимъ же порядкомъ, какъ и въ Благовѣщеніе, какъ объ этомъ прямо замѣчено въ концѣ обряда Рождества Богородицы (I, 1, 33), то, очевидно, и этоть послѣдній обрядъ былъ въ своемъ первоначальномъ видѣ сходенъ вполнѣ съ Благовѣщенскимъ и видоизмѣненъ, согласно съ новыми порядками, при редакціи 1 гл. І кн. и составленіи Придворнаго устава, а Благовѣщенскій обрядъ внесенъ въ Придворный уставъ въ прежнемъ, неизмѣненномъ видѣ. Чтобы объяснить разногласіе между старымъ Благовѣщенскимъ обрядомъ и новымъ обрядомъ Рождества Богородицы, которые, по замѣчанію составителя устава, должны совершаться совершенно одинаково, въ концѣ Благовѣщенскаго обряда составитель сдѣлалъ замѣчаніе (I, 30, 169—170), что и теперь все совершается согласно съ этимъ обрядомъ, за исключеніемъ того, что «нынѣ царь не поднимается въ катихуменіи, но, стоя на паперти св. Раки, туть слушаеть литургію, а, возвратившись во дворецъ, садится за столъ не въ парадномъ облачении, но въ иматіи, да и кувуклій не стоить во время об'вда».

Обращаясь къ видоизмѣненному, согласно съ новыми порядками, обряду Рождества Богородицы, мы действительно находимъ отмеченную составителемъ разницу относительно дъйствій царя въ Халкопратійскомъ храм'в (1, 1, 31). Посл'в возложения апокомвия въ лъвомъ придълъ св. Раки, т. е. въ храмъ св. Іакова, по обряду Рождества Богородицы, царь не идеть чрезъ гинэконить по деревянной лёстниць въ катихумени, а, дойдя до цаперти храма св. Раки, чрезъ которую онъ входилъ съ патріархомъ въ этотъ храмъ, царь здёсь прощается съ патріархомъ. Патріархъ уходить въ алтарь Халкопратійскаго храма для продолженія литургіи, совершеніе которой, во время хожденія патріарха съ царемъ, пріостанавливалось, а царь переоблачался: вмѣсто хламиды и дивитисія, царь облачался въ скарамангій въ виду предстоящей ему взды верхомъ и затъмъ слушалъ евангеліе и слъдующую за тъмъ ектенію <sup>2</sup>). По

Записки класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> О составъ 1 гл. I кн. см. Предисловіе къ Byzantina, II, стр. XXXVII-XL. Ср. стр. 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Когда царь не пріобщался св. таннъ въ томъ или другомъ храмъ, куда онъ дълалъ богомольный выходъ или выбадъ, то онъ обыкновенно слушалъ только евангеліе и ектенію, а затъмъ уходилъ изъ храма. Такіе случаи указаны уже при изложени выходовъ въ храмъ св. София. Мы тамъ видбли, что въ Недблю Православия, по новому порядку, царь не пріобщался св. такить, а слушалъ литургію въ катихуменіяхъ только до евангелія, а затъмъ уже распоряжался насчеть приглашенія чи-9

окончаніи ея, патріархъ выходилъ изъ алтаря и приходилъ къ царю для прощанія съ нимъ, которое, по обыкновенію, состояло въ томъ, что патріархъ надѣвалъ на царя корону, давалъ ему просфоры и освященное масло, а отъ него получалъ апокомвій и уходилъ доканчивать литургію. Царь съ чинами кувуклія выходилъ въ притворъ женской или сѣверной стороны храма, гдѣ его привѣтствовали чины синклита обычнымъ многолѣтіемъ; послѣ возгласа препозита: «повелите!» чины синклита выходили въ портикъ, гдѣ царь и чины, какъ и прежде, садились на лошадей и ѣхали во дворецъ, какъ было уже описано.

Когда же произошла эта перемѣна или сокращение выхода?

Къ сожалѣнію, прямо и положительно отвѣтить на этотъ вопросъ, за неимѣніемъ точныхъ указаній, довольно трудно, но можно предполагать, что эта перемѣна произошла, какъ и многія другія, при Львѣ VI. Дело въ томъ, что въ гл. 37, т.-е. въ перечне парадныхъ облачений во время богомольныхъ выходовъ, говорится, что въ Рождество Богородицы и Благовѣщеніе царь уходилъ изъ Халкопратійскаго храма послѣ еванrenia (από τοῦ εὐαγγελίου ὑποστρέφουσι ἔφιπποι οἱ δεσπόται, I, 37, 190 и 191). Глава эта написана послѣ измѣненій въ обрядахъ выходовъ въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли и Антипасху, сдѣланныхъ, какъ мы видѣли уже, несомнѣнно, Львомъ VI 1), но еще до отмѣны выхода или, точнѣе, выѣзда въ храмъ св. Мокія, который былъ отмѣненъ въ 902 году, но который упоминается еще въ перечнѣ облаченій. Эти обстоятельства позволяють заключать, что и перемены въ обрядахъ богомольныхъ выходовъ въ занимающіе насъ Богородичные праздники произошли при Львѣ VI и притомъ до 902 г. А такъ какъ нововведенія Льва VI относительно Пасхальнаго понедѣльника и Антипасхи приняты уже во впиманіе и запесены въ клиторологій Филовея, составленный въ 900 году, то можно думать, что измѣненія въ обрядахъ какъ этихъ, такъ и выходовъ въ Халкопратійскій храмъ, произошли еще раньше, уже до 900 года, т.-е. въ первую половину царствованія Льва, быть можеть, въ самомъ началь, вскорь по смерти Василія I Македонянина<sup>2</sup>).

новъ къ объду и уходилъ въ патріаршія палаты (Byzantina, II, 247). Такіе случан мы встрътимъ еще въсколько ниже при изложеніи выходовъ въ городскіе и дворцо. вые храмы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этихъ видонзмѣненіяхъ и сокращеніяхъ, сдѣланныхъ Львомъ VI въ обрядахъ богомольныхъ выходовъ въ Антипасху и Пасхальный понедѣльникъ, см. Вуzantina, II, 220 слѣд. и 230--283.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Левъ Мудрый вообще произвелъ много измъненій, какъ въ обрядахъ выходовъ въ храмы, сокращая и упрощая ихъ, такъ и въ придворныхъ порядкахъ и обычаяхъ, урегулировавъ и видоизмънивъ нъкоторые изъ нихъ. См. Byzantina, II, 182.

Кромѣ этихъ видоизмѣненій, произведенныхъ Львомъ Мудрымъ, Благовѣщенскій обрядъ нѣсколько видоизмѣнялся, смотря по тому, въ какой день приходилось Благовѣщеніе. Если Благовѣщеніе приходилось въ какой-нибудь праздникъ, въ который и безъ того совершался выходъ, то или совершались одинъ за другимъ два обряда, если это было возможно, въ послѣдовательномъ порядкѣ, или одинъ совершался вполнѣ, а другой только отчасти, причемъ преобладаніе было, понятно, на сторонѣ того праздника, который считался важнѣе. Въ Придворномъ уставѣ указано нѣсколько такихъ случаевъ совпаденія Благовѣщенія съ другими праздниками.

1. Если Благовѣщеніе случалось въ Крестопоклонное воскресеніе, то сначала происходило поклоненіе св. кресту, а потомъ уже совершался выходъ Благовѣщенскій <sup>1</sup>). Для поклоненія «честному и животворящему древу св. креста», которое совершалось въ храмѣ пресв. Богородицы Фара, возлѣ Хрисотриклина, чины синклита собирались ночью (ἐννύχιοι) въ скарамангіяхъ, а высшіе чины, кромѣ того, въ плащахъ во дворецъ и, пройдя чрезъ Юстиніановъ триклинъ, Лавзіакъ и Золотую палату, входили въ храмъ Фара и поклонялись тамъ, вѣроятно, во время утрени, животворящему древу<sup>2</sup>), выходили изъ храма и, если царю угодно было дѣлать по случаю Благовѣщенія выходъ, получали приказаніе перейти въ тѣ помѣщенія дворца (де́бота: µетаста́сіµо»), въ которыхъ они должны были привѣтствовать царя во время шествія въ храмъ св. Софіи и присоединиться къ свитѣ царя. Такъ какъ для Благовѣщенскаго выхода, если онъ не былъ заранѣе объявленъ и если чины не приходили въ Благовѣщенскомъ облаченіи, нужно было перемѣнить облаченіе, то чины

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дошедшій до насъ спеціальный Благовѣщенскій обрядъ (I, 30) носить даже, какъ мы замѣтили выше, заглавіе, указывающее, что онъ первоначально былъ наинсанъ или записанъ по случаю Благовѣщенія, бывшаго въ Крестопоклонное воскресеніе. Въ первоначальной своей формѣ онъ начинается именно съ описанія поклоненія чиновъ животворящему древу, но такъ какъ особенность выхода ограничивалась только этимъ поклоненіемъ, то со словъ µесоо́ся стя́; δευτέрас ю́рас (p. 162, строка 20) начинается уже общій для всѣхъ дней Благовѣщенскій обрядъ, который въ великосубботнемъ обрядѣ (I, 35, 186) называется прямо общимъ Благовѣщенскимъ выходомъ (ή хаθόλου проέλευσις тоῦ εὐаүγελισμοῦ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Крестопоклонное воскресенье чины поклонялись "честному и животворящему древу" (то тіµюу хаї ζωοποιών ξύλον тої этаюрої, та тіµіа ξόλа, І, 29, 161; І, 30, 162), каковымъ именемъ назывался кресть, сдъланный изъ найденваго св. Еленою подлиннаго креста, на которомъ былъ распять Іисусъ Христосъ (Ср. мои Byzantina, II, 237 сл.). Но это, очевидно, былъ не тотъ самый кресть, который находился въ храмъ св. Софіи и которому цари поклонялись въ Крестовоздвиженіе, а другой, принадлежащій дворцу, какъ мы увидимъ ниже. Относительно упомянутыхъ здъсь частей и зданій дворца, см. указатель къ 1 кн. моихъ Byzantina.

синклита отправлялись сначала въ Консисторію и тамъ переоблачались (I, 29, 161).

Съ наступленіемъ времени для выхода во второмъ часу дня (8-й утра), царь выходилъ изъ своего покоя въ Хрисотриклинъ и продолжалъ шествіе въ храмъ св. Софіи, а затѣмъ на форъ Константина въ Халкопратійскій храмъ обычнымъ порядкомъ выходовъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы.

2. Если Благовѣщеніе случалось въ Великую субботу, когда царь ходилъ въ храмъ св. Софіи для участія въ перемѣнѣ покрововъ св. престола, то царь совершалъ выходъ въ св. Софію и производилъ всѣ тѣ дъйствія, которыя полагались по обряду Великой субботы, т. е. принималъ участіе въ перемѣнѣ покрововь, выходилъ въ Сосудохранильницу, для кажденія хранящихся тамъ сосудовъ и святынь, выходилъ чрезъ діаватики св. Николая къ св. Кладезю<sup>4</sup>), но изъ него не выходилъ на площадь и не шелъ во дворецъ, а чрезъ ту дверь, которая вела изъ св. Кладезя въ триклинъ царскаго мутаторія, и стоя въ которой царь раздавалъ апокомвіи священно- и церковно-служителямъ предъ выходомъ изъ храма св. Софіи въ большіе Господніе праздники<sup>2</sup>), царь входилъ въ триклинъ мутаторія, а изъ триклина въ мутаторій собственно, т. е. въ ту комнату, которая назначалась для переоблаченія, снималъ здісь при помощи состоящихъ при облачения чиновъ облачение Великой субботы и надевалъ облачение Благовещения. Переоблачившись такимъ образомъ для Благовъщенскаго выхода, царь опять входилъ въ храмъ, доходиль до св. врать алтаря, молился и входиль въ алтарь, снова поклонялся св. престолу, кадилъ его вокругъ и, когда выходилъ изъ алтаря на солею, бралъ у препозита молебственную свѣчу, а пѣвчіе начинали пъть тропарь Благовъщенія. Словомъ, обрядъ Благовъщенскаго выхода совершался весь вышеописаннымъ новымъ порядкомъ, безъ всякихъ отличій и отступленій, т.-е. царь шелъ сначала на форъ Константина, потомъ возвращался къ Халкопратійскому храму, гдѣ, послѣ возложенія апокомвіевъ, слушаль, стоя на паперти храма св. Раки, евангеліе и ектенію, а потомъ возвращался верхомъ во дворецъ.

٢.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обрядъ выхода въ Великую субботу изложенъ въ Byzantina, II, 224—229, потому я не считаю нужнымъ излагать его, хотя онъ вкратцъ повторенъ въ прибавкъ къ обряду Великой субботы (l, 35, 184—5), на основании которой излагаются тъ особенности Благовъщенскаго выхода, если Благовъщеніе приходилось въ Великую субботу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О мутаторіи и его частяхъ, см. Byzantina, II, 131. Относительно двери изъ св. Кладезя въ триклинъ мутаторія и раздачи здісь кошельковъ съ деньгами, см. ibid. 181.

Но въ болѣе древнее время, когда цари обыкновенно въ Благовѣ щеніе слушали литургію и стояли въ катихуменіяхъ, выходъ въ Благовѣщеніе, если оно случалось въ Великую субботу, отличался тѣмъ, что царь, хотя и поднимался въ катихуменіи Халкопратійскаго храма, но стоялъ тамъ не всю литургію, а слушалъ только евангеліе и ектенію (I, 35, 187), послѣ которыхъ спускался по деревянной лѣстницѣ, выходилъ въ портикъ и садился на лошадь <sup>1</sup>).

Хотя въ этой замъткъ ничего не сказано объ участіи въ крестномъ ходѣ вмѣстѣ съ царемъ патріарха, но, принимая во вниманіе, съ одной стороны, краткость подобныхъ замѣтокъ, а съ другой стороны, то обстоятельство, что въ концѣ замѣтки сказано, что обрядъ Благовѣщенскаго выхода въ Великую субботу совершается такъ, «какъ мы изложили выше обстоятельно въ общемъ выходѣ Благовѣщенія» (I, 35, 186)<sup>2</sup>), можно и было бы должно думать, что патріархъ, проводивъ царя до выхода изъ храма св. Софіи, шелъ вслѣдъ за нимъ съ духовенствомъ чрезъ форъ Константина, какъ описано выше, если бы въ открытомъ недавно уставѣ Великой церкви IX в. не было прямого замѣчанія, что, если Благовъщение случится въ Великую субботу, то крестный ходъ идетъ въ Халкопратійскій храмъ не чрезъ форъ Константина, а прямо поднимается въ Халкопратіи (έξερχομένης τῆς λιτῆς ἐχ τῆς Μεγάλης Ἐχχλησίας εύθύς άνέρχεται είς τὰ Χαλχοπρατεία) 3). Здёсь разумёется, конечно, церковный крестный ходъ съ патріархомъ и духовенствомъ. О царѣ не упоминается, и принималъ ли онъ участіе въ этомъ ходѣ, неизвѣстно. Но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это замѣчаніе, сдѣланное въ концѣ обряда Великой субботы, написано, очевидно, еще тогда, когда цари ходили въ Халкопратійскомъ храмѣ въ катихуменіи, слѣдовательно до нововведенія, сдѣланнаго Львомъ VI (?). А такъ какъ замѣтка прибавлена къ обряду Великой субботы, то ясно, что и весь этотъ обрядъ написанъ раньше этого нововведенія и принадлежалъ къ сборнику старыхъ спеціальныхъ обрядовъ, вошедшихъ вмѣстѣ съ другими спеціальными обрядами въ Придворный уставъ, въ видѣ цѣлаго сборника, какъ объ этомъ было сказано въ предисловіи ко II кн. Вуzantina, стр. XXXVI спѣд. Ср. ibid. 229 и 235.

<sup>2)</sup> I, 35, 186, равно какъ, и I, 32, 176, слова текста слідентф сбейсиева переведены на латинскій языкъ неправильно посредствомъ: breviter explicuimus. Έπι λεπτφ значить, напротивъ, подробно, обстоятельно, въ деталяхъ, какъ дъйствительно и описанъ выходъ въ Благовъщенскомъ обрядъ сравнительно съ краткою замъткою I, 35, 184-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этоть уставъ описанъ проф. Н. Ө. Красносельцевымъ въ II вып. Л ѣтописи Историко-Филологическаго Общества при Новороссійскомъ университеть, Одесса, 1892 въ статьъ подъ заглавіемъ: Типикъ церкви св. Софіи въ Константинополѣ. Статья эта издана и отдѣльнымъ оттискомъ и была предметомъ моей рецензіи, помѣщенной въ октябрьской книжкъ Журиала Министерства Народнаго Просвѣщенія за 1892 г. О богомольяхъ (ή λιτή) или крестныхъ ходахъ изъ храма св. Софіи въ Халкопратійскій храмъ по уставу Великой церкви въ IX в. проф. Красносельцевъ говорить на стр. 51 отдѣльнаго оттиска.

въ новооткрытомъ древнѣйшемъ уставѣ Великой церкви объ участіи царя

--- 134 ---

въ церковныхъ праздникахъ вообще не упоминается, за исключеніемъ переоблачения покрова св. престола въ Великую субботу, потому и заключать изъ умолчанія о царѣ, что царь не участвоваль, еще нельзя, тъмъ болье, что участие царя въ крестномъ ходъ въ Благовъщение, какъ и въ другіе праздники, далеко не было такъ обязательно и постоянно, какъ участіе патріарха. Оть воли царя зависѣло принять или не принять участіе въ томъ или другомъ церковномъ торжествѣ '). Потому, быть можеть, о царъ въ церковномъ уставъ и не упоминается, хотя онъ и участвовалъ обыкновенно во многихъ церковныхъ празднествахъ, т. е. дълалъ парадные выходы и совершаль крестные ходы. Какъ бы, однако же, ни было, все-таки между Придворнымъ и Церковнымъ уставомъ относительно крестнаго хода въ Благовѣщеніе, случившееся въ Великую субботу, является разногласіе, которое примирить можно только предположительно. Возможны, мнѣ кажется, два предположенія; или царь съ своимъ синклитомъ совершалъ крестный ходъ чрезъ форъ Константина, а патріархъ съ духовенствомъ шелъ прямо въ Халкопратійскій храмъ, или во время написанія Церковнаго устава и царь и патріархъ ходили прямо въ Халкопратійскій храмъ, если Благовѣщеніе приходилось въ субботу на страстной недблб.

Кром'в Великой субботы въ извлеченіяхъ изъ типика Великой церкви IX в., сдёланныхъ проф. Н. Ө. Красносельцевымъ, указанъ порядокъ службы и крестнаго хода, если Благов'вщеніе случится въ Великій четвергъ. Въ этомъ случа «посл'в окончанія часовъ (въ Великой церкви, т. е. св. Софіи) и омовенія св. престола, выходитъ крестный ходъ и поднимается на форъ (Константина), а оттуда возвращается въ Халкопратіи»<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Потому препозить обыкновенно спрашиваль наканунь праздника, угодно ли царю совершить богомольный выходь (см. мон Byzantina, II, 22 и 40).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ II кн. Вуzапtina, при изложеніи выхода въ Великую субботу для переоблаченія св. престола въ храмъ св. Софія, я соединилъ обрядъ облаченія съ обрядомъ омовенія (стр. 224 сл.), которое, по позднъйшимъ церковнымъ обрядамъ, совершалось въ Великій четвергъ. Такъ какъ омовеніе дъйствительно соединялось съ переоблаченіемъ, то я предположилъ, что въ IX—Х вв. омовеніе совершалось въ субботу и что участіе царя въ облаченіи св. престола въ субботу представляеть собою только часть этого обряда. Но изданныя недавно проф. Н. Ө. Красносельцевымъ извлеченія изъ древняго устава Великой церкви (см. вышеназванную статью, 93) показываютъ, что обрядъ омовенія и въ IX в., слъдовательно издавна, совершался въ четвергъ, а въ субботу, независимо отъ омовенія, происходило облаченіе св. престола (ibid. 96). Въ первомъ царь не участвовалъ, а во второмъ участвовалъ. Къ сожалѣнію, въ извлеченіяхъ проф. Красносельцева "омовеніе" выражено непонятнымъ словомъ хата́пачось, и не сразу можно догадаться, что разумѣется въ уставѣ

Хотя объ участіи царя въ этомъ крестномъ ходѣ ничего не говорить ни Церковный уставъ, ни обрядъ Великаго четверга, который находится въ Придворномъ уставѣ и который будетъ изложенъ ниже, тѣмъ не менѣе можно думать, что царь точно такъ же, какъ и въ другіе дни, принималъ участіе въ крестномъ ходѣ въ Халкопратійскій храмъ по Благовѣщенскому обряду, если Благовѣщеніе приходилось въ Великій четвергъ, совершая по возможности и то, что полагалось дѣлать въ этотъ четвергъ, независимо отъ Благовѣщенія.

3. Если Благовѣщеніе случалось въ Вербное воскресеніе, когда совершался крестный ходъ по дворцовымъ храмамъ, изъ храма пресв. Богородицы Фара въ храмъ св. Стефана въ Дафнѣ и обратно, то царь, совершивъ крестный ходъ въ храмъ св. Стефана, не шелъ назадъ вслѣдъ за духовенствомъ, а входилъ въ смежный съ храмомъ св. Стефана китонъ (покой) Дафны, снявши въ Октагонѣ хламиду, и въ одномъ дивитисіи дожидался въ китонѣ извѣстія отъ патріарха. Чины синклита между тѣмъ шли въ разныя части дворца и становились въ тѣхъ палатахъ и помѣщеніяхъ, въ которыхъ они должны были, по Благовѣщенскому обряду, привѣтствовать царя во время шествія въ храмъ св. Софіи. Съ полученіемъ извѣстія отъ патріарха о томъ, что пора начинать выходъ, царь выходилъ въ Октагонъ, облачался при помощи веститоровъ въ хламиду и совершалъ выходъ въ св. Софію по Благовѣщенскому обряду, т. е. по



подъ хата́лаось тус а́үіас трате́сус. Такъ, на стр. 51 трактата проф. Красносельцева приведенное у меня въ тексть мъсто относительно крестнаго хода въ Великій четвергь, если оно случится въ Благовъщение, гласитъ такъ: иета ту аколови ту тривехту хай την χατάπαυσιν της άγίας τραπέζης έξέρχεται ή λιτή χαι άνέρχεται έν τῷ φόρψ χαι ύποστρέφει eiç та Хадхопратеда. То же самое мы находимъ въ извлеченіи изъ Типика на Великій четвергъ (ibid. 93): μητά την απόλυσιν της τριθέχτης γίνεται χατάπαυσις της άγίας τραπέζης. Но въ чемъ состояло это хата́паос, не сказано ни въ Типикъ, ни въ объясненіяхъ Н. Ө. Красносельцева. Принимая во вниманіе, что въ поздивишее время въ Великій четвергъ происходило омовение св. престола св. Софии, которое называется въ обрядъ омовенія ёхплияс тіс атіас трапесях (Goar, Eucholog. 2-е изд., 497 сл.), нельзя сомнъваться, что въ обоихъ вышеприведенныхъ мъстахъ вмъсто хата́лаовіс слъдуетъ читать хата́плонс омовеніе, твмъ болве что д при извъстныхъ написаніяхъ можно очень легко принять за а. Съ возстановленіемъ этого правильнаго и единственно возможнаго чтенія, становится несомнённымъ, что омовеніе издавна происходило въ четвергъ, а въ субботу, независимо отъ этого, было омовение и облачение св. престола, непосредственно послѣ омовенія безъ участія царя. Къ сожалѣнію, при разборѣ трактата Н. Ө. Красносельцева о Типикъ св. Софіи IX в., я не обратилъ надлежащаго вниманія на эти темныя м'еста, которыя для меня стали ясны только при изложеніи Благовъщенскихъ выходовъ, послъ болъе внимательнаго разсмотрънія вышеприведенныхъ мъстъ Типика св. Софія, до изданія моей II кн. Byzantina отдъльнымъ оттискомъ, такъ что въ послъднихъ листахъ II кн. я еще могъ замътить вкратцъ относительно этихъ мёсть и поправить свою ошибку.

типу среднихъ выходовъ въ храмъ св. Софіи, а затѣмъ совершалъ крестный ходъ въ Халкопратійскій храмъ чрезъ форъ Константина<sup>1</sup>).

4. Если Благовъщение случалось въ понедъльникъ Пасхальной недѣли, когда совершался торжественный крестный ходъ (впослѣдствіе вытьздъ) въ храмъ св. Апостоловъ, то царь, совершивши въ Благовѣщенскомъ облачении выходь въ храмъ св. Софіи по типу среднихъ выходовъ, одинаковому какъ для Благовъщенія, такъ и для понедъльника Пасхальной недѣли, шелъ оттуда съ своимъ крестнымъ ходомъ на форъ Константина, слушаль тамъ краткое молебствие и затьмъ при пъни Благовъщенскаго тропаря: «Днесь спасенія нашего главизна», который, по обыкновенію, запѣвалъ перемоніарій, шелъ съ своимъ крестнымъ ходомъ не назадъ къ Халкопратійскому храму, а далѣе на западъ, по Средней улицѣ, до храма пресв. Богородицы Діакониссы, входилъ въ храмъ и слушалъ здъсь прокименъ. апостолъ, евангеліе и ектенію: посль ектеніи царь переоблачался и витсто Благовъщенскаго облаченія надъваль облаченіе понедъльника Пасхальной недёли. Переоблачившись такимъ образомъ, царь съ синклитомъ, также переоблачившимся по пасхальному, при пѣніи пѣвчими на амвонѣ пасхальнаго тропаря: «Христосъ воскресе», выходиль изъ храма Богородицы Діакониссы и шелъ далѣе по той же Средней улицѣ до поворота къ храму св. Апостоловъ, а потомъ, повернувъ направо, направлялся съ своимъ крестнымъ ходомъ къ храму св. Апостоловъ. Во время шествія отъ храма Діакониссы чины царской свиты пѣли уже не Благовѣщенскій, а Пасхальный тропарь, который, по выходѣ изъ храма Діакониссы, начиналь церемоніарій. Другими словами, въ храмь Діакониссы кончался Благовѣщенскій выходъ и начинался выходъ Пасхальнаго понедѣльника <sup>9</sup>).

Принимался ли во вниманіе праздникъ Благовѣщенія на возвратномъ пути, т. е. пѣлись ли пѣснопѣнія Благовѣщенія димами наряду съ пѣснопѣніями Пасхальнаго понедѣльника, неизвѣстно. Можно только поэтому предполагать, что пѣлись, по крайней мѣрѣ, отчасти, такъ какъ для этого требовалось только больше времени. Другихъ какихъ-либо препятствій, повидимому, не было.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Относительно совершенія Благовъщенскаго выхода въ Вербное воскресеніе, см. прибавку, сдъланную въ концъ обряда Вербнаго воскресенья, І, З2, 176. Обрядъ крестнаго хода въ этомъ праздникъ будетъ изложенъ ниже, въ числъ выходовъ въ дворцовые храмы. Средніе выходы описаны въ II кн. Byzantina, 220 сл. Въ остальной части выходъ совершался, какъ описано выше.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Замътка объ особенностяхъ Благовъщенскаго выхода въ понедъльникъ Пасхальной недъли помъщена въ концъ обряда выхода въ этотъ послъдній праздника, I, 10, 85. Выходъ въ храмъ св. Апостоловъ будетъ изложенъ ниже.

5. По аналогіи съ вышеприведенными случаями совпаденія Благов'єщенія съ другими перковными празднествами можно судить о совершеніи Благов'єщенскаго выхода и въ другіе дни, т. е. можно думать, что по возможности совершалось все. что время позволяло исполнить. Но спеціальныхъ указаній относительно другихъ дней въ Придворномъ уставѣ не дано. Замѣчено только, что на возвратномъ пути актологіи совершаются только въ томъ случаѣ, если Благовѣщеніе придется въ субботу или въ воскресеніе. Если же Благовѣщеніе случится въ другой день, то, хотя партіи или димы Ипподрома и стоятъ на своихъ мѣстахъ въ вышеописанномъ порядкѣ и послѣдовательности, но актологій не поютъ, а только привѣтствуютъ царя многолѣтіями, когда онъ подходилъ къ мѣсту встрѣчи, и осѣняютъ его крестнымъ знаменемъ, когда онъ проѣхалъ<sup>1</sup>).

Отсутствіе славословій и пѣснопѣній при встрѣчахъ, кромѣ субботы и воскресенія, слѣдуетъ, по всей вѣроятности, объяснять тѣмъ, что въ прочіе дни Великаго поста, а тѣмъ болѣе страстной недѣли, праздничныя пѣснопѣнія, соединенныя съ прославленіемъ царей, считались не соотвѣтствующими тому покаянному и благоговѣйному настроенію, въ которомъ христіанинъ долженъ проводить Великій постъ, особенно страстную недѣлю.

6. Такъ какъ 25-го марта не только у насъ, но и на югѣ Европы бывають нерѣдко дожди и сильные, холодные вѣтры и совершать въ такую погоду крестный ходъ по улицѣ, совершать молебствіе на площади Константина на открытомъ воздухѣ было неудобно, то въ такомъ случаѣ крестный ходъ какъ царя съ его синклитомъ, такъ и патріарха съ духовенствомъ, отъ Милія шелъ не но срединѣ улицы, а по портику, шедшему отъ Милія къ фору Константина и окаймлявшему Среднюю улицу съ сѣверной стороны, т. е. съ правой, если идти отъ св. Софіи и Милія къ фору Константина. Шествуя подъ кровлею портика, участники крестнаго хода доходили до самаго фора Константина, не подвергаясь дъйствію дождя, но, дойдя до фора, шли не къ колоннъ Константина, къ которой примыкалъ маленькій храмъ св. Константина, а, не выходя изъ-подъ кровли портика, достигали зданія сената, стоявшаго на форѣ Константина. Здѣсь въ сенатѣ фора ставился антиминсъ, т. е. переносный церковный столикъ<sup>2</sup>), который въ данномъ случаѣ замѣнялъ престолъ храма св. Константина. Около этого антиминса становился царь съ своею ближайшею свитою, а сзади чины синклита въ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замътка объ этомъ сдълана послъ изложенія обряда Рождества Богородицы, I, 1, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О подобныхъ антиминсахъ, см. Byzantina, II, 173 сл.

порядкѣ, подобномъ тому, въ которомъ они располагались предъ колонною Константина. Сюда же приходилъ вслѣдъ за царемъ и патріархъ съ духовенствомъ и народомъ и совершалъ здѣсь краткое молебствіе, которое во время хорошей погоды совершалось въ храмѣ св. Константина. Послѣ этого молебствія, какъ царь съ своимъ синклитомъ, такъ и вслѣдъ за царемъ патріархъ съ духовенствомъ шли назадъ по тому же портику, по которому пришли въ сенатъ фора, до дома Лавза и, пройдя чрезъ него, повертывали налѣво въ Халкопратійскій храмъ <sup>1</sup>), все время или почти все время шествуя подъ кровлею портика и колоннъ тѣхъ зданій, которыя примыкали къ портику и возлѣ которыхъ приходилось идти царю и патріарху съ ихъ спутниками.

По выходѣ изъ Халкопратійскаго храма, царь также могъ ѣхать назадъ подъ кровлею того же портика и такимъ образомъ доѣхать почти до самой Халки, не подвергаясь дѣйствію дождя.

## Глава IV.

## Богомольные выходы и вытады въ храмъ св. Апостоловъ.

Храмъ св. Апостоловъ [τῶν ἀγίων 'Αποστόλων] построенъ былъ Константиномъ Великимъ и назначался для погребенія его самого и его наслѣдниковъ, христіанскихъ императоровъ, ихъ женъ и дѣтей<sup>9</sup>). Въ него перенесены были мощи св. Апостоловъ: Андрея, Тимоеея и Луки при сынѣ и наслѣдникѣ Константина, Констанціи, при которомъ храмъ и освященъ во имя св. Апостоловъ, безъ всякаго сомнѣнія, согласно съ намѣреніемъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О шествін царя въ дурную погоду, см. І, 30, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Постройку храма св. Апостоловъ всё древнёйшіе историки и хронйсты, а въ томъ числё и современникъ Константина Евсевій, приписываютъ самому Константину [см. сопоставленіе свидётельствъ у Ј. Р. R i c h t e r'a, Quellen d. byz. Kunstgeschichte, 101 сл.]. Хотя извёстіе, находящееся въ Жизни Константина Евсевія, о томъ, что храмъ св. Апостоловъ построенъ между Паскою и Троицынымъ днемъ въ годъ кончины Константина, весьма сомнительно и представляетъ, по всей вёроятности, позднёйшую вставку или искаженіе, какъ замётилъ В алезій (nota ad lib. IV, сар. 58 Vitae Const.), тёмъ не менёе, сомнёваться въ постройкё этого храма Константиновъ гораздо раньше года его смерти нётъ основаній, такъ какъ, кромѣ свидѣтельства другихъ писателей, у самого Евсевія въ слѣдующей главѣ (59) прямо сказано, что Константинъ задолго до смерти обдумалъ вопросъ о мѣстѣ своего погребенія ( $d\lambda$ ' ć µèv ἐх µахроῦ хаὶ πρόπаλαι τῷ λογισµῷ тоῦто притачею́µеνоς, ἀφιέρου τοῖς 'Аποστόλοις τὸν νεών). По словамъ хронографіи Θеофана (р. 27 de Boor), первою погребена въ этомъ храмѣ св. Елена, мать Константина, которая скончалась за 12 лѣтъ до смерти своего царственнаго сына.

и волею самого Константина <sup>1</sup>). Историкъ и панегиристь св. Константина прямо говоритъ. что этотъ первый христіанскій императоръ предугадывалъ ту честь, которая ему будетъ оказана церковью, т.-е. предвидя, что онъ, за свои великія услуги, будетъ признанъ равноапостольнымъ (саято́отоλос), приказалъ порфировую гробницу, предназначавшуюся для его собственнаго праха, поставить такъ, чтобы она стояла посреди двухъ рядовъ гробницъ съ именами 12 Апостоловъ<sup>2</sup>). Хотя въ этихъ гробницахъ мощей св. Апостоловъ не было, но уже самое положеніе среди нихъ Константина должно было указывать на великое значеніе перваго христіанскаго императора для Христовой церкви. Какъ христіанинъ, Константинъ Великій не могъ быть причисленъ, подобно своимъ предшественникамъ, къ богамъ, но зато онъ ноставленъ и приравненъ былъ къ такимъ святымъ христіанской церкви, которые наиболѣе близки были къ Богочеловѣку и, по близости къ Божеству, занимаютъ первое мѣсто, послѣ Богоматери.

Въ какой части храма поставлена была гробница св. Константина, мы не можемъ сказать. Извъстно только, что она стояла не въ самомъ храмъ, а въ пристройкъ къ нему (εν τοῖς προθύροις)<sup>3</sup>). Относительно

<sup>2</sup>) Euseb. Vita Const. VI, 59: τῆς τῶν ἀποστόλων χοινωνὸν τὸ ἑαυτοῦ σχηνος μετὰ θάνατον προνοῶν ὑπερβαλλούση πίστεως προθυμία γεγενησθαι, ώς αν χαὶ μετὰ τελευτήν ἀξιῷτο τῶν ἐνταυθοῖ μελλουσών των έπι τιμή των Άποστόλων συντελείσθαι εύγων. Δώδεχα δ'ούν αυτόθι θήχας, ώσανεί στήλας ίερας, έπι τιμή χαι μνήμη τοῦ τῶν ἀποστόλων ἐγείρας γοροῦ, μέσην ἐτίθει τὴν έαυτοῦ αὐτὸς λάρνακα, ής έκατέρωθεν ανά έξ διέκειντο πρόθυροι. Я парочно выписаль это интересное свидъство современника св. Константина, потому что оно очень ясно характеризуетъ взглядъ самого Константина на его заслуги и значение для христіанской церкви. Нъть ничего невъроятнаго въ томъ, что въ гробницы предполагалось постепенно перенести и мощи св. Апостоловъ, такъ что св. Константинъ оказался бы дъйствительно среди Апостоловъ. Гдъ положены были мощи вышенизванныхъ 3 Апостоловъ, по перенесении ихъ въ храмъ, неизвъстно; быть можетъ, именно въ трехъ изъ 12 гробницъ. Впослъдствіи, однако же, мощи трехъ Апостоловъ положены были подъ алтаремъ, гдъ и найдены были при Юстиніанъ, когда, для постройки новаго болье великолъпнаго храма, полъ храма, построеннаго Константиномъ былъ снятъ, какъ объ этомъ свидътельствуетъ Прокопій Кесарійскій (см. ниже извъстіе Прокопія о построякь Юстиніаномъ новаго храма на мъсть Константинова).

<sup>3</sup>) Что прахъ Константина покоплся не въ самомъ храмъ, а близь него, въ примыкающей къ нему какой-нибудь спеціально для того назначенной пристройкъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Хотя храмъ еще при постройкъ посвященъ былъ св. Апостоламъ и строился въ честь ихъ, тъмъ не менъе торжественное освященіе (е́уха́ма) его произошло, повидимому, только при наслъдникъ Константина, Констанцін, послъ перенесенія туда мощей св. Апостоловъ сперва Тимоеея, а потомъ Андрея и Луки, которыя, несомнънно, перенесены были при дътяхъ Константина Великаго, какъ можно заключить вмъстъ съ Дюканжемъ изъ словъ Филосторгія (Const. Christ. lib. IV, р. 72 еd. Venet.), который прямо говоритъ, что храмъ св. Апостоловъ освященъ Констанціемъ. Можетъ быть также, что храмъ былъ и освященъ при Константинъ Великомъ, но Констанціемъ снова освященъ послъ передълокъ и какихъ-нибудь новыхъ пристроекъ, вызвавшихъ новое и окончательное освященіе храма во имя св. Апостоловъ.

устройства первоначальнаго храма св. Апостоловъ мы знаемъ сравнительно очень немного. Извъстно, между прочимъ, что онъ по своему плану представлялъ форму креста и отдёланъ былъ съ роскошью и великольніемъ, достойными строителя и соотвътствующими назначенію храма быть усыпальницею для императорскихъ фамилій <sup>1</sup>).

Храмъ стоялъ среди общирнаго двора, окруженнаго великолѣпными портиками со всѣхъ сторонъ. Близь него былъ устроепъ дворецъ съ царскими покоями, бани, мѣста для отдохновенія и помѣщенія для стражи, которая должна была постоянно жить здѣсь и охранять мѣсто вѣчнаго упокоенія римскихъ самодержцевъ отъ покушеній святотатственной руки<sup>2</sup>).

Устроенный такимъ образомъ храмъ со всѣми окружающими его постройками существовалъ около двухъ вѣковъ, принимая въ свои нѣдра бренные остатки смѣнившихъ за это время римскихъ владыкъ, ихъ супругъ и ближайшихъ родственниковъ. Несмотря на заботливость, съ которою большинство императоровъ относились къ мѣсту погребенія своихъ предшественниковъ и родственниковъ, храмъ св. Апостоловъ ко времени царствованія Юстиніана, какъ и большинство другихъ построекъ Константина, пришелъ въ ветхость и требовалъ коренной передѣлки.

Великій царь-строитель. передѣлавшій значительную часть римскихъ построекъ Константина на византійскій ладъ, создавшій вмѣсто

<sup>1</sup>) О крестообразной формѣ плана первоначальнаго храма говорить Григорій Назіанзинъ, который называеть его πλευραϊς σταυροτύποις τέτραχα τεμνόμενον (D u C a n g e Const. Christ. 71), но какимъ образомъ образованъ былъ кресть, неизвъстно.

<sup>2</sup>) Eusebli Vita Constantini, IV, 59: οίχοί τε βασιλέων ταὶς στοαῖς λουτρά τε καὶ ἀναхаμπτήρια παρεξετείνετο κτλ Упоминапіе всіхъ этихъ пристроекъ важно въ томъ отношеніи, что храмъ св. Апостоловъ и впосліздствій, какъ при Константинѣ и Евсевіи, представлялъ не единачное зданіе, а цілый комплексъ зданій, большихъ и малыхъ храмовъ и жилищъ, цілый городокъ, занимавшій довольно значительный кварталъ.



это видно изъ словъ Іоанна Златоустаго, который говорить, что прахъ Константина находился έν тоїς προθόροις. Дюканжъ (Const. Christ. 70), который приводить это мѣсто, переводить это слово посредствомъ vestibulum. Такой переводъ можеть подать поводъ къ педоразумѣнію и заставить думать, что Константинова гробница находилась въ одномъ изъ нареиковъ, окружавшихъ храмъ. Іоаннъ Златоусть подъ та пробира разумѣеть, по всей вѣроятности, особый, нарочно устроенный Констанціемъ портикъ для помѣщенія гробницы Константина, какъ объ этомъ ясно говорить Зонара (ἐν τῆ ἰδιαζούση στοặ, ῆν ἐπὶ τῆ τάφη τοῦ πατρὸς αὐτὸς (ὁ Κωνστάντιος) ψακόψησεν XIII, 13). Этоть портикъ, конечно закрытый, безъ сомнѣнія, примыкалъ къ какойнабудь части храма, какъ впослѣдствіи въ храмѣ Юстиніана, какъ мы увидимь. евктирій или ήρῷον Константина примыкалъ къ восточной части храма. Очень можетъ быть, что первоначально прахъ Константина былъ поставленъ въ самомъ храмѣ, а затѣмъ, послѣ постройки спеціальнаго помѣщенія, перенесенъ былъ въ него.

болѣе или менѣе скромной базилики въ честь Премудрости Божіей, одинъ изъ величайшихъ храмовъ, и на мѣстѣ Константиновскаго храма св. Апостоловъ построилъ совершенно новый храмъ, имѣвшій, подобно св. Софіи, огромное значеніе въ исторіи архитектуры христіанскихъ церквей. Великій Юстиніанъ, затмившій Константина Великаго богатствомъ и роскошью своихъ построекъ, новизною и оригинальностью стиля, и храму св. Апостоловъ далъ совершенно новый видъ и создалъ образецъ, который воспроизводился и воспроизводится безчисленное множество разъ съ разнымъ успѣхомъ.

Храмъ Константина Юстиніанъ приказалъ срыть до основанія и построилъ храмъ по новому плану и въ другомъ масштабѣ, но удержалъ въ новомъ планѣ крестообразную форму прежняго храма<sup>4</sup>). Какъ было уже замѣчено, мы не имѣемъ подробныхъ свѣдѣній о планѣ Константиновскаго храма и не знаемъ, какими линіями и какой крестъ изображалъ планъ этого зданія. Къ счастію, относительно храма св. Апостоловъ, построеннаго Юстиніаномъ, мы имѣемъ болѣе подробныя свѣдѣнія. Кромѣ довольно обстоятельнаго описанія Прокопія, до насъ дошло нѣсколько, хотя очень несовершенныхъ, изображеній этого знаменитаго храма въ Минологіи Василія Болгаробойцы.

По словамъ Прокопія, храмъ св. Апостоловъ, построенный Юстиніаномъ, состоялъ изъ двухъ ограниченныхъ внѣшними стѣнами перекрещивающихся параллелограммовъ, изъ которыҳъ одинъ распростирался съ запада на востокъ, а другой съ юга на сѣверъ. Первый параллелограммъ былъ длиннѣе второго, который пересѣкалъ первый не въ срединѣ его, а ближе къ восточному концу, такъ что планъ храма представлялъ собою форму креста не равноконечнаго (греческаго), а съ длиннымъ западнымъ концомъ (латинскій кресть). Внутри концы имѣли по два ряда колоннъ въ два этажа и представляли родъ базиликъ въ три

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Е. Е. Голубинскій, Исторія Русской Церкви, І, 2, стр. 66 сл. [2 изд. (Москва, 1904), 76 сл.] говорить, что Юстиніанъ приложиль куполь уже къ готовой формѣ не купольнаго низа. Ср. стр. 67. [2 изд. 77] На этоть готовый низъ, заимствованный оть базилики, Юстиніанъ поставилъ купола и пр. Это мнѣніе не согласно съ прямымъ свидѣтельствомъ Прокопія de aedific. І, 4, которое цитуется Е. Е. Голубинскимъ; изъ свидѣтельства Прокопія видно, что прежній храмъ былъ для постройки новаго срыть до основанія (тоῦτον (τὸν νεών) Ίσυστινιανὸς βασιλεὺς ὅλον οἰх ὅσον ἀνανεώσασθαι διὰ σκουδῆς ἐσχεν, ἀλλὰ καὶ μεγέθους καὶ κάλλους πέρι ἀξιώτερον καταστήσασθαι). Да едва ли и возможно было съ архитектурной точки зрѣнія на стѣнахъ и фундаментѣ, поставленныхъ для базилики, каковою въ сущности былъ храмъ, построенный Константиномъ, поставить пять куполовъ, изъ которыхъ средній довольно великъ и, насколько можно вѣрить рисункамъ въ Минологіи Василія, утвержденъ притомъ на довольно высокомъ барабанѣ, который вдвое, если не больше, увеличивалъ тяжесть купола.

корабля, изъ которыхъ каждая вела къ центру зданія, т.-е. къ перекрестью параллелограммовъ, въ которомъ была устроена на возвышенномъ полу солея алтаря. Надъ алтаремъ, покрывая перекрестье, какъ на воздухѣ, висѣлъ полусферическій куполъ, устроенный, по словамъ Прокопія, совершенно такъ же, какъ въ св. Софіи, только въ меньшихъ размѣрахъ, т.-е. куполъ посредствомъ барабана, прорѣзаннаго окнами, опиравшійся на четыре арки и столько же столбовъ. Такіе же купола были поставлены надъ каждымъ изъ четырехъ концовъ креста. По словамъ историка, по величинѣ эти боковые купола были равны центральному и отличались отъ этого послѣдняго только тѣмъ, что нижняя часть купола не была прорѣзана окнами.

Обращаясь къ изображеніямъ храма св. Апостоловъ въ Минологіи Василія <sup>1</sup>), мы, дѣйствительно, видимъ (рис. 21) пятикупольную церковь, въ которой центральный куполъ значительно выше остальныхъ, хотя по величинѣ своего діаметра, повидимому, равенъ имъ. Высокій барабанъ центральнаго купола прорѣзанъ частыми окнами, между тѣмъ сравнительно низкіе барабаны другихъ куполовъ вмѣсто оконъ имѣютъ только узкія продольныя отверстія, за исключеніемъ одного праваго купола, въ которомъ, кромѣ такихъ отверстій, имѣется широкое окно.

Рисунки Минологія, такимъ образомъ, подтверждають и дополняють свѣдѣнія, сообщенныя Прокопіемъ, въ томъ отношеніи, что представляють купола не равной высоты, какъ и слъдовало ожидать съ архитектурной точки зрѣнія. Но едва ли пе еще важнѣе то обстоятельство, что, судя по рисункамъ Минологія, купола храма св. Апостоловъ поставлены на высокихъ барабанахъ (то хохдотере́с Прокопія), особенно центральный, между тёмъ какъ куполъ св. Софіи барабана почти не имѣеть, а представляеть собою полусферу, положенную почти прямо на аркахъ, съ окнами въ этой полусферй. Такимъ образомъ, если рисунки Минологія точны, въ храмѣ св. Апостоловъ, построенномъ при Юстиніанѣ, мы имѣемъ образецъ: 1) куполовъ на высокихъ барабанахъ, 2) соединенія въ одномъ храмѣ 5 куполовъ, т.-е. пятикупольной церкви. И то и другое, какъ извѣстно, сдѣлалось до того распространеннымъ, что стало типичнымъ отличіемъ большихъ соборныхъ храмовъ, построенныхъ въ византійскомъ стиль, какъ на западь, такъ и на востокъ, особенно у насъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Храмъ св. Апостоловъ изображенъ подъ 27 января, ed. Albani, t. II, р. 140 (перенесение мощей св. Іоанна Златоуста въ храмъ св. Апостоловъ) и 18 октября, ed. Albani, t. I, р. 125 (память св. Евангелиста Луки, изображено положение его мощей въ храмъ св. Апостоловъ).

Наиболѣе извѣстнымъ образцомъ пятикунольнаго храма па западѣ является соборъ св. Марка въ Венеціи, а у насъ такихъ церквей съ давнихъ временъ было великое множество, и до того [типъ этотъ] считается излюбленнымъ, что за невозможпостію устроить пять куполовъ, ихъ замѣняютъ, по крайней мѣрѣ, пятью главами, поставленными на столбикахъ, замѣняющихъ барабаны, какъ главы замѣняютъ куполъ<sup>1</sup>). Въ виду этого храмъ св. Апостоловъ является однимъ изъ самыхъ важныхъ и замѣчательныхъ храмовъ Константинополя не только по своему религіозному



Рис. 21. Миніатюра Ватиканскаго минологія (18 окт.).

значенію, по которому онъ занималь первое мѣсто послѣ св. Софіи, но и по своему громадному вліянію на архитектуру храмовь, которое продолжается и до сихъ поръ, несмотря на то, что этотъ прототипъ пятикупольныхъ и пятиглавыхъ церквей и соборовъ давно исчезъ и замѣненъ построенною на его мѣстѣ мечетью.

Какъ въ храмѣ, построенномъ Константиномъ для погребенія царей и царицъ, гробницы ихъ, не исключая и самого равноапостольнаго строителя, не стояли [въ самомъ храмѣ], а помѣщались въ пристройкахъ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О распространения крестообразной формы церквей у насъ, особенно въ позднъй шее время, см. Е. Е. Голубинский, История Русской Церкви, I, 2, стр. 69 сл. [2 изд. 80 сл.].

нихъ царей и членовъ ихъ семействъ не помѣщали. Для этой цѣли были при самой постройкѣ сдѣланы особыя помѣщенія, портики и маленькіе храмы, примыкавшіе къ большому храму и составлявшіе съ нимъ одно цѣлое. Такъ, по крайней мѣрѣ, нужно заключать какъ изъ обрядовъ Придворнаго устава, такъ и изъ перечня похороненныхъ при храмѣ св. Апостоловъ царей и царицъ съ ихъ ближайшими родственниками и родственницами.

Дѣло въ томъ, что въ этихъ спискахъ гробницы царей и царицъ распредѣляются на четыре отдѣльныхъ помѣщенія: два ѝрѽа и два портика (σтоа!), сѣверный и южный. Но при этомъ, къ сожалѣнію, не указывается, гдѣ собственно эти помѣщенія находились и въ какомъ отношеніи они находились къ храму св. Апостоловъ, т.-е. находились ли они внѣ или внутри его, такъ что вопросъ этотъ приходится рѣшать на осцованіи другихъ данныхъ и косвенныхъ указаній, которыхъ также очень мало, да и тѣ не настолько ясны, чтобы дать гочный и обстоятельный отвѣтъ<sup>4</sup>).

Въ названныхъ перечняхъ одинъ ήрфо» называется Константиновымъ, а другой — Юстиніановымъ, потому что въ первомъ изъ нихъ во главѣ погребенныхъ тамъ находится Константинъ и Елена, а въ другомъ— Юстиніанъ Великій, строитель новаго храма св. Апостоловъ, существовавшаго до взятія Константинополя турками.

Въ языческомъ мірѣ τὰ ἡρῷα назывались храмы и капеллы въ честь героевъ, гдѣ совершался культъ ихъ. Въ христіанскомъ мірѣ, сколько мнѣ извѣстно, храмы и капеллы (εὐχτήρια) въ честь святыхъ не назывались ἡρῷα и въ Gl. Gr. Дюканжа s. v. τὸ ἡρῷον указывается только на вышеназванныя ἡρῷα Константина и Юстиніана, которыя Дюканжъ почему-то называетъ портиками<sup>2</sup>). Если Дюканжъ въ этомъ случаѣ руководствовался тѣмъ обстоятельствомъ, что два другихъ помѣщенія для погребенія царей называются въ перечняхъ портиками (στοαί), то въ этомъ случаѣ съ Дюканжемъ едва ли можно согласиться.

Какъ видно изъ нижеизложенныхъ обрядовъ богомольныхъ выхо-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. П. Кондаковъ въ своемъ прекрасномъ очеркъ исторіи константинопольскихъ церквей ставить этотъ вопросъ, но не ръшаетъ его (Византійскіе церкви и памятники Константинополя, Одесса, 1886, 42). [О храмъ св. Апостоловъ ср. статью О. Ө. Вульфа "Семь чудесъ Византій и храмъ св. Апостоловъ". Изв. Русск. Археол. Инст. въ Константинополъ, I (1896), 35 сл.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ словаръ Дюканжъ за доказательствами отсылаетъ въ Constantin. Christiana, 108 – 9 Парижскаго = 74 Венеціанск. изданія, но и тутъ доказательствъ того, что занимающія насъ ήρῷα были именно портики, не приводится.

довъ въ храмъ св. Апостоловъ, въ ήρφον'ѣ Константина былъ алтарь (τὸ βημα) и притомъ въ честь св. Константина, такъ какъ этотъ ήρφον называется иногда просто «св. Константиномъ», т.-е. храмомъ св. Константина, какъ обыкновенно храмы въ честь святыхъ называются именами этихъ святыхъ безъ прибавленія слова «храмъ»<sup>1</sup>). А если ήρφоν Константина былъ храмъ или, точнѣе, евктирій, то его едва ли можно назвать портикомъ, какъ дѣлаетъ Дюканжъ, который не могъ имѣть въ виду указаній Придворнаго устава. Подобнымъ же евктиріемъ былъ, по всей вѣроятности, и ήρφоν Юстиніана, но былъ ли тамъ алтарь въ честь Юстиніана или какого другого святого, неизвѣстно, по крайней мѣрѣ, мнѣ. Оба эти ήρφα построены, по всей вѣроятности, Юстиніаномъ при постройкѣ храма св. Апостоловъ, и Юстиніанъ, поставивши въ одномъ во главѣ гробницъ гробницу свв. Константина и Елены, другой такой же построилъ для себя и своихъ наслѣдниковъ и завѣщалъ на первомъ мѣстѣ положить свой прахъ, почему этоть ήρφоν и названъ его именемъ<sup>2</sup>).

Если эти два ήρῷα были такимъ образомъ евктиріями или небольшими храмами, вродѣ Равеннскаго евктирія, въ которомъ погребена Галла Плакидія съ семьею, то уже изъ этого можно заключать, что ήρῷα св. Константина и Юстиніана находились не въ самомъ храмѣ, а были отдѣльными помѣщеніями, придѣльными храмами, находившимися не въ предѣлахъ храма св. Апостоловъ въ строгомъ смыслѣ, а внѣ его. Въ пользу этого говорять и нѣкоторыя мѣста нижеизложенныхъ обрядовъ.

Такъ въ обрядъ празднованія памяти св. Константина сказано, что цари, помолившись въ алтаръ храма св. Аностоловъ, «поворачиваютъ налъво къ востоку этого алтаря и уходятъ къ гробницамъ, т.-е. въ храмъ св. Константина, а тамъ въ ведущей туда двери встръчаетъ ихъ патріархъ». Изъ этого мъста видно, что храмъ св. Константина или пробоо его отдълялся отъ алтаря, къ съверо-восточной сторонъ котораго онъ примыкалъ, стъною и дверью. Но изъ этого мъста еще нельзя

Записки класо. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cerim. II, 6, 533: поспѣ молитвы въ алгаръ храма св. Апостоловъ, цари έχνεύουσιν άριστερὰ πρὸς ἀνατολὴν τοῦ αὐτοῦ βήμστος (τ.-ε. храма св. Апостоловъ) καὶ ἀπέρχονται πρὸς τοὺς τάφους, ἦγουν εἰς τὸν ἅγιον Κωνσταντἶνον καὶ ἐκείθεν ἐνδον τῆς εἰσαγούσης πύλης δέχεται τούτους ὁ πατριάρχης καὶ πάλιν ἐν τῷ ἐκεῖσε βήματι ἀπευχαριστοῦσι τῷ Θιῷ... καὶ θυμιὰ (ὁ πρῶτος βασιλεὺς) εἰς τὸ ἅγιον βῆμα καὶ τὸν τάφον τοῦ Λέοντος κτλ. Изложеніе этого мъста см. ниже въ концѣ этой главы, гдѣ излагается вся эта глава [устава].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Юстиніанъ не только построилъ для себя  $\eta \rho \phi \sigma v$ , но и приготовилъ великолѣпную гробницу, которая, по словамъ Кориппа, была сдѣлана изъ чистаго золота (puro auro. Coripp. de Iustini Laudib. 111). Кодинъ прямо прицисываетъ постройку того помѣщенія, въ которомъ былъ погребенъ Юстинъ и Өеодора, Юстиніану, причемъ называетъ его то ἐξω μνημοθέσιον. Оба мѣста ср. также у Дюканжа, Const. Christ. lib. IV, p. 74.

заключать, что храмъ св. Константина составляль отдѣльную пристройку, а не входилъ въ составъ храма, т.-е. не находился въ его стънахъ. Обрядъ выхода въ недёлю всёхъ Святыхъ позволяеть, кажется, слёдать и это заключение. Въ концѣ его сказано, что «царь, выслушавъ евангеліе, уходить изъ евктирія св. Өеофаніи и проходить черезь дверь и деревянную лёстницу, которая, выводя наружу изъ храма св. Константина, ведеть въ то же время въ катихумении св. Апостоловъ». Такую лѣстницу можно представлять себѣ разно. Во всякомъ случаѣ, она въ нижней своей части выводила на дворъ (сбаєроч) изъ храма св. Константина, а продолжение ся вверхъ, примыкавшее къ стѣнѣ этого храма, вело въ катихумении св. Апостоловъ, т.-е. во второй этажъ этого храма. Если бы храмъ св. Константина былъ въ ствнахъ храма св. Апостоловъ, а не составлялъ отдѣльной пристройки, то едва ли было бы сказано, что лѣстница вела изъ храма св. Константина, скорѣе можно было бы ожидать названіе простой деревянной лістницы, ведущей въ катихумении св. Апостоловъ безъ упоминания храма св. Константина, если бы онъ не составлялъ отдёльной пристройки, быть можетъ, подобной той, которая изображена въ Минологіи Василія (ed. Albaini, II, р. 182, рис. 22) возлѣ храма св. Апостоловъ, если только здѣсь мы имћемъ изображение этого именно храма, какъ полагаеть проф. Е. Е. Голубинскій. Подобную же пристройку, но съ другой стороны представляль собою, вѣроятно, ήрѿоу Юстиніана.

Въ храмъ св. Константина изъ древнихъ царей, кромъ самого Константина, который покоился въ порфировомъ саркофагь вмъсть съ матерью своею св. Еленою въ восточной сторонѣ, покоились тѣла сына его Констанція, Өеодосія Великаго, его дочь Пульхерія съ мужемъ Маркіаномъ, Левъ Великій, Зинонъ и Анастасій Дикоръ съ Аріадною. Кромѣ этихъ древнихъ царей, здѣсь покоились цари Македонской династіи Василій, Левъ VI, Константинъ VII и Василій II, ихъ жены и отчасти дъти, въроятно, по распоряжению Василія, который сдёлаль въ храмѣ св. Апостоловь и пристройкахъ къ нему значительныя поправки. Послѣднимъ изъ погребенныхъ здѣсь царей значится Василій II Болгаробойца. Цари-узурпаторы, возлагавшіе на себя царскую корону во время малол'тства Константина Багрянороднаго и его впуковъ въ спискѣ не значатся и, кромѣ Никифора Фоки, похоронены здѣсь не были. Зато сюда былъ поставленъ во главѣ Македонской династіи Михаилъ III, по распоряженію Льва Мудраго, который считаль себя, повидимому, сыномъ Михаила, а не Василія Македонянина.

Въ виду того, что позднъйшие обряды богомольныхъ выходовъ въ

храмъ св. Апостоловъ составлялись и редактировались при царяхъ Македонской династіи, въ нихъ упоминаются гробницы Василія Македонянина и Льва Мудраго и его первой жены св. Өеофанд наряду съ гробницею св. Константина, потому что цари (по всей вѣроятности, Константинъ Багрянородный и Романъ II) имъ покланялись и кадили.

Какъ при храмѣ, построенномъ Константиномъ Великимъ, были разныя зданія и небольшой дворецъ, такъ и при храмѣ, вновь выстроенномъ Юстиніаномъ, былъ дворецъ, который непосредственно при-



Рис. 22. Миніатюра Ватиканскаго минологія (12 февр.).

мыкалъ къ храму и въ который можно было пройти посредствомъ внутреннихъ переходовъ изъ катихуменій западной стороны. Объ устройствѣ и величинѣ этого дворца мы ничего не знаемъ. Изъ обрядовъ Константина Багрянороднаго видно только, что во дворцѣ была «большая палата» для парадныхъ царскихъ обѣдовъ во дни выходовъ въ храмъ св. Апостоловъ и Всѣхъ Святыхъ. Къ этой большой палатѣ, вмѣщавшей въ себѣ большое количество столовъ для духовныхъ и свѣтскихъ чиновъ, примыкалъ китонъ или покой для отдохновенія, переоблаченія и пребыванія царя въ ожиданіи патріарха<sup>1</sup>).



Относительно этой палаты см. Cerim. I, 10, 79—80. Ср. перечень парадныхъ праздничныхъ объдовъ атриклина Филовея, II, 52, 769 (ἐν τῷ μεγάλψ τρικλίνψ τῶν παλατίων), 773. Ср. II, 7, 538.

Кромѣ этого дворца, къ храму св. Апостоловъ если не прилегалъ, то стоялъ очень близко храмъ Всѣхъ Святыхъ съ своими придѣльными храмами или евктиріями. По единогласному свидѣтельству византійскихъ, хотя и сравнительно позднѣйшихъ писателей, храмъ этотъ былъ построенъ Львомъ VI Мудрымъ, который для его постройки воспользовался матеріаломъ отъ старой развалившейся церкви св. Стефана. Храмъ этотъ существовалъ сравнительно недолго и, разрушенный временемъ и землетрясеніями, въ свою очередь, послужилъ матеріаломъ для укрѣпленія Кикловія и Золотыхъ воротъ при Іоаннѣ Палеологь<sup>4</sup>).

Съ какой стороны храма св. Апостоловъ былъ расположенъ храмъ Всѣхъ Святыхъ, въ точности неизвѣстно. Объ этомъ можно только догадываться почти исключительно на основаніи обрядовъ Придворнаго устава. Мордтманнъ въ своемъ новомъ «Очеркѣ средневѣкового Константинополя» высказываетъ предположеніе, что храмъ Всѣхъ Святыхъ примыкалъ къ храму св Апостоловъ съ сѣверной стороны, но, къ сожалѣнію, не указываетъ основаній своего предположенія. Мнѣ также кажется, что храмъ Всѣхъ Святыхъ былъ съ сѣверной стороны. Основаніемъ для этого предположенія служитъ то обстоятельство, что царь, по выходѣ изъ нареика придѣльнаго храма св. Ипатія, который примыкалъ къ алтарю храма Всѣхъ Святыхъ, поднимается въ катихуменіи св. Апостоловъ по деревянной лѣстницѣ, прилегавшей къ ήρῷον св. Константина, который примыкалъ къ храму св. Апостоловъ съ лѣвой (сѣ-

Въ виду всего этого для меня не совсѣмъ понятно заявленіе Дюканжа (l. c.), что храмъ Всѣхъ Святыхъ longe ante Leonem stetisse, тѣмъ болѣе, что въ доказательство этого мнѣнія, противорѣчащаго прямымъ свидѣтельствамъ писателей, приводится только разсказъ о перенесеніи въ 962 г. Никифоромъ Фокою крови Христовой и другихъ реликвій, привезенныхъ Никифоромъ изъ Сиріи, въ храмъ Всѣхъ Святыхъ-Хотя чудесное истеченіе крови и воды изъ распятія случилось гораздо раньше Льва VI, при Константинѣ Копронимѣ, но перенесеніе этой крови въ храмъ Всѣхъ святыхъ произошло уже при внукахъ Льва VI, потому пе можетъ говорить въ пользу болѣе ранняго построенія этого храма.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сви дѣтельства средневѣковыхъ писателей объ этомъ храмѣ приведены Д юканжемъ, Const. Christ. lib. IV, р. 90-91 ed. Venet. [J. P. Richter, Quellen d. byz. Kunstgesch. 228]. Придворный уставъ Константина Багрянороднаго, не говоря ничего противъ этихъ свидѣтельствъ, до нѣкоторой степени, хотя и косвенно, подтверждаетъ эти свидѣтельства. Въ I кн., которая начинается сборникомъ богомольныхъ выходовъ, обряда выходовъ въ недѣлю Всѣхъ Святыхъ не имѣется, но онъ вошелъ въ составъ начала II книги, гдѣ помѣщены не вошедшіе въ составъ I книги, частью болѣе поздніе обряды, а въ томъ числѣ и обрядъ выхода въ храмъ Всѣхъ Святыхъ, въ которомъ уже упоминается евктирій св. Өеофанд жены Льва VI, построенный тѣмъ же Львомъ, вѣроятно, вмѣстѣ съ храмомъ Всѣхъ Святыхъ или вскорѣ послѣ него (Cerim. II, 7, 537). Кромѣ этого, умолчаніе о выѣздѣ въ храмъ Всѣхъ Святыхъ въ перечнѣ обѣдовъ Филоеея, составленномъ въ 900 году, можетъ быть принято за косвенное свидѣтельство того, что храмъ этотъ построенъ послѣ 900 года, во вторую половину царствованія Льва.

верной) стороны, причемъ царь проходилъ чрезъ дворикъ (έξάερον), лежавшій между восточными концами двухъ храмовъ <sup>1</sup>). Царь такимъ образомъ шелъ отъ правой (южной) стороны храма Всѣхъ Святыхъ къ лѣвой (сѣверной) сторонѣ храма св. Апостоловъ, безъ сомнѣнія, ближайшимъ и прямѣйшимъ путемъ, не огибая одного изъ этихъ храмовъ. А если такъ, то, значитъ, правая сторона храма Всѣхъ Святыхъ была обращена къ лѣвой храма св. Апостоловъ.

Какъ къ храму св. Апостоловъ примыкали помѣщенія для погребенія царей, такъ къ храму Всѣхъ Святыхъ прилегали евктиріи въ память разныхъ святыхъ. Къ алтарной конхѣ его, между прочимъ, примымалъ евктирій въ честь св. Өеофано́ или Өеофаніи, первой супруги Льва VI, которая за свои христіанскія добродѣтели вскорѣ послѣ смерти была причислена къ лику святыхъ. Въ память ея Левъ и построилъ евктирій, быть можеть, въ одно время съ храмомъ Всѣхъ Святыхъ<sup>2</sup>).

фана, ничего не сказано о погребеніи Өеофано въ храмъ ея имени, а говорится только о постройкъ храма возлъ св. Апостоловъ (р. 860 Bonn; ср. ed. Muralt, р. 780). Почти буквально тожественно съ тъмъ, что сказано объ этомъ у Кедрина-Скилицы (р. 260). Наконецъ, Зонара, какъ и продолжатель Өсофана, говоритъ, что въ свктиріи св. Өеофанд было положено тъло ея; слъдуя въ этомъ случав продолжателю Өеофана, Зонара, какъ писатель позднъйшій, особеннаго значенія не имьетъ. Изъ ближайшихъ же ко времени Льва хронистовъ только продолжатель Өеофана говоритъ то, что Дюканжъ приписываетъ всъмъ имъ (Const. Christ. l. IV, р. 113 ed. Venet.), не отдъляя свидътельства о погребении Өеофано отъ свидътельства о постройкъ храма. Замъчательно, что всъ эти хронисты, какъ и Кодинъ (см. у Дюканжа l. с.) говорять, что евктирій во имя св. Θеофанд былъ построенъ возлъ (πλησίον) св. Апостоловъ, а не Всёхъ Святыхъ. Такое обозначение указываетъ на несравненно большую извёстность храма св. Апостоловъ, какъ самаго важнаго, послъ св. Софіи, городского храма, а быть можеть, и на то обстоятельство, что во время постройки евктирія во имя св. Өсофанд храма Всъхъ Святыхъ еще не было. По свидътельству хроники, евктирій св. Өеофано былъ построенъ до 900 года. И дъйствительно, въ перечнъ праздничныхъ объдовъ Филоеея, составленномъ въ 900 году, вытада въ храмъ Встхъ Святыхъ, когда также бываль объдь во дворць при храмъ св. Апостоловь, не упоминается, между тёмъ какъ въ перечнъ царскихъ облаченій (I, 37) этотъ вытвздъ упоминается. Изъ этихъ обстоятельствъ съ нъкоторымъ основаніемъ можно заключить: 1) что храмъ св. Аностоловъ былъ построенъ послъ 900 года, 2) что перечень царскихъ облачения написанъ послъ постройки храма Всъхъ Святыхъ, слъдовательно также послъ 900 года. [О храмъ св. Өеофанд см. J. P. Richter, Quellen d. byz. Kunstgesch. 229 сл.].

Память блаженной царицы Өсофаніи православною церковью празднуется 16 декабря. Изображеніе Өсофаніи находится въ Минологіи Василія подъ этимъ числомъ, эd. Albani, t. II, р. 34, рис. 23.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сегіт. II, 7, 538. Ср. ниже изложеніе обряда выхода въ недёлю Всёхъ Святыхъ. <sup>3</sup>) У продолжателя Өеофана просто сказано, что Левъ возлѣ храма св. Апостоловъ построилъ храмъ въ честь Өеофано (de Leone, с. 18, р. 364 Вопп.). У Симеона Магистра о постройкѣ храма въ честь Өеофано говорится послѣ разсказа о смерти Зои Зауца и погребеніи ся въ храмѣ св. Зон, построенномъ Львомъ нарочито для погребенія своей второй супруги, и замѣчено, что, построивъ храмъ во имя Өеофано, и се похоронилъ или положилъ ся гробъ въ этомъ храмѣ, какъ Зою похоронилъ въ храмѣ св. Зои (р. 703). Въ хроникѣ Георгія Монаха такъ же, какъ и у продолжателя Өео-

Нѣкоторые византійскіе хронисты говорять, а за ними повторяють и нѣкоторые новѣйшіе ученые, что Левъ VI Мудрый построиль этоть евктирій для погребенія въ немъ своей супруги Өеофано, которая и была, по ихъ словамъ, тамъ погребена. Между тъмъ, какъ мы увидимъ изъ нижеизложенныхъ обрядовъ, св. Өеофано была погребена въ евктиріи св. Константина и тамъ цари поклоняются ея гробу послѣ Льва VI, который, очевидно, былъ погребенъ рядомъ съ нею. По перенесени царскихъ гробницъ Өеофано была погребена въ евктири св. Константина даже не одна, а съ своею дочерью Евдокіею. Отсутствіе мошей св. Өеофаніи въ евктиріи ея имени подтверждается и тъмъ обстоятельствомъ, что цари во время выходовъ въ храмъ Всѣхъ Святыхъ входять въ этотъ евктирій чрезъ синтронъ евктирія св. Льва (διά τοῦ ἔνδον τοῦ βήματος χυχλίου) не для поклоненія мощамъ св. царицы, а для того, чтобы тамъ переоблачиться и сидъть въ ожиданіи чтенія евангелія, которое потомъ цари слушали, стоя у закрытой завѣсою двери, ведшей изъ алтаря Всёхъ Святыхъ въ евктирій <sup>1</sup>).

Кромѣ евктирія св. Өеофаніи къ алтарю храма Всѣхъ Святыхъ примыкалъ такой же евктирій въ честь мученика Льва, изъ алтаря котораго (точнѣе, изъ синтрона) былъ ходъ въ евктирій св. Өеофаніи. Въ него царь входитъ послѣ поклоненія св. престолу въ храмѣ Всѣхъ Святыхъ, поклоняется въ этомъ евктиріи св. престолу и, простившись съ патріархомъ, уходитъ чрезъ синтронъ въ евктирій св. Өеофаніи. Положеніе его относительно храма Всѣхъ Святыхъ опредѣляется тѣмъ, что цари входятъ въ него чрезъ восточную сторону алтаря Всѣхъ Святыхъ, изъ чего можно заключать, что онъ, какъ и евктирій Өеофаніи, примыкалъ къ алтарю съ восточной стороны <sup>2</sup>).

Въ тъсной связи съ этими двуми евктиріями, построенными Львомъ, находился третій въ честь св. Ипатія, чрезъ наронкъ котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наши паломники видѣли и поклонялись мощамѣ св. царицы Өеофаніи. Стефанъ Новгородскій (1342 г.) въ женскомъ монастырѣ св. Константина, а іеродіаконъ Зосима (1420 г.) въ монастырѣ Филострата. По словамъ Никодима мощи св. Өеофаніи покоятся до настоящаго времени въ Константинопольской патріарліи (Сергій, Полный Мѣсяцесловъ Востока, II, 390 [= 2 изд. (Владиміръ, 1901), 508]).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ память какого мученика Льва былъ построенъ этотъ евктирій, сказать не берусь. Въ Православномъ календаръ значатся два Льва: Левъ Великій, римскій папа, и Левъ, епископъ Катанскій (въ Сицилій), но ни тотъ, ни другой мучениками не были, а скончались въ миръ (см. Сергій, Полный Мъсяцесловъ Востока подъ 18 и 20 февраля [2 изд. П. 76.77]. Ср. Минологій Василія подъ тъми же числами). Въ перечнъ константинопольскихъ храмовъ въ Const. Christ. Дюканжа евктирій во имя Льва, мученика или епископа, не значится, такъ какъ онъ извъстенъ только изъ Придворнаго устава, который Дюканжу не былъ извъстенъ.

цари проходили на пути изъ евктирія св. Өеофаніи въ храмъ св. Апостоловъ<sup>1</sup>).

Въ ήрфоч'ѣ Юстиніана на первомъ мѣстѣ, къ востоку, у самой алтарной конхи, стояла гробница съ прахомъ Юстиніана, затѣмъ слѣдовали гробницы Өеодоры и ближайшихъ наслѣдниковъ Юстиніана. Кромѣ семейства Юстиніана въ его ήрфоч'ѣ покоились Ираклиды, начиная съ самаго Ираклія, и цари-иконоборцы, начиная со Льва Исавра и кончая послѣднимъ иконоборцемъ Өеофиломъ. Здѣсь же

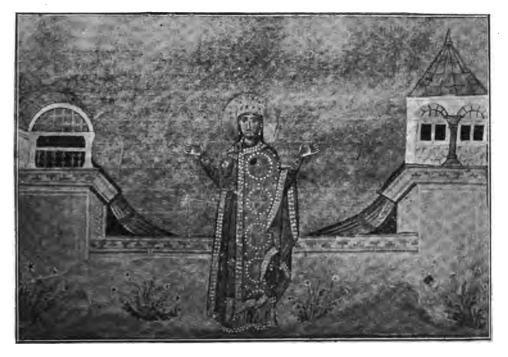


Рис. 23. Миніатюра Ватиканскаго минологія (16 дек.).

погребено было тѣло самаго упорнаго и рѣзкаго иконоборца Константина Каваллина или Копронима. Михаилъ III счелъ нужнымъ не только лишить Константина Каваллина чести быть погребеннымъ вмѣстѣ съ другими царями, но и сжегъ его «несчастное тѣло», а гробницу его приказалъ разбить и употребить на подѣлки при перестройкѣ Фара<sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Ипатіевъ православная церковь чтитъ нъсколько; во имя какого изъ нихъ построенъ былъ и къмъ евктирій возлѣ храма Всѣхъ Святыхъ и св. Апостоловъ, мнѣ, по крайней мъръ, неизвъстно. Въ перечнъ Дюканжа онъ также не упоминается.

<sup>2)</sup> Въ латинскомъ переводъ слово о́ фарос почему-то два раза переведено посредствомъ forum, хотя forum о́ форос и о́ фарос не имъютъ между собою ничего общаго, кромъ сходства въ написаніи. Переводчикъ, быть можетъ, держался написанія рукониси Кодина, гдъ вмъсто фарос стоитъ форос, хотя и тамъ слъдуетъ скоръе читать фарос, чъмъ форос въ виду упоминаемаго выше падатісо.

Въ портикахъ, изъ которыхъ одинъ былъ на сѣверной, другой — на южной сторонѣ храма, помѣщались гробницы немногихъ царей: въ южномъ находились гробницы Аркадія, его жены Евдокін и сына ихъ Θеодосія Младшаго, а въ сѣверномъ — «несчастное и препоганое (πаµµ(ароч) тѣло отступника Юліана» и царствовавшаго непосредствеяно послѣ него очень короткое время Іовіана.

Въ рукописи Кодина отпосительно южнаго портика замѣчено, что онъ развалился и стоить безъ крыши (хατελύθη χαί ἐστιν ἀσχεπής). Изъ этого замѣчанія, относящагося ко времени написанія перечней, можно заключить, что портики эти находились не въ храмѣ, а внѣ его, и составляли болѣе или менѣе самостоятельныя постройки или пристройки. Кромѣ того, «несчастное тѣло» Юліана едва ли долго оставалось въ храмѣ, если бы и было когда-нибудь положено. Все это, вмѣстѣ взятое, ясно говорить въ пользу того, что цари и царицы погребались не въ храмѣ собственно, а внѣ его, въ прилегающихъ къ нему пристройкахъ.

Хотя, по свидѣтельству Евсевія, храмъ св. Апостоловъ назначался для погребенія при немъ царей и царицъ, однако же съ давнихъ временъ тамъ же погребались и Константинопольскіе епископы-патріархи, такъ что уже въ 360 году храмъ св. Апостоловъ называется обычнымъ мѣстомъ погребенія ихъ. Къ сожалѣнію, о томъ, гдѣ именно погребались епископы, мы можемъ, сколько мнѣ извѣстно, сказать еще менѣе, нежели относительно царей. Возможно, что нѣкоторые изъ патріарховъ, признанные святыми, погребались въ самомъ храмѣ, а мощи Іоанна Златоуста и Григорія Богослова были, несомнѣнно, положены даже въ алтарѣ храма св. Апостоловъ, и цари, когда входили въ этотъ алтарь для поклоненіи св. престолу, покланялись въ то же время и мощамъ этихъ великихъ святителей и учителей церкви.

Другіе два святителя, патріархи Никифоръ и Меводій, чтимые церковью за борьбу противъ иконокластовъ, погребены были въ какомъто помѣщеніи возлѣ храма св. Константина, повидимому, также въ отдѣльномъ помѣщеніи, а не въ самомъ храмѣ, во всякомъ случаѣ, по въ алтарѣ. Судя по тому, что царь въ мѣсто погребенія послѣднихъ патріарховъ проходитъ чрезъ храмъ св. Константина и чрезъ него же возвращается назадъ въ храмъ, можно думать, что относительно храма мѣсто погребенія патріарховъ (оі та́фоі тῶν πатріарҳῶν) находилось дальше храма св. Константина (I, 10, 77).

Обычай хоронить патріарховъ и царей возлѣ храма св. Апосто-

ловъ не исключалъ, конечно, возможности погребенія и тѣхъ и другихъ въ иныхъ храмахъ и монастыряхъ, но это не мѣшало быть храму св. Апостоловъ обычною и постоянною усыпальницею царей и патріарховъ.

Изъ всего вышеизложеннаго относительно храма св. Апостоловъ и примыкающихъ къ нему построекъ видно, что храмъ этотъ окруженъ былъ множествомъ большихъ и малыхъ зданій и представлялъ собою, подъ однимъ названіемъ, цёлый комплексъ большихъ и малыхъ храмовъ и дворцовыхъ построекъ. Не менёе ясно также, что въ постройкахъ и храмахъ, извёстныхъ подъ общимъ именемъ храма св. Апостоловъ, хранилось множество драгоцённыхъ реликвій, религіозныхъ и политическихъ. Кромё мощей св. Апостоловъ, св. царей, царицъ и патріарховъ, въ гробницахъ царей, вмёстё съ ихъ земными останками, находились огромныя богатства земныя въ видё царскихъ облаченій, вёнцовъ, золотыхъ украшеній, драгоцённыхъ камней, жемчуга и т. п.

Эти богатства и сокровища привлекали вниманіе разныхъ лицъ отъ самыхъ низкихъ слоевъ населенія до императоровъ: первые видѣли въ этихъ сокровищахъ очень выгодный предметъ добычи, а вторые въ крайнихъ случаяхъ, когда не было никакихъ другихъ средствъ для удовлетворенія существенныхъ и неотложныхъ нуждъ государства, позволяли себѣ пользоваться этими сокровищами для государственныхъ цѣлей, какъ пользовались иногда церковными сокровищами и богатствами.

Но болѣе всего, повидимому, пострадали религіозныя сокровища храма св. Апостоловъ и земныя богатства его во время латипскаго плѣна, когда производилось систематическое и продолжительное ограбленіе храма св. Апостоловъ, какъ и другихъ храмовъ и дворцовъ, независимо и послѣ единовременнаго и сплошного разграбленія Константинополя, послѣдовавшаго непосредственно за взятіемъ второго Рима благочестивыми крестоносцами въ 1204 г.

Послѣ латинскаго плѣна Михаилъ Палеологъ, много заботившійся о возстановленіи разграбленнаго и опустѣвшаго царствующаго града, обратилъ свое вниманіе и на храмъ св. Апостоловъ, который, какъ усыпальница царей, сохранялъ свое прежнее значеніе въ ряду константинопольскихъ храмовъ. Для поддержанія въ немъ постояннаго служенія, Михаилъ установилъ штатъ священно- и церковно-служителей, а возлѣ него поставилъ колонну со статуею своего патрона архангела Михаила и колѣнопреклоненною предъ архангеломъ своею собственною статуею, которая и обозначается на дошедшихъ до насъ позднѣйшихъ планахъ Константинополя.

Digitized by Google

Все возрастающая бѣдность и разстройство византійскаго царства не позволяли, однако же, царямъ поддерживать всѣ многочисленные храмы и монастыри, приходившіе въ ветхость. Мы видѣли, что и храмъ Всѣхъ Святыхъ, прилегавшій къ храму св. Апостоловъ, не избѣжалъ участи многихъ другихъ храмовъ и дворцовъ и, какъ развалившійся, былъ употребленъ на постройку укрѣпленій около Золотыхъ вороть.

Весьма вѣроятно, что такой же участи подверглись и евктиріи, примыкавшіе къ храму св. Апостоловъ, и нѣкоторыя другія пристройки, окружавшія храмъ св. Апостоловъ.

Тѣмъ не менѣе до самаго взятія Константинополя турками, храмъ св. Апостоловъ сохранилъ свое значеніе первой послѣ св. Софіи церкви Константинополя, а около него сохранилось еще довольно много построекъ и пристроекъ, вслѣдствіе чего, съ обращеніемъ св. Софіи въ мечеть, патріархъ съ своимъ клиромъ и синклитомъ, какъ извѣстно, переселился въ храмъ св. Апостоловъ, который сталъ, такимъ образомъ, резиденціею патріарха, самымъ важнымъ, первенствующимъ соборомъ христіанскаго Константинополя.

Но недолго былъ храмъ св. Апостоловъ резиденціей патріарха. Убійство какого-то турка въ оградѣ храма было причиною того, что тогдашній патріархъ, переселившійся въ храмъ св. Апостоловъ съ позволенія грознаго завоевателя Константинополя, самъ нашелъ за лучшее оставить храмъ св. Апостоловъ и со всѣмъ своимъ управленіемъ переселился въ монастырь Всеблаженнаго (Паµµахарістоо), въ Фанарѣ, гдѣ и до сихъ поръ находится резиденція патріарха вселенскаго.

Такъ какъ переселеніе патріарха было добровольное, и, по всей въроятности, не спѣшное, то можно предположить, что патріархъ вывезъ изъ храма св. Апостоловъ не мало святынь и мощей, уцѣлѣвшихъ отъ латинскаго разграбленія. Къ сожалѣнію, объ этихъ святыняхъ мы знаемъ очень мало, какъ и о другихъ драгоцѣнностяхъ и святыняхъ, которыя греки успѣли спасти отъ грабежа, послѣдовавшаго за взятіемъ Константинополя турками. Трудно допустить, чтобы греки не позаботились о спасеніи того, что́ можно еще было спасти и, сложа руки, ожидали взятія и разграбленія города, которое съ каждымъ днемъ, къ концу осады, становилось все болѣе и болѣе въроятнымъ и неизобѣжнымъ.

Покинутый патріархомъ, храмъ св. Апостоловъ нѣсколько лѣтъ стоялъ заброшеннымъ и пустымъ, пока Магометъ II пе приказалъ его совсѣмъ разрушить и на его мѣстѣ, изъ матеріала этого храма и другихъ запустѣвшихъ и пеобращенныхъ въ мечети храмовъ, построить мечеть, которая должна была принять и хранить прахъ завоевателя византійской столицы, превратившаго ее изъ христіанской въ мусульманскую. На мѣстѣ упокоенія перваго христіанскаго римскаго императора, преобразовавшаго небольшой греческій городокъ въ столицу христіанской имперіи, водворенъ былъ, такимъ образомъ, прахъ завоевателя этой столицы, болѣе 1000 лѣтъ бывшей хранительницею языческихъ сокровищъ и христіанскихъ святынь и павшей окончательно, при громѣ пушекъ, на зарѣ новой исторіи.

Недалеко отъ храма св. Апостоловъ и окружавшихъ его построекъ находился царскій дворецъ Вона (тої Во́ооо, palatium Boni), называвшійся такъ по имени очень важнаго сановника Вона (Bonus), жившаго при Иракліи и въ томъ кварталѣ, въ которомъ потомъ построенъ былъ дворецъ, имѣвшаго свой домъ. Такъ какъ этотъ Вонъ или Бонъ былъ однимъ изъ самыхъ видныхъ чиновъ византійскаго парства, былъ даже намѣстникомъ или регентомъ имперіи во время походовъ Ираклія, то неудивительно, что кварталъ, въ которомъ такой замѣчательный саповникъ жилъ, сталъ называться его именемъ, тѣмъ болѣе, что этотъ Бонъ построилъ большую и роскошную цистерну, которая также называлась его именемъ<sup>1</sup>).

Къ сожалѣнію, мѣсто какъ дворца Вона, такъ и его цистерны опредѣлить трудно съ желательною точностью и опредѣлепностью. Изъ обрядовъ Константинова Придворнаго устава видно только, что путь къ дворцу Вона отъ храма св. Апостоловъ шелъ чрезъ Ксиропипій, но и мѣсто Ксиропипія неизвѣстно.

Постройку дворца Вона приписывають разнымъ царямъ: Роману I Лакапину, Константину Багрянородному и Роману II. Обрядъ Придворнаго устава, который заставляетъ насъ говорить объ этомъ дворцѣ и который изложенъ ниже, позволяетъ предполагать, что дворецъ Вона построенъ Константиномъ. Этотъ царь установилъ и выходъ или крестный ходъ изъ храма св. Апостоловъ во дворецъ Вона 21 мая, т.-е. въ день памяти своего патрона Константина Великаго и матери его св. Елены, въ честь которыхъ во дворцѣ Вона были построены евктиріи и водружены были большіе и великолѣпные кресты. Къ сожалѣнію, никакихъ подробностей объ устройствѣ этого дворца и мѣстѣ евктиріевъ во дворцѣ мы не знаемъ. Извѣстно только изъ обряда 21 мая, что въ евктиріи св. Константина былъ серебряный киворій надъ алтаремъ, что въ храмы свв. Константина в Елены входъ былъ со двора дворца и что евктирій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Codin. de signis, p. 52 и de aedific. p. 99 Bonn.; cp. Anonymi antiquit. y Banduri p. 44.

- 156 -

Что обрядъ крестнаго хода въ день освященія евктиріевъ и, быть можеть, дворца 21 мая былъ установленъ Константиномъ Багрянороднымъ, можно заключать изъ того обстоятельства, что въ этотъ день царь пріважалъ въ храмъ св. Апостоловъ для поклоненія мощамъ св. Константина и вмѣстѣ съ тѣмъ поклонялся праху своихъ ближайшихъ предковъ Льва VI и Василія Македонянина. Безъ всякаго сомнѣнія, если бы храмы были построены и обрядъ крестнаго хода въ память освященія ихъ (ἐγχα(νια) былъ установленъ Романомъ II, сыномъ Констаптина, то царь совершалъ бы поклоненіе и праху своего отца, т.-е. Константина Багрянороднаго. Приписывать установленіе обряда съ поклоненіемъ первыхъ царей Македонской династіи Роману Лакапину также едва ли возможно, такъ какъ царь этотъ, желавшій, очевидно, на мѣсто Македонской поставить свою собственную династію, едва ли сталъ бы устанавливать обрядъ, въ которомъ первые цари Македонской династіи воспоминаются наравнѣ съ св. Константиномъ.

Выходы въ храмъ св. Апостоловъ, до замѣны ихъ при Львѣ VI Мудромъ выѣздами, начинались совершенно такъ же, какъ и выходы въ Халкопратійскій храмъ, т.-е. цари шли сначала по типу среднихъ выходовъ въ храмъ св. Софіи, откуда, послѣ поклоненія св. престолу въ алтарѣ, выходили чрезъ царскія двери и красныя врата и совершали крестный ходъ съ чинами своего синклита чрезъ Милій по Средней или Большой улицѣ до колонны и храма св. Константина на его форѣ. Съ прибытіемъ патріарха здѣсь совершалось краткое молебствіе, какъ и въ Богородичные праздники. Разница состояла только въ томъ, что тропари пѣлись другіе, соотвѣтствующіе празднику, въ который совершался выходъ. Такъ, въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли, при выходѣ царя изъ алтаря храма св. Софіи и далѣе во время шествія его по улицамъ и площадямъ пѣлся тропарь: «Христосъ воскресе» и пр. (I, 10, 74).

Точно также и въ другіе праздники, понятно, во время крестнаго хода чинами царскаго синклита и пѣвчими патріарха пѣлся тропарь, а равно и другія пѣснопѣнія, соотвѣтствующія празднику.

Кромѣ того, выходы въ храмъ св. Апостоловъ уже въ первой своей стадіи отличались отъ выходовъ въ вышеописанные Богородичные праздники цвѣтомъ облаченій царя и чиновъ, а равно и духовенства. Между тѣмъ какъ въ Богородичные праздники царь облачался въ пурпурный дивитисій и такую же хламиду, въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли для выхода въ храмъ св. Апостоловъ онъ облачался въ бѣлые златотканые дивитисій и хламиду, соотвѣтствующіе свѣтлому празднику<sup>1</sup>).

Подобно царю и чины синклита собирались для выхода въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли въ бѣлыхъ облаченіяхъ, причемъ высшіе чины какъ синклита, такъ и кувуклія облачались въ хламиды съ златоткаными нашивками (γλανίδια γροσόταβλα Ι, 10, 71).

Въ недѣлю Всѣхъ Святыхъ, а равно и въ праздникъ св. Апостоловъ царь ѣздилъ въ храмъ св. Апостоловъ въ золотистомъ скарамангіи, когда выходы были уже замѣнены выѣздами, но какого цвѣта были дивитисій и хламида, въ которые онъ облачался въ храмѣ, объ этомъ въ обрядахъ не сказано. Можно думать только, что эти одежды были не бѣлаго цвѣта, какъ въ нѣкоторые большіе Господніе праздники, а какого-нибудь оттѣнка пурпурнаго, какъ въ другіе второстепенные праздники (I, 37, 189).

Въ пурпурныхъ же дивитисіяхъ и хламидахъ цари, по всей вѣроятности, совершали и крестные ходы чрезъ св. Софію и площадь св. Константина до замѣны выходовъ выѣздами. При этомъ необходимо имѣть въ виду, что цвѣтъ или оттѣнокъ пурпура дивитисія и хламиды были болѣе или менѣе различны, такъ что они ясно отличаются другъ отъ друга, какъ можно судить по цвѣтнымъ изображеніямъ царскихъ одеждъ на миніатюрахъ и иконахъ.

Не отличаясь, такимъ образомъ, отъ выходовъ въ Халкопратійскій храмъ ничѣмъ, кромѣ пѣснопѣній и цвѣта облаченій, до колонны и храма св. Константина, крестный ходъ отъ колонны и фора Константина получалъ совершенно другое направленіе. Между тѣмъ какъ въ Благовѣщеніе и Рождество Богородицы, царь съ своимъ синклитомъ, а



<sup>1)</sup> Относительно цвѣта облаченій въ разные праздники ср. мои Byzantina, II, 43 прим. Облаченія въ Богородичные праздники см. Сегіт. І, 37, 189 и 191. Облаченіе для выхода въ понедъльникъ Пасхальной недъли І, 10, 72, гдъ сказано, что во дворцъ Дафны, т.-е. въ Октагонъ, близь Августея, царь облачается веститорами въ улачіда хрозоφεγγή λευχήν. Въ обрядъ этомъ не только о цвътъ дивитисія ничего не говорится, но и самый дивитисій вовсе не упоминается; но изъ этого еще не слёдуеть, что царь совершалъ выходъ безъ дивитисія, въ одной хламидъ. Какъ всъ подобные выходы совершались царемъ въ парадномъ облачении, т.-е. въ дивитиси и хламидъ, такъ и выходъ въ храмъ св. Апостоловъ чрезъ св. Софію царь, безъ сомивнія, двлалъ въ этихъ парадныхъ облаченіяхъ, которыя онъ обыкновенно надъвалъ во дворц в Дафны, дивитисій (вмъсто скарамангія) въ китон в, а хламиду (вмъсто плаща), въ Октагонъ, см. мон Byzantina, II, 51 и 61. Дивитисій и хламида бывали обыкновенно парные, т.-е. бълые или цвътные, пурпурные, хотя и разныхъ цвътовъ и оттънковъ, но въ извъстной опредъленной комбинаціи, соотвътствующей празднику. Относительно парности этихъ одеждъ см. особенно Cerim. I, 37, 189 слъд., гдъ постоянно упоминаются того или другого цвъта διβητήσια xai ai τούτων χλαμύδες, r.-e. cootbbrствующія, парныя хламиды.

затѣмъ и патріархъ шли назадъ до дворца Лавза, во время выходовъ въ храмъ св. Апостоловъ они шли отъ фора Константина далѣе по Средней или Большой улицѣ, т.-е. продолжали идти на западъ по направленію къ Золотымъ воротамъ, но далеко не доходили до нихъ, такъ какъ на полпути поворачивали вправо, направляясь къ храму св. Апостоловъ, лежавшему вправо отъ Большой улицы, если идти по ней съ востока на западъ, отъ храма св. Софін къ Золотымъ воротамъ.

Разставивши чиновъ синклита на форѣ Константина въ томъ порядкѣ, въ какомъ они должны были идти, цеременіарій съ зажженною свѣчею въ рукѣ, какъ и всѣ чины синклита, становился впереди и запѣвалъ тропарь праздника, который затѣмъ подхватывалъ и пѣлъ весь синклитъ. Царь, окруженный чинами кувуклія и своей военной свиты, шелъ съ молебственною свѣчею (то̀ λιτανίχιον) въ рукѣ за синклитомъ. Вся эта масса чиновъ, военныхъ и гражданскихъ, въ своихъ парадныхъ облаченіяхъ, медленно двигалась по Большой улицѣ, устланной благовонною зеленью и цвѣтами, мимо зданій, украшенныхъ дорогими матеріями и коврами, проходила чрезъ Хлѣбный рынокъ и площадъ Тавра и достигала безъ остановки до храма пресв. Богородицы Діакониссы, находившагося, какъ мы видѣли, между площадью Тавра и Филадельфіемъ.

Дойдя до этого храма, царь отдавалъ свою процессіональную свѣчу препозиту, бралъ у него, вѣроятно, малотаенную свѣчу и, быть можетъ, помолившись предъ храмомъ, бралъ опять процессіональную свѣчу <sup>1</sup>), и вся

. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Текстъ I, 10, 75, стрк. 20-23, очевидно, испорченъ пропусками и требуетъ исправления. § 4 гл. 10, въ которомъ идетъ ръчь о шестви царя отъ колонны Константина до храма св. Апостоловъ, начинается такъ: Кахеївеч перічечоциечос о́по̀ то̀ч προειρημένων, διέρχεται (ό βασιλεύς) την μέσην λιτανεύων, το δε τροπάριον έν τη της λιτης περιόδω άρχεται ό της παταστάσεως. Καὶ ἀνθῶν (ἀνθ' ῶν Reiske) τὴν μέσην διέρχεται διά τε τῶν Άρτοπωλέων χαὶ τοῦ Ταύρου, χαταλαβών τὸν ναὸν τῆς παναγίας Θεοτόχου τῆς Διαχονίσσης, ἐπιδίδωσι ό βασιλεὺς τὸ λιτανίχιον χαὶ μέγρι τοῦ Φιλαδελφίου διελθών, έκκλίνει το δεξιόν μέρος και διέρχεται διά τοῦ Όλιβρίουν και τῶν Κωνσταντινιανῶν μέγρι τοῦ άγίου Πολυεύχτου, ύπαλλάξας δὲ χάχεῖσε χηρίον χαὶ λαβὼν ἕτερον χηρίον... διέργεται την μέσην των άγίων 'Αποστόλων χτλ. Κακъ Πεάχα, τακъ B Reiske 38трудняло слово ανθών и следующія, потому какъ тотъ, такъ и другой старались исправить это мъсто частью измъненіемъ интерпункціи, частью замъною чтенія ачдай посредствомъ а́vð' ю́v въ смысль propterea, quando. Но эти поправки, на мой взглядъ, не только не выяснили мъста, а напротивъ еще болве затемнили его, особенно интерпункція, которая принята въ изданіяхъ. Кромъ этого мъста, дальше слова: க்கல்லேலல் βаσιλεύς το λιτανίχιον указывають на пропускъ нъсколькихъ словъ, такъ какъ, если царь отдаеть свечу процессіонную, то, очевидно, двлаеть это для чего-нибудь. Далее слъдующее указаніе, что царь и у храма св. Поліевкта перемъняеть свъчу (ύπαλλά-525 хахейсе) позволяеть заключать, что и раньше онь переменяль свечу, а где это было, на это указываеть недоконченный періодь έπιδίδωσι ό βασιλεύς το λιτανίχιον. Такъ какъ перемъна свъчъ и отдавание свъчи, конечно препозиту, происходило предъ храмами, то можно думать, что царь дълалъ эту перемъну свъчъ не потому.

процессія двигалась дальше до Филадельфія, откуда она сворачивала направо и мимо Оливрія и Константиніанъ доходила до храма св. Поліевкта. Помолившись здѣсь и перемѣнивши опять свѣчу, царь шествовалъ по срединѣ улицы до храма св. Апостоловъ, входилъ чрезъ лутиръ въ нареикъ и садился тамъ на принесенное сюда царское кресло, дожидаясь прибытія патріарха съ духовенствомъ и народомъ, участвовавшимъ въ крестномъ ходѣ съ патріархомъ, который шелъ тѣмъ же, очевидно, путемъ, немного спустя послѣ царя и его синклита, какъ и въ другихъ подобныхъ случаяхъ.

Чрезъ нѣсколько времени подходилъ къ храму св. Апостоловъ и патріархъ съ крестнымъ ходомъ. Впереди патріарха шли пѣвчіе, низшій клиръ, горожане, участвовавшіе въ крестномъ ходъ, затѣмъ высшіе духовные сановники и, накопецъ, самъ патріархъ съ ближайшими къ нему чинами клира. Публика и низшій клиръ проходили дверьми боковыми, направо отъ среднихъ, большихъ или царскихъ, въ храмъ, а пѣвчіе и высшіе духовные сановники: митрополиты, архіепископы и епископы входили въ храмъ средними или царскими дверьми. Проходя мимо царя, высшіе духовные сановники кланялись царю въ Пасхальную недѣлю и въ воскресные дни до колѣнъ, не падая ницъ, а въ другіе дни кланялись въ землю, причемъ царь сидѣлъ въ своемъ креслѣ и не вставалъ до приближенія самого патріарха съ евангеліемъ и несомымъ предъ нимъ крестомъ.

Съ приближеніемъ патріарха царь вставалъ, здоровался съ нимъ

Digitized by Google

1

что одна свъча у него на пути сгорала и онъ бралъ другую, а потому, что ему нужно было вмъсто процессіональвой свъчи (то λιτανίπιον) взять свъчу молитвенную, т.-е. такую, съ которой цари молились. Такой обменъ свечъ встречался у насъ уже не разъ и потому не долженъ удивлять насъ. Мы видъли, что царь, дойдя со свъчею до колонны Константина съ процессіональною свъчею, для молебствія бралъ молитвенную свъчу, которую онъ, послъ молебствія опять отдавалъ, чтобы снова взять процессіональную свічу и продолжать съ нею крестный ходъ. То же было и во время выхода въ св. Софію въ Крестовоздвиженіе, когда царь сопровождаль Честное Древо изъ патріаршихъ палать въ храмъ съ процессіональною свъчею, а потомъ бралъ молитвенную свъчу (ср. Вуzantina, II, 241, гдъ показана разница въ употреблении этихъ сортовъ свъчъ и приведенныхъ названий). Принимая во внаманіе, что цари во время богомольныхъ выходовъ, проходя мимо храмовъ, обыкновенно молились въ нихъ или передъ ними, примъровъ чего можно найти довольно въ выходахъ царей въ св. Софію, изложенныхъ во II кн. Byzantina, можно предполагать, что и во время выхода въ храмъ св. Апостоловъ цари молились въ попутныхъ храмахъ или предъ ними, какъ царь молился въ Школахъ предъ храмомъ св. Апостоловъ, тамъ находившимся. Если это соображение върно, то, значить, посль словь еπιδίδωσι ό β. τό λ. выпало довольно много словь, въ которыхъ говорилось, что царь, отдавъ свъчу препозиту, бралъ у него другую, молился, а потомъ, отдавъ молитвенную свъчу, бралъ у него вновь процессіональную свъчу, съ которой и шелъ далѣе.

и, послё обычнаго цёлованія, шель съ правой стороны къ царскимъ дверямъ и затёмъ совершался обычнымъ порядкомъ малый входъ, причемъ царь и патріархъ молились и проходили въ алтарь совершенно такъ, какъ въ св. Софіи и другихъ храмахъ. Такъ какъ мы имѣли уже случай познакомиться съ подробностями этого акта литургіи, то мы и не станемъ повторять ихъ еще разъ, а перейдемъ прямо къ тому, что слёдовало за обычными дёйствіями малаго входа <sup>1</sup>).

Какъ мы видѣли, послѣ возложенія на св. престоль апокомвія, который, понятно, приносился и въ храмъ св. Аностоловъ, царь кадилъ вокругъ св. престола и уходилъ изъ алтаря. Въ храмъ св. Апостоловь, до выхода изъ алтаря, царь сперва молился у гроба св. константинопольскихъ патріарховъ Іоанна Златоустаго и Григорія Богослова, мощи которыхъ находились въ алтарѣ храма св. Апостоловъ. Затѣмъ царь и патріархъ чрезъ лѣвую сторону алтари выходили изъ него и піли въ восточный конецъ храма къ гробницѣ св. Константина и Елены. Помолившись здёсь съ зажженными свёчами въ рукахъ, они подходили къ мощамъ св. константинопольскихъ патріарховъ, боровшихся за иконопочитаніе, т.-е. Никифора и Меводія, гдѣ также зажигали свѣчи и молились. Наконецъ, царь и патріархъ подходили къ гробницамъ царей и царицъ, погребенныхъ здѣсь, и, зажегши свѣчи, молились у гробницъ царей, ближайшихъ предшественниковъ, предковъ или родственниковъ царствующаго императора, какъ это мы увидимъ ниже изъ обряда 21 мая.

Помолившись такимъ образомъ у гробницъ знаменитыхъ царей и патріарховъ, царь съ патріархомъ выходилъ изъ восточнаго конца храма, въ которомъ покоились всё эти мощи и который назывался именемъ св. Константина, и по лѣвой сторонѣ храма, т.-е. по гинэкониту, проходили назадъ по направленію къ западной сторонѣ храма. Дойдя до средины, царь и патріархъ останавливались противъ алтаря, раскланивались и расходились въ разныя стороны: патріархъ уходилъ въ алтарь совершать литургію, а царь проходилъ далѣе по гинэкониту къ нареику и, выйдя чрезъ него въ лутиръ, повертывалъ налѣво, чтобы по лѣвой витой лѣстницѣ подняться въ катихуменіи. У дверей, ведшихъ къ этой лѣстницѣ изъ лутира, стояли высшіе чины синклита, церемоніарій съ силенціаріями и привѣтствовали царя обычнымъ многолѣтіемъ. Царь, предшествуемый и сопровождаемый высшими чинами кувуклія, спаеарокандидатами, маглавитами и другими чинами своей свиты поднимался

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Byzantina, II, 153 сл.

въ катихуменіи, причемъ завѣсы, висѣвшія въ катихуменіяхъ, поднимали силенціаріи. Царь проходилъ чрезъ западныя, находившіяся надъ нареикомъ, катихуменіи съ лѣваго, т.-е. сѣвернаго ихъ конца на правый и становился въ правой, т.-е. южной галлереѣ катихуменій, въ закрытомъ помѣщеніи, въ которомъ онъ всегда стоялъ, когда слушалъ литургію въ храмѣ св. Апостоловъ и которое представляло собою родъ мутаторія или параклитика.

Послѣ царя поднимались по той же витой лѣстницѣ въ катихуменія высшіе чины синклита, привѣтствовавшіе царя у входа на лѣстницу, и становились въ западной галлереѣ катихуменій, гдѣ, противъ алтаря, т.-е. на срединѣ этой галлереи стоялъ царскій антиминсъ, на который ставились св. Дары, для причащенія царя и высшихъ чиновъ.

Когда по ходу литургіи приближалось время пріобщенія св. таинъ, за патріархомъ посылались два силенціарія и патріархъ поднимался въ катихуменіи со св. Дарами, а затѣмъ пріобщалъ царя и высшихъ сановниковъ и уходилъ съ катихуменій доканчивать литургію совершенно тѣмъ же порядкомъ, какъ было описано выше, при изложеніи выхода въ Халкопратійскій храмъ. Такъ какъ процедура приглашенія патріарха и пріобщенія была вездѣ одинакова, то мы повторять ее не будемъ ни здѣсъ, пи въ слѣдующихъ обрядахъ, хотя въ Придворномъ уставѣ опа описана во всѣхъ обрядахъ съ бо́льшимъ или меньшимъ количествомъ подробностей <sup>1</sup>).

Царь, простившись съ натріархомъ, посл'в пріобщенія чиновъ, уходилъ въ свое м'ёсто и достанвалъ литургію. Въ это же время, въроятно, устанавливался и утверждался царемъ списокъ чиновниковъ и сановниковъ, которые въ этотъ день приглашались об'ёдать съ царемъ и патріархомъ<sup>2</sup>). По окончаніи литургіи царь выходилъ, въ

Когда царь въ томъ или другомъ храмъ слушалъ всю литургію и пріобщался, записки класо, отд. Имп. Р. Арх. Овщ., т. IV. 11

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. выше, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Когда царь слушаль только евангеліе и слѣдующую затѣмъ ектенію въ храмъ, въ который дѣлался богомольный выходъ или вывздъ, списокъ приглашаемыхъ для завтрака или для обѣда съ царемъ представлялся для утвержденія царю главнымъ стольникомъ (о́ е́кі тії трате́с́л;) и дежурнымъ атриклиномъ въ то время, когда царь, прослушавъ ектенію, сидѣлъ въ мутаторіи и дожидался окончанія литургіи. Такъ было, какъ мы видѣли, въ недѣлю Православія (Byzantina, II, 247). То же самое отмѣчено въ обрядахъ I, 19, 118 и I, 20, 121 (µета̀ δѐ тіν а̀πо́λодіν тії е́хтеходс хейє́сочан (оі δезпо́тан) хай сіза́усн о́ тії трате́с́л; µета̀ хаі тῶν а̀трикличами праносить пригласительный списокъ, а царь утверждаеть его). Составлялись списки съ соблюденіемъ ранга и очереди чиновъ атриклинами, что̀ составляло, вмѣстѣ съ введеніемъ, съ разсаживаніемъ и выводомъ чиновъ, одну изъ главныхъ обязанностей ихъ, какъ говорить объ этомъ самъ атриклинъ Филоеей въ своемъ клиторологіи (II, 52, 703, 740 слѣд. Ср. мои Byzantina, II, 181).

сопровождени чиновъ кувуклія и своей военной свиты, чрезъ западную галлерею изъ катихуменій храма св. Апостоловъ вцутренними переходами во дворецъ, находившійся близь этого храма, и здѣсь въ китонѣ (покоѣ), соотвѣтствующемъ китонамъ Большого Дворца, дожидался прибытія патріарха, за которымъ посылались опять силенціаріи. Предъ входомъ во дворцовыя комнаты его встръчали высшіе чины кувуклія и доводили до того пом'єщенія, въ которомъ онъ должевъ былъ дожидаться выхода царя. Когда патріархъ, приходившій сюда въ полномъ архіерейскомъ облаченія съ нѣкоторыми чинами клира, посидить немного и отдохнеть, препозить отправлялся къ царк) и докладывалъ ему о прибытіи патріарха. Царь, приказавъ пригласить патріарха въ большую залу, гдъ приготовленъ былъ столъ для царя съ патріархомъ и приглашенныхъ чиновъ и, накинувъ, при помощи бывшихъ при немъ чиновъ кувуклія, плащъ, выходилъ въ столовую, привѣтствовалъ его и цъловался съ нимъ. Затъмъ приглашались прибывшіе съ патріархомъ іереи, которые совершали предобѣденныя молитвы и пѣли соотвѣтствующія пѣснопѣнія, послѣ чего патріархъ благословлялъ трапезу и снималъ свой омофоръ, который и уносили јереи въ одну изъ ближайшихъ комнатъ. Царь, въ свою очередь, снималъ съ себя плащъ и садился съ патріархомъ за столъ, а чины кувуклія станови-

лись вокругъ стола. Царь и патріархъ выпивали по одной чашѣ, сидя за столомъ одни въ присутствіи только чиновъ кувуклія, до входа не только «друзей», т.-е. приглашенныхъ къ обѣду саповниковъ, но и стольниковъ, т.-е. чиновъ, завѣдующихъ царскими обѣдами и прислуживавшихъ за столомъ.

Послѣ этого, по знаку царя и распоряженію препозита, сначала вводились чины, завѣдывавшіе царскимъ столомъ и прислуживавшіе за царскими обѣдами и завтраками <sup>1</sup>). Когда они занимали свои мѣста и

то утвержденіе и установленіе списка едва ли могло происходить посл'в евангелія, такъ какъ царь долженъ былъ слушать предъ причащеніемъ всю литургію, а всего удобн'ве могло быть посл'в пріобщенія св. таинъ, когда царь дожидался, пока патріархъ пріобщалъ чиновъ синклита, или, по уходъ патріарха съ св. дарами, до окончанія литургіи, если приглашеніе не производилось до объдни, когда цари, прибывъ въ извъстный храмъ, сидъли въ храмъ въ ожиданіи прибытія патріарха.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не входя въ подробности ввода чиновъ и порядковъ, соблюдавшихся при царскихъ объдахъ и завтракахъ, что потребовало бы много времени и мъста, я считаю необходимымъ изложить здъсь эти порядки въ томъ только объемъ, въ которомъ они обыкновенно описываются въ обрядахъ богомольныхъ выходовъ. Кромъ занвмающаго насъ обряда выхода въ храмъ св. Апостоловъ (I, 10, 79), изложенный въ текстъ порядокъ съ опущениемъ или упоминаниемъ тъхъ или другихъ подробностей описывается въ Вознесенскомъ обрядъ I, 18, 113 (кратко), въ обрядъ Преполовения

разстанавливались въ соотвѣтствующемъ порядкѣ, по новому знаку царя, установленнымъ порядкомъ вводились «друзья», т.-е. сановники и чиновники, заранѣе приглашенные къ столу по утвержденному царемъ списку.

Вводъ чиновъ производился подобно тому, какъ вводились сановники и чиновники всего синклита для торжественныхъ засёданій и пріемовъ, но при вводѣ въ столовую для завтраковъ и обѣдовъ фигурировали стольники. Вмѣсто остіарія, ходившаго за разными отдѣлами чиновъ для ввода въ Золотую руку во время большихъ выходовъ въ храмъ св. Софіи, здѣсь фигурируетъ стольникъ (ό тῆς τραπέζης), который, подобно остіарію, когда чины дойдутъ до завѣсы входной двери, становится предъ завѣсою и, по знаку царя и препозита, толкаетъ ее рукою, давая этимъ знать енгистіаріямъ (или силенціаріямъ), стоявшимъ за завѣсою, что пора подінять или раздвинуть завѣсу и впустить «друзей» или тотъ или другой отдѣлъ чиновъ въ залу, гдѣ были приготовлены столы и гдѣ сидѣлъ царь съ патріархомъ<sup>1</sup>).

Когда друзья входиля и занимали свои мъста за столами, по указанію атриклиновъ, руководствовавшихся рангомъ должностей и чиновъ, начинался объдъ съ соблюденіемъ принятаго чина и порядка. По окончаніи объда, «друзья» выводились такимъ же порядкомъ, какъ и входили, причемъ шли къ выходнымъ дверямъ задомъ, лицомъ къ

(I, 17, 104), въ Срътенскомъ (I, 27, 153), въ обрядъ недъли Православія (I, 28, 160). А такъ какъ въ этихъ случаяхъ соблюдались такіе же порядки, какъ и вообще при завтракахъ и объдахъ съ участіемъ патріарха, то для уясненія нъкоторыхъ подробностей сюда могутъ быть привлечены обряды царскихъ объдовъ съ патріархомъ въ Хрисотриклинъ и палатъ XIX аккувитовъ, дававшихся патріарху и духовенству въ Крещеніе и четвергъ Пасхальной недъли (I, 14, 95 и I, 26, 146—147). По всъмъ этимъ обрядамъ, до ввода чиновъ, завъдывавшихъ царскимъ столомъ (оі тъс о́поору́ас), когда въ столовой находились только цари съ патріархомъ, окруженные чинами кувуклія, стоявшими вокругъ стола, кувикулярія вносили двъ чаши или бокала, изъ которыхъ цари пили по разу (є́семетха́итом д̀є тъ́м хооβіхоодарі́ам, ти́мося про̀с а́пас́, тъ́ yàp та́ся тао́та сіс́ерхомая та́ хоохооца́ріа діа тъ́м хооβіхоодарі́амъ, й у́міха о́ βасілеюс µета̀ той латріа́рхом дрюта̃. I, 14, 95). Бокалы или чаши называются хоохооца́ріа отъ сисита, котелъ, каковое названіе указываеть на форму ихъ, т.-е. что они походили на маленькіе котелки или нижкіе стаканчики съ закругленнымъ дномъ. Ср. Reiske, Comment. ad Cerim. p. 201.

<sup>1</sup>) Относательно ввода чиновъ по βήλα см. мон Byzantina, II, 202 сл. Вводъ въ столовую подробнѣе всего описанъ I, 14, 95 и I, 10, 70. Для завтраковъ въ храмахъ за завѣсами стоять чины, состоявшіе при царскомъ столѣ, такъ называемые енгистіаріи (оі ἐγγιστιάριοι), а въ Хрисотриклинѣ въ теченіе всей Пасхальной недѣли поднимали завѣсу силенціаріи. Порядокъ ввода чиновъ, обѣда и вывода чиновъ указанъ также атриклиномъ Филоееемъ въ его клиторологіи (Cerim. II, 52, 742 слѣд., 766 слѣд.). Относительно обѣда въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли въ большой залѣ дворца у храма св. Апостоловъ см. II, 52, 769, гдѣ перечислены чины, приглашавшіеся въ этотъ день къ обѣду. Ср. 773.



царю. Царь и патріархъ оставались съ кувукліемъ и чинами стола; по знаку препозита, бравшаго знакъ отъ царя, чины стола выходили, и въ столовой оставались только чины кувуклія съ царемъ, какъ предъ обѣдомъ. Царь и патріархъ снова пили по разу изъ чашъ и вставали изъ-за стола. Царю подавали и накидывали плащъ, а патріарху іерен приносили омофоръ и, надѣвши его на патріарха, совершали молитву. Патріархъ, по обыкновенію, давалъ царю просфоры и флакончики съ освященнымъ благовоннымъ масломъ. Іереи, приглашенные для надѣванія омофора и совершенія послѣобѣденной молитвы, выходили, и патріархъ, раскланявшись съ царемъ и поцѣловавшись, уходилъ тѣмъ же путемъ, какимъ пришелъ въ обѣденную залу, въ катихуменіи, а оттуда спускался въ храмъ. При этомъ возвращеніи его до катихуменій сопровождаютъ его и поддерживаютъ высшіе чины кувуклія, а дальше до самаго храма силенціаріи, которые ходили его приглашать и сопровождали его па пути къ царю.

Царь, простившись съ патріархомъ, уходилъ въ китонъ, отдыхаль переоблачался для возвратнаго пути въ Большой немного, потомъ дворець. Такъ какъ возвращался царь уже не пѣшкомъ съ крестнымъ ходомъ, а верхомъ па парадно убранной лошади въ сопровождении чиповъ и партій Ипподрома, словомъ, съ полнымъ парадомъ (ёµпраттос), то онъ переоблачался также въ нарадныя одежды, по такія. въ которыхъ онъ обыкновенно совершалъ торжественные выбзды и въбзды. Все торжественное шествіе оть дворца Дафны, гдѣ, предъ выходомъ Софію, царь облачался въ дивитисій и хламиду, опъ совервъ св. шалъ въ этихъ длинныхъ и неудобныхъ для верховой бады одеждахъ. Посл'є об'єдни въ китон'є или, быть можетъ, въ параклитикі, онъ сиямалъ хламиду и для переходовъ изъ параклитика въ китонъ, а 113ъ него въ столовую накидывалъ только плащъ, оставаясь, однако же, все время въ дивитисіи <sup>1</sup>). Такъ какъ дивитисій, длинный и довольно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шелъ ли царь изъ того помѣщенія, въ которомъ онъ слушалъ литургію, въ столовую въ хламидъ или плащъ, въ обрядъ Пасхальнаго понедъльника не указано. На основаніи другихъ обрядовъ сказать точно и опредъленно также нельзя, такъ какъ это зависъло отъ того, проходилъ ли царь какими-инбудь переходами, невидимо для чиновъ синклита, стоявшихъ въ катихуменіяхъ, или шелъ мимо ихъ. Если онъ проходилъ скрытыми переходами, какъ это часто бывало въ Вольшомъ Дворцѣ, предъ и послѣ выходовъ и пріемовъ, то онъ обыкновенно довольствовался плащемъ; если же ему нужно было проходить открытыми путями, мимо чиновъ синклита и среди ихъ, то онъ шелъ въ полной парадной формѣ (ήλλαγμένος), т.-е. въ хламидъ и дивитисіи до китона предъ столовой залой или до этой залы, гдѣ уже и снимаъ хламиду, оставаясь въ одномъ дивитисіи до прибытія патріарха, для встрѣчи котораго на царя обыкновенно накидывали плащъ, снимавшійся обыкновенно предъ

узкій въ подолѣ безполый хитонъ, сдѣланный изъ разшитой роскошной и тяжелой матеріи, для ѣзды верхомъ былъ совсѣмъ неудобенъ, то царь замѣнялъ его болѣе удобнымъ, какъ по своему покрою, такъ и по матеріи, хотя также роскошно отдѣланнымъ и украшеннымъ скарамангіемъ, въ которомъ обыкновенно совершались выѣзды царя въ городѣ и который, смотря по торжественности случая, былъ различно отдѣланъ и украшенъ. Вмѣсто скарамангія царь надѣвалъ иногда для выѣздовъ и въѣздовъ верхомъ и другіе хитоны. Въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли, какъ отмѣчено въ обрядѣ, для возвращенія верхомъ, вмѣсто дивитисія, онъ надѣвалъ пурпурный коловій, т.-е. хитонъ съ короткими рукавами, разшитый золотыми трубочками или валиками, а по краямъ общитый жемчугомъ и драгоцѣнными камнями. Коловій этотъ назывался «гроздомъ» (βόтрос)<sup>1</sup>.

Сверхъ коловія на царя надъвали поясной мечъ, обдѣланный въ золото и украшенный драгоцёнными камнями и жемчугомъ въ такихъ же ножнахъ. Такого рода мечи (отадіа) довольно часто встр'вчаются на памятникахъ искусства, на которыхъ изображаются или императоры въ военныхъ костюмахъ и съ мечами, или царскіе тѣлохранители, оруженосцы, несущіе парадные царскіе мечи за царемъ. Царское облаченіе параднаго отъћзда довершалъ препозить, для возлагавшій на честную главу царя тіару, которая пазывается также туфою или даже тогою и отличается какъ отъ діадимы собственно, такъ и отъ парадной царской короны въ тъсномъ смыслъ, хотя и представляетъ собою также парадный головной покровъ<sup>2</sup>). Насколько можно су-

объдомъ, какъ изложено у меня въ текстъ. Объ этихъ переоблаченіяхъ я имълъ случай говорить въ статьъ "Облаченіе императора на Керченскомъ щитъ", помъщенной въ Журя. Мин. Нар. Просв., 1893, октябрь и отдъльно изданной (Спб. 1893, 30 слъд.), гдъ указаны и отпосящіяся сюда мъста изъ Придворнаго устава. Въ дальнъйшемъ изложеніи выходовъ мы встрътимъ еще и отмътимъ подобные случаи.

<sup>1</sup>) Относительно надъванія скарамангія, вмъсто дивитисія, для взды верхомъ сказано въ сейчасъ названной статьъ моей "Облаченіе императора на Керченскомъ щитъ", 26 слъд. Такъ какъ при изложеніи обрядовъ выходовъ и выъздовъ въ храмы мы встрътимся не разъ съ подобными фактами переоблаченія въ скарамангій для взды верхомъ, то приводить эти факты нътъ необходимости. Ср. мом Byzantina, II, 7—8 примъч. Употребленіе въ понедъльникъ Пасхальной недъли для отъъзда во дворецъ именно коловія отмъчено, какъ въ обрядъ этого праздника (I, 10, 80: хоλώβιον τριβλάτιον χρυσοσωληνοχέντητον, διά λίθων χαι μαργάρων ήμφιεσμένον, δ χαὶ βότρος χαλεῖται), такъ и въ перечнѣ парадныхъ царскихъ облаченій, употреблявшихся во время праздниковъ (I, 37, 188: τὰ χολώβια ήγουν τους χριούς).

<sup>2</sup>) Тіара, какъ извъстно, означаеть головную повязку, которая дълалась, какъ изъ мягкой, такъ и твердой матеріи; въ послъднемъ случат она могла быть довольно высокая и походила на высокую шапку, расширяющуюся къ верху или прямую. По-

жественныхъ въѣздовъ послѣ одержанныхъ надъ непріятелемъ побѣдъ, а потомъ и вообще для парадныхъ выѣздовъ верхомъ по городу, которые по облачению царя и обстановкѣ всего поѣзда походили на торжественные въѣзды.

- 166 --

Въ такомъ нарядѣ царь изъ покоевъ дворца, прилегавшаго къ храму св. Апостоловъ, выходилъ въ сопровожденіи чиновъ кувуклія въ катихуменіи надъ нареикомъ, причемъ находившіяся тутъ завѣсы поднимали кувикуляріи, и направлялся къ лѣвой витой лѣстницѣ, той самой, по которой онъ предъ литургіею поднялся въ катихуменіи. Когда царь спускался по этой лѣстницѣ и выходилъ въ лутиръ или дворъ храма св. Апостоловъ, его привѣтствовали собравшіеся у входа на лѣстницу (ό хоχλίας) чины синклита обычнымъ многолѣтіемъ: «на многіе и добрые годы да продлитъ Богъ святое (или твое) царство-

томъ тіарами стали называться именно такія шапки, по своей формъ походившія на персидскія в затьмъ турецкія. Украшенныя плюмажемъ или султаномъ (то́уз пля тодра отъ перс. tog или tug), такія шапки назывались тогами или туфами. Образцомъ такой шанки можетъ служить шанка конной статуи Юстиніана I, поставленной имъ на площади Августеонъ, въ память побъдъ надъ персами п описанная много разъ, въ томъ числъ и у Прокопія Косарійскаго. По случаю паденія этоя шапки при Өсофилъ, говоря о ней, хронисты называють ее именно туфою (Sim. Mag. въ Theoph. contin. p. 645 ed. Bonu. и Georg. Mon. p. 808) п такимъ образомъ дають понять, какія шанки назывались туфами или тогами. Съ этимъ совершенно согласны описанія туфы или тіары, которыя мы находимъ у Зонары и Цецы. По свидътельству перваго (lib. XVII, c. IX, ed. Dindorf vol. IV, р. 123), Василій II Волгаробойца, послъ покоренія Болгаріи, совершиль тріумфальный въёздъ въ Константинополь, увёнчанный высокой тіарой которую простой народъ называеть туфою (тіа́ра тамовеі, орвія, ήν τούγαν χαλεί ό δημώδης χαί πολύς άνθρωπος). Цеца (Chil. 8, 184) говоритъ, что тіара, персидскій головной уборъ, возлагалась на голову впзантійскими царями послъ побъдъ (т.-е. во время тріумфальныхъ въъздовъ) и пазывалась также туфою, причемъ, какъ на образецъ ея, указываетъ на головной уборъ Юстиніановой статув. Подтвержденіемъ этого свидътельства Цецы, кромъ сейчасъ указаннаго примъра, т.-е. въбзда Василія II, можеть служить обрядь тріумфальнаго въбзда царя Өеофяла послъ побъдоноснаго похода на саракинъ (Cerim. append. ad libr. I, 505). Өеофилъ совершиль въвздъ, также валюч туч тіарач елі тус хералус аэтов. Хотя статуя Юстиніана и колонна, на которой она стояла, давно уничтожены, но по счастливой случайности сохранился рисунокъ этой статуи, сдъланный въ 1340 году, найденный Детьеромъ (Déthier) въ библіотекъ Сераля въ 1864 г. и сообщенный Эллинскому филологическому обществу въ Константинополъ (см. труды этого общества, П. 103). Послъ этого рисунокъ былъ воспроизведенъ нъсколько разъ и между прочимъ въ № 8 "Матеріаловъ по археологіи Россіи, издаваемыхъ Императорскою Археологическою Коммиссіею въ изслъдованіи проф. Покровскаго « Керченскомъ щитв. Еще лучше рисунокъ воспроизведенъ въ Esquisse topographique de Constantinople Mordtmann'a, Lille, 1892, 65 (см. у насъ рис. 24). Относительно тобфя или та́ра см. Ducange, Gloss. Gr. et. lat. s. v. Reiske, Comment. ad Cerim. p. 591.

ваніе!», какъ привѣтствовали они его здѣсь, когда царь поднимался въ катихуменіи предъ литургіею. Но теперь высшіе чины синклита были



Рис. 24. Конная статуя Юстиніана по рисунку XIV в.

уже не въ хламидахъ, въ которыхъ они совершали крестный ходъ и слушали литургію, а въ пурпурныхъ плащахъ, какъ высшіе чины ку-

вуклія и нѣкоторые другіе чиновники, которымъ предстояло сопровождать царя верхомъ и пѣшкомъ. Въ то время, когда переоблачался царь, переодѣвались и чины въ свои пурпурные плащи <sup>1</sup>).

Окруженный чинами кувуклія, синклитомъ и тёлохранителями царь, сойдя съ лёстницы, проходилъ чрезъ дворъ или лутиръ къ двери со двора храма на улицу, гдё стояли верховыя лошади въ парадной сбруё для царя и сопровождавшихъ его верхами чиновъ. Верховой конь царя, какъ обыкновенно въ подобныхъ случаяхъ, былъ, по всей вёроятности, бёлой масти. Вся сбруя коня, т.-е. узда, сёдло, и служащіе частью для укрёпленія сёдлэ, частью для украшенія коня, ремни, между прочимъ, шейные, унизаны были жемчугомъ, драгоцёнными камнями и золотыми и эмалевыми бляхами<sup>9</sup>). На хвостъ и на ноги коня, кромѣ того, надѣвались перевязи изъ широкой ленты или ремни съ висящими концами. Словомъ, царскій конь для торжественнаго отъёзда убирался такъ, какъ убраны кони на дошедшихъ до насъ, хоть и немногочисленныхъ памятникахъ, византійскаго искусства, на которыхъ изображаются торжественные, парадные выёзды и тріумфальные въёзды

<sup>2</sup>) Относительно убранства коня царскаго, см. І, 10, 80—81: о́ ді їппос готрыта: вкідода́ноо удової діа́ніво, прачевриєю апо раруа́рых, го ді тої дітої піпсо хаі тоїс те́вогарої повіч апохре́рачтаї пе́тавої пра́чдію. Ср. І, 17, 99 и 105: і́ппейєї де Завідейс груї їппо ге́вогарої повіч апохре́рачтаї пе́тавої пра́чдію Ср. І, 17, 99 и 105: і́ппейєї де Завідейс груї і́ппо ге́вогарої пові тої відо хадіт та ойраї пра́чдію пе́тавої апохре́рачтаї. Такая парадная сбруя называется то уішра, мн. ч. та уішрата и потому въ обрядахъ Придворнаго устава для краткости иногда говорится, что цари Вдуть сі їппої готрырие́чої хіщраві діадійо: с или віч уіщраті діадійще (аррепа. ad Cerim. libr. I, р. 500 и 505. Ср. І, 37, 188 190 и 191; І, 43, 268). По словамъ Кодина, de offic. с. XVII, р. 97 уаіщрата назывались ремин или ленты, унизанныя жемчугомъ и драгоцѣными камнями и надѣвавшіяся коню на шею и на спину сзади сѣдла. Дальнѣйшія подробности о хіщра, см. въ моей статьѣ: "Облаченіе императора на Керченскомъ щитѣ", 20-24, гдѣ приведены мнѣнія Рейске и Дюканжа объ этомъ предметѣ.

Пра́идіоч (у Константина Багрянороднаго въ Придворномъ уставъ пра́идіос)=brandeum, fascia, vitta=дента, а пе́тазос, означаетъ въ классич. языкъ съ широкими полями шляпу, а затъмъ широкую крышку вообще, по въ нашемъ мъстъ пе́тазос, очевидно, употребляется уже въ качествъ прилагательнаго и означаетъ "широкій". Дъйствительно эти ленты довольно широки, такъ что до нъкоторой степени походили на короткіе чулки или гамаши и потому во время Кодина назывались тоозіа= tibialia, собств. tubae.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Плащи эти называются саγίа ἀληθινά (I, 10, 88—89), т.-е. пурпурные (см. D u C an g e Gloss. gr. s. v. и Gloss. latin. s. v. Alithinus). ᾿Αληθινός собственно значить истинный, настоящій=лат. verus, каковое слово также употребляется въ значенія "вастоящаго пурпурнаго". Такъ какъ πορφορã ἀληθινή противополагается τῷ ἐξιτήλφ, pallidae, то, по словамъ R e i s k e (Comment ad Cerim. p. 189), apparet hinc ἀλη<sup>θ</sup>ινόν, et verum proprie splendidum, splendore ardens et oculos feriens notare. Если это соображение върно, то чины надъвали въ понедъльникъ Пасхальной недъли свътлокрасные плащи, что подходитъ къ свътлому празднику, когда облачались вообще въ свътлыя одежды.

царей. Сюда, между прочимъ, принадлежитъ золотая булла Бэлдина II, на которую Дюканжъ указываетъ, какъ на образецъ изображенія парадно убраннаго царскаго коня (рис. 25). Еще лучшимъ образцомъ и, притомъ, болѣе близкимъ ко времени составленіи Придворнаго устава можетъ служить бамбергская ткань (рис. 26), на которой изображенъ побѣдоносный царь на конѣ, убранномъ согласно съ вышеприведеннымъ описаніемъ царадной сбруи, въ моментъ въѣзда въ городъ послѣ удачнаго похода противъ непріятеля <sup>1</sup>).

Верховыя лошади, назначенныя для высшихъ чиновъ кувуклія и синклита, были также не въ простой обычной сбрућ, а накрыты парадными попонами<sup>2</sup>).

Сѣвши за воротами двора св. Апостоловъ на убранныхъ такимъ образомъ коней, чины синклита въ обычномъ порядкѣ, т.-е. младшіе впереди, выстраивались, по всей вѣроятности, въ два ряда и ѣхали впереди царя; за ними слѣдовали высшіе чины кувуклія также верхами, а за ними уже самъ царь. По сторонамъ и спереди эту процессію окружала конная и пѣшая гвардія: съ той и другой стороны чиновъ синклита ѣхали также на парадно убранныхъ въ попоны коняхъ спаеаріи и спаеарокандидаты, препоясанные мечами, съ сѣкирами и щитами въ рукахъ, причемъ спаеарокандидаты, какъ одѣтые въ полную

<sup>2</sup>) Кони чиновъ кувуклія и синклита называются є́отодієце́осі о́ло̀ хатафра́хтоу. Ката́фрахто; уже у древнихъ писателей означаеть покрытый панцыремъ (ή хата́фрахто; їллос конница въ панцыряхъ); у средневѣковыхъ писателей то̀ хата́фрахтоу означаетъ панцырь для людей и лошадей (D u C a n g e, Gl. Gr. s. v.). Какого рода панцырныя покрышки или попоны надѣвались на коней для праздничныхъ выѣздовъ чиновъ, сказать опредѣленно, за неимѣніемъ болѣе обстоятельныхъ описаній, трудно; но можно думать, что эти панцырныя покрышки были болѣе или менѣе похожи на тѣ, которыя мы видимъ на коняхъ, на которыхъ ѣдутъ всадники при тріумфальномъ въѣздѣ Феодосія въ Константинополь послѣ побѣдоносныхъ походовъ на скиеовъ (у В a n d u r i, tab. VI и X).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Золотая булла Балдуина II воспроизведена Дюканжемъ въ началѣ I т. его Gloss. Gr. и въ Familiae Byzantinae, р. 176 ed. Venet. [Нашъ рисунокъ взятъ у Sablatier, Iconographie de cinq mille médailles, St. Pétersbourg, 1847, pl. XXIV, 15 suspplémentaire]. Рисунокъ бамбергской ткани данъ Шлумбергеромъ въ его богато иллюстрированной книгѣ о Никифорѣ Фокѣ (Un empereur Byzantin, Paris, 1890, 365). [Нашъ рисунокъ, какъ и рисунокъ въ книгѣ Шлумбергера, взятъ у Cahier et Martin, Mélanges d'archéologie, II (Paris, 1851), табл XXXIV]. Сюда же можно отнести и Керченскій щитъ, найденный въ 1891 г., роскошный хромолитографированный рисунокъ котораго приложенъ къ изслѣдованіямъ о немъ Стржиговскаго и Н. В. Покровскаго въ № 8 Матеріаловъ по археологіи Россіи. Съ него сдѣланъ литографированный снимокъ, приложенный къ отдѣльнымъ оттискамъ моей вышеназванной статьи [нашъ рис. 27 исполненъ по спеціально исполненному для настоящаго изданія фотографическому снимку съ оригинала, хранящагося въ средневѣковомъ отдѣленіи Императорскаго Эрмитажа.

парадную форму, имѣли на себѣ цѣпи или гривны. Чиновъ кувуклія окружали съ обѣихъ сторонъ также копные спаеарокувикуляріи въ присвоенныхъ имъ хитонахъ съ мечами и сѣкирами въ рукахъ. Кромѣ того, съ той и другой стороны шли пѣшкомъ въ соотвѣтствующемъ порядкѣ разные чины гвардіи въ парадной формѣ: кандидаты, скривоны, царскіе мандиторы, курсоры, деканы и другіе.

Рядомъ съ царемъ шли пѣшкомъ съ одной стороны протостраторь, а съ другой — конюшенный комить (χόμης τοῦ σταύλου), а рядомъ съ ними, съ той и другой стороны, шли страторы, со щитами, держа въ рукахъ пальмовыя вѣтви.



Рис. 25. Золотая булла Балдунна II.

Сзади царя ѣхали на парадно убранныхъ коняхъ въ парадной формѣ, препоясанные мечами и съ сѣкирами на плечахъ (σπαθοβάχλα) протосцаваріи евнухи, которые обыкновенно въ торжественныхъ выходахъ стоятъ позади царя. За ними ѣхалъ въ пурпурномъ плащѣ на парадномъ конѣ логоветъ дрома, за которымъ слѣдовали протоспаваріи бородатые, одѣтые и вооруженные такъ же, какъ и протоспаваріи евнухи, и конные кувикуляріи.

Потядъ замыкали друнгарій виглы или числа и подчиненные ему офицеры числа и гвардейскихъ отрядовъ, а равно и не шедшіе впереди царя маглавиты и другіе чины царской военной свиты. Вст эти чины тали на накоторомъ разстояніи отъ кувикуляріевъ и протоспаваріевъ, тали на накоторомъ свиты. Сзади вста та кувикуляріевъ и протоспаваріевъ, таль за царемъ. Сзади вста таль намъстникъ числа и сдерживалъ толпу, шедшую за царскимъ потадомъ, чтобы она шла на накоторомъ разстояніи отъ потада и не смътивалась съ нимъ<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Описание царскаго повзда, данное въ текстъ, основано, главнымъ обрязомъ, на обрядъ Пасхальнаго понедъльника (l, 10, 81-82); но такъ какъ всъ нодобные вытады дълались по одному установленному порядку, то нъкоторыя подробности Всю эту массу чиновъ, военпыхъ и гражданскихъ, разстанавливалъ и затѣмъ руководилъ всѣмъ поѣздомъ церемоніарій, который становился и шелъ во главѣ процессіи въ пурпурномъ плащѣ, предшествуемый четырьмя силенціаріями, державшими въ рукахъ золотые жезлы.

Направляемый церемоніаріемъ торжественный царскій поѣздъ медленно двигался, сопровождаемый народомъ, по тѣмъ самымъ улицамъ и площадямъ, по которымъ царь шелъ съ крестнымъ ходомъ предъ литургіею и которыя были убраны и усѣяны душистою зеленью и цвѣтами, по распоряженію ипарха.



Рис. 26. Вамбергская ткань.

Торжественность и великолѣпіе царскаго поѣзда въ значительной степени увеличивались еще тѣмъ, что чрезъ извѣстные промежутки на всемъ пути его встрѣчали димы Ипподрома, привѣтствовали и сопро-

взяты изъ другихъ обрядовъ, особенно I, 17, 99, гдѣ, хотя перечень короче, указаны нѣкоторыя подробности, опущенныя въ I, 10, 81. Ср. также I, 30, 167.

Въ качествъ участниковъ поъзда мною названы только тъ военные и гражданскіе чины, которые упомянуты въ обрядъ І, 10, но, конечно, этотъ перечень далеко не полонъ. Вь поъздъ, безъ сомнънія, участвовали всъ наличные чины синклита, царской военной свиты, кувуклія и гвардейскихъ отрядовъ, такъ что полный перечень ихъ, насколько названія ихъ намъ извъстны изъ одного клиторологія Филоеея, занялъ бы цълыя страницы.

вождали своими пѣснопѣніями и славословіями, такъ что и на возвратномъ пути улицы и площади, по которымъ двигался поѣздъ, оглашались праздничными пѣснопѣніями, многолѣтіями и возгласами, подобно тому, какъ крестный ходъ предъ литургіей сопровождался пѣніемъ соотвѣтствующихъ церковныхъ пѣснопѣній и тропарей.

Первая встрѣча происходила у мраморныхъ львовъ. Здѣсь стоялъ зарѣчный димъ венетовъ съ своими пѣвчими и начальниками, во главѣ которыхъ находился димократъ венетовъ, т.-е. доместикъ школъ. Когда царскій поѣздъ приближался къ мѣсту первой встрѣчи, церемоніарій бралъ доместика школъ за руку и подводилъ къ подъѣзжавшему царю, который, доѣхавъ до мѣста пріема, останавливался. Доместикъ, поклонившись и поцѣловавъ ногу царя, подавалъ ему, обернувъ. конечно, руку хламидою, книжечку или свитокъ съ поздравительными и хвалебными стихами, по своему содержанію соотвѣтствующими тому празднику, въ который совершался выѣздъ.

Царь принималъ ливелларій и передавалъ его комиту ставла, а димократь венетовъ, т.-е. доместикъ школъ, отойдя на свое прежнее мѣсто къ своему диму, осѣнялъ царя крестнымъ знаменіемъ въ то время, какъ димъ пѣлъ славословія царю и возглашалъ привѣтствія, которыя, какъ и весь пріемъ, были почти тожественны съ таковыми же дѣйствіями димократа и дима при встрѣчахъ царя на пути въ храмъ св. Софіи и обратно.

Какъ при первой встрѣчѣ на пути въ храмъ св. Софін, димократъ венетовъ подавалъ, послѣ поклоненія, царю ливелларій, такъ и здѣсь, при первой же встрѣчѣ, онъ тѣмъ же порядкомъ дѣлалъ это. Только тамъ царь отдавалъ ливелларій препозиту, а здѣсь, во время верховой ѣзды, онъ отдавалъ его шедшему рядомъ комвту ставла <sup>4</sup>).

Привѣтствія димовъ при возвращеніи верхомъ изъ храма св. Апостоловъ, какъ и изъ другихъ храмовъ, бывали почти такіе же, какъ при возвращеніи изъ храма св. Софіи. Какъ тамъ венеты привѣтствовали царей словами: «добро пожаловали», такъ и здѣсь у мраморныхъ львовъ запѣвалы загородняго дима венетовъ возглашали: «добро пожаловало божественное царство», а народъ восклицалъ трижды: «добро пожаловалъ» (или пожаловали, смотря по тому, сколько было царей, одинъ или нѣсколько)<sup>2</sup>). Затѣмъ слѣдовали обычныя славословія и многолѣтія, по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О дъйствіяхъ димократа венетовъ при первой встръчъ, см. Byzantina, II, 79 сл., гдъ въ прим. 2 къ стр. 79 указана ошибочность рукописнаго чтенія мъста I, 10, 82 относительно первой встръчи и сдълана его поправка,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Byzantina, II, <sup>1</sup>185 и 80.

вторявшіяся при каждой встрѣчѣ димовъ и состоявшія въ томъ, что запѣвалы или пѣвчіе дима возглашали многолѣтіе (многая лѣта или времена) съ прибавленіемъ извѣстныхъ хвалебныхъ эпитетовъ царямъ (божественное царство, самодержцы римлянъ), а народъ трижды повторялъ многолѣтіе и заканчивалъ другою формою многолѣтія: «долголѣтнимъ содѣетъ Богъ святое царство твое (или ваше)!»



Рис. 27. Керченскій щитъ.

Выслушавъ эти славословія у мраморныхъ львовъ, для чего вся процессія останавливалась царь двигался со всѣмъ поѣздомъ далѣе. Димъ венетовъ, дѣлавшій первую встрѣчу, съ доместикомъ школъ во главѣ, также шелъ вмѣстѣ съ другими впереди царя и на ходу говорилъ дромики (та̀ дроµиха́); а если царь прикажетъ, то пѣлись апелатики (ателатия)<sup>1</sup>). Къ сожальнію, песнопенія и стихотворенія, певшіяся во время выёздовъ, изложены гораздо короче, чёмъ пёснопёнія димовъ во время большихъ выходовъ, описанныхъ во II кн. Byzantina. Такъ, при описаніи перваго же пріема венетовъ приведены только дромики, а апелатиковъ не приведено ни одного, между тѣмъ какъ при изложения славословій и пъснопъній въ другіе подобные праздники приводятся въкоторые апелатики, по не указаны дромики. Такъ какъ относительно дромиковъ, приведенныхъ въ «актахъ» понедѣльника Пасхальной недѣли, сказано, что они поются и въ другихъ случаяхъ, то можно думать, что они приведены здесь все, чтобы не приводить ихъ при изложени «актовъ» въ другіе праздники. Весьма возможно, что приведенные тамъ апелатики, по крайней мёрё, пёкоторые изъ нихъ пёлись и въ понедѣльникъ Пасхальной недѣли, какъ дромики пѣлись въ другіе праздники п при всякомъ пріемѣ повторялись одни и тѣ же славословія. Съ этими апелатиками мы познакомимся въ тъхъ обрядахъ, въ которыхъ они приводятся въ Придворномъ уставѣ, а теперь мы должны довольствоваться дромиками, приведенными въ «актахъ» понедъльника Пасхальной недѣли при описаніи первой встрѣчи венетовъ. Вотъ эти дромики:

1) «Радуйся, державнъйшій самодержецъ, радость вселенной, служитель Бога, счастіе римлянъ, гордость венетовъ, веселіе и украшеніе, да соизволитъ божество, чтобы ты управлялъ своимъ государствомъ сто годовъ».

2) «Вотъ радость днесь, тишина и милость великая! Ибо владыки (цари), облекшись радостью, какъ зарницы, блещуть державою, и міру посылается счастіе, ибо наша радость та же, что и восхищеніе міра (т.-е. цари)».

3) «Силу создала десница Бога нашего, владыки! Міръ сталъ господствовать въ собственномъ царствѣ и въ вѣрѣ возвысилъ его къ благоволенію<sup>2</sup>). Радуйтесь пебесныя воинства! Сорадуйся, войско римлянъ! Возрадуйтесь, всѣ христіане, и празднуйте Господу!».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Славословія и привѣтствія димовъ изложепы въ I, 5, 49 и слѣд., перечень пріемовъ и описаніе дѣйствій димократовъ и димарховъ даны въ I, 10, 82-3. А такъ какъ въ "акгахъ", т.-е. изложеніи встрѣчъ и славословій другихъ праздниковъ, въ которые царь возвращался по той же дорогѣ, неоднократно замѣчено, что встрѣчи димовъ во время ихъ совершаются такъ же, какъ въ понедѣльникъ Пастальной недѣли, то и эти обряды съ ихъ "актами" необходимо имѣть въ виду для сравневія и повѣрки. О нихъ Судетъ рѣчь ниже. "Апелатикъ" въ Вуzantina II, 83, я передалъ посредствомъ "отходный", а "дромикъ" можно перевести словомъ. "походный или маршевой".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ греческомъ текстъ, очевидно, имъются недочеты и поврежденія, которыя дблають его мало понятнымъ. Чтобы получить хотя какой-нибудь смыслъ при переводъ, я читалъ, вмъсто су адтф адтфу. т.-е. подстебау.

Сопровождаемый этими славословіями, царь и весь поѣздъ достигали храма св. Поліевкта, предъ прибытіемъ къ которому венеты останавливались и, прекративъ свое пѣпіе, отставали отъ поѣзда, потому что у храма св. Поліевкта происходилъ второй пріемъ. Здѣсь поджидалъ царя бѣлый димъ венетовъ съ димархомъ во главѣ. Его точно такъ же, какъ и димократа, подводилъ къ царю церемоніарій, димархъ кланялся, цѣловалъ ногу и подносилъ ливелларій остановившемуся царю, послѣ чего отходилъ къ своему диму и, ставши впереди его, предъ царемъ, осѣнялъ его крестнымъ знаменіемъ, когда пародъ пѣлъ многолѣтія и славословія и держалъ руки подъ хламидою, когда пѣли запѣвалы или пѣвчіе.

А пѣвчіе и димоты возглашали совершенно тѣ же самыя привѣтствія и мпоголѣтія, какъ и при первой встрѣчѣ, а затѣмъ, когда царь и весь поѣздъ двигался далѣе, пѣли дромикъ или апелатикъ, сопровождая царя пѣніемъ до церкви св. Евфиміи Оливрія.

У этой церкви царь опять останавливался для третьяго пріема, который дѣлался загороднымъ димомъ прасиновъ съ своимъ димократомъ, т.-е. начальникомъ экскувиторовъ во главѣ. Послѣ обычныхъ дѣйствій, поднесенія ливелларія, славословій и многолѣтій, когда царь и вся процессія двигалась далѣс, загородный димъ прасиновъ пѣлъ въ качествѣ дромика на гласъ первый пѣснь, которая пѣлась обыкновенно прасинами же при пятомъ пріемѣ на пути царя въ св. Софію въ первый день Пасхи, т.-е. «Безвременно (до пачала временъ) Отцу соцарствующій въ послѣднія времена временно съ людьми жилъ и, на крестѣ адъ и смерть плѣнивши и тридневнымъ воскресеніемъ своимъ мертвымъ воскресеніе обновивши, Самъ возвыситъ рогъ Вашъ, владыки, побѣдами надъ варварами» <sup>1</sup>).

Съ пѣніемъ этого стиха прасины шли впереди царя до Филадельфія, гдѣ царя встрѣчалъ опять димократъ венетовъ съ загороднымъ димомъ и гдѣ совершалось то же, что и при первой встрѣчи, за исключеніемъ поднесенія ливелларія. Этого поднесенія уже не бывало ни на этотъ разъ, ни въ слѣдующіе разы, когда опять приходилось дѣлать прісмъ димократу венетовъ, такъ какъ поднесеніе ливелларія совершалось только одинъ разъ во время выѣзда или выхода каждымъ изъ четырехъ представителей четырехъ партій или димовъ ипподрома, а при второмъ и слѣдующихъ пріемахъ, если таковые были, ливелларіи тѣмъ же лицомъ не подносились <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Относительно пріема, когда пъли этоть стихи въ первый день Пасхи, см. Вуzantina, II, 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Порядокъ поднесенія ливелларієвъ точно указанъ І, 10, 83, гдѣ сказано, что димократы и димархи венетовъ и прасиновъ только "при первомъ пріемѣ подаютъ ливелларій, а при прочихъ не подаютъ, потому что это дълается только одинъ разъ".

Димократь съ загороднымъ димомъ венетовъ, встрътивъ царя у Филадельфія, провожалъ его до Тавра, гдѣ его встрѣчалъ и привѣтствоваль красный димъ прасиновъ съ димархомъ во главѣ. Димархъ прасиновъ, какъ представлявшійся царю съ своимъ димомъ въ первый разъ во время возвратнаго потзда, подносилъ царю ливелларій, а затвмъ освнялъ царя крестнымъ знаменіемъ, пока народъ пѣлъ обычныя многольтія и славословія. Посль этой встрьчи, которая, по общему счету пріемовъ, была пятою, красный или городской димъ прасиновъ шелъ впереди царя съ пѣсиопѣціями до арки Хлѣбнаго базара, гдѣ димархъ оборачивался назадъ, чтобы сдѣлать здѣсь шестой пріемъ, во время котораго делалось и пелось то же, что и въ другихъ; только димархъ прасиновъ не подносилъ ливелларія во второй разъ. Отъ Хлѣбнаго базара красный димъ прасиновъ шелъ впереди даря до фора Константина, на которомъ происходилъ седьмой пріемъ. Побздъ снова остапавливался и царь принималь и затьмъ слушалъ многольтія и славословія городского дима прасиновъ съ димократомъ ихъ, т.-е. начальникомъ экскувиторовъ, во главѣ. Прасины, послѣ встрѣчи, шли впереди царя по Средней улицѣ до Преторія, у котораго привѣтствовалъ царя бѣлый или городской димъ венетовъ съ своимъ димархомъ во главѣ. При этомъ, по счету восьмомъ, пріемѣ, въ концѣ обычныхъ мпогольтій и славословій запьвалы венетовь восклицали: «добро пожаловало истребление сыновъ Агари (т.-е. добро пожаловалъ истребитель или сокрушитель, побѣдитель сыновъ Агари, apaбовъ, мусульманъ)<sup>1</sup>). А народъ заканчивалъ славословія обычнымъ многольтіемь: «долгольтнимь содьеть Богь святое царство твое па

многія лѣта».

Послѣ славословій загородный димъ венетовъ шелъ впереди царя до Милія; дойдя до Милія, димархъ съ димомъ возвращался назадъ п подъ аркою Милія совершалъ девятый пріемъ. Отсюда поѣздъ въ сопровожденіи городского дима венетовъ двигался къ банямъ Зевксиппа, гдѣ происходилъ десятый пріемъ, который дѣлался городскимъ димомъ прасиновъ съ ихъ димократомъ во главѣ, сопровождавшимъ царя до рѣшетки Халки, у которой происходилъ послѣдній пріемъ. Этотъ пріемъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ изложении пріемовъ (I, 5, 51) такой конецъ славословій при восьмомъ пріемѣ отмѣченъ особо, какъ нѣчто отличное отъ другихъ пріемовъ; но вся особенность этого пріема заключается собственно только въ словахъ ή ἀναίρεσις τῶν τῆ; "Аγар, такъ какъ привѣтствіе: хаλῶ; ἦλθεν съ какимъ-нибудь величаніемъ говорилось въ концѣ славословій и при другихъ пріемахъ на возвратномъ пути, какъ мы вндѣли выше.

одиннадцатый по счету, дѣлалъ, по обыкновенію, димократъ венетовъ съ загороднымъ ихъ димомъ<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) При изложении числа и мъста пріемовъ мы держались "актовъ" понедъльника Пасхальной неділи, такъ какъ въ нихъ пріемы изложены полибе и точибе. Этоть перечень нъсколько разнится оть того, который имъется въ обрядъ понедъльника (I, 10, 83). Эта разность состоить частью въ мъстахъ встръчъ, частью въ чередовании димовъ. Такъ, второй пріемъ по актамъ происходилъ у св. Поліевкта, а по обряду І, 10, 83 у св. Христофора; по актамъ у Модія пріема не было, а по обряду между Филадельфіемъ и Тавромъ былъ пріемъ у Модія, гдъ принималъ красный или городской димъ прасиновъ. Зато ио обряду не производилось пріема у Преторія, гдъ по актамъ происходилъ восьмой пріемъ. Мъсто десятаго пріема въ актахъ не указано, а сказано только, что онъ происходить немного спустя послъ пріема въ аркъ Милія. Но въ обрядъ понедъльника мъстомъ предпослъдняго пріема названы бани Зевксиппа; на основании этого замвчания я и пріурочиль десятый пріемъ къ этому мъсту, но могло быть также, что предпослъдний пріемъ происходиль у вороть Мелеты, противъ такъ называемаго Ахилла, т.-е. статуи Юстиніана, какъ въ Вознесеніе (І, 8, 56), Въ общемъ по актамъ и обряду при возвращеніи изъ храма св. Апостоловъ дълалось по 11 пріемовъ. Кромъ разницы въ мъстъ нъкоторыхъ пріемовъ (дохаі), акты отличаются отъ обряда и чередованіемъ димовъ или партій (δήμαι или μέρη) инподрома. Пять первыхъ пріемовъ совершаются въ одинаковомъ порядкъ; разница начинается съ шестого: по актамъ шестого, пріемъ дълаетъ красный или городской двмъ прасиновъ, по обряду бълый или городской димъ венетовъ седьмой пріемъ по обряду ділаеть у Хлізбнаго базара красный димъ прасиновъ, по актамъ красный или городской димъ прасиновъ на форъ; восьмой пріемъ по обряду дълается на форб, по всей въроятности, бълымъ или городскимъ димомъ венетовъ, а по актамъ имъ же у Преторія; девятый пріемъ по обряду загороднымъ димомъ прасиновъ у Милія, а по актамъ здъсь же бълымъ димомъ венетовъ; десятый по обряду городскимъ или краснымъ димомъ прасиновъ у бань Зевксиппа, по актамъ загороднымъ димомъ прасиновъ, въроятно, тамъ же; одиннадцатый по актамъ и обряду у рвшетки Халки. Эта разница происходить оть того, что обрядъ написанъ въ другое время, по всей въроятности, раньше актовъ и констатируетъ порядокъ существовавший во время написанія обряда, по всей въроятности до Льва VI, а въ актахъ показанъ порядокъ, установившійся при Львъ и, быть можетъ, существовавшій во время составленія Придворнаго устава или, по крайней мъръ, сборника актовъ. Къ сожалънію въ обрядъ перечень пріемовъ къ концу (р. 84, стрк. 3-8) изложенъ слишкомъ кратко и неясно, а потому, быть можеть, испорченъ переписчикомъ, сдълавшимъ пропуски и поставившимъ невърную интерпункцію. Благодаря пропуску въ строкъ 45, вылало названіе дима, дълавшаго пріемъ на форъ. На основаніи счета пріемовъ и очередей, можно думать, что на форъ принималъ бълый или городской димъ венетовъ. Принимая во вниманіе это предположеніе, а равно и способъ обозначенія пріемовъ при краткомъ ихъ изложеніи въ обрядъ Преполовенія (І, 17, 106), способъ, очень близкій къ тому, который употребленъ въ занимающемъ насъ мѣстъ, вышеуказанныя строки, по моему мненію нужно дополнить и читать слёдующимъ οδραβομιδ.... και διασώζουσιν (οί της πολιτικής τ. μέρους τ. Βενέτων) εως των Άρτοπωλέων τής πολιτικής τοῦ μέρους τῶν Πρασίνων καὶ δέχονται τὸν βασιλέα ἐν τῷ φουρνικῷ τῶν ἀρτοπωλών. Τής πολιτιχής του μέρους τ. Βενέτων δέχονται τ. βασιλέα έν τῷ φόρω. Των περατικών Πρασίνων δέγονται έν τῷ πλακωτῷ τοῦ Μιλίου. Τῆς πολιτικῆς μέρους τ. Πρασίνων δέχονται τον βασιλέα έν τῷ Ζευξίππφ. Τῶν περατιχῶν μερῶν Βενέτων δέχονται τον <sup>323</sup>доле́а еч ту Халху. Легко можно возстановить этогъ конецъ перечня и въ болъе подробномъ видъ и даже въ самой подробной формъ, но краткость обозначения трехъ послъднихъ пріемовъ заставляютъ довольствоваться вставкою тъхъ словъ, которые напечатаны у насъ разрядкою и которыя необходимы для возстановленія смысла и

Записки класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.

12

Здѣсь у желѣзной рѣшетки Халки всѣ сановники и чиновники, ѣхавшіе верхомъ, сходили съ лошадей и по переднимъ портикамъ дворца, предназначеннымъ для гвардейскихъ карауловъ, сопровождаютъ царя пѣшкомъ, между тѣмъ, какъ онъ одинъ ѣхалъ верхомъ чрезъ Халку и Школы до большихъ воротъ, ведшихъ изъ Школъ въ палату экскувиторовъ. Эти ворота, или двери, стояли на высокомъ порогѣ (пульпитѣ) въ нѣсколько ступеней, и ѣхать верхомъ далѣе было невозможно. Царь, поэтому, обыкновенно сходилъ съ лошади, когда въѣзжалъ во дворецъ чрезъ Халку и Школы. Здѣсь же онъ и садился на лошадь, когда выѣзжалъ изъ дворца чрезъ Халку. Такъ какъ во время выходовъ въ большіе Господніе праздники, стоя на порогѣ этой двери, царь провзводилъ иногда скривоновъ, то въ обрядѣ эта дверь иногда называется «большою дверью экскувитовъ, гдѣ бываетъ производство скривоновъ»<sup>4</sup>).

полноты перечня. Для того, чтобы все вышесказанное было ясно и наглядно, я позволю себѣ представить перечни пріемовъ по актамъ и обрядамъ въ видѣ таблички, тѣмъ болѣе что въ этихъ перечняхъ мы имѣемъ весьма важныя и несомиѣнныя указанія топографическихъ пунктовъ отъ храма св. Апостоловъ до дворца.

По обряду (1, 10, 83-84)

- У Мраморныхъ львовъ Загородные венеты
   У св. Христофора Городскіе (бълые) венеты
   У св. Евфимін Оливрія
- Загородные прасины 4. У Филадельфія
- Загородные венеты 5. У Модія
- Городскіе (красные) прасины 6. У Тавра
- Городскіе (бълые) венеты
- 7. На Хлъбномъ базаръ Городскіе (красные) прасины
- 8. На форѣ Константина Городскіе (бѣлые) венеты
- 9. У Милія
- Загородные прасины 10. У бань Зевксиппа
- Городскіе (красные) прасины 11. У рѣшетки Халки Загородные венеты

По "актамъ" (І, 5, 50-51). Тамъ же. Тѣже. У св. Поліевкта. Тъже. Тамъ же. Тѣже. Тамъ же. Тѣже. У Тавра. Тѣже. На Хлъбномъ базаръ. Городскіе (красные) праснны. На форъ Константина. Загородные прасины. У Преторія. Они же. Тамъ же. Городскіе (бълые) венеты. Тамъ же (?). Загородные прасины. Тамъ же. Они же.

Подведя итоги пріемамъ, мы найдемъ, что изъ 11 разъ царя встрвчали венсты шесть, а прасины пять, что начинаеть и заканчиваеть пріемы самый главный димъ загородныхъ венетовъ съ однимъ изъ важивйшихъ военныхъ сановниковъ, доместикомъ школъ, во главв.

<sup>1</sup>) Объ этой двери и производствъ въ ней скривоновъ, см. мон Byzantina, I, 124 --- 129, гдъ показано, почему у этой именно двери царь сходилъ съ лошади и садился на нес. Сойдя съ лошади у двери палаты экскувитовъ царь, предшествуемый чинами сипклита и сопровождаемый кувукліемъ, проходилъ чрезъ эту палату, а затѣмъ чрезъ палату кандидатовъ мимо дверей, ведшихъ отсюда въ Консисторію. Здѣсь предъ дверьми Консисторіи чины синклита собственно, которые, при возвращеніи царя изъ храма св. Софіи въ большіе Господніе праздники, привѣтствуютъ царя въ послѣдній разъ многолѣтіемъ и откланиваются ему въ Консисторіи, выстраивались въ должномъ порядкѣ, говорили ему обычное многолѣтіе и остава-

лись здёсь, а затёмъ расходились по домамъ<sup>4</sup>).

Впереди царя шли далѣе только высшіе чины синклита и вмѣстѣ съ чинами кувуклія сопровождали царя до дверей храма Господа. Въ среднихъ или красныхъ вратахъ этого храма они также привѣтствовали царя многолѣтiемъ и откланивались ему, не входя въ храмъ, а царь въ сопровожденіи чиновъ кувуклія входилъ чрезъ среднюю бронзовую дверь въ храмъ Господа, послѣ того, какъ препозитъ снималъ съ него при входѣ въ храмъ туфу или тогу. Въ храмѣ Господа привѣтствовали царя многолѣтiемъ вошедшiе сюда раньше паря и ставшiе здѣсь въ два ряда чины кувуклія, которые послѣ этого немедленно запирали двери храма Господа, между тѣмъ, какъ царь шелъ чрезъ храмъ на солею и молился предъ святыми вратами со свѣчею въ рукѣ, поданною ему препозитомъ.

Помолившись здѣсь, царь съ чинами кувуклія выходилъ изъ храма и по переходамъ (διαβατιχά), связывавшимъ храмъ Господа съ дворцомъ Триконха и называвшимся потому «переходами Господа», шелъ сначала въ полукругъ Триконха, а изъ этого дворца переходами сорока мучениковъ въ Хрисотриклинъ. Здѣсь чины кувуклія становились ранѣе прибытія царя и послѣдніе еще разъ привѣтствовали его многолѣтіемъ: «на многіе и добрые годы да продлитъ Богъ святое царство твое».

Царь проходилъ въ китонъ Хрисотриклина, т.-е. въ собственные жилые покои, а чины кувуклія, не обязанные дежурить во дворцѣ, уходили и расходились по домамъ. Словомъ, царь шелъ по палатамъ дворца совершенно такъ же, какъ въ Богородичные праздники, по возвращении изъ Халкопратійскаго храма.

Читатель, знакомый съ выходами въ большіе Господніе праздники, не можеть не замѣтить, что главные моменты возвращенія царя отъ палаты экскувитовъ до Хрисотриклина сходны съ обратнымъ шествіемъ царя по дворцовымъ зданіямъ послѣ большихъ выходовъ въ храмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О палатахъ экскувитовъ и кандидатовъ и входныхъ дверяхъ Консисторіи см. Byzantina, I, 121 слъд. О чинахъ синклита, откланивающихся царю въ Консисторіи, см. Byzantina, II, 193.

св. Софіи. Какъ тамъ высшіе чины синклита откланиваются царю въ Оноподѣ и Золотой Рукѣ, такъ здѣсь въ дверяхъ храма Господа, который, въ занимающемъ насъ обрядѣ, по своему положенію на пути царя, соотвѣтствуетъ Августею и также запирается по входѣ туда царя.

Изъ Августея царь идетъ по переходамъ дворца Дафны къ Триконху, а здѣсь онъ идетъ туда же изъ храма Господа по переходамъ Господа, а, начиная съ полукруга или сигмы Триконха, путь былъ совершенно одинаковъ.

На возвратномъ пути послѣ поѣздки верхомъ только не происходило переоблаченія изъ хламиды въ плащъ, потому что царь ѣхаль верхомъ въ коловіи или скарамангіи, въ которомъ онъ шелъ до своихъ покоевъ при Хрисотриклипѣ и тамъ же разоблачался и одѣвался въ свое домашнее платье. Но туда церемоніалы не проникаютъ, потому и мы должны остановиться на Хрисотриклинѣ и здѣсь покинуть паря <sup>1</sup>).

Вышеизложеннымъ порядкомъ выходы въ храмъ св. Апостоловъ совершались до Льва VI Мудраго, который замѣнилъ выходъ выѣздомъ<sup>2</sup>). Нововведеніе Льва состояло въ томъ, что царь не дѣлалъ изъ дворца выхода въ св. Софію и не шелъ оттуда съ крестнымъ ходомъ пѣшкомъ въ полномъ парадномъ облаченіи до храма св. Апостоловъ, а, выйдя изъ дворца въ верховомъ костюмѣ чрезъ діаватики и храмъ Господа, садился на лошадь у большой двери палаты экскувитовъ и ѣхалъ, окруженный чинами, частью верховыми, частью пѣшими, до храма св. Апостоловъ.

По прибытіи туда, царь переоблачался въ парадное облаченіе и дожидался прибытія патріарха съ крестнымъ ходомъ. Съ прибытіемъ натріарха, царь встрѣчалъ его и затѣмъ дѣлалъ съ нимъ малый входъ, послѣ чего царь и патріархъ исполняли все то, что́ полагалось по прежнему порядку и что́ нами выше изложено. Подробнѣе выѣздъ царя изъ дворца мы опишемъ при изложенін выѣзда въ храмъ св. Мокія въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Относительно возвращенія царя чрезъ Оноподъ, Золотую Руку и Августей, переходы Дафны и Триконхъ, см. мои Byzantina, II, 193 и слъд. Относительно храма и переходовъ Господа, Триконха и переходовъ 40 мучениковъ, см. Byzantina, I, 123, 88 слъд., 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Какъ уже было указано, объ этомъ имѣется замѣтка въ концѣ обряда понедѣльника Пасхальной недѣли (I, 10, 86): "Нужно знать, что при Львѣ блажевной памяти введенъ былъ такой порядокъ: царь въ златотканомъ скарамангіи и вѣнцѣ садится на лошадь и такимъ образомъ отправляется въ храмъ св. Апостодовъ, а возвращаясь назадъ верхомъ, надъваетъ коловій, называемый гроздомъ, а на голову бѣлый вѣпецъ и такимъ образомъ возвращается. Такъ совершается этотъ выѣздъ до сегодняшнаго дня". Ср. Byzantina, II 221 и 230.

Преполовеніе, такъ какъ въ храмъ св. Мокія цари издавна іздили верхомъ и потому въ старомъ обряді этого праздника выіздъ описанъ довольно подробно. По готовому типу этого выізда совершался выіздъ и въ храмъ св. Апостоловъ, когда выходъ и крестный ходъ были замітнены выіздомъ.

Съ замѣною выходовъ выѣздами въ понедѣльпикъ Пасхальной недѣли, такіе же выѣзды стали совершаться и въ другіе праздники, когда цари отправлялись въ храмъ св. Апостоловъ, т.-е. въ Антипасху, праздникъ св. Апостоловъ, въ день смерти Василія Македонянина, въ недѣлю Всѣхъ Святыхъ.

Во встхъ этихъ случаяхъ вытеды совершались одинаково; изминялись только облаченія по цвѣту, да, быть можеть, пѣлись различные апелатики. Но въ недѣлю Всѣхъ Святыхъ богомольный выѣздъ значительно отличался тѣмъ, что литургію царь не слушалъ въ храмѣ св. Апостоловъ, а добхавъ, какъ и въ другіе сейчасъ названные праздники до храма св. Апостоловъ верхомъ по новому порядку, царь сходилъ съ лошади у двери лутира, ведущей къ орологій храма св. Апостоловъ 1). Войдя чрезъ эту дверь въ лутиръ, предшествуемый чинами синклита и сопровождаемый чинами кувуклія и военной свиты, царь поворачиваль направо, входилъ въ нароикъ храма Всѣхъ Святыхъ, изъ него поднимался въ катихуменіи этого храма и входилъ тамъ въ отдѣленіе катихуменій, закрытое завѣсами. Въ виду предстоящаго входа въ храмъ св. Апостоловъ и затъмъ въ храмъ Всъхъ Святыхъ вмъстъ съ патріархомъ, царь, какъ и всѣ чины, переоблачался: царь снималъ золотой скарамангій, въ которомъ онъ тхалъ, и надъвалъ дивитисій, а высшіе чины синклита, вмёсто красныхъ плащей, въ которыхъ они ѣхали верхомъ, накидывали хламиды.

Когда патріархъ съ крестнымъ ходомъ, прибывъ къ храму св. Апо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ І кн. Придворнаго устава нъть обрядовъ выъздовъ въ Антинасху, въ праздникъ св. Апостоловъ и въ день смерти Василія, такъ какъ эти выъзды тожественны съ выъздомъ въ понедъльникъ Пасхальной недъли. По этой причинъ и при составленіи II кн., въ которую вошли, въ качествъ дополненія къ I кн., многіе обряды, не бывшіе въ сборникахъ, вошедшихъ въ I кн., не записаны обряды выъздовъ въ эти дни, но обрядъ выъзда въ недълю Всъхъ Святыхъ записанъ и составляетъ гл. 7 II кн., р. 535—538. А такъ какъ поъздка изъ дворца до храма св. Апостоловъ и обрядъ налагаются только такія дъйствія царя и патріарха, которыя составляютъ отличіе этого выхода, а относительно остальныхъ въ обрядъ замѣчается, что они совершаются по чину другихъ выѣздовъ въ храмъ св. Апостоловъ и въ другіе храмы. Возстаповить эти подробности можно легко по другимъ обрядамъ, безъ всякаго риска сдълать ошибку. Но для избѣжанія повторенія, я прибавляю изъ другихъ обрядовъ только то, что необходимо для связи и пониманія дальнъйшаго изложенія.

столовъ, входилъ въ него, препозитъ, получивъ объ этомъ извѣстіе отъ церемоніарія, докладывалъ царю и приглашалъ веститоровъ для облачепія царя въ хламиду. Веститоры входили и накидывали на царя соотвѣтствующую празднику хламиду<sup>1</sup>). Въ дивитисіи и хламидѣ царь, сопровождаемый чинами кувуклія, выходилъ въ открытое отдѣленіе катихуменій, гдѣ стояли въ іерархическомъ порядкѣ чины синклита. Ири выходѣ царя изъ за завѣсы, они падали иицъ, затѣмъ вставали и, послѣ возгласа: «повелите!», сдѣланнаго церемоніаріемъ по знаку препозита, восклицали хоромъ обычное многолѣтіе и въ томъ же порядкѣ шли къ витой лѣстницѣ, по которой поднялись и которая вела изъ катихуменій въ нареикъ храма Всѣхъ Святыхъ. За ними слѣдовалъ царь съ чинами кувуклія и своей военной свиты. Спустившись въ нароикъ храма Всѣхъ Святыхъ, вся процессія проходила чрезъ него въ смежный нароикъ храма св. Апостоловъ, а изъ него въ лутиръ храма св. Апостоловъ.

Здѣсь ожидали царя димы ипподрома и, какъ только царь выходилъ изъ нароика на дворъ, царя встрѣчалъ загородный димъ венетовъ съ своимъ димократомъ, т.-е. доместикомъ школъ, который и подносилъ царю букетъ изъ розъ. Немного спустя, предъ входомъ въ орологій, еще во дворѣ то же самое дѣлалъ димархъ венетовъ съ бѣлымъ димомъ венетовъ. Когда цари уже входили въ дверь орологія, царя встрѣчалъ и подносилъ ему букетъ изъ розъ димократъ прасиновъ, т.-е. доместикъ экскувиторовъ, съ загороднымъ димомъ прасиновъ. При входѣ въ гипэконитъ храма св. Апостоловъ то же самое дѣлалъ, наконецъ, красный или городской димъ прасиновъ съ своимъ димархомъ.

Когда, послѣ этихъ пріемовъ, царь чрезъ гинэконитъ или сѣверную сторону храма входилъ въ храмъ, направляясь къ алтарю, его встрѣчалъ внѣ алтаря патріархъ, который, въ ожиданіи царя, по прибытіи съ крестнымъ ходомъ, стоялъ предъ св. вратами алтаря, а затѣмъ вмѣстѣ съ царемъ входилъ въ алтарь, гдѣ царь прикладывался къ св. покрову и евангелію, подносимымъ патріархомъ. Послѣ обычнаго кажденія вокругъ престола, царь и патріархъ открывали крестный ходъ, выходя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ обрядъ (II, 7, 535) о переоблачения не говорится, а сказано только, что царь въ катихуменіяхъ, по прибытіи въ храмъ предъ литургіею, совершаетъ и слъдующія дъйствія, какъ обыкновенно въ такихъ случаяхъ. А эти дъйствія и состоять въ томъ, что царь и чины переоблачаются въ парадную форму для участія во входъ въ храмъ съ патріархомъ, такъ какъ въ верховомъ костюмѣ. въ которомъ они прибыли въ храмъ, этого дълать не полагалось. Такіе именно случаи переоблаченія до прибытія патріарха имъли мъсто въ храмѣ св. Мокія (I, 17) и храмѣ пресв. Богородицы Источника (I, 18), какъ мы увидимъ ниже.

изъ алтаря храма св. Апостоловъ, при пѣніи пѣвчими: «Слава Тебѣ, Христе Боже...»

Когда царь выходиль изъ алтаря съ патріархомъ, препозить подавалъ царю процессіональную свѣчу, съ которой царь и шелъ, рядомъ съ патріархомъ, изъ храма св. Апостоловъ въ храмъ Всѣхъ Святыхъ. Подойдя къ этому храму съ крестнымъ ходомъ, патріархъ совершалъ обрядъ открытія храма и, когда двери храма при пѣніи стиховъ псалма «Возьмите врата, князи, ваша», открывались, патріархъ совершалъ съ царемъ малый входъ въ храмъ Всѣхъ Святыхъ и, по обыкновенію, чрезъ солею и среднія св. врата входилъ съ царемъ въ алтарь, гдѣ царь прикладывался къ покрову св. престола, кадилъ его вокругь и затъмъ вмъсть съ патріархомъ шель чрезъ правую сторону алтаря въ прилегавшій къ нему съ этой стороны евктирій съ алтаремъ въ честь св. мученика Льва. Здёсь царь, по обыкновенію, молился предъ алтаремъ со свѣчею въ рукѣ, а затемъ прощался съ патріархомъ. Натріархъ уходилъ въ храмъ Всёхъ Святыхъ совершать литургію. а царь чрезъ синтронъ алгаря уходилъ въ смежный съ нимъ евктирій въ честь святой царицы Өеофано, жены Льва Мудраго.

Здъсь царь снималъ хламиду и садился въ ожиданіи чтенія евангелія. Когда приближалось время чтенія евангелія, царь изъ евктирія св. Өеофаніи и (быть можеть, въ евктиріи св. Льва, который примыкалъ къ алтарю храма Всѣхъ Святыхъ) становился у входа въ алтарь, закрытый завѣсою, и слушалъ евангеліе И ектенію, за нимъ слѣдующую. Выслушавъ евангеліе, царь возвращался опять въ евктирій св. Өеофаніи, садился тамъ, утверждалъ списки приглашенныхъ на этотъ день къ объду чиновпиковъ и сановниковъ, потомъ облекался въ общитый золотою каймою плащъ и чрезъ наренкъ евктирія св. Ипатія выходиль на прилегавшій къ восточной сторонь храма Всѣхъ Святыхъ и вышеозначеннымъ евктиріямъ дворикъ (ἐξάερον), а оттуда поднимался по деревянной лестнице, ведшей изъ евктирія св. Константина. что въ храмѣ св. Апостоловъ, въ катихумении этого храма. Черезъ нихъ царь съ чинами кувуклія проходилъ во дворецъ, прилегавшій къ храму св. Апостоловъ. Въ большой палатѣ этого дворца, по окончаніи литургіи, давался об'єдъ духовнымъ, военнымъ и гражданскимъ сановникамъ по чину понедѣльника Пасхальной недѣли, описанному выше.

Изъ того обстоятельства, что царь съ патріархомъ входятъ въ храмъ Всѣхъ Святыхъ послѣ «открытія» церковныхъ вратъ при пѣніи: «Возьмите, врата князи, ваша и пр.» видно, что выѣздъ въ этоть храмъ соединялся съ праздникомъ обновленія или освященія храма Всѣхъ Святыхъ. Такія празднованія для освященія храмовъ были очень распространены въ Константинополѣ и въ недавно открытомъ древнѣйшемъ уставѣ Великой церкви <sup>1</sup>) имѣется довольно много указаній на эти ежегодные праздники освященія, которыя состояли въ важнѣйшихъ храмахъ въ томъ, что изъ св. Софіи или другой церкви дѣлался крестный ходъ, иногда съ патріархомъ во главѣ, а по приходѣ въ празднующій годовщину своего освященія храмъ совершалось послѣдованіе «открытія», причемъ, при пѣніи вышеупомянутыхъ стиховъ псалма, открывались церковныя врата и совершался малый входъ.

Въ данномъ случат, въ день празднованія освященія храма Встхъ Святыхъ, которое, очевидно, совершалось въ цедѣлю Встхъ Святыхъ, крестный ходъ совершался патріархомъ изъ храма св. Софіи съ духовенствомъ и народомъ безъ участія царя, который прітажалъ верхомъ съ своимъ синклитомъ раньше патріарха и съ нимъ совершалъ крестный ходъ только изъ храма св. Апостоловъ, стоявшаго рядомъ.

Подобнаго же рода праздникъ, соединенный съ выёздомъ царя въ храмъ св. Апостоловъ, совершался 21 мая. день празднованія памяти св. Константина и Елены и освященія пебольшихъ храмовъ или евктиріевъ въ честь ихъ, построенныхъ при дворцѣ Вона или Новомъ дворцѣ близь храма св. Апостоловъ. Для празднованія этого дня за пѣсколько дней царь вышеописаннымъ порядкомъ торжественно переѣзжалъ изъ Большого дворца въ Новый, гдѣ передъ святыми и честными крестами служилась всенощная частнымъ образомъ, т.-е. безъ параднаго выхода и присутствія чиновъ синклита (оіхегахῶς).

Въ день праздника, 21 мая, царь около 2 часовъ дня, т.-е. около 8 часовъ утра по нашему времясчисленію, облачался въ пурпурный скарамангій, препоясывался мечемъ и отправлялся верхомъ въ сопровожденіи чиновъ синклита и кувуклія изъ дворца Вона въ храмъ св. Апостоловъ по дорогъ, ведшей къ храму св. Іоанна въ Ксиропипіи. Доѣхавъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О празднованій дня освященія церквей въ Константинополъ, см. статью Н. Θ. К распосельцева "Типикъ церкви св. Софіи въ Константинополъ IX в.", помъщенную во II выпускъ Льтописи историко-филологическаго Общества при Новороссійскомъ университетъ, стр. 207 и слъд. (Статья эта вышла также отдъльнымъ оттискомъ). Здъсь проф. Красносельцевъ разбяраетъ и чинъ или послъдованіе "обновленія", какъ оно совершалось въ IX в. Въ главныхъ моментахъ, которые отмъчены въ Придворномъ уставъ, чинъ "открытія" или "отверзенія" (ἀνοίξεως), согласенъ съ церковнымъ чиномъ, какъ онъ указанъ для праздника освященія или обновленія (ἐγхαίνια) Халкопратійскаго храма, и состоялъ изъ всенощной наканунъ, потомъ въ день праздника крестнаго хода въ Халкопратійскій храмъ, гдъ, по "отверзенін" дверей, совершалась литургія.

до храма св. Апостоловъ, царь входилъ чрезъ большую дверь лутира во дворъ, а оттуда въ нароикъ, гдѣ палѣво отъ входныхъ дверей въ восточной сторонѣ были поставлены въ особомъ помѣщеніи, отдѣленномъ отъ остального нароика завѣсою, лля царя кресла царскія и куда заранѣе припесены были предметы царскаго параднаго облаченія: дивитисій и хламида.

Царь, войдя въ это пом'єщеніе, снималъ свой военный верховой костюмъ и облачался въ дивитисій и хламиду. Въ парадномъ облаченіи царь входилъ чрезъ царскія двери изъ нароика въ храмъ собственно и шелъ къ св. вратамъ алтаря, предъ которыми и совершалъ обычную молитву со свѣчею въ рукѣ. Послѣ молитвы царь входилъ въ алтарь и, повернувъ налѣво, направлялся къ сѣверной сторонѣ алтаря, гдѣ былъ входъ въ придѣльный храмъ св. Константина. Въ дверяхъ, ведущихъ въ этотъ храмъ изъ алтаря храма св. Апостоловъ, стоялъ въ ожиданіи царя патріархъ и встрѣчалъ его. Раскланявшись и ноцѣловавшись обычнымъ порядкомъ, царь и патріархъ шли къ святымъ вратамъ устроеннаго тамъ алтаря въ честь св. Константина, помолившись предъ ними, входили въ алтарь, гдѣ царь, безъ сомпѣнія, прикладывался, по обыкновенію, къ св. престолу и затьмъ, взявъ у патріарха кадило, кадилъ вокругъ св. престола, потомъ подходилъ съ кадиломъ къ гробамъ Льва VI, Василія Македонянина, царицы Өеофаніи, жены Льва, и, наконецъ, къ гробницъ св. Константины и Елены и кадилъ предъ ними. Совершивъ, такимъ образомъ, поклонеціе праху своихъ предковъ и мощамъ святыхъ, память которыхъ въ этотъ день праздновалась, царь при пѣніи пѣвчими тропаря: «Креста Твоего образъ на небеси видѣвши», выходилъ, сопровождаемый своимъ синклитомъ, изъ храма св. Константина и чрезъ дворикъ (έξάερον), прилегавшій къ алтарной конхѣ храма Всѣхъ Святыхъ, выходилъ на улицу, ведшую ко дворцу Вона, причемъ во время шествія, до самаго дворца, чины синклита, по обыкновенію, пѣли вышеприведенный тропарь, а когда входили во дворъ дворца, начинали пѣть: «Слава Тебь, Христе Боже, апостоловъ похвала», пѣснопѣніе, приличествующее празднику освященія храма. Во дворѣ дворца Вона царь садился на принесенное сюда пажами (άρχοντογεννήματα) 1) кресло и дожидался прибытія патріарха съ литіею. Когда приходилъ патріархъ съ крестнымъ ходомъ и приближался къ тому мѣсту, гдѣ сидћлъ царь, послћдній вставалъ, раскланивался и целовался съ патріар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 'Ардочтотечи́µата встрѣчаются, сколько мнѣ помнится, единственный разъ въ Придворномъ уставѣ только въ этомъ позднѣйшемъ сравнительно обрядѣ и соотвѣтствують, очевидно, позднѣйшимъ архонтопуламъ (Ср. Reiske, Comment. p. 616).

хомъ, приложившись сначала къ кресту и евангелію, а затѣмъ оба они шли впереди всѣхъ и подходили къ дверямъ евктирія св. Константина, гдѣ совершался чипъ «отверзенія». По открытіи дверей при пѣнія: «возьмите врата, князи, ваша» и пр., царь и патріархъ входили въ алтарь св. Константина, молились тамъ предъ престоломъ и кадили вокругъ него, а потомъ царь выходилъ изъ алтаря налѣво и, поднявшись на ступени, становился противъ большого креста св. Константина, въ ожиданіи евангелія, а патріархъ продолжалъ литургію.

Царь слушалъ литургію только до евангелія и слѣдующей за пимъ ектеніи, какъ обыкповенно онъ дѣлалъ, когда въ храмѣ не пріобщался. По окончаніи ектеніи, царь уходилъ или, точнѣе, поднимался во дворецъ Вона, утверждалъ тамъ списокъ приглашенныхъ чиновъ, затѣмъ ожидалъ прибытія патріарха съ высшимъ духовенствомъ, по окончанія литургіи. Съ прибытіемъ ихъ, царь съ патріархомъ, высшимъ духовенствомъ и чинами синклита, приглашенными въ этотъ день, обѣдалъ по чину подобныхъ праздничныхъ обѣдовъ, главные моменты котораго были указаны въ изложеніи обряда понедѣльника Пасхальной недѣли.

Д. Бѣляевъ.

## УКАЗАТЕЛЬ.

Августеонъ см. Форъ. Аврамитовъ монастырь 66. Алусіи, предмѣстье Евдома 92. Апелатикъ 174 сл., 181. Апокомвій 123 сл., 129 сл., 130 сл. Арка Өеодосія I 21 сл. Артополій (хлъбный базаръ) 158, 176. 'Αρχοντογεννήματα 185. Атриклинъ 163. Аеиръ 118. Василія I Македонянива вътодъ 54, 66 сл. Веститоры 182. Влахерны, кварталь 14, 68 сл. 73, 75, 80, 86. Ворота Адріанопольскія (Харисія) 31, 70; Золотыя 16 сл., 66, 68 сл., 73, 158; Источника 50; Өеодосіевыхъ стънъ 16, 25. Дворецъ Влахернскій 69; Вона 155, 184 сл.: Дафны 164; Лавза 104 сл., 107 сл., 138, 158. Дивитисін 113, 118, 125, 129, 135, 156 сл., 164, 185. Дидаскалій 125. Димы Ипподрома 121, 126 сл., 171 сл. Дромики 174 сл. Друнгарій виглы 170. Діаватики 128; дворца Дафиы 180; св. Николая 132; Сорока мучениковъ 128; Храма Господа 179. Доместикъ гвардейскихъ школъ 127. Евдомъ 54, 57; сл.; дворецъ 84, 88 сл. Консисторія 73 сл., 89; трибуналь 89 сл. Евктирій Ипатія 148, 150, 183; Константина 115, 118 сл., 121, 137, 140, 144 сл. 160, 183, 186; Льва 150, 183; Юстиніана 144 сл., 151; Өеофанін 146, 149 сл., 183. Egnatia via 67. 70, 85. Екдики 120. Ексакіоній 33 сл.

Енгистіаріи 163 сл.

Зевксиппа банц 176. Золотая рука 180. Идикъ 128. lepis 17, 66, 69. Капитолій 41 сл. Катихуменін св. Софін 124 сл., 129, 133, 146 сл., 161 сл., 182 сл. Кикловій 78 сл. Кладезь св. 112, 132. Клидійскій монастырь 81 сл. Коловій 165. Колонна Аркадія 35 сл.; Константина 7, 45 сл.; Өеодосія 42 сл.; цикалларіевъ 7 Кони чиновъ кувуклія 169. Консисторія 127 сл., 132, 179. Константиніаны 159. Конюшенный компть 170. Коровы 118, 125, 128, 130. Крестоносецъ 116, 120. Кресты процессуальные 116. Ксиролофъ 34 сл. Кувикуляріи конные 170. Кукумарін 163. Лавзіакъ 128, 131. Ливелларій 172 сл. Логоветь дрома 170. Льва I вътздъ 55; провозглашение 65 сл. Магнавра 74, 78 сл., 84. Макри-кёй 67 сл., 75, 87. Маманта св. монастырь 69. Марсово поле 65 сл., 73 сл., 86. Масалма 83. Мечи 165 сл. Милій 85 сл., 104 сл., 118, 126 сл., 156, 176. Мутаторій 115, 118, 124 сл., 132. Никифора Фоки вътздъ 17 сл. Октагонъ 112, 135. Оливрій 159. Омовенія обрядъ 134.

- 188 -

Опоноды 180. Орологій 182 сл. Остіарія 125 сл., 163. Подевъчники ручные 121. Пристань Влахернская 70; источниковъ 18. Протоспаваріи евнухи 170. Референдарій 120 сл. Ригій 70. Свъча процессіональная 118, 122, 158, сл., 183, Сягма (портикъ) 32 сл., 54, 180. Силенціарів 124, 163 сл. Синклитики 127. Скарамангій 125, 128 сл., 131, 157, 165, 184, Спасаріи 169. Спанарокандидаты 169. Спаварокувикуляріи 170. Средняя улица 30 сл., 48 сл., 66, 73, 104, 118, 136, 156, 176. Статуя Вигилія 28; Өеодосія Вел. в Младшаго 28. Стольникъ 163. Стъпы Византіи 6 сл.; Иракліевы 10, 15, 68; Львовская 16; Өеодосіевы 9 сл., 14, 68. Сулейманъ 80 сл. Текфуръ-Сарай 62, 68 сл., 71, 74 сл., 84, 89. Тропика 96 сл. Туфа (тіара, тога) 165 сл., 179.

Форъ (площаль) Августеонъ 48 сл., 102, 126; Амастрійскій 40 сл.; Аркадія 35 сл.; Константина 44 сл., 48, 73, 104, 132 сл., 157 сл. Тавра (Өеодосія) 35, 42 сл., 158.

Филадельфій 41 сл.

Халка 105, 112 сл., 126 сл., 176. Халкопратін (Мъдные Ряды) 93 сл.

Хламиды 113 сл., 118, 124 сл., 129, 135, 156 сл., 164, 182 сл.

Храмъ св. Апостоловъ 70, 136, 138 сл., 162; Богоматери Аврамитовъ 66; Богоматери Агіосоритиссы=Халкопратійскій; Богоматери Діакониссы 131, 158; Богоматери въ небесахъ 99 сл.; Богоматери Фара 136, 135; Богоматери на форъ Константина 48; Всъхъ святыхъ 148 сл., 181 сл.; Господа 127 сл.; св. Евфимін Оливрія 175; св. Зон 149; ап. Іакова брата Господня 96 сл., 123, 129; еванг. Іоанна Богослова 73, 91 сл.; Іоанна Предтечи 61, 65, 70, 74, 84, 91 сл.; св. Мокія 54, 130, 181; Отроковъ <sup>70</sup> сл.; св. Поліевкта 158; св. Раки 96, 123, 129, 132; св. Стефана въ Дафиъ 135; Халкопратійскій 92 сл.

Хрисотриклинъ 115, 128, 131 сл. 163, 179. Церемоніарій 118 сл.

Чины числа 119 сл.

Школы 178.

Юстиніана вътздъ 69.

Экскувитовъ палата 126 сл.

Өеофила въздъ 55 сл., 69 сл.

Digitized by Google

-

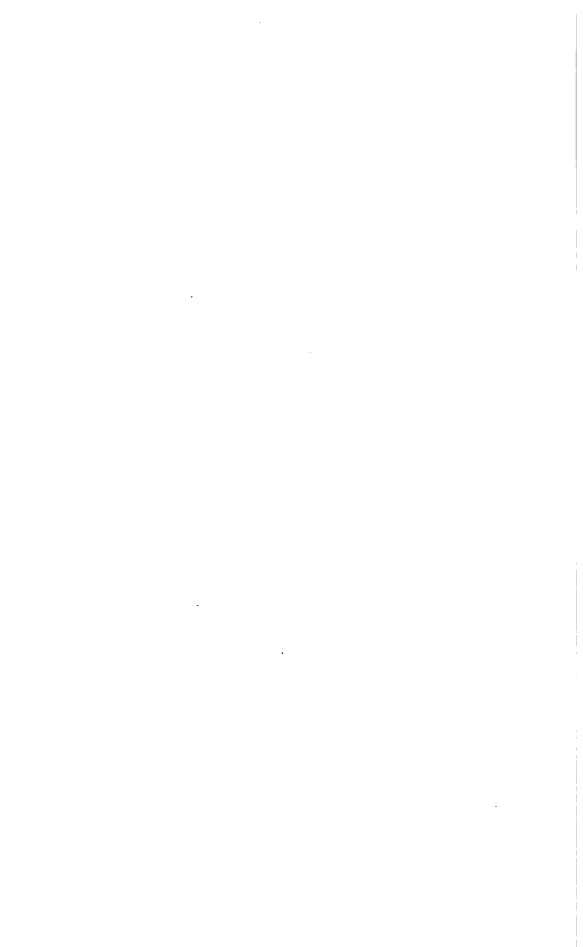
| Планть Константинополя Вуондель-<br>монте (по венеціанской рукопися).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 18. Podromus.       | 19. Theodosius in aequo eneo. | 20. Domus Constantini. | 21. Scro qu aranon. | 22. Apostoli. | 23. Constantinus genurlexus. | 24. Palatium imperat. | 25. Stus Johannis de Petra. | 26. St. Mam (?).   | 27. Porta antiqua. | 28. Stus Andreas. | z9. Perilettoras. | 30. Stus Johannes in Studio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 31. Porta Crisea.                    | 32. Portus Volanga. | <ol><li>Arsana et Condescale.</li></ol> | 34. Pantocratoros.                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------|------------------------|---------------------|---------------|------------------------------|-----------------------|-----------------------------|--------------------|--------------------|-------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| TEXA CONSTRUCTION OF CONSTRUCTUON OF CONSTRUCT |                     |                               |                        |                     |               |                              |                       |                             |                    |                    |                   |                   | The source of the second secon |                                      |                     |                                         | Contraction of the second of the second |
| Таблица І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | r. Stus Franciscus. | 2. Stus Dominicus.            | 3. Scutari.            | 4. Arzana.          | 5. Vlacherna. | 6. Porta Vlacherna.          | 7. Porta Piscarie.    | 8. Porta Judaea.            | 9. Stus Demetrius. | 10. Stus Georgius. | II. Lazar.        | 12. Oriens.       | 13. E nea eccles.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14. Palatium Imperatoris Justiniani. | 15. Receptaculum.   | 1<br>16. Portus Paatii.                 | 17. Sta Sophia.                         |

Digitized by Google

| ILARITS KOHGTARITAHOIOAIA BY-<br>OHQGAIDMOHTO (ID BATTHRAHGROŇ<br>PYKOILHCH).<br>13. Porta Sti Johannis.<br>14. Porta comidi (?).<br>15. Porta comidi (?).<br>15. Porta cresea cesarea.<br>16. St. Johannes Studio.<br>17. St. Andreas.<br>18. Perleptos.<br>19. Portus magnus.<br>20. Consile.<br>21. Domus Papae.<br>23. Portos divi Palatii imperialis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 24. Arsena. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| The second |             |

- I. P. dellecorne.
- 2. P. pr. messe
- 3. Per piscariam.
  - 4. St. Georgius.
- 5. St. Demetrius.
- 6. In hoc visus imp(erator) Feod(osius) equo sedens.
- 7. Hippodromo.
- 8. Pandecratoros.
- 9. Hic est Constantinus genutier den genutie
- 10. St. Johannis de Petra.
  - 11. Palatium imperatoris.
- 12. St. Marcus (?).

Таблица II.





## Портреты Александра Великаго.

Портреты Александра Македонскаго всегда возбуждали глубокій нптересь въ археологической наукѣ и вызывали многочисленныя распри среди ея представителей. Вопросъ важенъ не только съ иконографической точки зрѣнія: въ античной литературѣ сохранились намеки на знаменитые портреты Александра, исполненные извѣстными художниками, а потому копіи съ этихъ портретовъ могутъ служить также источникомъ къ познанію стиля этихъ скульпторовъ, художествешная индивидуальность которыхъ намъ въ большинствѣ случаевъ мало извѣстна.

Споры о портретахъ Александра начались въ новѣйшее время съ появленія сочиненія Коерр'а «Über das Bildnis Alexanders des Grossen» <sup>1</sup>), въ которомъ впервые была сдѣлана попытка приступить къ рѣшенію старой задачи на основѣ развившейся археологической науки; но матеріалъ, на основаніи котораго было произведено изслѣдованіе Коерр'а, незначителенъ. Съ тѣхъ поръ появились два сочиненія, которыя особенно важны по собранному въ нихъ значительному мопументальному матеріалу, дающему довольно прочную основу для дальнѣйшихъ изслѣдованій но этому вопросу: книга Schreiber'а «Studien über das Bildnis Alexanders des Grossen. Ein Beitrag zur alexandrinischen Kunstgeschichte»<sup>2</sup>) и Bernoulli «Die erhaltenen Darstellungen Alexanders des Grossen. Ein Nachtrag zur griechischen Iconographie»<sup>3</sup>). Сто̀ить упомянуть о сочиненіи de Ujfalvy «Le type physique d'Alexandre le Grand»<sup>4</sup>), который не датъ новаго матеріала, но наглядно сопоставилъ извѣстные памятники. Ujfalvy, ставъ на чисто иконографическую точку зрѣнія, при-

13



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 52-tes Berliner Winckelmannsprogramm, 1892.

<sup>?)</sup> Abhandlungen der philol.-hist. Klasse der Königl. Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften, XXI (1903).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) München, 1905.

<sup>4)</sup> Paris, 1902, cm.Waldhauer, Uber einige Porträts Al. d. Gr. 67.

Записки Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., Т. IV.

соединилъ къ несомнѣннымъ изображеніямъ Александра и другія, которыя, хотя въ общемъ нѣсколько и похожи на него, все-таки, навѣрное, его не изображаютъ. Впрочемъ нѣкоторые ученые, извиняя промахи Ujfalvy, какъ не спеціалиста, впали въ подобную же ошибку: такъ, напримѣръ, Jan Six<sup>1</sup>) старался доказать, что голова въ Канитолійскомъ музеѣ<sup>2</sup>) изображаетъ не Александра, а Митридата VI Евпатора Понтійскаго, несмотря на то, что эта голова по всѣмъ даннымъ—копія съ оригинала IV вѣка. Мы возвратимся потомъ къ этому.

До появленія трудовъ Schreiber'а и Bernoulli я издалъ небольшое сочиненіе, въ которомъ старался подробнѣе изслѣдовать вопросъ о портретахъ Александра Великаго съ точки зрѣнія исторіи греческаго искусства, ограничиваясь при этомъ самыми выдающимися памятниками <sup>3</sup>). Новый матеріалъ, собранный Шрейберомъ и Бернульи, однако, ставитъ вопросъ на нѣсколько иную почву. Высказанныя въ этихъ сочиненіяхъ миѣнія, съ которыми я согласиться не могу, и нападки Бернульи, который старается опровергнуть результаты, которыми я болѣе всего дорожу, побуждаютъ меня еще разъ возвратиться къ этой темѣ.

Особенно важны для насъ, конечно, портреты, исполненные въ эпоху Александра, главнымъ образомъ потому, что, какъ намъ извъстно, знаменитые художники, Лпсиппъ и Леохаръ, занимались изображеніемъ Александра въ пластикъ. Болье нозднія времена продолжали тъ иачала, которыя замъчаются уже при жизни Александра, — обращеніе его иконическаго портрета въ идеальное изображеніе, въ которомъ уничтожаются наиболье характерныя черты его физіономіи. Эти поздиъйшіе портреты не входятъ въ исторію портрета, а относятся къ исторіи развитія идеальныхъ типовъ.

## I. Голова въ коллекціи графа Эрбаха (табл. І. II).

Начнемъ съ самаго древняго изъ сохранившихся типовъ головы въ собраніи графа Эрбаха. Впервые изданпая Штаркомъ<sup>4</sup>), эта голова тотчасъ же возбудила глубокій интересъ ученаго міра. Она была найдена близь Тиволи, въ предълахъ виллы Адріана<sup>5</sup>). Съ теченіемъ времени были открыты еще два экземпляра того же типа, --изъ нихъ одинъ эк-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Röm. Mitt. X (1895), 177 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ujfalvy, ук. соч. 98. Helbig, Führer, I<sup>2</sup>, 546. Schreiber, ук. соч. табл. V. Bernoulli, ук. соч. табл. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Über einige Porträts Alexanders des Grossen, München, 1903.

<sup>4)</sup> Zwei Alexanderköpfe der Sammlung Erbach und des British Museum, табл. I. II.

<sup>5)</sup> Stark, yk. cov. 14.

земпляръ находится въ Аоинахъ (рис. 1)<sup>1</sup>), другой, происходящій изъ Мадита, въ Берлинѣ<sup>2</sup>). — которые указываютъ на знаменитость оригинала<sup>3</sup>); я

въ своемъ изслѣдованіи<sup>4</sup>) указалъ еще па броизовую статуэтку въ Мюпхенскомъ антикваріумь<sup>5</sup>), которая очень близка къ типу коллекцін графа Эрбаха. Голова этой статуэтки, правда, довольно грубо исполнена, но мнѣ кажется, что ея наиболье характерныя черты позволяють считать ее если не копіей, то все-таки варіантомъ эрбахскаго типа. Бернульн <sup>6</sup>) разсматриваеть мюнхенскую статуэтку отдельно, самое по себъ, между тѣмъ Шрейберъ 7), основываясь па совершенно поверхност-

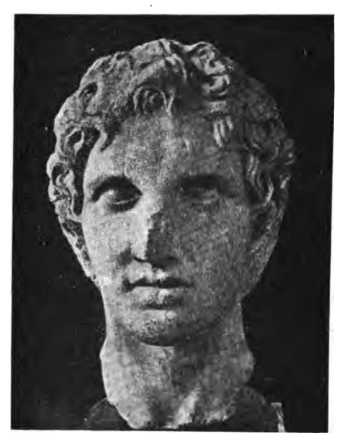


Рис. 1. Голова въ Аеннахъ.

номъ сходствѣ, сопоставляетъ ее со статуэткой въ коллекціп Димитріо въ Афинахъ<sup>8</sup>), хотя голова абинской статуэтки не допускаетъ никакого сравненія съ головой мюнхенской статуэтки. Съ эрбахскимъ типомъ по-

<sup>8</sup>) Schreiber, ук. соч. табл. IX.





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bernoulli, ук. соч. табл. I. II. Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 475. 647. Klein, Έγημ. άρχ. 1900, табл. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Beschreibung der antiken Sculpturen, Berlin, 1891, 329. Klein, Praxitel. Studien, Leipzig, 1899, 51, рис. 14. Bernoulli, ук. соч. 41, рис. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Голова въ коллекція Эрбаха издана у Bernoulli, ук. соч. табл. II. Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 473. 474.

<sup>4)</sup> Über einige Porträts, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Brunn-Bruckmann, Denkmäler, табл. 281. Bernoulli, ук. соч. 112, рис. 37, ср. Friederichs-Wolters, Bausteine, 1320.

<sup>6)</sup> Ук. соч. 111 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Studien, 123.

слѣдняя вполнѣ сходна по строю лица и расположенію волосъ надъ лбомъ и отличается отъ указаннаго типа только новязкой.

Голова въ коллекции графа Эрбаха изображаетъ мальчика съ короткими локонами, которые распадаются не надъ серединой лба. а надъ правой глазной впадиной. Черты лица не отличаются характерностью; онѣ совершенно идеальны. Не находя въ лицѣ индивиду-<sup>1</sup>) и Шрейберъ<sup>2</sup>) отказались признать альныхъ чертъ, Клейнъ въ этомъ типѣ изображение Александра. Бенидорфъ<sup>3</sup>) справедливо возражалъ Клейну; по мий кажется нелишнимъ еще разъ указать на ту черту, на основании которой мы съ большой въроятностью можемъ считать эрбахскій типъ нортретомъ молодого Александра: это-расположение волосъ. Нельзя отрицать, что наша голова въ этомъ отношении не совсімъ сходна съ достовърными портретами Александра: на гермъ въ Луврѣ (рис. 8)<sup>4</sup>) и па монетахъ Лисимаха (табл. VI)<sup>5</sup>) бросается въ глаза густая масса волось, которая на подобіе вынка окружаеть лобь, между тыль какъ на эрбахской головѣ локоны распредѣлены равпомѣрно и не выступають высоко надъ лбомъ. Но это различіе несущественно въ срав неніи съ рѣдкостью подобнаго рода прически вообще. Если бы паша голова относилась къ эллинистической эпохѣ, когда эта оригинальная прическа примѣиялась къ различнымъ изображеніямъ, которыя не имѣютъ ничего общаго съ Александромъ, мы не отстаивали бы установившагося наименованія. Но такъ какъ оригиналъ эрбахскаго типа. безъ сомнинія, созданъ въ IV въкъ и, по всей въроятности, еще въ царствование Филиппа<sup>6</sup>), то и прическа получаетъ гораздо большее значеніе; она намъ извѣстна только на бородатыхъ головахъ, папрімѣръ, Асклепія 7) и на портреть въ Британскомъ музет изъ Мавзолея въ Галикарнассѣ<sup>8</sup>). Во всякомъ случаѣ, типы бородатыхъ боговъ — единственныя идеальныя произведенія, на которыхъ встр'ічается эта прическа; поэтому эрбахская голова, изображающая мальчика, безъ сомнѣнія. должна

<sup>1)</sup> Έφημ. άρχ. 1900, 1 сл. Praxitel. Studien, 51 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Studien, 88.

<sup>\*)</sup> Österr. Jahreshefte, III, 219 сл. (Beiblatt).

<sup>4)</sup> Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 182. 183. Bernoulli, ук. соч. табл. I. Schreiber, ук. соч. табл. I А 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Imhoof-Blumer, Porträtköpfe auf antiken Münzen hellenischer und hellenistischer Völker, Leipzig, 1885, табл. I. Вегпоulli, ук. соч. табл. VIII, 4. Schreiber, ук. соч. табл. XIII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Waldhauer, Porträts, 17 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Напр. съ о. Мелоса, Collignon-Baumgarten, Gesch. d. griech. Plastik, II, рис. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Collignon-Baumgarten, ук. соч. II, рис. 109.

считаться портретомъ; но разъ портретъ мальчика съ прической, въ принцпиѣ похожей на типы Александра, дошелъ до насъ въ трехъ экземплярахъ, пайдеиныхъ въ различныхъ странахъ, и, значитъ, пользовался чрезвычайной знаменитостью, мы не можемъ отказаться отъ наименованія эрбахской головы головою Александра. Шрейберъ<sup>1</sup>) возражаетъ, что сдвинутый проборъ противорѣчитъ этому; но считая, эту деталь важною, онъ долженъ въ такомъ случаѣ отказаться и отъ головки изъ коллекціи Зиглина, какъ это справедливо отмѣчаетъ Бернульи<sup>2</sup>).

сказать нѣсколько словъ о художественномъ напра-Остается влепін, къ которому принадлежить эрбахскій типь. Не буду останавливаться на подробномъ разборѣ головы; ограничусь указаніемъ на высказанныя Шрейберомъ<sup>3</sup>) и Бернульи<sup>4</sup>) мпѣція. Въ теченіе послѣдняго десятильтія изученіе художественныхъ направленій въ эпоху Александра сделало большіе уснёхи; темъ удивительнёе разногласіе насчеть головы изъ собранія графа Эрбаха. Вульфъ 5) усматриваль въ ней характеръ Лисиппа; но къ этому мнѣпію не присоединился никто, такъ что можно оставить его въ сторонѣ. Шрейберъ и Бернульи, вслѣдъ за Бенндорфомъ<sup>6</sup>), считають этоть типь аттическимь. Но возьмемь для сравиения любую аттическую голову, хотя бы Гермеса Олимпійскаго; оказывается, что строй лица, который отличается сильно выступающей горизоптальной линіей, совершенно пе сходенъ съ аттическимъ типомъ съ его длипнымъ подбородкомъ и высокимъ, въ формѣ треугольника, лбомъ, въ основѣ котораго лежить вертикальная линія <sup>7</sup>). Клейнъ <sup>8</sup>) и Штаркъ <sup>9</sup>) считали Леохара авторомъ эрбахскаго типа. Не будемъ останавливаться на повѣйшей гипотезѣ Амелунга <sup>10</sup>) насчетъ Евфранора и Леохара, а останемся на точкѣ зрѣнія Клейна, исходящаго въ характеристикѣ Леохара отъ Аполлона Бельведерскаго. Типъ Аполлона вполнѣ отвѣчаеть аттическому идеалу и, по приведеннымъ причинамъ, не можетъ быть сопоставленъ съ эрбахскимъ Александромъ. Итакъ, я долженъ остаться при своемъ мнѣніи 11),

- <sup>8</sup>) Έφημ. άρχ. 1900, 1 сл. Praxitel. Studien, 50.
- <sup>9</sup>) Zwei Alexanderköpfe, 21.
- <sup>10</sup>) Revue archéol. 1904.
- <sup>11</sup>) Über einige Porträts Alex. d. Gr. 26.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Studien, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ук. соч. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Studien, 90

<sup>4)</sup> Ук. соч. 41 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Alexander mit der Lanze, Berlin, 1891, 47 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Österr. Jahreshefte, III, 219.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ср. Waldhauer, Über einige Porträts, 16 сл. Собираюсь еще разъ подробно запяться разборомъ стиля Евфранора и поэтому могу здъсь ограничиться только намеками.

высказанномъ пезависимо отъ Фуртвенглера <sup>1</sup>), что этотъ типъ-ближайшая аналогія къ Ватиканскому Адонису, авторомъ котораго мы считаемъ Евфранора.

## II. Статуя изъ Магнесіи въ Константинополѣ.

Второй важный памятникъ, который вызвалъ интересъ пауки, --- « Александръ изъ Магнесіи» (рис. 2. 3. 4)<sup>2</sup>). Эта статуя найдена около Магнесіи и находится теперь въ Константинополѣ. Она изображаетъ Александра спокойно стоящимъ съ слегка выставленной лѣвой ногой. Правая рука прижимаетъ къ бедру мечъ, отъ котораго сохранилась только верхняя часть. Идеальный типъ статуи побудилъ перваго издателя, С. Рейнака, считать ее Аполлономъ<sup>3</sup>), но Вигандъ<sup>4</sup>), подробно изслѣдуя фигуру, указаль на большую вероятность того, что статуя изображаеть Александра; это предположение подтверждается мечомъ и физіономіей, которая не лишена индивидуальныхъ черть; характерна прическа и профиль. Шрейберъ <sup>5</sup>) и Бернульи <sup>6</sup>) отказываются принять эту статую за изображение Александра. Для Шрейбера главною точкою опоры служить герма въ Луврѣ. Не будемъ отрицать чрезвычайной важности этого памятника, на которомъ сохранилась надпись, но все-таки было бы слишкомъ узко ограничиваться имъ. Шрейберъ рѣшительно не признаеть головь, которыя не повторяють точь въ точь луврский портреть: но вѣдь нельзя забывать, что, напримъръ, Лисиппъ и Леохаръ, конечно, совершенно различно могли передать общія формы своей модели! Узость взгляда Шрейбера высказывается и въ томъ отношении, что онъ не принялъ въ соображение монету Лисимаха, которая, по моему мибнію, въ иконографіи Александра еще цёпнѣе парижской гермы.

«...Vermisse ich das symmetrisch geordnete Stirnhaar, welches noch ein später Autor an einer in Alexandrien aufgestellten Reiterstatue 'Aλεξάνδρου τοῦ zτίστου mit Sonnenstrahlen vergleichen konnte und das Plutarch als Hauptkennzeichen so nachdrücklich hervorhebt».

Я привелъ дословно это мѣсто Шрейбера, такъ какъ оно характерно для его точки зрѣнія. Но что доказываетъ сравненіе парижской



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Journal of hellenic studies, 1901, 214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mon. Piot, III (1897), табл. 16—18. Jahrb. d. arch. Inst. XIV (1899), табл. I, стр. 1. Bernoulli, ук. соч. 53 сл. рнс. 12. 13. 14.

<sup>»)</sup> Mon. Piot, III, 155 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Jahrb. d. arch. Inst. 1899, 1 сл.

<sup>5)</sup> Studien, 84.

<sup>6)</sup> Ук. соч. 55 сл.

гермы съ монетой Лисимаха? Во-первыхъ, что художники очень свободно передавали паружность Александра, и что нельзя становиться па

пьедесталъ «строгой научности», обсуждая портреты исходя изъ сходства ихъ съ гермой въ Лувръ. Не будемъ забывать, что мы имбемъ дѣло не СЪ грамматическими формами или математическими выводами, а съ художественны. ми произведеніями! На монетѣ Лисимаха проявляется вся геніальность личности Александра, на парижской гермѣ онъ изображенъ болѣе нервнымъ человѣкомъ. Во-вторыхъ, сравненіе этихъ типовъ доказываетъ, что «научныя примѣты» Шрейбера не приложимы, если онъ не отказаться желаеть отъ монеты; съ точки зрѣнія Шрейбера это было бы весьма послѣловательно и «научно»; но Шрейберъ или не видълъ или не желалъ видъть этихъ различій. Нѣть того «symmetrisch geord-



Рис. 2. Статуя изъ Магнесіи въ Константинополъ.

nete Stirnhaar», которымъ любуется Шрейберъ; нѣтъ и той широкой, столь высоко возвышающейся надъ лбомъ, полоски волосъ, которая бросается въ глаза на парижской герм<sup>1</sup>). Голова Александра изображена на мопстахъ въ профиль, по первый локонъ пересѣкаетъ дугой линію лба; значить, дуга была задумана не возвышающейся какъ разъ надъ середнной лба, а болѣе налѣво, чѣмъ нарушается вся спимстрія. Передніе волосы здѣсь и не выступають такъ высоко какъ на парижской



остальной массой волось. Отмѣтимъ еще, что линія профиля на монетахъ — косая, на гермѣ — крутая. Итакъ доводы Шрейбера едва ли имѣють значеніе. Бернульи 2) со свойственной

ему осторожностью не выражаеть собственнаго мития и не ришается въ пользу чьего-либо взгляда. Напменование статуи Александромъ ему кажется возможнымъ, но опъ допускаетъ и возможность, что изображенъ какой-то малоазійскій князь или Демосъ Магнесін<sup>3</sup>).

Но, копечно, такія разсужденія не ведуть ни къ какому результату; нъкоторое сходство съ головой эр-

бахскаго собранія то же мало что-либо доказываеть 4). Попытаемся доказать невѣроятность приведенныхъ Бернулльи предположеній.

Во-первыхъ сохранились четыре повторенія, этого типа, которыя, безъ сомнѣнія, восходять къ одному оригиналу 5):

1) Статуя изъ Магнесіи.

Рис. 3. Годова статуи изъ Магнесіи.

2) Голова въ Британскомъ Музеѣ. Коерр, Ueber Bildnis Alexan ders des Grossen, 24<sup>6</sup>).

3) Голова въ Museo Nazionale въ Неаполі (на такъ называемомъ

- <sup>э</sup>) Гипотеза Кёрте.
- 4) Замътка Benndorfa въ Oesterr. Jahreshefte, III, Beiblatt, 219.

<sup>5</sup>) Бернульи перечисляеть собранныя мною головы (Porträts, 45), песмотря на то, что, по его мнѣнію, онѣ только "meh oder weniger verwandt". Съ моныъ сопоставленіемъ согласились Фуртвенглеръ и Л. Курціусъ.



<sup>1)</sup> См. мон замътки въ Porträts, 14 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ук. соч. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) См. Furtwängler, Meisterwerke, 669, гдъ Фуртвенглеръ невърно отнесъ голову къ V вѣку.

Протесилаѣ). Röm. Mitt. XII (1897), 36. Arndt-Amelung, Einzelaufnahmen, 516. 517. Brunn-Bruckmann, Denkmäler, табл. 334.

4) Голова на такъ называемомъ «Аполлонѣ съ гусемъ» въ Museo Nazionale въ Heanoлѣ. Overbeck, Atlas zur Kunstmythologie, табл. XIII, 26<sup>1</sup>).

5) Голова въ Дармштадть (собраніе фонъ-Гейль). Arndt-Amelung, Einzelaufnahmen, 1448. 1449. 1450.

Бернульи признаеть репликами головы 2, 3 и 4 (?), но, по его мнѣнію, эти головы не могуть изображать Александра, такъ какъ повязка не можетъ быть признана діадемою<sup>2</sup>). Дѣйствительно, діадемы нѣтъ; но развѣ на монетахъ Лисимаха Александръ не носить тоже только повязку? Далѣе Бернульи отмѣчаетъ сильное движение этихъ головъ въ сторону, которое будто бы не подходить къ спокойной постановкъ статуи изъ Магнесіи. Не буду отрицать, что, судя по мус-



Рис. 4. Голова статуи изъ Магнесіи.

куламъ на шећ, дѣйствительно эти головы были повернуты сильно вправо; но Бернульи не потрудился сравнить изгибъ ихъ съ головой статуи изъ Магнесіи<sup>3</sup>); эта голова повернута не менће въ сторону, и въ этомъ совершенно сходна съ остальными головами. Дальнѣйшія замѣчанія Бернульи, что выраженіе статуи изъ Магнесіи спокойпѣе, что лобъ не такъ развитъ и волосы трактозаны иначе, не могутъ служить доказательствами противъ моего сопоставленія; во-первыхъ, никто не будетъ отрицать, что выраженіе лица — едва ли доводъ, такъ какъ оно измѣняется, смотря по большей или меньшей ловкости копіиста: нѣкоторыя повторенія отдыхающаго сатира, напримѣръ, отличаются сдержанностью отъ другихъ репликъ, и такихъ примѣровъ можно набрать массу; во-вторыхъ, важна не трактовка волосъ въ деталяхъ и отдѣлка отдѣльныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На эту голову обратилъ мое внимание Л. Курціусъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ук. соч. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. изображенія головы у Вегпоulli, ук. соч. 54 сл., рис. 13. 14.

локоновъ, но расположеніе ихъ; въ этомъ реплики сходны <sup>1</sup>). Работа экземпляра изъ Магнесіи вообще неудовлетворительна и безжизненна, и неудивительно, что локоны только намѣчены, а не тонко вырѣзаны въ отдѣльности; но всѣ главныя черты лица до того сходны у всѣхъ экземпляровъ, что едва ли можно сомнѣваться въ общности оригинала.

Разъ сохранилось пять повтореній одного портрета, едва ли онъ изображалъ какого-нибудь малоазійскаго князя иля Демосъ Магнесіи; такъ какъ статуя относится къ IV вѣку, то остается только видѣть въ ней изображеніе Александра. Этотъ выводъ подтверждается монетами Лисимаха. Консчпо, профиль идеализованъ, но стоитъ сравнить только очертанія лба и подбородка, чтобы убѣдиться въ тожествѣ изображаемой личности.

Что касается художника, который создаль оригиналь, то въ этомъ мићнія ученыхъ расходятся. Вигандъ<sup>2</sup>) указалъ на Леохара; того же миѣнія держались Фуртвенглеръ<sup>3</sup>), Бенидорфъ<sup>4</sup>) и Булле<sup>5</sup>). Бернульи ограничивается перечисленіемъ этихъ миѣній ученыхъ и самъ ничего не прибавляеть. Вмѣстѣ со статуей найдена надпись II-го вѣка до Р. Х. <sup>6</sup>): Мучас Айачтос Пуруанучос етой (у) сеч. Если эта надинсь принадлежить статућ, замћчаеть Бернульи, то мнћијя Т. Рейнака и Грефа 7), которые относять фигуру къ эллинистической эпохѣ, подтверждались бы. Но этимъ было бы доказано только то, что пергамскій художникъ былъ скульпторомъ статуи, но ничуть не то, что онъ былъ создателемъ оригинала. Аналогія статуи съ Аполлономъ Бельведерскимъ бросалась въ глаза большинству ученыхъ, и я самъ указалъ на черты, которыя позволяють намъ считать создателемъ оригинала Леохара<sup>8</sup>). Но мы объ этомъ еще поговоримъ въ связи съ мюнхенской статуей. Будемъ признавать пока это предположение въроятнымъ и обратимся къ дальнѣйшей гипотезь<sup>9</sup>), оспариваемой Бернульи<sup>10</sup>).

Павсаній <sup>11</sup>), описывая въ Олимпіи небольшое зданіе, построенное Филиппомъ послѣ битвы при Херонеѣ <sup>12</sup>), упоминаетъ стоящія въ немъ

<sup>5</sup>) Bernoulli, ук. м.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. мои указанія въ Porträts, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jahrb. d. arch. Inst. 1899, 2 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Arndt-Amelung, Einzelaufnahmen, 1449. 1450 (текстъ).

<sup>4)</sup> Oesterr. Jahreshefte, ук. м.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Arndt-Amelung, Einzelaufnahmen, текстъ къ 1449. 1450.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Bursians Jahresbericht, 1901, 143.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Porträts, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Waldhauer, Porträts, 48 сл.

<sup>10)</sup> Ук. соч. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) V, 20, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Φιλίππφ δε έποιήθη μετά τὸ ἐν Χαιρονεία τὴν Έλλάδα όλισθεῖν, cm. Olympia, Textband, II, 133 (A d l e r).

статуи изъ золота и слоновой кости, изображавшія Филиппа, Александра, отца Филиппа Аминту, Евридику и Олимпіаду. Обломки базы найдены 1). Трей<sup>2</sup>) указалъ на то, что, по всей вѣроятности, Александръ стоялъ нальво оть Филиппа. Выходить такая композиція: въ серединь стояль Филиппъ, возлѣ него Александръ съ одной, Аминта съ другой стороны, на концахъ Олимпіада и Евридика; такое сопоставленіе фигуръ, не связанныхъ въ группу, мы нерѣдко встрѣчаемъ въ греческомъ искусствѣ. Сохранилась, къ сожалѣнію, только одна композиція, которая представляеть аналогію, -- восточный фронтонъ храма Зевса въ Олимпія; по этой аналогіи мы можемъ заключить, что у Александра и Аминты головы повернуты были по направлению къ Филиппу<sup>3</sup>); голова Александра поэтому была повернута вправо. Дале по величине базы мы можемъ заключать, что Александръ былъ изображенъ спокойно стоящимъ; матеріалъ -- золото и слоновая кость --- совершенно исключаеть нагую фигуру, потому что въ этомъ случаѣ золото не играло бы никакой роли; она, значить, была одъта въ плащъ или въ панцырь<sup>4</sup>).

На основаніи всѣхъ приведенныхъ данныхъ мы можемъ составить слѣдующее представленіе объ этомъ изображеніи Александра: герой въ стилѣ второй половины IV-го вѣка, спокойно стоящій и обращающій голову вправо; онъ окутанъ въ плащъ или носитъ панцырь; послѣднее предположеніе не вѣроятнѣе нерваго потому, что въ этомъ случаѣ художникъ лишенъ былъ бы возможности изобразить обнаженное тѣло.

Копіей съ этой статуи долгое время считали статую Александра Ронданини въ Мюнхенћ<sup>5</sup>); но матеріалъ — золото и слоновая кость опровергаетъ такое предположеніе<sup>6</sup>). О другихъ предположеніяхъ не сто̀итъ упоминать, такъ какъ онѣ касаются головъ, которыя съ Леохаромъ не имѣютъ ничего общаго. Я высказался за то, что копіей съ олимпійской статуи служила статуя изъ Магнесіи и старался подробно обосновать эту гипотезу<sup>7</sup>), но не нашелъ симпатій Бернульи<sup>8</sup>), который, впрочемъ, и въ этомъ случаѣ ограничивается перечисленіемъ предположеній.

<sup>в</sup>) Ук. соч. 139 сл



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Olympia, Tafelband, II, табл. LXXIX. A r c h. Z e i t. 1882, 67. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Arch. Zeit. 1882, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Waldhauer, Porträts, 49.

<sup>4)</sup> Hauser y Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, текстъ къ табл. 186. Monum. ant. dei Lincei, Vl, 80. 2 (Helbig).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Furtwängler, Beschreibung der Glyptothek, 298. de Ujfalvy, Le type phys. d'Alex. le Gr. 84 сл. Вегпоиlli, ук. соч. табл. V и т. д. Предположение впервые высказано Коерр'омъ, ук. соч. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Наиser, ук. м.

<sup>7)</sup> Porträts, 48 сл.

разныхъ ученыхъ, не высказывая собственнаго. Это, конечно, очень осторожно, но не ведетъ ни къ какому результату; поэтому замѣчаніе Бернульи. что сопоставленія, сдѣланныя мною, излишни, ничего не доказываеть.

Привожу вкратцѣ свои доказательства:

1) Александръ изъ Магнесіи воспроизводитъ аттическій оригиналъ второй половины IV-го вѣка; это даже осторожный Бернульи считаетъ возможнымъ.

2) Этотъ типъ, не только по моему мнѣцію, по стилю подходитъ къ Леохару; объ этомъ еще цѣсколько словъ въ связи съ Александромъ Ронданини. Бернульи объ этомъ умалчиваетъ.

3) Плащъ, окружающій тёло, на молодомъ Александрѣ въ идеальномъ изображеніи необыченъ и требуеть объясненія. Техника работы въ слоновой кости и золотѣ предпочитаетъ такое расположеніе плаща, что доказываетъ Зевсъ Олимпійскій Фидія. Бернульи песогласенъ съ этимъ. Я долженъ привести его возраженія. Будучи согласенъ съ высказаннымъ мною мпѣніемъ, что плащъ не подходитъ къ такому изображенію Александра, Берпульи продолжаетъ: «Aber das ist nicht dadurch zu erklären, dass der Goldelfenbein-Künstler auf diese Weise um die nackten Beine herumkommen wollte (!!!), sondern einfach dadurch, dass hier gar nicht die Statue des Leochares gemeint ist: der jugendliche Sieger von Chaeronea wird vielmehr im Panzer dargestellt gewesen sein».

Отъ такого ученаго, какъ Бернульи, можно было ожидать болѣе вѣскихъ доводовъ. Доказательствъ въ приводимыхъ имъ доводахъ найти трудно; мнѣ, по крайней мѣрѣ, это не удалось. Моей гипотезѣ онъ противопоставляетъ другую, что Александръ былъ изображенъ въ панцырѣ; это голословное утвержденіе ничего не доказываетъ. Расположеніе плаща объясняется тѣмъ, что— статуя не копія съ оригинала Леохара!! Признаюсь, что это, какъ говоритъ Бернульи, «простое» объясненіе для меня непостижимо.

На вопросъ Бернульи: «Inwiefern soll da (sc. для работы въ слоновой кости и золотѣ) die Magnesiastatue mit ihrem nackten Oberleib besonders passen?» я возражаю указаніемъ на Зевса Олимпійскаго Фидія.

Итакъ, возраженія Берпульи пичего не доказываютъ, если въ его словахъ не хранится тайна, недоступная для меня <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бернульи отмѣчаетъ, что плащъ придаетъ Александру болѣе серьезный мужской видъ. Можетъ быть, онъ предполагаетъ, что Александръ тутъ задумавъ постарше и статуя изъ Магнесіп поэтому не можетъ быть копіей со статуи Леохара, которая изображала Александра юношей. Но если бы художникъ имѣлъ въ виду Александра въ зрѣломъ возрастѣ, онъ обозначилъ бы бородку на щекѣ, какъ на капитолійскомъ типѣ.

4) По мотиву и положению головы статуя изъ Магнесіи согласуется вполив съ данными паходокъ.

5) Многочисленпыя повторенія доказывають знаменитость оригинала.

6) Небольшое колебаніе въ обозначеній локоновъ около повязки указываеть па то, что оригиналъ для копіистовъ былъ недоступенъ.

Мнѣ кажется, что расположеніе плаща въ связи съ другими данными дѣлаетъ мою гипотезу довольно вѣроятною. Но объ этомъ, конечно, судить не мпѣ.

### III. Александръ Ронданиии въ Мюнхенъ.

Извістная статуя въ въ Мюнхенской глиптотекь 1) (табл. III, рис. 5. 6) получила наименованіе Александра еще до эпохи преобладающаго вліянія парижской гермы <sup>2</sup>). Но чѣмъ интереснѣе статуя, тѣмъ увеличиваются разногласія насчетъ ея. Большая часть археологовъ, правда, держалась традиціоннаго наимепованія, но еще педавно Шрейберомъ <sup>3</sup>) вопросъ объ этой фигурѣ былъ разработапъ въ совершенно другомъ смыслѣ. Но и тутъ лейпцигскій ученый слишкомъ увлекся парижской гермой, падпись которой, конечно, придала особенный ореолъ ей; Шрейберъ оставляетъ безъ вниманія всѣ другія свпдѣтельства о наружности Александра, лишь бы сохрапить авторитетъ чрезвычайно посредственнаго луврскаго портрета. Итакъ, мы должны повторить и здѣсь упрекъ, сдѣланный пами относительно способа пзслѣдованія Шрейбера по поводу статуи изъ Магнесіи. Шрейберъ не соглашается на наименованіе статуи Александромъ на основаніи слѣдующихъ соображеній:

1. Нѣтъ на статуѣ ἀναστολή τῆς хόμης, характерной для луврской гермы.

2. Ему кажется невозможнымъ, что художникъ, изображая Александра, могъ опустить свособразную черту, бросающуюся въ глаза на парижской гермѣ — διάχυσις καὶ ὑγρότης τῶν ἀμμάτων. Бернульн<sup>4</sup>) уже обратилъ вниманіе на ничтожность такихъ доводовъ, указывал на монеты Лисимаха. Не будемъ на нихъ останавливаться; мы уже выше, изъ сравненія луврской гермы съ типами монетъ, вывели заключеніе. что



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Furtwängler, Beschr. d. Glyptothek, 298. Кромъ указанныхъ выше изданій см. Brunn-Bruckmann, Denkmäler, табл. 105. Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 183—185.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schreiber, Studien, табл. I А 1. Вегпоulli, ук. соч. табл. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Studien, 82 сл. 272 сл.

<sup>4)</sup> Ук. соч. 47.

нарижскій портреть напрасно считается важнѣйшей точкой опоры для изслѣдованія иконографіи Александра Великаго. Это сравненіе опровергаеть и доводы Шрейбера. Они имѣли бы значеніе, если бы оригиналь мюнхенской статуи былъ подлиннымъ произведеніемъ Лисиппа<sup>4</sup>), такъ какъ

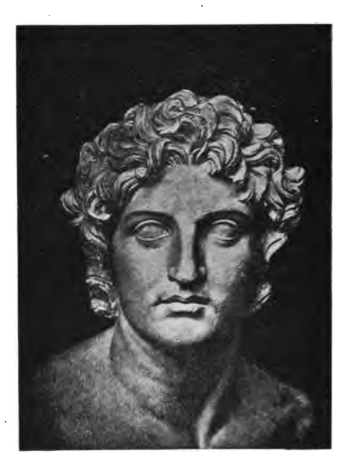


Рис. 5. Голова Александра Ронданини.

διάγυσις χαὶ ὑγρότης τῶν ὀμμάτων ΒЪ CBAзи съ άρρενωπόν χα! λεοντῶδες, ΠΟ СЛОВАМЪ Плутарха<sup>2</sup>), были именно характерными чертами для портретовъ Лисиппа<sup>3</sup>), но объ этомъ теперь и рѣчи быть не можеть 4). Характериа. впрочемъ, для «строгой научности» «иконографовъ» Александра дальнѣйшая гипотеза Шрейбера. Безъ сомнѣнія, пишетъ онъ на стр. 82, статуя относится къ эпохѣ Александра или его непосредственныхъ преемниковъ; на стр. 276, онъ, на основания подробныхъ разсужденій о типахъ Селевби-

довъ, старается доказать, что мюнхенская статуя изображаеть Антіоха VIII Грппа! Неизвѣстный геніальный художникъ конца IV вѣка, значитъ, сумѣлъ, будучи, вѣроятно, одаренъ огромнымъ пророческимъ даромъ, изобразить эпигона, жившаго двумя столѣтіями позже!



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что, впрочемъ, и утверждаютъ Konrad Lange (Motiv des aufgestützten Fusses, 56 сл.) и Еmerson, American Journal of Archeology, III (1887), 250.

<sup>2)</sup> Περί τῆς 'Αλεξάνδρου τύχης ἢ ἀρετῆς, 2 (Moralia, II, p. 430 Bernardakis): οἱ δ' ἀλλοι τὴν ἀποστροφὴν τοῦ τραχήλου καὶ τῶν ὑμμάτων τὴν διάχυσιν καὶ ὑγρότητα μιμεῖσθαι θέλοντες οὐ διεφύλαττον αὐτοῦ τὸ ἀρρενωπὸν καὶ λεοντῶδες.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. и Вегпоиlli, ук. соч. 47.

<sup>4)</sup> Bernoulli, ук. соч. 50 сл.

видуальныя черты не выступають на первый планъ, а примѣшиваются къ идеальнымъ формамъ, придавая имъ большую жизненность.

Статуя довольно хорошо сохранилась въ томъ отношения, что главныя очертанія ея ясны: реставрированы большая часть рукъ и почти вся правая нога <sup>1</sup>). При этихъ данныхъ композиція развивается довольно свободно:. правая нога была поставлена на возвышеніе, обѣ руки шли въ направлении къ правому колѣну. Насчеть частностей мнбнія расходятся; но



Рис. 6. Голова Александра Ронданини.

предположеніе Ланге<sup>2</sup>), Овербека<sup>3</sup>) и другихъ, что фигура была занята прилаживаніемъ кнемидъ не выдерживаетъ критики потому, что взглядъ фигуры слишкомъ устремленъ впередъ и не обращаетъ вниманія па дѣйствіе рукъ, а спина слишкомъ мало изогнута<sup>4</sup>); болѣе вѣроятна гипо-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Furtwängler, ук. соч. Подробный разборъ предложенныхъ реставрацій у Bernoulli, ук. соч. 48 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Motiv des aufgestützten Fusses, 55.

<sup>3)</sup> Overbeck, Gesch. d. griech. Plastik, II<sup>4</sup>, 148.

<sup>4)</sup> См. Bernoulli, ук. соч. 49.

теза Михаэлиса<sup>1</sup>), что правая рука лежала на колѣнѣ, а лѣвая держалась за нее; но и такая реставрація производить нѣсколько безжизненное внечатлѣніе. Остается предположеніе Брупна, Кёппа и Фуртвенглера<sup>2</sup>), что руки были сложены на колѣнѣ, держа одно или два копья: эти копья, собственно говоря, и не нужны для гармоничнаго художественнаго цѣлаго.

Я уже раньше<sup>3</sup>) старался доказать, что статуя, съ ея головою въ рѣзкомъ профилѣ, только съ правой стороны производитъ удовлетворительное впечатлёніе; изъ этого я вывель заключеніе, что статуя создана на основания рельефиой или живописной ICOMIIO3Hцій 4). Эта характерная черта — первая точка соприкосновенія межау мюнхенской статуей, Ганимедомъ въ Galleria dei Candelabri<sup>5</sup>) и Аполлономъ Бельведерскимъ<sup>6</sup>). Но этимъ не ограничивается сходство между Александромъ Ронданини и группой произведеній, которыя мы приппсываемъ Леохару. Конечно, для дальнѣйшихъ изслѣдованій мы принуждены держаться Аполлона Бельведерскаго, такъ какъ ватиканский Ганимедъ — копія посредственно і работы, да еще съ головой, которая не несомнѣнно принадлежить фигурѣ<sup>7</sup>). Приведемъ важнѣйшія параллели между знаменитой фигурой Бельведера, мюнхенской статуей и Александромъ изъ Магнесіи. Сравненіе облегчается тыль, что оба портрета не стремятся къ натурализму, а представляють собою идеальныя изображенія съ индивидуальными чертами, которыя чуть зам'ятпо примешаны къ идеальнымъ формамъ. Бросается въ глаза совершенно сходное построение лица: волосы расположены такъ, что окружаютъ лобъ треугольникомъ; брови проведены почти совершенио прямолинейцо и стоять подъ прямымъ угломъ къ лини носа, который отличается широкимъ основаниемъ. Скулы выступають довольно сильно, но не настолько, чтобы



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Festgabe des kunstarchaeol. Inst. d. Universität Strassburg für die archäol. Section d. 46-ten Philol.-Versammlung 1901, 34, рис. 38. Schreiber, Studien, 276, рис. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Furtwängler, Beschreibung d. Glyptothek, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Porträts, 41, ср. изображеніе у Коер р'а, ук. соч. 17 и Вегпоulli, ук. соч. 51. <sup>4</sup>) Ук. соч. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Helbig, Führer, l<sup>a</sup>, 255, № 406. Вгипп-Вгисктапп, Denkmäler, табл. 158. Collignon, Hist. de la sculpt. gr. II, 315, рис. 160. Литературу см. у Helbigʻa.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Helbig, Führer, I<sup>2</sup>, 96, № 164. Вгипп-Вгисктапп, Denkmäler, табл. 419. Collignon, Hist. de la sculpt. gr. II, рис. 161. Болъе раннюю литературу см. у Overbeck'a, Kunstmythologie, IV, 248 сл. и Gesch. d. griech. Plastik, II<sup>4</sup>, 369 сл. 467 сл. Остальное у Helbig'a, l. с.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Голова, во всякомъ случав, не реставрирована, какъ пишетъ Helbig, l.c., а антична.

горизонтальная линія могла превышать своимъ значеніемъ вертикальную <sup>1</sup>), они представляють наибольшую широту овала лица. Эллипсисъ. образуемый очертаніемъ лица, однако, не удлиненъ, какъ напр. у головъ Праксителя, по болѣе закругленъ; подбородокъ короче праксителевыхъ типовъ и болѣе приближается къ нолукруглой формѣ. Фасъ даетъ довольпо важныя указанія и въ деталяхъ; такъ особенно мы должны обратить вниманіе па изогнутую форму рта и широко открытые глаза; профиль еще яснѣе обнаруживаетъ работу одного художника въ трактовкѣ подбородка, круглыя и мягкія очертанія котораго повторяются на всѣхъ приведенныхъ нама статуяхъ. Мы должны, наконецъ, указать и на отдѣлку волосъ: локоны мягкими линіями развиваются надъ лбомъ, пересѣкая другъ друга, но линіи проведены ясно и спокойно.

Итакъ, старая гипотеза, что Александръ Ронданини — копія съ произведенія Леохара, можетъ считаться весьма віроятной<sup>2</sup>).

Если мы примемъ эту гипотезу, то дальнѣйшіе выводы уже а ргіогі въроятны. Дъйствительно, кого могъ изображать портретъ Леохара, представляющий юношу идеализованнымъ въ героической позъ, кромѣ Александра Македонскаго? Этотъ выводъ вполнѣ подтверждается монетами Лисимаха, и гипотезы, на шаткихъ основанияхъ построенныя, какъ напр. предположение Гаузера<sup>3</sup>), что мюнхенская статуя изображаеть то же лицо, что и геркуланская броизовая голова въ Museo Nazionale въ Неаполь<sup>4</sup>), только въ более молодомъ возрасть, — такія гипотезы, въ виду ясности положенія дела, являются излишними. Монета Лисимаха по стилю также сходна съ Аполлономъ Бельведерскимъ и подобными произведеніями. Сопоставленіе Аполлона съ мюнхенской статуей этимъ подтверждается. Действительно, туть точь въ точь повторяются те же лици: только мение идеализованный портреть на монетахъ рисуетъ профиль индивидуальнъе. Къ сожальнію, намъ изъ древней литературы не извъстенъ портреть Александра, который могъ бы стоять въ связи съ мюнхенской статуей.

Записки класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., т. IV.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. разборъ значенія вертикали п горизоптали въ пскусствѣ у Strzygowski, Beilage zur Münchener Allgemeinen Zeitung, 1903, № 55, стр. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сужденіе Вегпоulli, ук. соч. 51, что мотнвъ статун не достопнъ имени знаменитаго Леохара, конечно, опровергнуть нельзя, но я долженъ отмѣтить, что и Фидій не отказался отъ него, какъ доказываютъ фигуры на фризъ Пареенона. Міchaelis, Parthenon, West. VI 12 и XV 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Arndt-Bruckmann, Griech u. röm. Porträts, текстъ къ табл. 186. 187.

<sup>4)</sup> Comparetti e de Petra, La Villa Ercolanese, табл. 9, 3. Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 91. 92.

### IV. Голова въ Капитолійскомъ Музеѣ.

Голова въ Капитолійскомъ музев (табл. VI)<sup>1</sup>) такъ же, какъ и Александръ Ронданини, принадлежитъ къ тѣмъ изображеніямъ Александра Великаго, которыя получили это наименованіе еще до находки гермы въ Луврѣ. Реставрированы только бюстъ и передняя часть носа<sup>2</sup>), но позднѣйшій скульпторъ сумѣлъ дополнить отломанную часть носа съ художествепнымъ чутьемъ: форма реставрированной части вполнѣ согласуется съ сохранившимися остатками. Напрасно Бернульи<sup>3</sup>) и Сиксъ<sup>4</sup>) старались доказать рисунками возможность другихъ реставрацій; оба рисунга совершенно измѣняютъ характеръ головы и придаютъ ей нѣкоторую слабость и мягкость, которая совсѣмъ не подходитъ къ величію концепціи. Античныя части вполнѣ опредѣляютъ форму носа и не допускаютъ другой реставраціи.

Голова Капитолійскаго музея изображаеть Александра обоготвореннымъ: длинные волосы окружають широкими линіями лицо, голова энергично повернута влѣво, широко открытые глаза устремлены въ даль. Идеальный характеръ произведенія побудиль нѣкоторыхъ ученыхъ считать его идеальнымъ типомъ<sup>5</sup>); такъ какъ въ повязкѣ сохранились дырочки, которыя указывають на то, что туть были прикрѣплены лучи, то головѣ не разъ давали имя Геліоса. Я старался доказать, что такой типъ ни въ какомъ случаѣ не можетъ изображать Геліоса<sup>6</sup>). На монетахъ Родоса сохранились изображенія Геліоса, и онѣ выясняють развитіе типа его 7), доказывая, что богъ солпца въ IV вѣкѣ изображался съ проборомъ по серединѣ, а высокую прическу, на подобіе типа Александра, онъ получилъ только къ концу IV вѣка. Кромѣ того индивидуальная форма носа и рта не допускаетъ такого наименовашія; для IV вѣка мы не въ правѣ предположить, что божество изображалось съ индивидуальными чертами лица, которыя встрѣчаются въ рѣдкихъ случаяхъ въ позднъйшія эпохи античнаго искусства.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schreiber, Studien, табл. V. Bernoulli, ук. соч. табл. VII. Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 186. 187. Mon. ant. dei Lincei, VI, табл. 2. Ujfalvy, ук. соч. табл. 3. Другія изданія см. у Шрейбера, ук. соч. 68 К 1.

²) См. Helbig, Führer, I², 365, № 546.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ук. соч. 66.

<sup>4)</sup> Röm. Mitt. X, 179.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Напр. Коерр, ук. соч. 24. Вегноції, ук. соч. 66 прим. 4.

<sup>6)</sup> Porträts, 73 сл.

<sup>7)</sup> British Museum, Catalogue of coins. Caria and Islands, табл. XXXVI сл.

Если мы имѣемъ дѣло съ портретомъ, то Александръ Великій единственная личность, которую капитолійская голова можетъ изображать. Это наименованіе принято большинствомъ ученыхъ. Одинъ Сиксъ<sup>1</sup>) высказался за Митридата Евнатора Понтійскаго; но, во-первыхъ, голова Капитолійскаго музея относится къ IV вѣку, значитъ, мы опять должны были бы изобрѣсти художника-пророка, какого нашелъ Шрейберъ для Александра Ронданини; во-вторыхъ, длинный и круглый подбородокъ Митридата не подходитъ къ типу капитолійской головы<sup>2</sup>).

Итакъ, этотъ типъ съ большой вёроятностью можетъ считаться изображеніемъ Александра Македонскаго. Дырочка въ повязкѣ указываетъ на то, что Александръ тутъ задуманъ, такъ сказать, въ роли Геліоса. Это объясненіе оспаривается Берпульп<sup>3</sup>), который, однако, не въ состояніи замѣнить его другимъ. Если въ античной литературѣ не сохранилось намековъ на то, что Александръ изображался Геліосомъ, то это ничего не доказываетъ.

Недавно была найдена въ Египть голова<sup>4</sup>), которая по своему сходству съ капитолійскимъ типомъ тотчасъ была названа повтореніемъ его; голова, копечно, вызвала глубокій интересъ научнаго міра и вмѣстѣ съ этимъ многочисленныя распри. Дѣйствительно, несмотря на полное сходство съ капитолійской головой, бостопскій памятникъ ставить новые вопросы. Во-первыхъ, въ какомъ отношеніи онъ стоитъ къ капитолійскому тппу? Гельбигъ<sup>5</sup>) считаетъ бостонскую голову лучшимъ и болѣе древнимъ повтореніемъ капитолійскаго типа, Шрейберъ<sup>6</sup>) — наоборотъ. На римской репликѣ сохранились дырочки для прикрѣпленія лучей, на египетской нѣтъ. Накопецъ, песмотря на полное сходство, все впечатлѣніе египетской копіи другое: индивидуальпыя черты пе такъ рѣзко выступаютъ и движеніе головы измѣпено, что придаетъ головѣ болѣе сентиментальное выраженіе. Эти различія объяснялись различнымъ образомъ.

Для Гельбига вопросъ ръшается довольно просто<sup>7</sup>). На капитолій-

<sup>5</sup>) Ук. соч. 73 сл.

<sup>6</sup>) Studien, 73.

<sup>7</sup>) Sopra un busto colossale, l. c.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Röm. Mitt. X, 179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ј Bernoulli, ук. соч. 67.

<sup>3)</sup> Ук. соч. 68 сл.

<sup>4)</sup> Опа находится теперь въ Бостонѣ (Museum of fine arts) п пздана у Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 481. 482. Ujfalvy, Le type phys. d'Alex. le Gr. табл. IV. Monum. ant. dei Lincei, VI, табл.. I (съ подробнымъ разборомъ Helbig'a: Sopra un busto colossale d'Alessandro Magno trovato a Ptolemais). Bernoulli, ук. соч. 70. 71, рис. 16. 17. Остальныя изданія перечислены у Шрейбера, ук. соч. 68 К 2. Голова найдена на мъстъ древней Птолеманды-Герміу, въ теперешнемъ el-Menschege.

ской головѣ сохранились дырочки для вѣнка съ лучами, значить — изображенъ Александръ-Геліосъ; она — повтореніе бостонской головы, на которой нѣтъ слѣдовъ лучей; значитъ — эта послѣдняя изображаетъ Александра необоготвореннымъ. Но слѣдовало бы ожидать, что въ такомъ случаѣ Александръ, какъ смертный, былъ изображенъ индивидуальнѣе Александра - бога; однако отношеніе между повтореніями противоположное.

Соображенія Шрейбера<sup>1</sup>) по поводу этого вопроса очень сложны: но его мнѣнію, голова Капитолійскаго музея старше египетской копін, скульпторъ которой упростилъ се и, такъ сказать, сократилъ оригиналъ. Бернульи<sup>2</sup>), наобороть, приписываетъ голову въ Капитолійскомъ музеѣ римскому копінсту, который точно воспроизводитъ оригиналъ. между тѣмъ какъ египетскій скульпторъ бостонской головы идеализовалъ портретныя черты своего праобраза. Это послѣднее объясненіе было бы самымъ простымъ и понятнымъ, если бы бостонская голова не соотвѣтствовала въ частностяхъ вполнѣ римской копіи.

Сохранился цёлый рядъ примёровъ преобразованія знаменитыхъ типовъ въ позднёйшія времена. Достаточно указать па безчисленныя варіаціи такъ называемой Venus Genetrix, Афродиты żv хήποι;, Алкамена<sup>3</sup>). типа Геры изъ Palazzo Borghese въ Копенгагепѣ<sup>4</sup>); довольно поучительна и копія съ Делоса Діадумена Поликлета<sup>5</sup>), которая усвояеть строгому стилю черты эллинистическаго искусства. Эти преобразованія относятся къ эпохамъ, которыя еще не вполнѣ потеряли силу художествепнаго творчества, которыя имѣли еще собственную манеру выражаться и пе могли отдѣлаться отъ нея при воспроизведеніи болѣе древнихъ тиновъ<sup>6</sup>). Духъ этихъ варіацій отличается отъ духа оригипала; измѣненіе мелочей, деталей въ состояніи создать совершенно новую картину. Отношеніе головы въ Бостонѣ къ капитолійской копіи необъяснимо на основаніи даннаго матеріала и непопятно для общихъ соображеній.

Бостонская голова, какъ мы отмѣтили, гораздо болье паклонена, чѣмъ капитолійская; изъ этого мы можемъ вывести заключеніе, что предполагаемый египетскій художникъ хотѣлъ придать своему произве-

- <sup>3</sup>) Collignon-Baumgarten, Gesch. d. gr. Plast. II, рис. 57, стр. 129.
- 4) Arndt, La Glyptothèque Ny-Karlsberg, табл. 23.
- 5) Mahler, Polyklet und seine Schule.
- <sup>6</sup>) Furtwängler, Über Statuencopieen im Altertum, München, 1896, 18 (542). С. А. Жебелевъ, Зап. Имп. Русск. Арх. Общ. IX (1897).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. c. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ук. соч. 73.

денію большій павосъ; онъ. значить, свободно отнесся къ своему оригиналу. На фризѣ алтаря Зевса въ Пергамѣ мы встрѣчаемъ рядъ болѣе древнихъ типовъ, которые переобразованы согласно съ стилемъ эпохи. Но вездѣ и во всѣхъ другихъ случаяхъ преобразованіе мотива влечетъ за собою и измѣненія въ частностяхъ; иначе говоря, художникъ, который не рабски копируетъ статую, а берется представить ее, такъ сказать, въ новомъ свѣтѣ, всегда въ состояніи согласовать съ новой картиной и частности. Скульпторъ бостонской головы измѣнилъ мотивъ, но, несмотря на это, точнѣйшимъ образомъ воспроизводитъ частности, напр. волосы: индивидуальныя черты, которыя придаютъ особую жизнь капитолійской головѣ и трезвычайно искусно примѣшаны къ идеальному образу, исчезаютъ на египетской головѣ; но въ новомъ, совершенно идеальномъ, произведеніи нѣтъ и слѣда тѣхъ аттрибутовъ, которые обосновывали бы идеализацію.

Эти причины побудили меня считать египетскую голову поддёлкой <sup>1</sup>); того же миѣнія держались Фуртвенглеръ<sup>2</sup>) и Гаузеръ<sup>8</sup>); послѣдній имѣлъ случай изслѣдовать оригиналъ. Техническія соображенія подтверждають нашь выводь<sup>4</sup>). Очень оригинально Шрейберь<sup>5</sup>) старается опровергнуть это предположение. На капитолийской головь, говорить онъ, бородка на щекѣ обозначена совершенно ясно, на египетской же она совсѣмъ не понята и обозначена на подобіе нитки. «Современный фальсификаторъ», говоритъ онъ дальше, «не понялъ бы невѣрно бородку, столь ясную на праобразь---капитолійской головь, въ случаь неясности же онъ скорће совсћиъ оставилъ бы ее въ сторонъ, чћиъ воспроизвелъ ее такъ, что она могла вызвать подозрѣніе». Иначе говоря: во-первыхъ безсмыслицы понятны только въ античномъ искусстве, хотя въ эпохе непосредственно послѣ смерти Александра, къ которой мы должны были бы отнести голову въ Бостонѣ, всякая мелочь въ наружности Александра была извъстна, такъ какъ его преемники старались подражать ему во всемъ; во-вторыхъ, по мнѣнію Шрейбера, опасно на основаніи подозрительной черты на какомъ-нибудь произведении считать его поддѣлкой, такъ какъ вёдь фальсификаторъ, конечно, стремится къ тому, чтобы вызвать какъ можно менье подозръния; или же подозрительные всего то художественное произведеніе, которое даеть менье всего поводовъ къ подозрѣнію. Признаюсь, что я не совсѣмъ понимаю это.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Über cinige Porträts, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Journal of hellenic studies, 1901, 213 прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По сообщению А melung'a, см. Bernoulli, ук. соч. 73.

<sup>4)</sup> CM. Über einige Porträts, l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Studien, 73 сл.

Шрейберь<sup>1</sup>) приводить еще второе повтореніе капитолійскаго типа въ Holkham Hall; оно пе упомянуто у Михаэлиса въ Ancient marbles in Great Britain. Бернульи<sup>2</sup>) уже отмѣтилъ, что оно могло бы быть новѣйшей копіей съ капитолійской головы. По снимку, воспроизведенному у Шрейбера, работа напоминаетъ болѣе всего классицистовъ въ родѣ Кановы; особенно характерно мягкое исполненіе волосъ; на ту же эпоху указываютъ очертанія рта.

Итакъ. капитолійская голова остается единственнымъ воспроизведеніемъ прекраснаго типа второй половины IV вѣка; что предполагаемый оригиналь имель авторомь одного изъ самыхъ выдающихся художниковъ этой эпохи, въ этомъ никто не сомнѣвался. Вполнѣ естественпо, что не разъ упоминали о Лисиппѣ, такъ какъ едва ли можно найти портреть Александра Великаго, въ которомъ лучше соединены τὸ λεοντῶδε; и бурбтус той динатой, - черта, которая была особеннымъ преимуществомъ портретовъ Лисиппа, между тьмъ какъ его соперники не были въ состояни соединить въ одной головъ эти противоположности. Фуртвенглеръ<sup>3</sup>) высказался за Лисиппа, и я<sup>4</sup>) старался подробнѣе разобрать доказательства, которыя побуждають насъ считать оригиналь капитолійской головы произведенісмъ самого Лисиппа. Шрейберъ<sup>5</sup>) не отрицаеть характера Лисипна въ этомъ типѣ, но страстное выраженіе его и «зрѣлый стиль» ему кажутся неподходящими къ характеру этого художника. Шрейберъ далѣе предлагаетъ довольно интересную комбинацію. Слёдуя Гельбигу<sup>6</sup>), онъ высказывается за тожество художника Chaereas, который, по Плинію<sup>7</sup>), сдълалъ статую Александра и Филиппа, и скульптора Chares, автора извѣстнаго колосса на о. Родосѣ<sup>8</sup>). Съ этимъ преданіемъ онъ связываетъ статую Геліоса (?) <sup>9</sup>) въ Луврѣ, которая по стилю близка къ капитолійскому типу. Оба произведенія онъ приписываеть одному художнику - Chaereas = Chares'y, который пере-

<sup>6</sup>) Mon. ant. dei Lincei, l. c. 85.

<sup>7</sup>) Plin. N. H. 34, 75: Chaereas Alexandrum Magnum et Philippum patrem ejus fecit.

<sup>8</sup>) Plin. N. H. 34, 41.

<sup>9</sup>) d'Escamps, Gallerie des marbres antiques du Musée Campana à Rome, табл. 40. Вегпоиlli, l. с. 76, рис. 18. Вегпоиlli, 75, ошибается, говоря, что Шрейберъ впервые обратилъ внимапіе на эту статую, см. Arndt, текстъ къ Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 481. 482 и Waldhauer, l. с. 81.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Studien, 68 прим. 3. 72 и 10 рнс.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ук. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Berl. philol. Wochenschr. 1896, 1517. Journal of hell. studies, 1901, 213 прим. 1.

<sup>4)</sup> Über einige Porträts, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Studien, 75. 78.

несъ черты своего знаменитаго Геліоса на Александра. Эта гипотеза очень привлекательна, но мы не можемъ признать ее въроятной. Не считаемъ себя въ достаточной степени компетентными въ филологическихъ вопросахъ, чтобы судить о комбицаціи Гельбига<sup>1</sup>), принятой, кромѣ Шрейбера, п С Рейнакомъ<sup>2</sup>). Хотя аналогія Фаниас = Фанус довольно близка, возраженія Виламовица-Мёллендорфа<sup>3</sup>) имѣютъ слишкомъ большой вѣсъ, чтобы пользоваться этимъ предположениемъ, какъ исходной точкой. Съ другой стороны, мы все-таки можемъ себѣ составить, хотя и довольно туманное, представление о Харесь, скульпторь колоссальной статуи на о. Родось. На монетахъ, которыя принадлежатъ эпохь сооружения этой статум<sup>4</sup>), замъчается появление новаго типа Гелиоса, и мы едва ли ошибемся, если припишемъ это измѣненіе вліянію знаменитаго произведенія Хареса. Судя по этимъ монетамъ, произведение Хареса имѣло гораздо болѣе страстный характеръ, чёмъ статуя въ Луврѣ. Шрейберъ, правда, въ головѣ Капитолійскаго музея также ищеть переходъ къ пергамской манерь; но хотя голова эта по стилю дыйствительно «sehr reif», она еще стоить по сю сторону той линіи, которая раздѣляеть эпоху IV вѣка отъ эллинистическаго искусства, той лини, черезъ которую, впрочемъ, и перешелъ уже Лисиппъ, какъ доказываютъ Посидонъ Латеранскій<sup>5</sup>) и портретъ Александра въ Константинополѣ<sup>6</sup>), о которыхъ намъ еще придется говорить. Типы, которые являются въ эту эпоху на родосскихъ монетахъ, однако, вполнѣ ясно выражають уже ту черту глубокаго страданія, которая является основой пергамскихъ скульптуръ и столь величественно обнаруживается въ головь такъ называемаго «умирающаго Александра» въ Уффиціяхъ во Флоренціи<sup>7</sup>). Этой черты нѣть ни въ статуѣ Лувра, ни въ капитолійской головѣ. Я на основаніи этихъ соображеній, особенно опираясь на замъчательное сходство позднихъ родосскихъ типовъ съ головой въ Копенгаген<sup>в 8</sup>), высказалъ предположение, что этотъ типъ, можеть быть, въ состояціи дать намъ представленіе о портретѣ Харея-Хареса и, хотя комбинація Гельбига не кажется мнѣ настолько вѣроят-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mon. ant. dei Lincei, l. c.

<sup>2)</sup> Gazette des beaux-arts, 1902, 157.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Liter. Central-Blatt, 1896, 1516.

<sup>4)</sup> British Museum. Catalogue of coins. Caria, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Collignon-Baumgarten, Gesch. d. griech. Plastik, II, 451, pmc. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Antike Denkmäler, II, табл. 48, см. нашу табл. V и рис. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Brunn-Bruckmann, Denkmäler, табл. 264. Collignon, ук. соч. 469, рис. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 471. 472. Bernoulli, ук. соч. 80. 81, рис. 21. 22.

ной, все-таки считаю ее болёе соотвётствующей съ данными исторіи искусства, чёмъ гипотезу Гельбига и Шрейбера<sup>1</sup>).

Къ сожальнію, не удалось еще съ въроятностью найти подходящую статую для капитолійскаго Александра; бронзовыя статуэтки, дошедшія до нась, не дають точнаго и върнаго отвѣта на этотъ вопросъ. Среди пихъ есть произведенія, которыя во многомъ сходны съ нашимъ типомъ, по ни одна статуэтка не сходна вполнѣ съ нимъ и не удовлетворяеть нашихъ эстетическихъ требованій. Можно было бы указать на бронзу въ Пармѣ<sup>2</sup>), но она слишкомъ спокойна и не согласуется съ сильнымъ движеніемъ капитолійской головы; кромѣ того и расположеніе волосъ не совсёмъ подходить. Я далёе указалъ на бронзу, бывшую въ коллекція Формана въ Лондонѣ<sup>3</sup>); хотя эта статуэтка болѣе соотвѣтствуеть представленію о статув, которое мы должны составить себѣ на основаніи капитолійской головы, но и она не даеть полнаго соотвётствія во всѣхъ частяхъ. Шрейберъ<sup>4</sup>) привелъ статуэтку въ Британскомъ музеѣ<sup>5</sup>) и находить въ ней столь большое сходство съ капитолийскимъ типомъ. что склоненъ видѣть въ ней воспроизведеніе оригинала этого послѣдняго. Нельзя отрицать, что действительно эта статуэтка единственная, которая въ главныхъ чертахъ вполнѣ соотвѣтствуетъ капитолійскому типу, и я склоненъ признать предположение Шрейбера очень въроятнымъ; но пока трудно рѣшить вопросъ окончательно, такъ какъ бронза, къ сожалѣнію, издана не такъ яспо, какъ это было бы нужно. Статуэтки въ родъ бронзъ коллекции А. И. Нелидова<sup>6</sup>), въ Луврѣ<sup>7</sup>) и др. воспроизводятъ совершенно другой типъ.

Лондонская фигурка и потому особенно подходить къ капитолій-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber einige Porträts, 89. См. монету въ Catal. of coins, l. с. 38, 3. Вегпоulli, ук. соч. 81, прим. 2 очень безцеремонно отвергаеть мою гипотезу, не стараясь сравнить приведенныя мною ацалогіи на монетахъ. Если я сказалъ, что въ головъ собранія Якобсена замѣтно смѣшеніе элементовъ и искусства Лисиппа и Скопаса, то я, какъ выходитъ изъ предыдущаго, разумѣю тотъ характеръ, который рѣзче всего проявляется въ пергамскихъ скульптурахъ. Стоитъ только обратить вниманіе на очертанія рта и глазъ, чтобы убѣдиться въ этомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Arndt-Amelung, Einzelaufnahmen, 73. Ujfalvy, Le type phys. 121. Bernoulli, l. c. 108, рыс. 35. См. Schreiber, l. c. 124 R 2 сл.

<sup>3)</sup> C. S m it h, The Forman Collection. Catalogue of the Egyptian, Greek and Roman Antiquities, June 1899, N 104.

<sup>4)</sup> Studien, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Walters, Catal. of the bronzes, № 799, табл. 24. Schreiber, l. c. табл. Xl R.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Wulff, Alex. mit d. Lanze, табл. 1. II. Ujfalvy, l. c. 111. 112. Bernoulli, l. c. 106. 107, рис. 33. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Longperier, Notice des bronzes ant. 633. Ujfalvy, l. c. 165. Schreiber, l. c. табл. VI L. Bernoulli, l. c. 102, pmc. 31.

скому типу, что въ ней проявляется тоть развитой стиль Лисиппа, который сказывается въ знаменитой головь Капитолійскаго музея. Я подробно разбиралъ лисипповы черты этой головы и поэтому не буду останавливаться на мелочахъ. Главное то, что она даеть основные принципы Лисиппа, которые проявляются въ головъ Апоксіомена, только въ болѣе пышной отдѣлкѣ: постросніе лица, отношеніе частей лица другь къ другу, соотвѣтствіе между трактовкой рта, глазъ и лба, въ частности отдѣлка рта и бороды — все это черты, которыя характеризують оба типа; то же самое мы могли бы сказать о статуэткѣ въ Лондонѣ. Мотивъ въ сущности тотъ же, что у Апоксіомена; онъ только отличается бо̀льшимъ величіемъ, и постановка теряетъ свою легкость: особенно характерно движеніе корпуса, которымъ отличается фигура Апоксіомена отъ всѣхъ современныхъ произведеній другихъ художественныхъ направленій. Тотъ же мотивъ повторяетъ лондонская статуэтка.

# V. Голова въ Константинополъ.

Голова, найденная въ Пергамѣ и хранящаяся теперь въ Оттоманскомъ музећ въ Константинополѣ (табл. V, рис. 7), впервые была издана Конце<sup>1</sup>), который, однако, выражается насчеть ея чрезвычайно неопредѣленно; сходство съ нортретами Александра бросилось ему въ глаза, но онъ не рѣшается признать голову именно за портреть Александра. Во всякомъ случаѣ она, по его мнѣнію, не точный портретъ, по идеализованное оригинальное произвепергамскаго искусства. деніе Ujfalvy<sup>2</sup>) и С. Рейнакъ<sup>3</sup>) счи-



Рис. 7. Голова изъ Пергама въ Оттоманскомъ музеъ въ Константинополъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ant. Denkm. II, табл. 48 и стр. 10. Ujfalvy, Le type phys. табл. 22, стр. 73. 76. 78. Bernoulli, ук. соч. 80 сл. рис. 21. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Le type phys. 73 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gazette des beaux-arts, 1902, 155.

-218 -

не расположены симметрично и на затылкѣ слишкомъ коротки; кромѣ того и въ отдѣлкѣ лба и глазъ Шрейберъ «чувствуетъ различія отъ реальнаго вѣрнаго портрета» въ Луврѣ. Шрейберъ совершенно правъ; на основаніи луврскаго портрета можно отстаивать за головою наименованіе Александра. Но мы не разъ указывали на то, что для обсужденія портретовъ Александра совершенно невозможно останавливаться на одномъ портретѣ, тѣмъ болѣе что сохранились другія вѣрныя изображенія <sup>3</sup>). Въ данномъ случаѣ особенно важенъ кромѣ монетъ Лисимаха медальонъ изъ Тарса въ Луврѣ (табл. VI)<sup>4</sup>).

Шрейберу, конечно, этотъ важный памятникъ не по вкусу; по его мнѣнію, портреть утрированъ и вообще не соотвѣтствуетъ оригиналу, такъ что мы безъ надписи едва ли имѣли бы право считать его Александромъ, хотя въ общихъ чертахъ есть сходство съ монетами Лисимаха. Но дѣло въ томъ, что липія профиля совершенно сходна съ изображеніемъ на этихъ монетахъ, и это совпаденіе въ виду различныхъ художественныхъ направленій, къ которымъ принадлежатъ эти произведенія, по моему мнѣнію, имѣетъ очень большое значеніе и значительно должно ослабить авторитеть луврской гермы и дать намъ B03можность судить и на основании другихъ данныхъ, кромѣ типичнаю, по мнѣнію Шрейбера, расположенія волосъ. Профиль является на этихъ монетахъ столь характернымъ, что трудно смѣшать его съ изображеніями діадоховъ или эпигоцовъ. Эту форму профиля голова въ Константинополѣ передаетъ точнѣе всего; ни одинъ изъ разобранныхъ портретовъ Александра не сходенъ такъ съ этимъ памятникомъ. На пергамской головь отбить только кончикъ поса, такъ что мы вполнь можемъ судить о линіи его. На тарсскомъ медальонѣ мы встрѣчаемъ даже особенности пергамской головы: двѣ глубокія складки на лбу, трагическое выражение рта и глазъ. Въ виду такихъ въскихъ данныхъ скептицизмъ Шрейбера и Бернульи едва ли умъстенъ. Пергамская голова,

<sup>4</sup>) Впервые изданъ у Longperier, Revue numismat. 1868, табл. XII= Коерр, Bildn. Alex. 3. Ujfalvy, Le type phys. 147, рис. 55. Schreiber, Studien. табл. XIII, 16 (по фотографія Giraudon'a). Bernoulli, ук. соч. 29, рис. 3.

5) Studien, 192 cn.



<sup>1)</sup> Studien, 85 cs.

<sup>2)</sup> Ук. соч. 81 сл.

<sup>3)</sup> Ueber einige Porträts, 67 сл.

правда, не соотвѣтствуетъ нашему представленію о личности Александра, она не изображаеть его идеальнымъ героемъ, сыномъ Зевса Аммона и властителемъ міра, какъ портреть Капитолійскаго музея; въ ней нѣть той ясной классической красоты, которую передаеть Александрь Ронданини; пергамская голова более другихъ-портретъ въ томъ смысле слова, какъ мы понимаемъ его теперь, и въ этомъ состоитъ ея значеніе. Поэтому мнѣніе Бернульи<sup>1</sup>), будто она изображаеть какого-нибудь грека изъ группы борьбы съ галлами, совершенно непонятно. Вообще Бернульи, слѣдуя Конце, настаиваеть на пергамскомъ происхожденіи головы. Я старался доказать<sup>2</sup>), что она-хорошая копія сь оригипала самого Лисиппа, но и въ этомъ случаћ не встрѣтилъ симпатій Бернульн, который признается, что не могь слъдовать «der sprunghaften und subjectiven Formenanalyse, auf der Waldhauer seine Rückführung gründet»<sup>3</sup>). Постараемся быть логичние: спачала отмитимъ, что я и не думалъ отрицать, будто голова въ Константинополь-пергамской работы; но я утверждаю, что мы имфемъ дбло не съ оригинальнымъ произведениемъ, а съ копіей; главнымъ образомъ въ исполнени волосъ проявляются черты, указывающія на традиціи художниковъ Евмена II. Копія, однако, точно передаеть оригиналь болье ранней эпохи.

Во-первыхъ, пергамское искусство стремится къ болѣе сильнымъ эффектамъ въ трактовкѣ лба; ихъ нѣтъ на портретѣ Александра, лобъ котораго, напротивъ, чрезвычайно близокъ къ Апоксіомену.

Во-вторыхъ, въ эпоху пергамскаго искусства глазъ исполнялся другимъ образомъ: внутрепніе углы болѣе углублялись, такъ что взглядъ производитъ болѣе сосредоточенное впечатлѣніе; верхнее вѣко поднимается и довольно круто отворачивается внизъ. На портретѣ Александра глаза, напротивъ, имѣютъ овальную форму Апоксіомена.

Въ-третьихъ пергамское искусство раздѣляеть волосы на толстые клочки; портретъ Александра же въ этомъ отношении соотвѣтствуетъ статуѣ Посидона въ Латеранѣ<sup>4</sup>).

Въ-четвертыхъ, очертанія рта характерны для стиля Лисиппа.

Я привелъ детали; манеря, какъ эти детали связаны въ одно цѣлое, также указываетъ на Лисиппа. Глаза, ротъ и лобъ составляютъ основные факторы выраженія; сравнивая съ этой точки зрѣнія голову изъ Пергама съ Апоксіоменомъ, оказывается, что отношеніе этихъ трехъ



<sup>1)</sup> Ук. соч. 82.

<sup>2)</sup> Ueber einige Porträts, 70 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ук. соч. 82, прим. 2.

<sup>4)</sup> Collignon-Baumgarten, Gesch. d. griech. Plast. 219 и пр.

## VI. Герма въ Луврѣ.

Я помѣстилъ герму въ Луврѣ (рис. 8)<sup>1</sup>) въ конецъ своего изслѣдованія, такъ какъ она, какъ я уже не разъ говорилъ, по моему мнѣнію, не заслуживаетъ похвалъ Шрейбера и другихъ. Я поэтому и ограничиваюсь главнѣйшими данными и краткимъ анализомъ формъ; насколько этотъ портретъ заслуживаетъ наименованія «Normalporträt», даннаго ему Шрейберомъ<sup>2</sup>), я старался уже выяснить на основаніи сравненія его съ монетами Лисимаха и медальономъ изъ Тарса. Герма была найдена около Тиволи къ 1779-мъ году и поступила въ собранія Лувра. На ней находится надпись:

# ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥ ΜΑΚΕ

Эта надпись вызвала распри. Фрёнеръ считалъ ее поддѣльной, Бернульи отрицалъ, что стволъ гермы принадлежитъ головѣ; въ этомъ случаѣ она, конечно, совсѣмъ потеряла бы свое значеніе. Но всѣ эти сомнѣнія устранены окончательнымъ изслѣдованіемъ гермы Heron de Villefosse<sup>3</sup>); Бернульи<sup>4</sup>) самъ признастъ свои сомнѣнія неосновательными.

Шрейберь <sup>5</sup>) и другіе ученые <sup>6</sup>) стараются доказать, что гермакопія съ оригинала Лисиппа. Для доказательства, конечно, важенъ вопросъ, существують ли другія повторенія того же типа, которыя указывали бы на знаменитость оригинала въ древности. Шрейберъ дѣйствительно сопоставилъ нѣсколько произведеній, которыя, по его мнѣнію. воспроизводятъ тотъ же типъ <sup>7</sup>).

- 4) l. c. 22.
- 5) l. c. 17 сл.

<sup>7</sup>) Studien, 19 cл.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Arndt-Bruckmann, Griech. u. röm. Porträts, табл. 181. 182. Schreiber, Studien, табл. І. Вегпоиlli, ук. соч. табл. І и рис. J, стр. 21. Остальную литературу см. у Schreiber'a, l. с. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Strena Helbigiana. 279. Studien, 17; незначительныя ограниченія: Studien, 134-222, см. и 17 прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Schreiber'a, Studien, 32 сл., см. и эскизъ, рис. 3, стр. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Междуними Коерр (Alex. 10), Furtwängler (Journal of hellenic studies, 1901, 214); остальное у Bernoulli, l. c. 24.

1. Голова въ Луврѣ. Catalogue sommaire des marbres antiques du Louvre 234. Ujfalvy, Le type phys. рис. 16. Bernoulli, l. c. 26, рис. 2.

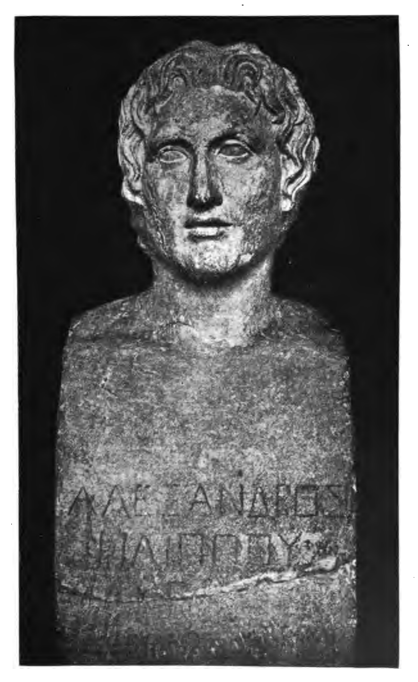


Рис. 8. Герма въ Лувръ.

2. Голова въ Берлинѣ. Beschreibung 305. Arndt - Bruckmann. Griech. u. röm. Porträts, табл. 190.



3. Статуэтка въ Берлинѣ. Beschreibung 304. S. Reinach, Répertoire, II, 579, 9. Schreiber, l. c. 22, рис. 2.

4. Голова въ Ince Blundell Hall. Michaelis, Ancient marbles, 370, № 178. Arch. Zeit. 1874, рис. 4.

Статуэтку въ Берлинѣ Шрейберъ впослѣдствія называетъ не повтореніемъ, а «eine wenn auch stark verdorbene, so doch noch erkennbare Verwertung des Bildnisses». По изданной у Шрейбера фотографія стиль статуэтки—по крайней мѣрѣ головы—совершенно иной и приближается къ головѣ въ Chatsworth House<sup>4</sup>); мы тутъ едва ли можемъ признать какую-нибудь «Verwertung» типа гермы, такъ какъ головы обоихъ памятниковъ, и во всѣхъ деталяхъ и въ общей концепціи, далеко несходны.

Въ головъ Ince Blundell Шрейберъ далъ́е видитъ «eine freilich nicht sehr weit geführte Aehnlichkeit» съ луврскимъ портретомъ. Такая «Aehnlichkeit» не позволяетъ намъ пользоваться этой головой, какъ повтореніемъ, и исключаетъ ее изъ группы «Repliken und nächstverwandten Nachbildungen».

У головъ въ Луврѣ п въ Берлипѣ только волосы античны; но они только по общему расположенію сходны съ гермой, въ деталяхъ же проявляется другой стиль.

Остается уномянуть еще о статуэткѣ въ Луврѣ<sup>2</sup>), которую Шрейберъ<sup>3</sup>), слѣдуя Виптеру<sup>4</sup>), считаетъ воспроизведеніемъ оригинала парижской гермы. Но въ виду малыхъ размѣровъ и плохой сохранности статуэтки этотъ вопросъ рѣшить нельзя; на такомъ же основаніи мы могли бы привести тутъ п статуэтки собранія А. И. Нелидова<sup>5</sup>).

Итакъ, мы на основаніи повтореній не можемъ доказать знаменитость оригинала гермы въ древностп<sup>6</sup>). Насколько основательна знаменитость ел въ наше время, которой она обязана въ сущности исключительно своей надписи, объ этомъ мы должны сказать еще нѣсколько словъ. Подробнѣе я объ томъ говорилъ въ своемъ трудѣ о портретахъ Александра, гдѣ въ изслѣдованіи старался доказать, что въ головѣ есть противорѣчія: глаза похожи на нервный взглядъ Апоксіомена и производятъ безпокойное впечатлѣніе; съ ними сходно выраженіе рта; лобъ, напротивъ, и волосы отличаются өчень спокойными и



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Journal of hell. st. 1901, табл. 9. 10. Schreiber, l. с. табл. IV G.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Arch. Anz. X, 163. Schreiber, l. с. табл. VI L. Ujfalvy, l. с. 65, рис. 22. Bernoulli, l. с. 102, рис. 31; остальное у Schreibera, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) І. с. 103 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Arch. Anz. X, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Wulff, Alex. mit der Lanze, табл. I сл. Вегпоulli, l. с. 106 сл. рис. 33, 34. <sup>•</sup>) См. Bernoulli, l. с. 25 и 26.

ясными линіями, которыя рѣзко противорѣчатъ приведеннымъ чертамъ лица<sup>4</sup>). Съ другой стороны, я не могъ согласиться съ Арндтомъ, который совершенно отрицаетъ присутствіе въ гермѣ лисипповыхъ чертъ<sup>2</sup>), хотя я самъ не могу признать Лисиппа создателемъ этого типа, а примыкаю къ мнѣнію Emerson'a<sup>3</sup>), который справедливо считаетъ скульптора луврскаго портрета «one of the unsuccessful rival of Lysippos». Бернульи<sup>4</sup>) также не примыкаетъ къ прославителямъ парижской гермы и справедливо называетъ выраженіе лица ея «nüchtern», а волосы «schematisch».

Я ограничивался самыми важными портретами Александра Великаго, которые теперь гораздо яснѣе выдѣляются на фонѣ многочисленныхъ памятниковъ второстепенной важности, изданныхъ Шрейберомъ и Бернульи. Смѣю надѣяться, что хоть немного приблизилъ къ рѣшенію одну изъ наиболѣе сложныхъ задачъ классической археологіи.

Р. S. Уже по окончании своей работы я получилъ томъ Berliner Philologische Wochenschrift за 1905 годъ со статьей Гаузера о книгь Бернульи; на эту статью обратилъ мое вниманіе Фуртвенглеръ. Отзывъ Гаузера согласенъ въ общемъ съ монмъ мнѣніемъ, высказаннымъ выше; только Гаузеръ уже слишкомъ безцеремонно обходится съ Бернульи, книга котораго все-таки заслуживаеть вниманія, какь удобное сопоставленіе памятниковъ. Важное для насъ заключается въ слѣдующемъ: Гаузеръ указываетъ на несомићнное объяснение Виганда насчетъ статуи Александра изъ Магнесін; сохранившаяся рукоятка меча, и по мићнію Гаузера, совершению ясна, такъ что мы можемъ считать себя въ правѣ оставить въ сторонѣ лишпія замѣчанія Бернульи. Я особенно радъ, что нашелъ въ Гаузерь сторонника своего мньнія о головь изъ Пергама вь Константинополь. Гаузеръ указываетъ и на сходство профиля съ изображеніями на геммахъ у Furtwängler'a, Antike Gemmen, табл. 32, 2. 3. 5. Кромѣ того Гаузеръ также приходить къ заключенію, что несмотря на признаки пергамской работы оригиналъ можно считать однимъ изъ лучшихъ портретовъ Лисиппа:... «dass in dem pergamenischen Kopf ein ungeschminktes Bild des Königs vorliegt, das glaubwürdigste, schlichteste Porträt, das wir von ihm besitzen, ein wohltuender Kontrast zur Mehrzahl der Alexander mit ihren Theaterperücken und ihrem far-

4) l. c. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Uber einige Porträts, 84 сл.

<sup>2)</sup> Въ текств къ Brunn-Arndt, Griech. u. röm. Porträts. табл. 186. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) American Journal of archeol. 1887, 219.

cierten Idealismus»... «dass uns der pergamenische Kopf den Alexander des Lysipp am reinsten wiedergibt» (стр. 477 сл.).

Гаузеръ подтверждаетъ свое утвержденіе тонкими наблюденіями надъ головами Апоксіомена и пергамскаго Александра. Мнѣ кажется, что этимъ моя гипотеза стала на еще болѣе твердую почву.

И насчетъ гермы въ Луврѣ Гаузеръ не стѣсняется высказать свое мнѣніе, совершенно противоположное традиціоннымъ сужденіямъ, п въ этомъ отношеніи вполнѣ соглашается съ моими наблюденіями, которыя я высказалъ три года тому назадъ.

Однимъ словомъ—мы можемъ надъяться, что, паконецъ, голова изъ Пергама и герма въ Лувръ получатъ заслуженныя мъста въ исторія греческаго искусства и въ иконографіи Александра Великаго, и что герму лишатъ пезаслуженнаго нимба и будутъ держаться болъе достойныхъ памятниковъ при сужденіяхъ о портретахъ Александра Великаго.

О. Вальдгауеръ.





Голова въ коллекціи графа Эрбаха.





Табл. II.



Голова въ коллекции графа Эрбаха.





•

٠





«Александрь Ронданини» въ Мюнхенской глиптотекъ.





-





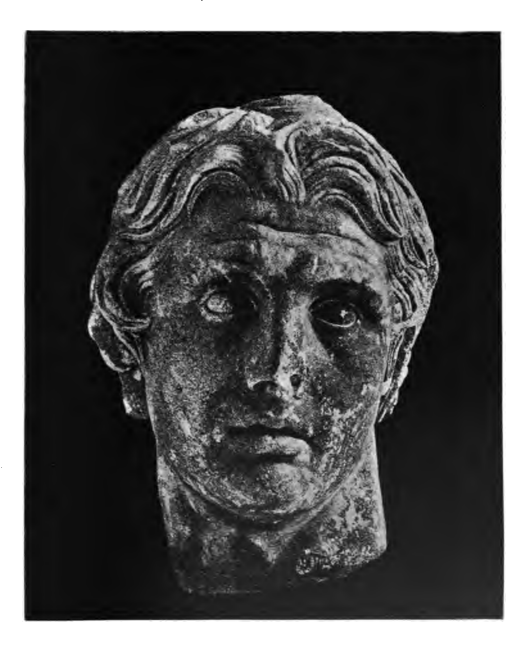
Голова въ Капатолійскомъ музеѣ.

ł





Табл. V.



Голова изъ Пергама въ Оттоманскомъ музеѣ въ Константинополь.



ł.



Монета Лисимаха.

Медальонъ изъ Тарса.



Digitized by Google

ļ

ĺ





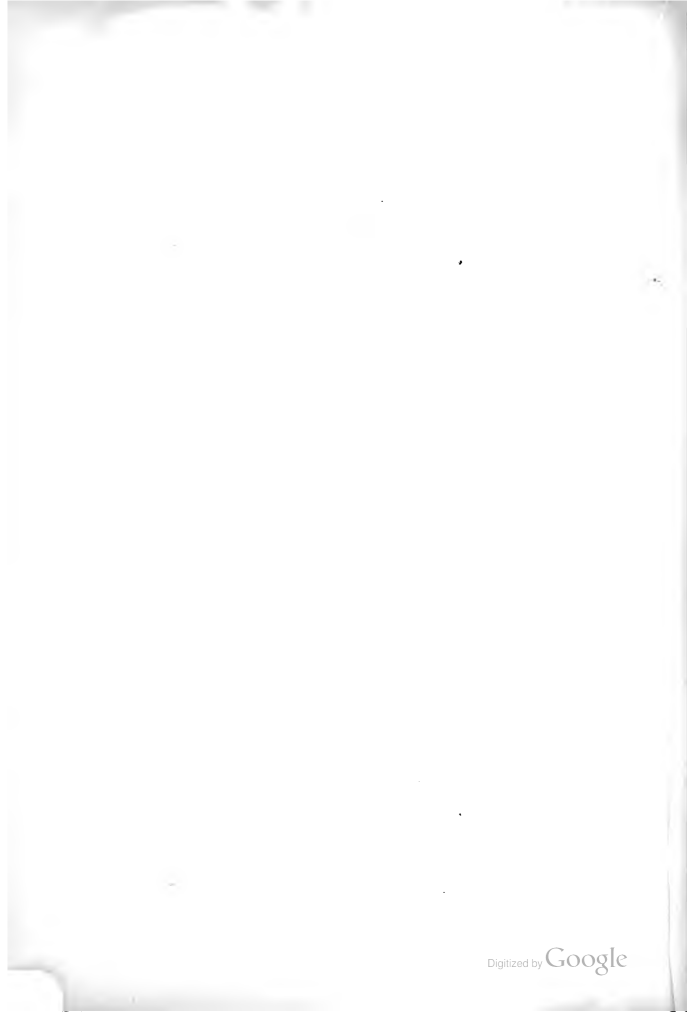
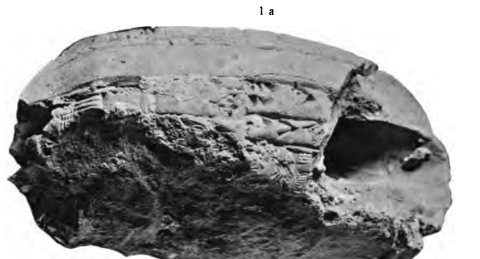


Таблица II.



2 a



1 b





## . :

·

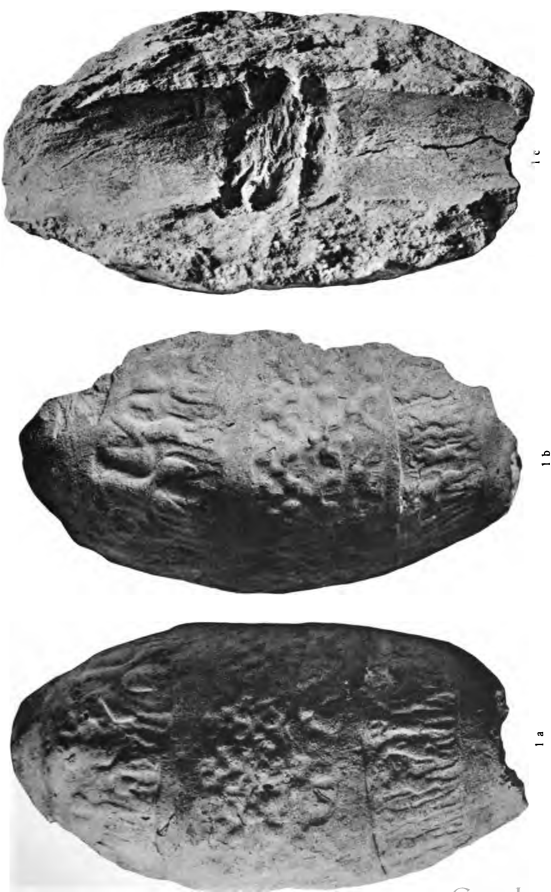
.



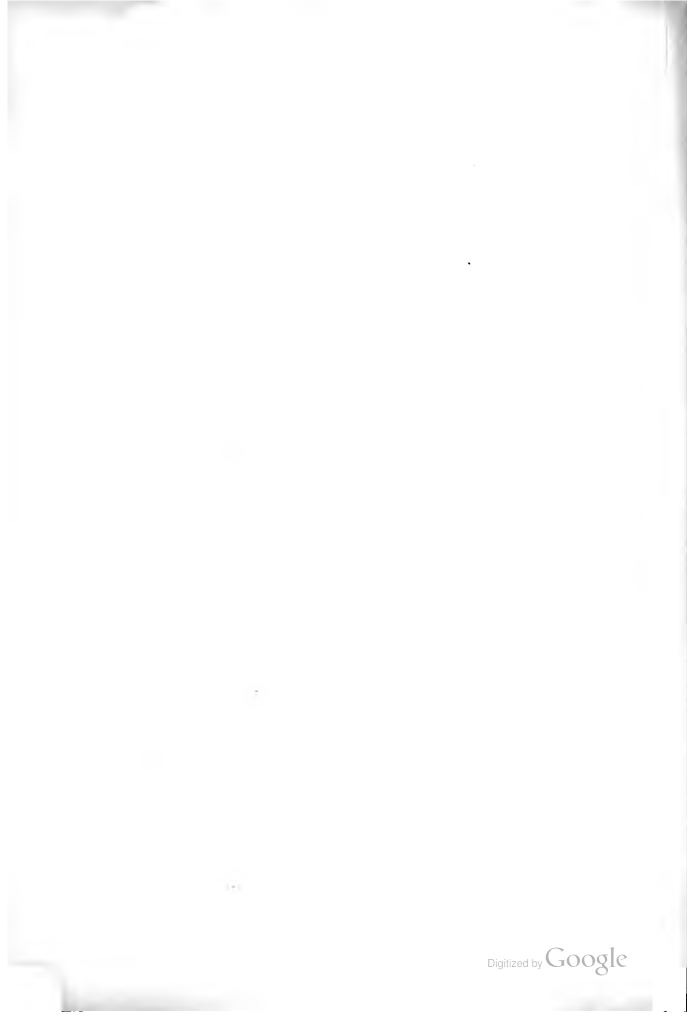
.

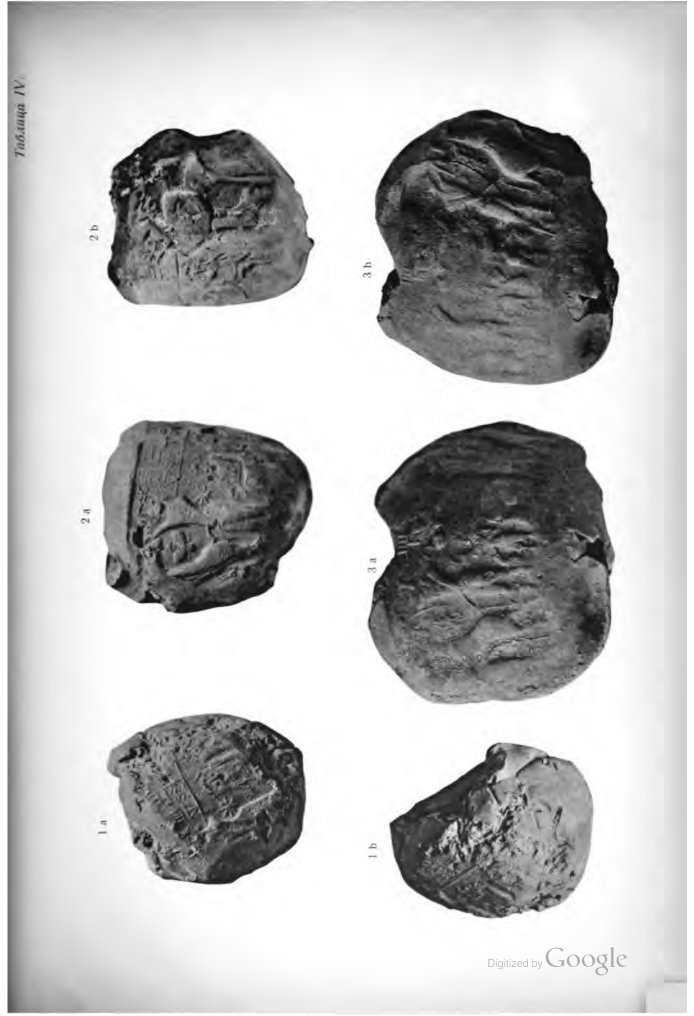
: | | |

i



Digitized by Google









Digitized by Google



## Древнъйшія буллы и печати Ширпурлы.

Во время своихъ столь счастливыхъ раскопокъ Телло Эрнесть де-Сарзекъ впервые въ 1894 году наткнулся на мѣстонахожденіе архива древней Ширпурлы (или Лагаша). Въ двухстахъ метрахъ отъ развалинъ дворца, подъ небольшимъ холмикомъ (такъ и названнымъ Tel des tablettes) были обнаружены развалины узкихъ галлерей, заполненныхъ уложенными рядами глиняными таблетками, исписанными клинописью. Въ одинъ сезонъ раскопокъ было извлечено не менѣе 5.000 совершенно цѣлыхъ, 5.000 слегка попорченныхъ и еще большее число таблетокъ въ фрагментарномъ состояніи. Документы обнимали эпоху, такъ называемой, второй династіи Ура-время царей Дунги, Бурсина, Гимил-сина и Иби-сина. Повидимому, эта часть архива была новѣйшей по времени и хранила акты, относящіеся къ эпохѣ до самого паденія Ширпурлы, лежащей въ забытыхъ всёми развалинахъ едва ли не съ XXIII стольтія до Р. Х.<sup>4</sup>) (такъ какъ кратковременное позднѣйшее поселение III стольтия до Р. Х. оставило лишь пезначительные слѣды построекъ изъ стараго кирпича). Какъ и слѣдовало ожидать, этотъ «новый» архивъ былъ по количеству матеріала и наиболье обширнымъ. Находка де-Сарзека при всей ея грандіозности не исчернала галлерей; тотчасъ послѣ отъѣзда французскаго изслѣдователя — арабы извлекли оть 30 до 40 тысячь таблетокъ, которыя и распространились по музеямъ Европы и Америки. Въ 1895 году, въ новый сезонъ раскопокъ, де-Сарзекъ обнаружилъ другую группу галлерей подъ тымъ же холмомъ и вынуль весьма значительную серію документовь болѣе ранняго періода, . а именно эпохи владычества царей Агадэ-Саргона и Нарамсина. Вслъдъ за частичной находкою 1898 года-открытие еще одной большой части архива въ 1900 году — увѣнчало раскопки неутомимаго

Запноки Класс. отд. Имп. Р. Арх. Общ., Т. IV.

15

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm., Hauphmäpz, H. V. Hilprecht, Explorations in Bible Lands during the 19-th Century (Edinburgh, 1903. 8°), 250: "The latest inscribed cuneiform document so far obtained from Tellô is an inscribed cone of Rîm-Sin of Larsam, according to a statement of Heuzey in *Comptes Rendus*, 1894, p. 42".

- 226 -

болѣзни, пріобрѣтенной въ нездоровой мѣстности изысканій. Найденныя въ 1900 году таблетки оказались соединительнымъ хронологическимъ звеномъ между второй (1895 года) и первой (1894 года) серіями. Архивы Ширпурлы, какъ можно заключить по разборѣ памятниковь, хранились въ систематическомъ порядкъ и съ такимъ почтеніемъ къ оберегаемому матеріалу, что нерѣдки случаи сохраненія документовъ временнаго значенія, едва ли пригодныхъ для справокъ.

Громадное количество найденныхъ таблетокъ представляеть значительное разнообразіе по своему содержанію. Преобладають всевозможные счета, инвентари разнаго имущества, перечни жертвъ, списки рабочихъ и т. д. По величинѣ глиняныя таблетки отъ крохотныхъ кусочковъ въ 2 сантиметра доходять до массивныхъ плить 30 × 40 сантиметровъ.

Значительное само по себѣ, но весьма ограниченное въ общей массѣ, нѣкоторое число таблетокъ – документовъ (отчасти юридическихъ сдёлокъ), отличается замёчательною особенностью заключенія акта въ глиняную обложку — обычай, (намекъ на который мы найдемъ и въ Библіи), хорошо извѣстный по другимъ раскопкамъ и для актовъ болѣе поздняго времени<sup>1</sup>).

Документы, заключенные въ подобный футляръ, получили спеціальное наименование «Case-tablets» и вызывають особое внимание археологовъ, потому что по обложкъ кромъ повторенія текста (съ сокращеніями) идуть оттиски печатей-цилиндровь, которые дають иногда драгоцѣнныя историческія данныя, такъ какъ значительпая часть такихъ правительственнымъ чиновникамъ <sup>2</sup>). печатей-оттисковъ принадлежитъ

Только при раскопкахъ Ниппура говорять о "the thousands of case-tablets of the third prechristian millenium" (см. Hilprecht, l. c., 414), каковыя, конечно, не должны быть смѣшиваемы съ тѣми, что происходять изъ архивовъ Ширпурлы, хотя онъ и вполнъ однородны по типу.

Оть "Case-tablets" надо отдълять такіе памятники, на которыхъ оттиски печатей находятся непосредственно на самой таблеткъ, а не на оболочкъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Большое собраніе такихъ документовъ времени Вавилонской династіи Гаммураби было найдено въ 1854 году въ Телл-Шифръ (Loftus) и выставлено въ особыхъ витринахъ въ Британскомъ музев. См. A Guide to the Babylonian and Assyrian Antiquities (London, 1900), 104 и слъд. (подробное описание).

<sup>2)</sup> Case-tablets" времени второй династій Ура зарисованы въ небольшомъ числѣ въ "Recueil de tablettes Chaldéennes" par François Thureau-Dangin (Paris, 1903. 4°); George Reisner въ "Tempelurkunden aus Telloh" (Berlin, 1901, folio)-см. NeNe 45-48, 290, 291, 301-306, 309; Hugo Radau въ "Early Babylonian History" (New-York, 1900, 8°), см., напримъръ, стр. 418-419 (№ 96) и др.; G. A. Barton, Haverford Library collection of cuneiform tablets or documents from the Temple-Archives of Tellob (Part I, 1906, Philadelphia, folio); R. J. Lau, Old Babylonian Temple Records (New-York, 1906. 8°), см. №№ 199-223 (изъ которыхъ лишь немногія, впрочемъ, настоящія "case-tablets").

Кромѣ того нельзя не прибавить, что каждый цилиндръ-печать представляеть памятникъ искусства, нерѣдко весьма любопытный по работѣ и изображеніямъ.

Среди «саse tablets» изъ архива Ширпурлы громадное большинство не имѣетъ характера юридической сдѣлки, и въ очень значительномъ количествѣ случаевъ заключенныя въ футляръ таблетки содержатъ записи о пріемѣ различныхъ предметовъ, какъ бы квитанціи, по формѣ и содержанію совершенно тожественныя со многими таблетками, дошедшими до насъ безъ футляра. Почти несомнѣнно, что нѣкоторыя изъ простыхъ таблетокъ, хранившихся въ архивѣ Телло, когда-то имѣли оболочки. Вопросъ, заслуживающій особаго вниманія.

Глиняные футляры съ оттисками цилиндровъ печатей весьма напоминаютъ по смыслу наши конверты, запечатанные именными печатями. Надо только отбросить мысль о сохранении тайны: глиняныя оболочки не предназначались для сокрытія содержанія.

Вопросъ о назначении глиняныхъ футляровъ, рѣшавшійся просто въ смыслѣ лучшаго сохраненія подлинника, въ послѣднее время вызвалъ новыя соображенія и полемику.

Извѣстный англійскій ученый Т. G. Pinches въ статьѣ «Some case-tablets from Tel-loh»<sup>1</sup>) подчеркнулъ разницу въ выраженіяхъ основного текста и сокращеннаго изложенія на оболочкѣ. Въ текстѣ чиновникъ прпнимаетъ («šu-ba-ti» == «has received»), на оболочкѣ документъ указанъ по имени чиновника пріемщика – таблетка (duba) такого-то. Выходить, какъ будто бы простая квитанція, которая, однако, остается въ архивѣ, а не передается лицу, принесшему принятые чиновникомъ предметы.

T. G. Pinches сдѣлалъ по этому поводу выводъ: «...they were a kind of *ex-voto* — something offered to a deity by means of a tablet, and sealed by the person who received the offering, thus attesting that it had really been made» (p. 817).

Американскій ученый Albert T. Clay въ предисловіи къ «Documents from the Temple Archives of Nippur»<sup>2</sup>) подвергаетъ критикѣ мысль проф. Pinches на основаніи документовъ болѣе поздняго времени и, надо прибавить, иной природы по существу. Драгоцѣнное указаніе на долговыхъ документахъ не можетъ быть приложено къ актамъ пріемки, отмѣченнымъ англійскимъ ученымъ.

Во всякомъ случаѣ, однако, теорія ex-voto едва ли удержится въ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) The Journal of the Royal Asiatic Society, 1905, 815-829.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania, Series A: cuneiform texts, Volume XIV (Philadelphia, 1906, 4°).

наукѣ. Росписка чиновника-пріемщика<sup>1</sup>) нужна была для хозяйственной отчетности, пока актъ не переходилъ въ архивный историческій документь.

Въ области древнѣйшей сфрагистики case-tablets съ ихъ оттисками цилиндровъ-печатей играютъ важную роль тѣмъ болѣе, что большинство печатей принадлежало весьма значительнымъ чиновникамъ, какъ «nu-banda» и «dubsar», нерѣдко съ показаніемъ именъ царей или патеси.



1.



Чтобы дать наглядное понятіе о case-tablets, я позволю себѣ предложить снимки съ четырехъ экземпляровъ времени 2-й династіи Ура (находятся въ моемъ собраніи), не распечатанныхъ и съ оттисками цилиндровъ (см. клише №№ 1—4).





4.

Всѣ четыре таблетки относятся къ эпохѣ знаменитаго царя Дупги и на цилиндрахъ, повидимому, имѣются имена дупсаровъ-писцовъ, секретарей.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Печать замъняла автографическую подпись. На актахъ, сохранившихся отъ болье поздняго времени, мы найдемъ замъну подписи (или печати) оттискомъ ногтя, или по новъйшему наблюденію (правда, случаи крайне ръдки) оттискомъ шнурка (на которомъ висъла печать?) или частицы одежды (терминъ "zi-zi-ik-tum"). См. A. Ungnad, Eine neue Form der Beglaubigung in altbabylonischen Urkunden. Orientalistische Litteratur-Zeitung, 1906, № 3.

Частичные оттиски цилиндровъ, сопоставленные вмѣстѣ, даютъ очень обычную и хорошо знакомую по подлиннымъ цилиндрамъ этого времени сцену поклоненія божеству. На клише № 5 видна оболочка, изъ которой

таблетка вынута, а на клише № 6 мы видимъ таблетку еще въ оболочкѣ, но съ отломанной верхней частью глинянаго футляра, на которой отпечатались слѣды надписи документа.

Научное значеніе печатей-цилиндровъ вполнѣ выяснено Іоахимомъ Менанъ въ его многочислепныхъ трудахъ по сфрагистикѣ, особенно въ его «Recherches sur la glyptique orientale» (Paris, 1883. 2 vls. 8°). Огромное количество этихъ ма-



ленькихъ памятниковъ, однообразпыхъ по внѣшнему виду и менѣе разнообразныхъ, чѣмъ это можно было бы ожидать, по изображеніямъ, является непрерывной лѣтописью исторіи искусства въ теченіе нѣсколькихъ тысячелѣтій.



Оттиски цилиндровъ, находимые на глиняныхъ документахъ, и помимо надписей своихъ въ высшей степени важны для хронологической и географической классификаціи многочисленныхъ подлинниковъ, разсѣянныхъ по древлехранилищамъ всего культурнаго міра. Вотъ почему западная наука съ видимой любовью останавливается на жалкихъ обломкахъ комковъ глипы, сохранившихъ оттиски сфрагистическихъ памятниковъ древней Месонотаміи.

Въ архивахъ Ширпурлы такіе отпечатки сохранились не только на документахъ, по и на предметахъ, которые мы съ полнымъ правомъ можемъ называть глиняными буллами, вислыми и прикладными печатями. Въ галереяхъ, разрытыхъ Сарзекомъ, по словамъ Léon Heuzey, «de nombreux documents de forme diverse, cônes tronqués, sceaux circulaires étaient mèlés aux tablettes proprement dites. Enfin des statuettes, des cylindres ou barillets, des galets sacrés se trouvaient conservés dans les mêmes galeries souterraines»<sup>1</sup>).

Присматриваясь къ различнымъ типамъ таблетокъ Ширпурлы, мы замѣтимъ между ними въ видѣ рѣдкихъ исключеній—1) небольшія таблетки, округлой формы, исписанныя съ обѣихъ сторонъ; сквозь толщу таблетки проходятъ одинъ или два канальца, въ которыхъ были зажаты нити, дѣлавшія таблетку настоящей глиняной буллой; 2) подобныя же орѣховидной формы; 3) полусферической формы, исписанныя съ одной стороны, также съ каналомъ для веревки; на другой сторонѣ отпечатокъ волоконъ въ клѣтку—какъ бы корзины изъ тростника; 4) фрагменты округлыхъ кусковъ обожженпой глины, съ надписями кругомъ (безъ оттисковъ печатей); такіе фрагменты разнообразной формы носять признаки, что они были надѣты на пруть или палку.

Рядомъ съ подобными писанными таблетками находятся въ видѣ случайныхъ весьма рѣдкихъ экземпляровъ<sup>2</sup>) почти той же полусферической формы и вислыя, и прикладныя буллы, покрытыя не письменами, а оттисками цилиндровъ.

Исписанныя буллы являются болёе документами, чёмъ печатями, буллы же съ оттисками цилиндровъ несомнённые и драгоцённые сфрагистическіе памятники.

Léon Heuzey, обративъ вниманіе на обломки глины въ собраніи таблетокъ въ Луврѣ, небольшою статьею «Sceaux inédits des rois d'Agadé»<sup>3</sup>) выяснилъ поразительную важность изученныхъ имъ «ces humbles restes». Разсмотрѣнные имъ памятники оказались превосходной художественной работы, точно устанавливалась принадлежность ихъ къ эпохѣ Саргона Стараго и сына его Нарамсина, и, что особенно важно, отмѣчались патеси Ширпурлы, современники Саргона и его преемника.

<sup>в</sup>) Въ Кеvue d'Assyriologie, IV (1897), № 1; перевздана съ дополненіями въ "Découvertes en Chaldée" (in folio) въ выпускахъ IV (1900) и V (1906).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Léon Heuzey, Mission de M. de Sarzec en Chaldée—huitième campagne de fouilles (1894). Revue d'Assyriologie, III (1894), Ne 3, crp. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Относительно ихъ ръдкости можно судить по слъдующимъ словамъ L. Heuzey: "Un autre fait à signaler, c'est que, sur les milliers de tablettes du même temps examinées par nous au Musée de Constantinople, pas une seule ne porte directement des empreintes de cylindres. Le cachet, veritable sceau, parait n'avoir été imprimé alors que sur des bulles, comme celles que nous venons d'étudier. D'autre part, c'est tout au plus si, parmi les mêmes tablettes, nous avons rencontré quatre ou cinq fragments de pareilles bulles, dont deux au nom de Naram-Sin".

Синхронизмъ, который въ историческомъ отношении проливаетъ яркій свѣтъ и позволяетъ болѣе или менѣе разобраться въ хронологіи Ширпурлы.

Патеси Лугал-ушум-гальустанавливается на опредѣленное мѣсто между періодомъ древнѣйшихъ патеси и царей съ одной стороны и эпохой владычества царей Ура съ другой.

Весьма важно замѣтить, что на одной изъ печатей Лугал-ушумгаль, упоминая и свой титулъ патеси, скромно именуеть себя царскимъ *дупсаромъ*, то есть въ буквальномъ смыслѣ писцомъ. Это явное указаніе на важность званія дупсара въ смыслѣ статсъ-секретаря, должно быть использовано при разсмотрѣніи цилиндровъ печатей съ именами старѣйшихъ «писцовъ».

Первостепенную важность представляють и немногія начертанія скорописью, которыя Нецzеу подм'ятиль на изданныхъ имъ прикладныхъ печатяхъ. Знаки эти въ перевод вдають настоящіе адреса: 1) «Въ Шир»(*пурлу*); 2) «Лугал-ушнум-галю»; 3) «Алла» (имя чиновника).

Становится очевиднымъ, что были запечатаны какія-то посылки. Охранявшая ихъ печать оказывалась ненужной по полученіи вещей адресатомъ и обычно не хранилась, чѣмъ и объясняется большая рѣдкость подобныхъ памятниковъ.

По нѣсколькимъ обрывочнымъ оттискамъ цилиндра, заштемпелевавшаго небольшую вислую глиняную буллу, L. Heuzey<sup>1</sup>) возстановилъ рисунокъ печати знаменитаго патеси Гудеа, отличающейся тонкостью работы. L. Heuzey прибавляетъ замѣчаніе: «le nom de Goudéa avait déjà été relevé sur un autre cylindre<sup>2</sup>); mais le *style banal* de ce petit objet ne donnait aucune idée de la recherche élégante et de la liberté d'invention que l'on peut constater ici dans le développement des types mythologiques» <sup>3</sup>).

Мы, наобороть, не можемъ не обратить вниманія на разительное сходство изображеній и одинаковую величину печатей патеси и его дупсара. Попорченный цилиндръ дупсара, правда, гораздо болѣе простой



<sup>1) &</sup>quot;Le sceau de Goudéa" въ Revue d'Assyriologie, V (1902), № 4 и въ "Découvertes en Chaldée", 5-ый выпускъ (Paris, 1906), 293—295: "Les deux fragments qui portent l'empreinte proviennent de l'une de ces bulles d'argile que l'on suspendait en manière de sceaux officiels pour timbrer certains envois".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De Clercq, Catalogue, pl. IX, fig. 65 et p. 84; Ménant, Cylindres, I, 213: "Ce cylindre, portant le nom d'un scribe après le nom de Goudéa, n'est pas, comme le cylindre qui nous occupe, le cachet direct du patési".

<sup>\*)</sup> Découvertes en Chaldée, V, 295.

работы, но даеть ту же сцену поклоненія, только не богу водъ, а богу солнца. Сходство между печатями самого Гудеа, его дупсара, и дупсара патеси Ур-Лама, описанной въ той же стать Неиzey, позволяеть думать, что по оффиціальной печати чиновника мы можемъ предугадывать типъ оффиціальной печати государя. Сцена поклоненія божествамъ—основной мотивъ изображеній на цилиндрахъ эпохи Гудеа и царей второй династіи Ура.

Въ своихъ статьяхъ L. Неиzеу использовалъ матеріалъ времени владычества царей Агадэ и царей Ура. Въ настоящее время можно указать на нѣкоторые памятники времени древнихъ патеси Ширпурлы.

31 Мая 1901 года умеръ неутомимый de Sarzec, и въ томъ же, повидимому, году арабы напали на часть архива Ширпурлы, оставшуюся не откопанною. Было найдено сразу около 1500 таблетокъ особой почти квадратной съ сильнымъ закругленіемъ угловъ формы, таблетокъ древнѣйшаго времени — патеси Энтемены, Энлитарзи, Лугаланды и патеси и царя Урукагина, при которомъ, какъ мы знаемъ теперь, Ширпурла, была разрушена Лугалзаггиси, патеси сосѣдняго и всегда Ширпурлѣ враждебнаго государства Гишку<sup>4</sup>).

Почти вся находка, около 1200 таблетокъ, была куплена однимъ Нарижскимъ антикваромъ, но въ Парижъ прибыла лишь бо́льшая половина ея, около 700 экз., другую половину задержали турецкія власти, какой-то таможенный, у котораго удалось товаръ выкупить и перевезти въ Марсель, гдѣ вся партія и была продана въ Англію лорду A m h e r st of H a c k n e y. Въ Нарижѣ прежде всего пріобрѣлъ одинъ частный любитель около 300 таблетокъ на выборъ, затѣмъ Лувръ купилъ 51 штуку, часть Берлинскій музей (въ которомъ теперь не менѣе 310 штукъ)<sup>2</sup>), часть попала въ Россію къ Владиміру Семеновичу Голенищеву,

<sup>2</sup>) Въ Берлинскомъ Музећ, какъ мнѣ удалось видѣть мелькомъ, имѣется цѣлая серія таблетокъ и еще болѣе древняго письма, но мнѣ неизвѣстно ея происхожденіе. Промелькнуло извѣстіе, что въ мѣстечкѣ Fâra (см. Fossey, Manuel d'Assyriologie, 55 и 59) были найдены таблетки чрезвычайной древности.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. статью F. Thureau-Dangin, La ruine de Shirpourla (Lagash) sous le règne d'Ourou-Kagina въ Revue d'Assyriologie VI (1904), № 1. F. Thureau-Dangin любезно показалъ мн<sup>5</sup> другую подобную же таблетку, содержащую письмо — донесеніе къ патеси Энлитарзи объотбитомъ нападеніи на Ширпурлу. Любопытный документь подготовляется знаменитымъ оріенталистомъ къ изданію. Перечисленіе патеси Ширпурлы мною сдълано согласно выводамъ F. Thureau-Dangin въ "Recueil de tablettes chaldéennes" (Paris, 1903). Тотъ же авторъ въ послъднемъ трудъ своемъ "Les inscriptions de Sumer et d'Akkad" (Р. 1905) нъсколько видоизмъняеть порядокъ—Энтемена, Энаннатумъ, Лугальанда, Энлитарзи, Урукагина. М. В. Никольскій предполагаеть иную послъдовательность—Урукагина, Лугальанда, Энлитарзи. Полковникъ Allotte de la Fuye нашелъ на одвой изъ принадлежащихъ ему таблетокъ имя патеси Эн-э-тар-зи.

Борису Александровичу Тураеву (одна) и ко мнѣ (принадлежащія мнѣ таблетки имѣютъ быть изданы Московскимъ Археологическимъ Обществомъ въ разработкѣ извѣстнаго нашего ассиріолога М. В. Никольскаго). Нѣсколько сотъ таблетокъ изъ другой тайной раскопки арабовъ были скуплены какимъ то торговцемъ, родомъ изъ Алеппо, и появились на рынкахъ Европы въ 1903 году. Значительное количество ихъ изъ послѣдней находки ушло въ Англію (между прочимъ въ Британскій музей).

Нельзя пе отмѣтить одпако, что бо́лышая и отборная часть этого древнѣйшаго документальнаго архива попала, повидимому, въ руки частныхъ лицъ, а имепно—лорда Amherst of Hackney (описывается T. G. Pinches) и выдающагося оріенталиста (большого коллекціонера восточныхъ древностей) полковника Allotte de la Fuÿe (разрабатывается самимъ владѣльцемъ)<sup>1</sup>).

Сравнительно съ количествомъ таблетокъ, сохранившихся отъ времени «второй» династіи Ура, число документовъ эпохи Урукагины, въ просторѣчіи получившихъ наименованіе «архаическихъ» таблетокъ, относительно не велико, но уже а priori можно было подозрѣвать, что и среди нихъ встрѣтятся таблетки, имѣющія отношеніе къ сфрагистикѣ.

Подписывая настоящую статью уже къ печати, я получиль слёдующій проспекть имъющаго выйти въ свъть труда: "Documents Présargoniques, tablettes, bulles et cachets, antérieurs de plus de 4000 ans à notre ère. Publiés, traduits et commentés par le colonel Allotte de la Fuye". Относительно содержанія изданія указано: "Ces documents, au nombre de plus de quatre cents, comprennent des tablettes des patésis de Lagach antérieurs à Sargon I, des bulles avec inscriptions et empreintes de cachets de la même époque, enfin quelques monuments antérieurs au roi Our-Nina".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bъ статъъ "Un document de comptabilité de l'époque d'Ouroukagina roi de Lagach" (оттискъ изъ послъдняго номера Journal Asiatique, за 1905 годъ вышедшій въ 1906 году), Allotte de la Fuye указываеть относительно таблетокъ эпохи Урукагины-"dispersées dans les principaux musées de l'Europe et dans les collections particulières", что онъ для своей коллекціи собраль ихъ весьма значительное количество: "j'ai pu, pour ma part, en reunir plusieurs centaines". Въ этой же небольшой, но очень цвиной замъткъ Allotte de la Fuye доказаль, что Gur sak-gal равняется 240 Qa (въ отличие отъ позднъйшаго гура=300 Qa). Ранъе этого еще въ 1904 году тотъ же изслъдователь въ замъткъ "Quelques particularités de l'écriture des tablettes de l'époque d'Urukagina, roi de Sirburla" (оттискъ изъ "Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes", XXVI) изложилъ цънныя палеографическія наблюденія. Тому же Allotte de la F и уе принадлежить честь объяснения, что тексть на таблеткахъ этой эпохи кончается не простымъ виньетомъ, а указаніемъ года правленія. F. Thureau-Dangin въ "Les inscriptions de Sumer et d'Akkad" (Paris, 1905. 8%), говорить относительно таблетокъ времени Лугальанды, Энлитарзи и Урукагины: "...elles mentionnent souvent le nom du patési ou celui de sa femme et se terminent par une notation singulière, dans laquelle le colonel Allotte de la Fuye, possesseur d'un grand nombre de documents de ce genre, voit, avec raison, semble-t-il, l'indication de l'année du règne" ... (р. 320). На принадлежащихъ миъ таблеткахъ имъется девятый годъ, не отмъченный Thureau-Dangin.

Надѣясь и въ древнѣйшей части архива Ширпурлы встрѣтить сфрагистическіе типы, обнаруженные среди памятниковъ позднѣйшихъ эпохъ, я—въ перепискѣ съ антикварами обратилъ особенное вниманіе на розыски подобныхъ глиняныхъ обломковъ, хотя бы и въ фрагментарномъ состояніи. Отмѣчу, что мнѣ удалось достать.

1) Одинъ экземпляръ таблетки въ обложкѣ (изображеніе его на таблицѣ I подъ №№ 1 и 1 об.)—памятникъ типа «case-tablets», но безъ оттисковъ цилиндра-печати и, вмѣсто изложенія акта, съ краткой лишь надписью на оболочкѣ, читаемой М. В. Никольскимъ, какъ: «ganše-gub-ba-bi Nu-ta-ud-du-a-an» = поле сѣмени gubbabi (обработано или доставлено?) Нутаудда.

Мнѣ кажется, что возможно предположить въ «Нутаудда» и имя чиновника-пріемщика.

Можно думать, что «case-tablets» этой эпохи чрезвычайно рѣдки.

T. G. Pinches BE BEIMENDABEREHHOR CTATES «Some case-tablets from Tel-loh» robophyte: «the earliest known document with an envelope, which is in the possession of Lord Amherst of Hackney, is a tablet with offerings of fish. There is no inscription on the envelope, except a few words stating that the fish were the offerings of the fishermen, and it was sealed, in the form of a cross, with the cylinder of the superintendent of the women's palace, in the district belonging to which, apparently, the fish were caught».

Въ этомъ супер-интендантъ дома женщинъ я имъю основание предполагать Эниггаля, очень извъстнаго по таблеткамъ эпохи и о печати котораго ниже будетъ ръчь.

Едва ли можно согласиться съ мнѣніемъ Т. G. Ріпсhes, что печать приложена потому, что рыба была поймана въ области завѣдыванія супер-интенданта. Скорѣе можно думать, что рыбу принесли къ Эниггалю, какъ дворцовому чиновнику, и онъ приложеніемъ печати отмѣтилъ фактъ пріема приношенія. F. Thureau-Dangin справедливо характеризуетъ происхожденіе «архаическихъ» таблетокъ, что — «la plupart proviennent des archives particulières des patésis et ont trait à la comptabilité du palais». Институтъ патесіата, какъ соединенія свѣтской власти съ первосвященничествомъ, въ столь отдаленную эпоху выражался тѣснымъ соприкосновеніемъ личныхъ дѣлъ патеси и всего, что касалось храмовъ Ширпурлы. Мы увидимъ ниже, что дупсаръ «дома женщинъ» онъ же и дупсаръ богини Бау.

Таблетка, описанная Т. G. Pinches, покрыта отпечатками цилиндра — это уже памятникъ древнѣйшей сфрагистики. Описанный нами документъ принадлежитъ, можетъ быть, къ болѣе древнему типу — безъ

Digitized by Google

печатей — и, повидимому, своей архаической простотой иллюстрируеть мнѣніе многихъ ассиріологовъ, что употребленіе глиняныхъ футляровъ возникло изъ простой мысли о наилучшемъ сохраненіи подлиннаго текста.

2) На таблицѣ I подъ №№ 2 и 2 об. и на таблицѣ II подъ №№ 1-а и 1-б изображены два фрагмента необычной для таблетокъ формы. Это куски двухъ боченко-образныхъ предметовъ, по формѣ напоминающихъ позднѣйшіе памятные цилиндры. Особенность въ томъ, что они были надѣты на палки разной толщины, причемъ въ одномъ случаѣ палка проходила пасквозь, а въ другомъ глиняный боченокъ являлся шишкой на концѣ палки.

• Оба фрагмента покрыты клинописью и не имѣютъ оттисковъ цилиндровъ-печатей. Ни по формѣ, ни по содержанію текста описываемые памятники не позволяютъ признать въ нихъ прикладныя глиняныя печати. Это самостоятельные документы, а не ярлыки, которые запечатывали и охраняли какое-либо хранилище.

Фрагментарное состояніе не позволяеть возстановить тексть вполнѣ, но даеть цѣнныя указанія. Изслѣдованіе текста будеть произведено вмѣстѣ со всѣмъ матеріаломъ другихъ таблетокъ М. В. Никольскимъ, для нашей же цѣли достаточно упомянуть основные факты—1) перечисляются разнообразные предметы, 2) документъ имѣетъ видъ сдѣлки двухъ сторонъ, изъ которыхъ одна—важный чиповникъ дупсаръ.

Повидимому, по смыслу акта разнообразные предметы получають какіе-то люди, а выдача производится той стороной, представителемъ которой является дупсаръ. Это обстоятельство позволяеть мнѣ высказать нѣкоторыя личныя соображенія въ объясненіе необычной формы таблетокъ. По моему мнѣнію, подобно тому какъ кудурру являлись межевыми знаками для всеобщаго свѣдѣнія, такъ и наши глиняные боченки были надѣты на палки для обозрѣнія заключенныхъ условій подряда или для милостиваго объявленія рабочимъ, что имъ будетъ выплачено и роздано.

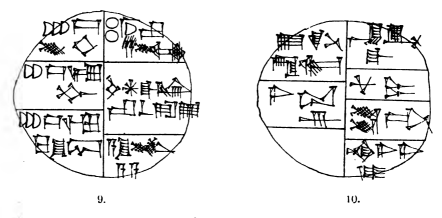
Во всякомъ случаѣ оба фрагмента, хотя и являются приложенными къ какимъ-то предметамъ, не являются печатями и въ этомъ отношении отличаются отъ другихъ описываемыхъ памятниковъ.

3) Нѣсколько таблетокъ совсѣмъ округлой формы, исписанныя съ обѣихъ сторонъ, являются настоящими глиняными буллами, такъ какъ черезъ всю таблетку проникаетъ узкій каналъ, черезъ который проходилъ болѣе или менѣе толстый шнуръ.

По содержанію, представляя перечисленіе разнообразныхъ предметовъ, памятники ничѣмъ не отличаются отъ обыкновенныхъ таблетокъ. Никакого особаго термина, который бы ихъ характеризовалъ, на нихъ нѣтъ. Въ виду того, что эти буллы — таблетки, все-таки, повидимому, запечатывали какія-то хранилища или цёлыя пом'ященія, я прилагаю зд'ёсь снимки съ няхъ, вмёстё съ транскрипціей М. В. Никольскаго<sup>1</sup>).

а) Клише №№ 7—10. Перечисляются предметы, доставленные нубандою Эниггалемъ. Если принять указаніе Allotte dela Fuye на значеніе заключительнаго виньета, то описываемая печать относится къ третьему году правленія или Урукагины, или Лугальанды.





b) Клипе №№ 11—14. Какъ будто бы простая квитанція въ полученіи зерна. Стоитъ только имя чиновника. Царскаго имени иѣтъ, но копечный виньетъ указываетъ на второй годъ.

с) Клише №№ 15—18. Перечисляются какіе-то сосуды и дано точное указаніе на Урукагину, патеси Ширпурлы, и на его чиповника—нубанду Эн-иг-галя.

Заключительный виньеть показываеть первый годь, и это указаніе одно изъ подтвержденій хронологической теоріи Allotte de la



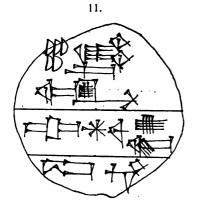
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исключена лишь одна таблетка, которая составить предметь особаго изсладованія М. В. Никольскаго. На этомъ интересномъ памятникъ идеть ръчь о продажь рабовъ. По формъ же она также совершенно круглая и съ каналомъ для шнурка.

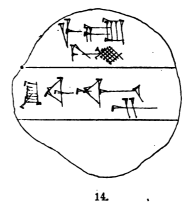
Fuye. Какое бы просторное мёсто не оставалось въ концё текста при упоминании Урукагины, какъ патеси, всегда стоитъ единица. «Uru-





12.





13.



15.

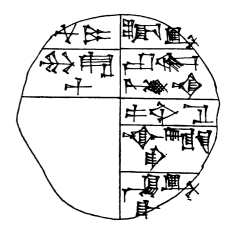
16.

ka-gi-na», говорить Thureau Dangin, «aurait donc échangé le titre de patési contre celui de roi, dès la première année de son règne»<sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Les inscriptions de Sumer et d'Akkad, 320.

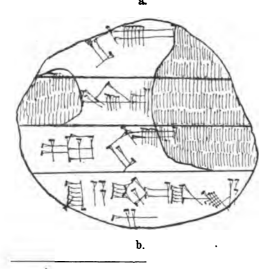


## 17.



18.





dur - [gi?...]
 galu
 galu</l

Тексть этого документа, помвченнаго вторымъ годомъ, иъсколько отличается отъ другихъ подобныхъ памятниковъ. Что такое вернулъ пастухъ ословъ и къ чему могла быть привѣшена эта глиняная булла, висъвшая, судя по сохранившемуся каналу, на довольно тонкой веревкъ?

<sup>4</sup>) Къ этой же серіи принадлежить еще фрагменть подобной же буллы, съ надписью лишь на одной сторонв. Приводимъ здёсь снимокъ (клише а), транскрипцію и переводъ М. В. Никольскаго (клише в и с):



буллу (снимокъ—клише № 19, транскрипція М. В. Никольскаго клише № 20), сплошь покрытую надписью. Булла представляеть какъ бы

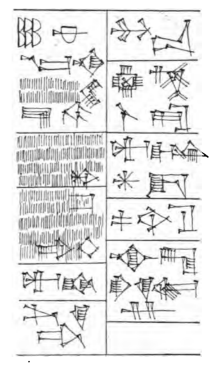
ярлыкъ, повидимому, охранявшій 6<sup>4</sup>/<sub>2</sub> минъ чистаго серебра, доставленныхъ какимъ-то торговцемъ Барнамтаррѣ, супругѣ патеси Лугальанды. Упоминается, что серебро доставлено изъ страны Эламъ.



19.

Заключительный виньеть показываеть четвертый годъ правления Лугальанды (хотя имя его и не обозначено).

4) Булла, пом'вченная нами буквой d) должна быть сопоставлена съ



20.

цёлою серіею совершенно подобныхъ же орёховидныхъ буллъ-таблетокъ, имѣющихъ въ текстѣ особый терминъ, который ихъ характеризуетъ. Терминъ этотъ «en-nu-bad», изслѣдованіе коего имѣетъ быть предложено М. В. Никольскимъ въ его большомъ трудѣ:

а) См. клише №№ 21 и 22: Булла, съ довольно широкимъ отверстіемъ (была на толстой веревкѣ?):



21.

1. En-nu-bad 1. . . 2. Siba lid-ku 2. namy sa beach (?). 3. Mu - Ko - gi - ne 3. Joynerane, 4. layol 4. Worl 5. Sie-le- Ri-pur 5. Mapay she.

22. Автографъ М. В. Никольскаго.

Заключительнаго хронологическаго виньета нѣть.

b) См. клише №№ 23 п 24. Совершенно подобная булла, чутьчуть только удлинениће:

1. En - nu - bad . 1. . . . . . 2. Dun-sis 2. Dyns- un 3. gel-kaluma - Ka 3. hus um. 4 Mm-xa-gi-na t. My ycanur, 5. lugal 5. 449. 6. Sie-la-pur-ci 8. Magaypus 23. **э**т

Заключительнаго виньета п'єть, несмотря на то, что одно діленіе осталось совсімъ неиспользованнымъ.

с) Клише №№ 25 и 26. Совершенно подобная булла иѣсколько меньшихъ размѣровъ:



съ предыдущими:

1. En-nu-lad 1. ..... 2. A-la - naz. 2. Adarana, 3. pa dingu Ba-u .... 3. gologunan bran Sey 4. Uluangin 4. Goyceman, 5. lugal 5. gapt 6. Seo-la-pur-ki 6. Allagoypate, 26.

Випьетка въ концѣ текста отсутствуеть.

d) Клише №№ 27 п 28. Булла чуть-чуть большей величины, съ очень широкимъ каналомъ, по по формѣ ло малѣйшихъ подробностей одинаковая /. Еп-(пп-bad)



1. En-(nu-bad) 2. dinjer Barn maal-ga sud-gi 3. Uru · Kage -na - zo 4. Ki-gub mi-na-pad 5. mu-Li.

Надпись, изъясненіе которой предложить М. В. Никольскій въ его изслѣдованіи о памятникахъ эпохи Урукагины, отличается нѣкоторыми особенностями отъ текста другихъ буллъ съ терминомъ en-nu-bad. Обращаетъ вниманіе отсутствіе титула при имени Урукагины, довольно трудно объяснимое, если принять, что памятникъ совершенъ при жизни Урукагины.

Описанныя четыре буллы, пом'вченныя нами серіей 4-й, по вн'я нему виду наибол'є соотв'єтствують тому, что мы называемъ вислыми печатями, но по внутреннему содержанію, можеть быть, именно эту серію придется выд'єлить изъ среды сфрагистическихъ памятниковъ.

(5) Къ орѣховиднымъ булламъ можетъ быть причисленъ и небольшой комочекъ глины, изображенный на клише № 29 (и на кл. 30).



29.

1. II kn gin 1. 2 wares apela 2. Ur-sag 3. Yor - care, 3. lul 9. nyumans (2)

Небрежно слѣпленный пальцами на концѣ довольно толстаго шиура, онъ рѣзко отличается отъ другихъ буллъ-ярлыковъ своей неправильной формой.

Глиняная привѣска, охранявшая 2 сикля серебра, съ моей точки зрѣнія, является несомнѣнной вислой печатью <sup>1</sup>).

6) Кромѣ глиняныхъ таблетокъ разнообразной формы, привѣшенныхъ когда-то на веревкяхъ разной толщины, въ архивѣ Ширпурлы найдены и такія таблетки, которыя были прилъплены одной стороной то къ плетеной корзинѣ, то къ какому-то предмету, обвязанному веревкою.

Прилагаемыя клише (нёкоторыя съ фотографій, нёкоторыя съ транскрипцій М. В. Никольскаго) даютъ ясное представленіе о такого рода памятникахъ:

a) Клише №№ 31 и 32 изображаютъ довольно большую полусферическую (правильнѣе въ формѣ сегмента) таблетку-печать, которая была

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маленькій привѣсокъ, изображеніе котораго и транскриццію надписи мы даемъ на клише d) и e), представляеть загадку.





Что значать эти два знака "e-nam"? Можеть быть, имя лица, которое доставило запечатанные предметы, или это имя адресата?

Записки класс. отд. Имп. Р. Арх. Овщ., т. IV.

16

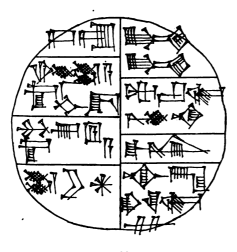


приложена на веревку, обвязывавшую какой-то предметь, повидимому, изъ тростниковыхъ плетеній. Глина облѣпляла веревку со всѣхъ сторонъ, такъ что и теперь еще сохранилась часть канала.



31.

Смыслъ запечатанія даетъ подробная надпись, которая будеть со временемъ комментирована М. В. Никольскимъ. Изъ текста видно, что таблетка охраняла нѣкоторое количество зерна. Упоминаніе Шахъ-



33.

Шахъ, супруги Урукагины, царя Ширпурлы, заставляеть думать. что зерно принадлежало именно ей. Заключительная виньетка указываеть на четвертый годъ правленія Урукагины.

Какъ эта, такъ и послъдующія таблетки характеризуются однимъ терминомъ-«ga-dub». Въ данномъ случаѣ га-дубъ относится къ чиновнику, имя котораго значится въ тексть. Что сделалъ этотъ чиновникъ? Прислалъ онъ упоминаемое зерно, приняль его или только запечаталь?

«Dub» = собственно таблетка, и въ этомъ значении оно. встричается въ текстахъ обыкновенныхъ таблетокъ (напримъръ, хотя бы у Radau въ описаніи коллекціи Гофмана, № 96), но у Reisner'а въ его «Tempelurkunden aus Telloh» въ словарѣ показано-Dub = šid = «Siegel, Empfangsschein», то-есть и печать, и квитанція, причемъ однако- $\ll$  sid-nu-tug» =  $\ll$  ohne Siegel».

Весьма важно было бы выяснить, не есть ли «ga-dub» терминъ для прикладной глиняной буллы-печати, все равно исписанной, или покрытой оттисками цилиндровъ.

Съ моей точки зрѣнія я придаю въ этомъ случав значеніе и цѣнному указанію Т. G. Pinches<sup>1</sup>) на присутствіе термина «duba» на оболочкахъ «case-tablets», хотя авторъ и переводить его просто таблеткой (tablet).

F. Thureau-Dangin въ доступной и для неспеціалистовъ книгѣ «Les inscriptions de Sumer et d'Akkad» собралъ надписи на печатяхъ Ширпурлы. Наиболѣе часто встрѣчаются печати дупсаровъ == «писцовъ» въ буквальномъ смыслѣ слова и очень крупныхъ чиновниковъ по своему положенію въ дѣйствительности.

Рѣдки печати чиновниковъ-судей, чиновниковъ, именовавшихся «sukkal», и единичны печати «намѣстниковъ» или «генералъ-губернаторовъ» — «sukkal-mah».

Единична, какъ кажется, и печать одного изъ чиновниковъ У р - а б - б а, патеси Ширпурлы, весьма для насъ интересная.

Надпись на печати читается F. Thureau-Dangin такимъ образомъ:

| [u] <b>r-a</b> b-b <b>a</b> | Ur-ab-ba       |  |
|-----------------------------|----------------|--|
| [pa]-te-si                  | patési         |  |
| [šir]-bur-la <sup>ki</sup>  | de Lagaš       |  |
| ba-ša(g)-ga                 | Ba-ša(g)-ga    |  |
| MAL-dub-ba                  | le             |  |
| arad-zu                     | ton serviteur. |  |

Въ данномъ случаѣ мы имѣемъ наименованіе чиновника въ объясненіе термина «ga-dub». «MAL-dub-ba» печати не есть ли то званіе, которое такъ выдѣлялось и высоко ставилось въ старой Руси = «печатникъ»? Reisner даетъ неопредѣленное толкованіе, и то съ знакомъ вопроса — «Berufsname (?)».

Предположение о спеціальной должности печатника разбивается, однако, повидимому, текстами на нѣкоторыхъ таблеткахъ. Такъ у Barton въ ero «Haverford Library collection of cuneiform tablets» имѣются:

| 1) MA-DUB-BA | Office       | 2) MA-DUB-BA | An office                    |
|--------------|--------------|--------------|------------------------------|
| DUP-PU-DA    | of accounts. | GAR-RA-AG    | ofood-making <sup>2</sup> ). |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) The Journal of the Royal Asiatic Society, 1905, 817.

<sup>2)</sup> CM. TAKER R. Lau, Old Babylonian Temple Records (New-York, 1906. 8°), p. 34, No 162:

| MAL-DUB-BA      |  |
|-----------------|--|
| SHI + SAR-AG-DÈ |  |

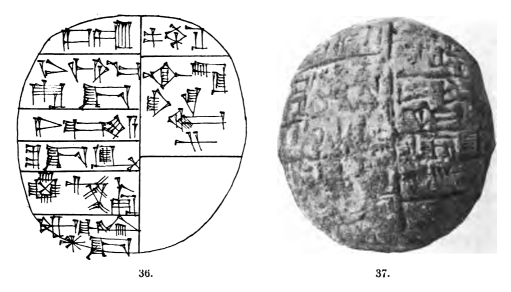
House (property) tablet (list) of skillful persons.



34.

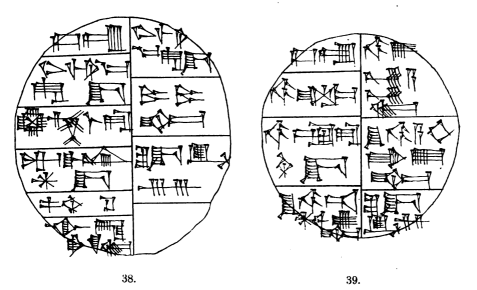
35.

жена къ веревкѣ; оборотная сторона такъ прикрыта налётомъ, что не позволяеть сказать съ точностью, отпечатлѣлись ли плетенія тростника или что иное.

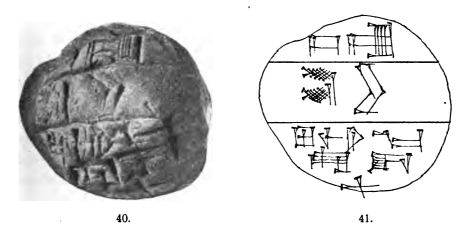


Въ текстѣ упоминается Барнамтарра, супруга патеси Лугальанды и, какъ всегда, имя лица, къ которому относится ga-dub. Виньетка въ концѣ даетъ второй годъ правленія. с) На клише № 37 (транскрипція на клише № 38) изображена подобная же, довольно попорчепная налетомъ и выбоинками, таблетка-печать:

Памятникъ относится къ тому же времени. Упоминается Барнамтарра, супруга патеси Лугальанды; виньетка даетъ шестой годъ правленія.



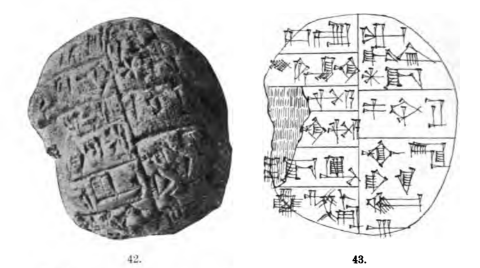
d) Таблетка, транскрипція которой дается на клише № 39, изображена фототипіей, какъ образецъ подобнаго рода памятниковъ, на таблицѣ II, подъ №№ 2<sup>а</sup> и 2<sup>b</sup>. Въ ней ga-dub относится къ рыбѣ высокаго сорта, которую, повидимому, доставили рыболовы богини Бау.



Царскаго имени нѣтъ, но заключительный виньетъ имѣется и указываетъ четвертый годъ. Отмѣтимъ, что виньетъ втиснутъ въ сжато написанный текстъ, каковое обстоятельство, по моему мнѣнію, не оставляетъ сомнѣнія въ томъ, что это не простое украшеніе.

e) Безъ царскаго имени и таблетка, изображенная на клише № 40

Дъло идеть о какомъ-то мелкомъ скотъ (овца?) и въ концъ проставленъ годъ первый.



f) Немного попорченная таблетка, изображенная на клише № 42 (транскрипція клише № 43), какъ и выше описанная подъ буквою а) охраняла пѣкоторое количество зерна. Порча таблетки произошла отъ того, что шнуръ, который она облѣпляла, пришелся очень высоко въ толщѣ буллы, почему одинъ изъ краевъ таблетки и обвалился. На оборотной сторонѣ ясно различается отпечатокъ тростниковаго плетенія.



Царское имя, упоминаемое въ текстѣ—Барнамтарра, супруга Лугальанды. Виньеть даеть третій годъ правленія.

g) Клише № 44 даетъ транскрипцію небольшой, полусферической, прекрасно сохранившейся буллы типа предыдущаго № (шнуръ въ толщѣ таблетки). На оборотной сторонѣ отпечатокъ довольно неясный. Письмо отличается тщательностью и нѣсколько мельче, чѣмъ на буллѣ подъ буквою f.

Га-дубъ отпосится къ имуществу (оселъ?), за указаніемъ котораго идетъ имя чиновника и затѣмъ царское имя — «Барнамтарра, супруга Лугальанды, патеси Ширпурлы». Виньетъ помѣчаетъ шестой годъ правленія. Таковы типы вислыхъ и прикладныхъ таблетокъ, исписанныхъ обычной немонументальной клинописью эпохи. Архивы Ширпурлы дали и иные памятники, подобные по внёшнему виду, но съ письмомъ иного типа, что даеть весьма цённыя палеографическія показанія.

Среди архаическихъ таблетокъ древнихъ патеси (изъ тайныхъ раскопокъ арабовъ, сдѣланныхъ въ 1902 году) оказались въ весьма небольшомъ количествѣ куски глины съ оттисками цилиндровъ, то есть настоящія глиняныя печати. По странному стеченію обстоятельствъ онѣ, повидимому, не попали ни въ Берлинскій музей, ни въ Лувръ. Можно подозрѣвать, что часть находится въ Англіи среди таблетокъ, купленныхъ лордомъ Amherst.

Выше мы привели уже описаніе Т. G. Pinches одной «саsetablet» въ собраніи лорда Amherst of Hackney, на которой въ видѣ креста оттиспуты отпечатки цилиндра-печати супер-интенданта «дома женщипъ»<sup>1</sup>). Печать управителя дома женщинъ мы найдемъ и на буллахъ. Въ этомъ отношеніи указанная «case-tablet» вполнѣ съ ними сближается.

Буллы изъ глины, находившіяся на парижскомъ рынкѣ, въ лучшихъ экземплярахъ попали въ коллекцію извѣстнаго французскаго любителя, живущаго въ Версалѣ, уже неоднократно упомянутаго полковника Allotte de la Fuye, который у одного лишь антиквара пріобрѣлъ восемь буллъ превосходной сохранности. Справедливость показаній торговцевъ я имѣлъ возможность провѣрить у самого хранителя Лувра F. Tureau-Dangin, который подтвердилъ, что у Allotte de la Fuye среди его буллъ имѣются двѣ съ оттисками цилиндровъ удивительной, тончайшей работы и съ надписями большого историческаго значенія—одна печать самого патеси Лугаль-ан-да, другая его супруги Бар-нам-тарры. Булла этой послѣдней огромной величины и на ней оттиски трехъ цилиндровъ одинъ надъ другимъ.

Самъ Allotte de la Fuye въ статъѣ «Un document de comptabilité de l'époque d'Ouroukagina, roi de Lagach»<sup>2</sup>), говоря о роли женъ патеси, упоминаетъ: «au point de vue de la comptabilité publique, ses attributions ne se distinguent pas de celles de son mari; comme lui elle a un sceau, et, si l'on en juge par les rares empreintes qui nous sont parvenues, le cylindre de Bar-nam-tar-ra, femme du patési Lugalan-da, ne le cède en rien, pour la dimension et pour la beauté du

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) The Journal of the Royal Asiatic Society, 1905, l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Journal Asiatique, 1905, Numéro de Novembre-Décembre.

travail, à celui de ce dernier». Сколько я знаю, оба драгоцённыхъ памятника пока еще не опубликованы, а надо замётить, значеніе этихъ и имъ подобныхъ неизданныхъ печатей эпохи Урукагины весьма велико онѣ не только опредѣляють типъ печатей древнихъ патеси Ширпурлы, но и окончательно устанавливаютъ хронологическое мѣсто всей серіи таблетокъ находки 1901—1902 годовъ въ до-Саргоническомъ періодѣ. Въ смыслѣ сфрагистическихъ памятниковъ опредѣленнаго историческаго періода онѣ являются наидревнѣйшими.

Это-то научное значеніе такихъ сфрагистическихъ документовъ и побудило меня осмѣлиться выступить съ настоящей статьею. Дѣло въ томъ, что счастливый случай далъ въ мои руки нѣсколько памятниковъ, которые способны дополнить показанія буллъ, находящихся въ Парижѣ.

Изслѣдователи цилиндровъ-печатей согласно относять къ древнѣйтему періоду цилиндры съ изображеніемъ борьбы фантастическихъ (частью и реальныхъ) животныхъ, расположенныхъ болѣе или менѣе симметрично.

Во главѣ описываемыхъ мною печатей надо поставить фрагменть очень большой глиняной буллы, въ цѣломъ видѣ имѣвшей форму боченка (14 высоты и 7<sup>3</sup>/<sub>4</sub> сант. въ діаметрѣ). Точный снимокъ прилагается на таблицѣ Ш (лицевая сторона освѣщена съ двухъ краевъ). Боченкообразный комъ глины былъ надѣть на толстую гладкую палку, лишенную коры; по серединѣ бичевка обвивала палку въ три ряда и завязана была маленькимъ узломъ. Веревочный узелъ мѣшалъ свѣжей глинѣ ползти по гладкому стволу. По наружной поверхности боченка кругомъ одинъ надъ другимъ были прокатаны три анэпиграфическихъ цилиндра-печати. Размѣры цилиндровъ не отличаются величиною, — первый 3,5 сант., второй 3,5, третій 2,5 сант., но, повидимому, были значительной толщины, что опять таки одинъ изъ признаковъ глубокой древности.

Первый цилиндръ изображаетъ довольно обычный мотивъ—львы накидываются на газелей и кусаютъ ихъ. Работа тонкая, и полной аналогіи съ изданными цилиндрами мнѣ найти не удалось.

Въ виду того, что фотографія выпуклыхъ предметовъ передаетъ разпыя стороны изображенія не съ одинаковою отчетливостью, я прилагаю клише (№ 45) съ рисунка карандащомъ <sup>4</sup>).

Широкія головы львовъ были попорчены, повидимому, еще по свѣжей необожженной глинѣ.

Второй цилиндръ (см. клише № 46) имѣетъ очень странный видъ--

<sup>1</sup>) Какъ этотъ, такъ и нижеслѣдующіе очень точные и тщательные рисунки карандашемъ исполнены художникомъ Н. Е. Макаренко.

это едва ли не изображение хаоса, наполненнаго фантастическими жпвотными. Съ другой стороны надо обратить внимание, что верхний рядъ

состоить изъ фантастическихъ птицъ особаго значенія - тѣхъ львоголовыхъ орловъ, о которыхъ намъ придется говорить ниже.

Третій цилиндръ, самый маленькій (см. клише № 47), представляетъ Гильгамеша между



45.

двухъ газелей (ланей), на которыхъ кидаются львы. Мужская фигура поражаетъ одного изъ львовъ, за другимъ стоитъ какое-то, фантастическое существо.



46.

Боченкообразная печать (если можно такъ выразиться) дошла до насъ одной лишь половиной, въ разлом' вдоль. Ясно видно, какъ глина

облёпляла палку, и ничто не заставляетъ предполагать, что на другой, утраченной, половниё были надписи.

Какое же значеніе могла имѣть подобцая при-



47.

кладная глиняная печать? Пока другіе экземпляры не рѣшатъ загадки, можно высказывать лишь тѣ или иныя предположенія. Не служила ли она, какъ пайдзе, знакомъ для уполномоченнаго? Во всякомъ случаѣ сомнительно, чтобы она охраняла какую-нибудь корзину или цѣлое помѣщеніе. Боченкообразная форма ея и расположеніе цилиндровъ заставляютъ думать, что она предназначалась держаться вертикально на палкѣ и быть видимой со всѣхъ сторонъ. Совершенно другимъ типомъ являются нёсколько прикладныхъ буллъ, имѣющихъ по внѣшней формѣ и содержанію полнѣйшую аналогію съ намятниками эпохи Саргона и Нарамсина, описанными L. Heuzey («Sceaux inédits des rois d'Agadé»).

Заранѣе извиняясь въ неточности объясненія изображеній и въ возможной неточности самыхъ рисунковъ, снятыхъ съ неясныхъ, фрагментарныхъ экземпляровъ, я по возможности кратко опишу имѣющійся въ моемъ распоряженія сфрагистическій матеріалъ:

а) Небольшая булла (см. клише № 48), небрежно выдѣланная; цилиндръ вышелъ далеко не цѣликомъ и смутно, по краямъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ ясно видны слѣды человѣческихъ пальцевъ, державшихъ глину.



Цилиндръ безъ надписи. Въ центръ два льва на заднихъ лапахъ въ симметричномъ положении, какъ бы крестъ на крестъ. Съ однимъ львомъ борется человъческая фигура нагая, не то съ птичьей не то съ головою животнаго; тонкая талія, сильно развитые ножные мускулы. Одной рукою фигура хватаеть льва за голову, другою за хвость. За фигурою антилопа или дикая коза съ длинными рогами, стоя на заднихъ ногахъ и откинувь голову назадъ, какъ бы стремится убѣжать оть какого-то неясно сохранившагося лишь въ очертаніяхъ существа, въроятно тоже льва. И антилопа, и звърь, на нее нападающій, меньшей величины сравнительно съ фигурою, поражающей льва; надъ ними черта, надъ которой, повидимому, было какое-то изображение, совершенно невышедшее (едва ли не то же, что на слъд. № b, см. ниже). Левъ, который находится справа отъ центральной сцены, кидается на антилопу, подвергающуюся съ другой стороны нападенію еще одного льва, захватившаго въ пасть ея шею. Между человѣческой фигурой и антилопой, стремящейся вырваться, изображена маленькая птичка, какъ будто бы утка; изображеніе это мы встрѣтимъ и на другихъ цилиндрахъ.

Описываемый цилиндръ, которымъ былъ сдѣланъ отпечатокъ на буллѣ, былъ весьма значительной величины (4,2 сант.), отличаясь въ то же время и большимъ діаметромъ (около  $2^3/_{A}$  сант.).

b) Булла такой же величины, какъ и предъидущая, но болѣе тщательно вылѣпленная (см. клише № 49). Изображенія сохранились довольно хорошо, но нѣсколько прикрыты налётомъ. На обратной сторонѣ очень яспо вышелъ отпечатокъ тростниковаго плетенія. Судя по формѣ канала, печать была приложена къ цѣлому пучку бичевокъ, и каналъ вышелъ не круглой, а неправильной формы.

Въ оттискѣ на буллѣ верхъ цилиндра запечатлѣлся превосходно, а низъ скользнулъ, отчего утратилась и часть изображенія. Размѣръ цилиндра можетъ быть вычисленъ лишь приблизительно, около 4 сант. высоты и 2<sup>3</sup>/<sub>4</sub> сант. въ діаметрѣ.





Въ центрѣ надъ чертою львоголовый орелъ, подъ лапами у него двѣ, лежащія въ разныя стороны, антилопы (?); рядомъ съ тою антилопою, что съ лѣвой стороны, звѣзда.

Подъ чертою человѣческая фигура въ профиль, съ звѣриной головою, удерживаетъ антилопу, а другою едва ли не отталкиваетъ льва, напавшаго на эту антилопу.

Слѣва отъ центральной группы страшный левъ съ огромною гривою и съ громадной превосходно выдѣланной головою закусилъ шею антилопы. Справа нагая фигура человѣка съ звѣриной головою поражаетъ льва, схвативъ его за голову и за спину.

Такимъ образомъ содержаніе изображеній на цилиндрахъ а) и b) собственно одно и то же, но въ иномъ расположеніи. Оба цилиндра должны быть причислены къ числу анэпиграфическихъ.

Львоголовый орель, изображенный съ полною отчетливостью на буллѣ b, хорошо извѣстенъ по разнообразнымъ памятникамъ Шириурлы. Еще въ 1894 году Léon Heuzey посвятилъ ему спеціальную статью «Les armoiries chaldéennes de Sirpourla»<sup>1</sup>). Изображеніе итицы съ распущенными крыльями (типъ обычнаго геральдическаго орла) и съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ "Fondation Eugène Piot: Monuments et mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres", томъ I, вып. 1.

львиной головою встрѣчается на барельефахъ царя Ур-Нина, стелѣ Эаннаду, на знаменитой серебряной вазѣ патеси Энтемены, на довольно многочисленныхъ разнообразныхъ предметахъ и цилиндрахъ. Орелъ этотъ представляетъ настоящій гербъ Ширпурлы, рисунокъ его вездѣ выдержанъ, и только въ аксессуарахъ мы замѣтимъ любопытное разнообразіе. Дѣло въ томъ, что орелъ рѣдко изображается одинъ безъ

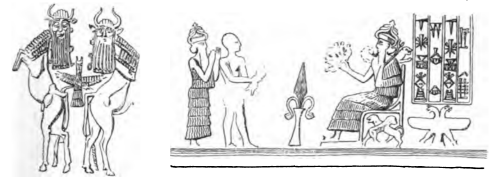


50.

двухъ животныхъ, въ спины которыхъ онъ вцёнился. Обычно это два льва, лежащихъ головами въ разныя стороны, иногда львы въ попыткѣ сопротивленія стоятъ на заднихъ лапахъ, какъ бы вырываясь отъ держащей ихъ могучей птицы.

На барельефь Ур-Нинальвы, закидывая назадъ головы, стараются укусить льва за крылья (см. клише № 50). На вазѣ Энтемены орелъ изображенъ въ нѣсколькихъ видахъ: онъ держитъ не только львовъ, но въ другомъ изображении не то оленей, не то козероговъ.

На цилиндрахъ-печатяхъ львоголовый орелъ, случается, держить двухъ антилопъ, а на одномъ, найденномъ при раскопкахъ въ Телло, онъ вцёпился въ спины двухъ быковъ съ человѣческими головами, фантастическихъ существъ, извѣстныхъ намъ по миеу о Гильгамешѣ (см. кл. 51).



51.

52.

Въ Ширпурлѣ львоголовый орелъ получилъ и дальнѣйшее геральдическое развитіе. Въ «Decouvertes en Chaldée» (V, 300—301)<sup>4</sup>) изданъ по найденнымъ при раскопкахъ де-Сарзека двумъ фрагментамъ глиняной буллы позднѣйшей сравнительно эпохи (время владычества царей Ура) рисунокъ превосходнаго цилиндра, на которомъ львоголовый орелъ является уже двуглавымъ (см. клише № 52).

Кто бы могъ подумать, что происхождение русскаго государственнаго герба кроется въ забытыхъ памятникахъ крохотнаго государства, самое имя котораго въ течение цёлыхъ тысячелётій было неизвёстно, да и теперь читается разно, то такъ, то иначе—то Ширпурла, то Лагашъ!

с) Булла значительной величины (6<sup>1</sup>/<sub>4</sub>×7<sup>1</sup>/<sub>2</sub> сант.), довольно плохо оттиснутая и, несмотря на чистку, не поддающаяся толкованію въ нѣкоторыхъ частяхъ (см. снимокъ на таблицѣ IV, №№ За и Зb).

Въ центрѣ три, какъ кажется, человѣческихъ фигуры въ рость, надъ ними двѣ птицы, сидящихъ въ разныя стороны (напоминають утокъ), надъ птицами изгладившееся изображеніе, можно съ увѣренностью сказать, вышеупомянутаго львоголоваго орла, около котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И ранње въ вышеуказанной статьв L. Heuzey.

слѣва вырѣзанъ знакъ «g a l» = великій (кл. 53), относящійся, повидимому, именно къ этой геральдической эмблемѣ.

Съ лѣвой стороны Гильгамешъ нагой съ типичной большой головой обычнаго типа хватаетъ быка съ человѣческимъ лицомъ и съ громадной бородою, одной рукою за рога, другою за хвостъ. Съ другой стороны на быка кизается левъ.

Съ правой стороны фантастическій герой съ головой птицы или животнаго (котораю мы уже видъли на первыхъ буллахъ) борется въ той же позѣ, что̀ и Гильгамешъ, съ такимъ же быкомъ съ человѣческимъ лицомъ и съ такою же громадною бородою.

Въ дополнение къ фототипическому спимку (Т. IV, За и Зb) прилагаемъ клише (№ 54) съ рисунка художника Н. Е. Макаренко:



54.

Оборотная сторона буллы занесена налётомъ, но все-таки позволяеть видѣть отпечатокъ плетенія изъ тростниковыхъ волоконъ.

Размѣръ печатнаго цилиндра очень большой, около 4<sup>1</sup>/<sub>2</sub> сант. высоты и 3 сант. въ діаметрѣ.

Подъ буквою d) мы опишемъ три экземпляра одинаковой буллы, которые взаимно дополняють другь друга. Два изъ нихъ изображены съ разныхъ сторонъ на таблицѣ IV подъ №№ 1а, 1b, 2a, 2b, третій экземпляръ покрытъ налетомъ и въ то же время имѣетъ трещины, не позволяющія подвергнуть его чисткѣ. № 1а/1b отличается небольшой величиною и небрежностью оттиска. Прикладывавшій не заботился о томъ, чтобы цилиндръ вышелъ цѣликомъ, наоборотъ другая, покрытая патиною, булла большой величины и передаетъ размѣры цилиндра-печати почти полностью (размѣръ приблизительно 4,2 и 2,7 сант.).

Digitized by Google

Прилагаемое клише (№ 55) съ карандашнаго рисунка дополняеть фототипическій снимокъ. Фотографія скользнула по выпуклости буллы и сдѣлала неясной надпись весьма отчетливую въ оригиналѣ, при нѣсколько иномъ наклонѣ подлинника.



55.

Обратная сторона всёхъ трехъ буллъ очень типична. Необыкновенно ясно оттиснулись грубыя сплетенія толстыхъ и широкихъ волоконъ въ клѣтку.

Обращаясь къ изображеніямъ мы видимъ въ центрѣ два быка съ человѣческими лицами, въ симметричной позѣ, какъ бы крестъ на крестъ. Около быковъ звѣзда, вѣроятный намекъ на то, что эти существа божественнаго происхожденія (какъ быкъ, съ которымъ боролся Гильгамешъ).

Надъ быками надъ чертою надпись <sup>1</sup>):

En-ig-gal dub-šar e-sal = Эниггаль, писецъ дома женщинъ. Этотъ Эниггаль, «нубанда» Лугальанды хорошо извѣстенъ по таблеткамъ, и едва ли не его печать оттискамъ, и едва ли не сто пола станной Женицина (гарама). T. G. Pinches по экземпляру собранія дорда Amherst.

Ha En-ig-gal gal mm dub-šar ₩ c-sal

Inurals, Ruceys Toma

Справа отъ центральной сцены нагой герой съ головою не то звѣря, не то птицы отбиваеть антилопу отъ захватившаго ее лапами и кусающаго шею льва. Герой поражаеть льва толстымъ копьемъ, или палицею, а другою рукою оттаскиваеть антилопу за хвость. Между героемъ и

¹) См. клише № 56

антилопою, какое то животное съ довольно большими ушами, изображено въ лежащей позѣ съ подогнутыми ногами. Слѣва отъ центральной сцены Гильгамешъ въ обычномъ изображении спасаетъ лань (антилопу, газель) отъ нападающаго на нее льва. Между Гильгамешемъ и ланью прекрасно моделированный львоголовый орелъ Ширпурлы.



57.

е) Булла большой величины (7 × 6 сантиметровъ) превосходной сохранности (отличается чернымъ цвѣтомъ, происходящимъ, думаю, оть чистки). Изображеніе (см. таблица V, №№ 2 а и 2 b и клише № 57) то же, что и на буллахъ, описанныхъ подъ буквою d), только наоборотъ. Между нагимъ героемъ справа и ланью львоголовый орелъ, а между Гильгамешемъ и ланью, лежащее животное въ родѣкозы или теленка, интересное уже потому, что, какъ кажется, совершенно подобное животное сопровождаетъ гербъ Ширпурлы и на барельефѣ Ур-Нина.

EB; En-ig-gal ⊡∭∭ dub- Sar \*{\$## dingir Ba-u Анигаль, писеця. бошт Say. 58.

Надпись надъ чертою (клише № 58) гласить: En-ig-gal dub-šar dingir Ва-и = Эниггаль, писецъ богини Бау.

Само собою напрашивается сопоставленіе съ надписью предыдущей буллы. Эниггаль, «писецъ дома женщинъ», оказывается «писцомъ богини Бау», изъ таблетокъ же мы знаемъ, что онъ былъ «нубанда» (супер-интендантъ) патеси и его су-

пруги. Разм'ъръ превосходнаго цилиндра этой печати 4,3 сант. при діаметрѣ около 3 сантиметровъ (?).

Еще болье интересна булла, которую мы обозначимъ буквою f) и

изображеніе которой дано на таблицѣ V подъ №№ 1a, 1b, 1c и на клише № 59<sup>4</sup>).

Эта очень большая (6<sup>4</sup>/<sub>2</sub> × 7 сант.) булла дошла до насъ въ экземплярѣ превосходной сохранности и ясно видно, какой необыкновенно тонкой работы былъ цилиндръ-печать, оттискъ котораго запечатлѣлся на глинѣ.



59.

Въ центрѣ сцены изображенъ Гильгамешъ (?) между двухъ быковъ, въ профиль, стоящихъ на заднихъ лапахъ. Надъ чертою надпись (клише № 60):

Lugal-an-da-nu-ku-ga pa-te-si Sir-laki-pur — Лугаль-анда-нукуга, патеси (города) Ширпурлы.

Надпись эта первостепенной исторической важности. Передъ нами уже пе печать «писца», а печать самого «патеси», при чемъ мы констатируемъ сходство и въ размъръ, и въ изображенияхъ.

Полное имя патеси Лугальанды на таблеткахъ встрѣчается рѣдко, но всетаки даже въ небольшомъ количествѣ из↓ Lugalan-damu-Ku-ga pa-te-si Sir-la-Kipur

Myrewsanda - My Kyza namice ( 20polo ) Map -60.

даннаго F. Thureau-Dangin матеріала, мы находимъ его на таблеткѣ № 33, только Thureau-Dangin читаеть его Lugal-an-da-

Запнови Класс. отд. Имп. Р. Арх. Овщ., Т. IV.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Жуткое впечатлѣніе производитъ ясный и глубокій оттискъ пальца на обратной сторонѣ. Сколько поколѣній перемерло съ тѣхъ поръ, какъ этотъ палецъ истлѣлъ. Не забудемъ что со дней Лугаль-анды насчитываютъ протекшими около 6000 лѣтъ.

nu-šú-ga <sup>1</sup>) вмѣсто «Lugal-an-da-nu-ku-ga», предлагаемаго М. В. Никольскимъ<sup>2</sup>).

По бокамъ центральной сцены, справа и слѣва одинаковыя изображенія. Герой съ головою животнаго (см. уши и рогъ) борется со львомъ, напавшимъ на лань. Казалось бы, что это тотъ же герой, что и на прежде описанныхъ цилиндрахъ – (судя по головѣ) — но нижняя часть фигуры, начиная отъ пояса, у него въ видѣ туловища быка и отъ головы идетъ длинная косма волосъ, вырисованы груди и ребра.

На этомъ цилиндрѣ мы имѣемъ, думается, изображеніе Эабани, друга Гильгамеша, — человѣка-быка — минотавра. Вопросъ о томъ Эабани ли изображенъ на печати Лугальанды можетъ быть рѣшенъ только по сравненіи съ другими цилиндрами. Возможно, что минотавръ могъ изображаться и въ видѣ человѣка съ бычачьей головой и въ видѣ быка съ человѣческой верхней половиною туловища и съ головою животнаго.

Надо отмѣтить, что цилиндры отдаленной эпохи древнихъ патеси, предшественниковъ династіи Саргона Стараго, почти исключительно изображаютъ сцены, касающіяся извѣстныхъ и пеизвѣстныхъ намъ похожденій Гильгамеша, этого месопотамскаго прототипа Геракла.

Воть почему въ мие́т о Гильгамешѣ и надо искать объясненія изображеній на печатяхъ Ширпурлы.

Борьба Гильгамеша и Эабани съ быкомъ съ человѣкообразнымъ лицомъ съ одной стороны и со львами съ другой изобилуеть изображеніями на старѣйшихъ цилиндрахъ въ самыхъ разнообразныхъ комбинаціяхъ. Большинство этихъ цилиндровъ безымянны, но эпоха ихъ опредѣляется по стилю, работѣ и сходству съ имянными. Встрѣчаются великолѣнные, очень схожіе по величинѣ и работѣ съ имянными,



но преобладають печати меньшей величины, въроятно въ соотношении съ положениемъ ихъ владъльцевъ.

Какъ образцы, можно привести два примъра изъ атласа при извъстномъ каталогъ собранія De-Clercq'a (см. кли-

61. брапія De-Clercq'я (см. кли нте  $\mathbb{N}$  61 = pl. V,  $\mathbb{N}$  45 и клише  $\mathbb{N}$  62 = pl. XXXVII,  $\mathbb{N}$  45<sup>bis</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) F. Thureau Dangin: "Les inscriptions de Sumer et d'Akkad", p. 319. <sup>2</sup>) Что, впрочемъ, нисколько не мъняетъ дъла.

Оба цилиндра значительно меньшей величины сравнительно съ печатями патеси и ихъ дупсаровъ, печати которыхъ очевидно не личныя,

а оффиціальныя по должности. Такія явленія можно подм'ьтить и въ другія времена. Наприм'ъръ, въ Византін буллы коммеркіаріевъ очень велики п съ портретами императоровъ, личная печать того же коммеркіарія совс'ъмъ иного разм'ъра и тина.



Любопытный цилиндръ нашелъ Морганъ въ Сузахъ (см. клише

62.

№ 63)<sup>1</sup>). По величинѣ (4,9 сант. × 3,1 сант.) онъ равенъ самымъ большимъ именнымъ печатямъ; по работѣ онъ гораздо грубѣе и примитивнѣе.



63.

Возможно, что этоть памятникъ еще древиће описанныхъ пами цилиндровъ-печатей, но возможно и то<sup>2</sup>), что опъ представляетъ грубую, современную оригиналамъ, имитацію, произведенную въ Аншанскомъ государствѣ, бывшемъ въ сношеніяхъ съ Ширпурлой.

<sup>1</sup>) Délégation en Perse: Mémoires, publiés sous la direction de M. I. de Morgan, VII (Paris. 1905), 90, pl. XX, № 1. Цилиндръ найденъ при раскопкахъ храма съ весьма разнообразными цилиндрами, для ибкоторыхъ изъ которыхъ мѣстное происхожденіе едва ли можетъ быть доказано. Специфическіе сфрагистическіе памятники древняго Элама превосходно описаны и освъщены въ статьъ G. J é q u i e r: Cachets et cylindres archaïques (ibidem, t. VIII). Эта въ полной мъръ до-историческая сфрагистика открываетъ новые горизонты въ отношении аналогіи съ первобытнымъ Египтомъ, но отдъляетъ Эламъ отъ Месопотаміи, въ которой памятники подобной по культуръ эпохи (если таковая была) еще не пайдены.

<sup>1</sup>) Я лично склоняюсь къ этому послъднему предположенію.

Вопросъ о тонкости работы требуетъ большой осмотрительности. Всегда и вездѣ существовали и существуютъ искусныя и плохія издѣлія, дорогіе и дешевые предметы домашняго быта. Мастерство письма на таблеткахъ древнихъ патеси Ширпурлы и искусство эпохи Саргона и Нарамсина такъ высоки, что они спутали бы всѣ хронологическія опредѣленія, если бы судить только съ точки зрѣнія изящества и искусства.



64.

Несомпѣнно, что въ ту же эпоху древнихъ патеси изображенія на печатяхъ-цилипдрахъ правительственныхъ лицъ достигали необыкновенной виртуозпости.

Напримѣръ, борьба Гильгамеша со львомъ. Какъ замѣчательна работа Нью-Іорк-

скаго цилиндра (едва ли не Саргона въ бытность его еще царскимъ сыномъ), изданнаго Ménant (pl. I, № 1), какъ поразительна своей фантазіей и сильнымъ рисункомъ сцена на цилиндрѣ собранія герцога de Luynes, въ которой Гильгамешъ ногою переламываеть льву спинной хребетъ (ibidem, fig. 37, p. 78)!



65.

Видоизмѣненіе этой сцены (слабѣе по замыслу) мы (см. клише № 64) находимъ въ каталогѣ de-Clercq (pl. V, 48) и если этотъ цилиндръ слѣдуетъ относить къ эпохѣ Саргона, то печать, изображенная па клише № 65, является несомнѣнной современницей патеси эпохи Урукагины.

Цилиндръ этотъ, который изображаетъ могучаго Гильгамеша, держащаго двухъ львовъ за заднія лапы на воздухѣ, находится въ коллекціи de-Clercq'a (pl. V, № 41).

Архаическая, немного страиная въ своихъ начертаніяхъ, надинсь

Digitized by Google

цилиндра не возбудила сомнѣній въ подлинности печати ни въ J. Ménant, ни въ J. Oppert, который прочелъ имя и отчество патеси города или страны «U-mal-na-ru»<sup>4</sup>).

Очень интересенъ для сопоставленія съ изданными оттисками печатей на буллахъ колоссальный подлинный цилиндръ, найденный при раскопкахъ де-Сарзека (см. клише № 66). По величинѣ онъ едва ли не самый большой цилиндръ эпохи, по крайней мѣрѣ съ надписью (размѣръ—5,3 сант. на 3,7 сант.!)<sup>2</sup>). Львоголовый орелъ между двухъ быковъ съ человѣческими лицами указываетъ на происхожденіе печати. изъ Ширпурлы.



66.

Особенно важно для насъ соноставленіе изображеній на превосходномъ цилиндрѣ музея въ Гагѣ, изданномъ J. Ménant (см. клише № 67).

Присутствіе въ центрѣ изображенія львоголоваго орла, вцѣпившагося когтями въ спины двухъ поднявшихся на заднія лапы львовъ, говорить за тѣсную связь памятника съ Ширпурлой. Цилиндръ сохранился превосходно во всѣхъ частяхъ, кромѣ надписи, избитой, по моему мнѣнію, намѣренно. Факть, которому, какъ мнѣ кажется, слѣдуетъ придавать большое значеніе.

Изображенія печати представляють разительную аналогію съ изда-

<sup>3</sup>) Recherches sur la glyptique orientale, I (1883), 67, pl. Il.

<sup>1) &</sup>quot;Catalogue" коллекцій de Cjercq'a, I (Paris, 1888), 44. Отмѣтимъ, что Thureau-Dangin въ "Les inscriptions de Sumer et d'Akkad" воздержался отъ помѣщенія этой надписи въ свой сборникъ.

<sup>2)</sup> Découvertes en Chaldée, 278 и pl. XXX, № 5-b. Надпись состоить изъ трехъ знаковъ. Имя божества?

ваемыми мпою буллами, а слёды надписи свидётельствують, что печать припадлежала патеси, но не Шпрпурлы. По моему мнёнію, это государственная печать узурпатора, имя котораго было выглажено послё его паденія.

Намфренное выглаживаніе и порча надписей замфчается не только на кудурру. Въ архивахъ Ширпурлы встричаются и таблетки, аннулированныя частичной порчей.



67.

Изображенія на Гагскомъ цилиндрѣ, совершенно напоминая тѣ, что находятся на описанныхъ нами буллахъ, имѣютъ и интересныя отмѣны.

Мы видимъ три совершенно раздѣльныя группы:

1) Гильгамешъ (какъ бы два Гильгамеша) борется съ быкомъ съ лицомъ человѣка,

2) Эабани (или можеть быть тоть же быкъ, посланный богомъ Ану на Гильгамеша) захватываеть лань.

3) Тотъ страшный герой съ звѣриною головою, котораго мы видѣли на печатяхъ и въ которомъ я заподозрилъ Эабани, сражается со львомъ. Ménant доказываетъ, что это, такъ сказать, *типъ* Эабани въ профиль, когда видны одно ухо и одинъ рогъ. Въ такомъ случат и прядь волосъ (?) на печати Лугаль-анды можно было бы объяснить гривою.

О длинныхъ необыкновенныхъ волосахъ Эабани текстъ миоа <sup>0</sup> Гильгамещ в упоминаеть съ явнымъ подчеркиваніемъ <sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ точомъ переволѣ на французскій языкъ созданіе Э а бан н описывается слѣдующимъ образомъ: "A r o u r o u lava ses mains; de la boue elle découpa, elle jeta dans la campagne, ...elle façonna É a - b a n i, le héros, rejeton élevé, armée de Ninib... de poils tout son corps; il est arrangé quant à la cherelure comme une femmc; le... de sa ché velure croît comme la moisson..." [Paul D h o r m e: "Choix de textes religieux assyro-babyloniens" (Paris. 1907. 8°), p. 189].

Цилиндры-печати Ширпурлы — памятники высокаго искусства, большого научнаго интереса, древнѣйшіе, историческіе на равнѣ съ отпечатками царскихъ цилиндровъ Египта — сфрагистическіе документы, для насъ особенно знаменательны и тѣмъ, что на нихъ изображенъ первоисточникъ нашего Россійскаго герба<sup>1</sup>).

Н. Лихачевъ.



ł

<sup>1)</sup> E. Pottier въ "Catalogue des vases antiques. Les origines", 254, говоритъ: "M. Heuzey a établi par des preuves qui me semblent irréfutables que l'aigle héraldique à deux têtes, qui orne le drapeau de certaines nations modernes, est un emblème transmis à l'Europe par l'Orient et venu jusqu'à nous de la très vieille Chaldée".

# протоколы засъданий

# Отдъленія археологіи древне-классической, византійской и западно-європейской за 1904 годъ.

# I. Засъдание 17-го января 1904 года.

Подъ предсъдательствомъ И. В. Помяловскаго, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, Н. П. Кондаковъ, Х. М. Лопаревъ, А. А. Мироновъ, о. К. Т. Никольскій, В. Е. Регель, П. К. Симони, Я. И. Смирновъ, Н. В. Султановъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, И. В. Цвътаевъ, Г. Ф. Церетели.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засѣданія 22-го декабря 1903 года.

Д. чл. Д. В. Айналовъ сдѣлалъ докладъ: Изъ комментарія къ Хожденію въ Царырадъ Антонія Новгородскаго <sup>1</sup>).

3.

Чл.-сотр. Г. Ф. Церетели прочелъ реферать: *Жизнь Эзопа* (по папирусу изъ собранія В. С. Голенищева)<sup>2</sup>).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См Журн. Мин. Нар. Просв. 1906, іюнь.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) См. Сборникъ въ честь В. И. Ламанскаго, Спб. 1905.

# II. Засъданіе 28-го февраля 1904 года.

Подъ предсъдательствомъ И. В. Помяловскаго, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, графъ А. А. Бобринской, А. А. Неустроевъ, П. П. Покрышкинъ, г. Ревиліотти, Е. М. Придикъ, О. Ф. Ретовскій, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, Н. В. Султановъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ, А. Л. Щусевъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 17-го января 1904 года.

# 2.

Д. чл. Е. М. Придикъ прочелъ некрологъ д. чл. Г. Е. Кизерицкаго.

28-го декабря 1903 года скоропостижно скончался дъйствительный членъ Имп. Русск. Арх. Общ., старшій хранитель Имп. Эрмитажа Гангольфъ Егоровичъ Кизерицкій. Въсть о его кончинъ вслъдствіе неожиданности потрясающе подъйствовала на всъхъ его друзей и товарищей; всъ считали покойнаго человъкомъ вполнъ здоровымъ, никто и не подозръвалъ, что онъ уже нъсколько лътъ страдалъ сердцемъ и даже въ такой сильной степени, что смерть, при неосторожности, могла постигнуть его ежеминутно.

Г. Е. родился 18-го сентября 1847 года въ небольшомъ лифляндскомъ городкв Феллинъ, гдъ отецъ его служилъ въ мъстной управъ. Онъ учился въ частномъ пансіонъ Шмидта и, по окончаніи курса, поступиль въ Дерптскій (нынъ Юрьевскій) университеть на историко-филологический факультеть. Г. Е. страстно желаль сдёлаться медикомъ, но въ виду бъдности родителей, которые съ трудомъ могли воспитывать многочисленную семью, онъ отказался отъ завътной своей мечты, хотя и до конца жизни не переставалъ интересоваться медициной. Въ 1871 году Г. Е. удостоился золотой медали за работу, написанную имъ для соисканія наградъ на задачу факультета: "über Beziehungen Kaiser Hadrians zur griechischen Kunst". Эта работа не появилась въ печати. Въ 1873 году Г. Е. окончилъ курсъ со степенью кандидата древне-классической филологіи, а въ 1876 году получилъ степень магистра, защитивъ диссертацію "Nike in der Vasenmalerei". Нъсколько мъсяцевъ Г. Е. состоялъ преподавателемъ древнихъ языковъ въ Феллинской частной гимназіи, а осенью 1876 года Высочайшимъ приказомъ по Мин. Народн. Просв. былъ командированъ на 2 года заграницу для приготовленія къ профессорскому званію по каеедръ классической филологіи. Въ 1878 году командировка была продолжена на одинъ годъ, а въ 1879 г. еще на 4 мъсяца, такъ что Г. Е. былъ въ командировкъ всего 3 года и 4 мъсяца. Въ теченіе командировки Г. Е. былъ сперва въ Мюнхенъ, гдъ занимался подъ руководствомъ Брунна, о которомъ всегда отзывался съ величайшей любовью и котораго одного считалъ своимъ учителемъ, а потомъ изъ Мюнхена побхалъ въ Италю и Грецію. По возвращеніи изъ командировки Г. Е. 29-го марта 1880 года былъ опредъленъ въ Имп. Эрмитажъ на должность помощника хранителя древностей, и 8-го апрѣля того же года одновременно и на должность ученаго хранителя Музея клас-

Digitized by Google

сической археологів Имп. Академів Наукъ. Въ послѣдней должности онъ оставался до 1894 года, когда былъ упраздненъ музей и вещи всъ переданы въ Имп. Эринтажъ. Въ 1886 году Г. Е. былъ назначенъ старшимъ хранителемъ Имп. Эринтажа. Въ теченіе службы при Эрмптажѣ Г. Е. нъсколько разъ былъ командированъ заграницу. Такъ въ 1882 году на 3 мъсяца въ Аеины; въ 1884 году въ Берливъ для принятія пріобрътенной Эрмитажемъ коллекціи посла. Сабурова; въ концъ того же года въ Парижъ для принятія коллекціи Базплевскаго. Въ 1889 году съ учевою цълью въ Крымъ и на Кавказъ, въ 1891 году въ Грецію и Италію, въ 1896 году въ Стокгольмъ, Копенгагенъ, Лондонъ, Оксфордъ, Парижъ, Мадридъ, Туринъ, Въну, Пешть и Дрезденъ для изслъдованія греческихъ золотыхъ издълій, статуй, бровзъ и терракоттъ. Въ Эрмитажъ его дъятельность ознаменовалась устройствомъ Никопольскаго зала и отдъленія среднихъ въковъ. Г. Е. состоялъ дъйствительнымъ чаеномъ Одесскаго Общества Исторіи и Древностей, дъйствительнымъ членомъ Германскаго Археологическаго Института и членомъ-сотрудникомъ Археологическаго Общества въ Брюссель. Что касается научныхъ трудовъ покойнаго, то имъ напечатано было сравнительно немного. Вотъ списокъ его статей въ хронологическомъ порядкъ:

Nike in der Vasenmalerei, Dorpat, 1876. 42 crp.

Busto di Pirro re d'Epiro. Bull. del ist. di corr. arch. 1879 (V), 72-75.

Tre figurine di terra cotta dal Pireo e di Megara. Bull. 1880, nº. 5, p. 100-101. Scavi di Civita Castellana. Bull. 1880, 108-113.

L'Ermafrodita Costanzi. Annali del ist. LIV (1882), 245-270.

Athena Parthenos der Eremitage. Mitt. d. athen. Inst. VIII (1883), 292-297.

Der Apollo Stroganoff. Arch. Zeit. XLI (1883), 27-37.

Гатчинская Афродита, статуя Имп. Эрмитажа. Въстн. изящи искусствъ, 1887 (V), 86-95.

Apollo von Naukratis. Jahrb. d. arch. Inst. VII (1893), 179-184.

Хотанскія древности изъ собранія Петровскаго. Запис. Восточн. отд. Имп. Русск. Арх. Общ. 1895, 167—190.

Der Apollo Stroganoff. Mitt. d. athen. Inst. XXIV, 468-484.

Iasios въ Strena Helbigiana, 160-163.

Художеств. сокров. Россіи 1901 г.: nº 2: античныя маски изъ собранія М. П. Боткина. nº 3: греческія золотыя украшенія V и IV вв. до F. Хр. Афродита морская. nº 4: Эллинистическія бронзы: Артемида, Гераклъ и Керкопъ. Аттическія золотыя драгоцівнности IV в. до Р. Хр. nº 5: Діонисъ Эрмитажный.

Музей древней скульптуры. 4-ое изд. 1901 съ 436 автотнијями.

Funde aus Südrussland: Arch. Anzeig. 1901, 55-57. 1902, 44-46. 1903, 81-85.

Кромѣ того покойный много лѣть работалъ надъ двумя капитальными трудами: 1) каталогомъ Никопольскаго зала, почти доведеннымъ до конца, и 2) Сборникомъ южно-русскихъ надгробныхъ рельефовъ для Согриз'а надгробныхъ рельефовъ, издаваемаго Вѣнскою Академіею Наукъ подъ редакціею проф. Конце. И этотъ трудъ почти оконченъ: всѣ схеды, фотографіи п рукопись отправлены въ Берлинъ профессору Конце.

Г. Е. скончался отъ ожиренія сердца и грудной жабы (angina pectoris), <sup>10</sup> мнѣнію доктора отъ переутомленія. Онъ самъ, повидимому, предчувствовалъ свою смерть, такъ какъ лихорадочно до послѣднихъ часовъ жизни работалъ надъ неоконченными своими трудами. Въ его лицѣ археологическая наука потеряла выдающагося дѣятеля: sit tibi terra levis, molliter ossa cubent!

Память покойнаго была почтена вставаниемъ.

3.

Д. чл. Б. В. Фармаковскій сділаль сообщеніе объ одной Флорентійской вазь.

Digitized by Google

Въ обсуждении сообщения приняли участие: Д. В. Айналовъ, С. А. Жебелевъ, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ и графъ И. И. Толстой.

4.

Д. чл. М. И. Ростовцевъ прочелъ рефератъ: Римскія костяпыя шашки съ юга Россіи<sup>1</sup>).

# III. Засъдание 17-го апръля 1904 года.

Подъ предсъдательствомъ И. В. Помяловскаго, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: графъ А. А. Бобринской, Н. И. Веселовскій, В. В. Латышевъ, А. А. Малининъ, баронъ П. Ф. Мейендорфъ, А. А. Мироновъ, С. Ө. Ольденбургъ, П. П. Покрышкинъ, Е. М. Придикъ, баронъ В. Р. Розенъ, Я. И. Смирновъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 28-го февраля 1904 года.

# 2.

Д. чл. Б. В. Фармаковскій сдѣлалъ докладъ: Золотыя вещи, найденныя въ Кубанской области<sup>2</sup>).

Въ обсуждения доклада приняли участие: графъ А. А. Бобринской, С. А. Жебелевъ, Я. И. Смирновъ и К. Д. Чичаговъ.

3.

Чл.-сотр. А. А. Малининъ прочелъ реферать: *Tonorpaфiя aoun*ской агоры<sup>3</sup>).

Въ обсуждении реферата принялъ участие Б. В. Фармаковский.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Изв. Имп. Археол. Комм. вып. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Будеть напечатано въ Матер. по археол. Россія.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. Зан. Класс. Отд. И. Р. Археол. Общ. т. III.

# IV. Засѣданіе 8-го мая 1904 года.

Подъ предсёдательствомъ И. В. Помяловскаго, при секретаръ С. А. Жебелевѣ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, графъ А. А. Бобринской, Э. А. Вольтеръ, Х. Х. Гиль, С. Н. Кондаковъ, А. А. Мироновъ, В. А. Плотниковъ, г. Ревиліотти, Я. И. Смирновъ, графъ И. И. Толстой (старшій), графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій, Г. Ф. Церетели, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ, Ө. И. Шмитъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 17-го апръля 1904 года.

2.

Д. чл. Д. В. Айналовъ сдѣлалъ сообщеніе: *Новое изданіе памятниковъ древне-христіанской живописи* (по поводу сочиненія Вильнерта о росписяхъ римскихъ катакомбъ).

3.

Графъ И. И. Толстой (младшій) прочелъ реферать: Врачз и Дельфиній <sup>1</sup>).

Въ обсужденіи реферата приняли участіе: С. А. Жебелевъи Б. В. Фармаковскій.

4.

Д. чл. Б. А. Тураевъ сообщилъ нъсколько замътокъ къ египетскимъ древностямъ<sup>2</sup>).

#### 5.

Д. чл. С. А. Жебелевъ сдѣлалъ сообщеніе: Оксфордскій бюсть <sup>3</sup>). Въ обсужденіи сообщенія принялъ участіе Б. В. Фармаковскій.

<sup>)</sup> См. Изв. Имп. Археол. Комм. вып. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) См. Зап. Класс. Отд. И. Р. Арх. Общ. т. III.

<sup>&</sup>quot;) См. Зап. Класс. Отд. И. Р. Арх. Общ. т. III.

## V. Засъданіе 16-го октября 1904 года.

Подъ предсъдательствомъ И. В. Помяловскаго, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: К. А. Иностранцевъ, о. В. Я. Колачевъ, О. Э. Леммъ, Н. Я. Марръ, Е. М. Придикъ, г. Ревиліотти, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій, Г. Ф. Церстели, С. О. Цыбульскій.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засёданія 8-го мая 1904 года.

2.

Д. чл. С. А. Жебелевъ прочелъ сообщение: Христианская инкубація<sup>1</sup>).

3.

Д. чл. М. И. Ростовцевъ: а) сдѣлалъ докладъ о костяныхъ тессерахъ съ надписью spectavit и б) сообщилъ дополненія къ своему докладу о костяныхъ шашкахъ съ юга Россіи.

# VI. Засъдание 20-го ноября 1904 года.

Подъ предсъдательствомъ И.В. Помяловскаго, при секретаръ С.А. Жебелевъ, присутствовали: Д.А.Клеменцъ, А.К. Марковъ, баропъ П.Ф. Мейендорфъ, Е.М. Придикъ, г. Ревиліотти, Я.И. Смирновъ, графъ И.И. Толстой (младшій), Б.К. Фармаковскій, С.О. Цыбульскій.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 16-го октября 1904 года.

2.

Секретарь отдѣленія представиль І и III томы «Записокъ» Отдѣленія и заявиль что приступлено къ печатаніи IV тома, въ который

<sup>1</sup>) См. Сборникъ въ честь В. И. Ламанскаго. Спб. 1905.

войдеть 3-ья книга «Byzantina» покойнаго члена Общества Д. Ө. Бъляева.

3.

К. В. Хилинскій прочель реферать: Надписи о побъдахь Аттала I.

4.

Д. чл. С. А. Жебелевъ познакомилъ съ трудомъ Gräven'a: Antike Schnitzereien aus Elfenbein und Knochen. Serie I (1903).

# VII. Засѣданіе 18-го декабря 1904 года.

Подъ предсядательствомъ Н. П. Кондакова, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: М. Г. Деммени, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, Н. Н. Харламовъ, К. В. Хилинскій, Г. Ф. Церетели, С. О. Цыбульскій.

1.

Секретарь Отдёленія доложилъ письмо Управляющаго Отдёленіемъ И. В. Помяловскаго, извёщающаго о невозможности присутствовать въ засёданіи.

# 2.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 20-го ноября 1904 года.

3.

На основаніи § 33 Устава предложено приступить къ избранію члена Совѣта отъ Отдѣленія на предстоящее двухлѣтіе. Не производя выборовъ, собраніе просило поч. чл. Н. П. Кондакова принять на себя обязанности члена Совѣта отъ Отдѣленія.

4.

Поч. чл. Н. П. Кондаковъ сдѣлалъ сообщеніе о порфировыхъ рельефахъ на внъшней сторонь баптистерія св. Марка въ Венеціи.



Чл.-сотр. Г. Ф. Церетели прочель реферать: Гимнъ въ честь Діониса.

6.

Digitized by Google

Д. чл. М. И. Ростовцевъ сдѣлалъ докладъ о нъкоторыхъ новыхъ римскихъ свинцовыхъ тессерахъ.

# ПРОТОКОЛЫ ЗАСѢДАНІЙ

# Отдъленія археологіи древне-классической, византійской и западно-европейской за 1905 годъ.

# I. Засѣданіе 10-го января 1905 года

Подъ предсёдательствомъ В. В. Латышева, при секретарѣ С. А. Жебелевѣ, присутствовали: графъ А. А. Бобринской, Н. И. Веселовскій, Н. Я. Марръ, Е. М. Придикъ, М. И. Ростовцевъ, И. И. Рѣпниковъ, Я. И. Смирновъ, Б. В. Фармаковскій, Э. Р. фонъ Штернъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 18-го декабря 1904 года.

2.

Д. чл. Э. Р. фонъ Штернъ сделаль докладъ о произведенных имъ льтомъ 1904 года раскопкахъ на о. Березани.

# II. Засъданіе 12-го февраля 1905 года.

Подъ предсъдательствомъ М. И. Ростовцева, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: К. А. Иностранцевъ, А. А. Мироповъ, П. П. Покрышкинъ, О. Ф. Ретовскій, Я. И. Смирновъ, графъ И. И. Толстой (младшій), К. В. Хилинскій, Г. Ф. Церетели, С. О. Цыбульскій.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 10-го января 1905 года.

Digitized by Google

Д. чл. Я. И. Смирновъ сдѣлалъ докладъ: ХМГ христіанскихъ надписей <sup>1</sup>).

3.

Д. чл. С. О. Цыбульскій прочель реферать: *Римскіе памят*ники Баваріи (по поводу книги Franzisz'a: Bayern zur Römerzeit).

# III. Засъданіе 5-го марта 1905 года.

Подъ предсъдательствомъ Вл. К. Мальмберга, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: О. Э. Леммъ, А. А. Мироновъ, Е. М. Придикъ, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, Б. В. Фармаковскій, Г. Ф. Церетели, С. О. Цыбульскій, А. В. Щусевъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 12-го февраля 1905 года.

2.

Д. чл. Я. И. Смирновъ сдълалъ дополнение къ своему докладу о ХМГ христианскихъ надписей.

3.

Д. чл. Б. В. Фармаковскій прочель реферать: Ольвійская реплика Авины Дьвы Фидія<sup>2</sup>).

# IV. Засъданіе 7-го мая 1905 года.

Подъ предсёдательствомъ В. В. Латышева, при секретарё С. А. Жебелевё, присутствовали: Д. В. Айналовъ, В. В. Бартольдъ, Х. М. Лопаревъ, А. К. Марковъ, баронъ П. Ф. Мейендорфъ, А. А. Мироновъ, П. В. Никитинъ, А. С. Раевскій, В. Э. Регель, баронъ В. Р. Розенъ, графъ И. И. Толстой (младшій),

18



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ниже.

<sup>\*)</sup> См. Изв. Имп. Арх. Комм. вып. 14.

Запнови Класо. отд. Имп. Р. Арх. Овщ., Т. IV.

Б. А. Тураевъ, К. В. Хилинскій, Г. Ф. Церетели, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ, А. В. Щусевъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засѣданія 5-го марта 1905 года.

2.

Д. чл. С. А. Жебелевъ сдѣлалъ докладъ: Международный Археологический конгресст вт Авинахъ 25—31 марта 1905 года <sup>1</sup>).

# V. Заседаніе 8-го ситября 1985 года.

Подъ предсёдательствомъ П. В. Никитина, при секретарё С. А. Жебелевѣ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, Н. И. Веселовскій, А. К. Марковъ, А. А. Мироновъ, А. С. Раевскій, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, Н. В. Султановъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій С. О. Цыбульскій.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 7-го мая 1905 года.

2.

Д. чл. С. А. Жебелевъ сдълалъ докладъ о зеркаль, найденномъ въ Келермесской станицъ Кубанской области<sup>2</sup>).

Б. В. Фармаковскій отмѣтилъ памятники, по техникѣ исполненія сходные съ указаннымъ зеркаломъ.

3.

Д. чл. М. И. Ростовцевъ познакомилъ съ изданіями: a) Sambon, Les fresques de Boscoreale, Paris-Naples, 1903 и 6) Wünsch, Antiker Zaubergerät aus Pargamon, Berlin, 1905.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Журн. Мин. Нар. Просв. 1905, іюль.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Будеть напечатано въ Матер. по Арх. Россін.

# VI. Засъдание 5-го ноября 1905 года.

Подъ предсъдательствомъ С. Ө. Ольденбурга, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, В. В. Бартольдъ, Н. И. Веселовскій, Д. А. Клеменцъ, О. Э. Леммъ, Е. М. Придикъ, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, Б. В<sup>.</sup> Фармаковскій, Г. Ф. Церетели, С. О. Цыбульскій.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 8-го октября 1905 года.

# 2.

Секретарь Отдѣленія прочелъ некрологъ иностраннаго члена-корреспондента Общества, І. Л. Уссинга.

Јоћапп Ludvig Ussing, профессоръ Копенгагенскаго университета, родился въ 1820 году. Въ теченіе своей продолжительной ученой дъятельности Уссингъ плодотворно работалъ надъ изученіемъ различныхъ сторонъ античной, главнымъ образомъ греческой, культуры. Къ числу чисто-филологическихъ работъ Уссинга принадлежитъ прежде всего его комментированное изданіе Плавта и трактать о Витрувій. Изъ археологическихъ работъ Уссинга нужно упомянуть, помимо его докторской диссертаціи "De nominibus vasorum graecorum disputatio" (1820), вышедшее въ 1899 г. сначала на датскомъ, потомъ на нъмецкомъ языкъ сочиненіе о Пергамѣ, а также статью о центральной группъ фриза Пареенона. Много потрудился также Уссингъ на поприщъ греческой эпиграфики: еще въ 1846 г. онъ объѣздилъ сѣверную Грецію, и результатомъ этой поѣздки явились: 1) Inscriptiones graecae ineditae (1847) и 2) Griechische Reisen und Studien (1857); въ 1854 г. Уссингъ издалъ греческія и латинскія надписи, хранящіяся въ Копенгагенѣ. Наконецъ, слѣдуеть упомянуть о книгѣ Уссинга, переведенной и на русскій языкъ, о воспитаніи у древнихъ грековъ и римлянъ.

3.

Д. чл. С. А. Жебелевъ сдѣлалъ сообщеніе объ о́статкахъ украшеній серебрянаго ритона, найденнаго въ Келермесской станицъ Кубанской области <sup>1</sup>).

4.

Д. чл. Д. В. Айналовъ прочель реферать: Міровая хроника папирусз В. С. Голенищева (по поводу изданія Бауэра и Стржиговскаго «Alexandrinische Welt-Chronik»)<sup>2</sup>).

Въ обсужденіи реферата приняли участіе М. И. Ростовцевъ и Я. И. Смирновъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будеть напечатано въ Матер. по арх. Россіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Виз. Врем. т. XII.

# ПРОТОКОЛЫ ЗАСЪДАНІЙ

# Отдѣленія археологіи древне-классической, византійской и западно-европейской за 1906 годъ.

# I. Засъданіе 23-го января 1906 года.

Подъ предсёдательствомъ В. В. Латышева, при секретарё С. А. Жебелевё, присутствовали: Д. В. Айналовъ, И. Ө. Анненскій, графъ А. А. Бобринской, И. И. Ваулинъ, Н. И. Веселовскій, В. М. Клембровскій, Х. М. Лопаревъ, Н. Н. Малько, о. К. Т. Никольскій, А. М. Позднёевъ, Е. М. Придикъ, С. Л. Пташицкій, А. О. Савицкій, Я. И. Смирновъ, Б. В. Фармаковскій, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засёданія 5-го ноября 1905 года.

2.

Д. чл. В. В. Латышевъ прочелъ реферать; Житія св. епископовъ херсонскихз<sup>1</sup>).

Въ обсуждении доклада принялъ участие Я. И. Смирновъ.

# II. Засъданіе 18-го февраля 1906 года.

Подъ предсёдательствомъ Н. В. Султанова, при секретарѣ С. А. Жебелевѣ, присутствовали: В. В. Бартольдъ, И. И. Ваулинъ, Ф. Э. Видеманъ, А. Ө. Каль, Ө. Л. Лютеръ, А. А. Мироновъ,

1) См. Зап. Имп. Акад. Наукъ по Ист. -Фил. Отд. т. VIII, № 3.

Е. М. Придикъ, А. О. Савицкій, Я. И. Смирновъ, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ, Б. И. Эпимахъ-Шипилло.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 23-го января 1906 года.

2.

Д. чл. С. О. Цыбульскій прочель реферать: Исторія искусства вз средней школь<sup>1</sup>).

Въ обсужденія реферата приняли участіе: И. И. Ваулинъ, А. Ө. Каль, Н. В. Султановъ и К. Д. Чичаговъ.

#### III. Засъданіе 27-го марта 1906 года.

Полъ предсъдательствомъ П. В. Никитина, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, К. А. Иностранцевъ, В. В. Латышевъ, г. Печаткинъ, Н. И. Ръпниковъ, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, Б. В. Фармаковскій, г. Фохтъ, К. Д. Чичаговъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засёданія 18-го февраля 1906 года.

2.

Д. чл. Д. В. Айналовъ сдѣлалъ докладъ: Меро́ріа въ Херсонисъ.

3.

Д. чл. Б. В. Фармаковскій прочель реферать: Греческій дома во Ольвіи<sup>2</sup>).

4.

Д. чл. Я. И. Смирновъ сдѣлалъ сообщеніе: ХМГ христіанскихъ надписей<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Журн. Мин. Нар. Просв. 1907, марть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Изв. Имп. Арх. Комм. вып. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) См. Berl. Philol. Wochenschrift, 1906, ст. 1082 сл.

# IV. Засъданіе 6-го мая 1906 года.

Подъ предсёдательствомъ В. В. Латышева, при секретарё С. А. Жебелевё, присутствовали: Д. В. Айналовъ, Ф. Э. Видемань, баронъ П. Ф. Мейендорфъ, Л. А. Моисеевъ, П. В. Никитинь, Н. И. Рёпниковъ, Я. И. Смирновъ, Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій, С. О. Цыбульскій.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засѣданія 27-го марта 1906 года.

#### 2.

Н. И. Р фп н и к о в ъ прочелъ рефератъ: Раскопки въ Гурзуфть льтома 1905 года.

Въ обсуждении реферата приняли участие Д. В. Айналовъ и Я. И. Смирновъ.

3.

Д. и С. А. Жебелевъ сдѣлалъ докладъ: Объ одной бронзъ императорскаго Эрмитажа <sup>1</sup>).

Въ обсужденіи доклада приняли участіе: Д. В. Айналовъ, баронъ II. Ф. Мейендорфъ, II. В. Никитинъ, Я. И. Смирновъ и Б. В. Фармаковскій.

## V. Засъданіе 7-го октябры 1906 года.

Подъ предсѣдательствомъ графа И. И. Толстого, при секретарѣ С. А. Жебелевѣ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, В. Н. Бенешевичъ, Х. Х. Гиль, В. В. Латышевъ, Х. М. Лопаревъ, А. А. Мпроновъ, Л. А. Моиссеевъ, А. И. Пападопуло-Керамевсъ, Е. М. Придикъ, князь П. А. Путятинъ, М. И. Ростовцевъ, Н. И. Рѣпниковъ, Я. И. Смирновъ, Н. В. Султановъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, Б. В. Фармаковскій, г. Фохтъ, К. В. Хилинскій, С. О. Цыбульскій.

Г. Предсъдатель сообщилъ о понесенной Отдъленіемъ утрать въ

1) Будеть напечатано въ Матер. по Арх. Россіи.

лицѣ скончавшагося 28 сентября с. г. Управляющаго Отдѣленіемъ поч. чл. И. В. Помяловскаго.

Память покойнаго была почтена вставаниемъ.

Д. чл. С. А. Жебелевъ прочелъ некрологъ И. В. Помяловскаго<sup>4</sup>).

3.

Произведено избраніе Управляющаго Отдѣленіемъ. По произведенному подсчету поденныхъ почетными и дѣйствительными членами записокъ получили: поч. чл. Н. П. Кондаковъ—3 голоса, д. чл. В. В. Латышевъ—2 голоса, д. чл. П. В. Никитинъ—10 голосовъ.

Избранъ Управляющимъ Отдѣленіемъ д. чл. П. В. Никитинъ.

4.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засёданія 6-го мая 1906 года.

5.

Секретарь Отдѣленія представилъ припесенные въ даръ въ Библіотеку Общества труды: а) д. чл. Н. В. Султанова: «Послѣдовательныя измѣненія искусства древняго Востока» и б) покойнаго члена общества Д. Ө. Бѣляева: «Вуzantina. Книга III».

6.

Д. чл. С. А. Жебелевъ прочелъ реферать: Бронзовая статуэтка изъ Херсонской пубернии въ Императорскомъ Эрмитажъ<sup>2</sup>).

7.

Д. чл. М. И. Ростовцевъ сдѣлалъ докладъ: Римская декоративная живопись послъ разрушенія Помпей<sup>3</sup>).

Въ обсуждении доклада принялъ участие: Д. В. Айналовъ.

# VI. Засъдание 11-го ноября 1906 года.

Подъ предсъдательствомъ П. В. Никитина, при секретаръ С. А. Жебелевъ, присутствовали: Д. В. Айналовъ, В. П. Бенешевичъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Будеть напечатано въ Матер. по Арх. Россіи.

<sup>3)</sup> Будеть напечатано въ ближайшемъ томѣ "Записокъ".

К. А. Иностранцевъ, П. К. Коковцевъ, Н. П. Лихачевъ, Х. М. Лопаревъ, Н. Я. Марръ, М. В. Никольскій, Н. В. Покровскій, Н. И. Рѣпниковъ, Я. И. Смирновъ, Н. В. Султановъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. А. Тураевъ, Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 7-го ноября 1906 года.

2.

Д. чл. Н. П. Лихачевъ, прочелъ реферать: Древнюйшія буллы и печати Ширпурлы<sup>1</sup>).

Въ обсуждении реферата принялъ участие М. В. Никольский.

3.

Д. чл. Д. В. Анайловъ сдѣлалъ докладъ: *Черниювскіе храмы*. Въ обсужденіи доклада принялъ участіе Н. В. Султановъ.

# VII. Засѣданіе 23-то декабря 1906 года.

Подъ предсёдательствомъ П. В. Никитина, при секретаръ́ С. А. Жебелевъ́, присутствовали: Д. В. Айналовъ, Н. И. Веселовскій, Х. Х. Гиль, Д. А. Клеменцъ, В. В. Латышевъ. Х. М. Лопаревъ, г. Макаренко, Н. Я. Марръ, М. А. Поліевктовъ, Е. М. Придикъ, М. И. Ростовцевъ, Я. И. Смирновъ, графъ И. И. Толстой (младшій), Б. В. Фармаковскій, К. В. Хилинскій, С. О. Цыбульскій, К. Д. Чичаговъ.

1.

Читанъ и утвержденъ протоколъ засъданія 11-го ноября 1906 года.

2.

На основаніи § 33 устава произведено избраніе члена Совѣта отъ Отдѣленія, взамѣнъ выбывающаго, на основаніи прим. къ § 33 устава, поч. чл. Н. П. Кондакова. По произведенному подсчету, поданныхъ

1) См. выше.



дъйствительными членами записокъ, оказалось, что д. чл. Д. В. Айналовъ, В. В. Латышевъ, и Я. И. Смирновъ получили по одному голосу, д. чл. М. И. Ростовцевъ—9 голосовъ.

Избранъ Членомъ Совѣта отъ Отдѣленія на предстоящее двухлѣтіе д. чл. М. И. Ростовцевъ.

3.

На основанія § 56 устава произведено избраніе Секретаря Отдѣленія. Большинствомъ 11 голосовъ противъ одного избранъ на пятое трехлѣтіе д. чл. С. А. Жебелевъ.

4.

Д. чл. Д. В. Айналовъ прочелъ рефератъ: Къ исторіи мозаикъ S. Maria Maggiore<sup>1</sup>).

5.

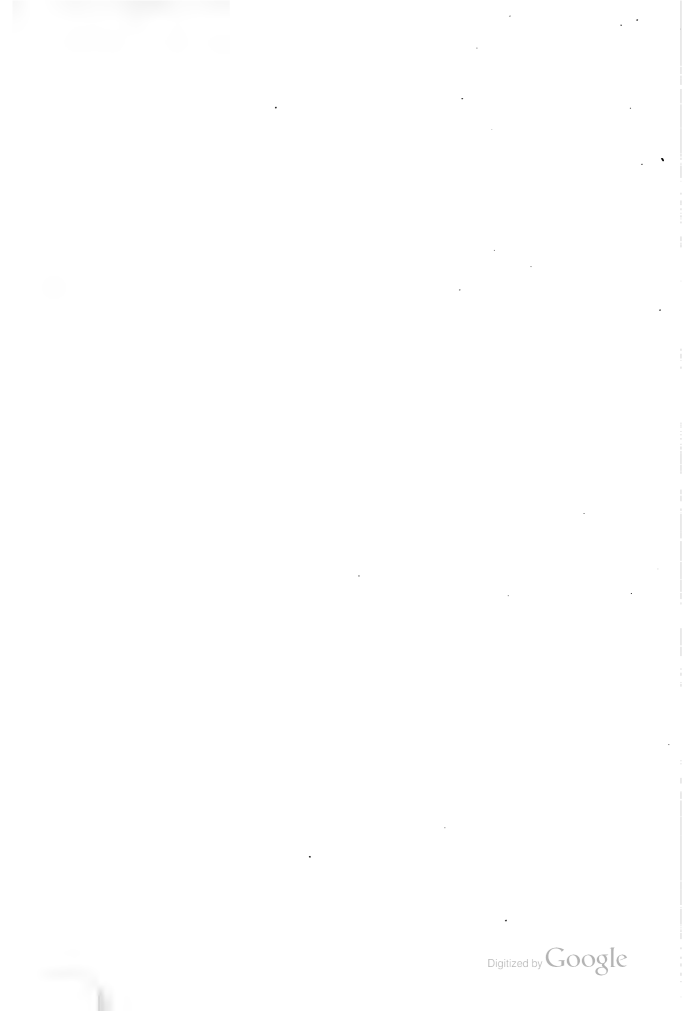
Д. чл. М. И. Ростовцевъ сдълалъ докладъ: Римские гарнизоны въ Херсонисть въ III и IV вв. по Р. Хр.<sup>2</sup>).

Въ обсуждении доклада принялъ участие; В. В. Латышевъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будеть напечатано въ ближайшемъ томъ "Записокъ".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Будеть напечатано въ Изв. Имп. Арх. Комм.



# ΔΙΑΦΟΡΑ

# ΕΛΛΗΝΙΚΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ

## ΕΚ ΤΟΥ ΕΝ ΠΕΤΡΟΥΠΟΛΕΙ ΜΟΥΣΕΙΟΥ

## THE A. E. TOY KYPIOY

# NIKOLAS LIKHATCHEFF

ΕΚΔΙΔΟΜΕΝΑ

ΜΕΤΑ ΠΑΡΑΡΤΗΜΑΤΟΣ ΚΑΙ ΠΡΟΛΟΓΟΥ

úπò

Α. ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ-ΚΕΡΑΜΕΩΣ



ΕΝ ΠΕΤΡΟΥΠΟΛΕΙ Έχ τοῦ τυπογραφείου Β. Κιρσβάουμ 1907



Напечатано по постановленію Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества.

Мартъ 1907.

Секретарь Б. Фармаковскій

(Έχ τῶν Υπομνημάτων τῆς Αὐτοχρατορικῆς Ῥωσικῆς ᾿Αρχαιολογικῆς Ἐταιρείας, τόμ. Δ' Παράρτημα).



# ΠΡΟΛΟΓΟΣ.

Τὸ ἀνὰ χεῖρας βιβλίον σχοπὸν ἔχει νὰ χαταστήση προσιτὰ τοῖς πᾶσι τριάχοντα χαὶ τρία γράμματα ἑλληνιχὰ χαὶ ἕτερα δύο μὴ τοιαῦτα, νῦν τὸ πρῶτον εἰς φῶς ἐχδιδόμενα, πάντα δὲ πρωτότυπα χαὶ γεγραμμένα μεταξὺ 16-ου χαὶ 18-ου αἰῶνος. Τούτων τὰ πλείω σχέσιν ἔχουσιν ἄμεσον πρὸς τὴν τότε τῆς Όρθοδόξου Καθολιχῆς Ἐχχλησίας ἱστορίαν ἐν Τουρχία, ὀλίγα δέ τινα παριστῶσιν αὐτόγραφα λατίνων τινῶν χληριχῶν τοῦ 17-ου αἰῶνος, οἶτινες ἡρέσχοντο νὰ σχεδιάζωσιν ἑλληνιστὶ χαὶ στίχους χαὶ γράμματα ἐπιστολιμαῖα.

Τέσσαρα τῶν ἐν λόγψ γραμμάτων (ἀριθ. 1—4 τοῦ παραρτήματος) εὐρίσχονται ἐν τῆ Δημοσία Αὐτοχρατοριχῆ Βιβλιοθήχη Πετρουπόλεως, ὅλων δὲ τῶν λοιπῶν τὰ πρωτότυπα (ἀριθ. 1—31) θησαυρίζει τὸ πλούσιον ἰδιωτιχὸν μουσεῖον τοῦ ἐλλογιμωτάτου ὑποδιευθυντοῦ τῆς εἰρημένης βιβλιοθήχης, τοῦ ἐξοχωτάτου ἐν ἐνεργεία συμβούλου τῆς Ἐπιχρατείας χυρίου Νιχολάου Likhatcheff, ἀνδρὸς εὐγενεστάτου χαὶ συγγραφέως πολυτιμωτάτων πονημάτων ἀναγομένων εἰς τὴν βυζαντινὴν ἀρχαιολογίαν, ἑλληνιχὴν χαὶ λατινιχὴν παλαιογραφίαν χαὶ εἰς τὴν μεσαιωνιχὴν ἱστορίαν<sup>1</sup>.

Τῶν ἐν τῷ μουσείῳ Likhatcheff ἑλληνιχῶν γραμμάτων δύο τινὰ (ἀριθ. 16 xaì 30) ἔχουσι σχέσιν πρὸς ἰσάριθμα ξενόγλωσσα, εὑρισχόμενα xaì ταῦτα ἐν τῷ αὐτῷ μουσείῳ· xaì διὰ τὴν σχέσιν ταύτην ἐχδίδονται xaì τὰ ξενόγλωσσα παραλλήλως (ἀριθ. 17 xaì 31).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Τοὺς ¨Ελληνα; ἀναγνώστας ἐνὸιαφέρουσιν ἐξαιρέτως τὰ ἐπόμενα πονήματα τοῦ κ. Likhatcheff. 1) Ἡ Παλαιογραφική σπουδαιότης τῶν ἐν τοῖς χάρταις διαφανῶν σχημάτων (Παπεοгραφическое значеніе бумажныхъ водяныхъ знаковъ. Ἐν Πετρουπόλει, 1899). Τρεῖς τόμοι μετὰ 635 πινάχων καὶ ἐνὸς παραρτήματος. — 2) Σφραγίδες πατριαρχῶν Κωνσταντινουπόλεως (Πεчατи πατρίαρχοΒъ Κοнстантинопольскихъ. Ἐν Μόσχα, 1899), ῶν ἀρχαιοτέρα ή τοῦ πατριάρχου άγίου Φωτίου.—3) Εἰχών Ἰωαννιχίου Λυχούδη (Πορτρετъ Ιοαнникія Лихуди. Ἐν Πετρουπόλει, 1902).— 4) Ὑλαι χρησιμεύουσαι εἰς τὴν ἰστορίαν τῆς ῥωσικῆς εἰχονογραφίας (Ματερίαπω для μετορίπ русской иконописы. Ἐν Πετρουπόλει, 1906). Τόμοι δύο εἰς μέγα φύλλον, περιχλείοντες 864 φωτοτοπίας ἐντὸς 419 πινάχων. ῶν οὐχ δλίγαι παριστῶσι παλαιὰε ἱερὰς εἰχόνας ελληνικῆς τέχνης τῆς βυζαντινῆς χαι τῆς χατόπιν ἐποχῆς.

Η έχδοσις ύλων άνεξαιρέτως τῶν 35 γραμμάτων ἐγένετο χατὰ τὸ δυνατὸν πιστῶς, ὅσον δηλαδὴ ἐπέτρεψε τοῦ τυπογράφου ἡ ἐπιμέλεια ᾶλλως εἰπεῖν, ἐπειδὴ τὰ χείμενα τῶν γραμμάτων εἶναι προϊόντα πατριαρχιχῶν ἐπισχοπιχῶν χαὶ μοναστηριαχῶν γραφείων, ἕτι δὲ αὐτόγραφα λογίων χαὶ συγγραφέων ἐνομαστῶν, δίχαιον ἐχρίθη νὰ ἐχδοθῶσιν ὡς ἔχουσιν, ἄνευ οὐδεμιᾶς διορθώσεως ὀρθογραφιχής, τονιχῆς ἢ στιχτιχῆς, πρὸς παράστασιν οὕτω πιστὴν τοῦ γραφιχοῦ ἔθους τῶν ἐν λόγῳ συγγραφέων χαὶ γραφείων τῆς ἀχριβείας ταύτης ἐξηρέθησαν μόνον τὰ ἐν τοῖς χειμένοις χύρια ἀνόματα, ῶν τὸ πρῶτον γράμμα, πρὸς εὕχολον χρῆσιν τοῦ πρὸς τῷ τέλει τοῦ βιβλίου παρατεθέντος ἀλφαβητιχοῦ πίναχος, ἐδέησεν εἰς πολλὰς περιστάσεις, ὅπου δὲν ἡτο χεφαλαιῶδες, νὰ μετασχηματισθῆ εἰς τοιοῦτον. Εἰς πίστωσιν τέλος τῆς δυνατῆς τῶν χειμένων ἀχριβοῦς μεταγραφῆς ἐτέθησαν ῶδε τὰ πανομοιότυπα Εξ γραμμάτων (ἀριθ. 1, 2, 10, 14, 15, 30), τῶν παλαιογραφιχῶς ἀξιολογωτέρων, σχηματίσαντα οὕτω πίναχας φωτοτυπιχοὺς ἰσαρίθμους.

Των 35 τούτων γραμμάτων ἕχαστον ἔγει τὴν σγετιχήν του σπουδαιότητα. Των έν τῷ μουσείφ Likhatcheff τὸ πρῶτον (σ. 1-2) παριστᾶ αὐτόγραφον Ίωαχελμ τοῦ Ἀθηναίου, πατριάργου Ἀλεξανδρείας μεταξύ τῶν ἐτῶν 1486 κα! 1567<sup>1</sup>, πρός ἀνώνυμόν τινα «ἰερώτατον μητροπολίτην Κρήτης» έν έτει 1562-ω. Ό άναγνώστης τοῦ γράμματος τούτου θὰ παραξενευθη βεβαίως, όπόταν λάβη ύπ' ὄψει ὅτι ὁ Ἰωαχείμ ὀρθόδοξος ῶν ἀπαντᾶ εἰς γράμμα μητροπολίτου Κρήτης άνυπάρχτου τοιούτου δρθοδόξου έν τη νήσω Κρήτη χαθ' δλην την μεταξύ τῶν ἐτῶν 1204-1669 ένετιχην ἐπ' αὐτῆς χυριαργίαν, και τοῦτο κατ' ἀπαίτησιν τῆς ἀλλοδόξου παπικῆς ἐν Ῥώμῃ Ἐκκλησίας, ήτις βοηθεία τῆς Ένετικῆς Δημοκρατίας δεσπόζουσα κατὰ τὸν μακρὸν ἐκεῖνον γρόνον τῆς θρησχευτιχῆς τῶν Κρητῶν συνειδήσεως εἶγε χαταστήσει τούτους διά παντός μέσου καὶ δογματικῶς καὶ διοικητικῶς δούλους αὐτῆς οὐνίτας, τους δε γενναίους το φρόνημα χαι φριχωδώς ετιμώρει διά του χαθιόρυθέντος παρ' αὐτῆς ἐν τῇ νήσω ἰεροεξεταστιχοῦ χαλουμένου διχαστηρίου. Ίπῆργον λοιπὸν ἐν τῆ νήσω διὰ παντὸς ἐν τοῖς γρόνοις ἐχείνοις μόνον παπικοί λατίνοι άργιεπίσκοποι, και ούτοι ένετικής ώς έπι το πλείστον καταγωγωγής, έγοντες ένίστε απ' αὐτῶν ἐξαρτωμένους χαί τινας ἕλληνας ἐπισχόπους διαφόρων τῆς νήσου ἐπαργιῶν, πάντας ὅμως οὐνίτας χαὶ συνεπῶς οὐδὲν

<sup>)</sup> Περί τοῦ πατριάρχου τούτου ίδε Γ. Μαζαφάχην ἐν τοῖς Μνημείοις τῆς ίστορίας τῶν 'Αψηναίων ὑπο Δ. Γρ. Καμπούρογλου (ἐν 'Αθήναις 1889—1892), τ. 2, σ. 125—144. Прβλ. Хожденіе Трифона Коробейникова, ἐκδ. Χρ. Λοπαφέβου, σ. 48—55 (Правосл. Палестинскій Сборникъ, τεῦχος 27, ἐν Π/πόλει 1889). Хожденіе купца Василія Познякова по Святымъ Мвстамъ Востока, ἐκδ. Χρ. Λοπαφέβου, σ. 1, 2, 5, 8, 65, 69—79, 83 (Правосл. Пал. Сборникъ, 1887, τεῦχ. 18). Ποφφυρίου Οὐσπένσκι Александрійская Патріархія, ἐκδ. Χρ. Λοπαφέβου, ἐν Π/πόλει, 1898, σ. L – Lv, 15—30, 118—124.

χοινόν ἕγοντας δογματιχῶς πρός τὴν Όρθόδοξον Καθολιχὴν Ἐκκλησίαν 1. Τούτων ούτως έγόντων, εύνόητον ότι τὸ γράμμα τοῦ πατριάρχου Ἰωαχείμ, ἂν χαὶ προξενή άρχοῦσαν ἕχπληξιν, δὲν δύναται ἢ νὰ ἔχη ὑπ' ὄψει λατῖνον τῆς Κρήτης άργιεπίσχοπου· νὰ λέγη δὲ τοῦτον «ἱερώτατον», οὐδὲν σημαίνει, ὁπόταν αναλογισθή τις, ότι οἱ ὀρθόδοξοι ἱεράρχαι ἐξ εὐαγγελικής πραότητος ἔθος έγουσι συνήθως πρός τούς έν Χριστῷ άλλοδόξους άδελφούς αύτῶν νὰ συμπεριφέρωνται ώς ή εὐπρέπεια θέλει, ἀποδιδόντες οῦτως αὐτοῖς τὰ προσαρμόζοντα τοῖς ἀξιώμασιν αὐτῶν χαὶ χοινωνιχῶς εἰθισμένα χοσμητιχὰ ἐπίθετα. Ὁ πατριάρχης Ίωαχεὶμ εἶχε χαὶ λόγον σπουδαιότερον νὰ φανῆ πρὸς τὸν ὑποτιθέμενον λατίνον «ίερώτατον μητροπολίτην» χατὰ τρόπον άβρόφρονα. Ό διεξεργόμενος τὸ πρὸς αὐτὸν γράμμα θὰ παρατηρήση ἐχ τῆς ἐννοίας του, ὅτι ὁ ῥηθείς «ίερώτατος μητροπολίτης» παρενέβη να συνενώση την έλληνικήν μετα τῆς λατινικῆς Ἐκκλησίας. Τὸ πρὸς τοῦτο πείραμα αὐτοῦ δὲν ἡδύνατο φυσικῶς η είς πατριάργην γριστιανιχώτατον, όποῖος ητον ό τότε ἐπὶ ἀγιωσύνη διάσημος Ίωαχείμ, νὰ προξενήση χαὶ χαρὰν χαὶ εὐφροσύνην διότι χαλῶς ἐγίνωσχεν, ότι ό Χριστός έν τῷ χόσμω τούτω έμφανισθείς εὐηγγελίσατο τοῖς άνθρώποις εἰρήνην. Ὁ Κρήτης, ὡς ἐχ τῆς ἀποχρίσεως φαίνεται, ἔγραφε τῷ Ίωαχεὶμ περὶ τῆς συγκλήσεως συνόδου τινός, ήτις θὰ ἐπεθύμει νὰ εἶχε χαὶ τῆς ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας ἀντιπροσώπους εἰς ἐξέτασιν ἢ τῶν μεταξὺ ταύτης χαὶ τῆς λατινιχῆς ὑφισταμένων διαφορῶν, ἢ πρὸς ἀνάστασιν τοῦ ὅρου τῆς άχύρου χαὶ ὅλως ἀπαραδέχτου ἐν Τουρχία χαὶ Ῥωσία σχανδαλώδους Φλωρεντινής συνόδου τοῦ 1439-ου έτους<sup>2</sup>· φαίνεται ἐπίσης νὰ ἔγραφε τῷ Ἰωαχείμ, ὅτι θὰ ἦτον ἐπιθυμητόν νὰ συμμετάσχη χαὶ αὐτὸς τῆς εἰρημένης συ-

<sup>1)</sup> Ἐγίνοντο συνεχῶς ἐν Κρήτη καὶ ἀπόπειραι προς ἀντικατάστασιν τοῦ ελληνικοῦ ἐκκλησιαστιχοῦ τυπιχοῦ διὰ τοῦ λατινιχοῦ ἀλλ' αὐται ἀπετύγχανον διὰ τῆς ἰσχυρογνωμοσύνης τῶν Κρητῶν, Έχ τούτου είχεν έπιτραπή αύτοις να διοιχώνται λειτουργιχώς ύπό τινος πρωτοπαπά, χειροτονουμένου όμως ύπο τοῦ παπιχοῦ ἀργιεπισχόπου. Από τοῦ 13-ου αἰῶνος ἄγρι τῆς ὑποταγῆς τῆς Κρήτης εἰς τοὺς Τούρχους οὐδεὶς μητροπολίτης ὀρθόδοξος ἡδυνήθη νὰ ἐγχατασταθῆ ἐν αὐτῆ. Ὁ ἐχ Κρήτης χαταγόμενος Νιχηφόρος Μοσγόπουλος χαί Κρήτης μητροπολίτης χειροτονηθείς έν Κ/πόλει ούδέποτε μετέβη είς αὐτήν, πόρρω ταύτης διάγων «διὰ τὴν τῶν Ἱταλῶν ἐπιχράτειαν» (Παχυμέρη τ. 2, σ. 24' Bonn. Πρβλ. το ήμέτερον περί Νιαηφόρου άρθρου έν τη Byzantinische Zeitschrift, 1903, τ. 12, σ. 215-223). Περί της άξιοδαχρύτου θρησχευτικής των Κρητών χαταστάσεως έν τοῖς χρόνοις τῆς λατινικῆς ἐπ'αὐτων δεσποτείας όρα το άρθρον τοῦ φώσου άρχιμανδρίτου και κατόπιν έπισκόπου 'Αρσενίου ('Η 'E).ληνική Έκκλησία έν Κρήτη έν τοῖς χρόνοις τῆς ένετικῆς κυριαρχίας. Православное обозреніе, έν Μόσχα 1876, τεῦχος Αὐγούστου, σ. 669—722), ὅπερ δύναται νὰ συμπληρωθη χαι διορθωθη χατά πολλά διά των έχδοθέντων έχ των ένετιχων άρχείων λατινιχών χαι ιταλιχών διαταγμάτων, σχληρών όμολογουμένως δι' ώρισμένους Κρητας έμμένοντας έν τη όρθοδοξία χαι των πλείστων ένεργουμένων παρά τη ένετικη διοικήσει διά των πιέσεων των έν Κρήτη παπικών έπισκόπων (ίκανά τοιαύτα χαραατηριστικά όρα προχείρως παρά τῷ Vl. Lamansky, Secrets d' etat de Vénise. S. Petersbourg, 1884, σ. 043-074). "Ετερά τινα σχετικά παπικά διατάγματα ίδε παρά τῷ N. Jorga, Notes et extraits pour servir à l'histoire des Croisades au XVe siècle. 2de série. Paris, 1899, c. 366, 440, 461.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Περί τῆς οἰχτρᾶς τῆς συνόδου ταύτης τύχης ἐν τῷ βυζαντινῷ χαὶ τῷ τουρχιχῷ χράτει ίδε προχείρως Π. Καλλιγά Μελέτας καὶ λόγους (ἐν ᾿Αθήναις, 1882), σ. 154 χέ. Π. Καλλιγά Μελέτας βυ-

νόδου δι' άντιπροσώπου του, νὰ μεσιτεύση δε δπως χαὶ οί λοιποὶ τρεζς πατριάργαι (Κ/πόλεως, 'Αντιογείας, 'Ιεροσολύμων) πέμψωσιν είς την σύνοδον ίδίους πληρεξουσίους. Ό Ίωαχειμ άποχρίνεται, ὅτι δὲν ἔχει μὲν ἐν τῆ ἐνορία τοῦ πατριαργικοῦ του θρόνου τὸν πρὸς τὸν σκοπὸν τοῦτον άρμόδιον εἰς άντιπροσωπείαν, προθύμως όμως έγραψεν είς τοὺς λοιποὺς πατριάρχας, ὅπως ή ζητουμένη συμμετοχή γένηται διά τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου, τούτου και μόνου δυναμένου να πέμψη πρός την σύνοδον τούς καταλλήλους ανδρας. όμολογεί προσέτι, ότι καὶ αὐτὸς καὶ οἱ γείτονες πατριάρχαι (ἀΑντιοχείας καὶ Ίεροσολύμων) μετεβίβασαν ήδη την αίτησιν τοῦ Κρήτης διὰ χοινοῦ γράμματος είς τον έν Κωνσταντινουπόλει οίχουμενιχόν πατριάργην (ήτο δε τότε τοιούτος Ίωάσαφ ό δεύτερος), χαταστήσαντες αὐτὸν χαὶ διαθέτην τῆς ἰδίας των γνώμης. άλλως είπειν θα δεχθωσιν άνευ ούδεμιας αντιρρήσεως δ τι αποφασίσει έχεῖνος περί συμμετοχῆς ἢ μὴ συμμετοχῆς εἰς τὴν ὑπονοουμένην σύνοδον χαθ' δν δέ τρόπον γράφει τῷ Κρήτης ὁ Ιωαχείμ, δίδει χαὶ εὐφυῶς και έπιτηδείως να συναισθανθή έκεινος, ότι δι' ένος ούτως άργιερέως έν τή έδρα του καθημένου καὶ διὰ γράμματος αὐτοῦ ἀπλοῦ πρὸς πατριάργην δευτεροβάθμιον έν Άνατολή δέν ήτο χαὶ δυνατόν χαὶ εὐπρεπές νὰ ζητήται τῶν Έχχλησιών ένωσις. Ο Ίωαχεὶμ ἐν τῆ ὀλιγολεξία του δίδει, νομίζω, ἀφορμήν νὰ νοήση καὶ τοῦτο ἀρκούντως ὁ Κρήτης, ὅτι αὐτὸς ὁ Ῥώμης πατριάρχης ώφειλε να προσχαλέση τὸν ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀδελφὸν αὐτοῦ ἐν Χριστώ, τον οίχουμενιχόν πατριάρχην, έξ ού χαὶ μόνον τῆς αἰτήσεως ἡ εὐόδωσις έξαρτάται. Εύχεται τέλος τῷ Κρήτης ἐχ γνώμης φιλόφρονος χαὶ χριστιανιχῆς να επιτύχη τον σχοπόν της ή σύνοδος, άλλ' επί τη βάσει της παραδόσεως τῶν ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παύλου καὶ τῶν γραπτῶν ἀποφάσεων τῶν ἑπτὰ οίχουμενιχών συνόδων.

₹ -

Έχ τῆς ἀναλύσεως τῆς πρώτης ἐν τῷ βιβλίψ τούτψ ἐπιστολῆς δῆλον ἀρχούντως ὅτι ὁ μητροπολίτης, πρὸς ὃν οὕτως εὐφυῶς γράφει ὁ ᾿Αλεξανδρείας πατριάρχης Ἰωαχείμ, εἶναι δυτιχὸς χατόλιχος οὐχὶ δὲ χαθολιχὸς ὀρθόδοξος ἀρχιερεύς. Φαίνεται λοιπὸν εἰς ἐμὲ ἀναμφίβολον, ὅτι Κρήτης «ἰερώτατον μητροπολίτην» νοεῖ ὁ Ἰωαχεὶμ τὸν τότε Βενετὸν αὐτῆς ἀρχιεπίσχοπον Πέτρον τὸν Λάνδον<sup>1.</sup> σύνοδος δὲ μνημονευομένη ἐν τῆ ἐπιστολῆ οὐδεμία ἄλλη δύναται νὰ εἶναι. ἢ ἡ μαχροχρόνιος οἰχουμενιχὴ τῶν χατολίχων σύνοδος ἐν Τριδέντψ, ἦς



ζαντινής ίστορίας (ἐν 'Αθήναις 1894), σ. 662 xέ. 'Α. Δημητραχοπούλου 'Ιστορία τοῦ σχίσματος (ἐν Λειψία, 1867), σ. 152 xέ. Τελευταία ἐπίσημος χαταδίχη τῆς Φλωρεντινῆς συνόδου ἐχ μέρους τῆς Όρθοδόσο Έχχλησίας είναι ἡ γενομένη ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐν τῆ εἰδιχῆ συνόδω τοῦ ἔτου; 1484), χαθ ἡν ở μέν Φλωρεντινὸς ὅρος ἀπεχρούσθη ὡς αίρετιχός, οἱ δὲ ἱεράρχαι Μᾶσχος Ἐφέσου ὁ Εὐγενιχός καὶ Γεννάδιος β΄ ὁ Κ/πόλεως ἀναχηρυχθέντες ἅγιοι ἐμαχαρίσθησαν, προσθείσης τῆς συνόδου καὶ δι' αὐτούς τοὺς ἀρμοδίους μαχαρισμούς ἐν τῷ Συνοδιχῷ τῆς Όρθοδοξίας. Πρβλ. τὸ ἡμέτερον περὶ Μάρχου Εύγενιχοῦ ἀρθρον ἐν τῷ Byzant. Zeitschrift, 1902, τ. 11 σ. 60-63.

<sup>)</sup> M. Le Quien, Oriens Cristianus, τ. 3, σ. 915.

συνελεύσεις έγίνοντο έχει άχριβῶς έν έτει 1562-ω έπι Ῥώμης πάπα Πίου τοῦ 4-ου. ἀναμφίβολον προσέτι, ὅτι τοῦ Πέτρου Λάνδου ἡ παρὰ τῷ Ἰωαχεὶμ άπόπειρα, ὅπως συμμετάσγωσι τῆς συνόδου χαὶ οἱ ἀνατολιχοὶ πατριάργαι, είγε την άργήν της οὐγὶ ἐξ ἰδίας αὐτοῦ πρωτοβουλίας, ἀλλ' ἐξ ὁδηγιῶν τοῦ 'Ρώμης 1. "Οπωσδήποτε νῦν τὸ πρῶτον χαθίσταται γνωστὸν ἐξ ἑλλληνιχοῦ γνησίου χειμένου, ότι ή έν Τριδέντω σύνοδος έπειράθη (διά τρόπου βεβαίως άναρμοδίου) ἐν ὡρισμένῷ τινὶ χρόνῷ νὰ προσελχύση πρὸς ἑαυτὴν τοὺς τότε πτωγούς έλεεινούς έν τη Δύσει νομιζομένους, έπομένως δε εύθηράτους, όρθοδόξους "Ελληνας πατριάργας και άργιερεῖς. Τὸ ἐπεισόδιον τοῦτο διασαφηνίζει δλίγον μεριχόν τι παλαιότερον ἐπεισόδιον, τὸ περὶ τὸν Καισαρείας Μητροφάνην, ούτινος ή έμφάνισις τώρα μόνον έξηγεῖται· ἀποδοτέον δηλαδή καὶ έχεῖνο εἰς ἐπίδρασιν χαὶ ἀπόπειραν τῆς ἐν Τριδέντῳ συνόδου παρὰ τῷ οἰχουμενιχῶ πατριάργη Διονυσίω τῶ 2-ω (1546-1555)<sup>2</sup>, ὅστις προσγωρήσας αὐτῆ δολίως, ὡς ἐξαποστείλας δι' ἄλλην πρόφασιν εἰς Βενετίαν τὸν Καισαρείας Μητροφάνην (περὶ τὸ ἔτος 1546—7) χαὶ ἐχεῖθεν μέχρι Ῥώμης, προύχάλεσε μέγα ἐν ᾿Ανατολῆ σχάνδαλον<sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Καὶ αὐτὸς ὁ Πέτρος Λάνδος ὡς archiepiscopus Cretensis ὑπέγραψεν ἐτει 1563-ϣ τὰ πραχτιχὰ τῆς ἐν Τριδέντῳ συνόδου. <sup>\*</sup>Ιδε Harduini Acta conciliorum, τ. 10, σ. 419. A. Theiner, Acta genuina . . . concilii Tridentini (Zagrabiæ, 1874), τ. 2, σ. 509.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Η χρονολογία τοῦ Διονυσίου παρὰ τῷ Γεδεών (Πατριαρχ. πίναχες, σ. 504 χαὶ 507) είναι ἐσφαλμένη ἀναχριβῶς ἐπίσης ὁ Γεδεών ἀπονέμει δύο διαφόρους πατριαρχίας τῷ ἅπαξ πατριαρχήσαντι Διονυσίω τῷ ἀπὸ Νιχομηδείας. Ἡ παρὰ τῷ Κρουσίω (Turcogræcia, σ. 250—252) ἐπιστολὴ Νιχολάου Μαλαξοῦ, μηνὸς Ἰουνίου 1540, πρός τινα πατριάρχην ἀπευθύνεται οὐχὶ τῷ Διονυσίω, ὡς ὁ Κρούσιος ἦχασεν (σ. 252), ἀλλ' Ἱερεμία τῷ 2-ψ (ᾶν τὸ ἔτος 1540 είναι ἀχριβές ἐν τῷ χειμένω τῆς ἐπιστολῆς), μετὰ τὴν οἰχτρὰν πτῶσιν τοῦ ἐπιβάτου Ἰωαννιχίου τοῦ 1-ου.

<sup>\*)</sup> Η πρόφασις ήτο λόγω περιοδείας εἰς συλλογήν έλεῶν. Ό Μητροφάνης τὸ γένος Βόσνιος, υίδς πατρός μουσουλμανίσαντος και μεγάλου γενομένου βεζίρου ύπο το δνομα Σόκολι-Μεγμέτ-πασα, xaτà δέ Στέφανον τον Gerlach xai gelehrter Mann η der gelehrteste unter aller Griechen τῆς ἐπογῆς του (Tage-Buch. Frankfurth am Mayn, 1674, σ. 30 x2i 59), ἀποσταλεὶς χεγειροτονημένος ήδη μητροπολίτης Καισαρείας είς Βενετίαν, τον έχεῖ ναὸν τῶν Έλλήνων ἀπέδωχεν εἰς ίερέα χαθηρημένον χαι ούνίτην, την δ' έποπτείαν αύτοῦ εἰς ἄλλον τινά λατινον ίερέα. Έχειθεν συνοδευόμενος ύπό τινος ούνίτου Χερρονήσου έπισχόπου Διονυσίου τοῦ Γραίχου, μένοντος έν Βενετία μετά την έχ Τριδέντου έπανοδόν του (ή ύπογραφή του άπαντα έν πραχτιχοις της έχει συνόδου έτους 1547. "Opa Mansi Concil. ampl. collectio, τ. 33, σ. 64 χαί 201), μετέβη εἰς Ῥώμην ὡς ἔξαργος τοῦ Διονυσίου, όπου χαὶ αὐτὸς ἡρνήθη τὴν ὀρθοδοξίαν του γενόμενος τοῦτ' αὐτὸ χατόλιχος οὐνίτης, χαὶ τὸν Διονύσιον παρέστησεν ἀντορθόδοξον καὶ πατριάρχην Κ/πόλεως οὐνίτην (πρβλ. Δωροθέου Βιβλίον χρονικόν, Ένετίησιν, 1781, σ. 445-447. Gerlach, Tage-Buch, σ. 59-60. 1. Βελούδου Έλληνων όρθοδόξων άποιχία έν Βενετία, έχδ. 2, έν Βενετία, 1893, σ. 65-66. Συνοδιχόν έγγραφου χατά Διοvosiou žrous 1547-ou mapi É. Legrand, Notice biographique sur Jean et Théodose Zygomalás. Paris, 1889, σ. 10-12, 86-91. Β. Μυσταχίδου Σελίς πατριαρχικής ίστορίας. Έν Κ/πόλει, 1890, σ. 9-20, 24-33). Γνωσθέντος δέ τοῦ τολμήματος τούτου ἐν Κ/πόλει, ό Διονύσιος ἀρνούμενος την συμμετογήν του ἐπέρριπτε την εύθύνην εἰς μόνον τον Μητροφάνην και τοῦτο ὅμως δολίως, διότι χαὶ τὰς περὶ τὸν ἐν Βενετία ναὸν πράξεις τοῦ Μητροφάνους ἐπεχύρωσε διὰ σιγιλλίου τοῦ ἔτους 1550 καὶ τὴν ἐκεῖ τῶν Γραικῶν ᾿Αδελφότητα ηὐχαρίστησεν ὡς καλῶς καὶ φιλοφρόνως ύποδεγθεϊσαν τον Μητροφάνην είς δε στήριξιν έαυτοῦ ἐν τῷ πατριαργιχῷ θρόνω άφειδώς έδαπάνα, ύπεραυξήσας και τὸ πρὸς τὸν Σουλτᾶνον πεσκέσιον (πρβλ. τὸ καταδικαστικὸν τῶν πρά-

Μετά τὸ γράμμα τοῦ Ἰωαχειμ ἔγομεν ἐν τῷ βιβλίῳ τούτῳ διαφόρων πατριαργών Κ/πόλεως δυοχαίδεχα πιττάχια (άριθ. 2-13), άναγόμενα πάντα είς μίαν και την αύτην υπόθεσιν, είς διαφοράν μεταξύ κατολίκων και καθολιχών όρθοδόξων τῆς νήσου Μήλου. Τῶν πιτταχίων τούτων τὴν σύνταξιν προύχαλει αίτησις ίδία των έν Μήλω χατολίχων έπισχόπων πρός τούς οίχουμενιχούς πατριάργας, είς πτόησιν δε τῶν τελευταίων χαὶ πίεσις τοῦ τῆς Γαλλίας έν Κωνσταντινουπόλει πρεσβευτοῦ. Οἱ πατριάργαι χαὶ λόγω φιλαδελφίας πρός έτεροδόξους μέν άλλ' άδελφούς έν Χριστῷ, καὶ λόγῳ πόθου όπως οι έν μέσω των όρθοδόξων εύρισχόμενοι άλλόδοξοι συμβιωσιν έν ειρήνη. έδέγοντο τὰς αἰτήσεις, τὰς δὲ πιέσεις χαὶ ἀγογγύστως εἰς διάχρισιν τοῦ διχαίου, διδόντες ούτω τοῖς λατίνοις ἐπισχόποις πιττάχια διαταχτιχά συμβάλλοντα είς τὸν σχοπὸν τοῦ χατ' αὐτοὺς διχαίου. ὡς δὲ μαρτυρεῖ τὸ ὑπ' ἀριθμών 5 γράμμα, τὰ πιττάχια ταῦτα ἐγράφοντο ταὐτοχρόνως εἰς διπλοῦν, ἵνα τὸ μέν πρῶτον ἐγγειρίζηται παρὰ τοῦ ἐνδιαφερομένου τοῖς ἀντιδίχοις, τὸ δ' έτερον μένη έν τοῖς ἀργείοις τῆς ἐν Μήλω ἰδίας τοῦ ἐνδιαφερομένου ἐπισχοπῆς εἰς μαρτυρίαν τῆς νομίμου τοῦ πατριαρχείου πορείας. Τὰ πιττάχια 2-13, πάντα πρωτότυπα, είγεν έν τοῖς ἀργείοις ἡ ῥηθεῖσα λατινική ἐπισκοπή· τοῦτο δὲ μαρτυροῦσιν αί ὅπισθεν αὐτῶν ἰταλιχαὶ σημειώσεις, αἴτινες δὲν δύνανται να είναι η δηλωτιχαί τοῦ ἀρχείου, ἐν ῷ τὰ πατριαρχιχά ἐχεῖνα πιττάχια εύρίσχοντο πρότερον. Έχ τοῦ πρώτου αὐτῶν (ἀριθ. 2), ὅπερ φέρει τὴν ὑπο. γραφήν Μελετίου Πηγα, πατριάρχου 'Αλεξανδρείας, ἐν ἔτει δὲ 1597-ω καὶ τοποτηρητού τού χηρεύοντος τότε Οίχουμενιχού Θρόνου, πληροφορούμεθα ότι ή μεταξύ λατίνων χαι όρθοδόξων τῆς νήσου Μήλου διαφορά εἶγε τὴν ἀργήν της από γρόνου παλαιοτέρου. Ἐπείσθη δηλαδή ὁ Μελέτιος ἐχ τῶν παραπόνων τοῦ ἐν αὐτῆ λατίνου ἐπισχόπου Φραγχίσχου, ὅτι οἱ ἐχεῖ ὀρθόδοξοι είγον ποτε διαρπάξει πράγματά τινα άνήχοντα τῶ ἐπισχοπιχῶ αὐτοῦ ναῷ. διό και γράφει τοῖς ὀρθοδόξοις Μηλίοις, ὅτι ὀφείλουσι νὰ ἐπιστρέψωσι ταῦτα

 $-\eta'$  ---

ξεων τοῦ Διονοσίου ἐγχύχλιον γράμμα τοῦ Ἱεροσολύμων πατριάρχου Γερμανοῦ ἐν τοῖς ἐμοῖς 'Αναλέχτοις Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχυολογίας, τ. 1, σ. 216—219). Ὁ Μητροφάνης, στηριζόμενος ἐπὶ τοῦ βεζιρεύοντος πατρός του καὶ τῶν ὀργάνων του, οἶον τοῦ Μιχαήλ Κανταχουζηνοῦ, ἐγένετο δυναστικῶς καὶ πατριάρχης οἰχουμενικὸς δίς, ἐνδομύχως χατόλιχος ῶν καὶ ὑπέρ τοῦ παπισμοῦ ἐργαζόμενος ὑπούλως, ὡς μαρτυρεῖ τὸ μετὰ τὴν ἀπὸ τῆς πρώτης πατριαρχίας του πτῶσιν σταλέν (ἔτει 1578-ψ) γράμμα του πρός τὸν 'Ρώμης πάπαν Γρηγόριον τὸν 13-ον (Schelstrate, Acta Orientalis Ecclesiæ contra Lutheri haeresim. Romae, 1739, σ. 243—236) καὶ ὁ παρὰ τῷ Francesco Gondola χαρακτηρισμός τοῦ Μητροφάνους· λέγει δὲ οὐτος ῥητῶς, ὅτι ὁ πατήρ του «ha donato al suo primo figliolo il Patriarcato di Costantinopoli, il quale non solamente ha venduti tutti i vescovati e le cure a chi gli ha dati più danari, non guardando se erano lupi ο pastori, ma ancora ha conceduto le chiese e i monasterii del rito romano ai medesimi cattolici, che li tenevano». "Όρα Fr. Gondola, Relatione fata a papa Gregorio XIII di alcune cose particolari del Turco l' anno 1574, παρὰ V. Makuscev, Monumenta historica Slavorum meridionalium. Varsaviæ 1874, τ. 1, σ. 287.

τῷ Φραγχίσχω, ίνα μὴ τυχὸν τιμωρηθῶσι τῆς άρπαγῆς οἱ πρωταίτιοι διὰ γραμμάτων ἐκκλησιαστικοῦ ἀφορισμοῦ. Ἡ ἐν Μήλω διαφορὰ σαφηνίζεται διὰ τοῦ κατόπιν γράμματος τοῦ πατριάρχου Ματθαίου (ἀριθ. 3), ἐκδεδομένου ἔτει 1601-ψ. Κατ' αὐτὸ πρόχειται περὶ ναοῦ τῶν ἁγίων 'Αναργύρων ἀνήχοντος μέν πρότερον τοῖς χατολίχοις Μηλίοις, ὑπὸ δὲ τῶν ὀρθοδόξων ἀρπαγέντος μεθ' όλων των χτημάτων αὐτοῦ. Οὖτοι δὲν ἐψήφισαν τὴν πρός ἐπιστροφὴν αὐτοῦ διαταγήν τοῦ Μελετίου, ὡς ἔχοντες βεβαίως χαὶ αὐτοὶ θετιχώτερα ἐπὶ τοῦ ἡηθέντος ναοῦ δίχαια. θὰ ἦτο πιθανῶς χτίσμα τῶν ἐπὶ Βυζαντινῶν ὀρθοδόξων προπατόρων αὐτῶν, ὅπερ, τῆς Μήλου ληστριχῶς ἀρπαγείσης ὑπὸ τῶν Φράγχων σταυροφόρων, θὰ περιῆλθεν εἰς τὴν αὐθαίρετον χατογὴν τῶν έν αὐτῆ χατοιχησάντων λατίνων χαὶ τῶν ὑπ' αὐτῶν ἐχβιασθέντων εἰς οὐνιτισμόν Μηλίων, ἄχρις ού, τῆς νήσου γενομένης τουρχιχῆς, θὰ εύρον οἱ Μήλιοι περίστασιν εύνουν να έχωσι και πάλιν το προπατορικόν αύτῶν κτίσμα. Οὕτω, νομίζω, έξηγειται ή συνεχής, ώς θὰ ίδωμεν, παραχοή τῶν Μηλίων εἰς τὰ πατριαρχικά διατάγματα, άτινα άλλως ήσθάνοντο καί αύτοι γινόμενα φιλοφροσύνης ἕνεχα πολιτικής καὶ διὰ πιέσεως ἐζωτερικής. Μεταξὸ λοιπὸν τῶν ἐτῶν 1597 και 1601 τοῦ λατίνου ἐν Μήλω ἐπισκόπου ἡ ἐλπὶς ἔμενεν ἀπραγματοποίητος. Άλλ' ἤδη ἐπεμβαίνει εἰς τὴν ὑπόθεσιν αὐτοῦ ὁ γάλλος ἐν Κων. σταντινουπόλει πρέσβυς ώς προστάτης τῶν ἐν Τουρχία χατολίχων, χαὶ μεσιτεύσας παρά τῷ πατριάργη Ματθαίω άπαιτεῖ νὰ πραγματοποιηθή τοῖς λατίνοις ή παράδοσις τοῦ ναοῦ. Ἡ παρέμβασις ὅμως αὕτη ἀναγχάζει τὸν πατριάρχην, ὅπως ἡ ἀπαίτησις τοῦ πρεσβευτοῦ λάβῃ τὴν ἀρμόζουσαν αὐτῆ χατὰ νόμους θέσιν. παρατηρηθέντος δηλαδή ότι ύπάρχουσι δύο άντίδιχα μέρη διεχδιχούντα την χυριότητα του έν Μήλω ναού, αποφασίζει το πατριαρχείον όπως ή μεταξύ αὐτῶν διαφορὰ ἐξετασθῆ ἐπιτοπίως. ἐχ τούτου διετάχθη ή ἐν Μήλω όρθόδοξος χοινότης να χαταστήση δι' έχθέσεως γνωστόν είς αὐτὸ ὅσα πρότερον αύτη ώριζεν έχει χαί όσα ή λατινιχή, ίνα ούτω διαφωτιζόμενον το πατριαρχεῖον ἀποφανθῆ χατόπιν περὶ τοῦ διχαίου ἐν γνώσει, χανονίση δὲ χαὶ τὴν πρὸς τὸν γάλλον πρέσβυν ἀπάντησιν. Ὁμοία τις διαταγή θὰ ἐδόθη χαὶ παρὰ τοῦ πρέσβευτοῦ εἰς τοὺς ἐν Μήλψ χατολίχους. Φαίνεται ὅτι θὰ ἐστάλῃ ἐν τῷ μεταξύ ή προζητηθείσα τῶν ὀρθολόξων ἐξεταστική ἔκθεσις εἰς τὸ πατριαρχεῖον, διότι τὸ χατόπιν γράμμα τοῦ πατριάρχου Νεοφύτου (ἀριθ. 4) παρουσιάζει συνεπή πρός τοιαύτην έχθεσιν ἀπόφασιν ήτοι, μή χριθείσης ὑπὸ τοῦ πρεσβευτοῦ έπαρχοῦς τῆς ἐχθέσεως χαὶ αὐτοῦ δὲ ἐπιμένοντος εἰς τὰς ἀξιώσεις τοῦ Φραγχίσχου, ίσως δε χαι πιέζοντος το πατριαρχεῖον, ἀποφασίζεται νὰ ἐξετασθῆ τῶν λατίνων ή ὑπόθεσις ἐν Μήλω παρουσία πατριαρχιχοῦ τινος ἐξάρχου. Πρὸς τούτο χρησιμοποιείται άρχιερεύς τις, όστις μεταβαίνων ώς έξαρχος είς τάς νήσους τοῦ Αἰγαίου ἐντολήν ἔλαβε νὰ ἐπισχεφθῆ χαὶ τὴν Μῆλον πρός διάχρισιν τοῦ περὶ τὸν ναὸν τῶν ἀγίων ἀναργύρων διχαίου. Ἡ ἔρευνα τοῦ

εξάρχου κατέληξεν είς ἀπόδειξιν, ὅτι ὁ ναὸς οὖτος ἦτον ἐξ ἀρχῆς κτῆμα λατινιχόν μανθάνομεν δε τοῦτο έχ τοῦ ὑπ' ἀριθ. 5 γράμματος τοῦ πατριάρχου 'Ραφαήλ· άλλ' ἐπειδὴ οἱ Μήλιοι χαὶ χατόπιν ἐπὶ ἔτη πολλὰ δὲν ἔδιδον τόν ναόν τοῖς ἀντιδίχοις, εὕλογον νὰ ὑποτεθή ὅτι τὴν ἐξέτασιν τοῦ ἐξάρχου έλογίζοντο παντελῶς ἄδιχον, βεβιασμένην ἐχ πιέσεως τοῦ γάλλου πρεσβευτοῦ. διότε ούτω μόνον φαίνεται είς έμε τουλάγιστον χαταληπτή ή έν ετέρω γράμματι τοῦ πατριάργου 'Ραφαήλ (ἀριθ. 5) εἴδησις, ὅτι εὐθὺς μετὰ τὴν ἐν Μήλω τοῦ ἐξάρχου ἀνάχρισιν ἐξέδωχεν ή τουρχιχή χυβέρνησις όρισμόν χοινοποιηθέντα είς το πατριαρχεῖον χαὶ διατάσσοντα τὴν παράδοσιν τοῦ ναοῦ τοῖς έν Μήλω κατολίκοις. 'Αλλ' οι Μήλιοι οὐδ' εἰς τὸν ὁρισμὸν τοῦτον ὑπακούσαντες προτρέπονται τέλος ύπο τοῦ πατριάρχου (άριθ. 6) νὰ παραδώσωσι τούλάγιστον είς την φραγχοεπισχοπην τὰ χτήματα αὐτῆς, ὅσα φαίνεται ἐξηρτῶντο ἀπὸ τοῦ ναοῦ (ὁ ναὸς παρασιωπᾶται), οἶον οἰχίας, ἀμπέλους, ἀγροὺς πτλ. Οι Μήλιοι μένουσιν ἄχαμπτοι ό δε γάλλος πρεσβευτής ήττηθείς οῦτως ύπὸ τῆς ἀχαμψίας αὐτῶν ἀπέγει τοῦ λοιποῦ ἀπὸ τῆς ὑποθέσεως ταύτης, ἀφεἰς την εύθύνην αύτῆς τῷ λατίνῳ ἐπισχόπῳ Φραγχίσχῳ Τομάζω. Οὐτος τέλος άναγχάζεται μόνος νά ζητή την ύπερ της λατινικής επισχοπής συνδρομήν του πατριαργείου· διὰ τοῦτο τὰ χατόπιν γράμματα τοῦ πατριάργου 'Ραφαήλ ἄγρι τοῦ ἔτους 1604 (ἀριθ. 7, 8) παρουσιάζουσιν αὐτὸν μόνον μεσιτεύοντα παρὰ τῷ πατριάρχη χαὶ γράμματα παρ' αὐτοῦ ζητοῦντα χατὰ τῶν ὀρθοδόξων Μηλίων αφοριστικά. Καὶ ἐλάμβανε μὲν αὐτὸς τοιαῦτα, ἀλλ' ἡγνόει ὅτι περιείχον αυτά καὶ ἕν φανερόν ἔν τινι γωνία «άνευ», προτρεπτικόν μέν εἰς άντίστασιν, σημαϊνον δε και το άχυρον και το άνενεργητον των άφορισμων. Η πολιτεία αυτη του πατριάρχου έξηγητέα, νομίζω, έξ ένδομύχου πεποιθήσεως αύτοῦ ὅτι τὸ δίχαιον ἦτον ὑπέρ τῶν ὀρθοδόξων Μηλίων· ν' ἀρνηθή δε και την είς τον Φραγκίσκον συνδρομήν του, ήτον άδύνατον, αν λάβη τις ύπ' όψει ότι αύτὸς ῥαγιᾶς ῶν ἡὸυνάτει νὰ παλαίη φανερῶς μετὰ τοῦ πανισγύρου τότε γαλλοπροστατεύτου χατολιχισμού παρά τη χυβερνήσει τη τουρκική αλλά και αυτή αυτη ούχι ειλικρινώς υπεστήριξε την έν Μήλω ἐπέμβασιν τοῦ γάλλου πρέσβεως, ὡς ἀπέδειξεν ἡ ἀποτυχία τοῦ χάριν αὐτοῦ χαὶ πρός έχφοβισμόν τοῦ πατριαργείου γενομένου διατάγματός της. Τέλος ἐν τῷ μεταξύ συνεβιβάσθησαν άμφότερα τὰ άντίδιχα μέρη τοῦτο παρατηρεῖται ἐν τῷ γράμματι τοῦ πατριάρχου 'Ραφαήλ ἔτους 1606 (ἀριθ. 9), Χαθ' δ λατίνοι και δρθόδοξοι διορίσαντες επιτοπίως έξ εαυτῶν διαιτητὰς διέκριναν, τίνα των χτημάτων τοῦ ναοῦ ἠὸύναντο νὰ εἶναι τῆς μιᾶς ἢ τῆς ἄλλης μερίδος. Ούτως επεδικάσθη τῷ ὀρθοδοξω ἀρχιεπισκόπω Παρθενίω ή ἐπικαρπία τοῦ ένος τρίτου, τῷ δὲ λατίνω ἐπισχόπω Φραγχίσχω ή τῶν λοιπῶν δύο τρίτων. Έχ τούτου δύναταί τις νὰ εἰχάση, ὅτι οἱ Μήλιοι χατόλιχοι εἶγον περιορίσει τάς άξιώσεις των είς μόνα τὰ χτήματα τοῦ ναοῦ, ὄσα αὐτοὶ χαὶ ἐλογίζοντο

χαὶ ἀπέδειξαν προστεθειμένα τούτω χατὰ τὴν προτέραν λατινιχὴν ὐτοῦ χατοχήν. Την απαίτησιν ταύτην θα έχριναν διχαίαν οι όρθόδοξοι χαι ούτω θα συνεφώνησαν είς συμβιβασμόν. Φαίνεται όμως μεταξύ των όρθοδόξων Μηλίων νὰ ὑπῆργε χαὶ μερὶς μὴ παραδεχομένη τὸν συμβιβασμόν, διότι τὰ χατόπιν γράμματα (άριθ. 10-13) παρουσιάζουσιν άλλην διεύθυνσιν είς την ύπόθεσιν ταύτην. Οὕτω; ἀναφέρει τῷ πατριάρχη Νεοφύτω (1609) ὁ γάλλος πρέσβυς, δτι αποβιώσαντος τοῦ ἐν Μήλω κατολίκου ἐπισκόπου Φραγκίσκου, τινὲς των όρθοδόξων ήρπαξαν άπό των έν τη χαθέδρα του πράγματων ένια, οἶον σχεύη, ἐνδύματα χαὶ λοιπά. Ὁ πατριάργης μεταβιβάζει τὴν εἶδησιν ταύτην τοῖς Μηλίοις καὶ ἀπειλῶν ἀφορισμὸν προτρέπει νὰ ἐνεργηθή τῶν ἀρπαγέντων ή ἐπιστροφή τῷ γάλλψ προξένψ. Μετά τινα ἔτη φαίνεται ἐνογλούμενος παρ' αὐτῶν ὁ νέος λατῖνος ἐπίσχοπος, τῶν Μηλίων διαμφισβητούντων, ὡς φαίνεται, την ἐπιδικασθείσαν ἄλλοτε τη ἐπισκοπη αὐτοῦ κτηματικήν ἐπικαρπίαν ό δε πατριάρχης Τιμόθεος (1614) συνιστά αυτοίς τον σεβασμόν τῆς προγενομένης συμφωνίας. δι' έτέρου δε γράμματος άγγέλλει αύτοις, ότι τόν Μήλου ἀρχιεπίσχοπον Νεόφυτον, ὡς παραβάτην ἴσως τῆς συμφωνίας, ἐχάθηρε συνοδιχῶς. Όπόσον οἱ ἐν Μήλω ἐπίσχοποι τῶν χατολίχων ἔχρινον ἀναγχαίαν την ύπερ αύτων συνδρομήν των οίχουμενιχών πατριαρχών, άποδειχνύει (άριθ. 13) τὸ γεγονός, ὅτι ὁ νέος αὐτῶν ἐπίσχοπος Νιχόλαος Λέσδος μεταβὰς δι' ύποθέσεις του είς Ίταλίαν ήναγχάσθη διὰ τοῦ ἐν Κ/πόλει γάλλου πρεσβευτοῦ ἢ καὶ κατ' εὐθεῖαν νὰ προκαλέση τὴν ἔκδοσιν γράμματος τοῦ πατριάργου Τιμοθέου (1615), ὅπως οἱ ὀρθόδοξοι τῆς Μήλου μὴ ἐνογλῶσι διὰ τὰ ἐπισχοπιχά του πράγματα τὸν ἐν χαιρῷ τῆς ἀπουσίας ἐπίτροπον αὐτοῦ γάλλον πρόξενον.

Έχ τῆς ἀναλύσεως τῶν εἰς τὴν νῆσον Μῆλον ἀναφερομένων πατριαρχιχῶν γραμμάτων προχύπτει, ὅτι τὸ περὶ τὸν ἐχεῖ ναὸν τῶν ἁγίων ᾿Αναργύρων δίχαιον ῆτον ὑπὲρ τῶν ὀρθοδόξων αὐτῆς χατοίχων· τοῦτ' αὐτὸ ἀπέδειξε χαὶ μεταγενεστέρα τοῦ 1615-ου ἔτους ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ ναοῦ λατινιχὴ ἀπαίτησις· ὅτε, ἐξετάσεως γενομένης νομίμου, ἀπεδείχθη τὸν ναὸν «διχαίω τρόπῳ λέγεσθαι χαὶ εἶναι ὑπὸ τὴν διοίχησιν χαὶ δεσποτείαν τοῦ χατὰ χαιρὸν εὑρισχομένου ἀρχιεπισχόπου, τῷ τῆς Κωνσταντινουπόλεως θρόνῳ ὑποχειμένου» <sup>1</sup>. ᾿Αξιοσημείωτον ὅμως, ὅτι χαθ' ὅλην τὴν πολυετῆ περὶ τοῦ ναοῦ τούτου ὑπόθεσιν ἐπολιτεύθη τὸ Οἰχουμενιχὸν Πατριαρχεῖον χριστιανιχώτατα, οὕτε ἀπορρῖψαν οὕτε χαὶ ἀμελῆσαν τὰς οὐσιωδῶς ἀδίχους ἐπ' αὐτοῦ λατινιχὰς ἀπαιτήσεις, ζητῆσαν δὲ τοὐναντίον ἐπιμόνως τὴν διάχρισιν τοῦ διχαίου αὐτῶν, ὁποῖον χαὶ ἂν ἦθελεν εἶσθαι τοῦτο· ἐνῶ ἀπὸ μέρους ἐπισχόπου χα-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Ορα συνοδικόν γράμμα τοῦ ἐτους 1628 ἐκδεδομένον ὑπὸ Μ. Γεσθεών. Ἐκκλησ. ᾿Αλήθε: 7.
 1889, τ. 9, σ. 176.

τολίχου η πάπα 'Ρώμης οὐδὲ ἕν ἐγὼ γινώσχω τοιαύτης ἀφιλοχερδοῦς ἐπιειχείας παράδειγμα πρός ναούς όρθοδόξους έν ταῖς ἐνορίαις αὐτῶν ὑπάργοντας χατ' ἐχείνους τοὺς γρόνους. Τὸ δὲ παραδοξότατον, ὅτι πατριάργης οἰχουμενικός, ό πολύς Λούκαρις, ό ἐπὶ δεκάδας ἐτῶν καταρραδιουργούμενος ὑπὸ παπιστικών όργάνων κληρικών τε καὶ διπλωματικών, αὐτὸς ἐν ἀκμῆ τῶν ἐξ αύτῶν ραδιουργιῶν ἐδωρήσατο συνοδική διαγνώσει τὸν ἐν Μήλω ναὸν τῶν άγίων 'Αναργύρων τοῖς ἐχεῖ χατολίχοις γριστιανοῖς (ἔτει 1628-ψ), ἀλλ' ὑπὸ τόν όρον όπως την αύτοῦ προστατευτικήν κυριότητα έγη οὐγὶ ή τότε θρασεία έν Τουρχία θεράπαινα τοῦ χατολιχισμοῦ, ἡ γαλλιχἡ ἐν Κωνσταντινουπόλει πρεσβεία, άλλ' ό αὐτόθι χατὰ χαιρὸν βάιλος τῆς Ἐνετιχῆς Δημοχρατίας, όντος τότε τοιούτου Σεβαστιανοῦ τοῦ Venieri. Καὶ ή δωρεὰ ἐγένετο ούγι διά τινα τούτου πίεσιν. άλλὰ διότι ύποβαλών ό βάιλος παραχλητιχήν τῷ πατριάργη Κυρίλλω Λουχάρει ἀναφορὰν ὑπέρ ἀλλοδόξων ἀπόρων τῆς Μήλου κατοίκων, γριστιανών δε όμως και αυτών και στερουμένων ναού, συνεκ!νησεν αύτον ούτως, ώστε και δίκαιον και άξιον και προσήκον να κρίνη του να έγωσι χαί οι άποροι ούτοι γριστιανοί ίδιον τόπου προσευγής 1.

Οὐχὶ μιχρᾶς σπουδαιότητος εἶναι τὸ ὑπ' ἀριθμὸν 15 γράμμα 'Αθανασίου τοῦ Πατελλάρου, ὅπερ συντάξας χαὶ ὑπογράψας αὐτὸς ὡς πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως ἀπέστειλεν ἐξ 'Αγχῶνος ἔτει 1635-ψ τῷ τότε 'Ρώμης ἐπισχόπῳ Οὐρβανῷ τῷ ὀγδόῳ. 'Ο 'Αθανάσιος οὖτος Κρὴς τὴν πατρίδα, λόγιος ἀνὴρ xaὶ γόνος Πατελλάρων, εἶναι γνωστὸς ἐν τῆ νεωτέρα ἰστορία τῆς 'Ορθοδόξου Ἐxχλησίας ἀφ' οὖ χρόνου παρουσιάζεται ὡς νόμιμος μητροπολίτης Θεσσαλονίχης. Τὸ προηγούμενον αὐτοῦ εἶναι εἰς ἐμὲ τοὐλάχιστον ἄγνωστον εἰχάζω μόνον ἐx τῶν ὑστέρων xaὶ νεανιχῶν αὐτοῦ πράξεων, ὅτι τὰς σπουδὰς ὡφειλεν εἰς λατίνους χληριχούς, ἡ εἰς ἰταλιχόν τι πανεπιστήμιον<sup>2</sup>. ἄλλως δὲ τῶν Πατελλάρων ἡ οἰχογένεια, εἰ χαὶ τῶν διασήμων ἐν Κρήτη<sup>3</sup>, εἶχε χλίσεις οὐνιστι-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Το περί τῆς δωρεᾶς ταύτης χριστιανιχώτατον συνοδιχόν γράμμα τοῦ πατριάρχου Κυρύλου Λουχάρεως ίδε ἐν τῆ Ἐκκλησ. ᾿Αληθεία, τ. 9, σ. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Περὶ τῆς παιδείας αὐτοῦ Δημήτριος ὁ Προχοπίον λέγει ταῦτα· «'Αθανάσιος Κρής, πατριάργης ΚΠ, ἀνὴρ εἰδήμων τῆς ἑλληνικῆς καὶ τῆς ἀραβικῆς γλώσσης, καὶ τῆς Ἱερᾶς Γραφῆς ἐμπειρος, ἱχανὸς κατανοεῖν τῶν τε λογογράφων καὶ φιλοσόφων τὰ συγγράμματα· ἐσχόλαζε περὶ τῆν ἀνάγνωσιν καὶ μελέτην τῆς Ἱερᾶς Γραφῆς καὶ ἐχήρυττε τὸν λόγον τοῦ θεοῦ μετὰ πολλοῦ ζήλου καὶ χριστιανικῆς ἀγάπης». Καὶ πάλιν «'Αθανάσιος Πατελάριος, Κρής, πατριάρχης ΚΠ, ἀνὴρ σοφός, εἰδήμων τῆς τε Έλληνικῆς καὶ λατινικῆς γλώττης, κήρυξ καὶ διδάσκαλος τῶν θείων λογίων, φιλόσοφος, φιλολόγος, ποιητής· τῶν αὐτοῦ συγγραμμάτων οὐδὲν τύποις ἐχδέδοται». Κ. Σκίθα Μεσαιων. βιβλιοθήμη· ¨ 3, σ. 483 καὶ 485. Fabricii-Harles, Bibl. graeca, τ. 11, σ. 524 καὶ 527.

<sup>\*)</sup> Ό Τζάνες Μπουνιαλῆς ἀναφέρων αὐτὴν ὡς ἐξέχουσαν ἐν Κρήτῃ χαυχᾶται λέγων· «Τὸν Πατελᾶρο λέγω σου πῶς ἔστεχε στὴν Πόλιν χαὶ ἤτονε οἰχουμενιχός, χαθὡς τὸ ξέρουν ὅλοι». "Όμα Κ. Legrand, Bibliogr. hell. du XVII<sup>o</sup> siècle, τ. 2. σ. 397.

χάς<sup>1</sup>. Τὴν εἰς μητροπολίτην Θεσσαλονίχης προαγωγήν του ὀφείλει πιθανῶς εἰς τὸν πατριάρχην Τιμόθεον τὸν 2-ον<sup>2</sup>. Τὴν πρώτην ὡς μητροπολίτου εἴδησιν περὶ αὐτοῦ ἔχομεν ἀπὸ μηνὸς Νοεμβρίου τοῦ ἔτους 1620, ὅτε ὡς μέλος ἐχλογικῆς «ὑπερτελοῦς συνόδου» ἐν Κωνσταντινουπόλει ὑπέγραψε πρᾶξιν αὐτῆς, δι' ἦς μετατεθεὶς ἀπὸ τοῦ πατριαρχικοῦ θρόνου 'Αλεξανδρείας εἰς τὸν θρόνον Κωνσταντινουπόλεως Κύριλλος ὁ Λούχαρις ἀνεγνωρίσθη νόμιμος οἰχουμενικὸς πατριάρχης<sup>3</sup>. Τῷ δὲ 1-ῃ Δεχεμβρίου τοῦ αὐτοῦ ἔτους παρὼν ἐν Κωνσταντινουπόλει συνοπέγραψε μετ' ἄλλων ἀρχιερέων συνοδιχὴν πρᾶξιν εἰς διαχανόνισιν τῶν τότε χρεῶν τοῦ πατριαρχείου συμβάλλουσαν<sup>4</sup>. Γενομένου δὲ κατόπιν (1622) ἐπιβατιχῶς πατριάρχου τοῦ ἀνιτίσαντος Γρηγορίου τοῦ ἀπὸ 'Αμασείας<sup>5</sup> καὶ μετ' αὐτὸν 'Ανθίμου τοῦ ἀπὸ 'Αδριανουπόλεως καὶ πάλιν ἐπανελθόντος τὸ δεύτερον εἰς τὸν θρόνον τοῦ χανονικοῦ πατριάρχου Λουχά-

<sup>1</sup>) Συγγενεῖς τοῦ 'Αθανασίου σπουδάσαντας ἐν 'Ρώμη καὶ γενομένους ἀποστάτας τῆς ὀρθοδοξίας ίδε παρὰ τῷ Legrand ἔνθ. ἀνωτ. τ. 3, σ. 185-193.

2) Η παρά τῷ Δημητρακοπούλω (Όρθόλοξος Έλλάς, ἐν Λειψία 1872, σ. 152) εἴδησις, ὅτι εχειροτονήθη ύπό τοῦ Λουκαρέως, δὲν φαίνεται πιθανή.

3) Ίδε την πράξιν ταύτην παρά τῷ Legrand ένθ. άν. τ. 4, σ. 342. Σημειωτέον ένταῦθα, ὅτι ό Μ. Γεδεών (Πατριαργ. πίναχες, σ. 547) όλως άναχριβώς την πρώτην Κυρίλλου του Λουχάρεως πατριαρχίαν άναγράφει έτει 1612-ω, ένῶ χατὰ τὸν χρόνον τοῦτον πατριάρχης ῶν ᾿Αλεξανδρείας ό Κύριλλος διώχει τον Οίχουμενιχόν Θρόνον άπλῶς ώς τοποτηρητής αὐτοῦ. Τὸ ἀναχριβές τοῦτο ἐπορίοθη ό Γεδεών έχ παρανοήσεως έγγράφου (παλαιοῦ σημειώματος) προεχδοθέντος ὑπ' ἐμοῦ ( Έλλην. Φιλολογ. Συλλόγου ΚΠ παράρτ. τ. Κ' - ΚΒ', σ. 88-89. Πρβλ. Legrand ένθ. άν. τ. 4, σ. 269). 'Αναχριβής παρά τῷ Γεθεών (Πατρ. πιν. σ. 549—550) χαὶ ὁ χρόνος λήξεως τῆς πατριαρχίας τοῦ Τιμοθέου και της δηθεν έτει 1621-ω δευτέρας τοῦ Λουκάρεως πατριαργίας. Ἐπειδή ὑπάργουσι δύο γράμματα μηνός Απριλίου έτους ζρχζ΄ χαὶ ἰνδιχτιῶνος β΄ (=1619), φέροντα ἀμφότερα ἐπὶ χεφαλής τὸ ὄνομα Κυρίλλου τοῦ Λουχάρεως (Μ. Χαμουδοπούλου, Κυρίλλου τοῦ Λουχάρεως ή πρώτη ἐπὶ τον Οίχουμενικόν Θρόνον ανοδος. Έχχλης. Άλήθεια, τ. 3, σ. 151-153), φαίνεται ότι ούτος ανέβη έτους 1620 και μετά τον είσετι άπροσδιορίστου άκριβως χρόνου θάνατον του Τιμοθέου και έπειδή θά ύπῆρχεν ἀντίδρασις κατὰ τῆς ἐκλογῆς αὐτοῦ, διὰ τοῦτο πιθανῶς ἐδέησε νὰ συμπληρωθη καὶ νομιμοποιηθή αῦτη διὰ της μηνί Νοεμβρίω τοῦ 1620-οῦ ἔτους συνελθούσης «ὑπερτελοῦς συνόδου». Η διάδοσις δτι ό Κύριλλος έγένετο τὸ πρῶτον οἰχουμενιχὸς πατριάρχης τῆ 5-η Νοεμβρίου 1621, δὲν εἶνα: άληθής. Το αύτο ανάληθες έπανέλαβον χαι οί ρωσσοι του Κυρίλλου βιογράφοι. "Ιδε Α. Μπριάντσεφ, Ό πατριάργης Κύριλλος Λούχαρις χαὶ αί προς την 'Ορθόδοξον 'Εχχλησίαν ύπηρεσίαι αὐτοῦ (Α. Брянцевь, Патріархъ Кириллъ Лукарисъ и его заслуги для Православной Церкви. Έν Πετρουπόλει, 1870), σ. 65. Εύγράφου 'Οφσιάννικοφ 'Ο πατρ. ΚΠ Κύριλλος Λούχαρις και ό άγων αύτοῦ κατά τῆς ἐν ᾿Ανατολῆ ῥωμαιοχατολικῆς προπαγάνδας (Евг. Овсянниковь, Конст. Патр. Кириллъ Лукарисъ; его борьба съ римско-католического пропагандою на востокъ. Νοβοτσερκάσκ, 1903), σ. 149.

4) Legrand εੱνθ. ανωτ. σ. 344.

<sup>6</sup>) Παρά τῷ Γεδεών (Πατρ. πιν. σ. 552) ἀναχριβῶς ἔτει 1623-ῳ. Ὁ μέγας λογοθέτης Χυυσόσχουλος ἐν τῆ ἀφηγήσει του (παρὰ τῷ J. Aymon, Monuments authentiques. La Haye, 1708, σ. 204) ὁρίζει τὸ 1622-ον ἔτος. Ἡ πτῶσις τοῦ Κυρίλλου χαὶ τοῦ ἐξ ᾿Αμασείας Γρηγορίου ἡ πατριαρχία διενηργήθη χατὰ παραγγελίαν ἐχ Ῥώμης χαὶ Παρισίων ὑπὸ τοῦ τότε γάλλου πρεσβευτοῦ de Cesy. ὅρα τὰς πρὸς τὸν βασιλέα του Λουδοβῖχον 13-ον σχετιχὰς πρὸς τὴν ὑπόθεσιν ταὐτην ἐπιστολάς του παρὰ τῷ A. J. Turgenev, Historica Russiæ monumenta. Petropoli, 1841-1848, τ. 2. σ. 424 χαὶ 425.



ρεως (1623), ό Θεσσαλονίχης 'Αθανάσιος μετέγει τῶν ἐργασιῶν (μηνὶ 'Ιουνίω 1624) τῆς περ! τοῦτον συνόδου 1. Μεθ' ἰχανὰ ἔτη (1632) ἀπαντῷ ἐπιστολή τοῦ Θεσσαλονίχης 'Αθανασίου πρός τὸν ἐν Κωνσταντινουπόλει πάστορα 'Αντώνιον Leger, έξ ής φαίνεται ότι τοῦ Λουχάρεως πατριαρχοῦντος εἶχε χαὶ ό Αθανάσιος την εύνοιαν της τότε μέγα δυναμένης έχει πρεσβείας των Κάτω Χωρῶν ἐναντίον τῶν ἐν Τουρχία ἐπηρειῶν τῶν χατολίχων πρεσβειῶν. Ἡ ἐπιστολή παριστά μετάμελον τοῦ 'Αθανασίου, ὅτι συνέβη ἐν χαιροῖς ἀνωμάλοις διά την Όρθόδοξον Έχχλησίαν να είναι χαὶ αὐτὸς ἀργιερεύς, χαὶ οῦτω νά στερείται τῆς ἄλλοτέ ποτε προσφιλοῦς αὐτῷ μελέτης, ὥστε xaì và λησμονη αν είχε ποτέ σπουδάσει έντὸς φροντιστηρίων<sup>2</sup>. Μηνί Όχτωβρίω τοῦ 1635-ου έτους διώξας τον δρθόδοξον Λούχαριν άρπάζει τον πατριαργικόν θρόνον ό τελείως χατόλιχος αρχιερεύς Κύριλλος ό έχ Βερροίας μετα μίαν δμως έβδομάδα διωγθέντος χαὶ αὐτοῦ, δίδοται πάλιν ὁ θρόνος Κυρίλλω τῷ Λουχάρει<sup>3.</sup> ούτινος ήδη πατριαργούντος το ήττημένον παπιστιχόν έν Κωνσταντινουπόλει κόμμα (ού προστάτης ό αὐτόθι παπικὸς πατριαρχικὸς βικάριος καὶ τῆς Αύστρίας ό πρέσβυς Schmid, όστις χαὶ ὄργανον ἦτο φανερόν τοῦ χαρδινάλι Βαρβερίνι, προέδρου τότε τῆς ἐν Ῥώμη Προπαγάνδας), προσεταιρίζεται τόν υπόπτου γαραχτήρος Θεσσαλονίχης 'Αθανάσιον τόν Πατελλάρον, χαὶ δι' ἐξαγορᾶς τῆς συνειδήσεως αὐτοῦ, τινῶν χληριχῶν χαὶ λαϊχῶν χαὶ τῶν Ισχυόντων έν τη τότε τουρχιχή χυβερνήσει μουσουλμάνων, άναβιβάζει τον έν τῶ μεταξὸ οὐνιτίσαντα Ἀθανάσιον εἰς τὸν θρόνον Κωνσταντινουπόλεως ἔτει 1634-ω· άλλ' ήδυνήθη να μένη έν αὐτῷ βραχὺν μόνον χρόνον μεταξὸ Μαρτίου χαὶ ἘΑπριλίου, ἐπὶ ἡμέρας τεσσαράχοντα, βαρύνας τὸ πατριαργεῖον μὲ γρέος μέγα 4. τότε δὲ χαὶ τὴν μητρόπολιν Θεσσαλονίχης ἔδωχε τῷ ἀπὸ Ῥεντίνης ἐπισχόπω Δαμασχηνῷ 5. Διωγθέντος ὅμως τοῦ ἀθανασίου ἐχ τοῦ πατριαργείου και έπανελθόντος είς τοῦτο τὸ τέταρτον τοῦ Κυρίλλου Λουκά-

<sup>4</sup>) Κατά τὸ ἔγγραφον τῆς χαθαιρέσεώς του ἐχρέωσε τὸ πατριαρχεῖον μὲ ἑξήχοντα χαὶ πλίον γιλιάδας ἄσπρων, χατά δὲ τὸν Ἐφέσου μητροπολίτην Μελέτιον τὸν Παντόγαλον μὲ ἑβδομήχοντα χ<sup>κ</sup> λιάδας γροσίων Ἱδε Legrand, Bibl. hell., τ. 4, σ. 434. Πρβλ. H. Hottinger, Analecta historicotheologica. Tiguri, 1652, σ. 559-560. J. Aymon, Monuments authentiques, σ. 103.

<sup>5</sup>) Κ. Σάθα Μεσαιων. Βιβλιοθήχη, τ. 3, σ. 570.

<sup>1)</sup> Legrand, Bibliogr. hell. du XVIIe siècle, 7. 4, o. 346 xai 348.

<sup>2)</sup> Legrand autódi s. 406-407.

<sup>\*)</sup> Τὰ γεγονότα ταῦτα εἶναι xaì ἀναχριβῆ xaì συγκεχυμένα ἐν τοῖς Πατριαχικοῖς πίναξι τοῦ Γεθεών, ἀγνοοῦντος αὐτοῦ xaì τὸν χρόνον τῆς πρώτης ληστρικῆς τοῦ ἐχ Βερροίας Κυρίλλου πατριαρχίας xaì τὴν μετ' αὐτὴν ἐπάνοδον τοῦ Λουχάρεως εἰς τὸν θρόνον (ίδε σ. 558-559). Τὸν χρόνον τῶν γεγονότων τοὐτων ὁρίζει σύγχρονος ἀνώνυμος (ίδε τοὺς ἡμετ. πατριαρχικοὺς καταλόγοις ἐν τῆ Βyzant. Zeitschrift, 1899, τ. 8, σ. 399-400), ὅστις προσθέτει ὅτι ὁ ἐχ Βερροίας ἐπατριάρχησεν αἕως μίαν ἐβδομάδαν», ἐνῶ τὸ τῆς καθαιρέσεως αὐτοῦ γράμμα ὁρίζει ἡμέρας ἀπατριάρχησεν αἕως μίαν ἐβδομάδαν», ἐνῶ τὸ τῆς καθαιρέσεως αὐτοῦ γράμμα ὁρίζει ἡμέρας ἀπατριάρχησεν αἕως μίαν ἐβδομάδαν», ἐνῶ τὸ τῆς καθαιρέσεως αὐτοῦ γράμμα ὁρίζει ἡμέρας ἀπατριάρχησεν ἀνώλεκτα, τ. 4, σ. 98), ῆτοι τὸ μεταξὸ 5-12 Όκτωβρίου διάστημα, ὡς φαίνεται ἐχ τῆς Μελετίου τοῦ 'Αθηνῶν εἰδήσεως ἐν Ἐκκλησ. ἱστομία, τ. 3, σ. 447 (παρὰ τοὐτφ μόνον τὸ ἔτος λελανθασμένον, ὡς καὶ παρ' ἀλλοις τισίν, οἶον ἐν τῆ Relation de l' establissement des Pères de la Compagniê de Jesus en Levant, ἐκδ. Legrand. Paris, 1869, σ. 6).

ρεως, ή περί αὐτὸν ἐνδημοῦσα σύνοδος ἐξέδωχε χαὶ πανταγοῦ γνωστὸν χατέστησεν άνάθεμα δίχαιον χατά τοῦ λυμεῶνος τοῦ πατριαρχείου, τοῦ ἐπιβάτου 'Αθανασίου 1. 'Η μετὰ τὸ πάθημα τοῦτο τύχη τοῦ 'Αθανασίου είναι δυσδιάχριτος. Υπάργει είδησις, ὅτι ἐστάλη εἰς τὴν μητρόπολίν του Θεσσαλονίχην<sup>2</sup>, άλλά τοῦτο προϋποθέτει χαθαίρεσιν τοῦ ἐχεῖ ἐγχατεστημένου Δαμασχηνοῦ ὑπὸ τοῦ Λουχάρεως. ὑπάρχει χαὶ εἶδησις, ὅτι χατώρθωσεν ὁ Ἀθανάσιος να διώξη τὸν Δούχαριν χαὶ νὰ χαταλάβη πάλιν τὸ πατριαργεῖον 🧤 Η περί τούτου όμως είδησις φαίνεται μοι άποτέλεσμα συγγύσεως γεγονότος πολύ μεταγενεστέρου. άλλ' ἂν ἔχη βάσιν τινὰ ἀληθῆ, ἡ τοιαύτη δευτέρα τοῦ 'Αθανασίου πατριαργία θὰ συνέβη μεταξύ Δεχεμβρίου 1634 χαὶ ἀργῶν Μαρτίου 1635, ἐντὸς τριμήνου διαστήματος, χαθ' δ στερούμεθα συγχρόνων γραπτῶν μνημείων ἐχχλησιαστιχῆς ἱστορίας· διότι πράγματι ἀπὸ τέλους Νοεμβρίου 1634, ὅτε ἐπατριάρχει τὸ τέταρτον ὁ Λούχαρις, ἄχρι τῆς χατὰ Μάρτιον 1635 δευτέρας τοῦ ἐχ Βερροίας Κυρίλλου πατριαρχίας στερούμεθα χαὶ σαφών περί τοῦ Λουχάρεως είδήσεων. Βέβαιον φαίνεται, ὅτι χαθαιρεθείς χαί άναθεματισθείς ό 'Αθανάσιος έστάλη που έξόριστος, όπόθεν ήλπιζε διά των έν Κωνσταντινουπόλει παπιχῶν χαὶ παπιστιχῶν ὀργάνων του νὰ διωγθῆ δ Λούχαρις χαὶ νὰ μεταχληθῆ εἰς τὸν πατριαρχιχὸν θρόνον. ίδών ὅμως ὅτι προύτιμήθη ύπ' έχείνων ό χατολιχώτερος αύτοῦ Κύριλλος ό έχ Βερροίας, χαὶ νομίσας οῦτως ἑαυτὸν χαὶ προσβεβλημένον χαὶ ἡδιχημένον, δραπετεύσας ήργετο πρός την Ῥώμην, ΐνα τὸν ἐχ Βερροίας παραστήση τῷ πάπα ἀχατάλληλον πρός τούς σχοπούς αὐτοῦ, ζητήση δὲ χαὶ τὴν προστασίαν του πρός έπανάχτησιν τοῦ θρόνου Κωνσταντινουπόλεως. Ἐχ τούτου βλέπομεν τὸν Ἀθανάσιον διὰ τοῦ ὑπ' ἀριθ. 15 γράμματός του εἰς 'Αγχῶνα μηνὶ Σεπτεμβρίω τοῦ 1635-ου ἔτους 4 γράφοντα ἐχεῖθεν τῷ πάπα Οὐρβανῷ, ἐπαγγελλόμενον αὐτῷ

<sup>4</sup>) <sup>\*</sup>Αγνωστος είναι καὶ ὁ τόπος τῆς ἐξορίας καὶ ὁ χρόνος τῆς ἐκείθεν εἰς Ἰταλίαν ἐκκινήσεως τοῦ 'Αθανασίου. Γνωστὸν μόνον, ὅτι μεσοῦντος Ἰουλίου 1635 ἐταξίδευε, διαδίδων ὅπου ἐστάθμευεν, ὅτι μεταβαίνει εἰς Ῥώμην πρὸς ἀπολαβήν τῆς ἐκείθεν ἀμοιβῆς δι' ῆν προύκάλεσε πτῶσιν τοῦ καλβινιστο ῦ Λουκάρεως. Ταῦτα γνωρίζει ἡμῖν αὐτὸς ὁ ἦδη ἐξόριστος Λούκαρις ἐκ Ῥόδου δι' ἐπιστολῆς

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Όρα τὰ περὶ τούτου ἔγγραφα ἐν τῷ ήμετ. Ἱεροσολυμιτιχῷ Βιβλιοθήχη, τ. 4, σ. 17—18 xai 20. Πρβλ. 'Α. Δημητρακοπούλου Ἐπανορθώσεις σφαλμάτων. Τεργέστη, 1872, σ. 24—26, ὅπου ὁ τοῦ ᾿Αθανασίου ἀναθεματισμὸς ἀποδίδοται ἀνακριβῶς εἰς τὸν ὁμόφρονά του Κύριλλον τὸν ἐχ Βερροίας, ὡς ὀρθῶς διέχρινε τοῦτο xaì ὁ Γεσεών, Πατριαρχ. πινάχων σ. 560.

<sup>)</sup> Δοσιθέου Ιεροσολύμων Ιστορία περί τῶν ἐν Ιεροσολύμοις πατριαρχευσάντων. Ἐν Βουκουρεστίφ, 1715, σ. 1170. Α. Κ. Υψηλάντου Τὰ μετὰ τὴν Αλωσιν. Ἐν Κ/πόλει, 1870, σ. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Τὴν εἴδησιν ταύτην βλέπω σαφῆ παρά τισι συγγραφεῦσιν. Οῦτως ὁ Ύψηλάντης (ἐνθ. ἀνωτ. σ. 139—140) ὀρίζων τὴν 2-αν πατριαρχίαν τοῦ 'Αθανασίου ἐτει 1635-φ λέγει «Ἐλθών ἀπὸ Μολδαβίας ἐξαίφνης 'Αθανάσιος Πατελάριος πατριαρχεύει κατὰ μῆνα Μάρτιον, ἐξωσθέντος Κυρίλλου τοῦ Λουχάρεως καὶ εἰς τὴν 'Ρόδον ἐξορισθέντος: κἀν τῆ ἐορτῆ τῶν ἀγίων ἀποστόλων ἐρμηνεύσας τὸ Σὑ ε ἱ Π ἐ τ ρ ο ς καὶ τὰ ἑξῆς, κατὰ τὴν γνώμην τῶν θεολόγων, ἐλάλησε κατὰ τῆς ἀρχῆς τοῦ πάπα». Εἰς τὴν πατρισρχίαν ταύτην ὁ Ύψηλάντης ἀπονέμει διάρκειαν ἐνὸς ἔτους. Ἡ περὶ αὐτῆς εἰδησις καὶ παρὰ Μελετίφ, τ. 3, σ. 448, καὶ παρὰ Κυρίλλῷ Λαυριώτη (Πατριάρχαι μετὰ τὴν ¨Αλωσιν, ἐκδ. Γεδεών. 'Αθήνησιν 1877, σ. 37).

ἀποχαλύψεις περί τῶν ἐν Κ/πόλει πραγμάτων, ζητοῦντα ἄδειαν νὰ ἐλθỹ πρίς αὐτὸν ἐν Ῥώμῃ χαὶ τὴν συνδρομὴν αὐτοῦ ὑπὲρ τοῦ Οἰχουμενιχοῦ Πατριαρχείου! Περὶ τοῦ τολμήματος τούτου τοῦ 'Αθανασίου εἰχομεν ἀλλαχόθεν ίκανὰς εἰδήσεις, ἀλλ' ἡ οὐσία αὐτῶν νῦν τὸ πρῶτον χυροῦται παρ' αὐτοῦ τοῦ 'Αθανασίου<sup>1</sup>. Τὸ τόλμημα τοῦτο προὐχάλεσε τότε ἀρχοῦσαν ἐν Τουρχία κατάπληξιν. Τοῦ 'Αθανασίου μεταβαίνοντος εἰς Ῥώμην, εἶχεν ἔγχαιρον περὶ αὐτοῦ εἰδησιν αὐτὸς ὁ Λούχαρις ἐν Ῥόδω, ἀλλὰ καὶ διάδοσιν ἐγίνωσκε περὶ τοῦ ἐχεῖ σχοπουμένου γενέσθαι<sup>2</sup>. Ἐτερος σύγχρονος, Ναθαναὴλ ὁ Κωνώπιος, ἔγραφε τῷ Leger μετὰ τὴν ἐξ Ἱταλίας ἐπάνοδον τοῦ 'Αθανασίου εἰς Κωνσταντινούπολιν· «Περὶ τοῦ παπολάτρου Πατελάρου λόγος ἐξῆλθεν ὅτι, χαθώς ἤχουσται, ἀπελθών εἰς τὸν πάπαν χαὶ παραχληθεὶς ἶνα ὑπογράψῃ αὐτῷ καὶ μὴ βουληθεἰς ἐπέστρεψεν· χαὶ τοῦτο νομίζω εἶναι μηχανή τις διαβόλων παπιστῶν χαὶ τῶν πανουργοτάτων Ἰησουϊτῶν, μὴ βουλομένων τυχὸν τοὺς πολλοὺς φανερῶς οὕτως πιστοῦσθαι ὡς ὁμόφρων αὐτῶν ἐστι, χαὶ τοῦτο Ινα

έχη πάλιν πολεμεῖν τῆ 'Ανατολιxῆ Ἐχχλησία, <sup>3</sup>. Ετερος δὲ σύγχρονος, ὁ Ἐφέσου Μελέτιος, ἔγραφεν εἰς τοὺς Κρῆτας ἔτει 1636-ψ. «Προσποιούμενοι

1) Σημείωσαι πρώτον, ότι ό Γεθεών (Πατριαρχ. πιν. σ. 559 χαι 580) άγνοει τάς είδησεκ ταύτας, οίονει παριστών τον Άθανάσιον έν τη πρώτη πατριαρχία του χαι μετ' αύτην χαθαρόν όρθόδοξον και δηθεν ήσυχον μοναστήν έν Αγίω "Ορει μέχρι της έτει 1652-ω δευτέρας πατριαργίας του" περί δε των ων ό λόγος είδήσεων όρα L. Allatii, de Ecclesiæ Occidentalis atque Orientalis perpetua consensione. Coloniæ Agrippinae, 1648, σ. 1092: «Athanasius etiam Patelarius patriarcha Anconam pervenit, ubi munificentissimè exceptus ab Urbano VIII, reconciliatus Romanæ Ecclesiæ, in Orientem discessit et archiepiscopatu Thessalonicensi donatur». Ισσίθεος έν τη Ίστορία λέγει (σ. 1170): «Τῷ Πατελάρψ έδόθη ή Θεσσαλονίκη, όστις έχείθεν εἰς ΄Αγκῶνα ἀποδημήσας καὶ διανοούμενος ἀπιέναι καὶ εἰς Ῥώμην ἔπεμψε τὸν ἐπίσκοπον Δρηνουπόλεως πρεσβευτήν πρός τόν πάπαν Κάλλιστον (!), γράφων αυτῷ ὅτι ἔγει σχοπόν ἶνα ἀπέλθη εἶς Ῥώμην, ἐὰν ὅμως ἔχη τὸν θρόνον χαὶ τὸν τόπον Κωνσταντινουπόλεως· ὁ δε πάπας ἀπεκρίθη αύτφ, ότι έαν θελήση ύπογράψαι είς την Ρωμαϊκήν πίστιν, δώσει αύτφ θρόνον χαρδηναλικόν. Καί λοιπόν δυσαρεστήσας ό Πατελάρος και έπανελθών άπηλθεν είς Μπογδανίαν, κάκείθεν είς Μοσχοβίαν». Ταῦτα, εἰ καὶ ἀνακριβῆ κατὰ τὸ πλεῖστον, ἐκθέτει ὁ ἡΥψηλάντης διαφόρως, λέγων (σ. 136). «Ό δέ Πατελάριος είς την Άγχωνα της Ιταλίας απήλθε, διανοούμενος απελθειν είς την Ρώμην δθεν έχειθεν γράψας πρός τον τότε πάπαν Ούρβανον τόν Η΄, η χατ' άλλους Κάλλιστον, πέμπει τα γρ<sup>άμ-</sup> ματα δια Καλλίστου τοῦ Δρηνουπόλεως ἐπισχόπου. ἦτει δὲ διὰ τῶν γραμμάτων το μετά το παραγενέσθαι αὐτὸν εἰς τὴν Ῥώμην ἔχειν τὸν θρόνον Κ/πόλεως. Άλλι ὁ πάπας ἀπεκρίθη αὐτῷ τὸ ἐἰν 🕏 της Ρωμαίκης πίστεως όμολογία ύπογράψη, έξει τον θρόνον τοῦ έβδομηκοστοῦ τρίτου καρδινάλως. δθεν δυσχεράνας ό Πατελάριος ἀπῆλθεν εἰς τὴν Μολδοβλαγίαν». Ό Κομνηνός συνενοῖ ἐν αὐτοῖς τἀς ειδήσεις τοῦ Δοσιθέου και Μελετίου (Έκκλησ. ίστορία, τ. 3, σ. 448).

<sup>2</sup>) J. Aymon, Monuments authentiques, c. 101. Legrand, Bibl. hell. du XVI<sup>[e</sup> S., <sup>7</sup>. 4, c. 482.

<sup>8</sup>) Legrand, Bibliogr. hell. du XVII<sup>e</sup> siècle, -. 4, o. 504.

του (αν είναι γνησία) πρὸς τὸν Leger ἀπὸ 16 'louλίου 1635, γράφων αὐτῷ ἐξ ἀφορμῆς τῆς τότε ἀδημοσιευμένης ὁμολογίας του ταῦτα· σ...e a quel hypocryta falsso patriarcha costi similmente, come a quel altro furbo del Patelaro, il qual correndo se ne va à Roma per vestire dice del capello di cardinale, per haver deposto un patriarcha calvinista, e, questo predica per dovunque passa» (É. Legrand, Bibliographie hellénique du XVII<sup>e</sup> siècle, τ. 4, σ. 485-486. J. Aymon, Monuments authentiques de la religion des Grecs, σ. 101-103).

(οί Πατελάροι) χαὶ ὁ ἐχ Βερροίας (Κύριλλος) τὴν εὐσέβειαν, ὄργανα ἀσεβείας ἐγνωρίσθησαν, ὅτι εὐθὺς τὸν πάπα ἀδελφὸν χαὶ συλλειτουργὸν προδήλως χαθωμολόγησαν, ό μέν Πατελάρος (Άθανάσιος) άπελθών εἰς τὰς αὐτοῦ χώρας, ΐνα τοῦτον τὸν ἐπίγειον θεὸν προσχυνήση, λόγοις δὲ χαὶ ἔργοις ὁ ἐχ Βερροίας»<sup>1</sup>. Έχτὸς τῶν εἰδήσεων τούτων, δι' ῶν ὁ χύριος σχοπὸς τοῦ εἰς Ἰταλίαν ταξιδίου τοῦ Ἀθανασίου χαταλείπεται ἀόριστος, ἔγομεν χαὶ ἄλλας τινάς. Άπαντα ό Άθανάσιος, μετά την έξ Άγχῶνος ἐπάνοδόν του, τὸ πρῶτον ἐντός τῆς πόλεως Βενετίας. Οἱ ἐχεῖ ὀρθόδοξοι χατήσγυναν αὐτόν<sup>2.</sup> οὐγ ἦττον αὐτὸς μένει αὐτόθι ἀπτόητος. Κατὰ μῆνα Δεχέμβριον τοῦ 1635-ου ἔτους έγραψεν έχεῖ ώς «ἐλέφ θεοῦ πατριάρχης τῆς Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας» καὶ ὡς «'Αθανάσιος ό Κωνσταντινουπόλεως» ἔγγραφον πιστοποιητιχὸν ὑπέρ νεανίσχου τινός έχ Θεσσαλονίχης όνομαζομένου Νιχολάου Κριτοπούλου. Μετά δέ τρεις μήνας τον Νιχόλαον τοῦτον στέλλει εἰς Ῥώμην, ἕνα σπουδάση εἰς τὸ ἐχεῖ λεγόμενον Κολλέγιον Γραΐχον. Πρός τοῦτο γράφει τη 15-η Μαρτίου 1636 γράμμα ίταλιχὸν τῷ ἑεβερενδισίμω ἑέχτορι τοῦ αὐτοῦ χολλεγίου Ταρχουϊνίω Γαλλούτση, ὅπως μορφώση τὸν Νιχόλαον τοῦτον ὡς θέλει· συνιστᾶ δὲ αὐτῷ καὶ δύο ἀνεψιούς του ἐρχομένους δι' ὑποθέσεις, τὸν Γεώργιον καὶ τὸν άργιδιάχονον Ίγνάτιον, παρ' ών έλπίζει ὕτι θὰ ὑπηρετῶσι διαπαντός τὴν santa chiesa xai την θρησχείαν τοῦ Γαλλούτζη· γράφει προσέτι αὐτῷ, ότι έν τῷ μεταξύ ήτοιμάζετο νὰ ἀναγωρήση διὰ τὴν ἐν Κωνσταντινουπόλει πατριαργιχήν του έδραν, χατά την έχειθεν πρόσχλησιν<sup>3</sup>. Έχ των είδήσεων τούτων είναι, νομίζω, δυνατόν να πορισθῶμεν τα έπόμενα. Ή μετα τοῦ Γαλλούτση γνωριμία τοῦ 'Αθανασίου θὰ ἐγένετο ἐν 'Ρώμη· ἄρα θὰ έπετράπη τῷ 'Αθανασίω ή έξ 'Αγχῶνος εἰς 'Ρώμην ἄφιξις χαὶ ή ἐχεῖ συνάντησις αὐτοῦ μετὰ τοῦ πάπα. Τί ἀπεχάλυψεν αὐτῷ χαὶ τί μετ' αὐτοῦ συνεφωνήθη άγνοοῦμεν. Η είδησις, ὕτι δὲν ἔδωχεν αὐτῷ γραπτὴν ἐξάρνησιν τῆς προτέρας ὀρθοδοξίας του, δὲν φαίνεται ἀληθής, ὡς προδίδει ἡ ἐν Βενετία μέσον τῶν ὀρθοδόξων ἀπτοησία του, ἡ γραπτὴ παράδοσις ἀνεψιῶν του καί δή και άρχιδιακόνου είς τον ούνιτισμόν, και ή κατόπιν περί αὐτόν παπική δράσις έν Κωνσταντινουπόλει. Πιθανόν φαίνεται, ότι μεταξύ τῶν ἐν Βενετία δρθοδόξων προσποιούμενος τον δρθόδοξον διέψευδε την είς γρα-

<sup>1)</sup> Legrand ένθ. άνωτ. τ. 4, σ. 435.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Μῶς πληροφορεῖ περὶ τούτου Ναθαναήλ ὁ Κωνώπιος, γράφων τῷ Leger «Ἐχάρην οὐ σμιχρῶς διὰ τὸν χαχο-Άθανάσιον τὸν Πατελᾶρον, ὅτι ἐξουθένησαν αὐτὸν οἱ Ἐνετίασε· καὶ τοῦτο ἐστὶ ἐκδίκησις φανερὰ τοῦ διχαίου θεοῦ», ὅτι ἐδίωξεν ὁ Ἀθανάσιος τὸν Λούχαριν ἀπὸ τοῦ πατριαρχικοῦ θρόνου. Legrand ἔνθ. ἀνωτ. τ. 4, σ. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 'Αμφότερα τὰ ἐν Βενετία συντεταγμένα γράμματα τοῦ 'Αθανασίου ἐξέδωχεν ἐχ τῶν αὐτοῦ ἰδιογράφων ὁ Legrand ἔνθ. ἀνωτ. τ. 3, σ. 192—193. Αὐτόθι χαὶ ἀποσπάσματα πραχτιχῶν τοῦ Κολλεγίου (σ. 191), χαθ' ἅ οἱ ἀλλοι τελειόφοιτοι ἀνεψιοὶ τοῦ 'Αθανασίου, Γεώργιος χαὶ Λαυρέντιος, ἀπέβησαν γνήσιοι χατόλιχοι.

πτόν ούνιτισμόν προσγώρησιν του· πιθανόν επίσης φαίνεται, δτι πρός έξαπάτησιν της έν Κωνσταντινουπόλει περί του Λούχαριν μερίδος έγραφεν έχεί απολογητικώς ουτως έξηγητέα, νομίζω, ή έν έτει 1636-ω σαφής είδησις τοῦ Ναθαναήλ Κωνωπίου, ὅτι «ὁ Θεσσαλονίχης Πατελαρος ἐχ τῶν Ἐνετῶν νεωστί γράμματα τοῖς φίλοις αὐτοῦ πέμψας ἐνταῦθα (= εἰς Κ/πολιν) γράφει, ότι συμπάσχει χαὶ αὐτὸς διὰ τὴν ἄδιχον τήν τε παράλογον τοῦ χαλοῦ χαθολιχοῦ ποιμένος ἐξορίαν (= Κυρίλλου Λουχάρεως νοητέα ή διὰ τοῦ ἐχ Βερροίας γενομένη)· χαί πυνθάνεται ίνα τί τον γνήσιον χαί εννομον οί άρχιερείς τοσούτον χρόνον ποιμένα τῆ ἐξορία ἐγχατέλιπον, τον δὲ νόθον (=τὸν έχ Βερροίας) χαὶ παράνομον τοῦτον ἔτι βαστάζουσιν» 1. 'Ο 'Αθανάσιος λοιπόν σχοπών, ώς είγε προσυμφωνήσει πιθανώς έν 'Ρώμη, να χαταλάβη χαί πάλιν τον θρόνον Κ/πόλεως, ένόμισε συντελεστιχόν να ψεύδεται πρός έξαπάτησιν των όρθοδόξων. Άναγωρεί έχ Βενετίας έγων ήσφαλισμένην ύπερ έαυτοῦ τὴν χυβέρνησιν αὐτῆς χαὶ μένεα πνέων χατὰ τοῦ τότε μὲν χατέχοντος τον θρόνον Κωνσταντινουπόλεως, άλλ' ήδη χλονιζομένου χατολίχου Κυρίλλου τοῦ ἐχ Βερροίας· ἐχείνου τὴν θάλασσαν διασχίζοντος, ἐχθρονίζεται ούτος και ύπό των όρθοδόξων άνακηρύσσεται πρόσκαιρος πατριάργης ό Ήρααλείας Νεόφυτος (μέχρις ασφαλοῦς ἐνθρονίσεως τοῦ Λουχάρεως)<sup>2</sup>. Ἐμφανίζεται ο Άθανάσιος είς Κ/πολιν, εύρίσχει τὰς ἐλπίδας του διεψευσμένας, άλλον κατέγοντα τὸν θρόνον. Ἀπὸ μηνὸς Σεπτεμβρίου τοῦ αὐτοῦ ἔτους έχομεν είδησιν, δτι ή Βενετική Δημοκρατία παρενέβη να συμβιβάση τον Αθανάσιον μετὰ τοῦ νέου πατριάρχου Νεοφύτου όποῖός τις συμβιβασμὸς έζητήθη, άγνοεῖται 3. Φαίνεται όπωσδήποτε ὅτι ἔμενεν ὁ Πατελᾶρος ἐν Κωνσταντενουπόλει απαιτών τον θρόνον, η χαι προσποιούμενος φιλίαν μετά τοῦ περί τον Λούχαριν χόμματος, ούτινος ό προστάτης, ό πρέσβυς τῆς Όλλανδίας. ήτο νῶν παρὰ τῆ χυβερνήσει τῆ τουρχιχῆ ἰσχυρότερος τοῦ αὐστριαχοῦ πρέσβεως Schmid. Δίδει παραίτησιν ὁ Νεόψυτος ὑπὲρ τοῦ Λουχάρεως: άναβιβάζεται ούτος τὸ πέμπτον εἰς τὸν θρόνον, ἀλλ' ἐν τῷ μεταξὸ ἐνισχύεται χρηματιχώς έχ 'Ρώμης παρά τοῖς Τούρχοις ὁ Schmid' ἀρπάζεται ὁ Λούχαρις, χαταδιχάζεται είς πνιγμόν χαὶ ἀναβιβάζεται πάλιν είς τὸν θρόνον

- :rí --

<sup>) &#</sup>x27;Ο πόστριαχὸς πρέσβος Schmid ἔγραφε τῷ χαρδινάλει Barberini τῷ 20-ỹ Σεπτεμβρίου 1636: «Questo nuovo asserto patriarca Neofito stà per ancora fermo nella cathedra, si governa col consiglio dell' ambassadore d' Olanda e del vecchio eretico Cirillo, che gli sta sempre appresso, et il disgratiato mosignore La Verea che non ha voluto credermi, è custodito nell' isola de Rody. Da monsignore Athanasio che per mezzo della Republica di Venetia cercava d' accomodarsi con questo nuovo patriarca non hò io inteso altro». The Hurmuzaki, Documente privitore la istoria Romanilor. Bucuresci, 1882, τ. 4, μέρος 1, τ. 627.



<sup>1)</sup> Legrand, Bibliogr. hell. du XVII<sup>e</sup> siècle, τ. 4, σ. 440.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Η έγαπτάστασις τοῦ Νεοφύτου ώς πατριάρχου φαίνεται γενομένη όλίγον πρὸ τῆς 12 'Ιουλίου 1636. Ἱζε ἐπιστολὴν τοῦ Leger παρὰ τῷ Legrand ἐνθ. ἀνωτ. τ. 4, σ. 450.

ό χατόλιχος μονσινιόρ Κύριλλος ό έχ Βερροίας, λησμονηθέντος ούτω τοῦ 'Αθανασίου η διὰ τὸ ἀμφίβολον τοῦ χαρακτηρός του, η διὰ τὴν περὶ αὐτὸν άσήμαντον μερίδα. Ό 'Αθανάσιος ὄμως ἐχότει χατὰ τοῦ προτιμηθέντος ἐχ Βερροίας άλλ' οι ἐπόπται και προστάται αὐτοῦ, προορίζοντες αὐτὸν δι' ἄλλην ωφέλιμον και ήττον ταραχώδη είς τον κατολικισμόν ύπηρεσίαν, παρεμβάντες ἐπέτυγον νὰ συμφιλιώσωσιν ἀμφοτέρους, γενομένης τῆς ἀγάπης αὐτῶν έν τῆ κατοικία τοῦ Schmid· οὖτος δὲ ὁ Schmid ἀγγέλλων τὰ κατ' αὐτὴν τῷ γραμματει τῆς ἐν Ῥώμη Προπαγάνδας (20 Σεπτεμβρίου 1838) ἤλπιζεν ότι ή συνδιαλλαγή αύτη, ήν χαὶ αὐτή αῦτη ή Προπαγάνδα συνίστα χαὶ ἐπεθύμει, θα προύξένει ταύτη την δέουσαν εύφροσύνην 1. Ό Schmid χατώρθωσε τήν συμφιλίωσιν έπὶ τῆ συμφωνία, ὅπως μέρος τῶν διὰ τὴν προτέραν πατριαργίαν γρεῶν τοῦ Ἀθανασίου πληρώση ὁ ἐκ Βερροίας, λόγω ὃἑ διατροφής δώση αὐτῷ τὴν προεδρίαν τῆς μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, ἐτησίαν ἐπιχορήγησιν 500 ταλήρων χαὶ ἄδειαν εἰς τὸ νὰ λειτουργῆ ὡς πατριάρχης. Πάντα ταῦτα ἐδέχθη ὁ ἐχ Βερροίας, πληρώσας χαὶ ἰχανὸν μέρος τῶν χρεῶν τοῦ 'Αθανασίου². 'Αποθνήσχει όμως έν τῷ μεταξὺ ὁ 'Αλεξανδρείας Μητροφάνης Κριτόπουλος, πατριαργούντος είσετι έν Κ/πόλει του έχ Βερροίας Κυρίλλου, χαὶ ἡ περίστασις αὕτη θεωρεῖται χατάλληλος εἰς ἐχχατολιχισμόν χαὶ τοῦ πατριαργείου 'Αλεξανδρείας διὰ τοῦ προγείρου αὐτοῦ ὀργάνου, τοῦ 'Αθανασίου. Πρός τοῦτο ἐγένετο χοινὴ παρὰ τῷ Κυρίλλω ἐνέργεια τοῦ Schmid, τοῦ Beνετοῦ βαίλου καὶ τοῦ παπικοῦ πατριαρχικοῦ βικαρίου, παραστησάντων αὐτῷ ὅτι θα ήτο συμφέρον να έχη ύπερ έαυτης «την άγίαν έδραν της Ῥώμης» ή Έλληνιχή Ἐχχλησία διὰ παραδόσεως τοῦ πατριαργείου ἐχείνου εἰς τὸν Ἀθανάσιον, «χληριχόν χατόλιχον έχτιμώμενόν τε χαὶ ἀγαπώμενον παρὰ τοῦ ἱεροῦ τάγματος τῆς ὑπὲρ πίστεως προπαγάνδας». 'Αλλ' ὁ μονσινιόρ Κύριλλος ὁ ἐχ Βερροίας έξήρτησε την έπιτυχίαν τούτου χυρίως έχ της διανομής χρημάτων είς τοὺς ὑπουργοὺς τῆς Πύλης, χαὶ ἐνῶ ἐγίνετο σχέψις εἰς ἐξοιχονόμησιν αὐτών, ἐνέργεια τοῦ ἡγεμάνος Μολδαβίας ἔδωχε τὸν θρόνον Άλεξανδρείας Νιχολάφ τῷ Κλαροντζάνε<sup>8</sup>. Οὕτως ἔμεινε χαὶ πάλιν ὁ ᾿Αθανάσιος ἀγρησιμοποίη-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schmid  $\dot{\epsilon}_{v}$   $\tau \sigma \tilde{c}_{s}$  Documente privitore la istoria Romanilor,  $\tau$ . 4,  $\mu \dot{\epsilon} \rho \sigma s$  1,  $\sigma$ . 640. «Io stimo, che il padre vicario patriarcale havera avvisato, come per opera dell' Excell<sup>mo</sup>. Sig<sup>r</sup> Bailo Veneto et mia si sono reconciliati insieme questo monsignor patriarca et monsignor Atanasio Patellaro. Per levare la ruggine d'ogni diffidenza, che frà loro poteva essere rimasto, hò io messo l'ultima mano, con fare un passo a questi duoi prelati; ch' intervenerro, con il padre vicario patriarcale et alcuni metropoliti, lor più cari amici: la passarono quel giorno in casa mia con gran amorevolezza et cortesia. Monsignor Patellaro, contento et sodisfatto, è poi partito verso la stato Veneto. Io spero, che la reconciliatione di detti duoi prelati sara gradita appresso cotesta sacra Congregatione, per il desiderio, che haveva di vederle uniti». <sup>r</sup>Ide x2i  $\sigma\epsilon\lambda$ . 687.

<sup>2)</sup> Schmid έχθεσις πρός του αύτοχράτορα Φερδινάνδου 3-ου ένθ. άνωτ. σ. 687-688.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Όρα τὸ ήμέτερον ἄρθρον περὶ τοῦ 'Αλεξανδρείας Νιχηφόρου (πρότερον Νιχολάου) ἐν τῷ Δελτίφ τῆς ίστορ. καὶ ἐθνολογ. 'Εταιρίας. τ. 3, σ. 494—503.

τος διά τὸν κατολικισμόν, ἕως οὖ ἡναγκάσθη νὰ μεταβή εἰς τὴν ἐν Θεσσαλονίκη θέσιν του μεθ' ύποσγέσεως τοῦ Schmid νὰ ἐπανακληθῆ ἐκείθεν εἰς τό πατριαρχείον έν περιπτώσει παύσεως τοῦ ἐχ Βερροίας Κυρίλλου. Διώχεται άληθῶς μετ' όλίγον οὖτος ὑπό τοῦ νικήσαντος ἐν τῷ μεταξὸ ὀρθοδόξου χόμματος, παρά δὲ τῆς Πύλης χαὶ πνίγεται ὡς ἀφόρητος σχανδαλοποιός. Οί περί τον Schmid λατινίζοντες άρχιερεῖς μεταχαλοῦσιν εἰς Κ/πολιν ἐχ Θεσσαλονίκης τὸν ἀθανάσιον1· ἀλλὰ προφθάν τὸ κόμμα τὸ ὀρθόδοξον ἀναγορεύει πατριάρχην τον άπο 'Ιωαννίνων Παρθένιον, ό δε διαθέσιμος έν Κ/πόλει μένων 'Αθανάσιος άναγχάζεται τέλος, γωρίς να διαχόψη τας πρός τὸν Schmid σγέσεις του, τον μέν ούνιτισμον να περιφρονήση πλέον ώς ανωφελη αύτῷ, τῷ δὲ νέψ οἰχουμενιχῷ Παρθενίψ τῷ πρώτψ νὰ δώση παραίτησιν γραπτήν ἀπὸ τοῦ τίτλου πατριάργου Κωνσταντινουπόλεως χαὶ οῦτω νὰ λάβη πάλιν είς πορισμόν τῶν τοῦ βίου χατ' Αύγουστον τοῦ 1639-ου ἔτους την προεδρίαν τῆς μητροπόλεως Θεσσασαλονίχης<sup>2</sup> ἐν ή χαὶ διέτριβε μέγρι περίπου τοῦ 1643-ου ἔτους, ἔχων ἐχεῖ συνεχεῖς ἐχ μέρους τοῦ νέου πατριάργου διωγμούς<sup>3</sup>, ένοχλήσεις τοῦ πρώην Θεσσαλονίχης μητροπολίτου Δαμασχηνοῦ 🐈 ἀλλὰ χαὶ φυλάττων ἐν ἑαυτῷ παράπονον ὅτι, τοσούτων χαὶ τοιούτων προπατριαρχησάντων έν Κ/πόλει, δέν έτυχε χαὶ αὐτὸς πρότερον ήσύχως νὰ πατριαρχήση καὶ ἐνδόξως ν' ἀπομακρυνθῆ ἀπὸ τοῦ πατριαρχείου. Τέλος ἔτει 1643-ω, χαταλιπών την Θεσσαλονίχην, μετέβη είς Μολδαβίαν ὅπως, τοῦ χαιροῦ χαλούντος, ἐπιτύγη ἐχείθεν διχαίωσιν διὰ νομίμου εἰς τὸν πατριαρχιχὸν θρόνον έπανόδου του. τοῦτο δὲ χαὶ ἐγένετο τῆ συνδρομῃ ἀναμφιβόλως τοῦ τότε ἡγεμόνος Μολδαβίας, προσχληθέντος ήδη τοῦ 'Αθανασίου τὸ δεύτερον ἔτει 1652-ω ώς χανονιχοῦ ὀρθοδόξου πατριάρχου εἰς τὸν οἰχουμενιχὸν θρόνον. ὅτε χαὶ ἐξεφώνησεν είς ἀποτριβήν δημοσία ἀφ' ἑαυτοῦ τῆς παλαιᾶς νεανικῆς ἀποστασίας του καί είς απόδειξιν της είλικρινοῦς ὀρθοδοξίας του λόγον ἐν τῷ ναῷ τοῦ πατριαρχείου κατά τοῦ ἀντιχριστιανικοῦ ἐν τῆ Ἐκκλησία παπιστικοῦ μοναργικού πρωτείου, έρμηνεύσας πρός τοῦτο ὀρθοδόξως τὸ εὐαγγελικὸν «Σὸ εἶ Πέτρος» κτλ.<sup>5</sup> Τον λόγον τοῦτον ἐξεφώνησεν ὁ ᾿Αθανάσιος ἐν πατριαργική λειτουργία τῆς ἑορτῆς τῶν ἀγίων ᾿Αποστόλων<sup>6</sup>. μεθ' ἡν ἀμέσως εἰς μαρτυ-

--- x' ----

<sup>1)</sup> Schmid evo. av. s. 688.

<sup>\*) &</sup>lt;sup>\*</sup> 1δε Κ. Σάθα Μεσαιων. βιβλιοθ. τ. 3, σ. 574. Πρβλ. Έχχλησ. 'Αληθ. έτ. 1881—1882, τ. 2, σ. 696.

<sup>\*)</sup> Schmid žv9. av. c. 691.

 <sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Όπως ούτος παύση τοῦ và παρενοχλη τον 'Αθανάσιον ἐν Θεσσαλονίχη, ἐλαβε προεδρικῶς μηνί 'Ιουλίω τοῦ ἐτους 1639 τὴν μητρόπολιν Κασανδρείας 'ἶδε Κ. Σάθα Μεσαιων. βιβλ. τ. 3, σ. 576.
 <sup>(3)</sup> Το πρᾶγμα τοῦτο μετέφερεν ὁ Μελέτιος ('Exxλ. ίστορ. τ. 3, σ. 448) xaì ὁ Υψηλάντης (Τὰ μετὰ τὴν "Αλωσιν, σ. 139) εἰς τὴν xaτ' αὐτοὺς ἔτει 1635-ψ δευτέραν τοῦ 'Αθανασίοο

πατριαργίαν,

<sup>5)</sup> Ο τότε ἐχ Κύπρου χατόλιχος ίερεὺς 'Αθανάσιος ὁ 'Ρήτωρ ἐξοργισθεἰς χατὰ τοῦ πατριάρχος 'Αθανασίου συνέταξεν έλληνιστὶ παπιστιχὴν ἀναίρεσιν τοῦ λόγου αὐτοῦ, ἐπιγράψας αὐτὴν συχο-

ρίαν ότι ούχι φιλοδοξῶν ἐζήτησε τὸ δεύτερον τὸν πατριαργικὸν θρόνον, ἀλλ' εἰς ίχανοποίησιν τῆς ἐχ παλαιοῦ προσβεβλημένης φιλοτιμίας του, ἔδωχε παραίτησιν άπό τοῦ θρόνου διὰ τοῦ ἑπομένου χαραχτηριστιχοῦ γράμματος. «Ἡ μετριότης ήμῶν διὰ τοῦ παρόντος αὑτῆς γράμματος δηλοποιεῖ, ὅτι, μετὰ τὸ λαβεῖν με ἤδη τὸν ἡμέτερον ἁγιώτατον οἰχουμενιχὸν πατριαργιχὸν θρόνον τῆς Κωνσταντινουπόλεως χαι είσελθειν είς αὐτὸν ἡμέρας ίχανάς<sup>1</sup>, χαι μὴ δυνηθήναι άπολογηθήναι και άναδεγθήναι και βαστάζειν τα βασιλικά συνήθη δίχαια χαὶ τὰ λοιπὰ ἕξοδά τε χαὶ βάρη τῆς πατριαργείας, ἀνεγώρησα τοῦ πατριαργείου και με οίκείαν βούλησιν και θέλησιν και άβίαστον τρόπον ποιῶ παραίτησιν τοῦ πατριαργιχοῦ αὐτοῦ θρόνου χαὶ οὐγὶ τῆς ἀργιερωσύνης μου. Έχέτω δε άδειαν ή ίερα σύνοδος των αρχιερέων εχλέξαι χανονιχώς δν αν έθέλοιεν ποιήσαι πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως έγω δε ήσυχία διάξω το λοιπόν τοῦ βίου. "Οθεν εἰς ἀσφάλειαν χαὶ ἕνδειξιν πᾶσι δέδωχα τὴν παροῦσάν μου ἀβίαστον χαὶ οἰχειοθελῆ παραίτησιν, χαὶ χατεστρώθη ἐν τῷ ἱερῷ χώδιχι τῆς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκχλησίας. Ἐτει ˌαγνα' (γράφε ˌαγνβ') έν μηνὶ Ἰουλίω ἰνδιχτιῶνος ε'. Ὁ πρώην πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως 'Αθανάσιος στέργω τὰ ἄνωθεν»<sup>2</sup>. Μετὰ τοῦτο διαμείνας ἐν Κωνσταντινουπόλει ύπερ τοὺς δύο μῆνας ἀνεγώρησεν ἐχείθεν, χαὶ τῆ 8-η Ἐκτωβρίου τοῦ 1652-ου ἔτους φθὰς εἰς Γιάσι ἐξενίσθη παρὰ τῷ βοεβόδα αὐτῆς Βασιλείω. Έχει δε έν Μολδαβία φαίνεται ότι ανέλαβε την διεύθυνσιν οίχοδομής νέου μοναστηρίου. ούτινος είς πλουτισμόν έζήτησε την άδειαν να είσελθη είς 'Ρωσσίαν ἐπὶ τῷ σχοπῷ νὰ ἐπιχαλεσθῆ τὴν ὑλιχὴν τοῦ αὐτοχράτορος συνδρομήν χαὶ τῶν ἐν τέλει. Εἰς Μόσχαν ἔφθασε τῆ 16-η Ἀπριλίου τοῦ 1653-ου έτους μετά συνοδίας οχταμελούς. Έγένετο δεχτός μετά τιμῶν ἐχτάχτων χαὶ σεβασμοῦ· ἔτυγε χαὶ δεξιώσεων χαὶ ἀχροάσεων χαὶ δώρων παντοίων παρά τοῦ αὐτοχράτορος, χαὶ ἐπιστρέφων ἐχεῖθεν εἰς Μολδαβίαν χατὰ Φεβρουάριον τοῦ 1654-ου ἔτους, σταθμεύει προσωρινῶς ἀδεία τῆς ἐπιτοπίου ἀργῆς ἐν τῷ πόλει Λούπνι τῆς Μιχρᾶς Ῥωσίας, ἐν τῷ ἐχεῖ μοναστη-

φαντιχώς οῦτω· «Τῆς αὐτοσυστάτου ἀληθείας ἀντιπατελάρος. Πρός 'Αθανάσιον τὸν Πατελάρον, πατριάρχην ὄντα ἐν τῆ Κωνσταντινουπόλει καὶ διδάξαντα τὰ ἐν τῆ ἐορτῆ τῶν ἀγίων 'Αποστόλων, τὴν εὐσέβειαν ἀνάστατον ποιοῦντα, καθ' ῆν ἡμέραν τῆ δικαία τοῦ θεοῦ κρίσει καὶ τοῦ θρόνου ἐξεβλήθη ἔτει ͵αχνβ', ἀνασκευαστικὸς τῶν ἐκείνφ περὶ τοῦ πρωτείου τοῦ μακαρίου Πέτρου ῥηθέντων». Ἐξέδωκε τοῦτο ὁ συγγραφεὺς μετὰ τὸν θάνατον τοῦ Πατελάρου ἐν Παρισίοις ἔτει 1655-ψ. Ĭδε Legrand, Bibliogr. hell. du XVII<sup>e</sup> siècle, τ. 2, σ. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Μελέτιος ό 'Αθηνῶν ἐν Έχχλης. ἱστορ. τ. 3, σ. 465, ὀρίζει ἡμέρας δεχαπέντε, προστιθέμενος ἀναχριβῶς, ὅτι ὁ 'Αθανάσιος «ἐξεβλήθη». Κατὰ Γεώργιον Ζαβίραν (Νέα Έλλάς, ἐχδ. Κρέμου ἐν 'Αθήναις 1872, σ. 170—171) ὁ Μελέτιος ἐν χειρογράφω τῆς ἱστορίας του ὀρίζει ἡμέρας δέχα ναὶ ὀπτώ.

<sup>\*) &#</sup>x27;Α. 'Υψηλάντου Τα μετά την "Αλωσ:", σ. 153.

ρίω, όπου καὶ ἀπέθανε τῆ 5-η ἀΑπριλίου τοῦ αὐτοῦ ἔτους, τυγχάνοντος αὐτόθι ἔκτοτε τοῦ λειψάνου αὐτοῦ μέχρι σήμερον πολλῆς εὐλαβείας <sup>1</sup>.

Τὰ λοιπὰ τῆς συλλογῆς Likhatcheff ἔγγραφα (ἀριθ. 17—31) δὲν έγουσε τοιαύτην σπουδαιότητα όποίαν τὰ μέγρι τοῦδε σγολιασθέντα ἐνταῦθα. πλήν άλλά παρουσιάζουσι και ταῦτα σχετικήν τινα σπουδαιότητα. Οὕτω τὸ ὑπ' άριθμόν 15 πολυτελές ἐπ' ὀνόματι Παϊσίου Κ/πόλεως ἐγχύχλιον γράμμα τοῦ 1731-ου ἔτους θέτει ήμας ἐπὶ τῶν ἰγνῶν ἐπιχινδύνου τινός τυχοδιώχτου. Ό έξετάζων μετά προσοχής τὸ γράμμα τοῦτο θέλει παρατηρήσει, ότι αί ύπ' αύτὸ ύπογραφαί διὰ τὸ διάφορον χαὶ τὸ ἀνεπιτήδευτον αὐτῶν φαίνονται ούσαι γνήσιαι έρευνα όμως προσεχτιχωτέρα δύναται, νομίζω, νά πείση πάντα ότι χατεσχεύασαν αὐτὰς διάφοροι χατὰ παραγγελίαν γεῖρες. Ἐν πρώτρις αὐτὸ τοῦτο τὸ γράμμα φέρει σφραγῖὸα παντελῶς ἄγνωστον χαὶ ἀσυνήθη διαπαντός έν τοῖς γραφείοις τοῦ Οἰχουμενιχοῦ Πατριαρχείου. Αι χλείδες τής σφραγίδος, τὸ «Δαχτύλιον τοῦ 'Αλιέως», τῶν παπιχῶν τούτων ἐμβλημάτων ή συναρμογή μετά γνησίων πατριαρχιχῶν χαὶ τοῦ γράμματος ὁ προορισμὸς φανερούσιν άρχούντως, ότι τούτου ό συντάχτης ήθελε δι' αὐτοῦ παρουσιαζόμενος είς γώρας χυβερνήσεων χατολιχῶν νὰ παραστήση τὸ μέν πατριαργεῖον χατολικίζου, έαυτου δε άντιπρόσωπου αύτοῦ καὶ τρόπου τινὰ "Ελληνα οὐνίτην άρχιερέα, ὅπως οὕτω διὰ τῶν ἐν τῷ γράμματι λεγομένων συναθροίζη εὐχόλως απάτης χρήματα. Ό ανθρωπος ούτος όνομάζει έαυτον έν τῷ γράμματι Παίσιον Ἐμμανουἡλ Πωγωνᾶτον καὶ μητροπολίτην Παλαιῶν Πατρῶν, ἀντιπρόσωπον τοῦ Ἐλληνιχοῦ γένους εἰς συλλογήν ἐλεῶν ὑπὲρ γριστιανῶν παθόντων δέχα χαὶ ἕξ περίπου ἔτη πρὸ τῆς συντάξεως τοῦ γράμματος, χατὰ την έται 1715-ω χατάλυσιν της Ένετιχης δεσποτείας ἐπὶ της Πελοποννήσου καί την έπανάκτησιν αύτης ύπο των Τούρκων<sup>2</sup>. Έαν ύπηργεν ανάγκη συλλογής έλεῶν εὐρωπαϊχῶν ὑπέρ τῶν ἐν λόγω γριστιανῶν, θὰ ἔπραττε τοῦτο τὸ πατριαργείον έγχαίρως χαι ούχι μετά έτη ήμισείας χαι πλέον γενεας έχτος δέ τούτου δι' έξάρχων χαὶ διὰ γραμμάτων τοῦ συνήθους ἐν τοῖς γραφείοις αύτοῦ τύπου, καὶ οὐχὶ δι' ἐμβλημάτων ἀπατηλῶν, ἀλλὰ διὰ τῶν γνωστών ταῖς ἐν Κωνσταντινουπόλει εὐρωπαϊχαῖς πρεσβείαις χαὶ τῶν χυβερνήσεων αύτῶν ἀλλ' οὐδὲ καὶ μετ' ἐκφράσεων ὑβριστικῶν κατὰ τῆς 'Οθωμανι-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Περί τῆς ἐν Ῥωσίҳ διαμονῆς τοῦ ᾿Αθανασίου καὶ τῶν ἐν Μόσχҳ πράξεων αὐτοῦ, καθὸς καὶ περί τῶν ἐκεῖ γενομένων αὐτῷ τιμῶν καὶ δωρεῶν, ὅρα τὸ ἔργον τοῦ Ν. Κάπτερεσ, Ἡ ἀφιξις εἰς Μόσχαν τῷ 1653-ϣ ἔτει τοῦ πρώην Κ/πόλεως ᾿Αθανασίου Πατελλάρου (ἐν τῷ περιοδικῷ βιβλίφ: Чтенія въ Общ. πюбит. Дух. просвъщенія, ἐν Μόσχҳ 1889, τεῦχος Ὀκτωβρίου, σ. 358–385).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Πρ3λ. J. de Hammer, Histoire de l' Empire Ottoman; ouvrage traduit de l'allemand par J. J. Hellert. Paris, 1835 - 1839, τ. 13, σ. 267-275. Περὶ τῶν ἐν Πελοποννήσω τότε τενομένων ὡμοτήτων ὅρα καὶ 'Δ. 'Υψηλάντου Τὰ μετὰ τὴν "Αλωσιν, σ. 298-300.

χῆς Κυβερνήσεως (ἀποίας ὁ τυχοδιώχτης παρενέβαλε Πωγωνᾶτος) ἐντὸς γράμματος δημοσίου χαραχτήρος. Δέν ὑπάργει λοιπόν ἀμφιβολία, ὅτι ἐν τῷ 15-ψ γράμματι έχομεν νόθον έγχύχλιον τοῦ πατριάρχου Παϊσίου χαὶ εἶναι μὲν άληθές ὅτι ούτος ἐπατριάρχει ἐν ἔτει 1731-ψ. ἀληθές ἐπίσης ὅτι χατὰ τὸ αὐτὸ έτος έζων χαὶ οἱ ἐν ταῖς ὑπογραφαῖς ἀναφερόμενοι μητροπολῖται Καισαρείας Νεόφυτος, Νιχομηδείας Σεραφίμ, Νιχαίας Καλλίνιχος, Άδριανουπόλεως Άθανάσιος 1, ίσως δε και οι λοιποι δύο, ο Κυζίκου Αυξέντιος και Θεσσαλονίκης 'Ιωαχείμ<sup>2</sup>. άλλα τίς θ' άξιώση, ὅτι ἠδύναντο οῦτοι χαὶ νὰ γινώσχωσι τότε άλλον τινά μαχράν αὐτῶν περιπλανώμενον χαὶ ἀπομιμούμενον τὰς ὑπογραφὰς αὐτῶν, η χαὶ γινώσχοντα την ἐν τοῖς ζῶσιν ὕπαρξιν αὐτῶν; Βέβαιον μόνον, ότι ό ρεφενδάριος Γεώργιος Σπαντωνής είναι παντελώς άγνωστος άλλαγόθεν. Βέβαιον ώσαύτως, ὅτι ἔτει 1731-ψ ἀγνοοῦμεν ἀλλαγόθεν Παλαιῶν Πατρῶν μητροπολίτην Παίσιον ένος όμωνύμου μητροπολίτου τὰ ίγνη φαίνονται έν Πάτραις άπὸ ἕτους 1721-ου μέγρις ἔτους 1728-ου, χαὶ οὖτος ἀργιεράτευε τότε έχει τὸ δεύτερον τὸ δὲ πρῶτον ἀργιεράτευσεν ἀπὸ ἔτ. 1688-ου χαὶ έξῆς \*. Όπωσδήποτε δύναται να ὑποτεθῆ, ὅτι οὖτος ὁ Παίσιος χαθαιρεθεὶς μετά τὸ 1728-ον ἔτος ἐπεδόθη χατόπιν εἰς πλάνητα βίον ἀλλ' ἐπειδὴ φέρει ἐν τῷ γράμματι τὸ Πωγωνᾶιος ὡς ἐπώνυμον, νομίζω ἀσφαλέστερον νὰ ὑποτεθή, ότι τὸ Παίσιος ὄνομα ἐλάμβανε χατὰ τὰς περιστάσεις ἐν γνώσει τῆς προτέρας ὑπάρξεως χαὶ εἶτα χαθαιρέσεως ἢ θανάτου ἐν τῷ μεταξὸ ὁμωνύμου τινός Παλαιών Πατρών μητροπολίτου ό περί τούς χρόνους έχείνους διαβόητος ἐν Κ/πόλει καὶ Εὐρώπη ἕλλην κληρικὸς τυχοδιώκτης Σεραφίμ ὁ Μυτιληναΐος, όστις ἐφήμιζεν έαυτὸν ἀπόγονον τοῦ αὐτοχράτορος Πωγωνάτου χαὶ άντιπρόσωπον τοῦ ἑλληνιχοῦ γένους, συναθροίζων δι' ἀπάτης ὑπὸ τὴν ἰδιότητα ταύτην έλέη, παριστάμενος ότε μεν ώς κατόλικος ότε δε ώς όρθόδοξος, γρηματίσας δὲ διὰ τὸ πολύγλωσσον χαὶ διερμηνεὺς ἐπίφοβος εὐρωπαϊχῶν ἐν Κ/πόλει πρεσβειῶν καὶ κατάσκοπος κυβερνήσεων ἐν διαφόροις τόποις. Ό τοιοῦτος άπόγονος τοῦ Πωγωνάτου συλληφθεὶς ἐν Πετρουπόλει ἔτει 1732-ϣ, ἀναχριδείς και φυλακισθείς, έξωρίσθη κατόπιν μετά τῶν Έλλήνων αὐτοῦ ὑπηρετῶν

<sup>1)</sup> Τὰς περὶ τούτων εἰδήσεις ἐν ἔτει 1731-ψ ἀνεκοίνωσέ μοι ὁ μέγας λογοθέτης Σταυράκις Ἀριστάρχης.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Περὶ τοῦ Ἰωαχεὶμ τούτου δύναμαι νὰ σημειώσω, ὅτι εἶναι γνωστὸς ὡς Θεσσαλονίχης ἀπὸ μηνὸς Ἰανουαρίου 1734 (ὅρα τὸν ἐμὸν χατάλογον Ἐλλην. Φιλολογ. Συλλόγου ΚΠ ἐν τῷ ἀρχαιολ. παραρτ. τ. Κ΄—KΒ΄, σ. 111), οὐχὶ δὲ ἀπὸ Φεβρουαρίου τοῦ αὐτοῦ ἔτους, ὡς σημειοῦται ὁ Père Louis Petit (Echos d' Orient, 1901—1902, τ. 5, σ. 214), ἀναφερόμενος εἰς τὸ περὶ τῆς ἀγιώτητος Μάρχου τοῦ Ἐφέσου συνοδικὸν γράμμα, ὅπερ ἢ περιττῶς ἢ παραδρομῷ γλωσσικῷ χαρακτηρίζει ὡς instrument, χαλῶν ἅμα καὶ τοὺς ὁμοίους τῷ Μάρχω γενναίους τῆς ᾿Ορθοδόξου Καθολικῆς Ἐχλησίας ὁμολογητὰς «saints de (sa) trempe».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Όρα Σ. 'Aquotúqχην xa' H. Gelzer παφά τῷ E. Gerland Neue Quellen zur Geschichte des lateinischen Erzbistums Patras. Leipzig 1903, σ. 253-254.

εἰς Σιβηρίαν<sup>1</sup>. ἀναμφιβόλως τὰ παρ' αὐτῷ οἰαδήποτε ἔγγραφα, καθώς καὶ τὰ κατόπιν ἐρχόμενα πολλαχόθεν εἰς ὄνομα αὐτοῦ, θὰ ἐκράτησαν ἐν Πετρουπό λει οἱ ὑποβαλόντες αὐτὸν εἰς ἀνάκρισιν· καὶ ἂν ὁ Σεραφεἰμ ταὐτίζεται μετὰ τοῦ ἡμετέρου τυχοδιώκτου Παϊσίου Πωγωνάτου, τὸ ὑπ' ἀριθ. 15 γράμμα, ὅπερ ἄλλως ἡγόρασεν ὁ κ. Likhatcheff ἐν Πετρουπόλει, θὰ είναι λείψανον τῶν ἐγγράφων αὐτοῦ. Τῆς αὐτῆς προελεύσεως θὰ είναι καὶ τὸ ὑπ' ἀριθ. 17 λατινικὸν περὶ τοῦ αὐτοῦ Παϊσίου γράμμα, τὸ φέρον τὴν ὑπογραφὴν τοῦ ἐν ἔτει 1733-ψ ὑπουργοῦ τῶν πολεμικῶν ἐν Αὐστρία Ἰγνατίου à Koch<sup>2</sup>· ἡγοράσθη δὲ καὶ τοῦτο ἐν Πετρουπόλει. Σημειώσεως ᾶξιον, ὅτι ἐν τῷ λατινικῷ γράμματι ὁ Παΐσιος Πωγωνᾶτος χαρακτηρίζεται ὡς φανερὸς κατόλικος ἀργιεπίσκοπος Παλαιῶν Πατρῶν.

Έν τη συλλογή Likhatcheff έχομεν και δύο σιγίλλια πατριαργικά και συνοδικά (άριθ. 18 καί 19), άμφότερα γνήσια, φέροντα είσετι άπηωρημένας διά μετάξης τὰς μολυβδίνους πατριαρχικάς των σφραγίδας. Τούτων τὸ πρῶτον, γραφέν μην! Ίουνίω τοῦ 1794-ου ἔτους, ἔχει τὴν ὑπογραφὴν τοῦ τότε οίχουμενιχού πατριάρχου Γερασίμου τοῦ τρίτου χαὶ τῆς περὶ αὐτὸν συνόδου<sup>3</sup>. δι' αύτοῦ δὲ παραγωροῦνται τοῖς ἐν Κωνσταντινουπόλει τότε χοινοῖς ὀρθοδόξοις τρισί νοσοχομείοις (δύο έν Γαλατά χαι τρίτον χατά τους Έπτά Κουλάδες) αί πρόσοδοι τοῦ ἔξω τῶν τειγῶν αὐτῆς προσχυνήματος τῆς Ζωοδόγου Πηγής , άνανεουμένου συγγρόνως έν τῷ αὐτῷ σιγιλλίω χαὶ ἄλλου τινός πρότερον έπι πατριάρχου Νεοφύτου τοῦ έβδόμου γενομένου σιγιλλιώδου; χανονισμού των έν λόγω νοσοχομείων. Το δεύτερον υπ' άριθμον 19 σιγίλλιον έχδεδομένον έτει 1797-ω φέρει την ύπογραφήν τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου Γρηγορίου τοῦ πέμπτου χαὶ τῆς περὶ αὐτὸν συνόδου. σχοπὸν δὲ ἔγει τὸ ἐν τη επαρχία Ίωαννίνων μοναστήριον τοῦ προφήτου Ήλιοὺ καὶ τὸ ἐν Βουκουρεστίω μετόγιόν του. ών την χυριότητα χαὶ τὰς προσόδους εἶγεν ή ἐν τῆ πόλει των Ίωαννίνων άχμαία τότε σχολή τοῦ Γχιούμα χατά παλαιότερον τοῦ πατριάρχου Προχοπίου σιγίλλιον (1787). Ό πατριάρχης Γρηγόριος προέβη

<sup>1</sup>) Περί τοῦ πατριάρχου Γερσσίμου ἰλε Σεργίου Μαχραίου ἘΧΧλησ. ίστορ. ἐν τῆ Μεσαιων. Βιβλιοθήμη τοῦ Σάθα, τ. 3, σ. 387-392. Πρβλ. Μ. Χαμουδοπούλου Πατριαρχ. πιναχίδας ἐν τῆ ἘΧΧλησ. ᾿Αληθεία, τ. 2, σ. 263-264 χαὶ 277. Μ. Γεδεών Πατριαρχ. πιν. σ. 673-675.

Τοῦτο ῆτο πρότερον ὑπὸ τὴν πνευματικὴν διοίκησιν τοῦ ἐκάστοτε μητροπολίτου Δέρκων.
 Τοῦτο ῆτο πρότερον ὑπὸ τὴν πνευματικὴν διοίκησιν τοῦ ἐκάστοτε μητροπολίτου Δέρκων.
 Τοῦτο ῆτο πρότερον Ἐκκλησ. ἱστορίαν ἔνθ. ἀνωτ. σ. 387. Πρβλ. τὸ βιβλίον Εὐγενίου ἰερέως,
 Η Ζωοδόχος Πηγή καὶ τὰ ἱερὰ αὐτῆς προσαρτήματα. Ἐν Κ/πόλει, 1886, σ. 92-97 καὶ 235-241.
 Π. Κοντογιώννη Διονύσιος Καλλιάρχης: ἐν τῆ ᾿Αθηνῷ, 1906, τ. 18, σ. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Όρα περί αὐτοῦ κατ' ἐκτασιν τὸ ἄρθρον Γ. Есиповъ, Грекъ Серафимъ (ἐν τῷ περιολκῷ Древия и Новия Россія, 1876, год. 20<sup>8</sup>, τ. 1, ἀριθ. 4, σ. 369—383). Μετάφρασις ελληνκή ὑπὸ Κ. Παλαολόγου ἐν τῷ Παρνασσῷ, 1880, τ. 4, σ. 28—51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Σημειωτέον ένταῦθα ὅτι λέξιών τινων δυσδιαχρίτων νῦν ἐν τῷ πρωτοτύπφ τοῦ λατινιχοῦ τούτου γράμματος ὀφείλω τὴν ἀνάγνωσιν εἰς τὴν ὀξυδέρχειαν τοῦ ἀγαπητοῦ συναδέλφου μου χ. Βλαδιμίρου Ν. Μπενεσσέβιτς.

είς την ἕχδοσιν τοῦ ἰδίου του σιγιλλίου παραχλήσει γραπτῆ τοῦ τότε τῆς σχολῆς ταύτης διευθυντοῦ Κοσμᾶ Βασιλοπούλου τοῦ Μπαλάνου 1.

Μετὰ τὰ σιγίλλια ταῦτα ἔχομεν ἐν τῆ συλλογῆ Likhatcheff δώδεχα διάφορα γράμματα (ἀριθ. 20-31)·

α΄) 'Αργορόβουλλον τοῦ 1444-ου ἔτους ἐπ' ὀνόματι τοῦ ἀεσπότου Κωνσταντίνου Παλαιολόγου, ὅπερ, εἰ xαὶ νέας χατασχευῆς, ὡς ἐσημείωσα ἐν ταῖς σελίσιν 27-28, νομίζεται μέχρι τοῦδε γνήσιον παρατηρεῖται δὲ τοῦτο ἐν τῷ βιβλίψ τοῦ μαχαρίτου 'Αντωνίου Μηλιαράχη: «Οἰχογένεια Μαμωνᾶ ἱστορικὴ xαὶ γενεαλογικὴ μελέτη τῆς οἰχογενείας Μαμωνᾶ ἀπὸ τῆς ἐμφανίσεως αὐτῆς ἐν τῆ ἱστορία μέχρι σήμερον, 1248-1902». Ἐν 'Αθήναις, 1902. σ. 38-39, 108-109.

β') Ἐπιστολή Φραγχίσχου ᾿Αρχουδίου (ἀριθ. 21) πρὸς τὸν χαρδινάλιν Φραγχῖσχον Barberini, ἔτ. 1641. Περὶ τοῦ ἰταλογραίχου τούτου ᾿Αρχουδίου ὅρα É. Legrand, Bibliographie hellénique du XVII<sup>e</sup> siècle, τ. 3, σ. 232-238, 523-524. Τόμ. 5, σ. 239-240.

γ΄) Ἐπιστολὴ Φραγκίσκου Γοτζαδίνου πρὸς τὸν πάπαν Οὐρβανὸν τὸν ὅγδοον, ἀχρονολόγητος, συνοδευομένη μετὰ τριῶν ἐπιγραμμάτων τοῦ αὐτοῦ Γοτζαδίνου (ἀριθ. 22) περὶ αὐτοῦ δὲ ὅρα Legrand ἕνθ. ἀνωτ. τ. 2, σ. 166. Τόμ. 3, σ. 346. Τόμ. 5, σ. 275–277.

δ') Τέσσαρες ἀμοιβαῖαι ἐπιστολαὶ μαθητοῦ xαὶ διδασχάλου, ἀΑλεξάνδρου Μανασαγγύου xαὶ Φραγχίσχου Σόνδη (ἀριθ. 23—26), ἀμφοτέρων ἀγνώστων ἐμοὶ ἀλλαχόθεν. Ἐξετυπώθησαν ὡς ἔχουσι.

ε') Δύο αὐτόγραφα (ἀριθ. 27—28) τοῦ γνωστοῦ πολυγράφου καὶ ἑλληνιστοῦ ἐν τῷ 17-ψ αἰῶνι Λέοντος ᾿Αλλατίου, Χίου μὲν τὴν πατρίδα, γόνου δὲ γενεᾶς ἰταλικῆς καὶ κατολίκου ἐκ γενετῆς, οὐχὶ δὲ (ὡς λέγεται συνήθως) ¨Ελληνος καὶ πρότερον ὀρθοδόζου. Τὸ πρῶτον τῶν αὐτογράφων αὐτοῦ περιλαμβάνει ἐπίγραμμα πρὸς τὸν γνωστὸν φιλόλογον καὶ ἀρχαιολόγον Ἰωάννην Φριδερῖκον Γρονόβιον, συνταχθὲν ἐξ ἀφορμῆς τῆς ἔτει 1636-ψ ἐκδοθείσης γενναίας αὐτοῦ συγγραφῆς περὶ τοῦ Ῥωμαίου ποιητοῦ Στατίου<sup>2</sup>. τὸ δ' ἕτερον αὐτόγραφον περιλαμβάνει ἐν ἑαυτῷ ἰαμβικὸν ποίημα τοῦ καρδινάλι Barberini κατὰ μετάφρασιν τοῦ ᾿Αλλατίου ἐξ ἰταλικοῦ τοῦ ποιητοῦ χειμένου.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) <sup>•</sup>Η ἐπιγραφή τῆς συγγραφῆς ταύτης ἔχει οῦτω· Iohannis Frederici Gronovii in P. Papinii Statii Silvarum libros V diatribe ad Th. Graswinckelium equitem et JC. Hagæ-Comitis, ex officina Theodori Maire. 1636. 8<sup>ω</sup>, φύλλα 12+ σελ. 418+ φ. 16.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Περὶ τῆς σχολῆς ταύτης ίδε τὴν πραγματείαν Β. Μυσταχίδου, Συμβολὴ εἰς τὴν ίστορίαν τῶν ἐν Ἰωαννίνοις σχολείων. Παρνασσός, 1886, τ. 10, σ. 55—76, 132—140, 185—191. Τὸ γράμμα τοῦ Κοσμᾶ πρὸς τὸν πατριάρχην αὐτόθι μεταξὺ τῶν σελίδων 68—70. Αὐτόθι, σ. 70—76, καὶ σιγίλλων τοῦ ἐτοος 1805, ἐν ῷ μνημονεύεται τὸ τοῦ ἡμετέρου Γρηγορίου.

ς) Ἐπιστολή τοῦ ἑλληνιστοῦ ἰησουίτου Σίμωνος Wangnereck πρὸς Λέοντα τὸν Ἀλλάτιον (ἀριθ. 29), σχετική πρὸς τὸ ἀξιόλογον μὲν ἀλλὰ σπανιώτατον βιβλίον, έν ῷ περιέγονται έπτὰ παλαιὰ έλληνικὰ κείμενα περί τῶν άγίων άναργύρων Κοσμα χαὶ Δαμιανοῦ, μετὰ λατινιχῶν μεταφράσεων τοῦ Wangnereck καὶ σοφοῦ προλόγου τοῦ ἰησουττου Reinhold Duhn. Κάλλιστον αντίτυπον τοῦ βιβλίου τούτου έχει ἐν τῆ πλουσία του βιβλιοθήχη ό καὶ κάτοχος τῆς αὐτογράφου τοῦ συγγραφέως ἐπιστολῆς x. Likhatcheff. Ό πλήρης αυτού τίτλος έχει ούτω: Syntagmatis historici, seu veterum Graeciæ monimentorum, de tribus Sanctorum Anargyrorum Cosmæ et Damiani nomine paribus, partes duae, potissimùm ex manuscriptis à clarissimo viro Leone Allatio Româ transmissis~, cum interpretatione latina R. P. Simonis Wagnereckii, Societatis Jesu. Reinoldus Duhnius, ejusdem Soc. ea quæ P. Wagnereckii obitu imperfecta remanserant absolvit, notis illustravit praefatione apologetica opus munivit. Viennae in Austria, apud Matthaeum Cosmerovium, Sacræ Caesareæ Majestatis typographum. Facultate Superiorum. Anno M. DC. LX.

-- xc' ----

ζ') Μαρτυρικόν τῆς ἐν Πάτμφ μονῆς, ἔτους 1691-ου, πρός χρῆσιν τοῦ τότε Βενετοῦ ἀρχιναυάρχου Domenico Mocenigo, περὶ τοῦ δωρηθέντος αὐτῷ ἐκ τῆς μονῆς ἱεροῦ χριστιανικοῦ μνημείου (ἀριθ. 30). Τῷ μαρτυρικῷ τοὑτῷ ἔπεται μετάφρασις αὐτοῦ ἰταλική (ἀριθ. 31), γενομένη ἐν τῆ νήσφ Μήλφ τῷ αὐτῷ ἔτει, ἀξιόλογος δὲ κατὰ τοῦτο, ὅτι τὸ ἀκριβὲς τῆς μεταφράσεως ἐκύρωσεν ὁ τότε λατῖνος τῆς νήσου ταύτης ἐπίσκοπος Ἰωάννης Ἀντώνιος de Camillis· ὅστις, εἰ καὶ δὲν ἀναγράφεται παρὰ τῷ Lequien<sup>1</sup>, εἶναι πάντως γόνος τῆς γνωστῆς ἐκ Χίου ἰταλοφυοῦς οἰκογενείας de Camilli<sup>2</sup>.

Μετά πάντα τὰ ἔγγραφα ταῦτα προσετέθησαν ἐν τῷ βιβλίψ τούτψ τέσσαρα εἰσέτι τοιαῦτα, ὧν τὰ πρωτότυπα εὑρίσχονται ἐν τῷ Δημοσία Αὐτοχρατοριχῷ Βιβλιοθήχῃ ἐντὸς θήχης περιεχούσης χαὶ ἄλλα τινὰ όμοίας φύσεως πρωτότυπα ἕγγραφα εἰς ἀραβιχὴν ἀρμενιχὴν χαὶ συριαχὴν γλῶσσαν<sup>8</sup>. Τὰ πρῶτα τρία τῶν ἐγγράφων τούτων (σ. 41-48, ἀριθ. 1-3) εἶναι γνωστὰ ἐχ

Oriens Christianus, τ. 3, σ. 1055—1058. Αὐτόθι οὐδ' οἱ ἐν τῷ προλόγῳ τούτῳ μνημονευθέντες λατίνοι τῆς Μήλου ἐπίσχοποι μνημονεύονται, Φραγκίσκος Τομάζος καὶ Νιχόλχος Λέσδος.

<sup>\*)</sup> Πρβλ. É. Legrand, Bibliographie hellénique du XVII<sup>e</sup> siècle, τ. 5, σ. 109-114 zai 348-363.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Τά τῆς θήxης ταύτης ἔγγραφα, συντελεστικά εἰς κατάληψιν τῆς ἐν Τουρκία παρὰ τοῖς χριστιανικοῖς αὐτῆς λαοῖς θρησκευτικοπολιτικῆς ἐπιδράσεως τῆς γαλλικῆς διπλωματίας ἐν τῷ 17-ῳ αἰῶνι, σκοπόν ἔχει νὰ συνεκδώση μετὰ μελέτης ὁ αἰδ. Dom Antonius Staerk, συγγραφεὺς ἀξιολόγων λειτουργικῶν ἐρευνῶν καὶ μελετῶν.

παλαιῶν γαλλιχῶν μεταφράσεων, ὡς σημειοῦται ἐν τῷ οἰχείῳ τόπῳ¹· τὸ δὲ ἑλληνιχὸν αὐτῶν χείμενον νῦν τὸ πρῶτον δημοσιεύεται. Καὶ ταῦτα χαὶ τὰ λοιπά εύρίσχοντο πρότερον έν Παρισίοις, πιθανῶ; ἐν τῆ abbaye de Saint-Germain τουλάγιστον περί τοῦ πρώτου ἐγγράφου τῶν ἀθωνιχῶν μονῶν, όπερ άφορα είς τον Άγάπιον Λάνδον, βέβαιον είναι ότι εύρίσκετο έξ άρχης έν τῆ ἡηθείση abbaye.² Περὶ τῶν τριῶν τούτων ἐγγράφων γεγραμμένων ὑπὸ χληριχῶν ἀμαθῶν, ὡς ἀποδειχνύει τὸ χείμενον, ἀπὸ σχεδίων προητοιμασμένων άναμφιβόλως ἐν τῆ γαλλικῆ πρεσβεία Κωνσταντινουπόλεως ὑπό τινος τῶν ἐντοπίων αὐτῆς χριστιανῶν διερμηνέων, ἢ καὶ ὑπὸ κληρικῶν, εἶτα δὲ διὰ προσωπικῆς τοῦ de Nointel ἐπισχέψεως μοναστηρίων χαὶ ἐπισχοπῶν ύπογραφομένων ύπὸ διαφόρων χληριχῶν, ὤφειλε νὰ γραφῶσιν ἐνταῦθα ίχανά άλλ' ἐπειδή τῶν ἐγγράφων τούτων ή γένεσις χαὶ ὑπόθεσις συνδέεται στενώτατα μετὰ μαχρᾶς ένὸς περίπου αἰῶνος σχανδαλώδους ίστορίας, τό γε νῦν άρχεσθῶμεν εἰς τὴν ἀπλῆν μόνον ἔχδοσιν αὐτῶν, ໂνα σπουδαῖος εἰλιχρινὴς θεολόγος λαμβάνων έξ αὐτῶν ἀφορμὴν ἀναζητήση τὴν πηγήν, τὴν γένεσιν, τὰ αίτια χαὶ αἰτιατὰ τῆς ἐν τῷ 17-ψ αἰῶνι συντάξεως, δημοσιεύσεως χαὶ μέχρι σήμερον χυχλοφορίας έν «Συμβολιχαῖς» όμολογιῶν πίστεως όρθοδοξοφανῶν, ἐπηρεία μὲν ξένη συντεταγμένων, ὅμως δὲ ὑπόπτων ἐνιαγοῦ χαὶ σοβαροῦ στερουμένων χύρους συνοδιχοῦ<sup>3</sup>.

#### А. П.-К.

<sup>1</sup>) Το τέταρτον έγγραφον είναι άπλῶς αἰτησις συνδρομῆς πρός τὴν ἐν Χάλχη μονὴν τῆς 'Αγίας Τριαδος, ἐν ἦ σήμερον εύρίσχεται ή Πατριαρχική Θεολογική Σχολή. Αῦτη ἐλέγετο καὶ μονὴ Ἐσόπτρου ἐκ παλαιοῦ 'ἶδε Θεοδόσιον Ζυγομαλάν ἐν τῷ ἡμετέρῷ βιβλίῳ: Όκτὰ ἐλληνικαί περιγραφαί τῶν 'Αγίων Τόπων, ἐν Πετρουπόλει, 1903, σ. 42 (Πραβοςπ. Παποςτ. Οδορμμκτ τεῦχος 56). Περὶ τῆς μονῆς Μαυρομόλου, ἐξ ἦς ἔχομεν ἐνταῦθα τὸ 3-ον γράμμα (σ. 45–48) ἴδε Ξ. Σιδερίδου Παρατηρήσεις εἰς τὴν πραγματείαν Α. Π.-Κ. Ναοὶ Κ/πόλεως κτλ. ἐν Κ/πόλει 1904, σ. 56–58. J. de Hammer, Histoire de l' Empire Ottoman. Paris, 1835–1839, σ. 285. Α. Δ[έμπεδεφ], Ἡ ἔρημος Μαυρομόλου· ἐξ ἀρχαιολογικῶν ἐρευνῶν ἐν τοῖς πέριξ Κ/πόλεως (Πιχοτωιμя Μαβρομοπος), μετα αρχορισλου· ἐξ ἀρχαιολογικῶν ἐρευνῶν ἐν τοῖς πέριξ Κ/πόλεως (Πιχοτωιμя Μαβρομοπος), μετα αρχοριστικ чοςκικτь πομακοβь βτο οκρεςτικοςτικός Μοικοβαίας Επαρχίαισιας εἰς 4-ον, δίστηλον, ἐκ 4 σελίδων· ἀπόσπασμα ἐκ τοῦ περιοδικοῦ: Μοικοβοκίμα Επαρχίαισικη Βταρομοτι. Γομτ ΙΙ, 1870, ἀριθ. 26, σ. 6 - 7. Ὁ τὸ ἔγγραφον ὑπογράψας Μαχάριος ὁ ἡγούμενος τῆς μονῆς Μαυρομόλου ἔζη καὶ ἔτει 1681-ψ. ὅρα Αθοικιμ Πατερικκ, ἐν Μόσχα 1889, ἐκδόσεως 6νς τ. 2, σ. 373.

<sup>3</sup>) Ό ἐxδοὺς τὴν μετάφρασιν αὐτοῦ Pierre Nicole (Réponse générale au nouveau livre de M. Claude. Paris, 1671, σ. 179—181. Perpetuité de la foi de l'Eglise Catholique sur l' Eucharistie. Paris, 1841. τ. 3, σ. xLix) λέγει οῦτως αὐτολεξει· "Si M. Claude désire de voir l'original de cette attestation, il le trouvera à l' abbaye de Saint - Germain, où on l'a mise en dépôt». Περὶ Ἰγνατίου τοῦ προέδρου Χίου, ὅστις ὑπέγραψε τὴν πρᾶξιν τῆς Χιααῆς συνόδου (ἀριθ. 2, σελ. 43—45), ἀνάγνωθι τὸ ἄρθρον Περιχλέους Ζερλέντη: Ροβέρτος Σάλγερος Ἰησουῖτης ἐλεγχόμενος ἐν τοῖς περὶ τοῦ ἐτει αχε' ἱεράρχου τῶν Χίων (Ἐκαλησιαστ. ᾿Αλήθεια, 1906—1907, τ. 27, σ. 282—284, 291—292, 311—314).

•) Χαραχτηριστικά τινα περί μιᾶς τῶν ὁμολογιῶν τούτων, ἐχούσης χαραχτῆρα συνοδικόν, ίδε προχείρως παρὰ τῷ ἀρχιμανδρίτη Χρυσοστόμφ Παπαδοπούλφ ἐν τῆ Νέα Σιών (ἐν Ἱεροσολόμοις, 1907), τ. 5, σ. 104—128. Αῦτη ἐγένετο δι' ὑποσχέσεις τινὰς τοῦ γάλλου κατολίκου πρεσβευτοῦ de Nointel· αῖτινες διαψευσθεῖσαι κατόπιν ἐβίασαν τὸν συντάχτην αὐτῆς νὰ μεταμεληθῆ οῦτως, ῶστε τὴν αὐτὴν ὁμολογίαν νὰ συντάξῃ πολλαχῶς διάφορον, κατὰ πνεῦμα ὀρθοδόξον· δυστυχῶς ὅμως οῦσα μονοπρόσωπος δὲν ἀκυροῖ τὴν προτέραν συνοδικὴν σύνταξιν.



# ΔΙΑΦΟΡΑ ΕΛΛΗΝΙΚΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ

EK TOY EN HETPOYHOAEI MOYZEIOY THE A. E. TOY KYPIOY

NIKOLAS LIKHATSCHEFF.

# **A**'.

#### ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΑ.

#### 1.

#### 7070 (1562), Μηνί Αὐγούστω 21.

(Χάρτης μήχους 0.43, πλάτους 0.316. Αὐτόγραφον τοῦ πατριάρχου Ἰωαχεὶμ ἀπ' ἀρχῆς μέχρι τέλους. Όπισθεν ἐπιγραφή «+ τῷ ἱερωτάτω χαὶ ὑπερτίμω μ(ητ)ροπολίτη τῆς Κρητῶν νήσου, ἐξ Αἰγύπτου δοθείη». "Όρα πίναχα φωτοτυπικὸν Α΄).

+ 'Ιωαχείμ έλέψ Θ(εο)ῦ πάπας π(ατ) ριάρχης τῆς μεγάλης πόλεως 'Λλεξανδρείας χαὶ χριτὴς τῆς οίχουμένης: --

+ 'Ϊερώτατε μ(ητ)ροπολίτα της άγίας μ(ητ)ροπόλεως της Κρητών νήσσου. εύχομαι χ(υρί)ω τῷ θ(ε)ῷ τοῦ ὑγϊαίνειν χαὶ σωματιχῶς την ἀγϊωσύνην σου, εἰς σύστασιν χαὶ ὡφέλειαν τῆς ἀγίας ἐχχλησίας Χ(ριστο)ῦ τοῦ ἀληθινοῦ (θεοῦ) ἡμῶν. ἐπειδὴ χαὶ ἡμεῖς τῆ αὐτοῦ χάριτι οὕτως ἔχομεν. Γνωστὸν ἔστω σοι ὅτι τὴν τιμίαν σου γραφὴν ἕλαβα, χαὶ ἐξ αὐτῆς ἕμαθον ἅπαντα. διὸ ἔγωγε ἔγραψα τῶν λοιπῶν δύο π(ατ)ριαρχῶν τῆς 'Ανατολῆς. αὐτοἰ δὲ ἀπ' αὐτόθιν ἀς γράψουσι τοῦ οἰχουμενιχοῦ π(ατ)ριάρχου τῆς Κωνσταντινουπόλεως. ἐπειδὴ ἡμεῖς εἰς ταῦτα τὰ μέρη τῆς 'Ανατολῆς, ἄνδρες ὑπάρχουσι Σύροι τὴν διάλεχτον, χαὶ τῆς ἑλληνῦχῆς διαλέχτου χαὶ γραμματιχῆς ἐπιστήμης παντελῶς ἅμοιροι. τούτου ἕνεχεν πρὸς αὐτὸν ὁμοφώνως ἐγράψαμεν, ἶνα αὐτὸς πρὸς ὑμᾶς πέμψει ἅνδρας σοφοὺς χαὶ ἐπιστήμονας, χαὶ τῆς ἑλληνικῆς σοφίας πεπαιδευμένοι. ναὶ ἀληθῶς, εἰ μὲν χαὶ ὁ ἁγιώτατος πάπας προσχαλέσει αὐτὸν. ἡμεῖς δὲ ἐδώχαμεν τούτου όλον μας τὸ θέλημα χαὶ ἑΞουσίαν εἰς πᾶσαν ὑπόθεσιν περὶ ταύτης τῆς συνόδου. καὶ δώη χ(ύριο)ς ὡ θ(εό); ήμῶν ίνα ένωθη ή άγία ἐχχλησία Χ(ριστο)ῦ τοῦ ἀληθῦνοῦ θ(εο)ῦ ἡμῶν ὥσπερ ὑπῆρχεν καὶ τὸ πρότερον, κατὰ τὴν παράδοσιν τῶν άγίων ἐνδόξων καὶ πανευφήμων ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παύλου. ὡς καθὼς καὶ αἰ ἄγῖαι καὶ οἰκουμενικαὶ ἐπτὰ σύνοδαι τῶν πάλαι ἀγίων π(ατέ)ρων ἡμῶν, ἐγγράφως ἡμῶν παρέδωκαν. ὁ δὲ κ(ὑριο)ς ἡμῶν Ἰ(ησοῦ)ς Χ(ριστὸ)ς ὁ τοῦ π(ατ)ρ(ὸ)ς ὁμοούσιος υἰὸς καὶ συναίδιος λόγος, εἴη διαφυλάττων σε ἀπὸ παντὸς κακοῦ. ἄνοσον εὐθυμον. ὑγιῆ. εἰς ἐτῶν πολλῶν περϊόδους, ἀμὴν, ἀμὴν: Αὕγουστος. κα ζο<sup>8</sup> ἔτους.

+ Ἰωαχείμ έλέω Θ(εο)ῦ πάπας χαὶ πατοιάοχης τῆς μεγάλης πόλεως ᾿Αλεξανδοείας + : —

#### $\mathbf{2}$ .

# 1597, Μηνί Μαίω 9.

(Χάρτης μήχ. 0.215, πλ. 0.315, σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου. Όρα πίναχα φωτοτυπικόν Β').

+

Μελέτιος έλέφ Φ(εο)ῦ πάπας, καὶ π(ατ) φιά φχης τῆς μεγάλης πόλεως <sup>\*</sup>Αλεξανδφέιας, καὶ κφιτὴς τῆς ὀικουμένης, ὁ τοῦ 'Οικουμενικοῦ Θφόνου Κωνστ(αντι) rουπόλεως ἐπιτηφητής: —

+ Τοῖς ἐν Μύλψ εύρισχομένοις ὀρθοδόξοις χριστιανοῖς ἱερεῦσῖ τε, xal λαϊχοῖς, υἰοῖς τῆς ἡμῶν μετριότητος ἐν χ(υρί)ψ ἀγαπητοῖς, χάριν ἕλεος, xal εἰρήνην, παρὰ τοῦ χ(υρίο)υ, xal θ(εο)ῦ, xal σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ἡμῶν Ἰ(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ, ἡ μετριότης ἡμῶν εὐχεται, xal εὐλογεῖ πάντας ὑμᾶς. ἦλθε πρὸς ἡμᾶς ὁ ἐυλαβέστατος ἐπίσχοπος τῆς πρεσβυτέρας Ῥώμης φρὰ Φραντζέσχος λυπούμενος, ὅτι τινὲς τῶν χριστιανῶν ἀφόβως xal ἀδίχως διήρπαξαν ἐν τοῖς περασμένοις χαιροῖς τὰ πράγματα τῆς ἐχχλησίας αὐτοῦ. δίον, βῦβλία, σχεύη ἱερὰ χωράφια, ἀμπελῶνας. xal παρόμοια τινά, xal ἐζήτει παρ' ἡμῶν διχαίαν ἐχδίχησῖν. διὰ τοῦτο ἀποφαινόμεθα ἶνα ἐάν τις ἡ(ρ)παξεν ἀδίχως, ἢ ἀδίχως παραχρατῆ, ἀποδώσῃ δίχα προφάσεως, εἰς τὰς χεῖρας τοῦ πρόρὴθέντος εὐλαβεστάτου ἐπισχόπου τῆς ἡμετέρας προστάξεως. δι' ἄλλων γραμμάτων ἀφοριστιχῶν ἐπιτιμήσωμεν αὐτὸν βαρύτατα. οὕτως οὖν ποιήσατε ἶνα ἡ χάρις τοῦ θ(εο)ῦ χαὶ τὸ ἄπειρος ἀυτοῦ ἔλεος ἐἴη μετὰ πάντων ὑμῶν. δη Μαίου αφ<sup>μ</sup>ζ΄: —

#### (Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τὸ)

+ Μελέτιος έλέφ Θ(εο)ῦ πάπας καὶ πατριάρχης τῆς μεγάλης πόλεως <sup>°</sup>Αλεξανόρείας · + ·

## 1601, Μηνί 'Ιουνίω ινδ. 14.

(Χάρτης μήχ. 0.403, πλ. 0.308. Όπισθεν: Littera del Patriarca Matheo il morto).

+ Ματθαΐος έλέφ θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπούλεως νέας Ρώμης χαὶ ὀιχουμενιχὸς π(ατ)ριάρχης : —

+ Θεοφιλέστατε επίσχοπε Μήλου, εντιμότατοι χληριχοί, γρησιμώτατοι άργοντες, και ό λοιπός άπας τοῦ Κ(υρίο)υ χριστώνυμος λαός, υἰοὶ ἀγαπητοί τῆς ἡμῶν μετρϊότητος, γάρις ἐίη ὑμῖν ἄπασι χαὶ εἰρήνη χαὶ ἔλεος ἀπό ϑ(εο)ῦ. Ὁ ἐχλαμπρότατος χαὶ ἐνδοξότατος ἀποχρισιάριος τοῦ Φράντζα, ἀνέφερε τη ήμων μετριότητι, όπως αυτού έν τη νήσω αυτή της Μήλου έστιν εχχλησία, ἐπ' ὀνόματι τιμωμένη τῶν άγίων 'Αναργύρων. και εἰσι και ἀφιερωμένα πράγματα, απερ ωριζαν έχπαλαι οί διάδοχοι των άφιερωσάντων αυτά. ως και παπᾶ Κύριλλος ιξέβρι 1 παπᾶ Κωνσταντίνος, παπᾶ Γεώργι(ος), xal äλλοι, χαι έπερνον χαι είγον τὰ έχ τόυτων. Ἐπει δε νῦν ζήτησις ἀνέχοψε και διαφορά, και χρεία κατά τόπον άναφανηναι την άλήθειαν, διά το δίχαιον. τούτου χάριν γράφομεν έν άγίω πν(εύματ)ι και αποφαινόμεθα. ίνα απαντες οί έν Μήλω τερωμένοι και λαϊκοί, και οι λοιποί, μαρτυρήσητε και φανερώσητε. όσα ὥριζεν ή τῶν Λατίνων ἐχχλησία, χαὶ ὄσα ή τῶν Γραιχῶν, χαὶ νὰ μαρτυρήσητε άφιλοπροσώπως, έν βάρει άφορϊσμοῦ άλύτου χαὶ αἰωνίου τοῦ ἀπό θ(εο)ῦ παντοχράτ(ο)ρ(ος). χαὶ νὰ γένη ἀναφορὰ πρὸς τὴν ἡμῶν μετριότητα. διά το τελειωθήναι το δίχαιον, όπως έχάστη των έχχλησιων, ή, τε Λατίνων καὶ ἡ Γραικῶν, ἔγη τὰ ἑαυτῆς δίκαια. ὅστις δὲ, ἡ ὁ ἐπίσκοπος αὐτός. η άλλος ίερέων έναντιηθη, η έμποδίζη μη έλθειν πρός ήμας την άναφοράν τοῦ ἀφιλοπροσώπως ποιῆσαι τὸ δίχαιον. ἀργὸς ἔστω, χαὶ παιδευθήσεται χαὶ άλλω τρόπω ώς έναντίος ήμῶν χαὶ τοῦ διχαίου. φροντίσατε οὖν γενέσθαι τήν μαρτυρίαν άληθη, και έλθειν την άναφοράν πρός ήμας, και τελειωθηναι τό δίχαιον. ούτω χαὶ μὴ ἄλλως. ἡ τοῦ θ(εο)ῦ χάρις εἴη ὑμῖν: —

> (Διὰ τῆς πατριαρχικῆς χειρὸς τὸ) Ἐν μηνέ Ἐουνίφ ἐν(δικτιῶ)νος ἰσ<sup>ης</sup> ·: +

#### 4.

## 1602, Μηνί 'Αποιλίω ινδ. 15.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.22, πλ. 0.31. Πολλά ίῶτα χαι ψαλα ἐν μέσω λέξεως ἔχουσιν ἐπὶ χεφαλῆς ἀνὰ μίαν στιγμήν. Όπισθεν: Littera del Patriarca Neophito, al populo del isola di M.).

1) Ή λέξις αῦτη ἐγράφη ἐπὶ λέξεως ἐτέρας ἀπεξεσμένης.

+ Νεόφυτος, έλέφ Θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας. 'Ρώμης, χαὶ ὀιχουμενιχὸς π(ατ)ρἔἀρχης.

+ Ἐντιμότατοι κληρικοὶ Μύλου, ὅ, τε ὀικονόμος παπᾶ κύριος Γουλιέρμος, ό παπᾶ χύριος Ἰω(άν)νης Χαλδαΐος, ό παπᾶ χύριος Γεώργΐ(ος) Πάτρας. ό παπά χύριος 'Αντώνιος Καλίτης. ό παπά 'Αντώνι(ος) Μονεμβασίτης. ό παπά Κύριλλος. καὶ ὁ κύριος Δημήτρι(ος) Ῥουσκέτος, μετὰ τῶν λοιπῶν χριστιανῶν άρχόντων, χάρις είη υμίν άπο θε(ο)υ-Γινώσχετε χαλῶς, δτι έξαρχος ήμέτερος καί π(τα)ριαρχικός άρχιερεύς, έχει έξελθεῖν εἰς τὰς νήσους τῆς ᾿Ασπρης Θαλάσσης, και επειδή ελεύσεται και πρός υμας είς το θεωρήσαι την υπόθεσιν τοῦ ναοῦ τῶν άγἶων 'Αναργύρων, χαὶ τῶν χτημάτων αὐτοῦ, πότερον ὑπὸ την έχχλησίαν των Γραιχών ήμων ήν, η υπό των Λατίνων, τούτου γάριν γράφοντες έντελλόμεθα υμίν έν άγίω πνεύματι. ίνα άφιλοπροσώπως, χαὶ μετὰ βάρους άλύτου, χαὶ αἰωνίου ἀφορισμοῦ τοῦ ἀπὸ ϑ(εο)ῦ παντοχράτορος, μαρτυρήσητε καὶ ώμολογήσητε τὴν ἀλήθ(ειαν), ἐνώπιον ἀύτοῦ τοῦ ἐξάρχου, ὡς αν φανερωθείσης αυτής, λάβη και εύρη το δίκαιον τον τόπον αύτου, και το φανέν άδιχον μέρος, παύσηται χαὶ εἰρηνεύη. οὕτω φροντίσατε χατὰ τὴν ζήτησιν τοῦ ἐχλαμπροτάτου ἐλτζῆ τῆς Φράντζας, ῒνα ἀναφορὰ γένηται πρὸς ήμας καὶ λάβη πέρας ή ϋπόθεσις, καὶ λυθῆ τὸ μεταξὺ ήμῶν σκάνδαλον: ούτω γενέσθω: ή δὲ τοῦ θεοῦ χάρις εἴη μεθ' ὑμῶν: >>

> (Διὰ τῆς πατριαρχιαῆς χειρός τὸ) Ἐν μηνῖ ἘΑπριλλίϣ, ἐν(διατιῶν)ος τε<sup>ης</sup> +

#### 5.

#### 1603, Μηνί 'Ιουλιω ινδ. 1.

(Δύο πρωτότυπα ἀμφότερα χάρτινο, γεγραμμένα ὑπὸ δύο διαφόρων γραφέων, ἐφ' ῶν ὁ πατριἀρχης 'Ραφαήλ 2-ος ἔγραψεν ἰδιοχείρως τὸν μῆνα καὶ τὴν ἰνδικτιῶνα. Τὸ πρῶτον μήκους 0.419 καὶ πλ. 0.30, τὸ δεύτερον μήκ. 0.425 καὶ πλ. 0.302. Τὸ κείμενον δημοσιεύεται κατὰ τὸ δεύτερον πρωτότυπον).

+ 'Ραφαήλ έλέω Φ(ε0)ῦ ἀρχϊεπίσχοπος Κωνστ(αντινου)π(ό)λεως νέας Ρώμης καὶ οίχουμενϊχὸς π(ατ)ρϊάρχης : --

+ 'Εντιμότατοι κληρικοί, εύλαβέστατοι ίερεις, χρησιμώτατοι άρχοντες. και οί λοιποι εύλογημένοι χριστιανοι της νήσου Μύλου, τέκνα έν κ(υρί) άγαπητά της ήμῶν μετριότητος, χάρις εἰη ὑμιν άπασι και εἰρήνη και έλεος ἀπὸ ϑ(εο)ῦ παντοκράτ(ο)ρος και κ(υρίο)υ 'Ι(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ. καλῶς οἰδατε. ὅτι κατὰ τὰ προεκδοθέντα παρὰ τῶν πρὸ ήμῶν π(ατ)ριαρχῶν γράμματα, ἐξετάσεως γενομένης ἀυτοῦ κατὰ τόπον παρά τε τοῦ ἱερωτάτου μ(ητ)ροπολίτου Χίου, τοῦ π(ατ)ριαρχικοῦ ἐξάρχου "Ασπρης Θαλάσσης, και τῶν Κυκλάδων νήσων, και τοῦ σῦν ἀυτῷ πρώην μ(ητ)ροπολίτου Παροναξίας 'Αθανασίου, τῶν

προτραπέντων θεωρήσαι τά τε περί τοῦ ἐχείσε ναοῦ τῶν ἁγίων χαὶ θαυματουργών 'Αναργύρων καὶ τῶν κτημάτων ἀυτοῦ, τῶν καλουμένων ἐπισκοπίανῶν. ἐφάνη καὶ ἐμαρτϋρήθη παρὰ τῶν αὐτόθι γερόντων, κληρικῶν, καὶ τῶν λοιπῶν. ἱερωμένων. χαὶ λαϊχῶν. ὅτι ὁ ναὸς οὖτος χαὶ τὰ λεγόμενα ἐπισχοπιανά χωράφ(ια), άνωθεν έξαρχης ύπο την έξουσίαν ήσαν των Λατίνων, χαί ό χατὰ χαιρούς ἐπίσχοπος τῶν Λατίνων, ἐνέμετο χαὶ ἐχαρποῦτο αὐτά, ἐξ ὧν ήν χαὶ ὁ Φρατζέσχος ἐχεῖνος. ἡ δὲ τοιαύτη ἀχρϊβὴς ἐξέτασϊς ἐγένετο ἐν τῷ ναῷ τῆς Παναγίας τῆς Εὐαγγελϊστρίας τῆς χειμένης ἔνδον τῆς χώρας, προχειμένου τοῦ θείου Εὐαγγελίου χαὶ ἀφορῖσμοῦ ἐχφωνουμένου μετὰ ὡμοφορίου χαι ἐπιτραχηλίου. ἐπεὶ δὲ χαὶ ὁρισμός τῆς βασιλείας ἐνεφανίσθη ἡμίν έπιχυρῶν πᾶν τὸ περί τούτου, καὶ πρὸς τούτοις τὸ γεγονὸς κατὰ τὰς μαρτυρίας ύμῶν γοτζέτιον, ἐπιβραβεύων αὐτοῖς τούτοις τὸ βέβαιον, τούτου γάριν χαὶ ἡ μετρϊότης ἡμῶν ἀχολούθως ἀποφαίνεται χαὶ ἐν ἁγίῳ π(νεύματ)ϊ διωρίζεται. ΐνα χατά την χρίσιν ταύτην χαι απόφασιν, χαι χατά τον βασιλιχόν όρισμόν, ό ναός αὐτὸς τῶν άγίων ἀναργύρων, καὶ τὰ λεγόμενα ἐπισκοπιανὰ γωράφια, υπάργωσιν υπό την διοίχησιν των Λατίνων ως ήσαν άνωθεν, μή τολμῶντος τοῦ νῦν ἀρχιεπισχόπου Μύλου χῦρ Παρθενίου, ἡ ἄλλου τινὸς ἐναντίηθηναι, έν αργία ασυγγνώστω και αφορισμώ αλύτω τω από θ(εο) παντοχράτορος. ούτως οὖν γένοιτο χαὶ μὴ ἄλλως. ὕνα χαὶ ή τοῦ θ(εο)ῦ χάρις χαὶ τὸ ἔλεος εἴη μετὰ πάντων ὑμῶν .:

> (Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τό) Ἐν μηνΐ Ἐὐουλλίω ἐν(σικτιῶν)ος α<sup>ης</sup>. +

#### 6.

## 1604, Μηνί Φεβρουαρίω ίνδ. 2.

(Χάρτης σχηματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήκ. 0.22, πλ. 0.313. Ή προς δεξιάν κάτω γωνία τοῦ χάρτου διὰ τῆς χειρὸς τοῦ πατριαρχικοῦ γραφέως ἔχει ἕν « ἄνευ ». Πολλὰ ἰῶτα τοῦ κειμένου φέρουσιν ἀνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν).

+ 'Ραφαήλ, έλέφ Φ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης, καὶ ὀικουμενϊκὸς π(ατ)φιάρχης : ∽

+ Θεοφιλέστατε ἀρχιεπίσχοπε Μύλου, ἐν ἀγίψ πν(εύματ)፣ ἀδελφὲ χαὶ συλλειτουργὲ, χαὶ ἐντιμότατοι κληριχοὶ, χαὶ χρησιμώτατοι εὐλογημένοι χριστιανοὶ, χάρις εἶη ὑμῖν ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. προεγράψαμεν περὶ ταύτης τῆς ὑποθέσεως, χαὶ πάλιν ἶδοὺ γράφομεν: ἐξαποφάσεως χαὶ δίχά τινος λόγου χαὶ ἀντιλογίας, φροντίσατε ἀποδοῦναι χαὶ ἐπιστρέψαι τὰ τῆς Φραγγοεπισχοπῆς ἅπαντα ἀφιερώματα, πρὸς αὐτήν, τε, χαὶ πρὸς τὸν ἐπίσχοπον αὐτῆς τὸν Λατίνον, εἴτε ὀσπήτια εἰσὶν, εἴτε ἀμπέλια, χαὶ χωράφϊα, χαὶ ἄλλα, ῶ εἶχεν ἔχπαλαι

υπ' έξουσίαν αὐτῆς, ἡ αὐτὴ Φραγγοεπισχοπὴ, ὁμοίως καὶ τὰ εἰσοδήματα, καὶ τῶν τοσούτων χρόνων τοὺς καρποὺς καὶ τὰ δικαιώματα πάντα, ἀδόλως καὶ ἀληθῶς: ἂν παρακούσητε, εἴτε σὺ ὁ ἐπίσκοπος ὑπάρχεις, εἴτε καὶ ἐκ τῶν ἑερέων, ἀργοὶ ἔσεσθε, καὶ ὑπεύθυνοι παιδείας τῆς προσηκούσης, ὡς äρπαγες καὶ ἄδικοι: λαϊκοὶ δὲ ὄντες, ἀφωρισμένοι ἀπὸ θ(εο)ῦ, καὶ ἀσυγχώρητοι, καὶ ἄλυτοι, καὶ ἔξω τῆς τῶν χριστιανῶν ἐκκλησίας καὶ ὁμηγύρεως, παρ' οὐδενὸς ἐκκλησιαζόμενοι, οὐτε μὴν συναναστρεφόμενοι, ἐν ἀργϊα καὶ ἀφορισμῶ, ἕως οῦ γένηται ὡς γράφομεν: οῦτω ποιήσατε: ἡ δὲ τοῦ θ(εο)ῦ χάρις εἴη μεθ' ὑμῶν: — +

(Διά της πατριαρχικής χειρός τό) Έν μηνί Φευςουαςίω ίν(σικτιών)ος β<sup>-ας</sup>. +

#### 7.

#### 1604, Μηνί 'Ιουνίω ινδ. 2.

(Χάρτης μήχ. 0.214, πλ, 0.298. ή προς δεξιάν χάτω γωνία του χάρτου διά τῆς χειρός του πατριαρχιχου γραφέως ἔχει ἕν « *ἄνευ* ». Πολλά του χειμένου ἰῶτα φέρουσιν ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν).

+ Ραφαήλ έλέψ Θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας Ρώμης καὶ ὀικουμενικὸς π(ατ)ρἔἀρχης : —

+ Θεοφιλέστατε άρχιεπίσχοπε Μύλου ἐν άγίω πν(εύμα)τι άγαπητὲ ἀδελφέ καί συλλειτουργέ, και έντιμότατοι κληρικοί και άργοντες. χάρις είη υμίν καὶ εἰρήνη ἀπο θ(εο)ῦ. ὁ αὐτόθ(ι) ἐπῖσχοπος ὁ Λατῖνος, Φραγχίσχος ὁ Τομάζος ανήνεγκεν ήμιν, ώς και έπληροφορήθημεν αλαχόθεν. ότι ή, τε ση θεοφιλία, ό παπά Γουλιέρμος. Μάρχος Μαμονάς χαι άλλοι γριστιανοί, έχ πολλοῦ χαταχρατήτε της έπισχοπης ἀυτοῦ της Λατινιχής βιαίως ἔχοντες την ἐχχλησίαν αύτοῦ, μετὰ χωραφίων, ἀμπελίων, μύλων, πετρῶν, χαὶ ἄλλων τινῶν πραγμάτων, καὶ ἀδικεῖτε οὐ μετρίως, μὴ βουλόμενοι ἀποδοῦναι, ἅπερ ἀδίκως καταχρατείτε, τούτου χάριν γράφοντες άποφαινόμεθα. ίνα πάντες δσοι ταύτα. καί τα τοιαῦτα ἔχητε, ἀποδῶτε ἀταράχως καὶ εἰρηναίως τῷ ῥηθέντι ἐπισχόπω τῶν Λατίνων, ὅπως χαὶ παρὰ μὲν τοῦ θεοῦ φιλανθρωπίας τύγοιτε, παρά δὲ τῆς ἡμῶν μετριότητος ἐυλογίας. ἂν δὲ ἄλλως ποιήσαντες ἐπιμένητε αδιχούντες, άφωρισμένοι από θεοῦ παντοχράτορος είητε, χαὶ χατηραμένοι, χαὶ άσυγγώρητοι, καὶ ἄλυτοι μετὰ θάνατον αἰωνίως. ἂν δὲ καὶ φανῆτε προφανῶς άδιχοῦντες, οἱ μὲν ἕερωμένοι τῶν ἀδιχούντων ἀργοὶ ἔστωσαν. οἱ δὲ λαϊχοὶ και έξω τῆς ἐκκλησίας Χ(ριστ)οῦ: ἐν ἀργία μὴ ἐκκλησϊαζόμενοι. ὁμοίως καὶ οί γινώσχοντες την περί τούτων άλήθειαν, χαν μη είπωσϊν, άλλά χρύψαντες φωραθώσι ἕστωσαν τοῖς αὐτοῖς ἐπιτιμίοις: οὕτω γενέσθω. ἡ δὲ τοῦ θεοῦ γάρις είη υμίν: ---

> (Διὰ τῆς πατριαργικῆς χειρός τὸ) Ἐν μηνῦ Ἐουνῦψ ἐν(σικτιῶν)ος β<sup>ας</sup>.

#### 8.

#### 1604, Μηνί 'Οκτωβρίω ίνδ. 3.

(Χάρτης μήχ. 0.213, πλ. 0.308. ή προς δεξιάν χάτω γωνία τοῦ χάρτου διὰ τῆς χειρός τοῦ πατριαρχιχοῦ γραφέως ἔχει τὸ « ἄνευ» ).

+ 'Ραφαήλ έλέω Θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης και οίχουμενιχός π(ατ)ριάρχης:.

+ Έντιμότατοι χληριχοί, χαὶ εὐλαβέστατοι ιερεῖς, χαὶ χρησιμώτατοι ἄρχοντες, οἱ ἑυρισχόμενοι ἐν τῆ ἐπαρχία τῆς ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, χάρις εἰη ὑμίν χαὶ εἰρήνη ἀπὸ θ(εο)ὕ. ὁ θεοφιλέστατος Φραγχοεπισχοπος τῆς αὐτῆς νήσου Μύλου, φρᾶ Φραντζέσχος. ἐλθών πρὸς ἡμᾶς ἐζήτησε γράμμα ἡμέτερον π(ατ)ριαρχικόν ἐπιτίμιον, πρὸς τοὺς αὐτόθι χριστιανοὺς εἰς φανέρωσι τῶν πραγμάτων τῆς Φραγχοεπισχοπῆς αὐτοῦ. διὰ γράφοντες ἀποφαινόμεθα. ἶνα ὅσοι τῶν Ῥωμαίων διαχατέχουσι πράγματα ἐχχλησιαστικὰ τῆς ἐπισχοπῆς αὐτοῦ, κινητὰ, ἡ ἀχίνητα, ἡ γινώσχουσι τὴν περί τοὐτων ἀλήθ(ειαν), ἡ βοηθήσουσιν, ἡ συνδράμουσι κατά τι τῷ ἀρχιεπισχόπῳ Παρθενίω, κάν τε ιερεῖς, καν τε λαϊκοὶ ὥσιν, εἰ μὲν ιερεῖς ὑπάρχουσιν ἀργοὶ πάσης ιεροπραξίας, χαταφρονοῦντες δὲ, καὶ ἀφωρισμένοι, εἰ δὲ λαικοὶ ἀφωρισμένοι ἀπο θ(εο)ῦ, καὶ χαιτήσωσιν καὶ ἀλυτοι μετὰ θάνατον, ἕως οὖ ὁμολογήσωσι τὴν ἀλήθ(ειαν). οὕτω γενέσθω καὶ μὴ ἄλλως. ἡ δὲ τοῦ θ(εο)ῦ χάρις εἰη μεθ' ὑμῶν:.

(Διά της πατριαρχικής χειρός τό) 'Εν μηνί 'Οκτωβρίω ίν(σικτιῶν)ος γ<sup>-1</sup>.

#### 9.

#### 1606, Μηνί Ιουλίω ινδ. 4.

(Χάρτης μήχ. 0.212, πλ. 0.316. <sup>\*</sup>Οπισθεν: Al Populo et  $Proc^{ri}$  di Milo alquali scrive il Patriarca che non obedendo il vescovo Greco alle  $l_{re}$  Patriarchali, che non lo tengono per prelato, e sia scomunicato chi lo favorira).

+ 'Ραφαήλ έλέω θ(εο)ῦ ἀρχϊεπΐσχοπος Κων(σταντϊνου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης χαὶ οἰχουμενιχὸς π(ατ)ρϊάρχης : +

+ 'Εντιμότατοι χληριχο', εύλαβέστατοι ίερεις, χρησιμώτατοι άρχοντες, και ἐπίτροποι τῆς πολιτείας Μύλου, χάρις ὑμιν εἰη και εἰρήνη ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. Γινώσχετε καλῶς ὅτι οἰδαμεν τὴν γενομένην κρίσιν τε και ἀπόφασιν ὑμῶν, αἰρετῶν καταστάντων κριτῶν, εἰς τὴν διαφορὰν ῆν είχον ἀναμεταξὸ ὁι αὐτόθι θεοφιλέστατοι ἀρχιερείς, ὅτε κῦρ Παρθένιος, και ὁ φρὰ Φραγκίσκος περί τῶν αὐτόθι ἐπισκοπιανῶν καλουμένων κτημάτων, και ἐπεβεβαιώσαμεν αὐτὴν και ἡμείς, γνώμη συνοδικῆ. ὥστε τὸν μὲν θεοφιλέστατον κῦρ Παρθένιον ἔχειν καὶ καρποῦσθαι τὸ τρίτον μέρος αὐτῶν, τὸν δὲ ἀιδεσιμώτατον, φρὰ Φραγκί-

σχον τὰ λοιπὰ δύο μέρη, χαθώς διαλαμβάνει χαὶ ἡ ἐνϋπόγραφος σϋμφωνία ἀυτῶν, ἡν δἡ χαὶ χατεστρώσαμεν ἐν τῷ ἰερῷ χόδικι τῆς χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χ(ριστο)ῦ Μεγ(ἀ)λης Ἐχχλησίας, εἰς ἀσφάλειαν διηνεχῆ. διὰ τοῦτο φροντίσατε καὶ ὑμεῖς, ἶνα ἔργῳ αὕτη ἡ ἀπόφασις τελεσθῆ, ἂν δὲ χαὶ νῦν πάλιν ὁ θεοφιλέστατος κῦρ Παρθένιος, δϋστροπήση χαὶ ἀθετήση, γινώσχετε χαλῶς, ὅτι ἔχομεν αὐτὸν ἀργὸν χαὶ ἀφωρισμένον, ὡς τῆ τελεία χαθαιρέσει ὑπόδιχον, χαὶ μηδεἰς πλέον παρέχῃ τὰ εἰθισμένα αὐτῷ δικαιώματα, εἰς βάρος ἀλύτου, χαὶ αἰωνίου ἀφορισμοῦ. εἰς γὰρ τὴν περί τούτου δήλωσιν χαὶ ἀσφάλειαν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἀποφασιστιχὸν ἡμέτερον ἔγγραφον. Ἐν ἔτει. ,;ριδ<sup>ω</sup>: « ἀναγνωσθήτο δὲ τὸ παρὸν γράμμα εἰς ὑπήχοον πάντων: —

(Διά τῆς πατριαχικῆς χειρός τό)

Ἐν μηνί Ἰουλλίω, ἰν(διχτιῶν)ος σ<sup>κ</sup>

10.

## 1609, Μηνί 'Ιουλίω ινδ. 7.

(Χάρτης τετραγώνου παραλληλογράμμου σχήματος, μήχ. 0.212, πλ. 0.304. "Οπισθεν: Lettera del Patriarca contra quelli chi ritengono le robb.. del V<sup>\*</sup> Franco Franc(esc)o. Πολλά ίῶτα τοῦ χειμένου φέρουσιν ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν. "Όρα πίναχα φωτοτυπιχὸν Γ').

+ Νεόφϊτος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀρχιεπΐσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης, καὶ ὀιχουμενϊχὸς π(ατ)ρἔάρχης : ≫

+ Θεοφιλέστατε ἀρχιεπίσχοπε Μύλου, ἐν ἀγίψ πν(εύματ)ϊ ἀδελφὲ xał συλλειτουργὲ, xal ἐντιμότατοι κληρϊχοὶ, xal ἄρχοντες χρήσιμοι, χάρϊς εἶη ὑμῖν xal εἰρήνη ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. ὁ ἐκλαμπρότατος ἄρχων ἀποχρισιάριος τῆς Φράντζας, εἶπεν ἡμῖν. ὅτι τινὲς τῶν, aὐτόθι ὅρπασαν ἀπὸ τῶν σχευῶν τῆς Φραγγοεπισχοπῆς, xal τῶν ῥούχων, xal πραγμάτων τοῦ ἀποθανόντος Φραγγοεπ:σχόπου, xal τῶν λοιπῶν χρειωδῶν τῶν κτημάτων ἀυτοῦ, xal ἡδίκησαν. τούτου χάριν γράφομεν: ἕνα, ὅσοι ἕλαβον ἐξ αὐτῶν, ἀποδῷσι πάντα xal ἐπιστρ έψωσι πρὸς οῦς γράφει ἐπιτρόπους ὁ αὐθέντης ὁ ἀποχρισιάριος: ἂν δ' ἄλλως ποιήσωσι, τερεῖς μὲν ὄντες, ἀργοὶ ἔστωσαν πάσης ἕεροπραξίας: λαϊχοὶ δὲ, ἀφωοισμένοι ἀπὸ ϑ(εο)ῦ xal ἀσυγχώρητοι, xal ἀλῦτοι μετὰ θάνατον: οῦτω Φροντί σατε xal μὴ ἄλλως ἐξαποφάσεως: ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ χάρις εἴη μετὰ πάντων ὑμῶν: ∞ +

> (Διὰ τῆς πατριαρχικής χειρός τό) 'Εν μηνΐ 'Ιουλλέφ, ίν(σικτιῶν)ος ζ<sup>η</sup>ς +

#### 11.

1614, Μηνί Φεβοουαρίω ίνδ. 12. (Χάρτης σγήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.21, πλ. 0.305).

+ Τιμόθεος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀζχιεπίσχοπος Κωνστ(αν)τινουπόλεως νέας 'Ρώμης χαὶ οἰχουμενιχὸς πυτριάζχης : +

+ Ἐντιμότατοι Χληριχοὶ τῆς άγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, χάρις εἰη ὑμιν ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. ὦδε ἀχούσαμεν, ὅτι ἐνοχλεῖτε χαὶ ἐπηρεάζετε, τὸν Φραγχοἐπίσχοπ(ον) Μύλου, χαὶ ζητεῖτε νὰ πάρετε ἀπὸ τὰ εἰσόδήματα τῆς ἐπαρχίας του, χαὶ διὰ τοῦτο γράφομέν σας, ὅτι νὰ μὴν τὸν ἐνοχλεῖτε, μόνον νὰ πορεύεσϑε ὡς χαθὼς ἐπορέυουσταν χαὶ πρότερον, χαὶ νὰ ἔχη ὁ Φραγχοὲπίσχοπος τὰ ἐδιχά του εἰσοδήματα, χαὶ ὑμεῖς πάλ(ιν) νὰ συνάζεται τὰ ἐδιχά σας, διὰ νὰ μὴν γίνεται ἀδιχία χαὶ εἰς τὰ δύο μέρη. οὕτω φροντίσατε χαὶ μὴ ἄλλως, ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ γάρις εἰη ὑμιν: —

> (Διά της πατριαρχικής χειρός τό) <sup>3</sup>Εν μηνί Φευρουαρίω, ίν(σικτιών)ος ιβ<sup>ης</sup> : —

# 12.

# 1614, Μηνί Φεβρουαρίω ινδ. 12.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.21, πλ. 0.304-306. Πολλά ίωτα έχουσιν ένταῦθα άνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν).

+ Τιμόθεος, έλέω θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνστ(αν)τινουπόλεως νέας Ῥώμης χαὶ ὀιχουμενϊχὸς πατριάρχης: —

+ Έντιμότατοι χληριχοὶ τῆς άγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, χαὶ χρησιμώτατοι ἄρχοντες, χάρις εἰη ὑμῖν χαὶ εἰρήνη ἀπὸ θ(εο)ῦ: νὰ γνωρίζετε χαλὰ, ὅτι τὸν ἀρχιεπίσχοπόν σας Μύλου Νεόφυτον, ἡ σύνοδος τῶν ἀρχιερέων τὸν ἐχάθηρε παντελῶς, χαὶ τὸν νεγύμνωσε τῆς ἀρχιεροσύνης αὐτοῦ, χαὶ διὰ τοῦτο γράφομεν, ἕνα μὴςδεἰς ἐξι ὑμῶν τῶν ἱερωμένων, ἢ τῶν λαϊχῶν, ἔχη χαὶ τιμᾶ αὐτὸν ὡς ἀρχιερέα, ἢ εἰσόδημα πολὺ, ὀλίγον δώσει πρὸς αὐτὸν, ἐν βάρ(ει) ἀργίας, χαὶ ἀφορἰσμοῦ, μόνον τα εἰσοδήματα ἀπαντα, νὰ τὰ συνάζετε ὑμεῖς οἱ χληριχοὶ τῆς πρώτης πεντάδος, μετὰ χαθαροῦ χαταστίχου, χαὶ νὰ τὰ φυλάττετ(ε). ἕως οῦ νὰ σᾶς πέμψωμεν, ἕτερον ἀρχιεπίσχοπ(ον) νόμι:μον: οὕτω φροντίσατε: ἡ δὲ τοῦ θεοῦ χάρις εἰη ὑμῖν: —

> (Διά της πατριαρχικής χειρος το) 'Εν μηνί Φευρουαρίω, ίν(σικτιών)ος ιβ<sup>η</sup>.

#### 13.

# 1615, Μηνί Μαΐφ ινδ. 13.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.202, πλ. 0.305. Πολλά ίῶτα ἔχουσιν ἐνταῦθα ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν).

+ Τιμόθεος, έλέω θ(εο)ῖ ἀζχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης, χαὶ ὀιχουμενϊχὸς π(ατ)ζιάζχης : —

+ Ἐντιμότατοι ×ληρι×οὶ τῆ; ἀρχιεπισ×οπῆς Μύλου, ×αὶ χρήσιμοι ἄρχοντες, χάρϊς εἶη ὑμῖν ×αὶ εἰρήνη ἀπὸ θ(εο)ῦ: ἐπειδὴ ὁ θεοφιλέστατος, Φραγ×οεπίσ×οπος Νι×όλαος Λέσδος, ἀπῆλθεν εἰς Ἡτταλίαν διά τινα χρείαν αὐτοῦ, ×αὶ ἀφῆ×εν ἐπίτροπον τὸν Τζιανταρμέρη τὸν ×ούσουλ(ον) Φρατζέσδον, διὰ νὰ ἐπιτηρῆ, ×αὶ νὰ ἐπιβλέπη τὰ πράγματα τῆς ἐπισ×οπῆς ταύτης, ×αὶ διὰ τοῦτο ἐδεήθη γράμματος ×αὶ ἀποφαινόμεθα: ἶνα, μηδεἰς ἐξ ὑμῶν τολμήσ(η) ἐπειρεάξη, ἢ ἐνοχλήσ(η) αὐτῷ, ὕστις δὲ θελήσ(ει) ×ατά τῖ, ἐπηρεάξη, ἢ ζημίαν τινὰ προξενήσ(ει), Ἱερεὺς μὲν ῶν ἀργὸς μενέτω πάσης Ἱεροπραξίας, λαϊ×ός δὲ ἀφωρισμένος ἀπὸ θ(εο)ῦ, ×αὶ ×ατηραμένος, ×αὶ ἀσυγχώρητος, ×αὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος: οὕτως ἀποφαινόμεθα ×αὶ μὴ ᾶλλως: ἡ δὲ τοῦ θ(εο)ῦ χάρῖς εἴη μεθ' ὑμῶν : —

> (Διά τῆς πατριαρχικῆς χειφός τό) <sup>•</sup>Εν μηνἶ Μαΐψ, ίν(σικτιῶν)ος ιχ<sup>η;</sup>:.

#### 14.

# 1628, Μηνί Ιουλίω ινδ. 11.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.205, πλ. 0.30. Πολλά ίῶτα χαί <sup>3</sup>ψιλα ἐν μέσφ λέξεως ἔχουσιν ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν. Όρα πίναχα φωτοτυπιχον Δ').

+ Κύφιλος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀφχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης καὶ οίκουμενικὸς π(ατ)φιάφχης : —

+ Ή μετριότης ήμῶν ἀπὸ τῆς χάριτος καὶ δωρεᾶς καὶ ἐξουσίας τοῦ παναγίου χαὶ ζωαρχιχοῦ πν(εύματ)ος, τῆς δοθείσης παρὰ τοῦ σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ήμῶν Ί(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ, τοῖς θείοις αὐτοῦ μαθηταῖς χαὶ ἱεροῖς ἀποστόλοις, είς τὸ δεσμεῖν τε χαὶ λύειν τὰς τῶν ἀν(θρώπ)ων ἁμαρτίας εἰρηχότος αὐτοῖς,  $\Lambda$ άβετε πν(εῦμ)α ἅγιον ἄν τινων ἀφῆτε τὰς ἀμαρτίας ἀφίενται αύτοῖς, άν τινων χρατῆτε χεχράτηνται, χαί "Οσα ἂν δήσητε καί λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς ἔσται δεδεμένα καὶ λελυμένα έν τῷ οὐ(ρα)νῷ, ἐξ ἐχείνων δὲ χαὶ εἰς ἡμᾶς ἀλληλοδιαδόχως διεβιβάσθη ἔχει συγκεγωρημένην καὶ τὴν κατὰ πν(εῦμ)α θυγατέρα αὐτῆς ᾿Αθανασίαν μοναχήν, είς όσα χαὶ αὐτὴ ὡς ἄν(θρωπ)ος ήμαρτε, χαὶ εἰς θ(εὸ)ν έπλημμέλησε, λόγω, ἕργω, διανοία, χαὶ ἐν πάσαις αὐτῆς ταῖς αἰσθήσεσι, χαί εἰ ὑπὸ χατάραν ἀρχιερέως, ἢ ἰερέως ἐγένετο, ἢ π(ατ)ρ(ὸ)ς, ἢ  $\mu$ (ητ)ρ(δ)ς αὐτῆς, ἢ τῷ ἰδίω ἀναθέματι περιέπεσεν, ἢ ὅρχον ὤμοσε χαὶ τοῦτον παρέβη, η ἀφορισμῷ όθενδήποτε ἐδεσμεύθ(η), η καὶ ἄλλοις τισὶν ἀμαρτήμασιν ώς αν(θρωπ)ος ούσα καὶ αὐτὴ καὶ τὸν κόσμον τοῦτον οἰκοῦσα, κατὰ διαφόρους χαιρούς περιεπάρη, χαι ταῦτα πν(ευματ)ιχοῖς π(ατ)ράσι ἐξωμολογήσατο, καί τὸν παρ' αὐτοῖς κανόνα ἐκ καρδίας ἐδέξατο, καὶ πληρῶσαι προ-

εθυμήθ(η). ἐχ τούτων οὖν πάντων λύομεν αὐτὴν χαὶ ἐλευθέραν ἔχομεν χαὶ συγχεχωρημένην τῷ παντοδυνάμῳ ἐξουσία χαὶ χάριτι τοῦ θείου χαὶ προσχυνητοῦ πν(εύματ)ος. ὅσα δὲ διὰ λήθ(ην) ἀνεξωμολόγητα εἴασε, χάχεῖνα πάντα συγχωρήσαι αὐτῷ ὁ ἐλεήμων θ(εό)ς. ὁ ῶν εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν: —

> (Διὰ τῆς πατριαρχικῆς χειρὸς τὸ) Ἐν μηνῖ Ἐουλλ(ἰϣ), ἰν(δικτιῶν)ος ἰα<sup>1,5</sup>+

#### 15.

# 1635, Μηνί Σεπτεμβρίω 23.

(Αὐτόγραφος ἐπιστολή 'Αθανασίου Πατελλαρίου, ἐκπτώτου καὶ ἐξορίσταυ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, τῷ πάπα 'Ρώμης Οὐρβανῷ τῷ ὀγδόφ. Χάρτης δίφυλλος, ἐφ' οὖ εύρίσκεται κεκολλημένον τεμάχιον χαρτίου μετὰ σημειώματος ἰταλικοῦ τοῦ παπικοῦ γραμματέως, ἀπευθυνομένου πρὸς τὸν πάπαν καὶ περίληψιν αὐτῷ διδόντος τῶν ἐν τῷ γράμματι τοῦ 'Αθανασίου λεγομένων. "Όρα πίνακα φωτοτυπικὸν Ε').

#### + Τῷ μαχαριωτάτω, χαὶ ἀγιωτάτω ἄχρω ἀρχιερεῖ.

+ Οὐx ἔστι μοι διὰ τοῦ παρόντος διαβῥήδην τὰ πάντα διευχρυνῆσαι τῆ ἄχρα σου ἀρχιερωσύνῃ δι' ῶν μέχρι τοῦδε πλεύσας ἀφιχόμην, τῆ μὲν διὰ τὸ ἔτι μου τὴν χεφαλὴν ἐχ τῆς τοῦ πλοίου δονεῖσθαι ταραχῆς, τῆ δὲ xaì ὅτι ἐν τῷ ἐμὲ σχεδὸν τὸν πόδα τῆ ἡπείρῳ στηρίζειν ἐν χρῷ ῆν ὁ xομιστὴς ἀπάρας. τῆ δ' (δ xaì εὐλογώτερον) ὅτι διὰ γράμματος οὐ χρῆ δ τῆ ζώσῃ φωνῇ δέδοται ἐχχαλύπτεσθαι. ὅθεν δὴ τὰ περὶ τῆς ἐμῆς ἀφίξεως μόνον δῆλα χαθίσταμαι, μετὰ δ' οὐ πολλὰς τῶν ἡμερῶν πέμψω τὸν ἐμὸν πρωτοσύγγελον, xaì ἀνεψιὸν, δς ἐχτυπωτέρως διασαφηνίσει τὰ χαθήχοντα. ἐγὼ δὲ προσδοχῶν ἔσομαι τὸ δόξαν τῆ μαχαριότητί σου. xaì εἰ θελητὸν ἔσται αὐτόθι με παραγενέσθαι τὰ ἐλλείποντα ἀναπλειρώσω. xaì τὰ χρειώδη πάντα τῆς ᾿Ανατολιχῆς Ἐχχλησίας ἀναγράψω. ἦ χαὶ χεῖρα οἶός τ' εἶ βοηθείας ὁρέξαι τῆ μεγίστῃ ἰσχύῦ σου, ῆν ὁ χ(ὑριο)ς διὰ τοῦ μαχαρίου ἐδωρήσατό σοι Πέτρου. ἐβῥωμένην διαφυλάξαι σου χ(ὑριο)ς τὴν μαχαριότητα, θεία χαὶ ἰερὰ χεφαλή, χατὰ τὸν διπλοῦν ἄν(θρωπ)ον.

'Εξ 'Αγχώνος. χγ: Σεπτεβρίου : κατά τὸ αχλε ἕτος τὸ σ(ωτή)ριον.

Δοῦλος τῆς σῆς μαχαριότητος: + ὁ Κωνσταντινουπόλεως π(ατ)ριάρχης ἀΑθανάσιος:—

#### 16.

# 1731, Μηνί Μαίω ινδ. 9.

Νόθος πατριαρχική άπανταχούσα τοῦ ἔτους 1731, ής αι ὑπογραφαὶ καὶ διὰ τὸ ἀνεπιτήδευτον καὶ διὰ τὸ διάφορον τῆς χαράξεως δύνανται νὰ νομίζωνται γνήσιαι. Τὸ ἔγγραφον ὅμως ὅλον αὐτὸ καθ' ἐαυτὸ φαίνεται ὅν κατασκεύασμα, καὶ τοῦτο πρὸς ἀργυρολογίαν, τοῦ διαβοήτου τυχοδιώκτου Σεραφίμ



Μυτιληναίου, ανδρός ταραξίου, έπιχινδύνου έν Κωνσταντινουπόλει χαι μετά πλάνητα βίον οιχτρώς αποθανόντος έν Σιβηρία, δατις έν Αυστρία, Σουηδία και 'Ρωσία πλανώμενος και διαφόρους ένεργῶν άπάτας ἐφήμιζεν έαυτὸν ἀπόγονον τοῦ αὐτοχράτορος Πωγωνάτου. — Μεμβράνα ἐπιμήχης, μήχ. 0.863, πλ. 0.605, έγουσα πρός τὰ κάτω τέσσαρας όπας, έξ ῶν ἀπηώρητο διὰ μετάξης ή τοῦ πατριάρχου μολυβδίνη σφραγίς. Ό τίτλος τοῦ πατριάρχου διὰ μεγάλων ἐπιχρύσων χεφαλαιωδῶν γραμμάτων (μήχους 0.024) έν τρισί γραμμαζς, ών έν τῷ μέσφ χύχλος ἀποτελῶν στέφανον έχ δάφνης· έν δε τούτφ πρός αριστεράν μέν είχονίζεται φρούριον, έν μέσφ δε τοῦ στεφάνου ό άγιος Γεώργιος έφιππος, φέρων μέν έπι χεφαλής χορώναν άρχιερατιχήν, διά λόγχης δε φονεύων δράχοντα ύπο τοῦ εππου χαταπατούμενον. Και ό τίτλος και ό στέφανος έπι έδάφους χρυσοπρασίνου σχηματίζοντος πλατυτάτην φυλλωματώδη ταινίαν, και ταύτην πολυγρωμάτιστον. Το πρώτιστον τοῦ κειμένου γράμμα, το Τ, πολύ μέγα (μήχους 0.16.) χαὶ ἐντὸς πλαισίου. Τοῦτο δὲ τὸ Τ εἶναι ἐσγεδιασμένον ἐπὶ τῆς ῥάγεως διχεφάλου μέλανος και έπιχρύσου άετοῦ ἔχοντος τὰς πτέρυγας ἀνοικτὰς και τὰς κεφαλὰς ἐστραμμένας χαι έστηριγμένας έπι της άνω εύθείας τοῦ Τ γραμμης ύπο τὰς χεφαλὰς ἀνὰ εἶς ῥόδαξ· τοὺς πόδας ό άετος στηρίζει έπὶ δύο πτερωτῶν δραχόντων, ῶν τὸ μὲν σῶμα πράσινον, τὰ δὲ πτερὰ χόχχινα. Έν τέλει τοῦ χειμένου, πρὸ τῆς λέξεως Ἐδώθη, ὑπάργει τύπος σφραγίδος, σγήματος ἀχταγώνου, μήχ. 0.06, πλ. 0.048. ή σφραγίς έπίχρυσος, έχουσα πέριξ την έπιγραφήν ΤΟ Δ[Α]ΚΤΥΛΙ[ΔΙ]-ΟΝ [T]ΟΥ ΑΛΙΕΩΣ. Έν τη σφραγίδι ύπάρχει εμβλημα παριστών χορώναν πατριαρχιχήν άνωθεν δύο διεσταυρωμένων αλειδῶν. μετὰ δὲ τὰς αλεῖς σταυρὸς διαέρατος ἐπὶ θώρααος (blason) περικλείοντος δικέφαλον άετον μετά της έπιγραφης ΤΩΝΑΠΟΣΤΟΛΩΝ. Κάτωθεν δε τοῦ άετοῦ καί της έπιγραφής ταύτης είχονίζονται όρθιοι οί απόστολοι Πέτρος χαί Παῦλος συνυψοῦντες δια τών γειρών των τον ναόν της 'Αγίας Σοφίας μετ' αύτῶν τῶν ἰσλαμικῶν αὐτης μιναρέδων.

# ΠΑΙΣΙΟΣ ΤΡΙΤΟΣ ΕΛΕΩ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟ · ΔΕΩΣΝΕΑΣΡΩΜΗΣΚ(α?) ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ

Τοῖς ἐν πάση τῆ οἰχουμένη, καὶ ἀπανταχοῦ χοινῷς, τὸν χ(ὑριο)ν ήμῶν Ι(ησοῦ)ν Χ(ριστό)ν λατρεύουσϊ, χαὶ ἀληθινὸν Θεὸν ὁμολογοῦσϊ, γαληνωτάτοις, χαὶ χραταιωτάτοις βασιλεῦσιν, ὑψηλωτάτοις, χαὶ ὑπερτάτοις τῆς Ἱερᾶς Ῥωμαϊκῆς Βασιλείας λετόροι(ς), περιφανεστάτοις δουξί, δεσπόταις, ήγεμόσι, χαὶ δυνάσταις, θεοσεβεστάτοις, χαὶ παναιδεσιμωτάτοις ἀργιεπισχόποις, καὶ ἐπισκόποις ἐν Χ(ριστ)ῷ ἀγαπητοῖς ἀδελφοῖς σὺν πάση τῆ ἱερặ καὶ σεβασμία έχχλησιαστική τάξει, τοῖς πανευγενεστάτοις ἄργουσϊν, ἐξουσιασταῖς, μεγιστάσιν, επάργοις, και υπάτοις, τοῖς σοφολογιωτάτοις ιεροδιδασκάλοις, και χαθηγηταξς, τῶν τε μεγίστων, χαὶ περιφήμων ἀχαδημιῶν ἀρίστοις προεστῶσι, χαὶ ἀπλῶς παντὶ τῷ γριστωνύμω πληρώματι τέχνοις ἐν Κυρίω ἀγαπητοῖς, καὶ περιποθήτοις τῆς ἡμῶν μετριότητος γάρις καὶ ἔλεος παρὰ Θ(εο)ῦ παντοχράτορος καὶ χυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, παρ' ήμῶν δὲ τὴν ἀποστολικήν εύλογίαν: ~ Πάσα μέν άπαξαπλῶς άγαθοεργία, και φιλοτιμία πρός τούς χρείαν καὶ ἀνάγκην ἔχοντας γινομένη, εὐάρεστος λογίζεται παρὰ τῷ Θεῷ, χαὶ εὐπρόσδεχτος, μᾶλλον δὲ τὸ ἑλεεῖν πτωγοῖς ἀσθενέσι, χαὶ γεῖρα βοηθείας τοῖς αἰχμαλώτοις, χαὶ πεπτωχόσιν ὀρέγειν, φησὶ γὰρ ὁ Σωτὴρ ήμῶν Γίνεσθε ἐλεήμονες, χαὶ οἰχτείρμονες, ὅτι χαὶ ὁ π(ατ)ἡρ ήμῶν ὁ οὐράνιος ἐλεήμων ἐστὶ, χαὶ ἐν ἑτέρῳ. Ἐλεημοσύναι χαὶ εύποιίαι ρύουσι ψυχήν έχ θανάτου: --- Δηλοποιοῦμεν τοίνυν πᾶ-

σιν ύμιν, ότι χατά την φθάσασαν πρό χρόνων άνάλωσιν της Πελοπονήσου πάμπολλοι των χριστιανών αίχμαλωτισθέντες, χρίμασιν οίς οίδεν ό Κύριος, παρά τῆς φθοροποιοῦ τῶν ἀγαρηνῶν ὁρμῆς χαὶ δυναστείας, οἱ μέν τινες έξ αὐτῶν, διὰ πάσης συνδρομῆς χαὶ βοηθείας τῆς χαθ' ἡμᾶς ἁγιωτάτης 'Αποστολικής Καθέδρας έλυτρώθησαν, οι δε δια της έλεημοσύνης, και έγγυήσεως τῶν ἡμετέρων ἐχχλησιαστιχῶν τε, χαὶ λαϊχῶν πάσαν φροντίδα, χαὶ ἐπιμέλειαν θέμενοι, όσον ήν αὐτοῖς, χαὶ ἡμῖν ἐφιχτὸν, γενομένης ὀφειλῆς, χαὶ ύποσγέσεως πλείστης, οι δε είσετι χαὶ νῦν ἐμμένουσι ὑπὸ τῆς ἀδυναμίας ήμῶν, πιχρά δουλεία, χαὶ χαχώσει ἀνεχδιηγήτω, ὡς διάδηλον τοῖς πᾶσι, πάσγοντες πάνδεινα, χαὶ πνέοντες τὰ ἔσγατα ἐν στεναγμοῖς χαὶ χλαυθμοῖς ἀλαλήτοις ύπὸ τὸν τυραννικὸν ζυγὸν τῶν ἀσεβῶν Ἐθομανῶν, σκληρῶν τε βαρβάρων Άράβων, τῶν τε θηριογνώμων Σχυθῶν ἤτοι Τατάρων, ἄνδρες τε χαὶ γυναῖχες σὺν τοῖς τέχνοις αὐτῶν γεννηθεῖσι δυστυχῶς ὑπὸ τὴν αἰχμαλωσίαν, και ταλαιπωρίαν τῶν γονέων αὐτῶν. Τούτου γάριν συνοδικῆ κοινη γνώμη προεπέμψαμεν ίερομονάχους τινάς ήμετέρους, χαι πρεσβυτέρους, έλέους και βοηθείας ἕνεκα τούτων, τῆς τε ῥηθείσης ὀφειλῆς, εἰς ἡν καὶ ἐνέγονται οι έγγυηθέντες. Ήδη δ' αύθις ανάγκης κατεπειγούσης ώς ένοχλουμένων σφόδρα παρά τῶν ἀσεβῶν, περιστάσεσί τε ἀλλεπαλλήλαις, καὶ ξυμφοραΐς τῶν δεινῶν χυχλουμένων, πιχραῖς τε τιμωρίαις προσομιλοῦντων χαὶ οὐ παυόντων δεινοπαθώς όσημέραι μετὰ πολλών δαχρύων δέεσθαι χαὶ παραχαλεῖν ήμᾶς συναλγῆσαι αὐτοῖς, χαὶ φροντίσαι ὑπὲρ τῆς ἐλευθερίας αὐτῶν, προνοοῦντες ὡς γρεὼν ἡμῖν ὑπὲρ τῆς τούτων σ(ωτη)ρίας τῶν ἀθλίως χινδυνευόντων ψυχή και σώματι αιγμαλώτων, καίτοι στηρίζοντες αὐτοὺς ὡς εἰκὸς, καὶ τὰ ύπερδύναμιν ώς είπειν βοηθούντες αυτοίς μέντοι γε μή έχοντες άλλως πώς ποιήσαι ώς τὸ ήμέτερον Γένος ἐν ἀπορία καὶ ἀμηγανία πλείστη τυγγάνον, ύπὸ τῆς χαθεχάστην πιεζούσης πάντας τυραννίας, χαὶ συνδουλείας, συνδιασχεψάμενοι άλλήλοις τὸ δέον, συνθλιβόμενοι τε τῆ δεινῆ χαχουχία τοῦ πλησίον, ώς ὑπόγρεοι πάντες οί χατὰ Χ(ριστό)ν ζῶντες ὑπὲρ τῆς ἀναβῥύσεως τούτων, έχρίναμεν χαι αύθις εύλογον χαι άναγχαΐον έξαποστείλαι χαι είς τα σπλάγχνα τῶν χραταιῶν ὑμῶν βασιλειῶν, χαὶ ἐξουσιῶν, διὰ τῶν παρόντων ἡμετέρων παραχλητιχῶν π(ατ)ρὶαρχιχῶν χαὶ συνοδιχῶν γραμμάτων, τὸν παρόντα ἱερώτατον μ(ητ)ρόπολίτην άρχιεπίσχοπου Παλαιών Πατρών ὑπέρτιμου χαὶ ἕξαρχου πάσης 'Αγαίας χύρ Παίσιον 'Εμμανουήλ Πωγωνάτον, έν άγίω πν(εύματ)ι άγαπητον ήμῶν ἀδελφὸν χαὶ συλλειτουργὸν, μετὰ τῆς ἱερᾶς συνοδίας αὐτοῦ, ἐχ τῆς Πελοπονήσου ὑπάργοντα, καὶ περιπεσόντα κἀυτὸν τῆ κοινῆ δεινῆ αἰγμαλωσία, σὺν τοῖς οἰχείοις αὐτοῦ γονεῦσι. χαὶ συγγενέσι, χαὶ μετὰ ταῦτα μυρία δεινὰ παθόντα, καὶ ὑπομείναντα παρὰ τῶν ἀθέων Βαρβάρων ὑπὲρ τῆς εὐσεβείας. Οντινα καὶ πέμπομεν παρὰ τοῦ καθ' ήμᾶς άγιωτάτου 'Αποστολικοῦ καὶ Οίχουμενιχοῦ Θρόνου χοινῆ γνώμη, χαὶ ἀποφάσει, τῶν περὶ ἡμᾶς ἱερωτάτων ἀρ-

χιερέων μ(ητ)ροπολιτών, χαι ύπερτίμων, της ιεραρχικής συγκλήτου βουλής ήμῶν, ἐν ἁγίω πν(εύματ)ι ἀγαπητῶν ἀδελφῶν χαὶ συλλειτουργῶν, εἰς τὰ σπλάγχνα τῆς φιλευσεβείας ὑμῶν χάριν ἐλέους, καὶ βοηθείας ὑπὲρ τῆς ἐλευθερώσεως τούτων τῶν αἰχμαλώτων, προσέτι χαὶ ἐξαρχιχῶς ἐπὶ πάντας τοὺς ήμετέρους ίερομονάγους, και πρεσβυτέρους ὅπη δ' ἀν τύγωσι, οἶσπερ και ἐντελλόμεθα συνοδιχῶς ὑπαχούειν χαὶ πειθαρχεῖν τῷ παρόντι ημετέρω ἐξάρχω ὡς πρόσωπον π(ατ)ριαρχικόν ήμέτερον ἐπιφέροντι καὶ πάσης τῆς ἰερᾶς ἡμῶν συνόδου, ὦ τινι καὶ δεδώκαμεν πᾶσαν ἄδειαν, ἕνεκεν μὲν πάσης ἄλλης συμβάσης ἐχχλησιαστιχῆς ὑποθέσεως, πρὸς τούτοις δὲ ἐπὶ τῷ παραλαβεῖν, χαὶ συνάξαι παρ' αὐτῶν τὴν χαλὴν ἐλεημοσύνην, χαὶ βοήθειαν τῶν φιλοχρίστων. διάτοι τοῦτο, χαὶ συνιστῶμεν τῆ ὑμετέρα εὐσπλαγχνία τῶν εὐσεβῶς, χαὶ χραταιώς βασιλευόντων θεοφρουρήτων άνάχτων, τη τε μεγαλοπρεπεία των ύπερτάτων, καὶ γαληνωτάτων λετόρων, περιφανεστάτων δουκῶν τε, πριγγίπων, δυναστῶν ήγεμόνων μεγαλοψυχία, χαὶ πάσης ἄλλης ὁποίας δηποτοῦν ἀρχιχῆς ἐξουσίας, χαὶ τάξεως γεναιότητι, παραχαλοῦντες πάντας ὑμᾶς μετὰ πάσης εὐγῆς χαὶ εὐλογίας ἀποστολιχῆς, ὅπως ἐργομένω πρὸς τὴν ὑμετέραν φιλόθεον άγάπην τῷ ῥηθέντι ἡμετέρῳ μ(ητ)ρὸπολίτη, ἐπιδείξητε πάσαν εὐσπλαγχνίαν, χαὶ βοήθειαν, ἔργοις χαὶ λόγοις, ἱλαρῷ τε, χαὶ εὐσπλάγχνω τῷ ὄμματι αὐτὸν ἀποδεχθείητε, καὶ πάσαν ἄλλην φιλοτιμίαν αὐτῷ, καὶ συστατικὴν χάριν ποιήσητε συνιστῶντες αὐτὸν ἀπὸ τόπου εἰς τόπον, διὰ τῶν ὑμετέρων ένδόξων συστατιχῶν γραμμάτων, ίνα γένηται βοήθεια, χαὶ εὐποιία πλουσιοπάροχος, χαὶ ἀνάλογος πρὸς τὴν ἀνάγχην τῶν δεομένων παρὰ τῆς φιλευσεβείας ύμῶν μεσιτευούσης τῆς ὑμετέρας παραχλήσεως πρὸς σ(ωτη)ρίαν, χαὶ ἀπαλλαγήν τῶν ἐν θλίψεσι χαταπονουμένων, χαὶ δεινῶς ἐν τῆ πιχρῷ δουλεία τῶν ἀσεβῶν ὑπαρχόντων, χαὶ τὰ ἔσχατα χινδυνευόντων: οὐχ ἥχιστα δὲ βεβαιούμεθα ότι ώς θεοσεβείς, χαὶ φιλόχριστοι ὑμεῖς πάντες ἀναλογιζόμενοι τὴν μεγίστην ἀνάγχην τῆς χαχώσεως αὐτῶν, χαὶ ταλαιπωρίας, τό τε προγεγονός βαρύτατον χρέος ύπερ τῆς παραμυθίας αὐτῶν, ἐφ' ὦπερ ἐνέχονται οί έγγυηθέντες έχχλησιαστιχοί τε, χαὶ λαϊχοὶ, συμπάσχοντες απαντες παρὰ τῶν ἀπαραιτήτως, χαὶ δεινῶς ἀπαιτοῦντων τὴν ὀφειλὴν τῆς ποσότητος, χαὶ συνελόντι χινδυνεύοντες έσχάτως, ποιήσητε συναχθηναι βοήθειαν, χαι έλεημοσύνην άρμόζουσαν, χαὶ ἀξιόλογον ἐξ ῶν ὑμῖν ὁ Θ(εὸ)ς ἐχαρίσατο ἀγαθά, χαὶ ἐπιδείξητε πάσαν φιλεύσπλαχνον γνώμην, προαίρεσιν, συνδρομήν, σπουδήν, ἐπιμέλειαν, καὶ προθυμίαν, κατὰ τὴν αἴτησιν ἡμῶν, πρὸς τὸν ἐπιφέροντα ήμέτερον μ(ητ)ροπολίτην τὰ παρόντα π(ατ)ρὶαρχικὰ συνοδικὰ ήμῶν γράμματα, ἀποπληρωθησομένων τῶν ἐντολῶν τοῦ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χ(ριστο)ῦ ύπὸ τῆς φυσικῆς ὑμῶν καλοκαγαθίας, ὡς αἰνετὸν τὸ ὄνομα ὑμῶν ἀπὸ ἀΑνατολών μέχρι Δυσμών, ίνα διά τῆς χαλῆς ὑμῶν ἐλεημοσύνης, χαὶ ἀγαθοεργίας, οί μὲν δυστυχεῖς αἰχμάλωτοι ἀπολυτρωθῶσι σὺν γυναιξὶ, καὶ τέκνοις ἐκ

τῆς πιχρᾶς xal σκληρᾶς δουλείας, ἐλευθερωθῶσι τε xal οἱ συμπάσχοντες ἐχ τῆς ὀφειλῆς xal ἐνοχῆς τῆς ἑαυτῶν ἐγγυήσεως, ὑμεῖς δὲ τοὺς ἀξίους μισθοὺς ἐξ οὐρανοῦ μυριοπλασίως ἀντιλήψησθαι, xal ζωὴν τὴν alώνιον: ἔχοντες xal ἡμεῖς ἀπαραίτητον χρέος αἴρειν ἰκέτιδας χεῖρας Θ(εδ)ν ὁσημέραι, xal δέεσθαι τῆς εὐσπλαχνίας αὐτοῦ, xal παντοδυναμίας ὑπὲρ τῆς ὑγιείας xal σ(ωτη)ρίας ὑμῶν, ὑπὲρ τοῦ διατηρῆσαι, xal περιφρουρῆσαι τὰς βασιλείας ὑμῶν, xal πάσας τὰς ὑμετέρας ἀρχὰς xal ἐξουσίας κραταιᾶς τε xal ἀνικήτους, ὑπὲρ τοῦ συμπολεμῆσαι, xal ὑποτάξαι ὑπὸ τὰ σκῆπτρα ὑμῶν πάντα ἐχθρὸν, xal πολέμιον, ὑπὲρ τοῦ δωρηθῆναι ὑμῖν πάντα τὰ ἐφετὰ, xal καταθύμια, βαθύ τε γῆρας, xal λιπαρὸν, xal διαδοχὴν ἀδιάλειπτον, τήν τε εὐλογίαν xal εὐθηνίαν τοῦ ʿΑβραὰμ, Ἱσαὰκ, xal Ἱακώβ, xal τὰ ἔσχατα τοῦ Ἰωβ: Ἐπὶ δὲ τούτοις ὡς τέχνα ἡμῖν ἀγαπητὰ, xal περιπόθητα τὴν τοῦ Κ(υρίο)υ ἡμῶν Ἱ(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ εἰρήνην, xal ἀγάπην πᾶσιν ὑμῖν ἀποδιδόντες, ποθεινῶς ἐχ καρδίας ἐπιστέλλομεν τὴν ἀποστολικὴν εὐχὴν, xal εὐλογίαν, οὖ ἡ χάρις xal τὸ ἅπειρον ἕλεος εἴη μετὰ πάντων ὑμῶν ἀμὴν: —

Εδώθη ἐν Νέα Ῥώμη ἐν τῷ ἀγίῳ Γεωργίῳ, ἐπὶ τῷ δακτυλίῳ τοῦ ἀλιέως... Ἐν ἔτει σωτηρίω ΑΨΛΑ:-Τῆς ἀργιερωσύνης ἡμῶν ἔτει πέμπτῳ:~

> (Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τὸ) Ἐν μηνὶ Μαΐω, ἰν(σικτιῶν)ος 🕱<sup>τς</sup>: —

| + '0         | Καισσαρείας     | Νεόφυτος.     |
|--------------|-----------------|---------------|
| <b>0</b> ' + | Κυζίχου         | Αὐξέντιος:    |
| <b>+</b> '0  | Νιχομηδείας     | Σεραφείμ:—    |
| <b>+</b> '0  | Νιχαίας         | Καλλίνιχος :• |
| <b>+</b> '0  | Θεσσαλονίκης    | Ίωαχείμ 🔆     |
| + '0         | 'Αδριανουπόλεως | 'Αθανάσιος: — |

Γεώργιος Σπαντωνής μέγας ρεφερενδάριος τοῦ Οίχουμενιχοῦ Θρόνου +

#### 17.

# 1733, Μηνί Σεπτεμβρίφ.

Μεμβράνα μήχ. 0.545, πλ. 0.725. Γραφή χανονική χαὶ ἐπιμελής. Τὰ κεφαλαῖα στοιχεῖα τῶν πρώτων πέντε λέξεων μέγιστα χαὶ πεποιχιλμένα φιλοχάλως, πάντων δὲ μέγιστον τὸ S τῆς πρώτης λέξεως. Μεγάλα χαὶ πεποιχιλμένα ώσαύτως τὰ χεφαλαῖα στοιχεῖα τῶν δύο πρώτων λέξεων (Per Imperatorem) τῆς ὑπογραφῆς. Ὑπὸ τὸ χείμενον διαχρίνεται τύπος μεγάλης χηρίνης σφραγίδος ἐχπεσούσης. Ἐνιαχοῦ τὸ χείμενον ἐφθάρη ἐξ ύγροῦ τινος ὀξέος. Ὅπισθεν τοῦ χειμένου ἐλληνιστί: «Μ 3 Πατέντα Λατινιχή».

Sacræ Caesaræ Regiaeque Catholicæ Majestatis Domini Nostri Clementissimi Nomine Universis, et Singulis cujuscunque σχον τὰ λοιπὰ δύο μέρη, χαθώς διαλαμβάνει χαὶ ἡ ἐνϋπόγραφος σϋμφωνία ἀυτῶν, ἡν δἡ χαὶ χατεστρώσαμεν ἐν τῷ ἱερῷ χόδϊχϊ τῆς χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χ(ριστο)ῦ Μεγ(ά)λης Ἐχχλησίας, εἰς ἀσφάλειαν δϊηνεκῆ. διὰ τοῦτο φροντίσατε καὶ ὑμεῖς, ἕνα ἔργῳ αϋτη ἡ ἀπόφασις τελεσθῆ, ἂν δὲ χαὶ νῶν πάλϊν ὁ θεοφιλέστατος κῦρ Παρθένϊος, δϋστροπήση χαὶ ἀθετήσῃ, γϊνώσχετε χαλῶς, ὅτι ἔχομεν αὐτὸν ἀργὸν χαὶ ἀφωρϊσμένον, ὡς τῆ τελεία χαθαιρέσει ὑπόδϊχον, καὶ μηδεἰς πλέον παρέχῃ τὰ εἰθισμένα αὐτῷ δϊχαιώματα, εἰς βάρος ἀλὐτου, χαὶ αίωνίου ἀφορισμοῦ. εἰς γὰρ τὴν περί τούτου δήλωσιν χαὶ ἀσφάλειαν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἀποφασιστικὸν ἡμέτερον ἔγγραφον. Ἐν ἔτει. ζριδ<sup>ω</sup>: ∝ ἀναγνωσθήτο δὲ τὸ παρὸν γράμμα εἰς ὑπήχοον πάντων: —

(Διά τῆς πατριαχικῆς χειρός τό)

Έν μηνῒ Ιουλλίω, ίν(δικτιῶν)ος σ<sup>η</sup>

#### 10.

# 1609, Μηνί 'Ιουλίω ινδ. 7.

(Χάρτης τετραγώνου παραλληλογράμμου σχήματος; μήχ. 0.212, πλ. 0.304. Όπισθεν: Lettera del Patriarca contra quelli chi ritengono le robb.. del Vvo Franco Franc(esc)o. Πολλά ίωτα τοῦ χειμένου φέρουσιν άνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν. Όρα πίναχα φωτοτυπιχόν Γ').

+ Νεόφϊτος, έλέφ Θ(εο)ῦ ἀρχιεπΐσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης, χαὶ ὀιχουμενϊχὸς π(ατ)φἔάρχης : ≫

+ Θεοφιλέστατε ἀρχιεπίσχοπε Μύλου, ἐν ἀγίψ πν(εύματ)ϊ ἀδελφὲ xal συλλειτουργὲ, xaì ἐντιμότατοι xληρϊχοὶ, xaì ἄρχοντες χρήσιμοι, χάρις εἰη ὑμιν xaì εἰρήνη ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. ὁ ἐxλαμπρότατος ἄρχων ἀποχρισιάριος τῆς Φράντζας, εἶπεν ἡμιν. ὅτι τινὲς τῶν, αὐτόθι ἡρπασαν ἀπὸ τῶν σχευῶν τῆς Φράγτζας, εἶπεν ἡμιν. ὅτι τινὲς τῶν, αὐτόθι ἡρπασαν ἀπὸ τῶν σχευῶν τῆς Φράγτζας, εἶπεν ἡμιν. ὅτι τινὲς τῶν, αὐτόθι ἡρπασαν ἀπὸ τῶν σχευῶν τῆς Φράγτζας, εἶπεν ἡμιν. ὅτι τινὲς τῶν, αὐτόθι ἡρπασαν ἀπὸ τῶν σχευῶν τῆς Φραγτζας, καὶ τῶν ῥούχων, xaì πραγμάτων τοῦ ἀποθανόντος Φραγγοεπσχόπου, xaì τῶν λοιπῶν χρειωδῶν τῶν χτημάτων ἀυτοῦ, xaì ἡδίχησαν. τούτου χάριν γράφομεν: ἕνα, ὅσοι ἕλαβον ἐξ αὐτῶν, ἀποδῷσι πάντα xaì ἐπιστρέψψσι πρὸς οῦς γράφει ἐπιτρόπους ὁ αὐθέντης ὁ ἀποχρισιάρῦος: ἂν δ' ἄλλως ποιήσωσι, ἕερεῖς μὲν ὅντες, ἀργοὶ ἔστωσαν πάσης ἕεροπραξίας: λαϊχοὶ δὲ, ἀφωοισμένοι ἀπὸ ϑ(εο)ῦ xaì ἀσυγχώρητοι, xaì ǎλῦτοι μετὰ θάνατον: οὕτω φροντί σατε xaì μἡ ἄλλως ἐξαποφάσεως: ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ χάρις εἴη μετὰ πάτων ὑμῶν: ∞ +

> (Διά τῆς πατριαρχικής χειρός τό) 'Εν μηνΐ 'Ιουλλΐφ, ίν(σικτιῶν)ος ζ<sup>η</sup>ς +

#### 11.

1614, Μηνί Φεβρουαρίω ίνδ. 12. (Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.21, πλ. 0.305).

+ Τιμόθεος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀζχιεπίσχοπος Κωνστ(αν)τινουπόλεως νέας Ῥώμης χαὶ οἰχουμενιχὸς πητοιάζχης : ---

+ Ἐντιμότατοι Χληριχοὶ τῆς άγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, χάρις εἴη ὑμῖν ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. ὥδε ἡχούσαμεν, ὅτι ἐνοχλεῖτε χαὶ ἐπηρεάζετε, τὸν Φραγχοἐπίσχοπ(ον) Μύλου, χαὶ ζητεῖτε νὰ πάρετε ἀπὸ τὰ εἰσόδήματα τῆς ἐπαρχίας του, χαὶ διὰ τοῦτο γράφομέν σας, ὅτι νὰ μὴν τὸν ἐνοχλεῖτε, μόνον νὰ πορεύεσϑε ὡς χαθὡς ἐπορέυουσταν χαὶ πρότερον, χαὶ νὰ ἔχη ὁ Φραγκοἑπίσχοπος τὰ ἐδιχά του εἰσοδήματα, χαὶ ὑμεῖς πάλ(ιν) νὰ συνάζεται τὰ ἐδιχά σας, διὰ νὰ μὴν γίνεται ἀδιχία χαὶ εἰς τὰ δύο μέρη. οὕτω φροντίσατε χαὶ μὴ ἄλλως, ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ χάρις εἴη ὑμιν: —

(Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τό)

'Εν μηνί Φευρουαρίω, ίν(δικτιῶν)ος ιβ<sup>η</sup>: —

# 1614, Μηνί Φεβοουαρίω ινδ. 12.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.21, πλ. 0.304-306. Πολλά ιώτα έχουσιν ένταῦθα άνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν).

+ Τιμόθεος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνστ(αν)τινουπόλεως νέας 'Ρώμης χαὶ ὀιχουμενϊχὸς πατριάρχης: —

+ 'Εντιμότατοι χληριχοὶ τῆς άγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς Μόλου, καὶ χρησιμώτατοι ἄρχοντες, χάρῦς εἴη ὑμῖν καὶ εἰρήνη ἀπὸ θ(εο)ῦ: νὰ γνωρίζετε καλὰ, ὅτι τὸν ἀρχιεπίσχοπόν σας Μύλου Νεόφυτον, ἡ σύνοδος τῶν ἀρχιερέων τὸν ἐκάθηρε παντελῶς, καὶ τὸν νεγύμνωσε τῆς ἀρχιεροσύνης αὐτοῦ, καὶ διὰ τοῦτο γράφομεν, ἕνα μἡςδεὶς ἐξί ὑμῶν τῶν ἱερωμένων, ἢ τῶν λαϊκῶν, ἔχη καὶ τιμᾶ αὐτὸν ὡς ἀρχιερέα, ἢ εἰσόδημα πολὺ, ὀλίγον δώσει πρὸς αὐτὸν, ἐν βάρ(ει) ἀργίας, καὶ ἀφορὶσμοῦ, μόνον τα εἰσοδήματα ἀπαντα, νὰ τὰ συνάζετε ὑμεῖς οἱ κληριχοὶ τῆς πρώτης πεντάδος, μετὰ καθαροῦ καταστίχου, καὶ νὰ τὰ φολάττετ(ε). ἕως οῦ νὰ σᾶς πέμψωμεν, ἕτερον ἀρχιεπίσχοπ(ον) νόμιμον: οὕτω φροντίσατε: ἡ δὲ τοῦ θεοῦ χάρις εἴη ὑμῖν: —

(Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τό) <sup>3</sup>Εν μηνῒ Φευρουαρίω, ίν(σικτιῶν)ος ιβ<sup>η</sup>.

#### 13.

# 1615, Μηνί Μαΐω ινό. 13.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.202, πλ. 0.305. Πολλά ίωτα έχουσιν ένταθθα άνωθεν άνά μίαν στιγμήν).

+ Τιμόθεος, έλέω θ(εο)ῖ ἀρχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης, χαὶ ὀιχουμενϊχὸς π(ατ)ριάρχης : —

<sup>12.</sup> 

+ Ἐντιμότατοι Χληριχοὶ τῆ; ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, καὶ χρήσιμοι ἄρχοντες, χάρϊς εἶη ὑμῖν καὶ εἰρήνη ἀπὸ θ(εο)ῦ: ἐπειδὴ ὁ θεοφιλέστατος, Φραγχοεπίσχοπος Νιχόλαος Λέσδος, ἀπῆλθεν εἰς Ἡτταλίαν διά τινα χρείαν αὐτοῦ, καὶ ἀφῆχεν ἐπίτροπον τὸν Τζιανταρμέρη τὸν κούσουλ(ον) Φρατζέσδον, διὰ νὰ ἐπιτηρῆ, καὶ νὰ ἐπιβλέπη τὰ πράγματα τῆς ἐπισχοπῆς ταύτης, καὶ διὰ τοῦτο ἐδεήθη γράμματος καὶ ἀποφαινόμεθα: ἶνα, μηδεἰς ἐξ ὑμῶν τολμήσ(ŋ) ἐπειρεάξη, ἢ ἐνοχλήσ(ŋ) αὐτῷ, ὅστις δὲ θελήσ(ει) κατά τῖ, ἐπηρεάξη, ἢ ζημίαν τινὰ προξενήσ(ει), ἕερεὺς μὲν ῶν ἀργὸς μενέτω πάσης ἕεροπραξίας. λαϊχὸς δὲ ἀφωρισμένος ἀπὸ θ(εο)ῦ, καὶ κατηραμένος, καὶ ἀσυγχώρητος, καὶ μετὰ θάνατον ἄλυτος: οὕτως ἀποφαινόμεθα καὶ μὴ ἄλλως: ἡ δὲ τοῦ θ(εο)ῦ χάρῖς εἴη μεθ' ὑμῶν .; —

> (Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τό) 'Εν μηνΐ Μαΐφ, ίν(σικτιῶν)ος ιγ<sup>η;</sup>.

#### 14.

# 1628, Μηνί Ιουλίω ινδ. 11.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.205, πλ. 0.30. Πολλά ίῶτα χαί ὖψιλα ἐν μέσφ λέξεως ἔχουσιν ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν. "Ορα πίναχα φωτοτυπιχον Δ').

+ Κύφιλος, έλέφ Θ(εο)ῦ ἀφχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας Ρώμης χαὶ οίχουμενιχὸς π(ατ)φιάφχης : —

+ Η μετριότης ήμῶν ἀπὸ τῆς χάριτος καὶ δωρεᾶς καὶ ἑξουσίας τοῦ παναγίου καὶ ζωαρχικοῦ πν(εύματ)ος, τῆς δοθείσης παρὰ τοῦ σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ήμῶν Ἰ(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ, τοῖς θείοις αὐτοῦ μαθηταῖς χαὶ ἱεροῖς ἀποστόλοις, είς τὸ δεσμεῖν τε χαὶ λύειν τὰς τῶν ἀν(θρώπ)ων ἁμαρτίας εἰρηχότος αὐτοῖς, Λάβετε πν(εῦμ)α ἅγιον ἄν τινων ἀφῆτε τὰς ἀμαρτίας ἀφίενται αύτοῖς, ἄν τινων χρατῆτε χεχράτηνται, χαὶ "Οσα ἂν δήσητε χαὶ λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς ἔσται δεδεμένα χαὶ λελυμένα έν τῷ οὐ(ρα)νῷ, ἐξ ἐχείνων δὲ χαὶ εἰς ἡμᾶς ἀλληλοδιαδόγως διεβιβάσθη έχει συγκεγωρημένην καὶ τὴν κατὰ πν(εῦμ)α θυγατέρα αὐτῆς Ἀ· θανασίαν μοναγήν, εἰς ὄσα χαὶ αὐτὴ ὡς ἄν(θρωπ)ος ἥμαρτε, χαὶ εἰς θ(εὐ)ν έπλημμέλησε, λόγω, ἕργω, διανοία, χαὶ ἐν πάσαις αὐτῆς ταῖς αἰσθήσεσι, χαὶ εἰ ὑπὸ χατάραν ἀρχιερέως, ἢ ἱερέως ἐγένετο, ἢ π(ατ)ρ(ὸ)ς, ἢ μ(ητ)ρ(δ)ς αὐτῆς, ἢ τῷ ἰδίψ ἀναθέματι περιέπεσεν, ἢ ὕρχον ὤμοσε χαὶ τοῦτον παρέβη, η άφορισμῷ όθενδήποτε ἐδεσμεύθ(η), η χαὶ ἄλλοις τισὶν άμαρτήμασιν ώς αν(θρωπ)ος ούσα καὶ αὐτὴ καὶ τὸν κόσμον τοῦτον οἰκοῦσα, κατὰ διαφόρους χαιρούς περιεπάρη, χαι ταῦτα πν(ευματ)ιχοῖς π(ατ)ράσι ἐξωμολογήσατο, χαὶ τὸν παρ' αὐτοῖς χανόνα ἐχ χαρδίας ἐδέξατο, χαὶ πληρῶσαι προεθυμήθ(η). ἐχ τούτων οὖν πάντων λύομεν αὐτὴν χαὶ ἐλευθέραν ἔχομεν χαὶ συγχεχωρημένην τῆ παντοδυνάμῳ ἐξουσία χαὶ χάριτι τοῦ θείου χαὶ προσχυνητοῦ πν(εύματ)ος. ὅσα δὲ διὰ λήθ(ην) ἀνεξωμολόγητα εἴασε, χἀχεῖνα πάντα συγχωρήσαι αὐτῆ ὁ ἐλεήμων θ(εό)ς. ὁ ῶν εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν: —

> (Διὰ τῆς πατριαρχικῆς χειρὸς τὸ) Ἐν μηνῦ Ἐουλλ(ίω), ἐν(σικτιῶν)ος ἰα<sup>1,5</sup>+

#### 15.

# 1635, Μηνί Σεπιεμβρίω 23.

(Αὐτόγραφος ἐπιστολὴ 'Αθανασίου Πατελλαρίου, ἐκπτώτου καὶ ἐξορίσταυ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, τῷ πἀπα Ῥώμης Οὐρβανῷ τῷ ὀγδόφ. Χάρτης δίφυλλος, ἐφ' οὐ εύρίσκεται κεκολλημένον τεμάχιον χαρτίου μετὰ σημειώματος ἰταλικοῦ τοῦ παπικοῦ γραμματέως, ἀπευθυνομένου πρὸς τὸν πάπαν καὶ περίληψιν αὐτῷ διδόντος τῶν ἐν τῷ γράμματι τοῦ 'Αθανασίου λεγομένων. "Όρα πίνακα φωτοτυπικὸν Ε').

+ Τῷ μαχαριωτάτω, χαὶ ἀγιωτάτω ἄχοω ἀρχιερεῖ.

+ Οὐx ἔστι μοι διὰ τοῦ παρόντος διαβῥήδην τὰ πάντα διευχρυνῆσαι τῆ ἄχρα σου ἀρχιερωσύνῃ δι' ῶν μέχρι τοῦδε πλεύσας ἀφιχόμην, τῆ μὲν διὰ τὸ ἔτι μου τὴν χεφαλὴν ἐχ τῆς τοῦ πλοίου δονεῖσθαι ταραχῆς, τῆ δὲ xaì ὅτι ἐν τῷ ἐμὲ σχεδὸν τὸν πόδα τῆ ἡπείρῳ στηρίζειν ἐν χρῷ ῆν ὁ xομιστὴς ἀπάρας. τῆ δ' (δ xaì εὐλογώτερον) ὅτι διὰ γράμματος οὐ χρῆ δ τῆ ζώσῃ φωνῆ δέδοται ἐχχαλύπτεσθαι. ὅθεν δὴ τὰ περὶ τῆς ἐμῆς ἀφίξεως μόνον δῆλα χαθίσταμαι, μετὰ δ' οὐ πολλὰς τῶν ἡμερῶν πέμψω τὸν ἐμὸν πρωτοσύγγελον, xaì ἀνεψιὸν, δς ἐχτυπωτέρως διασαφηνίσει τὰ χαθήχοντα. ἐγὼ δὲ προσδοχῶν ἔσομαι τὸ δόξαν τῆ μαχαριότητί σου. xaì εἰ θελητὸν ἕσται αὐτόθι με παραγενέσθαι τὰ ἐλλείποντα ἀναπλειρώσω. xaì τὰ χρειώδη πάντα τῆς ᾿Ανατολιχῆς Ἐχχλησίας ἀναγράψω. ἦ χαὶ χεῖρα οἶός τ' εἶ βοηθείας ὁρέξαι τῆ μεγίστῃ ἰσχύῦ σου, ῆν ὁ χ(ὑριο)ς διὰ τοῦ μαχαρίου ἐδωρήσατό σοι Πέτρου. ἐβῥωμένην διαφυλάξαι σου χ(ὑριο)ς τὴν μαχαριότητα, θεία χαὶ ἰερὰ χεφαλή, χατὰ τὸν διπλοῦν ἄν(θρωπ)ον.

'Εξ 'Αγχῶνος. χγ: Σεπτεβρίου : χατὰ τὸ αχλε ἕτος τὸ σ(ωτή)ριον.

Δοῦλος τῆς σῆς μαχαριότητος: + ὁ Κωνσταντινουπόλεως π(ατ) ριάρχης 'Αθανάσιος : —

#### 16.

# 1731, Μηνί Μαΐω ινδ. 9.

Νόθος πατριαρχική άπανταχοῦσα τοῦ ἔτους 1731, ἦς αι ὑπογραφαὶ καὶ διὰ τὸ ἀνεπιτήδευτον καὶ διὰ τὸ διάφορον τῆς χαράξεως δύνανται νὰ νομίζωνται γνήσιαι. Τὸ ἔγγραφον ὅμως ὅλον αὐτὸ καθ' έαυτὸ φαίνεται ὅν κατασκεύασμα, καὶ τοῦτο πρὸς ἀργυρολογίαν, τοῦ διαβοήτου τυχοδιώκτου Σεραφίμ



σκον τὰ λοιπὰ δύο μέρη, καθὼς διαλαμβάνει καὶ ἡ ἐνῦπόγραφος σῦμφωνία ἀυτῶν, ἡν δἡ καὶ κατεστρώσαμεν ἐν τῷ ἱερῷ κόδικι τῆς καθ' ἡμᾶς τοῦ Χ(ριστο)ῦ Μεγ(ά)λης Ἐκκλησίας, εἰς ἀσφάλειαν διηνεκῆ. διὰ τοῦτο φροντίσατε καὶ ὑμεῖς, ἶνα ἔργῳ αῦτη ἡ ἀπόφασις τελεσθῆ, ἂν δὲ καὶ νῦν πάλιν ὁ θεοφιλέστατος κῦρ Παρθένιος, δῦστροπήση καὶ ἀθετήσῃ, γινώσκετε καλῶς, ὅτι ἔχομεν αὐτὸν ἀργὸν καὶ ἀφωρισμένον, ὡς τῆ τελεία καθαιρέσει ὑπόδικον, καὶ μηδεὶς πλέον παρέχῃ τὰ εἰθισμένα αὐτῷ δικαιώματα, εἰς βάρος ἀλύτου, καὶ αίωνίου ἀφορισμοῦ. εἰς γὰρ τὴν περῖ τούτου δήλωσιν καὶ ἀσφάλειαν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἀποφασιστικὸν ἡμέτερον ἔγγραφον. Ἐν ἔτει. ζριδ<sup>ω</sup>: « ἀναγνωσθήτο δὲ τὸ παρὸν γράμμα εἰς ὑπήκοον πάντων: —

(Διά τῆς πατριαχικῆς χειρός τὸ)

'Εν μηνί 'Ιουλλίω, ίν(διχτιῶν)ος σ<sup>η</sup>

### 10.

# 1609, Μηνί 'Ιουλίω ινδ. 7.

(Χάρτης τετραγώνου παραλληλογράμμου σχήματος; μήχ. 0.212, πλ. 0.304. Όπισθεν: Lettera del Patriarca contra quelli chi ritengono le robb.. del Vvo Franco Franc(esc)o. Πολλά ίωτα τοῦ χειμένου φέρουσιν ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν. Όρα πίναχα φωτοτυπιχὸν Γ').

+ Νεόφϊτος, ἐλέφ ϑ(εο)ῦ ἀρχιεπΐσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης, χαὶ ὀιχουμενϊχὸς π(ατ)ρἔάρχης : ≫

Η Θεοφιλέστατε ἀρχιεπίσχοπε Μύλου, ἐν ἀγίψ πν(εύματ)ϊ ἀδελφὲ xal συλλειτουργὲ, xal ἐντιμότατοι κληρϊκοί, xal ἄρχοντες χρήσιμοι, χάρϊς εἰη ὑμῖν xal εἰρήνη ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. ὁ ἐκλαμπρότατος ἄρχων ἀποχρισιάριος τῆς Φράντζας, εἶπεν ἡμῖν. ὅτι τινὲς τῶν, αὐτόθι ἡρπασαν ἀπὸ τῶν σχευῶν τῆς Φράγγοεπισχοπῆς, xal τῶν ῥούχων, xal πραγμάτων τοῦ ἀποθανόντος Φραγγοεπ:σχόπου, xal τῶν λοιπῶν χρειωδῶν τῶν κτημάτων ἀυτοῦ, xal ἡδίχησαν. τούτου χάριν γράφομεν: ἕνα, ὅσοι ἕλαβον ἐξ αὐτῶν, ἀποδῷσι πάντα xal ἐπιστρέψωσī πρὸς οῦς γράφει ἐπιτρόπους ὁ αὐθέντης ὁ ἀποχρισιάριος: ἂν δ' ἄλλως ποιήσωσι, ἕερεῖς μὲν ὅντες, ἀργοὶ ἔστωσαν πάσης ἕεροπραξίας: λαϊχοὶ δὲ, ἀφωοισμένοι ἀπὸ ϑ(εο)ῦ xal ἀσυγχώρητοι, xal ἀλῦτοι μετὰ θάνατον: οὕτω φρυντί σατε καὶ μὴ ἄλλως ἐξαποφάσεως: ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ χάρις εἰη μετὰ πάντων ὑμῶν: ∞ +

> (Διὰ τῆς πατριαρχιαῆς χειρός τό) 'Εν μηνῖ 'Ιουλλίφ, ίν(σιατιῶν)ος ζ<sup>η</sup>ς +

#### 11.

1614, Μηνί Φεβρουαρίω ίνδ. 12. (Χάρτης σγήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.21, πλ. 0.305).

+ Τιμόθεος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀζχιεπίσχοπος Κωνστ(αν)τινουπόλεως νέας Ῥώμης χαὶ οἰχουμενιχὸς πητοιάζχης: +

+ Ἐντιμότατοι κληριχοὶ τῆς άγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, χάρις εἰη ὑμῖν ἀπὸ ϑ(εο)ῦ. ὅδε ἠχούσαμεν, ὅτι ἐνοχλεῖτε χαὶ ἐπηρεάζετε, τὸν Φραγχοἐπίσχοπ(ον) Μύλου, χαὶ ζητεῖτε νὰ πάρετε ἀπὸ τὰ εἰσόδήματα τῆς ἐπαρχίας του, καὶ διὰ τοῦτο γράφομέν σας, ὅτι νὰ μὴν τὸν ἐνοχλεῖτε, μόνον νὰ πορεύεσθε ὡς καθὡς ἐπορέυουσταν καὶ πρότερον, καὶ νὰ ἔχη ὁ Φραγχοἐπίσχοπος τὰ ἐδικά του εἰσοδήματα, καὶ ὑμεῖς πάλ(ιν) νὰ συνάζεται τὰ ἐδικά σας, διὰ νὰ μὴν γίνεται ἀδικία καὶ εἰς τὰ δύο μέρη. οὕτω φροντίσατε καὶ μὴ ἅλλως, ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ γάρις εἰη ὑμιν: —

> (Διὰ τῆς πατριαρχικῆς χειρὸς τὸ) Ἐν μηνἶ Φευρουαρίω, ἰν(σικτιῶν)ος ιβ<sup>η;</sup> : —

#### 12.

# 1614, Μηνί Φεβρουαρίω ινδ. 12.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.21, πλ. 0.304—306. Πολλά ίῶτα έχουσιν ἐνταῦθα ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν).

+ Τιμόθεος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνστ(αν)τινουπόλεως νέας Ῥώμης χαὶ ὀιχουμενϊχὸς πατριάρχης: —

- Έντιμότατοι χληριχοὶ τῆς άγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, καὶ χρησιμώτατοι ἄρχοντες, χάρις εἰη ὑμῖν καὶ εἰρήνη ἀπὸ θ(εο)ῦ: νὰ γνώρίζετε καλὰ, ὅτι τὸν ἀρχιεπίσχοπόν σας Μύλου Νεόφυτον, ἡ σύνοδος τῶν ἀρχιερέων τὸν ἐκάθηρε παντελῶς, καὶ τὸν νεγύμνωσε τῆς ἀρχιεροσύνης αὐτοῦ, καὶ διὰ τοῦτο γράφομεν, ἶνα μὴςδεὶς ἐξι ὑμῶν τῶν ἱερωμένων, ἢ τῶν λαικῶν, ἔχη καὶ τιμᾶ αὐτὸν ὡς ἀρχιερέα, ἢ εἰσόδημα πολὺ, ὀλίγον δώσει πρὸς αὐτὸν, ἐν βάρ(ει) ἀργίας, καὶ ἀφορὶσμοῦ, μόνον τα εἰσοδήματα ἀπαντα, νὰ τὰ συνάζετε ὑμεῖς οἱ κληριχοὶ τῆς πρώτης πεντάδος, μετὰ καθαροῦ καταστίχου, καὶ νὰ τὰ φυλάττετ(ε). ἕως οῦ νὰ σᾶς πέμψωμεν, ἕτερον ἀρχιεπίσχοπ(ον) νόμιμον: οὕτω φροντίσατε: ἡ δὲ τοῦ θεοῦ χάρις εἰη ὑμῖν: —

> (Διά τῆς πατριαρχιαῆς χειρος τό) 'Εν μηνΐ Φευρουαρίω, ίν(σικτιῶν)ος ιβ<sup>η</sup>.

## 13.

# 1615, Μηνί Μαΐφ ινδ. 13.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.202, πλ. 0.305. Πολλά ίῶτα έχουστικ ένταῦθα ἄνωθεν ἀνά μίαν στιγμήν).

+ Τιμόθεος, έλέω θ(εο)ί ἀ οχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό) λεως νέας 'Ρώμης, και ὁιχουμενϊχὸς π(ατ)οιάοχης : —

+ Ἐντιμότατοι Χληριχοὶ τῆ; ἀρχιεπισχοπῆς Μύλου, χαὶ χρήσιμοι ἄρχοντες, χάρϋς εἴη ὑμῦν χαὶ εἰρήνη ἀπὸ ϑ(εο)ῦ: ἐπειδὴ ὁ ϑεοφιλέστατος, Φραγχοεπίσχοπος Νιχόλαος Λέσδος, ἀπῆλθεν εἰς ἘΗτταλίαν διά τινα χρείαν αὐτοῦ, χαὶ ἀφῆχεν ἐπίτροπον τὸν Τζιανταρμέρη τὸν χούσουλ(ον) Φρατζέσδον, διὰ νὰ ἐπιτηρῆ, χαὶ νὰ ἐπιβλέπη τὰ πράγματα τῆς ἐπισχοπῆς ταύτης, χαὶ διὰ τοῦτο ἐδεήϑη γράμματος χαὶ ἀποφαινόμεϑα: ἕνα, μηδεὶς ἐξ ὑμῶν τολμήσ(ῃ) ἐπειρεάξη, ἢ ἐνοχλήσ(ῃ) αὐτῷ, ὕστις δὲ ϑελήσ(ει) κατά τῦ, ἐπηρεάξη, ἢ ζημίαν τινὰ προξενήσ(ει), ἕερεὺς μὲν ῶν ἀργὸς μενέτω πάσης ἕεροπραξίας. λαϊχός δὲ ἀφωρισμένος ἀπὸ ϑ(εο)ῦ, χαὶ χατηραμένος, χαὶ ἀσυγχώρητος, χαὶ μετὰ ϑάνατον ἅλυτος: οὕτως ἀποφαινόμεϑα χαὶ μὴ ἄλλως: ἡ δὲ τοῦ ϑ(εο)ῦ γάρῦς εἴη μεϑ' ὑμῶν.; —

> (Διά της πατριαρχικής χειφός το) 'Εν μηνΐ Μαΐψ, ίν(δικτιών)ος ιγ<sup>η;</sup>...

#### 14.

# 1628, Μηνί Ιουλίω ινδ. 11.

(Χάρτης σχήματος τετραγώνου παραλληλογράμμου, μήχ. 0.205, πλ. 0.30. Πολλά ίῶτα χαί ὖψιλα ἐν μέσω λέξεως ἔχουσιν ἄνωθεν ἀνὰ μίαν στιγμήν. "Όρα πίναχα φωτοτυπιχόν Δ').

+ Κύφιλος, έλέφ θ(εο)ῦ ἀφχιεπίσχοπος Κων(σταντινου)π(ό)λεως νέας 'Ρώμης χαὶ οίχουμενιχὸς π(ατ)φιάφχης : —

+ Η μετριότης ήμῶν ἀπὸ τῆς χάριτος καὶ δωρεᾶς καὶ ἐξουσίας τοῦ παναγίου χαὶ ζωαρχιχοῦ πν(εύματ)ος, τῆς δοθείσης παρὰ τοῦ σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ήμῶν Ἰ(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ, τοῖς θείοις αὐτοῦ μαθηταῖς χαὶ ἱεροῖς ἀποστόλοις, είς τὸ δεσμεῖν τε καὶ λύειν τἀς τῶν ἀν(θρώπ)ων ἁμαρτίας εἰρηκότος αὐτοῖς, Δάβετε πν(εῦμ)α ἅγιον ἄν τινων ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας ἀφίενται αύτοῖς, άν τινων χρατῆτε χεχράτηνται, χαὶ "Οσα ἂν δήσητε χαὶ λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς ἔσται δεδεμένα χαὶ λελυμένα έν τῷ οὐ(ρα)νῷ, ἐξ ἐχείνων δὲ χαὶ εἰς ἡμᾶς ἀλληλοδιαδόγως διεβιβάσθη ἕχει συγκεγωρημένην καὶ τὴν κατὰ πν(εῦμ)α θυγατέρα αὐτῆς Ἀ· θανασίαν μοναχήν, είς όσα χαὶ αὐτὴ ὡς ἄν(θρωπ)ος ήμαρτε, χαὶ εἰς θ(εὸ)ν έπλημμέλησε, λόγω, ἔργω, διανοία, χαὶ ἐν πάσαις αὐτῆς ταῖς αἰσθήσεσι, χαὶ εἰ ὑπὸ χατάραν ἀρχιερέως, ἢ ἱερέως ἐγένετο, ἢ π(ατ)ρ(ὸ)ς, ἢ μ(ητ)ρ(δ)ς αὐτῆς, ἢ τῷ ἰδίψ ἀναθέματι περιέπεσεν, ἢ ὄρχον ὤμοσε χαὶ τοῦτον παρέβη, η άφορισμῷ όθενδήποτε ἐδεσμεύθ(η), η και άλλοις τισιν άμαρτήμασιν ώς αν(θρωπ)ος ούσα και αυτή και τον κόσμον τουτον οικούσα, κατά διαφόρους χαιρούς περιεπάρη, χαι ταῦτα πν(ευματ)ιχοῖς π(ατ)ράσι ἐξωμολογήσατο, χαὶ τὸν παρ' αὐτοῖς χανόνα ἐχ χαρδίας ἐδέξατο, χαὶ πληρῶσαι προ-

εθυμήθ(η). ἐχ τούτων οὖν πάντων λύομεν αὐτὴν χαὶ ἐλευθέραν ἔχομεν χαὶ συγχεχωρημένην τῷ παντοδυνάμῳ ἐξουσία χαὶ χάριτι τοῦ θείου χαὶ προσχυνητοῦ πν(εύματ)ος. ὅσα δὲ διὰ λήθ(ην) ἀνεξωμολόγητα εἴασε, χἀχεῖνα πάντα συγχωρήσαι αὐτῷ ὁ ἐλεήμων θ(εό)ς. ὁ ῶν εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν: —

> (Διὰ τῆς πατριαρ<u>γ</u>ικῆς χειρός τό) Ἐν μηνῖ Ἰουλλ(ίψ). ἰν(σικτιῶν)ος ἰα<sup>τ,ς</sup> +

### 15.

# 1635, Μηνί Σεπτεμβρίω 23.

(Αὐτόγραφος ἐπιστολή 'Αθανασίου Πατελλαρίου, ἐχπτώτου χαὶ ἐξορίσταυ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, τῷ πάπఢ 'Ρώμης Οὐρβανῷ τῷ ὀγδόω. Χάρτης δίφυλλος, ἐφ' οῦ εύρίσχεται χεχολλημένου τεμάχιον χαρτίου μετὰ σημειώματος ἰταλιχοῦ τοῦ παπιχοῦ γραμματέως, ἀπευθυνομένου πρὸς τὸν παπαν χαὶ περίληψιν αὐτῷ διδόντος τῶν ἐν τῷ γράμματι τοῦ 'Αθανασίου λεγομένων. Όρα πίναχα φωτοτυπιχὸν Ε').

#### + Τῷ μαχαριωτάτω, χαὶ ἀγιωτάτω ἄχοω ἀρχιερεῖ.

+ Οὐx ἔστι μοι διὰ τοῦ παρόντος διαβῥήδην τὰ πάντα διευχρυνῆσαι τῆ ἄχρα σου ἀρχιερωσύνη δι' ῶν μέχρι τοῦδε πλεύσας ἀφιχόμην, τῆ μέν διὰ τὸ ἔτι μου τὴν χεφαλὴν ἐχ τῆς τοῦ πλοίου δονεῖσθαι ταραχῆς, τῆ δὲ καὶ ὅτι ἐν τῷ ἐμὲ σχεδὸν τὸν πόδα τῆ ἡπείρῳ στηρίζειν ἐν χρῷ ῆν ὁ κομιστὴς ἀπάρας. τῆ δ' (δ καὶ εὐλογώτερον) ὅτι διὰ γράμματος οὐ χρῆ δ τῆ ζώση φωνῆ δέδοται ἐχχαλύπτεσθαι. ὅθεν δὴ τὰ περὶ τῆς ἐμῆς ἀφίξεως μόνον δῆλα χαθίσταμαι, μετὰ δ' οὐ πολλὰς τῶν ἡμερῶν πέμψω τὸν ἐμῶν πρωτοσύγγελον, καὶ ἀνεψιὸν, δς ἐχτυπωτέρως διασαφηνίσει τὰ χαθήχοντα. ἐγὼ δὲ προσδοχῶν ἔσομαι τὸ δόξαν τῆ μαχαριότητί σου. καὶ εἰ θελητὸν ἔσται αὐτόθι με παραγενέσθαι τὰ ἐλλείποντα ἀναπλειρώσω. καὶ τὰ χρειώδη πάντα τῆς ᾿Ανατολιχῆς Ἐχχλησίας ἀναγράψω. ἦ καὶ χεῖρα οἶός τ' εἶ βοηθείας ὁρέξαι τῆ μεγίστη ἰσχύῦ σου, ῆν ὁ χ(ὑριο)ς διὰ τοῦ μαχαριου ἐδωρήσατό σοι Πέτρου. ἐβῥωμένην διαφυλάξαι σου χ(ὑριο)ς τὴν μαχαριότητα, θεία καὶ ἱερὰ χεφαλή, χατὰ τὸν διπλοῦν ἄν(θρωπ)ον.

'Εξ 'Αγχώνος. χγ: Σεπτεβρίου : χατά τὸ αχλε ἕτος τὸ σ(ωτή)ριον.

Δοῦλος τῆς σῆς μαχαριότητος: + ὁ Κωνσταντινουπόλεως π(ατ)οιάοχης ἀΑθανάσιος:----

#### 16.

#### 1731, Μηνί Μαΐω ινδ. 9.

Νόθος πατριαρχική άπανταχοῦσα τοῦ ἔτους 1731, ἦς αί ὑπογραφαὶ καὶ διὰ τὸ ἀνεπιτήδευτον καὶ διὰ τὸ διάφορον τῆς χαράξεως δύνανται νὰ νομίζωνται γνήσιαι. Τὸ ἔγγραφον ὅμως ὅλον αὐτὸ καθι ἑαυτὸ φαίνεται ὅν κατασκεύασμα, καὶ τοῦτο πρὸς ἀργυρολογίαν, τοῦ διαβοήτου τυχοδιώκτου Σερασίμ



Μυτιληναίου, ανδρός ταραξίου, έπιχινδύνου έν Κωνσταντινουπόλει χαι μετά πλάνητα βίον οίχτρως άποθανόντος έν Σιβηρία, ύστις έν Αύστρία, Σουηδία και 'Ρωσία πλανώμενος και διαφόρους ένεργῶν άπάτας έφήμιζεν έαυτὸν ἀπόγονον τοῦ αὐτοχράτορος Πωγωνάτου. — Μεμβράνα ἐπιμήχης, μήχ. 0.863, πλ. 0.605, έχουσα πρός τὰ χάτω τέσσαρας ἀπάς, ἐξ ῶν ἀπηώρητο διὰ μετάξης ή τοῦ πατριάρχου μολυβδίνη σφραγίς. Ο τίτλος τοῦ πατριάρχου διὰ μεγάλων ἐπιχρύσων χεφαλαιωδῶν γραμμάτων (μήχους 0.024) έν τρισί γραμμαϊς, ών έν τῷ μέσφ χύχλος ἀποτελῶν στέφανον έχ δάφνης. ἐν δὲ τούτφ πρός άριστεράν μέν είχονίζεται φρούριον, έν μέσφ δε τοῦ στεφάνου ό άγιος Γεώργιος έφιππος, φέρων μέν έπι πεφαλής πορώναν άρχιερατικήν, διά λόγχης δέ φονεύων δράκοντα ύπο τοῦ ιππου καιαπατούμενον. Καὶ ὁ τίτλος καὶ ὁ στέφανος ἐπὶ ἐδάφους χρυσοπρασίνου σχηματίζοντος πλατυτάτην φυλλωματώδη ταινίαν, χαὶ ταύτην πολυχρωμάτιστον. Τὸ πρώτιστον τοῦ χειμένου γράμμα, τὸ Τ, πολὺ μέγα (μήχους 0.16.) χαὶ ἐντὸς πλαισίου. Τοῦτο δὲ τὸ Τ εἶναι ἐσγεδιασμένον ἐπὶ τῆς ῥάγεως διχεφάλου μέλανος και έπιχρύσου άετοῦ ἔχοντος τὰς πτέρυγας ἀνοικτὰς και τὰς κεφαλὰς ἐστραμμένας χαὶ ἐστηριγμένας ἐπὶ τῆς ἄνω εὐθείας τοῦ Τ γραμμῆς ὑπὸ τὰς χεφαλὰς ἀνὰ εἶς ῥόδαξ τοὺς πόλα; ό ἀετὸς στηρίζει ἐπὶ δύο πτερωτῶν δραχόντων, ῶν τὸ μὲν σῶμα πράσινον, τὰ δὲ πτερὰ χόχχινα. Έν τέλει τοῦ χειμένου, πρὸ τῆς λέξεως Ἐδώθη, ὑπάρχει τύπος σφραγίδος, σχήματος ἀχταγώνου, μήχ. 0.06, πλ. 0.048. Η σφραγίς έπίχρυσος, έχουσα πέριξ την έπιγραφήν ΤΟ Δ[Α]ΚΤΥΛΙ[ΔΙ]-ΟΝ [T]ΟΥ ΑΛΙΕΩΣ. Έν τη σφραγίδι ύπάρχει εμβλημα παριστῶν κορώναν πατριαρχικήν άνωθεν δύο διεσταυρωμένων χλειδών. μετά δε τάς χλεῖς σταυρὸς διχέρατος ἐπὶ θώραχος (blason) περιχλείοντος διχέφαλον ἀετόν μετά της ἐπιγραφής ΤΩΝΑΠΟΣΤΟΛΩΝ. Κάτωθεν δὲ τοῦ ἀετοῦ χαι τῆς ἐπιγραφῆς ταύτης εἰχονίζονται ὄρθιοι οἱ ἀπόστολοι Πέτρος χαὶ Παῦλος συνυψοῦντες διὰ τῶν γειρῶν των τὸν ναὸν τῆς 'Αγίας Σοφίας μετ' αὐτῶν τῶν ἰσλαμικῶν αὐτῆς μιναρέδων.

#### ΠΑΙΣΙΟΣ ΤΡΙΤΟΣ ΕΛΕΩ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΘΕΟΥΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΣ ΛΕΩΣΝΕΑΣΡΩΜΗΣΚ(α<sup>?</sup>) ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ

Τοῖς ἐν πάση τῆ οἰκουμένη, καὶ ἀπανταχοῦ κοινῶς, τὸν κ(ὑριο)ν ήμῶν Ι(ησοῦ)ν Χ(ριστό)ν λατρεύουσϊ, χαὶ ἀληθινόν Θεόν ὁμολογοῦσϊ, γαληνωτάτοις, χαὶ χραταιωτάτοις βασιλεῦσιν, ὑψηλωτάτοις, χαὶ ὑπερτάτοις τῆς Ἱερᾶς Ῥωμαϊχῆς Βασιλείας λετόροι(ς), περιφανεστάτοις δουξὶ, δεσπόταις, ήγεμόσι, χαί δυνάσταις, θεοσεβεστάτοις, χαί παναιδεσιμωτάτοις άργιεπισχόποις. χαὶ ἐπισχόποις ἐν Χ(ριστ)ῷ ἀγαπητοῖς ἀδελφοῖς σὺν πάση τῆ ἱερặ xaì σεβασμία έχχλησιαστική τάξει, τοῖς πανευγενεστάτοις ἄργουσϊν, ἐξουσιασταῖς, μεγιστάσιν, επάργοις, χαι υπάτοις, τοῖς σοφολογιωτάτοις [εροδιδασχάλοις, χα] χαθηγηταῖς, τῶν τε μεγίστων, χαὶ περιφήμων ἀχαδημιῶν ἀρίστοις προεστῶσι, καὶ ἀπλῶς παντὶ τῷ γριστωνύμω πληρώματι τέχνοις ἐν Κυρίω ἀγαπητοῖς, καὶ περιποθήτοις τῆς ἡμῶν μετριότητος γάρις καὶ ἔλεος παρὰ  $\Theta(\omega)^{ij}$ παντοχράτορος χαὶ χυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, παρ' ήμῶν δὲ τὴν ἀποστολιχήν εύλογίαν: ~ Πάσα μέν άπαξαπλῶς άγαθοεργία, χαὶ φιλοτιμία πρός τούς χρείαν καὶ ἀνάγκην ἔχοντας γινομένη, εὐάρεστος λογίζεται παρὰ τῷ Θεῷ, xaì εὐπρόσδεκτος, μᾶλλον δὲ τὸ ἐλεεῖν πτωγοζς ἀσθενέσι, xaì χεῦρα βοηθείας τοῖς αἰγμαλώτοις, χαὶ πεπτωχόσιν ὀρέγειν, φησὶ γὰρ ὁ Σωτήρ ἡμῶν Γίνεσθε ἐλεήμονες, χαὶ οἰχτείρμονες, ὅτι χαὶ ὁ π(ατ)ἡρ ήμῶν ὁ οὐράνιος ἐλεήμων ἐστὶ, χαὶ ἐν ἑτέρῳ. Ἐλεημοσύναι Χαὶ εύποιίαι ρύουσι ψυγήν έχ θανάτου: --- Δηλοποιοῦμεν τοίνον πά-

σιν ύμιν, ότι κατά την φθάσασαν πρό χρόνων άνάλωσιν της Πελοπονήσου πάμπολλοι των γριστιανών αlγμαλωτισθέντες, χρίμασιν οίς οίδεν ό Κύριος, παρά τῆς φθοροποιοῦ τῶν ἀγαρηνῶν ὁρμῆς χαὶ δυναστείας, οἱ μέν τινες έξ αὐτῶν, διὰ πάσης συνδρομῆς χαὶ βοηθείας τῆς χαθ' ἡμᾶς ἁγιωτάτης 'Αποστολικής Καθέδρας έλυτρώθησαν, οι δε δια της έλεημοσύνης, και έγγυήσεως τῶν ήμετέρων ἐχχλησιαστιχῶν τε, χαὶ λαϊχῶν πάσαν φροντίδα, χαὶ ἐπιμέλειαν θέμενοι, όσον ἦν αὐτοῖς, χαὶ ἡμῖν ἐφιχτὸν, γενομένης ὀφειλῆς, χαὶ ύποσγέσεως πλείστης, οί δὲ εἰσέτι χαὶ νῦν ἐμμένουσι ὑπὸ τῆς ἀδυναμίας ήμῶν, πιχρά δουλεία, χαὶ χαχώσει ἀνεχδιηγήτω, ὡς διάδηλον τοῖς πᾶσι, πάσγοντες πάνδεινα, χαὶ πνέοντες τὰ ἔσγατα ἐν στεναγμοῖς χαὶ χλαυθμοῖς ἀλαλήτοις ύπὸ τὸν τυραννιχὸν ζυγὸν τῶν ἀσεβῶν Ἐθομανῶν, σχληρῶν τε βαρβάρων Άράβων, τῶν τε θηριογνώμων Σχυθῶν ἤτοι Τατάρων, ἄνδρες τε καί γυναϊκες σύν τοις τέκνοις αύτων γεννηθείσι δυστυχως ύπό την αίχμαλωσίαν, χαὶ ταλαιπωρίαν τῶν γονέων αὐτῶν. Τούτου γάριν συνοδικῆ χοινη γνώμη προεπέμψαμεν ίερομονάγους τινάς ήμετέρους, και πρεσβυτέρους, έλέους καί βοηθείας ένεκα τούτων, τῆς τε ῥηθείσης ὀφειλῆς, εἰς ἣν καὶ ἐνέγονται οι έγγυηθέντες. Ήδη δ' αύθις άνάγχης χατεπειγούσης ώς ένογλουμένων σφόδρα παρὰ τῶν ἀσεβῶν, περιστάσεσί τε ἀλλεπαλλήλαις, καὶ ξυμφοραῖς τῶν δεινῶν χυχλουμένων, πιχραῖς τε τιμωρίαις προσομιλοῦντων χαὶ οὐ παυόντων δεινοπαθώς όσημέραι μετὰ πολλών δαχρύων δέεσθαι χαὶ παραχαλεῖν ήμᾶς συναλγῆσαι αὐτοῖς, χαὶ φροντίσαι ὑπὲρ τῆς ἐλευθερίας αὐτῶν, προνοοῦντες ὡς γρεὼν ἡμῖν ὑπὲρ τῆς τούτων σ(ωτη)ρίας τῶν ἀθλίως χινδυνευόντων ψυγή και σώματι αlγμαλώτων, καίτοι στηρίζοντες αὐτοὺς ὡς εἰκὸς, καὶ τὰ ύπερδύναμιν ώς είπειν βοηθούντες αύτοις μέντοι γε μή έχοντες άλλως πῶς ποιήσαι ώς τὸ ήμέτερον Γένος ἐν ἀπορία χαὶ ἀμηχανία πλείστη τυγχάνον, ύπὸ τῆς χαθεχάστην πιεζούσης πάντας τυραννίας, χαὶ συνδουλείας, συνδιασχεψάμενοι άλλήλοις τὸ δέον, συνθλιβόμενοι τε τῆ δεινῆ χαχουχία τοῦ πλησίον, ώς ύπόγρεοι πάντες οί χατὰ Χ(ριστό)ν ζῶντες ὑπὲρ τῆς ἀναβρύσεως τούτων, έχρίναμεν και αύθις εύλογον και άναγκαῖον έξαποστεῖλαι και είς τὰ σπλάγγνα τῶν χραταιῶν ὑμῶν βασιλειῶν, χαὶ ἐξουσιῶν, διὰ τῶν παρόντων ἡμετέρων παραχλητιχῶν π(ατ)ρἰαρχιχῶν χαὶ συνοδιχῶν γραμμάτων, τὸν παρόντα ἱερώτατον μ(ητ)ροπολίτην άρχιεπίσχοπον Παλαιών Πατρών υπέρτιμον χαι έξαρχον πάσης 'Αχαίας χύρ Παίσιον 'Εμμανουήλ Πωγωνάτον, ἐν ἁγίω πν(εύματ)ι ἀγαπητόν ήμῶν ἀδελφὸν καὶ συλλειτουργὸν, μετὰ τῆς ἱερᾶς συνοδίας αὐτοῦ, ἐκ τῆς Πελοπονήσου ὑπάρχοντα, καὶ περιπεσόντα κἀυτὸν τῆ κοινῆ δεινῆ αἰχμαλωσία, σὺν τοῖς οἰχείοις αὐτοῦ γονεῦσι, χαὶ συγγενέσι, χαὶ μετὰ ταῦτα μυρία δεινὰ παθόντα, καὶ ὑπομείναντα παρὰ τῶν ἀθέων Βαρβάρων ὑπὲρ τῆς εὐσεβείας. Οντινα χαὶ πέμπομεν παρὰ τοῦ χαθ' ήμᾶς άγιωτάτου 'Αποστολιχοῦ χαὶ Οίχουμενιχοῦ Θρόνου χοινῆ γνώμῃ, χαὶ ἀποφάσει, τῶν περὶ ἡμᾶς ἱερωτάτων ἀρ-

γιερέων μ(ητ)ρόπολιτῶν, χαὶ ὑπερτίμων, τῆς ἱεραρχικῆς συγκλήτου βουλῆς ἡμῶν, ἐν άγίω πν(εύματ)ι ἀγαπητῶν ἀδελφῶν χαὶ συλλειτουργῶν, εἰς τὰ σπλάγχνα τῆς φιλευσεβείας ὑμῶν χάριν ἐλέους, χαὶ βοηθείας ὑπὲρ τῆς ἐλευθερώσεως τούτων τῶν αίγμαλώτων, προσέτι χαὶ ἐξαργιχῶς ἐπὶ πάντας τοὺς ήμετέρους ίερομονάχους, και πρεσβυτέρους ὅπη δ' ἂν τύχωσι, οἶσπερ και ἐντελλόμεθα συνοδιχῶς ὑπαχούειν χαὶ πειθαρχεῖν τῷ παρόντι ημετέρψ ἐξάρχψ ὡς πρόσωπον π(ατ)ριαρχικόν ήμέτερον ἐπιφέροντι καὶ πάσης τῆς ἱερᾶς ήμῶν συνόδου, ὦ τινι χαὶ δεδώχαμεν πᾶσαν ἄδειαν, ἕνεχεν μὲν πάσης ἄλλης συμβάσης ἐχχλησιαστιχῆς ὑποθέσεως, πρὸς τούτοις δὲ ἐπὶ τῷ παραλαβεῖν, χαὶ συνάξαι παρ' αὐτῶν τὴν χαλὴν ἐλεημοσύνην, χαὶ βοήθειαν τῶν φιλογρίστων. διάτοι τοῦτο, χαὶ συνιστῶμεν τῷ ὑμετέρα εὐσπλαγχνία τῶν εὐσεβῶς, χαὶ χραταιῶς βασιλευόντων θεοφρουρήτων ἀνάχτων, τῇ τε μεγαλοπρεπεία τῶν ὑπερτάτων, χαὶ γαληνωτάτων λετόρων, περιφανεστάτων δουχῶν τε, πριγγίπων, δυναστῶν ήγεμόνων μεγαλοψυχία, χαὶ πάσης ἄλλης ὁποίας δηποτοῦν ἀργικῆς ἐξουσίας, χαὶ τάξεως γεναιότητι, παραχαλοῦντες πάντας ὑμᾶς μετὰ πάσης εὐγῆς χαὶ εὐλογίας ἀποστολιχῆς, ὅπως ἐρχομένῳ πρὸς τὴν ὑμετέραν φιλόθεον άγάπην τῷ ῥηθέντι ήμετέρῳ μ(ητ)ρὸπολίτη, ἐπιδείξητε πάσαν εὐσπλαγχνίαν, χαὶ βοήθειαν, ἔργοις χαὶ λόγοις, ίλαρῷ τε, χαὶ εὐσπλάγχνω τῷ ὄμματι αὐτὸν ἀποδεγθείητε. καὶ πάσαν ἄλλην φιλοτιμίαν αὐτῷ, καὶ συστατικήν γάριν ποιήσητε συνιστῶντες αὐτὸν ἀπὸ τόπου εἰς τόπον, διὰ τῶν ὑμετέρων ένδόξων συστατιχῶν γραμμάτων, ΐνα γένηται βοήθεια, xal εὐποιία πλουσιοπάροχος, χαὶ ἀνάλογος πρὸς τὴν ἀνάγχην τῶν δεομένων παρὰ τῆς φιλευσεβείας ύμῶν μεσιτευούσης τῆς ὑμετέρας παραχλήσεως πρὸς σ(ωτη)ρίαν, xaì ἀπαλλαγήν τῶν ἐν θλίψεσι χαταπονουμένων, χαὶ δεινῶς ἐν τῆ πιχρῷ δουλεία των άσεβων ύπαρχόντων, χαὶ τὰ ἔσχατα χινδυνευόντων: οὐχ ἥχιστα δὲ βεβαιούμεθα ότι ώς θεοσεβεῖς, χαὶ φιλόχριστοι ὑμεῖς πάντες ἀναλογιζόμενοι τὴν μεγίστην ἀνάγχην τῆς χαχώσεως αὐτῶν, χαὶ ταλαιπωρίας, τό τε προγεγονός βαρύτατον χρέος ὑπὲρ τῆς παραμυθίας αὐτῶν, ἐφ' ῷπερ ἐνέχονται οί έγγυηθέντες έχχλησιαστιχοί τε, χαὶ λαϊχοὶ, συμπάσχοντες āπαντες παρὰ τῶν ἀπαραιτήτως, χαὶ δεινῶς ἀπαιτοῦντων τὴν ὀφειλὴν τῆς ποσότητος, χαὶ συνελόντι χινδυνεύοντες ἐσχάτως, ποιήσητε συναχθηναι βοήθειαν, χαὶ ἐλεημοσύνην άρμόζουσαν, χαὶ ἀξιόλογον ἐξ ῶν ὑμῖν ὁ Θ(εό)ς ἐγαρίσατο ἀγαθά, χαὶ ἐπιδείξητε πάσαν φιλεύσπλαχνον γνώμην, προαίρεσιν, συνδρομήν, σπουδήν, ἐπιμέλειαν, χαὶ προθυμίαν, χατὰ τὴν αἴτησιν ἡμῶν, πρὸς τὸν ἐπφέροντα ήμέτερον μ(ητ)ροπολίτην τὰ παρόντα π(ατ)ρὶαργικὰ συνοδικὰ ήμῶν γράμματα, ἀποπληρωθησομένων τῶν ἐντολῶν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χ(ριστο)ῦ ύπὸ τῆς φυσικῆς ὑμῶν καλοκαγαθίας, ὡς αἰνετὸν τὸ ὄνομα ὑμῶν ἀπὸ Ἀνα· τολῶν μέχρι Δυσμῶν, ἶνα διὰ τῆς χαλῆς ὑμῶν ἐλεημοσύνης, χαὶ ἀγαθοεργίας, οί μέν δυστυχεῖς αἰχμάλωτοι ἀπολυτρωθῶσι σὺν γυναιξὶ, χαὶ τέχνοις ἐχ

τῆς πιχρᾶς χαὶ σχληρᾶς δουλείας, ἐλευθερωθῶσι τε χαὶ οἱ συμπάσχοντες ἐχ τῆς ἀφειλῆς χαὶ ἐνοχῆς τῆς ἑαυτῶν ἐγγυήσεως, ὑμεῖς δὲ τοὺς ἀξίους μισθοὺς ἐξ οὐρανοῦ μυριοπλασίως ἀντιλήψησθαι, χαὶ ζωὴν τὴν αἰώνιον: ἔχοντες χαὶ ἡμεῖς ἀπαραίτητον χρέος αἰρειν ἰχέτιδας χεῖρας Θ(εὸ)ν ὁσημέραι, χαὶ δέεσθαι τῆς εὐσπλαχνίας αὐτοῦ, χαὶ παντοδυναμίας ὑπὲρ τῆς ὑγιείας χαὶ σ(ωτη)ρίας ὑμῶν, ὑπὲρ τοῦ διατηρῆσαι, χαὶ περιφρουρῆσαι τὰς βασιλείας ὑμῶν, χαὶ πάσας τὰς ὑμετέρας ἀρχὰς χαὶ ἐξουσίας χραταιᾶς τε χαὶ ἀνικήτους, ὑπὲρ τοῦ συμπολεμῆσαι, χαὶ ὑποτάξαι ὑπὸ τὰ σχῆπτρα ὑμῶν πάντα ἐχθρὸν, χαὶ πολέμιον, ὑπὲρ τοῦ δωρηθῆναι ὑμῖν πάντα τὰ ἐφετὰ, χαὶ χαταθύμια, βαθύ τε γῆρας, χαὶ λιπαρὸν, χαὶ διαδοχὴν ἀδιάλειπτον, τήν τε εὐλογίαν χαὶ εὐθηνίαν τοῦ 'Αβραὰμ, Ίσαὰχ, χαὶ Ἰαχώβ, χαὶ τὰ ἔσχατα τοῦ Ἰώβ: Ἐπὶ δὲ τούτοις ὡς τέχνα ἡμῖν ἀγαπητὰ, χαὶ περιπόθητα τὴν τοῦ Κ(υρίο)υ ἡμῶν Ί(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ εἰρήνην, χαὶ ἀγάπην πᾶσιν ὑμῖν ἀποδιδόντες, ποθεινῶς ἐχ χαρδίας ἐπιστέλλομεν τὴν ἀποστολιχὴν εὐχὴν, χαὶ εὐλογίαν, οὖ ἡ χάρις χαὶ τὸ ἄπειρον ἕλεος εἴη μετὰ πάντων ὑμῶν ἀμὴν: —

Εδώθη ἐν Νέα Ῥώμη ἐν τῷ ἀγίω Γεωργίω, ἐπὶ τῷ δακτυλίω τοῦ ἀλιέως... Ἐν ἔτει σωτηρίω ΑΨΛΑ :-- Τῆς ἀργιερωσύνης ἡμῶν ἔτει πέμπτω:~

(Διὰ τῆς πατριαρχικῆς χειρός τὸ)

Έν μηνί Μαΐω, ίν(διχτιῶν)ος 9 <sup>τς</sup> : —

| + '0        | Καισσαρείας     | Νεόφυτος.     |
|-------------|-----------------|---------------|
| + '0        | Κυζίχου         | Αὐξέντιος:    |
| <b>+</b> '0 | Νιχομηδείας     | Σεραφείμ:—    |
| <b>+</b> '0 | Νιχαίας         | Καλλίνιχος :- |
| <b>+</b> '0 | Θεσσαλονίχης    | Ίωαχείμ 🔆     |
| <b>+</b> '0 | 'Αδριανουπόλεως | 'Αθανάσιος: — |

Γεώργιος Σπαντωνής μέγας ρεφερενδάριος τοῦ Οἰχουμενιχοῦ Θρόνου +

#### 17.

#### 1733, Μηνί Σεπτεμβρίω.

Μεμβράνα μήχ. 0.545, πλ. 0.725. Γραφή χανονική χαὶ ἐπιμελής. Τὰ χεφαλαῖα στοιχεῖα τῶν πρώτων πέντε λέξεων μέγιστα χαὶ πεποιχιλμένα φιλοχάλως, πάντων δὲ μέγιστον τὸ S τῆς πρώτης λέξεως. Μεγάλα χαὶ πεποιχιλμένα ώσαύτως τὰ χεφαλαῖα στοιχεῖα τῶν δύο πρώτων λέξεων (Per Imperatorem) τῆς ὑπογραφῆς. Ὑπὸ τὸ κείμενον διαχρίνεται τύπος μεγάλης χηρίνης σφραγίδος ἐχπεσούσηε. Ἐνιαχοῦ τὸ κείμενον ἐφθάρη ἐξ ύγροῦ τινος ὀξέος. Ὅπισθεν τοῦ χειμένου έλληνιστί: «№ 3 Πατέντα Λατινιχή».

Sacræ Caesaræ Regiaeque Catholicæ Majestatis Domini Nostri Clementissimi Nomine Universis, et Singulis cujuscunque

Statûs, gradûs, Ordinis, dignitatis, conditionis, aut praeeminentiæ existentibus, tam Ecclesiasticis, quam Saecularibus Magistratibus, item Urbium, Oppidorum, aliorumque quorumvis locorum, et Communitatum Rectoribus, et Magistris, nec non portuum, pontium, et passuum Custodibus tum etiam praelibatæ suæ Majestatis militaribus Officialibus cæterisque gregariis, tam (ae)questris, quàm pedestris Ordinis Militibus et aliis quibusvis hisce benevolè significandum. Exhibitorem praesentium admodum Reverendum Dominum Paisium Emanuelem de Pogonati Archi=Episcopum (Pat)rarum in Achaia Moreæ documentis testimonialibus authenticis exposuisse, se per imanem tyrranicamque persecutionem infidelium Zelô fidei Catholicæ, multifarias aerumnas, afflictiones, et tormenta, gravissimosque, ac diuturnos Carcerum Squalores perpessum fuisse, et posteaquam infinita Dei misericordiâ, et providentiâ è tam atroci, crudelique captivitate evasisset, relictâ in felice suâ familiâ, Consanguineis, ac aliquibus compatriotis suis simul secum in memorata dira captivitate Turcarum detentis, ad Augustissimam Aulam Caesaream pro imploranda benignissima Ejusdem assistentia confugisse, modò autem tam in Sacrum Romanum Imperium omnesque ditiones haereditarias praelibatæ Majestatis Suae, quam ad extera Regna et Provincias, ad colligendam pro eliberandis dictis captivis Christi fidelibus eleemosynam proficisci intendere, humillimè supplicando, quatenus eidem hunc in finem Protectionales non minus, quam promotoriales Literæ benignè impertirentur. Cui tam pio, ac laudabili Christianæ charitatis operi proinde, ut undique semotis omnibus impedimentis insultibus, ac periculis tutè vacare illudque tantò facilius et citius perficere, atque ad redimendos suprâ nominatos captivos reverti valeat omnes et singuli praerecensiti cujuscunque Statûs, conditionis aut dignitatis sint, repetitæ Sacræ, Caesareæ, Regiaeque Catholicæ Majestatis Nomine Ejusdem ditioni . . n subjecti hisce benevolè requiruntur Militibus verò, Subditisque Caesareo=Regiis seriò injungitur, ac demandatur, ut ante nominatum Dominum Archi=Episcopum de Pogonati unâ cum alio Sacerdote, in. terprete, et famulo, sarcinis, aliisque rebus, quas secum habere posset, non solum ubique locorum absque ulla molestia, detentione, aut renitentia, liberè, secureque ire, transire, commorari redireque nec ullis uspiam injuriis affici permittere, sed potiùs optimè commendatum habere et omnibus benevolentiæ officiis

prosequi, Eidemque non minus curribus, equis, aut aliô quôvis modô pro tutè celeriterque perficiendo itinere et ad omnem . opensam voluntatem operam et assistentiam praestare et apud probos Christianos pro redimendis saepè mentionatis in Turcica captivitate gementibus captivis necessarium Lÿtrum colligendi facultatem concedere nec non ipsimet ex charitate proximi liberali subsidiô succurrere velint; Facturi in eo rem voluntati Caesareo=Regiae conformem, gratiâ suâ recognoscendam. In cujus rei fidem præsentes Literæ Sigillô Caesareô munitæ, et corroboratæ fuere, Quae dabantur Viennæ Die Vigesimâ Mensis Septembris Annô Millesimô Septingentesimô Trigesimô Tertiô.

 $\langle T. \Sigma_{\cdot} \rangle$ 

Per Imperatorem Ex Consilio Bellico Die, et Annô ut Suprâ *Ignatius à Koch.* 

18.

# 1794, Myvi 'Iouvia ivo. 12.

(Μεμβράνα ἐπιμήχης, μήχ. 0.715, πλ. 0.59, ύποστασα φθοράν τινα ύφ' ὕδατος. Προς τὰ κάτω διὰ χυανῆς μετάξης ἀπιώρηται μολυβδίνη σφραγὶς διαμέτρου 0.063, φέρουσα ἐπὶ τῆς πρώτης ὅψεως τὴν Θεοτόχον ἐν τὴ ἀριστερὰ χρατοῦσαν ἀγχάλῃ τὸ βρέφος 'Ιησοῦν, τὴν δεξιὰν δὲ ἐπι τοῦ ἰδίου αὐτῆς ἔχουσαν στήθους. Έκατέρωθεν τῆς Θεοτόχου τὰ στοιχεία ΜΙ' ΘΥ, ἐχατέρωθεν δὲ τοῦ βρέφους τὰ IC XC. Ἐπὶ τῆς ἐτέρας ὄψεως τῆς σφραγίδος ἐπιγραφὴ ὑχτάστιχος μεταξὺ τεσσάρων ἀστερίσχων: ΓΕΡΑCΙΜΟC | ΕΛΕΩ ΘΕΥ | ΑΡΧΙΕΠΙΟΚΟΠΟC | ΚΩΝΟΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩ | ΝΕΑC ΡΩΜΗC ΚΑΙ ΟΙ ΚΟΥΜΕΝΙΚΟC | ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΥ | ΑΨ΄ΗΔ).

# + Γεφάσιμος έλέφ θεοῖ ἀφχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως νέας Ῥώμης, χαὶ οἰχουμενιχὸς πατφιάφχης.

+ Ούτε άναγχαῖον, άλλά χαὶ περιττόν ἂν δόξειε..... εἰς τοὺς προφασιζομένους, μαχρηγορεῖν, ὅτι περι .... χαὶ ἰδίου ..... τοῖς χριστιανοῖς ὁ περὶ φιλαδελφίας λόγος ἐστίν, ὅπου γε χαὶ ὁ ϑεολογίας ἐπώνυμος, χαὶ ἐπιστήϑιος ἰωάννης, ἐν οἶς ἡμῖν πρὸς εὐσέβειαν ϑαυμασίως ἐμυσταγώγησε λ ..... ταύτην γνώμην προαναχηρύττων ἀπεφήνατο, ὅτι οὐδὲν ἕτερον ἐνδειχτιχὸν χαὶ παραστατιχὸν τῆς πρὸς ϑεὸν ἀγάπης, ὅσον ἡ πρὸς τὸν πλησίον ἐνεργουμένη. πρῶτον μὲν γὰρ πᾶς ὁ τὴν χατὰ Χριστὸν ἀγάπην τὸν πλησίον ἀγαπήσας, δῆλός ἐστι χαὶ τὸν ϑεὸν ἀγαπᾶν. ἐν ιούιφ γάρ ψησι γνώσονιαι πάνιες ὅιι ἐμιοὶ μαιϑηιαὶ ἐσιέ, ἐὰν ἀγαπᾶιε ἀλλήλους. ἕπειτα δέ, ὅτῷ τῶν δύο τούτων ἀρετῶν τῆς πρὸς ϑεὸν φα-

2



μέν άγάπης, χαὶ τῆς πρὸς τὸν πλησίον, ἐν πράξει γενέσθαι ἐμέλησεν, οὐτος ἂν εἶη τῷ ὄντι χριστιανὸς, καὶ πάσας τὰς άλλας ἀρετὰς συνειλοχώς ἐν έαυτῷ. ὁ μὲν γὰρ τὸν Ἱεὸν ἀγαπῶν, χαὶ τὰς τοῦ θεοῦ φυλάξει ἐντολὰς. ὁ δε τάς τοῦ θεοῦ φυλάττων εντολὰς, δίχαιος δήπου εσται, σώφρων, εὐσεβής. καὶ τὰς λοιπὰ; ἀσκῶν ἀρετὰς, ἀγαπῶν δὲ καὶ τὸν πλησίον, ὡς ἑαυτὸν. ὁ δὲ τὸν πλησίον ἀγαπῶν, πάντως χαὶ τὰ πρὸς τὴν γρείαν ἐχείνῳ προθύμως συναντιλήψεται. γυμνόν γάρ όντα περιβαλεί. πεινώντι, και διψώντι, φαγείν, καί πιείν δώσει, ασθενοῦντι ἐπιμελήσεται, ἐν φυλακη προσελεύσεται. εἰ δέ τις έπι τοσούτον ήχεν ήλιθιότητος χαι φαυλότητος, ώστε μήτε τον θεόν άγαπαν, μήτε τον πλησίον, ως έαυτόν, περί τούτου ούδεις αν αμφιγνοήσειε πασαν άρετην άφαιρεῖσθαι. ό μὲν γὰρ τὸν θεὸν μὴ ἀγαπῶν, οὐ δίχαιος, οὐχ εύσεβής, ού σώφρων ἕσται, οὐδὲ τὰς ἄλλας φυλάξει αὐτοῦ ἐντολας, οὖτε μὴν τόν πλησίον άγαπήσει, ώς έαυτόν. ό δε μή τον πλησίον άγαπῶν, ούτος, ούτε γυμνητεύοντι, ούτε πεινῶντι, ἢ διψῶντι, ούτε τοῖς ἐν φυλακῆ καὶ ἀσθενείαις, η ταῖς ἄλλαις ἀνάγχαις χαὶ συμφοραῖς ἐπιδώσει τὰ πρὸς τὴν χρείαν. ταῦς άρα καί έν τῷ, άγαπήσεις κύριον τον θεόν σου, και τον πλησιον σου, ώς έαυτον, απας ό νόμος χαί οι προφήται χρέμανται χατά τά θεία, χαί isρα λόγια. τῆς δ' ἑτέρας τῶν ἐντολῶν τούτων σαφὲς τεχμήριον τὴν ἐτέραν αὐτός ό χύριος ήμων Ίησοῦς Χριστός παραδίδωσιν, ἐν οἶς φησίν, ἐν τούτω γνώσονιαι πάνιες, διι έμοι μαθηιαί έσιε, έαν άγαπατε άλλήλους, την φιλαδελφίαν σαφές τεχμήριον τῆς χατὰ γριστιανούς φιλοθείας τιθέμενος. ἀλλ' όσα μέν καὶ οἶα πρός ψυχικήν σωτηρίαν δύναται τὸ τὸν πλησίον ἀγαπῶν, καὶ τό πρός τούς δεομένους έπιχουρητιχόν, επιλείψει ήμας ό πας χρόνος διηγουμένους. ένθεν τοι τὰ περί τούτου ἀφέντας. Γνα μή μαχρηγορεῖν δόξωμεν, ἐπὶ τὰ λοιπά γωρητέου τοῦ λόγου. ἐπὶ γὰρ τοῦ προχατόγου ήμῶυ παναγιωτάτου άγαπητοῦ ήμῶν ἀδελφοῦ χυρίου Νεοφύτου, ή χαθ' ήμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλη Έχχλησία, έγνω τὰ χατὰ τὰς θείας ταύτας ἐντολὰς ἐπιτελέσαι, τῆ ἐπισκευή των κατά τὸν Γαλαταν ὸὐο νοσοχομείων, καὶ τῆ ἀνακτίσει τοῦ κατά τούς Έπτά Κουλάδες κατερηριμμένου νοσοκομείου, και τη ἐπιμελεία τῶν έν ταϊς ειραταῖς Πόλεως, καὶ Γαλατᾶ. καὶ κοινὸν ιερὸν πατριαργικόν τεσσαρακονταλείτουργον προχατηγγέλθη πάσι τοῖς χριστιανοῖς Πόλεως, Γαλατά, και Καταστένου, καταγράψαι ονόματα Ιώντων και τεθνεώτων, δσα τε. και έφ' οίφ αν ἕχαστος προαιρείται, άφ' ών γενήσοιτο μέν ή των νοσοχομείων έπισχερή τε χαὶ ἀνάχτησις, διαμενοῖ δὲ χαὶ ή τῶν ἐν ψυλαχαῖς ἐπιμέλεια. καί τό μεν τεσσαρακονταλείτουργον συνετελέσθη, τά γε μήν παρά των χριστιανών συναχθέντα έλέη, μηδέ γούν πρός την οιχοδομήν του χατά τούς Έπτά Κουλάδες νοσοχομείου ίχανά άνεφάνησαν, άλλά τά πρός οίχοδομήν τούτου ώχονομήθησαν διά προστασίας χαί έπιμελείας τοῦ ῥηθέντος παναγιωτάτου προκατόχου ήμῶν, ὅμως δ' ούν. έγ.... τά κατά τὸν Γαλατάν ἐπισκευασθηνα!

νοσοχομεία, χαί τους άσθενείς, χαί τους έν φυλαχαίς τυγγάνειν άδελφούς έπισχέψεως ές άεὶ, ἐδέδοχτο ἐπιστῆσαι τὴν προστασίαν τῶν εὐλογημένων ῥουφετίων, μετάπεμπτοι και τότε γενέσθαι οι προκριτώτεροι αὐτῶν, ἐξελέξαντο χαθ' έαυτοὺς τὰ πέντε ρου(φέτια), τοὺς γουναράδες δηλαδή, χαὶ τζεβαγερτζίδες, και τῶν Χίων τοὺς τζογατζίδες τε, και γεταϊτζίδες, και τοὺς ἀμπατζίδες, χατά χοινήν γνώμην χαὶ συναίνεσιν, ἐπιθέντες αὐτοῖς, χαὶ ἐπιτρέψαντες πάσαν την (ἐπιστασίαν) τῶν τριῶν νοσοχομείων χαὶ τῶν ζιντανίων, χαὶ ἄλλων φυλαχῶν, τῶν τε ἐν τῆ Πόλει, χαὶ τῶν ἐν Γαλατᾶ, ἐπὶ τοιαύταις μέντοι ύποσγέσεσι, καὶ συμφωνίαις, ὅπως πρῶτον μὲν οἱ χριστιανοὶ τῶν ῥ(ηθέντων) πέντε ρουφετίων χατά τελείαν πληρεξουσιότητα άποχαθιστῶσι χαί διορίζωσιν ἐπιτρόπους τῶν ῥηθέντων ζιντανίων, φυλαχῶν χαὶ νοσοχομείων, άνδρας φιλοθέους, εύλαβεῖς, καὶ φιλαδέλφους, μὴ μόνον ἀπὸ τῶν ῥουφετίων αὐτῶν, ἀλλὰ χαὶ ἀπὸ τῶν λοιπῶν ῥουφετίων. δεύτερον δὲ ἐν ἑχάστη έχχλησία Πόλεως, Γαλατά, χαὶ Καταστένου διορίσωσιν ἐπιτρόπους, ἵνα ἐν πάσαις ταῖς Κυριαχαῖς, χαὶ ἑορταῖς, μετὰ τοὺς δύο δίσχους τῆς ἐχχλησίας, άμέσως περιφέρωσι χουτεῖον έλεημοσύνης ζιντανίων, χαὶ ἀσπηταλίων. τρίτον δε εχαστον ρουφετιον αποδείξη χαι διορίση μηνιαΐον τινα έλεον χατα δύναμιν, όστις έχειρισθήσεται τοῖς παρ' αὐτῶν τῶν πέντε ῥουφετίων διοριζομένοις ἐπιτρόποις. τέταρτον δὲ οἱ τὰς διαθήχας ποιούμενοι ἀναμιμνήσχωνται, χαί τῶν ὀσπηταλίων, χαὶ ζιντανίων τούτων, χαὶ ἀνατιθῶσιν εἰς αὐτὰ, εἴτε λόγω παρρησίας, καὶ προθέσεως, εἴτε ἄλλως πως, ὅσα περ ἂν βούλωνται. πέμπτον δε οί έν τη Πόλει, Γαλατά, χαι Καταστένω πνευματιχοί πατέρες χατά γρέος προτρέπωσι τὰ πνευματικὰ αὐτῶν τέκνα, εἰς ἀντίληψιν καὶ βοήθειαν τῶν ζιντανίων, νοσοχομείων, χαὶ τοιούτων τινῶν. ἕχτον δὲ οἱ προχειριζόμενοι είς ἐπαργίας, ἢ μετατιθέμενοι ἀργιερεῖς, ἀποδιδῶσιν εἰς αὐτὰ τὰ ἀσπητάλια, χαὶ φυλαχὰς ἕχαστος, ὁ μὲν τῆς πρώτης τάξεως γρόσια ἑχατὸν πεντήχοντα, ό δε της δευτέρας έχατον, ό δε της τρίτης πεντήχοντα. Εβδομον δε και τελευταίον. ὅπως οί ἐν τοῖς νοσοχομείοις τούτοις κατ' άδειαν πατριαργιχήν, χαὶ ἐχλογήν τῶν εἰρημένων πέντε ῥουφετίων διοριζόμενοι ἱερεῖς χαὶ πνευματικοί, ύπάρχωσι πάντη άσύδοτοι, και έλεύθεροι τῆς πρός τὸν κατὰ καιρούς πατριάργην φιλοτιμίας. Ταῦτα μὲν οὖν χατὰ χοινὴν γνώμην, χαὶ συναίνεσιν, τότε συνετέθη. ἤδη δὲ χαὶ ἡ μετριότης ἡμῶν ἐλέφ θείφ τοὺς οἴαχας τοῦ οἰχουμενιχοῦ τούτου σχάφους διαδεξαμένη, χαὶ οὐχ ἀνεχτὸν ἡγουμένη, εἰ τό χοινωφελές χαί θεάρεστον τοῦτο ἔργον ήμιτελές παραλίποι, χαὶ τὴν σύστασιν τῶν νοσοχομείων ἐν μόναις τυχηραῖς χινδυνευομένην προσόδοις, προσεθήχαμεν δι' έτέρου ήμετέρου πατριαργικοῦ συνοδικοῦ σιγγιλιώδους γράμματος τοις ρηθείσι νοσοχομείοις χαι πασαν την πρόσοδον της έξωθι της Κωνσταντινουπόλεως έχχλησίας τῆς ὑπεραγίας δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόχου, χαὶ τοῦ έν αὐτῆ ἀγιάσματος τοῦ Μπαλουχλείου, διὰ τοῦ παρόντος δὲ ἔγνωμεν ἀπλως

χρατύναι τὰ ἀνωτέρω ἀπηριθμημένα χεφάλαια, χαὶ τὴν ἐπιτροπιχὴν πρὸς διαμονήν τῆς ἐπισκέψεως τῶν ἐν τοῖς νοσοχομείοις χαὶ εἰρχταῖς γριστιανῶν, κατά την κοινήν γνώμην και συναίνεσιν πάντων τῶν εὐλογημένων βουφετίων. Καί δή γράφοντες άποφαινόμεθα συνοδιχῶς, μετὰ τῶν περὶ ήμᾶς ἱερωτάτων άργιερέων καὶ ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίῳ πνεύματι ἀγαπητῶν ἀδελφῶν καὶ συλλειτουργῶν, ΐνα οἱ χριστιανοὶ τῶν ῥηθέντων πέντε εὐλογημένων ῥουφετίων, γουναράδες δηλαδή, τζεβαχερτζίδες, και τῶν Χίων οι τζοχατζίδες, και γεταϊτζίδες και οι άμπατζίδες, έχωσι πάσαν την φροντίδα και ἐπίσκεψιν τῶν τε τριών νοσοχομείων, χαὶ τῶν ζιντανίων χαὶ ἄλλων φυλαχῶν, ἐπὶ τοῖσδε τοῖς χεφαλαίοις, ὡς εἴρηται, ὅπως πρῶτον μὲν οἱ χριστιανοὶ τῶν ῥηθέντων πέντε ρουφετίων χατά τελείαν πληρεξουσιότητα άποχαθιστῶσι χαὶ διορίζωσιν έπιτρόπους τῶν ῥηθέντων ζιντανίων, φυλαχῶν, χαὶ νοσοχομείων, ἄνδρας φιλοθέους, εύλαβεῖς, χαὶ φιλαδέλφους, (οὐ μόνον) ἀπὸ τῶν ἐσναφίων αὐτῶν, αλλά και άπο των λοιπων ρουφετίων δεύτερον δε έν έχάστη έχχλησία Πόλεως, Γαλατᾶ, χαὶ Καταστένου, διορίσωσιν ἐπιτρόπους, ἶνα ἐν πάσαις ταῖς Κυριαχαῖς χαὶ ἑορταῖς, μετὰ τοὺς δύο δίσχους τῆς ἐχχλησίας, ἀμέσως περιφέρωσι χουτείον έλεημοσύνης ζιντανίων, χαὶ δσπηταλίων τρίτον δὲ ἕχαστον ρουφέτιον άποδείξη και διορίση μηνιαΐον τινά έλεον κατά δύναμιν, όστις έγγειρισθήσεται τοῖς παρ' αὐτῶν τῶν πέντε ἐσναφίων διοριζομένοις ἐπιτρόποις. τέταρτον δὲ οἱ διαθήχας ποιούμενοι ἀναμιμνήσχωνται χαὶ τῶν ὀσπηταλίων χαὶ ζιντανίων τούτων, χαὶ ἀναθέτωσιν εἰς αὐτὰ, εἴτε λόγῳ παἰρησίας χαὶ προθέσεως, είτε άλλως πως, ὅπως ἂν βούλωνται πέμπτον δὲ οἱ ἐν τῷ Πόλει, Γαλατά, και Καταστένω πνευματικοι πατέρες κατά χρέος προτρέπωσι τά πνευματικά αὐτῶν τέκνα εἰς ἀντίληψιν καὶ βοήθειαν τῶν ζιντανίων, ὀσπηταλίων, και φυλακών (ἕκτον δε) οι προχειριζόμενοι είς ἐπαρχίας, ἡ μετατιθέμενοι άργιερεῖς ἀποδιδῶσιν εἰς αὐτὰ τὰ ἀσπητάλια, καὶ φυλακὰς ἕκαστος, ό μέν τῆς πρώτης τάξεως (γρόσια έχατὸν πεντήχοντα, ὁ ὃὲ τῆς δευτέρας) έχατόν, ό δὲ τῆς τρίτης πεντήχοντα ἕβδομον δὲ χαὶ τελευταῖον, ὅπως οἱ ἐν τοῖς δσπητα(λίοις τούτοις) χατ' ἄδειαν (πατριαρχιχήν) χαὶ ἐχλογήν τῶν εἰρ(ημέν)ων πέντε ρουφετίων διοριζόμενοι ίερεῖς χαὶ πνευματιχοὶ (ὑπάργωσι πάντη ασύδοτοι και έλεύθεροι τῆς πρός τὸν κατὰ καιρούς) πατριάρχην φιλοτιμίας. Οσοι δ' αν και όποῖοι τῶν λαϊκῶν μικροί. ἢ μεγάλοι, ἱερωμένοι, ἢ πνευματιχοί, όποιασοῦν τάξεως χαὶ (ἂν ὦσιν), ἐπιχειρήσωσιν, ἐμμέσως, ἡ ἀμέσως, χρυφίως, η φανερῶς παραβήναι χαὶ ἀνατρέψαι ὁπωσοῦν τὰ ἐν τῷ παρόντι γνώμη συνοδική, και κοινή αποφανθέντα και κυρωθέντα οι τοιούτοι, ώς διεστραμμένοι και κακότροποι, ώς έναντίοι ταῖς δεσποτικαῖς θείαις έντολαΐς, ώς χοινοβλαβεΐς, χαὶ ἐπιζήμιοι τῷ γένει ήμῶν, ἀφωρισμένοι είησαν άπό τῆς ἁγίας, όμοουσίου, ζωοποιοῦ, χαὶ ἀδιαιρέτου τριάδος τοῦ ἑνὸς τῆ ψύσει μόνου θεοῦ, χαὶ χατηραμένοι, χαὶ ἀσυγχώρητοι, χαὶ ἄλυτοι μετὰ θάνατον.

καὶ τυμπανιαῖοι, καὶ πάσαις ταἰς πατρικαῖς, καὶ συνοδικαῖς ἀραῖς ὑπεύθυνοι, καὶ ὑπόδικοι, καὶ ἕνοχοι τῷ αἰωνίῷ πυρὶ τῆς Γεέννης. Ταῦτα μὲν οὖν ἀπεφάνθη, καὶ κεκύρωται συνοδικῶς, εἰς δὲ τὴν περὶ τούτων ἕνδειξιν καὶ διηνεκῆ τὴν ἀσφάλειαν, ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἡμέτερον πατριαρχικὸν συνοδικὸυ σιγγιλιῶδες ἐν μεμβράναις γράμμα, καταστρωθὲν κἀν τῷ ἰερῷ κώδικι τῆς καθ ἡ⟨μᾶς τοῦ Χρ⟩ιστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, καὶ ἐδόθη εἰς χεῖρας τῶν προκριτωτέρων χριστιανῶν τῶν εἰρημένων πέντε εὐλογημένων ῥουφετίων +

Έν έτει σωτηρίψ χιλιοστῷ έ(πταχοσιοστῷ) ἐνε(νη)χοστῷ τετάρτψ, χατὰ μῆνα Ἰούνιον, ἐπινεμήσεως δεχάτης δευτέρας.

#### (Διά της πατριαρχικής χειρός ή έξης ύπογραφή).

+ Γεφάσιμος έλέψ θεοῦ ἀφχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης: +

#### (Αί ύπογραφαί τῶν συνοδιχῶν).

- + Ο Καισαρείας Γρηγόριος.
- + 'Ο 'Εφέσου Σαμουήλ.
- + Ο Ήραχλείας Μεθόδιος.
- + 'Ο Κυζίχου 'Αγάπιος.
- + Ο Νιχομηδείας Άθανάσιος.
- + Ο Χαλκηδόνος Ιερεμίας.
- + Ο Δέρχων Μαχάριος.
- + Ο Προύσης Ανθιμος.
- + Ο Σμύρνης Γρηγόριος.
- + Ο Άγχόρας Ιωαννίχιος.
- + 'Ο 'Αγχιάλου 'Ιωαχείμ.
- + Ο Βάρνης Φιλόθεος.

# 19.

# 1797, Μηνί Νοεμβρίω ινδ. 1.

(Μεμβράνα ἐπιμήχης, μήχ. 0.70, πλ. 0.49 χατὰ τὸ εὐρύτερον αὐτῆς μέρος. Προς τὰ χάτω διὰ χυανῆς μετάξης ἀπηώρηται μολυβδίνη σφραγὶς διαμέτρου 0.064, φέρουσα ἐπὶ τῆς μιᾶς ὄψεως τὴν Θεοτόχον ἐν τῆ ἀριστερặ χρατοῦσαν τὸ βρέφος Ἰησοῦν, τὴν δεξιὰν δὲ ἐπὶ τοῦ ἰδίου αὐτῆς ἔ-

χουσαν στήθους. Έχατέρωθεν τῆς Θεοτόχου τὰ στοιχεῖα MP ΘΥ, ἐχατέρωθεν τοῦ βρέφους τὰ IC XC. Ἐπὶ τῆς ἐτέρας ὄψεως τῆς σφραγίδος ἐπιγραφὴ ὀκτάστιχος μεταξὸ τεσσάρων ἀστερίσχων: ΓΡΗ-ΓΟΡΙΟC | ΕΛΕQ ΘΕΟΥ | ΑΡΧΙΕΠΙΟΚΟΠΟC | ΚΩΝSΑΝΤΙΝΝΠΟΛΕΩ | ΝΕΑΟ ΡΩΜΗΟ ΚΑΙ ΟΙ | ΚΟΥΜΕΝΙΚΟΟ | ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ | ΑΨΥΖ. Όπισθεν τῆς μεμβράνης διὰ λογίας χειρὸς 19-ου αἰῶνος: «Πατριαρχιχὸν χαὶ συνοδιχὸν γράμμα ἐχδοθὲν ἐν τῆ πατριαρχεία τοῦ παναγιωτάτου πρώην οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου χυρίου χυρίου Γρηγορίου. τὸ ὁποῖον ὑπάρχει πάντῃ ἄχρηστον χαὶ ἀνωφελές, ἐπειδὴ ὑμολογεῖται ἡ ἀντίφασις, ὅηλ: ä μὲν πρῶτον ἐπιβεβαιοῖ ταῦτα ἐς ὕστερον ἀναιρεῖ, ὅτι πρῶτον μὲν ἐπιχυρεῖ τὸ προδοθὲν σιγγιλιῶδες γράμμα ἐν τῇ πατριαρχεία χαὶ ἐν μαχαρία τῇ λήξει χυρίου Προχοπίου. ἔπειτα πρὸς τὸ τέλος γράφει νὰ δίδουν εἰς τὸ σχολεῖον μόνον τριαχόσια γρόσια ἀπὸ τὴν ἐν Βουχουρεστίψ ἰερὰν μονὴν τοῦ προφήτου Προδρόμου»).



+ "Οσα μέν χατά τοὺς θείους θεσμοὺς χαί τοὺς ἱεροὺς ἀποστολιχοὺς καί συνοδικούς κανόνας τυγγάνει διακυβερνώμενα, πολλήν έγουσι την γάριν παρά θεοῦ, καὶ τὸ ἔλεος μέγιστον ὅσα δὲ τοὐναντίον παραβαίνει τῶν ὅρων έχτρεπόμενα, έν τούτοις προφανής ή άχοσμία, χατάδηλος ή φθορά, χαί έπὶ πᾶσιν ή τῶν ψυχῶν ἀπώλεια. εἰ γὰρ καθάπερ οἱ περὶ τῶν καθ' ἕκαστα έχχλησιών νόμοι, ούτω χαὶ οἱ περὶ τῶν σταυροπηγιαχῶν μοναστηρίων τών ύπό τῷ καθ' ήμᾶς ἀποστολικῷ, καὶ οἰκουμενικῷ θρόνῳ ἀπαράτρεπτοι διαφυλάττοιντο, καὶ τῆς κατὰ νόμους ἐπιμελείας καὶ προστασίας κάκεῖνα ήξιούντο παρά τῶν ἀεὶ πατριαρχευόντων, οὐχ ἂν τοσαῦτα χαὶ τηλιχαῦτα τὰ δεινά τοις μοναστηρίοις συνέβαινεν. άλλ' έπειδή, ούχ οιδαμεν όπως των ieρών παρημελημένων νόμων, είς τοσαύτην προῆλθον ἀχαταστασίαν χαὶ ἐλεε:νήν απώλειαν τα ίερα ταῦτα χαταγώγια, διὰ ταῦτα εὐθὺς ἀνειληφόσιν ήμὶν τούς δίαχας τοῦ παγχοίνου τουτουί σχάφους, ἔδοξε πρός τοῖς ἄλλοις, χαί τὰ παρημελημένα αὐτὰ εὐαγῆ μοναστήρια διορθώσασθαι, ἀφορῶσι πρὸς τὸ ἐχείνων συμφέρον, ώς μέλη γνήσια όντα τῆς χαθ' ήμᾶς ἁγίας τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Έχχλησίας, χαι τῷ σταυροπηγιαχῷ, χαι πατριαρχιχῷ προνομίψ τετιμημένα. άλλως τε οὐδὲ χαινοὺς τινας ἀφ' ἑαυτῶν νόμους φέρουσιν, ἀλλ' ἀργαίους άνανεουμένοις χαὶ γεραρούς. τὴν γὰρ τῶν ἐχχλησιαστιχῶν πραγμάτων προστασίαν τοῖς ἐπισχόποις ἐπιτρέπουσιν οἱ θεῖοι χαὶ ἱεροὶ νόμοι χαὶ χανόνες, τόν τοῦ θεοῦ φόβον προτίθεσθαι διαχελευόμενοι, ἵνα, εἴ γε δέοιντο, χα! αύτοι απολαμβάνωσιν, δυ τρόπου ό λη": τῶν άγίων ἀποστόλων χανών, χαι ό χα της έν Αντιοχεία ίερας συνόδου, χαὶ ή ἐν Χαλχηδόνι, οὐ μὴν ἀλλὰ καί τῆς ἐν Νικαία ὅ τε τε<sup>ώ</sup>: καὶ ὁ τβ<sup>ώ</sup>: καὶ τῆς ἐν Ἀγκύρα ὁ τε<sup>ώ</sup>: καὶ ό μθ της έν Τρούλλω, και άλλοι πλεῖστ' όσοι σεπτοι νόμοι και κανόνες σαφῶς φαίνονται τὴν τῶν ἱερῶν μοναστηρίων ἐξουσίαν τοῖς ἐπισχόποις διδόντες, ώστε μεταλαμβάνειν μὲν χαὶ αὐτούς τῶν δεόντων, εἴ γε δέοιντο, εἰς τάς έαυτῶν χρείας, τὴν δὲ περὶ ἐχεῖνα ἐπιμέλειαν μεγίστην τε χαὶ ὡς ϑεοῦ έφορώντος ποιείσθαι, ίνα προστατεύωσιν αὐτῶν, καὶ οἰκονόμους, καὶ ἐπιτρόπους, και ήγουμένους άποκαθιστωσιν έν αύτοῖς καλῶς περὶ τῆς αὐξήσεως καὶ βελτιώσεως τούτων έπιμελούμενοι, ίνα μή δι' αμέλειαν ένογοι γένωνται τοίς έχ του νόμου έπιτιμίοις. οί δε οίχονόμοι ηγούμενοί τε, χαι επίτροποι, διαμένουσιν ύπο την έξουσίαν των έπισκόπων, και δίγα της άδείας αὐτῶν μήτε πωλώσι μοναστηριαχόν τι χτημα άλλ' οἰχονομῶσι χαλῶς πρὸς τὴν ἐχείνων οδηγίαν καὶ ἄδειαν, ὅπως μὴ καὶ αὐτοὶ ὡς ἀνατρέποντες τοὺς ἐκκλησιαστι· χούς τούτους όρους χαὶ χανόνας. βαρυτάτοις ὑποπέσωσι τοῖς ἐπιτιμίοις χαὶ τιμωρίαις. ταῦτα μὲν οὖν οἱ θεῖοι νόμοι ἀποφαίνονται περὶ τῶν ἱερῶν μο. ναστηρίων. τούτων δε τὰ μεν τοῖς χατὰ τόπον ἐπιτετραμμένοις ἐνοριαχὰ τῆς

προσηχούσης άρχιερατικής ώς είχος ἐπ' αὐξήσει τυγχάνει ἐπιμελείας, μόνα δε τα τη σταυροπηγιαχή άξία τετιμημένα, ούχ οἴδαμεν ὅπως, προ γρόνων πολλών παρημέληται. χαὶ δέον ὡς ϑεοῦ ἐφορῶντος διοιχεῖσθαι αὐτὰ, χαὶ έχ παντὸς τρόπου ἐπιμελείας τῆς ἀναλόγου ἀξιοῦσθαι. ὅπως αὐτοῖς τῶν ἀγαθών, τὰ μèν ὑπάργοντα διαμένη, περιποιεῖται δὲ τὰ προσγενησόμενα αν. τῶν δὲ φαύλων τὰ μὲν προσόντα ἀποδιοπομπεῖται, τὰ δὲ συμβησόμενα ἂν διαχωλύωνται. τοιαύτην οὖν χατὰ νόμους τὴν ὑπὲρ αὐτῶν πάντων τῶν σταυροπηγιαχών ήμων μοναστηρίων χαθόλου φροντίδα χατεβάλλομεν έχθέμενοι κατά κοινήν γνώμην καί συνοδικήν διάγνωσιν ίερον τόμον άποφαινόμενον συνωδά τοῖς ἰεροῖς νόμοις χαὶ τοῖς ὦδε γραφομένοις περὶ τῆς εἰς τὸ ἑξῆς ἀρίστης διοιχήσεως έχάστου σταυροπηγιαχοῦ μοναστηρίου, χαὶ εὐνομίας τῶν άσχουμένων όσιωτάτων πατέρων, χαὶ τῆς δυνατῆς ἀντιλήψεως, χαὶ ἀμέσου προστασίας αὐτοῦ παρὰ τῆς χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐχχλησίας. άνανεοῦντες τὰ παλαιγενῆ πατριαρχικά καὶ συνοδικά αὐτῶν σιγγίλια δωρεάν, καί έπικυρούντες απαξ τὰ σταυροπηγιακά αὐτῶν προνόμια εἰς διηνεκῆ συντήρησιν αὐτῶν χαὶ ἀσφάλειαν, μὴ δεόμενα ποτὲ ἀνανεώσεως χαὶ ἐπιχυρώσεως. ώς χαὶ περὶ τοῦ ἐν Ἰωαννίνοις ἱεροῦ χαὶ σεβασμίου μοναστηρίου τοῦ προφήτου Ήλιού, μετὰ τοῦ ἐν Βουχουρεστίω τῆς Βλαχίας μετοχείου αύτοῦ, τοῦ ἰεροῦ, φαμέν, μοναστηρίου τοῦ άγίου Ἰωάννου. Ἐνεφανίσθη γὰρ ἤὸη ἡμίν πατριαρχιχόν συνοδιχόν, σιγγιλιῶδες γράμμα, ἐχδεδομένον ἐπὶ τῆς πατριαρχείας τοῦ προπατριαργεύσαντος Κωνσταντινουπόλεως εν Χριστῷ τῷ θεῷ άγαπητοῦ χαὶ περιποθήτου ήμῶν ἀδελφοῦ χυρίου χυρίου Προχοπίου, ἐν ἔτει ,αψπζ": καὶ περιέχον ὅτι τὸ ἱερὸν τοῦτο μοναστήριον τοῦ προφήτου ἀΗλιοὺ, ένοριαχόν δυ πρότερου, χαὶ χρέεσι παμπόλλοις περιπεσόυ, χαὶ χατασχεθὲυ έλεεινῶς παρὰ ἀλλοτρίων προσώπων, ὕστερον χατὰ συναίνεσιν τοῦ ἱερωτάτου μητροπολίτου Ίωαννίνων, ἐν άγίω πνεύματι ἀγαπητοῦ ἡμῶν ἀδελφοῦ χαὶ συλλειτουργού χύρ Μαχαρίου, χαὶ τῶν περὶ τὴν αὐτοῦ ἱερότητα ἐντιμωτάτων **χληριχῶν χαὶ ἀρχόντων χαὶ προχρίτων χριστιανῶν, ἀπαλλαγὲν τοῦ ὑπερόγχου** έχείνου χρέους, από ασπρων αρχιμανδρίτου Δοσιθέου τοῦ ἑηθέντος μετοχείου αύτοῦ, xaì ảφ' ὦν ἀνατεθείχασιν οἱ γριστιανοὶ εἰς τὴν ἐχεῖ ἐν Ἰωαννίνοις σχολήν τοῦ Γκιούμα, ἀπεκατεστάθησαν σταυροπήγια, αὐτό τε καὶ τὸ ῥηθὲν μετόγειον, μετὰ πάντων τῶν χτημάτων χαὶ πραγμάτων αὐτῶν, τοσοῦτον ἑνωθέντα τῆ ῥηθείση σγολῆ, ώστε νομίζεσθαι τὴν σγολὴν αὐτὴν, χαὶ τὸ μοναστήριον τοῦτο μετὰ τοῦ μετοχείου κτήματα ἀλλήλων ἴδια, καὶ ἀναπόσπαστα είς αίῶνα τὸν ὅπαντα, ἐπὶ ῥητοῖς χεφαλαίοις ἐμπεριεχομένοις ἐν τῷ εἰρημένω σιγγιλίω. είς άναχαίνισιν οῦν τούτου, μιχρόν τὰ περί τῆς διοιχήσεως μεταβαλλόντες, χατά τὸ χοινῆ ἤδη δόξαν περὶ πάντων τῶν σταυροπηγιαχών μοναστηρίων, τὸ δὲ περὶ τοῦ ἐτησίου μισθοῦ τοῦ ἐν τῆ ῥηθείση σχολῆ διδασχάλου προσθέντες, χατὰ θερμήν ἔγγραφον αἴτησιν τοῦ ῥηθέντος αὐτῆς

διδασχάλου εύλαβεστάτου έν ίερεῦσιν οἰχονόμου, ἡμετέρου χατά πνεῦμα υίοῦ άγαπητοῦ χαὶ περιποθήτου χὺρ Κοσμᾶ, τῆ ἐγγράφω συναινέσει χαὶ τοῦ εἰρημένου χατὰ τόπον ἀργιερέως, γράφοντες ἀποφαινόμεθα συνοδιχῶς μετὰ τῶν περὶ ἡμᾶς ἱερωτάτων ἀργιερέων χαὶ ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίω πνεύματι άγαπητῶν ήμῶν ἀδελφῶν χαὶ συλλειτουργῶν, Γνα τὸ ῥηθὲν ἐν Ἰωαννίνοις μοναστήριον τοῦ προφήτου ἀΗλιού, χαὶ τὸ ἐν Βλαγία μετόγειον αὐτοῦ τοῦ άγίου Ίωάννου, ἀμφότερα μετὰ πάντων τῶν χτημάτων χαὶ πραγμάτων χαὶ ἀφιερωμάτων αὐτῶν, τῶν τε ἤδη ὄντων εἰσέπειτα προσγενησομένων ἂν, ὡς ανέχαθεν χαὶ ἐξ ἀρχῆς οὕτω χαὶ εἰς τὸν ἑξῆς ἄπαντα χρόνον, ὑπάρχωσιν εἰς αλῶνα τὸν ἅπαντα, χαὶ παρὰ πάντων γινώσχωνται, πατριαρχιχὰ, σταυροπηγιακά, τοῦ καθ' ήμᾶς άγιωτάτου πατριαργικοῦ θρόνου, ἐλεύθερα, ἀδούλωτα, ἀκαταπάτητα, καὶ ὅλως ἀνενόχλητα παρ' οὑτινοσοῦν προσώπου ἱερωμένου ἡ λαϊχού, χαὶ μηδεὶς τῶν χατὰ χαιρούς μητροπολιτῶν Ἰωαννίνων ἔχη ἄλλην τινά έξουσίαν έν τῷ μοναστηρίψ τούτψ τοῦ προφήτου Ἡλιοὺ, ἀλλ' ὅσον ἱερουργίαν μίαν χαθ' ἕχαστον ἕτος ἐν αὐτῷ ἐπιτελεῖν ἑπ' εὐλογία τῶν ἐχεῖ μοναζόντων, καὶ λαμβάνειν ἐπὶ τούτῳ γρόσια τριάκοντα ἐτησίως. χειροτονείν καὶ τοὺς ἐν αὐτῷ ἱερᾶσθαι βουλομένους, λαμβάνων τὸ νενομισμένον καὶ ἔθιμον. έτι δε τὸ μοναστήριον τοῦτο τοῦ προφήτου Ἐλιοὺ, χαὶ τὸ ῥηθεν ἐν Βλαγία μετόγειον αὐτοῦ, μετὰ πάντων τῶν χατὰ χαιροὺς χτημάτων χαὶ ἀναθημάτων αυτῶν υπάρχωσιν εἰς ἀεὶ προσωχειωμένα τὴ ῥηθείση σχολῆ τοῦ Γχιούμα εν Ίωαννίνοις, τοσοῦτον, ὥστε τό τε μοναστήριον αὐτὸ μετὰ τοῦ είρημένου μετοχείου καὶ πάντων τῶν κτημάτων αὐτῶν, καὶ αὐτὴν τὴν σχολήν τού Γκιούμα γινώσκεσθαι άλλήλων κτήματα ίδια και άναπόσπαστα είς άεί. χαὶ ἐπὶ τῷ ῥηθέντι μοναστηρίω τοῦ προφήτου ἘΗλιοὺ, ἀποχαθιστῶνται ἐπίτροποι, ό τε χατά χαιρούς διδάσχαλος τῆς σχολῆς, χαὶ οἱ χατὰ χαιρούς ἐπίτροποι αὐτῆς, χαὶ ἔτι δύω τῶν προχριτοτέρων Ἰωανινιτῶν γριστιανῶν, συναινούντος και του διδασκάλου πρός ἐπίσκεψιν και βοήθειαν του ἐν αὐτῷ διοριζομένου οίχονόμου, ἀποχαθισταμένου χατ' ἕτος τῆ ἐχλογῆ τοῦ διδασχάλου ώς πρῶτον, χαὶ τῶν λοιπῶν ἐπιτρόπων τῆς σγολῆς, ἐπὶ δὲ τῆ ἐχλογῆ xaὶ άποχαταστάσει τοῦ διδασχάλου, συναινῆ ἐπερωτώμενος, χαὶ ἔχη γνώμην xai ό ἐν Βλαχία ἀρχιμανδρίτης τοῦ μετοχείου τοῦ ἀγίου Ἰωάννου. τοῦ δὲ ἀρχιμανδρίτου ή έκλογή γίνηται έκ τῶν ἐν τῷ ἱερῷ μοναστηρίω τοῦ προφήτου Ήλιού, ταύτόν είπεῖν τῆ σχολῆ ἱερομονάχων, ἐκλεγομένου ὑπὸ τοῦ διδασκάλου, καί τῶν ἐκεῖ εὐγενεστάτων ἀργόντων, διὰ κοινῆς αὐτῶν ἀναφορᾶς, ἀναφερομένη καὶ ἐπικυρουμένη παρὰ τοῦ κατὰ καιροὺς οἰκουμενικοῦ πατριάρχου. ο δε άρχιμανδρίτης έχεῖνος, έπειδ' ἂν οὕτως έχλεχθῆ, χαὶ ἐπιχυρωθείη <sup>διά</sup> πατριαρχικοῦ γράμματος σταλθῆ ἐκεῖσε εἰς Βλαχίαν, μένει διὰ βίου ἐκεῖ ἐπιμελούμενος τῆς αὐξήσεως χαὶ βελτιώσεως τοῦ εἰρημένου μοναστηρίου <sup>τοῦ</sup> άγίου Ίωάννου, διάγων χατά τὸ μοναδιχὸν αὐτοῦ ἐπάγγελμα, χαὶ ἐχπέμ<sup>πων</sup> κατ' έτος τῷ διδασκάλψ και ἐπιτρόπψ τῆς σγολῆς ἀκριβῆ και καθαρὸν λογαριασμόν, καί άνα γρόσια τριακόσια πρός άμειβήν τινα τῶν πόνων, μηδενός τολμῶντος ἀποβαλεῖν ἡ μεταχινῆσαι αὐτὸν, ἐχτὸς εἰ μἡ φωραθείη τοῖς ἐπαινετοῖς ἤθεσιν ἀντιπράττων, ἢ χαχῃ οἰχονομία γρώμενος περὶ τὸ ῥηθὲν μοναστήριον. χαι μηδείς έχη άδειαν παροιχεῖν η χατοιχεῖν ἐν τῷ ῥηθέντι χατὰ τὴν Βλαχίαν μοναστηρίω ἀμισθεὶ, φιλοτιμίαις ἢ δωρεαῖς ἢ δυσωπίαις, η άλλου τινός τοιούτου γάριν, μηδ' ἂν τῶν ἐχεῖ διατριβόντων άγίων ἀργιερέων βουληθή τις, ώς είώθεσαν, άλλ' ό έν αὐτῷ κατὰ καιροὺς ἀρχιμανδρίτης ἐχδιδῶ ἐπὶ ἐνοιχίοις τοὺς τοῦ μοναστηρίου τούτου οἰχίσχους, χαὶ τὰ λοιπὰ αὐτοῦ χτήματα. οἱ δὲ χατὰ χαιροὺς ἐπίτροποι τῆς ῥηθείσης σγολῆς ὁμοῦ μετά τοῦ διδασχάλου χατ' ἔτος λαμβάνωσι ἀχριβῆ χαὶ χαθαρόν λογαριασμόν τοῦ οἰχονόμου τοῦ ῥηθέντος μοναστηρίου τοῦ προφήτου ἘΗλιοὺ, χαὶ τὰ περιττεύοντα τῶν ἀπαραιτήτων ἐξόδων τοῦ μοναστηρίου τούτου χαὶ τοῦ μετοχείου αὐτοῦ λαμβάνοντες, ἀναπληρῶσι τῷ διδασχάλῳ τὸν προσήχοντα ἐτήσιον μισθὸν, χαὶ τὰ εἰς τροφὰς χαὶ ἐνδυμασίας δέχα μαθητῶν, ἐχλεγομένων ἐν φόβω θεοῦ χαὶ ἀφιλοπροσώπως, χαὶ συντασσομένων ἐν τῷ χαταλόγῳ τῶν ὑποτρόφων μαθητῶν τῆς σχολῆς, καὶ τοῦ ἱεροῦ τούτου μοναστηρίου, ὧν οἱ δοκιμώτεροι καὶ άξιώτεροι, εί βουληθείεν γενόμενοι ίεροδιάχονοι χαὶ ἱερομόναγοι προάγονται χαὶ εἰς τὴν ὅλην οἰχονομίαν τοῦ ἰεροῦ τούτου μοναστηρίου, χαὶ ἀποστέλωνται χαὶ εἰς τὴν Βλαγίαν ήγούμενοι χαὶ ἀργιμανδρίται. ὑφαιρουμένων δὲ τῶν ἀπαραιτήτων μοναστηριαχῶν ἐζόδων, χαὶ τῶν εἰς μισθοὺς διδασχάλων χαὶ εἰς χρείας τῶν ὑποτρόφων μαθητῶν, τὰ χαταλειπόμενα, εἰ οὕτω τύγειεν, μένωσιν είς αύξησιν καί διηνεκή σύστασιν τοῦ βηθέντος μοναστηρίου. και ταῦτα μέν τὰ περί τοῦ μοναστηρίου τούτου ίδια, χοινὰ δὲ ὡς χαὶ περὶ πάντων ἤδη τῶν σταυροπηγιαχῶν μοναστηρίων ἀποφαινόμενα χαὶ περὶ τούτου, ἕνα μνημονεύηται έν αὐτῷ τὸ χανονιχὸν πατριαργιχὸν ὄνομα, ἔγοντος χαὶ τὸ προνόμιον χατά πατριαρχιχήν φιλοτιμίαν, ώστε τὸν χατά χαιροὺς ἐν αὐτῷ ήγούμενον έν ταῖς ἑορτασίμοις ἡμέραις φορεῖν ἐπ' ἐχχλησίας μανδύαν προχειριζόμενον χαὶ πατερίτζαν. χαὶ πρῶτον μὲν ὑπάρχη ἀπηλλαγμένον πάσης ἐξαργικής έξουσίας και δεσποτείας. δεύτερον δε άποδιδῶ εἰς μέν τὸν κατά καιρούς ἀρχιερέα τῶν Ἰωαννίνων γρόσια τριάχοντα ἐπὶ ἐτησίῳ ἱεροτελεστία ὡς άνω εἴρηται, εἰς δὲ τὸ Κοινὸν τῆς Χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης ἘΧΧλησίας χαθ' ἕχαστον ἕτος ἀπαραιτήτως λόγω ὑποταγῆς γρόσια διαχόσια πεντήχοντα, χαὶ λαμβάνη ἐξοφλητιχὴν ἀπόδειξιν χατὰ τὸ ὕφος τοῦ ἐπαργιχοῦ. χαὶ οὕτως ἀναλαβὸν τὸ ἀρχαῖον γεραρὸν τῆς σταυροπηγιαχῆς ἀξίας προνόμιον, χαί χαλῶς διοιχούμενον, ὡς μέλος γνήσιον τοῦ χαθ' ήμᾶς ἀγιωτάτου πατριαργιχοῦ, ἀποστολιχοῦ χαὶ οἰχουμενιχοῦ θρόνου. ὁ ἐν αὐτῷ χατὰ χαιροὺς ήγούμενος, ώσπερ οί ἀρχιερεῖς, οὕτω καὶ αὐτὸς γράφη ἀμέσως πρὸς τὴν χαθ' ήμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλην Ἐκχλησίαν, καὶ ἀξιῶται τῆς προσηχούσης

Statûs, gradûs, Ordinis, dignitatis, conditionis, aut praeeminentiæ existentibus, tam Ecclesiasticis, quam Saecularibus Magistratibus, item Urbium, Oppidorum, aliorumque quorumvis locorum, et Communitatum Rectoribus, et Magistris, nec non portuum, pontium, et passuum Custodibus tum etiam praelibatæ suæ Majestatis militaribus Officialibus cæterisque gregariis, tam (ae)questris, quàm pedestris Ordinis Militibus et aliis quibusvis hisce benevolè significandum. Exhibitorem praesentium admodum Reverendum Dominum Paisium Emanuelem de Pogonati Archi=Episcopum (Pat)rarum in Achaia Moreæ documentis testimonialibus authenticis exposuisse, se per imanem tyrranicamque persecutionem intidelium Zelô fidei Catholicæ, multifarias aerumnas, afflictiones, et tormenta, gravissimosque, ac diuturnos Carcerum Squalores perpessum fuisse, et posteaquam infinita Dei misericordiâ, et providentiâ è tam atroci, crudelique captivitate evasisset, relictâ in felice suâ familiâ, Consanguineis, ac aliquibus compatriotis suis simul secum in memorata dira captivitate Turcarum detentis, ad Augustissimam Aulam Caesaream pro imploranda benignissima Ejusdem assistentia confugisse, modò autem tam in Sacrum Romanum Imperium omnesque ditiones haereditarias praelibatæ Majestatis Suae, quam ad extera Regna et Provincias, ad colligendam pro eliberandis dictis captivis Christi fidelibus eleemosynam proficisci intendere, humillimè supplicando, quatenus eidem hunc in finem Protectionales non minus, quam promotoriales Literæ benignè impertirentur. Cui tam pio, ac laudabili Christianæ charitatis operi proinde, ut undique semotis omnibus impedimentis insultibus, ac periculis tutè vacare illudque tantò facilius et citius perficere, atque ad redimendos suprâ nominatos captivos reverti valeat omnes et singuli praerecensiti cujuscunque Statûs, conditionis aut dignitatis sint, repetitæ Sacræ, Caesareæ, Regiaeque Catholicæ Majestatis Nomine Ejusdem ditioni . . n subjecti hisce benevolè requiruntur Militibus verò, Subditisque Caesareo=Regiis seriò injungitur, ac demandatur, ut ante nominatum Dominum Archi=Episcopum de Pogonati unâ cum alio Sacerdote, in. terprete, et famulo, sarcinis, aliisque rebus, quas secum habere posset, non solum ubique locorum absque ulla molestia, detentione, aut renitentia, liberè, secureque ire, transire, commorari redireque nec ullis uspiam injuriis affici permittere, sed potiùs optimè commendatum habere et omnibus benevolentiæ officiis

prosequi, Eidemque non minus curribus, equis, aut aliô quôvis modô pro tutè celeriterque perficiendo itinere et ad omnem . opensam voluntatem operam et assistentiam praestare et apud probos Christianos pro redimendis saepè mentionatis in Turcica captivitate gementibus captivis necessarium Lÿtrum colligendi facultatem concedere nec non ipsimet ex charitate proximi liberali subsidiô succurrere velint; Facturi in eo rem voluntati Caesareo=Regiae conformem, gratiâ suâ recognoscendam. In cujus rei fidem præsentes Literæ Sigillô Caesareô munitæ, et corroboratæ fuere, Quae dabantur Viennæ Die Vigesimâ Mensis Septembris Annô Millesimô Septingentesimô Trigesimô Tertiô.

 $\langle T. \Sigma. \rangle$ 

Per Imperatorem Ex Consilio Bellico Die, et Annô ut Suprâ Ignatius à Koch.

18.

# 1794, Μηνί 'Ιουνίω ινδ. 12.

(Μεμβράνα ἐπιμήχης, μήχ. 0.715, πλ. 0.59, ύποστασα φθοράν τινα ύφ' ὕδατος. Πρός τὰ χάτω διὰ χυανῆς μετάξης ἀπηώρηται μολυβδίνη σφραγὶς διαμέτρου 0.063, φέρουσα ἐπὶ τῆς πρώτης ὅψεως τὴν Θεοτόχον ἐν τὴ ἀριστερὰ χρατοῦσαν ἀγχάλη τὸ βρέφος Ἰησοῦν, τὴν δεξιὰν δὲ ἐπὶ τοῦ ἰδίου αὐτῆς ἔχουσαν στήθους. Ἐκατέρωθεν τῆς Θεοτόχου τὰ στοιχεία ΜΡ ΘΥ, ἐχατέρωθεν δὲ τοῦ βρέφους τὰ ΙC XC. Ἐπὶ τῆς ἐτέρας ὄψεως τῆς σφραγίδος ἐπιγραφὴ ὀκτάστιχος μεταξὺ τεσσάρων ἀστερίσχων: ΓΕΡΑCΙΜΟC | ΕΛΕΩ ΘΕΥ | ΑΡΧΙΕΠΙΟΚΟΠΟC | ΚΩΝΟΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩ | ΝΕΑC ΡΩΜΗC ΚΑΙ ΟΙ ΚΟΥΜΕΝΙΚΟC | ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΥ Ι ΑΨΊΔ).

+ Γεράσιμος έλέφ θεοῖ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως νέας Ῥώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης.

+ Οὕτε ἀναγχαῖον, ἀλλὰ χαὶ περιττὸν ἂν δόξειε..... εἰς τοὺς προφασιζομένους, μαχρηγορεῖν, ὅτι περι .... χαὶ ἰδίου ..... τοῖς χριστιανοῖς ὁ περὶ φιλαδελφίας λόγος ἐστίν, ὅπου γε χαὶ ὁ θεολογίας ἐπώνυμος, χαὶ ἐπιστήθιος Ἰωάννης, ἐν οἶς ἡμῖν πρὸς εὐσέβειαν θαυμασίως ἐμυσταγώγησε λ ..... ταύτην γνώμην προαναχηρύττων ἀπεφήνατο, ὅτι οὐδὲν ἕτερον ἐνδειχτιχὸν χαὶ παραστατιχὸν τῆς πρὸς θεὸν ἀγάπης, ὅσον ἡ πρὸς τὸν πλησίον ἐνεργουμένη. πρῶτον μὲν γὰρ πᾶς ὁ τὴν χατὰ Χριστὸν ἀγάπην τὸν πλησίον ἀγαπήσας, δῆλός ἐστι χαὶ τὸν θεὸν ἀγαπᾶν. ἐν ιούιφ γάρ φησι γνώσονιαι πάνιες ὅιι ἐμιοὶ μαιθηταὶ ἐστέ, ἐὰν ἀγαπᾶτε ἀλλήλους. ἕπειτα δέ, ὅτψ τῶν δύο τούτων ἀρετῶν τῆς πρὸς θεὸν φα-

2



μέν άγάπης, καὶ τῆς πρὸς τὸν πλησίον, ἐν πράξει γενέσθαι ἐμέλησεν, οἶτος αν είη τῷ ὄντι χριστιανός, χαὶ πάσας τὰς άλλας ἀρετὰς συνειλογώς ἐν έαυτῷ. ὁ μὲν γὰρ τὸν θεὸν ἀγαπῶν, χαὶ τὰς τοῦ θεοῦ φυλάξει ἐντολὰς. ὁ δε τάς τοῦ θεοῦ φυλάττων έντολὰς, δίχαιος δήπου ἔσται, σώφρων, εὐσεβής. χαὶ τὰς λοιπὰς ἀσχῶν ἀρετὰς, ἀγαπῶν δὲ χαὶ τὸν πλησίον, ὡς ἑαυτὸν. ὁ δὲ τόν πλησίον άγαπῶν, πάντως χαὶ τὰ πρὸς τὴν χρείαν ἐχείνῷ προθύμως συναντιλήψεται. γυμνόν γάρ όντα περιβαλεί. πεινῶντι, καὶ διψῶντι, φαγείν, χαι πιεῖν δώσει, ἀσθενοῦντι ἐπιμελήσεται, ἐν φυλαχη προσελεύσεται. εἰ δέ τις επί τοσοῦτον ἦχεν ἡλιθιότητος χαὶ φαυλότητος, ὥστε μήτε τὸν θεὸν ἀγαπαν, μήτε τὸν πλησίον, ὡς ἑαυτόν, περὶ τούτου οὐδεὶς ἂν ἀμφιγνοήσειε πãσαν άρετὴν άφαιρεῖσθαι. ό μὲν γὰρ τὸν θεὸν μὴ ἀγαπῶν, οὐ δίχαιος, οὐχ εύσεβής, ού σώφρων ἕσται, οὐδὲ τὰς ἄλλας φυλάξει αὐτοῦ ἐντολας, οὕτε μὴν τόν πλησίον άγαπήσει, ώς έαυτόν, ό δὲ μὴ τὸν πλησίον ἀγαπῶν, οὖτος, οὐτε γυμνητεύοντι, ούτε πεινῶντι, ἢ διψῶντι, οὕτε τοῖς ἐν φυλακῆ καὶ ἀσθενείαις, ή ταῖς ἄλλαις ἀνάγχαις χαὶ συμφοραῖς ἐπιδώσει τὰ πρὸς τὴν χρείαν. ταῦτ' άρα καί έν τῷ, άγαπήσεις κύριον τὸν θεόν σου, και τὸν πλησιον σου, ώς έαυτον, απας ό νόμος χαὶ οἱ προφῆται χρέμανται χατὰ τὰ θεῖα χαὶ ἱερὰ λόγια. τῆς δ' ἑτέρας τῶν ἐντολῶν τούτων σαφὲς τεχμήριον τὴν ἑτέραν αὐτὸς ὁ χύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς παραδίδωσιν, ἐν οἶς φησίν, ἐν τούτω γνώσονιαι πάνιες, διι έμοι μαθηιαί έσιε, έαν άγαπαιε άλλήλους, την φιλαδελφίαν σαφές τεχμήριον τῆς χατὰ χριστιανούς φιλοθείας τιθέμενος. ἀλλ' όσα μέν χαὶ οἶα πρὸς ψυγιχὴν σωτηρίαν δύναται τὸ τὸν πλησίον ἀγαπῷν, χαὶ τό πρός τούς δεομένους επιχουρητιχόν, επιλείψει ήμας ό πας χρόνος διηγουμένους. ένθεν τοι τὰ περί τούτου ἀφέντας, ἕνα μὴ μαχρηγορεῖν δόξωμεν, ἐπὶ τὰ λοιπά χωρητέον τοῦ λόγου. ἐπὶ γὰρ τοῦ προχατόχου ἡμῶν παναγιωτάτου ἀγαπητοῦ ἡμῶν ἀδελφοῦ χυρίου Νεοφύτου, ἡ χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλη Ἐκκλησία, ἕγνω τὰ κατὰ τὰς θείας ταύτας ἐντολὰς ἐπιτελέσαι, τῆ ἐπισχευή τῶν χατὰ τὸν Γαλατᾶν δύο νοσοχομείων, χαὶ τῆ ἀναχτίσει τοῦ κατά τοὺς Ἐπτὰ Κουλάδες κατερηριμμένου νοσοκομείου, καὶ τῇ ἐπιμελεία τῶν έν ταῖς εἰρχταῖς Πόλεως, χαὶ Γαλατᾶ. χαὶ χοινὸν ἱερὸν πατριαργιχόν τεσσαρακονταλείτουργον προχατηγγέλθη πασι τοῖς χριστιανοῖς Πόλεως, Γαλατά, καὶ Καταστένου, καταγράψαι ὀνόματα ζώντων καὶ τεθνεώτων, ὅσα τε, καὶ έφ' ρίψ ἂν ἕχαστος προαιρείται, ἀφ' ὧν γενήσοιτο μὲν ή τῶν νοσοχομείων έπισκευή τε χαὶ ἀνάχτησις, διαμενοῖ δὲ χαὶ ἡ τῶν ἐν ψυλαχαῖς ἐπιμέλεια. χαί τὸ μὲν τεσσαραχονταλείτουργον συνετελέσθη, τά γε μὴν παρά τῶν χριστιανών συναχθέντα έλέη, μηδὲ γοῦν πρὸς τὴν οἰχοδομὴν τοῦ χατὰ τοὺς Έπτά Κουλάδες νοσοχομείου ίχανά άνεφάνησαν, άλλά τὰ πρὸς οἰχοδομὴν τούτου ώχονομήθησαν διά προστασίας και ἐπιμελείας τοῦ ῥηθέντος παναγιωτάτου προχατόχου ήμῶν. ὅμω; δ' οὖν, ἐγ.... τὰ χατὰ τὸν Γαλατᾶν ἐπισχευασθῆναι

νοσοχομεία, χαί τους άσθενείς, χαί τους έν φυλαχαίς τυγγάνειν άδελφούς έπισχέψεως ές ἀεὶ, ἐδέδοχτο ἐπιστῆσαι τὴν προστασίαν τῶν εὐλογημένων ῥουφετίων, μετάπεμπτοι χαὶ τότε γενέσθαι οἱ προχριτώτεροι αὐτῶν, ἐξελέξαντο χαθ' έαυτούς τὰ πέντε ρου(φέτια), τούς γουναράδες δηλαδή, χαι τζεβαγερτζίδες, χαὶ τῶν Χίων τοὺς τζοχατζίδες τε, χαὶ γεταϊτζίδες, χαὶ τοὺς ἀμπατζίδες, χατά χοινήν γνώμην χαί συναίνεσιν, ἐπιθέντες αὐτοῖς, χαὶ ἐπιτρέψαντες πάσαν την (ἐπιστασίαν) των τριών νοσοχομείων χαὶ των ζιντανίων, χαὶ άλλων φυλαχῶν, τῶν τε ἐν τῆ Πόλει, χαὶ τῶν ἐν Γαλατặ, ἐπὶ τοιαύταις μέντοι ύποσχέσεσι, καί συμφωνίαις, ύπως πρῶτον μὲν οί χριστιανοὶ τῶν ῥ(ηθέντων) πέντε ρουφετίων χατά τελείαν πληρεξουσιότητα άποχαθιστῶσι χαὶ διορίζωσιν ἐπιτρόπους τῶν ῥηθέντων ζιντανίων, φυλαχῶν χαὶ νοσοχομείων, άνδρας φιλοθέους, εὐλαβεῖς, καὶ φιλαδέλφους, μὴ μόνον ἀπὸ τῶν ῥουφετίων αὐτῶν, ἀλλὰ χαὶ ἀπὸ τῶν λοιπῶν ῥουψετίων. δεύτερον δὲ ἐν ἑχάστη έχχλησία Πόλεως, Γαλατά, χαὶ Καταστένου διορίσωσιν ἐπιτρόπους, ἕνα ἐν πάσαις ταῖς Κυριαχαῖς, χαὶ ἑορταῖς, μετὰ τοὺς δύο δίσχους τῆς ἐχχλησίας, ἀμέσως περιφέρωσι χουτείον έλεημοσύνης ζιντανίων, χαὶ δσπηταλίων. τρίτον δε έχαστον ρουφέτιον αποδείξη χαι διορίση μηνιαΐον τινα έλεον χατα δύναμιν, όστις έχειρισθήσεται τοῖς παρ' αὐτῶν τῶν πέντε ῥουφετίων διοριζομένοις ἐπιτρόποις. τέταρτον δὲ οί τὰς διαθήχας ποιούμενοι ἀναμιμνήσχωνται, χαὶ τῶν δσπηταλίων, χαὶ ζιντανίων τούτων, χαὶ ἀνατιθῶσιν εἰς αὐτὰ, εἴτε λόγῳ παρρησίας, χαὶ προθέσεως, εἴτε ἄλλως πως, ὅσα περ ἂν βούλωνται. πέμπτον δὲ οἱ ἐν τῆ Πόλει, Γαλατᾶ, καὶ Καταστένω πνευματικοὶ πατέρες κατὰ χρέος προτρέπωσι τὰ πνευματικὰ αὐτῶν τέκνα, εἰς ἀντίληψιν καὶ βοήθειαν των ζιντανίων, νοσοχομείων, χαὶ τοιούτων τινῶν. ἕχτον δὲ οἱ προγειριζόμενοι είς ἐπαργίας, ἡ μετατιθέμενοι ἀργιερεῖς, ἀποδιδῶσιν είς αὐτὰ τὰ ὀσπητάλια, χαὶ φυλαχὰς ἕχαστος, ὁ μὲν τῆς πρώτης τάξεως γρόσια ἑχατὸν πεντήχοντα, ό δὲ τῆς δευτέρας έχατὸν, ό δὲ τῆς τρίτης πεντήχοντα. ἕβδομον δὲ καί τελευταίον, όπως οί έν τοις νοσοχομείοις τούτοις κατ' άδειαν πατριαρχιχήν, χαὶ ἐχλογήν τῶν εἰρημένων πέντε ϸουφετίων διοριζόμενοι ἱερεῖς χαὶ πνευματικοί, ύπάργωσι πάντη ἀσύδοτοι, καὶ ἐλεύθεροι τῆς πρὸς τὸν κατὰ καιρούς πατριάργην φιλοτιμίας. Ταῦτα μὲν οὖν χατὰ χοινὴν γνώμην, χαὶ συναίνεσιν, τότε συνετέθη. ἤδη δὲ χαὶ ἡ μετριότης ἡμῶν ἐλέφ θείφ τοὺς οἶαχας τοῦ οἰχουμενιχοῦ τούτου σκάφους διαδεξαμένη, χαὶ οὐχ ἀνεχτὸν ἡγουμένη, εἰ τό χοινωφελές χαί θεάρεστον τοῦτο ἔργον ἡμιτελές παραλίποι, χαὶ τὴν σύστασιν τῶν νοσοχομείων ἐν μόναις τυγηραῖς χινδυνευομένην προσόδοις, προσεθήχαμεν δι' έτέρου ήμετέρου πατριαρχιχοῦ συνοδιχοῦ σιγγιλιώδους γράμματος τοις ρηθείσι νοσοχομείοις χαι πάσαν την πρόσοδον της έξωθι της Κωνσταντινουπόλεως έχχλησίας τῆς ὑπεραγίας δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόχου, χαὶ τοῦ έν αὐτῆ ἀγιάσματος τοῦ Μπαλουχλείου, διὰ τοῦ παρόντος δὲ ἔγνωμεν ἀπλως

χρατύναι τὰ ἀνωτέρω ἀπηριθμημένα χεφάλαια, χαὶ τὴν ἐπιτροπιχὴν πρὸς διαμονήν τῆς ἐπισχέψεως τῶν ἐν τοῖς νοσοχομείοις χαὶ εἰρχταῖς γριστιανῶν, χατά την χοινήν γνώμην χαί συναίνεσιν πάντων τῶν εὐλογημένων ῥουφετίων. Καί δή γράφοντες άποφαινόμεθα συνοδιχῶς, μετὰ τῶν περί ήμᾶς ἱερωτάτων άργιερέων καὶ ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἁγίῳ πνεύματι ἀγαπητῶν ἀδελφῶν καὶ συλλειτουργῶν, ΐνα οἱ γριστιανοὶ τῶν ῥηθέντων πέντε εὐλογημένων ῥουφετίων, γουναράδες δηλαδή, τζεβαχερτζίδες, χαὶ τῶν Χίων οἱ τζοχατζίδες χαὶ γεταϊτζίδες χαὶ οἱ ἀμπατζίδες, ἔγωσι πᾶσαν τὴν φροντίδα χαὶ ἐπίσχεψιν τῶν τε τριῶν νοσοχομείων, χαὶ τῶν ζιντανίων χαὶ ἄλλων φυλαχῶν, ἐπὶ τοῖσδε τοῖς χεφαλαίοις, ὡς εἴρηται, ὅπως πρῶτον μὲν οἱ γριστιανοὶ τῶν ῥηθέντων πέντε ρουφετίων χατά τελείαν πληρεξουσιότητα αποχαθιστῶσι χαὶ διορίζωσιν έπιτρόπους τῶν ῥηθέντων ζιντανίων, φυλαχῶν, χαὶ νοσοχομείων, ἄνδρας φιλοθέους, εὐλαβεῖς, καὶ φιλαδέλφους, (οὐ μόνον) ἀπὸ τῶν ἐσναφίων αὐτῶν, άλλὰ χαὶ ἀπὸ τῶν λοιπῶν ῥουφετίων· δεύτερον δὲ ἐν ἑχάστη ἐχχλησία Πόλεως, Γαλατᾶ, xαὶ Καταστένου, διορίσωσιν ἐπιτρόπους, ἶνα ἐν πάσαις ταῖς Κυριαχαῖς χαὶ ἑορταῖς, μετὰ τοὺς δύο δίσχους τῆς ἐχχλησίας, ἀμέσως περιφέρωσι χουτεΐον έλεημοσύνης ζιντανίων, χαὶ ὀσπηταλίων τρίτον δὲ ἕχαστον ρουφέτιον αποδείξη χαὶ διορίση μηνιαῖον τινὰ ἔλεον χατὰ δύναμιν, ὅστις ἐγγειρισθήσεται τοῖς παρ' αὐτῶν τῶν πέντε ἐσναφίων διοριζομένοις ἐπιτρόποις. τέταρτον δὲ οἱ διαθήχας ποιούμενοι ἀναμιμνήσχωνται χαὶ τῶν ὀσπηταλίων χαὶ ζιντανίων τούτων, χαὶ ἀναθέτωσιν εἰς αὐτὰ, εἴτε λόγῳ παῥῥησίας χαὶ προθέσεως, είτε άλλως πως, ὅπως ἂν βούλωνται πέμπτον δὲ οἱ ἐν τῆ Πόλει, Γαλατά, χαὶ Καταστένῷ πνευματιχοὶ πατέρες χατὰ γρέος προτρέπωσι τὰ πνευματικά αύτῶν τέκνα εἰς ἀντίληψιν καὶ βοήθειαν τῶν ζιντανίων, ὀσπηταλίων, χαὶ φυλαχῶν (ἕχτον δὲ) οἱ προγειριζόμενοι εἰς ἐπαργίας, ἢ μετατιθέμενοι άργιερεῖς ἀποδιδῶσιν εἰς αὐτὰ τὰ ὀσπητάλια, χαὶ φυλαχὰς ἕχαστος, δ μέν τῆς πρώτης τάξεως (γρόσια έχατὸν πεντήχοντα, ὁ δὲ τῆς δευτέρας) έχατὸν, ὁ δὲ τῆς τρίτης πεντήχοντα· ἕβδομον δὲ χαὶ τελευταῖον, ὅπως οἱ ἐν τοῖς ὀσπητα(λίοις τούτοις) χατ' ἄδειαν (πατριαρχιχήν) χαὶ ἐχλογήν τῶν εἰρ(ημέν)ων πέντε ρουφετίων διοριζόμενοι ίερεῖς χαὶ πνευματιχοὶ (ὑπάργωσι πάντη ασύδοτοι καὶ ἐλεύθεροι τῆς πρὸς τὸν κατὰ καιροὺς) πατριάργην φιλοτιμίας. Οσοι δ' αν χαί όποῖοι τῶν λαϊχῶν μιχροί, ἢ μεγάλοι, ἱερωμένοι, ἢ πνευματιχοί, όποιασοῦν τάξεως χαὶ (ἂν ὦσιν), ἐπιγειρήσωσιν, ἐμμέσως, ἡ ἀμέσως, χρυφίως, η φανερῶς παραβήναι, χαὶ ἀνατρέψαι ὁπωσοῦν τὰ ἐν τῷ παρόντι γνώμη συνοδική, και κοινή αποφανθέντα και κυρωθέντα, οι τοιούτοι, ώς διεστραμμένοι και κακότροποι, ώς έναντίοι ταῖς δεσποτικαζς θείαις έντολαῖς, ὡς Χοινοβλαβεῖς, Χαὶ ἐπιζήμιοι τῷ γένει ἡμῶν, ἀφωρισμένοι εἶησαν άπὸ τῆς ἁγίας, ὁμοουσίου, ζωοποιοῦ, χαὶ ἀδιαιρέτου τριάδος τοῦ ἑνὸς τῆ ψύσει μόνου θεοῦ, χαὶ χατηραμένοι, χαὶ ἀσυγχώρητοι, χαὶ ἄλυτοι μετὰ θάνατον.

καὶ τυμπανιαῖοι, καὶ πάσαις ταἰς πατρικαῖς, καὶ συνοδικαῖς ἀραῖς ὑπεύθυνοι, καὶ ὑπόδικοι, καὶ ἕνοχοι τῷ αἰωνίῳ πυρὶ τῆς Γεέννης. Ταῦτα μὲν οὖν ἀπεφάνθη, καὶ κεκύρωται συνοδικῶς, εἰς δὲ τὴν περὶ τούτων ἕνδειξιν καὶ διηνεκῆ τὴν ἀσφάλειαν, ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν ἡμέτερον πατριαρχικὸν συνοδικὸν σιγγιλιῶδες ἐν μεμβράναις γράμμα, καταστρωθὲν κἀν τῷ ἱερῷ κώδικι τῆς καθ' ἡ(μᾶς τοῦ Χρ)ιστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, καὶ ἐδόθη εἰς χεῖρας τῶν προκριτωτέρων χριστιανῶν τῶν εἰρημένων πέντε εὐλογημένων ῥουφετίων +

Έν ἕτει σωτηρίψ χιλιοστῷ ἑ(πταχοσιοστῷ) ἐνε(νη)χοστῷ τετάρτψ, κατὰ μῆνα Ἰούνιον, ἐπινεμήσεως δεχάτης δευτέρας.

(Διά της πατριαρχικής χειρός ή έξης ύπογραφή).

+ Γεράσιμος έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας Ρώμης, καὶ οἰχουμενικὸς πατριάρχης: +

(Αί ύπογραφαί τῶν συνοδιχῶν).

- + Ό Καισαρείας Γρηγόριος.
- + 'Ο 'Εφέσου Σαμουήλ.
- + Ο Ήραχλείας Μεθόδιος.
- + Ο Κυζίχου Άγάπιος.
- + Ο Νιχομηδείας 'Αθανάσιος.
- + Ο Χαλχηδόνος Ίερεμίας.
- + Ο Δέρχων Μαχάριος.
- + Ο Προύσης Ανθιμος.
- + Ο Σμύρνης Γρηγόριος.
- + Ο Άγχύρας Ιωαννίχιος.
- + 'Ο 'Αγχιάλου 'Ιωαχείμ.
- + Ο Βάρνης Φιλόθεος.

# 19.

# 1797, Μηνί Νοεμβρίω ίνδ. 1.

(Μεμβράνα ἐπιμήκης, μήκ. 0.70, πλ. 0.49 κατὰ τὸ εὐρύτερον αὐτῆς μέρος. Προς τὰ κάτω διὰ κυανῆς μετάξης ἀπηώρηται μολυβδίνη σφραγὶς διαμέτρου 0.064, φέρουσα ἐπὶ τῆς μιᾶς ὅψεως τὴν Θεοτόκον ἐν τῇ ἀριστερῷ κρατοῦσαν τὸ βρέφος Ἰησοῦν, τὴν δεξιὰν δὲ ἐπὶ τοῦ ἰδίου αὐτῆς ἔ-

χουσαν στήθους. Έκατέρωθεν τῆς Θεοτόχου τὰ στοιχεῖα MP ΘT, ἐκατέρωθεν τοῦ βρέφους τὰ IC XC. Ἐπὶ τῆς ἐτέρας ὄψεως τῆς σφραγίδος ἐπιγραφὴ ὀκτάστιχος μεταξὸ τεσσάρων ἀστερίσχων: ΓΡΗ-ΓΟΡΙΟC | ΕΛΕΩ ΘΕΟΥ | ΑΡΧΙΕΠΙCΚΟΠΟC | ΚΩΝSΑΝΤΙΝ8ΠΟΛΕΩ | ΝΕΑС ΡΩΜΗΟ ΚΑΙ ΟΙ | ΚΟΥΜΕΝΙΚΟC | ΠΑΤΡΙΑΡΧΗS | ΑΨΥΖ. Ὅπισθεν τῆς μεμβράνης διὰ λογίας χειρὸς 19-ου αἰῶνος: «Πατριαρχικὸν καὶ συνοδικὸν γράμμα ἐκδοθὲν ἐν τῆ πατριαρχεία τοῦ παναγιωτάτου πρώην οἰχουμενικοῦ πατριάρχου χυρίου χυρίου Γρηγορίου. τὸ ὁποῖον ὑπάρχει πάντῃ ἄχρηστον καὶ ἀνωφελές, ἐπειδὴ ὑμολογεῖται ἡ ἀντίφασις, ὅηλ: ἂ μὲν πρῶτον ἐπιβεβαιοῖ ταῦτα ἐς ὕστερον ἀναιρεῖ, ὅτι πρῶτον μὲν ἐπικυρεῖ τὸ προδοθὲν σιγγιλιῶδες γράμμα ἐν τῇ πατριαρχεία καὶ ἐν μακαρία τῇ λήξει κυρίου Προκοπίου. ἔπειτα πρὸς τὸ τέλος γράφει νὰ δίδουν εἰς τὸ σχολεῖον μόνον τριακόσια γρόσια ἀπὸ τῆν ἐν Βουχουρεστίψ (ερὰν μονήν τοῦ προφήτου Προδρόμου»).



+ Ο Γοηγόριος έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως χαὶ οίχουμενιχὸς πατριάρχης +

+ "Οσα μέν χατά τοὺς θείους θεσμοὺς χαὶ τοὺς ἱεροὺς ἀποστολιχοὺς χαὶ συνοδιχοὺς χανόνας τυγχάνει διαχυβερνώμενα, πολλήν ἔχουσι την χάριν παρά θεοῦ, χαὶ τὸ ἔλεος μέγιστον ὅσα δὲ τοὐναντίον παραβαίνει τῶν ὅ. ρων έχτρεπόμενα, έν τούτοις προφανής ή άχοσμία, χατάδηλος ή φθορά, χαί έπὶ πᾶσιν ἡ τῶν ψυγῶν ἀπώλεια. εἰ γὰρ χαθάπερ οἱ περὶ τῶν χαθ' ἕχαστα έχχλησιῶν νόμοι, οὕτω χαὶ οἱ περὶ τῶν σταυροπηγιαχῶν μοναστηρίων τών ύπο τῷ χαθ' ήμᾶς ἀποστολιχῷ, χαὶ οἰχουμενιχῷ θρόνῳ ἀπαράτρεπτοι διαφυλάττοιντο, καὶ τῆς κατὰ νόμους ἐπιμελείας καὶ προστασίας κάκεῖνα ήξιούντο παρά των φεί πατριαρχευόντων, ούχ αν τοσαύτα χαί τηλιχαύτα τά δεινά τοῖς μοναστηρίοις συνέβαινεν. άλλ' ἐπειδή, οὐχ οἴδαμεν ὅπως τῶν ἱερών παρημελημένων νόμων, είς τοσαύτην προηλθον άκαταστασίαν και έλεεινην ἀπώλειαν τὰ ἱερὰ ταῦτα χαταγώγια, διὰ ταῦτα εὐθὺς ἀνειληφόσιν ήμιν τούς οἴαχας τοῦ παγχοίνου τουτουἶ σχάφους, ἔδοξε πρὸς τοῖς ἄλλοις, χαὶ τὰ παρημελημένα αὐτὰ εὐαγῆ μοναστήρια διορθώσασθαι, ἀφορῶσι πρὸς τὸ ἐχείνων συμφέρον, ώς μέλη γνήσια όντα τῆς χαθ' ήμᾶς ἀγίας τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, καὶ τῷ σταυροπηγιακῷ, καὶ πατριαργικῷ προνομίψ τετιμημένα. ἄλλως τε οὐδὲ χαινοὺς τινας ἀφ' ἑαυτῶν νόμους φέρουσιν, ἀλλ' ἀρχαίους άνανεουμένοις χαὶ γεραρούς. τὴν γὰρ τῶν ἐχχλησιαστιχῶν πραγμάτων προστασίαν τοῖς ἐπισχόποις ἐπιτρέπουσιν οἱ θεῖοι χαὶ ἱεροὶ νόμοι χαὶ χανόνες, τὸν τοῦ θεοῦ φόβον προτίθεσθαι διαχελευόμενοι, ϊνα, εἴ γε δέοιντο, χαὶ αυτοί ἀπολαμβάνωσιν, δυ τρόπου ό λη<sup>νε</sup>: τῶν ἁγίων ἀποστόλων χανών, χαὶ ὁ χα της έν Αντιοχεία ίερας συνόδου, χαὶ ή ἐν Χαλχηδόνι, οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ τῆς ἐν Νικαία ὅ τε τε<sup>ώ</sup>: καὶ ὁ τβ<sup>ώ</sup>: καὶ τῆς ἐν Ἀγκύρα ὁ τε<sup>ώ</sup>: καὶ ό μθ<sup>α</sup>: τῆς ἐν Τρούλλω, καὶ ἄλλοι πλεῖστ' ὄσοι σεπτοὶ νόμοι καὶ κανόνες σαφῶς φαίνονται τὴν τῶν ἱερῶν μοναστηρίων ἐξουσίαν τοῖς ἐπισχόποις δίδόντες, ώστε μεταλαμβάνειν μέν χαι αύτους των δεόντων, εί γε δέοιντο, είς τάς έαυτῶν χρείας, τὴν δὲ περὶ ἐχεῖνα ἐπιμέλειαν μεγίστην τε χαὶ ὡς ϑεοῦ έφορῶντος ποιεῖσθαι, ἕνα προστατεύωσιν αὐτῶν, καὶ οἰκονόμους, καὶ ἐπιτρόπους, χαὶ ἡγουμένους ἀποχαθιστῶσιν ἐν αὐτοῖς χαλῶς περὶ τῆς αὐξήσεως χαὶ βελτιώσεως τούτων έπιμελούμενοι, ίνα μή δι' άμέλειαν ένογοι γένωνται τοίς έχ τοῦ νόμου ἐπιτιμίοις. οἱ δὲ οἰχονόμοι ἡγούμενοί τε, χαὶ ἐπίτροποι, διαμένουσιν ύπό την έξουσίαν των έπισχόπων, χαι δίγα της άδείας αὐτῶν μήτε πωλώσι μοναστηριαχόν τι χτῆμα ἀλλ' οἰχονομῶσι χαλῶς πρὸς τὴν ἐχείνων όδηγίαν χαὶ ἄδειαν, ὅπως μὴ χαὶ αὐτοὶ ὡς ἀνατρέποντες τοὺς ἐχχλησιαστι· χούς τούτους ὄρους χαὶ χανόνας. βαρυτάτοις ὑποπέσωσι τοῖς ἐπιτιμίοις χαὶ τιμωρίαις. ταῦτα μὲν οὖν οἱ θεῖοι νόμοι ἀποφαίνονται περὶ τῶν ἱερῶν μο. ναστηρίων. τούτων δε τὰ μεν τοῖς χατὰ τόπον ἐπιτετραμμένοις ἐνοριαχὰ τῆς

προσηχούσης άρχιερατικῆς ὡς εἰχὸς ἐπ' αὐξήσει τυγχάνει ἐπιμελείας, μόνα δε τὰ τῆ σταυροπηγιαχῆ ἀξία τετιμημένα, οὐχ οἴδαμεν ὅπως, πρὸ γρόνων πολλών παρημέληται. χαὶ δέον ὡς ϑεοῦ ἐφορῶντος διοιχεῖσθαι αὐτὰ, χαὶ έχ παντός τρόπου ἐπιμελείας τῆς ἀναλόγου ἀξιοῦσθαι. ὅπως αὐτοῖς τῶν ἀγαθών, τὰ μὲν ὑπάρχοντα διαμένη, περιποιεῖται δὲ τὰ προσγενησόμενα ἂν. τῶν δὲ φαύλων τὰ μὲν προσύντα ἀποδιοπομπεῖται, τὰ δὲ συμβησύμενα ἂν διαχωλύωνται. τοιαύτην οὖν χατὰ νόμους τὴν ὑπέρ αὐτῶν πάντων τῶν σταυροπηγιαχών ήμων μοναστηρίων χαθόλου φροντίδα χατεβάλλομεν έχθέμενοι κατά κοινήν γνώμην καί συνοδικήν διάγνωσιν ίερον τόμον άποφαινόμενον συνωδά τοῖς ἰεροῖς νόμοις χαὶ τοῖς ὦδε γραφομένοις περὶ τῆς εἰς τὸ ἑξῆς ἀρίστης διοιχήσεως έχάστου σταυροπηγιαχοῦ μοναστηρίου, χαὶ εὐνομίας τῶν άσχουμένων όσιωτάτων πατέρων, χαὶ τῆς δυνατῆς ἀντιλήψεως, χαὶ ἀμέσου προστασίας αὐτοῦ παρὰ τῆς χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, άνανεοῦντες τὰ παλαιγενῆ πατριαρχικὰ καὶ συνοδικὰ αὐτῶν σιγγίλια δωρεὰν, και έπικυρούντες απαξ τὰ σταυροπηγιακά αὐτῶν προνόμια εἰς διηνεκῆ συντήρησιν αὐτῶν καὶ ἀσφάλειαν, μὴ δεόμενα ποτὲ ἀνανεώσεως καὶ ἐπικυρώσεως. ώς χαὶ περὶ τοῦ ἐν Ἰωαννίνοις ἱεροῦ χαὶ σεβασμίου μοναστηρίου τοῦ προφήτου Ήλιού, μετὰ τοῦ ἐν Βουχουρεστίω τῆς Βλαγίας μετογείου αύτοῦ, τοῦ ἰεροῦ, φαμὲν, μοναστηρίου τοῦ ἁγίου Ἰωάννου. Ἐνεφανίσθη γὰρ ἤδη ἡμίν πατριαρχικόν συνοδικόν, σιγγιλιώδες γράμμα, έκδεδομένον έπὶ τῆς πατριαργείας τοῦ προπατριαργεύσαντος Κωνσταντινουπόλεως εν Χριστῷ τῷ θεῷ άγαπητοῦ χαὶ περιποθήτου ήμῶν ἀδελφοῦ χυρίου χυρίου Προχοπίου, ἐν ἔτει ,αψπζ": καὶ περιέχον ὅτι τὸ ἱερὸν τοῦτο μοναστήριον τοῦ προφήτου ἘΗλιοὺ, ένοριαχόν δυ πρότερου, χαὶ χρέεσι παμπόλλοις περιπεσόυ, χαὶ χατασχεθέυ έλεεινῶς παρὰ ἀλλοτρίων προσώπων, ὕστερον χατὰ συναίνεσιν τοῦ ἱερωτάτου μητροπολίτου Ίωαννίνων, ἐν ἁγίω πνεύματι ἀγαπητοῦ ἡμῶν ἀδελφοῦ χαὶ συλλειτουργοῦ χὺρ Μαχαρίου, χαὶ τῶν περὶ τὴν αὐτοῦ ἱερότητα ἐντιμωτάτων **χληριχῶν** χαὶ ἀρχόντων χαὶ προχρίτων χριστιανῶν, ἀπαλλαγὲν τοῦ ὑπερόγχου έχείνου χρέους, από ασπρων αρχιμανδρίτου Δοσιθέου τοῦ ἑηθέντος μετοχείου αὐτοῦ, xaì ἀφ' ῶν ἀνατεθείχασιν οἱ χριστιανοὶ εἰς τὴν ἐχεῖ ἐν Ἰωαννίνοις σχολήν τοῦ Γχιούμα, ἀπεχατεστάθησαν σταυροπήγια, αὐτό τε χαὶ τὸ ῥηθὲν μετόγειον, μετὰ πάντων τῶν χτημάτων χαὶ πραγμάτων αὐτῶν, τοσοῦτον ἑνωθέντα τῆ ἑηθείση σγολῆ, ώστε νομίζεσθαι τὴν σχολὴν αὐτὴν, χαὶ τὸ μοναστήριον τοῦτο μετὰ τοῦ μετοχείου χτήματα ἀλλήλων ἴδια, χαὶ ἀναπόσπαστα είς αίῶνα τὸν ὅπαντα, ἐπὶ ῥητοῖς χεφαλαίοις ἐμπεριεχομένοις ἐν τῷ είρημένω σιγγιλίω. είς αναχαίνισιν οὖν τούτου, μιχρὸν τὰ περὶ τῆς διοιχήσεως μεταβαλλόντες, κατά τὸ κοινῆ ἤδη δόξαν περὶ πάντων τῶν σταυροπηγιαχῶν μοναστηρίων, τὸ δὲ περὶ τοῦ ἐτησίου μισθοῦ τοῦ ἐν τῆ ἑηθείση σχολῆ διδασχάλου προσθέντες, χατά θερμήν έγγραφον αίτησιν τοῦ βηθέντος αὐτῆς

διδασχάλου εύλαβεστάτου έν ίερεῦσιν οἰχονόμου, ήμετέρου χατά πνεῦμα υίοῦ άγαπητοῦ χαὶ περιποθήτου χύρ Κοσμᾶ, τῇ ἐγγράφω συναινέσει χαὶ τοῦ εἰρημένου χατά τόπον ἀρχιερέως, γράφοντες ἀποφαινόμεθα συνοδίχῶς μετὰ τῶν περί ήμᾶς ἱερωτάτων ἀργιερέων χαὶ ὑπερτίμων, τῶν ἐν ἀγίω πνεύματι άγαπητῶν ήμῶν ἀδελφῶν χαὶ συλλειτουργῶν, ἕνα τὸ ῥηθὲν ἐν Ἰωαννίνοις μοναστήριον τοῦ προφήτου ἰΗλιού, xaì τὸ ἐν Βλαγία μετόγειον αὐτοῦ τοῦ άγίου Ίωάννου, ἀμφότερα μετὰ πάντων τῶν χτημάτων χαὶ πραγμάτων χαὶ ἀφιερωμάτων αύτῶν, τῶν τε ἤδη ὄντών εἰσέπειτα προσγενησομένων αν, ὡς άνέχαθεν καὶ ἐξ ἀρχῆς οὕτω καὶ εἰς τὸν ἑξῆς ἄπαντα χρόνον, ὑπάρχωσιν εἰς αίῶνα τὸν ἅπαντα, καὶ παρὰ πάντων γινώσκωνται, πατριαρχικὰ, σταυροπηγιαχὰ, τοῦ χαθ' ἡμᾶς ἀγιωτάτου πατριαργιχοῦ θρόνου, ἐλεύθερα, ἀδούλωτα, ἀχαταπάτητα, χαὶ ὅλως ἀνενόχλητα παρ' οὐτινοσοῦν προσώπου ἱερωμένου ἡ λαϊχού, χαί μηδείς τῶν χατά χαιρούς μητροπολιτῶν Ἰωαννίνων ἔγη ἄλλην τινὰ ἐξουσίαν ἐν τῷ μοναστηρίψ τούτψ τοῦ προφήτου ἘΗλιού, ἀλλ' ὅσον ἰερουργίαν μίαν χαθ' ἕχαστον ἕτος ἐν αὐτῷ ἐπιτελεῖν ἐπ' εὐλογία τῶν ἐχεῖ μοναζόντων, χαὶ λαμβάνειν ἐπὶ τούτω γρόσια τριάχοντα ἐτησίως. γειροτονείν χαὶ τοὺς ἐν αὐτῷ ἱερᾶσθαι βουλομένους, λαμβάνων τὸ νενομισμένον χαὶ ἔθιμον. ἕτι δὲ τὸ μοναστήριον τοῦτο τοῦ προφήτου ἀΗλιού, χαὶ τὸ ῥηθὲν ἐν Βλαγία μετόγειον αὐτοῦ, μετὰ πάντων τῶν χατὰ χαιροὺς χτημάτων χαὶ ἀναθημάτων αὐτῶν ὑπάρχωσιν εἰς ἀεὶ προσωχειωμένα τὴ ῥηθείση σχολη τοῦ Γχιούμα εν Ίωαννίνοις, τοσούτον, ώστε τό τε μοναστήριον αὐτὸ μετὰ τοῦ εἰρημένου μετοχείου καὶ πάντων τῶν κτημάτων αὐτῶν, καὶ αὐτὴν τὴν σγολὴν τοῦ Γχιούμα γινώσχεσθαι ἀλλήλων χτήματα ἶδια χαὶ ἀναπόσπαστα εἰς ặεί. χαὶ ἐπὶ τῷ ῥηθέντι μοναστηρίω τοῦ προφήτου ἘΗλιού, ἀποχαθιστῶνται ἐπίτροποι, ό τε κατά καιρούς διδάσκαλος τῆς σχολῆς, καὶ οἱ κατά καιρούς ἐπίτροποι αὐτῆς, χαὶ ἔτι δύω τῶν προχριτοτέρων Ἰωανινιτῶν γριστιανῶν, συναινούντος χαί του διδασχάλου πρός ἐπίσχεψιν χαὶ βοήθειαν τοῦ ἐν αὐτῷ διοριζομένου οίχονόμου, ἀποχαθισταμένου κατ' ἔτος τῆ ἐχλογῆ τοῦ διδασχάλου ώς πρῶτον, χαὶ τῶν λοιπῶν ἐπιτρόπων τῆς σχολῆς, ἐπὶ δὲ τῆ ἐχλογῆ χαὶ άποχαταστάσει τοῦ διδασχάλου, συναινῆ ἐπερωτώμενος, χαὶ ἔχη γνώμην χαὶ ό ἐν Βλαχία ἀργιμανδρίτης τοῦ μετοχείου τοῦ ἀγίου Ἰωάννου. τοῦ δὲ ἀργιμανδρίτου ή ἐχλογὴ γίνηται ἐχ τῶν ἐν τῷ ἰερῷ μοναστηρίω τοῦ προφήτου Ήλιού, ταὐτὸν εἰπεῖν τῆ σχολῆ ἱερομονάχων, ἐκλεγομένου ὑπὸ τοῦ διδασκάλου, χαὶ τῶν ἐχεῖ εὐγενεστάτων ἀρχόντων, διὰ χοινῆς αὐτῶν ἀναφορᾶς, ἀναφερομένη καὶ ἐπικυρουμένη παρὰ τοῦ κατὰ καιροὺς οἰκουμενικοῦ πατριάρχου. ό δὲ ἀρχιμανδρίτης ἐχεῖνος, ἐπειδ' ἂν οὕτως ἐχλεχθῆ, χαὶ ἐπιχυρωθείη διὰ πατριαρχιχοῦ γράμματος σταλθή ἐχεῖσε εἰς Βλαγίαν, μένει διὰ βίου ἐχεῖ ἐπιμελούμενος τῆς αὐξήσεως χαὶ βελτιώσεως τοῦ εἰρημένου μοναστηρίου τοῦ άγίου Ίωάννου, διάγων χατά τὸ μοναδιχὸν αὐτοῦ ἐπάγγελμα, χαὶ ἐχπέμπων κατ' ἕτος τῷ διδασκάλψ καὶ ἐπιτρόπψ τῆς σχολῆς ἀκριβῆ καὶ καθαρὸν λογαριασμόν, καί άνα γρόσια τριακόσια πρός άμειβήν τινα τῶν πόνων, μηδενός τολμῶντος ἀποβαλεῖν ἡ μεταχινῆσαι αὐτὸν, ἐχτὸς εἰ μἡ φωραθείη τοῖς ἐπαινετοῖς ἤθεσιν ἀντιπράττων, ἢ χαχῇ οἰχονομία χρώμενος περὶ τὸ ῥηθὲν μοναστήριον. χαί μηδείς έχη άδειαν παροιχεῖν η χατοιχεῖν ἐν τῷ ἑηθέντι χατὰ τὴν Βλαχίαν μοναστηρίω ἀμισθεὶ, φιλοτιμίαις ἢ δωρεαῖς ἢ δυσωπίαις, η άλλου τινός τοιούτου γάριν, μηδ' αν των έχει διατριβόντων άγίων άρχιερέων βουληθή τις, ώς εἰώθεσαν, ἀλλ' ὁ ἐν αὐτῷ κατὰ καιροὺς ἀρχιμανδρίτης ἐχδιδῶ ἐπὶ ἐνοιχίοις τοὺς τοῦ μοναστηρίου τούτου οἰχίσχους, χαὶ τὰ λοιπὰ αὐτοῦ χτήματα. οἱ δὲ χατὰ χαιροὺς ἐπίτροποι τῆς ῥηθείσης σχολῆς ὁμοῦ μετά τοῦ διδασχάλου χατ' ἔτος λαμβάνωσι ἀχριβῆ χαὶ χαθαρόν λογαριασμόν τοῦ οἰχονόμου τοῦ ῥηθέντος μοναστηρίου τοῦ προφήτου ἘΗλιοὺ, χαὶ τὰ περιττεύοντα τῶν ἀπαραιτήτων ἐζόδων τοῦ μοναστηρίου τούτου χαὶ τοῦ μετοχείου αὐτοῦ λαμβάνοντες, ἀναπληρῶσι τῷ διδασχάλψ τὸν προσήχοντα ἐτήσιον μισθόν, χαὶ τὰ εἰς τροφὰς χαὶ ἐνδυμασίας δέχα μαθητῶν, ἐχλεγομένων ἐν φόβω θεοῦ χαὶ ἀφιλοπροσώπως, χαὶ συντασσομένων ἐν τῷ χαταλόγῳ τῶν ὑποτρόφων μαθητῶν τῆς σχολῆς, χαὶ τοῦ ἱεροῦ τούτου μοναστηρίου, ὧν οἱ δοχιμώτεροι χαὶ άξιώτεροι, εί βουληθείεν γενόμενοι ίεροδιάχονοι χαὶ ίερομόναγοι προάγονται χαὶ εἰς τὴν ὅλην οἰχονομίαν τοῦ ἰεροῦ τούτου μοναστηρίου, χαὶ ἀποστέλωνται χαὶ εἰς τὴν Βλαχίαν ήγούμενοι χαὶ ἀρχιμανδρίται. ὑφαιρουμένων δὲ τῶν ἀπαραιτήτων μοναστηριαχῶν ἐξόδων, χαὶ τῶν εἰς μισθοὺς διδασχάλων χαὶ εἰς χρείας τῶν ὑποτρόφων μαθητῶν, τὰ χαταλειπόμενα, εἰ οὕτω τύχειεν, μένωσιν είς αύξησιν χαὶ διηνεχῆ σύστασιν τοῦ ῥηθέντος μοναστηρίου. χαὶ ταῦτα μέν τὰ περί τοῦ μοναστηρίου τούτου ίδια, χοινὰ δὲ ὡς χαὶ περὶ πάντων ἤδη τῶν σταυροπηγιαχῶν μοναστηρίων ἀποφαινόμενα χαὶ περὶ τούτου, ἕνα μνημονεύηται έν αύτῷ τὸ χανονιχὸν πατριαργιχὸν ὄνομα, ἔγοντος χαὶ τὸ προνόμιον χατά πατριαρχιχήν φιλοτιμίαν, ώστε τὸν χατά χαιροὺς ἐν αὐτῷ ήγούμενον έν ταῖς ἑορτασίμοις ήμέραις φορεῖν ἐπ' ἐχχλησίας μανδύαν προχειριζόμενον χαὶ πατερίτζαν. χαὶ πρῶτον μὲν ὑπάρχη ἀπηλλαγμένον πάσης ἐξαρχικής έξουσίας και δεσποτείας. δεύτερον δε άποδιδῶ εἰς μέν τὸν κατὰ καιρούς ἀρχιερέα τῶν Ἰωαννίνων γρόσια τριάχοντα ἐπὶ ἐτησίω ἱεροτελεστία ὡς άνω είρηται, είς δὲ τὸ Κοινὸν τῆς χαθ' ἡμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης ἘΧΧλησίας χαθ' ἕχαστον ἕτος ἀπαραιτήτως λόγω ὑποταγῆς γρόσια διαχόσια πεντήχοντα, χαὶ λαμβάνη ἐξοφλητιχὴν ἀπόδειξιν χατὰ τὸ ὕφος τοῦ ἐπαργιχοῦ, χαὶ οὕτως ἀναλαβὸν τὸ ἀρχαῖον γεραρὸν τῆς σταυροπηγιαχῆς ἀξίας προνόμιον, χαί χαλῶς διοιχούμενον, ὡς μέλος γνήσιον τοῦ χαθ' ήμᾶς ἀγιωτάτου πατριαργιχοῦ, ἀποστολιχοῦ χαὶ οἰχουμενιχοῦ θρόνου. ὁ ἐν αὐτῷ χατὰ χαιροὺς ήγούμενος, ώσπερ οί άρχιερεῖς, οὕτω χαὶ αὐτὸς γράφη ἀμέσως πρὸς τὴν καθ' ήμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλην Ἐκκλησίαν, καὶ ἀξιῶται τῆς προσηκούσης

υπερασπίσεως έν ταῖς συμβαινούσαις γρείαις χαὶ ὑποθέσεσι. τρίτον, διαφυλάττωνται χαταγεγραμμένα έν τῷ διωρισμένω χώδιχι τῆς Μεγάλης Ἐχχλησίας, ἄπαντα τὰ χτήματα χαὶ ἀφιερώματα αὐτοῦ χαὶ τὰ χρέη χαὶ τὸ τοῦ ήγουμένου όνομα. τέταρτον δε τὸ σιγίλλιον αὐτοῦ ἔγη μένειν ἀπαράτρεπτον καί ἀπαράβατον, μή δεόμενον ποτὲ ἀνανεώσεως καὶ ἐπικυρώσεως ἐκκλησιαστικής. πέμπτον, μηδείς τοῦ λοιποῦ γίγνηται ἐν αὐτῷ ήγούμενος ἄνευ γράμματος πατριαργικοῦ καὶ συνοδικοῦ. ἀλλ' ἐπειδὰν ἕλωνται αὐτὸν γνώμη κοινῆ οί συγχοινοβιάται πατέρες, τότε ἀποστέληται παρ' αὐτῶν χοινὴ ἐνυπόγραφος, καὶ ἐ(ν)σφράγιστος ἀναφορὰ περὶ τῆς τοιαύτης ἐκλογῆς πρὸς τὸν κατὰ καιροὺς οίχουμενικόν πατριάρχην, και ούτω δι' έκκλησιαστικοῦ γράμματος ἀποκαθιστῶται ὁ ἡγούμενος τοῦ μοναστηρίου τούτου, σημειουμένου καὶ τοῦ ὀνόματος αύτοῦ ἐν τῷ ῥηθέντι χώδιχι. ὀφείλων χατ' ἔτος ἐξαποστέλλειν ἀχριβῆ ἐνυπόγραφου καὶ ἐνσφράγιστον καταγραφήν τῶν τοῦ ἔτους ἐκείνου μοναστηριαχών έσόρων χαὶ ἐξόρων. ἕχτον, ή σφραγὶς τοῦ μοναστηρίου διαιρεθή εἰς τμήματα τέσσαρα χαὶ ἡ μὲν λαβὴ παραχατατεθειμένη ὑπάρχῃ τῷ ἡγουμένῳ τὰ δὲ τέσσαρα τμήματα τέσσαρσι συγχοινοβιάταις πατράσιν ἐχλεγομένοις χοινῶς παρὰ πάντων τῶν συγχοινοβιατῶν πατέρων. ἕβδομον, οἱ ἐπιτετραμμένοι τὰ τέσσαρα τμήματα χαὶ τὴν λαβὴν μὴ ἔγωσιν ἄδειαν χαθ' ἑαυτοὺς σφραγίζειν μοναστηριαχάς χρεωστιχάς όμολογίας, άλλ' ἐπὶ παρουσία τοῦ προχριτοτέρου έν τοῖς συγχοινοβιάταις, ὑπογραφομένων κἀχείνων ἰδίαις γερσίν. αί δέ μή κατά τον είρημένον τρόπον γεγραμμένα: και εσφραγισμέναι όμολογίαι νομίζωνται μή τοῦ μοναστηρίου, άλλ' ἴδιαι τῶν κατ' ἰδίαν σφραγισάντων, καὶ ἐκείνοι έξ ίδίων άποπληρῶσι τὰς ἐμπεριεγομένας ἐν ταῖς τοιαύταις ὁμολογίαις χρηματικάς ποσότητας. ούτοι δε δηλ: ό ήγούμενος μετά τῶν τεσσάρων τῶν έπιτετραμμένων τὰ τῆς σφραγίδος τμήματα, ἔγωσι πᾶσαν πληρεξουσιότητα τῆς Έχχλησίας, ἐπιτιμᾶν, σωφρονίζειν, ἀποβάλλειν ἐχ τῆς μονῆς τοὺς ἀταχτοὺντας, καί τούς έκνευρούντας τούς μετεργομένους τὸ ἆθλον τῆς ἀσκήσεως, καί μή πειθομένους τελευταϊον διὰ χοινῆς αὐτῶν ἀναφορᾶς ἀναγγέ(λ)λειν τῆ Ἐκχλησία, όγδοον, μηδείς τοῦ μοναστηρίου τούτου δύνηται τοῦ λοιποῦ πωλεῖν μοναστηριαχόν ύποστατιχόν, άνευ τῆς νομίμου εἰδήσεως τοῦ χατὰ χαιρόν οἰχουμενικοῦ πατριάργου, εἰ μὴ μόνον τὰς κατ' ἔτος ἐπικαρπίας καὶ τὰ γεννήματα καὶ τὰ μοναστηριακὰ θρέμματα, διὰ τὰς ἀναγκαίας αὐτῶν χρείας. ἕννατον, ἐπειδάν έν χρεία χειροτονίας γένωνται έχωσι προσχαλεῖν εἰς τὸ σταυροπηγιαχὸν ήμῶν τοῦτο μοναστήριον τὸν χατὰ χαιροὺς μητροπολίτην Ἰωαννίνων ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, δέχατον δὲ χαὶ τελευταῖον, ὀφείλωσιν οἱ ἐν αὐτῷ συνασχούμενοι όσιώτατοι πατέρες φυλάττειν τὰ εν τῷ παρόντι έχτεθέντα ἀπαράτρεπτα καὶ ἀπαράβατα διὰ παντὸς, καὶ πείθεσθαι τῷ κατὰ καιροὺς ἡγουμένῳ, καὶ διάγειν σεμνῶς, εἰρηνιχῶς, χαὶ ἀμέμπτως χατὰ τὸν τύπον τοῦ μοναδιχοῦ ἐπαγγέλματος, άφορῶντες πρὸς τὴν χοσμιότητα αὐτῶν χαὶ τὴν χατὰ θεὸν δια-

γωγήν καὶ πολιτείαν, καὶ πρὸς τὴν βελτίωσιν καὶ αὕξησιν τοῦ ἱεροῦ ἡμῶν τούτου σταυροπηγιαχοῦ μοναστηρίου, ἐπόμενοι τῷ θεοφιλεῖ σχοπῷ τῆς 'Εχχλησίας τῆς ἀγρύπνως προνοούσης περὶ τῆς εὐσταθείας τῶν ὑποχειμένων αὐτῆ σταυροπηγιαχῶν ἰερῶν μοναστηρίων, χαὶ ἐν ταῖς ἱεραῖς ἀχολουθίαις διαφυλάττειν τήν ἀργαίαν διατύπωσιν ἀπαράτρεπτον. ὅστις δὲ καὶ ὁποῖος τῶν χριστιανῶν ἱερωμένος ἢ λαϊχὸς, ὁποιασοῦν τάξεως χαὶ βαθμοῦ, τολμήσει παραβήναι όπωσοῦν τὰ ἐν τῷ παρόντι νομίμως καὶ κανονικῶς ἀποφανθέντα. καὶ ἀνατρέψαι τι τῶν ἀνωτέρω καταγεγραμμένων, ὁ τοιοῦτος ἀφωρισμένος είη, και κατηραμένος, και άσυγχώρητος και μετά θάνατον άλυτος, και πάσαις ταῖς πατριχαῖς χαὶ συνοδιχαῖς ἀραῖς ὑπεύθυνος, χαὶ ὑπόδιχος, χαὶ ἕνογος τῷ αἰωνίω πυρὶ τῆς Γεέννης. ὅθεν εἰς ἔνδειξιν χαὶ διηνεχῆ τὴν ἀσφάλειαν έγένετο, καί τὸ παρὸν ήμέτερον πατριαρχικὸν, συνοδικὸν συγγιλιῶδες έν μεμβράναις γράμμα, χαταστρωθέν χἂν τῷ ίερῷ χώδιχι τῆς χαθ' ήμᾶς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐχχλησίας, τῷ ἐπ' αὐτῷ τούτῳ διορισθέντι. χαι ἐδόθη είς τὸ ῥηθὲν μοναστήριον. ἐν ἔτει σωτηρίω χιλιοστῷ, ἑπταχοσιοστῷ, ἐννενηχοστῷ, ἑβὸόμω. χατὰ μῆνα Νοέμβριον, ἐπὶ νεμήσεως πρώτης : 🗸

(Διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τό)

+ Γρηγόριος έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως νέας Ῥώμης χαὶ οἰχουμενιχὸς πατριάρχης.

(Αί ύπογραφαί των συνοδιχών).

- + Ο Ἐφέσου Σαμουὴλ: —
- + Ο Ηρακλείας Μελέτιος: —
- + Ο Κυζίχου Ίωαχείμ +
- + 'Ο Νιχομηδείας 'Αθανάσιος.
- + Ό Νιχαίας Καλλίνιχος.
- + Ο Χαλχηδόνος Ίερεμίας...
- + Ο Δέρχων Μαχάριος ...
- + 'Ο Θεσσαλονίχης Γεράσιμος: ---
- + Ο Προύσης Ανθιμος:

+ Ο Νεοχαισαρείας Ησαίας: +

- + Ο Λαρίσσης Διονύσιος +
- + Ο Εὐρίπου Ἱερόθεος : +

---- --

# B′.

# ΔΙΑΦΟΡΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ.

#### 20.

## 1444, Μηνί Φεβοουαρίω, ινδ. 7.

(Νόθου ἀργορόβουλλου. Χάρτης μονόφυλλος, μήχ. 0.305, πλ. 0.224. Τὸ πρῶτου γράμμα, τὸ Ε, μέγα καὶ ἔγχοσμου. Ἡ ὑπογραφή τοῦ δεσπότου Κωνσταυτίνου διὰ γραμμάτων παχέων ώσεὶ ὁ τοῦ ἐγ-

γράφου χατασχευαστής ἀποδίδωσι γνήσιον τοῦ δεσπότου αὐτόγραφον ὅρα τὸ ἀπέναντι πανομοιότυπον αὐτῆς. Ἡ γραφή τοῦ κειμένου χαθαρὰ καὶ κανονική. Κατασκευή τέλους τοῦ 17-ου ἢ τῆς ἀρχῆς τοῦ 18-ου αἰῶνος. Γραμμαὶ 22 μετὰ τῆς διστίχου ἐπιγραφῆς. Εύρισχετο πρότερον παρὰ τῷ Ἰουλίῳ Τυπάλδῳ καὶ κατόπιν παρὰ τῷ Bourée ἐν ᾿Αθήναις, ὅθεν ἀντεγράφη ὑπὸ C. Hopf καὶ τύποις ἐξεδόθη τὸ πρῶτον ἀχριβῶς πως ὑπὸ Miklosich-Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi, τ. 3, σ. 258-259. Μετεξέδωχεν ᾿Α. Μηλιαράχις, Οἰχογένεια Μαμωνᾶ, σ. 108-109. Περὶ τῆς προτέρας τοῦ ἐγγράφου τύχης ὅρα Π. Χιώτου Σειρὰν ἱστορικῶν ἀπομνημονευμάτων, τ. 3, σ. 133).

Έπιδὴ ὁ xùp Δημήτριος Μαμωνᾶς ὁ Γρηγοράς ἐπροθύμισεν μὲ πολὴν ἐπιμέλειαν καὶ κα= || λήν προαίρεσιν, είς τήν τοῦ Πρηντζιπάτου, άναχάτωσιν, χαί σύγγησιν, χαὶ εἰς ἄλλα πολλά ἀυ= || θεντικά άγωνίσματα, Όμοίως με προθυμίαν τελειωνοντάς τα, ώσὰν χαλὸς χαὶ πιστὸς δόυλος. || Είς τοῦτο λοιπὸν ὑπόσχεται διὰ νὰ δουλέυη είς öλαις ταῖς χρίαις τὴν Βασιλείαν μας, μὲ χαλὴν || χαὶ χαθαρὰν πίστην χαὶ ταπεινότητα. "Οθεν ὤντας τοιοῦτος ὑποδέχεται τόυτον ή Βασιλέι= || α μου, ώσαν ό άνωθεν λόγος έφανέρωσεν, τον παρόντα άργυρόβουλον, δεδωμένον είς έλευ= || θερίαν τούτου; Διὸ ἀποφασίζει χαθώς χάτωθεν περιέχει, να έξουσιάζη άπὸ τώρα χαὶ ἕμ= || προσθεν, ό αύτὸς χὺρ Δημήτριος Μαμωνᾶς ὁ Γρηγορᾶς, όσπύτιον όποῦ εὑρίσχεται εἰς τὸ "Ελος || ἀντάμα μέ τον Πύργον του χαὶ τὸ χωρίον Πρίνιχον, χαὶ τήν περιοχήν του όλην, ήγουν όσα χρα= || τεί καί νομέυη τὸ ἀυτὸ χωρίον. ή ἐνγκάτοικοι ἕιναι, ή έλεύθεροι, ή άπὸ γένους ή χαὶ άλ= || λεωτρόπος ἐυρίσχονται ἐχεῖ. νὰ ἔχει νὰ λαμβάνη χάθε χρόνον εἰς χυβέρνησίν του τὰ δέ= || χατα χαὶ ἤτο: άλον χρεωστοῦν διὰ τὴν ἀυθεντίαν, ἢ διὰ δόυλευσιν η διά δωσήματα. Όμόιως || νὰ ἔχει τὰ πάντα όσα τού απαρθενίζουν, χαὶ ἀπὸ ὅλλα ἐχεῖνα ὁποῦ τοῦ τυχένουν νὰ= || χερδένη. χαὶ ναπέρνη ἀπὸ τὰ ήσοδήματα χαθῶς τοῦ ἐδώθη διὰ γράμματος ἀπὸ ίδιον || γγενεράλε τῆς Βασιλείας μου χύριον Ίωάννην Φραγγόπουλον. μήν ήμπορῶντας τινὰς ναν τοῦ || δώση χαμίαν πέιραξιν χαὶ ἐνώχλησιν, ἀλλ' ουδέ να τὸν παρασαλεύση εἰς τὴν ἐξουσίαν χαὶ



νομήν || τῶν ἄνωθεν πραγμάτων. μόνον νὰ εἶναι ἀπείραστος, καὶ διαφεντευόμενος μὲ τὴν δύναμιν || τοῦ παρόντος ἀργυροβόυλου ὁρισμὸς τῆς βασιλέιας μου. μὲ ἐξουσίαν τοῦ ἐδώθησαν τὰ τοιαῦτα || κατὰ τὸν ἄνωθεν γεγραμμένον τρόπον. δουλέυοντας ἀυτὸς ἕτοιμα καὶ πρόθυμα τὴν βασιλέιαν μας κατὰ || τὴν ὑποταγὴν καὶ ἐυπήθειαν ὁποῦ ὁ ἀυτὸς ἐδέιχθη εἰς τὴν δουλευσίν μας. Διὰ τοῦτο πρὸς || ἀσφάλειαν ἀυτοῦ ἔγινεν εἰς ἀυτὸν ὑπαρὸν ἀργυρόβουλος ὑρισμὸς τῆς βασιλείας μου: ~

'Εδώθη χατά Μηνα, Φευρουάριον Ι'νδιχτιῶνος -ζ- ςγνβ. 6952 — εἰς τὸ ὁποῖον χαὶ ἡ βασιλέια μου || εξουσιάζει.

> + Κωνσταντίνος ἐν χω τῷ Θῷ εὐσεβῆς Δεσπότης Παλαιολόγος ὁ πορφυρογέννητος.

# 21.

# 1641, Μηνί Μαρτίω.

(Χάρτης δίφυλλος, μήχους 0.258, πλ. 0.195. Αὐτόγραφος ἐπιστολή Φραγχίσχου 'Αρχούδη).

Τῷ ἐξοχωτάτῳ καὶ αἰδεσιμωτάτῳ κυρίῳ κυρίῷ Φραγκίσκῷ καρδινάλει τῷ Βαρβερινῷ χαίρειν.

Μιχρά τὰ ήμέτερα, ὦ ἕμψυχος φιλανθρωπίας εἰχών, πρός τε τήν σήν άξίαν, πρός τε τούμον χρέος άντεξεταζόμενα. ὥστε πολλῷ ήττω ἐστίν ή άποδοχής άξιοῦσθαι τοσαύτης, ὅσης ήμᾶς ήξίωσας τοῖς προσφιλεστάτοις σου γράμμασιν. ήμεῖς γὰρ τῶν χαμαὶ ἐρχομένων ὄντες, οὐχ ἐπιγινώσχομεν τοσούτων, ών παρά σοῦ εὖ πάσχομεν, τὴν ἀξίαν: πλήν γε ὑπὲρ τούτων πλείστην όσην οίδαμέν σοι χάριν. άλλως δήπουθεν άπορον πάντως ήμιν πόρον όποιας τινοσοῦν ἀμοιβῆς ἐξευρεῖν. χαὶ ταῦτα μὲν δὴ ταῦτα. Πῶς δὲ νῦν συνείρων όπερ φιλιχῶς ἔπαθον, θωπείας οὐ παρασχοίην ὑπόνοιαν; ἀλλὰ μάρτυρα ποιοῦμαι τὸν ἕρωτα, ὃν φιλία ὡς αὑτῆς πρωταγωνιστὴν πρεσβεύει χαὶ πρύτανιν, ώς άληθείας ἕχεται ό λόγος. δεύτερος ἤδη μὴν χαὶ πρὸς, ἀφ' οῦ χατάβρρους τις ψυχρότατος αίφνιδίως είσπεσών μοι, τον δεξιόν μου ώμον και τὸν βραχίονα σύν τῇ χειρὶ πάνυ σφοδρῶς ἡνόχλησε. χίνδυνος δ' ἠπειλεῖτό μοι. ώς τῶν ἰατρῶν οἱ παῖδες ἕχρινον, μήπως πωρωθεῖσα ή ἐνδελεγοῦσα καὶ διηνεχώς χαταβρέουσα άπὸ τοῦ ἐγχεφάλου ψυχρὰ ὕλη, τοῖς νεύροις διαλυμήνηται, και ήμιξηρον τὸ μέλος ἐργάσηται. διὸ και σχολὴν ἄγειν ἀπὸ τῶν βιβλίων και κλινήρη με είναι κατηνάγκασεν. άλλα το σον κομισάμενος γράμμα έλαφηβολιώνος δεχάτη φθίνοντος, το των φιλτάτων μοι μελιττών έπιφερόμενον την σφραγίδα, χαὶ τῷ φιλανθρωποτάτῳ τῆς ἱερᾶς σου χειρὸς γαραχτῆρι όλοσχερῶς αὐτοσχεδιασθέν, εὐθὺς ἐῥῥάϊσα. ἡ γὰρ ὑπέρθερμος τῆς εὐ-

μενεστάτης σου διαθέσεως αύρα είς ἐμὲ πνεύσασα, τὴν ψυχρὰν χαὶ ὀλέθριον τοῦ χατάρρου χαὶ χινδύνου φορὰν οὕτως ἐπέσχε, χαὶ τὸ δεινὸν ἀνεχούφισεν ώστε τὸ ἡμίξηρου σχεδὸυ τοῦ βραχίουος καὶ τὸ ἀκίνητου τῆς χειρὸς εἰς τὴν τῶν γραμμάτων τούτων διασχευὴν ἐζώωσέ τε χαὶ ἀνεχτήσατο. χαί μοι ἀπὸ χλίνης παρεχώρησε τοσαῦτα ἀντεπιστεῖλαί σοι. Όρᾶς, ὦ σεμνή χαὶ iερὰ xeφαλή, τῆς εὐνουστάτης σου προσρήσεως τὴν ἰσχὺν; θεός, τὸ τῆς παροιμίας, ήμιν άνεφάνης διὰ τῆς ἐπιστολῆς. ἡν οὐχ ἀστόχως ὁ ἔρως ὑπηγόρευσέ μο! εύθύς, Έλένης χαλέσαι χρατήρα, ύστις (ἐπειδή τούτψ ή τοῦ Διὸς παῖς ἐν τοῖς Μενελάου δάχρυσι φαρμαχεύει χαθ' "Ομηρον τὰς ψυγάς) οὐ πόα τις ἴσως ήν, ούδ' Αίγυπτία τέχνη, νηπενθές, ἄχολόν τε, χαχῶν ἐπίληθες ἀπάντων πόμα σχευάζουσα, άλλά χαί τις λόγος ήδύς χαὶ χαίριος, ὡς τὸ σὸν γράμμα, φαρμάχου δίχην θεραπεῦσαι πάθη δυνάμενος. ἀπάγει δὲ εἰς Αἴγυπτον τὸν μῦθον ή ποίησις, ίνα την μητέρα τῶν σοφῶν λόγων αἰνίξηται. Οὕτω τοίνον τοῦ ἀπειληθέντος χινδύνου ἐπισγεθέντος τὰ νῦν, είθε χαὶ εἰς τοὐπιὸν τοιαύτη γένοιτό μοι παραμυθία, τὸ δέξασθαι τῆς φιλτάτης σου ἐμοὶ χεφαλῆς γράμματα, τὸ τιλμαφέστατον τῶν ἀπὸ Ῥώμης ἀγώγιμον, ὅπως ἀνασφήλω χαθάπαξ. 🞼 ύμῶν γὰρ ὅλως ἀρτώμεθα, χαὶ ὑμᾶς ὅλῃ τῆ μνήμῃ, ὅλῃ τε τῆ ψυχῆ ούχ ήττον πνέομεν, ή τον ψυχρον τοῦτον ἀέρα τῷ στόματι. Εἰ δὲ τὰ τῆς νόσου είς τὸ βέλτιον οὐ περισταίη μοι, ἄλλοσε (ἤν μοι τοῦτο χαρίσαιο) ή είς την φίλην ίτέον μοι πατρίδα, ΐνα τῆς μητρυιᾶς ταύτης ἀποφύγω τὴν άπήνειαν, χάχείνη ώς άληθής μήτηρ έν τοῖς αύτοῖς χόλποις περιπτύξασα θάλψη καὶ ἀνακαλέσηται. πλὴν ἀλλὰ σώζειν φίλους Φραγκίσκος ὁ Βαρβερινός καὶ φύσιν ἔχει καὶ τύχην καὶ τέχνην. Τῆ ἀφηγήσει τῶν πόνων Σαλμασίου χαὶ Ἱλεϊνσίου, χαὶ τῇ ἐμμούσω πρὸς σφᾶς ἁμίλλῃ πάνυ μὲν ἡσθην. ού μήν δε χαί το τοῦ 'Αλλατίου φιλόπονον περί τον θεῖον Νεῖλον ἀπεδεξάμην. ότι τὸ πολυμαθὲς τοῦ ἀνδρὸς χαὶ ἡ αὐτοῦ ἄσχησις πρὸς τοσοῦτον πόνον έξαρχέσει χαὶ τὴν ἐμὴν ἡλαττωμένην συνεισφοράν ἀποπληρώσει. χαὶ ὑμείς δ' ούτω γράφοντες, ήμας είς τούς ήργμένους μέν περί τον Στουδίτην Θεόδωρον, χαθυφειμένους δὲ διὰ τὴν ἐπελθοῦσαν νόσον ίδρῶτας, σοφῶς μυωπίζετε, χαὶ τὸν σπεύδοντα τὸν ἐν τῆ παροιμία ἐποτρύνετε. τῶν ἐν στήλαις. ή έν έπιταφίοις πλαξίν, η έν άγαλμάτων χαθιδρύσεσιν, η έν θεῶν ίερώσεσιν επιγραμμάτων την ερευναν ούχ απολείψω. πλην, ώς εοιχε, σπανίζει τούτων τα έγγὺς καὶ ἀοίκητα ὄρη ταῦτα. οὐ γὰρ Μουσῶν, ἡ θεῶν, ἢ ἡρώων ένδιαιτήματά, άλλὰ νέων Κυχλώπων, η μισανθρώπων χαὶ ἀνθρωποφάγων θηρίων σπήλαια, ώς οἶμαι, ταῦτα πάλαι χαθέστηχε. τὰ ὀλίγα ταυτὶ τῶν ἰχθύων τεταριχευμένα ώὰ, ἤτοι ώοταρίχη, ὡς δῶρον ἀφ' Ἑλλάδος πεμφθέντα μοι, ού μήν δε χαί τα όλίγα ταυτί των απίων μήλα, άπερ οία γής ταύτη; χαρποί διά την άχραν ένταῦθα ψυγρότητα ἔτι ἄσηπτοι διαμένουσιν, πρὸς την σήν έξοχότητα ώς δασμόν τινα τη τεσσαραχοστή άρμόδιον, άναπέμπω. αὐτὸς

εύμενῶς xαὶ μεγαλοπρεπῶς xατὰ τὸ σοὶ εἰωθὸς τὰ μιxpὰ ταῦτα δέχου, xαὶ ἡμῶν μέμνησο· εὐδαιμονῶν ἐσαεὶ xαὶ ἐἰρμωμένος διαβιώης, ὦ ἐξοχώτατον πορφύρας ἄνθος. Νούσχοθεν νουμηνία Μουνυχιῶνος. ͵αχμα.

Τῆς αἰδεσιμωτάτης σου ἐξοχότητος

μάλιστα ὑπόχρεως, ἐλάχιστος δοῦλος Φραγκίσκος ὁ ᾿Αρκούδιος ἐπίσκοπος Νούσκου. ~

22.

(Χάρτης δίφυλλος, μήχ. 0.275, πλ. 0.205. Αὐτόγραφος ἐπιστολή Φραγκίσκου Γοτζαδίνου πρὸς τὸν Ῥώμης πάπαν Οὐρβανον τὸν Η΄).

#### Μαχαριώτατε πάτες.

Ειχοστόν ήδη έτος τουτί παρώγηχε, άψ' οῦ γαίρειν εἰπών τῆ ἐναγχαμένη ἕνα τὰς τῶν ᾿Αγαρηνῶν χεῖρας ἐχφύγω, πολλάχις ὑπ' αὐτῶν διωχθεὶς, ούχ' όλιγάχις συλληφθείς, χαι δίς πραθείς, είς Ρώμην την χοινήν πατρίδα, χαὶ πάνδημον ξενῶνα χατήντησα: Ἐνθα χάγὼ ἐμφύτω τινὶ προθυμία φερόμενος ἐπὶ τὸ γέυσασθαι τῶν τῆς ἀττιχοεργοῦς μελίττης φιλοπονημάτων, τύγη δὲ μᾶλλον γρησάμενος, οὐ μόνον ἄχρω δαχτύλω τόυτων ἐγευσάμην, άλλ' άνέδην, χαὶ χατὰ χόρον ἐνεπλήσθην. χαὶ πρῶτον μὲν ἡνίχα ἐπιστατέυων ήσθα τοῦ Έλληνομουσείου, πρὸ τοῦ ἐις τοῦτον σε ἀρθηναι τὸν θρόνον, ἔπειτα μετεωρισθείς είς ο νῦν ἀντίθεον ἀξίωμα περιαστράπτεις, τὰς τοῦ ἀνεψιοῦ, τοῦ ἐξοχωτάτου Φραγχίσχου φημί, ἰσαρίθμους μελίσσας μελιττουργεῖν αύθις προεμηθεύσω: χαὶ ὄυτω γέγονέ μοι χαὶ μὴ βουλομένω, τελέως ἐχμυζήσαι τὸ Ἡμίττιον τῆς Ἐλληνίδος γλώσσης νέχταρ. Ἐπαναχάμπτειν τόινον εἰς τήν θρέψασαν μή δυνάμενος, διά τὸ τὸν ἐμὸν πατέρα, οὐ μετρίως τὰ τῶν Άγαρηνῶν λυμήνασθαι, χάχεῖθεν ἐις Ἰταλίαν διαδράντα, ἐντεῦθεν ἆυ πάλιν πεντάχις εχστρατεύσαι: χαὶ τὰ μεν όρῶν ἐμαυτόν ἐν τοσάυτη πραγμάτων περιστάσει, χρημάτων άνευ, και πατρίδος έξωσμένον, τα δ' απορῶν ὅπη προσφύγω, διά τὸ νῦν διεφθαρμένον τοῦ ἀιῶνος. σοὶ μετά γε θεὸν προσδραμεῖν, χαὶ τοῖς ποσί σου προσπεσεῖν, τῷ χαὶ τόυτου τὰ τῆς οἰχουμένης ἐμπιστευθέντι πηδάλια διενοησάμην, ΐνα χαθάπερ μέγρι τούτου τήν τε ψυγιχήν, χαί σωματικήν τροφήν παρά τής πλουσιοπαρόγου σου γειρός διέγνων, δυτω καί τόν μετέπειτα βίον διὰ σοῦ σωζόμενον, ἐις τῶν κατορθωμάτων σου τοὺς έπάινους έξαναλώσω. τοιάυταις έτι φροντίσι χυμαινομένω μοι ό τῆς Κρήτης ἀρχιεπίσχοπος διδάσχαλον θεολογιχῆς ἐπιστήμης ἐξερευνῶν τοῦ ὑπ' αὐτοῦ νεωστὶ οἰχοδομηθέντος φροντιστηρίου ἀπαγγέλλεται: τῆς δὲ ἱερᾶς σου χεφαλής συννέυσει είς τον τοιούτον βαθμόν ανήχθην έγώ. όθεν ήχω σοι νύν ού τὰ πρὸς τὸ ζῆν συντείνοντα ἐξαιτήσων, ἀλλ' ὑπὲρ ῶν τοὺς ἀναξίους ἔφθης άξιωσαι εύχαριστήσων. έπει δε ή παρά σου πρός ήμας πρόνοια, είς μαχράς πλάνας καὶ ὑπερορίους στρατέιας ἐπαναγκάζει, ἐφοδίου τινός, καὶ μάλα ἀδροῦ δεομένους ἴσθι. ἐμμενετέον δὲ τοῖς ἐλευθερίοις σου θεσπίσμασι. σοὶ γὰρ ὡς ἐπ' ἰερῷ ἀγκύρα ἐπισαλεύει νῦν τἀμὰ, ἧς ἀποσχοινισθεἰς οὐκ εἰς μακρὰν ναυαγήσω τὸ σύνολον.

Έρρωσο, καὶ ὑπὲρ τὰς τοῦ Νέστορος Ὀλυμπιάδας Ἐνδυμίωνός τε, καὶ Ἐπιμενίδου ζώης:

Είς Ούοβανόν τόν .η. ἄχοον 'Αοχιερέα, σοφῶς τὰ τῆς εἰρήνης διοιχήσαντα, λοιμόν δὲ, χαὶ λιμόν εὐδαιμόνως τῶν τῆς ἐχχλησίας ὅρων ἐξορίσαντα.

## ΕΠΙΓΡΑΜΜΑΤΑ.

\*Ω σοφίης ἀπλέτου, πασέων ἀρετῶν τε δοχεῖον, \*Ολβιε Οὐρβανὲ Πετροχαθεδροδόχε,

Πῶς τρισσῶν τεράτων ἀνυπόστατον εὕνασας διστρον, Άστεα Ἰταλίης ἐξεπιβοσχομένων;

Λοιμοῦ, xaì λιμοῦ, πτολέμοιό τε ἐγχεσιμάργου Αύδαε μὴ xέυθης, οἰδότι πάντα λέγε: Εἰ xέυθεις δὲ μελισσάων τριὰς αὐτὸ λαλήσει, "Όττι τριὰς, τεράτων ἠντίασε τριάδι.

#### $^{\bullet}A \Lambda \Lambda O.$

Τείρεα δισσά βλέπω περιλαμπέα ἔχγονα Φόιβου, Αὐτὰρ ποῦ χρύπτεται ἡμερίων; Φραγκίσκον κ' Ἀντώνιον ἄμφω πορφυρολαμπεῖς. Οὑρβανὸς τελέθει τῶνδε ὁ φεγγοδότης. Ἀνδράσιν ὃς μερόπεσσιν ἐπηύγασεν ὅλβιον ἡμαρ Πύθων' οὐχ' ἕνα νῦν, τρισνὸν ὅμως ὀλέσας.

# ΆΛΛΟ ΊΑΜΒΕΪ́ΟΝ

Έσωσε τὰ πρὶν τὴν ὑφήλιον πλάχα λύσασα δεσμοὺς ἡ θεάνθρωπος φύσις, δεσμοὺς ἀδέσμους παρθενιχῆς γαστέρος. τὑραννος ἦμος νερτέρων στρατευμάτων, λήθης ἀπ' ἀχτῶν ταρταρόσσυτον μένος, τρισσῶν ἀφῆχε Κερβέρου βροτοχτόνου χαχῶν συνέυνων τῶν Ἐριννύων: ὅπως βροτοῖσιν αἴφνης δαιδαλογλώσσοις μόρον



άγωσι πιχρόν, χάξερημῶσι γθόνα. Χριστός γάρ ἐυθύς ταρτάρου ἐς πυθμένας ρίψεν, χεραυνοῖς αίθαλώσας το θράσος. διπλαῖς τε σειραῖς ἔσγε χεχρατημένας. νῦν δ' αὐ λαθράιως ἐχφαγοῦσαι τὰς πέδας πλήσθησαν αίφνης Ίταλιχῶν ἁιμάτων: γῶσαν δὲ τύμβους τὰς όλοχλήρους πόλεις. άυτῆς τε Ῥώμης τὰ προπύργια τρέμον άφυχτον όρμην τῶν ἀχάμπτων θηρίων. αὐτὰρ πάτερ ὦ τρισόλβιον χάρα, ώς άντὶ Χριστοῦ τὴν χάτω Ἐχχλησίαν χαλῶς διοιχῶν, τοὺς δραχοντίους γόνου; έδησας ἆυθις παγιωτέραις πάγαις. εύθύς δ' άνωθεν ή θεόπεμπτος χάρις ήμιν ἐπέμφθη τοις ἀναξίοις ὅλως, έρως ό χοινός, ή βροτῶν σωτηρία.

Τέλος τῷ δὲ θεῷ δόξα xai ἆινος.

Τῷ παναγιωτάτῳ πατρὶ Οὐρβανῷ τῷ ὀγοίο διὰ

#### Φραγχίσχον τὸν Γοτζαδίνον.

## 23.

### 1663, Μηνί 'Αποιλίω.

(Χάρτης δίφυλλος, μήχ. 0.27, πλ. 0.20. Αὐτόγραφος ἐπιστολὴ πεμφθεῖσα χατὰ τὴν ἐπιγραφήν: Al Rev<sup>mo</sup>: Pre Abbe Sige: e Prone: mio Collmo: il P. D. Francesco Sondi. — I. Secondo – Gubbio).

Αλέξανδρος Μανασαγγύος τῶ ἐαυτοὺ Διδασχάλω ἐν τῆ Ευγουβιωτῆ Κανονικῆ ἀξιοτάτω ἡμῶν ἡγέμονι. ἐυπραττεῖν.

Όγδους τῶν φυσικῶν ἐἰδον κατὰ Αριστοτέλη, διορθοῦντος Πατρὸς Louκατελλοῦ, σοι τε ὡς πᾶσι ἐν ταύτῃ ἐργασία φανεροῦ. συμβέβηκε δὲ νῦν ἐν τῶ διελθεῖν ὦδε ὁ καθολικὸς ἡμῶν ἡγέμων, μένει γε μὲν, δισθὰ συ, συναθροίσαι ἐν τῷ Φλουρεντία τὸν σύνοδον ἐπὶ τὴν δίαιταν. ἐνέβαλ' ὀῦν εἰς τὴν χεῖρα ἀυτοῦ τὸν φόρτον, τρία ἐτῆ μαλαχῶς ἔχων, προεκρίθη μὲν τις Καπόυνος κληθεὶς, ἄυτος τε σοι, μίκρας ἀκοῆς, ὅν Laγκιός ὁ πρωτοδιοικητὴς ἀρχηγὸς ἡδὴ ἀπεπτύσε. Ἐν χρόνω τουτῶ περὶ τῶν ἐλληνικῶν σπου-

3

δάσω μάλλον, ίνα ἐν μέλλοντι ἐνιαυτῶ τι πράξειν ἐν ἰδίωματι τουτῶ σου παροντος, ἐπιχαλοῦμαι σε οῦν ἐπὶ τουτοῦ. χαὶ ἡδέως ἄν σου ἀχούσαιμι ἀντιγράφοντος, νῦν ὀυχ ἔχον ἄλλον σοι εἰμὴ πολεμιχὰ διηγεῖσθαι. ἔρρωσο ἐτεῖ ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ παθόντος χιλιοστῶ ἐξαχοσιοστῶ ἐξηχοστῶ τρίτω θαργελιώνος πέμπτη φθίνοντος.

24.

(Χάρτης μονόφυλλος, μήχ. 0.192, πλ. 0.132. 'Απόχρισις ἀνυπόγραφος εἰς το ὑπ' ἀριθ. 23 γράμμα).

Αρέσχομαι ἀχούων, ὅτι τὰ σὰ ἐπιτηδεύματα βουδρομοῦσι. ἀλλ' ὅμως οὕτω δεῖ σε τὰ μαθήματα διαθεῖν, ὡς' οὐ μόνον τῆς γνώσεως, ἀλλὰ χαὶ τῆς ἔξεως τυχεῖν. Επαινῶ δέ σε, τοῦ φιλοτίμως μελετᾶν τὴν ἑλληνιχὴν παιδείαν, ὡς δυναμένην παρέχειν ταῖς ἅπασιν ἐπιστήμαις μεγίστην σαφήνειαν. Επεὶ οὖν δέδοχθαί σοί τι πράξειν ἐν ἰδιώματι τούτῳ. Γνα πώποτέ μου πάροντος, ἀπαγγέλης, εὖ ἴσθι, ὅτι μηδέποτέ μοι πορίσεις ἥδιον ἄχουσμα τῆς σῆς παιδευτιχῆς ἐπιδόσεως. Τὸν ἄνθρωπον διδα, περὶ οὖ μέμνησαι οὐχ ἀνάξιαι δὲ τῆς τιμῆς ἂν ἦσαν ἀυτοῦ διδασχαλίαι (ὀυ γὰρ τύχοντες γεγένηνται) ἐὰν, ὡς περὶ τῆς διδάξεως, οὕτως περὶ τῆς ἐυφημίας ἀυτὸς πεφιλοπονήχῃ. Εν ἀλλοτρίῳ γοῦν χινδύνῳ ἐυλάβειαν ποιητέον. ἔῥο.

#### 25.

#### 1664.

(Χάρτης δίφυλλος, μήχ. 0.293, πλ. 0.208. Αὐτόγραφος ἐπιστολή ᾿Αλεξάνδρου Μανασαγγύου, πεμφθείσα χατά την ἐπιγραφήν: Al Rev<sup>mo</sup>: Pre. Abb<sup>e</sup>: Sig<sup>e</sup> e Prone mio Col<sup>mo</sup>: il P. D. Francesco Sondi. — Letter greche e spagniole. — S. Pietro in Vincoli.).

> Αλέξανδρος ό Μαθητής τῶ ἐαυτοῦ Διδάσχάλῳ, νῦν παρὰ τον Ἀγιον Πέτρον πρὸς δέσμους χοινοβιαρχῷ ἐυπραττεῖν.

Τὰς μοῦ παροῦσας ἐπιστόλας θαυμάσης ἰδών, ἐλέγχων ἐχ τοῦ χρονοῦ διαστολῆς τυχὸν, ἤ τῆς ἐλληνικῆς γλωσσῆς, ἤ τῆς περὶ ταύτης σου παιδείας ἀμνήμονα, ἀλλ' ὅυχ ὑυτώς, ὑῖδας γὰρ πρῶτον δεῖ μὲ τὰ φυσικὰ μαθεῖν, καὶ μετὰ ταῦτα πρὸς τὰ ἄλλα. νῦν ὀῦν ὅτι ἀῦτα ἡσύχαζει, καὶ μετὰ τὸ ἀναστρέψαι ἀπὸ τῆς Κανονικῆς τοῦ Ρενοῦ λεγομένης, ὁῦ ὀπῶ ἡμέρας ἔμενον σὺν τῶ ἡμῶν Ăρχοντι, ἀὐτός γε μένει δὲ. λαμβάν' ὀῦν τὸν καιρὸν ἐπὶ τῶ λελεψομένῳ ἀξιώματι χαιρεῖν, ἔυχέσθαι τε σοι ἀγαθὰ πόλλα. Νεὸν ὅυκ ἔχω τι φερεῖν, εἰ μὴ τῶν ἀπαντῶν ὑγίειαν. Πολλάκις μὲν ἔθελον γράφειν σοὶ ἐπιθυμῶν τὴν Θείαν γραφὴν νέαν, καὶ παλαιάν διαθήκην πράσειν, νῶν ἐν ταυτῇ Βιβλιοθήκῃ δυεἰν ἔυρον, ῶν μῖα καλή¦ σὺν τοῖς παραγραφοῖς κάτω περὶ τῶν συμφεροντῶν, καὶ διαφεροντῶν τῇ ἐβραῖα ἀλεθεία, δοθήσέται μοι τῷ ἀργυριῷ ἤ τῶν ἀλλῶν βιβλιῶν μεταλλάξει. ἀξιῶ ὀῦν σὲ ἀντιγράφειν μοι τὴν τιμὴν ποτὲ πριάμενον. τὸ λοιπὸν δὲ εἰ ἀρέσκεται ἄσπαζε τὸν Ίωσὴφ ἐχ τῆς Φεραρίας τὸν φίλον. ἐφρῶσο. τῶ ἔτει χιλιοστῶ ἐξαχοσιοστῶ ἐξηχοστῶ τεσσαρῶ Βοηδρομιῶνος ἐννάτη ἐσταμένου.

26.

(Χάρτης μονόφυλλος, μήχ. 0.20, πλ. 0.132. 'Απόχρισις είς το ύπ' άριθμ. 25 γράμμα).

Αμέμπτος ἦν ἢ σου σιγὴ, εἰ ἀπὸ τῆς τῶν διαφερόντων μαθημάτων μελετης ἐγίγνετο. πρέπει γὰρ μανθάνοντα σπουδάζειν. Πολλὴν δὲ χάριν σοι νῦν ἔχω ἐπὶ τῷ συνήσθηναί μοι τῆς παρούσης χοινοβιαρχίας, ἀρεσχούσης μοι μάλιστα, διὰ τὸ διατρίβειν ἐνταῦθα, οὖ τοὺς φίλους ᾶν, εἰ οὕτως τύχοι, ὡφελήσαιμι. Περὶ μὲν οὖν τῶν ἀγιογράφων τοῦτο ἔχω λέγειν, ὅτι τὴν παλαιὰν διαθήχην ἐωνήθην προπέρυσι ἐξήχοντα δράχμας, τοῦτέστι πάυλους, χαινὴν δὲ, ὡς δώδεχα, αμφοτεραν μέντοι περιδεδεμένην τε χαὶ ἡμφιεσμένην χαριέντως. Σὸ δὲ οἶμαι ἐυτελεστέρως ἀυτόθι ὡνήσῃ, ἄλλως τε χαὶ ὀὑσαν ἐν ἡμετέρα βιβλιοθήχῃ. Ιώσεφ ὁ σὸς φίλος ἡσθένησε σχέδον ἐξῆμαρ. νῦν δὲ ὑγιαίνει, χαὶ προσαγορέψει σοι χαίρειν. Εἰρῶσο.

27.

(Τέσσαρα χάρτινα φύλλα συναποτελοῦντα το ῆμισυ τετραδίου, μήχ. 0.195, πλ. 0.134, ών γεγραμμένα τὰ δύο πρῶτα, τὰ δ' ἕτερα δύο παντελῶς ἄγραφα. Τὰ γεγραμμένα φέρουσι τὰς σελίδας 489—491 ἀπεσπασμένας ὡς φαίνεται ἐχ χειρογράφου ὀγκώδους. Ἐπὶ κεφαλῆς τοῦ πρώτου φύλλου: In Fridericum Gronovium. — Lib. 2. 26. Ἐπὶ τοῦ δευτέρου φύλλου: Lib. 2. 27. Αὐτόγραφον Λέοντος ᾿Αλλατίου. Δύο διάφορα ἐπιγράμματα εἰς Γρονόβιον, τὸ πρῶτον έλληνιχόν, τὸ δ' ἕτερον λατινιχόν. Ἐκλδισται μόνον τὸ πρῶτον).

> Μουσῶν ἄποινα, χαὶ λυχηγενοῦς δόσεις «Ιππου τε χρήνης νέχταρ, ἠδ' ἐυποίχιλα ᾿Ανθη χαρίτων, ἄλλων τε περιωνύμων χαλά, Τὰ Στάτιος πρόσζευξε ὕμνοις παμμέτροις

- 5 Φωνᾶν ἐπήταις μοῦνον (ὁ γὰρ χρόνος μαχρὸς Γραφέων τ' ἄπειροι χεῖρες ἔτριψαν χαχῶς) Γρονώβιος δέλτοισι ἔυ ἠσχημέναις Δαεὶς σάφ' ἐξέθηχεν ὀρθώσας βίβλον 'Ως Πυθαγοριστὴν οὐδὲ λάθρα φᾶναι τινὰ
- 10 Ψυχήν τὰ πρῶτα Στατίου πλανομένην Γρονωβίου ἐς ἄψε' ἐμπεσεῖν φρένας Πνοήν τε χοινώσασαν, ἕνθεν ἀπλανῶς Νοῦν Στατίου τόξευσαι ἐξηλλαγμένας ἘΡήσεις τ' ἐς ἀυτὰς, ᾶς ἐχεῖνος πυχτίω
- 15 'Ευτ' ἀν τὸ πριν χάραττεν ἐντίθει σαφῶς Εἰ δ' οὐχὶ λῆρος ταῦτα καὶ πλατὺς γέλως, Πάντως ἄρ' ἔσται μυριόψυχος γεγώς Καὶ γὰρ φράδαισιν ἐσμὸς μυρίος σοφῶν

"Ατ' εἶπον, ἅτ' ἐξέδωχαν, διδεν ἕμπεδα
Κείνων μενοινᾶς ἐξαχριβώσας γραφῆ,
Ές νοῦν τε βάψας, ὄνπερ ἐξεμάξατο Γρονώβιος. τάδε μέν τοι ἕασσ' ἄλογος λόγος. Τὸ δ' οἶν ἀληθὲς πᾶν, ὄφρ' ἔυ ἐιδῆς, πίθος Καχῶν δ' ἄγευστός ἐστιν ἐν ὀύδει Διὸς
Πλήρης ἐάων χείμενος Γρονώβιος

Ο παιρής εαών κειμενός Γρονωριός Θαυμαστόν ἕνθεν δυδέν, εἰ χεχασμένος <sup>\*</sup>Ολβω τοσούτω, χ' ἐυθαλεῖ παγχαρπία Καθ' ὑπερβολὴν πάντεσσι πορσύνων χυρεῖ <sup>\*</sup>Α πρῶτον ἐυτύχησον Αὐσόνων ὅσοι

30 Αὐτοί τ' 'Αχαιῶν πολυφράδμονες γόνοι Σοφοί τε παρ' ἄλλοις δῶρα προσχυδέστατα.

Καὶ ταῦτα μέντοι ἐξεσχεδίαζεν τῷ λογιωτάτῳ, καὶ πολυμαθεστάτῳ Ἰωάννη Φριδερίκῳ τῷ Γρονωβίῳ φιλίας ἀιωνίου μνημόσυνον Λέων ὁ ἀΑλλάτιος.

#### 28.

(Χάρτης μονόφυλλος, μήκ. 0.273, πλ. 0.24. Αὐτόγραφον Λέοντος 'Αλλατίου).

Τῆς καρδίας ἄνοιξις ἐν τῆ τῆς Καγγελαρίας κλέισει δι' ὑποψίαν ὑγείας.

5

10

# LEONIS ALLATII IAMBUS

# ex Italico Eminentissimi Domini Francisci Cardinalis Barberini.

Εἰ καὶ διαστολαῖσιν ἀλλήλων, φίλε, ξέναις ἀπειργόμεσθα, καὶ κεκλεισμένοις τείχεσσιν, ὀuðè κἂν σμικρὸν χαλᾶν στόμα δρύφακτα συγχωροῦσιν, οἰχ διον πέλει ᾶχθος τὶ οἰχ ἐυάγγαλον βαιὴ σχέδη, πολλῶν λοετρῶν καὶ καθάρσεων ἐνδεὴς καὶ βυρσοδεψῶν μυρίων τεχνασμάτων. αὐτῷ δ' ἀπόχρη, εἴπερ ἐξ ἀμφοῖν μεροῖν φλόγεσσι καπνωθεῖσα κηλέου πυρός, βρεχθεῖσα τ' ὅξει, ὥδέ πως ἀρτυμμένη

ἕχδηλά σοι λέξησι τἀξειργασμένα. λέγει δ' ἄρ' ἀυτὴ νῦν βιοῦν ἐυδαιμόνως ἡμᾶς, θεοῦ διδόντος ἐυανθῆ τύχην. οὐ τόσσον ἀστόι μειδιῶσιν ἐν βίου 15 πόντψ γαληνοὶ ἔυφρονες Καναρίας.

η άσφαλεῖς ἐπ' Άλπεσσι πηγωδεστέραις. διεξίτωσαν ίστόρων άνδρῶν λόγοι, σύν δ' άδέτωσαν ἐυχελάδοις ὕμνων πτυγαῖς οί μουσοποιόι. Φοΐβος ούπω χαλλίων ἕππευσε τηλαυγέστερος βολαῖς φλέγων ούδ' ήματ' ήχον ώστε νῦν ἀχηδέα, παυθέντα μόχθων. ἄ πόσσον έχπρεπέστερα τάδ' εἰσίν, οὐδὲ γὰρ ματặ τοῦπος τόδε. έχνιξεν ού με τόσσον ἐυχλεὲς γάνος, δτ' άινετοὺς ῷχησα Κυρίνου λόφους, ούδ' όττε γούνυ χλωρόν έξανδρόυμενον ήβη χαλή πέπηγε φίλτατον νέοις. θημών χαχῶν ἀσπεργὲς, ἢ μεριμνέων πέλαγος άνίασχον ήσυχον χέαρ. έμῆς δὲ χόιτης ώδέ πως τετευγμένης. όπηνία ούχ ἕυρισκε τὸν Καρδινάλιν. έυθὺς παρ' ήμᾶς ἆσσον εἰς μολῶν ἀνήρ, έφθασεν είσω οὐτίπω χεχλημένος, τιμήν τ' ἄεξεν είσχυχλῶν γεράσμιον. ένθένδ' έχών άχων τε βίβλου; χατθέμην γ' ὅττ' ἐν γέρεσσιν ἔχειτο προυτημασμένον. χαί ταῦτα μ' ἠνάγχαζεν ἦθος ἀστυχόν, τρόπος τε χρηστός οὐδέ μην ἄλλως πάλιν, όταν έφομαρτήσαντα τῷ χεχτημένω χαλχοστόμου χώδωνος έξ αλλης στέγης ήγη βαρεία νωθρόν έχχαλει λεών, στίγους, ἐπιστήμας τ' ἀπεφρίπτουν μαχράν, έχθροί, φίλοι τε, χαὶ παραχολουθοῦντες ἐμόι ένοχλήσεως παρεῖχον ἄφθονον σποράν, ήτις γ' ἀπείρους χαρδίη βλάστει μόγους. αίδ' ήμέραι λοιπόν, αίς γαληνίοις γρῶμαι, λόγους ρίψαιμι, ἐι θέλω λέγειν δσσην φέρουσιν ἐυτυχῶς παγκληρίαν.

20

25

30

35

40

45

χεῖμαι, χαθεύδω, σὺν δὲ τοῖςδ' ἐχμανθάνω 50 δέλτους παλαιῶν, χαὶ ὅτι μοι φίλον ποιῶ. ~

# 29.

#### (1660).

(Χάρτης δίφυλλος, μήχ. 0.269, πλ. 0.193. Αὐτόγραφος ἐπιστολή Simonis Wangnereckii πρός Λέοντα 'Αλλάτιον, ἔχουσα ἐπὶ τοῦ δευτέρου φύλλου τὴν έξῆς ἐπιγραφήν: Reverendissimo,

perillustri et Eruditissimo Viro, Domino, Dom. Leoni Allatio suo. - Romae. Το χείμενον χατέχει άμφοτέρας τας σελίδας μόνον τοῦ πρώτου φύλλου).

Χαῖρε φιλοφρονεστάτως, ή περιπόθητός μοι πρὸ πάντων, xaì iερà xεφαλή! Δέων 'Αλλάτιε!

Την χρυπτολογίαν σου, την τῶν Ἑλλήνων, ἴσθι ὡς χάλλιστα νῦν ἐχδοθηναι παρ' ήμῖν, ἐν τῆ τοῦ Καίσαρος 'Ουιέννα, δαπανήμασι τοῦ ἀρχιάτρου, τοῦ παμμεγίστου ἐν τῆ ἀυλῆ ήμῶν, καὶ πρός τά σου πάντα πονήματα ὑπεράγαν θαυμαστῶς τε καὶ περιποθήτως ἔχοντος· ὡς δηλοῖ παροῦσα ἡ ἐιχών σου, διὰ τὸ ἀυτοῦ φίλτατον πρός σε, παρ' ήμῖν ἐν τῆ 'Ουιέννα, τῷ χαλχῷ τῷ Κυπρίῳ ἐγχεχαραγμένη (τοῦ ἀυτοτάτου ἐχεῖνου, ἀργύριον τὸ γιγνόμενον ἀποτίνοντος) καὶ τῆ σου τῶν Ἑλλήνων χρυπτολογία πανεπιτηδειοτάτως προτετυπωσομένη.

Τό δε μεγάλον μου σύνταγ(μα) (ούτινός σου τὸ πρόσθεν, δεινός τε χαὶ μέγιστός μοι, ήγεμών τε χαί συλλήπτωρ έτυχες) περί τῶν τριῶν συζυγιῶν. τών τοῦ ἀυτοῦ ὀνόματος ἀναργύρων, μάλα πολὺ ἐμποδίζεται νῦν, διὰ τὸ ὑπεράγαν φίλαυτον, τῆς θαυμαστῆς ἐυσεβείας τῶν ἐν τῆ Μοναγίω· φοβοῦσι γάρ ούτοι (ώς τ' άληθές έιπεῖν) ούχ άφιλοδόξως, μή τοῖς ἄλλοις, τῶν 'Αράβων τα λείψανα ούχ έχειν δοχωσι έι τοῦτο το πληθος τῶν τοῦ ἀυτοῦ ἀνόματος 'Αναργύρων, άναμφισβητήτως δι' έμοῦ βεβαιωθέν, εἰς τὴν τῶν πάντων γνώσιν έχδοθέιη. μήτι ούν, διά τὸ φιλαυτότιμον τῶν ἀνθρώπων τούτων, στερηθήσεται παν τὸ ἀργαιολογικὸν τῆς ἐκκλησίας, τοῦ ἱστορικοῦ τούτου φωτός, τοῦ παράπαν τονυνέχον λανθάνοντος χαὶ ἀγνώστου; μήτι πρὸς τούτοις, διά την άναίτιον άιτίαν ταύτην, άι περιφανέσταται τῶν πόλεων. αισγίστου ψεύδους καταγνωσθήσονται; ἐκτὸς γὰρ τῆς Ῥώμης τῆς ὑμετέρας, καὶ ἄνευ τῶν Παρισίων τε καί των Ένετιων, και προσέτι ή τοῦ Καίσαρος ήμῶν Οὐίεννα, χτήσει τῶν χεφαλῶν τοῦ Κοσμᾶ χαὶ Δαμιανοῦ σεμνύνεται, ἐυσεβεστάτως τε καὶ μάλιστα πεποιθότως. δέομαί σου τοίνυν ἐγώ, ὡς μάλιστα δυσωπῶν σε· πέμψον έμοι, έν βραχεί τῶ χρόνω, διατριβήν σου τινα μικράν, οὐ τῆς παρούσης τῶν Ἐλλήνων χρυπτολογίας σου μαχροτέραν. ἐν ἦ τοῦτο τὸ πλῆθος τών τοῦ ἀυτοῦ ὀνόματος ᾿Αναργύρων, τῆ θαυμασία σου ἐν τοιοῖςδε τοῖς συγγράμμασι δεινότητι, άφοβήτως παντί τῷ χόσμω ἀποδείξης. ήμεῖς δὲ ὡς τάγιστα, τόσου χάχεινο πονημάτιον έχδώσομεν, έυπορωτάτοις τοῦ ἀυτοῦ ἀρχιάτρου τούτου δαπανήμασι, μάλιστα δι' άυτὸ τοῦτο γαρησομένου, χαὶ προσέτι μέλλοντος ύπεραγάλλασθαί τε, χαὶ πάνυ σε δεξιώσασθαι, πάσαις ταῖς φιλοφροσύναις του γάρ φθόνου της συγγραφής τάυτης δυνατῶς ῥηγμένου, διὰ τής έξοχωτάτης τοῦ ὀνόματός σου αὐθεντίας, οὐ τοὐπιὸν διός τε ἔσομαι Χατηγορείσθαι, πρώτος έχπειράσαι τοῦτο ἀποδειχνύναι αλλὰ ἐυπορώτατόν μοι, έσται, προηγουμένω σοι άνεμποδίστως άχολουθεῖν, χαὶ σύμψηφόν με άβασχάτως παρεστάναι.

Vale, Vir praestantissime. Pragae, in Bohemiâ, 11. Octob. ubi cum cæsareâ Maiestate, per sesqui ferè mense commoratus sum. At nunc, magnis itineribus, Viennā tendere incipimus: quò et Responsorias ad me tuas, dirigi oportet.

> Eruditiss. Nobilis. Tuæ, in Christo servus, Simon Wangner-Eckius, S. J.

#### 30.

#### 1691, Μηνί Φεβρουαρίω 5.

(Χάρτης δίφυλλος, μήχους 0.30, πλάτους 0.207, έχων έπὶ τῆς πρώτης σελίδος τὸ χατωτέρω τῆς ἐν Πάτμφ μονῆς ἔγγραφον. <sup>\*</sup>Ανωθεν τοῦ χειμένου σφραγὶς χηρίνη ἐπὶ χάρτου λευχοῦ. <sup>\*</sup>Ορα φωτοτυπικὸν πίναχα ς').

#### $\langle \mathbf{\Gamma}, \boldsymbol{\Sigma}. \rangle$

+ 'Ημεῖς ὁ ἡγούμενος προηγούμενή τε καὶ μοναχοὶ καὶ ὅλοι οἱ π(ατέ)ρες τοῦ μοναστηρίου τοῦ ἀγίου Ιωάννου τοῦ Εὐαγγελιστοῦ τῆς νήσου Πάτμου. εἰς τὸ 'Αρτζηπέλαγος. δίδομεν πίστην βεβαίαν. καὶ βεβαιώνομεν εἰς ὅλους τοὺς ἐμπϊστεμένους τοῦ Χριστοῦ τοῦ πἔητοῦ μας. πῶς ἀποστέλομεν τοῦ ηψηλοτάτου καὶ ἐκλαμπρωτάτου ημῶν αὐθεντὸς καπετὰν γενεβάλε Ντωμένεγω Μουτζηνίγω. μισὴ βούκλα, ἀπὸ τὴν καδένα, μ(ἐ) τὴν ὁποίαν εζώ σασι τὸν ῗδιον ἅγιον Ίωάννην εἰς τὸν καιρὸν τῆς ἀγίας του ἐ(ξο)ρίας. τὴν ὁποίαν τοῦ στέλνομεν διὰ σκέπος καὶ βοήθειαν αὐτοῦ. καὶ ἔστ(ω) διὰ διπλῆν βεβαίωσιν τῆς προσχυνήσεως καὶ στήμα ὁποῦ κάμνομ(εν) εἰς τὴν ὅβιαν. τοῦ παραδίδομεν τὴν παρόν φέδε καὶ ἐξομολόγησιν ἀπὸγραμένη ἀπὸ τὸν ῆγούμενον καὶ προηγουμένους. καὶ βουλομένη με τὴν βούλα τοῦ μοναστηρίου μας. εἰς ἀσφάλειαν καὶ βεβαίωσιν πάντων:

Έχ Πάτμου ἀπὸ τὸ ἅγιον μοναστήρι τοῦ εὐαγγελιστοῦ Ιωάννου τοῦ Θεολόγου :-

Ένέτι 1691 Φεβρουάρίου 5
 εἰς τοπαλαιὸν :-

< δ πρόειν εἰγούμενος Νιχηφόρος ἱερομόναχος. μαρτηρῶ ὀς ἄνοθεν.</li>
 Γερμανὸς ἱερομόναχος καὶ προηγούμενος μαρτήρας ὡς ἄνοθεν.
 + Ὁ καθηγούμενος βασιλικῆς μονῆς Πάτμου Ἱάχωβος ἱερομόναχος.

31.

(Χάρτης μονόφυλλος μήχους 0.304, πλάτους 0.202, περιέχων ένσφράγιστον ἰταλικήν μετάφρασιν τοῦ ὑπ' ἀριθ. 30 ἐγγράφου. Ἡ σφραγὶς διαμέτρου 0.045, φέρουσα χύχλω τὰ γράμματα ταῦτα: ΙΟ. ΑΝΤ. DE CAMILLIS. EPISCOPUS MILENSIS. ADMIN. APLI. SEDE INP.).



#### Traduttione dall' idioma greco.

Noi Abbate, e Predecessori, co monaci, co tutti li Padri del Monastero di S. Giovanni Evangelista dell' Isola di Patmos nell' Arcipelago facciamo fede à tutti i fedeli di Christo qualmente inviamo all'Illmo et Eccel<sup>mo</sup> Sig. Cap. Gnle Dom(eni)co Mocenigo mezzo annello dalla cadena con la quale hanno cinto il med<sup>mo</sup> s. Giovanni nel tempo della sua santa relegatione. il che gli mandiamo per sua protett<sup>ne</sup> et aiuto. onde per la veneratione e stima che facciamo della detta cadena, rilasciamo la presenta fede, et attestato, sottoscritto dall' Abbate, e precessori Abbati, sigillato col sigillo del nostro Convento. Di Patmos dal santo Monasterio di S. Gio: Evangelista detto Teologo 1691. febraro 5. S. V.

Il già Abbate Niceforo sacerd<sup>e</sup> monaco attesto ut supra.

Germano sacerde monaco, e già Abbate attesto quanto sopra.

L'Abbate del Regio Convento di Patmos Giacobo sacd<sup>e</sup> monaco.

Gio: Antonio de Camillis per gra d' Idd<sup>o</sup> e della santa sede apostolica Vescovo di Milo, et Argentae +

Facciamo fede haver tradotto il presente attestato dall'originale sottoscritto dall' Abbate, e da altri due suoi precessori del Convento di S. Gio: di Patmos, il carattere de' quali pienamente conosciamo, come pure il sigillo del detto Monastero. In fede di che +

Dato in Milo 17. Marzo 1691 s. v.  $\langle T, \Sigma \rangle$  G. de Camilli vescovo di Milo +



# TEZZAPA UPQTOTYNA EAAHNIKA FPAMMATA

#### ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΕΝ ΤΗ ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΙΚΗ ΔΗΜΟΣΙΑ ΒΙΒΛΙΟΘΗΚΗ

# ΠΕΤΡΟΥΠΟΛΕΩΣ.

#### 1.

# 1671, Μηνί 'Απριλίο 15.

(Χάρτης δίφυλλος, μήχ. 0.315, πλ. 0.23, ου ή πρώτη σελίς έχει χείμενον ελληνιχόν μετά πέντε σφραγίδων και όκτω ύπογραφῶν, ή δε κατόπιν γαλλικήν πραξιν περί τῆς γνησιότητος τοῦ ελληνιχοῦ χειμένου. Ανωθεν τοῦ ελληνιχοῦ χειμένου εύρίσχονται μέλανες τύποι τριῶν σφραγίδων, δύο δε έτεροι παραπλεύρως, πρός άριστεραν τοῦ άναγινώσχοντος. Η πρώτη τούτων έχει πέριξ την έπιγραφήν: + COPACIC TIS MONHC ΤΩΝ ΑΓΗΩΝ ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ. Έντος δε τοῦ χύκλου των γραμμάτων τούτων παρίσταται ό άπόστολος ΠΕ (== Πέτρος) και ό άπόστολος ΠΑ (=Παῦλος), άμφότεροι δρθιοι και έπι των γειρών ύψουντες ναόν τρισυπόστατον και πολυκάνδηλου ου το ύποχάτω χενόν πληροῦται δι' ἐστεμμένου διχεφάλου ἀετοῦ. — Η δευτέρα σφραγίε ὡς μή χαλῶς ἀποτυπωθείσα μένει δυσδιάχριτος ή τρίτη έπίσης άνεπιτυχώς άποτυπωθείσα, έχ της έπιγραφής όμως αύτης διαχρίνονται ταῦτα ΒΟΥΛΑ ΤΗ - - - ΤΗ ΤΟΥ ΚΥΤΟΥΛΜΥCIOV. Η τετάρτη δυσδιάχριτος, σώζουσα τα έξης γράμματα: - - THC ΛΑΒΡΑΟ ΤΟ ΑΓΙΟ ΑΘΑ[vasiou]. -Ή πέμπτη παριστά την χοίμησιν της Θεοτόχου χαι χύχλω έχει την έπιγραφήν: + V KOIM[ησ]IC THE ΘΕΟΤΟΚ'S THC ΠΟΡΤΑΙΤΗCIC TON IBHPON ... ... . OPOC. Σημειωτέον έτι, δτι έντος τοῦ διφύλλου τούτου εύρίσκεται έτερος δίφυλλος χάρτης περιλαμβάνων γαλλικήν τοῦ έλληνικοῦ κειμένου μετάφρασιν πρός χρήσιν τοῦ γάλλου πρεσβευτοῦ Nointel. Ἐν τὴ μεταφράσει ταύτη προστίθεται, ότι ό Παρθένιος ίερομόναγος είναι «religieux du monastere d' Eviron». Πρβλ. Perpétuité de la foi de l'Eglise Catholique sur l'Eucharistie. Paris 1841, r. 3, c. XLIX).

Ήμεῖς οἱ κάτωθεν ὑπογεγραμμένοι πρωεστοὶ, καὶ πατέρες τοῦ 'Αγίου Όρους μαρτυροῦμεν καὶ βεβαιώννομεν ἐν φόβϣ θεοῦ, ὅτι ὁ καλόγερός μας ὀνόματι 'Αγάπιος ἤδη τεθνηκὸς, ἔζησεν εἰς τὸ "Αγιον Όρος μὲ παράδειγμα, καὶ ἀγιωσύνην, ὡς καθῶς τὸ μαρτυροῦσιν ἡ διατριβαῖς του καὶ κόποι του μάλλιστα τὸ βιβλίον τὸ λεγόμενον 'Αμαφτολῶν Σωτηφία: τὸ ὁποῖον ὡσὰν ὡρθόδωξος διδασκαλία φωτίζει καθε καλὸν χριστιανὸν πρὸς τὴν ὁδὸν τῆς σωτηρίας. καὶ διατὶ ἐναντιώννεται τῶν αἰρετικῶν Καλβινιστάδων: δίκτοντας τὰ ἐπτὰ μυστήρια τῆς πίστεώς μας κατὰ τὴν ὡρθόδωξον 'Ανατολικὴν Ἐκκλησίαν: ἐφεύρασι πῶς τέτοιον βιβλίον δὲν εἶναι τοῦ 'Αγαπίου μοναχοῦ: μὴν θέλοντας οἱ Καλβινιστᾶδες νὰ πιστεύψουσι περὶ τοῦ ἀχράντου μυστηρίου τῆς εὐχαριστίας; πῶς ὁ ἄρτος, καὶ ὁ οἶνος ἱστερα ἀπὸ τὸν ἀγιασμὸν τοῦ ἱερέως, δὲν εἶναι πλέον ἄρτος, καὶ οἶνος (ἀγκαλὰ καὶ φάινεται κατὰ τὸ εἶδος) ἀμὴ εἶναι ὁ ἄρτος μεταλλαγμένος εἰς ίδιον, καὶ ἀληθεινὸν σῶμα τοῦ Χριστοῦ τοῦ ζῶντος: xaì ὁ οἶνος εἰς ἰδιον, xaì ἀληθινὸν aἶμα τοῦ Χριστοῦ τοῦ ζῶντος: ὡς xaθῶς μὰς παραγγέλλει ἡ ἀνατολικὴ Ἐκκλησία μας. τὸ λειπὸν διὰ βεβαίωσιν τῆς ἀληθείας μαρτυροῦμεν πῶς τέτοιον βιβλίον, xaì ἄλλα πολλὰ ἐτυπώθησαν εἰς τὴν Βενετιὰν ἀπὸ τὸν ἰδιον ἀγάπιον μοναχὸν τοῦ ἡΑγίου Ὅρους: ἔτζι ἡμεῖς γνωρίζοντάς τον μὲ ὅρκον ὑπογράφομεν. ἐν Κωσταντίνουπόλει. ιε Απριλλίου ͵αχοα.

- + 'Ιερόθεος ἰερο(μόν)αχ(ος) ἐχ τῆς Λαύρας.
- + Γαβριήλ ιερο(μόν)αχ(ος) τοῦ Καραχάλου.

Σεργηος μωναχος.

- + ό Κύριλλος τῆς Μεγάλης Συνάξεως.

🗻 Παρθένιος ιερομόναχος.

🗻 Φιλάρετος ίερο(μόν)αχ(ος) Δϊόνησιάτης.

+ ο Αθανάσιος προηγούμενος Κουτουλμουσίου.

🛹 + Κοσμᾶς. ιερο(μόν)αχος.

(Όπισθεν τοῦ πρώτου φύλλου πρᾶξις ἐνσφράγιστος ἔχουσα οῦτω):

Nous Charles François Olier Marquis de Nointel Conseiller du Roy en ses Conseiles, en sa Cour de parteman et son Ambassadeur aupres du Grand Seigneur Empereur des Turcs Certifions et attestons a touts qu'il appartiendra que nous estant informé de la verité du fait scavoir si Agapius avoit esté un religieux du Mont Athos, et s' il estoit veritable qu' il eut composé le livre Intitulé Le Salut des pecheurs, Touts ceux auxquels nous en avons parlé qui sont en grand nombre, Nous ont declaré qu' ils avoint cognu ce bon religieux, et qu' il estoit l' autheur du livre intitulé Le Salut des pecheurs, qui contient la Veritable doctrine de la presence reelle de Jesus Christ au saint sacrement, et de la trans Substantiation du pain et du vin en son corps, et en son sang, qui est celle de toutte l'Eglise d'Orient, C'est ce qui nous a esté confirmé par des Religieux qui cognoissoint Agapius, et lesquels comme luy ayant fait leurs veux dans la sainte Montagne, et se trouvant maintenant a Constantinople n' ont pas fait difficulté d'attester cette verité par leur signature, et leur bulle que l'ont peut voir et lire de l'autre part. En foy de quoy Nous avons signé les presentes, et fait Contresigner par Nostre premier secretaire, et a Scelles apposer le scel de Nos Armes. Fait aux Vignes de Pera les Constantinople dans le palais de france Le Onziesme Jour de May Mil six cent soixante et onze. 1.

('Inorp.) Olier de Nointel

 $\langle T. \Sigma. \rangle$ 

Par mondict Seigneur.

(Υπογρ.) De Blois.

2.

## 1671, Μηνί 'Οχτωβρίω ινδ. 10.

(Χάρτης μονόφυλλος μήχ. 0.413, πλάτ. 0.30. Πρωτότυπον πράξεως Χιαχής συνόδου. Γαλλιχή μετόφρασις έν τη Perpétuité de la foi de l'Eglise Catholique sur l'Eucharistie, έχδ. Migne, Paris 1841, τ. 2, σ. 1128–1129).

**A**<sup>\$\$\$</sup> Μετουσίωσιν τοῦ ἄρτου xaì τοῦ όίνου εἰς σάρχα, xaì aἶμα τοῦ X(ριστο)ὑ διὰ ἰερέως τοῖς χυριαχοῖς λόγοις γίνεσθαι πιστεύομεν 🔆

🖥 Σὰρξ, χαὶ αἶμα εἰσέρχεται εἰς τοὺς χοινωνοῦντας. 🔆

Γ<sup>ω</sup> Μετά τὸν άγιασμὸν μένει τὸ σῶμα, xαὶ τὸ αἶμα ἐν τῆ άγία εὐχαριστία <del>΄</del>

Ω<sup>™</sup> Ή άγία ἐυχαριστία προσφέρεται παρὰ τῶν ἱερέων διὰ ζῶντας, Χαὶ τεθνεῶτας ∻

**Ε**<sup>ω</sup> 'Αρμόζει ἐις ἀυτήν προσχύνησις λατρευτική. 🔶

🧟 "Η Ἐκκλησία κανονίζει νηστείας, δίας βούλεται. 🔆

Z<sup>\*\*</sup> "Ένα μεσίτην τοῦ προπατοριχοῦ ἀμαρτήματος, χαὶ τῶν προσωπιχῶν τὸν Χ(ριστὸ)ν λέγει. μετὰ δὲ τὴν ἀνὰστασιν αὐτοῦ χαὶ πάντας τοὺς ἁγίους εἰς τὰ χρειώδη ∻

**H**<sup>ον</sup> Κατ' ἄλλον τρόπον προσχυνεῖται ὁ θ(εὸ)ς, καὶ κατ' ἄλλον οἱ ἅγιοι, καὶ τὰ λείψανα ἀυτῶν. ὁ μὲν θ(εὸ)ς λατρευτικῶς, ἡ Παναγία ὑπερδουλικῶς, οἱ δὲ ἅγιοι δουλικῶς ∻

Θ<sup>ω</sup> Σχετικήν προσκύνησιν απονέμει ταῖς εἰκόσιν 🔆

I<sup>∞</sup> 'Η 'Εχχλησία ἔχει έπτὰ μυστήρια, τὸ βάπτισμα τὸ μύρον, τὴν άγίαν εὐχαριστίαν, τὴν μετάνοιαν, τὸ εὐχέλαιον, τὴν ἱερωσύνην, χαὶ τὴν συζυγίαν ∻

IA<sup>••</sup> Οί ίερεῖς παρὰ τῶν ἐπισκόπων χειροτονοῦνται, xaì ἀναγχαίως δεῖ παρ' ἀυτῶν διοιχεῖσθαι τὴν Ἐχχλησίαν ∻

IB<sup>\*\*</sup> 'Qφέλιμος ή τῶν ἀγαθῶν ἐπισχόπων διοίχησις: ~

ΙΓ "Η Έχχλησία χοινῶς ὀύποτε σφάλλει 🔆

ΙΔ<sup>~~</sup> Η Έxxλησία διχῶς δρατή, xai ἀδρατος, ή xάτω δρατή, xai ή ἄνω ἀδρατος ∻

IE<sup>α</sup> Τά βιβλία τοῦ Τωβίτ, τῆς Ἰουδήθ, τῆς Σοφίας, τοῦ Σειράχ, τοῦ Βαρούχ, τῶν Μαχαβαίων εἰσὶ μέρη τῆς Γραφῆς, χαὶ ἀναγινώσχονται +

+ Ό πρόέδρος Χίου Ϊγνάτιος +

+ 'Ο οίκονόμος Χίου ϊερεύς Στέφανος.

+ 10 σχευοφύλαξ Χίου ϊερεύς Άντώνιος.

+ 'Ο σαχελίου Χίου ϊερεύς Κωνσταντίνος ---

+ 10 εχχλησιάρχης Χίου ϊερεύς Νιχόλαος.

+ 10 Γερομνήμων Χίου Γερεύς Μαρίνος : - -

+ Ο ύπομνηματογράφων Χίου Ιερεύς Ίωάννης: ---

+ 10 διδάσχαλος τοῦ Εὐαγγελίου Νιχόλαος ἱερεὺς ~

+ Κλήμης ἱερομόναχος τῆς ᾿Αδελφότητος τῶν ᾿Αγίων ᾿Αναρτύρων. 🍣

+ Παρθένιος ϊερομόναγος τῶν Άγίων Ἀποστόλων: ~

+ 10 πρωτονοτάριος Χίου, Μανουηλος Σάχης, βεβαιών ἀπέγραψα +

🕂 Ίερομόναγος χαὶ πρώην ήγούμενος τῆς Νέας Μονῆς 🕂

+ 'Ο χαρτοφίλαξ Χιου ιερευς Γεώργιος.

+ Ό πρωτέχδιχος Χίου ϊερεύς Μιγαήλ

+ Ο ρήτωρ Χίου ίερεὺς Νιχόλα —

+ 'Ο δηχαίοφηλξα (sic) Χηού ηερες Μιχαλη

+ Ό λογοθέτης Χίου ϊερεύς Φώτιος

+ Γαβριήλ ίερομόναχος καὶ διδάσκαλος τῆς ἀΛδελφότητος τοῦ ἡΥίου Βίκτορος.

#### ( Όπισθεν τοῦ αὐτοῦ φύλλου).

Nous Charles francois olier de Nointel Conseiller du Roy en ses Conseils, et son Ambassadeur en Levant certifions, et attestons que l'attestation escritte de l'autre part, Nous a esté mise entre les mains par Ignace Archevesque du Rite Grec, de l'isle de Chio, lequel nous a declaré de vive voix, qu'ayant donné son consentement avec son clergé a la verité, qui y est contenuë, et dont Nous desirions d'avoir l'esclaircissement, il a creu qu' il y alloit de la gloire de son Eglise de la souscrire, comme il a fait apres une conclusion prise avec ses principaux Ecclesiastiques, Lesquels au nombre de seize l'ont' confirmé par leurs signatures, c'est ce que cet Evesque Nous a prié de certifier, et Nous le faisons dautant plus volontiers, que ce Prelat ayant toujours esté grand Ennemi du Rite des Romains, Jusqu'a venir la force a la main dans leurs Eglises pour les en despouiller, a son Oeconome qui a signé le premier apres luy, ayant poussé sa passion encore plus loing en divers rencontres, leur tesmoignage doit paroistre au dessus de toute collusion, c'est le Jugement que Nous en faisons, et que Nous rendons public par nostre signature, et le sceau de nos armes, ordonnants qu il sera contresigné par nostre pnemiere secretaire. Donné aux Vignes de Pera Les Constantinople au Palais de france Le quatriesme Jour de Juillet Mil six cent soixante douze. 1.

#### Olier De Nointel

 $\langle T. \Sigma. \rangle$ 

Chio.

Par Mondict Seigneur De Blois

3.

# 1671, Μηνί 'Οκτωβρίω 14.

(Δίφυλλος χονδρός χάρτης μήχ. 0.45 πλ. 0.308, ου τρεῖς σελίδες περιλαμβάνουσι τὸ ἐλληνικὸν κείμενον, ἡ δὲ τετάρτη γαλλικὴν ἐνσφράγιστον ἐπικόρωσιν τοῦ πρωτοτύπου ἐλληνικοῦ κειμένου καὶ τῶν ὑπὸ τοῦτο ὑπογραφῶν. Σημειωτέον ὅμως ὅτι αί μετὰ τὸ ὄνομα τοῦ ἡγουμένου Μακαρίου ὑπογραφαί, πασαι ἀνεξαιρέτως, εἶναι κεχαραγμέναι διὰ τῆς γειρὸς τοῦ Μακαρίου. Τὸ πρῶτον γράμμα τοῦ ἐλληνικοῦ κειμένου, τὸ Η, εἶναι μέγα κόκκινον καὶ περικεκοσμημένον δι' ἀνθέων, ἐφ' ῶν ὑψοῦται βασιλικὸν σταυροφόρον στέμμα. Γαλλικὴν τοῦ κειμένου μετάφρασιν ὅρα ἐν τῷ Perpétuité de la foi κτλ., ἐκδ. Migne, τ. 2, σ. 1113–1134. Αὐτόθι καὶ διήγησις τοῦ de Nointel περὶ τῆς μεταβάσεώς του εἰς τὴν μονὴν Μαυρομόλου, σ. 1129 κέ.).

Η άγία χαθολιχή χαὶ ἀποστολιχή Εχλησία· ή ᾿Ανατολιχή ἐπιστηριγμέν(η) ἐν ταῖς εὐαγγελιχαῖς ἱστωρίαις χαὶ ἀποστολιχαῖς παραινέσεσι θύει διὰ τῆς θείας ἱερουργείας τα ἄχραντα χαὶ σωτήρια μυστήρια, χαὶ ἐπιτελεῖ την ανάιμαχτον μυσταγωγίαν εἰς ἀνάμνησιν τοῦ χυρίου ἡμῶν Ι(ησο)ύ Χ(ριστο)ύ τάυτην δε τὴν θείαν λατρείαν διὰ ἄρτου χαὶ ὀίνου τελεῖσθαι· ἐδογμάτίσεν χα-ថὰ χαὶ ἀυτὸς ὁ χύριος τοῖς ἁγίοις ἀυτὸυ μαθηταῖς· χαὶ ἀποστόλοις δἔιπνον μυστιχὸν ποιήσας λάβειε φάγειε τῶυτο ἑστι το σῶμα μου λαβῶν τὸν ἅρτον· χαὶ πίειε ἐξ ἀυτοῦ πάντες τῶυτο ἑστι το σῶμα μου λαβῶν τὸν ἅρτον· χαὶ πίειε ἐξ ἀυτοῦ πάντες τῶυτο ἑστι τὸ ἆιμα μου λαβῶν τὸ ποτηριον εἰρηχῶς ἐνετέιλατο. χατὰ τονἀυτὸν οῦν τρόπον χαὶ ὁ ἱερεὺς τοὺς ἀυτοὺς λόγους ἐιπῶν ἐν τῆ ἱερα μυσταγωγία δέεται τὸν προτεθέντα ἅρτον χαὶ δίνον σῶμα χαὶ ἇιμα Χ(ριστο)ὑ γένεσθαι χαὶ τῆ ἐπιχλήσει τοῦ ἁγίου χαὶ τελετάρχιχοῦ πνεύματος ἐυλογήσας ἀμφώτερα ἐις σῶμα τέλειον χαὶ τέλειον ἀμα μεταποιεῖται ὀύτω μεν φρονεῖ ὁμολογεἰ χαὶ πιστέυει· ἡ ἁγίανατολιχή μόνη ή ἐπίχλησις του άγίου πνεύματος του έξ όυχ ὄντων ἐις το ἕιναι τὰ πάντα· παραγαγόντος· λύσις δε μιᾶς έχάστου ἀπορίας ἡ πιστης χαὶ γὰρ ἡ πίστις άδιάχριτός. τις συγχατάθεσις τῶν ἀχουσθέντων ἐν πληροφορία τῆς ἀληθήας έστὶ χαὶ λέγεται χατὰ τόν δυρανοφάντορα Βασίλειον ὁ γαρ πιστέυων ὀυ μόνοις τοῖς χειμένοις ἀισθητοῖς ἀλλά τõις νοητοῖς ἐπιβλέπει χαὶ ῶσπερ ἐπὶ του βαπτίσματος διά τδυ άισθητδυ υδατος την άναγέννησιν χαι άναχαινισιν γίνεσθαι πιστεύομεν όύτω χαὶ ἐπὶ τῆς ἱερᾶς τελέτῆς τὸν προτεθέντα χαὶ ἀγιασθέντα άρτον καὶ δινον σῶμα καὶ ἆιμα Χ(ριστο)ύ τελἒισθαι πείθομεθα ταὐτῆν δέ τὴν θυσίαν διὰ ἄρτου ἐνζύμου ἀνελλιποῦς χαὶ τελέιου. χαὶ δὶὰ ὀίνου γίνεσθαι όι άγίοι πατέρες άπεφήναντο ῶ΄σπερ χαὶ ό σαρχωθεὶς θεὸς τέλειος ὖν κατά τε την θεότητα καὶ αν(θρωπ)ότητα ὁ γἑρ ἄρτος την ὀικῆαν σάρκα του υ∔ ου του θέου και ό όινος τό ἆιμα άυτου άινίτεται καθά και ή άυτωσοφια και αλήθυα πρό του μυστιχου δέιπνου έν πολλαῖς ταῖς διηγησεσι περί ἀυτου ἐψη έγω έιμι ύ άρτος ύ έκ του ύυρανου καταβάς και ζωήν διδούς τω χόσμω και άλλαγδυ έάν τις φάγη έκ τύυτου του άρτου ζήσεται είς τον άιῶνα χαί πάλιν ἐὰν μή φάγητε τήν σάρχα του υίού του ἀνθρωπου, και πίητε άυτου το άιμα ουκ έχετε ζωήν έν εάυτοις αυθυς δε εσθίοντος αύτου μετά των ίερων μαθητων άρτον άυτοις και όυκ άζυμα έκλασε ώς οι εύαγγελισταί έχχηρύτουσι λαβών ό Ι(ησο)ύς τον άρτον, φασί, έχλασε χαί εδίδου αυτοίς και έιπε λάβετε φάγετε τουτο έστι το σωμα μου άλα χαι Ϊάχωβος ο αδελφόθεος ο χαί πρῶτος ἱεράρχης Ἱεροσολύμων παρα του μεγάλου αρχιερέως Χ(ριστο)ύ χειροτονηθείς και προτος επιδειξας ήμιν την θείαν τάυτην μησταγωγίαν διὰ άρτου ἐνζύμου αὐτὴν ἐποίησε. χαὶ περὶ Χ(ριστο)ύ διηγούμενος. ἕλεγε. λαβών ἄριον ἐπὶ τῶν ἁγίων Χαὶ ἀχραντων χαὶ ἀμώμων· χαὶ ἀθανάτων ἀυτοῦ χειρῶν, χαι ἐπομενως ὁι θείοι χαὶ τέροι. διδάσχαλοι όι τῆς ἀληθείας χύρυχες χαὶ ὑπέρμαχοι ὅ τε θἔι Βασίλειός χαὶ ἰέρος Χρυσόστομος χαὶ ὁι λοιποὶ τῆς τε ἀνατολιχῆς χαὶ Δυτικῆς Έχχλησίας μέγρι 'Αλεξάνδρου πρώτου πάπα 'Ρώμης διὰ ἄρτου ἐνζυμου ίερούργουν ἀπὸ δε τόυτου ή μεν Ρωμαϊκή Ἐκκλησία. διἀζύμου μυσταγωγείν ήρξατο ή δε 'Ανατολοική τῆς ἐνζύμου οὐδέποτε παρετράπη. Ϊουδαιοι γὰρ τὰ άζυμα ώς χαὶ τὴν περιτομὴν. χαὶ τὰ τõυ παλάιου νόμου λοιπὰ ἐτέλουν ἡμεῖς δὲ ως ουδεν τδυ παλάιου νόμου πράττομεν ἀλὰ τῆς Καἰνῆς Διαθή¤ς έχλογή έσμέν ούδε τά άζυμα ποιητέον άι γάρ σχυαί τοῦ νόμου ἐις ἀλήθειαν μετήχθησαν ώς ό θείος Χρυσόστομος ἐχδιδάσχει λέγων· ἐχεῖ τουτέατιν έν τῶ παλάιω νόμω. το γράμμα. ῶδε τὸ πνεῦμα. ἐχεὶ χαὶ ὁ ἀμνὸς ὧδε ο Χριστός έχει τα άζυμα. ὦδε ο άρτος χαι τέως ως οι ἀπόστολοι δί ένζύμου άρτου δύτω χαὶ ἡ διχοδομουμὲνη ἐπὶ ταῖς αὐτῶν ὁμολογίαις ᾿Ανατολιχεί Ἐχχλισία μηδέν ἀπολυπούσα τῆς ἀληθείας ἤ ὀρθῆς πίστεως ἐχτελει μέν και δογματίζει.

- 46 ---

Ευχοσμειται έτι ή άγία 'Ανατοληχή 'Εχχλησία χαὶ διὰ τῶ άγίων εἰχόνων τοῦ χυρίου ήμῶν Ιήσδυ Χ(ριστο)ύ τῆς θεόμήτορος — παρθένου Μαρίας χαὶ πάντων τῶν άγίων ἀυτὰς δε προσχυνεῖν δὲ οὐ λατρευτῶς· ἀλλὰ σγετιχῶς ἐντελλεται ὀο γὰρ θεὸς ἡ ἐιχών ἢ παρθένος ἡ ἀγίοι ἀλλὰ πρωτότυπα χαὶ ἀρχέτυπα τοῦ πάντων δημιούργου χαὶ ἀυτῆς τῆς μητροπαρθένου. χαὶ τῶν άγίων προσχυνούντες δὲ ὀυ μιχρὰς τὰς ἐυεργεσίας ἀπολαμβάνομεν ὁρῶντες γάρ έν ειχόνι τον σταυρόν τοῦ Χ(ριστο)ύ χαὶ τα ἄχραντα πάθη τῆς θείας άγάπης χαὶ του περὶ ἡμῶν ὀἰχτρου μνημονέυομεν ἀυτῶν ὄυν τῶν ἐιχόνων πρῶτος ὁ θείος Λουχᾶς τόν τρόπον παρὲδωχεν ἀλλὰ χαὶ ἐποφειλόμενον σέβας. αὐτοῦ δίδοσθαι παρὰ τῶν άγίων ἐντέταλται πατέρων ἔυλογον γὰρ χαὶ ἀιδέσιμον την τουτων προσχύνησιν έχριναν. διό εί χαι απίστως χαι τυραννιχώς. τῆς ἀγίας, ἘΧΧλησίας ἀποβάλλειν ποτέ τινες ἐπέιρασαν ἀλλὰ πάλιν των δεινῶν Εἰχονομάγων θέια δίχη ἀναιρεθέντων παρά της ἁγίας. ζ. συνόδου μετὰ προσήχούσης τιμής χαὶ ἐυλαβείας ἀνἐχλήθησαν χαὶ προσχυνεῖσθαι διετὰχθησαν περί τόυτων τῶν άγίων εἰχόνων ἀλλὰ χαὶ περὶ τῆς ιέρᾶς μυσταγωγίας

Αγάπιος τζς μοναχός έχ μέν τῆς νήσου Κρήτης ὀρμώμενος έις δὲ το "Αγιον Όρος τον βιόν άσχητιχῶς χαὶ θεαρέστως διατρὶψας βίβλους δυχ όλίγας μάλιστα δὲ τὴν ἐπιχαλουμένην. 'Αμαρτολῶν σωτηρίαν ἔγραψέ τε χαὶ ἐις χοίνην ὠφελέιαν ἐτύπωσε· ἐξ ἀυτῶν τά πλεῖστα χαταλαβεῖν τῶν αναγινωσχόντων έχαστος έγει έπὶ τόυτου άς χαὶ ἀυτὸς ἀυτὰς ἐχ πολλῶν παλαιών χαὶ νέων διδασχάλων συνάξας πόνω χαὶ μόγθω ἐις εὐχαἰρίαν περιεποιήσατο καὶ ὡς ἀληθής τοῦ ἐυαγγελικοῦ λόγου διατηρήτης καὶ περιποθητος τὸ τάλαντον ἐπολυπλασίασεν· χαὶ τὸν βίον πἀυτα (= πάντα) ἀγίος· τοῖς όμοίοις έργοις διαπερασας. έν χυρίω άνεπαύσατο είς ένδειξιν άσφαλη χαί βεβαίαν όμολογίαν τῆς ἰερας τελετῆς τῆς προσηχουσης προσχυνήσεως τῶν άγίων ἐιχόνων χαὶ τῆς μοναδιχῆς χαὶ ασχητιχῆς πολιτείας τδυ ἀυτδυ ᾿Αγαπίου το παρ (= παρόν) γράμμα πᾶσι τοῖς χριστιἀνοῖς. καὶ μάλιστα τῶ τὴν άλήθειαν τῆς πίστεως τῆς Ανατολικῆς Ἐκκλησίας περὶ τόυτων τῶν κεφαλαίων. ζητήσαντι έυγενεστάτω χαὶ ἐξοχοτάτω χυρίω Καρόλω Φραγχίσχο. Ολιεριω Ενιαργίονι (=μαρχίωνι) Νοϊντελιων του της Φράντζας δυνατοτάτου βασιλέως αξιωτάτω πρεσβεύτη δέδοται παρι ήμῶν ὑπογεγραμμένων:

Εν τῷ ήμετερω μωναστηρίω του Μαυρομόλου ἐν τη του Όχτοβρίου ιδ

# Ένἐτει ἀπὸ Χριστοῦ αχοα +

+ Ο χαθυγούμενος τῆς θέιας ϊἐρᾶς χαὶ σταυροπὶγιἀχῆς μωνής τῆς ϋπεραγίας Θ(εοτό)χου του Μαυρου μόλου Μαχάριος ιἐρομῶναχος χαὶ ὀι σύνεμοι εν Χ(ριστ)ώ αδελφοι +

- 48 -

+ Καληνίχος ιερομῶναχος τῆς ἀγίας μωνης τάυτης +

+ Δαντίλ ιέρομῶναχος. της άγίας μωνης τάυτης +

+ Γερμανός ϊέροδιαχων τῆς ἀγίας μωνῆς ταύτης +

+ Καὶ πάνταις οἱ αδελφοὶ τῆς ἀγίας μωνῆς ταύτης ἔρρωσθεν: +

# (Γαλλική ἐπικύρωσις τοῦ αὐτοῦ ἐγγράφου).

Nous Soubsignés Certifions et Attestons a tous ceux qu'il appartiendra, que l'attestation qui est exprimée de l'autre part Nous a esté mise entre les mains par Macarius Superieur de l' abbaye Mauromole qui nous a asseuré de l'avoir escritte entierement, Et qui a recognu Sa Signature en nostre presence, pour l'avoir mise de son propre mouvement, et comme une preuve des verités que croit l'Eglise Grecque, Il nous a aussi declaré que pour les rendre plus Authentiques il avoit assembbé Ses Religieux, et qu' ayants touts affirmé qu' ils croyoent la presence reelle de Jesus Christ au Saint Sacrement, La Conversion du pain et du vin en son corps, et en son sang, L' Invoquation des Saints, Et qu' ils avoint cognu Agapius pour un pieux personnage, et pour estre l'autheur du livre Intitulé Le Salut des pecheurs, Il avoit escrit ensuitte de son nom ceux des Cinq principaux d' entre Euz, Et compris les autres en general, La coustume n'estant pas qu'ils signent, mais que l'abbé ayant signé declare que c' est leur sentiment, qu'il a trouvé que c'estoit l'ordre de sa maison d' en user ainsi, et qu' il a creu que ce n' estoit pas s' en esloigner que d' en nommer quelques uns en particulier. Nous Avons mesme Interrogé les Religieux y desnommés qui nous ont certifié touttes ces verités tant au fonds qu'en la forme, En foy de quoy Nous avons signé, et fait apposer le seel de nos Armes, et Contreseing de nostre premier Segretaire. Donné Aux Vignes de Pera Les Constantinople au Palais de france le Vingt sixiesme Jour d' Octobre Mil Six Cent Soixante Unze. 1.

(' $\Upsilon \pi \circ \gamma \rho$ .) Olier de Nointel ambassadeur de sa maiesté a la porte.

(T. Σ.)

Par mondict Seigneur (Υπογρ.) De Blois



## 4.

#### 1691, Μηνί Φεβρουαρίω.

(Μονόφυλλος τουρχικός χάρτης, χονδρός καὶ λεῖος, μήχους 0.59, πλάτους 0,44. Όπισθεν ἔχει τὸ ἑξῆς· « + Τῷ μέγα σεβαστοχράτορι | βεζήρι καὶ καθολικῶ τῆς | βασιλείας ἐπιτρόπφ, | προσχυνητῶς ἐν|χειρισθὴ». <sup>\*</sup>Ανωθεν τοῦ χειμένου τοῦ γράμματος ὑπάρχει σφραγίς ἔντυπος διὰ μελάνης, διαμέτρου 0.40, ῆς τὸ μέσον κατέχει παράστασις εἰκόνος τῆς 'Αγίας Τριάδος, τὸ δὲ πέριξ ἡ ἐπιγραφή: + ΤΗΟ ΘΕΙΑΟ Π(ατ)ΡΙΑΡΧΙΚΗΟ ΟΤ(αυ)ΡΩΠΗΓΙΑΚΗΟ ΜΟΝΗΟ (τῆ)Ο ΠΑΝΤ⊗ΡΓ⊗ ΤΡΙΔΔΟΟ ΕΝΗΟΩ ΧΑΛΚΗ. Τὸ πρῶτον τοῦ χειμένου στοιχεῖον, τὸ Τ, πολὺ μέγα, περιχεχοσμημένον δι' ἀνθέων χαὶ φέρον ἄνωθεν βασιλικὸν μετὰ σταυροῦ στέρμα).

Τῷ μέγα καὶ περιφανεῖ καὶ ἐκλαμπρωτάτῳ καὶ συνετωτάτῳ ἄρχοντι καὶ ἡγεμόνι τῶν ἡγεμόνων, καὶ πρῶτῳ τῶν προκαθεζομένων μεγιστάνων, μεγίστῳ κνέζη καὶ σεβαστοκράτορι βεζήρι τῆς κραταιᾶς καὶ ὑπερκειμένης όρθοδοξωτάτης βασιλεῖας Μοχοβίας καὶ καθολικῶ ἐπιτρόπῳ, κυρίῳ, κυρίῳ \_\_\_\_\_\_\_\_\_ τῷ καταπάντα προτεύοντι, οἱ ταπεινοὶ δοῦλλοι καὶ ἐυχαῖται ἀυτῆς ἱερομόνάχοι τε καὶ μοναχοὶ οἱ τὴν ἱερᾶν ὀικοῦντες μονῆν τῆς παναγίας καὶ ζωαρχικῆς Τριάδος τῆς ἐν τῆ νῆσσω Χάλκης. δουλλικῆν καὶ ἐδαφιαίαν μετανοιαν καὶ προσκύνησιν ὀλωψυχως κωμίζομεν, δεόμενοι τῆς μακαρίας καὶ ζωοποιοῦ καὶ ἀδιερέτου Τριάδος τοῦ ἐνὸς τῆ φύσει μόνου θ(εο)ῦ, ἔνα στεραιοῖ καὶ διαφυλλάττοι τὴν ὑψηλλώτητά της, ἄνοσον, ἔυθυμον, ὑγιεῖ, εὐτυχεῖ, καὶ μακρόβιαν, καὶ πάσης ἐναντείας ἀνώτερον ἁμὴν: ~

Γνωστὸν ἔστω τῷ χράτει τῆς θεοσεβείας σου αὐθέντα μέγα χνέζη χαὶ έπίτροπε τῆς θεοσῶστου βασιλεῖας Μοσχοβίας, χύριε \_\_\_\_\_ ὅτι τὸ σεβάσμιον ήμῶν χαὶ ἱερὸν τοῦτο μοναστύριον, ὅπερ χεῖται πλησίον Κωνσταντίνουπόλεως χατά την Άνατολιχην γην πλησιάζουσαν έν τινι νησσω όνομαζωμένη Χάλχη, ἀφῆς καὶ ἡ Χαλχηδόνα τὴν ἐπονυμίαν ἐχτήσατο. ἐπέχον δὲ άπὸ Κωνσταντινόυπολιν χατὰ ἔυρους ῶς μίλλια δεχαπέντε. ὑπήρχε δὲ πρώτερον στούδιον σοφίας χαὶ μαθημάτων, οὐ μόνον μοναζόντων; άλλὰ χαὶ βασιλέων χαὶ ἀργόντων. ἐν δὲ τοῖς χαιροῖς ἐν οἶς ἐπολεμεῖτο ἡ Κωνσταντινούπολις, θ(εο)ῦ παραγωρήση ὑπὸ τῶν ᾿Αγαβρηνῶν. χατηδαφίσθη χαὶ ἐρυμώθη ὑπάυτῶν, ὕστερον δὲ ἐν τοῖς χαὶροῖς τῆς ἐπιχρατέιας σουλτάν Σουλειμάνη, άναιχαινίσθη παρα Μητροφάνους π(ατ)ρίάργου Κωνσταντίνου πόλεως. χα! πάλιν παρά Ίερεμίου έχαλοπίσθη χαὶ ἕιναι χαὶ λέγεται πατριαρχιχόν σταυρωπίγειον μέγρι την σήμερον . . . πλην άι τοῦ χαιροῦ ἀνωμαλίαι, χαι τὰ ᾶπειρα βάρει τῶν ἐπιχρατοῦντων ᾿Αγαρρηνῶν μάλιστα τὰ νῦν νέα φορτία χαὶ χεφαλοχάράτζια, χαὶ ἡ νέα βοήθεια ἅτινα ἐρύφθησαν εἰς τὰ πτωχὰ μοναστύρια, ἐχλόνυσαν ήμᾶς χαὶ ἐβύθησαν ψυχηχῶς τε χαὶ σωματιχῶς, χαὶ ἑγρειώθημεν ύπερ τιμής των τής πραγμάτων μονής, χαὶ πολλοὶ τῶν πατέρων έφυγων, χαὶ οἱ ἐναποληφθέντες οὐ μόνον τῆς ἐφ' ἡμέρου τροφῆς ὑστεροῦμεθα; άλλά χαὶ πάνδεινα φυλαχάς τε χαὶ μάστιγας ὑποφέρομεν χαθεχάστην ἐ-

1/24

πιχαλοῦμενοι τὸν θάνατον ὡς ἐυεργέτην. ὅθεν τὰ τοσαύτα πάνδεινα θεορῶντες τινές τῶν φρονήμων ἐσυμβοῦλευσαν ήμᾶς ὅπως καταφυγεῖν εἰς τὸ μέγα σχέπος τῆς θεοφιλάχτου ὑμῶν βασιλεῖας χαὶ ἐτεῖν ἔλεος σωτηρίας. ὅθεν χαὶ μην έχοντες άλην μετά θ(εό)ν έλπίδα. έσυμφωνήσαμεν άπαντες, έχλεξάμενοι τὸν πανόσιώτατον ἐνιερομονάχοις καὶ ἀρχιμανδρίτην νέον, τὸν ἀγαπητὸν ήμῶν ἀδελφὸν χύριον πα \_\_\_\_\_ μετὰ τῆς συνωδίας ἀυτοῦ \_\_ ίερομονάχω, τῶ χελάρι. χαιάγιω μοναχῶ. χαὶ ἱεροδιάχονι \_\_\_\_ καὶ ἐπέμψαμεν αὐτοῦς ἐν τῶ ἐλέει τῆς βασιλεῖας ὑμῶν, ἀφιερώνοντας έν αυτή χαί όλον τῶιερόν ήμῶν τοῦτο χαί σεβάσμιον μοναστύριον τῆς παναγίας Τριάδος τῆ τοῦ Ἐσώπτρου, διὰ μέσον τῶν ἐπειφερόντων τὸ παρὸν ἡμῶν ἀὸελφῶν. 📰 διὸ παραχαλοῦμεν προσχυνητῶς χαὶ γονοπετῶς, ὅπως δέξασθαι ἀυτοῦς ίλέως χαὶ εὐμενῶς χαὶ εὐπροαιρέτως, χαὶ συνδράμητε καὶ βοηθήσαται ἐν λόγῳ, ἔργῳ, καὶ ἐλεημοσύνη εὐπροαιρέτῳ, καὶ παραστήσητε αυτοῦς ἐνόποιον τῶν θειωτάτων βασιλέων, χαὶ ὤσον ἐστὶ τῆς γριστομειμήτου σου ψυχῆς φιλαδελφία χαὶ ἕλεος, συνδράμεται τὰ πρὸς βοήθειαν χαὶ σύστασιν τοῦ πτωχοῦ μοναστυρίου συντείνοντα. χαὶ τοῖς θεοστέπτοις ៥ναξιν εἰς ἴχτον φιλανθρωπίας παραχινοῦντα. τὴν γὰρ ἀξίαν τῶν ἐλεοῦντων Δα(βί)δ ό προφητιχώτατος χηρίττη μεγαλλωφῶνως λέγων, δίχαιος ἀνῆρ ό οιχτήρον και κηχρών, και ό χ(ύριο)ς ήμων Ι(ησου)ς Χ(ριστό)ς διά των χαλῶς τὰ προσχαιρα διχονομοῦντων, ἀπειροπλασίους ἀμειβᾶς ἐν τῷ μέλλοντι ύπεισχνύται. εὖ δοῦλε ἀγαθὲ φησὶ, καὶ πιστὲ, ἐπὶ ὀλίγα ἦς πιστὸς ἐπιπολλών σε καιαστήσω. Ταύτα τη θεοσεβεστάτη σου ψυχή πρεσβεύωμεν, ύπως χαὶ τὸ παρὸν διασῶσηται σεβάσμιον μοναστύριον. χαὶ τὰς ἐνταύθα χινδυνευοῦσας ψυγὰς τῶν ίχετῶν σας ἐλευθερώσηται διασωτηρίαν τῆς ψυγῆς σας, χαὶ μνημώσυνον τῶν μαχαρίων γονέων σας. Γράψαται δὲ χαὶ τὰ τίμιά σας δυόματα νὰ μνημονεύωνται διὰ παντός. χαὶ ἀξιώσαται διαχρυσσοβοῦλου χαὶ βασιλειχοῦ ὑμῶν γράμματος, ταχύτερον ἐλθεῖν πρὸς ἡμᾶς, ὅπως χαὶ ἡμεῖς τών δεινών έλευθερωθέντες. χαί τύχωμεν άναισιν, χαί χρεωστιχώς πρός θ(εδ)ν τάς δεήσεις ὑπέρ ὑγίειας χαὶ σωτηρίας ὑμῶν ἀναφέρομεν μέχρι παντῶς αιώνως. αὐτὸς δὲ ὁ τρισυπόστατος χ(ύριο)ς χαὶ μόνος θ(εὸ)ς ἀλιθεινὸς. ἀνταμείψοι ύμιν τὰς ἀμειβᾶς μυριοπλασίους. καὶ μετα βαθυτάτου γῆρους, καὶ πολλάς νίχας χαὶ τρόπαια, ἀξιῶση ὑμᾶς χαὶ τῆς οὐρανίου αὐτοῦ βασιλεῖας μετὰ πάντων τῶν διχαίων χαὶ άγίων ἀμήν: — Ἐν μηνὶ Φευρουαριω, αχha +

∝ + Ο χαθηγούμενος τῆς ἱερᾶς π(ατ)ριαρχικῆς μονῆς τῆς παναγίας Τριάδος τῆς ἐν τῆ Χάλκη τῆ τοῦ Ἐσώπτρου, Διονύσιος ιερομόναχος χαὶ οἱ συνεμοῖ ἀδελφοὶ χαὶ ἐυχάιται ἀυτῆς: +

#### ΠΙΝΑΞ ΟΝΟΜΑΤΩΝ

'Αβραάμ ό δίχαις 15. 'Αγάπιος, μητροπολίτης Κυζίχου 21. · Άγάπιος Κρής (ό Λάνδος) 41, 42, 47, 48. 'Αγαρηνοί 13, 31, 49. "Αγιοι 'Ανάργυροι ναός αὐτῶν έν τη νήσω Μήλω 3, 4, 10. Έτερος έν τη πόλει Χίω 44. "Αγιοι 'Απόστολοι ναός αὐτῶν έν τη πόλει Χίω 44. Μοναστήριον έν 'Αγίω "Ορει 41. "Aylov "Opos 41, 42, 47. "Αγιος Βίχτωρ" ναὸς ἐν τῇ πόλει Χίω 44. Άγιος Γεώργιος ναός πατριαργιχός έν Κ/πόλει 15. 21, 22. 'Αγγίαλος, πόλις Θράχης 21. 'Αδελφότης άγίου Βίχτορος έν Χίφ 44. 'Αδελφότης άγίων 'Αναργύρων έν Xiw 44. 'Αδριανούπολις 15. 'Αθανασία μοναγή 10. 'Αθανάσιος (Πατελλάριος), έχπτωτος πατριάρχης Κ/πόλεως 11. 'Αθανάσιος μητροπολίτης 'Αδριανουπόλεω; 15. 'Αθανάσιος μητροπολίτης Νιχο- Αύσονες 36. μηδείας 21, 27. 'Αθανάσιος μητροπολίτης Παροvaξias 4. τουλμουσίου 42. Άθανασίου τοῦ Άθωνίτου λαύ- Βαρβερινός (Φραγκίσκος) 30. pa 41. Αίγυπτία τέγνη 30. Αίγυπτος 30. 'Αλεξάνδρεια 1, 2. 'Αλέξανδρος α΄ πάπας 'Ρώμης 46. 'Αλέξανδρος Μανασαγγύος 33, 34. 'Αλλάτιος (Λέων) 30, 36, 37, 38. Αλπεις 37. 'Αναργύρων άγίων (Κοσμᾶ χαὶ Δαμιανοῦ) ναοὶ ἐν Χίω καὶ

Μήλω 3, 4, 5, 10, 40. Λεί- Βλαγία 23, 24, 25. ψανα αύτῶν 38. 'Ανατολαί 14. 'Ανατολῆς τὰ μέρη 1. Ανατολική γη 49. 'Ανατολική 'Εκκλησία 11, 41, 42, Γαβριήλ ίερομόναγος και διδάσκα-43, 44, 45, 46, 47. \*Ανθιμος μητροπολίτης Προύσης 21, 27. 'Αντιόχεια Συρίας 22. 'Αντώνιος ίερεύς, σχευοφύλας της Γαλατάς Κ/πόλεως 18, 19, 20. μητροπόλεω; Χίου 44. 'Αντώνιος Γοτζαδίνος 32. 'Αντώνιος Καλίτης 4. 'Αντώνιος Μονεμβασίτης 4. 'Αποστολική Καθέδρα Κ/πόλεως 13. Αγχυρα, πόλις ἐν Μιχοὰ ᾿Ασία ἘΑποστόλων άγίων (Πέτρου χαὶ Γερμανὸς ἱεροδιάχονος τῆς μονῆς Παύλου) ναός έν Χίω και μονή έν Αγίω Όρει 41, 44. \*Apaße: 12, 38. Argentae episcopus 40. 'Αριστοτέλης ό (Σταγειρίτης) 33. 'Αρχούδιος (Φραγχίσχος) 31. 'Αρτζιπέλαγος (=Αίγαῖον πέλα- Γεώργιος ίερεύς, γαρτοφύλαξ τῆς 705) 39. Ασπρη Θάλασσα (= Αίγαιον πέλαγος) 4. Αυξέντιος μητροπολίτης Κυζίxou 15. 'Ayaia 13. Achaia Moreæ 16. 'Αχαιοί 36. Άθανάσιος προηγεύμενος Kou- Wangnereckius(Simon)37,39. Γοτζαδίνος (Φραγκίσκος) 33. Βάρβαροι 13. Barberinus (Franciscus) 36. Γραιχῶν ἐχχλησία ἐν Μήλφ 3, 4. Bágva 21. Βαρούχ ό προφήτης 44. Βασίλειος ό Καισαρείας Καππα- Γρηγόριος ε', πατριάρχης Κ/πόdoxias 46. Βενετιά 42. Vienna 17, 39. Vignes de Pera 42, 45, 48. Βίχτορος τοῦ άγίου ναὸς χαὶ άδελφότης έν Χίω 44.

Blois (de) 39, 43, 45, 48. Bohemia 39. Βοηδρομιών 35. Βουχουρέστιον 21, 23. λος της έν Χίω άδελφότητος τοῦ άγίου Βίχτορος 44. Γαβριήλ ίερομόναχος της μονής Καραχάλλου 42. Γένος (= "Ελληνες οι έν Τουρx(a) 13. Γεράσιμος μητροπολίτης Θεσσαλονίχης 27. Γεράσιμος γ΄ πατριάρχης Κ/πόλεως 17, 21. Μαυρομόλου 48. Γερμανός ίερομόναχος της έν Πάτμω μονής 39, 40. Γεώργιος μεγαλομάρτυς ναός έπ' όνόματι αύτοῦ ἐν Φαναρίφ Κ/ πόλεως 15. μητροπόλεως Χίου 44. Γεώργιος παπάς έν Μήλω 3. Γεώργιος Πάτρας, παπας έν Μήλφ 4. Γεώργιο: Σπαντωνής, ψευδής (?) ρεφενδάριος τοῦ Οἰχουμενιχοῦ θρόνου 15. Γχιούμα σχολή έν Ίωαννίνοις 23, 24. Γουλιέρμος παπᾶς ἐν Μήλω 6. Γραφή (= Παλαιά Διαθήχη) 44. Γρηγοράς (Δημήτριος Μαμωνάς) 28.λεως 21, 22, 27. Γρηγόριος μητροπολίτης [Καισαρείας Καππαδοχίας 21. Γρηγόριος μητροπολίτης Σμύρνης 21.Γρονώβιος (Ίω. Φριδ.) 35, 36.

Gubbio 33. Δαβίδ ό προφήτης 50. Δαμιανοῦ 'Αναργύρου χεφαλαί 38. Θεόδωρος Στουδίτης 30. Δανιήλ ίερομόναχος της μενής Μαυρομόλου 48. De Blois 43, 45, 48. Δέρχοι 21, 27. Δημήτριος Μαμωνάς ό Γρηγοράς 28. Δημήτριος Ρουσχέτος 4. Διονυσιάτης 42. Διονύσιος μητροπολίτης Λαρίσσης 27. Διονύσιος ίερομόναχος, ήγούμενος σόπτρου 50. Domenico Mocenigo 40. Δοσίθεος άρχιμανδρίτης τοῦ ἐν Βουχουρεστίφ μετοχίου της έν Ίωαννίνοις μονής τοῦ προφήτου 'Ηλιού 23. Δυσμαί 14. Δυτική Έκκλησία 46. Eglise d' Orient, Eglise Greque 42, 48. Eizovopáyos 47. Έλένη ή Μενελάου 30. Έλλάς 30. Έλλήνων χρυπτολογία 38. Έλληνίς γλώσσα 31. Ελληνομουσείον (έν 'Ρώμη) 31. Έλος 28. 'Ενδυμίων 32. Ένετία: 38. Έπιμενίδης 32. Έπτὰ Κουλάδες ἐν Κ/πόλει 18. Ἰωάννης ὁ θεολόγος καὶ εὐαγγε-'Εριννύες 32. Έσόπτρου μονή έν Χάλκη 49. Εύαγγέλιον 5. Εύαγγελιστρίας έχχλησία έν Μήλφ 5. Εύγουβιωτή Κανενική 33. Εύριπος 27. Εφεσος 21, 27. Ζεύ; 30. 'Ηλιού τοῦ προφήτου μοναστήριον ('Ιωάννης) Χρυσόστομος 46. έν Ίωαννίνοις 23, 24, 25. Ήράχλεια Θράχης 21, 27. Ήσαίας μητροπολίτης Νεοχαισα- Ίωάννινα 23, 24, 26. ρείας 27. Θεοτόχου έχχλησία έξωθι Κ/πό- Ίωβ ό δίχαιος 15. λεως, ή χαι Μπαλουχλί ή Ζωο- Ίωσήφ η Ιώσεφ έχ Φεραρίας 35. δόχος Πηγή λεγομένη 19. Θεο- Καινή Διαθήχη 46.

41. Θεοτόχου μονή ή τοῦ Μαυ- Καλίτης ('Αντώνιος) 4. ρομόλου 47. θεσσαλονίκη 15, 27. Ίαχώβ ό δίχαιος 15. Ίάχωβος ό άδελφόθεος 46. 'Ιάχωβος ίερομόναχος, ήγούμενος της έν Πάτμω μονής 39, 40. Ίβήρων μονή έν Άγίω Όρει 41. Καναρίας άστοι 37. Ίγνάτιος πρόεδρος Χίου 44. Ignatius à Koch 17. Ίερὰ 'Ρωμαϊχή Βασιλεία 12. Ίερεμίας β΄ πατριάρχης Κ/πό- Καραχάλλου μονή 42. λεως 49. της έν Χάλχη μονής του 'Ε- Ιερεμίας μητροπολίτης Χαλχηδόνος 21, 27. Ιερόθεος ίερομόναχος Λαύρας τῆς 'Αθωίτιδος 42. Ίερόθεος άρχιερεύς Εύρίπου 27. Κλήμης ίερομόναχος της έν Χίφ Ίεροσόλυμα 46. Ίλείνσιος 30. Io. Ant. de Camillis 40. 1000aio: 46. 'Ioudia 44. Ίσαάχ ό προπάτωρ 15. 'Ιταλία 10, 31, 32. 'Ιταλικά αιματα 33. Ίωαχείμ πατριάρχης Άλεξανδρεί- Κοσμαζ ίερομόναγος 42. aç 1, 2. Ίωαχείμ μητροπολίτης Άγχιάλου 21. Ίωαχείμ μητροπολίτης Θεσσαλο- Κρήτη 31,42, 47. Κρητών νήσος 1. vixns 15. Ίωαχείμ μητροπολίτης Κυζίχου Κυχλάδες νήσοι 4. 27. λιστής 17. Μοναστήριον έν Πάτμω 39. Ίωάννου τοῦ Προδρόμου μοναστή- Κύριλλος παπᾶς ἐν Μήλω 3, 4. Ιωάννης ίερεύς, ύπομνηματογράφος της μητροπόλεως Χίου 44. Ίωάννης Φραγγόπουλος 28. Ίωάννης Χαλδαῖος, παπᾶς ἐν Μήλφ 4. Ίωαννίχιος μητροπολίτης Άγχύpag 21. **Ιωανινίται 24.** τόχου χοιμήσεως είχων έν τη Καισάρεια Καππαδοχίας 15, 21. Λατίνοι έν Μήλφ 3, 4, 5, 6, 10. 'Αθωνική μονή των Ίβήρων Καλβινιστάδες 41.

Καλλίνικος μητροπολίτης Νααίa; 27. Καλλίνικος μητροπολίτης Νικομηδεία: 13. Καλλίνιχος ίερομόναχος Μαυρομόλου 48. Camillis (Io. Ant. de) 39, 40. Κανονιχή τοῦ 'Ρενοῦ 34. Κανονική Εύγουβιωτή 33. Καπούνος 33. Κάρολος Φραγκίσκος Όλιέριος, μαρχίων Νοΐντελιών 42. Κατάστενον τοῦ Θρακαιοῦ Βοσπόpou 18, 19, 20. Κέρβερος 32. άδελφότητος τῶν άγίων Άναργύρων 44. Κοινόν της Μεγάλης Έχαλησίας K/πόλεως 25. Κοσμα 'Αναργύρου χεφαλαί 32. Κοσμᾶς (Μπαλάνος), διδάσχαλος της έν Ίωαννίνοις σχολής του Γχιούμα 24. Κουτουλμούσιον, μοναστήριον έν 'Αγίω 'Ορει 41, 42. Koch (Ignatius à) 17. Kúζιxos 15, 21, 27. Κύχλοπες 30. Κύπριος χαλκός 38. Κύριλλος (Λούχαρις), πατριάρχης K/πόλεω; 10. ριον έν Βουχουρεστίω 21,23, 24. Κύριλλος Αγιορείτης, μέλος της Μεγάλης Συνάξεως των άθων:χών μονών 42. Κύριλλος ίερομόναγος και σχευοφύλαξ Μαυρομόλου 48. Κυρίνου λόφοι 37. Κωνσταντίνος Παλαιολόγος, δεσπότης Πελοποννήσου 28, 29. Κωνσταντίνος παπάς έν Μήλο 3. Κωνσταντίνος ίερεύς έν Χίφ 44. Κωνσταντινούπολις 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 17, 21, 22, 23, 27, 42, 45, 48, 49. Laγκό; 33. Λατινική έπισκοπή έν Μήλφ 6





Λαύρα (ή τοῦ όσίου 'Αθανασίου Νεοχαισάρεια 27. τοῦ 'Αθωνίτου) 41, 42. Levant 42, 44. λεως 3, 4, 8. Λέσδος (Νιχόλαος) 10. Λουχᾶς ό ἀπόστολος 47. Louxατελλός 33. Μαχάριος ίερομόναχος χαι ήγούμενος Μαυρομόλου 47, 48. Μαχάριος μητροπολίτης Δέρχων 21, 27. Μαχάριος μητροπολίτης 'Ιωαννί-VWV 23. Maxxa3aio: 44. Μαμονάς (Μάρχος) 6. Μαμωνάς (Δημήτριος) 28. Μανουήλος Σάχης 44. Μαρία ή θεοτόχος 47. Μαρίνος ίερεὺς καὶ ἱερομνήμων της μητροπόλεως Χίου 44. Μάρχος Μαμονάς 6. Ματθαΐος πατριάρχης Κ/πόλεως 3. Νικόλαος ίερεύς και έκκλησιάρχης Πωγωνάτος (Παίσιος Έμμανουήλ) Μαυρομόλου μοναστήριον 47, 48. Μεγάλη τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησία Νικομήδεια 15, 21, 27. έν Κ/πόλει 8, 18, 21, 22, 23, 25, 26, 27. Μεγάλη Σύναξις των Άθωνιχων μονών έν Καρεαίς 42. Μεθόδιος μητροπολίτης Ηραχλείa; 21. Μελέτιος (Πηγας) πατριάρχης 'Α- Οίχουμενικός Θρόνος (πατριαρχι- 'Ρωμαΐοι (= Έλληνες) έν Μήλφ 7. λεξανδρείας 2. Μελέτιος μητροπολίτης 'Ηρακλεί- Olier de Nointel 42, 44, 45, 48. 'Ρώμη (ή παλαιά) 2, 30, 31, 38, ac 27. Μενέλαος 30. Μηλος νήσος 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10. Ούρβανός η', πάπας 'Ρώμης 11, Μητροφάνης γ΄ πατριάρχης Κ/πόλεως 49. Milensis episcopus 39. Milo 40. Μιγαήλ ίερομόναγος καί πρωτονοτάριος της μητροπόλεως Παλαιαί Πάτραι 13. Xíou 44. Μιγάλης ίερεὺς και δικαιοφύλαξ τής μητροπόλεως Χίου 44. **Μονάγιος** (πόλις) 38. Μονεμβασίτης 4. Mont Athos 42. Mo(σ)χοβία 49. Moura 30, 35. Μουτζινίγος (Ντομένεγος) 39. Μπαλουχλείον 19. Νέα Μονή, ή έν Χίφ 44. Νέα Ρώμη 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 12, 15, 17, 21, 22, 27. Παρίσιοι 38. Νείλος (ό Μέγας) 30. Παροναξία 4.

ως 19. άργιεπίσχοπος Μήλου Πελοπόννησος 13. Νεόφυτος 9. Νεόφυτος μητροπολίτης Καισαρείας Καππαδοχίας 15. Νέστωρ 32. Nixaia 15, 22, 27. Νιχηφόρος ίερομόναχος, προηγού- Πορταϊτισσα 41. μενος της έν Πάτμφ μονής 39, 40. πος έν Μήλφ 10. μητροπόλεως Χίου 44. Νιχόλαος ίερεὺς χαὶ διδάσχαλος Προῦσα 21, 27. τοῦ Εὐαγγελίου ἐν Χίφ 44. τῆς μητροπόλεως Χίου 44. Νοϊντελιών, Nointel 42, 44, 45, 46, 47, 48. Νούσχοθεν 31. Nouszov 31. Ντομένεγος Μουτζινίγος 39. **Οθωμανοί** 13. χός, ό έν Κ/πόλει) 2, 13, 15. Romains = Λατίνοι 45. "Ounpos 30. Odiévva, Vienna 38, 39. 32, 33. Παίσιος γ΄ πατριάρχης Κ/πόλεως Σαλμάσιος 30. 12. Παίσιος 'Εμμανουήλ Πωγωνάτος 13, 16. 45, 48. Παναγίας ναός έν Μήλφ 5. Παρθένιος άρχιεπίσχοπος Μήλου 5, 7, 8. Παρθένιος ίερομόναχος Άβηρίτης 42. Παρθένιος ίερομόναχος τοῦ ἐν Σοφία (Σολομῶντος) 44. Χίω ναοῦ τῶν Άγίων Άπο- Σπαντωνῆς (Γεώργιος) 15. στόλων 44. νής Μαυρομόλου 48.

Πάτμο; 39, 40. Νεόφυτος β΄ πατριάρχης Κ/πό- Πάτραι 13. Patrarum archiepiscopus 16. Νεόφυτος ζ΄ πατριάρχης Κ/πόλε- Πάτρας (Γεώργιος) 4. Παῦλος ἀπόστολος 2, 37. Pera 42, 45, 48. Πετροχαθεόροδόχος 32. Πέτρος ἀπόστολος 2, 11, 37. Πόλις (= Κωνσταντινούπολις) 18, 19, 20. Praga 39. Πρίνιχον, χωρίον 28. Νιχόλαος Λέσδος, φραγχοεπίσχο- Προδρόμου μονή έν Βουχουρεστίω 21. Νιχόλαος ίερεὺς χαὶ ῥήτωρ τῆς Προχόπιος πατριάρχης Κ/πόλεως 23.Πυθαγοριστής 35. 13, 16. Ραφαήλ β΄ πατριάρχης Κ/πόλεως 4, 5, 6, 7. Rite Grec 44. . Rite des Romains 45. 'Ρουσχέτος (Δημήτριος) 4. 'Ρωμαϊκή Βασιλεία ('Ιερά) 12. 'Ρωμαϊχή Έχχλησία 46. 46. 'Ρώμη (ή νέα). "Ορα τὸ *Νέα* Έρώμη. Σάχης (Μανουήλος) 44. Σαμουήλ μητροπολίτης Έφέσου 21, 27. San Pietro in Vincoli 34. Σειράγ 44. Palais de France à C/ple 43, Σεραφείμ μητροπολίτης Νιχομηdeias 15. Σέργιος μοναχός 38. Σχύθοι 13. Σμύρνη 21. Sondi (Fr.) 33, 34. Σουλεϊμάνης σουλτανος 49. Στάτιος 35. Παρθένιος πρωτεφημέριος της μο- Στέφανος ίερεύς, οίχονόμος της μητροπόλεως Χίου 44. Σύρο: 1. Τάταροι 13.



- 53 ----

| Τζιανταρμέρης, πρόξενος Γαλλίας<br>έν Μήλφ 10. | Φλουρεντία 33.<br>Φοΐβος 32, 37.  | 43, 45, 47, 48.<br>Φραντζέσχος ἐπίσχοπος λατίνος |
|------------------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------|
| Τιμόθεος α΄ πατριάρχης Κ/πόλε-                 |                                   | έν Μήλφ 2, 4, 5, 7. Όρα ααί                      |
| ως 9.                                          | Φραγκίσκος Τομάζος, επίσκοπος     | το φραγχίσχος Τομάζος.                           |
| Tourios (Poryxiaxos) 6.                        | λατίνος έν Μήλω 6, 7.             | Φρατζέσδος (= Γάλλος) πρόξε-                     |
| Τριάδος άγίας μοναστήριον έν                   | Φραγχίσχος Άρχούδιος 31.          | νος έν Μήλω 10.                                  |
| Χάλχη 49, 50.                                  | Φραγκίσκος Βαρδερινός, καρδινά-   | Φώτιος ίερεύς, λογοθέτης της μη-                 |
| Turci, Turcs 16, 42                            | λις 29, 30.                       | τροπόλεως Χίου 44.                               |
| Τωβίτ 44.                                      | Φραγχίσχος Γοτζαδίνος 31, 32, 33. | Χαλδαίος ('Ιωάννης) 4.                           |
| Υμήττειον νέχταρ 31.                           | Fr. Sondi 33, 34.                 | Χάλκη ή νήσος 49, 50.                            |
| Depapia 35.                                    | Φραγκοεπισκοπή έν Μήλω 5. 6,      | Χαλαηδών, Χαλαηδόνα 21, 22,                      |
| Φιλάρετος ίερομόναχος Διονυσιά-                | 7, 8.                             | 27, 49.                                          |
|                                                | Φραγχοεπίσχοπος έν Μήλω 7, 8, 9.  |                                                  |
| Φιλάθεος μητροπολίτης Βάρνης 21.               |                                   |                                                  |

# **HEPIEXOMENA**.

|    |                                                                       | LEA.   |
|----|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | Πρόλογος                                                              | γ'—×ζ' |
| 2. | Διάφορα έλληνιχά γράμματα έχ τοῦ ἐν Πετρουπόλει μουσείου τῆς Α. 'F.   |        |
|    | τοῦ χυρίου Νιχολάου Likhatcheff                                       | 140    |
|    | Α΄. Γράμματα πατριαρχικά (Ίωακεὶμ Ἀλεξανδρείας, Μελετίου              |        |
|    | 'Αλεξανδρείας, Ματθαίου Κ/πόλεως, Νεοφύτου Κ/πόλεως, 'Ραφαήλ          |        |
|    | Κ/πόλεως, Τιμοθέου Κ/πόλεως, Κυρίλλου α΄ Κ/πόλεως, 'Αθανασίου         |        |
|    | Κ/πόλεως, Παϊσίου Κ/πόλεως, Γερασίμου Κ/πόλεως, Γρηγορίου ε'          |        |
|    | $\mathbf{K}/\pi$ όλεως).                                              |        |
|    | Β΄. Διάφορα γράμματα (Δημητρίου Παλαιολόγου, Φραγκίσκου Άρ-           |        |
|    | χουδίου, Φραγχίσχου Γοτζαδίνου, 'Αλεξάνδρου Μανασσαγγύου, Φραγ-       |        |
|    | χίσχου Sondi, Λέοντος 'Αλλατίου, Σίμωνος Wangnereckii, μονης          |        |
|    | τῆς ἐν Πάτμφ).                                                        |        |
| 3. | Τέσσαρα πρωτότυπα έλληνικά γράμματα εύρισκόμενα έν τη Αυτοκρατορική   |        |
|    | Δημοσία Βιβλιοθήχη Πετρουπόλεως (Μεγάλης Συνάξεως του Αγίου "Ορους,   |        |
|    | συνόδου της έπισχοπης Χίου, μονης Μαυρομόλου, μονης Έσόπτρου έν       |        |
|    | Χάλχη)                                                                | 41-50  |
| 4. | Πίναξ ονομάτων                                                        | 51—54  |
| 5. | Έξ φωτοτυπιχοί πίναχες γραμμάτων Ίωαχείμ Άλεξανδρείας, Μελετίου       |        |
|    | 'Αλεξανδρείας, Νεοφύτου Κωνσταντινουπόλεως, Κυρίλλου α' Κ/πόλεως, 'Α- |        |
|    | θανασίου Πατελλάρου, μονής της Πάτμου.                                |        |

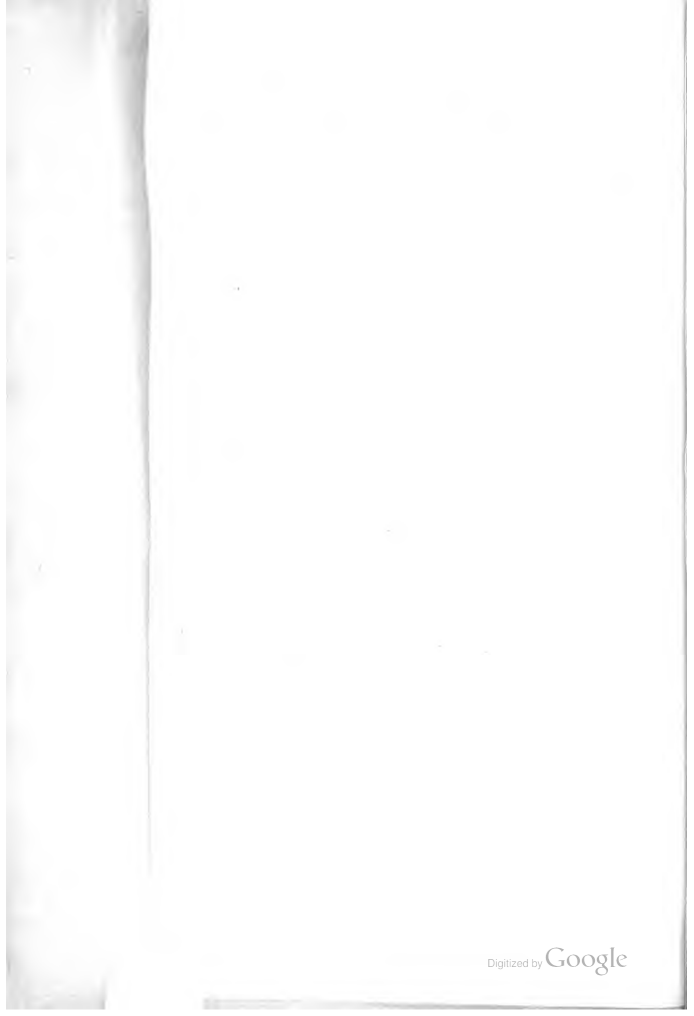


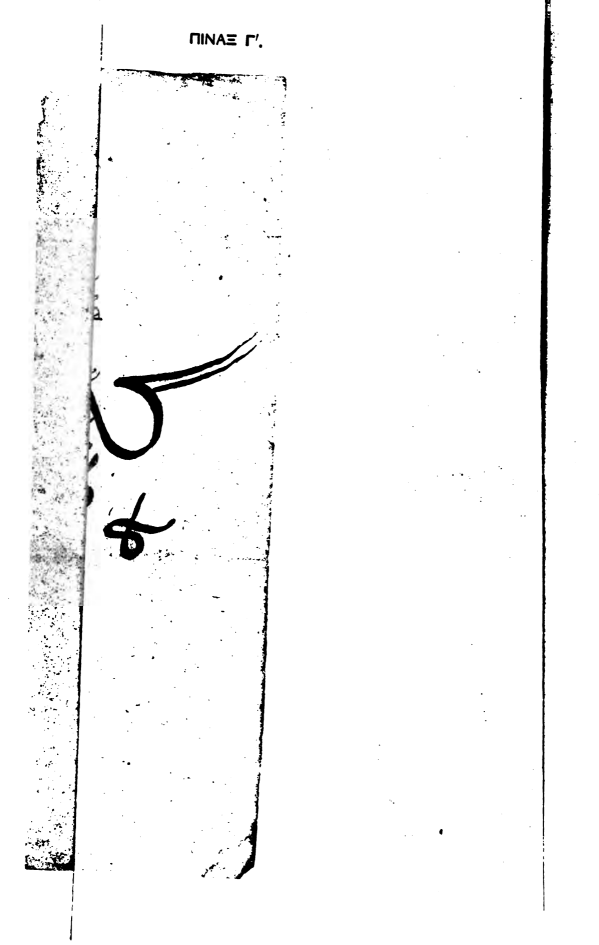
**MINAE A'.** orthe Phisi wury v , Iva ai Tos, Digitized by Google



**TINAE B'.** 

المحل و ، أما الح حوليه ب war all fact is grin, onar jæd month war war siferos Ogase -Phis is menting geost firs. ale Jen y Degs





Digitized by Google

. .









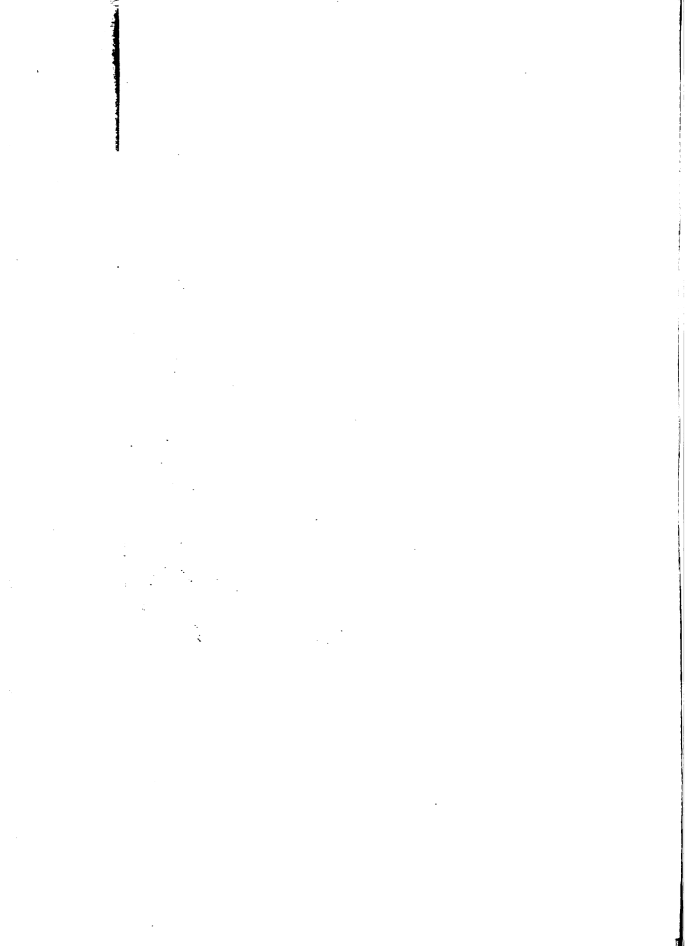


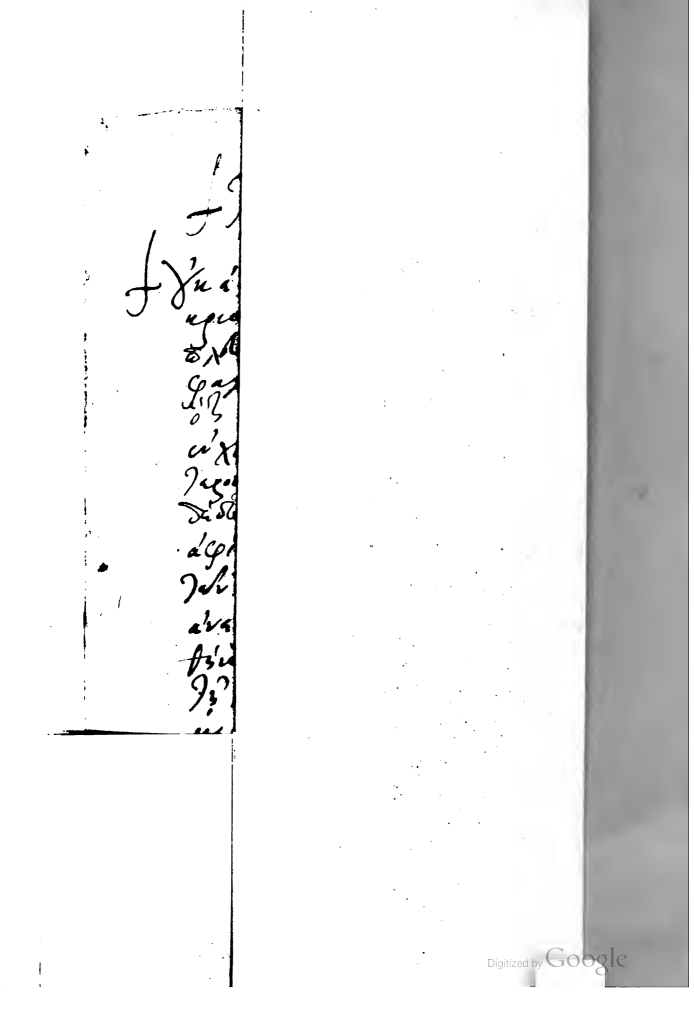


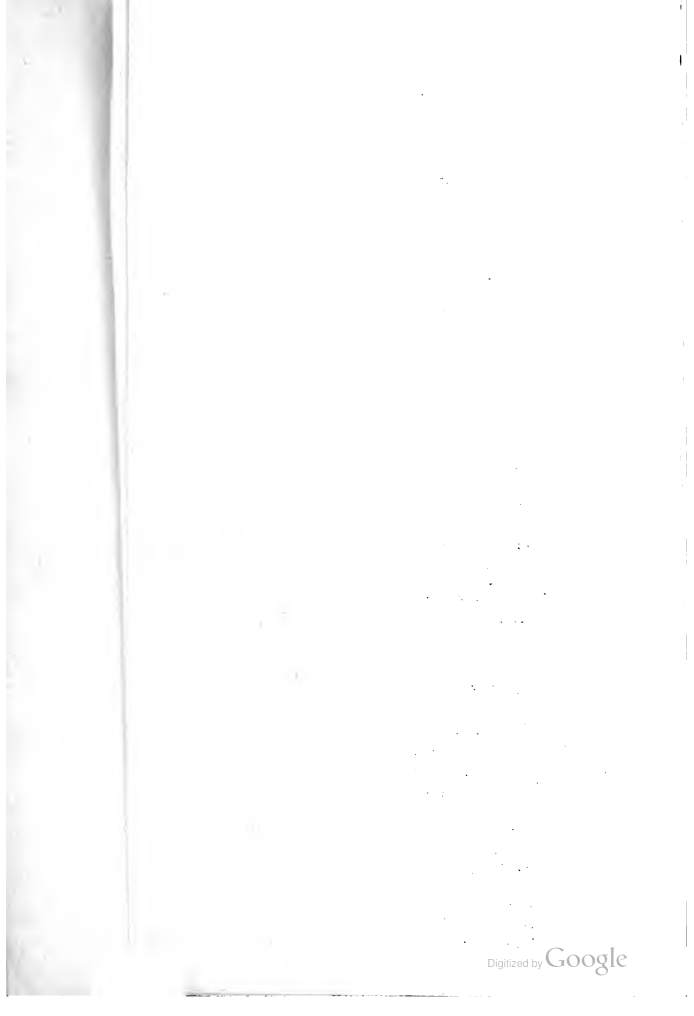
- -

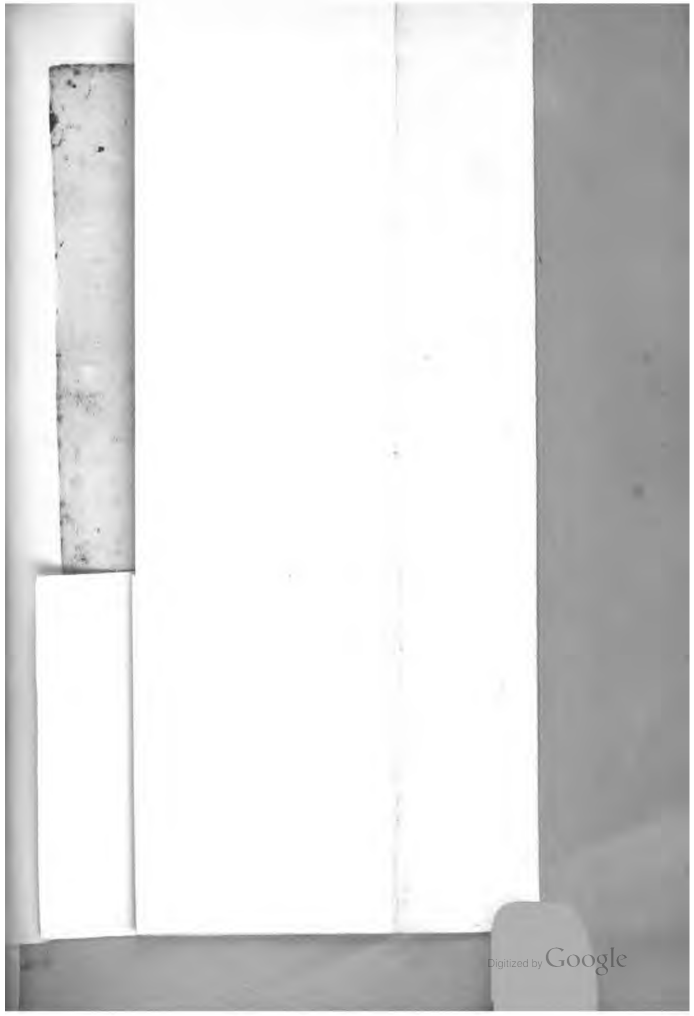
 $\Pi INA \equiv \Delta'.$ 

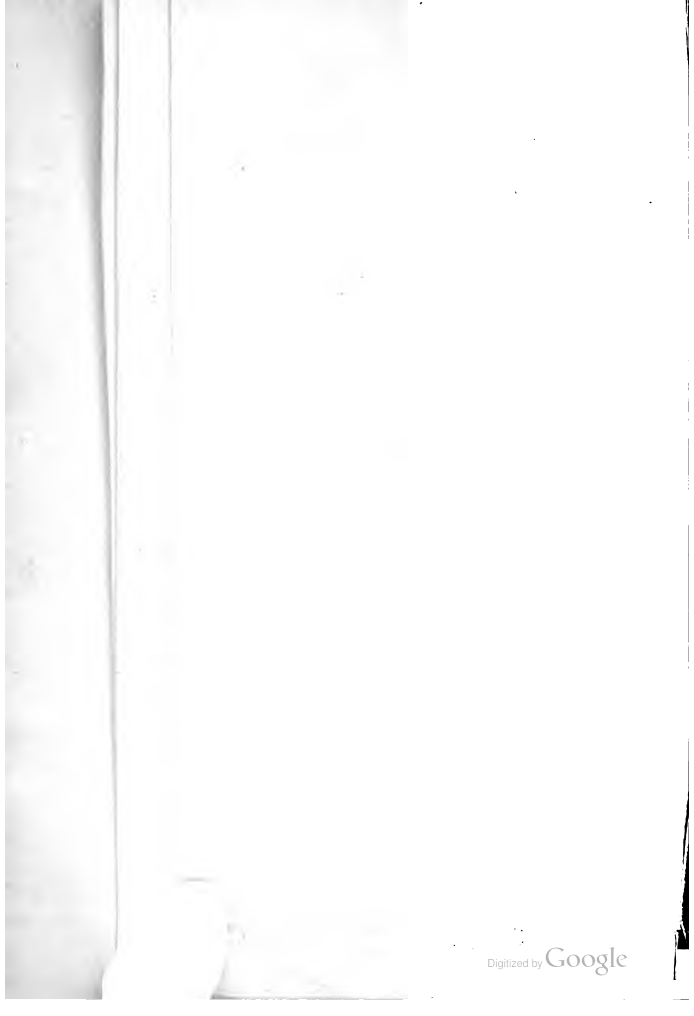
in the second of the second , بروانست مه انجد جمع ومورت م First, it alog A loy grine wyour ? mon galisse site gen No' 3196 i'regent ny Dijeje vije vije innuging - fighting Locian











Цвна 4 руб.

\_

......

Ċ

