

加入





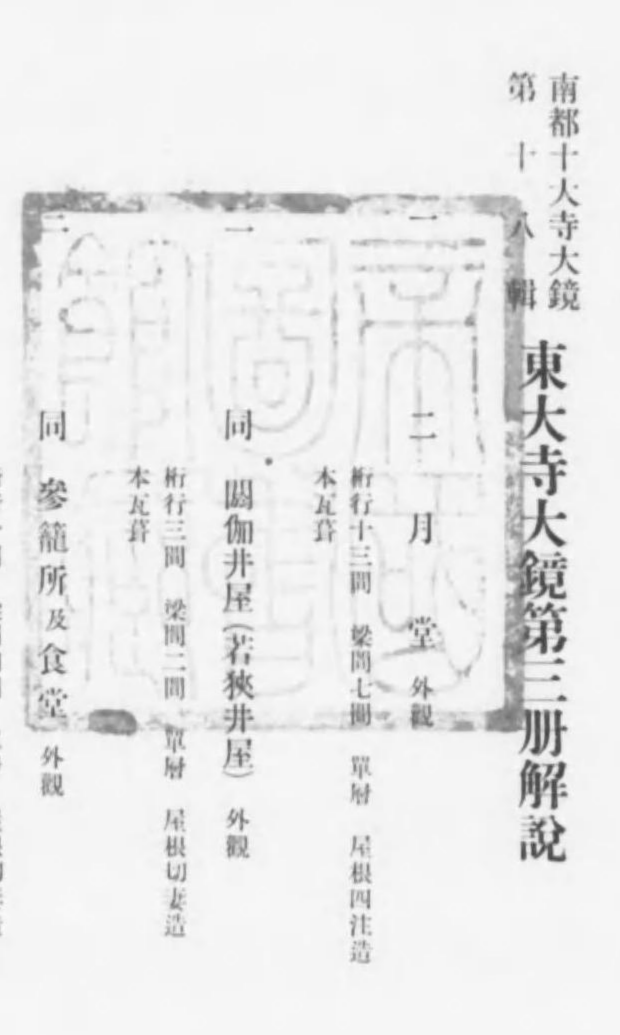
第三

| 同-              | [4]     | 同         | 同     |         | [ii] | 同       | 同      | [ii] | [4]         | 同           | 版   |
|-----------------|---------|-----------|-------|---------|------|---------|--------|------|-------------|-------------|-----|
| $\vec{\exists}$ |         | 0         | 九     | Л       | t    | 六       | Ŧî.    | pq   | =           |             | -   |
| 念佛堂             | 千手觀     | 普賢堂       | [4]   | 同       | 同    | [6]     | [11]   | 同    | [7]         | 同           | 二月堂 |
| 佛堂(外親)          | 音像 (正面) | 94<br>892 | [6]   | 食堂      | [6]  | [1]     | 本餘附    | 佛飾屋  | 卷<br>能<br>所 | 脚<br>伽<br>井 | が観  |
|                 | , Mi    |           | 河梨帝母  | 聖 僧 像 〇 | Û    |         | 馬光 背 ( | 姚    | 及食堂口        | 所外観         |     |
|                 |         |           | 像(正面) | (E. W)  | 13   | (一部-拓本) | (全形)   |      | 外親          |             |     |
|                 |         |           |       |         |      |         |        |      |             |             |     |

| [11]   | [6]  | 同    | [6]       | [6]      | [ii] | [ii]      | [1]        | [ii] | 同    |        | 同   | 同   | 同      | [1]  | 版     |
|--------|------|------|-----------|----------|------|-----------|------------|------|------|--------|-----|-----|--------|------|-------|
| 六      | 七    | 二六   | 並         | 14       |      | $\exists$ | $\ddot{=}$ | 0    | 九    | 八      | 七   | 六   | ті.    | 129  | ==    |
| 同      | 同    | 同    | [6]       | 同        | [17] | 同         | 同          | 同    | 同    | 同      | 戒賴蒙 | 大湯屋 | [ii]   | 浄土堂  | 念佛堂   |
| [1]    | [6]  | 同    | 同         | [1]      | 同    | [ii]      | 四天王        | 釋迦佛像 | 多寶佛像 | (内部栽壇) | 鉄観  | 外観  | 爱染明    | 本尊   | 本尊    |
| [ii]   | [11] | 廣日天像 | [1]       | 同        | 增長天像 | [1]       | 持國天像       |      | 運動   |        |     |     | 王像(正面) | 俊乘上人 | 地藏菩薩  |
| (右正斜面) |      | iff. | Tr<br>uni | ar<br>ag | W W  | 100 mg    | 運          |      |      |        |     |     |        | (像)  | 像(正面) |
|        |      |      |           |          |      |           |            |      |      |        |     |     |        |      |       |

| 间     | 同          | [ii]   | 间           | 同     | 同      | 同    | [ii]        | [6]     | 同               | 同       | 同        | 同                                       | 同                                       | 同       | 版        |
|-------|------------|--------|-------------|-------|--------|------|-------------|---------|-----------------|---------|----------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------|----------|
| 14    | [74]<br>=: | P4     | 124         | 14    | 三九     | 三八   | 三七          | 三六      | <u>≓</u><br>3i. | = 174   | 11111    | ======================================= | ======================================= | OII     | 二九       |
| [11]  | 同          | 地藏著    | 勒學院         | 公慶常   | 戒境院    | 同    | 同           | 同       | [ii]            | [1]     | [11]     |                                         | [11]                                    | 同       | 減境党      |
| (主要者) | (左背斜南)     | 薩像(正百) | 僧<br>形<br>八 | 公慶上   | 變與和    | [1]  | 间           | [ii]    | [11]            | [11]    | [6]      | [6]                                     | [a]                                     | 同       | 四天王      |
| 3     | (M)        |        | 橋像(同)       | 人像(同) | 倚像(正面) | 多聞天像 | <b>廣目天像</b> | [ii]    | [11]            | [ii]    | [11]     | 同                                       | 多聞天像                                    | [1]     | 廣日天像     |
|       |            |        |             |       |        |      | (報報)        |         | (文標)            | tr wi   | (左側面上半年) | 前前                                      | (正前)                                    | (作前)    | (左側面上中身) |
|       |            | [ii]   | [11]        | [ii]  | [ii]   | [17] | [4]         | [ii]    | [11]            | [ii]    | [ii]     | [ii]                                    | [ii]                                    | [ii]    | 间版       |
| *     | 五九九        | 五八     | 五七          | 五六    | 五元     | 五四   | ∄i.<br>Ξ:   | ∄.<br>∴ | 五.              | £.<br>○ | 九九       | 八八                                      | 巴七                                      | 四六      | 五        |
|       | 同          |        | [1]         |       |        | [11] | 同           | 同       | 同               |         | 同        | 華嚴五十五所輸卷                                | 粉進所阿彌陀堂                                 | 多聞天像(同) | 持國天像(正面) |
|       | (同 )       | (同 )   |             |       | (同)    |      |             |         |                 |         |          | (部分)                                    | 五劫思惟阿彌陀像(正面                             |         |          |

同同同同同同同同同關叛 七七六六六六六六六六六六六



行 若 閲 傍 朔 四 に 妻 衆 伽 樹 日 年 至 は 関 井 に 諸 和 る。 そ 遠 と 飛 荷 の の 敷 爲 び、を が 十

均 竺 て 壁 あ 火 覆 一 薩 な は 再 内 本 發 が り 今 久 練 衛 様 大 但 る に 堂 こ 面 埵 つ 東 建 陣 寺 し 来 こ こ 日 こ 行 が 列 面 し 焼 は の 観 の て 大 の に 伽 た た の の に れ 第 よ型取頭井け即常者靈居寺こ次藍時が二行及を十 での天總板でのの十音と常年々のを火起しへ

T. 1/1 16 11 に 音 90 M

受根にる延係瓦党板もの食路盤れるのるあ け、更はこを次る般は「M 外のこでとこれに「E る。 るを進と向に腐でを繁殖でとは分所徐を月勢さ 現子はけ佛があのをり而で異けの度れ堂をう菱 こは窓間で働きる東設總かあをて本間と西示し格れし南伽眉原の側は関するる発力を動かるが、一直ないでは、こは内柱をかる前井又寄て和のす上に屋に、れず部船のそれ、四尾しか居標表 際には財後のたを問めてらるの節 てて板於間堂すて敷木の後とのは北磐長のも味 のあり、けれれの 一、 壁室北 緑 の の 創 食 に 龍 郷 で の も 形 る 北 る 和 御 で て 両 に 方 補 助 こ 建 常 留 所 が あ で こ 式 側 如 様 供 質 及 間 の が 樹 と は 間 つ が 山 る 天 の は横にく大屋用改化参美はが不はて南を作小 の所切能だ明毎明そ居北下 場側を所象らってのりにつ + 16 T 所はしはいからあ南 でれる順のく居 なてが、胸及横る ( 層 治 者 い つ 現る水の前てこ 在かの間北居の のららい十る線 はそ火間間 足 11 仁、 は を 3 終 利 1 二 长 北 方 6 時が用窓五しの代以党の間でと の前の通はそこ

で板床前 あ 原 至 及 る 連 張 び 担于 6 两 け 窓 陸 側 仁 体 中 仁 後を板は 世 改 老 高 のけ数総 修部 には食業

鎌架は長小で 介は板に貯量 時紅原は木龍 代能全新頭所 のに付収性の も合け首本下 の常るを数方 和に阿 判 載 内 5 天 方 6 财 は 東 標 作 るで化な型が を展側あに

にし下副左上部は別にににい光とほの はて即し有中形下主分数は像背表的光天線居ちそに下像方面も上級をと変に背下 版る最初のはにをに大その上線し全てで勝 が下毎多重現多問のよが彫て而く電質 あ間は耐くねはく 各中にし珍にに文年 つ裏同思中左居薩下たの形るこかを本思 てとで中供行る像にこ所外とある常和 面中を持 三切はな酸 等背の人の而てに版をを様のでし時創 諸景等像佛にそ下訓群上は表介た 像と離を持ちの手し待中こ裏その像な はし機現藤旅下下總世下の全のでは す て を は 他 t 即 102 一、前 並 し 像 上 ち 観 四 め 重 五 に 跡 る 事 党 て に 列 そ を 方 最 音 十 こ ね 間 五 至 で の 魚塩すの群に下の八れ現でつ塊酸あ本 大は世来に像ののしに夥こ絶た十 闘ニ し形はを如下そな多とてが一 十 め 坐 十 そ 米 は れ つ の が 六 光 師 火 現 そ に そ 體 の 有 像 數 左 る 離 る 片 火 胴 緒 は の 脳 の を 天 及 を 厨 有 面 等 も の 像

の後い請求 で植るこ所人

如て駄房等の華がけ奈なのこは 從ののの間等 何最問る薩最王関て良い如ろ直さつ部で二邊の製 い古をに大上院総も別か来がちてて分あ者の容作なの現でしている。現つ人部三したに密形あにここももの線要は意意ははけなに上京意思数はも選ののあ魚内彫はそれのしてがは三たすつ的媚同解光光る々殊像直の をとても例如間天べてな陀じの背背が子にのち線 示し居野総米党部き居于四く革ののこ地後備に彫 すてる前し形のがこな手上性酸毛製ので者像かの か注の来て像造附とが下八界批彫作請あはをの間 を 意 は 迎 居 を 像 随 で ら 眼 類 岡 界 岡 も 座 る そ 相 大 像 解 す 殊 岡 る 中 に す は 密 像 と 副 岡 は 所 は こ ら 近 佛 を ( ~ に な 間 心 想 る あ 数 の 計 は を 何 傅 大 と 像 假 遂 見 のき注ぎはとひてると現ふく思をの係ものし慣れ にで意に殊し及とま關はや曼切現天建相形だやは 係為す思にてぶはい係れら発起は平立通式も大奈 るるべいそ現の時かがてな雑すすりな常しかの像良とがく、到のはは代かる日に同でも毀初てらと殷朝 ろそがし而そなそ手やのしのらで質もる刻て剝も 多は遊る苔をこつ眼にこかでがらしとかかの節で かこ品で藤雲とと像思月間らかうて信のら起のそ らの中は達にか降を甘雲係うのかまじ機もす水の 5 光地なが乗る多れなが 間 から龍甚し食佛 3の間が樂多のかののもり十竹くうるは近る角藤5間としく風の際にのは八た古の後い。請天 しがし地ての面遊離つがしかとへ

> るなた も意え の味と 八色生化 思含就 はんい n T T る日は 5 4 ら進 しかい V+ 12 15 断 17 L に難い 教がこ 研の 究 阊 1: 15 自等 いかい 資の 料深 72 NO.

## ---學 班 月 三尺二寸五分 食堂

L R & & て関の比 はので製匠 力 鼓 製 ひ 士 形 古作どがに のとく彼し 道見飲担て ても - あ 1 相 居 に る。さしる物 当义的圣 で、も 枝を細せら な 見 変 な うめれした が が な あい・下 る が 前 に と刺には 才 造 布 資 れ流で珠 は 行 敵 を 學のは載 僧 時 れ せ 像代てて と茶居居

## 一月堂 像河 梨苗

扎方像で教る尼 る解もあ輪ののこ や天文る人も作れ う女ながめを鬼女 に像そ右時の守た 思にのい我こ識二 は除填むがとの月 れけのの関に神堂 るる製でに依と食 とと作道体っし党 非同とつへたてに にじなてらの食配像木 原うべるからの方を変なってる。 原うべるたあのて 温めの藤多の置か 雅 虹 豐 原 6 こ く 河 なの節時その智梨 手女な代の神が宿 法性要求像のあほ 三を美に別の強りは もの弾の請拝本支 つ技聞も来 は 像 那 て現職のも小がで そが か : あ 安食伽 の求の三つ朝党藍 要めかでた初にや ららの水の密在僧

飲が 失 出

背 列 观

-

け、著加 り 記 る 三 東 賢 背 し は し に 味 面 党 面 く つ 如 よ 正 會 し は T v. W ni 側張いれ而大斧ににが味り種低 こがです際當近そ常を年い 谷外と内は財連る世ののと四石 三陣で陣各木子のの後な呼り地 問はあ柱間あ窓て改興創えにの

> 安の上 定での 國 5 5 が う で 後 祭 前のの四 力, 小改 木いが の多 加 かにいい 細屋ら

し 迫 い あ 貌 る い 手 な 期 す 躯 の 銀 の に 東 く が い 背 てる て る に 所 て 法 ど の れ 幹 で 宏 方 移 側 千 總 派 が 面 注 と 如 、 見 雨 茯 を の 造 は の は と が 座 に 手 形 層 骨 四 意こ何かる顔し現肉像な火あって本し安 するにくと渡くは付にかがるよ飲か散音ああは壁 べをもてこ式繁しき見/低季ののの苦像女が無と き稠密本ろの何てにる」いいがやでれのり用介す 造 掲 教 像 は 下 で 居 は 豊 維 の か あ ら あ て 造 像すのは下弱ある美満動でとっなる居 でペ神絵乗いるのしなな奇もな様がたななな あくらじらとがでい、常手思能が子普ののいくでは 招神へ原を刀襞がし見好る。はてが常は 提絕は目示法女あたらを6股小に明 幸なそのしはのでもれし一ず、さ、さ移ら 金表の場で一般のるで見近くしかで発現を表現を表示のなる。居そは古こ本でのなる。これでは、古のなるのでなっている。これでない。 のりに情そも殊勝まそこが下党手種 にそそのれのに到たのれ著手の像普易 次れの禅等し天に執體をし像附が賢と ( が 手にに 特 衣 は れ 相 部 く は 近 大 善 法 古力臂嬰比微の殊もは分大こにき羅州 予 强 な 艶 べ と 末 に 太 平 的 き の 手 い 像 堂 手くどなるせ端勁く安にく党手のの機 像人に趣とらに抜手朝親川の堂で後堂 とに於が面れ於な指初察つも又こ方のか根し

藏菩薩像

著色

敷上總る天世あよ も別非造傷勝は一窓微し、木しある民政は自然を る部の電剛 拭は而てもを向傳 极性は层亦敬利に

が 造 性 山 法 仏

慶が年で のの独の 歿 年 隆 製 年に事作 のそ金年

か切瓦さもうどか例らふの食 明の党代十 う 質 つ う の と を ら へ へ 試 が 初 さ ら 發 啊 を 五 しにてしくす粉谷は方み形燗てか電間町名 一た知能て中るて足左のの式を像でを阿らの 四年もら刻えてのく首別型行化過はな用潮が精味れるの方で意のかをはすぎ盛いら陀に盤かるれ像い水の方ら酸れるて顔だら三すを らでたまる像女へだらたとり年けて撃る形 題 あかりののく同胸 5時 悲 期間に居の以ら 味らの早で壁にじ部とでににの彫る作外ふ 伊 深 5 願 い あ 女 | く 下 す あ 値 人 造 刻 こ 者 に 為 上 堂 く 智 建 る の | 列 股 る つ 方 ら 像 史 と と 運 底 高 造 堂 見 本 院 仁 如 恐 を 部 武 て に 5 で 上 \ の 慶 高 元 著 本 れ は 職 間 の はくしと 行 の し す の い つ が 父 三 年 を な 取 散 か こ 即 寫 て 列 は 試 も る 時 費 て あ 服 年 しと行のしすのいつが父三て列は就るる時費であり とて後に前てにす寒てれ一にはおのよか満 言へ建つも まも能のなにち 第2間そ ひれ長てこ設るの列去ら前て 難ば年造のらも例式製は物品 いな問ら種への膝ののとのる が、ほにれ、のよな頭壁設計も鎌

るがが十るに八回門 月であり、日野の日の日のな無れは運かのをて提げりいいな無れは運かのを発けらいはいて無れる。とのというは、日野であり、日本をは、「一大ない」とこ。後のる。定のを着る。日か、久はれ

> の進や党 大なう等 架るなと - をも地の 元 思 の に 中 の か 安 問 てのめに 我如方作 知くれつて で居る部で、本像はそこにあって、像は恰かも上人の遺業に包ま で居る部で、本像はそこにあって のの前に坐せば人誰も南無 本造 著色 坐像 本造 著色 坐像 無てまれ 類に が を が が が が 夢穿の

# 淨土堂

襲とた鎌かく使 文 見 こ 介 滋 そ 乘 節えと時質の党 六のる。は代園時に 形そ獻も寺で置 もの上の像もし あ取穏のみ敷時 髪のでく歩もの手もあま像の

腹のつのとな

# 六

上 操問五則 屋根前面 屋 外観

ら室うの大 しのに時湯 い修修で屋 理へあは なをてら念 ほ 行居 5. 佛 質っる。常用なその 部が、現在の党は であるだけにその党は であるだけにその党は であるだけにその党は であるだけにその党は であるだけにその党は であるだけにその党は であるだけにその党は 後はる難な に始額れ創 

らが帰正法限べ度

た日てやれ日の使士れ沙戦月進歩多を あく資本とのりののら初りづたてれ つ成字符言内単土宣にで御楽 たり五にふにつを行はあ受武こ が年担またて以が多る成太し勝じ載を投作進作提示提示を指する方子で下欄あたに復て構造成 安て月寺与が月大さ四 のれ一建ては三般動門

> 市るの数海立 成 始のがし \$ 17 つは成 で寄のた東般さに

しの父な党とに建踏灰造とそて大宗成者にの初め所外外が付をは久被協つかれ本東寺の敗見舞成新 た中職等切見調九行にてらに成大に成のら言類教 では、大のでは、大のであった。 を表して、では、大のであった。 を表して、であった。 を表して、であった。 を表して、であった。 を表して、であった。 を表して、であった。 を表して、であった。 を表して、であった。 を表して、ないであった。 を表して、であった。 を表して、また。 を、また。 を表して、また。 をまた。 を表して、また。 を表して、また。 を表して、また。 をまた。 を、また。 を、。 を、また。 を、また。 を、また。 を、また。 を、また。 を、また。 を、また。 を、また。 を、また。 れ 典 度 雨 正 養 を が 間 に 到 下に 大 健 路 川 が 見 て 戒 他 る つ 成 寺 つ に 二 行 建 権 頬 の ま て地中な親日は長大作多 元 僧 珍くに物と 保を追しみ起城年都不の三寸し 赤壁しいにをとしするしか相子 相目伽度る他 照るてて後得し 

LO

## ---0 戒 增党 釋多 佛佛 像像

鲁 銅

様しのつ 後方あ居地 植のるた金 にらがもり の地 はで上 全 表の真失 कि प्र が 我 上 安 節がの置 担网 して来る される婚 我有是に 女の修あ にかへつ 置もてて い知府投 てれる。成 あるが、大谷と 女 中 も な

## 立天 像

. ... 國 天 像 頭正部面

五尺四十長

特正 面面

11111

三七 廣 像 左侧面上半身 背面 邪鬼

=

多 岡 背正面面 文様 同 邪鬼 生 中

本るし熟代三でた像四个 もの像な 数等 色をが来 明 李 鞭 被像 黒以あ得戒をのしはがの方が な 始 有 t た何则 敦 い、院つあの節踏塔にんにもらでかでとませ 移のうあのあ其れら 3 7 事變. o k it n A 力。 銅 班 四 れあして か現思ら 山かも 在ちそ のを現のくのも護姫 古明在像は古のの上 記らのは本記で四銭 がか像を堂のあ天護

は兜人に組 出籍石と呼ばれて居るものがあり、甲冑等装身具は朱子、褐、緑あり、甲冑等装身具は朱子、褐、緑

りた的四か 縦面青 あにがのの像つ王の にの取年 傳 献 に ど 早 婆 そ の つ 上 始 も く め の 道 て た ま 側 側 面 存 に 居腰たとのに女し る。そもし雌作献て きのでは離れに木 5 造は質型た現に し像あ際に群は窟 てのる上於像れら そ て ま に い で る き れといもてあ最れ 

平 和

我然なそや我そて

す細長大麦含確がめ變その同 ス こ 就 有 き 怒 て れ 硬 間 は 比 本 な で 乗 が る。と っ の い 居 天 い な と ち ら 居 居 職 の 降 す 像 で あ る そ 。 な の 監 で は 酸 す 像 で つ ま う て か か な で は し な あ で で は ほ る へ に 酸 し る ら に な が は ほ で は ほ る へ に 酸 し て る ま が は ほ で は と る で は と て る ま て な し の ロ は の ロ は で は と で 、 我 間 と て る ま

> 11 0) 11 を各て 现本有 はの殊 九し野り 居に思 る代は l n まる。た 仰 ま in to でも 一苦悶するその状に、 よ修りれ 護 て 形 推られる

# 戒壇院 地院 警真和偷像 正面

と 製 成作 しはを る。代 to 6 店招提寺 関山堂の像

## 公慶堂 本尊 公慶上人便 像 正面

俊 は T に元 乘 資 本 綠 四〇二年上人後後條首は大声 一年上人後後條う距らない頃のず 一年上人後後條う距らない頃のず 一年上人後後條う距らない頃のず 一本造著色 坐像 大造著色 坐像 1 : 寺 五 近上人、又第三の良排上人 が がと思はれる。 さん ない 頃のものであらう。 前で居 おる。 ある。 人は

# 幡儴 ne.

内雕 部の に際と は 水 水 龙事事 配にの 墨 移 銷 排 座 穿 がせず あら 间 のこれ、現在物學院内八幡の御正體でも 来 橋 あった 教 に たの 九 を 配 明って らてあ かある にしてが一種の分

後良良 作 练 宝 日 線 禁 快 慶 寮 阿 庵 守 御 假 你 佛 覺 開 旅 信 健 佛

別當弁 陀佛

円 淨 信 祐 快 長 慶 賢 奪 宗 慶 円 聖 阿 快覺徐佛

文殊師利菩共 り腰の

容麗妙 比 旅 選 尼

0

祖昭 氏 緣 慶 母 同 父 母 聚 縣 養 母 . 三 原 母

丈 条 女

M

勝 尼陀 遂

妙

實 慧 旅 深 敏 陀

牛 源 夹 阜 三 郎 諦 决 郎

牛 高 用 母 倉

丸 菊

嚴寬 滿 同 比 僧 壽海 惠 受 氏 丘 行 王 橋 章 高 路 近

俊宗川同妙 千 行 

11

登祐

若 微 余

無 如 法 煩 衆 上 來 門 惱 生

源源

定氏

俊

ACE NOT NOT NOT NOT

求 知 斷 度

切 諸 际 4 藤大

安 國 原介

面見彼佛阿蘇陀

慶 樂

いも又を目さの貴に棟八 のの恐列きうでな今の幡商 こはくてるて立々とと はた治王 一る慶る即れ施首すり 承 妙 事まがのち等主と 土次の真 もい、快は運小はし 御 か慶ご慶帰 快 脸 で旅途と多 難の年は慶のこの 配快の名れ人と こ者か慶嫡のにの中作興 とのらが子内数結 へのででり慶のよ羽たな ら長ああなの小つ院のり れ幼っるが名佛 一るのたこらの師發 こと快見遠願白る八 保とか慶え も造 がをらのる加立院銘二 FO は にがっら のに居た 0 3 H なるが、名注る。も高の上

そそま労相の地た こくう報工委員地 世のな器職で 快にこしはが薩普像 四機能なるの事を強は 獨質をるるる額者の見 特的様と比而へ姿ら 妙も作るとやれ現し 味の技がしくてはや 地をとかあて枯居しら 兄 著 佐 薩 て 居 は 像 れ あ が 柳 居る在のてりかって る點米考屋小かれ製 のにの党る数るに発 が鎌神上もを滞まを 背 せ 代 象 す 見 し る 本 右 新 ら の 徴 べ ら 地 が 八 手 前 れ 好 的 き れ 織 併 幡 に る。荷なる理芸し神錫 見式と文の職本を らと言殊間響地執 4、はへに 猫 薩 が つ

# LiE

像期側橋の上慶期玉 高所製運と製服務 乙 諸 野 招 作 慶 言 銀 首 衣 11 像山提銘とふ金窓に 節が金寺の雙刻でには のあ剛塔あ蟹銘ある帯 る楽頭るをがる水雕 品等两名為品品な 及從孔方のする本候彩 なっ雀院をもの像人色 歌を王媚しとそ製縦に無本蔵現ならり現たてに 上の同院ですの作環織者造はつし八はのこあ八 か作光原居に作に箝細言業 してて糖さ様とる。幡 ら風豪都るる者戦胸な 判も院大の快がい前截 じ明阿根で慶知てに金分立像 恐か陀寺ち常れ右れ様 らに三十本代る足なが くうな大像のが納製器 元れず前の備盤外装い 久るステ外師介側のて 建深上间に中临に報動 永でン金本最代明 る 派 あ 博 剛 寺 も の 匠 珠 元 る 物 院 僧 多 彫 法 執 寄 のが節執形く到橋れ木 間本別金八そ史快も遺

> 道ると極作彼 品の言く中の とに上温で記 い相ぐ履は十 前趣方应 闸 揚 致 院 前 者借 相形帶陀の 来並八びと作 る。在糖罐並で 彼が時でら 切そ代そう 作のののかか 按 寧 珋 相 のる想貌想 所 神 的 と 像 方 秘 な 言 さ 而 的 形 ひ れ をな式風る。一知内の安二 好 典 る 美 彼 簡型もしの のたのた諸

## 四四六五 多 持 即 天 像 it it iti

開天

札金めの月に元墨 thi 45 thi 一備の許日永正しに脱れる作れ五て の 木 は 仁 所 6 理 年 月 あ 信 像 造 多考金に法 日 右 即 面 像 波 剛 小 橋 定屑天法に七 羅般佛慶密知像界 器には生久外 五 縣 平 市 交 頭 平 寺 に 本 祭 部 常 像 永 部 常 僧 れ が 常 作 れ 内 の 年 前 益 榮 か 元容・中の年 要年 れ 側 以 角 三 に 也 心 納 に 一 そ 観 前 材 月 僧 め る な が の 所 の の 電 治 あ る ま あ 人 世 蓋 一 理 表 線 元 赤 あ

が下源院自處平寺 肝 所 て 文 思 下 こ 同 て 11、て る 著 今 あ 旬 作 堯 同 也 等 作 元蓋もたとに元製像間巧るうくを習問三条経歴 行 次 本 は 補 敬 要態性表常自然 唯の院持

統

治

は 心裏教問之水餘 院に党邦坊二豊 敦 多 购 作 年 尼 覺 閉 逼 元 胺 十 遂 るでかる疑る器代居や態の像具 天照文坊二登 通 作 申 同 為 照 元 年 慶 共 憲 院文佛時長二僧 聽 五 師 夏 廿 に 信 春 庚 京 供 秊 辻 豊 中 師 五 乙 為 往 佛华小月卵現生 工時泉有图他作 同夏即群六安土 人供费日月穩法 (A) 古 後 界 墨七同节日生教 背月 名心 敬 善 生

い物が作てそれがなの は見か異わ眼

水種しくのの特せくつかは 所にのひ不年作に天み。に大見年永像さ治と上見とて即輸きる に肝はう年育のる作あちかいの 瓦元 元 て 川 ふ 相 手 風 つ 持 に な に つ年れな以の異法をて岡同どこ てとよく前はをが易下天一相の 作ありこ云恐前鎌に著像組似二 らる除れをら記すしのはのし體 れのりはとくの時て摘要もたは な見らのつの作のる都がででに り、れな像て像節そな引ああ體 成はいを別のにれるどきるり無 はここを経る製作にうの締が又太修のス別が作せよし線つよ前く 理像にして年でかてにてく記録せは出たれた者近そ遊児児児 ら少寒年はなへいのかりる背頭 れくた決恐るれ處相多雕と節部 たともをらべばが異様後そに大 のもの示くく多あにのがのようで非です事を関る。就解よ製つく あ始あも質水天 ら元らので丘像 5、年 5、と な 年 内

> 修し上の天れ持即下ので像は個 レつ際ごを事天 たてからもあ像 な年が内恐び像 るに酸にらたと のは狙木くの同 で又しれ初で時 あてたをの前に られの入排水作 5. を で れ 岡 三 ら 低 変 た 天 年 れ か 十 た し、五そ亡二もの父年の大後たこが 女 佛 治 上北南 五 師 永 同 を つ 年慶四ピ再た に圓年原めの はがの因して 近て本で同あ に 扎 寺 破 時 つ 丽を兵机にな 後修火し多が

# 四七 新進所阿彌陀堂五劫思惟阿彌陀像 整新 三尺五寸四分

でこかく思阿 あのら延惟彌勸 る像論びし陀進 の来たたが所 在し意要そ阿 るた味をの鋼 现风陀 動もを 進の表は位常 所とはし法本 は言した殿除 即立たも曹で ちがのの産あ 公製でととる。 上はる。上にこの特別人の財産を持ち、人を持ち、人を持ち、人を持ち、人の対象を 佛代大そ願な 殿末師のを形 再 集 の 思 起 相 肌上作催すの 物りでの時間 進は俊問め郷 加作地 13 5 E 堤 兀 如 のま人が助米 持いが著の像 历 宋 し 川 は

# 75

殿五十五所输出 五十五所输出

PN

からし分せ - 35 = +

を 財 輸 て る 段 十 周 竜 む か 六 上は分 に 始 の は 在 紙 班ど二 形谈十 の 器 四 版で枚 訓著觀 七色 的 作 は 卷 つ英子 T 18 T そ淡あ の難る 講 以 は ををて

下の段 と時に行に主國場 器し三九 の分類再後域のこ告て十分 は殿のは発取で地納呼人けに見神して祖で初の殿除下巻は楊らまし等 は以は北傑れつ選の周 あ 5 人 如 誠 丘 薩 嚴 る。しず寒及大の経 れ段とに物は上を財務 修ての た音を 战 心 此 童 内 者 薩 求 加して のののめ人をあ 讃で 化 教は 根 を 婆のる るらだつ 男し作 文は懇戚を羅教 の雅るの遊とて 側段上 殊北てに即門の即 内な 指来五台き前せち 圆 宗 五 芒 女 女 に 淨 女 方 總 置の段の殊生語無

も品本にみ十本も 11: - 1. に か 五 出 6 简 でが所 田文内 男工文 上段株 野介物 精世發 - 7 1-安三段 11 1- 1-男 女 段 游 子 16 T 11 0) 6 1

このる無景ら残け現 あでの後と居し六にる。あがのもるて第五 る殿もい 本ののよ ま 数 で べ 2 1 0 4 0 1 10 0 給 そく は 整の所か の な は く 在 創 同 草 しの無嚴 て際ので 居加究力 も春もそ 故し、市の 南本品人 9. 邦 八 法

冊の今所かれ 卷 軸 卷 製 の こ 時 ふ ふ 良 て た 徒 行 の た 子的そ者ららと製と作との代この例行こ異は解べ 本東のに行れしの同は世東初とににはと品う釋こ でに輸棚はてても様勿ら大にも際人れな物とをく と 從 を 係 れ 居 は め に 論 れ 寺 は あ し つ る ど 財 し 施 に もつ見がるる調で整波で本投りててるが際でした意思のある。とこれあ子米別豊か父弟居とあ問別でなかってある。 た籍にやみはこれでにのはで原意しさ帰相こ家へのせ各ろの特のかあまでそそ時子がへ問題とに当 紙でにのじがる原が傳るで園南季はにが飛そこか難を唯未傳は像はに個龍北岡こ 末 傳 は 像 は に 岡 龍 北 岡 こ 一 をれのもいの一期へつを毎は滑脈朱懈の四 想はや知の原輸或らて作年草のがのを思 

が卷の代人輸船舶のも介い行奈しい人にて

こはた ろ発間 がんを あどな るなし 1. 4 さその問 思原を つ本輪

版すて 通空 A H 所以 #: W あ 所 かんか のる 彩と W) & 淡 努 雅め なて と遊 2 11 3 3 间的 様 東 0) &

思作趣なて はをにとっそがる見 れるからる。 がころないので、 ないのでは、 ないのででは、 ないのででは、 ないでいのでは、 ないでいのでは、 ないでいのでは、 ないでいのでは、 ないでいでは、 ある類当特で 飞 1 品 6 色 住 りをのがそ は見が見め 藤なあら盤 照いりれれな 期のそ **企** とでので勢 する表 + & るる面の立 の能て 4) がこ後看ず 1 礼素な鋭 りをにらか 然ってはずにの のて爽っし やそかててて うのな朴反 に製造前つ

## = 本 五. R 著 十 質 新 所 教 全間

れべるかべ幾間 父くがらてつ別こ 前技管足第分化机 拟 は 路 利 六 は 立 ま 期知坊のた に 誠 間 輸 人 度 の に で 法 界 川 川 川 古 品 で 落 の る 所 揚 に と る が で そ れ と た 面 れ 面和如 のしの著思 のをは でいり色はは存を あのの猫れをす子るが做法る子るで 借方に本のな し作古鎌のみく が見が末とそ所 こるあ期較の一

葉にに濃を居摩子で近額厚のり、衆合中 あ似ので描似賢利央 る後間る諸侍世女 も間をに集し飲香 T す 用 大 介 め 者 賢 へ な む 飽 の 更 世 三 るどす数所に親除祭制 作ふく、様間し趣閉 年べ、父をでて多つた は父線しにれ郷迦芸 ら姫間に例を蓮館 く出をそを護律者 小 土 一 の 見 ら 者 迦 安のつ彩なし提多 朝輸置色いめ寝頂 末 豊 き は て 設 尼

大こり、発音を深 師の父然にのく李 舞 事 寺 と 於 天 則 店 像を中しけ聞天の 型のてる旗武者 善は大口 電 歳 后 象 探た悉り草年び師 部の最で、世原宗蔵 之で動卵界寺原は 之色与力名的照前等 一本紙にてで開にな 五心形损久あ示よ脈 のけしつ集っ般 五川たくて肝ての 光に国空に法人で法人では非正に時機構あ 出香し修自教じる 成象〈全光記六

大来こる年金資 の世我 の質 かいの作はにの定和作のそ本後乙 1战 --せ支にの羽秋則 たが的 は出とる元云邦

移のどっで色る。 に扱殊のやと花 で酸な能 it ép た描法 妙 の四たこ立ら 光装逸たとちか 景飾にめる全な [23] るかのをの 现意 花く特蓋で す的なな點点あ

である。 (軸際紙 へに十て二五 聖十で茶 天 枚 毗 半と場書し のとニ 大形であせを るたで

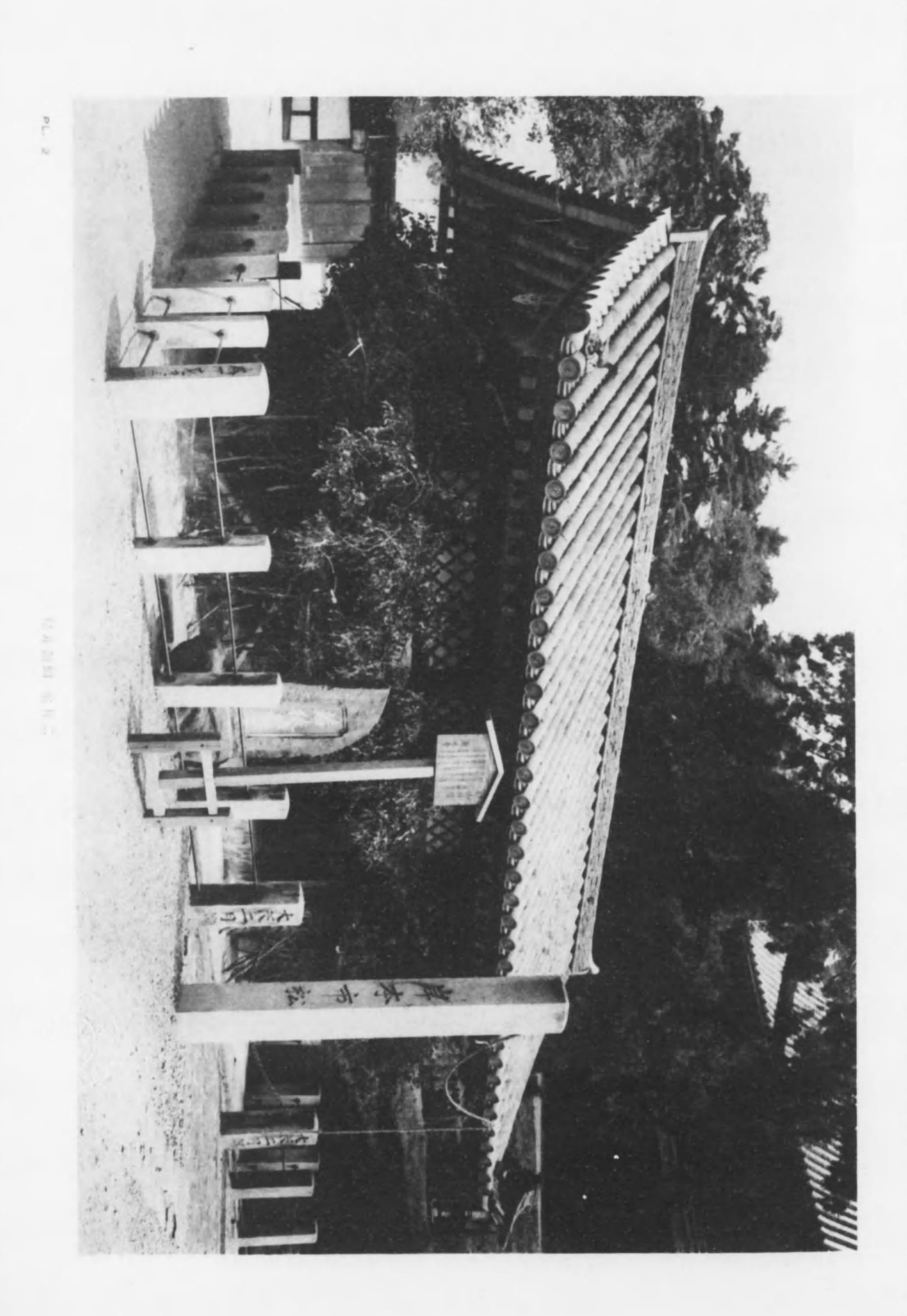
> てたら大く御の我ると字殊節で が立もににと大 國派解す時の型 できるの代證武作がれのが微と るが遅は言 ひ子鑑に貼られてその一行二行を珍重しない。 古寫經中このやうな大字のものはな中に制註を施して行くのに自然に要求がこの賢愚經では註記がない。 その大字たれたものか或は唐朝の製であるか速かにとなって居る。 たとた いっぱい さらして れのが文れなび にくて求 定そそ さるあて めののれ所ま居 難果大た以りる。 い。し字かはな

光その 皇 后 御 順 順 一 女 切に 組 1 0 0 八 毗 婆 沙 論 (卷第廿三) 卷尾 紙本 墨書 卷子装 一十七尺四寸 を 八寸七分 全長 二十七尺四寸 巻尾 の つ の つ 巻 で ある。 内て 記

# -Kof

の め に に の 缺 次 査 失い 財 部 開 院 悔過料 資財帳 卷尾 無本 墨書 会員 一丈二尺八寸 要 九寸二分 会員 一丈二尺八寸 要 九寸二分 会員 一丈二尺八寸 財 長 である。 資財 帳 として 天平十 に で の 古いもので あり、相 並んで 食 禁 十 に 重 土 年 の 法 れ





-

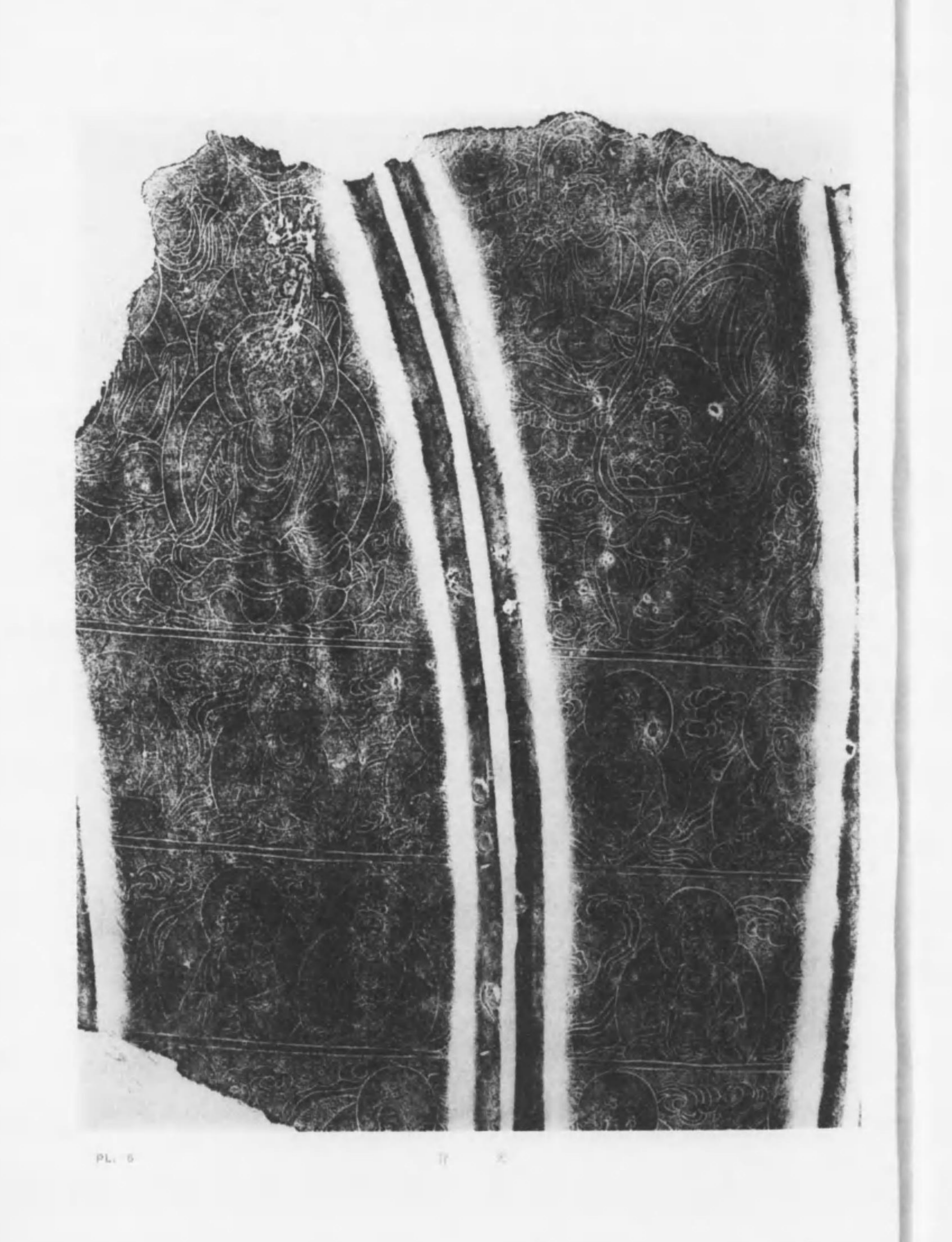


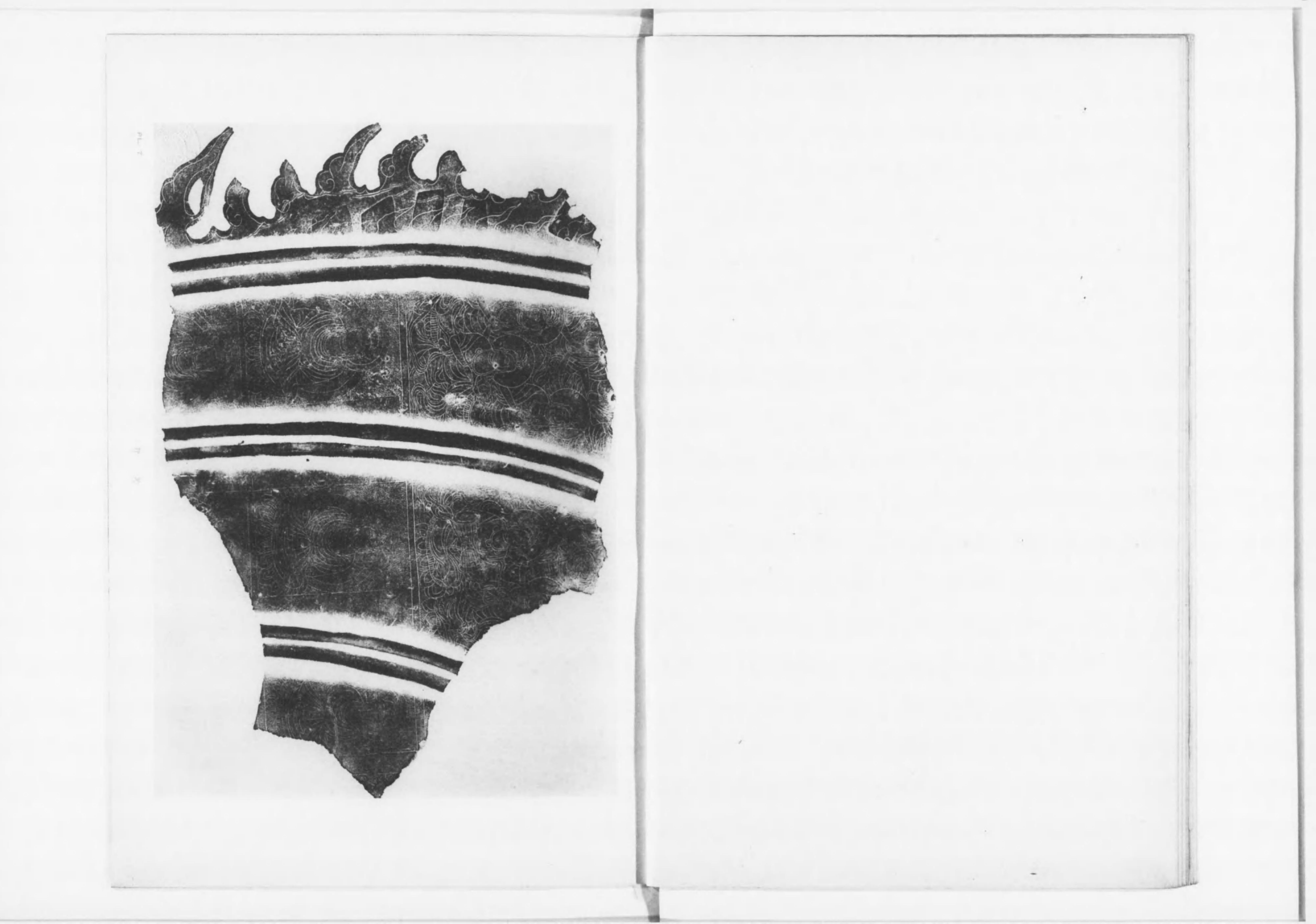


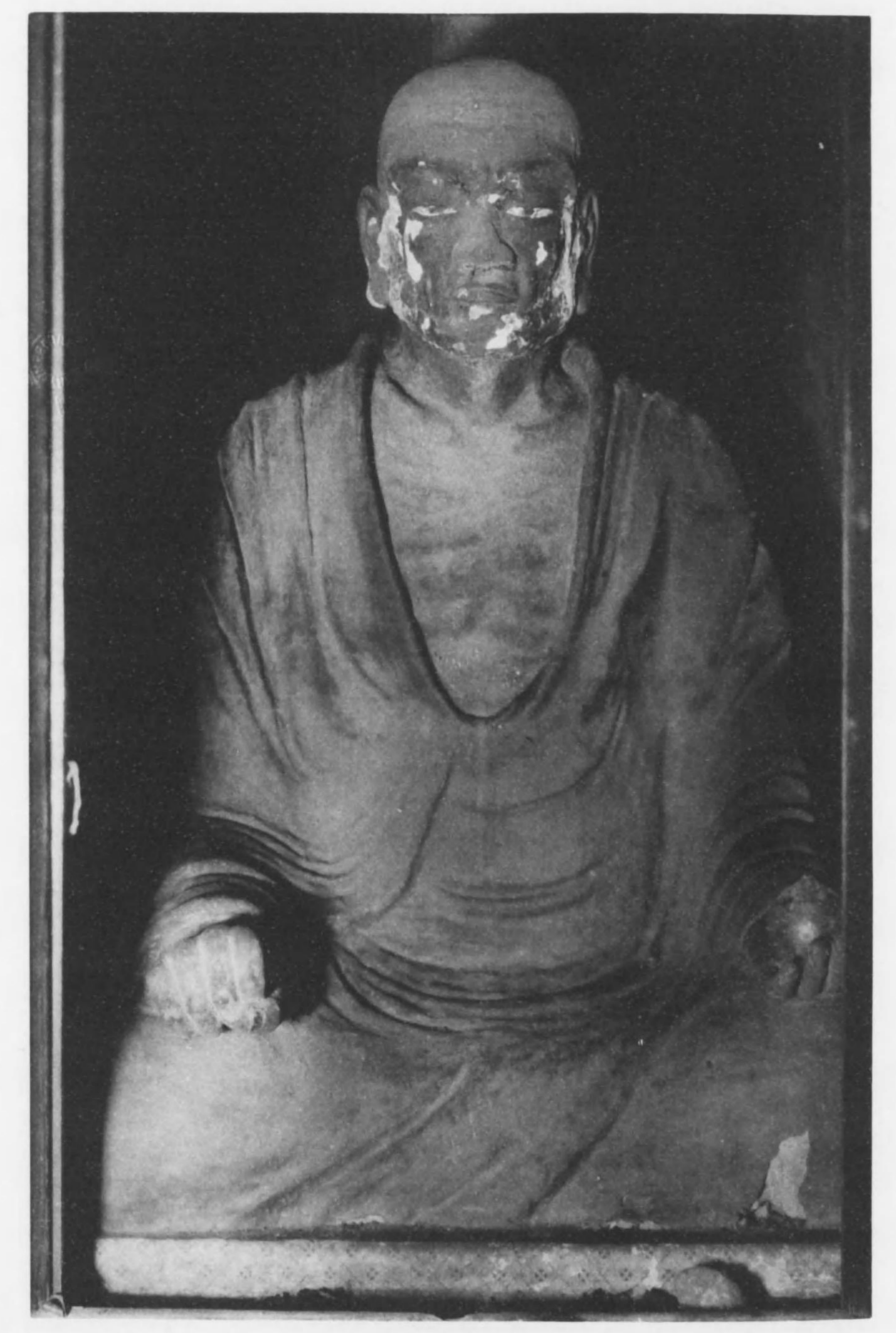


PL, 5

19 3







PL. 8

保付款 党食 索月二



PL. 9

像母帝梨訶 常月二





PL. 11

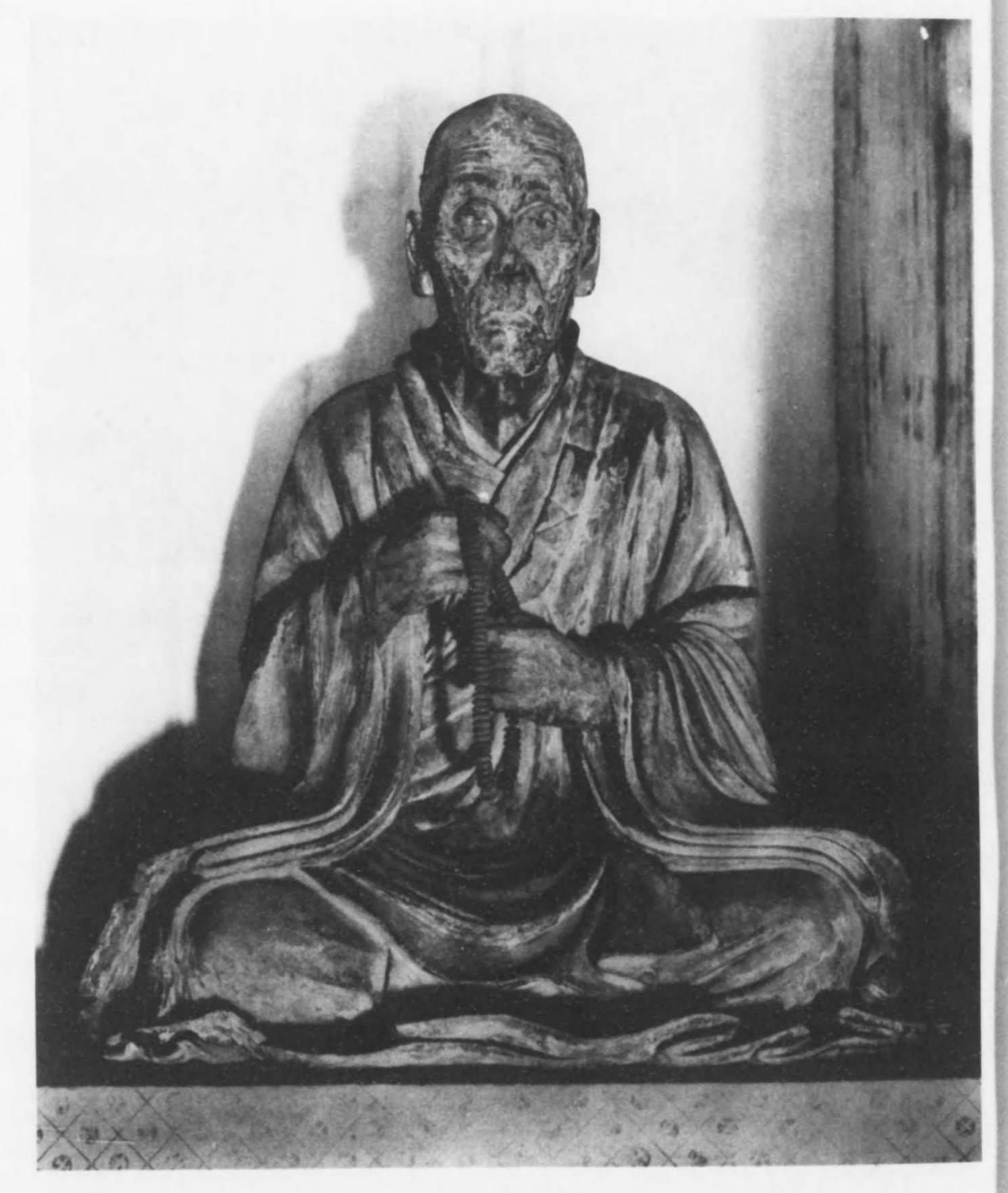
操育提手子 党集三





PL. 10

恢信智益地 宏仰之



PL. 14

像人上乘後 堂上译

Name of the Control o



PL. 18

像王明克曼 虚土浮





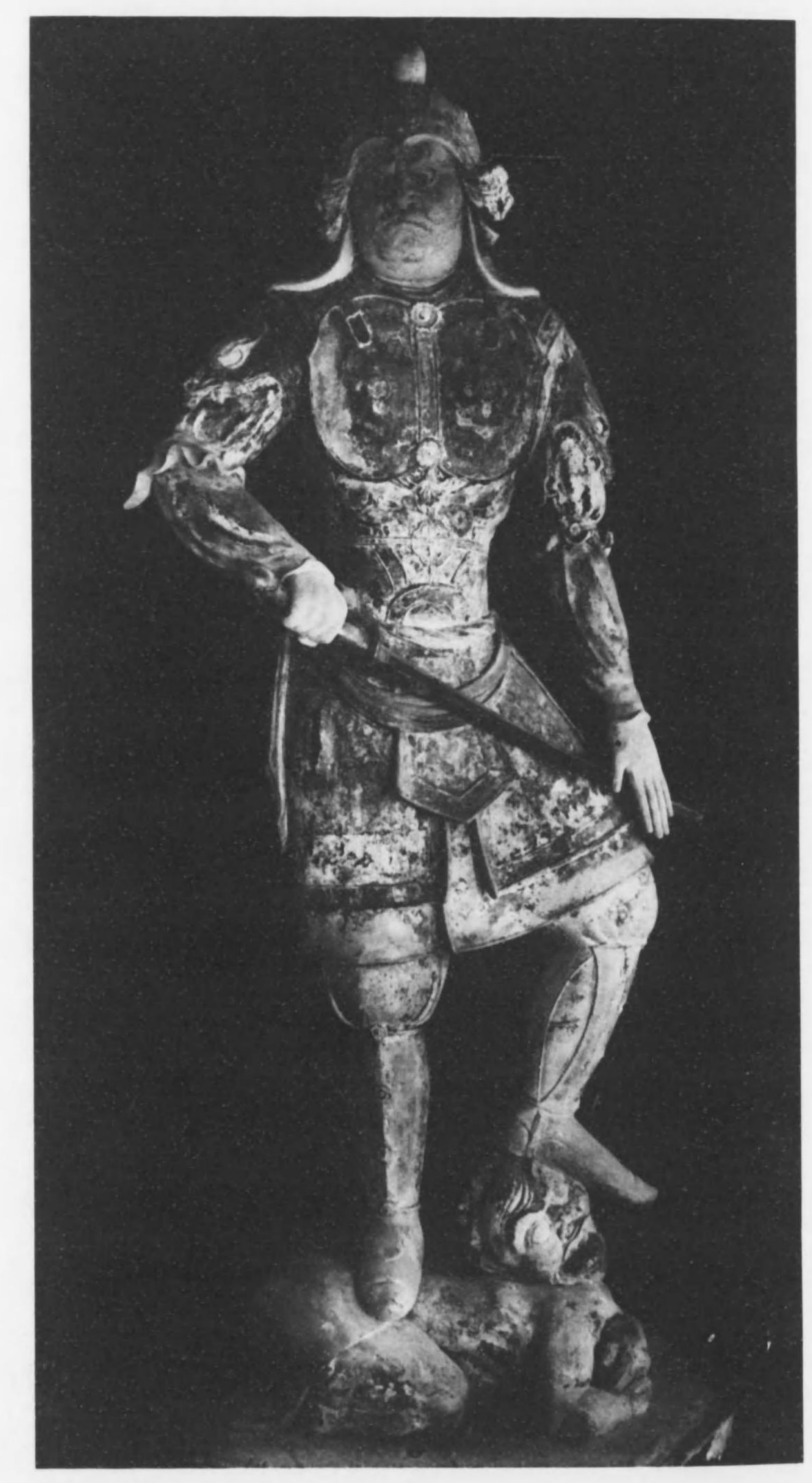
PL 17



PL. 18

犯指求 京班政





PL. 21

级大国诗 王天四 幸塩或



PL, 22

原天同诗 主天四 立建攻



PL. 23

像天肠瘤 主人四 李祖成



PL. 24

像天長增 王天四 愛娘或



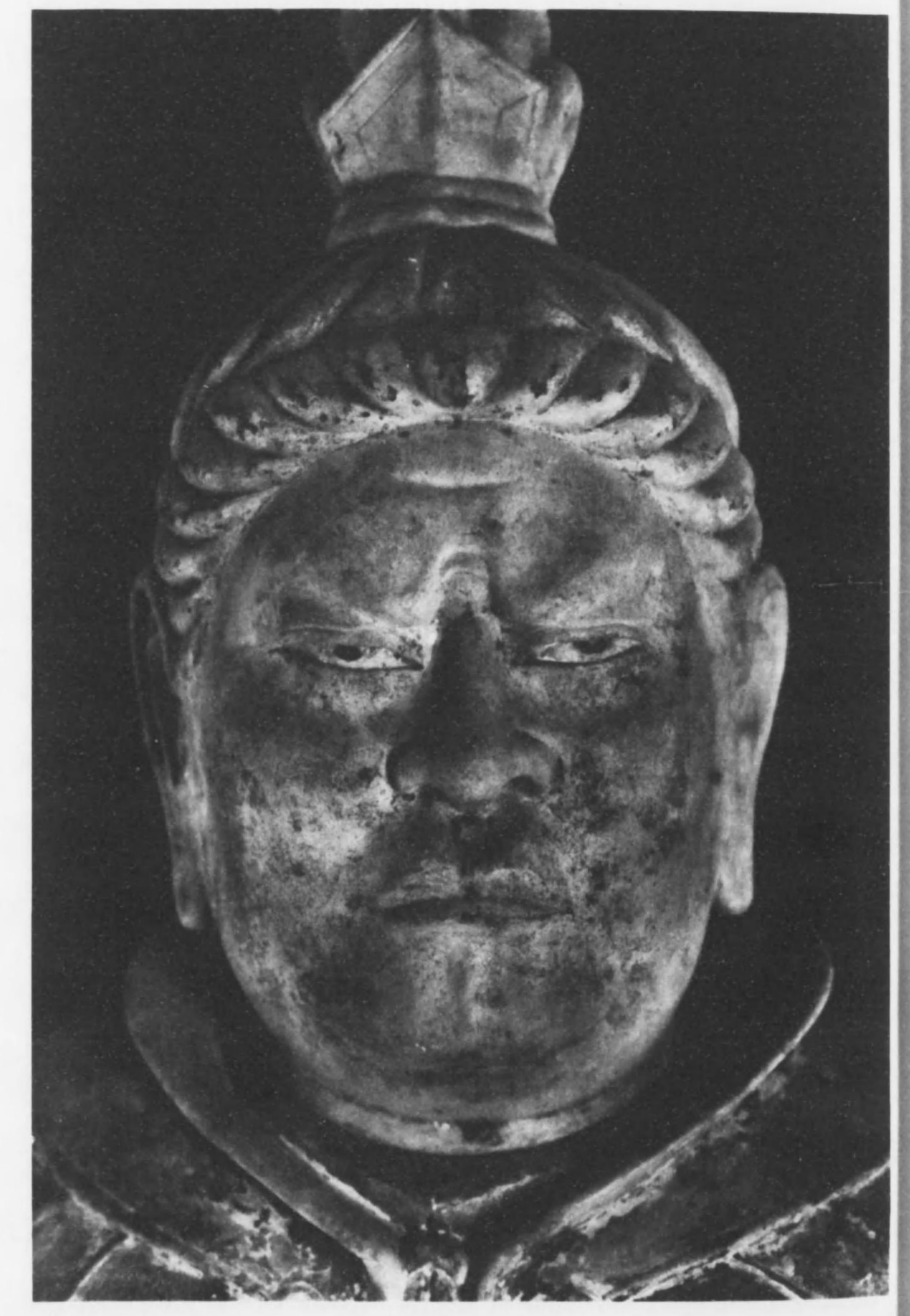
PL. 25

**梯天長增 主天四 愛境疾** 



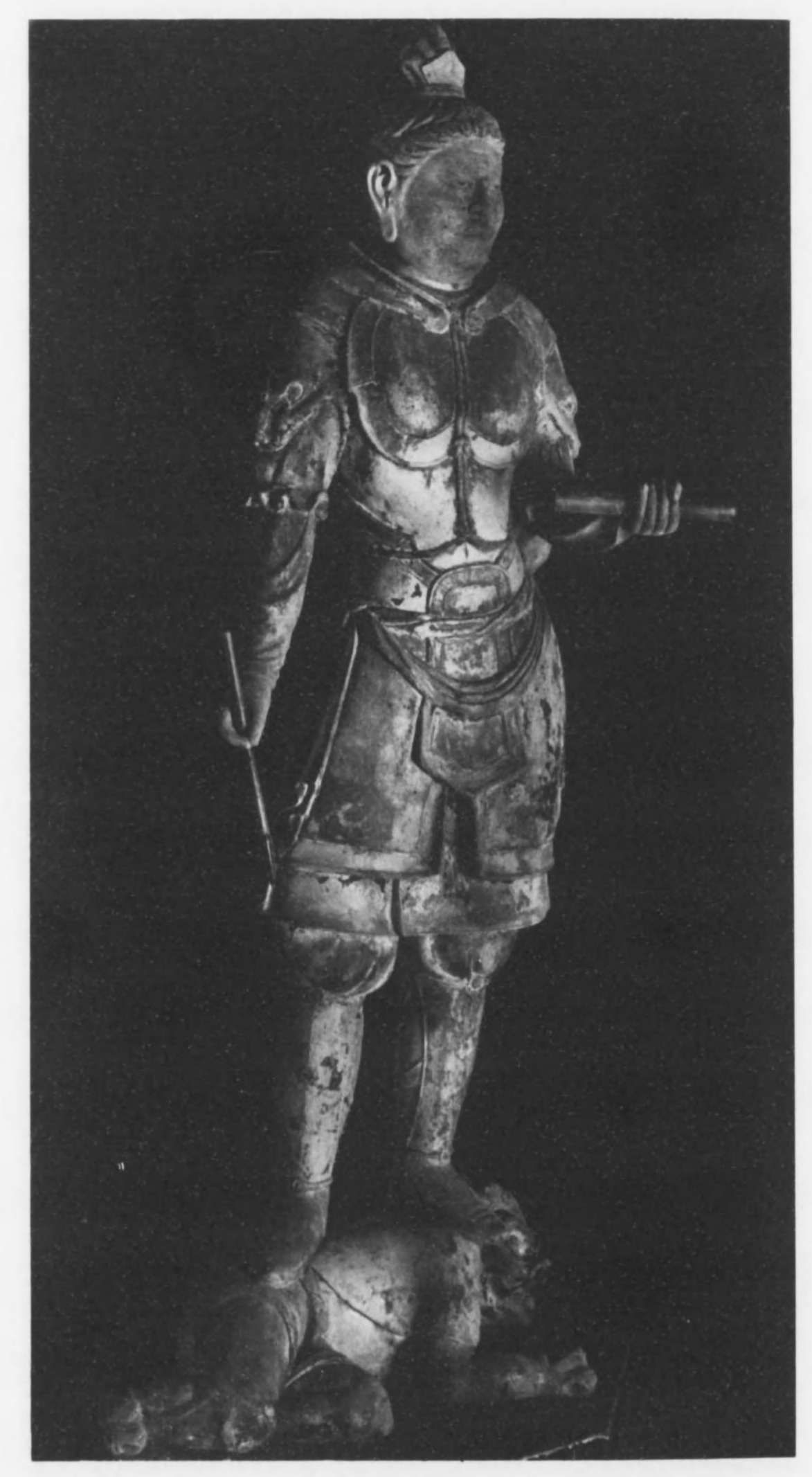
PL. 26

原天日歌 王天四 堂壇或



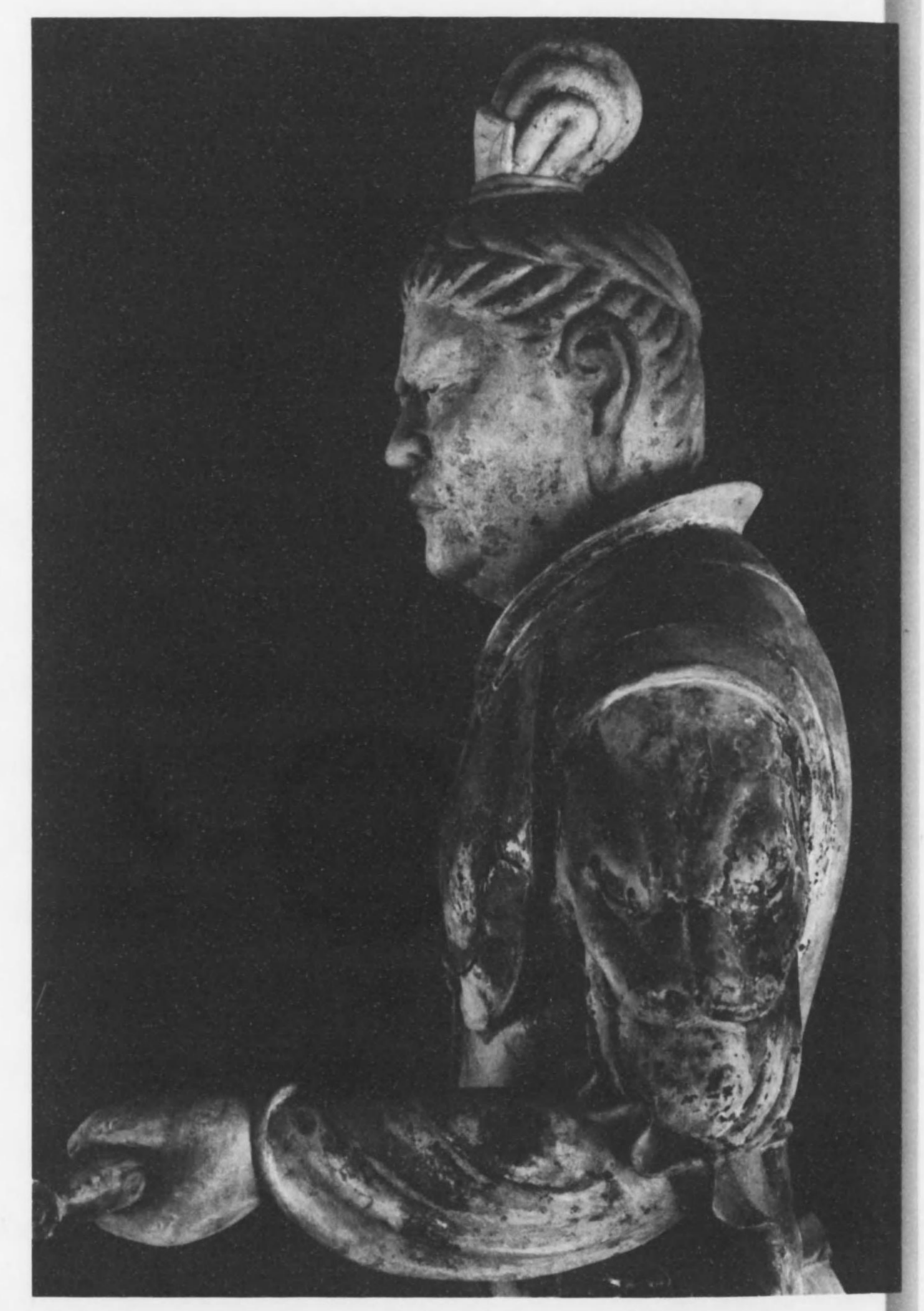
PL, 27

像天日唐 主天四 歌煌波



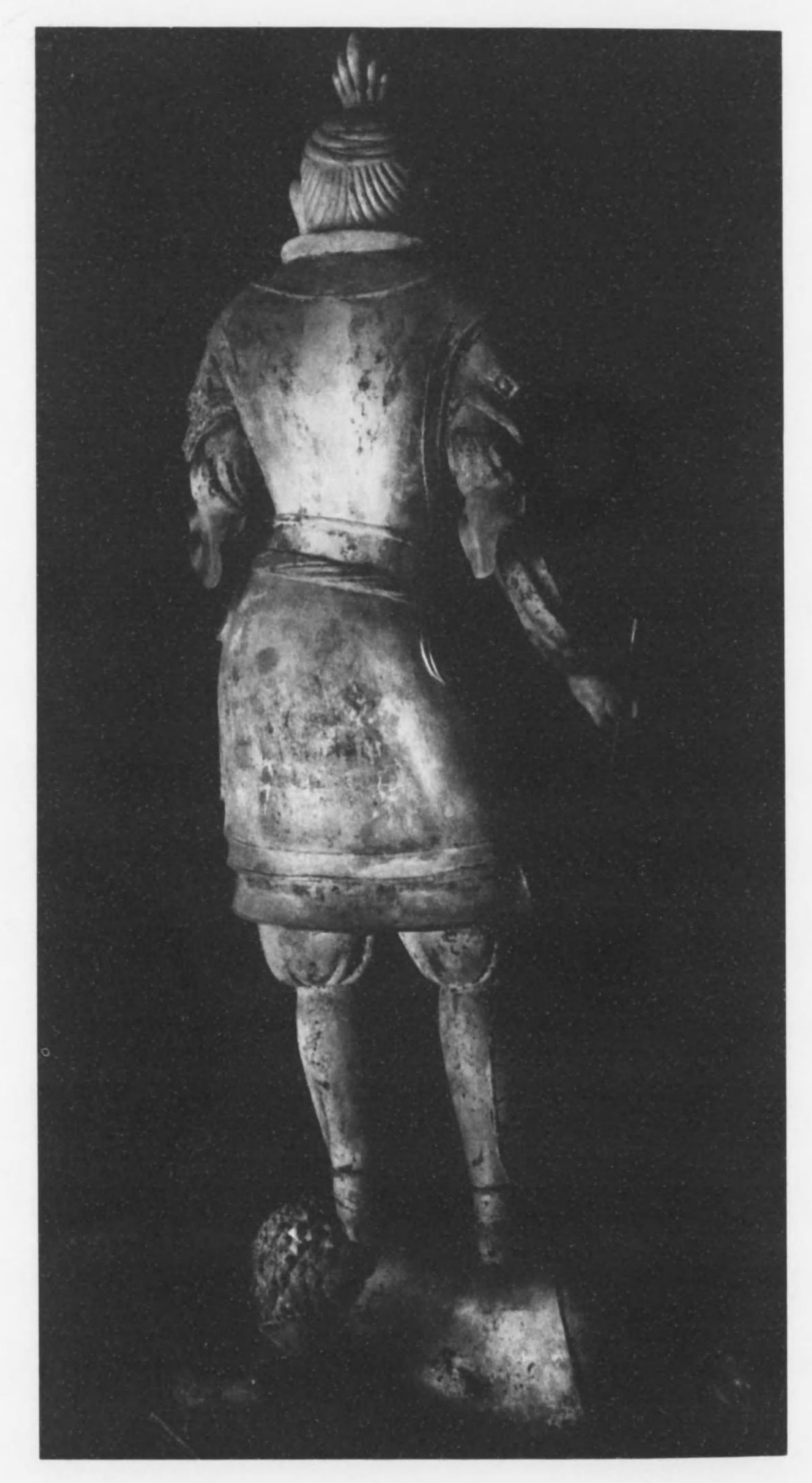
PL. 28

模夫目與 王天四 赤斑克



PL. 29

像天日唐 王天四 堂皇或



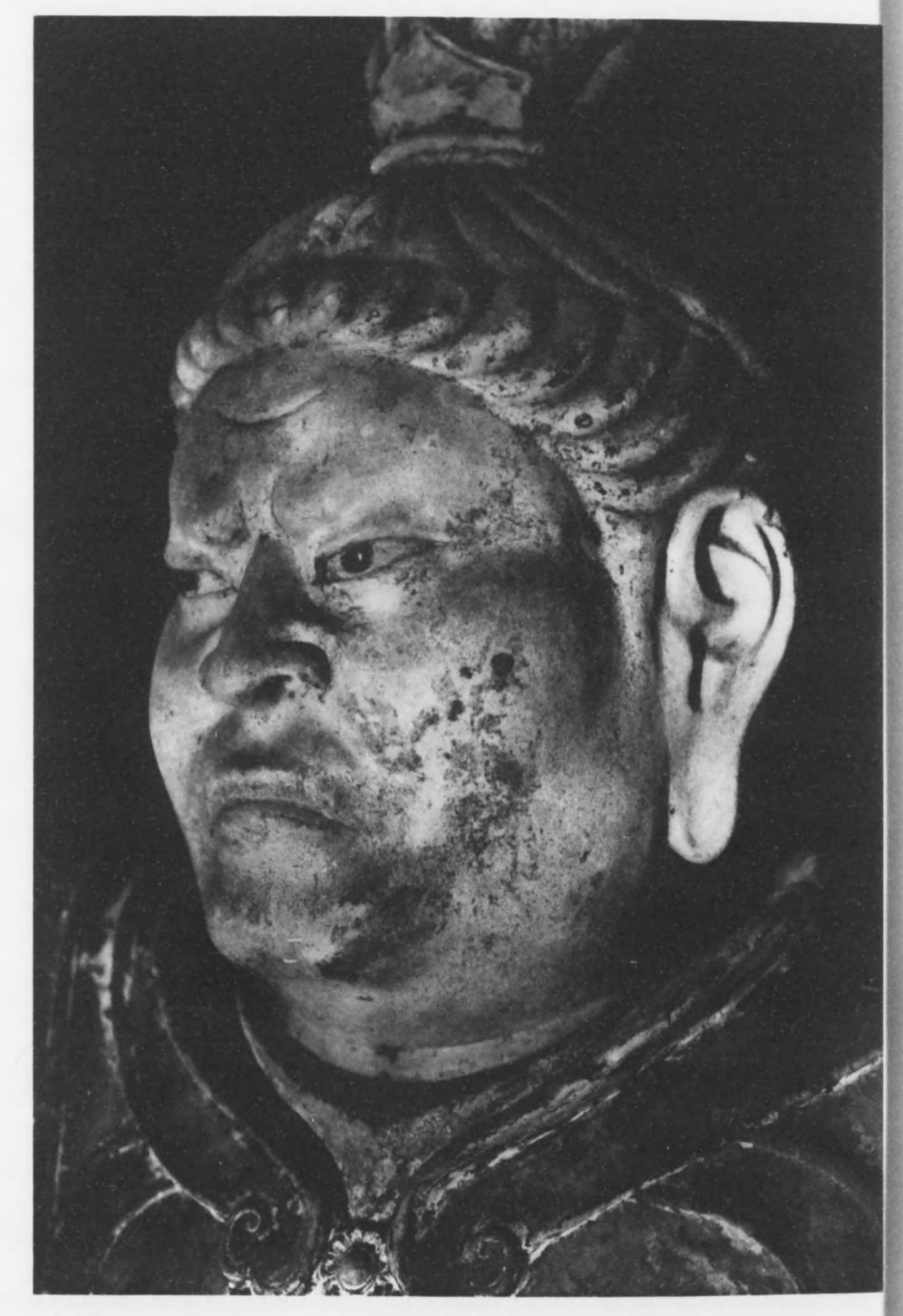
PL. 30

後天日底 王天四 蒙崖成



PL. 31

极天阳多 主天四 索拉成

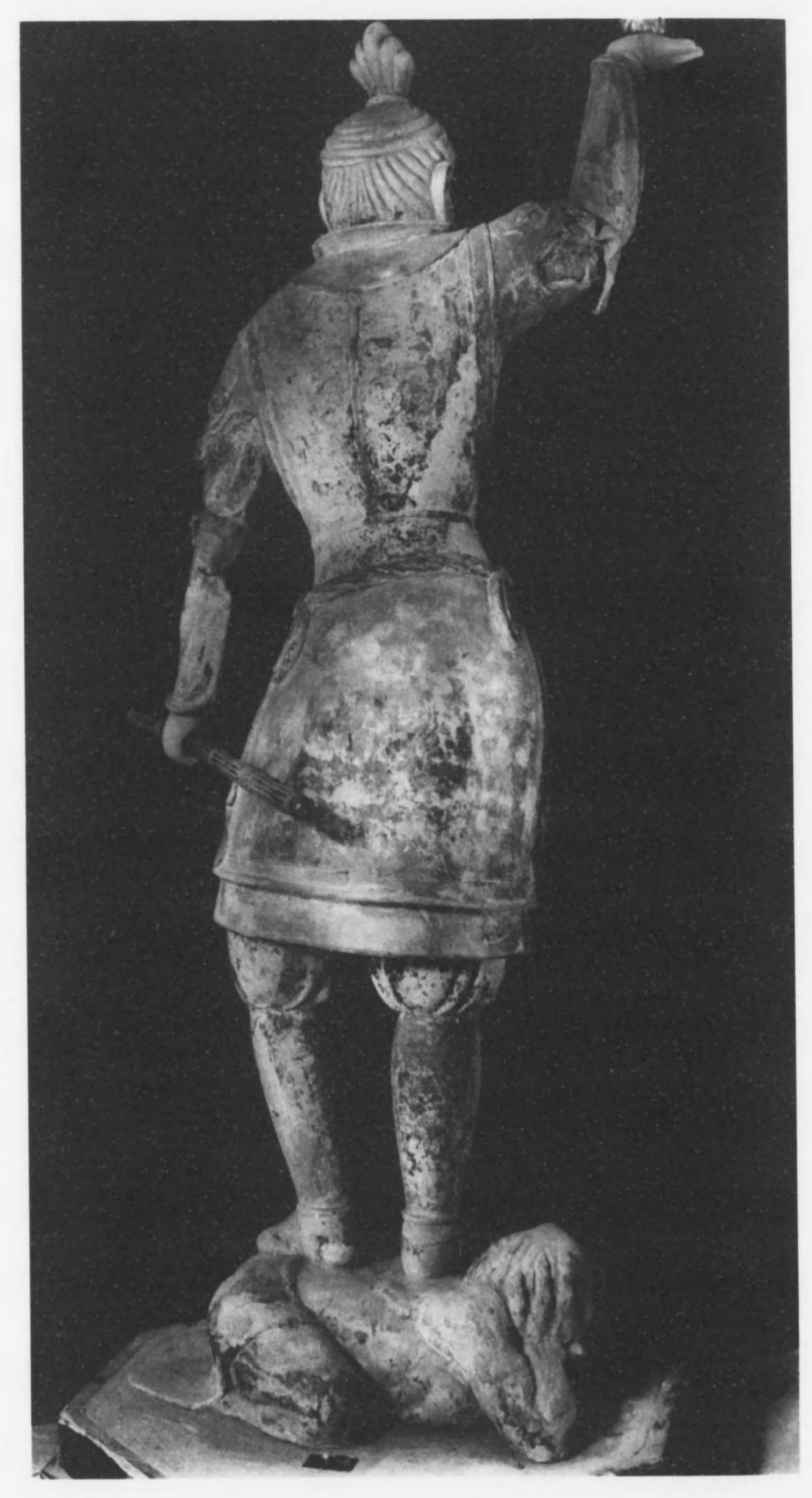


PL. 32

像天期多 工天四 党连成



PL. 33 R. 123 R. 124 T. 125



PL. 34

March 19 College Committee



HERBOOK TOUR CONCRETE A Y LOCKY I'V DRILLIAN DOWN BEIND

.



PL 37 - 恒大日常 王大海 北坡成



PL. 38

俊大湖市 正大四 安装或



PL. 39

操作和其權 拉拉或



.

.



PL. 41

使核八石粉 拉塔朗



PL. 43

在 田 下 在 地

PL. 42



PL. 44

物业类型的



PL. 45

预 X 10 19



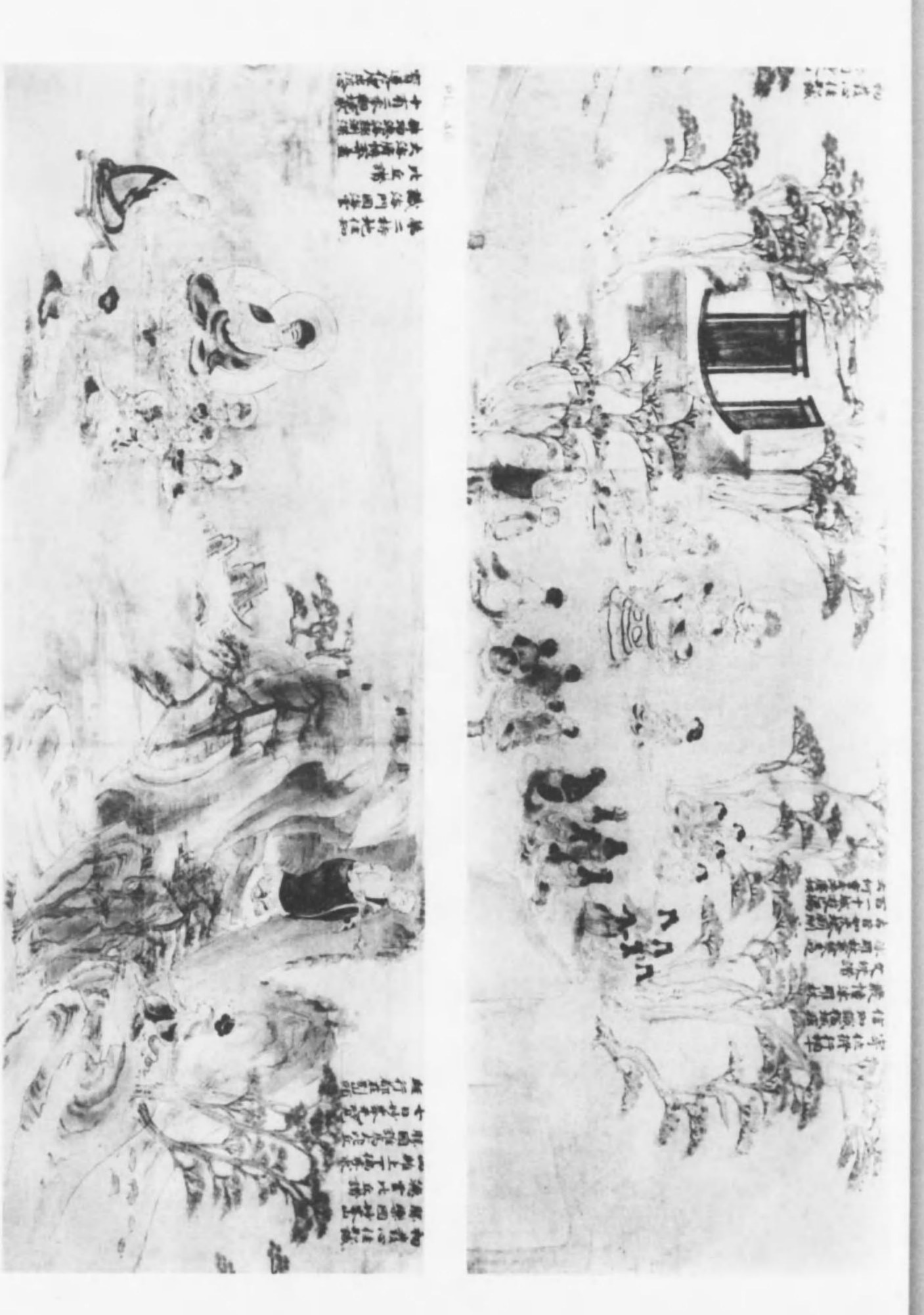
PL. 46

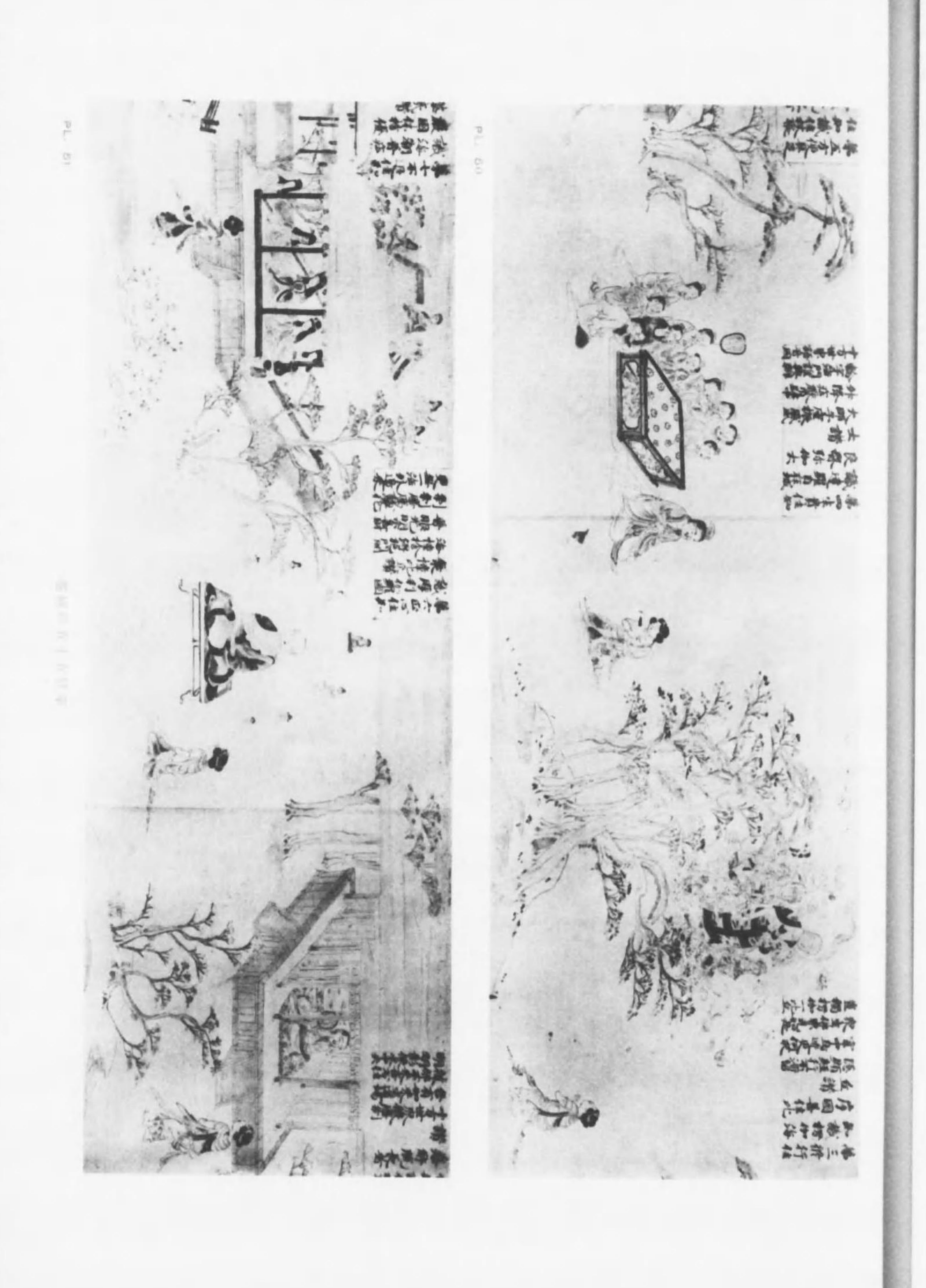
假 天 川 。



PL. 47

Millioneth State or world from the







PL: 82

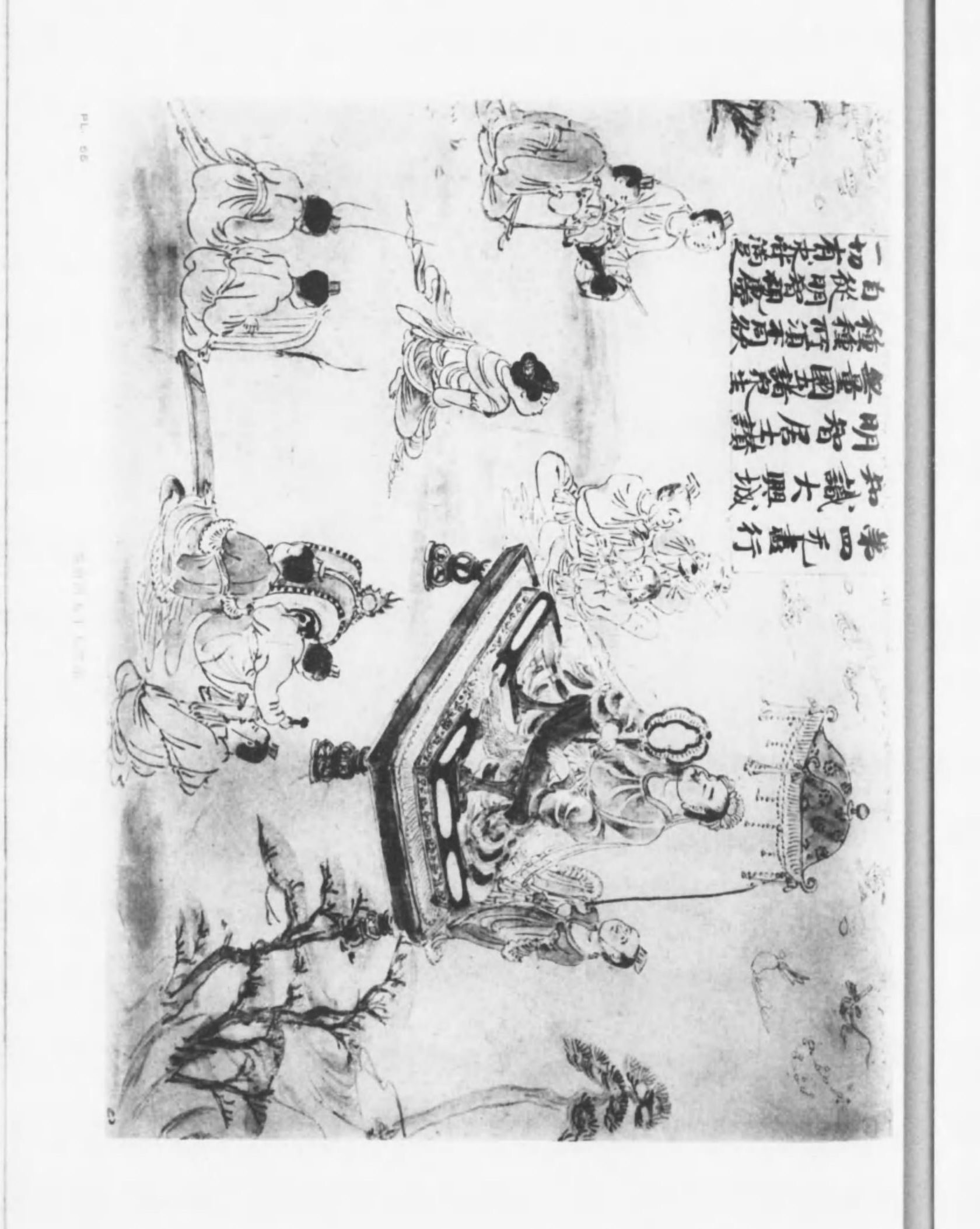
存留性をおん可言



-



+



-





.



PL, 56

世俗所五十五四章



PL. 89

**西班所五十五三年** 

. .

,





PL. 61

特原五十五剂等



PL. 52

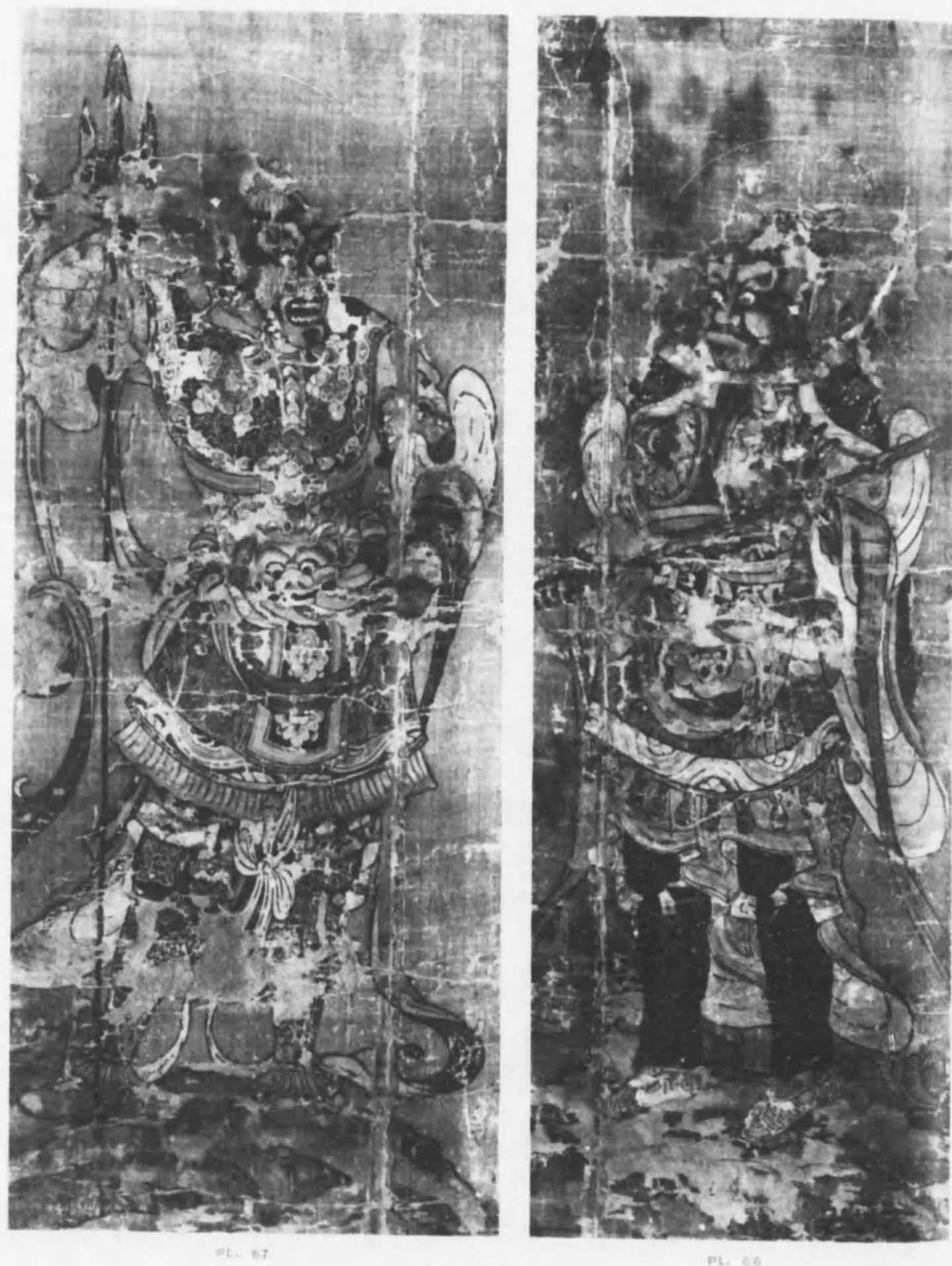
推进各级合约







PL 65 PL 54 PR 74 0 PL 64



22500

-



PL. 68

操師大泉香

PL 60

# 天至十二年五月一日初

名持乘旗 福俱灾一切还方會歸衛 郭菩提乃至傳隆無魔亦天下開 草和庸化倫動除頓庫冰窮諸注平及 察求共盡此新文元明子自發悟 领上菜 置如后送外人无明子自發悟明上來 建在 人士 使复数成者之情表 政确没有 化硫酸化了 化确隐斯 購 用本食 使忙一任祸或太夫人敢問二切近 海夏 喜子贈曰一位太政太臣 有寿等如明皇后廉原以先明子来两

前有都然有大概並沙角素等十二

極而竟不依相應俱有因前願為縣非依縣建設機為我院為為成連順非改進順者為應與為職此依緣就得

神族最多人年八月世別高州開

右悔過料資財見物并而失此往劉如付

お借べるり様本へよるうりお情であいまとを変えるようは大王を変えるまる

が上四種時と所失

里标槽1合

· 福二校月月月月月日日日本在城上福主在南京南部各待樂器

右三些化井遊慢鱼色

得大勢善後一般一般以上并在華王寶河

賴世香香薩爾一編

狂八枚至以企職里直島前等形

蘇與殿一本席八角 曹文夫民三十

深まるが

恭文一恭 黄田井田町

蓋里十三枚 法韓僧一合

布松健四條

酒华海今歲一篇

第二份在連子着自訓練解滿果等高欄上居宣礼八球

前林在净土墓一铺

CATALOGUE

OF

ART TREASURES

OF

TEN GREAT TEMPLES OF NARA

VOLUME EIGHTEEN

THE TODAIJI TEMPLE

PART III

THE OTSUKA KOGEISHA
TOKYO
1934

### ART TREASURES OF TEN GREAT TEMPLES OF NARA

### VOLUME XVIII

### TODAIJI TEMPLE

PART III

- PLATE 1 NIGATSUDO HALL
- PLATE 2 AKAIYA OR HOLY WELL
- PLATE 3 SANRÔSHO HALL
- PLATE 4 BUSSHÔYA

Pass through the north gate of the Hokkedô Hall and go up a flight of stone-steps to the right, and you find yourself in front of the Nigatsudô Hall, which was founded by Priest Jitchù and is dedicated to Eleven-Headed Kwannon. As to the foundation of this Hall a tradition says that in the fourth year of Tempyô-Shôhô (752) Priest Jitchû practised austerities to pray to Eleven-Headed Kwannon for the first time and on the first night of his practice on the first of February two cormorants, black and white, flew out of the ground and perched on a tree near by as soon as he began to offer prayers to several deities, and pure water gushed out from the spot from which they flew out. Since then people used to offer this water to the principal image and the spring was called the Akai well. They say that the appearance of the well was caused by Daimyojin Deity in Wakasa province, who was pleased with Priest Jitchû's prayer. Ever since, all devotees who believed deeply in this wonder of the well used to assemble to the hall and it became a yearly custom to offer the water to Daimyojin Deity on the twelfth day of their religious practice in February. Even to-day the water is generally believed to have the virtue of healing. Thus from this miracle of the well and annual function of drawing water from the Nigatsudô well the Nigatsudô is very popular in this country.

The original Nigatsudô Hall barely escaped from fires occurring in the Jishô (1177-80), Shôka (1257-58) and Eiroku (1558-69) eras, but it was burnt to

ashes in 1667 at last. The present Hall is the reconstruction in 1669. It stands on a hill-side to the east of the Tôdaiji Temple and the western half of the edifice thrusts forward from the slope being supported by a system of posts. The site is quite becomming to the sacred ground of Kwanzeon-Bosatsu commanding the whole view of the great edifice of the Daibutsuden and the whole neighbourhood of Nara. Eleven-Headed Kwannon, the principal image of the Hall, is as renowned as Daibutsu and worshippers visit and adore it incessantly all the year round. The Akai well, otherwise called Wakasa-no-ido, is found below the Nigatsudô. The date of the construction of the Akaiya House is not known exactly, but the extant building is of a rebuilt one at the time when the Tôdaiji Temple was reconstructed after the fire in the Jishô era (1177-80). Small as it is, it is a pretty building tile-roofed and boardered on all sides except the central part of the southern side, which is provided with a wooden door, and below the kashiranuki on all sides rhombic lattice-windows are used. Balance in every part, boldly projecting eaves and gable-ends give it a fine stable appearance, and moreover, decorative effects of rhombic latticewindows are very delightful. The mixture of the Wayô and Tenjikuyô styles shows the general prevailing taste of the time when the Tôdaiji Temple was restored.

From the north-western side of the Nigatsudô a long cloister runs down the slope and it leads you to the Sanrôsho Hall, which is built crossing with the cloister and situated just to the north of the Akaiya House. The hall is divided in three parts, the

northern part of five bays wide is the Sanrosho proper and the southern part of four bays wide is called the Jikido (Refectory), and between the two runs the passage of one bay wide. The exact date of its foundation is unknown. The extant edifice is of the Ashikaga period and yet some thorough repairs in later days are visible.

To the west below the Sanrôsho stands the Busshôya Hall, in which the offerings to the deities are prepared. As to the architectural style it is regarded from some *Tenjikuyō* details as the construction of the Kamakura period.

### PLATES 4-7 NIMBUS

Bronge. Height, 7 ft. 71 in. Width, 4 ft. 5 in.

When a fire in 1667 burnt down the Nigatsudô Hall, the principal image fortunately escaped unharmed, but its nimbus suffered from the damage of the fire and was broken to pieces. Yet its remaining sixty-seven fragments of gilt-bronze enable us to imagine the shape of the original. It is a rare case to find such a nimbus representing so many deities engraved on the whole surface of both sides. On the right side, as illustrated in Plate 5, three seated Buddhas appear in three lines and on either side of them are arranged many attending deities playing the music of religious services. Below them forty-eight seated Buddhas are represented separately in each sectioned part (Plate 6) and beneath them the standing figure of A Thousand-Handed Kwannon followed by many deities, and lastly, twelve heavenly beings appear in the lowest part. On the other surface of the nimbus are also carved several figures of deities and angels as we see in Plate 6 and in the lowest part of this surface there is the representation of the infernal regions with a scenic background of mountains and figures of the dead and the flames of hell in the foreground. All these figures are represented in line-engraving on the granular ground (Plate 7). These engraved figures are of the type peculiar to the Nara epoch and the shapes of Bosatsu and other deities remind us of those figures engraved on the lotus-pedestal of the Daibutsu or on the octagonal pedestal of the great bronze lantern set

in front of the Daibutsuden. It is justifiable to think its date of production about the Tempyô-Shôhôera as a tradition says. Now, what is the meaning of these figures? As soon as you see them, you will be reminded of the cosmos explained in the Rengezô Sutra. It is but natural because both representations are somewhat alike. Probably this is a kind of mandala. Especially the representation of the infernal regions is very remarkable and may be the oldest specimen of the kind. But we must beware of hasty judgment. These figures are valuable materials for the study of the history of Buddhism, as they apparently imply some mystic meanings.

## PLATE 8 PRIEST (JIKIDO) Seated statue of clay. Height, 3 ft. 21 in.

The priest is represented trying to something with the right hand and holding a sacred gem on the left. Many repairs have been done as the clay peeled off here and there and cloth is applied to the whole surface. So we can not see its workmanship quite well, but we may presume its date to be the Nara epoch when the production of clay statues was in full flourish. If so, this is surely the oldest memorial statue of clay representing the figure of a priest.

# PLATE 9 KARITEIMO OR HARITI Seated statue. Wooden & coloured. Height,

Seated statue. Wooden & coloured. Height, 1 ft. 6) in.

This statue is also found in the Jikidô of the Nigatsudô. In China the image of Kariteimo used to be installed in a refectory as a guardian deity. Hence its presence in this Jikidô. The worship of this deity in China was introduced into Japan together with esoteric Buddhism, but we have but a few images made in those old days such as this specimen. In this charming image we can appreciate the expression of feminine beauty in those days as well as of maternal affection in its lovely look, to which full justice was done by the sculpture of the Fujiwara epoch only. It is very regrettable to find it discoloured and the fingers of the right hand and

the lower part of the right foot are broken off altogether.

PLATE 10 FUGENDÓ OR SAMMAIDÓ

PLATE 11 SENJU-KWANNON (FUGENDS)

Standing statue. Wooden & coloured.

Height, 8 ft. 21 in.

The Fugendô dedicated to Fugen-Bosatsu stands to the west of the Hokkedo and to the south of the Busshôya belonging to the Nigwatsudô. It is here that the annual Hokke-Sammaiye ceremony is held April. Hence the name of the Sammaido or Shigwatsudo (April Hall). According to the records of the temple it was erected in 1021 and apparently scaped the devastating fire caused by the war of the Chishò era. But it seems to have undergone several restorations. The present building is of the Kamakura style with some later modifications. It is a tall structure facing east with four pillars in front and five at the back and has a double roof, the upper one covering the chancel and the lower the ambulatory. The double roof, tall proportion and slender details make this small building appear lacking in stable effect.

The history of the statue of Senju-Kwannon is unknown. It was originally installed in the Raido of the Hokkedô. Removed here behind Fugen-Bosatsu, the principal image of this hall, the colossal work has all the appearance of having reversed the order and taken the place of the main deity. The now lost Senjudò otherwise called Shirokanedô formerly stood in the neighbourhood and it may have housed the present image. Very large arms and short stature make the piece seem rather bizarre at first blush, but when we examine it closely, we are struck with power with which it is worked but. The imposing figure and soft rotundity are characteristic of the earlier Heian workmanship. Plump arms and fleshy fingers are finely modelled. The execution of fold-lines are particularly vigorous. They are sometimes worked out too elaborately, as is seen in the edges of the long scarfs, but present a very powerful wavy carving peculiar to single-block sculpture. As for the facial features they are

As a whole the work gives very powerful impression of mysticism peculiar to Shingon Buddhism especially in its figure and limbs. We must regard it as a very notable image of Senju-Kwannon in date ranking next the one in the Kondô of the Toshôdaiji temple.

PLATE 12 NEMBUTSUDÓ

Plate 13 Jizô-Bosatsu (Nembutsudő)

Seated statue. Wooden & coloured.

Height, 7 ft. 2! in.

The Nembutsudô stands to the east of the Belfry and faces west. As to the date, tradition would have it that it was built in the Kenkyû era (1190-1198). It has a composite Shikorobuki roof and kôhai of a later date in front. The Tenjikuyô moulding to be seen in the ends of the zunuki shows that the building too dates from the time of the reconstruction of the Tôdaiji temple in the twelfth century.

The image of Jizō-Bosatsu, to whom the hall is dedicated, is composed of a number of wooden blocks and decorated in colours. An inscription found inside tells that it was made in 1239 in order to pray for the peace of the souls of the departed sculptors Kôkei, Kôshô, Kôsei and others. Kôkei being the father and Kosho the son of the illustrious Unkei, the inscription is a very memorable one from the historical point of view. The time of its production the Katei era being a transitional period from the earlier Kamakura to the mid-Kamakura age, the work is indicative of a novel attempt to break through the earlier Kamakura convention. Look at the treatment of drapery in this piece. It is realistically worked out doing away with traditional paralled folds running from the left shoulder to the abdomen and equally formal lines gathered from on the knees towards the feet.

PLATE 14 PRIEST SHUNJÔ (JÖDODÖ)

Seated statue. Wooden & coloured.

Height, 2 ft. 8t in.

The Jôdodô, in which is installed this image of Priest Shunjô, is otherwise called the Shunjôdô. His memorable service to the Tôdaiji temple is too well

known. He was a disciple of Priest Hônen and on his recommendation took up his duties as promtoer of the reconstruction of the Todaiji temple. His arduous work was crowned with success in 1195. Soon afterwards he suddenly left the temple and was heard of no more. His followers in grief raised the statue to the memory of this great benefactor of the Tôdaiji. It is undeniable that the date of the work was not much later than the time of Priest Shunjà himself. It compels admiration being no unworthy rival of the very best memorial statues of the times. The individuality of the old priest stands forth very strongly in every feature of his face and figure eyes, mouth, cheeks, neck and hands holding a rosary-so that we feel as if we were face to face with the venerable prelate. The drapery is very realistically rendered with free and vigorous foldlines. The borders of the robe are very elaborately represented. Taken altogether the piece is one of the greatest memorial statues of the age.

PLATE 15 AIZEN-MYÖÖ (JÖDODÖ)

Seated statue. Wooden & coloured.

Height, 3 ft. 2; in.

This work is also placed in the Jôdodô. No statue of Aizen-Myôô dating earlier than the Fujiwara period is preserved, the oldest specimens being a few later Fujiwara pieces. It is of the tender technique of the age with little exaggeration either in the expression of fury or in the modelling of the facial features. The hair, arms and fold-lines are very beautifully worked out. The pedestal and aureole are later additions.

### PLATE 16 OYUYA OR BATH-HOUSE

The building stands to the north of the Nembutsudô. Its origin was probably the time of the erection of the Tôdaiji itself. It is recorded to have been rebuilt in the Chishô, Kenkyû and Yennô eras respectively. The tablet we now find therein speaks of the reconstruction in 1408. The present structure seems to be what was rebuilt at the time, although frequent repairs may have been made as is very likely in view of the purpose for which the building

was erected.

PLATES 17-18 KAIDANDÔ OR BAPTISTERY

Early in the Tempyô era (729-748) two Japanese

priests Yeiyei and Fushô (Gyôgyô according to another version) were sent to China at the Emperor's special command for the investigation of the initiation ceremony into Buddhism, which had not yet been introduced into our country. Moved by their request Priest Kanshin of the Lunghingssu temple in Yangehou consented to come over to Japan and arrived in 754 accompanied by his eight disciples, entering the Todaiji temple on the fourth of February. Then the sacred platform was raised in front of the statue of Great Buddha. On the fifth of April the ex-Emperor Shômu was duly initiated into Buddhism by the ten officiating priests headed by Priest Kanshin, and given the name Shôman. Then the Empress Dowager Kômyô and the Empress Kôken followed his example. Finally more than four hundred and forty people were baptized in the same way. On the first of May the Imperial command was issued in order to establish a baptistery. Thus it was that the Kaidan-in was erected in the present site to the west of the Daibutsuden Hall. The sacred platform was also raised in the Tôshôdaiji in Yamato, the Yakushiji in Shimotsuke and the Kwannonji in Kyūshū. Of all these the present platform in the Todaiji was of course most important. In those days priests who had not undergone the ceremony could not rise to high ranks. This was all the more reason why the ceremony was so much valued. The original Kaidan in contained the Baptistery, Lecture Hall and some other subsidiary buildings. It was destroyed by fire three times in 1180, 1446 and 1567 respectively. The present building dates from 1731.

Plates 19-20 Tahō-Butsu & Shaka-Butsu (Kaidandó)

Seated statues. Bronze. Height, 10 in.

These images are found ensconced in the Tahôtô pagoda placed at the centre of the sacred platform in the Baptistery. They are said to have been brought over from China by Priest Kanshin. It is true that

they are of the Tang style, but may have been produced this country. Apparently they were rescued from a fire, for they have all the surface tarnished by flames. Cut-gold leaf decorations for the drapery are sub-sequent additions,

Plates 21–38 Shitenno (Kaidando)
Standing statues. Clay & coloured.

Plates 21–22 Jikokuten

Height, 5 ft. 4; in.

Plates 23–25 Zôchōten

Height, 5 ft. 4; in.

Plates 26–30, 37 Kômokuten

Height, 5 ft. 4; in.

Plates 31–36, 38 Tamonten

Height, 5 ft. 4; in.

We see on the platform of the Baptistery a Tahôtô pagoda at the centre and Shitennô statues arranged one in each corner. According to an old document of the temple the four guardians as well as the Tahôtô pagoda were made of bronze in 755. From this we must conclude that the originals were destroyed by some accident, say in one of the three fires which consumed the building to ashes, and were replaced with the present clay figures, which also date from the Nara period. It so, they must have been brought from some other place. But we have no clew as to their provenance and history. The pieces are about life-sized and decorated in various colours. The flesh-tint is used for the skin and red, vermilion, brown, green, blue, indigo, etc. together with gold paint and cut-gold leaf for their suit of armour and other furnishings. The hair is drawn in India ink. For the pupils of their eyes are set pieces of a mineral said to be obsidian. The date of the introduction of the art of clay figures is unknown, but it is supposed to have been a little before the Wado era (708-714), after which we see many references as to the technique and a number of specimens epecially of the Tempyô period. Indeed we perceive that its fashion culminated in the Tempyô era and ended therewith. A wonderful advance in the art is shown by the comparison of these with the Shitennô pieces of the Refectory of the Hôryùji temple probably dating from

711 or thereabouts. The present works are wellproportioned, spontaneous in posture, exact in modelling and expressive of lively emotions. Besides, they
are replete with a certain grandeur peculiar to the
Tempyò art. The devils trampled down are also
very finely represented. The expression of pain is
wonderfully indicative of the prowess of their
conquerors.

PLATE 39 PRIEST KANSHIN (KAIDAN-IN)
Seated statue. Wooden & coloured.
Height, 2 ft. 7 in.

A successful production of the Tokugawa period copied from the memorial statue of Priest Kanshin in the Kaizandô of the Tôshôdaiji temple.

PLATE 40 PRIEST KÖKEI (KÖKEIDÖ)
Seated statue. Wooden & coloured.

Priest Kôkei, whom we may call another Ryôben or another Shunjô, rendered great services to the Tôdaijí temple in the restoration of Great Buddha in 1692. The model of the statue was probably that of Priest Shunjô in the Nembutsudô. The date is not much later than 1705, when the priest died.

PLATE 41 HACHIMAN AS PRIEST (KANGAKUIN)

Seated statue. Wooden & coloured.

Height, 2 ft. 10 in.

This image being originally the cultus-figure of the Tamukeyama-Hachiman Shrine, the seat of the local divinity of the Tôdaiji temple, was removed to the temple at the time of separation of Buddhism and Shintoism in Meiji and is now enshrined in the Hachimanden of the Kangakuin. An inscription in India ink is found inside and describes the history of its production. The text says that the Hachiman Shrine, which was burnt down in the fire of the Chishô era (1170-80), was rebuilt in 1197 and the image of Hachiman was carved by Kaikei and his men in 1201 at the instance of the Emperor Tsuchimikado, ex-Emperors Gotoba and Goshirakawa and a large number of zealous devotees. It will be seen the god is here represented as the revelation of Jizô-Bosatsu robed in the Buddhist surprice Aesa and holding a pilgrim's staff in his right hand. This shows the belief that

Hachiman is the incarnation of the bodhisattva Jizô. The manner of modelling of the facial features rather lean and with wrinkles is not so much of a bodhisattva ideally conceived as of an ordinary priest, which reminds us of the representation of Monju as a saint. At any rate it offers an interesting specimen in the portraiture of the god Hachiman. In technique the realistic treatment of such a theme instead of traditional symbolic workmanship is very significant of the spirit of the Kamakura age as well as of the predilection and dexterity of the artist Kaikei.

PLATES 42-44 JIZO-BOSATSU

Standing statue. Wooden & coloured.

Height, 3 ft.

The priestly robe is beautifully coloured and embellished with exquisite designs in cut-gold leafs. Eyeballs and byakuga on the forehead are made of crystal. The necklace, a cord of the kesa hanging on the breast and the sacred gem in hand are made of gilt copper. This image composed of a number of wooden blocks was produced by Kaikei as is shown by the inscription found on the tenon of the right foot. The master, who is always coupled with Unkei as the two great sculptors of the Kamakura period, has left us as many as ten pieces or so inscribed with his name. Hence the change in his style may be studied with certainty. The present work may thus be regarded as belonging to the period 1204-20, when he was about thirty-five years old, from documental proofs as well as from the examination of his accredited works. Both in figure and facial features it is together with his Amida in the Saihein of the Kôyasan Monastery the highest expression of ideal tenderness and grace in the Kamakura art. It shows to the best advantage the other side of Kaikei's wonderful attainment contrasting with the side of mystic emotional content exemplified in the preceding work Hachiman as a priest.

PLATE 45 JIKOKUTEN

PLATE 46 TAMONTEN

Standing statues. Wooden. Height, (Jikokuten)

6 ft. 7 is in. (Tamonten) 6 ft. 11 in.

The statue of Jikokuten is inscribed with the date

of 1179 and that of Tamonten of 1150. They are of the same group with a thick trunk, large head and prominent eyes. Their workmanship, however, is a little different: Jikokuten is characterized with a well-knit figure, more skilful carving and elaborate details such as swirling skirts—characteristics of the Kamakura style. This difference in their technique and the date given in the inscriptions make us suppose that Tamonten and Jikokuten were originally carved as companion pieces in 1159 and the latter having been damaged was replaced by the extant piece in 1179.

PLATE 47 GOGÖ-SHII AMIDA (KANJINSHO)
Seated statue. Wooden & gold-lacquered.
Height, 3 ft. 61 in.

This image of Amida-Nyorai, the main deity of the Amidadô Hall of the Kanjinsho, is of a very peculiar appearance, which is said to represent the deity lost in meditation for an immeasurable duration of time called gogō or five calpas. The head is symbolic of dishevelled hair growing during the period. The date is not earlier than the later Ashikaga period.

PLATES 48-60 SCROLL-PAINTING OF FIFTY-FIVE VISITS OF ZENZAI-DOJI In colours on paper. Height 11t in Length.

In colours on paper, Height, 11st in. Length, 42 ft. 8; in.

The scroll-painting delineates the story of ZenzaiDôji told in the Book of Nyûhokkaibon of the
Kegonkyô Sutra. According to the book he was
religiously awakened by a sermon preached by MonjuBosatsu. Following his advice Zenzai set out on a
pilgrimage to seek after truth. He visited fifty
teachers and Miroku-Bosatsu for this purpose. Again
he met Monju and then Fugen-Bosatsu, who attended
on Birushana-Nyorai, and by Fugen's guidance he
finally attained enlightenment. The scroll consists
of fifty-five sections. The text in the upper part of
each section is what was composed by a Chinese
writer Yang-chieh during the reign of a Sung emperor
Shêng-ti. Of the fifty-five sections the present scroll
preserves thirty-seven only, the rest being possessed

m a fragmentary condition by Baron Fujita, Mr. Uyeno, Baron Yasuda, Baron Dan and others. The Nyuhokkaibon, which is thus illustrated in this work, is the last volume of the Buddhist scripture Kegonkyô and expounds the highest teachings of Kegon Buddhism. It is but natural that the painting should be preserved in the Tôdaiji temple, which has been the centre of its study and lived up to its ideal from the very first of the foundation-a matter for joy to everybody who is interested in art and Buddhism. The style of workmanship points to the date of either the later Fujiwara or the earlier Kamakura period. Although it is the only specimen of the subject in the form of a scroll, it is unknown whether its original introduced into this country from China was in scroll- or book-form. In view of the fact that each section has unity in composition by itself and in not connected in the traditional scroll-like manner, we are inclined to think that the prototype was bound as a book. In this regard we perceive in this scroll certain characteristics peculiar to wood-cuts such as leaving as little blank as possible and colouring in light tints. The brushwork tender rather than forcible is charming for naïveté and reticence. Likewise it is unrivalled for a simple and lively effect. This is all the more reason to ascribe it to the later Fujiwara than the Kamakura period,

### Plate 61 Picture of Fifty-Five Visits of Zenzai-Doji

In colours on silk. Size, 2 ft. 6 in. - 11 ft. 5; in.

This is another illustration of the Nyûhokkaibon of the Kegonkyô, consisting of separate pictures. Ten of such pieces are preserved in the temple, all the rest having been scattered out of the collection. The comparison with the scroll seems to show that its subject is Zenzai's visit of the sixth teacher. The picture executed on a rough kind of silk frequently used from the later Kamakura to the Ashikaga times has something old in its brush strokes, colouring and manner of execution. But its brushwork is weak. It must be pronounced a replica not older than the later Kamakura age. We cannot say that

it is a fine work, but valuable for the rarity of such pictures.

PLATES 62-67 GUSHA-MANDARA

In colours on silk. Size, 5 ft. 3 /. in. > 5 ft. 8 /. in.

The picture is designed in a *mandala* manner with the trinity of Shaka, Monju and Fugen in the centre and the patriarchs of the Gusha sect arranged surrounding the trinity. The brushwork mostly consists of wiry lines in the Tang manner. The colouring is done in thick paints with no half-tone. The shading is roughly executed. Sometimes the space between fold-lines is alternately painted over—a very old technique to be found in some pictures excavated at Tungfang. The date apparently belongs to the later Heian period.

PLATE 68 PORTRAIT OF KÖZÖ-DAISHI In colours on silk. Size, 5 ft. 3 in. 2 ft. 8; in.

Kôzô-Daishi was a great Chinese priest in the Tang dynasty and was greatly respected by the Empress Dowager Tsetienwuhou and the Emperor Hsuantsung, for whom he seems to have given sermons. He was a great preacher and often wrought miracles during his lectures. The picture delineates one of such wonders, a mysterious light emitting out of his mouth, rising into the air and turning into a canopy-shaped phantom, shaking the earth all the time. The text above describes this tradition and bears the Chinese date of the Ta-ting era. We cannot, however, conclude that the twenty-fifth year of the Emperor Shin-tsung's reign of the Chin dynasty was the time that the picture was produced. On the contrary close examination of the picture and calligraphy shows that there are signs that the work is a Japanese reproduction copied from a Chinese original, which must be attributed to the Ta-ting era, at a time not very distant from the period. The brushwork mostly consists of wiry lines and is rather weak. The colouring is made of soft tints, of which bright red for the rug constitutes the dominant tone. The composition is singularly designlike, partly because the figure, desk and chair are drawn sideways and present a bird's-eye view. The sutra-scrolls, ornamental designs of the rug and flowers falling down all contribute to this effect.

PLATE 69 KENGUKYÔ SUTRA

In India ink on paper. Height, 10t in.

Whole length, 40 ft. 10 in.

Being the transcription of the Fifteenth Volume of the Kengukyô Sutra in India ink on the so-called dabi paper, the work is ascribed to the hand of the Emperor Shômu, though there is no such proof. As it is written in large characters, it is popularly called "Dai-Shômu" and its fragments are cherished by collectors. We have few transcriptions of Buddhist sutras, and practically none in later times, executed in such large and beautiful characters. We can not ascertain whether this is a Japanese piece as tradition would have it or a Chinese work

of the Tang dynasty.

PLATE 70 DAI-BIBASHARON

In India ink on paper. Height, 10% in.

Whole length, 27 ft. 5 in.

As is shown by the supplication written at the end, this forms part of the complete collection of the Buddhist scriptures copied at the instance of the Empress Kômyô in 740.

PLATE 71 AMIDA-KEKARYÔ SHIZAICHÔ
In India ink on paper. Height, 11 in.
Whole length, 12 ft. 9? in.

This document dated Oct. 30, 767, has lost part of its beginning. But it is among the oldest Shizaichô or inventories of temple property and is of great importance next to those of the Hôryûji and Daianji temples written in 747.

元典大鏡

全

| 间     | [6]  | 同        | 同    | 同    | 同       | 同    |           | 同    | 同     | 同           | [ii]              |
|-------|------|----------|------|------|---------|------|-----------|------|-------|-------------|-------------------|
| Ξ     | =    | -        | 0    | 九    | Л       | Ŀ    | 六         | Ti.  | 114   | ≝           | =:                |
| [17]  | [17] | 同        |      | 同    | 同       | [1]  | [6]       | 塔址土壤 | [1]   | 同           | 同                 |
|       |      |          |      |      |         |      |           | 出出品品 | TT IN | 定<br>側<br>順 | 100<br>100<br>100 |
| iii . | 经    | (小玉、 中球玉 | (丸玉) | 切子玉) | (丸玉、山梔玉 | îi i | (瑪瑙片及水晶片) | (対玉) |       |             |                   |
|       |      | ð        |      |      | 5       | U    | 市         |      |       |             |                   |
|       |      |          |      |      |         |      |           |      |       |             |                   |

| J | [ii]     | [n]    | [6]      | [6]    |  |
|---|----------|--------|----------|--------|--|
|   | <u></u>  | 七七     | 一大       | <br>五. |  |
|   |          | _      |          |        |  |
| l | [11]     | 同      | [1]      | [ii]   |  |
|   |          |        | ٠        |        |  |
|   |          |        |          |        |  |
|   | 副        | Q.     | (統金      | 銅片     |  |
|   | £        | 交字入土塊表 | (純金玉及延板) |        |  |
|   | <b>%</b> | (M)    |          |        |  |

# 第南都十十 大寺 輯鏡 兀 寺 大

塔がし宗對等は諸寺整ことでて同に子 羅興 影た詳界を宗ののをた後地の備宅済 をがらに究大頃上通時伽にこ法 上上できる寺光於ては大さが場合王て蘇かしなをや流頭い常元節れあにとのこ我

> 本 沒 衆し をた 在 と する人 のみ、茶 順 良 市 樂光新 輪 町 院 に 禁 故 は別の一個 しなが 居 6 る。最近

# 藥 四像 來 像 左正 側面 面 類 背部 面

中明活も右なの自べ異ても球し體 往しき素のし心由く性層ののて類全意でと直になるは、ないない。 べるなが澄るるそにの面いが もこは る像則こ例はあ種繁彫け思て てな前のきアし起 は潜居くなりうりな時のきぼ倚たか いらとつに例て 以た自多式本なだ屢圓なを視製るで肢在なの像とけを満と、與眼作は お骰にとものこに見の甚へのでかる各定との生る反受相だ下人あり ろで命がつけな特層にる。で つ形特 がせが腹 すて式微 式 微 (hii 倚情 0 造に活どや觀にら言たもく又太し 像設きれ左を人ずふ特つて眼くた

ののたけ、遺とは、ののは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般のでは、一般ので



PL. 1

像米如師婆



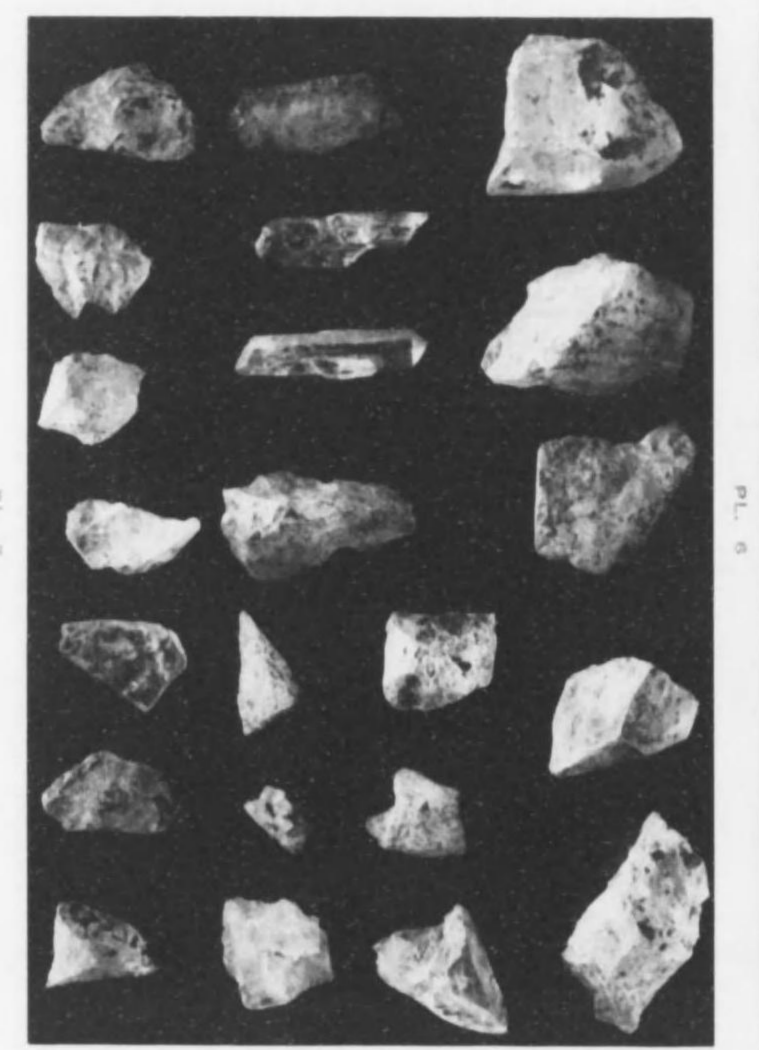
PL. 2

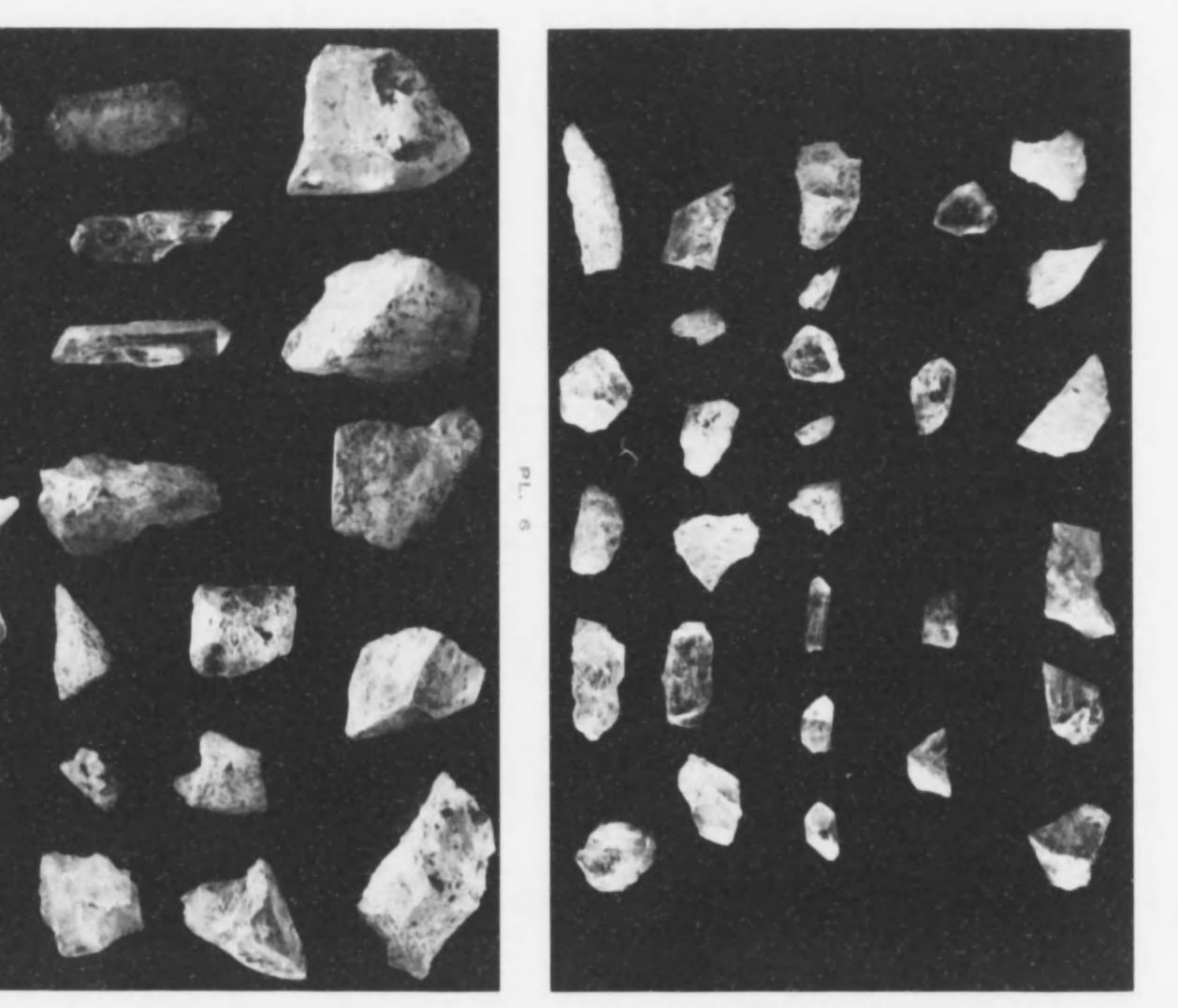
10: 41 (0) (0) (0)

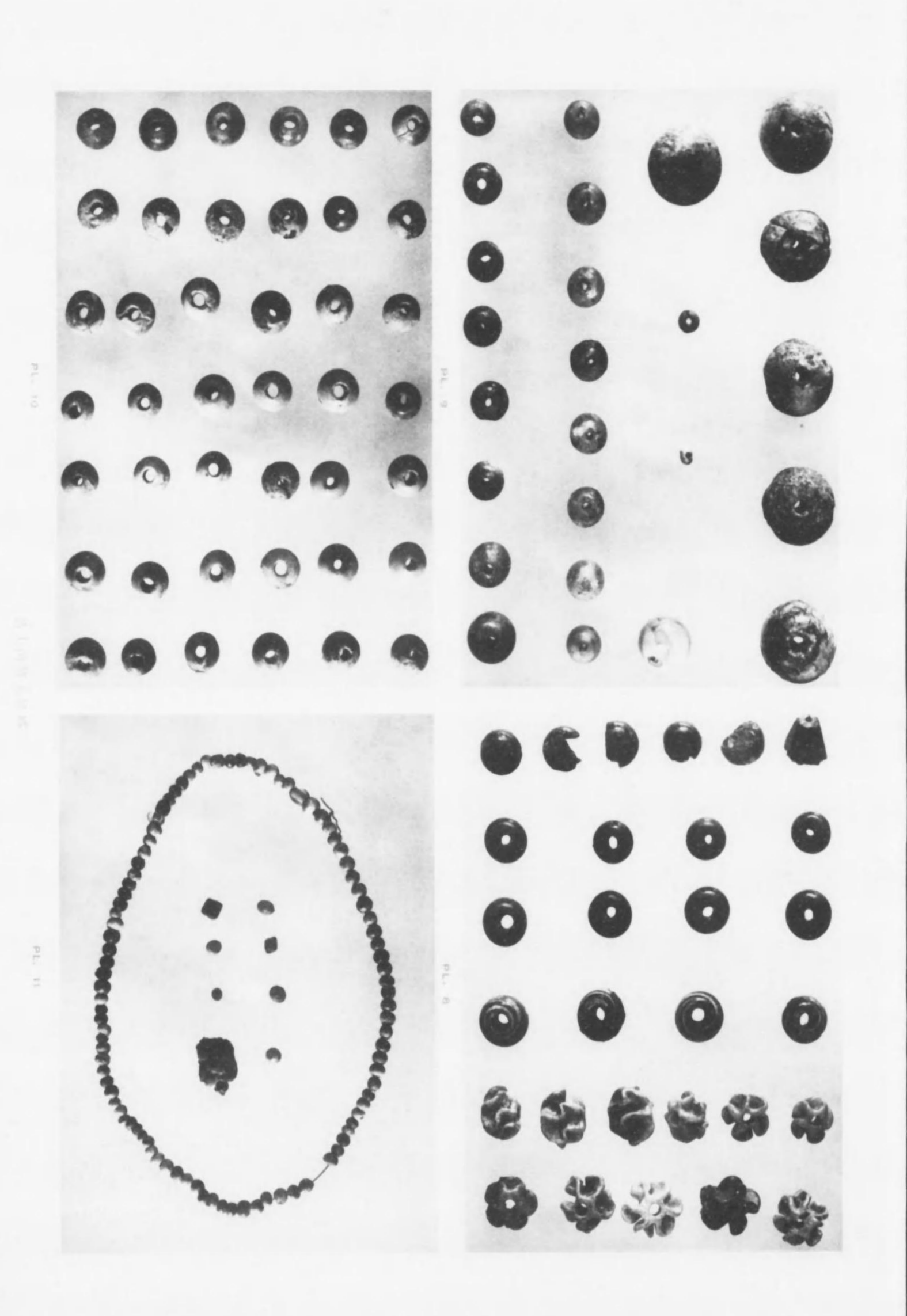


PL. 4

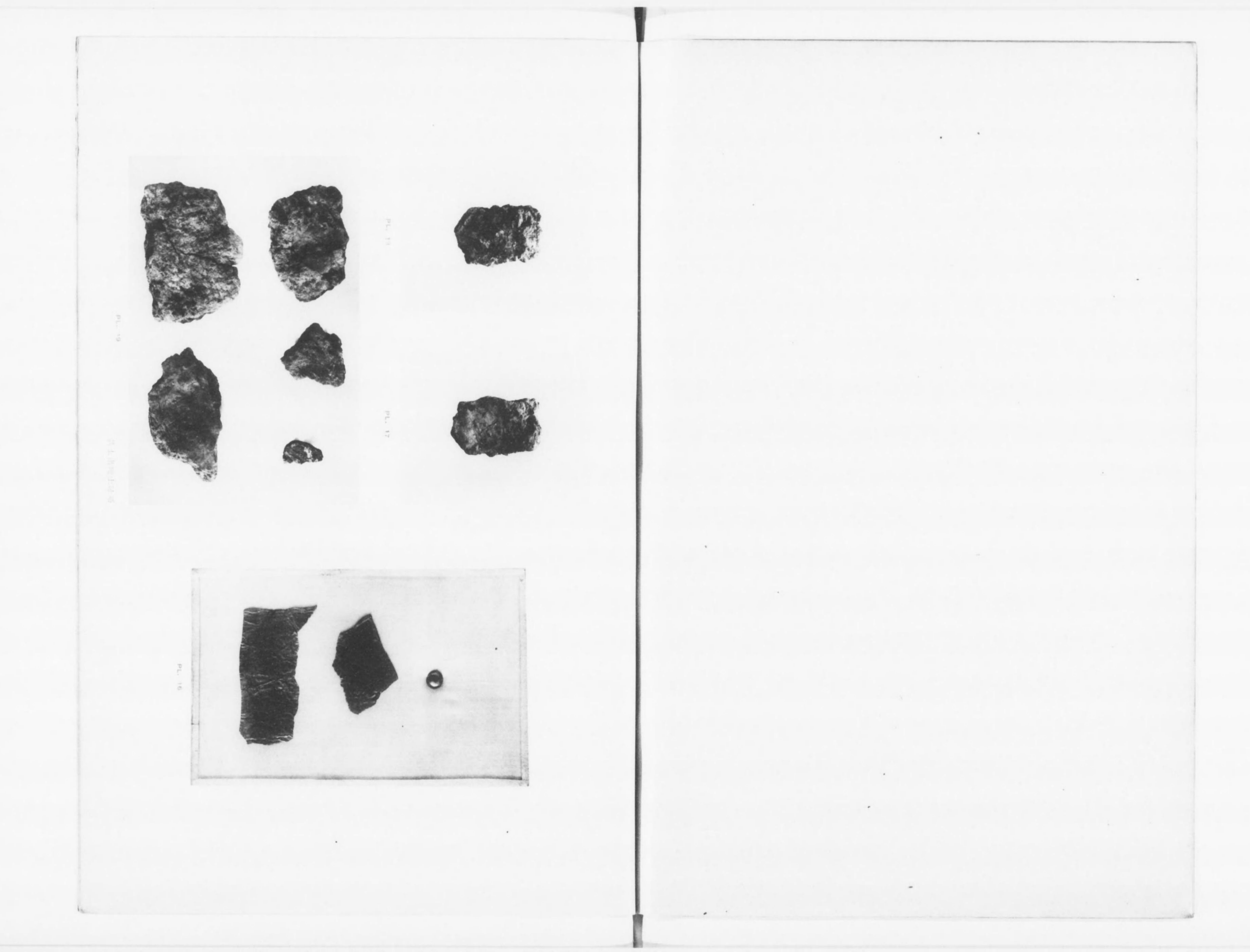
放水如何垄











CATALOGUE

OF

ART TREASURES

OF

TEN GREAT TEMPLES OF NARA

VOLUME EIGHTEEN

THE GANGOJI TEMPLE

THE OTSUKA KOGEISHA
TOKYO
1934

### ART TREASURES OF TEN GREAT TEMPLES OF NARA

### VOLUME XVIII

## GANGÔJI TEMPLE

### GANGOJI TEMPLE

The Gangôji temple has its origin in the two oldest Buddhist institutions in this country both erected in Takechigôri, Yamato, in the reign of the Emperors Bitatsu and Kimmei respectively. With the transference of the capital to Nara, the temple too was removed in 716. Beginning with the erection of the Kondô in 722, the temple architecture was gradually completed. All through the Nara period the Gangôji occupied the most prominent position among temples in Nara. Here a Korean priest Jikan taught the doctrine of the Sanron sect, which was made very popular by such great priest as Chikô and Reikô of this temple, and consituted a rival branch of Sanron Buddhism as against the Daianji temple. As in the tenets of Sanron, so in those of Hossô the Gangôji rendered a great service to the rise of Buddhist philosophy. The later history of the temple throughout the Heian period is not well known. The Kondo, which remained as late as the Hôtoku era (1449-1451), was burnt down. So was the Daitô (Great Pagoda) in 1859. The Gangôji is now only a shadow of its former prosperity.

### PLATES 1-4 YAKUSHI-NYORAI

Standing statue. Wooden. Height, 5 ft. 51 in.

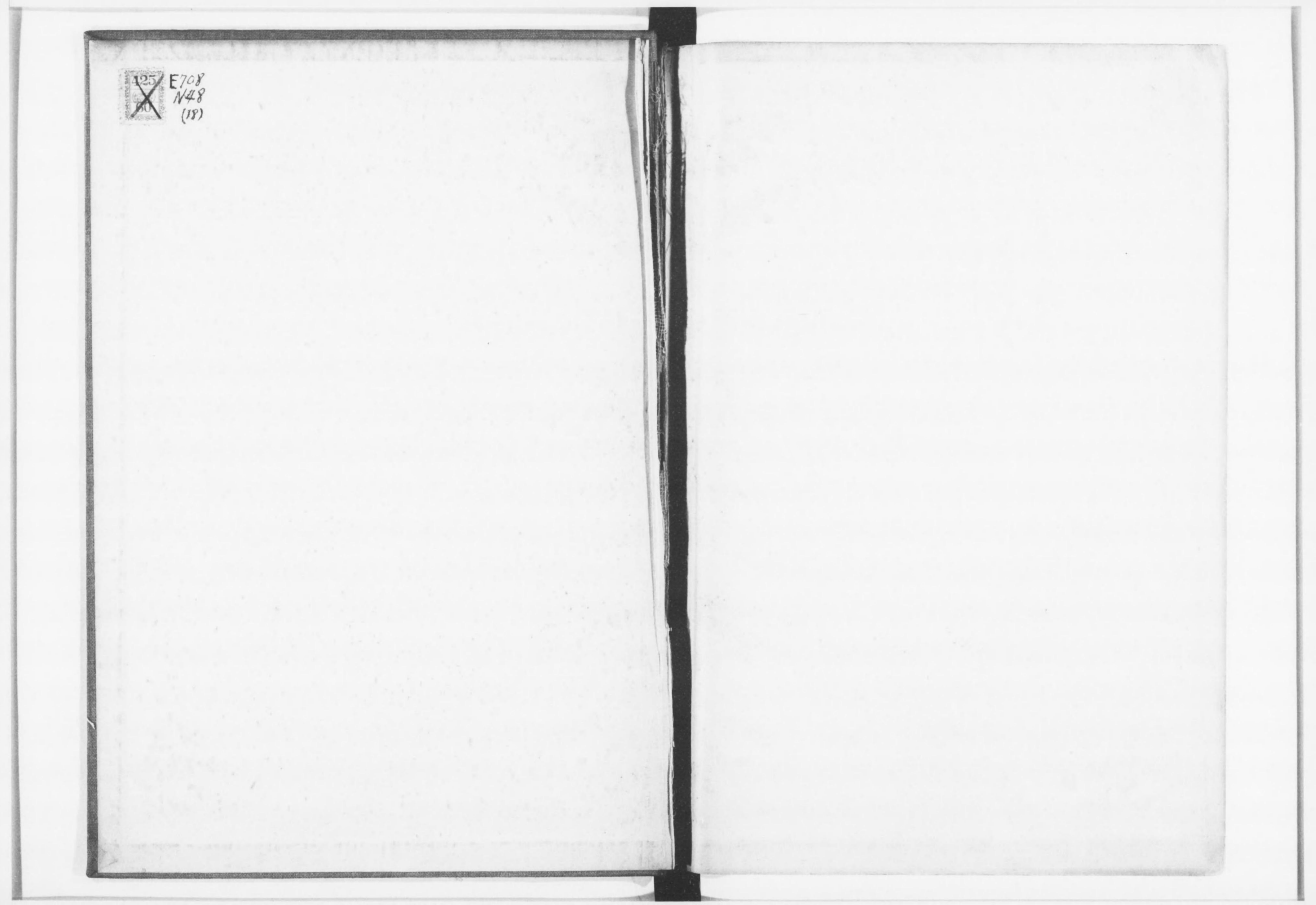
Being a notable specimen of the earlier Heian sculpture, this work is made of a single block. It is of a very striking appearance with a full, rounded form, thick eye-brows, heavy eye-lids and small lower-lip and chin. Such a singular expression is

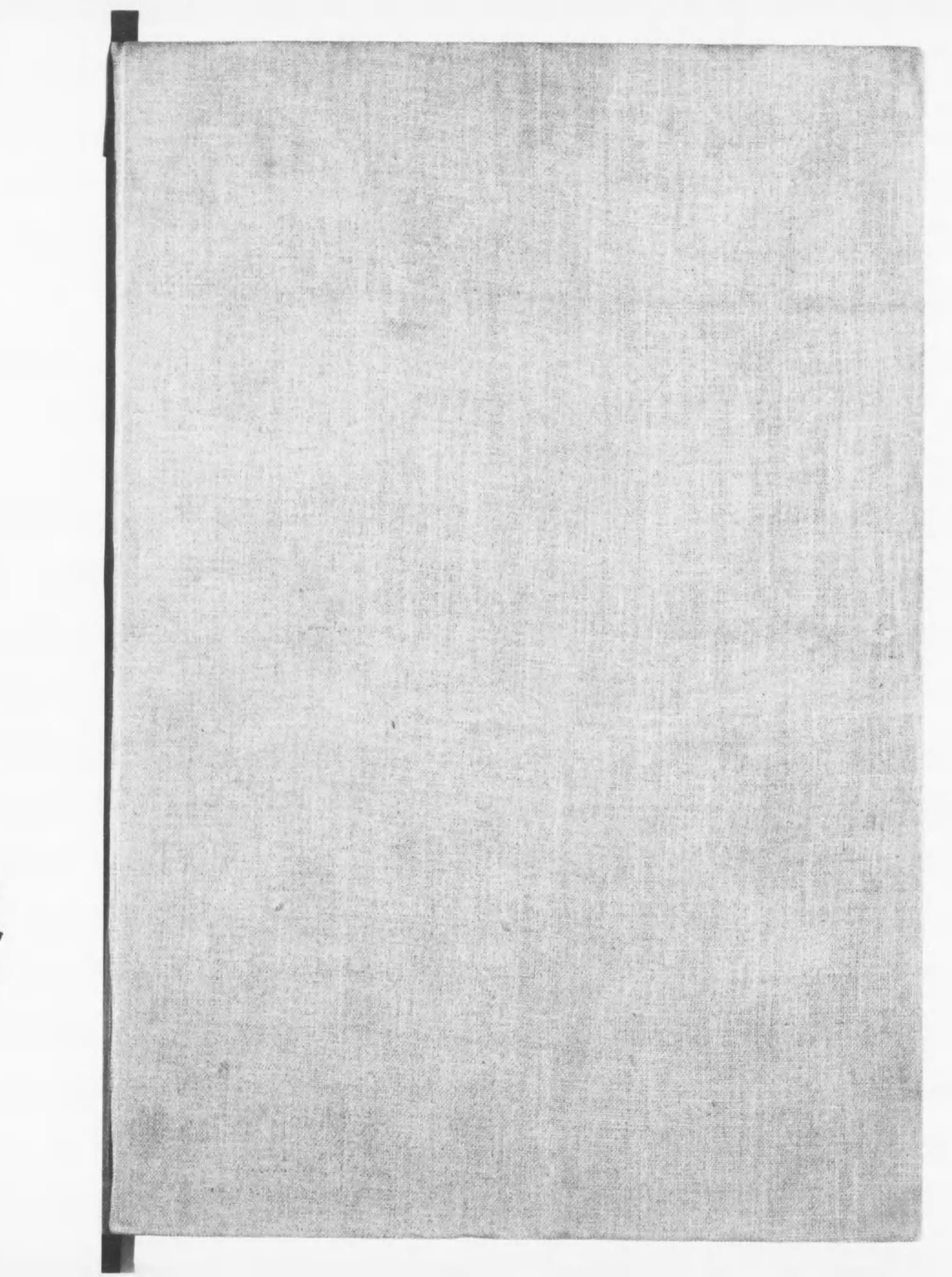
usual with the early phase of Heian wooden sculpture and lends itself to the effect of vitality and realism enhanced largely by the spontaneous treatment of drapery, which is not yet conventionalized and is very expressive of the solidity of bodily members.

## PLATES 5-19 EXCAVATED ARTICLES FROM PAGODA SITE

Here we see some of the exhumed articles out of the foundation of the now lost pagoda of the Gangôji. in 1927, the total number amounting to four hundred and consisting mostly of jewels and copper coins. The gems, more than 210 in all, include pearl, corundum, jasper, rock crystal, agate, amber etc. in a variety of form-comma-shaped, round, kiriko-shaped and so on. There are also about fifty unfinished agate and crystal fragments, a hundred and twenty-four coins consisting of Wadô-Kaihô, Mannen-Tsûhô and Jingô-Kaihô, a gold ball and two gold pieces, a copper piece and lumps of earth with gold-leafs and written with Chinese characters. It is unknown for what purposes these things were used, for there are some reasons that we cannot explain them as those treasures buried to invoke for divine protection that were often the case in ancient times. The presence of coins Jingô-Kaihô seems to show that the burial took place before 765, but it is not conclusive. Nevertheless it is clear that they are all invaluable relics of the Nara period as a 31/

昭和九年三月一日印刷 南都十大寺大鏡第十八番昭和九年三月五日發行 福 韓 者 東京市下谷區上野公園內 東京市本郷區金助町四十五番地 東京市本郷區金助町四十五番地 東京市本郷區金助町四十五番地 東京市本郷區金助町四十五番地 東京市本郷區金助町四十五番地 東京市本郷區金助町四十五番地 社 塚 巧 藝 社





个个