



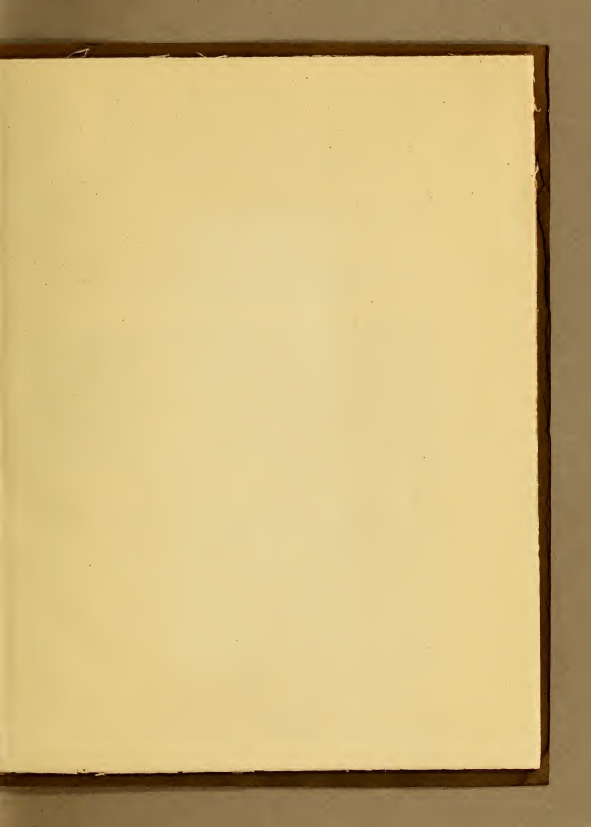
Vohn Carter Grown Library Brown University

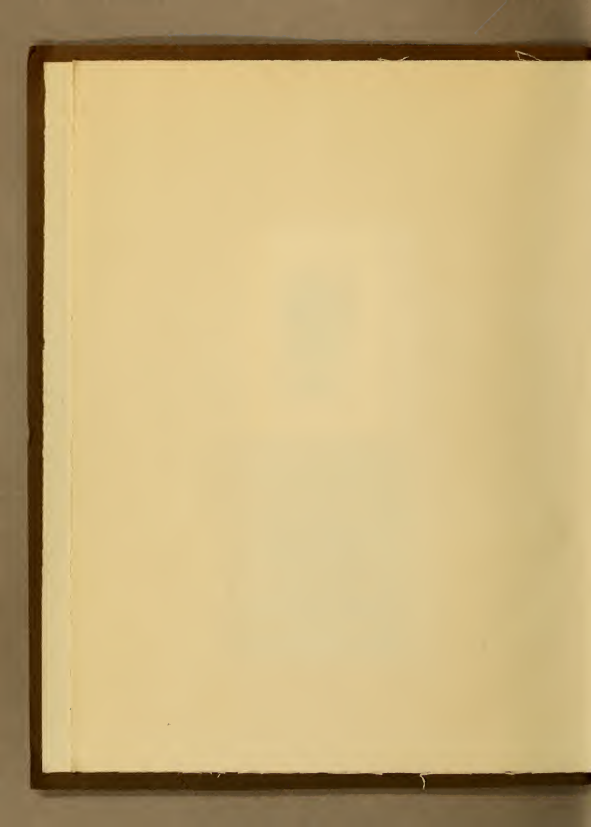
JOHN CARTER BROWN
LIBRARY

Purchased from the

Trust Fund of

Lathrop Colgate Harper
LITT. D.





## O, RAC, AM FUNEBRE

QUE DISSEO R. PADRE ANTONIO Vieira da Companhia de IESV, Prégador de Sua Magestade

No Convento de S. Francisco de Xabregas nas exequias da Senhora Dona Maria de Ataide.

THEMA. Maria optimam partem elegit. Luc. 10.

STAS palavras ( que são de Christo por S.Lucas ) cantava solennemente a Igreja em vinte, & dous de Agosto, que soi o dia [ entre tantos funestos deste anno) a cuja memoria, a cujo sétimêto, & a cujo alivio se dedica o Religioso

pri-

& ohumano desta piadosa acção., O mesmo dia, que nos levou assumpto, nos deixou o thema. Era a oitava gloriosa da Assumpção da Mãy de Deos: felice dia para deixar a terra, fermoso dia para entrar no Ceo. O dia da morte chamase nas Escrituras temerosamente dia do Senhor: Venit dies Domini tanquã fur. Ditosa alma a quem cahio o dia do Senhor no dia dasenhora. Concorrer hum dia tão temeroso com hum dia tão previligia do; grade argumeto de selicidade! He opiniao de Doutores piedosa, & bem recebida, que em todos os dias consagrados a alguma sesta da Senhora, esta o mais franqueadas as portas do Ceo. Mas que este

privilegio seja particularmente concedido à mayor festa de todas, que ho a da Assumpção gloriosa, não e sò a probabilidade de opiniao, mas he cousa certa. Assirmao S. Pedro Damiao, & confirmao com graves exemplos. Atè nesta circunstancia soube escolher Maria a melhor parte: Maria optimam partem elegit. Principes ouve, que decretando sentenças capitaes, derao a escolher o genero de morte, como Nero a Seneca. Se Deos quando decreta a morte, dera a escolher o dia, todo o múdo se guardara para morrer neste. q dia se pode desejar mais fausto para cometer a perigosa jornada da outra vida, que em seguimento dos passos daquella Senhora, que para guiar he Estrella, para subir he Escada, para entrar he Porta: Estrella da manhãa, Escada de Jacob, Porta do Ceo lhe chama a Igreja. Quando os filhos de Ilrael cami nhavao do Egipto para a terra de promissao, a orde co q marchavao era esta. Hia diante a Arca do Testamento, em distancia de dous mil passos: seguiase logo o corpo de todo o exercito repartido, & ordenado em es quadroes:por sim (que este he o lugar que lhe dao os Expositores Jerao levados em hum tumulo portatilos ossos de Joseph. Este caminho dos Israelitas [q quer dizer os que vem a Deos)era figura da jornada que fazem as almas do Egipto deste mundo para a terra de promissaó da gloria. Mas em nenhuá occasiao com tanta propriedade como nesta. Foi diante a uerdadeira Arca do Testamento a VirgemMaria no dia de sua triunfante Assumpção, que em tal dia nomeadamete lhe chamou Arca do Testamento David: Surge Domine in requie mam,tu,& Arca sanctificationis tua. Seguiose logo em propor-

4.6

porcionada distancia, quanto vai do dia à oitava, nao o corpo do exercito, mas o exercito d'alma. Húa alma armada có todosos Sacrametos da Igreja, assistida dos Anjos acopanhada das boas obras, seguida de tantos suffragios, & sacraficios, que outra cousa he, se não hu exercito ordenado, & terrivel? Assi lhe chamao, não sem admiração, aquelles Espiritus sentinellas do Ceo, que desde suas ameas estao vendo subir hua alma: Quæ est ista, quæ ascendit terribilis vt castrorum acies ordinata? Por fim de tudo [que tal he o sim de tudo ]remetase hoje esta pompa gloriosa, &invisivel, no que sò vem, & no que sò podé ver nossos olhos em húas cinzas, & hum tumulo. També aquelle tumulo, & aquellas cinzas vao caminhando, mas com passo tao vagaroso, com movimeto tao tardo, que nao chegaráo ao Ceo, onde ja descança a alma, senão no dia da resurreição universal. Cedo as perdèremos de vista pera nunca mais: agora são sò presentes a nossos olhos pera nova comiseração, pera ultimo desegano, para perpetuo exemplo. A mesma Senhora, q ja tem dado a gloria ao bemaventurado assumpto de nossa oração, peçamos nos queira tambem dar a graça q havemos mister para fallar delle. Ave Maria.

. Maria optimam partem elegit.

Eu occasia o a esta sentença de Christo hua queixa piadosa, mas tao atrevida, que chegou a lhe tocar ao Senhor nao menos que no atributo de sua Providencia: Domine non est tibi cura? Senhor nao tendes cuidado; Casos succedem no mundo, que parece se descuida Deos do governo delle: & se algús da o a nossa admi-

A 2

ração

ração mayores motivos, são os da vida, & da morte. Esta admiração introduzio no juizo dos homens o erro de sados, & de fortuna, que se bem entre nos perdérão a divindade, ainda conservão os nomes. Se repararmos com attenção, quem vive neste mundo, & quem morre, he necessaria muita se para crer que ha providencia. Todo o motivo desta queixa de Marta, soi ver que a deixara Maria, & que estava com Deos. Tal he o motivo que temos presente, mas com mayores circunstancias de dor, não sei se diga de semrezão: & assi avemos de de ouvir hoje

mais queixas, & mais queixofas.

Em fim Maria està com Deos: Sedens secus pedes Domini: desatouse das obrigações, & cuidados do mundo, rompeo os laços da humanidade, deixou em soledade o sangue, o amor, & a mesina vida Reliquit me solam. Contra este nao esperado apartamento temos tres queixosas a modo de Martha, & não queixosas de Maria porque o executa, senão de Deos porque o permite: Domine non est tibi curæ? E que queixosas são estas? A primeira he a Idade, a segunda a Gentilesa, a terceira a Discrição. Parárão todas (como Martha: qua stetit, & ait ) Que conformemente se queixão! Corpo, alma, & união he toda a fabrica do coposto humano. Por parte da união queixase a Idade cortada, por parte da alma queixase a Discrição emmudecida, por parte do corpo queixase a Gétilesa eclypsada Chora a Idade o golpe, chora a Discri ção o silécio, chora a Gétilesa o eclypse: por q não lhe valerão contra a morte, né a Idade o mais florete, ne à Gétilesa o mais florido ne à D. scrição o maisflorido Va mos ouvindo estas queixosas, depois respoderemos a Priellas.

Primeiramente queixase a Idade contra a morte, & que justificada se queixa! David pasmava de ver quao estreitamente lhe medira Deos a vida: Ecce mensurabiles posuisti dies meos, & viveo oitenta annos David. Jacob chamava a seus dias poucos, & maos: Dies peregrinationis mea parvi, & mali, & viveo cento, & quarenta, & sete annos Jacob. Job assombravase da brevidade com que se via caminhar à sepultura: Dies mei abbreviabuntur, & solu mihi superest sepul chrum, & viveo duzentos, & setenta annos Iob. Pois se a Iob, se ao espelho da paciencia, sendo tao largos seus dias, she parecem breves; se a David, se à columna da fortaleza lhe parecem mal medidos:se a Iacob, se ao exemplo da constancia lhe parecem poucos, & maos: que razão nao terà para quixarle hua Idade tãto mais curtaméte medida, tato mais breveméte cotada, tanto mais apoucada nos dias, tanto mais em flor cortada? Se se queixão os oitenta, se se queixão os cento, & quarenta, se se queixao os duzetos, & setenta annos, como se não hão de queixar vinte, & quatro? O morte cruel, que enganados vivem contigo os que dizem, que es igual com todos! Temse acreditado a morte com o vulgo de muito igual, pello despeito com q pisa igualmente os Palacios dos Reys, & as cabanas dos pastores: æquo pede pulsat pauperum tabernas, Regumque turres. Que os palacios dos Reys, por mais cercados que estejão de guardas, não possão resistir às execuções da morte, bem o experimentou esta vida. Iusto era que àquellas portas, que tão cerradas costumão estar às verdades, lhe deixasse ao menos a natureza aberto este postigo aos desenganos. Mas neste mesina igualdade comete grandes

de-

desigualdades a morte. He igual, porque não saz exceição de pessoas; he desigual, porque não saz differença de Idades, nem de merecimentos. Matar a todos sem perdoar a ninguem, igualdade he: mas tirar a vida a hús tão tarde, & a outros tao cedo: deixar os que são embaraço do mundo, & levar os que eraó o ornato delle; que desigualdade mayor? todos se queixão da pressa com que corre a vida, eu não me queixo se não da desigualdade com que caminha a morte. Notay: Appareceo húa vez a morte ao Propheta Abachuc, & vio que hia andandonotriumpho de Christo: Ante faciem eius ibit mors. Appareceo outra vez a morte a S. Joam no Apocalypse, & vio que vinha pizando sobre hum cavalo: Et ecce equus, & qui sedebat super eum, nomen ille mors. A ppareceo terceira vez a morte ao Propheta Zacharias, & vio hua fouce com asas: Vidi, & ecce falx volans. De maneira, que temos morte a pé, morte a cavalo, & morte com asas. A vida se. pre caminha ao mesmo passo, porque segue o curso do tempo:a morte nenhua ordem guarda no caminhar, né ainda no ser. Húas vezes he huã anotomia de ossos, que anda; outras hum cavaleiro, que corre; outras hua fouce que voa. Para estes vé andando, para àquelles correndo, para os outros voando. Se a morre ou para todos andara, ou para todos correra, oupara todos voara, era igual amor te. Mas andar para huns, para outros correr, & para mir voar? O morte quem te cortara as asas! Mas bem he q tu batas as asas, para que nos abatamos as rodas. Pintase a morte com hun fouce segadora na mao direita, & hum relogio com asas na mão esquerda. Se alguá hora soi assi amorte, troquese daqui por diante a pintura, que ja não

não he asim. Ecce falx volans. Tirou a morte as asas do relogio da mão esquerda, & passou á souce da mão direira; porque he mais apressada a souce da morte em cottar, que o relogio da vida em correr. Ainda quado a morte não voa, corre mais q a vida. A quelle cavalo em q S. Ioão vio a morte, diz o texto na versão de Tertulliano que era verde: Et equus viridis. Quem vio ja mais cavalo verde!mas era o cavallo da morte. Vestese este animal indomito da còr dos annos que corta, arrease das esperanças que pisa, pintase das primaveras que atropella. Todos os annos estão sogeitos á morte, mas nenhus mais, que os que parecião mais seguros, os verdes! Mostrou Deos hua visão ao Propheta Amos (que era homem do campo) & perguntoulhe que via Quid vidis tu Amos? Ref pondeo o Propheta, Senhor, vnicnum pomorum: o que vejo he hua vara farpada (a que os rusticos chamamos ladra)com que se colhe a fruita das arvores. Por essa vara que vês, diz Deos, he a morte. Todo este mappa do mundo he hum pomar: as arvores huas altas, outras baixas, sãoas diversas gerações, & familias: os fruitos huns maismaduros, outros menos, são os homens:a vara que alcaca ainda aos ramos mais levantados, he a morte; colhe huns, & dixa outros. Ah Senhor! que essa he a morte como havia de ser, & não como he. Quem entra a colher em hum pomar, passa pellos pomos verdes, & colhe us maduros;mas a morte não faz assim: vemos que deixa osmaduros, & colhe os verdes. E ja se colhera sò os fruitos verdes, colhera fruitos, mas a queixa minha he, que deixa de colher os fruitos, & colhe as flores: Flores apparueral in terra nostra, tempus putationis advenit. Aparecera o as flor flores na nossa terra, não lhe aguardou mais tempo a morte, apparecerao, desapparecerao. Alerta flores, que a primavera da vida he o Outôno da morte. A souce segadora que traz na mão, instrumento he do Agosto, se não do Abril, mas armase assim com ardilosa impropriedade a morte, a meaça as espigas, para que se desacautelem as slores. Ha tal crueldade! ha tal engano! Não me queixo do golpe, senão do tempo: Flores aparuerunt, putationis! Que haja tempo de florecer, se tempo de cortar, he naturesa, mas que o tempo de florecer, so de cortar seja o mesmo! Que a Idade mais slorida seja a mais mortal! Que a vida mais digna de viver seja a mais sogeita à morte! E que haja imperio superior que domine este tirano! Que aja providécia no mundo q o governe! Domine non est tibi cura?

A estas queixas tão justificadas da Idade, se seguem as da Gentilesa, não menos lastimosa, mas mais para lastimar. Por isso là Hieremias no pranto de Bethle as lagrimas que ouverão de ser de Lia, trasladouas aos olhos de Rachel; não porque ouvessem de ser mais sétidaméte choradas, mas porque havião de ser mais lastimosamente ouvidas, Queixase a Gétilesa contra a morte, por conceder a tanto luzimento tão breves dias, a tata representação tão pouco theatro. E pois as queixas da boca de Rachel são melhorouvidas seja, Rachel a primeira allegoria destas queixas. Muito tenho reparado em quão desigualmente se ouverão com Rachel, quem lhe deu o ser, & que lho tirou; Labão, & a morte. Pedia Jacob a Labão o premio dos primeiros sete annos q servira, & deulhe Labão a Lia em lugar de Rachel, allelegado que Lia era a filha primeira, & q havia de preceder. Teve paciencia lacob, servio outros setes annos, & em hua jornada que despois sez de Bethel a Bethelem, morreo Rachel, & ficou sepultada no caminho, & Lia despois deste successo viveo ainda muitos annos. Não sei se notais a desiguldade. De maneira que Labão quando ouve de dar casa a hua das filhas, reparou na prerogativa dos annos, & precede Lia: & a morte quado ouve de dar sepultura a húa das irmãas, não reparounos privilegios da Idade, & precedeo Rachel. Pois se se ha de dar primeiro casa a Lia, que a Rachel, porque té mais annos Lia, porque se ha de dar primeiro sepultura a Rachel, que a Lia, se tem menos annos Rachel? He possivel que Rachel para a casa ha de ser a ultima, & para a sepultura a primeira? Si, que isso he ser Rachel. Nas leys de Labão tem precedencia para a casa a mayor Idade: nas leys da morte tem precedencia para a sepultura a mayor belleza. Desde a terra até o Ceo està establecida esta ley. Na terra a Rosa Raynha das slores he esimera de hum dia; toda aquella pompa branca, toda aquella ambição encarnada, de que se veste pella menhãa saó mātilhas, ao meio dia galas, à noite mortalhas. No Ceo a Lua Raynha das Estrellas, quem a vio chea retrato da fermosura, q logo a não visse minguante de spojo da mudança? Quando resplandece com toda a roda, então se eclypsa; quando faz opposições ao Sol, então a encobre a terra. Ajuntese a fermosura da terra co a do Ceo, & na união de ambas veremos o mesmo exeplo. Transfigurouse Christo no Tabor, apparecerão logo no mesmo monte com o Senhor: Moy ses, & Elias;

& loquebantur de excessu, quem completurus erat in Hierusalem Hatel pratica em tal occasiao! Hua vez que a fermosura de Christo quiz fazer ostenção de suas galas, q logo os Prophetas lhe ajaó de cortar os lutos? Si, & muito a seu tempo; porq a mesma fermosura que viao, era prophecia da morte em que falavao: Loquebantur de excessu, de hú excesso arguião o outro; que quem excedia tato na fermosura, não podia durar muito na vida. Quãto se disse no Tabor fora o prego es deste desengano. No Tabor fallarao os dous Prophetas, & falou S. Pedro. S. Pedro fallou como nescio, porque cuidou que fermosura tao grande podia permanecer muito nesta vida: Bonum est nos hic esse: os Prophetas fallarao como discretos, porque tanto que viraó o extremo da fermosura, logo deram por infallivel o excesso da morte: Loquebantur de excessu. Antes se bem repararmos a mesma fermosura de Christo no Tabor, soi a mayor confirmação de sua pouca dura: Dizem os Evangelistas: Resplenduit facies ejus sicut Sol, vestimenta autem ejus facta sunt alba ficut nix. que o rostro de Christo sicou resplandecente como o Sol, & suas vestiduras brancas como a neva. Fermosura de neve, & Sol he grande, mas de dias breves. Quando o Sol se vé junto com a neve, são breves os dias do Sol; quando a neve se vè junta com o Sol, são poucas as horas de neve.Bem se vio:tanta neve,& tantoSol que duração tiverão? Sab ese que foi de hum sò dia, não se sabe de quãtas horas. O'neve derretida a rayos do Sol! O Sol sepultado em occasos de neve! que larga materia de afinar a queixa offereceisneste passo a minha oração; se eu tivera não digo ja eloquencia,mas a confiança de hum Hieronymo! Os q lelerao a S. Hieronimo, ou na consolação de Juliano sobre a morte de Faustina, ou no Epitaphio de Paula a Eustochio, ou nas memorias sunebres de Marcella, & de Fabiola, sei que hao de culpar o humilde do estilo, o encolhido do encarecimeto, o tibio, ou timido dos asfectos com que sallo neste caso. Mas como naquelles (posto que não mayores era outra a pessoa que fallava, & em outra lingoa, & a outros ouvidos, obrigame a mi a discrição a que remeta ao silencio o enternecido destas queixas, para que ouçamos o ponderoso das suas.

Queixase finalmente a discrição (que sempre a discrição ( he a ultima em queixarse ) & tomara eu que ella tivera melhor interprete paradeclarar com quanto fundamento se queixa. O mayor inimigo da vida quem vos parece que serà ? O mayor inimigo da vida he o entendimento. Taó madastra se ouve com o homem a natureza, que produzindo tantos antidotos nas entranhas dos animaes, dentro na alma do homem lhe criou o mayor veneno. Se buscarmos a primeira origem da morte, na arvore da sciencia pos Deos o fruito da mortalidade: por onde os homens quizerao. ser mais entendidos, por alli começarao a ser mortaes. Atè no mesmo Deos teve lugar esta terrivel cosequencia. Ouve de encarnar, & morrer hua das Pessoas divinas, & porque mais o Filho, que algúa das outras? A verdadeira rezão sabea Deos; eus ô sei, que á pessoa do Filho se atribue o entendimento, & que à pessoa do Filho seunio a mortalidade. Com o Verbo abeterno procedeo por entendimento, ab eterno propendeo para mortal. Se istofoi em Deos, que serà nos homens? Todos os ho

B 2

mens

mens são mortaes, mas o mais entendido mais mortal q todos. Naquella Parobola das dez Virges as vodas significao a morte: & he muito de notar, q sedo cinco as entendidas, & sinco as nescias, todas as cinco entendidas morrerao primeiro. Enteder muito, & viver muito, ou no entédimeto he engano, ou na vida milagre. Arazão disto a meu juizo deve deser, porq cada huséte como entéde. Qué entéde muito na o pode sétir pouco, & qué séte muito, nao pode viver muito. O homé he vivente, sensitivo, & racional: o racional apura o sesentivo, & o séletivo, apurado destrue o vivéte. Mas como os homés igualmente amão a vida, & se presao do entendimento, daqui vem que se persuadem difficuitosamente a esta triste Philosophia. Dizia Davida Deos: Damihi intellectum, & vivam: Senhor daime entendimeto, & vivirei. Ah David, & como nao sabeis o que pedis, se quereis morrer, pedi embora a Deos que vos dé entendimento: mas se quereis viver, pedilhe que vos tire o entendimento que tendes. Não havemos de ir buscar a prova a outra parte. Vai despois disto David à Corte delRey Achis, tem noticia q o quereré matar, & fazse doudo. E bem David, não ereis vòs o que dizeis a Deos que vos desse entendimento para viver, pois como agora para viver, vos desfazeis do entendimento? D'antes governavase David pello discurso, & agora pella experiencia. Pello discurso parecialhe a David que naó havia cousa para viver como ser entendido: masa experiencia mostrou despois a David, que era necessario ser desentendidopara viver. E se nao digao aquelle entendimento grande, do qual se temia mais David, que dos exercitos

de Absalao. O mayor entendimento de todo o Reyno de Judà naquelle tempo era Achitofel, & de que lhe aproveitou a Achitofel o seu entendimento? De se matar com suas proprias maos por nao querer seguir Absa lao a verdade de seus conselhos. De sorte que he tal a opposição que tem entre si a vida, & o entendimento [principalméte nas cortes] que ninguem os pode cofervar ambos juntos: ou aveis de deixar o entendimento, ou aveis de deixar a vida: ou endoudecer como David, ou matarvos como Achitofel. Se amais mais a vida, que o entendimeto como David, endoudeceis, se amais mais o entendimento que a vida como Achitofel, mataisvos: nao ha remedio. Ja demos a rezão disto em quanto natureza, dèmolo agora em quanto semrazão. Seja por hum exemplo. Entrarão pello horto os soldados que vinham prender a Christo, mete mão à espada SamPedro, investe a Malcho, & fereo. Sempre reparey muyto nesta investida, & neste golpe. Se Pedro quer defender a seu Mestre, avance aos esquadroes armados, invista, & matese com elles, mas a Malcho? a Malcho, que não trazia na mão mais que huã lenterna com que alumiava? Eis ahi como trata o mundo as luzes. Emapparecendo a luz, todos os golpes a ella. Em vez de arremeter aos q traziam as armas, arremeteo ao que trazia a luz, porq de nenhuă cousa se dão os homes por mais offendidos que da luz alhea. Se vierdes com exercitos armados, cie gladijs, & fustibus, tervoshao quando muito por inimigo, mas não vos farao mal; porem se vos coube em sorte a lanterna, se Deos vos deu húa pouca de luz [ainda que nao seja para luzir, senão para alumiar) fostes mofino, a-**B**3 pare-

parelhay a cabeça, que ha de vir Sam Pedro sobre vôs. Grande miseria! Que nos offendao mais as luzes q as laças, & que queiramos antes ser feridos que alumiados? grande miseria outra vez! Que nos mostremos valentes contra huá luz desarmada, & que em vez de tratarmos de resistir a quem se arma, só nos armemos contra quem alumial à del graciadas luzes em tempo que táto reinao as trevas. Mas no meio desta desgraça tao grande acho eu á luz duas razoens muito mayores com que se confolar. Os golpes que se attiràrão à luz fora o reprehendidos por Christo, fora o attirados por Pedro; por Pedro, que antes desta acção tinha dormido tres vezes, & des pois della negou outras tres. Sabeis luzes quem vos persegue? Quem dorme antes, & quem ha de negar despois: quem antes falta ao cuidado, & despois ha de saltar à fè. Cantará o galo, & verseha certa a prosecia de Christo. De tudo o dito se colhe, q quando vemos faltar ante tempo as luzes, ou porque morrem, ou porque as matão, ou porque se matão: não temos materia de espanto, posto que a tenhamos grande de queixa: De espato nao, porque este he o mundo: de queixa si, porque o governa Deos: Domine non est tibi cura? He possivel, Senhor, que tendes providencia, & que hao de viver as trevas, & morrer as luzes? O necio sepultado nas trevas da ignorancia ha de ter pazes com a morte: & o entendido alumiado com as luzes da rezão ha de andar em guerra com a vida? Ameaçando David os poderosos co o inevitavel da morte, diz que os necios, & os entendidostolos avião de morrer juntamente: (um viderit sapientes morientes, simul infipiens, & stultus peribunt. Se assim fora, ainda era desiguldade: mas que a morte appressada seja tributo do entendimento, & a vida larga attributo
da ignorancia! Naó she bastava aos nescios hú attributo? Não she bastava serem infinitos no numero, senão
tambem eternos na duração? Que no para isso de fruitos de morte a arvore da sciencia: & que no mundo
a ignoracia seja arvore da vida! á dentro de nos seja
infirmidade mortal o entédimeto, & a fóra de nos seja
delicto mortal o uso da razão! Que sendo o racional
natureza, ningué possa ser racional sobpena da vida! E
que estas injustiças da morte sejão disposições da Pro-

videncia! Domine non est tibi cura?

Temos ouvido contra as semrazoes da morteas tres. queixosas, que no principio lhe oppusemos. Mas vejo reparar a todos, que entre estas queixas, sendo tao naturaes, senão oução as do mayor affecto da natureza, as do amor materno. Digno he de reparo este silencio, mas mais digna de admiração, & memoria a causa delle. Não se ouvem, nem se ouviram nesta occasia o as queixas do amor materno, porque se portou nas mais apertadas circunstancias della, tao fino, que pareceo cruel; tao generoso, que não pareceo amor. Faltou às dividas da natureza, por não faltar às obrigações do officio, & assistio com tanta pontualidade donde servia, que pareceo que aborrecia donde amava. O raro exeplo de servir a Principes! Servir aos Principes como Deos quer ser servido; não se pode chegar a mais. Diz Christo no Evangelho Os paes que nao aborrecerem a seus filhos nao me podem servir a mi. He tao encarecida esta doutrina, que tem necessidade de explicação. Não quer dizer Christoabso-

absolutamente que os paes aborreção os filhos, porque os mandados divinos não encontrão os preceitos naturaes: mas quer dizer, que quando se encontrar o amor dos filhos com o serviço de Deos, de tal maneira se ha de acudir ao serviço de Deos, como se se aborrecerao os filhos. Este he o mais alto ponto a que Deos subio a sineza com que deseja ser servido. Etal foi neste caso a có que vimos servidos os nossos Principes. Chegou com a obra no servir, onde Deos chegou có o desejo em querer ser servido. O espirito generoso, & na mayor desgraça felice!não sei se diga que pu dera estimar a occasiaó; sò por lograr a fineza. O certo he, que se pode por em duvida, se foi mais digna de enve ja pello que obrou, ou de lastima pelo que perdeo. Naó se lè mais em semelhátes casos, nem das Livias, & das Rutilias; nem das Paulas,& das Melanias, que tanto honrarao com seu valor, huã, & outra Roma:a Gentilica, & a Christaã. Mas se as matronas Romanas tirarao as Portuguesas o seré as primeiras, grande gloria he de nossa nação, que tirem as Portuguesas às Romanas o serem singulares. O como se avia de perder neste caso o juizo de Salamão se nelle derasentença. Na demanda das duas mays sobre os dous filhos, morto, & vivo, julgou Salamão, que a que mais amava era verdadeira mãy, & acertou. Nesta controversiatambem avia de julgar, que o mais amado era o verdadeiro filho, mas enganarase; porque sendo hum o assistido, & outro o deixado, o deixado era o filho, & o assistido não. Salvo se dissermos que ambos erao verdadeiros filhos; mas mais filhos & por isso mais amado) aquelle a que se dà o ensino, que aquelle a quem se dera o ser. Lembrame que pédindo hum filho a Christo licença para ir enterrar seu pay, oSenhor lha negou porqueestava em seu serviço. Grando moralidade acho na despropoção destes dous casos. No primeiro pede hum filho licença ao Rey para assistir à sepultura de seu pay, & negalha o Rey, no segundo offerece o Rey licença à may para affistir à morte de sna filha (& tal fil lha]& nao a aceita a máy, mas tudo bem merecido. No primeiro caso a imperfeição com que a licença se pedio, mereceo o rigor de se negar: no segundo caso a bepignidade com que a licença se offerecco, merecco a fineza de se nao admitir. Oque grande usura he nos Principes abenignidade/Sejão os Principes liberaes do que naocusta nada, & serao os vassalos agradecidos no q tal vez doe muito. Em fim viraose aqui emendadas as queixas de Martha. La antepunhase a soledade ao ministerio, aqui antepoemse o ministerio à soledade. Reliquit me solam ministrare. siv. columb as the item of the

Mas acudamos já pella providencia divina, & respondamos às nossas tres queixosas, que he tempo. A todas tres satisfaz Christosom a mesma reposta: Maria optimam partem elegit. Não se queixo a Idade por cortada, ne a Discrição por emmudecida, nema Gétilesa por eelypsada, que para todos escolheo Maria a melhor parte. He verdade que morreo, mas por meio da morte eternizou a Idade, melhorou a Gentilesa, canonizou a Discrição. Vede se tem razão de estar queixosas, ou aggradecidas.

Primeiramente eternizou a Idade, porque cortala foi artificio de a eternizar. Dizia Job. In nidulo meo moriar, & sicut Phanix multiplicabo dies meos: Morrerei, & multipli-

carei meus dias. Notavel modo de fallar! Parece que avia de dizer Job: morrerei, & acabarei meus dias, mas morrerei, & multiplicarei meus dias:moriar, & multiplicabo dies meos!como pode ser isso? o mesmo Job disse como. Sicut Phanix. Reparai, diz lob, que eu não fallo como homem, fallo como Phenix:o homem diz, morrerei, & acabarei meus dias, porque com a morte acaba:a Phenix pelo contrario, diz morrerei, & multiplicarei meus dias, porq na Phenix o cortar a vida he artificio de mul tiplicar a idade. Calese logo a Idade queixosa, que nao merece queixas, que morre Phenix. Entre todas as mortes, sò húa ha no mundo, que não seja digna de setimento, que he a da Phenix. Se a Phenix morrera para acabar, fora a sua morte mais lastimosa, & mais digna de sentimento, que todas, porque he unica: mas como a Phenix morre para renascer, como Phenix diminue a vida para multiplicar a idade, não he digna de lagrimas a sua morte, senão de applausos. Mas cotra estes applausos pode replicar algué, q a nossa Phenix se bé se cosidera, nao multiplicou os dias por q perder os dias em húa parte para os lograr em outra, he mudalos, naó he multiplicalos q be acudio a esta replica o mesmo Job co a differeça dos dias : multiplicabo dies meos:notai, q nao diz, multiplicarie os meos dias, senaó emphaticamete, os dias meus. Os dias desta vida não são dias nossos. Se forão nossos tiveramolos em nosso poder, & estivera é nossa mao logralosmas esta o é poder de tatos tirannos, quatas são as miserias da vida: so os dias da eternidade são dias nossos, porquingué no los pode tirar. Bé diz logo Iob, q este modo de morrer he artisicio de multiplicar; por-

que

que perder os dias q são alheos para acrescetar os dias q são meus, he verdadeiramente multiplicar os dias: mul-

tiplicabo dies moos.

Mas se estes dias saó dias da eternida de, como se podem multiplicar? A eternidade não admite multiplicação. Este foi o impossível quenceo o engenho da nossa Phenix: cortar o passo à vida para acrecentar espaço ás eternidade. A eternidade de Deos nao pode crecer, a dos homens si. A eternidade de Deos nao pode crecer, porque he eternidade sem principio, & sem sim. A eternidade dos homes pode crecer, porque ainda q nao tem fim, tem principio. Não póde crecer á parte post da parte dalem mas pode crecer à parte ante da parte daqué. E assim, quanto se corta a vida tanto se acrecenta a eternidade. Quiz tambem hua hora o Propheta Micheas dar augmentos á eternidade, mas com licença sua nao acertou: Ambulabimus in vijs Domini in æternum, & ulira. Adoraremos,& serviremos a Deos por toda a eternidade, & ainda mais alem: acertou o Propheta com o acrecentamento, mas nao acertou co a parte: q esse acerto ficous para a eleição de Maria. Maria optimam partem elegit. O Propheta quiz acrecentar a eternidade pella parte dale, & foi acrecentamento imaginario, Maria acrecentou a ternidade pela parte daquem, & foi acrecentamento verdadeiro. O Propheta quiz acrecentar a eternidade, & guardar a vida, Maria cortou pella vida por acrecentar a eternidade. Sò desta maneira podia pagar a Deos. O amor de Deos para com nosco, sallando neste sentido,tem duas eternidades,porque nos amou sem principio, & nos ha de amar sem sim. O nosso amor para com. Deos Deos tem hua so eternidade, porque ainda que o avemos de amar se sim, amamolo co principio. Ecomo Maria nao podia pagar a Deos duas eternidades de amor co outras duas eternidades, deulhe hua, mas essa acrecetada: acrecetou à eternidade, toda a paste que tircu à

vida: Optimampartem elegit.

Tambem a Gentileza nao tem rezao nas suas queixas O morrer nao foi perder, foi melhorar a fermolura. O sea cegueira do mudo tivera olhos para ver esta verdade, q menos idolatradas fora o suas apparecias. Appareceo hú Anjo a S. Joao no Apocalypse, & co ser Aguia S. Ioão, cegaraono táto os rayos daquella fermosura, q se lá çou por terra para o adorar. Notavel caso! S. Ioao não tinha visto a Christo na trasfiguração? não o tinha visto re suscitado?não o tinha visto subir ao Ceo co táta gloria, &magestade?pois se a vista gloriosa de Christo não cau sou estes effeitos em S. Ioao, comoa vista do Anjo o cega quasi a idolatra de sua sermosura? Aqui vereis quata vetagé saz a fermosura do espirito à fermosura do corpo. Afermosura de Christo, ainda q celestial, ainda q gloriosa, era fermosura de corpo: a fermosura do Anjo era fer mosura de espiritu: & có a sermosura de hú sespiritu nenhua coparação te a mayor fermolura do corpo. Virá te: po,&será despois da resurreição universal, quado a natureza humana restituida a sua inteireza poderà gozar jútaméte ambas estas fermosuras: & supposto quanto de chegar aquelle termo não se pôdo gózar mais que hua só; despirse da fermosura do corpo; por se revestir da fermosura da alma, soi escolher das duas a melhor parte, optimam partem elegit. O que admiraveis transformacoes

ções de fermolura faz invisivelmente a morte debaixo da terra. Os Chimicos não achara o até agora a pedra philosophal, porque não fizerao ensayo nas pedras de hua sepultura. Fallando Deos a Abraham na gloriosa descendencia de seus filhos, huas vezes comparouos a pò, & outras a estrellas. Para lhe ensinar (diz Philo) q o caminho de se fazerem estrellas, era desfazeremse em pò. Que cuidais que he hua sepultura, senão hua officina de estrelas? Ainda a mesma natureza produz mayores quilates de fermosura em baixo, que emcima da terra. As flores, fermosura breve, criãose na superficie, as pedras preciosas, fermosura permanente, no centro. Iulgue agora a enganada Gentilesa se foi injuriosa a Rachel a fepnltura, ou se soube escolher Maria a melhor parte. Entrouse sor para se congelar diamante: dessezse em cinsas para se formar em estrella.

Mas quando por meyo da morte não alcaçara a Gétilesa a melhoria da transformação, pergunto, & fora pequeno beneficio sivrarse por esta via dos damnos da mudança? Este engano apparente, a quanto se chamão fermosura, ainda tem mais inimigos, qua vida com ser tão fragil. A vida té contra si a morte, a fermosura ainda antes da morte tem contra si a mesma vida. Forma bonto fragile est, quantum qua accedit ad annos su minor Os primeiros tirannos da fermosura são os annos, & a sua primeira morte he o tempo. Debaixo do imperio da morteacaba, debaixo da tirania do tempo mudase. & se algue morte pergutara a fermosura qual she està meshorse amorte, oua mudaça; não hà du vida, qua via de responder, quantes morta, que mudada ma Afermosura morta sustentase na

Ca

memoria do que foi, a fermosura mudada afrontase no testimunho do que he. Avictoria que da fermosura alcança a morte, he hum rendimento secreto; cobreo a terra:a victoria que da fermosura alcança o tempo, he hum triumpho publico; todos o vem: & trazer o epitaphio no rosto, ou tello na sepultura, vai muito a dizer. Parece esta razão demasiadamente humana, mas Deos a sez divina. A mayor fermosura do mundos sem ser asronta em hum homem sfoi a de Moyses: tao grande, que era necessario cubrir o rostro com hum veo, para que não cegassem os olhos que o viao. Morre Moyses, sepultao Deos com suas proprias mãos, Enon cognovit homo sepulcru ejus: & ninguem soube até hoje donde està a sua sepultura. Pois porque nao quiz Deos que tivessem os homes noticia da sepultura de Moyses? A razão não he menos que de S. Agostinho: Ne facie que radiaverat, suppressam viderent:porque aquelle rostro em que se tinhao visto tantos resplandores, não se visse mudado. De maneira q occultou Deos o sepulchro de Moyses, nao porque os homens o nao vissem morto, mas porque nao vissem a sua fermosura mudada: morta si, mudada nao, ninguem a ha de ver. Assim trata Deos a fermosura a que quer sazer o mayor favor: & tao certo he o juizo do mesmo Deos que lhe està melhor à sermosura a morte; que à mudança. Chegada pois a Gentilesa humana àquelle termo preciso de sua perseição, em que o parar he verdade, o crecer impossivel, & o diminuir forçoso, fazer treguas com a morte, por nao se sogeitar a tyrannia do tempo, senao foi eleger a melhor parte, foi ao menos a ceitar o melhor partido: Maria optimam partem elegit. Fi-

56

Finalmente a Discrição não tem razão de queixarse porque se a morte a emmudeceo, a morte a canonizou. A Discrição verdadeira não consiste em saber dizer, consiste em saber morrer. Até a morte ninguem se pode chamar com certeza nescio, ou discreto. O ultimo acerto, ou o ultimo erro he o que dà nome ao juizo de toda a vida. Por isso Deos no principio do mundo approvádo todas as criaturas, sò ao homem nao approvou, porq a approvação do homem està sempre dependendo do fim: Non in exordio, sed in fine laudatur homo, disse S. Ambrosio:não se pode seguramente louvar o homem, nem quando começa, nem quando he, senao quando a caba de ser. Em quanto não chegou o dia ultimo, estava em opinioes a prudencia das dez Virges, assentouse a morte na suprema cadeira, definio quaes eraó as nescias, & quaes as prudétes. Em nenhúa cousa se vè tanto o acerto da eleição, como naquilo que acertado húa vez, não pode ter mudança, ou erralo húa vez, não pode ter emeda. Maria optimam partem elegit; elegeo a melhor parte, porque acertou a eleição de que pendetudo. Para prova desta ultima verdade, quero acudir a hum escrupolo, com que vejo me esta o ouvindo desdo principio, ainda os ouvintes de menos delicada conciencia. A morte, de que fallamos, foi caso, não foi eleição, logo impropriamente parece lhe applicamos as palavras: Maria optimam partem elegit. Primeiramente digo, que o ser caso nao impede ser eleição. No mesmo texto o temos. Onde a Vulgata lè, optimam partem elegit: escolheo a melhor parte: o original Grego tem, optimam fortem elegit, escolheo a melhor sorte he caso, & com tudo chamalhe o C4

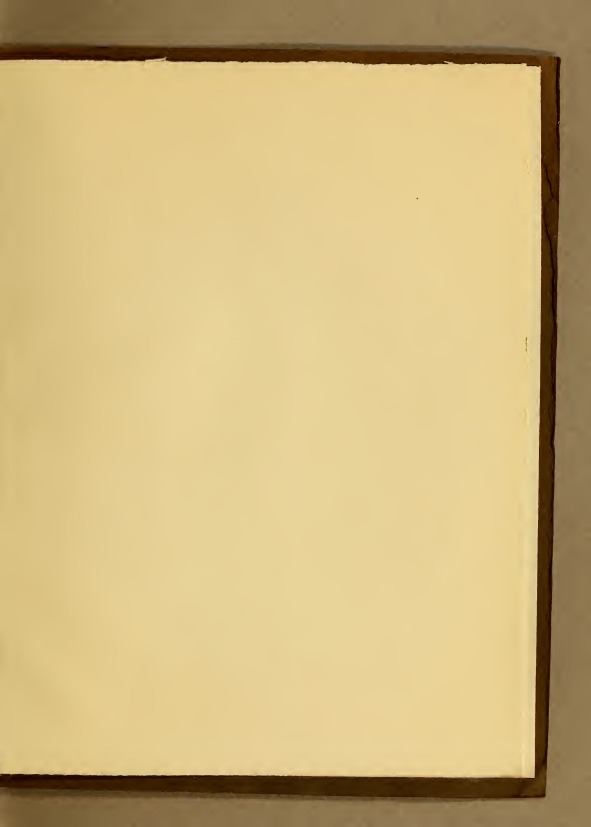
Texto eleição, elegit, porque não implica ser a mesma coula caso, & ser eleição. Mas ha repostas, que são mais faceis de provar, que de eutender. Como pode ser elei-· ção o que he caso? Ponhamos a questão em termos mais christaos. O que vulgarmente chamamos caso, he providencia; providencia nenhua outra consa he, q aquella disposição ordenada dos decretos divinos; como pode logo ser eleição nossa o que he disposição de Deos? Respondo que por virtude da conformidade. Todasas vezes que nos conformamos com as ordens de Deos, fazemos que a eleição, que he sua, seja tambem nossa. Neste sentido dizia David: mandata tua elegi: Senhor, eu elegios vossos preceitos. Nos preceitos elege que manda, & não quem obedece: David obedecia, Deos mandava: logo a eleição era de Deos. Pois se a eleição era de Deos; como diz David q he sua: mandata tua elegi? Porque David obedecendo conformavase com a vontade de Deos, & por virtude da conformidade a q era eleição de Deos , era tambem eleição de David. Tal foi la eleição neste caso, ella voluntariamente forçosa, como elle felicimente adverso; Maria optimam partem elegit. Foi eleição de Deos, & foi eleição de Maria. Em Deos foi eleição por providencia, em Maria foi eleição por conformidade, & em ambos foi eleição do melhor; em Deos porque escolheo para si a Maria, em Maria porque se foi para Deos, optimam partem elegit.

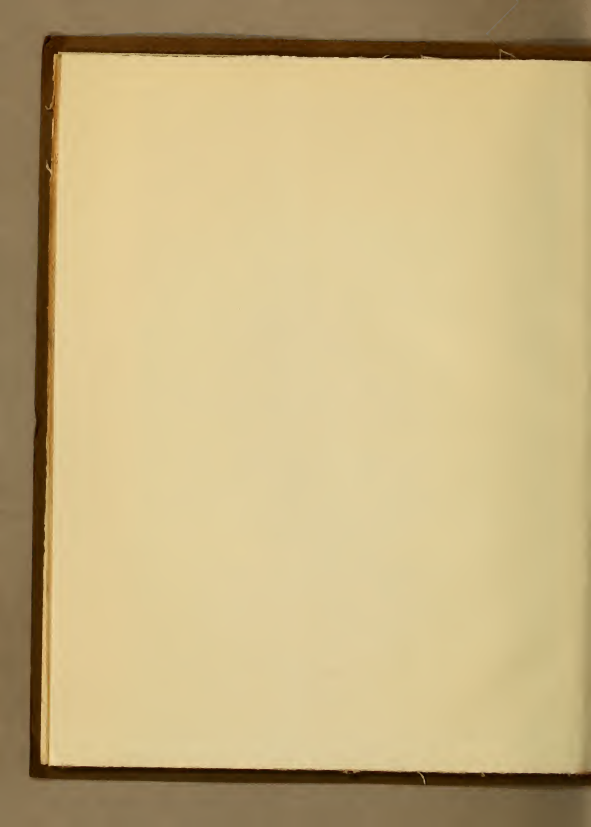
Sò poderà cuidar alguem, que eleger por conformidade será algum imperseito modo de eleição. Digo, & a cabo, que mais perseito modo de eleição he eleger por conformidade, que eleger por diliberação. Porque? Por-

que quando elegemos por deliberação, queremos pela vontade propria; quando elegemos por conformidade, queremos pela vontade divina. Quando eu elejo faço a minha vontade, quando me conforme, faço minha a votade de Deos. E não pode aver mais perfeito acto que aquelle, em que Deos, & eu queremos pela mesma votade. Não ha acção mais parecida às de Christo. As acçoes de Christo erao divinas, & humanas, pela uniao das naturezas, esta acção he humana, & divina pela trasformação das vontades. Philosophia notavel/que se acrecente o meritorio, onde parece q se deminue o voluntario. O sacraficio mais voluntario, que ouve no műdo foi o da morte de Christo: Oblatus est qua inse veluit. Com tudo he muito para notar, que senão attribue'a morte de Christo principalmente à charidade, senão à obediencia: Factus obediens usá ad mortem. Pois porque mais á obediencia, que à charidade? Porque acharidade segue os impulsos da vontade propriaça obediencia segue a eleição da vontade alhea. E não era tão generoso acto em Christo sacrificarse à morte por satisfazer à fua vontade, quanto por se conformar com a divina: No. mea, sed tua voluntas siat. Todas aquellas regugnancias do Horto forao encaminhadas não a escusar a morte, senão a apurar a conformidade. O que generolo conformar! Oque discreto morre! Parcceo caso, & foi eleição; pareceo força, & foi vontade. E se algua cousa teve de repugnante, ou de violento foi para dar circunstancia ao merito, & essencia ao sacrificio. Mude logo a Discri-😪 a o a lingoagem, & de graças à morte em vez de queixas; pois sô na morte ficou calificada, & consumada a Dif

Discrição, quado na quelle poto, em q acaba tudo, & de que depede tudo entre o volútario, & preciso, soube escolher Maria a melhor parte. Maria optimão parte elegit.

Tenho acabado, & satisfeito, se me não engano, as nossas tres queixosas. Mas se ellas tivera o tempo para se queixar de novo, & eu forças para dizer, & vos paciencia para ouvir; he certo que as queixas que fizerao tato sem razao contra esta morte as aviao de converter todas, & com muita razão, contra nossas vidas. O Idades cegas, o Gentilesas enganadas, ô Discrições mal entédidas! Vive a Idade como senão ouvera morte, vive a Gentilesa como senão passara o tempo, vive a Discrição como senão temera o juizo. O acabemos ja algu dia de ser cegos. Ponhamos diate dos olhos estas imagens funestas, retratos de nos mesmos, que não sem particular providencia nos mete Deos em casa tam repetidamente. A penas ha casa illustre em Portugal, que senão visse cuberta de lutos este anno, & ainda não he acabado. Jà q os pareres morre para si, & para Deos, mor rao tabé para nos. Deixenos ao menos por herdeiros de seus deséganos. Cósideremos q forao o q somos, q avemos de ser o que o sam, q ali vai a parar tudo, & q tudo o que ali não aproveita, he nada. Se nos dà confianças a Idade reparemos, quão fragil he, & quão sogeita ao menor accidete. Se a Gétilesa nos engana, deseganenos hua caveira, q he o qsô té duravel a mayor fermolura. Se a Dis crição finalmete nos desvanece, saibamos ser discretos, q he saber salvarnos. Ià q tata vida se të dado ao mudo, e à vaidade, demos se quer aDeos essa ultima parte quos res tar, q sépre serà a melhor, e desta maneira ficaremos esco lhedo coMaria a melhor parte: Maria optimem parte elegit.





CA 650 V 65801

