

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

# Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

# О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









Digitized by Googles

De S

2:05 II -1879

# ПРАВОСЛАВНОЕ

# 0 5 0 3 P B H I E.

may - Ju

1879.

томъ п.

135 Taphisiñ

MOCKBA.

Въ Университетской типетрафіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульваръ.

1879.

# LOAN STACK

Печатать позволяется. Москва, 20-го марта 1879 года. . Цензоръ протојерей *С. Зернов*ъ.

BX 460 P 68 May-Aug. 1879

# СЛОВО

# ВЪ ДЕНЬ СВЯТИТЕЛЯ И ЧУДОТВОРЦА НИКОЛАЯ

С ВАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШЕМЪ ДИМИТРІЕМЪ, АРХІБПИСКОПОМЪ ВОЛЫН-СКИМЪ И ЖИТОМИРОКИМЪ,

въ житомирской успенской церкви.

По имени твоему, тако и житів твое.

Говорится въ одномъ изъ пъснопъній церковныхъ въ честь и славу святителя Христова Николая. Побъды тезоименитый, онъ и въ самой вещи явился истиннымъ побъдителемъ, "побъждая благимъ влое", и прежде всего въ самомъ себъ—побъдителемъ страстей, воюющихъ во удъхъ нашихъ. Глубокимъ смиреніемъ онъ попралъ въ себъ свойственныя падшему человъку самолюбіе и гордость; воздержаніемъ и постомъ побъдилъ любосластіе и плотскія похоти; самоотверженіемъ и духовною нищетою попралъ сребролюбіе и всякое пристрастіе въ вемному; молитвою и трезвъніемъ преодолювалъ уныніе и лъность; кротостію и незлобіемъ обезеруживалъ всякую злобу и лукавство; горячею любовію въ ближнимъ попралъ и искоренилъ зависть и недоброжелательство; неистощимымъ милосердіемъ въ несчастнымъ сокрушилъ скупость и холодное безучастіе въ бъдствующимъ. "По имени его, тако и житіе его"!

И каждому изъ насъ, братіе, при самомъ появленіи на свътъ св. Церковь принесла въ даръ святое имя одного изъ праведниковъ, торжествующихъ на небъ, для того конечно, чтобы по сему святому имени было и житіе наше. Обращалиль вы когда либо должное вниманіе на этотъ драгоцънный даръ св. Церкви? Думали-ль о томъ, какъ важно и драгоцънно для насъ и чего требуетъ отъ насъ данное намъ въ св. крещеніи имя?

Подлинно драгоценно для насъ это святое имя. Это первая собственность, которую пріобратаемъ мы въ міра, -- собственность неотъемлеман, которая одна прейдетъ вывств съ нами въ ввчность. Ничвиъ не отличаетъ природа раждающагося на свътъ младенца, не отличаетъ ничвиъ и полагаенаго во гробъ мертвеца. Одна св. Церковь нареченіемъ христіанскаго пмени отличаетъ и колыбель и могилу христіанина. Подъ этимъ именемъ, какъ бы подъ нъкоею священною печатію, онъ живетъ и дъйствуетъ посреди милліоновъ подобныхъ ему людей; подъ этимъ именемъ хранится память о немъ въ роды родовъ и тво-рится воспоминание о немъ въ молитвахъ св. Церкви предъ престоломъ Господнимъ; съ этимъ именемъ онъ явится и на небъ посреди собора небожителей. Наги мы приходимъ на свътъ, наги и выйдемъ отсюда. Ничего не приносимъ съ собою въ міръ, ничего и не вынесемъ изъ міра. Сколько бы ни пріобръли мы сокровищъ въ продолженіе жизни: они всё останутся здёсь, по сю сторону гроба. Какихъ бы ни удостоились почетныхъ титу-ловъ и отличій: они всё останутся сверху земли, на памятникъ надгробномъ. Одно небесное сокровище оправдающей благодати Божіей, даруемой намъ въ крещеніи, вивств съ христіанскимъ именемъ пребудеть нашимъ неотъемленымъ сокровищемъ на всю въчность, если не потернемъ его сами. Одно высокое титло сыновъ Божімхъ, пріобратенное нами туне при самомъ вступленін въ Церковь Христову, будеть нашимь візчнымь отличісмь, если не лишимся его по собственной винъ. Уже по сему одному христіанское имя, даруемое намъ св. Церковію, есть такое сопровище, драгоценнее котораго неть ничего въ міре и которое намъ должно хранить съ особенною осторожностію и вниманіемъ.

Вспомните при томъ, какое это имя? Это-святое и прославленное Богомъ имя одного изъ блаженныхъ небожителей, ко-

торые, окончивъ благочестно и богоугодно поприще земной живии, преседились въ небесныя обители, гдв вивств съ св. Авгелами выну видять лице Отца небеснаго. Нарицая насъ таиниъ имененъ, св. Церковь вводитъ насъ не только въ общество върующихъ во Христа, причисляя къ лику чадъ Божінхъ, но и въ церковь первородныхъ, написанныхъ на небесехъ. въ свътлое и свътоносное общество духовъ праведниковъ совершенныхъ. Отсель весь неисчислиный соборъ святыхъ Божінхъ. стоящихъ предъ престоломъ Божінмъ, на небъ становится нашими братіями и сродниками, нашими присными и друзьями, нашими покровителями и заступниками, нашими предстателями н ходатании предъ престоловъ Отца небеснаго. За дорогое цънять люди укращаться именемь прославленнымь въ бытописаніяхъ человъческихъ, унаследованнымъ отъ предковъ именитыхъ и славныхъ: но можетъ ли быть имя славиве того, которое прославлено саминъ Богонъ и вписано въ книгъ живота въчнаго,--имя пророка или апостола, исповъдника или мученика, святителя или преподобнаго? Настанетъ время, когда всв бытописанія человъческія, со встин прославленными въ нихъ именами, исчезнутъ навсегда: останется одна книга живота въчнаго и вписанныя въ ней святыя имена избранныхъ и друзей Божінхъ. За счастіе по інтается въ світь быть въ связи съ вругомъ людей великихъ и славныхъ въ общественномъ мивніи, внаменятыхъ происхожденіемъ рода, сильныхъ богатствомъ или властію: не высщее ли счастіе быть въ союзѣ и общенія съ цълымъ міромъ духовъ праведниковъ совершенныхъ, съ соборомъ избранныхъ и друзей Божіихъ, съ которыми соединяетъ насъ Церковь наречениемъ имени одного изъ нихъ? Настанеть часъ, когда всв наши земныя связи пресъкутся рукого смерти, когда никакое покровительство сильныхъ земли нисколько не поможеть нашь. Одинъ союзъ въры и любви во-Христь Інсусь пребудеть въчнымъ, одно мощное заступленіе и ходатайство избранныхъ и друзей Божінхъ можетъ оказать намъ дъйствительную помощь и послъ нашей смерти, на саможь судь Христовомъ. Счастливымъ почитаютъ человъка, который имветъ искренняго, нелицемврнаго друга, мудраго и прозорливаго совътника и наставника, върнаго и опытнаго руководителя въ жизни: восколько же счастливъе мы всв подъ

благодатнымъ покровомъ св. Церкви, которан каждому изъ насъ даруетъ въ соименномъ намъ святомъ такого друга, котораго любовь и дружба не оставитъ насъ ни въ настоящей жизни, ни по смерти,—такого наставника и руководителя, который премудръе и опытнъе всъхъ мудрыхъ земли.

Въ этомъ-то и состоитъ, братіе мои, особенное преимущество нашего христіанскаго имени, что съ нареченіемъ его св. Церковь соединяеть насъ родственнымъ, пріискреннимъ союзомъ съ соименнымъ намъ святымъ угодникомъ Божінмъ, вручаетъ насъ его ближайшему надвору, храненію и руководству, подобно какъ въ семействахъ благоустроенныхъ-чадъ юнъйшихъ поручаютъ надвору и попеченію старвишихъ и опытнвишихъ. Съ того времени соименный намъ усодникъ Божій пріемлеть нась подъ свое особенное попеченіе и покровительство, становится нашимъ хранителемъ и защитникомъ, наставникомъ и руководителемъ, помощникомъ въ трудахъ нашихъ, ходатаемъ нашимъ предъ Богомъ и ближайщимъ для насъ примъромъ христіанской жизни. Опытивнива паставнива, лучшаго помощника, благонадежнъйшаго руководителя, могущественнъйшаго ходатая, безопаснъйшаго примъра для своей жизни мы не могли бы найти нигдъ, какъ на небъ. Съ неба гораздо видибе все, что происходить на земль, и потому небесный руководитель ошибаться не можеть: намъ должно съ полною довъренностію предаться его водительству, стараться быть достойными его благихъ советовъ и наставленій, съ благоговъніемъ прислушаваться къ его въщаніямъ въ своей совъсти и сердцъ. Помощникъ, обличенный силою Божіею, благонадеженъ: намъ должно съ твердымъ упованіемъ притекать къ его заступленію и просить его помощи. Ходатайство праведнаго много можетъ и на землъ, когда и самъ праведникъ обложенъ еще немощію плоти: твиъ могущественные оно на небы, когда онъ пріяль отъ Господа честь и славу предстоять предъ престоломъ Божіниъ и бесёдовать съ Господомъ лицемъ иъ лицу. Примъръ святаго, достигшаго уже блаженства на небъ,--неложенъ: ему должно последовать неуклонно; онъ верно приведетъ туда, гдъ самъ. Для сего-то и нужно важдому изъ насъ ивучать тщательно житіе свитаго, котораго имя на себъ носимъ, непрестанно имъть его предъ собою вакъ зеркало, чтобы,

вематриваясь въ него, повърять по нему собственную жизнь свою, чтобы, подражая ему въ дълахъ благочестія и добродътели, усвоить себъ мало-по-малу его богоподобныя свойства, сблизиться и сродниться съ нимъ духомъ и сердцемъ своимъ, чтобы явиться достойнымъ водвориться нъкогда виъстъ съ нимъ въ небесныхъ обителяхъ царствія Божія.

Но эти высокія преимущества, которыя даруются намъ съ нареченіемъ святаго имени христіанскаго, требують, братіе мон, и отъ насъ правией осторожности и бантельности надъ собою, чтобы сохранить святое имя свое чистымъ и непорочнымъ, чтобы не запятналось оно безславіемъ гръха и безчестіемъ постыдныхъ дълъ, чтобы прославленное Богомъ имя правединия не хулилось во языцъхъ нашею порочною жизнію. И въ человъческихъ обществахъ человъкъ, опорочившій благородное имя низвими и безчестными поступками, лишается всёхъ правъ и изгоняется изъ общества: тъкъ паче лишенъ будетъ благодати и славы Божіей и изгнанъ во тьму кромешную, кто опорочить святое имя своего небеснаго повровителя грахами и беззаконіями. И на земяв не ръдко даже родной отецъ отвергаеть своего сына, который порочною жизнію и безчестными двлами уничижаетъ честь своего рода, безчестить доброе ния своихъ родителей и предковъ: отвергиется и отъ насъ и не приметъ насъ въ свои въчные кровы небесный покровитель нашъ, если мы своею неблагоговъйною, нечестивою и беззаконною жизнію опорочниъ его святое ния, прославленное Богомъ на вемяв и на небв. Такъ грвии и неправды наши могутъ лишить насъ всехъ преимуществъ и чести, которыхъ удостоились им туне съ нареченіемъ намъ святаго и прославленнаго Богомъ имени христіанскаго, и подвергнуть насъ тижкому осуждению на страшномъ судъ Христовомъ. Горе намъ, если на небъ не узнають нась подътвив именемь, которымъ нарекла насъ св. Церковы! А не узнаютъ, если о томъ не засвидътельствують дъла наши: "кійждо бо отъ своихъ дъль или прославится или постылится". Аминь.

# ПСАЛМЫ

# ВЪ РУССКОМЪ ПЕРЕВОДЪ СЪ ОБЪЯСНЕНІЯМИ \*).

# псаломъ 30-й.

Писнь благодаренія за цепрошенное спасеніе от смертельной болизни.

Превозному Тебя, Ісгова, что Ты возвысиль меня
И не доставиль радости врагамы монию ради меня!
Ісгова, Богь мой, я взываль из Тебь и Ты исцылиль меня,
Ісгова, Ты вывель изъ шеола душу мою,
Оживиль меня (и освободиль) отъ погружения въ ровъ.

5. Играйте Іеговъ, праведные Его И воздейте хвалу Его святому воспоминанію! Потому что мгновеніе продолжается Его гивъъ И цълую жизнь Его милость; Вечеромъ водворяется плачъ, А на утро — ликованіе!

Но я думель въ моей безопасности: "Не поколеблюсь я во въки!" Ісгова, Твоею милостію Ты дароваль горъ моей силу, Сокрыль лице Твое— я потрясенъ.

<sup>\*)</sup> См. "Правосл. Обозрвніе" за 1875 г. Ж.Ж. 3, 5, 6, 10 и за 1876 г. Ж. 8.

Въ Тебъ, Ісгова, взываль я
И къ Ісговъ я молился:

10. "Какая выгода въ моей прови?
Въ моемъ погружени въ гробъ?
Будетъ ли хвалить Тебя прахъ?
Возвъстить ли Твою истину?
"Услышь, Ісгова, и помилуй меня,
Ісгова, будь Помощникомъ миъ!"

Ты превратиль мой вопль въ скаканіе,
Развязаль мое вретище и опоясаль меня радостію,
Чтобы восиввала Тебя хвала и не умолкала—
Ісгова, Богь мой, въчно я буду хвалять Тебя!

Исаломъ 30-й есть образецъ благодарственныхъ пеалмовъ. Пъвецъ, судя по 4 и 10 стиху, находился въ опасности смерти, но Ісгова оживиль его; это оживленіе могло быть только возстановленіе отъ болівни. Чтобы понять всю глубину радостнаго чувства при избавленіи отъ смертельной болфани и происходящаго отсюда порыва благодарности Богу, нужно внать, что для ветхозавътныхъ людей смерть была однинъ изъ величайшихъ воль и представление о ней источникомъ мучительного бевповойства и соблазна для ветхозавътнаго благочестія. Жизнь по ту сторону гроба терялась для ветхозавътнаго человъка во мракъ щесла, гдв прекращается всякое памятованіе и хваленіе Бога (Пс. 6, 6. ср. 30, 10), куда не достигаетъ также милость Ісговы, Его обътованія и чудесныя дъйствін (Цс. 88, 11-13). Въ этомъ отношеній существуєть величайшее различіє нежду сознаніємь ветхозавътнаго и новозавътнаго человъка: послъдняго не подавдяють страданія жизни, такь какь онь знасть, что чёмь выше страданія, тімь выше и слава, и смерть для него есть только цереходъ къ высшему образу бытія. Не то ощущаль веткозавітный человікь: мучительная, доводящая до смерти болівнь въ его глазахъ являлась тяжелымъ наказаніемъ Божіниъ, такъ какъ по его сознанію смерть, которая за ней сладовала, должна была отавлить его отъ общенія съ Богомъ и отъ наслажденія благодатными дарами царства Божія. Чтобы не ввергнуть себя въ бездну отчання и свытаже смотрыть на свою вагробную судьбу, ветхозавътный человъкъ долженъ былъ напрягать всю энергію своего благочестиваго, преданнаго Вогу чувства и въ чувствъ общенія съ Богомъ найти ручательство блаженнаго состоянія ва гробомъ (что мы отчасти видели въ псалив 16 и 17; величественную картину такой борьбы представляеть кинга Іова). Но ва то темъ счастливее себя чувствоваль ветховаветный человъть, когда постигшее его неожиданно наказаніе Божіе проходило, лице Божіе изъ гивнаго превращалось въ милостивое и предъ нимъ открывалась опять счастливая возможность жить съ Ісговою и хвалить Его. Въ чувствъ блаженнаго покоя расширялось его сердце въ благодарныхъ воспоминаніяхъ тяжелаго испытанія, посланнаго Істовою для избавленія его отъ плотскаго самодовольства, и радостнаго освобожденія отъ этого инспосланнаго Имъ зда, и призывало всёхъ въ соучастію въ его радости н хвалебныхъ пъсняхъ Богу Избавителю. Псаломъ 30-й есть образенъ такихъ благодарныхъ излінній. Въ немъ півенъ оначала кратко и спокойно выражаеть свой порывь къ благодарности (2); затемъ онъ въ болве восторженномъ полете выражаеть самую благодарность за спасеніе отъ опасности и привываеть другихь въ соучастию въ его хваль: благодари его просьбв Ісгова исцвинь его, это исцвисніе онъ представилеть накъ бы возвращениемъ изъ глубинъ ада и гроба. Такъ велика была его опасность. Пусть же это событіе воспіввають всё праведные, такъ накъ его спасеніе есть только одинъ изъ примъровъ того, какъ быстро Ісгова превращаеть для своихъ избранныхъ гивръ на милость: какъ мгновеніе относится къ цвлой живни, такъ продолжение гизва Божия къ продолжению милости, ва вечеромъ страданія непосредственно наступаеть утро небесной радости (3-6). Исчернавъ такинъ обравомъ свое чувство, онъ въ новомъ полетъ своей мысли отдветси болъе подробному воспоминанію, какъ постигшее его вло неожиданно вастало его среди плотокой безпечности и заставило его понить все благо жизни съ Ісговою и побудило къ обращенію: онъ думаль, что онъ самъ виновиявъ своего благополучія, но своро долженъ былъ понять, что всё блага, которыми онъ пользуется, зависять исвлючительно отъ милости Петовы, и пока продолжалась эта икдость, онъ быль силенъ на сноей 10рю (Сіенъ, твердынъ царства Давидова), и лишь только Ісгова скрымь во гифеф лице Свос,

онъ потрясенъ" во всемъ своемъ могуществъ и счастіи (7—8). Далъе онъ припоминаетъ, съ какою молитвою онъ обращался въ Ісговъ, какъ убъдительно и сердечно онъ просилъ не проливать его крови, представляя Ісговъ на видъ, что для Него нътъ никакого пріобрътенія въ томъ, что онъ, сдълавшись прахомъ, перестанетъ Его хвалить и возвъщать Его имя (9—11). И Ісгова быстро превратилъ его плачъ въ ликованіе, отъ увъренности въ себя онъ обращается теперь къ увъренности въ Ісговъ и къ твердой ръшимости славить и благодарить Его за спасеніе. Таковъ двоякій плодъ божественнаго посъщенія и спасенія.

#### ПСАЛОМЪ 31-й.

Молитва предавшаго свой духь въ руки Божіи.

Въ Тебъ, Ісгова, я сопрывъ себя, Да не посрамлюсь во въки! Правдою Твоею освободи меня, Силони ко мив уко Твое, въ спорости спаси меня! Будь для меня скалою убъжища, домомъ твердыни, Чтобы спасать меня! Потому что моя скада и твердыня моя Ты, И ради имени Твоего Ты будешь руководить меня и вести, 5. Выведешь меня изъ съти, которую они мив скрыли, Потому что Ты защита моя. Въ руку Твою я предаю духъ мой, Искупиль меня Ты, Ісгова, Богь истины! Ненавистны мив почитатели ничтожных идоловь, А я, яв Ісгову уповаю я. Восторжествую и возвессиюсь благостію Твоею, Что увидьдъ Ты несчастіе мое, Увъдалъ нужды души моей И не заключилъ меня въ руку врага, Поставиль на просторѣ ноги мон.

15. Помидуй меня, Істова, потому что тёсно мнё, Распалось отъ печали око мое, душа моя и тёло мое; Потому что исчезла въ печали живнь моя И мои лёта въ воздыханіи, Поколеблена преступленіемъ моммъ сила моя И кости мои распались. Ради всёхъ монхъ противниковъ сталъ поворомъ я,
И сосёдямъ мониъ бременемъ и ужасомъ друзьямъ монмъ,
Видящіе меня на улицё бёгутъ отъ меня.
Забытъ я какъ мертвый (и выброшенъ) изъ сердца,
Сталъ подобно сосуду разрушающемуся.
Потому что я слышу шештаніе многихъ, ужасъ пругомъ,
Такъ какъ они вмёстё совётуются противъ меня,
Отнять жазнь мою задумываютъ они.

\* \*

10. Но я, на Тебя надъюсь я, Ісгова,
Говорю: Богъ мой Ты!
Въ рукъ Твоей судьбы мон,
Освободи меня отъ руки враговъ монхъ и преслъдующихъ меня!
Просвъти лице Твое на раба Твоего,
Спаси меня милостію Твоею!
Ісгова, да не посрамлюсь я, потому что къ Тебъ вову я,
Дв посрамятся нечестявые, умолкнутъ въ шеолъ,
Нъмы да будутъ уста лживыя,
Говорящія на праведнаго дурное

\* \*

Съ гордостію и насмѣшкою!

20. Какъ велико благо Твое, которое Ты сберегъ боящимся Тебя, Содълалъ уповающимъ на Тебя предъ сынами человъческими, Покрылъ ихъ покровомъ лица Твоего отъ сборища людей, Сохранилъ ихъ въ съни отъ пререканія языковъ! Благословенъ Ісгова, Что Онъ чудесно обнаружилъ милость свою на миж въ городъ твердомъ!

А я говорилъ въ малодушіи моемъ:
"Оторванъ я отъ глазъ Твоихъ"!
Однако Ты слышишь голосъ моленія моего,
Когда я взываю дъ Тебѣ.
Любите Іегову, всѣ праведные Его,
Вѣрныхъ сохраняетъ Іегова
И воздаетъ съ избыткомъ творящимъ гордыню.
25. Мужайтесь и да укрѣпится сердце ваше,
Всѣ вы, уповающіе на Іегову!

Весь псаломъ есть выраженіе твердой надежды пъвца на спасеніе Ісговы отъ опасностей, угрожающихъ его жизни, надежды, которая переходить даже въ концъ псалма въ торжественный

тимъ и изливается въ хвалакъ Іспоре за сще ожидаемое спасеніе. Несмотря на то, что півець подавлень тяжестію ужасныхъ страданій, ослабленъ, доведенъ до крайняго безоплія (10-11), находится на краю гибели отъ притеснения враговъ, покушающихся даже на его жизнь (12-14), онъ танъ проникнутъ упованісив на Бога, такв привыкь жить надеждою на спасеніе, что выраженіемъ этой надежды онъ начанаеть свой псаломъ, нахолясь въ такихъ опасностяхъ. Онъ сокрылъ себя въ Геровъпусть Ісгова поспашить спасти его. Уваренность его поконтел на томъ, что Ісгова есть его защита, его недоступная для враговъ твердыня, его спаситель (2-5). Какъ глубово чувство въры, молитвенно взывающей къ Богу: спаси меня, защити меня, потому что Ты мой спаситель и защитникъ! Для въры иввца Онъ уже есть то, о ченъ онъ Его еще молить. Онъ предаль духъ свой, все существо свое Богу, какъ залогь, и надвется, что Ісгова, который есть Богь истины, взамвиъ его дастъ ему требуемое искупленіе. Въ восторга надежды онъ уже видить свое искупленіе, какъ совершившееся діло, и выступаеть съ торжествомъ и ликованіемъ, что Ісгова изъ тёсноты страданія вывель на просторъ спесенія его ноги (6-8). Только теперь, исчерпавъ блаженное чувство будущаго спасенія, пъвецъ переходить въ описанию своихъ страданий, своего действительнаго положения. Эти страданія его такъ велики, что довели его до окончательнаго безсилія и отчаннія, его совстить покинули физическія силы, и онъ въ печали и воздыханіи проводить годы своей жизни, ставъ позоромъ, бременемъ и предметомъ ужаса для ближнихъ и друзей; всё оставили его, какъ мертваго выбросили изъ сердца, между твиъ враги его только соввтуются отнять жизиь его (10-14). Но чемъ тяжелее и новидимому безнадежате делалось его состояніе, твить сильные онъ развиваль въ себы чувство тихой преданности Ісговъ, онъ молится съ спокойною увъренностію, такъ какъ всецвло вручиль Ему свою судьбу, и просить, чтобы Ісгова покрыль милостію Своего раба, чтобы притъснители его были посрамлены и приведены въ молчаліс: и бездъйствіе въ мрачномъ шеоль, чтобы дерзкія и надменныя уста онвивли (15-19). Отсюда пввецъеще далве возвышается къ соверцанію того возвышеннаго блага, которое даеть Ісгова твиъ, которые находять въ Немъ свое убъжище, какъ заботливо оберегаетъ Онъ ихъ иодъ сънио лица Своего отъ человъческой суеты, и наконецъ въ тонъ гимна восивваетъ хвалу Ісговъ, чудесно оказавшему ему Свою милость (20—22). Сдълавъ это будущее своимъ настоящимъ, извецъ возвращается къ своему дъйствительному настоящему, какъ къ прошедшему, и восиоминаетъ, какъ онъ иогда-то въ молодушии говорилъ, что онъ отвергнутъ отъ очей Ісговы (23). Пъснь свою онъ заключаетъ обращениемъ ко всъмъ благечестивымъ, чтобы они любили такого Бога и твердо и мужественно переносили все, ожидая несомивинаго снасения (24—25).

Непотрясаеман надежда на спасеніе Ісговы среди безъисходвыхъ скорбей живни и неизвъстности будущаго, этотъ неподвижно устремленный на Гегову взглядь упованія, какъ мы видимъ это въ настоящемъ псалмъ и во иногихъ другихъ, есть саная характеристическая черта всей внутренней жизни ветхозавътнаго благочестія. Но нигдъ это поливншее самоотреченіе и предание своего духа въ руку Божию не выступаеть въ такомъ спокойномъ величін, сопровождаемомъ чувствомъ радостнаго удовлетворенія, какъ въ этомъ псалмъ. Въ немъ пъвецъ восивлъ спасеніе, которое онъ еще надвется получить, такъ какъ въ существъ Бога, которому онъ себя предаль, намърение и дъйствіе нераздальны. Вотъ почему Страдалецъ за родъ человіческій, когда допиваль чашу своихь венныхь страданій за родъ человическій и раскрыль свои отрадальческія, безмоленыя уста, чтобы испустить дукъ, произнесъ словами этого псалма: "Отче, въ руки Твон предаю духъ мой"! (Лук. 23, 46) и тъмъ показаль, что эта безусловная преданность Богу есть та высшая черта ветховавътнаго благочестія, въ достиженіи которой ветхозавътные праведниим типически приближались къ недостижимому новозавътному Образцу. И вообще мужно сказать объ этомъ псалив, что мессіанско-тивическое вначеніе его кромв указанной черты обнаруживается также въ родствъ съ глубокопророческимъ правмомъ 22, коги онъ уступаетъ этому последнему въ ясности и полноте типического предъизображения (ср. 22, 15-22 и 81. 10-19 и 81, 25 еъ 22, 27).

#### ПСАЛОМЪ 32-й.

Путь нь раскаянію и плоды прощенія эрпховь.

1. Блаженъ, у кого снято преступленіе, покрыть гріжь; Блаженъ человікъ, которому не вийняеть Ісгова винм, И въ дужі котораго нічть обмана!

\* \_ \*

Когда я молчаль, исчезали кости мон Въ моемъ стенаціи цільній день.

Потому что день и ночь дежала бременемъ на мив рука Твоя, Измвиился жизненный сонъ мой въ зною лета.

5. Грвих мой я поведаль Тебе

И вину мою не скрыль я;

Я сназвать: "принесу покаяніе въ преступленіяхъ монхъ Ісговъ"— И Ты, Ты свять вину съ грёха мосго!

\* . \*

Посему пусть помолится каждый благочестивый Тебф во время благопріятное,

Истинно, при настиженіи водъ многихъ — Въ Тебъ не прикоснутся они. Ты защита моя отъ нужды, Ты сохранишь меня, Тормествомъ спасенія окружиць меня!

\* . \*

Научу Тебя я, наставаю пути, которымъ ты долженъ идти, Посовътую, на тебя мой глазъ обращая:

Не будьте подобно коню, подобно ослу безъ разумънія!

Уздою и поводомъ нужно связывать его зубы,

Не приблимается онъ къ тебъ.

10. Много скорбей у нечестиваго,

Надіющійся же на Ісгову—милостію окружаєть Онъ его. Радуйтесь о Ісгові и веселитесь праведные, И торжествуйте всі правые сердцемъ!

Псаломъ 32-й есть изображение того внутренняго блаженства, какое испытываеть покаявшаяся душа после долгихь мучений совести. Певецъ наглядно представляеть намъ эту внутрениюю борьбу унорства греха съ требованиями совести и нледы монаяния, какъ результать собственнаго опыта. Онъ впалъ нь тяжкій грехь (ет. 5), греховное начало нь человене имееть свою

стойкость и съ упорною последовательностію отстанваеть себя противъ требованій неумодимой совъсти. Совъсть пробудившись раскрыла всю гнусность преступленія, но вивств того, чтобы немедленно обратиться къ покаянію, онъ долженъ быль выдержать ужасную борьбу съ упорствомъ граха. Чамъ болве онъ противился покаянію, "молчалъ", тёмъ громче говорила въ немъ совъсть, какъ внутренній голось разгивваннаго Бога; будучи не въ состояніи заглушить его, онъ молить Бога о смягченіи, но такъ какъ еще сердце его це освободилось отъ тяжести истиннымъ покаяніемъ, Богъ не слышаль его. Въ такомъ положенія душевныя и твлесныя страданія истощили его жизненныя силы, какъ отъ лътняго вноя изсохъ сокъ его жизни (3-5). Наконецъ онъ раскрылъ предъ Богомъ свое надорванное сердце, не утаниъ своего гръха и... Богъ снявъ вину его. Эта чудесная побъда благодати надъ гръхомъ отразилась чувствомъ неизъяснимаго блаженства, повъдать которое, какъ дъло личнаго своего опыта, и хочетъ пъвецъ въ настоящемъ псалмъ. Онъ начинаетъ его съ восхваленія блаженства человъка, которому Вогъ покрылъ грвин, не вивнилъ вины за грвиъ предъ Нимъ, совъсть котораго очищена предъ Богомъ (1-2). Далъе онъ переходить въ доказательству этого на двухъ фантахъ своего личнаго опыта, именно момчаніи по отношенію къ покаянію съ его ужасными последствіями (какъ мы изобразили выше) и затъмъ покаяніи и последующемъ за нимъ облегченіи совести и отпущений грёховъ (3-5). Съ этимъ фактомъ личнаго опыта ивведъ обращается къ другимъ: всв благочестивые подвержены гръхамъ, но пусть только они въ благопріятное время обратятся въ Богу съ покаянною модитвою, и, какъ бы ни ведики были волны гивва Божія, они не достигнуть его, и восхваляеть Бога ванъ своего защитника, окружающаго его этими спасительными дъйствіями (6-7). Истинъ личнаго опыта пъвецъ хочетъ теперь наставить всёхъ другихъ; сущность его наставленія свободное и разумное послушение Богу: люди не должны насиявно быть приводимы нъ сноему нетичному блягу, накъ мивотные-тошади и ослы, которые траько уедой и поводами приближевотен къ:человъку (8--9). Обращалсь опять на выраженной въ начале исална мысли о мученіяхъ нечестивато и благодотныхъ дараки, сообщаемыхъ Богонъ праведцому, пъвецъ въ ва-

elf-

11' 12' 14' 14'

H H

ключенім приглашаєть кърадости и ликованіямь всёхъ правыхъ сердцемъ (10-11).

## ПСАЛОМЪ 33-#.

Воскваление Бога, управляющаю міромь и избраннымь народомь.

1. Веселитесь, праведные, въ Ісговъ, Правымъ прилично восхваленіе. Хвалите Ісгову на цитръ, По десятострунной арев играйте Ему, Пойте Ему песнь новую, Въ совершенствъ играйте Ему звуками радости!

Потому что праведно слово Ісговы,

И всякое дело Его въ истине. 5. Онъ любитъ праведность и справедливость,

Благостію Ісговы полна вемля.

Словомъ Ісговы небеса устроены

И духомъ устъ Его все воинство ихъ.

Онъ собираетъ подобно грудв (сноповъ) воды моря,

Полагаетъ въ хранилища пучины.

Боится передъ Ісговою вся веман,

Предъ нимъ трепещутъ всв обитатели вселенной.

Потому что Онъ сказаль и было,

Онъ повелълъ и стало.

10. Ісгова уничтожиль планъ язычниковъ,

Сдвивит сустными намеренім народовъ.

Планъ Ісговы — во въки стоитъ Онъ,

Намъренія сердца Его изъ рода въ родъ.

Блаженъ народъ, у котораго Ісгова Богъ его. Племя, которое Онъ избралъ въ наследіе Себв. Съ небесъ смотритъ Ісгова, Видить всехъ сыновъ человеческихъ.

Отъ мъстъ Своего обитанія ввираетъ Онъ

На всвять обитателей земли,

15. Онъ, который образуеть всёхь вийстё сердце ихъ, Обращаетъ вниманіе на всё дёла ихъ.

Не спасется царь множествомъ силы,

Герой не будеть избавлень иножествомы крапости;

3 Ditized by Google

HP-HTADHEN

119 2466

Обманъ-конь для спасенья
И великою силою своей онъ не спасетъ.
Воть глазъ Ісговы на боящихся Его,
На ожидающихъ Его милости,
Чтобы спасти отъ сперти душу ихъ
И поддержать въ жизни во время голода.

20. Душа наша уповаеть на Ісгову,
Помощь наша и щить нашъ Онъ,
Потому что въ Немъ возрадуется сердце нашс,
Такъ какъ на имя Его святое надъемся мы.
Да будеть милость Твоя, Ісгова, надъ нами,

Такъ какъ мы уповаемъ на Тебя!

Всв праведные, которымъ однимъ свойственно надлежащимъ образомъ познать Бога и хвалить Его, призываются въ восхваленію Ісговы, къ торжествамъ, песнямъ, игре и весецію. Они должны воспёть "новую пёснь", такъкакъ явилось новое отпровение славы и милости Ісговы (1-3). Это отпровение, какъ можво видъть изъ ст. 10, 16, 17, состоитъ въ избавлении народа отъ иноземныхъ враговъ силою одного Јеговы безъ человъческой помощи. Но это только поводъ къ восхваленію, истинный же предметь этихъ восхваленій есть милость и всемогущество, Бога природы и исторіи. Ісгова достоинъ восхваленія въ гимнахъ, такъ какъ въ учрежденномъ Имъ въ мірт благодатномъ царствъ всъ слова и дъла Его суть выражение Его истины, правды и милости (4-5). Въ области же природы Его всемогущее слово вызвало небо съ свътилами, а на вемлъ удерживаетъ въ твердыхъ границахъ воды океана и морей (6-7). Въ управленіи народами, въ направленіи ихъ исторіи Ісгова также обнаруживаетъ Свою грозную силу, которой стращатся люди, такъ какъ и здёсь Его слово непреложно, сокрушаетъ всё планы и намъренія народовъ, между тёмъ какъ Его собственный планъ стоить ввчно (8-11). Этоть плань Ісговы вообще обнимаеть исторію всвхъ народовъ, но въ особенности относится къ направленію судьбы избраннаго народа. Поэтому пъвецъ восхваляетъ блаженство народа, который избралъ Богъ Себъ въ наследіе. Это блаженство быть руководимымъ Ісговою основывается на томъ, что Ісгова есть руководитель, вполна зна-

Digitized by Google

ющій сердца людей, какъ Творецъ этихъ сердецъ, видящій съ высоты небесной всв двла людей, когда еще они зарождаются въ таинственныхъ глубинахъ сердца (12—15). Опо основывается также и на томъ, что для людей спасеніе заключается не въ ихъ матеріальной силъ, не въ могуществъ царя, не во множествъ коней, а въ Ісговъ. А Ісгова направляетъ око Своего милосердія только на тъхъ, которые на Него надъются, и избавляетъ ихъ отъ смерти и нужды (16—18). Въ совнаніи этого своего счастія подъ руководительствомъ Ісговы, общество истинно върующихъ обращается къ Ісговъ, Его помощи, щиту, источнику неисчерпаемой радости его сердца и надеждъ, и проситъ о ниспосланіи ему Своей милости соотвътственно возлагаемымъ на Него упованіямъ (20—22).

# ПСАЛОМЪ 34-й.

Благодарсніе и наставленіс страху Божію.

- (А.) Благословлю Істову во всякое время, Постоянно хвала Его во устахъ моихъ.
  - Будетъ хвалиться во Іеговъ душа моя —
     Пусть услышатъ терибливые и воврадуются.
- В. Возведичите Ісгову со мною, И вознесемъ имя вийств.
- Г. Господа я искаль и Онъ отвічаль мий
   И оть вейхъ ужасовъ моихъ спасъ меня.
  - Д. Даже посмотръли они на Него и просвътлъли И ляца ихъ не постыдятся.
  - Е. Этотъ страдаленъ воззвалъ и Істова услышалъ И отъ всёхъ нуждъ его Онъ избавилъ его.
  - Ж. Живнь боящихся Его кругомъ облегаетъ Ангелъ Ісговы И спасветъ ихъ.
  - 3. Знанія вкусите и увидите, что благь Ісгова. Блажень человіять, который скрывается въ Немъ.
- 10. И. Исполняйтесь страхомъ Ісговы святие Его, Потому что ивть лишенія болщимся Его.
  - К. Ировожадные львы обнищали и голодны, Ищущіе же Ісгову не будуть им'ять недостатка ни въ какомъ благѣ.
  - Любезные дѣти, подойдите, послушайте меня, Страху Істовы научу васъ.
  - М. Можеть ли найтись человікть, который иміетъ радость въживни. Любить дви, чтобы видіть благо?—



- Не переставай сохранять языкъ твой отъ зла И уста твои отъ ръчи линвой.
- О. Отдались отъ зла и сдёлай добро,
   Ищи мира и гонись за нимъ.
  - П. Постоявно глаза Ісговы на Его праведныхъ
     И уши его Его обращены из мольбѣ ихъ.
  - Р. Ради того лице Ісговы на дѣлающихъ злое, Чтобы истребить отъ земли память ихъ.
  - Съ мольбою они обращаются и Іегова слышить
     И отъ всёхъ скорбей ихъ спасъ ихъ.
  - Только къ сокрушеннымъ сердцемъ близокъ Ісгова
     И разбитыхъ духомъ спасветъ.
- 20. У. У праведника много страданій И отъ всёхъ ихъ избавить его Ісгова.
  - (Ф.) Оберегаетъ Онъ всѣ кости его, И ни одна изъ нихъ не будетъ сокрушена.
  - X. Худое дело убиваеть нечестиваго
    И ненавидящіе праведнаго получать наказаніе.
  - (Ц.) Искупаеть Ісгова душу рабовъ Своихъ
    И не будутъ виновны всё спрывающіеся въ Немъ.

Пъвецъ испыталь на себъ спасеніе Ісговы посль долгаго терпвнія и усиленной молитвы. Блаженство, какое онъ ощутиль всявдствіе этого спасенія, побуждаеть его воспоть поснь. Поснь эта, хотя не представляеть вполнв последовательнаго, стройнаго теченія мыслей и чувствъ, какъ алфавитная, и состоитъ большею частію изъ отдёльныхъ изреченій, варыирующихъ главную мысль псалиа, но исполнена теплотою и спокойствіемъ чувства и сердечностію увъщанія. Начинается она съ выраженія твердаго рішенія цівца вічно прославлять Бога; къ этому объту онъ призываетъ также всъхъ прошедшихъ съ нимъ одинаковую школу терпвнія и способных в къ совокупному восхваенію (2-1). Побужден іемь въ тому тоть личный факть півца, что онъ призваль Ісгову во время испытанія и Ісгова услышаль его молитву и спась его отъ всёхъ нуждъ. Такую защиту даетъ Ісгова всемъ, которые боятся Его; вокругъ няхъ находится, окружаетъ ихъ какъ бы дагеремъ Ангелъ Ісговы, могучій охранитель Его народа. Пусть, кто хочеть, вкусить этого блаженства и узнаета, что Ісгова блага, что у Него нътъ лишенія ни въ чемъ для боящихся Его, что спорве сильные львы (образъ богатыхъ притъснителей) почувствуютъ недостатовъ

въ добыче, чемъ въ благахъ жизни те, цель стремленія которыхъ Ісгова (5-11). Какъ отецъ детей хочетъ наччить онъ другихъ страху Божію, который есть источникъ долготы живни и счастія въ ней. Онъ состоить прежде всего въ удерживаніи языка отъ лживыхъ рвчей и въ ревностномъ стремленіи, даже пресапдовании мира съ собою и Богомъ (12-15). Чтобы сильнее побудить къ этому страху Божію, певецъ излагаетъ награду благочестивыхъ и наказаніе гръшныхъ. Гивное лице Божіе обращено на нечестивыхъ, они обречены на въчное уничтожение безъ следа, на праведныхъ же Онъ обращаетъ око Своего мидосердія и чутокъ въ иль модитвъ изъгдубины сердца, близовъ въ темъ, которыхъ жизнь разбита, духъ подавленъ до отчаянія, и хотя много у нихъ скорбей, но отъ всёхъ ихъ спасиетъ Ісгова (16-20). Такіе люди находятся подъ особымъ чрезвычайнымъ попеченіемъ Божімиъ, у нихъ ни одна кость не будетъ сокрушена. Такъ заботливо хранитъ Ісгова праведника, нечестиваго же убъетъ то зло, которое онъ любилъ, и навлечетъ на него наказаніе (21-23). Върующій читатель не можеть не видоть въ этомъ псалив пророчества о томъ Страдальцв, на которомъ буквально исполнилось слово этого псалма, что у праведнаго пни одна кость не будеть сокрушена". Правда, евангелисть Іоаннъ въ г. 19, 36, приводя это выраженіе, какъ исполнившееся на Христъ, виветъ главнымъ образомъ въ виду Исх. 12, 46, именно агнецъ пасхальный, кости котораго не были сокрушены, но онъ могь имёть въвиду и слово этого псалма, такъ какъ не только ветхозавътныя жертвы были типомъ великой новозавътной жертвы, но и страданія каждаго праведника ветхаго вавъта были также типомъ страданія новозавътнаго Праведника по преимуществу.

### II САЛОМЪ 35-й.

Призваніе Бога- во всеоружій покарать неблагодарных враговь.

Побори, Ісгова, борющихъ меня,
 Воюй съ воюющими на меня,
 Возьми оборонительное оружіе и щитъ
 И возстань на помощь мей,
 И извлеки копье и прегради путь гонптелямъ монмъ,
 Скажи душё моей: спасеніе твое Я!



Да постыдатся и посрамятся ищущіе души моей, Отступять назадь и покрасньють замышляющіе несчастіе мое!

5. Да будуть они какъ мякина оть вътра

И Ангелъ Ісговы низвергнетъ пхъ;

Да будеть путь ихъ темнотою и скользкостію

И Ангелъ Ісговы будетъ преследовать ихъ;

Потому что безъ причины скрыли они для меня съть свою.

Безъ вины вырыли они яму душт моей.

Нападеть на него разрушение неожиданно

И съть, которую онъ скрыль, поймаеть его.

Съ шумомъ падетъ омъ въ нее.

И душа моя возвеселится въ Ісговъ,

Воврадуется о спасенія Его,

10. Всв кости мон скажутъ: Ісгова, кто какъ Ты,

Спасающій несчастнаго отъ сидьнаго,

Несчастного и бъдного отъ его грабителя!

Выступають свидетели неправды,

О чемъ я невъдаю - вопрошаютъ они меня,

Воздаютъ инв зло за добро,

Осиротвніе постигло душу мою!

А я-во время бользан ихъ одеждой моей было вретище, -Удручалъ я постомъ мою душу.

И модитва мон въ мою грудь возвращалась.

Какъ еслибы онъ былъ другъ, какъ братъ мнв. я обходился, Какъ скорбящій о матери я уныло сгибался.

15. И теперь при моемъ паденіи они весслятся и собираются,

Собираются противъ меня люди вичтожные и которыхъя незнаю, Раскрывають роть и не умолкають.

Какъ безсовъстные насившники за блюдомъ

Сврежещуть на меня зубами.

Господи, какъ долго Ты будещь смотреть?

Возврати душу мою отъ ихъ разрушительныхъ дъйствій,

Оть аьвовъ мою единственную!

Я восхвалю Тебя въ собраніи великомъ,

Среди многочисленнаго народа буду славить Тебя.

\* \_ \*

Да не возрадуются ради меня враги мои лживые, Ненавистники мои безъ причины не будуть мигать глазомъ.

20. Потому что не миръ говорятъ они

И противъ тихихъ земли вынышляютъ они дёда лжи,

И расширяють надо иной уста свои,

Говорятъ: а, а! видъли глава наши.

Видишь Ты Ісгова, не умолчи,

Господя, не будь вдели отъ меня, Встань и пробудись для суда моего, Богъ мой и Господь, для тяжбы моей! Суди меня по правдв моей, Ісгова Богъ мой, И не возрадуются они ради меня.

25. Пусть не скажуть они въ сердцѣ своемъ: a, a! по желанію нашему! Да не скажуть они: мы поглотили его,

Да постыдатся и посраиятся вивств радующіеся несчастію моему, Облекутся стыдомъ и позоромъ возвышающіеся противъ меня.

Да возвеселятся и возрадуются любящіе правду мою,

И будуть говорить: возведичился Ісгова

И восхотвлъ благосостоянія раба Своего

И явыкъ мой будетъ выражать правду Твою, Всъ ини хвалу Твою!

Страшное преследование со стороны враговъ, соединенное съ неблагодарностію и влорадствомъ, поколебало всю внутренность пъвца. Потокъ его мыслей и чувствъ изливается такъ бурно и стреметельно, что півець только въ трехъ слідующих одинь за другимъ оборотахъ ръчи, въ которыхъ возвращаются одни и тв же мысли и чувства, изчерпываетъ внутреннее содержаніе своихъ ощущеній. Эти обороты 1—10, 11—18 и 19—28. Псаломъ, какъ нужно полагать, есть одно изъ сильнейшихъ выраженій того негодованія, какимъ долженъ быль проникнуться Давидъ всявдствіе несправедянняго пресявдованія Саула и сто приверженцевъ. Онъ облекаетъ Ісгову, какъ воина, въ оружіе брани: пусть выступить Онъ, какъ истинный мужъ брани, на войну противъ его враговъ, пусть возметъ два щита (одинъ малый для отраженія ударовъ, другой большой для защиты всего тіла), пусть извлечетъ копье изъ его влагалища, выйдетъ къ нему на помощь и преградить дорогу его врагамъ (1-3). Пусть всявдствіе этого воинственнаго выступленія Ісговы обрушатся ударь за ударомъ надъ головами его враговъ, пусть будутъ они посрамлены, отступять назадь; развъятся какъ мякина; будуть идти въ темнотъ и по скользской дорогъ, гонимые ангелома Істови. Неожиданно нападетъ на нихъ разрушение и они сами съ шуномъ падутъ въ яму, которую ему вырыли (4-8. Паденіе враговъ будетъ торжествомъ для души пъвца, отъ души оно перенесется и на твло и всв кости его составять изъ себя хоръ славословія Ісговъ, спасающему бъднаго отъ притъснителя.

(9-10). Исчерпавъ въ этомъ бурномъ изліяніи свое чувство, пъвецъ снова возвращается въ мысли о врагахъ, снова призываетъ судъ надъ ними, снова изливаетъ свою благодарность за ожидаемое спасеніе. Въ этомъ второмъ оборотв онъ болве спокойно изображаетъ гнусное дъло своихъ враговъ. Они для его осужденія выставляють ложныхъ свидетелей, требують осужденія его ва то, чего онъ не знаетъ (какъ возмутителя, покушавшагося похитить престоль выставляли Давида враги его передъ Сауломъ), воздають ему зломъ за добро, такъ что осиротение осталось ему въ удълъ (послъ бъгства отъ Саула Давидъ лишился своего семейства и друзей). Трогательно изображаетъ онъ, съ какимъ высокимъ самоотверженіемъ онъ самъ нівногда относился къ несчастію своихъ теперешнихъ враговъ, какъ во время ихъ боявани онъ надввалъ вретище, изнурялъ постомъ свою душу и, склонивши на грудь свою голову, тихо шепталь молитву, быль для нихъ другомъ-братомъ, собользноваль такъ, какъ собользнують о потерв матери. И какая неблагодарность! Теперь, когда онъ находится въ страданіи, они собираются вокругь него съ враждебнымъ намъреніемъ, съ ними собираются также люди ничтожные, низкіе, которыхъ онъ прежде не зналъ, открыто позарять его, безсовъстно изъ угожденія врагу (Саулу) за его столомъ насмъхаются надъ нимъ и скрежещутъ зубами. Проникнутый негодованіемъ, пъвецъ снова проситъ Ісгову избавить душу его отъ ихъ разрушительныхъ дъйствій и опять объщаетъ воздать за спасеніе хвалу и благодарность въ великомъ собраніи народа (11-18). Но и вторичнымъ призываніемъ Бога на судъ не исчерпывается раздраженное чувство пъвца; онъ опять, въ третій разъ возвращается къ изображенію своихъ враговъ. Что особенно теперь возмущаетъ въ нихъ пъвца, это яхъ безпокойный нравъ, возмущающій покой мирныхъ людей и еще болве ихъ злорадство, открыто выражаемое при видв страданія півца (19-21). Снова вызываеть онь Ісгову пробудиться для защиты его права и воинственно выступить противъ притвенителей, чтобы они престали злорадствовать надъ нимъ и сани были посрамлены (22 — 26). Враги будутъ посрамлены, и всв преданные пвицу, жаждущіе торжества его правды, пусть возрадуются и прославять Ісгову, что Онъ возвеличился въ спасеніи его, и что Ему дорогъ миръ и счастіе Его раба. Нако

нецъ пъвецъ самъ, въ третій разъ объщается всъ дни хвалить Ісгову за спасеніе (22—28).

#### ПСАЛОМЪ 36-й.

Проклятіе грпха и восхваленіе благодати.

Внушеніе порока находится у бевзаконника въ срединъ сердца его, Нътъ страха Божія предъ глазами его. Потому что льстить онъ ему въ глаза его, Чтобы находить вину свою, ненавидъть. Слова устъ его суть зло и обманъ, Пересталъ онъ быть разуинымъ, дълать добро.

 Зло замышляетъ онъ на постелѣ своей, Твердо становится на пути недобромъ, Злое не презираетъ онъ.

Ісгова, на небесахъ благодать Твоя,
Истина Твоя до облаковъ,
Правда Твоя какъ горы Божін,
Суды Твои бездна великая,
Людей и животныхъ спасаещь Ты, Ісгова!
Какъ драгоцённа благодать Твоя, Боже,
И сыны человёческіе — въ тёни крыльевъ Твоихъ скрывают-

Насыщаются отъ тука дома Твоего
И потокомъ утёхъ Твоихъ Ты напаяещь ихъ!
10. Потому что у Тебя источникъ жизни,
Въ Твоемъ сеётё мы видимъ сеётъ.

Продолжи благодать Твою въдущимъ Тебя
И правду Твою правымъ сердцемъ:
Не достигнетъ меня нога гордыни
И рука нечестивыхъ не будетъ гнать меня!
Тамъ пали злодъи,
Низвержены и же могутъ возстать!

Вкусившая блаженство благодати и торжествующая надъ зломъ душа пъвца спокойно смотритъ въ самую глубь зла и съ свътлымъ чувствомъ возвышается къ созерцанію небеснаго дара благодати. Видя зло вокругъ себя и самъ страдая отъ него, пъ-

ся они,

вецъ далекъ отъ того, чтобы быть подавленнымъ въ своемъ чувствъ подъ его тяжестію или поддаться его обольстительному вліянію, напротивъ онъ безстрастно и мужественно погружается въ разсмотръніе законченнаго образа зда, во всю глубину лежащаго надъ нимъ проклятія, чтобы оттолкнуться отъ него къ соверцанію тъхъ высокихъ истинъ, которыми полна его душа. Зло въ душъ нечестиваго такъ извращаетъ его природу, что вивсто голоса Божія внутри его голось грвха говорить также громко и съ такимъ же авторитетомъ и властію, какъ у добраго голосъ совъсти и добра, также могущественно и безраздъльно движетъ его мыслію и волей. Внушеніе злаго делается единственнымъ содержаніемъ его внутренняго существа, такъ что страхъ Божій, какъ начало дъйствій добраго, не имъетъ мъста въ его душъ и голосъ его не слышимъ (2). Этотъ внутри дъйствующій гръхъ развиваетъ передъ глазами преданнаго ему всю свою обольстительную сторону, она лыстить ему, чтобы такимъ образомъ гръшникъ, утвердившись въ немъ, сознательно и свободно достигь самообвиненія, чтобы вижсто любви ненависть ко всему доброму сделалась началомъ его действій (3). Слова такого суть только эло и обманъ; разумно поступать и дълать добро (что одно и тоже) онъ уже не можетъ; даже на постелъ онъ думаетъ только о злъ, такъ что онъ твердо сталъ на пути зла, а не добра, и зло онъ не ненавидитъ, а любитъ всеми силами души своей (4-5).

Отъ этой мрачной картины пъвецъ непосредственно переходитъ къ свътлому образу небесной благодати и неизчерпаемой полноты ея даровъ. Благодать Іеговы и Его истина т.-е. върность Своимъ обътованіямъ ("благодать и истина" Іоан. 1, 17) также безконечна и недостигаема для людей (во всей полнотъ) какъ небо т.-е. превышаетъ ихъ мысль и разумъніе, Его праведность и Его суды возвышенны какъ горы и безконечны и неизчерпаемы какъ океанъ; ихъ проявленіе (какъ напр. во время потопа) простирается не только на міръ людей, но и на животныхъ (6—7). Пъвецъ далъе хочетъ изображать то неизъяснимое блаженство, какое производитъ благодать въ душъ человъка. "Какъ драгоцънна благодать Твоя Боже"! восклицаетъ онъ; подъ сънію ея, какъ подъ сънію любви Божіей, люди находять себъ убъжище отъ искушенія и преслъдованія. "Насыщаются они

отъ тука Его дома", какъ священники отъ жертвъ мирныхъ, получаютъ въ изобиліи духовное удовлетвореніе и насыщеніе, Іегова напонетъ ихъ цёлымъ потокомъ" своихъ райскихъ утвхъ. Півецъ наконецъ достигаетъ самаго послёдняго основанія, исходнаго пункта этого райскаго потока блаженства: "У Іеговы источникъ жизни" — вотъ откуда безконечно текутъ и развётвляются потоки животворной благодати, какъ раздёленные потоки рая. Іегова, источникъ жизни, есть источникъ свёта: вн в Его густая тыма невёдёнія и грёха, съ Нимъ, при Его свётъ мы видимъ полуденный свётъ истиннаго знанія и добра (8—10).

Изобразивши хаосъ зла и неисчериаемую глубину благодати иввецъ переходитъ къ прошенію, чтобы Ісгова продолжаль благодать и правду въдущимъ Его, дабы рука злодъйствующихъ тирановъ не коснулась его и не отторгнула его отъ дома и отечества (11–12). Но просьба почти мгновенио переходитъ въ непотрясаемую увъренность. "Тамъ", т.-е. гдъ будетъ совершаться судъ, уже вотъ пали трупы злодъевъ, притъснителей истинной церкви и лежатъ простертые на землъ безъ возможности когда-нибудь возстать для новой жизни (13).

#### ПСАЛОМЪ 37 к.

Мнимое счастие нечестивых и истинное праведных.

- 1. А. На злодъевъ не раздражайся,

  Не ревнуй о дълающихъ беззаконіе,

  Потому что какъ трава быстро поблекнутъ они
  И какъ зелень пышная изсохнутъ.
  - Б. Будь въ падеждё на Ісгову и дёлай добро, Населяй землю и соблюдай правду,
     И увеселяйся Ісговою,

И Онъ дасть тебъ требованія сердца Твоего.

- Веди къ Ісговъ путь твой
  И надъйся на Исго, и Онъ исполнить,
  И выведеть какъ свъть праведность твою
  И правду твою какъ сіяніе полудня.
  - Господу будь безмольно преданъ и уповай на Него Не ревнуй тому, котораго путь благоуспъщенъ, Мужу, строющему ковы.
  - Далеко отступи ты гивва и оставь негодованіе,
     Не ревнуй, только ко злу ведеть это.



15.

Потому что злоден будутъ искоренены, И надвющіяся на Ісгову—они наследують вемлю.

10. Е. Еще не много и нътъ нечестиваго,

И ты обратишь вниманіе на его м'ясто и н'ять его; Но кроткіе насл'ядують землю

И будуть наслаждаться полнотою мира.

\* \*

Ж. Жизни праведнаго угрожаетъ зломъ нечестивый И скрежещетъ на него зубами своими. И Господь посмъется ему,

Потому что Онъ видитъ, что пришелъ день его.

3. Злые обнажають мечь и напрягають дукь свой, Чтобы повергнуть несчастнаго и бъднаго, Предать закланію правыхъ сердцемъ.

Мечъ ихъ пронивнетъ въ сердце ихъ И лукъ ихъ будетъ разбитъ.

И малое праведнаго лучше,
 Чъмъ изобиле нечестивыхъ многихъ.

Потому что руки нечестивых будуть разбиты И праведных поддерживаеть Iсгова.

I. Ісгова знасть дни невинныхъ
 И наследіе ихъ во веки будетъ.
 Не устыдятся во время злое
 И въ дни голода будутъ насыщены.

К. Макъ и должно — нечестивые погибнутъ
 И враги Ісговы — какъ пышность луговъ,
 Исчезли въ дыму, исчезли!

\* \* \*

Лежитъ долгъ на нечестивомъ и не можетъ ваплатить,
 И праведный милосердъ и щедръ.
 Потому благословенные Имъ наслѣдуютъ вемлю
 И проклятые Имъ будутъ искоренены.

М. Мужу отъ Ісговы утверждены стопы
И путь его Онъ любить,
Если онъ падеть, не будеть визверженъ,
Потому что Ісгова поддерживаеть руку его.

23. Н. Нётъ, юношей я былъ, даже состарился,
И не видолъ праведнаго оставленнымъ
И его съмя просящимъ жлёба.

Всѣ дни онъ дѣлаетъ милостыни и даетъ вваймы И его сѣмя для благословенія.

О. Отступи отъ вла и дълай добро, И будешь жить во въки. Потому что Ісгова любить правду И не оставить благочестивыхъ Своихъ,

По вѣкъ будутъ сохранены,
 И сѣмя злодѣевъ будетъ искоренено.
 Праведные наслѣдуютъ вемлю
 И будутъ жить во вѣки на ней.

30. Р. Распрываютъ мудрость уста праведнаго
 И языкъ его выражаетъ правду.
 Законъ его Бога въ сердцё его
 И не поколеблются стопы его.

\* \_ 4

Стережеть нечестивый праведнаго
 И ищеть умертвить его.
 Ісгова не предасть его въ руку его
 И не обвинить его, когда будеть судимъ.

Т. Терпвливо ожидай Ісгову и сохраняй путь Его, И Онъ возвысить тебя, чтобы наследовать землю Искорененіе нечестивыхъ ты будешь созерцать.

У. Упорно держаго я видълъ нечестиваго
 И онъ разростался какъ самородное широколиственное дерево,

И прошли мимо и вотъ нѣтъ его И я искалъ его и онъ не былъ найденъ.

(Ф.) Наблюдай честнаго и смотри на праваго, Потому что потомство мужу мира. Но отступники будутъ уничтожены всё вмёстё, Потомство нечестивыхъ будетъ искоренено.

Храненіе праведныхъ отъ Ісговы
 И защита ихъ во время скорби.

40. И помогаетъ имъ Іегова и освобождаетъ ихъ,
Освобождаетъ ихъ отъ нечестивыхъ и спасаетъ ихъ,
Потому что въ Немъ скрываются они.

Псаломъ 37-й принадлежить въ числу алоавитныхъ; онъ состоитъ изъ ряда изръченій, которыя, хотя не въ строгой послъдовательности, выражаютъ различныя стороны одной и той же основной мысли. Это основная мысль, достояніе опытности долговременной жизии писателя, является въ формъ увъщанія, что не нужно печалиться и ревновать счастію нечестивыхъ, такъ какъ оно непрочно, напротивъ должно быть терпъливымъ и преданнымъ Ісговъ, такъ какъ Онъ въ концъ концевъ пошлеть сиасеніе. Множество разнообразныхъ изръченій на эту тему

вполив изчерпываетъ основную мысль, и всвихъ можно раздвлить на 4 отдъльныя группы, 1—11. 12—20. 21-31.  $32-4\overline{2}$ ; каждая начинается ръчью о нечестивыхъ и затъмъ предлагаются увъщанія въ преданности Ісговъ и къ праведности въ жизни. Не нужно соблазняться счастіемъ нечестивыхъ, они поблекнутъ и изсохнутъ какъ трава, но следуетъ быть терпеливымъ и преданнымъ Ісговъ, отдаться вподнъ Его руководству, такъ какъ Ісгова рано ли поздно ли, но выведеть наружу правду благочестиваго и кроткаго, дастъ имъ въ наследіе вемлю, нечестивые же будуть безсивдно уничтожены (1-11). Таково основное содержание 1-го отдъленія. Второе излагаетъ туже мысль: хотя нечестивый и замышляетъ зло противъ праведнаго, скрежещетъ на него зубами, однако же Ісгова посмъстся ему, и направленные имъ противъ праведнаго мечи и стрълы будутъ обращены на него же и произять его сердце. Поэтому лучше довольствоваться мадымъ, уделеннымъ праведному, чемъ изобиліемъ благъ, награбленныхъ нечестивымъ, потому что достояніе праведнаго продолжается въчно, нечестивые же сами погибнутъ безследно, какъ цвътъ луга, исчезнутъ какъ дымъ (12-20). Въ третьей группъ писатель, сказавши о жадности нечестиваго и милосердіи праведнаго и о последней участи того и другаго, указываетъ на особое покровительство Божіе, какимъ пользуется праведный: Ісгова самъ утверждаетъ и направляетъ пути его жизни и не доведетъ его до паденія, а если онъ будетъ падать, то поддержитъ его Своею рукою. Эту истину пъвецъ доказываетъ фактами собственнаго опыта: онъ отъ юности и до старости ни разу не видаль праведнаго оставленнымъ со стороны Бога и просящимъ милостыню. Во имя этого особаго покровительства Божія, какимъ пользуется праведный, писатель увъщеваеть върныхъ не отступать отъ добра, такихъ людей Богъ не оставитъ и дастъ имъ въ наследіе землю, они полны мудрости и правды, ваконъ Божій внутри ихъ сердца и пути ихъ тверды (21-31). Въ последнемъ отделени онъ опить возвращается нъ нечестивому, въ его убійственнымъ намфреніямъ въ отношенім къ праведнымъ, но убъядаетъ последнихъ нъ смедой уверенности въ Ісговъ и указываетъ на время, когда они будутъ созерцать врванще окончательного уничтоженія заыхъ. Эту мысль онъ опять доказываеть изъ собственнаго опыта: какъ въ предшествующемъ отдёлени онъ говорить, что онъ не видаль оставленнывъ праведнаго, такъ и здёсь утверждаетъ, что онъ видёлъ самъ, какъ нечестивый выросъ и возвысился какъ твердое шикоролиственное дерево, но стоило ему сдёлать шагъ назадъ отъ него, какъ его уже не стало. И эту часть онъ оканчиваетъ также увъщаниемъ къ терпънию и надеждъ и объщаниемъ милости отъ Ісговы (32—42).

Ученіе псалиа 37-го, равно какъ ученіе псалиа 1-го, о праведномъ мадовоздании, по которому порокъ въ конце концевъ необходимо наказывается, а добродетель награждается, въ другихъ псалиахъ (напр. въ 39) не является настолько сильнымъ, чтобы успоконть чувство страждущаго праведника, во многихъ же другихъ мъстахъ Библіи встрвчаетъ возраженіе, въ особенности въ книгъ Іова, гдъ оно является догнатомъ друзей и осцаривается Іовомъ. Дъйствительно, если поприще правосудія Божія ограничивать только преділами настоящей жизни, какъ въ настоящемъ псалив, то примвнение этого учения во всвиъ случаниь настоящей жизни невозможно, такъ какъ въ дъйствительности жизнь человъческая не всегда представляетъ полное торжество правды Божіей. Здёсь нельзя не видеть несовершенства ветхозавътнаго представленія о правдъ Божіей, зависящаго отъ того, что оно еще не знаетъ ясно о загробной жизни, гдв по новозавътному представленію и должно наступить это окончательное торжество правды Божіей, и ограничиваеть его только предвлами настоящей жизни. Поэтому только съ новозавътной точки зрънія ученіе псалиа 37 объ окончательной гибели нечестиваго и наградъ праведнаго имъетъ свою полную и непреложную истину. Но и ветхозавътное представление о посюстороннеиъ торжествъ правды Божіей имъетъ также свою истину: самый конецъ жизни нечестиваго есть уже для него воздание, такъ какъ онъ отзываетъ его отъ того единственнаго блага, вакимъ онъ пользовался въжизни, и приноситъ ему полное уничтоженіе, между тэмъ какъ смерть праведнаго не отвываеть его отъ общенія съ Богоиъ, въ которомъ и состояло главивищее благо его жизни, и въ этомъ общеніи онъ видить залогь своей награды (ср. пс. 16 и 17, въ особенности 17, 13-15). Это главнымъ образомъ имъетъ въ виду и писатель псалма 37, когда

говорить объ совершенном уничтожени, ожидающем нечестиваго, и о благахъ, ожидающихъ праведнаго вследствие общения съ Богомъ.

## ПСАЛОМЪ 38-й.

Просьба объ измънении инъва Божия на милость.

Ісгова, не во гићећ Твоемъ взыскивай съ меня,
И не въ негодованіи Твоемъ наказывай меня!
Потому что стрілы Твои опустилсь въ меня
И опустилась на мий рука Твоя.
Ничего ніть здороваго въ тілій моемъ отъ гийва Твоего,
Ничего невредимаго въ костяхъ монхъ отъ гріха моего.

 Потому что преступленія мои прошли надътолевой моей, Какъ бремя тяжелое, — оно слишкомъ тяжелое для меня. Стали, гноятся язвы мои

Отъ неразумія моего.

Я сокрушенъ, склоненъ до зъла,
Весь день печальный хожу я.
Потому что мои лядвія полны воспаленія
И ничего нътъ здороваго въ плоти моей.

Я оціпення и разбить до зіла, Ревіль оть стенанія сердца мосго.

Господи, предъ Тобою все стремление мое,
 И воздыжание мое отъ Тебя не сокрыто,

Мое сердце бъется быстро, оставила меня сила моя, И свътъ глазъ моихъ, свътъ ихъ исчезъ.

Возлюбленные мои и друзья мои—далеко отъ моего пораженія стоять они,

И мои родственники — вдали стоять они.

И съти кладутъ ищущіе души моей, И домогающіеся моего несчастія высказываютъ

И домогающіеся моего несчастія высказывають гибельныя лян, И ложь цізмій день говорять они.

Но я какъ глухой, какъ если бы я не слышалъ, И какъ нёмой, который не отверзаетъ устъ.

Я сталь какъ человекъ, который не слышитъ,
 И нетъ въ устахъ его оправданія.

Потому что на Тебя, Ісгова, я уповаю, Ты, Ты отвётишь, Господь, Богъ мой!

Потому я сказаль: да не возрадуются ради меня, Которые величаются при колебаніи ноги моей!

Потому что я из паденію готовъ,

И страдание мое предо мною постоянно.

Потому что вину мою я сознаю, Стращусь за грѣхъ мой.

20. Но мои враги полны жизни, ммогочисленны, И много моихъ лживыхъ ненавистниковъ. И воздавая влое за добро

Враждують они противь меня ради моего преследованія блага. Не оставь меня, Ісгова,

Богъ мой, не оставайся вдали отъ меня! Поспъши на помощь миѣ, Господи, спасеніе мое!

Исаломъ 38-й, начинаясь подобно псалму 6-му, есть также, какъ и этотъ последній, вопль пораженнаго болезнями страдальца. Въ ужасныхъ страданіяхъ своихъ півецъ видить не случайное явленіе его физической жизни, а необходимое сабдотвіе его нравственнаго состоянія. Грвить есть причина его страданій, но онъ молить, чтобы Ісгова не во гиввъ наказываль его, чтобы не карающій гивьь, а милующая любовь лежала въ основаніи этихъ ударовъ. Между тъмъ эти удары являются для пъвца вполнъ симптомами гнава Божія; невыносимо подавляющее дайствіе ихъ, закрывающее взоръ на милосердіе Божіе, онъ изображаетъ передъ Ісговою. Его стрълы, Его поражающая рука вонзилась въ его плоть, произвела такое разрушительное действіе, что отъ этихъ гивныхъ ударовъ не осталось ни одного здраваго мъста въ его плоти и костяхъ (2-4). Его гръхи причина этого, они въ образъ этихъ ударовъ прошли надъ его головой, какъ всепоглощающія воды, легли на его плечи, какъ тяжелое невыносимое бремя; его язвы смрадно гніють и гноятся, вся его вившняя фигура скорчилась, согнулась, онъ печально ходить, огонь горить во всёхъ его членахъ. Онъ доведенъ до оцененения и окончательной подавленности силь и стонеть отъ боли сердца (5-9). Пъвецъ представляетъ предъ Ісговою всю глубину своихъ страданій не для того, чтобы повёдать ихъ Ему, отъ Іеговы не сокрыть на одинь вздохъ его, но для того, чтобы вымолить отъ Него состраданіе. Это заставляеть его спова изобравить свои страданія съ темъ спокойствіемъ, отъ котораго уже близовъ переходъ въ надеждъ. Отъ его страданій и внутрянняго огня сердце бьется сильно, окончательно покинула его сила и глаза потеряли свътъ отъ плача и болъзни (10-11). Друзья и родственники оставили его при видъ нанесеннаго ему удара, а

между тымь враги пользуются постигшимь его несчастіемь, чтобы устроить ему окончательную гибель: поставляють съти, гибельныя и лживыя ръчи говорять объ немъ, самъ же онъ не имъетъ силы даже отвъчать на эти ръчи, какъ глухой или неимъющій что либо возразить (12-15). Пъвецъ заплючилъ свою скорбь внутрь себя отъ людей чтобы твиъ открытве и полнве выразить ее передъ Богомъ, на Него онъ надъется и модитъ. чтобы Онъ услышаль его молитву не ради его самаго, а ради враговъ, для которыхъ его паденіе послужить предметомъ радости и превозношенія (16-17). Близвій въ паденію, онъ съ исвреннимъ чувствомъ разскаевается въ грвхахъ и проникнутъ этою печалью покаянія (18-19). Отъ взгляда на себя певецъ переступаетъ ко взгляду на враговъ своихъ: онъ внутренно смирился и подавленъ болъзнію, а между тъмъ враги его сильны, могучи жизненными силами, многочисленны, и съ этимъ избыткомъ своихъ силъ они нападаютъ на него за то, что онъ "пресавдуетъ благо". Это печальная мысль вызываеть изъ сердца први снова настоятельную просьбу объ услышании и скорой помощи. На этомъ вадохъ къ Богу замираетъ слово пъвца; онъ отчанися въ себъ, не отчанися въ Богъ и Богъ безъ сомивнія услышаль его молитву.

## ПСАЛОМЪ 39-й.

Самоотреченная преданность Ісговъ при кратковременности земныхъ страданій и радостей.

Я сказаль: "сохраню уста мои отъ преступленія язывомъ монмъ, Сохраню на устахъ монхъ узду,

Пока еще нечестивый предо мною!"
Я сталь нѣмымъ въ безмолвін,
Молчаль, не взирая на счастье,
Однако моя болѣвнь разбушевалась.
Старало сердце мое во внутренности моей,
Въ стенанін моемъ пылаль огонь —
Я заговориль языкомъ монмъ....

Повъдай миъ, Ісгова, конецъ мой
И мъру дней моихъ, какъ мала она;
Пусть узнаю я, какъ преходящъ я!

Digitized by Google

Вотъ какъ ладони Ты сдёлалъ дни мон, И время жизни моей, какъ ничто предъ Тобою; Только пустое дыханіе каждый человёкъ, какъ ни твердо стоить онъ.

Только ради пустаго они суетится; Онъ собираеть и не внаеть, кто получить его.

\* \*

И теперь, на что я буду надъяться, Господи?
Упованіе мое — Тебъ принадлежить оно:
Отъ всвять преступленій монять спаси меня,
Позоромъ для глупаго не двлай меня!

10. Я нёмъ, не отверзаю устъ,
Потому что Ты, Ты сдвлалъ,
Отстрани отъ меня ударъ Твой,
Отъ раздраженія руки Твоей я исчезну!
Посвщеніями за грвять наказываешь Ты мужа,
И заставляешь разлагаться, какъ отъ моли, его утвку. —
Только дыхавіе всё люди!

Услышь молитву мою, Ісгова
И воплю моему вонин!
Къ слезъ моей не будь молчаливъ,
Потому что гость я у Тебя,
Пришелецъ, какъ всъ мои отцы!
Отвернись отъ меня, чтобы и повеселълъ,
Прежде чъмъ я исчезну и нътъ меня!

Страданія праведнаго и счастіє нечестиваго—вотъ предметъ скорбныхъ вопросовъ и мучительныхъ, раздирающихъ душу состояній ветхозавѣтнаго благочестія. Не имъя яснаго и полнаго знанія о загробной жизни, гдѣ должно наступить торжество правосудія, ветхозавѣтный праведникъ, поражаемый страданіями, при видѣ счастія нечестивыхъ или вступалъ въ борьбу съ самимъ Богомъ, какъ несправедливо преслѣдующимъ его, какъ Іовъ, или въ тягостномъ, малчаливомъ самоотреченіи переносилъ свое безъисходное горе, боясь открыть уста, чтобы не согрѣшить противъ Бога. Этотъ послѣдній симптомъ борьбы ветхозавѣтнаго благочестія выражается въ настоящемъ псалмъ. Пѣвецъ, поражаемый ударами Іеговы (ст. 11), рѣшилъ въ душѣ своей, что онъ при видѣ счастія нечестиваго сохранитъ

свои пути, т.-е. все свое поведение отъ гржха языкомъ своимъ. постоянно будетъ сохранять узду на устахъ своихъ (2). Свое рвшение онъ привель въ исполнение: онъ молчалъ въ тихомъ самоотреченім при видъ "счастія" нечестивыхъ, но это молчаніе, это насильное сдерживаніе себя только возбуждало въ его душт бурю мыслей и состояній, которыя увеличивали и возбуждали его болъзнь; его сердце пылало и издавало стоны, которые еще болве распаляли его внутренній огонь; наконецъ онъ не выдержаль, "заговориль языкомъ своимъ" (3-4). Мы ожидаемъ, что теперь польется бурный потокъ жалобъ противъ Бога, какъ отъ устъ Іова послъ семидневнаго молчанія его и его друзей; но пъвецъ умодчалъ объ этой первой печальной ступени своей вырвавшейся наружу скорби, - онъ спъшитъ себя утъшить въ этомъ безъисходномъ состояніи взаимно противорвчащихъ движеній своей души, и гдв же онъ находить утвшеніе? Тамъ, гдъ повидимому всего менње утъщительнаго; тамъ, гав все способно наввять только скорбь и отчаяніе, именно въ мысли о краткости человъческой жизни и тлънности всего земнаго. Груство это размышленіе півца: пусть Іегова въ утівшеніе покажеть ему на его скорый конець, на то, что онъ преходящъ, что дни его такъ коротки, какъ ладони руки и предълицемъ Его ничто, что все существо человъка со всъми его стремленіями и дълами есть только легкое дыханіе, одинъ ударъ пустаго воздуха, что онъ ходитъ не какъ реальная сущность, а какъ только тень, и все его стремленія, весь шумъ его жизни есть пустая суета, накопляеть блага и не знаеть, кто въ концвконцевъ ими воспользуется (5-7). Но эта печальная мысль, хотя и въ состояніи ослабить остроту бользии, приводя въ сознаніе страдальца скоротечность какъ его страданій такъ и счастія нечестиваго, но далеко не въ состояніи доставить действительнаго утвшенія, -- это утвшеніе, почерпаемое въ своихъ же сдевахъ. Гдв же источникъ его дъйствительнаго утвшенія? гдв скрывается его надежда, после того какъ въ настоящей жизни онъ ожидаетъ только возможно скораго конца ея? Въ будущей жизни? Но относительно ея у него полная неизвъстность (ст. 14). Завсь-то открывается вся геропческая сторона ветхозаввтнаго благочестія: видя въ настоящемъ только страданія, а въ будущемъ уничтожение въ шеоль, ветхозавьтный праведникъ бъ-

житъ отъ этихъ ужасовъ во мракв лежащей надъ его внутренними глазами ночи въ Ісговъ, старается схватить Его дрожащим руками, укрыться въ Его груди и зайсь найти якорь надежды среди ада настоящаго и будущаго. "И теперь, на что я буду надъяться, Господи"! восклицаетъ онъ. "Упованіе мое — Тебъ принадлежитъ оно"! отвъчаетъ онъ самъ. Эта надежда вливаетъ дъйствительное успокоеніе въ его духъ и развиваетъ въ немъ то настроеніе духа, въ которомъ онъ обращается съ сердечною молитвой къ Богу. Такъ какъ гръхъ есть причина его страданія, то онъ просить прежде всего, чтобы Іегова освободиль его отъ тяжелыхъ грвховъ и не сдвлаль его предметомъ позора для нечестиваго (8-9). Онъ нъмъ, не отверзаетъ устъ, но уже не обращая вниманія на счастіе нечестиваго, а просто потому, что его страданія суть дёло Божіе, и просить прямо Бога, чтобы Онъ отстраниль нанесенный ударь, иначе онъ изчезнеть безъ следа отъ Его гнева: человекъ такъ ничтоженъ, что если Іегова захочеть покарать его за гръхъ, то вся привлекательная сторона его жизни распадается, какъ отъ моли. Человъкъ только дыханіе. (10-12). Это размышленіе вырываетъ снова вздохъ изъ души пъвца: если Ісгова не хочетъ слышать его молитвы, то пусть отвётить на его слезы, которыя однё остаются ему въ удваъ. Въ прекрасномъ, трогательномъ образъ онъ представляетъ себя предъ Ісговою: онъ только гость и пришелецъ Бога на землъ, какъ и всъ его отцы; земля принадлежить вполив Ему: неужели же благой Богь желаеть его уничтоженія въ шеоль, когда безъ того радость его существованія въ этомъ мірѣ продолжается только краткое мгновеніе? Неужели Онъ ни на минуту не отвратить отъ него Своего гиввнаго взгляда, такъ чтобы хотя на мгновеніе просвётлёло его покрытое печалью лице, пока онъ не ушель туда, гдъ ожидаетъ его полное уничтоженіе, гдъ уже нельзя будеть его найти? — Такъ печально оканчивается одна отъ самыхъ прекраснъйшихъ элегій священной поэзіи. Но не мрачное отчаяніе и безъисходное горе досталось въ удваъ пвица, среди ночи и бури онъ ясно различаетъ одинъ свътлый образъ, къ которому онъ стремится, какъ къ своему спасительному манку, это-Ісгова. Эта надежда безъ удовлетворенія, эта въра безъ знанія, эта небесная радость,

пробивающаяся сквозь волны отчаянія, это странствованіе безъ достиженія цъли было удъломъ ветховавътныхъ праведниковъ.

## ПСАЛОМЪ 40-й.

Хвала и жертва за спасеніе и молитва о заступленіи.

Ожидая ожидаль я Ісгову

И склонился Онъ, ко мив, и услышаль вопль мой, И вывель меня изъ рва погибели, изъ тины болота И поставиль на скаль ноги мои, укрепиль стопы мои. И положиль въ мои уста новую песнь, хвалу нашему Богу. Увидять многіе и убоятся и будуть надвяться на Ісгову.

\* \_ \*

 Блаженъ человъкъ, который дъластъ Ісгову основанісмъ своей надежды

И не обращается къ надменнымъ и отступникамъ ко лжи. Много совершилъ Ты, Ісгова, Богъ мой, чудесъ Твоихъ и мыслей Твоихъ для насъ;

Ничто нельзя сравнить съ Тобою, иначе и возвъстиль бы и высказаль бы,

Они очень иногочисленны, чтобы перечислить. Жертву закланія и жертву хлібную Ты не восхотіль, Уши же вырыль ині,

И всесожжения и жертвы о грёхё не пожелаль Ты. Тогда сказаль я: "вогь я иду
Со свиткомъ книги, обо миё написанной.
Сотворить Твою волю, мой Богь, я желаю
И законъ Твой посреди внутренности моей"!

\* \*

10. Я благовъстилъ о праведности въ великомъ собраніи, Вотъ мои уста я не заключалъ, — Ісгова Ты, Ты знасшь это.

Твою праведность я не скрылъ въ срединъ сердца моего, Твою върность и Твое спасеніе высказалъ я, Не угаилъ я Твою благодать и истину отъ великой церкви.

# \*

Ты же, Ісгова, не заключай Ты милосердія Твоего отъ меня, Благодать Твоя и истина Твоя пусть всегда охраняеть меня! Потому что окружили меня несчастія, такъ что нѣтъ числа, Охватили меня преступленія мон и я не могу смотрѣть.

Digitized by Google

Они многочислениве чвиъ волосы главы моей И сердце мое покинуло меня.

\* \*

О, восхоти, Ісгова, спасти меня, Ісгова, на помощь мий поспими!

15. Да постыдятся и посрамятся ищущіе души моей, Чтобы вырвать ее; Отступять назадь и будуть постыжены Жельющіе несчастія моего, Ужаснутся ради награды позора ихъ, Которые говорять мий: а, в!

Да возрадуются и возвеселятся о Теб'в всв ищущіе Тебя, Будуть говорить постоянно: "возвеличился Ісгова" любящіе спасеніе Твое!

Но я несчастенъ и общенъ, Господь ввыщетъ меня. Помощь моя и Спаситель мой Ты, Богъ мой, не умедли!

Псаломъ 40-й по содержанію своему есть въ одно и то же время и благодарственная пъснь спасеннаго и молитва о спасеніи: пъвецъ и пережилъ спасеніе и находится въ опасности. Это Давидъ, когда онъ находился въ борьбъ съ Сауломъ и по божественному, устроенію чрезъ шкому страданія и смиренія провладываль себъ путь къ царственной славъ: чудесно спасенный отъ одной опасности, онъ подвергался другой, и его псаломъ есть выражение этого двоякаго настроения. Хвала и благодарность за спасеніе выступаеть на первомъ плань, и уже изъ нея развивается модитва о спасеніи и жалоба на опасное положеніе. Півець надівялся на Ісгову; Онь услышаль его молитву и спасъ его. Его опасность была такъ велика, что онъ какъ бы находился во рву погибели и въ тинъ болота, но Ісгова вынулъ его изъ этого рва и поставилъ на скалв его ноги, вывелъ изъ топкой грязи болота и поставиль на твердомъ мъстъ его ноги (2-3). Это заставляеть его воспыть новую пыснь Ісговы, какъ восхваленіе новаго дела Его милости и всемогущества. Фактъ этотъ послужить основаніемъ для многихъ другихъ людей къ увъренности въ силъ Ісговы (4). Это заставляетъ его изобра-

вить вообще блаженство человъка, который Ісгову дъластъ основаніемъ своей увъренности и не полагается на гордыхъ людей міра сего и лживых отступниковъ. Для таких людей и вообще для Своего народа Ісгова совершилъ много чудесъ и осуществилъ много Своихъ глубовихъ плановъ; "ничто не сравнится съ Тобою"! говоритъ пъвецъ, иначе онъ выразилъ бы словами всв двла Ісговы, но они слишкомъ велики и многочисленны, чтобы можно было ихъ перечислить. Дъло своего спасенія пъвецъ поставляетъ здёсь въ разрядъ сътёми безчисленными чудесами, которыя ознаменовали непрерывное откровение Ісговы Своему народу, и съ полнымъ правомъ. Какъ помазанникъ Божій онъ въ своемъ спасеніи видълъ обнаруженіе чудесной милости Ісговы его зенному парству и народу, судьба котораго неразрывнымъ образомъ должна быть теперь связана съ его судьбою. Это спасеніе вызываеть въ немь поэтому особую внергію благодарности и хвалы. Но накую же благодарность онъ можетъ воздать Ісговъ? Жертвы? Но Давидъ помнитъ, что сказаль Богь устами Самуила отвергнутому Саулу, когда онъ принесъ жертву, но не исполнилъ воли Божіей: "угодно ли Ісговъ всесожжение и жертва заклания такъ же какъ послушание голосу Ісговы? Вотъ послушаніе лучше жертвы закланія, вниманіе лучше, чэмъ тукъ овновъ" (1 Цар. 15, 22). Поэтому онъ говоритъ далье во псалив: "жертвы запланія и жертвы хльбной Ты не восхотъль", но "уши вырыль мнь", т.-е. вложиль въ меня способность слышать Твое слово и повиноваться ему. Это не значитъ, что Давидъ не считаетъ для себя облзательными установленныя закономъ жертвы, но послушание воль Божией онъ считаетъ высшей и самой пріятной Богу ж ртвой, какую только онъ можетъ принести за свое спасеніе. Върный своему ръшенію онъ говоритъ: "вотъ я иду со свиткомъ книги, обо мнъ написанной; сотворить Твою волю, мой Богь, я желаю"! Давидъ идетъ къ совершению своихъ великихъ обязанностей со свиткомъ закона Моисеева, который вполнъ выражаетъ волю Божію и который долженъ быть нормою дъйствій царя израильскаго (Втор. 17, 14 - 20). Этотъ законъ есть предметъ его радости и исполнение его есть внутренняя потребность его сердца, такъ какъ онъ написанъ не на кожаномъ только свиткъ въ его рукахъ, но и внутри его сердца, "законъ Твоей посреди внутренности моей", (5-9). Это понимание и исполнение закона и его вижинихъ предписаній не по буквъ, но по его внутреннему духу свидътельствуетъ о той высотъ духовной жизни, на которой стояль этоть выпреносный првець, а также и о томь, что духъ новозавътной религии и порывъ къ недостижниой высотъ новозавътнаго пониманія не быль чуждь богодухновеннымь мужамь В. Завъта. Пъвецъ свъло теперь выступаеть съ евангельскою проповъдію о праведности", пвърности" и пспасеніи" Ісговы, насколько эти свойства и дъйствія Божіи отразились въ его спасенія; ихъ широкое обнаруженіе півець не скрыль какъ мертвое, бездушное знаніе внутри своего сердца, изъ діности иди стража предъ людьми, но громко повъдалъ всей великой церкви народа Божія. Онъ повёдаль также вёнець этихъ свойствъ, Его "благодать и истину" (Іоан. 1, 14. 17), какъ начало и конецъ, альфу и омегу всего домостроительства Его (10-11). Отъ благодарности пъвецъ дълаетъ прямой переходъ къ просъбъ. Пъвецъ ме заключилъ устъ своихъ отъ восхваления Ieroвы, а Ieroва со своей стороны пусть не заключить своихъ милостей отъ него"; онъ повъдалъ всъмъ Его "благодать и истину", пусть же эти "благодать и истина" охраняють его. А это тымь необходимъе, что множество бъдствій окружило пъвца, такъ что они многочислениве волосъ головы его, и сердце его, его самообладаніе, твердость, оставили его (12-13). Въ такомъ положеніи онъ просить Бога о скорой помощи и обращается прежде всего къблагой Его волъ: "восхоти, Ісгова, спасти меня"! такъ какъ воля Ісговы есть корень и источникъ всъхъ вещей; пусть посрамятся всв враги его, ищущіе души его, пусть ужаснутся возданнію за ихъ позорное дело злорадствующіе противники его, и напротивъ возвысятся всв искренно направляюще въ Нему свое желаніе, проникнутые неудержимымъ желаніемъ Его спасенія, пусть скажуть они: "возведичился Ісгова"! Самъ пъвецъ, котя бъденъ и несчастенъ, но есть предметъ заботливости Ісговы, пусть же Ісгова не замедлить спасти его (14-18). Слова этого исалма, именно ст. 7-9, въ посланіи къ Евреямъ (10, 5-10) приводятся какъ пророчество о Христъ и влагаются въ уста Христу, вступившему въ міръ. Хотя місто это въ переводъ LXX, близко къ которому приводилъ его Апостолъ, нъсколько разнится отъ подлинника, именно: вмъсто "ущи же вы.

рыль мив", тамъ говорится "твло же совершиль мив", т.-е. доставиль инв тело, посредствомь которыго я въ состояни исполнить по внутреннему содержанію волю Божію, но смыслъ остается вполив одинаковъ. Давидъ, который говоритъ въ этомъ исалив, что онъ после тяжелыхъ испытаній и гоненій приступаетъ къ своему высокому служенію не съ благодарностію поередствомъ жертвъ, а посредствомъ послушанія, и идетъ выполнить законъ не по буквъ, но по духу, не какъ внъшнее писаніе, а какъ внутреннее содержание своего сердца, является здёсь типомъ своего Потомка, Втораго Давида, который также путемъ отъ страданія въ славъ совершиль Свое служеніе, и при вступленіи въ Свое служение съ большимъ правомъ могъ сказать эти слова. Онъ пришелъ въ міръ совершить волю Божію, но не посредствомъ соблюденія правиль и обрядовъ писаннаго закона, нетъ, Онъ осуществиль въ Своемъ лицъ самый духъ, смыслъ и цъль, основную идею закона, принессніемъ Себя въ жертву одухотворилъ и исполнилъ то, къ чему клонились и на что только намекали жертвы В. Завъта, и самая жертва Его есть выражение Его безусловнаго послушанія Богу, Отцу Его. Говоря эти слова (ст. 7-9), Давидъ разсматриваетъ себя въ свътъ мессіанской идеи, на высотъ которой онъ продолжаетъ стоять и въ послъдующихъ 10 и 11 стихахъ, выступая съ евангельскою проповъдію о "благодати и истинъ" предъ всъмъ великимъ собраніемъ церкви Божіей. Но не весь псаломъ имъетъ это типическое значеніе: уже съ 12 стиха пъвецъ опять ниспускается съ этой идеальной высоты въ область своей печальной дъйствительности.

# ПСАЛОМЪ 41-й.

**Елаженство** милосердато и молитва о спасеніи неблагода**зно** гонимато страдальца.

Блаженъ, кто обращаетъ вниманіе на страдальца, Въ день несчастія избавить его Ісгова! Ісгова сохранить его и поддержить его въ жизни, Онъ будеть счастливымъ въ землѣ.

И не предашь Ты его алчности враговъ его. Ісгова поддержитъ его на одрѣ болѣзни; Весь одръ его Ты измѣнишь, когда боленъ онъ.

Digitized by Google

5. Я, я говорю: Ісгова, помилуй меня, Исцали душу мою, потому что я сограшиль Теба! Враги мон говорять злое обо миа: "Когда онъ умреть и погибнеть имя его"? И если приходить онъ посмотрать, ложь говорить онъ, Его сердце собираеть вздоръ себа, Выходить наружу онъ, разбалтываеть.

\* \_ \*

Выбств шепчутся обо мнв между собою всв пенавистники мон,
Противъ меня вымышляють они дурное для меня:
"Исисцваимое зло приковалось къ нему,
И кто лежить, не возстанеть опять"!

10. Даже мужь дружбы моей, на котораго я надвялся,
Который вль хлабъ мой, высоко подняль на меня питу.

\* \*

И Ты, Ісгова, помилуй меня и возстанови меня,
И я воздамъ имъ.
Въ этомъ я узнаю, что Ты благоволишь ко миѣ,
Что не восторжествовалъ врагъ мой надо мною.
И я, въ невинности моей Ты поддерживаешь меня
И твердо ставишь меня предъ лицемъ Твоимъ во въки!

Благословенъ, Іегова, Богъ Израилевъ, Отъ въка и до въка! Аминь, Аминь.

Првецъ начинаетъ свой псаломъ съ восхваленія человъка, который сострадательно относится къ страдальцу. Такого человъка Богъ самъ спасетъ въ день несчастія и всегда будетъ оберегать, онъ будетъ счастливъ въ землъ, не будетъ преданъ прости враговъ. Ісгова заботливо будетъ оберегать его на одръ болъзни и доставитъ ему выздоровленіе (2—4). Пъвецъ излагаетъ эту истину, какъ обратную сторону того отношенія, въ какомъ находятся къ нему самому люди, въ особенности его близкіе. Онъ самъ есть тотъ страдалецъ, который лежитъ на одръ бользни и нуждается въ мягкомъ сострадательномъ отношеніи къ нему близкихъ, но вмъсто того самые близкіе люди выскавываютъ по отношенію къ нему только злорадство и вражду, поэтому обращается съ молитвою къ Богу о скорой помощи. Пусть

самъ Ісгова окажетъ ему состраданіе, такъ какъ отъ людей онъ не только не ожидаетъ помощи, но окружающіе его открыто выражають желаніе поскорве видеть конець его жизни и безследное уничтожение всякой памяти объ немъ. Когда они его навъщають, то говорять только ложь; подъ личиною дружбы они въ сердцъ своемъ питаютъ дурныя относительно его намъренія, и когда выходять наружу, то распускають по всей сторонъ неутъшительныя, для него мысли (5-7) Эти лицемърные постители, на самомъ дълъ ненавистники, видя его печальное положение, шепчутся между собою и вызывають все дурное относительно его участи: "неиспълимое зло приковалось въ нему". говорять они, и "онъ уже не можеть возстать". Даже человъкъ довъренный ему, который вивств съ нимъ влъ хлюбъ, и тотъ поднялъ противъ него пяту (8-10). Такое коварное и предательское отношение къ нему друзей и близкихъ снова вырываетъ изъ его души мольбу къ Богу о помилованіи и возданніи его врагамъ: пусть на этомъ отминени онъ узнаетъ, что Ісгова благоволитъ къ нему. Обращаясь къ своему лицу, пъвецъ неожиданно выражаеть самую твердую увъренность въ спасеніи: что касается до меня, говорить онь, то Ісгова по моей невинности вычно будеть оказывать мив свое благоволеніе (11-13). Последнее выражение псалма о вечномъ продлении милости Іеговы пъвцу указываетъ намъ на Давида, которому Богъ далъ обътованіе о въчномъ продолженім его царства. Положеніе, въ какомъ находится вдёсь пёвець, боле соотвётствуеть не времени гоненій отъ Саула, а времени другаго гоненія, именно отъ Авессалома, сына его; около постели больнаго Давида созидается цвлый заговоръ его лицемврными и коварными слугами, разносятся по всей странв объ немъ дурныя въсти. Это всего болье соотвътствуетъ времени начала Авессаломова возмущения. Въ такомъ случав человекомъ, который влъ съ Давидомъ хлебъ и подняль на него пяту, должень быть Ахитафель, правая рука Авессалома, измънникъ Давида. Этотъ предатель въ полномъ смысле могъ быть образонъ того предателя, къ которому Іисусъ относитъ слова этого псалма (ст. 10): "ядущій со мною хавбъ поднялъ на меня пяту свою" (Іоан. 13, 18; ср. 17, 12), подобно тому какъ самъ Давидъ, преслъдуемый Авессаломомъ, типически изображаетъ въ этомъ второмъ періодъ своихъ гоненій (отъ Авессалома) страданія Втораго Давида, какъ и въ первомъ періодъ своихъ гоненій (отъ Саула), что мы видъли въ предшествующемъ псалиъ.

Этимъ псалмомъ ованчивается первая изъ пяти частей Псалтири; дальнъйшія части: пс. 42—72. 73—89. 90—106. 107—150. Слъдующее за псалмомъ славословіе во всей первой части, какъ онналъ славословія. Подобныя славословія находятся въ концъ и всъхъ остальныхъ частей Псалтири; пятымъ славословіемъ служитъ весь 15<sup>(1)</sup>-й псаломъ, какъ онналъ всъхъ славословій.

М. Никольскій.

# АПОКАЛИПСИСЪ И ОБЛИЧАЕМОЕ ИМЪ ЛЖЕПРОРОЧЕСТВО\*).

I.

На основаніи самаго названія лжеучителей "апостолами", а равнои на основаніи замъчанія о нихъ въ первомъ посланіи Іоанна: "они вышли отъ насъ" Апок. II, 2; 1 Io. II, 19, мы можемъ прямо утверждать, что этими лжеучителями были не іудем и явычники, какъ вившніе враги христіанства, но христіане отдълившіеся отъ церкви, въ собственномъ смыслъ еретики. Уже самое появленіе новозавітной письменности служило, съ одной стороны не столько для распространенія христіанства между іудеями п язычниками, въ каковыхъ цвияхъ скорве могло двиствовать устное слово за недостаткомъ внижнаго образованія въ массъ народа и за особою трудностію и ценностію письма въ древности, сколько для назиданія самихъ вірующихъ, которые могли слушать написанное въ своихъ общественныхъ собраніяхъ 1 Сол. V, 27; Кол. IV, 16,-съ другой стороны, не только для подожительнаго назиданія въ въръ, но и для огражденія неприкосновенности истиннаго ученія отъ ложныхъ толкованій и прибавленій. которыя оно могло получить въ устахъ лицъ невъжественныхъ или злонамъренныхъ, какъ это несомивнио видно изъ самаго содержанія новозавътныхъ писаній. Своимъ контек-

<sup>\*)</sup> Мм. апр. кн. "Правосл. Обозрвнія" текущаго года.

стомъ новозавътная письменность указываетъ, что отступленіе отъ истины Христова ученія въ иному благовъствованію и иному образу жизни подготовлялось постепенно съ самаго начала распространенія христіанства апостолами и ко времени маловійской дъятельности ап. Іоанна перешло въ открытое отступленіе отъ церкви, служа постепеннымъ оправданіемъ новозавътныхъ пророчествъ о послъднихъ судьбахъ церкви и міра.

Съ самаго начала обращение язычниковъ въ христіанство произвело несогласіе между върующими, которое настолько усилилось, что для умиротворенія церкви быль созвань апостольскій соборъ въ Іерусалинъ. Дъян. XI, 1—8; XV, 3—32. Происшедшее между върующими раздъление приводило къ отрицанию общеапостольского учения и появлению самозванных проповъдниковъ Евангелія. Въ церкви Кориноской одни опираются на авторитетъ Павла, другіе-Кифы, третьи Аполлоса 1 Кор. І, 12; изгоритеть навла, другіе—пивы, третьи Аноллоса I кор. 1, 12; III, 4, въ церкви Галатійской авторитеть Петра противопоставляють авторитету Павла Гал. I, 17; II, 6—7. При такомъ раздъленіи, несмотря на обиліе благодатныхъ даровъ ниспосланныхъ на первенствующую церковь, обнаружилось злоупотребленіе даромъ ученія Дъян. II, 3—12; VIII, 14, 17 и т. д. 1 Кор. XII— XV. Не только "у нъкоторыхъ проповъдь о Христъ оказалась нечистою", но было "много повреждавшихъ слово Божіе"; въ стадъ Христовомъ появились "злые дълатели—псы, лжеапостолы принимающіе видъ апостоловъ Христовыхъ"; искаженіе апо-стольскаго ученія было не только устное, но и письменное: во второмъ посланіи къ Солунянамъ Апостолъ указываетъ на по-явленіе "посланія вакъ бы имъ написаннаго", и съ целію огражденія истиннаго ученія полагаетъ постоянный знакъ своихъ посланій въ собственноручномъ написаніи извістнаго привітствія <sup>1</sup>). Противодъйствуя истинной аностольской проповъди, лжеапостолы становились "врагами креста Христова", и ихъ дъятельность была такъ "ревностна" что разсъяла съмена заблужденія по всёмъ пунктамъ, гдё апостолы утверждали и распространяли христіанство: въ Римь, въ Греціи, въ Малой Азіи

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Фил. I, 15; 2 Кор. II, 17; Фил. III, 2; 2 Кор. XI, 13; Рим. III, 8; 2 Сол. II, 2; III, 17 - 18; 1 Кор. XVI, 21.



и Палестинъ <sup>2</sup>). Такое положеніе дёль вызывало апостоловь къ "слезному" Фил. III, 18 ихъ прискорбію на рёзкое обличеніе заблуждающихся. Въ виду быстро распространявшейся лжи ап. Павлу предстояли неоднократныя путешествія къ церквамъ уже основаннымъ прежде и "смълость" личной борьбы съ противниками, такъ что онъ считаетъ нужнымъ "ни на часъ не уступать вкравшимся лжебратіямъ" при личныхъ объясненіяхъ съ ними, и борьба съ ними была упорна, какъ борьба "со звърями" <sup>3</sup>). Для сохраненія церкви отъ распространявшейся лжи нужно было внушать върующимъ "удаляться отъ производившихъ раздъленія", призывать на последнихъ "праведный судъ" и угрожать "отлученіемъ до пришествія Господня" <sup>4</sup>).

Первоначальное распространение ложнаго учения среди христіанскихъ обществъ было знаменіемъ времени. Въ первыхъ трехъ Евангеліяхъ видное місто занимають пророчества Господа о бливости кончины міра и втораго пришествія Господня и о предвъщавшей ее послъдовательной смънъ лжехристовъ и лжепророковъ 5). Воспоминание этихъ пророчествъ Господа по дучило особую живость и сиду въ евангельской ваписи уже въ виду начавшагося въ церкви колебанія лжеученіемъ. Уже въ своихъ раннихъ посланіяхъ ап. Павелъ выражаетъ ожиданіе близости втораго пришествія 6). Дъйствіе апостольскихъ пророчествъ на върующихъ было такъ сильно, что ап. Павелъ вынуждень быль убъждать ихъ "не спъшить колебаться умомъ и смущаться, будто уже наступаетъ день Христовъ" 2 Сол. II, 1-2. Ожиданіе "бливости дня Господня" вызывалось именно появленіемъ лжеапостоловъ, обличаемыхъ посланіями Павла 2 Сол. II, 5; ср. Фил. III, 18. Во второмъ посланіи къ Солунянамъ наступление дня Господня поставляется въ связи съ потступлени-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Фил. III, 18; Гал. IV, 17; 2 Кор. X, 15—16; Рим. III, 9; XVI, 17; 1 Кор. XV, 12; XVI, 22; 2 Сол. II, 2; III, 6, 17—18; Фил. I, 15—18; III, 2, 18; Гал. III, 1; I; 6, 9; IV, 17—19; V, 7.

³) 2 Кор. IX, 1—2; Гал. II, 4—5; ср. Дѣян. XV, 2; 1 Кор. XV, 32.

<sup>4)</sup> Phm. XVI, 17; 2 Con. III, 6; Phm. III, 8; 1 Kop. XVI, 22.

<sup>&#</sup>x27;) Me. XVI, 28; XIII, 34-39; XXIV, 1-34; Mπ. IX, 1; XIII, 1-30; Лπ. IX, 27; XXI, 5-32.

<sup>&#</sup>x27;) 1 Кор. I, 7—8; XVI, 22; Фил. I, 3—6; 1 Сол. I, 10; IV, 1—7. V, 1—4, 23.

емъ", имъющимъ быть "изъ среды" върующихъ, и послъднее во времени написанія самаго посланія представляется "уже въ дъйствів" 2 Сол. II, 3—7.

Но при своемъ первомъ появленіи зараза лжи еще не представляла большой опасности для върующихъ. Зло могло быть исправлено и обращено къ добру: по мысли ип. Павла, "надлежало быть и ересямъ, чтобы открылись искусные" 1 Кор. XI, 19. Если апостольская проповёдь съ особою силою вооружалась въ первое время противъ лицъ, производившихъ раздъленія, то гивств съ этимъ мы видимъ и заботливое снисхождение апостоловъ "къ немощнымъ въ въръ", даже иногда переходившее далъе пре-"дъловъ необходимости<sup>3</sup>). Равнымъ образомъ, заповъдуя удаляться отъ противящихся истинь, ап. Павель внушаеть однако при этомъ увъщевать ихъ: "если же ито не послушаетъ слова нашего въ семъ посланіи, того имъйте на замъчаніи; но не считайте его за врага, а увъщевайте, какъ брата" 2 Сол. III, 14-15. Въ самыхъ дъйствіяхъ лисхристіанъ мы не видимъ еще въ это время открытаго возстанія противъ истины Христовой. "Іжебратія вкрадываются" и "скрытно приходять подсмотреть за свободою" Павлова ученія Гал. ІІ, 4, 11; не будучи въ силахъ противостать ему лично", они стараются смутить варующихъ въ отсутстви Апостола темъ, что онъ въ посланіяхъ строгъ и силенъ, а въ личномъ присутствіи слабъ и рівчь его незначительна" 2 Кор. X, 1-2, 9-10; XII, 20, XIII, 2, 10. Ложные проповъдники не могли возставать противъ общеапостольскаго авторитета открыто, опираясь въ частности на авторитетъ того или другаго апостола-Кифы, Павла, Аполлоса. Самое ученіе икъ не вивло внутренней силы: оно противоръчило Христову ученію не столько по своимъ внутреннимъ теоретическимъ основаніямъ, сколько по тамъ нравственнымъ побужденіямъ, изъ которыхъ оно возникло. Въ посланія къ Филиппійцамъ І, 15-18, Апостолъ замъчаетъ, что "нъкоторые, правда, по зависти и любопренію проповъдують Христа нечисто, но что онъ радуется и тому, нанимъ бы образомъ ни проповъдывали Христа-притворно или искренно", и этимъ ясно даетъ уразумвть, что за-

<sup>&</sup>quot;) Дъян. XVI, 3; Рим. XIV—XV; 1 Кор. IX, 20—22; Гал. II, 11—14.



блуждающая мысль, происходя изъ мутныхъ побужденій сердца, не касалась еще существа евангельского ученія. Въ посланіи къ Галатамъ со всею опредъленностію характеризуется "настояшій лукавый вікъ", когда говорится о проповіди лукавыхъ дівдателей, какъ по другомъ благовъствованім, которое не есть иное, если нътъ кого-либо изъ смущающихъ и желающихъ превратить благовъствование Христово" (Гал. I, 4, 6-7 съ греч. тек.) т.-е. какъ о благовъствовани, которое само по себъ не противоръчитъ Христову ученію, но можетъ ему противоръчить въ устахъ лицъ злонамъренныхъ. Распространяясь по разнымъ пунктамъ вновь насаждавшагося христіанства, сладуя за ап. Павломъ какъ твиь, дукавая проповедь исчезала по мере его возвращения къ основаннымъ имъ церквамъ и чрезъ это не могла сосредоточиться въ извёстномъ пункте, не могла получить освялости. Не представляя въ это время особенной опасности для върующихъ, лжеучение грозило имъ въ будущемъ. Въ прощальной рачи къ пастырямъ Ефеса, гда уже боролся Апостолъ "со звърями" 1 Кор. XV, 32, онъ говоритъ: "я знаю, что по отшестви моемъ (по заключени въ узы) войдутъ къ вамъ лютые волки, нещадящіе стада, и изъ васъ самихъ возстанутъ люди, которые будутъ говорить превратно, чтобы увлечь учениковъ за собою" Двян. ХХ, 29-30. Здвсь для него потверзалась великая и широкая дверь и противниковъ предстояло много" 1 Кор. XVI, 8-9. Отступленіе отъ истины Христовой въ первое время представлялось "дъйствующимъ, какъ тайна беззаконія", и близость наступленія дня Господня оно должно было предвіщать въ будущемъ, вследствіе чего верующіе и не должны были "спъшить колебаться умонъ". Лишь въ будущемъ должна была "открыться тайна беззаконія", должна была произойти открытая борьба противъ Господа "противящагося Ему" 2 Сол. Ц, 3-8.

Соотвътственно предсказанію ап. Павла ефессимъ пастырямъ и солунскимъ христіанамъ, полное отступленіе отъ въры Христовой должно было произойти по заключеніи Апостола въ узы и именно въ малоазійскихъ церквахъ. Лжеученіе должно было распространиться среди малоазійскихъ христіанъ въ той мъръ, въ какой стъснилась апостольская проповъдь узами Павла въ Кесаріи и Римъ и политическими невзгодами для палестинскихъ апостоловъ. Дъйствительно, мы видимъ, что по за-

ключени ап. Павла въ узы, зараза ложнаго дука сосредоточидась въ малоазійской церкви, пустыла здесь глубовіе кории и приняда решительное направление: она стала "распространяться какъ ракъ", получила "господство въ сынахъ противленія" н какъ бы стояла и носилась въ воздухва 2 Тин. II, 17. Еф. ІІ, 2; У, 6; Кол. ІІІ, 6. Такое опасное положеніе налоазійской церкви последовательно вызвало на проповедь противъ лжеученій всёхъ главныхъ апостоловъ-Іакова, Петра съ Іудою, Павла, Іоанна, и этимъ именно положеніемъ обусловилась письменная защита Христова ученія чрезъ окружным писанія апостоловъ. Съ этого времени образовался уже "обычай оставиять собранія върующихъ Евр. Х. 25. Страсть "къ учительству, къ спорамъ и словопреніямъ" приняда такіе широкіе размъры, что для необывновеннаго "множества" лжепророковъ нужно было указывать апостоламъ одинъ общій признакъ, по которому бы можно было узнавать ихъ 8). Малоазійское лжеучение было твиъ болве опасно, что "льстило слуху", было прихотнымъ", имъло харантеръ новизны моднаго ученія и противостояло строго-церковному, божественному ученію апостодовъ, какъ ученію устарылому, какъ отжившему преданію ). Моднан ложь прежде всего проникаеть въ домы знатныхъ и богатыхъ: отсюда обличенія апостоловъ, направленныя противъ знатныхъ и богатыхъ и противъ корыстолюбія и лицепріятія лжеучителей. Новизна моднаго ученія была особенно опасна для молодаго поколенія и для женщинъ 10). Въвиду этого ап. Павелъ старается опредълить отношенія дътей къ ро-

<sup>\*)</sup> Iam. III, 1; IV, 1; 2 Hetp. II, 18; Iyz. 16; E. V, 6; 1 Tum. I, 4; VI, 4—5, 20; 2 Thm. II, 16, 23; Thm. I, 10—11; III, 9. 1 Io. II, 18; IV, 1—6; 2 Io. 7.

\*) 2 Hetp. II, 3, 13—14, 18; Iyz. 12, 16; E. V, 6; Koz. II, 8, 18; 1 Thm. V, 1—2; 2 Thm. III, 6; IV, 3; Tht. I, 10; Anon. II, 14, 20; XII, 9; XIII, 11, 14; XIX, 20; XX, 3, 7, 10; XXI, 8; 1 Io. II, 10, 26; III, 7; IV, 5—6; 2 Io. 7; 2 Hetp. I, 16—II, 3, 21; III, 2; Iyz. 17—18; E. II, 20; III, 2-8; IV, 11—14; Koz. I, 7, 23, 28—11, 8; 1 Thm. I, 3, 11, 18, 7; IV, 6, 16; VI, 3, 12—14, 20; 2 Thm. I, 5—18; II, 2, 8, 14—19; III, IV—16; IV, 2—4, 7; Tht. 1, 9; II, 1, 7—8, 15; III, 1, 8; Anon. II, 4, 24, 10; V, 9; XIV, 3; 2 Io. 5, 9; 1 Io. I, 1, 2, 5; II, 7—8, 24, 27; III, 11, 23; IV, 14, 21; V, 9; Io. XIII, 34.

<sup>10)</sup> Iar. II, 1—7; V, 1—6; 2 Петр. II, 13—15; Іуд. 16; 1 Тим. VI, 5—10, 17—19; 2 Тим. III, 2; Тит. I, 11; Апов. II, 9; III, 17—19; XVIII, 10—19, 22—23; 1 Іо. II, 16; III, 17.

дителямъ и женъ къ мужьямъ 11). Въ виду этого ап. Іоаннъ пишетъ свое второе посланіе "избранной госпожъ и дътямъ ея" и въ первомъ посланіи, обращаясь въ "отцамъ", обращается въ особенности въ "юношамъ и дътямъ" 1 Io. II, 13-27; 2 Io. I. Особенно мътко обличение апостольское поражаетъ женщинъ легкаго поведенія и образа мыслей, всегда учащихся и никогда не могущихъ дойти до познанія истины", побольщаемыхъ лжеучителями, вкрадывающимися въ домы", берущихся за пропаганду моднаго разврата 12). Самое название лжеучителей "мечтателями", а ихъ ученія "баснями" и притомъ "бабьими" ів) указываеть прихотной женскій вкусь, на который разсчитывали проповъдники моднаго ученія. Популярность, которую пріобріво себі между малоавійскими христіанами новое джеученіе, остественно возбуждала проповъдниковъ его къ упорному неповиновенію апостольской и церковной власти, какое и вкогда овазалъ Корей, въ отношении къ Моисею и Аарону Гуд. 11. Лжеучители навывають себя пророками и апостолами, безцеремонно извращають богодухновенное и пророческое ученіе и оказывають чрезъ своихъ приверженцевъ открытое сопротивленіе апостоламъ, понося ихъ злыми словами и изгоняя върныхъ чадъ изъ церкки 14). Отсюда апостолы вынуждены были прилагать особую заботу объ устройствъ церковнаго порядка по всему округу малоазійскихъ церквей личными распоряженіями и чрезъ довъренныхъ лицъ, и на искажавшихъ истинное апостольское ученіе налагать то строгое прещеніе, которое мы и находимъ въ концъ Апокалипсиса 15).

Преемственно продолжая начавшееся въ первое время апостольской церкви отступление отъ истины Христова учения, малоазійское лжепророчество въ свою очередь прошло два пе-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Еф. V, 6; Тим. I, 5—9; 1 Тим. I, 18; Ш, 1—14; 1 Петр. V, 1—5; 3 Io. 10. Апок. XXII, 18—19.



<sup>11)</sup> Eo. V, 22-VI, 4; Kon. III, 18-21; 1 Thm. II, 12; 2 Thm. III, 2; Tht. II, 6, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) 2 Тим. III, 6-7; Апок. II, 20; ср. 1 Тим. II, 9-12; V, 3, 6, 11-15; Тит. II, 3-5.

<sup>13)</sup> Iya. 8; 1 Tum. 1, 4; 2 Tut. IV, 4; Tum. 1, 14; 1 Tum. IV, 7.

<sup>14) 2</sup> Петр. I, 19—II, 1, 10; III, 3, 15—16; Іуд. 8, 11, 16, 18; Еф. II, 2; Кол. III, 6; ІУ, 17; 1 Тим. 1, 7; II, 7; VI, 4; 2 Тим. III, 2, 4; Тит. II, 15—III, 2; 3 Іо. 9—10; Апож. II, 1, 20; 1 Іо. II, 15; ІУ, 1; 2 Іо. 9.

ріода, которые разділяются мученическою кончиною трехъ первоверховныхъ апостоловъ Іакова, Петра и Павла и разрушеніемъ Іерусалима. Возбужденная первоначально соединенныин силами всвхъ главныхъ апостоловъ реакція противъ лжепророковъ въ средъ върующихъ была довершена, по кончинъ Імпова. Петра и Павла, силою одного "столпа" церкви-Іоанна. Уже ап. Іаковъ внушаль върующимъ въ заключение своего посланія особую заботу объ исправленіи уклоняющихся отъ истиннаго пути: "если кто изъ васъ уклонится отъ истины и обратить кто его,--иусть тоть знаеть, что обратившій грашника отъ ложнаго пути его спасетъ душу отъ смерти и покроетъ множество гръховъ" Іак. V, 19-20. Ап. Павель, внушая върующимъ "съ протостію наставлять противниковъ", уже мало выражаетъ надежды на ихъ исправление въ словахъ: "не дастъ ли имъ Богъ покаянія къ познанію истины, чтобы они освободились отъ съти діавола, который уловиль ихъ волю въ свою 2 Тим. II, 25-26., -, ибо невозножно однажды просвъщенныхъ и вкусившихъ дара небеснаго,--и отпадшихъ, опять обновлять покаяніемъ" Евр. VI, 4-9. "Съ ними,-говоритъ ап. Петръ,-случается по върной пословицъ: песъ возвращается на свою блевотину, и: вымытая свинья валяется въ грязи" 2 Петр. II, 22. Для противниковъ уже нужно было въ это время не только "слово, приправленное солью", нужно было решительное предписаніе: "еретика послів перваго и втораго вразумленія отвращайся" Кол. IV, 6. Тит. III, 10-11. Отношение върующихъ въ еретикамъ съ точностію опредвляеть Іуда: "къ однимъ будьте милостивы съ разспотрвніемъ; а другихъ страхомъ спасайте, исторгая изъ огня,-гнушаясь даже одеждою, которая осквернена плотію" Іуд. 22—23. Если въ прежнее время мы внаемъ объ отлучени Симона мага и одного изъ коринескихъ христіанъ собственно за нравственныя преступленія, за симонію и провосывшение Двян. VIII, 9-24; 1 Кор. V, 1-5; 2 Кор. IL 1-8.: то въ это время въ первый разъ встрачаемъ примаръ отлученія отъ церкви собственно за богохульное ученіе-Именея и Александра, и Именея и Филита (если это не одни и тв же лица) 1 Тим. I, 18-20; 2 Тим. II, 17-18; IV, 14. Но темъ не менве въ первый періодъ развитія малоазійскаго лжеученія мы еще не видимъ общаго открытаго отделенія еретиковъ отъ

церкви, и указанный случай отлученія представляется исключительнымъ. Въ это время обычай оставлять собранія върующихъ замъчается "у нъкоторыхъ", и лжепророки были еще терпимы въ средъ върующихъ и "пиршествовали съ ними на вечеряхъ любви Евр. Х, 25. 2 Петр. II, 13; Іуд. 12. Общее отдъление еретиковъ отъ церкви началось со времени пребывания Іоанна въ Малой Азін. Въ своихъ апокалипсическихъ посланіяхъ ап. Іоаннъ порицаетъ однъ изъ малоазійскихъ церквей за то, что онв терпвли среди себя лжеапостоловъ, и похваляетъ другія за то, что онъ не сносили уже ихъ Апок. II—III. Сила апокалипсической проповъди, тъ личныя объясненія, въ которыя вступаль Апостоль съ непокорными церковной власти 3 Іо. 10-14, 2 Іо. 10., а равно и его исполненныя огненной ревности предписанія върующимъ: "кто приходить къ вамъ и не приноситъ сего ученія, того не принимайте въ домъ и не привътствуйте; ибо привътствующій его участвуеть въ злыхъ дълахъ его",-все это не могло не произвести сильнаго дъйствін на върующихъ, и въ первомъ своемъ посланіи ап. Іоаннъ уже прямо и ръшительно говоритъ объ окончательномъ отдъленіи еретиковъ отъ церкви: "они вышли отъ насъ..., они не остались съ нами, но вышли". Ихъ удяление отъ церкви обнаружило ихъ вражду противь върующихъ: они явились "ворами и разбойниками", за которыми не последовали овцы Христова стада, услыхавъ чужой голосъ въ ихъ рвчахъ; они явились открытыми врагами Христа-антихристами" Іо.Х, 1-29; 1 1о. Ц, 18-19; IV, 3; 2 Io. 7.

Въ указанной мъръ развитія джепророчества среди малоавійскихъ христіанъ развивалось и новозавътное пророчество въ послъднее время апостольской церкви.—Ап. Павелъ побуждаетъ въ это время върующихъ держаться "упованія" своего: "ибо еще немного, очень немного, и Грядущій пріидетъ и не умедлитъ", и съ особою силою повторяетъ свои прежнія предсказанія: "Духъ же ясно говоритъ, что въ послъднія времена отступятъ нъкоторые отъ въры, внимая духамъ обольстителямъ и ученіямъ бъсовскимъ"; "въ послъднія времена наступятъ времена тяжвія... Будетъ время, когда здраваго ученія не послушаютъ, но по своимъ прихотямъ изберутъ себъ учителей, которые бы льстили слуху, и отъ истины отвратятъ слухъ и въ

баснямъ уклонятся". Точно также предсказываетъ и ап. Петръ: "близокъ всему конецъ"; "въ послъдніе дни явятся наглые руга-тели, поступающіе по своимъ нечестивымъ похотямъ;— были и лжепророки въ народъ, какъ и у васъ будутъ лжеучители, которые введутъ пагубныя ереси и, отвергаясь искупившаго ихъ Господа, навлекутъ сами на себя скорую погибель". Эти пророчества Павла и Петра подтверждаеть ап. Іуда: "помните предсказанное апостолами Господа нашего Іисуса Христа. Они говорили вамъ, что въ послъднее время появятся ругатели, поступающіе по своимъ нечестивымъ похотямъ 16). Во всвхъ этихъ пророчествахъ впостолы отправлялись отъ современнаго имъ положенія діль и, указывая прообразь будущихь еретиковь въ современныхъ имъ лжеучителяхъ 17), иногда изображаютъ тъхъ и другихъ такими общими чертами, что день Христовъ представляется вмъстъ съ этимъ все болъе и болъе приближающимся. Общее открытое отдъление лжепророковъ отъ церкви, начавшееся около времени разрушенія Іерусалима и чрезъ то означавшее, согласно предсказанію Господа, послъднюю фазу развитія лжепророчества предъ самою кончиною міра 18), и вызвало собою ту полноту новозавътнаго пророчества, которую мы находимъ въ Апокалипсисъ. Исполненіе предсказанія ап. Павла объ "откровении противника", какъ послъднемъ признакъ кончины міра, началось въ современныхъ ап. Іоанну "антихристахъ", и съ ихъ появленіемъ данное Іоанну "откровеніе" предвозвъстило бливость суда Божія надъ лжепророчествомъ и кончину міра имъ одушевленнаго. Если, съ одной стороны, близость дня Господня онъ опредъляеть еще такъ: "неправедный пусть еще дълаетъ неправду, нечистый пусть еще сквернится; праведный да творитъ правду еще, и святый да освящается еще": то, съ другой стороны, предвозвъщаетъ пришествіе Господа имъющимъ быть "скоро", такъ что "и времени уже не будетъ". "Чадца, последній часъ! И какъ вы слышали, что идеть антихристь, а теперь антихристовъ много, то мы и узнаемъ, что последній



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Евр. X, 35—37; 1 Тим. IV, 1; 2 Тим. III, 1; IV, 3—6; 1 Петр. IV, 7; 2 Петр. III, 3, II, 1; Іуд. 17—18.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) 1 Тим. IV, 2—3; V, 15; 2 Тим. III, 2—7; 2 Петр. II, 9—10; III, 4; Іуд. 19. <sup>10</sup>) Ме. XXIV, 23—31; Мя. XIII, 21—27; Ля. XXI, 24—27.

часъ" <sup>19</sup>),—вотъ тотъ моментъ, воторымъ опредъляется развитіе лжеученія среди върующихъ во время пребыванія ап. Іоанна въ Малой Азіи.

## II.

Изъ контекста новозавътныхъ писаній мы видимъ, что обличаемое ап. Іоанномъ малоазійское лжепророчество исторически образовалось въ нъдрахъ самой церкви Христовой. Но по мысли самого ап. Іоанна какъ "всякая ложь не отъ истины" 1 Іо. ІІ, 21, такъ и современное ему лжепророчество въ существъ своемъ произошло не отъ истиннаго ученія Христова: малоазійскіе лжепророки вошли "во дворъ овчій не дверьми, но индъ предазя"; "они вышли отъ насъ, — замъчаетъ Апостолъ,—но не были отъ насъ". Іо. Х, 1, 8; ср. 2 Петр. ІІ, 1; 1 Іо. ІІ, 19. Сообразно съ этимъ самый корень, "старую закваску" 1 Кор. V, 7; Гал. V, 9, малоазійскаго лжеученія намъ необходимо искать внъ христіанства—въ іудействъ или въ язычествъ.

Такъ какъ іудеямъ "первымъ возвѣщено было Евангеліе", и они могли "измлада знать Писанія", служившія "пѣстуномъ ко Христу", такъ какъ христіанство, переходя отъ іудеевъ къ язычникамъ, распространялось главнымъ образомъ чрезъ синагоги, въ которыхъ главную роль играли іудеи и въ которыхъ язычники были прозелитами іудейства 20): то вполнѣ естественно, что въ апостольской церкви увъровавшіе іудеи должны были получить преимущественное значеніе предъ новообращенными язычниками, что въ церкви апостольской какъ истинные апостолы, такъ и лжеапостолы были изъ іудеевъ, а не изъ язычниковъ.

Несомивнию, что въ началв распространения христинства, когда і русалимская церковь сохраняла первенствующее положение среди новооснованных церквей, вврующихъ волновали

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Дѣян. XIII, 46; 2 Тим. III, 15; Гал. III, 24; Дѣян. XIII, 5, 14, 43—45, XIV, 1—2; XVI, 12—14, 16; XVII, 1—4, 10—12, 17; XVIII, 4, 7—9, 19, 26; XIX, 8—10.



<sup>19)</sup> Апок. XXII, 11; XXII, 7, 10, 12, 20; X, 6-7; XI, 13-15; 1 Io. II, 18; IV, 3; ср. Io. V, 25, 28-29; XII, 31; XIV, 30.

вжехристівне-іуден. Несогласія между върующими, вызвавшія апостольскій соборъ въ Іерусалинь, были возбуждены христівнами изъ іудеевъ по вопросу объ обръзаніи. Дъян. XV. 1-2. 5-6, 24; Гал. 3, 9, 12. Въ виду возбужденнаго джехристіанамиіудении волненія три первыя Евангелія одинаково ивображають невъріе и предательство Господа іудении и одинаково оканчиваются знаменательнымъ сказаніемъ о посланіи апостоловъ на всемірную пропов'ядь, а книга Д'вяній, начиная съ того же сказанія, изображаєть противодействіе іудеевь апостоламь и распространеніе Евангелія отъ іудеевъ въ язычникамъ, изъ Іерусалима въ Римъ <sup>21</sup>). Но главнымъ образомъ противъ лжехристівнъ іудеевъ была направлена проповёдь апостола язычниковъ-Павла. Въ посланіяхъ къ Солунянамъ Апостолъ, утверждая върующихъ въ проповъданной имъ отъ него въръ Христовой, вивств съ этимъ противопоставляетъ себя темъ, которые "препятствують ему говорить язычникамъ, чтобы спаслись", и заповъдуетъ имъ соблюдать то самое, что возложили на увъровавшихъ язычниковъ апостолы въ Герусалинъ 22). Въ посланіяхъ къ Римлянамъ и Галатамъ въ противоположность ревнителямъ іудейства во всей полнотъ распрывается истинное преимущество Израиля, отношение закона Моисеева нъ въръ Христовой и вначеніе обръванія въ дъль спасенія 18). Равнымъ образомъ въ посланіякъ въ Кориноянамъ и Филиппійцамъ Апостоль, для противодъйствія смущавшимь върующихь лжебратіямъ іудеямъ, говоритъ о заблужденіи древняго Израиля, какъ о заблужденін "отцовъ нашихъ"; указывая на свое іудейское происхожденіе, на свою прежнюю ревность о законъ, на свое обръзаніе, выставляеть своимь главнымь преимуществомь призваніе во аностола язычниковъ, предостерегаетъ вфрующихъ вообще "отъ обръзанія" и на противящихся Господу Інсусу произносить отлучение еврейскийь словомь "маран-ава" 24).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) 1 Kop. X, 1—18; XVI, 22; 2 Kop. III, 6—18; XI, 12; XII, 12; Φuπ. III, 2—6; cp. Γαπ. I, 13; II, 14.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Мо. ХХҮШ, 19—20; Мк. XVI, 15—20; Лк. XXIV, 47; Діян. I, 8; XIII, 46; X; XXVIII, 16—31.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) 1 Сол. II, 16; ср. 14—15 и 3—7; 2 Сол. II, 15; III, 6—12; 1 Сол. IV, 1—10; Дъян. XV, 28—29.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Рим. II, 9; III, 2, 9, 19; IV, и т. д. Гал. II, 15; III, 29 и пр.

Получивъ въ первое время распространенія христіанства преобладающее вліяніе на обращающихся ко Христу явычниковъ, христіане изъ іудеевъ удержали его за собою до конца перваго въна, и наловзійскіе лиспророни, волновавшіе церковь во второй половина перваго вака, должны были выйти изъ среды тахъ же христіанъ іудеевъ. Еще до обращенія ко Христу Павла маловзійскіе іуден являются вибств съ нимъ особенными ревнителями іудейства, принимая самое діятельное участіе въ первомъ гоненіи на христіанъ, а по обращеніи Павла они все время противодъйствуютъ его проповъди и становится главными виновниками заключенія его въ узы 25). Сами обращаясь въ христіанство, они остаются тами же ревнителями іудейства, какъ это видно изъ посланія къ Галатамъ, и 2 Тим. I, 15; IV, 10, будучи всего болъе склонны въ измънъ дълу Павловой проповъди, тъмъ не менъе занимаютъ главное положение въ малоазийскихъ церквахъ, такъ что изъ ихъ вліятельной партіи вышли тъ, противъ кого и направлены были последнія обличенія Павла, Іакова, Петра, Іуды, Іоанна. По преимущественному положенію христівнъ изъ іудеевъ Іаковъ назначаетъ свое посланіе "двинадцати колинамъ". Равнымъ образомъ ап. Петръ пишетъ пришельцамъ разсвяннымъ", а между твиъ читатели посланій его узнаются по преимуществу ванъ христівне изъ язычниковъ. 1 Петр. II, 10, 12; IV, 3. Для ограниченія вообще преобладающаго вліянія христіанъ-іудеевъ надъ увъровавшими язычнивами ап. Павель поставляеть Критскимъ предстоятелемъ Тита, который былъ изъ "необръзанныхъ", и ефессиимъ - Тимонея, "котораго мать была іуденнка увъровавшан, а отецъ еллинъ". Гал. II, 3; Дъян. XVI, 1. Самымъ содержаніемъ своимъ малоазійская письменность обличаетъ именно іудеевъ, гордыхъ своимъ плотскимъ происхожденіемъ отъ Авраана, сохранившихъ свои прежнія іудейскія традиціи, ревнителей Писанія, привязанныхъ къ закону и обряду и съ ожиданіемъ Мессіи соединявшихъ ожиданіе земнаго владычества надъ язычниками. Посланіе къ Евреямъ, XIII, 7—9, VI, 1—6; X, 25; XII, 16, раскрывая превосходство Но ваго завъта предъ Ветхимъ, въры предъ закономъ, жертвы Хри-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Дѣян. YI, 9; YII, 59; YIII, 1; IX, 1—2; Дѣян. XIII, 45, 50; XIV, 2, 19; XXIV, 19.



стовой предъ богослуженіемъ скимін и храма ветховавётнаго, вивств съ этимъ предостерегаетъ отъ уклоненія къ прежисму образу жизни, отъ потери права первородства, подобно какъ случниось съ Исавонъ. Въ посланіную въ Есесению и Колоссаянь въ виду распространившейся ажи указывается относительное значеніе обрядоваго закона и образанія. Еф. II, 1-16; Кол. II, 11-17. Въ пастырскихъ посланінхъ Апостоль говорить о законоучительномъ направленім и толкахъ о законъ малоазійскихъ лжеучителей, называетъ ихъ ученіе "іудейскими баснями" и предостерегаетъ върующихъ "наипаче отъ обръзанныхъ" 26). Въ посланіяхъ Іакова, Петра и Іуды указывается на въру въ единаго Бога и на законъ, какъ особенно соблюдаемые върующими, приводятся мъста изъ Ветхаго завъта, предтечами ижепророковъ выставляются ветхозавътные лжепророки и прообравы ихъ указываются въ лицахъ и событіяхъ извёстныхъ изъ священныхъ книгъ еврейскаго народа <sup>27</sup>). Наконецъ, въ писаніяхъ Іоанна со всею несомивниостію узнаются въ молоавійскихъ лжеучителяхъ именно лжехристівне іуден. Въ Евангелів Іоаннъ съ самаго начала говорить о рожденіи отъ Бога въ противоположность плотскому происхожденію и о превосходствъ благодати, происшедшей чрезъ Христа, предъ закономъ, даннымъ чрезъ Моисея, и затъмъ изображаетъ, подобно какъ и первые три евангелиста, вражду къ Господу іудеевъ, гордившихся своимъ плотскимъ происхождениемъ отъ Авраама, прививанныхъ къ закону, ревнителей субботы 28). Сообразно съ этимъ и въ первомъ посланіи Іоанна говорится о рожденіи отъ Бога, о сохраненіи запов'єдей, о правдів и грізхів въ отношеніи къ закону и прообразъ рожденныхъ отъ діавола указывается въ Каннъ, убившемъ младшаго брата Авеля 26). Въ Апокалинсисъ уже прямо указывается на іудейское происхожденіе лжепророновъ. "Они говорятъ о себъ, что они іуден", Апок. II, 9; III, 9,

<sup>29) 1</sup> Io. II, 3, 7-8, 29; III, 2, 8-9, 12; V, 1; cp. Iya. 11.



<sup>26) 1</sup> Tum. I, 7, 10-11; 2 Tut. II, 28; Tum I, 4; III, 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>7) Іаж. II, 8, 21—25; IV, 5—6; V, 11, 17—18; 1 Петр. I, 23; 2 Петр. II, 1 5—7, 15; Іуд. 7, 9, 11, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ie. I, 12-14, 17, V, 16-18, 39, 45-47; VII, 22-23; VIII, 33-34, 52-58; IX, 16, 28-29.

выравительно замічаєть Апостоль и противополагаєть ихъ націомальной гордости и ожиданію земнаго царства надъ явычниками ожиданіє грядущаго Господа, который даєть соблюдающимъ слово Его "власть надъ язычниками", какъ и надъ тіми, которые говорять о себі, что они іудев. II, 26—27; III, 9. Самые прообравы Апокалинсиса, заимствованные изъ ветхозавітнаго богослуженія и изъ пророковъ, въ особенности Данінла и Ісвекімля, могли иміть особенную силу въ обличеній ревнителей "закона и пророковъ".

Но если несомивно, что лжеученіе, волновавшее апостольскую щерковь, обязано своимъ первоначальнымъ происхожденіемъ іудейству, а не явычеству, то его ближайшія черты необходимо отыскивать именно во ученім іудейских» секть.

Изъ новозавътныхъ книгъ извъстными по своей вражде къ проповъди Евангелія становятся двъ секты: фариссевъ и саддукеевъ. Объ секты отличались по своимъ прямо противоположнымъ между собою отношеніямъ. Фарисеи были ревнителями іудейства и отвращались язычниковъ, какъ необразанныхъ 30). Ученіе фарисеевъ по преимуществу выразилось въ Талмудъ. Кромъ писаннаго закона они строго держались народныхъ предвий и върованій (преданія старцевъ") и считали ихъ за устный законъ, данный Монсею вивств съ писаннымъ, какъ его необходимое объяснение и восполнение 31). Выбств съ народомъ они върили въ бытіе высшихъ духовъ - ангеловъ и въ воскресеніе мертвыхъ — предметы неясно раскрытые въ ветховавътныхъ писаніяхъ и увлекавшіе народную фантазію въ міръ чудеснаго ж таниственняго 32). Но главнымъ предметомъ ихъ ученія было истолкованіе закона и именно обрядовыхъ его предписаній: ихъ особенное уважение къ обряду, привязанность къ одной религіозной вившности опредвляли и самый образъ ихъ жизни, и съ этой именно стороны они характеризуются въ вовозавътныхъ внигахъ 3°.). Въ сиду указанныхъ особенностей секта фарисеевъ

<sup>33)</sup> Mo. V, 20; VI, 5, 16; VII, 29; IX, 11, 14; XII, 2—14; XV, 2; XIX, 3; XXII, 36; XXIII, 2—36 и парада.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Гал. I, 13-14; Фил. III, 5-6; Дѣян. XXII, 3; Мо. III, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ме. XV, 1-9; Мв. VII, 1-13; ср. Ис. XXIX, 13; XXVIII, 10-13; Талм. вавил. Трактатъ Kiduschin, fol. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup><sup>1</sup>) Дъян. XXIII, 6—9; Мө. XII, 88, 39, 43—45.

пользовалась большою нопулярностию въ массв простаго народа и фарисси представляются, какъ "вожди и учители народа". Вообще мы не ошибемся, если ближайшую аналогію для фарисейства укажемъ въ нашемъ старообрядчествъ. Въ противоположность фариссямъ, секта саддукесвъ нашла себе доступъ въ кругу знатныхъ и богатыхъ Дъян. V, 17; IV, 1, тяготъвшихъ въ тому. что выработало могущественное греко-римское явычество. Подъ влінніемъ греко-римской образованности саддувен критически относились въ религіознымъ върованіямъ своего народа: они признавали одинъ только писанный законъ Флав. Древи. XVIII, 1. 4, и отвергали народныя преданія п толкованія обрядоваго закона. Какъ и еллины они искали высшей мудрости 1 Кор. I, 22, для разъясненія истины вдавались въ утонченную діалектику и отвергали народныя върованія въ бытіе духовъ и ангедовъ и въ воскресеніе мертвыхъ 34). Ближайшую аналогію для саддукеевъ мы можемъ находить въ нашемъ западничестви и его крайнемъ направленія — матеріализмъ.

Въ силу указанной противоположности предетавители фарисейской и саддукейской секть, по обращении ко Христу, и произвели то раздъление между върующими, кото ое мы замъчаемь въ первую эпоху апостольской церкви, и которое для фарисеевъ представлялось, какъ раздъление между "іуденми и едлинами, обръзанными и не обръзвиными", для саддукеевъ какъ раздъленіе между "еллинами и варварами, мудрецами и невъждами" Рим. XVI, 17; 1, 14; II. 9-10, 25-29. Уже Інсусъ Христосъ предостерегаль своихъ последователей отъ "закваски фарисейской и саддукейской Мо. XVI, 6-12; Лк. XII, 1. По обращении во Христу язычниковъ эта закваска ясно дала себя внать тэмъ, что одни стали на сторону іудеевъ за исполненіе язычниками Моисеева закона и за обръзаніе, и это были "увъровавшіе пвъ фарисейской ереси", другіе стали "скрывать свое обръзаніе" и "лицемърить предъ язычниками", свободно относиться къ соблюденію обрядовыхъ предписаній о пищь, дняхъ поста и праздникахъ къ соблазну "немощныхъ въ въръ" христіанъ изъ іуде-

 $<sup>^{14}</sup>$ ) Me. XXII, 23—34; Mr. XII, 18—27; Лк. XX, 27—39; ДЪян. XXIII, 6—9; IV, 1—2.



евъ 33). Образовавшаяся рознь между върующими 1 Кор. I, 12; III, 4; Гал. I, 17; II, 6-9, и побудила однихъ стать на сторону Петра проповъдывавшаго обръзаннымъ, другихъ на сторону Павла возвъщавшаго Евангеліе необръзаннымъ. На основаніи посланій ап. Павла мы можемъ ясно проследить то двойное русло, чрезъ которое протекала среди обращенныхъ ко Христу іудеевъ и язычниковъ нечистота фарисейской законности и саддунейскаго мудрованія. Павель до обращенія во Христу "фарисей, неумъренный ревнитель отеческихъ преданій, воспитанный въ законъ у ногъ Гамалина" Фил. III, 5; Гал. I, 14; Дъян. ХХІІ, 3; ХХШ, 6, сдълавшись апостоломъ явычниковъ, со всею ревностію обличаль преимущественно увіровавшихь изь той секты, нъ которой прежде принадлежаль самь. Памятниками его обличительной на лжехристіанъ-фарисеевъ проповёди служать главнымъ образомъ посланія къ Римлянамъ и Галатамъ. Раскрывая въ этихъ посланіяхъ ученіе объ отношенія закона Монсеева и образанія ка вара Христовой, Апостола говорита ка читателямъ, какъ къ "знающимъ законъ", "наставникамъ и учителямъ закона", указываетъ на законъ "данный чрезъ ангеловъ рукою посредника" Рим. VII, 1; II. 17—29; Гал. III, 19; 1, 8, и обличаетъ ревнителей закона именно съ тъхъ самыхъ сторонъ, съ воторыхъ обличала проповёдь Господа вождей народа-фарисеевъ, со стороны ихъ мертваго исполненія закона, привязанности къ обряду, къ одной религіозной вившности. Съ другой стороны, обличая лжехристівнъ-фариссевъ, апостоль язычниковъ предостерегаетъ върующихъ и отъ ажехристіанъ саддукеевъ и именно въ посланіяхъ, навначенныхъ въ страны самой Греціи-Салоники, Филиппы и Коринов. Въ посланіи къ Кориноянамъ по преимуществу обличается неумъренное исканіе мудрости, страсть къ языкознанію и краснортчію, и витств, какъ и въ посланіяхъ къ Солунянамъ и Филиппійцамъ, раскрывается въра въ воскресение мертвыхъ. Діалектическому построению доказательствъ, характеризовавшему саддукейское мудрованіе, Апостоль противопоставляеть діалектическое раскрытіе мысли о воскресеніи мертвыхъ въ связи съ мыслію о върв во Христа.

<sup>»)</sup> Дѣян. XVI, 5; 1 Кор. VII, 18—19; VIII, 1; X, 19—32; 2 Кор. XIV, 1; ер. Гал. II, 11—13; Дѣян. XI, 2—3.



воскресшаго изъ мертвыхъ 1 Кор. XV, 12—20. Матеріалистическій взглядъ "говорившихъ, что нѣтъ воскресенія мертвыхъ", Апостоль характеризуетъ во всей точности въ словахъ: "но скажетъ кто-нибудь: какъ воскреснутъ мертвые, и въ какомъ тълъ пріидутъ" 1 Кор. XV, 35—44? На опроверженіе именно этого отрицанія воскресенія мертвыхъ и направлено знаменитое сравненіе Апостоломъ тъла съ съменемъ, бросаемымъ въ землю. Наконецъ, на волненія, происходившія въ церкви отъ увъровавшихъ фарисеевъ и саддукеевъ указываютъ несомивню три первыя Евангелія и книга Дѣяній, въ которыхъ одинаково изображается вражда къ дѣлу Христову какъ фарисеевъ, такъ и саддукеевъ.

Разделение между верующими, которое произощдо въ первое время апостольской церкии въ следствіе антагонизма обращенныхъ ко Христу фарисеевъ и саддукеевъ, должно было прекратиться въ началь шестидесятыхъ годовъ по Р. Хр. Прекращенію этого разділенія должны были содійствовать умноженіе увъровавшихъ изъ язычниковъ и затънъ политическія невагоды, постигшія палестинских і іздеевъ, обстоятельства, уже сами по себъ подрывавшія почву у крайнихъ ревнителей іудейства фариссевъ, а вибств съ темъ охлаждавшія и энергію саддукесвъсекты державшейся однимъ только отрицаніемъ іудействующаго фарисейства и неразвившей опредъленнаго положительнаго ученія, а потому и не оставившей по себъ следовъ по разрушеніи Іерусалима даже и среди самихъ іудеевъ (за исилюченіемъ развъ поздавищей секты караниовъ, аналогію для которой представляеть саддувейская секта). Дъйствительно, во вторую эпоху апостольской церкви совершенно устраняется вопросъ объ обръзаніи — существенный вопросъ обратившихся ко Христу фариссевъ (см. въ посланіяхъ къ Ефессениъ, Колоссаниъ и Титу мъста, гдъ лишь употребляется одна прежняя терминологія, но самый вопросъ объ обръзаніи представляется уже извъстнымъ и решеннымъ), и не встречается принципіальнаго отрицанія въры въ воспресеніе мертвыхъ — отрицанія, которое характеризовало ученіе саддукеевъ 36). Равнымъ образомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ес. II, 11—12; Кол. III, 11; Тит. 1, 10; ср. Рим. II, 25; III, 1; IV, 1—12; 1'ал. II, 1—9; V, 3; VI, 12—15; 2 Тим. II, 17—18; ср. 1 Кор. XV, 12, 35.



если первыя три Евангелія въ виду разділенія увіровавшихъ изъ фарисеєвъ и саддукеєвъ изображають одинаково вражду къ проповіди Христовой фарисеєвъ и саддукеєвъ не увіровавшихъ, то Евангеліе Іоанна совсійть не упоминаєть о саддукеяхъ, а о фарисеяхъ упоминаєть лишь по отношенію въ ихъ вліннію на народъ, заблужденія котораго они выражали въ своемъ препирательствъ съ Господомъ, и притомъ упоминаєть какъ о сектъ, приверженцевъ которой и не предполагается между читателями Евангелія Іоан. VII, 22—23; 48—49 (что называется, говоритъ о ней въ третьемъ лицъ, съ поясненіями и въ різкихъ выраженіяхъ). И такъ, необходимымъ становится вопросъ: какая іудейская секта дала свою закваску въ ученіи лжехристіанъ іудеєвъ, волновавшихъ апостольскую церковь во второй половинъ перваго въка, когда уже сошли съ поприща діятельности обратившісся ко Христу приверженцы фарисейства и саддукейства?

Въ исторіи іудейства последнихъ временъ предъ Р. Хр. важное значение приобрътаютъ іуден, жившие въ Египтъ и по отдаленности отъ Рима и сопредъльности съ Палестиною населявшіе эту страну не менъе, чэмъ и Малую Авію. Въ Александрінстолицъ Египта подъ покровительствомъ Птоложеевъ господствовала полная религіозная вёротернимость и вмёстё съ этимъ греческая образованность достигла высшей степени процветанія. Пользуясь религіозною свободою, египетскіе іуден построили въ Иліополь свой храмъ по образцу іерусалинскаго и въ тоже время настолько подчинились вліянію греческой образованности, что свои священныя книги лучше могли понимать на греческомъ, чемъ на своемъ родномъ языкъ-обстоятельство, главнымъ образомъ вызвавшее появленіе перевода 70 толковниковъ. Но самымъ замъчательнымъ результатомъ исторического развитія іудейства въ Египть была сента верапевтов 31), ученіе воторой представляло соединение религюзныхъ върований іудейскаго народа съ греческою образованностію и во всей полнотъ раскрылось въ опредъленной религіозно-философской доктринъ александрійскаго іудея Филона, современника Іисуса Христа.

эт) Въ характеристикъ этой секты мы отправляемся отъ тъхъ данныхъ, которыя собраны въ "Kritische Geschichte des Urchristenthums", Aug. Gfrörer. 1831 г.



Өерапевты, съ одной стороны, удержали во всей полнотъ устныя преданія своего народа, инвлисвои таинственныя собранія и обряды и развили ученіе обытіи высшаго міра духовъ и ангеловъ, съ другой стороны вносили въ свое учение присмы греческаго литературнаго изложении и старались утвердить свои положенія на началахъ греческой философіи, особенно философіи Платона. Созерцательное, мистическое настроение духа и отвлеченное, философское отръшение отъ тъхъ живыхъ отношений, которыя лежать въ основъ семейныхъ и національныхъ привязанностей человъка, одинаково обусловливали уединенную, отшельническую жизнь осращевтовъ: возводя безбрачіе и подвиги самоумершвленія въ принципъсноей жизни, осрансвты или проводили жизнь въ пустыняхъ Египта и прилежащихъ странъ съверной Африки, на берегахъ Средиземнаго моря, или же, вращаясь между людьми веди жизнь скитальцевъ, странниковъ, были въ собственномъ смысле космополитами. Сообразно съ этинъ секта осраневтовъ можетъ быть характеризована въ собственномъ смыслъ, какъ іудейское монашество въ его главныхъ формахъ-осъдлой монастырской жизни и жизши странствующихъ монаховъ. Различіемъ этихъ формъ обусловилось и различіе занятій осрапсвтовъ пустынниковъ и осрапсвтовъ странниковъ. Развивая ученіе о вліянім высшаго міра духовъ и ангеловъ на судьбу людей и о значеніи обрядовыхъ постановленій, касающихся тъла въ связи съ астрономическими наблюденіями и изследованіями врачебнаго искусства, особенно развившимися въ Александріи при Птоломеяхъ, осрапевты пустынники не выходили изъ области чисто научныхъ неследованій современной имъ астрономіи и терапіи, направленныхъ лишь къ ръшенію общихъ вопросовъ о судьбъмірам человъчества и къ открытію таинственных силь въ вещественных началах природы; тогда какъ осрапсвты странники, обращаясь среди людей, пріобрътали себъ средства жизни волжвованіями, предсказывали судьбу человъна и дълали занлинанія надъ больными и одержимыми отъ нечистыхъ духовъ. Отъ искусства врачеванія, чрезъ которое приверженцы осрапсвтивма по преимуществу должны были получить извъстность среди людей, и произошло наименованіе всей секты осрапевтами; результатомъ же научныхъ изъисканій осрапсьтовъ служить "Каббала". Въ силу указанныхъ особенностей сектв оерапевтовъ суждено было инвть важное значение въ истории іудейства последнихъ временъ предъ Р. Хр.: какъ поздиве христіанское монашество распространилось изъ Египта по всему христіанскому міру, такъ и осрапевты распространили свое ученіе за предълы Египта, какъ въ самой Палестинь, такъ и по всемъ странамъ древняго міра, где жили іуден "разстянія". Этому конечно должно было содтяствовать то, что общая многимъ восточнымъ народамъ склонность къ пустынной, отшельнической жизни не была чужда еврейскому народу, нъкогда странствовавшему въ пустынъ, и особенно могла развиться по времени Мессіи подъ вліяніемъ историческихъ событій, грозившихъ окончательнымъ разрушеніемъ политической жизни еврейскаго народа. Сверхъ того, ученіе оерапевтовъ по своей научно-оплосооской обработив могло привлечь из себв образованные классы іудейскаго народа, а по своему мистицизму могло легко распространиться чрезъ странствующихъ оерапевтовъ въ масев простаго народа. Возможность распространенія осрапсьтизма въ Палестинъ доказывается тами живыми сношеніями, которыя установились между египетскими и палестинскими іудеями. Прямое указаніе на эти сношенія находятся въ началь второй Маккавейской книги. Помимо того, Египетъ представляль убъжище для палестинскихъ выходцевъ, изъ которыхъ одни искали составить себъ карьеру, которую не могли устроить на родинъ (Онія, сынъ первосвященника Оніи III, построившій храмъ въ Иліополь), другіе спасались отъ бъдствій, угрожавшихъ имъ въ родной странъ (бъгство Іосифа и Маріи съ Младенцемъ въ Египетъ). Равнымъ образомъ, въ самой Палестинъ встръчаются уроженцы съверной Африки (Симонъ Киринеянинъ, который несъ за Інсусомъ крестъ до Голговы Мо. XXVII, 32; Мк. XV, 21; Лк. XXIII, 26). Даже несмотря на то, что Иліопольскій храмъ отвлекаль египетскихъ іудеевъ отъ Іерусалима, іуден "Египта и частей Ливіи, прилежащихъ къ Киринев" являются въ числе другихъ іудеевъ разсеянія на праздники іерусалимскіе и адъсь "накоторые изъ такъ называемой синагоги либертинцевъ и киринейцевъ и александрійцевъ" вступаютъ въ споръ съ первомученикомъ Стефаномъ Денн. II, 10; VI, 9. Чрезъ такія сношенія между Египтомъ и Палестиною легко могло распространиться среди палестинских в іудеевъ осрапсвтическое настроеніе выслей, развившееся въ Египтв. Двиствительно, ны видимъ, что на югь Палестины на пустынныхъ берегахъ Мертваго моря основала свое мъстопребывание секта ессеев, которан по своему отшельничеству и безбрачію представляеть не что иное. вакъ отрасль осращевтизма. Весьма вероятно, что такія загадочвыя лица, какъ Өевда, который пвыдаваль себя за кого-то великаго и къ которому пристало четыреста человъкъ", "Гуда Галилеянинъ, который во время переписи увлекъ за собою довольно народа", Двян. У, 36-37, а равно и нъкоторый Іисусь четыре года проповъдавшій предъ разрушеніемъ Іерусалима: "горе Іерусалиму, храму и гражданамъ", и съ восклицаніемъ: "горе и мнъ" погибшій при осадъ города — весьма въроятно, что эти лица принадлежали къ прорицателямъ-выходцамъ изъ осрапсвтовъ. Но болье, чымъ выроятно, на одного изъ выходпевъ-осрапсвтовъ указываетъ книга Дъяній XXI, 37-38. Когда ап. Павелъ быль взять въ крвпость въ Герусалинь вследствие возмущения народа, тысяченачальникъ, услыхавъ, что онъ говоритъ по-гречески, спросиль: "такъ не ты ли тотъ Египтининъ (т.-е. по связи рвчи іудей, какъ и всв египетскіе іуден, говорившій по-гречески), который предъ сими днями произвель возмущение и вывель въ пустыню четыре тысячи человъкъ разбойниковъ (т.-е. несомивино въ бранномъ смыслв"). Это масто уясняеть для насъ и то, какъ подъ вліяніемъ египетскаго оерапевтизма могло обравоваться палестинское ессейство. Но конечно при всемъ своемъ сочувствін къ отшельническому образу жизни, который вели ессен и оерапевты, многіе изъ еврейскаго народа не могли вести этотъ образъ жизни и должны были, оставаясь среди людей хранить въ душъ ессейско-оерапевтическое настроеніе мыслей. Изъ евангельскаго повъствованія извъстно, что какъ самъ народъ шелъ слушать божественную проповёдь въпустына, такъ сообразно съ этимъ настроеніемъ народа и Креститель съ младенчества "и до дня явленія своего Израилю быль въ пустынякъ" Лв. I, 80, и проповъдалъ въ пустынъ на ръвъ Горданъ, входящей въ Мертвое море, и самъ Господь искущается въпустынъ, неръдко удаляется въ уединенныя мъста и совершаетъ съ учениками "тайную вечерю". Равнымъ образомъ, изъ пророческой ржчи Господа о кончинъ міра мы узнаемъ, что самаго Мессію народъ ожидаль видеть "въ пустыне или въ потаен-

ныхъ компатахъ" Мо. XXIV, 25; ср. Іоан. VII, 39-42; IX, 29; VII, 27. Распространивъ свое вліяніе на палестинскихъ іудеевъ, секта оерапевтовъ должна была пріобръсти себъ особенное сочувствіе іудеевъ "разсвянія". Этому содвиствовало и то, что іуден разстянія не только въ Египтъ, но и вездъ, гдъ они ни находились, говорили на общераспространенномъ языкъ греческомъ. Кромъ того, между ними легко могли распространить верапевтизмъ странствующіе пропов'ядники, и самое ученіе верапевтовъ по своему универсализму и космополитизму вполнв отвъчало положению "пришельцевъ разсъянныхъ" по всему древнему міру и болье или менье отвыкшихь оть своей первобытной родины. Филонъ, восхваляя іудеевъ разсвянія за ихъ космополитизмъ, вивств съ этимъ говоритъ о оерапевтахъ: "во многихъ конечно мъстахъ вселенной встръчается этотъ родъ людей: такъ какъ хочетъ распространить высшія блага и въ Елладъ и у варваровъ" (de vita contemplativa § 3).

Приниман во вниманіе названную секту, мы приходимъ къ тому предположенію, что во вторую эпоху апостольской церкви, когда уже устранилась изъ среды втрующихъ рознь крайнихъ направленій іудействовавшаго фарисейства и явычествовавшаго саддукейства, церковь Христову волновали обратившеся ко Христу приверженцы верапевтизма— секты широко распространеной между іудеями послъднихъ временъ предъ Р. Хр. и въ отличіе отъ фарисейства и саддукейства примирявшей въ своемъ ученіи религіозныя втрованіи іудейскаго народа съ началами еллинской мудрости.

Зачатки оерапевтизма мы можемъ открывать уже съ самаго начала апостольской церкви. "Когда умножились ученики, произошелъ у еллинистовъ ропотъ на евреевъ за то, что вдовицы ихъ были пренебрегаемы въ ежедневномъ раздаяніи потребностей" — обстоятельство, вызвавшее поставленіе седьми
діаконовъ. Дѣян. VI, 1—6. Весьма возможно, что въ числѣ этихъ
еллинистовъ—іудеевъ разсѣянія, говорившихъ погречески, были
и выходцы изъ Египта: чуждые крайностей іудейства и язычества они повліяли на избраніе діаконовъ настолько, что въ число ихъ вошли какъ увѣровавшіе изъ іудеевъ, такъ и увѣровавшіе изъ язычниковъ ("Николай антіохіецъ, обращенный изъ
язычниковъ"). Затѣмъ, между "нѣкоторыми пророками и учите-

дами" въ антіохійской церкви упоминается и "Луцій киринеянинъ" (а можеть быть и "Симонъ такъ называемый Нигеръ" происходилъ также изъ Африки). Дъян. XIII, 1. Наконецъ, иы видимъ, что среди самарянъ, происшедшихъ чрезъ смѣшеніе іудеевъ съ язычникамя, является "нѣкоторый мужъ, именемъ Симонъ, который волхвовалъ и изумлялъ народъ Самарійскій, выдавая себя за кого-то великаго, такъ что ему внимали всв отъ малаго до большаго, говоря: сей есть великая сила Божія". Двян. VIII, 9—11. Объ этомъ Симонъ извъстно, что онъ обучался оплософіи въ Александріи (Clem. Hom. II). По обращеніи ко Христу онъ не оставиль своей прежней наклонности къ волжвованію: онъ "не отходиль отъ Филиппа, видя совершавшіяся великія знаменія и чудеса", и когда увидёль, что чрезь возложеніе рукь апостоловь подаются дары Св. Духа, то предлагаль апостоламь дать ему за деньги дарь ихъ. Дъян. VIII, 13, 18—19. Въ виду первыхъ зачатковъ еерапевтизма среди върующихъ апостольской церкви могло произойти и то, что въ Евангеліи Матеея XIX, 10-12, приведены слова Господа о значеніи брака и безбрачія и что въ повъствованіи объ обстоятельствахъ рождества І. Христа упоминается о волхвахъ съ востока и видънной имъ звъздъ и въ сказаніи объ искушеніи Господа въ пустынъ указывается на служеніе Ему ангеловъ. Болъе же важнымъ представляется то, что въ церкви Кориноской происшедшее раздъленіе между върующими было таково, что кромъ пар-тій, прикрывавшихся авторитетомъ Киом и Павла, была еще партія, которая прикрывалась авторитетомъ Аполлоса. 1 Кор. I, 12; IV, 6; III, 5. Объ Аполлосъ же извъстно, что онъ быль "іудей, родомъ изъ Александріи, мужъ красноръчивый и свъдущій въ Писаніи". Дъян. XVIII, 24. Очень возможно, что ставшіе на его сторону христіане были изъ верапевтовъ: разделяя вивств съ саддужействующими христіанами стремленіе въ мудрости и врасноръчію, они тэмъ не менъе стали внъ врайностей какъ христіанъ прикрывавшихся авторитетомъ Петра, такъ и христіанъ прикрывавшихся авторитетомъ Павла. Можно по крайней мъръ положительно свазать, что именно партією Аполлоса быль возбужденъ между кориноскими христіанами вопросъ о безбрачіи — вопросъ существенно важный для осрапевтовъ. 1 Кор. VII, 1—40.—Но если съ самаго начала утвержденія церкви апостолами мы находимъ слъды вліннія на върующихъ александрійскаго іудейства, то съ теченіемъ времени оно сказывалось все болъе и болъе и осрапсвтизму суждено было обнаружиться во всей силъ именно среди христіанъ Малой Азіи.

Малая Азія и Египетъ представляютъ два совершенно противоположные берега Средиземнаго моря и съ двухъ противоположныхъ сторонъ примыкають къ той вогнутой береговой полосъ, въ срединъ которой расположена Палестина: поэтому александрійскій оерапевтизнь могь быть занесень въ Малую Азію и изъ-за моря и чрезъ сушу въ видъ палестинскаго ессейства. Уже въ первое апостольское путешествіе Павла въ Малую Авію противосталь ему "нъкоторый волхвъ, лжепророкъ іудеянинъ, именемъ Варіисусъ", находившійся при самомъ проконсуль Сергів "мужь разумномь", и за свое волхвованіе быль наказанъ слѣпотою, чтобы "не видълъ солнца до времени" Дѣян. ХПІ, 4—11: это было на островъ Кипръ—средоточной морской станціи между египетскимъ и малоазійскимъ берегами. Затъмъ во время проповъди ап. Павла въ Ефесъ "нъкоторые изъ скитавшихся іудейскихъ заклинателей стали употреблять надъ имъющими здыхъ духовъ имя Господа Іисуса, говоря: закли-наемъ васъ именемъ Іисуса, котораго Павелъ проповъдуетъ. Это дълали какіе-то семь сыновъ іудейскаго первосвященника Скевы". Дънн. XIX, 13—14. Особенно замъчательными представляются и самыя обстоятельства обращенія Ефесянъ ко Христу: они принимаютъ съ начала Іоанново крещеніе и затвиъ уже крещеніе во имя Господа Іисуса. Дѣян. XIX, 1—6. Подвижническая жизнь Крестителя въ пустынъ особенно могла привлекать къ нему приверженцевъ ессейства и оерапевтизма, удалявшихся отъ міра для подвиговъ самоумерщвленія. Даже и объ Аполлост извъстно, что до прибытія въ Ефесъ "онъ былъ наставленъ въ начатнахъ пути Господня и, горя духомъ, говорилъ и училъ о Господъ правильно, зная только крещеніе Іо-анново". Дъян. XVIII, 24. Точнъе узнавъ путь Господень, онъ въ Ефесъ "сильно опровергалъ іудеевъ всенародно изъ Писаній" и зд'ясь же находился посл'я своего путешествія въ Ахаію и Коринеъ Д'ян. XVIII, 24—28; 1 Кор. XVI, 8, 12: его проповъдь конечно и вдъсь не могла остаться безъ слъда, какъ она не осталась безследною и въ Коринов. -- Но со всею несомивнностію приверженцы ессейства и осрапевтизма вторгансь въ среду малоазійскихъ христіанъ во вторую эпоху апостольской церкви.

Происхождение малоазійскаго лжепророчества отъ египетскаго оерапевтизма и палестинскаго ессейства и его іудейско-языческое направление указываются согласно Павломъ, Петромъ, Іудою, Іоанномъ. Ан. Павелъ указываетъ прообравъ малоазійскихъ лжепророковъ въ Івннів и Івмврів — двухъ египетскихъ волшебникахъ, которые противились Моисею и склоняли народъ изранльскій на сторону Египтянъ. 2 Тим. III, 8. Апостолы Іуда и Петръ выставляютъ въ приивръ гибели лжепророковъ гибель вышедшихъ изъ Египта и не увъровавшихъ и казнь Содома и Гоморры и окрестныхъ городовъ, гдъ въ последстви образовалось Мертвое море, и прообразъ лжепророковъ находять въ пророкъ Валаамъ, по наущению котораго Моавитяне стали выдавать своихъ дочерей за сыновъ Израилевыхъ. Іуд. 1, 5, 7, 11; 2 Петр. II, 6, 15. Еще рышительные говорится въ Апокалипсисы объ убіснін истинныхъ пророковъ "на улицахъ великаго города, который духовно навывается Содомъ и Египетъ". Апок. XI, 8. Самыхъ лжепророковъ Іоаннъ называетъ "Валаамитами" за то, что "держатся ученія Валаама, который научиль Валака ввести въ соблазнъ сыновъ Израилевыхъ, чтобы они вли идоложертвенное и любодъйствовали", вмъстъ съ этимъ обличаетъ жену Ісзавель, которая называеть себя пророчицею, учить и вводить въ заблуждеціе рабовъ Божінхъ, чтобы они любодъйствовали и вли идоложертвенное, предвозващаеть затамъ гибель повлоняющихся идоламъ и заключаетъ свое первое посланіе словами: "чадца, храните себя отъ идоловъ" 37).

Отличавшее ессеевъ и оерапевтовъ удаленіе отъ міра, отшельничество характеризуетъ и малоазійскихъ лжепророковъ и именно такъ, что они представляются прямо какъ нарушители возложеннаго ими на себя объта. Въ виду этого апостолы говорятъ о противоположности между міромъ, которому близокъ конецъ въ его лжепророкахъ, и въчнымъ царствомъ Божіимъ, уготованнымъ для върующихъ, "о борьбъ върующихъ съ міро-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Anon. II, 14-15, 20; IX, 20; XIII, 15; XXI, 8; XXII 15; 1 Io. V, 21.



правителямя тьмы въка сего, дъйствующими въ сынахъ противленія" и заповъдуется върующимъ "жизнь не по обычаямъ живущихъ въ мірт сыновъ противленія 28). Витстт съ этимъ втруюшимъ внушается мысль, что они не имъють завсь пребывающаго града, но ищутъ грядущаго, стремятся къ Герусалиму небесному, что они въ собственномъ смыслъ "не странники и пришельцы, но сожители святымъ и присные Богу", говорится, что древніе пророки, "которыхъ весь міръ не быль достоинъ, скитались въ милотяхъ и козьихъ кожахъ, по пустынямъ и горамъ, по пещеранъ и ущеліянь зелли", и запов'ядуется страннолюбіе и помощь истиннымъ странникамъ, которые "ради имени его пошли, не взявъ ничего отъ язычниковъ" зв). Особенно замъчательны въ указанномъ отношени слова ап. Петра, въ которыхъ онъ заповъдуетъ "пришельцамъ разсъянія" Малой Азім удаляться отъ плотскихъ похотей, "какъ странникамъ и пришельцамъ", оказывать "страннолюбіе другь другу" и не имъть своимъ сопутникомъ "огня", разжигающагося въ человъвъ для его искушенія 40), и вивств съ этимъ внушается върующимъ, что "такія же страданія случаются и събратьями ихъ въ міръ", раставнномъ похотію. 1 Петр. І, 1; ІІ, 11; ІV, 9, 12; 2 Петр. І, 4; У. 9. Наконецъ, у ап. Іоанна слово "міръ", кромъ обыкновеннаго, имъетъ еще особое техническое значение и именно то самое, какое должно имъть для отшельниковъ. Въ этомъ смыслъ Апостоль употребляеть это слово, характеризуя отношеніе лжепророковъ къ міру: върующіе отъ Бога и не должны любить міръ: ажепророки, отделившіеся отъ верующихъ, этимъ обнаружили, что они отъ міра 1 Іо. IV, 6; II, 19; IV, 5; происходя отъ міра, они и "вошли въ міръ" и "говорять отъ міра и

<sup>40)</sup> Это м'всто съ греческаго должно быть переведено такъ; "не оказывайте радушія бывающему въ васъ для вашего искушенія огню (т.-е. плотскихъ похотей), какъ страннику вамъ сопутствующему"; между тыкъ русскій переводъ, удерживая за греческими словами отдаленный смыслъ, представляется н'всколько неяснымъ: "огненнаго искушенія для испытанія вамъ посылаемаго не чуждайтесь, какъ приключенія для васъ страннаго".



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Іак. IV. 4; 1 Петр. I, 4; IV. 7; 2 Петр. II. 1, 3, 12, 14; III, 6; Еф. VI, 12; II, 2 2 Кол. II, 8, 20; III, 6.

<sup>\*\*)</sup> Esp. XI, 37—38; XII; XIII, 2, 14; E. II, 19; Ko. I, 12—13; III, 1; 3 Io. 5—8.

міръ слушаеть ихъ". 1 Io. IV, 5, 1; 2 Io. 7. Отсюда мысль о противоположности и побъдъ върующихъ надъ міромъ, въ которомъ дъйствуютъ лжепророки, составляетъ общую мысль и посланій и Апокалипсиса, и въ Апокалипсисъ представляется вакъ бъгство въ пустыню жены облеченной въ солице, такъ и пребываніе въ пустына жены, сидящей на звара багряномъ. Апов. XII, 6,14; XVII, 3. Въ Евангеліи Іоанна съ самаго начала указывается на міръ, не познавшій Господа, и на іудеевъ, Его не принявшихъ, и затъмъ вражда іудеевъ къ Господу представляется какъ вражда противъ него міра, завершившаяся побъдою Господа надъ міромъ — мысль особенно подробно выраженная въ первосвященнической молитвъ Іисуса 41). Особенное внимание обращаетъ и разность въ самой визиней обстановкъ евангельской исторіи, какъ она изображается тремя первыми евангелистами и какъ она представлена евангелистомъ Іоанномъ. Первые три евангелиста описываютъ дъятельность Господа по преимуществу въ Галилев, Іоаннъ по преимуществу въ Герусалимъ и на јерусалимскихъ праздникахъ. Именно здъсь на праздникахъ и появлялись іудеи разсъянія, "еллинисты", между которыми могли встретиться и приверженцы верапевтизма. Въ виду іудеевъ разсъянія и могли быть скаваны слова: "есть у Меня и другія овцы, которыя не отъ сего двора; и тахъ надлежить Мнъ привести: и онъ услышать голосъ Мой, и будетъ одно стадо и одинъ пастыръ". Io. X, 15-16; XI, 51-52. Это мъсто получаетъ ближайшее разъяснение въ замъчаніи евангелиста, что Іисусъ умреть "не только за народъ, но и-дабы разсвянныхъ чадъ собрать въ едино". Далве, и ученикамъ и самому народу становится понятною ръчь Господа о томъ, что отъ міра и что не отъ міра сего, и народъ знаетъ о "Еллинскомъ разсъяніи", знаетъ, что удалившихся въ Еллинамъ и найти нельзи и нужно считать почти заживо исчезнувшими для міра. Іо. VIII, 12, 26; VII, 34-36; VIII, 21-23. Наконецъ, ны не можемъ не остановиться на одномъ событи, о которомъ упоминается только въ Евангеліи Іоанна и которое имъло какъ бы пророчественное отношение къ проповъди Іоанна

<sup>41)</sup> Io. I, 10—11; YII, 4, 7; XV, 18—19; XII, 19; XVI, 33; XVII.



среди малоазійских христіанъ, направленной противъ тѣхъ, которые отъ міра. "Ивъ пришедшихъ на поклоненіе въ праздникъ (это было въ Іерусалимъ предъ самыми страданіями Господа) были нъкоторые Еллины (іудеи—еллинисты)". Когда они ивъявили желаніе видъть Іисуса, то Іисусъ, узнавъ объ этомъ, сказалъ въ отвътъ: "пришелъ часъ прославиться Сыну человъческому... Душа Моя теперь возмутилась; и что Мнъ сказать? Отче! Избавь меня отъ часа сего? Но на сей часъ Я и пришелъ. Отче! Прославь имя Твое. Тогда пришелъ съ неба гласъ: и прославилъ и еще прославлю.—Іисусъ сказалъ:—не для Меня былъ гласъ сей, но для народа. Нынъ судъ міру сему, нынъ князь міра сего будетъ изгнанъ вонъ" Іо. XII, 20—33.

Вивств съ отречениемъ отъ міра у маловвійскихъ лжепророковъ такъ же, какь и у оерапевтовъ и ессеевъ, соединялись объты безбрачія и самоистязанія, нестяжательности и смиренія. Но какъ и мнимое ихъ отречение отъ мира, такъ равно обличается апостолами и нарушение ими принятыхъ на себя обътовъ безбрачія, воздержанія, отреченія отъ собственности, молчанія и послушанія.— Лжепророки, съ одной стороны, представляются "имъющими видъ благочестія, силы же его отрекшимися", изъ лицемърія "запрещающими вступать въ бракъ и употреблять въ пищу то, что создалъ Богъ для вкушенія върнымъ", осуждающими за пищу или питіе или за праздничныя торжества, "держащимися постановленій: не прикасайся, не вкушай, не дотрогивайся", обольщающими другихъ "изнуреніемъ твла, накорымъ небрежениемъ о насыщения плоти" и "самовольнымъ смиренномудріємъ", — съ другой стороны, представляются "входящими въ домы и обольщающими женщинъ, утопающихъ въ гръхахъ, водиныхъ различными похотими", "развращающими цълые домы", совращающими молодыхъ вдовицъ" къ брачной жизни не по закону Христову, "дълающими тайно то, очемъ стыдно и говорить", раставвающими себя подобно бевсловеснымъ животнымъ", "срамниками и сквернителями, глаза которыхъ исполнены любострастія и непрестаннаго граха", у которыхъ страсти, какъ освиръныя морскія волны, пънящіяся срамотами своими" и "одежда осквернена плотію", которые "полагають удовольствіе во вседневной роскоши, въ пиршествахъ" и, "пиршествуя съ върными на вечеряхъ любви, безъ страха утучняють себя", - далве представляются "учащими изъ постыдной корысти", сребролюбивыми, лицемфрящими предъ богатыми, возлюбившими мяду подобно Валааму, утверждающими, "что само благочестіе служить ради прибытка", -- наконець, представляются "самолюбивыми, гордыми, надменными, наглыми, напыщенными, любящими первенствовать, сынами противленія, родителямъ непокорными", упорствующими противъ церковной власти, какъ Корей, презирающими начальства и злословящими высшія власти", ругателями злыми", "богохульствующими", производящими споры и распри "пустословами", произносящими надутыя слова", "желающими быть законоучителями, но неразумеющими ни того, о чемъ говорятъ, ни того, что утверждаютъ" 60). Для предостереженія отъ такихъ лжеучителей, апостолы и говорять объ "истинномъ благочестій и нелицеміврной віврів", расврывають мысль о бракв, какъ "тайнв, которая велика" по отношенію въ силь освящающаго его союза Христа съ церковію, о естественной любви къ самому себъ, по которой "никто никогда свою плоть ненавидить, но питаеть и грветь ее", и ради поддержанія которой должно принимать пищу съ благодареніемъ. не упиваясь виномъ, отъ котораго бываетъ распутство, употреблять въ недугахъ не одну воду, но и вина немного, указываютъ на безкорыстіе, на то, что "мы ничего не принесли въ міръ, явно ничего не можемъ и вынести изъ него, а потому, инъя пропитаніе и одежду должны довольствоваться и тэмъ". и стараются утвердить на началахъ вёры, любви и христіанскаго смиренія основы семейной, домашней, общественной и церковной жизни върующихъ 48). Въ виду нарушенія вошедшими въ міръ

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) 2 Thm. III, 5; 1 Thm. IV, 2-3; Kox. II, 16, 18, 20-23; 1 Thm. IV, 8; Iar. III, 15-17; 1 Herp. V, 5; 1 Thm. V, 6, 11-15; Thm. I, 11; 2 Thm. III, 6; Iar. IV, 4; Eo. V, 11-12; 1 Thm. V, 24; 2 Herp. II, 2-3, 12-14, 18, 13; Iyr. 10, 12-13, 23; Thm. I, III, 2; Iyr. 11, 16; Herp. II, 14-15; Iar. II, 2-4; Iar. IV, 16, 7, 10, 21; 2 Thm. III, 2, 4; Thm. I, 10; Iyr. II; 3 Io. 9-10; Kox. III, 6; Eo. II, 2; 2 Herp. II, 10; Iyr. 8. Iar. III, 1-2, 6, 10; IV, 1, 11-16; V, 12; Thm. III, 9; 1, 10; 1 Thm. I, 6-7, 20; VI, 4-5; Iyr. 16, 18; 2 Herp. III, 3-4.

<sup>41</sup>) 1 Thm. IV, 8; 1, 5; Eo. V, 25-32; 1 Thm. IV, 3-4; V, 23; VI, 7-8; Eo. V, 8; VI, 9; Kox. III, 14-IV, 1; 1 Thm. III, 1-15; V, 1-19; VI. 1; Thm.

и говорящими помірски яжепророками, ап. Іоаннъ заповъдуєть върующимъ "не любить ни міръ, ни того, что въ міръ; ибо все, что въ міръ-похоть плоти, похоть очесъ и гордость житейская, не есть отъ Отца, но отъ міра" 1 Іо. II, 15—16 (указаніе на нарушеніе трехъ главныхъ обътовъ монашества: воздержанія отъ плотскихъ удовольствій, нестяжательности и смиренія). Въ виду униженія яжепророками значенія христіанскаго брака и мнимаго воздержанія отъ всякихъ увеселеній и отъ вина Іоаннъ въ своемъ Евангеліи Іо. II, 1—11; III, 29, начало чудесъ Імсусовыхъ возводить нь чуду, совершенному Господомь на бракв въ Канв Галилейской-претвореню воды въ вино для брачнаго веселія, и отношение Предтечи въ Господу представляетъ подъ образовъ отношеній къ жениху друга жениха, который стоитъ и внимаетъ ему и "радостію радуется, слыша голосъ жениха". Въ Апокалипсисъ лжеучители называются "развратными", научающими любодъйству, думающими о богатствъ, надменно называющими себя апостолами и пророжами, въ своей іудейской гордости возмнившими о побъдъ своего ученія надъ языческими народами, отъ чего и самое название Николантами (побъдителями народовъ), и въпротивоположность имъ восхваляется терпъніе, скорбь, нищета, сохраненіе одеждъ своихъ отъ оскверненія, за что объщается облеченіе въ бълыя одежды, вкушеніе сокровенной манны, дарованіе радостной звізды утра, "новаго имени и побъды надъ язычниками. II—III. Гордости лжеучителей, ихъ дерзкому именованію себя пророками и апостолами и стремленію властвовать надъ народами соотвътствуеть въ Апокалипсисъ XIII, 1, 4-6, изображение звъря, которому "даны были уста, говорящія гордо и богохульно", и у котораго "рога, увънчанные діадимами, а на головахъ имена богохульныя". Еще поливе указываеть въ Апок. XVII, 4-5; XVIII, 2-3, 7, на нарушителей обътовъ отречения отъ міра и его похотей образъ жены, сидящей въ пустынъ на звъръ: "на челъ ея написано имя: тайна, Вавилонъ великій, мать блудницамъ и мерзостямъ земнымъ"; она была облечена въ пороиру и багряницу, укращена золо-

II, 1—10; III, 1—2;  $\Phi$ HJHM. 10—21; 1  $\Pi$ erp. II, 13—23; III, 1—8; Y, 1—6; 2  $\Pi$ erp. I, 5—7; Iak. I, 3—4, 9—10; III, 2—18; Y, 7—11.



томъ, драгоцвиными каменьями и жемчугомъ, и держала золотую чашу въ рукв своей, наполненную мерзостями и нечистотою блудодвиства ея"; "она напоила яростнымъ виномъ блудодвянія своего всв народы, и цари земные любодвиствовали съ нею, и купцы земные разбогатвли отъ великой роскоши ея"; "она говоритъ въ сердцв своемъ: сижу царицей, я не вдова, не увижу горести". Въ противоположность этому образу представляется въ Апокалипсисв "бракъ Агнца съ невъстою, приготовленною и украшенною для мужа своего, облеченною въ виссонъ чистый и свътлый" и говорится о ста сорока четырехъ тысячахъ, искупленныхъ отъ земли, первенцахъ Богу и Агнцу, что это "суть тв, которые не сквернились съ женами: ибо они дввственники, идущіе за Агнцемъ, куда бы ни пошелъ". Апок. XIX, 7—9; XXI, 2; XIV, 3—4.

Ученіе оерапевтовъ, состоявшее изъ соединенія преданій іудейскаго народа съ греческою мудростью, религіозныхъ върованій съ началами философскаго мышленія, унаследовано было малоазійскими джеучителями во всей его полноть. Ап. Іаковъ, обличая людей съ двоящимися мыслями", обуреваемыхъ сомивніями, обличаеть съ одной стороны ложную ввру, съ другой-ложную мудрость и внушаетъ обращаться за мудростію съ молитвою въры въ "Отцу свътовъ, у котораго нътъ измъненія и ни тіни переміны, который родиль насъ словомъ истины" и даруетъ истинную мудрость просящимъ у Него 44). Равнымъ образомъ и ап. Павелъ, обличая людей "уклоняющихся въ баснямъ, внимающихъ іудейскимъ баснямъ, держащихся постановленій по запов'єдямь и ученію челов'єческому, ведущихъ безконечные споры о законъ", въ то же время предостерегаетъ върующихъ отъ увлеченія "философіею и пустымъ обольщениеть по преданию человъческому,-что имъетъ только видъ мудрости", отъ "лжеименнаго знанія", которое въ противоположность свъту истиннаго ученія погружаеть человъка во правъ невъдънія и удаляетъ отъ Бога, побитающаго во свътв неприступномъ" и невидимомъ для человъческаго глава 45).

<sup>45) 1</sup> THM. I, 3-4; IV, 1; VI, 3-5, 20; 2 THM. II, 23; IV, 8-4; THT. I.



<sup>44)</sup> Iar. I, 5-8; 22-27; II, 14-26. III, 1-18; IV, 17; I, 5, 17-18; V, 16-18.

Какъ апостолы Іаковъ и Павелъ, такъ и ап. Петръ 46) говоритъ объ испытанной въръ во спасеніе, къ которому относились изысканія и изследованія пророковъ", и светь котораго недоступенъ для лжепророковъ, осужденныхъ на мученіе "въ узахъ адскаго мрака" <sup>47</sup>). Но обличеніе лжеименнаго знанія малоазійскаго лжепророчества во всей силь содержится въ проповъди ап, Іоанна малоавійскимъ христіанамъ. Противоположность истиннаго свъта въры Христовой ложному знанію, ослъпляющему глаза человъка тъмою лжи и заблужденія раскрывается безъ прямаго указанія на лжепророковъ въ Евангелін, съ указанісит на нихъ въ посланіяхъ Іоанна. Самый Аповалипсисъ и своимъ названіемъ "откровеніе" и созердательнымъ характеромъ своего содержанія и символикою свёта указываеть на тьму заблужденія лжепророковъ. Особенно замічательно въ Апокалипсисъ указаніе на тъхъ, которые "ученія лжепророковъ не держать и не знають такъ-называемыхъ глубинъ сатаны" Апок. II, 24, и на то, что съ разоблаченіемъ тайны Вавилоналюбодвицы Богъ положиль на сердце царямъ, которые еще не получили царства, писполнить мысль Его, исполнить одну мысль и отдать царство ихъ звърю" (см. греч. текстъ XVII, 5, 16-17, гдъ слово "мысль" одного корня съ словомъ "знаніе" по-руссви переведено словомъ "воля"). Наконецъ, іудейско-философское міросозерцаніе осрапевтовъ, раскрытое во всей полнотъ въ учени Филона, со всею несомивниостию характеризуетъ маловзійсное лжепророчество. Этимъ и объясняется сходство ученія ап. Іоанна о "Словъ" и самой терминологіи Іоанновой съ терминологіей и ученіемъ о "Словъ" Филона: ходячую между наловзійскими лжеучителями оплософію Филона ап. Іоаннъ обращаетъ противъ нихъ же самихъ, отделяя отъ нея все лож-



<sup>13-14, 16;</sup> III, 9; Kos. II, 8, 20-23; E. IV, 14; 1 Tum. VI, 11, 14, 16; Kos. I, 9, 13, 28; E. I, 17-18; III, 10, 19; IV, 14, 18; V, 6-13, 15.

<sup>46) 1</sup> Herp. III, 19; 2 Herp. I, 9, 19-II, 4; cp. Iya. I, 5-6, 10.

<sup>41)</sup> Этимъ отношеніемъ Іакова, Петра и Павла къ лжеученію, отличному отъ оарисействующаго христіанства обличаемаго Павломъ по преимуществу въ посланіяхъ къ Римлянамъ и Галатамъ, и устраняется мнимое противоръчіе въ ученіи Іакова о въръ и добрыхъ дълахъ и Павла о благодати Христовой и измышленная западомъ борьба "Петринизма и Павлинизма".

ное и возводя истинное къ высшимъ началамъ божественнаго библейскаго ученія 46).

Върованія іудейскаго народа въ духовъ и ангеловъ, получившія особое развитіе у верапевтовъ, у малоазійскихъ джепророковъ переходятъ въ особый культъ и какъ и у верапевтовъ находятся въ связи съ астрологическимъ искусствомъ и заклинаніемъ бользней и нечистыхъ духовъ. Уже ап. Іаковъ въру дюдей "съ двоящимися мыслями" приравнивалъ къ въръ бъсовъ,

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Тавинъ объясненіемъ мы не отрицаемъ, но напротивъ предполагаемъ правильно понимаемую богодужновенность св. книгъ. Наше объяснение не согласно лишь съ твиъ понятіемъ о богодужновенности Писанія, по которому все, что ни заключается въ св. инягахъ, было внушено не отъ человъческой мудрости, но отъ Духа Божія. Но какъ и отрицаніе невърующею мыслію всего божественнаго въ Библіи несостоятельно, такъ несостоятельна и противоположная крайность младенчески върующей мысли, что въ Библін нъть ничего человъческаго. Уже то обстоятельство, что Библія говорить чедовъческимъ языкомъ, доступнымъ даже и для самаго обыкновеннаго разумънія, а не языкомъ боговъ, котораго бы разуміть не могь никто изъ смертныхъ, - уже это обстоятельство заставляеть необходимо признать въ происхожденін св. книгъ и долю участія человіческаго духа. Но разъ уже мы признали эту долю участія, мы должны лишь определить границы ся въ написанія св. янигь. Если св. писатели для выраженія того, что внушаль имъ Духъ Св., употребляли обывновенную человъческую рачь, пользовались готовыми понятіями и представленіями: то почему для выраженія внушеній Св. Духа они не могли воспользоваться и готовыми комбинаціями этихъ понятій и представленій? Развів апостоль Петръ не приводить для разъясненія своихъ мыслей ходячія народныя поговорки, а ап. Павель не ссылается на извъстное изречение критскаго стихотворца, называя его даже пророкомъ 2 Петр. II, 22. Тит. I, 12 греч. текст. На этомъ основании мы можемъ допустить, что и болве сложныя комбинаціи человвческихъ понятій (какъ напр. философская доктрина Филона) могли болве или менве служить матеріаломъ, изъ котораго Духъ Св. чрезъ св. писателей создаваль храмину для божественнаго ученія. Словомъ, мы признаемъ, что въ св. книгахъ не только языкъ но и комбинація представленій взяты уже изъ готовыхъ и доступныхъ читателямъ этихъ книгъ возврвній. Духъ Св. лишь сообщаль главное руководительное начало пракому ходу представленій въ умі писателей св. книгъ, божественный свыть въ цыломъ каждой книгы и всей Библіп, сообщвать то положительное содержание, которое выдаляется изъ того, что обусловлено было обстоятельствами міста, времени и личнаго развитія писате--дей св. книгъ.

которые "въруютъ и трепещутъ", называетъ ихъ мудрость "земною, душевною, бъсовскою" и внушая върующимъ борьбу съ діаволомъ, заповъдують удерживать языкъ свой, чревъ который воспаляется весь кругь жизни отъ геены огненной"; отвращаться всякой клятвы землею или небомъ, вмъсто того употреблять въ радости и скорби слова молитвы, въ болъзни призывать пресвитеровъ церкви и "чрезъ помазание елеемъ во ими Господа" получать исціленіе недуговъ, какъ тілесныхъ, такъ и душевныхъ, исцъляемыхъ "молитвою въры", властвующею надъ небомъ и землею Іак. I, 8; II, 19: III, 15; IV, 7; III, 6; V, 12—18. Ап. Павелъ прямо обличаетъ лжеучителей въ "самовольномъ служеніи ангеламъ", въ мудрости по "стихіямъ міра" (таниственнымъ и темнымъ силамъ природы), въ занятіяхъ "родословіями безконечными" (т.е. именословіями ангеловъ), называетъ ихъ "внимающими духамъ-обольстителямъ и ученіямъ бъсовскимъ", раскрываетъ ученіе объ ангелахъ, какъ "совданныхъ Богомъ и Ему служебныхъ духахъ, посылаемыхъ въ служение за тъхъ, которые имъютъ наслъдовать спасение, о превосходствъ совершившаго дъло нашего искупленія Господа предъ ангелами, о дъйствіи силы Его, которая вознесла Его превыше всякаго начальства и власти и силы и господства и всякаго имени именуемаго не только въ семъ въкъ, но и въ будущемъ", и которою создано все, "что на небесахъ и что на вемяв, видимое и невидимое, престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли",-,о явленіи Сына Божія ангеламъ и Его побъдъ надъ "начальствами и властями (тьмы)", заповъдуетъ брань противъ діавола, увлекающаго волю держащихся ученія бізсовскаго въ свою волю, противъ начальствъ, противъ властей, противъ міроправителей тьмы въка сего, противъ ду-ховъ злобы поднебесныхъ", и заклинаетъ сохранять въру Христову "предъ избранными ангелами". То же учение объ ангедахъ распрывается и въ посланіяхъ Іуды и Петра 19). Ангелы представляются "желающими проникнуть въ тайну искупленія", о Господъ говорится, что Онъ (по воскресеніи) "находящимся

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Кол. II, 8, 18, 20, 23; 1 Тим. I, 4; Тит. III, 9; Дѣян. XVIII, 15; 1 Тим. IV, 1. Евр. I—П; Кол. I, 15—17; Еф. I, 21; III, 10—15; 1 Тим. III, 16; Кол. II, 15; Еф. VI, 11—16; IV, 27; 2 Тим. II, 25—26; 1 Тим. V, 21.



въ темницъ духвиъ, сошедши, проповъдалъ", заповъдуется брань иротивъ діавола, и участь лжепророковъ представляется одинавовою съ участью "ангеловъ, не сохранившихъ своего достониства и оставившихъ свое жилище, которыхъ Богъ, связавъ увами адскаго мрака, соблюдаетъ во дню суда" во). Замъчательно указаніе Іуды 8—9 на споръ архангела Михаила съ діаволомъ, которое заимствовано изъ іудейскихъ преданій и направлено въ обличенію непокорныхъ истинъ, и на которое есть отчасти указаніе и у ап. Петра, 2 Петр. III, 10—11. Въ виду обольщавшихъ мнимымъ духомъ пророчества и ап. Іоаннъ внушаетъ върующимъ различать "духовъ истины и заблужденія" 1 Іо. IV, 1—6. Но во всей полнотъ ангелологія и демонологія лжепророковъ обличается именно въ Апокалипсисъ.

Съ самаго начала Апокалипсиса говорится (равно какъ и въ за-ключенів): что содержащееся въ немъ откровеніе дано "чрезъ ангела", упоминается о седьмидухахъ, находящихся предъпрестоломъ Божіниъ, и седьмь посланій назначаются ангеламъ седьми церквей <sup>61</sup>). Въдальнъйшемъ содержания Апокалипсиса ангелы представляются, навъ служебные духи и орудія Божественнаго правосудія, и вибств съ върующими славословять Бога и Христа и падають на лица свои" отъ виденія божественной славы V, 8-14; VII, 11. Они возбраняють XIX, 10; XXII, 8-9 повлонение себъ, навывая себя сослужителями Апостолу и братьямъ его пророванъ, и соблюдающимъ слово Божіе, и внущаютъ повлонение единому Богу". Отсюда, въ противоположность тъмъ, которые уклонялись къ "самовольному служению ангеламъ" Апостолъ, говоря о данномъ ему чрезъ ангела Отвровении, называетъ себя "рабомъ Божимъ" и это название употребляетъ почти повоюду въ Апоналипсиев для означенія истинныхъ слугъ Божінхъ Апов. I, 1; XXII, 6; II, 20; XV, и 3 пр. Съ другой стороны, въ Анокалипсисъговорится о "трехъдухахъ нечистыхъ", выходящихъ изъ устъ дракона, звёря и яжепророка и творящихъ знаменія, о лжепророкв, что онъ въ подражаніе истин-

<sup>••) 1</sup> Nerp. I, 12; II, 4-15; III, 19-20; 2 Nerp. II, 4-5; III, 4-7; Y, 8: Iya. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Anor. I, 1; cp. XII, 6, 8; Гал. III, 19; Anor. I, 4; I, 20; II-III.

нымъ пророкамъ "творитъ великія знаменія, такъ что и огонь низводитъ съ неба на землю" и "чудесами своими обольщаетъ живущихъ на землъ" 62). Сообразно съ этимъ о Вавилонъ любодвицв говорится, что "волшебствомъ ся введены въ заблужденім всъ народы" и что она сдълалась жилищемъ бъсовъ и пристанишемъ всякому нечистому духу", и предвозвъщается казнь "чародъевъ" вивств съ джепророкомъ <sup>63</sup>). Чудо, которое совершилось силою дракона надъ звъремъ изъ моря и которое удивило живущихъ на землъ и заставило ихъ слъдовать и покланяться пракону и звёрю, это -- что долна изъ головъ его какъ бы смертельно раненая исцелела XIII, 3, 12, указываетъ на врачеваніе лжепророками силою нечистыхъ духовъ. Въ противоположность этому изображенію является представленіе о древъ жизни въ раю, которое кромъ плодовъ даетъ и "листья для исивленія народовъ" XXII, 2. Затвиъ иы находимъ въ Апокалипсисъ изображение первоначального падения діавола и ялыхъ духовъ, последовавшей затемъ борьбы Миханда и ангеловъ его съ дракономъ и ангелами его и низверженія посліднихъ съ неба на землю. Это сказаніе, а равно какъ и упоминаніе о четырехъ ангелахъ, связанныхъ при ръкъ Еворатъ XII, 3-4,7-9: IX. 14. не находится въ ветхозавътныхъ книгахъ и будучи заимствовано изъ преданій іудейскаго народа, направлялось противъ твхъ, которые изъ преданій іудейскаго народа создавали свои басни объ ангелахъ. Наконецъ, самую выдающуюся черту въ аповалинсическихъ видиніяхъ представляетъ символива звиздъ и таинственныхъ числъ. Несомивино, что звъзды служатъ символомъ ангеловъ, какъ небесныхъ духовъ: символомъ ангеловъ седьми церквей служать седьмь звёздь, и двёнадцати звёздамь на вънцъ жены, облеченной въ солице, соотвътствуетъ двъналцать ангеловъ на вратахъ новаго Іерусалима I, 20; II, 1; XII, 1; XXI, 12. Вивств съ этинъ звезды служать и синволомъ злыхъ. ангеловъ, какъ падшихъ съ неба. Къ пониманію такой символики должно приводить отчасти указаніе на "звізду утрениюю, свътлую" въ самомъ Апокалипсисъ и указаніе на нее въ посла**T**it

III A

(

Ī

ľ

Į

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Αποκ. XVI, 13-14; XIII, 13-14; XIX, 20; XI, 6.

<sup>61)</sup> Anor. XVIII, 2, 28; XXII, 15; XXI, 8; XX, 10; XIX, 20; cp. IX, 21.

ніяхъ Петра и согласное съ нимъ указаніе на "звізды блуждаюиція", какъ симв олы лжепрорововъ, въ посланін Іуды 44). Въ самомъ Апокалинсисъ XII, 4. паденіе злыхъ ангеловъ вследь діавода представляется подъ образонь того, что "хвость дракона увлень ов неба третью часть ввёздь и повергь ихв на эемлю". Сообразно съ этимъ подъ двумя эвъздами, падшими съ неба на землю, изъ которыхъ одна названа "польнью", а другой "данъ ключь отъ кладяэя бездиы" VIII, 10-12; IX, 1, 11, 14, должно разумьть падшихъ ангеловъ, какъ орудій гивва Божія, твиъ болве, что саранча, вышед шая изъ кладязя бездны, имъла надъ собою царемъ "ангела безлны", и всявдъ затвиъ говорится объ освобожденіи четырехъ знгедовъ, связанныхъ при Евфратъ. Но въ непосредственной связи съ симводивою звёздъ находится въ Апокадипсисе и симводика числъ. Образъ жены, облеченной въ солице, у которой подъ ногами луна, а на головъ вънецъ изъ двънадцати звъздъ XII, 1, 14. несомивнио взить отъ солнечнаго илуннаго исчисленія года въ двънадцать ивсяцевъ. Самое пребываніе жены въ пустынъ измъряется продолжениемъ "времени, временъ и полвремени", и изивреніе времени получасонь, часами, полднемь, днями, полугодомъ, годами и тысячелетінми указываеть на точное математическое измъренія времени по движенію свътиль небесныхъ. Даже въ новомъ небъ и новой земль, гдъ "времени уже не будетъ", "и ночи не будетъ", находится древо жизни, "двънадцать разъ приносящее плоды, дающее на каждый мъсяцъ плодъ свой « 65). Въ заключение скажемъ, что и апокалипсическое число эвфря XIII, 18; XVII, 8-12, взято изътфхъ же астрономическихъ исчисленій времени и должно служить къ указанію астрологическихъ представленій, которые у лжепророковъ связывались съ сказаніями объ ангелахъ.

Въ своемъ изследования мы постарались доказать, что обличаемое ап. Іоанномъ лжепророчество образовалось въ среде

<sup>44)</sup> Anor. II, 28; XXII, 16; 2 Herp. I, 19; II, 17; Iya. 12-13.

<sup>\*\*)</sup> YIII, 1; XVII, 12; XI, 9; XII, 6; XX, 4 и т. д. X, 6; XXI, 1, 5; XXII, 5, 2.

самихъ върующихъ, но что первоначальный корень заблужденія лежаль внѣ христівнотва—въ іудействѣ, и именно въ сентѣеерапевтовъ и ессеевъ. Въ дальнъйшемъ наша задача представить мелозайское лжеученіе въ опредѣленной формѣ міросозерцанія, въ которую оно сложилось чрезъ соединеніе началъ христіанской вѣры съ ученіемъ ессеевъ и еерапевтовъ, съ другой стороны — раскрыть главныя черты Іоаннова богословія въ его противоположности обличаемому въ Апокалипсисѣ лжепророчеству.

Николай Никольскій.

## О ЖИЗНИ И СОЧИНЕНІЯХЪ

ІЕР ОМОНАХА ІОСИФА ВРІЕННІЯ, ГРЕЧЕСКАГО ПРОПОВЪДНИКА ВЪ КОНЦЪ ХІУ И ПЕРВОЙ ЧЕТВЕРТИ ХУ СТОЛЪТІЯ.

Имя Іосифа Вріеннія не пользуется большою извъстностію въ литературномъ міръ 1); дъйствительно, онъ и не принадлежить къ числу первовласныхъ писателей по дарованіямъ, ни къ особенно памятнымъ потометву общественнымъ дъятелямъ своего времени. Но его сочиненія все-таки заслуживаютъ вниманія интересующихся исторіей греческаго народа и греческой первви въ концъ XIV и началъ XV стольтія, въ періодъ крайняго политическаго упадка и можно-сказать вымиранія греческой имперіи. Несмотря на лежащую на нихъ въ иркоторыхъ случанхъ печать ограниченности міросозерцанія и скудости философскаго и богословскаго образованія, онъ всегда будуть интересовать пытливость читателя не безъ удовлетворенія любознательности, какъ по важности предметовъ и обстоятельствамъ, при которыхъ писаны, такъ и по личности пи-

<sup>1)</sup> Сколько намъ навъство, изъ русскихъ писателей нъкоторое вниманіе на нашего Вріеннія обратили только преосв. Филареть чернизовскій (въ своемъ Догмат. Богословін, ч. І, стр. 172, 175 и 179, изд. 1865) и проф. Григоровичь въ брошюркъ "Что принесъ намъ годъ прошедшій", изд. 1873., въ Одессъ, и другой "Отчеть о поъздкъ въ С.-Петербургъ съ 25 іюля по 8 октября 1875 г.", изд. тамъ же 1876 г.



сателя и отношеніямъ его къ современному ему ходу дѣлъ. "Въ его сочиненіяхъ", говоритъ Евгеній Булгарисъ <sup>3</sup>), "встрѣчается многое достойное уваженія и изученія; многое сказано сильно и отмѣнно противъ разномыслящихъ съ нами относительно нѣкоторыхъ догматовъ. Всюду съ возвышенностью и высотою созерцанія соединены и прекрасныя приспособленія нравственныя, относящіяся къ жизни христіанской. И слогъ вообще ясный, хорошо и расположеніе, хоть иногда, примѣнительно къ большинству слушателей, слогъ понижается до обыденной рѣчи. Во всѣхъ твореніяхъ приличное вриспособленіе

<sup>(</sup>a) Въ 1413 году была десятилътнею привезена въ Константинополь и обручена молодому императору Іовину, сыну Мануила; бракъ былъ отложенъ де совершеннолътія.



т) Евгеній Булгарисъ издаль первые два тома сочиненій Вріеннія (подъ заглавісив Врисучіон Єфребечта) въ Лейпцитв, въ 1768 г., а третій (подъ заглавіемъ Парадсіпонеча) изданъ тамъ же Оомою Мандаказомъ. Вотъ содержаніе тома первато: 1) Двадцать одно слово о Пресвятой Тронців; 2) Разговоръ объисхождени Св. Духа, происходившій на островъ Крить около 1397 г.; 3) Разговоръ о томъ же предметь съ рим. легатами въ Константин ополь 1423 г.; 4) Разговоръ о томъ же съ греками датиномудрствующими, тамъ же и тогда же; 5) Слово о единеніи церквей, сказанное предъ избранны ми лицами въ синодальной заль Великой церкви, въ томъ же году. Второго: 1) суждение о затъвавшемся единенія Кипріотовъ съ правоса. церковію, сказани ое въ синодальной заяв въ присутствін патріаршаго синода 1412 г.; 2) Слово о върв нашей, православной, сказ. около 1404 г.; 3) Три слова на Благовъщеніе, сказанныя въ 1379, 1380 и 1881 гг.; 4) Четыре слова на великій пятокъ; 5) Слово о воплощени Бога-Слова; 6) Слово на Преображение Господне; 7) Рачь о возобновлении укращлений Константинополя; 8) Напоминание о суств жизни; 9) Утвиштельное слово къ императору, сказанное въ Студійской обители 1417 г. по случаю смерти (а) невъсты его Анны, дочери вел. князя московскаго; 10) Слово объ очищения ума; 11) Слово похвальное св. Іоанну Предтече, сказанное въ краме св. эпостоловъ, за три дня предъ Богоявленіемъ, по указанію императора; 11) Слово благодарственное пресв. Богородицъ по случаю отраженія турокъ отъ к-ля въ сент. 1422 г.; 12) Слово о терпівнін, по тому же случаю; 13) Два слова о будущемъ судів и вівчномъ блаженствв. Третьяю: 1) Два слова на Рождество Пресвятыя Богородицы; 2) Слово на великій пятонъ; 3) Слово на Свётлое Воспресеніе Христово; 4) Слово на Преображение Господне; 5) Слово прощальное къжителямъ Крита; 6) Сорокъ девять главъ о разныхъ предметахъ и 7) Двадцать пять писемъ къ разнымъ акцамъ.

(оікоуоріа) доназательствъ, и слово безъ всякой шероховатости идеть плавно и свободно, а по ивстамъ выступая небрежно заимствуетъ прінтность отъ самой необработанности и заставляеть забывать о выработанности рвчи, привлекая естественностію. А есян кое-что иногда сказано слабо и недостаточно или страдаетъ излишествомъ, даже школьнически и ребячески понято и не весьма согласно съ правиломъ истины: то ничто не мъщаетъ читателянъ, избирая полезное, не обращать вниманія на встрвчающіеся недостатки." Къ этому отзыву просвъщеннаго издателя сочиненій Вріеннія мы можемъ прябавить только въ похвалу его, что Іосифъ, пребывши върнымъ духу православной церкви, одушевленный глубокимъ спысломъ православія и патріотизма, свои надичныя дарованія и съ трудомъ пріобрътенную въ тогдашнія бъдственныя времена ученость посвящаль истиннымъ нуждамъ своего народа и церкви, отъ худаго теченія дель не впадаль въ уныніе или сомпеніе относительно правоты своего исповеданія, не увлекался опасными мечтами единенія въ въръ съ латинскимъ Западомъ и всеми силами старался поддерживать въ своихъ соотечественникахъ бодрость духа и достойную христіанъ нравственную доблесть. Поэтому его двительность пріобратаеть ему ивсто между извастнайшими народными учителями и охранителями православія.

Точныхъ и опредъленныхъ извъстій о родъ Вріеннія, иъстъ и времени его рожденія не имъется; только на основаніи нъкоторыхъ собственныхъ его выраженій в) следуетъ заключать, что

<sup>3)</sup> Наприм. въ словъ "о Въръ нашей": "мы странники для этого города нашего, потому что истинный отечественный нашъ городъ есть вышній Іерусалимъ." И въ "увъщательной ръчи" о возобновленіи стънъ и башенъ Константинополя: "но окружаемый равсыпавшимися стънами и башнями, этотъ великій и прекрасный городъ и отмънный городъ нуждается въ возобновленіи отъ насъ, подобно престарълой матери, ожидающей призрънія отъ дътей своихъ. Итакъ умолию: сойдемся всъ, поспъщимъ, сдълаемъ складчину, поддержимъ состаръвшуюся уже и преклонную мать нашу; подадимъ ей, изнемогающей отъ лъть, руку; дадимъ ей пропитаніе на старости лъть! Ибо для того она и возрастила насъ и вразумила и научила". Къ этому нужно прибавить еще нъкоторыя письма изъ Крита, въ которыхъ обнаруживается стремленіе къ Константинополю, какъ родному городу. Посему справедливо считають его уроженцемъ Константинополя и всъ новъйшіе писатели, зани-



онъ былъ константинопольскимъ уроженцемъ. Изъ древияго знатнаго рода Вріенніевъ одинъ въначаль XIV въка пріобрыль нъкоторую извъстность своими занятіями астрономією <sup>4</sup>), другой, саномъ великій друнгарій (адмираль), въ 1328 году быль въ числъ приверженцевъ Андроника младшаго противъ его дъда, императора Андроника старшаго 5); и еще въ 1400 году встрвчается нъкій Вріенній, какъ начальникъ города Селиврін (), но принадлежаль ли нашъ Вріенній къ сему роду, остается неизвъстнымъ. Что касается до времени его рожденія, то принимая во внимание его жизнь на островъ Критъ съ 1381 года, гдъ онъ дъйствовалъ съ авторитетомъ патріаршаго уполномоченнаго и пожилаго человъка, равно и глубокую старость, которой онъ, по его собственнымъ словамъ 7), достигъ уже къ 1428 году, можемъ гадать, что онъ былъ если не сверстникомъ императора Мануила, къ которому имъется одно письмо его, то развъ неиного моложе его; и такъ какъ Мануилъ родился въ 1348 году, то и время рожденія Іосифа Вріеннія можно пологать въ началь второй половины XIV въка.

Въ Константинополъ же онъ возросъ и получилъ образование. О наставникахъ его патріархъ Геннадій Схоларій говоритъ въ общихъ выраженіяхъ, что это были хорошіе учители и что Вріенній былъ ихъ лучшимъ ученикомъ в); но изъ этихъ споспъшниковъ его въ наукахъ можемъ съ нъкоторою основательностію указать только на Димитрія Кидонія, великаго сакелларія Өеодора Милитиніота в) и великаго хартофилакса Іоанна

мавшіеся изслідованіями о греческих в писателяхь, каковы—Dupinius (tom. XII; сар. V), Fabricius (tom. X, рад. 525) и Cavens ad an. 1420.

<sup>&#</sup>x27;) Cantacuseni Historiarum lib. I, cap. 11.

<sup>4)</sup> Ibid. cap. 55.

<sup>&#</sup>x27;) Miclosich Acta patriarchatus const. II, 401, 502.

<sup>7)</sup> Въ "совътномъ словъ" о единенія съ латинявами: "весьма бы желалъ я присутствовать на соборъ (предполагавшемся), послушать, что тамъ будутъ говорить, видъть происходящее и защищать истину; но поелику близокъ конецъ моей жизни, можетъ быть и прежде имъющаго быть собора, то и проч.

<sup>•)</sup> Свидътельство это приведено Евгеніемъ Булгарисомъ въ предисловін къ первому тому сочиненій Вріеннія изъ изданія Досиося ієрусалимсивго То́ноς 'Λγάπης' cελ. ου.

<sup>•)</sup> Өеодоръ Милитиніогь, "великій сакеларій святьйшей Великой церкви Божіей, учитель учителей и архидіаконъ", какъ онъ самъ себя называеть

Одовола, основывалсь на цисьмахъ къ нимъ самого Врієвнія. О Кидоній сважемъ далёє; письмо къ Мелитиніоту свйчасъ привели подъ чертою, а въ письмі къ Оловолу 10) читаемъ, между прочимъ, слёдующеє: "такъ укращаещься ты всёмъ хоронимъ: и честностію рода, и пламеннымъ благочестіємъ, и стремленіемъ ко всякому виду добродітели, и проницательностію и остротою, а особенно исностію ума, что многіє влеклись любовію къ тебі и прежде еще чёмъ виділи тебя или какъ-нибудь узнавали твои прекрасныя свойства или испытывали! твое доброжелательство. А я и слухомъ уха слышаль тебя, и собственными главами виділь тебя, и быль общникомъ твоихъ бесідъ, и духомъ всегда пребываю съ тобою. Пліненный любовію и почтеніемъ къ тебі, я и настоящимъ письмомъ пытаюсь привлечь тебя; такое именно расположеніе къ тебі и такія надежды побудили меня вступить съ тобою въ бесіду посредствомъ настоящаго письма. Ибо

<sup>4°)</sup> Есть одна подпись сего Іоанна Оловола подъ опредъленіемъ патріаршаго синода отъ 1396 года; а въ 1400 году онъ быль уже митрополитомъ готейскимъ, въ Тавридъ (Аста patriarch. II, 292, 392). По Кеппену (О древностяхъ южнаго берега Крита, стр. 69), скончался онъ въ 1410 году.



въ предисловіи къ написанному имъ "Истолкованію Евангелій" — въ 1400 году упоманается какъ уже давно умершій (Acta patriach. II, 499). Въ 149-мъ том'в Patrologie graecae, изд. Migne 1865 г., пом'вщены н'вкоторыя, скудныя впрочемъ, замътки объ немъ и отрывки изъ его сочиненій. Вріенній говорить въ письив къ нему изъ Крита: "сильно томлюсь я желаніемъ слышать ръчь твою; пламения и сильна моя любовь из тебъ. Но и раздёляющее высъ пространство велико и я не могу, устранивщи препятствія или сбросивши ихъ какъ нъкое ярмо, отправиться къ превождельному. Мысленно только, какъ въ зеркаль, вижу тебя и въ сокровенныхъ воспомиваніяхъ ума бываю съ тобою, живописуя тебя невещественными красками и держа предъ собою пріятивищій дикъ твой. И это служить для меня ивкінив удовлетвореніемь любве и какъ бы восполнениемъ недостающаго, евсколько охлаждающимъ жаръ цавмени. А влекуть меня въ тебъ, отмънный мужъ, твои доблести, не только превосходство твоихъ добродътелей или несравнениая сила слова и величайшая опытность въ преподаваніи ученія человіческаго и божественнаго, за что все можно бы назвать тебя украшениемъ природы и воистину великимъ даромъ ея, но и твоя списходительность ко мив и пріявнь, по которымъ я узнаю твое такъ-сказать богоподобіе, и величайшую искренность въ добрв и смиреніе, достигающее высшей степени. Ибо меня ничтожнаго, связавши съ твоимъ острымъ умомъ, ты воввеличилъ, весьма любилъ и ружоводиль чуднымы образомы. Благодарный за все, какь забуду о твоей обо мив нопечительности?" и проч.

въ томъ, что наши отношенія не измѣнятся, убѣждаютъ меня прежде всего прежняя ко мнѣ пріязнь твоя, мужъ словесный, а затѣмъ и частыя твои завѣренія, когда я отправлялся изъ Константинополя, что никоимъ образомъ не забудеть меня" и проч.

Сколько можно заключать изъ сочиненій Вріеннія, образованіе получиль онъ многостороннее по тогдашнему времени, основательно вналъ свящ. Писаніе и писанія отцевъ Церкви, и знакомъ былъ съ пользовавшимися тогда на Западъ особенною славою богословскими произведеніями Оомы Аквината, въ которыхъ очень дъльно указывалъ и погръщности; но сълатинскою богословскою литературою онъ познакомился основательные можетъбыть позже, во время девятнадцатильтняго пребыванія своего на островъ Критъ. Въ Константинополъ же принялъ онъ монашество, неизвъстно въ какомъ году; но поелику изъимъющихся проповъдей его одна, на день Благовъщенія, несомнънно ") должна быть отнесена къ 1379 году, то и отречение его отъ мира произошло вероятно незадолго до сего времени. Впрочемъ точныхъ указаній на общественную двятельность его въ Константинополь въ это время не имъется, кромъ того, что сказываль онъ проповъди на Благовъщение въ дворцовой церкви въ 1379, 1380 и 1381 годахъ, и значитъ пользовался нъкоторою славою. Во второй проповъди, въ срединъ, онъ счелъ нужнымъ сдълать предъ слушателями такую оговорку: "Но что я не часто обращаюсь ко всемъ вамъ, пусть никто не ставитъ мне въ вину;

<sup>41)</sup> Эта несомивность вытекасть изъ того, что явъ трехъ словъ на Благовъщеніе, говоренныхъ Вріенніемъ послідовательно чрезъ годъ на тотъ же день, первое сказано было 'єν тф Палатіф, тф параскє ф тф, кфинто, 'єздорийос тф Noçeфу, го-есть: въ ими. дворий, въ пятокъ пятой седьмицы велижаго поста. Но праздникъ Благовъщенія приходился во второй половинт XIV столітія на пятым пятой седьмицы великаго поста только въ слідующіе годы: 1379 и 1384-й, а въ XV в. уже въ 1463 г. 1384-й не можетъ быть принятъ ва годъ провзнасенія слова потому, что въ такомъ случать 20-й годъ пребыванія Вріеннія на Критт падаль бы на 1406-й (такъ какъ второе слово было бы говорено въ 1385, а третіе въ 1386 г.); между тты нашъ Вріенній уже въ 1404 году и даже можетъ быть въ 1403 г. говорилъ проповтарь въ Константинополіт, а въ 1405 отправленъ былъ съ порученіемъ на островъ Кипръ. Посему, при недостатить другихъ положительныхъ указаній, мы въ правтосновываться на ттяхъ данныхъ, кои встрітаются въ самыхъ сочиненіяхъ Вріеннія и не вызывають недоумбній при объясненіи, нами принятомъ.



потому что какъ прекрасно цвътущая среди всяких цвътовъ роза, какъ сакель выдающійся среди свътильниковъ и такъназываемый карбункуль сіяющій среди другихъ драгоцінныхъ 
камней и среди безчисленнаго сонма звіздъ світлійшеє солице, 
такъ и самодержець 12) зримый среди сихъ архонтовъ невыразимымъ вліяніемъ влечетъ къ себъ взоры всіхъ и нелегко вопускаетъ смотріть на окрестъ стоящихъ. А что это истина и 
не пустой предлогъ, свидітели вы всі, которые это ділаете и 
испытываете почти ежедневно. Ибо когда случится кому изъ 
васъ стоять предъ самодержцемъ, то не сміть обращать взоры 
туда и сюда, если только не вынуждается къ тому чімъ-либо 
очень важнымъ, но смотритъ прямо, пристально и неподвижно 
на государя, мало или вовсе не заботясь и о себъ самомъ и о 
другихъ."

Въ 1381 или же въ началъ 1382 года патріархъ Нилъ отправилъ Вріеннія на островъ Критъ въ качествъ священнопроповъдника и экзарха патріаршаго престола. Критъ въ то время состоялъ подъ властію венеціанской республики, но большинство его населенія было греческое, сохранявшее православную въру неизмънно и въ церковныхъ дълахъ относившееся къ патріарху цареградскому, который — поелику венеціанское правительство не дозволяло епископамъ греческимъ пребывать на островъ — поручалъ необходимыя посвященія производить сосъднимъ православнымъ архіереямъ 13) и для ближайшаго попеченія о муждахъ православной церкви имълъ тамъ своего экзарха, какъ видно изъ примъра Вріеннія. Хотя же ни въ сочиненіяхъ самого Вріеннія, ни въ другихъ памятникахъ того времени 14) онъ ни-

<sup>14)</sup> Изъ греческихъ нисателей XIV в. никто не упоминаетъ объ Іосиев



<sup>12)</sup> Самодержецъ этотъ былъ Андроникъ, старшій сынъ Іоанна V Палеслога, съ 1877 года овладъвшій престоломъ, права наслёдственности которато
лишенъ былъ отцомъ по требованію султана, и три года державшій въ заключеніи отца своего и брата Мануила; въ концѣ 1380 они бъжали изъ-подъ
стражи и съ помощію султана изгнали Андроника въ концѣ 1381 г. или
нач. 1382 года.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) О тогдашнемъ положенія діль правосдавной церкви на острові можво найти свідінія въ стать "Греческая церковь на острові Криті въ періодъ венеціанскаго владычества", поміщенной въ августовской книжкі "Православнаго Обозрінія" за 1876 годъ.

где примо не называется "экзархомъ", но это видится изъ деятельности его на островъ, накъ представителя высшей іерархической власти. О своей обяванности священно-пропов'ядника (іеровирикса) на островъ такъ писалъ онъ настоятелю Студійскаго монастыря въ Константинополь, архимандриту Евенмію: "повърь, что имъя въ виду возложившаго на меня сіе иго учительства и помышляя, сколько я неже сего достоинства, я и его вивняю въ предметъ осужденія себв. Поставленный быть для другихъ истолкователемъ воли Божіей ('Єрипуєнтіς των θείων), я самъ больше другихъ нуждаюсь въ этомъ" 15). Въ последстви, въ письмъ въ Дороеею I, патріарху іерусалимскому, занимавшему престоль съ 1374 по 1395 годъ и тогда отназавшемуся, онъ такъ говорилъ о своихъ занятіяхъ и заботахъ: "а мив тутъ тысячи безпокойствъ: то нужно одного мирить съ другимъ, то выслушать приходящаго и иногда защитить обижаемаго, а иногда и обличить обидчика; то нужно сделать что-нибудь по монаетырю, то для приходящихъ извив дать утвшение отъ слова Божія. Этого требують каждый день, молчанісмъ недовольны и обвиняють въ какомъ-то разленени, а справедливую скромность и привнаніе собственной моей жизни и різчей недовивющими къ наученію, навывають нівоею надменностію и безпечностію".

Отправление Вріеннія на Критъ совпадало (т.-е. случилось немного раньше или позже) съ перемъною на императорскомъ преотолъ. Андроникъ долженъ былъ оставить Константинополь и

<sup>\*\*\*)</sup> Еще приводимъ нъкоторыя выраженія изъ письма къ Евенмію, показывающія, что пребываніе Вріеннія на Критъ состоялось по начальственному распоряженію. "Желаль бы перенестись на крыльяхъ вътра... Но что дълать? И мив совершенно мевозможно перенестись, и тебъ не легко выйти изъ города (Константинополя), и мив опять нельзя явиться запросто къ вамъ, которымъ вручено начальствованіе надъ нами. Посему молись обо мив, чтобы по твоимъ молитвамъ Божіимъ изволеніемъ я могъ прибыть къ мудрости твоей" и проч.



Вріеннів, а изъ XV в. говорять объ немъ больше случайно и мимоходомъ, чёмъ нарочито. Сиропуль въ своемъ соч. Historia consilii Florentini, Маркъ Евгеникъ, написавшій ему епитафію въ стихахъ,—Геннадій Схоларій, котораго краткій отзывъ приведенъ выше, и наконецъ неизвітстный владітель рукописнаго сборника сочиненій Вріеннія, еще знавшій учениковъ его: зависъ его о Вріеннів, напечатанная въ предисловіи къ третьему тому, будетъ приведена нами ниже.

вивств съ сыномъ Іоанномъ искать убъжища во владениях султанскихъ. Такъ какъ возвращение Іоанна V и его сына и соправителя Мануила было следствиемъ тяжкихъ и болъе прежилго унивительных в 16) условій съ султаном в Мурадом в вийств съ тъпъ ченяня вліяніе людей, дорожившихъ общеніемъ съ латинянами, потому что во главъ икъ стоялъ самъ императоръ, то въ этомъ и находимъ объяснение содержанию письма Вриенніева "мудрайшему мужу, истинному ревнителю добродатели и въры, господину Николаю Кавасилъ" — въ последствии митронолиту солунскому, а теперь жившему въ Константинополъ 17). Письмо таково: "но только не я забуду о твоемъ расположения но мив и не окажусь столь тупымъ и непотребнымъ, чтобы одному только пренебрегать и нивко ставить пламенно любимаго встии. Но какъ бывая съ тобою получаль великое и невыразимое удовольствіе, танъ и въ отсутствіи буду радовать себя воспоминаніемъ о тебъ, и неодушевленное письмо будеть для меня внакомъ душевнаго расположенія". Далье, восхваливши его протость и разумъ, такъ что "отъ сужденій его истекаль на собеседниковъ смыслъ, подобно какъ другіе зевотою наводятъ сонъ на спотрящихъ", Вріенній ублажаеть его и за боголюбіе. продолжан: "ты держишься непорочнаго и совершеннаго соима христіанъ, а отъ извращенной и лицемфрной части совершенно отделенся, и сохраняя наследованное отъ отцовъ благочестіе

<sup>17)</sup> Николай Кавасила особение извёстенъ свеимъ сочиненіемъ "О жизни во Христь" (русскій переводъ его появился въ Москвъ 1874 г.); есть къ нему ивсколько писемъ отъ имп. Мануила, изъ коихъ последнее относится къ 1398 году. См. Berger de Xivrey Memoires sur la vie et les ouvrages de l'empereur Manuel Paleologue (во второй части 19-го тома Memoires de l'Academie des inscriptions et belles-lettres. Paris, 1853 г.). О томъ, въ какое время Николай Кавасила занималъ архіерейскую каеедру, новейшіе писатели разногласять, а древнейшіе молчать; можно бы думать, въ противность покойному Димитракопулу (въ соч. Оробобос, 'Єλλάς), полагавшему смерть его въ 1871 г. единственно на томъ основаніи, что въ семъ году значится по претоколамъ патріаршаго синода умершимъ въкій солун. митронолитъ, что Николай Кавасила архіерействоваль въ самомъ понцё XIV в.



<sup>16)</sup> Что для бъдствовавшей греческой имперіи возстановленіе Іоанна V на престоль сопровождалось большимъ прежинго униженіемъ и подчиненіемъ султану, говорять историки Франка (Chronicon lib. 1, сар. 13) и Халжондиль (De rebus turcic. lib. 11).

неизменнымъ, нисколько не внималъ извращающимъ его. Но отрекшись сониища ихъ, какъ бы какого собранія неиспъльно зараженныхъ овецъ, прилъпился къ стаду здоровыхъ. Блаженъ ты, мужъ чудный, вопервыхъ, по вершинъ благополучія; потому что благополученъ тотъ, кто здоровъ твлоиъ, способенъ душою, хорошо образоваль свои природныя дарованія. А вовторыхь, по кротости обращенія... П въ третьихъ, за правоту въ въръ, ибо въра есть осуществление ожидаемаго и увъренность въ невидимомъ (Евр. II, 1). Какъ нвито отличительное, какъ повлащенный верхъ или вънецъ, она покрываетъ прочія твои доблести. Почему ты не считаещь великимъ деломъ, что противники наши хвалятся неблагопріятнымъ теченіемъ нашихъ дёль и высоко подымають брови, а напротивъ плачешь и горюешь, что нътъ у насъ мудраго и счастливаго государя, но все у насъ разрушается и гибнетъ. Итакъ, о мужъ превосходнъйшій, изостри языкъ и дервновенно обличай твхъ, кои посредствомъ вощунства и богохульства думаютъ примиряться съ истиною; съ помощію Духа противостань борющимся противъ Духа! Уничтожай баснословіе и ратуй по Христв!"

Памятниками учительной и правительственной дъятельности Вріеннія на островъ Критъ остались "сорокъ девять главъ" о разныхъ предметахъ, "Разговоръ объ исхожденіи Св. Духа съ латиномудрствующимъ Максимомъ изъ ордена проповъдниковъ (доминиканцевъ), въ присутствіи всей митрополіи", то есть при собраніи всего главнаго на островъ города, а это былъ городъ Кандія; два "письма" Димитрію Кидонію и сейчасъ помянутому Максиму, и "Прощальная ръчь Критянамъ".

Поводъ написанія перваго творенія излагаетъ самъ Вріенній въ предисловіи, говоря слъдующее: "Многіе друзья и знаемые часто просили меня, какъ о важномъ и полезномъ дълъ, чтобы я на письмъ изложилъ для нихъ то, что устно въ церкви и иногда при обычныхъ собесъдованіяхъ говорилъ на пользу общую, или, если уже нельзя все, хоть часть того. Они поставляли на видъ, что вскоръ послъ выхода изъ собранія забывали сказанное мною. И я долго отказывался отъ исполненія ихъ просьбы, не считая себя въ силахъ дерзнуть на такое дъло; но наученный церковію не зарывать даннаго мнъ таланта, а давать торгующимъ для приращенія (Ме. 25, 27), и отъ всего

сердца повиноваться во всякомъ благомъ дѣлѣ (Тит. 3, 1), я, убоявщись отвѣта за преслушаніе, выбралъ малѣйшую нѣкую часть изъ говореннаго и удержаннаго въ памяти и изложилъ это здѣсь. И всякій можетъ примѣтить, что все изложено не съ илодовитостію разсужденія, не по ораторски, безъискуственно; но кто захочетъ вникнуть въ цѣль моего труда, тотъ не бросить въ насъ упрека за неискусное писаніе. Потому что мы сдѣлали такъ, имѣя въ виду простоту и ясность, а также и мѣстные нравы критянъ, для которыхъ и писали". Говорится тутъ о разныхъ предметахъ 16) въ видѣ нравоученій п различ-

<sup>48)</sup> Содержаніе видно изъ самыхъ заглавій: 1) О томъ, что всего пріятиве для чувствъ; 2) о благости Божіей и человъколюбін; 3) о вниманіи къ добрымъ движеніямъ ума; 4) о книгахъ, которыя для всёхъ даны; 5) нужно благодушно принимать все, случающееся противно нашинъ предположеніянь; 6) нужно быть внимательнымъ, когда бесъдуемъ; 7) о воздаянін праведнымъ после воспресенія; 8) о сдержанности въ несогласіямь; 9) о завиствованія и возвращении полученнаго отъ Бога; 10) церковь дветь намъ много благъ; 11) объ уклоняющихся отъ помощи Вожіей; 12) человыть долженъ болье всего въ мірѣ заботиться о духовиомъ плодоношенія; 13) міръ сей есть нівкоторое подобіе древняго рая; 14) человіжь есть древо многоплоднійшее; 15) человъть есть первообразь и подобіе встять тварей ("кораблю и дому, судилищу и городу, растенію, землів и небу, всёмъ наукамъ, всякому творенію и Богу подобень человънь; однимъ-по видимому строенію, другимъпо движению ума"...) 16) о блаженной и пресв. Тронце; 17) о познании будущаго; 18) о неизминномъ величіи Божіємъ; 19) нужно всегда дилать добро; 20) всегда нужно стремиться жъ одной цёли; 21) познающій себя воздаєть вськъ должное; 22) о томъ, что по природъ ны имбемъ участие во всемъ, что есть въ мірь; 23) все, наводниое отъ Бога людямъ, наводится по человъколюбію и для польвы ихъ; 24) образъ креста; 25) объ идолослуженін въ двлахъ нашихъ; 26) о временномъ здвсь пребываніи нашемъ; 27) о памятованія посявдняго суда; 28) о благодарности Богу; 29) Всякій, желающій спастись, подобенъ бъжащему на ристалище; 30) о божественной литургін; 31) о терпвиін, 32) о различівкъ въ семъ мірв; 33) Подобія живин; 84) какъ нужно проходить путемъ жизни; 35) о томъ, что кратковременность жизни полезна намъ; 36) о лъствицъ добродътелей, возводящей на небо, и лъствицъ граховъ, сводящей въ преисподнюю; 37) о нашемъ вовсоздании и духовномъ рожденія; 38) въ міріз нізть ничего нашего; 89) объ улучшенін обычаевъ (здёсь выставляются 18 нарушеній церковных в постановленій, сдёлавиних я обычными из о. Крить, напр. крещали не въ три погруженія, совершали елеосвящение надъ умершими, крещение повивальными бабками считали достаточнымъ и не доверщали его согласно преданію св. отцевъ, не заботились



ныхъ примъненій, кратко и точно, безъ украшеній слога, и безъ отступленій или уклоненій къ другимъ вещамъ, такъ что содержаніе всякой главы могло служить прямымъ отвътомъ на вопросъ или темою для бесъды; многія изъ этихъ главъ цъликомъ или частію входятъ въ проповъди Вріеннія, говоренныя или собранныя имъ повже, въ Константинополъ.

Изъ сохранившихся 10) писемъ Вріеннія, въ бытность его на о. Крить, особенно любопытны и поучительны письма къ латиномудрствующимъ—Димитрію Кидонію и Максиму. Димитрій Кидоній, образованныйшій человыкъ своего времени, бывшій придворный императора Іоанна IV Кантакузена и затымъ Іоанна V Палеолога, наставникъ сына послыдняго, Мануила 20), еще

<sup>3°)</sup> Это открывается изъ одного письма Мануилова иъ Димитрію, гдв Мануилъ такъ выражается: "Это ты посвялъ въ насъ свиена; это ты обильно поливалъ ихъ, и если то, что им тебв пишемъ, лучше бросить въ огонь, то



о надлежащемъ воспитанія дітей и т. д. Стоить замічанія мивиіе Врісниія, что не следуеть заключать побратимствъ, потомучто все мы братья по природъ и по возрождению, что для избъжания кровосившения нужно въ восприемники и въ воспріемницы приглашать членовъ одного дома или рода, не распространяя духовнаго родства на постороннихъ). 40) о въръ православной; 41) о кончинъ міра; 42) о томъ, что Богъ не перестаетъ творить чудеса; 48) о православін въ ділахъ (вся эта глава послі вошла въ слово "о въръ нашей"); 44 все устроено отъ Бога на пользу намъ; 45) противъ тъхъ. ком удивляются многочисленности и благосостоянію невірныхъ (т. е. прежде всего туровъ сравнительно съ греками); 46) о постигающихъ насъ (грековъ) бъдствіяхъ и накая ціль этого; 47) причины угнетающихъ насъ (грековъ) воль; 48) образъ Святой Церкви ("морю подобна жизнь человъческая и опасной пучинь, усъянной тысячью скаль, подводныхъ камней и морскихъ разбойниковъ; среди сего моря стоитъ великій корабль, обуреваемый сильными и безчисленными волнами, церковь Божія...); 49) о томъ, что милостыня есть необходимъйшая изъ добродътелей.

<sup>13)</sup> Кромѣ помянутыхъ выше, стоитъ примѣчанія еще письмо его къ вселенскому патріарху, не названному по имени. Вслѣдствіе распространившихся слуховъ, что христіанскія войска уже перешли Дунай, овладѣли многими врѣпостями и вступаютъ во Оракію, Вріенній повдравляетъ падріарха со счастлявою перемѣною обстоятельствъ и выражаетъ надежду, что онъ устроитъ торжественныя литанія за освобожденіе отъ продолжительной втой осады" — тєїхомахіаς. Письмо относится къ 1396 г. Надежды Вріеннія не оправдались; христіанское ополченіе потерпѣло пораженіе въ битвѣ при Нивополѣ въ сентябрѣ 1396 года, и блокада Константинополя турецкими летучими отрядами, начавшаяся съ 1891 г., продолжалась еще до начала 1400 г.

въ 1369 году, когда Іоаннъ V отправился въ Римъ признать главенство папы и просить пособій противъ турокъ, выстуень съ своими публичными рачами, какъ поборникъ таснайшаго сближенія съ латинянами, а въ последствін, можетъ-быть съ 1377 года удалился въ Италію и приняль латинство. Есть одно, неизданное впрочемъ, письмо его 21) къ нашему Врјению изъ Венеціи; можетъ-быть на это письмо и последоваль ответъ Вріеннія пиудрейшему мужу, Димитрію Кидонію, въ Венеціи". Содержаніе таково: "Труба пламенной твоей и искренней любви, съ толикаго разстоянія издавшая свётлый, величественный и громкій звукъ, огласила и насъ; и меня объятаго треволненіемъ помысловъ ободрила, возвеселила и заставила забыть всякую горечь. Таковъ ты другъ всегда, и такова твои благорасположенность ко мив: радуешься, когда я пріобрівтаю что-нибудь доброе, и сокрушаешься, если и что делаю худо; хвалишь, когда я старателенъ, и ободряещь, когда ослабъваю. За это и я благодаренъ тебъ и высказываю эту благодарность предъ встии и желаю, чтобъ ты, возвратись 22) къ царскому двору царствующаго града, убъднася въ томъ сколько наилучте. А между твиъ, разнышляя о твоемъ отступничествв, я оплакиваю несчастный народъ нашъ и сожалью объ утрать имъ такого мужа, который могь бы быть величайшимъ его украшеніемь л

не взыскивай съ насъ: ты самъ тому причиною, потому что и посвеваль въ насъ слово ученія, и орошаль и воздёлываль". Этоть отрывокъ изъ неизданнаго письма помещенъ въ помянутой выше стать В Berger de Xivrey.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Объ этомъ письмъ см. 827 страницу 1254-го тома. Patrologiae graecae изд. Migne.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Димитрій уже не возвращался въ Константинополь, а къ концу жизни прибыль на островъ Критъ и здёсь скончался въ одномъ изъ греческихъ монастырей. Изъ 18-ти писемъ Мануила ему последнее относится къ 1397 году; вероятно этотъ годъ и быль последнимъ или предпоследнимъ его жизни. Что же касается того, будто письмо его къ примикирію Факрасу (пом. въ 154 т. Ратг. gr.) описываетъ осаду Солуни Мурадомъ 2-мъ въ 1430 г., то вто явное недоразумѣніе. Письмо представляя непріятел. войско у воротъ и замѣшательство гражданъ, а вмѣстѣ выражая надежду, что императоръ употребить всѣ усилія спасти городъ, очевидно говорить объ опасности, которую навлекъ на Солунь 18-лѣтній Мануилъ, правитель города, своимъ участіемъ въ заговорѣ греческихъ гражданъ города Серреса избить турецкій гарнизонъ и присоединиться къ имперіи; а это было въ 1366 году.

похваленіемъ, опорою въ догматахъ, сильнымъ противоборствомъ противникамъ. Теперь же, когда отшатнулся отъ нашей церкви человъть, могшій восполнять нужду слова или кръпчайшаго оружія, хотя она и не безсильною остается противъ воюющихъ на нее, все-таки представляется таковою. Но если бы она испытала только отступничество его! Нътъ, а нъчто горестивищее; потому что лишившись въ немъ споборника, пріобрада въ немъ и врага и нападающаго. Въ комъ это?---въ томъ самомъ, кото-раго родила и воскормила. И тогда какъ возвъщается великое возданніе за почтеніе къ родителямъ (Исх. 20, 12. Притч. 4, 10. Еф. 6, 1-3) и угрожаетъ не меньшее наказание за наглость и обиду ихъ (Вт. 27, 16. Ме. 15, 4), ты, не знаю что пострадавши и ни во что вивнивши то и другое, дерзко объявиль брань матери, введшей тебя въ свътъ мысленный, и какъ слышу, -- безчестишь сосцы, вскормившіе тебя. Между томь, чесли въ чемъ нибудь и есть недостатки въ ней, надлежитъ стараться покрывать срамоту, а не разглашать: потому что и Хамъ, посмвявшійся надъ обнаженіемъ отца, не избъть справединваго осужденія (Быт. 9 гл.); но самъ хорошо знаешь, что постигло его. Если бы у твоей матери по причинъ преклоннаго возраста притупились и ослабали чувства и она въ чемъ-нибудь погращила противъ приличія, а ты насивялся надъ нею, то за свой поступокъ не отвъчалъ ли бы ты предъ Богомъ и людьми? Всякому это ясно. Или не знаещь, какъ невидиный Отецъ повелвваетъ чтить родителей? Какой судъ грозитъ презрителямъ и отцеубійцамь? Но еще болье надлежить почитать матерь-церковь, духовно зачавшую тебя, воспитавщую сосцами божественныхъ ученій и доведшую до такого уже возраста, - хотя бы ты и зналъ о какихъ-нибудь недостаткахъ въ ней. Ибо если и знаешь что подобное, бывающее отъ небрежности, то надлежало приврывать, а не обнажать всячески. Самъ знаешь, какое благословение дано Творцомъ твиъ сынамъ Ноя, кои прикрыли наготу отца. Но благодареніе Изліявшему собственную кровь за церковь! Потому что она не только ни въ чемъ не имъетъ недостатка, а есть одна только правая, истинная и избранная. Но ты самъ мудро помысли о возвращении къ матери, и последними твоими дълами порадуещь больще, чемъ огорчалъ прежними. А мы въ прежнемъ молчаніи совершенно извиняемся темъ, что это произошло не отъ перемвны расположенія, ни отъ невекмательности ко всему хорошему или отъ забвенія о такихъ друвьяхъ; но-ты внаешь болъвнь, угнетающую и измождающую насъ. Она вынуждаетъ меня забывать и о самыхъ близкихъ друзьяхъ и о себъ самомъ. Впрочемъ, хотя я такъ страдаю головою <sup>22</sup>), нисколько не забылъ любезную мив твою голову. Потомучто искренность твоей ко мнв невыразимой пріязии впечативваеть мив непрестанную память о тебв, заставляеть всегла воображать тебя, не позволяеть и дохнуть безъ того, чтобы не говорить съ друзьями о твоихъ достоинствахъ. А этовысота мудрости, искусство въ словъ, постоянное стараніе судить по наведеніямъ, быстрота ума, многоученость, точность. въ переводахъ съ римскаго 34) на едлинскій языкъ, чистота нравовъ, смиреніе, скромность, сила языка и пріятность голоса, приводящая въ изумление не меня только, а вевхъ. И одно изъ твоихъ достоинствъ взявши, сколько бы можно наговорить объ немъ? Но если кто и много скажетъ, то достаточно ли скажетъ и соотвътственно ли предмету?-Вотъ какъ мы расположены къ тебъ, чудный мужъ! А ты поскоръе воротись въ отечество и найдешь вонецъ достойный твоей мудрости. Благодать, Божія да покрываеть тебя на многія льта!".

Письмо въ другому отступнику отъ православія, доминиканскому монаху Максиму Хрисовергу, вызвано слъдующимъ обстоятельствомъ. Въ 1396 году этотъ Максимъ прибылъ изъ-за моря, можетъ быть изъ Венеціи, и распространилъ между православными критянами обращенное къ нимъ свое "Слово объ исхожденіи Святаго Духа" 25), написанное искусно и увлекательно. Съ соболъзнованіемъ выражаясь о невъжествъ нъкоторыхъ грековъ и о безпричинной ненависти ихъ къ латинянамъ, онъ

<sup>23)</sup> И въ послъдствін, прощаясь съ притянами, Вріенній ссылалоя на головную боль (тії кефайії айтос), удручавшую его.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Между прочимъ перевелъ съ дат. "Опровержение Алкорана", сочиненное доминиканцемъ Ричардомъ ок. 1300 г., "Ручную книгу" (Enchiridion) блаж. Августина и нъкоторыя сочинения Өомы Аквината. А противъ православной церкви писалъ на греч. языкъ объ исхождении Св. Духа, о жизни и чудесахъ Өомы Аквината и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Помъщено въ 154 томъ Patrol, graecae, изд. Migne.

виратив излагаетъ по своему ходъ разделенія церквей и докавываетъ истинность римскаго ученія о Св. Духв., а въ заключеніе приглашаеть всёхь оставить заблужденіе и повнать истину. Зная же, что православные острова чтутъ Вріеннія, накъ бы ивкоего изъ древнихъ свътильниковъ церкви 26), онъ и къ нему отправиль письмо съ совътомъ войти въ единеніе съ датинянами. Вотъ что отвъчалъ Врісиній: "Живя въ усдиненіи и стараясь внимать себъ, я получиль письмена руки твоей; перечитавши ихъ со вниманісиъ, хвалю изложеніс, потому что искусно написано, но мыслей не одобряю, такъ какъ онъ исполнены ваблужденія. О, накая дичь выпрыгнула у тебя изъ-за частокода зубовъ! <sup>27</sup>) Лучше бы тебъ стричь дьва <sup>28</sup>), писать на водъ, пускать стрвлу въ небеса, пъть ствнамъ и преследовать то, что неуловимо, чемъ делать попытку къ совращению меня изълика православныхъ. Откуда и канъ пришла тебъ такая фантазія? За что великое или малое не уважая меня, такъ противодъйствуешь моему спасенію, что ухитряешься и противъ моей води спасать меня? Или ты о моемъ спасеніи больше хлопочешь, чъмъ Пролившій за меня кровь Свою? Смотри, какъ бы тебъне оказаться противникомъ Богу чрезъ неуважение къ принадлежащему Ему самодержавію надъ природою. Кажется, затіяль ты дело это не изъ ревности по Богу, а думая оправдать свой выборъ, какъ будто такимъ образомъ избъжищь обличеній за переходъ (въ датинство), и привлечешь благосклонность тёхъ, къ коммъ присталъ, посредствомъ угожденія имъ открытою непріязнію въ намъ и ежедневными нападеніями. Такъ и къ агарянамъ передающіеся изъ христіанъ обнаруживають относительно насъ неслыханную какую-то и неумолимую злобу, своимъ -огаль атомвинемо и стомвриот и мониме благочестіе, нисколько не разсуждая о неприличіи своихъ выходокъ. Кто же изъ имъющихъ умъ и здравомыслящихъ захочетъ плъниться твоимъ языкомъ? А если выставляещь ревность по Богу, то есть другіе, худшіе нась по зломыслію-іуден, изманль-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Эта греч. пословица всгръчается въ "Разговорахъ" Платона.



<sup>[26]</sup> Κακό βωραθμίζη πος ή на μης πίτη ς ακό Μακτικό: σε ώς ένα πάλαι φωτήρων της εκκλησίας δοξάζουσιν...

эт) Выраженіе изъ Иліады Гомера.

тине и огнеповлонники: на нихъ бы вотъ показалъ свою ревность! А между твиъ, оставляя въ поков людей злочестивъйшихъ, ты противъ насъ только воздымаешь бурю. Если дъйствительно ревность о Христъ движетъ тобою, то наплежало бы позаботиться о тэхъ, съ ними препираться и проч. "Если жабранное тобою исповъдание считаемь во встать частностяхъ твердымъ и безопаснымъ, потому любищь его и защищаещь, то долженъ бы еще взять во вниманіе и шаткость человіческихъ мыслей и то, сколь многіе, понадвявшись на остроту своего ума и силу въ словъ, погръщили однакожъ въ правомъ исповъданів Бога, потому что не внимали истинной и первой мулрости (Сир. 1, 1), а внимали душевной и бъсовской (Івк. 3, 15), занимающейся безполезными словопреніями (2 Тим. 2, 14), за конми следуеть разстройство послушающихъ. И не все ли, удовленные еретическими мижніями, были исполнены еллинской мудрости?-Если ты и всецело привизался въ учению италияниевъ и нисколько не сомнъваясь приписываещь ему непогръщимость, то почему не любишь его для себя тольно, а мутишь единоплеменниковъ, желая и нхъ имъть участниками твоего отступничества? - хоть не убъдить тебъ никого изъ здравомыслящихъ. которые знають, что логическое доназательство само по себъ подозрительно и непрочно. Я не думаю, чтобъ ты, человъкъ образованный, не зналь, кто изъ насъ, мы или они, стремится въ постижению истины и вто удаляется отъ цали? Но уже любопрительность, упорство въ нападеніяхъ, наглость и бевстыдство, нетерпъливость и нежелание сознаться въ слабости не допускають тебя стоять въ лике боящихся Господа, ни убедиться сколько-нибудь, что подымающій брань противъ истины чамъ болье аттически выражается, тымъ болье обнаруживаеть свое варварство"...

"Нещадно язвишь ты насъ, называя злодъями и оставленными Богомъ за то, что не подчиняемся папѣ римскому, и знакомъ этого выставляеть неблагополучіе и несчастіе всего рода нашего. Съ помощію Божією отвѣчу тебѣ. О, Максимъ! Если изъ удачи въ житейскихъ дѣлахъ заключаеть о правотѣ ученія, то пора тебѣ считать благочестивѣе насъ и агарянъ и измаильтянъ... Но мы видимъ, что сіи нечестивцы не только насъ—промодчимъ о себѣ—но и васъ, чрезмѣрно похваляющихся своими

успъхами, не меньше превосходять своимъ благополучіемъ. Значить не потому подвергаемся несчастиямь, что не хочемь покоряться вашему папъ. Довело насъ до такого сокрушенія нашествіе гнуснаго племени нечестивцевъ, постигшее насъ всивиствіе гивва правосуднаго Бога, котораго мы сами раздражили противъ себя, и вотъ поэтому Онъ воздвигъ противъ насъ и дальнъйшихъ и ближайшихъ сосъдей нашихъ. Не слъдовало бы посему клеветать на насъ или радоваться нашимъ бъдствіямъ, но братски соболъвновать; а ты не только не сожалвешь о насъ въ нашихъ страданіяхъ, но и выступаешь противъ насъ съ укоризною, что стражденъ по заслугамъ. Впрочемъ болъзнь неправды, строющей эло, обратилась на главу (Пс. 7, 15-17) неправеднаго! Ибо еще огонь не коснулся уготованныхъ на сожжение 30), какъ весь Западъ приходитъ въ смятение, вступаетъ въ бой, но цененетъ. Недавно возгоревшаяся брань на Истръ 30) обличила ваше безсиліе, и тъхъ ободрила и воодушевила къ еще сильнъйшему противоборству вамъ, а ваши жилы разслабила; страхъ отняль у васъ силу, такъ что вы не осивливаетесь сойтись съ ними въ (новой) битвъ. Да и то удивительно. Мы, столько леть осаждаемые, все-таки держимся еще; а вы со всеми своими ополченіями и съ такимъ количествоиъ оружій всякаго рода, разъ сошедшись съ агарянами, на-голову были разбиты. Поражение собраннаго вами воинства ужаснуло весь Западъ; и еслибъ не ны, находясь вблизи, воспрепятствовали ихъ преследованію, ставши какъ бы стеною между ими н вами, то вы не нашли бы пощады, а скорве исчезли бы, не бу--дучи въ состояніи сдержать ихъ стремленіе, какъ показала и одна та битва".

"Что же касается насъ, то хотя мы и дошли до такого бъдственнаго положенія въ политическомъ отношеніи, Церковь не измѣнилась въ своемъ древнемъ состояніи, но и донынъ благодатію Божією пребываетъ безъ порока. И нѐ только градъ Константиновъ, но и Александрія и Антіохія и Палестина не ли-

<sup>30)</sup> Война зап. христівнъ на Дунай съ турками кончилась совершеннымъ вкъ пораженіемъ 28 сент. 1396 г. близь Никополя.



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Смыслъ тотъ, что еще турки не покорили столицы греч. имперіи, которую такъ долго осаждали.

шились своихъ патріарховъ; насиліе нечестивцевъ не смогло поколебать чина церквей или отнять у нихъ предстоятелей. А воть у вась, такъ церковь разделилась, нынё управляють два папы 31), враждебные другь другу; одинъ отвращается другаго и всего, имъ совершаемаго, предаетъ отлученію и анасемъ, такъ что всв вы находитесь подъ сильнейшими запрещеніями и нивто изъ васъ взаимно не считается несомивннымъ и безпорочнымъ христіаниномъ" и проч. "Что касается чистоты жизни и выгодъ гражданственности, то наша участь во иногомъ сноснве и превосходиве вашей. Цвломудрія и воздержанія, смиренія и неусыпныхъ молитвъ, благольнія священныхъ храмовъ и благочинія въ божественныхъ священнодъйствіяхъ, честности іереевъ и святольнияго житія архіереевъ, хоть не въ такой степени, какъ бы надлежало, все-таки въ нашей церкви, при тщательномъ разсмотрвнін, найдешь больше 32), чвиъ въ той, къ которой ты применуль. У васъ вышли изъ практики и отставлены всякіе законы и священныя постановленія, вводящія въ жизнь целомудріе и воздержаніе; жизнь ваша исполнена безнавазанности и всикой нечистоты не только у простыхъ людей, но и у монаховъ, и не только у монаховъ, но и у превоввышенныхъ въ клиръ, какъ діаконовт, такъ и священниковъ, да и у техъ, кои занимаютъ председательство на канедрахъ... Но что исчислять отступленія, которыхъ и исчислить нельзя? Есть у тебя свой обличитель-совъсть, которан повазываетъ тебъ, какая изъ двухъ частей міра христіанскаго желаетъ стоять ближе къ Богу".

Въроятно скоро послъ письменныхъ препирательствъ происходили и публичныя пренія между Вріенніемъ и Максимомъ объ



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) По смерти Григорія XI въ Римѣ 27 марта 1878 г. кардиналы, находивтіеся въ Римѣ, избрали папою Урбана VI; но остававшіеся въ Авиньонѣ не признали его и избрали другаго, Климента VII. Преемникомъ Урбана VI, ум. въ 1389 г., былъ Бонифацій IX, а Климента VII, ум. въ 1394 г., Вене диктъ XIII.

эз) Что и на самомъ западѣ люди, желавшіе тогда улучшенія церковныхъ дѣлъ, на греч. церковь смотрѣли, какъ на достойный подражанія примѣръ см. Лажанскаго Видные дѣятели западно-славянской образованности въ XV— XVII вв., стр. 568—575 (въ Славянскомъ Сборникѣ, т. I, изд. 1875. Спб.).

исхожденіи Св. Духа; состоялись же они въ присутствіи всей метрополіи Крита, то-есть-Кандін, главнаго города на островъ. Извъстій о происходившемъ на первомъ преніи не дошло до насъ; только изъзаписи Вріеннія о второмъ знаемъ. что оно было за три дня до этого вторато.

Диспутъ начался сходастическими тонкостями о началъ и достовърности познаній; наконець Іосифі сказаль: "Предлагайте, если что осталось у васъ после бывшаго за три дня собеседованія съ нами недосказаннымъ объ исхожденів Св. Духа; потому что сами вы и сегодня заставляете такъ отвъчать, предлагая вопросы необычные, странные и свойственные людямъ играющимъ, а не мужамъ разсудительнымъ".

Фока. Отлично разсуждаешь; приступимъ же къ тому, ради чего мы пришли къ тебъ сегодня; тебъ первому и первенство уступаемъ. Спрашивай, о чемъ хочешь и какъ хочешь.

Іосифъ. Итакъ, при содъйствін Божісиъ, прежде всего спрашиваю васъ: съ какою цълію вы предприняли такое далекое и занорское путешествіе?--для того-ли, чтобъ отречься предъ нами отъ своихъ погръшностей и покаяться, или чтобъ и насъ вовлечь въ ту же пропасть? Если первое, то хорошо пришли къ наиъ и благодареніе Богу, что повнали истину; а если второе, то знайте, что всуе потрудились. Мы не предпочтемъ васъ святымъ, ни утесовъ и стремнинъ тому, что безопасно, чи Рима Христу; да не будетъ сего!

Скаранъ. Такъ-то сурово вдругъ прогоняеть насъ, пользуясь уступленнымъ тебъ правомъ говорить первому? Спрашивай о Духъ, а не о цъли нашего прибытія.

Іосифъ. Теперь спрошу о Духъ Святомъ, а ты отвъчай: Отецъ одинъ ли только виновникъ Сына и Духа или не одинъ?

Максимъ. Сына-одинъ, а Духа не одинъ только.

Іосифъ. Я спросиль одно, а ты отвътиль другое; что избъ-гаешь отвъчать на первый вопросъ? Отвъчай прямо: Отецъ одинъ ли только виновникъ для обоихъ тъхъ лицъ или не одинъ?

Максимъ. Не одинъ.

Іосифъ. Значитъ, во Св. Тропцъ есть два виновника Сына и Духа?

Максимъ. Одинъ.

Іосифъ. Итакъ выходитъ истина, что Духъ Святый исходитъ отъ одного Отца.

Максимъ. Но что жь мъшаетъ намъ признавать, что Богъ Отецъ есть единый виновникъ Сына, а Духа не одинъ, но виъстъ съ Сыномъ, соединеннымъ съ Нимъ нераздъльно по естеству? Ибо не говоримъ о двухъ Отцахъ или о двухъ изводителяхъ, чтобы ввести двухъ виновниковъ; но вакъ въруемъ, что Богъ Отецъ есть одинъ Отецъ одного Сына, такъ признаемъ и то, что Отецъ и Сынъ виъстъ суть одинъ изводитель одного Духа.

Іосифъ. Значитъ, кромъ одного Отца есть еще другой одинъ изводитель, подобно тому, какъ кромъ одного Сына есть иное лице—одинъ Духъ; и далъе, во Св. Троицъ указываются два лица — виновника (δύο τὰ αίτια πρόσωπα) и два въ Ней лица про-исшедшія (τὰ αίτιατὰ).

Максима. Почему такъ говоришь? Выразись ясиве.

Іосифъ. Я сказалъ весьма ясно, и мое предложение понято всъми слушателями; впрочемъ и иначе выражу его, а ты внимай и отвъчай. Относительно лицъ Пресв. Троицы признаете ли одно только лице виновникомъ двухъ, или два лица только виновниками одного?-или и одно лице виновникомъ двухъ, и два лица виновниками одного? Если одно только лице виновникомъ двухъ, то это свое исповъдание напиши мив собственноручно предъ върными свидътелями, и я тотчасъ признаю тебя единовърнымъ со мною. А если два лица только виновниками одного, какъ выдаете за истину, то всячески необходимо выходитъ. что ошибаются богословы, говорящіе, что въ пребожественной, Троицъ есть единый виновникъ-Отецъ. Кто эти богословы? Іоаннъ Дамаскинъ, говорящій въвосьмой главъ своего Изложенія догиатовъ: "Онъ есть и Духъ Сына, но не потому, что отъ Него, а потому что чрезъ Него отъ Отца исходитъ; ибо одинъ виновникъ-Отецъ". Кириллъ Алекс. въ словъ о Троицъ: "ибо у насъ одинъ виновникъ обоихъ лицъ-Отецъ". И, опуская другихъ, св. Григорій Богословъ въ словъ о Св. Духъ: "единъ Богъ, такъ какъ къ одному виновнику возводятся Сынъ и Духъ". Примъчаещь, что говоритъ учитель? Соблюдается въра въ единаго Бога, когда и Сына и Духа будемъ относить къ единому виновнику. Явно и противное, что у насъ не будетъ единаго Бога

въ Троицъ, если не къ одному виновнику будемъ относить и Сына и Луха. Но возвратимся къ предмету. Если, какъ говоришь, не одно лице есть виновникъ двухъ, а два-одного, то неизбъжно выходить, что и всь эти учители лгуть, и единомудренные съ ними заблуждають отъ истины, а и разумбю не тольво нынвшнихъ невврующихъ тому, но и тогдашнихъ, когда излагалось ученіе, непосредственных слушателей учителей. Но сома неправда себъ (Пс. 26, 12)! И мы, отъ нихъ наученные, отвращаемся отъ говорящихъ, будто во Св. Троицъ есть два виновника; для насъ истина дороже всего! Вы, датиняне, говорите, что и одно лице только есть одинъ виновникъ одного, и то одно опять есть виновникъ двухъ, и два лица Тронцы есть одинъ виновникъ одного. Увы, какое извращение! А мы, Ромен, находя въ Св. Писаніи безчисленное множество разовъ рачь о Св. Духа, ни разу не нашли выраженія, что Онъ упостасно исходить отъ Сына: а неупоминаемое во всемъ свящ. Писаніи справедливо и намъ почтить молчаніемъ. Ибо равно нельпо и дерако и возвъщенное отъ Бога учение скрывать въ молчании, и умолчанное Имъ отъ въка намъ теперь проповъдывать.

Максимъ. Но не такъ думаетъ и Оома Аквинатъ.

Іосифъ. Я Өому (ты не смущайся) и во многомъ другомъ усматриваю погрѣшающимъ противъ долга, но особенно въ его умозаключеніяхъ о Святомъ Духѣ и главахъ противъ насъ <sup>83</sup>). А что онъ несвободенъ отъ кощунства, называетъ существо Божіе видимымъ, идеи Платониковъ примѣняетъ въ Божественному естеству, называетъ тождественными въ Богѣ сущность, силу и дѣйствіе, опять—сущность въ Богѣ полагаетъ за одно и тоже съ лицемъ, принимаетъ, что четыре личныя свойства <sup>54</sup>) принадлежатъ лицамъ Божественнымъ, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца непосредственно и посредственно, что, наконецъ,



<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Оома Аквинать (ум. 1274 г.) считался высшимъ авторитетомъ особенно у доминиканцевъ, да и самъ принадлежалъ къ этому ордену. Сочиненія же его, на которыя здъсь Вріенній указываетъ, суть: Summa totius Theologiae и Opusculum contra errores graecorum.

<sup>34)</sup> Именно, кромѣ отчества, сыновства и исходности онъ считалъ личнымъ свойствомъ божеств. лицъ и общее извожденіе (κοινή πρόεσις), будто принадлежащее Отцу и Сыну вмѣстѣ.

многихъ святыхъ онъ исключаетъ изъ лика святыхъ, явно изъ слъдующаго".... Приведши семь мъстъ изъ сочиненій Оомы, Іосифъ продолжаетъ: "такъ полагаетъ Оома; а миѣ и всякому православному неприлично внимать сему".

Затыть Скаранъ, тоже латинникъ, просилъ Іосифа растолковать: "одинъ ли только вопросъ объ исхождении Св. Духа требуетъ исправления, или вы различаетесь отъ насъ и въ другомъ чемъ либо"?

*Іосифъ*. Сами хорошо знаете, что и во многомъ другомъ несогласны съ вами; легко ли все высказать? но особенно въ семи пунктахъ.

Скаранъ. Прошу сказать, какіе это, и почему изъ-за нихъ отдъляетесь отъ насъ? И еще: какимъ бы образомъ прилично исправить это, если только можно исправить?

Іосифъ. Скажу съ готовностію и по возможности кратко и ясно. Первое: что вивсто кваснаго хліба въ литургіи приносите опрісноки. Второе: что крещаете въ одно погруженіе, въ противность узаконеніямъ. Третіє: что учите, будто существуєть по смерти огонь, очищающій отъ всякаго гріжа. Четвертоє: что безъ всякаго опасенія употребляете въ пищу удавленину и кровь.

Сканаръ. Пятое?

Іосифі. Не прогиввайся, — что поститесь въ субботу виветь съ іудеями. Шестое: что правила св. апостоловъ и два изъ семи вселенскихъ соборовъ <sup>25</sup>) явно устраняете. И ко всему этому—седьмое, что и всякій санъ церковный и разрішеніе отъ всяка-го гріза даете за деньги нагло ищущимъ ихъ. Вотъ семь пунктовъ, въ которыхъ мы наиболю разділяемся отъ васъ; конечно, разумюю семь безъ вопроса объ исхожденіи Св. Духа и безъ иныхъ вещей, о которыхъ теперь лучше промолчать. И по этимъ поводамъ отділяемся отъ васъ не самочинно какъ-нибудь, нітъ! ни изъ превозношенія или властолюбія, какъ иной можетъ подумать, но послідуя правиламъ всехвальныхъ апостоловъ и преданіямъ семи вселенскихъ соборовъ".

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Тогда какъ православная церковь принимаетъ 85-ть апост. правилъ, римская только 50-ть, и вовсе не признаетъ 28 правила собора Халкидонскаго и 13 правила собора Трульскаго.



Затёмъ, приведши довольно свидетельствъ 36) на все семь пунвтовъ въ пользу православія и въ обличеніе западныхъ новшествъ, Іосноъ говоритъ: "Одно средство въ исправлению Звсего этого, это - ничего не дълать и не мудрствовать въ противность постановленіямь святых впостоловь и святых соборовъ. Право соблюдающій этотъ предвль будеть намъ сопричастникомъ и единовърнымъ, а презирающій предуказанныя опредъленія и вивств идущій противъ апостоловъ и безстылно выступающій противъ святыхъ какое общеніе съ нами иметь будетъ? Какое ему участіе съ нами или какой одинаковый по благочестію жребій? Хотящимъ держаться благочестія одинъ изъ учителей говоритъ: "всякаго учащаго не по установленному. хотя бы быль уважаемымь человъкомь, постинкомь и дъвственникомъ, хотя бы творилъ знаменія и пророчествоваль, признавай за волка въ овечьей кожъ, губящаго овецъ"; другой же: "если кто колеблетъ постановленное богоносными отцами, то следуеть не домостроительствомъ называть это, а преступленіемъ и предательствомъ догмата и нечестіемъ относительно Бога" 37) и сославшись еще на апостола Павла (Гал. I, 9) и опре-

эт) Это—слова Евлогія, патр. александрійскаго (приводятся въ "Тактиконъ" Никона Черногорца, въ началъ 1795 г. Почаевское).



<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Какъ ватруднительно въ то время было знакомство съ сочиненіями знаженитьйшихъ отцевъ церкви, показываетъ настоящій примъръ Вріеннія (другіе укажень дальше). Въ подтвержденіе того, что Евхаристія должна совершаться на квасномъ жатов, онъ ссылается, между прочимъ, на толкование божеств. литургін, составленное Василіемъ Великимъ, тогда какъ извістно, что подобнаго сочиненія н'втъ между подлинными твореніями этого отца. Вотъ елова Вріеннія: "И Василій В. въ изъясненіи божеств. дитургіи говорить, что чрезъ совершвеное врвсь означаемъ совершенное человъчество Спасителя нашего Інсуса Христа и показываемъ, что Онъ есть совершенный Богъ в совершенный челововь. Пшеничный хлобь указываеть на плоть, закваска на душу, соль на умъ; и поэтому называемъ тело Господне одушевленнымъ и одареннымъ разумомъ. Да и пять чувствъ напоминаемъ въ священныхъ просфорахъ: зрвніе посредствомъ твста, обоняніе посредствомъ закваски, слухъ посредствомъ огня, вкусъ посредствомъ соли, и осязание посредствомъ воды". Это тонкое схоластическое умствование безъ сомивния принадлежить поздивншимъ временамъ, можетъ быть временамъ императ. Михаила Палеолога (второй половинъ XIII в.), когда въ жару споровъ и сторонники унів и православные ссыдались на небывалыя реченія отцовъ.

дъленія соборовъ 38), заключаєть: "Итакъ, когда въ такомъ множествъ и столь высокіе учители воспрещають учить иначе, единое и единственное исправленіе и спасительный путь есть сообразоваться съ святыми соборами, хранить постановленія святыхъ апостоловъ и во всемъ послъдовать Христу, которому благодареніе за все"!

Врієнній пробыль на островъ Крить до 1400 или 1401 года, какъ надлежитъ заключать изъ его "Прощальной ръчи Критинамъ" 30), гдъ онъ говоритъ, что вотъ уже двадцатый годъ пользуется гостепримствомъ ихъ и покровительствомъ или благорасположенностію мъстнаго венеціанскаго правительства; но удалился отсюда не по своей охоть, а по вызову патріарха константинопольскаго въ вследсвіе недовольства имъ некоторыхъ изъ критскаго клира, особенно монаховъ, которыхъ и въ прощальной ръчи обличаль довольно ръзво. Недостатки же, которыхъ онъ здёсь коснулся, главнымъ образомъ были следующіє: 1) Духовники безъ всякаго разсужденія давали разръшеніе гръховъ всемъ, заботясь только о своемъ обогащения. "Когда кто нибудь явится на исповёдь къ никъ, то смотрять на него, какъ на хорошую дичь, попавшую имъ въ руки; и кто бы ни принесъ имъ любезную волотую монету, такого не медля нискольво объявляють достойнымъ пріобщенія. И хотя бы жизнь его была явно загорна и грязна, золотой заменяеть ему все-и расположение въ добру и очищение и совершенствование. А кто не представить, то не будеть разръшень, котя бы и весьма достоинъ былъ" и проч. 2) Усилившійся обычай учрежденія адельфатов: именно, нъкоторые христівне жертвовали въ монастырь извъстную сумму, годовые проценты съ которой назначались на содержание одного или двухъ и больше братьевъ въ монастыръ, и при жизни распоряжались ими по своему усмотрънію на содержание извъстныхъ имъ лицъ, а по смерти виладчиковъ адельфатами пользовались или прямо поименованныя ими лица, съ правоиъ назначать преемниковъ себъ, или сами монастыри,

<sup>239)</sup> Почти цѣликомъ эта рѣчь помѣщена въ статьѣ о греч. церкви на островѣ Критѣ (въ Правосл. Обозр. 1876 г.).



<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Между прочимъ и такъ наз. собора единенія, происходившаго въ Константинополів 920 г.

но последнее бывало редко. "Кому неизвестно, что некоторые изъ невнимательныхъ христіанъ, умершіе леть за тридцать, за пятьдесятъ и шестьдесятъ предъ этимъ 40), оставили въ пользу своихъ душенагубное и проклятое обязательство, такъ-называемыя абедфата, и получатели ихъ, служа за мізду, оставили сіе другимъ, и третьему и четвертому лицу, и такъ более семидесяти летъ продолжалась та беззаконная 41) передача, а исправляющаго нетъ? Напротивъ, зло утрояется, а лучше сказать—все больше распространяется, потому что и имущество святыхъ обителей умаляетъ, и худо распорядившимся причиняетъ муки, и наследники ихъ, будучи святокупцами, стремятся къ погибели. Почему, наконецъ? Потому что не исповедывался никто изъ нихъ, ни изъ техъ умершихъ, ни изъ этихъ живущихъ, хоть

<sup>(</sup>а) Кріоту—одно изъ предмъстій Константинополя, на морскомъ берегу, у Золотаго Рога: посему въ русскихъ лътописяхъ самый заливъ называется словомъ Cydъ, по буквальному переводу съ греческаго.



<sup>40)</sup> Древнъйшее упоминаніе объ адельфатахъ относится, сколько намъ извъстно, къ 1351 году, когда императоръ Іоаннъ Кантакузенъ далъ въ монастырь сто иперпировъ съ тъмъ, чтобы въ пользу нѣкоей Амарантины монастырь отпускалъ ежегодно одинъ адельфать (dòchфáтоv ĉv) — соотвътственно содержанію прочихъ монашествующихъ (Acta patriarch. I, 317 — документъ СХХХ VII).

<sup>41)</sup> Ко времени, когда Вріснній ратоваль противъ адельфатовъ, и патріархи констант. уже начали принимать ивры къ ограниченію этого злоупотребленія, такъ что Врісниїй віроятно есля не по внушенію свыше, то въ согласін съ ісрархич, распоряженіями действоваль. Въ 1400 году состоялось утвержденіе патріархомъ Матосемъ 1-мъ учрежденія адельфатовъ монахини Өеогносін на такихъ условіяхъ и вътакихъ выраженіяхъ: "Поелику проигуменія честной обители євятаго преподобном. Андрея, что въ Крисв (а), госпожа Өеогносія иміла въ той обители адельфаты по издавна усилившемуся οτносительно ихъ беззаконному σбычаю (κατά την πάλαι επικρατήσασαν εις τά τοιαθτα παράνομον συνήθειαν), изъ коихъ адельевтовъ одинъ по условію нивла передать (монастырю) послё своей смерти, а теперь приняда и другую душу и произвела въ монашескій чинъ, но пожелала сділать въ монастырь и другой виладъ, чтобы послъ ея смерти имъли въ монастыръ положенное содержаніе два лица, которыя будуть и жить въ ся келлін"... то патріархъ утверждаеть только съ твиъ, чтобы "онв никогда не вивли права выйти изъ обители и по смерти ея, проигуменіи, содержались такъ же, какъ и прочія сестры; а въ случав выйдуть изъ монастыря, то не будуть требовать или получать съ монастыря ничего"... Acta patriarch. II, 353-документъ DLI.

бы просто такъ какъ-нибудь сказавши "прости меня, Господи", или святокупцу: "прости меня, отче святый"! Между твиъ-они монахи, и имъя три, пять и семь адельфатовъ, оставленныхъ имъ разными лицами, большинство изъ нихъ живутъ вив обитаемыхъ монастырей и безстыдно получають адельфаты полные. какъ бы живущіе внутри монастыря, вовсе не разсуждая, что адельфать, по истечени двинадцати лить, поглощаеть капиталь. Итакъ навываемый братъ не разбойникъ ли скоръе? И получаемое имъ не хуже ли всикаго роста? Что же? Не всвиъ ди въдомы держащіе въ залогь за проценты священные сосуды бъднъющихъ монастырей?... 3) Монахи и монахини жили виъстъ. въ однихъ и техъ же келліяхъ, ни во что вибняя церковныя правила и прещенія патріарха. "Но что это въ сравненіи съ дальнъйшинъ? Они... Но какъ говорить о томъ безъ слезъ? Много прежде погрозивши на словахъ, что если не получатъ позволенія жить съ женщинами, то отстануть отъ двора нашего и пристанутъ въ другому, лишь бы только достигнуть цёли и не разлучаться съ сожительницами, нёкоторые изъ нихъ, хотя и не всъ, выполнили свою угрозу на дълъ, склонивши свои выи и души вътомъ"-то-есть чужомъ дворв-ли получивши оттуда ΤΑΚЪ-ΗΑЗЫВВЕМУЮ РАЗРЕШИТЕЛЬНУЮ ΜΟЛИТВУ (εὐχὴν τὴν λετομένην τής λύσεως), и словами и делами занвивши, что уже не повинуются вселенскому архіерею, какъ не дозволяющему творить бевзаконіе, а подчиняются впредь тому (папъ), который очень легко снисходитъ и въ сему и во многому другому. Потому и не хотять, чтобы существоваль обличитель" и проч. -- Безь сомивнія, публичное, при прощаніи, обличеніе погръшностей стояло въ связи съ грамотами патріарха Матеея во всемъ вритянамъ н къ клиру острова; въ последней онъ умоляетъ монаховъ "отстать отъ преступнаго и противовановическаго жительствованія вивств съ монахинями, и повельваеть, чтобы "не всикій іеромонахъ воспринималь на себя исповъданіе людей, а только тотъ, на кого возлагается это поручениеть нашей изрности" 42).

<sup>43)</sup> Аста ратг. № 634—II, 477. Этотъ документъ не имветъ означенія года, но помѣщенъ предъ другими, относящимися къ 1400 и 1401 году. Въ немъ нѣтъ и выраженій "изыдите отъ среды ихъ" и проч., значитъ—имъ не искаючается посылка патріархомъ и другой грамоты на островъ.



А изъ той же прощальной ръчи Вріеннія видно, что кромъ "увъщанія клиру" патріархъ писалъ и ко встиъ православнымъ критянамъ; потому что тамъ говорится: "Умоляемъ васъ удаляться отъ встхъ безчинно ходящихъ (2 Сол. 3, 6) и потому сдълавшихся отлученными отъ церкви. Вмёстё съ нами вотъ что заповъдуетъ вамъ и великій апостолъ Павелъ, уста Христовы, а вмёстё съ Павломъ и нынёшній вселенскій патріархъ, преемникъ апостоловъ: изыдите отъ среды ихъ и отлучитеся (2 Кор. 6, 17), и не сообщайтесь чужимъ гръхамъ (2 Кор. 6, 17. Еф. 5, 11), потому что у каждаго довольно своихъ золъ".

О своихъ видахъ и чувствахъ при отправленіи съ Крита Вріенній выразнася такъ: "Пусть никто изъ васъ не думаетъ, будто я отправляюсь имъя виды на какое-нибудь знатное или неважное достоинство; о други! не таковъ мой образъ мыслей, но еслибъ и предлагали что, я отказался бы. Я бы желалъ остальную свою жизнь, и безъ того краткую, провесть въ чинъ наставляемаго и ученика, котораго одного только достоинъ, чвиъ и именуюсь, если только неминуемое какое либо стечение обстоятельствъ не заставитъ меня взять на себя какую нибудь неожиданную должность. Опять, не изъ-за какой либо печали или принужденія укожу отсюда; удаляюсь я изъ-за самаго подлиннаго добра: чтобы и получить точное удостовърение о своихъ дълахъ отъ преимущихъ, не напрасно ли какъ нибудь подвизаюсь или подвизался (Гал. 2, 2), и себъ, на основании свидътельства лучшихъ, привести на память, каковъ я есмь, и прожить съ ними остальное время, если только головная боль не воспрепятствуетъ осуществиться моимъ надеждамъ". А о начальномъ времени своего пребыванія въ Константинополѣтакъ извъщалъ нъкоего Іоанна <sup>44</sup>). "Возлюбленный братъ! Знай, что я пользуюсь хорошимъ здоровьемъ; головная боль оставила меня, и авва у меня корошъ. Здъшніе друзья приняли меня. Вижу то прекрасное, что часто желаль видеть. Состою въ лике воспъвающихъ Господа. Слушаю гласъ хваленія и исповъданія. Повоенъ отъ шума; имъю волю жить свободно, что никому изъ

<sup>49)</sup> Не извёстно, кто быль этоть Іоаннъ; но письмо къ нему писано на Критъ, какъ видно изъ околчанія.



эдъшних в монаховъ не дозволено. Нахожусь въ близкихъ сношеніяхъ съ царскимъ дворцомъ. Живу въ честной обители Стулійской; обилую благами Господними. Читаю среди церкви; пою Богу моему вивств съ поющими. Молюсь наединв: пишу правду; говорю истину; обръдъ путь спасаемыхъ. Бесъдую съ дюбителями мудрости (философами). Никто изъ чужихъ не видитъ меня въ лицо, и никакая женщина не слышить моего голоса. А причина та, что вотъ уже тысяча лётъ 44), какъ мужчина безъ дела (апрактос) не вступаль въ Студійскій монастырь, и женщины не ходили по двору его. Ко всему этому я въ хорошей обстановкъ: роскошествую въ пишъ, доволенъ настоящимъ, не скуденъ одеждами. Живу въ келлік, подобной дворцу. Садъ и огородъ, маслина и виноградъ кругомъ меня; предо мною величественные кипарисы. Съ одной стороны городъ и площадь, съ другой матерь церквей (т.-е. церковь Софійская) и дворецъ вемнаго царя. Вотъ какими благами, дорогой мой Іоаннъ, наградило меня изгнаніе изъ Крита! Посему да простить Господь и въ семъ въкъ и въ будущемъ всъхъ, которые содъйствовали ноему изгнанію, и да подасть имь оставленіе и прочихь прегръшеній ихъ. И ненавидящихъ и любящихъ насъ привътствуй отъ насъ во Христви!

Не болъе двукъ лътъ 45) провелъ Госифъ въ монастырскомъ уединении. Императоръ и патріаркъ возложили на него обязанность проповъдника слова Божія, которую онъ и принялъ изъ послушанія, какъ самъ говоритъ въ словъ на великій пятокъ. "Эти (царь и патріаркъ), послъ Бога, наши властители и пове-

<sup>44)</sup> Употреблено круглое число вивсто девяти сотъ съ нвсколькими десятками; пот. что Студійскій монастырь, въ честь Іоанна предтечи, основань въ 463 году.

<sup>46)</sup> Такъ заключаемъ на томъ основанів, что самъ Вріенній говорить въ словь на великій пятокъ, что обязанность проповъдника возложили на него царь и патріархъ. Но императоръ Мануилъ воротился въ Константинопольтолько къ веснь 1403 года, съ 10 го декабря 1399 года отправившись въстранствованіе по западнымъ странамъ съ цьлію найти помощь противъ усиливавшихся и тыснившихъ его Турокъ. См. Sejours de l'empereur Manuel Paleologue (въ стать вегдет de Xivrey Mem. sur la vie et les ouvrages de l'emp. Man. Paleologue—во 2-й час. 19-го т. Mem. de l'Academie des inscriptions et belles—lèttres).

дители и господа, безъ которыхъ невозможна жизнь христіанская, избравши жезломъ власти своей меня, столько лътъ жившаго вив, и ничего худаго за собою не имвющаго отвлекши отъ предположенной цвли, поставили во всенароднаго проповъдника. А противоръчить конечно нельзя было. Потому я не воспротивился, а распрощавшись съ своею волею и отринувши преслушаніе, предпочель лучше повиноваться имъ, разсуждая въ себъ такъ: постановляетъ царь, и кто воспротивится ему, хорошему повелителю? повеляваеть патріархъ, и кто не послушается его? Богъ хочетъ сего, и кто отречется? Или что, ради самой истины, оставалось мив двлать? Бъжать въ Сипилію или укрываться гдв нибудь во мракв, или притвориться потерявшимъ голосъ, потому что и это приходило на мысль, и къ столь велинимъ властямъ показать вражду непримиримую? Но что бы я могъ сказать въ свою защиту праведному Судій? Или какъ оправдывался бы предъ Тъмъ, который говоритъ душъ моей: всяка душа властемъ предержащимъ да повинуется (Рим. 18, 1)? Почему я и подклонилъ свою выю и, какъ видите, стою здъсь, исполняя долгь послушанія начальствующимь, хотя предположилъ было остатокъ жизни провести въ молчании, какъ и прежде сего молчалъ долгое время. -- Изъ другихъ проповъдей его, говоренныхъ въ первое время проповеднической деятельности въ Константинополъ по возвращении съ Крита, только одна содержить въ себв указаніе на 1404 й годь; это, именно, есть "слово о въръ нашей", сказанное въ царскомъ дворив. Тутъ онъ, между прочимъ, упоминаетъ, что латиняне овладъли-было Константинополемъ за двъсти лътъ предъ тъмъ.

Въ 1405 году на него возложено было патріархомъ и синодомъ весьма важное порученіе; именно, въ качествъ уполномоченнаго (топотпритис) отправлялся онъ на островъ Кипръ для точнъйшаго дознанія, насколько исполнимо предположеніе со стороны кипріотовъ возсоединеніе съ православною церковью? Его "Сужденіе о задуманномъ было возсоединеніи кипріотовъ съ православною церковью" остается единственнымъ въ исторіи памятникомъ этого дъла; больше никто объ немъ не упоминаетъ ни изъ греческихъ, ни изъ латинскихъ писателей. Ведено оно было въ величайшей тайнъ, и самъ Вріенній только чрезъ семь лътъ публично, въ засъданіи синода, произнесъ окон-



чательно свое суждение 4.). Оно таково. "Я объ этомъ предполагаемомъ единеніи говорю слідующеє: вакое общеніе истичы съ заблужденіемъ? А что есть у насъ и кипріотовъ общаго? Они, издревле будучи церковію независимою 47), предавши эту независимость, подчиняются церкви несогласной съ нами въ существенныхъ догиатахъ и волею или неволею теперь въ порабощени у нея. А мы въ надеждъ какого обращения или какой услуги отъ нихъ примемъ ихъ въ общение? Пусть распрощаются съ нами и уходять къ себъ! Потому что хотять, положимь, соединенія съ церковію православною, но съ неизифинымъ сохраненіемъ всёхъ обязательствъ своихъ относительно датинянъ: то-есть: думають инъ на самонь дёлё повиноваться и служить во въки, а намъ подчиниться только на словахъ и черниломъ, да и это самое скрывать всегда, едико возможно, и ни коимъ образомъ не обнаруживать ясно, чтобы, какъ небудь оскорбившись, господа ихъ датиняне не заставили ихъ явно угасить и ту малую искру благочестін, которую они имають. А это не значить, что церковь кипрская возсоединится съ вселенскою, но что вселенскій патріархъ и сущіє подъ нимъ прикровенно подчинятся пап'в римскому" и проч. "Желаль бы я узнать отъ няхъ, какъ они, бывшіе независимыми и этой независимости лишившись насилісив или добровольно, теперь возмогуть представить ее напъ и сохранить неизмённою, тогда какъ сами ее

<sup>66)</sup> Островъ Кипръ, подпавши подъ власть латинянъ съ 1191 г., составиль особее королевство подъ династіею Лувиньяновъ; православные греки уже съ 1220-хъ годовъ частію начали признавать главенство папы, в "постановленіемъ" (constitutio Cypria) 1260 г., изданнымъ папою Александромъ IV упразднена греческая архіепископская каседра и кипрскіе греческіе епископы (четыре числомъ), въ качествъ викарныхъ, подчинены латинскимъ епископамъ епархій, въ округъ коихъ входили епархіи греческія. Болье педробно см. въ ст. "Греко-униты острова Кипра въ XIII—XVI ст.", помъщенной въ Духосномъ Въстинкю за 1866 годъ.

<sup>41)</sup> Аνέκαθεν δυτες αυτόνομος έκκλησία. Еще имп. Зенонъ въ 477 г. подтвердиль независимость архіепископа кипрекаго отъпатріарха антіохійскаго, съ правонь облачаться ещувъ пурнуровую мантію при священнодъйствіяхъ, подписмваться киноварью, быть независимымъ ни отъ какого патр. престода, нивющимъ власть созывать мъстные соборы, и какъ избраніе, такъ и посвящение его предоставиль мъстнымъ епископамъ.

не имъють? Или накъ они смогутъ служить двумъ господамъ и оставаться самостоятельными, тогда какъ уже предали свою независимость? Притомъ же ны думаемъ, что на Кипръ одна церковь самостоятельная; тогда какъ тамъ сколько ромейскихъ епископовъ, столько у нихъ и церквей самостоятельныхъ. Потому что помейскій епископъ Лемиссійскій 43) подчиненъ только Лемиссійскому же оранкскому епископу, Пасосскій Пасосскому, Анохостскій Анохостскому и Левкосійскій Левкосійскому, но ни одинъ изъ ром, епископовъ не подчиненъ ни одному ромейскому же. Да и самъ по себъ каждый изъ нихъ не самостоятеленъ, потому что свою свободу передаль другому; отъ того и относительно другъ друга они и не подчинены и не согласны. На какомъ же справедливомъ основаніи мы примемъ ихъ въ общеніе? Ибо все это не признавъ повиновенія намъ и принадлежность не православія, а разділенія (схивны). А если достойны они общенія потому, что терпять наснаьно и противь воли, то затвиъ нужно быть въ общение и съ Калабрійцами и Сицилійцами 40), и просто сказать-со всеми, которые отъ папы насилуются относительно благочестиваго ученія; потому что и они противъ воли терпятъ, а терпя жельютъ вовсоединенія. Но никто изъ православныхъ не приметь въ общение съ собою чедовъка, не дерзающаго отстать отъ заблужденія; потому что заблужденіе причина злобы, и злоба есть плодъ заблужденія. А лучше сказать-заблуждение пролагаеть путь злобъ и съ нею сплетается, какъ весьма ясно научаетъ и самый опыть изъ двиствительности, и говорять о томь учители церкви. Ибо говорить, что ни при повреждении учения возможно вести жизнь истинную, ни ведущему развращенную жизнь возможно пребывать въ здравой въръ; потому что развращенная жизнь пораж-

<sup>49)</sup> О постепенномъ введеніи уніи между православными жителями Калабріш и Сициліи см. статьи "Греко-италійская церковь" въ Русской Бесёдё 1859 г., и "Очеркъ исторіи греческой церкви на о. Сициліи въ "Православ. Обозрѣніи 1871 г.



<sup>48)</sup> Лемиссосъ основанъ въ 1191 г. королемъ англійскимъ Ричардомъ вибсто разрушеннаго имъ Амасунта; тутъ началъ жить и литинскій епископъ, которому подчинялся греческій, жившій въ г. Лескарѣ. Другісгреческіе жили: подчиненные Никосійскому лат. епископу—въ Соліи, Пасосскому—въ Арсинов, Фамагустанскому—на островѣ Карпатѣ.

даетъ лукавое ученіе, и худое ученіе проваводить худую жизнь. И какъ въ царскихъ монетахъ отсвишій малое что небудь изъ начертанія двлаєть всю монету негодною, такъ и превративній мальничю часть здравой веры наносить вредь всему, съ этого начала иди на горшее 50) и проч. "Если же все это истинно и не можетъ быть иначе, какъ по реченному Духомъ Святымъ чрезъ святыхъ его, то мив представляется совершенно невозножнымъ посредствомъ однихъ письменъ искоренить обычай, уже двёсти лётъ 51) господствовавшій надъ стольинии душами. Посему лучше бы стричь льва, стралять въ небо, руками ловить облака, донть курицу, или мигать слепому, беседовать съ мертвыми или петь для осла, мыть грявь, ощинывать яйцо, или море пахать и засъвать, строить городъ въ воздухъ разговаривать съ берегомъ 52), считать песовъ или чистить Евіопа 33), ръзать огонь, довить сътнин вътеръ или онлосооствовать съ дикаремъ, чъмъ Кипрянъ принимать въ общение съ православными. Двисти сорока лита прошло са того времени, кака Кипряне подчинились датинянамъ, и затъмъ соровъ два патріарха и семнадцать царей царствующаго града, которымъ всемъ и не снилось принимать Кипрянъ. И вотъ техъ, которыхъ такіе и толикіе мужи не счители достойными общенія, мы примемъ не сомнъваясь, такъ какъ мы, разумъется, святъе и мудрве всвхъ нхъ?" И далве подробно излагаетъ виды тогдашниго

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Или стараться сдёлать бёлымъ человёна, отъ природы имёнощаго черпую кожу. (см. Іерем. 13, 23).



<sup>66)</sup> См. Златоуста 1-ю бес. на посл. къ Галатамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Здёсь, какъ и немного ниже, счеть у Вріеннія не точень, мометь-бить это зависёло и оть переписчиковъ, но могло быть означено и саминъ Вріенніємъ при последнемъ собраніи своихъ сочиненій. Въ таконъ случав из 1433 году действительно прошло бы ок. 240 леть оть завоеванія острова датинявами и деёсти лёть оть усиленія уніи между кипр. греками.

<sup>62)</sup> Смысать всёхть предыдущихть присловій ясенть, а о происхожденіи и употребленіи ихть древними греческими писателями любопитствующій можеть узнать изть книги Adagia, id est prouerbiorum, paroemiarum et parabolarum collectio locupletissima, ed. 1670, Francofurti. Но смысать присловія "разговаривать съ берегомть" (ἀιγιαλφ λαλείν) не лишне и здіть уяснить. Оно соотвітствуєть выраженію—разговаривать съ глухимть, пот. что приморскіе берега, по причині постояннаго прибоя и шума волить, назывались у древнихъ глухими; такть у Овидія есть выраженіе: Surdior ille freto.

получненія греческаго кипрскаго духовенства латинскому, посвящение греч. епископовъ латинскими, запрещение греч. епископамъ вывъжать съ острова, вкравшіеся иновърные обычан, и упомянувши, что греческіе духовные позволяють себъ участвовать въ священнодъйствіяхъ не только съ датинянами, но и со встин на островт еретиками (армянами, маронитами и коптами), вамвчаетъ: "н латиняне, и еретики кипрскіе всв сохраняють обычан свои и догматы неизманными; один только бадные ромейскіе епископы во всемъ ко всемъ пристають. По письменкому ли узаконенію или по неизбъяному обычаю они такъ поступають, но ни сами собою они могуть сбросить это провиятое рабство, котя бы и желали сего и всячески содействовали, какъ они говорятъ, ни мы въ силахъ освободить отъ него, хотя бы, по пословиць, небо смъщали съ землею 54), котя бы считали себя мудрее Соломона; даже и одного изъ обязательствъ, жоторое они должны исполнять въ отношеніи въ латинянамъ въ доказательство своего подчиненія, мы не можемъ отставить, чтобы оно не было и опять после возсоединения съ нами. Но что говорить объ изивнении времени, обычая или узаконеннаго дъйствія?--когда и синодальной грамоты никто изъ насъ не осивлятся явно обнародовать тамъ. Одно только возможно, что, для насъ гибельное и для нихъ безполезное, иы будемъ въ силахъ дать имъ,--это: подчинить себя малодушно кипрянамъ, а не кипрянъ намъ, и посредствомъ такого снисхожденія къ нимъ безсмысленно подчиниться пап'в римскому. Итакъ, поедику они погръщають будучи насилуемы, а церковь Христова хоть и желаеть вевии селами подать имъ руку помощи, но, попущеніемъ Божіниъ, не можетъ, то въ настоящее время отринемъ ихъ! Потому что нельзя же приводить въ исполнение возможное, но безъ пользы, ин полезное, но не возможное. Кто хочетъ что нибудь сдълать, но не можеть, ничего не достигаеть; и опять, кто можетъ, но не хочетъ, не приступаетъ къ дълу и не двигается: отъ того лучшее находится въ небрежения у той и другой стороны, такъ какъ хотящіе не могутъ, а могущіе не хотятъ.

м) Т.-е. неразличали между добрымъ и худымъ, позволительнымъ и запрещеннымъ.



"Но вотъ, говоритъ, они и словесно и письменно объщають и печатями завъряють, что пріемлють и дълають все, чему учитъ церковь Христова. Знаю и я, что издалека они надаютъ тысячи объщаній и письменно и словесно; а что никто изънихъ по зову не осмълится самолично прійти къ намъ или явно исповъдать благочестіе, ясно, вакъ говорится, и слепому. И что они не смогутъ выполнить своихъ объщаній, открывается какъ изъ прежде помянутыхъ всёхъ обычаевъ, такъ и изъсамаго постановленія папы Александра." Приведши нісколько выдержекъ изъ сего постановленія, узаконяющихъ главенство папы, единеніе въ въръ латинянъ и грековъ, и власть латинскихъ епископовъ надъ греческими, находящимися въ предвлахъ ихъ епархій, подобную власти митрополита надъ епископами своего округа, продолжаетъ: "Усматриваешь ли, что по причинъ ихъ единенія другъ съ другомъ главою ихъ — папа, и никто другой? что латиняне и кипріоты составляють одно тело? Это такъ дослова и написано въ постановленіи, котораго не могуть нарушить кипряне, хотя бы надавали много объщаній и съ приложеніемъ печатей."

"Но пусть никто не думаетъ, будто я по злобъ" клевещу на нихъ; свидетельствуюсь всевидящимъ окомъ, что собственными глазами видълъ гораздо больше, чэмъ теперь сказалъ. Опять же, бывши посланъ туда какъ мъстоблюститель патріарха для довнанін тамошнихъ дёлъ и синодальнымъ опредёленіемъ назначенный къ тому, я не могу молчать о томъ, что виделъ и узналъ. Молчать объ истинъ значить закапывать золото въ землю. Истина любить истину, и отвращение отъ истины есть поврежденіе арвнія ума и ослепленіе. Ибо какъ говорящій ложь сквернитъ душу и уста, такъ и говорящій истину освящаеть ихъ; и какъ въра проповъдуется предъ всеми, такъ надлежитъ и истиннъ возвъщаться. Потому что незнающие ясно истины не могутъ и въровать истинно, и знаніе естественно предшествуетъ въръ (Рим. 10, 14), и всякій могущій говорить истину и не говорящій будеть осуждень Богомь (Рим. I, 18), особенно когда въ опасности въра и основаніе всей церкви православной. Умалчивать въ такихъ обстоятельствахъ свойственно отреченію отъ въры, а обличатъ-нелицемърному исповъданію. И я отвращаюсь этого единенія не по чему-либо, затрогивающему чувство; Господь въдаетъ, что не лгу! но только по сильному чалнію, чтобы, не во время желая спасти кипріотовъ, мы, сами того не замъчая, не вовлекли въ погибель и себя самихъ и несчетное множество людей, а лучше свазать-всвять православныхъ, нынвшнихъ и будущихъ и проч. "А притомъ я хочу хранить и синодальныя определенія, которыя синодъ вручиль намъ, когда мы отправлялись въ Кипръ; въ нихъ дослова сказано такъ: "если они признають папу римскаго святымъ и сущихъ подъ нимъ епископовъ считаютъ своими еспископами, то вы не должны вступать съ ними въ общеніе; и если безъ испытанія, безразлично возводять въ свящество, не должны входить съ ними въ общеніе; и если служать 55) съ датинскими епископами (потому что служить съ ними значить имъть съ ними общение; а вступающій въ общеніе съ отлученнымъ отъ общенія и самъ отлученъ), не должны входить въ общение съ ними. Наглежитъ также синодально прочесть относительно этого предмета сделанное нами сужденіе, которое находится въ писаніяхъ моихъ 56) къ Критянамъ, чтобы лучше узнать положение дълъ у нихъ".

"Но мы, говоритъ, окажемъ такое снисхождение къ нимъ для того, чтобы не дать имъ повода совершенно полатиниться. А мнѣ кажется, нужно думать не объ этомъ только одномъ, а и о кое-чемъ другомъ; о чемъ же? Какъ бы, то-есть, неразсудильнымъ такимъ дѣломъ мы не способствовали совершенному облатиненю не ихъ только, а и другихъ многихъ. И это ясно изъ слѣдующаго. Доселъ единеніе это, какъ только предполагаемое, многимъ невъдомо, но когда осуществится, не можетъ утаиться на дальнъйшее время. Какъ нъкая звучная труба, оно огласитъ страны и будетъ толковаться не такъ, какъ оно сдълано, а съ

<sup>66)</sup> Конечно разумћетъ и прощальную свою рѣчь, и нѣкоторыя изъ главъ особенио, гдѣ говорится о церкви и церковныхъ обычаяхъ.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Богослуженіе было даже обязательно; именно, во всякій значительный праздникъ греч. епископъ съ своимъ клиромъ служилъ въ каседральномъ соборѣ датинскомъ съ дат. епископомъ и клиромъ, и старшій греч. священникъ читалъ на амвонѣ апостолъ, а греч. епископъ — дневное евангеліе на престолѣ. сперва сказавши латинскому "благослови, владыко, благовѣстителя" и т. д. и по окончаніи чтенія кланялся ему и цѣловалъ его руку. Такъ представляетъ это Вріенній въ той, опущенной нами, части своей синодальной рѣчи, гдѣ указываетъ на отношенія греч. епископовъ къ латинскимъ.

бевславными приложеніями и поясненіями, что вотъ нына вселенскій патріархъ вивств съ самодержцемъ и всеми митрополитами и сущими подъ ними начальными людьми, после продолжительнаго и синодальнаго разсмотранія, всв подчинились папъ римскому. Обывновенно молва о худомъ распространяется съ прибавками, подобно какъ о хорошемъ съ ослабленіемъ и сбавкою; потому что многіе люди худы, и толпа всегда готова съ преувлеличениет разглашать о перемънахъ на худшее. И когда такимъ образомъ особенно на Кипръ распространятся слухи, то Кипряне ватвиъ сплою вынуждены будутъ явно полатиниться, какъ уличенные въ умыслъ противъ латинской въры, и то, что мы пытаемся сдёлать въ помощь имъ, сдёлается для нихъ стремниною и очевиднъйшею пагубою. А Ромен, населяющіе Крить, Родось, Лесбось и другіе острова, подобно Кипрянамъ, насильно вынуждены будутъ подчиниться оранкскимъ епископамъ, или еще хуже - сами, ухватившись за благовидный поводъ, захотять жить по своему изволенію, потому что зло всего легче къ подражанію. И вотъ отсюда латинство выйдеть сподручнымъ для островитянъ, такъ какъ кудое дело есть дело легчайшее и возбуждаетъ соревнованіе, и обыкновенно каждое животное готово блуждать вследь за однороднымъ себе, какъ видимъ на стадахъ овецъ и станхъ птицъ."

"Но отъ чего не указать на худшее? Многіе изъ здъшнихъ, считающихъ себя образованными (поддої том ємтаоба докопутом догіму), тотчасъ послів единенія отправятся въ Италію, всякимъ образомъ усиливая сторону латинянъ; и затымъ скоро будуть высланы изъ Рима легаты говоруны (сшродої) или и неисвусные въсловів. Они, сказавши можетъ быть что-нибудь и основательно и сильно, не преминутъ по своему обычаю выразитъ и это: "святыйшій отепъ и всів сущіе подъ нимъ католики древняго Рима съ отвератыми объятіями и распростертыми руками приняли ваше обращеніе и теперь пріємлють васъ, какъ родныхъ своихъ братьевъ, весьма и непрестанно радуясь этому ділу, потому что и на небів велика была и есть радость о покаяніи вашемъ и единеніи всіхъ церквей; ибо вотъ были вы мертвы м—ожили, изгибли, и—обрітены Богомъ и святыйшимъ отцомъ." Наши что скажуть на это? Можетъ быть скажуть, что мы это

отвергаемъ? Но подписанныя синодальныя грамоты, съ приложеніемъ печатей патріарха и царя, заставятъ ихъ молчать и противъ воли; и тогда необходимо будетъ или раскаяться всёмъ подписавшимъ ихъ, или всёхъ по суду отлучить, или всёмъ полатиниться, или нашему народу раздробиться на безчисленные толки (σχίσματα), и до скончанія вёка стыдиться глядёть на самое солице. И мы должны будемъ признать это <sup>57</sup>), когда они словесно станутъ говорить; но если бы и никто не обвинялъ, то по суду истины и чистой совёсти, мы и будемъ дёйствительно и признавы будемъ сопричисленными къ папистамъ и другимъ ненаходящимся въ общеніи съ нами."

"Итакъ вотъ что и больше сего последуетъ для насъ изъ пустого (фирактыс) сего единенія, если только Богь попустить ему быть; а для кипріотовъ еще и замъщательство и гоненіе отъ тамошнихъ еретиковъ, отъ начальствующихъ на островъ, и отъ самихъ епископовъ франкскихъ, особенно же теперь, когда брать <sup>58</sup>) короля почтенъ достоинствомъ архіепископа и во всемъ пользуется содъйствіемъ мірской власти въ дълахъ латинской церкви, такъ что и поневолъ они снова отрекутся того, что **хранить** относительно насъ пообъщають черниломъ" и проч. Указавши затемъ, что дело возсоединенія требуеть более полнаго разсмотрвнія не въ одномъ патріаршемъ конст. синодв, а на соборъ при представителяхъ и другихъ патріарховъ, при множествъ православныхъ епископовъ, въ присутствии и уполномоченныхъ съ о. Кипра, продолжаетъ, что единение законно можеть быть только тогда, если кипріоты откажутся отъ общенія съ латинянами, и наконецъ рішаеть послідній доводь ніввінхъ сторонниковъ предполагаемаго единенія и папизма. "Но, говорить, раздъляющее насъ отъ нихъ (т.-е. кипрянъ) не имъетъ никакого значенія. Какой ущербъ православію, что они называютъ папу святымъ? или что православный священникъ участвуетъ въ похоронахъ или поминовеніяхъ латинянъ и въ священнодъйствіяхъ ихъ? Итакъ вы желаете, чтобы мы служили

<sup>\*\*)</sup> Это быль Гуль (Hugo) или Гулонь, брать короля Януса (1598—1432) и емиь Іакова I; архісинскопомы никосійскимы сдылался вы 1411 году. Reinhard's Gesch. des Kypern (изд. 1766 Erlangen und Leipzig).



<sup>51)</sup> Т.-е. что посредствомъ единенія съ кипрянами подчинились папъ.

литургію вийсти съ кипріотами, при ненарушимости обычныхъ ихъ обязательствъ въ датинянамъ? а затъмъ умыщляете незамътно полатинить насъ? Или не знаете, что каждое великое зло начинается съ налаго и такимъ образомъ становится веливимъ? что заблуждение происходить отъ вещей повидимому безразличныхъ, и отъ примеренія съ погръшностями, кои кажутся неважными, доходимъ до впаденія и въ большія? что есть путь, который людямъ важется прямымъ, но конецъ его упирается во дно адово (Прит. 16, 25)? И это ничего незначить, и то не важно; следовательно все возножно? Неть, отступи! прочь гибельный совъты! да погибнеть эта мысль вивств съ родившими ее! Не отречемся отъ тебя, любезное православіе! Не отвратимся отъ тебя, отцани преданное ученіе! Не отступинь отъ тебя, матерь наша, благочестивая въра! Въ тебъ мы родилисъ, тобою живемъ и въ тебъ почіемъ! А если наступитъ время, то и упремъ ва тебя тысячевратно. Мы учения впостоловъ, сказавшихъ 59): вступающій въ общеніе съ чуждынь общенія и самь лишается общенія; и если вто молится съ ненаходящимся въ общеніи, хотя бы въ домъ, да будетъ отлученъ."

"И возвращаясь къ тому, съ чего началь, я питаю въ себъ такое расположение и такъ думаю объ этомъ предполагаемомъ единенів. И за семь літь предъ симь отправившись ради сего дъла въ Кипръ, я творилъ волю не человъческую вообще и не свою собственную опять, а вышней Церкви первородныхъ, и дъйствоваль такъ, какъ угодно Отцу и Сыну и Святому Духу, пребожественной и блаженной Тройца. А лучше сказать—я въ одно и тоже вреня исполняль и волю Божію и волю православныхъ; потому что цвлію пославшихъ меня не было нераскаянныхъ въ раздоръ соединить съ церковію Христовою, а соединить раскаявающихся, какъ должно, въ томъ, въ чемъ погръшали прежде. Потому никто, имъющій умъ, не станетъ порицать меня, будто я вель это дело не такъ, какъ требовалось. И если я, будучи върнымъ рабомъ и посланнымъ отъ Господа воего возвратить заблудившихся овець, одержимымъ бользнію людимъ растворить спасительное врачевство и собрать воедино



<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) См. II-е прав. апостольское.

ншеницу, еще остававшуюся вое-гай на поляхъ, вогда прищелъ. то нашель овець уже въ челюствую волковъ, больныхъ уже умершими и издающими сирадъ, а пшеницу переродившеюся въ плевелы: то за то, что не исполнить повельнивго, я не считаю себя нисколько виновнымъ и ответственнымъ предъ Госполомъ моимъ. Да и теперь не я причиною, что предпринятое дело имело исходъ, несоотвътственный начальному нашему предположенію, в они, которые, кром'в того что не уничтожають ничего изъ присущихъ имъ золъ, пытаются и насъ прикровенно полчинить пап'в римскому. Итакъ я не заслуживаю порицанія за то, что не соединиль несовивстимое, а напротивь должень быть одобренъ, что различилъ кривое отъ прямого, отдълнаъ недостойное отъ святаго, ничего не предпочетши истинъ. Откуда сіе видно? И изъ многаго другого, и изъ того опять, что когда весьма удобно и возможно было въ продолжение цълыхъ трехъ часовъ сойтись мив только съ випрекими архіореями и принять ихъ въ общеніе, такъ какъ все діло возложено было на меня и многіе меня побуждали въ тому и понуждали подарвами, угровами, устрашеніями, подовржиним, обжщаніями, славою, лестію, хорошею молвою ожидаемою и манившею меня, этимъ опаснъйшимъ изъ убъжденій, отъ котораго всякій судья не свободенъ,--я, все то мужественно отринувши и, скажу предъ Богомъ, показавши во всемъ благородное сопротивленіе и ни въ чемъ ни мало не сдёлавши уступки, всею душею и всёмъ сердцемъ предмочель бъдность и почти неизгладимое безславіе, чтобы только непорочную въру соблюсти чистою во Христъ и незаворною. И это говорю я не похваляясь, нътъ! Ибо что я, какъ не мервость, етребіе въ мірв, врагь самому себъ? И что моя жизнь въ сравненія со всею продолжительностію времени?-Короче мгновенія ова! Я безъименная личина; дъла мои непотребны, и нътъ ничего моего. И не накъ оснорбляющій мою церковь православныхъ христіанъ, да не будетъ! но какъ творившій волю Божію благую, прямую и благоугодную, сколько могъ по своему усердію и разумьнію, я не хочу дозволить никому изъ православвыхъ иначе судить обо мнъ, нежели какъ дъйствительно и поступаль, — и потому еще, что сіе дело и должно было иметь такой исходъ. И это я высказываю отъ чистой и недукавнующей въры и любви, которую имъю къ благочестію и ко всэмъ

благочестивымъ. Потому что, хоти бы ито и иначе быль расположенъ во мив, я, при Божіемъ мив содвиствін, пребуду всетаки върнывъ и благовыслящимъ относительно православныхъ во всемь, какъ и въ отношения къ Богу искреннъйшимъ христіаниномъ".-- Никавихъ больше следовъ этой попытки единенія не находимъ въ исторія; только между сочиненіями Вріеннія сохранилось еще одно письмо нъ Макарію, епископу Амохостскому (Фанагустанскому), съ просьбою оказать пособіе некоему Киринійцу 60) въ выкупъ сына, планеннаго Агарянами. Изъ письна видно, что Вріснній лично быль знакомъ съ Макарісмъ; тутъ онъ выражается, между прочимъ, такъ: "ибо что изъ того, что считаешь себя принадлежащимъ къ нашему клиру? Дело горавдо больше слова, какъ истина-тъни, и первообразъ-изображенія. Потому смотри, не дари насъ словами простыми, большую часть расположенія уділяя другимь; но сь кімь сложился, твиъ повинуйся во всемъ, чтобы такимъ образомъ и здвеь и тамъ и по намъренію и по словамъ и по дъламъ ты сопричи-CIBICA NO HUM'S".

Ко времени послъ возвращения съ Кипра преинущественно относится, по всей въронтности, его педагогическая дъятельность, о которой сохранилась замётка на одной древней, второй половины XV в., рукописи 61). "Этотъ учитель учителей", говорится тамъ, "сочинилъ отъ себя много книгъ по богословію и онлосооін, и съ латинскаго языка на греческій перевель многія книги. Составиль почти безчисленное множество риторическихъ ръчей во всвхъ родахъ и различнаго содержанія; и о граммативъ многое составлялъ. Образовалъ многихъ мудръйшихъ по всему учениковъ въ греческой и летинской мудрости (èv éкатерф удинти), изъ воихъ немногие и здёсь и въ Итали находятся, а почти всв повымирали-одни предъ взятіемъ, другіе при взятін отечественнаго города, а иные после сего. Не изъ-за вознагражденія ділаль опъ это, но и отъ себя помогальнив иного и отъ царей испрашиваль имъ вспоможение хлебомъ (отпреспа), чтобы они безъ хлопотъ могли прилежать мудрости. И вкрат-

<sup>61)</sup> Замётка эта напечатана въ предисловіи Евгенія Булгариса къ третьему тому сочиненій Врісвнія, на 5 и 6-й стр.



<sup>66)</sup> Уроженцу города Кириніи, на о. Кипрѣ; это-нын. Керина.

цъ сказать, быль онъ какъ общій отець для встять въ городъ (Константинополь). Много подвизался и о въръ; многое предрекъ 62) и подаваль совъты о томъ прежде наступленія бъдствій. И быль учителемъ священнаго христіанскаго Богословія, поучая въ Триклиніъ 64) дворца, въ присутствіи царя Манунла, синклита, церкви (т.-е. духовенства) и всего города; быль онъ отъ царя поставленъ и учителемъ наукъ". Изъ этого отвыва видно, что Вріенній быль вселенскимъ или великимъ учителемъ (бікопречкос, ретас бібаскайос), то есть—главнымъ наставникомъ и надвирателемъ за обученіемъ въ государствъ 64), и что самая цвътущая эпоха его дъятельности относится въ царствованію Мануила.

Къ сожальню, не сохранилось подробнышихъ извыстій объ атой дъятельности Вріеннія, и потому мы будемъ говорить только о томъ, на что сохранились указанія въ дошедшихъ до насъ сочиненіяхъ его.

Императоръ Мануилъ въ виду постоянной грозы отъ туровъ выбств плохаго состоянія ствиъ и башень столицы, рвшился ебновить эти укрвпленія скоро послв того, какъ окончилъ сооруженія укрвпленій перешейка Кориноскаго (въ 25-ть дней, начавни работы съ апр. 1415 г.) и съ торжествомъ воротился изъ Пелопоннеза (въ мартв 1416 г.). Но при скудости государственной казны, обновленіе столичныхъ укрвпленій могло быть мыслимо только при участіи и патріотизмъ самихъ жителей столицы. И вотъ къ этому-то патріотизму направлены были воззваніе императора и таковое же патріарха; а Вріеннію поручено было сказать и рвчь къ народу по этому случаю. Мы приводимъ ее съ небольшими исключеніями риторскаго разглагольств вванія о всемірномъ значеніи Константинополя, какъ обращикъ краснорвчія Вріеннія, и какъ единственное историче-

<sup>4)</sup> Объ этой должности и названіи си. "Водатіов" Кшусачтічополіс, томъ 3.



<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Именно, указываль на неосновательность ожиданій помоща оть датанянь, на пустоту всёхъ уній съ римскою церковію, и предостерегаль свовхъ соотечественниковъ отъ увлеченія Западомъ. Мы далёе представимъ изъ сочиненій самого Вріеннія примёры тому.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Трікλічоς Падатіо — зала во дворці, укранівнная тремя дверями изъслоновой кости; средняя дверь вела въ церковь Христа Спасителя, гді и прожовідываль Врісиній.

ское указаніе на упомянутое событіє. Сказана была въ дворцовой церкви, въ присутствіи патріарха, сенаторовъ, клира и всего правительственнаго персонала.

"Все, что произнесено устами святышаго патріарха и речено языкомъ державнышаго самодержца нашего о предлежащемъ
возсозданіи города, исполнено мудрости, краснорычиво и можетъ
побудить и каменную душу къ выполненію тотчасъ самымъ дівломъ тего, что сказано ихъ простыми словами. Къ нимъ не требуется прибавлять что-либо, ни измінять въ нихъ что-либо или
отнимать: такъ оні необходимы, такъ ясны, такъ кратки и такъ
истинны! Но чтобы и мы сами не казались какими-то безчувственными существами или и безсмысленными или не желающими понять сказаннаго, то касательно того же предмета говоримъ теперь вамъ вельможамъ (тоїс регайос) непосредственно, а
чрезъ васъ и всему населенію столицы.

"Потому что этотъ веливій городъ есть столица всвиъ городовъ подъ солнцемъ, городъ многоименный и великоименный, какъ градъ великаго Царя Бога, о которомъ славное возвъщають и достопанятное слышать. Это градь царственный, съ перваго основанія своего посвященный Владычиць віра Богородицъ. Городъ седиихолиный, городъ Византа и Константина, городъ державнъйшій державнаго и святого нашего самодержца, радованіе вселенной, убъжнще превосходнъйшее, изсто наслажденія, чудное эрвлище всего пріятнаго, колыбель рода нашего, вмъстилище благъ, веселія для единоплеменныхъ и для чужестранцевъ самый пріятный предметь разговора. Это городъ святой и метрополія, новый Римъ и новый Герусалимъ, земля благая и прекрасная, источающая медъ и млеко, источникъ всяческаго добра, гора вожделенная и пріятная, гора тучная и танистая. гора святая, на которой Богь благоволить обитать (сн. Исал. 67, 16. 17). Это-общая отчивна и мать и питательница православныхъ христіанъ и проч. "Но этотъ столь великій, прекрасный и отмънный городъ,

"Но этотъ столь великій, прекрасный и отмінный городъ, окружаемый гнилыми стінами и башнями, нуждается въ возобновленіи отъ насъ, подобно какой престарівлой матери, ожидающей призрінія отъ собственныхъ дітей. Посему умоляю, сойдемся всії, поспішимъ, сдівлаємъ складчину, поддержимъ уже состарівшуюся и преклонную мать нашу, подадимъ ей, изне-

могающей отъ лэтъ, руку, дадимъ ей пропитаніе на старости льть! Ибо для того она и возрастила насъ и вразумила и научила. Окажемъ же ей помощь, всякій изъ насъ разсуждая про себя, что положившій въ семъ дъль камень на камень становится вправду и на деле знадителемъ (ктітшс) не города тольво, а и всъхъ внутри его святыхъ обителей и церквей, и кромъ того-стражемъ, попечителемъ и защитникомъ всего въ немъ хорошаго, и если только будеть действовать по силамъ своимъ, получитъ награду не меньшую, а равную съ воздвигшими городъ и святилища его съ основаній. Когда оправляещь свой домъ или ограду виноградника и сада своего, доставляешь польву себъ только, никому другому изъ жителей города; а когда вахочешь возобновить одну башню или хотя одинъ зубецъ, въ ствив городской поврежденные, то ограждаещь и себя и жену и сына и дочь и всю окружность дома своего и находящійся туть садъ и виноградникъ и самый домъ и все, что есть въ немъ, - а еще и всъхъ сосъдей, друзей, сродниковъ, вдовъ, сиротъ, женскія и мужскія монастыри, недавно убъжавшихъ сюда изъ плъна. Дерваю сказать, что чрезъ это по силъ ты вспомоществуещь и колебленой въръ православной! Потому что, пока стоитъ этотъ городъ, неподвижною въ немъ и въра пребываетъ; а когда онъ будетъ разрушенъ или взятъ врагами, чего да не. попустить Христосъ! то накая душа остается непоколебимою въ въръ?

"Посему, заботясь о своемъ домъ, позаботься и о городъ. Заключаешь въ вечернее время дверь сокровищницы, чтобъ не было расхищено находящееся внутри ея; думай же и о стънъ, чтобы нечаянно не подвергнуться нападенію тебъ и всему твоему. Когда открыта дверь и никого при ней нътъ, то внутревность дома доступна всякимъ хищникамъ, и когда пала стъна, то никакой пользы не приноситъ заключеніе двери. Пока башни стоятъ на стънахъ, сокровища обитателей города въ безопасности; а когда они разрушены, то всъдрагоцънности ихъ нечезаютъ и расхищаются. Итакъ, если хочешь, чтобы народъ (уєчос) нашъ еще продолжалъ существованіе и еще стоялъ этотъ городъ, хвала нашего рода, утверди его вокругъ и кръпко огради его башнями. Если любишь священное благолъпіе храмовъ, обведи валами защиту и возвысь огражденіе. Если заботишься о своемъ, позаботься и объ общемъ, особенно же объ отечествъ. Ибо такъ ваботились о своихъ отечественныхъ городахъ Перивлъ, Осмистовлъ, Аленвіадъ, Кимонъ, Епаминондъ, Ликургъ и всв дучшіе едины; такъ и обитатели сего города, то есть самодержцы и всё имъ подвластные, часто собственныя дела оставляя въ небрежени, много попечения прилагали къ дъламъ общимъ. И ясно и мудро совнавали они, что когда въ корошемъ или дурномъ состояній находится общее благо, то сътвиъ вивств и частное каждаго благо безопасно или гибнетъ, - но не обратно, то есть-чтобы съ соблюдениемъ частной выгоды или небреженіемъ о ней и общая польза связывалась. И когда такъ дълалось, стояли Аеины, стояла Спарта, стояли Өнвы, стояла и сама наша метрополія, какъ подобало имъ стоять; а съ того времени, какъ общее благо оставлено въ небрежении и каждый спвшиль иметь заботу только о своихъ частныхъ выгодахъ, тв погибли, а наша стоить потому, что еще долготерпить Богь.

"Поспъшимъ же скоръе на помощь ей! Не говори, отъ чего такой-то богачъ и такой-то вельможа (μέγας), имъющіе много, не хотять двиать сего? Но подумай, что этоть городь есть корабиь поврежденный и въ открытомъ моръ подвергается опасности погибнуть, а пловцы на немъ - мы всъ, и богатые и бъдные. Никто изъ плывущихъ на немъ не станетъ, если имъетъ сиыслъ, во время треволненія представлять, отъ чего такой-то архонть, имъющій столько и столько денегь, не поновляеть и не починиваетъ прогнившихъ частей корабля; явтъ! но сколько имветъ силы, наждый по усердію заботится о немъ. Такъ и здёсь нужно каждому изъ насъ и мыслить и дъйствовать. Нужно немедленно и согласно позаботиться, а не обвинять, не перекоряться и не медлить какъ нибудь: потому что медлительность въ опасныхъ случаяхъ всего скоръе наводитъ смерть. А чтобы не на словахъ только, но и дълами представить мою иъ общей всъхъ насъ матери любовь и пожертвованіе, то вотъ теперь словами заявляю любовь, а деньгами и свой долгь уплачиваю, а если кромъ сего потребуется отъ меня и пропитание для матери, то я и руками и ногами и плечами, сколько есть силъ у меня, поддержу матерь мою и не допущу ей упасть. Но и вы сами, ванъ бы по уговору и уступан неизбъжной необходимости, одинъ много пусть бросить въ эту складчину, а другой и немного, -

только съ добрымъ изволеніемъ, отъ души, каждый по своему хотънію; не съ ропотомъ, не по принужденію, не изъ необходимости, потому что доброхотно дающаю любить Богг (2 Кор. 9, 7), говорить св. Павель апостоль. И мы не требуемъ повелительно, а братски приглашаемъ всъхъ на дъло, полезное для всъхъ.

"Посему, отложивши всякую мнительность, вы, мужья, подвиньте на это и женъ, и особенно духовниви, принимающіе на свой судъ помышленія ихъ, архіерен-видныхъ въ своихъ епархіяхъ, сосъди сосъдей, друзья друзей, сродники своихъ сродниковъ, всъ другъ друга, каждый себя самаго: потому что это очевидно и частное каждому дело и общее всемъ мужчинамъ и женщинамъ. Говорящимъ: теперь время мирное, скажите: кто знаетъ будущее? подорожимъ временемъ; пока у насъ свободные руки, займенся нужнымъ дъломъ! Потому что какъ плывущіе въ тихую погоду должны имъть въ готовности и нужное для бурнаго времени, такъ живущимъ въ миръ надлежитъ заготовлять пособій для военнаго. И какъ имущество людей отсутствующихъ достается на долю присутствующихъ, такъ въ пренебреженіи оставляемые города бывають добычею враговь. И какъ стремящіеся къ лучшему отрішаются отъ прежняго, простираются впередъ, такъ и небрегущие о своихъ дълахъ пятятся назадъ. Отъ того при старательности ны и враговъ одолъваемъ, а при небрежении о себъ разстроиваемся и портимся, хотя бы и никто насъ не безпокоилъ.

"Принимайтесь же съ усердіемъ за дёло, не смотрите на непріятность работы, на бёдность матеріаловъ или малочисленность помогающихъ намъ! Примите за истину, что еслибы какіе-нибудь десять изъ васъ богатыхъ архонтовъ въ теченіи прошлыхъ тридцати лётъ положили столько старанія и издержекъ на стёны города, сколько на постройку для себя трехъвтажныхъ домовъ, то ни одна часть городскихъ стёнъ не осталась бы доселё непоновленною. И если всё вы соглашаетесь со мною, что моя мысль справедлива, то примите за истину и дальнёйшій выводъ изъ сего, именно: что десять богатыхъ могли бы сдёлать въ тридцать лётъ, то и въ небольшой промежутокъ времени, при Божіємъ содёйствіи намъ, мы сдёлаемъ тоже самое, составляя въ общемъ количество болье семидесяти мы-



сячъ <sup>65</sup>). Ближайшій для примъра образецъ имъемъ подобное дъло, сдъланное въ Пелопоннезъ сверхъ всякаго чаянія по настоянію царскому, изумившее враговъ нашихъ и по скорости исполненія для иногихъ невъроятное.

"Но ради Бога Вседержители, что это вы, не радъя о городъ, выжидаете совершеннаго распаденія стънъ его, чтобы тогда уже востановить ихъ? Хороши же ваши совъты! и достанетъ ли у васъ силъ больше на отраженіе враговъ, нежели на возобновленіе падшей части стънъ? А что вы думаете, если паденіе упредитъ вашу заботливость? Повърьте мнъ, истину говорю: этотъ нашъ городъ не будетъ уже метрополією ромеевъ, но мерзостью запустънія, твердынею враговъ, неодолимымъ вонтелемъ христіанъ! И не въ продолжительное время, а въ одну седмицу дней церковь, царство, общественное устройство, архонты, дъвичьи монастыри и мужскіе, страннопріимницы, имущества, свобода, всякая честь и слава рода нашего и все наше доброе погибнутъ какъ разбитый сосудъ, а вмъстъ со всъмъ уничижится и наша похвала—православіе.

"Итакъ, прежде чвиъ всв эти бъдствія разомъ нагрянуть на насъ, обевопасимъ себя; еще имвемъ время! Можемъ еще при помощи Божіей остаться и пребывать въ томъ благопріятномъ положеніи, въ какомъ находимся: только положимъ начало, только возбудимся всв къ возсозданію! Не я, или ты, или такой-то, но всѣ; потому что всѣ равно ограждаемся однѣми и твии же стѣнами! Знаю и я, что если Христосъ не стережеть града, напрасно не спить стражъ (Пс. 126, 1); знаю также, что Одигитрія блюдетъ сей городъ. Но должно всеконечно и намъ дѣлать все человѣческое, не быть безсмысленными и нерадивыми, а особенно въ томъ, что касается насъ. Или изъ-за того, что Господь посылаетъ дожди, мы не станемъ сѣять? и потому, что почтены отъ Него свободою, мы поработимъ самихъ себя всякому встрѣчному? и такъ какъ Богъ хранитъ жизнь нашу, мы сами станемъ губить ее?

а. <sup>65</sup>) Въроятно, нужно разуметь людей зрёлаго возраста; потому что и предъ взятіемъ Константинополя турками 1453 г. въ немъ насчитывали до 200,000 душъ. См. *Вызантия* Кшуссут. 1, 77.

"Часто я предлагалъ любви вашей, и теперь говорю всвиъ н наждому, что ствиа, препятствующая нечестивымь войти въ городъ, есть благочестие христівнъ, а щиты на этой ствивбъдные, дрожащіе подъ навъсами сего видимаго города. Если менлите взяться за пособіе ствив, то постарайтесь укрыться полъ священными щитами, потому что молитвы ихъ прогоняютъ враговъ. А если ни чувственной ствны не хочете возобновлять, ни словесныхъ щитовъ не зовете на помощь, то какъ стоять городу? А ко всему сказанному и то надлежить имъть въ виду, что возсозидающій ствну царицы городовъ не одного алчущаго, не двухъ или трехъ, не пять жаждущихъ или шесть и семь, не десять, двадцать, тридцать странныхъ, не пятьдесять, шестьдесять или семьдесять наготующихь, не сто или двъсти и триста немощствующихъ, или пятьсотъ, шестьсотъ, семьсотъ блюдомыхъ въ тюрьмахъ упоконваетъ, но безчисленныя тысячи ихъ самъ по себъ и питаетъ и напаяетъ, и вводить въ домъ и призираетъ, и утвшаетъ всячески,-т.-е. и нынъ сущихъ и имъющихъ быть впредь.

"И я знаю, что говоря это, кажусь безстыднымъ и оскорбительнымъ для многихъ; но за что терплю? или лучше, что жь мнъ дълать? Промолчу и я объ этомъ, промолчишь ты, промолчитъ и ближній, опасаясь, какъ бы не показаться наглецомъ; а потомъ что будетъ? Придется намъ... Но лучше умолчать о безславіи и окончить слово! Все-таки нѣтъ стыда въ томъ, чтобы говорить объ этомъ дерзновенно; напротивъ величайшій стыдъ и неотвратимая пагуба, если молчать объ этомъ. И ни кто не стыдится возбудить отъ сна спящаго подъ нависшимъ камнемъ, готовымъ обрушиться и задавить несчастнаго, ибо знаетъ, что молчать о смертоносныхъ вещахъ значитъ подготовлять смерть, а заранъе указывать на грядущія бъдствія значитъ возвращать къ жизни тѣхъ, которые находятся въ

"Вотъ что вкороткъ я счелъ нужнымъ сказать о возсозданіи городскихъ стънъ; а вы обдумайте, какъ это сдълать или что лучшее предпринять? Христосъ же да будетъ началомъ и концемъ того и другаго! Аминь".

Въ концъ втораго десятильтія ХУ въка, посят тридцатильт-

няго почти перерыва 46), возобновились оживленныя сношенія папы римскаго съ императоромъ и патріархомъ константинопольскими по двлу соединенія церквей. На соборъ Констанцкій явились въ мартъ 1416 года послы императора Мануила съ заявленіемъ о бъдствіяхъ имперіи отъ туровъ, съ просьбою помощи отъ западныхъ христіанъ и объщаніемъ содъйствія императора въ соединенію церквей <sup>67</sup>); въ подкрѣпленіе ихъ полномочій и съ нъкоторыми новыми порученіями, по случаю смерти прежняго и избранія новаго патріаха (Іосифа 2-го 21 мая 1416), туда же быль послань изъ Константинополя и еще уполномоченный, Іоаннъ Евдемонъ, который прибылъ въ Констанцъ скоро послъ вступленія на престоль избраннаго соборомъ папы Мартина 5-го (съ 11 ноября 1417). Папа объщаль усердно содъйствовать предполагаемому единенію и пролагая путь къ дальнейшему соглашенію, даль письменное дозволеніе (отъ 6 априля 1418 г. изъ Констанца) членамъ царской фамилім вступать въ бракъ съ дочерьми лат. владетельныхъ особъ 64). Послъ сего взаимная переписка и переговоры продолжались почти непрерывно до самой смерти папы Мартина; но мы теперь обращаемъ вниманіе только на согласіе папы, чтобы соборъ происходиль въ Константинополъ, и объщание его прислать туда своихъ легатовъ. По этому поводу императоръ и патріархъ поручили Вріеннію изложить свое мизніе, которое онъ и выразиль въ концв 1419 года въ "Совътномъ словъ о единенів церквей", сказанномъ въ сиподальной палать великой церкви. Въ началъ говоритъ, что хотя Богъ самъ обо всемъ промышляеть и все устронеть къ лучшему, но и намъ надлежитъ поваботиться и посовътываться о предполыгаемомъ единенім и все подготовить, чтобы не стать ниже готовимаго противъ насъ ополченія и не посрамить, какъ говорится, своего оружія, Предложивши затонь носколько способовь веденія до-



<sup>•••)</sup> То-есть отъ временъ папы Урбана VI и патріаржа Нида, какъ поясняеть свои слова — χρόνοι έγγυς τριάκοντα—самъ же Сиропуль въ Historia comilii Florentini II, 7.

<sup>67)</sup> Zhismon Die Unionsverhandlungen seit dem Anfange des XV Jahrhunderts bis zum Concil von Ferrara (Vien, 1858), crp. 3, прим. 2.

<sup>68)</sup> Rainaldi Annales Eccl. ad an. 1418.

да на соборъ, изъ коихъ наблюдавшійся на Констанцкомъ "семью наредами латинскими" пользуется особеннымъ его сочувствіемъ 69) и довольно подробно распространившись о тогдашнемъ состояніи греческой и латинской церкви, изъ коихъ послъдняя все еще имъла двухъ папъ 10), обращаетъ вниманіе на ожидаемыя нъкоторыми выгоды уніи и исчисляетъ главнъйшія требованія, какія со стороны православныхъ надлежало бы предложить латинянамъ, и затъмъ до конца уясняетъ и защищаетъ какъ святоотеческими писаніями, такъ и собственными умозаключеніями православный догматъ объ исхожденіи Св. Духа. Вся ръчь заслуживаетъ вниманія; но мы приводимъ изъ ней ту часть, гдъ говорится о мнимой пользъ уніи и условіяхъ, на которыхъ могло бы состояться истинное единеніе, безъ ущерба православію.

"А къ дерзающимъ объявлять, что тотчасъ за единеніемъ последуеть оть папы римскаго помощь и что единение состоится при сохраненіи неизмінными всёхъ обычаевъ и догматовъ двора нашего, или даже внушать, что нисколько не противно поминать папу святымъ, и это скажемъ. Таково-то у васъ столько льть обдумываемое единеніе стольких церквей и народовь? Танимъ-то образомъ дунаете соединиться съ нами, оставивши безъ исправленія прибавку (къ символу) и не изміняя ничего, отъ чего произошло это продолжительное и несчастное раздъление? О люди, это не исправленіе, не единеніе церквей, а раздъленіе, горшее прежняго разделенія, и раздоръ и отсеченіе и прельщеніе, и явное наше въ вамъ понижение (συγκατάβασις), и петля, и стремленіе къ погибели, и потеря свободы, и признаніе порабощенія, и презрвніе въ святымъ отцамъ, и ничего здраваго. Ибо какимъ же образовъ будетъ единение у насъ, когда множество догматовъ будутъ раздълять насъ? Потому что всякая вещь соединя-

<sup>10)</sup> Именно Мартина, признаннаго Италією и Германією, и избраннаго въ Авиньон'в оранцузскими кардиналами, посл'я смерти Климента антипапы, Венедикта XIII, который мятьл приверженцевъ во Франціи и Испаніи.



<sup>69)</sup> См. на 472—473 стр. 1-го тома сочиненій Вріеннія. Туть онъ говорить, что соборъ Кенст. происходиль за пять літь предъ тімь. Очевидно указываеть на самое начальное время собора, а соборъ открылся 16 ноября 1414 г., хотя засіданія его продолжались до 1418 г.

емая съ другою соединяемою соединяется тогда, когда нътъ ничего раздъляющаго; а если остается что-либо, раздъляющее ихъ, то никоимъ образомъ совершенно и навсегда не соединяются, хотя бы для недальновидныхъ и казалось, что они соединены. И какимъ образомъ единение будетъ истиннымъ, а не притворнымъ, когда одни станутъ при всехъ священнодействіяхъ возглашать символь съ прибавкою, а другіе безъ нея? Не есть это соединение римской церкви съ нами, ивтъ! но не разумное подчиненіе пап'я римскому четырехъ восточныхъ церквей, увлеченныхъ пустыми надеждами. Недовольно, что мы вытеснены съ востока и запада, съ земли и моря, лишены движимыхъ и недвижимыхъ стажаній и почти самой пріятности жизни,—но врагь покушается еще и благочестіе наше отнять у насъ. Не свердинтся этотъ умысель! Хотя бы и казался онъ спъющимъ, исчезметь какъ мыльный пузырь. Потому что бытіе наше есть въра наша, отцани переданное наследіе; она богатство наше, онаслава, родъ, вънецъ, похваление наше. У насъ одно крещение одна въра, одна церковь, и славится единъ Богъ Тріппостасный; да погибнутъ всв, не такъ върующіе! Хорошо имвть миръ со всвии, но съ единопысленными въблючестін; потому что миръ съ правдою и пристойностію есть наидучшее и полезнайшее пріобратеніе, а съ злобою и гнуснымъ рабствомъ есть дало самое постыдное и вредное. Бываетъ худое согласіе и хорошее разногласіе; можно разойтись на добро и сойтись на зло. Потому что для кого дружба поводъ въ пагубъ, для тъхъ ненависть бываетъ подпорою добродътели и безпристрастное раздъденіе дучше пристрастнаго согласія. И теперь, если свять тотъ, кто выше всякой скверны или очищаеть душу и тело отъ всего, что не угодно Богу: то какъ върить, что свять тотъ, который во все продолжение своего святительства нераскаянно оскверняетъ себя продитіемъ крови христіанской 71)? Тогда какъ если вто-нибудь совершить одно убійство, то по законамъ не допускается къ священству, хотя и раскаевается: совершающій тысячя убійствъ и находящій удовольствіе въ сквернъ какъ сопричисленъ будетъ къ святымъ?

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Вріеннію не нужно было много изучать исторію папъ, чтобы высказать настоящее свое сужденіе.



"А въ сему, пусть никто не обольщаетъ насъ пустыми надеждами, что скоро или не скоро прибудетъ къ намъ на помощь войско изъ Италіи; потому что хотя повидимому ополчатся за насъ, но вооружатся для того, чтобы поработить городъ (К—ль), все наше изгладить и уничтожить и въру и родъ и имя наше, и прочее.

"И я, чтобы сказать покороче, весьма бы желаль присутствовать на томъ соборъ, послушать, что тамъ будутъ говорить, видеть происходищее и поборать по истине; но поелику конецъ моей жизни наступить можеть быть и прежде будущаго собора, то я желаль бы, чтобы тогдашній патріархь такь выразиль оть себя окончательное свое решеніе. Во имя святой и пребожественной Троицы, это есть первое и спасительное и лучшее мивніе (үчин), которое Духъ Святый устами нашей мерности даеть сегодня настоящему собранію. Поелику властію единаго Бога всякій вселенскій соборъ можеть съ спасительною целію и изменять опредъленія какого-нибудь изъ соборовъ помъстныхъ и прилагать къ нииъ и убавлять отъ нихъ, то, предпочетщи семь вселенскихъ соборовъ одному помъстному 12, постановите соединявшія насъ тысячу лёть слова отнынё хранить неизивнно, и всякое раздъленіе уничтожится. Прибавка та, о которой разногласимъ, внесла раздоръ между обоими народами, а постановленіе это введеть истинный мирь: то раздылило церковь Христову, а это опять соединить въ союзъ неразрывный. То отдучило многихъ отъ части спасаемыхъ, а это приложитъ къ ней иногихъ. При томъ же это будеть ни прибавкою, ни переиначеніемъ, ни убавкою, а неизмѣннымъ сохраненіемъ только того, что отцами предано. Итакъ вотъ первое, что сдълать и преддагаю и умоляю, какъ дъло необманчивое, ни для кого незаворное, несомивниое и неподозрительное.

"А второе, если нынвшній папа римскій считаеть это дерзновеннымь, можеть быть изъ благоговінія къ своимь ближайшимь предшественникамь, то самь, какь верховный архісрей и имів-

<sup>72)</sup> Т.-е. тому, на который ссылались тогда паписты въ подтверждение законности прибавления къ символу. Върочемъ, досель не могутъ съ точностию указать на такой соборъ, хотя и ссылаются то на толедский 589 г., то ороюлийский 791, и на Ахенский 809.



вощій власть въ своемъ округь, прибавку въ латинскомъ символь пусть заменить спасительнымъ словомъ. Я разумено не какое нибудь новое слово и не измышленное имъ или нами, а которое все богословы ясно употребляють, именно "и въ Духа Святаго, отъ Отца чрезъ Сына исходящаго", отнявши одинъ слогъ "и" и заменивши его словомъ "чрезъ", и тотчасъ решатся все затрудненія.

"Къ сему совътую сдълать и третіе, если то-есть и второе это найдетъ противоръчіе въ комъ-либо. Поелику по совершенной необходимости надлежитъ священному сему собору и постановить опредъленіе и написать книгу (дънній соборныхъ), то прежде всего и опредъленіе и книга (τόμος), вмъстъ съ другимъ содержаніемъ, должны заключать слово въ слово и это. "Послъдуя преданному отцами ученію о Богъ, въруемъ что Духъ Святый лично исходитъ отъ одного только Отца, причину своей ипостаси имъя (πλοῦτοῦν) отъ одного Отца. Въруемъ, что Духъ Святый существенно есть отъ Отца и Сына, такъ какъ Онъ и единосущенъ обоимъ, и твари подается благодатно отъ Отца чрезъ Сына. Предаемъ въчной анавемъ тъхъ, кои отселъ дерзнутъ спорить о теперь состоявшемся согласіи между ромеями и латинянами".

"И если хочете истиннаго, а не притворнаго, единенія церквей, то изберите одно изъ сихъ трехъ. Первое будетъ согласно съ волею Божіею, второе содълается по благоразумной примънительности нашей къ обстоятельствамъ (кфф' фистера» обкоморіа») и третіе по снисхожденію, въ надеждъ совершеннаго единенія. Если же никакого изъ этихъ способовъ не принимаете, то мы нисколько не потерпимъ, чтобы изъ-за васъ быть отлученными отъ Бога.—Вотъ что вкратцъ пусть будетъ сказано объ исхожденіи Святаго Духа!

"А объ опръсновахъ сважу и ясно по возможности и кратко, котя много объ этомъ предметъ собралъ. По моему мивнію, намболье довазательно, что приношеніе кваснаго хлюба предано отцами, а безкваснаго есть нововведеніе, слюдующее: Первое, что братъ Господа Іаковъ, поставленный имъ въ епископа іерусалимскаго, Василій небоявленный и златословесный Іоаннъ, письменно изобразившіе нашъ чинъ таинственнаго священнодъйствія указали совершать его на квасномъ хлюбъ, какъ на-

учають и слова молитвъ последованія и свидетельствуеть обрашеніе съ страшными тайнами, хотя для многихъ это остается неудобозримымъ. Второе, что и теперь еще ромеи, медхиты, сиряне, эніопы, аланы, авасги, иверы, колхи, россы, готны, даки, пеоны, навы, триваллы и многіе другіе народы, различающіеся и ивстопребываніемъ и обычаями и языкомъ, на квасномъ хавов приносять сію жертву Богу всяческихъ, показывая самымъ деломъ, что не отъ опресноковъ перешли на квасный хавбъ, но что съ того времени, какъ приняли они имя христіанъ, квасный хато употреблялся ими въ божественномъ священнодъйствіи. И третіе, что въ продолженіе тысячи льть, когда ны всв въ храненіи божественных догматовъ были единомысленны, свътила міра, приходившіе въ эту страну, гдъ и теперь хранятся неизмънными всъ обычаи церковные, и проживавшіе тутъ цълые годы и въ праздничные дни необходимо служившіе виъстъ, въ присутствіи и царей и высшихъ сановниковъ, приходили ди они изъ Италіи, или Оракіи, или изъ Египта или изъ Сиріи и Палестины, никогда не совершали приношенія на опръсновахъ. Но и въ Никев, и въ Константинополв, и въ Ефесв, и въ Халкидонъ, и въ Сардикъ, и въ Гангръ, и въ Лаодикіи, и въ Антіохін, и въ другихъ мъстахъ въ различныя времена собираясь, всъ совершали одно священнодъйствіе. Потому никому изънихъ и не приходилось говорить противъ кваснаго хлаба, такъ какъ всв они посредствоиъ него совершали священное возношеніе, и во всвуъ священнодъйствіяхъ его принимали и употребляли. Итакъ, если довърнете имъ, благодарение Богу! А если нътъ, то никакое слово не въ силахъ убъдить васъ. Ибо какимъ же обравомъ растекающееся въ воздухф слово одного человъка убъдить твхъ, которыхъ не убъждають ни столькіе отцы, ни толикіе соборы, ни преданія письменныя и неписьменныя? Вотъ что тогда надлежащимъ образомъ скажетъ собору будущій нашъ патріархъ во вступительномъ словъ, съ твердостію и арълостію мысли, чтобы въ день суда мы не оказались безотвътными".

(Окончаніе будеть).



## СЛОВО,

СКАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНЪЙШИМЪ МАКАРІЕМЪ, МИТРО-ПОЛИТОМЪ МОСКОВСКИМЪ И КОЛОМЕНСКИМЪ,

ВЪ МОСКОВСКОМЪ УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ ПРИ ПЕРВОМЪ СЛУЖВИИ ЛИТУРГИ.

Eora boumecs, yaps umumel (Iletp. 2, 17).

Въ скорбное время прихожу къ вамъ, братіе мои о Господъ, въ званіи вашего архипастыря. Вы сами знаете, о чемъ нынъ наша общая скорбь, глубокая, невыразимая. На святой Руси появилась эпидемія, никогда прежде у насъ неслыханная, эпидемія не чувственная, а умственная и нравственная, пагубнъйшая изо всъхъ видовъ эпидемій. Она состоитъ въ отрицаніи Бога и всего духовнаго въ мірѣ и человъкѣ, въ отрицаніи царской и вообще Богомъ установленной власти. Эпидемія грозитъ смертію и гибелью всякой религіи, всякому нравственному и общественному порядку, грозитъ поколебать самыя основы нашей св. Церкви и государства. Сердце сокрушается о тъхъ несчастныхъ, которые уже увлеклись и заразились этою духовною заразой, которые прежде были нашими братьями по върѣ и отечеству, а теперь сдълались нашими врагами и обрекли себя на такія страшныя посягательства и злодъянія. Еще сильнъе то-

мится сердце при мысли, что зараза можетъ простираться далъе и далъе, можетъ увлекать новыя жертвы, вести къ новымъ злодъйствамъ. Всъ истинные сыны Церкви и отечества болъе всего озабочены теперь, какъ бы противодъйствовать ужасной эпидеміи, какъ бы охранить себя и ближнихъ отъ ея смертоноснаго дыханія. О чемъ же должна быть нынъ главная забота и пастыря Церкви? И съ какими словами я могъ бы обратиться къ вамъ нынъ, при самомъ вступ ченіи моемъ на каседру московскихъ первосвятителей, при самомъ первомъ моемъ духовномъ общеніи съ вами, какъ не съ словами убъжденія и мольбы: блюдите свято то безцънное сокровище, которое похитить у насъ угрожаетъ эпидемія; храните въ себъ твердыми и непоколебимыми ту въру въ Бога, ту любовь и преданность къ Помазаннику Божію, которыя насадило, воспитало и утвердило въ насъ христіанство? Бога бойтеся, царя чтите.

Да и не нынъ только, а и во всякое другое время, этими именно впостольскими словами миж всего естественные было бы начать мои пастырскія собесёдованія съ вами. Мой долгъ руководить васъ въ въчной жизни, возвъщать вамъ истины въры и спасенія, пропов'ядывать вамъ о Богъ - нашемъ Творцъ и и Проимсинтель, о Богь-нашемъ Спаситель, о Богь-нашемъ Освятитель и Судіи, и о всемъ томъ, чему научиль и что заповъдалъ намъ Богъ для достиженія въчнаго блаженства. Но для кого, скажите, можетъ быть внятна, можетъ иметь смыслъ и сиду вся эта проповёдь Евангелія? Лишь для тёхъ людей, которые действительно верують въ бытіе Бога и признають Его отношение къ міру и человъку. А для невъровъ, для кого вовсе иттъ Бога, для нихъ какъ бы не существуетъ и христіанство: ихъ слухъ совершенно закрытъ для воспринятія евангельскаго ученія. Мой долгь возв'ящать вамь и ті истины божественнаго откровенія, которыя касаются нашей временной жизни: ибо въра Христова, по выраженію апостола, импеть обътованіе не одного грядущаго, а и нынъшняго живота (1 Тин. 4, 8). Научая насъ всему, что нужно намъ знать и дълать для въчнаго спасенія, она учить насъ вийсти главнийшимь обязанностямь нашимь въ быту семейномъ и общественномъ, и своимъ живоноснымъ ученіемъ, своими возвышенными заповъдями о самоотверженіи и любви, всеми своими благодатными средствами приготовляя достойныхъ гражданъ для царства небеснаго, приготовляетъ вийств лучшихъ гражданъ и для царствъ земныхъ. Но въ ряду откровенныхъ истинъ, касающихся нашей временной жизни, особенно нашего гражданскаго быта, первая и коренная та, что владъетъ Вышній царствомъ человъческимъ, и ему же восхощетъ, дастъ е (Дан. 4, 22), что Онъ поставляетъ цари и преставляетъ (Дан. 2, 21), Онъ помазуетъ ихъ елеемъ святымъ своимъ (Пс. 88, 21), и что вообще нъстъ власть, аще не отъ Бога, сущія же власти отъ Бога учинены сутъ (Рим. 13, 1). На этой истинъ основываются всъ прочія, какія только внушаетъ намъ святая въра какъ руководственныя правила для нашей гражданской дъятельности, а съ отверженіемъ этой истины онъ неизбъжно теряютъ для насъ всю свою обязательную силу и всякое значеніе. Бога бойтеся, Царя чтите.

Сыны Россін! Всв мы любимъ свое отечество и желаемъ ему блага. А ито жь изъ насъ не знаетъ, чвиъ были для Россіи во всв времена и чвиъ доселв остаются ввра въ бога, ввра истинная, православная, и любовь къ Монарху, Помазаннику Божію, освящаемая нашею св. върою? Не онъ ли преимущественно соединили и досель соединяють весь Русскій народь въ одинь народъ, въ одинъ живой организиъ, могучій, несокрушимый? Не онъ ли поддерживали, ободряли и спасали Русскій народъ въ годины самыхъ тяжкихъ его испытаній и бъдствій? Не онъ ли всегда возбуждали и двигали всъ сословія Русской вемли приносить всевозможныя жертвы для счастія роднаго края? Это двъ главивишія и существеннъйшія стихій нашей народной жизни: на охрану и защиту ихъ должны соединиться всъ, кому дорого отечество. Да благоденствуетъ и процентаетъ Россія болъе и болъе; да совершаются въ ней всякаго рода изивненія и преобразованія къ лучшему, всякаго рода усовершенствованія, — а сколько уже и канихъ коренныхъ и благодетельныхъ преобразованій совершено въ наши дни державною рукой нашего великаго, Богомъ хранимаго и Богомъ умудряемаго Государя! Но среди всъхъ подобныхъ измъненій и усовершенствованій да пребывають навсегда неизмънными и неприкосновенными тъ основы, на которыхъ утверждается все зданіе нашего государства: въра въ Бога православная и любовь къ Помазаннику Божію, благочестивъйшему Монарху.

Москва, градъ первопрестольный! На тебя взираетъ вся Росеія, и въ тебъ издревле обыкла она видъть первую блюстительницу русскаго духа и истинныхъ началъ русской народности. Здъсь жили и дъйствовали, здъсь досель нетлънно почиваютъ, въ поученіе всъмъ, величайшіе святители вемли Русской, бывшіе столпами не только Церкви, но и государства. Здъсь совершались самыя святыя дъла и самые высшіе подвиги русскаго патріотизма. Да пребываешь же ты и впредь навсегда, боголюбивая и царелюбивая, примъромъ и образцомъ для всъхъ градовъ и весей русскихъ въ приверженности въ св. православной Въръ и Церкви и въ непоколебимой върности и преданности Престолу и отечеству. Аминь.

## IOAHHЪ RAJABBHHЪ—PEФOPMATOPЪ XVI BBRA\*).

## I٧.

Церковные уставы составляють самый примъчательный памятникъ законодательныхъ трудовъ Кальвина. Они послужили мормою организаціи реформатской церкви не въ одной только Женевъ, но и въ другихъ странахъ Европы: во Франціи, Шотландіи, Англіи, Нидерландахъ и даже въ Германіи. Но прежде чъмъ мы займемся изложеніемъ частныхъ пунктовъ организаціи реформатской церкви, какъ они начертаны въ церковныхъ уставахъ Кальвина, мы считаемъ необходимымъ выяснить основанія, почему организованная имъ церковь является съ такимъ своеобразнымъ типомъ среди другихъ протестантскихъ церквей, каковы Лютера и Цвингли.

Протестантство по своей сущности враждебно идев церкви, какъ видимаго органическаго учрежденія. Оно уничтожало эту идею и было для нея разлагающимъ началомъ. Какъ реакція римскому католичеству, придававшему слишкомъ много значенія въ полученіи спасенія дъламъ человъка и притомъ болье всего внъшнимъ, протестантство уклонилось въ противоположную крайность и пришло къ тому убъжденію, что Богъ спасаетъ человъка безъ его участія въ устроеніи спасенія. Воз-

<sup>\*)</sup> См. жн. "Правосл. Обозрвніе" за май, авг. и окт. 1878 г.

ставая противъ значенія діль въ оправданіи человіна, протестантство приписало некоторое значение оправдывающее одной выри. Но эта въра, по учению реформаторовъ, есть произведеніе божественной благодати и притомъ она не есть что-либо видимое, такъ какъ она состоитъ во внутреннемъ отношени върующаго (субъекта) въ своему Спасителю. Это невидимое въ человъкъ начало оправданія чрезъ заслуги Искупителя составляеть совершенно достаточное условіе спасенія, такое условіе, которое деласть излишними для полученія его всв другія, особенно видимыя условія, какъ напр. таинства. Въ самомъ двив, если по учению протестантской системы, человъкъ спасается одною невидимою субъективною върою, то къ чему еще видимыя объективныя учрежденія, какъ необходиныя условія къ достиженію спасенія? Если самъ Богъ спасаетъ върующихъ безъ всякаго участія съ ихъ стороны, то къ чему еще это условіе-принадлежать къ церкви, какъ вившнему, видимому учрежденію? Принадлежность въ церкви и видимое общеніе съ нею не можеть ничего ни прибавить, ни убавить у человъка спасаемаго одною невидимою благодатію Божіею. Если върующій сохраняеть внутреннюю индивидуальную въру и чревъ нее пріемлеть внутрь себя спасающую благодать Божію, то въ чему подчинять личность его власти церковнаго общества, какъ внъшняго учрежденія имъющаго свои юридическія отношенія? Если всв вірующіє по своей субъективной върв предъ Богомъ равны другъ другу, то къ чему дълить върующихъ на пастырей и пасомыхъ, духовныхъ и мірянъ и давать пастырству власть надъ равноправными съ нимъ по въръ мірянами? Такимъ обравомъ основное возаръніе протестантства на спасеніе людей логически вело къ разрушенію церкви, какъ видимаго учрежденія, къ которому пріурочивается получение спасения,--необходимо предполагало отверженіе таинствъ, по божественному установленію совершающихся въ церкви, ниспровержение власти ея надъ отдъльными върующими, отрицаніе въ ней пастырства съ его іерархичесвими преимуществами и правами, затъмъ отрицаніе вившняго богослуженія и благочинія церковнаго. Мы и на самомъ діль видимъ, что протестанство пошло этимъ скользкимъ и опаснымъ путемъ субъективияма и отрицанія объективныхъ (вившнихъ) учрежденій христіанства въ полной свобод'в единоличнаго (индивидуальнаго) религіознаго сознанія. Протестанты стали отвергать одно за другимъ богоучрежденныя таинства, не только отрицали власть папскую съ ея злоупотребленіями и преобладанісиъ, но отвергали и богоучрежденную ісрархію, -- формы богослуженія, какъ бы законны онв ни были, провозглащали идолопоклонствомъ, особенно почитаніе иконъ, мощей, лишали и храны существенно принадлежащаго имъ священиаго значенія. Такъ въ протестанствъ шло разрушение видимой стороны церкви. Но при этомъ ны встръчаемся съ примъчательнымъ фактомъ. Протезтанство, какъ бы устращенное необходимыми последствіями своего субъективизма, останавливается на пути развитія этихъ основныхъ своихъ началъ и вопреки собственному принципу робко, сдержанно стремится къ образованію и организаціи цернви въ нъкоторыхъ только видимыхъ очертаніяхъ. За то это стремленіе, стоящее въ противорвчіи съ коренными началами протестантства, при организаціи церкви оказалось страдающимъ многими односторонностями, крайнею неполнотою и недостатками. Особенности личнаго и національнаго характера, образа возвржній и условій джятельности отджльныхъ реформаторовъ выразились особенностями устройства ихъ церквей, такъ что ясно замътно, что протестантскія церкви созидались не по въчнымъ нормамъ писаннаго и неписаннаго Слова Божія, но предначертаніямъ разума человіческаго, смотрівшаго на самое священное Писаніе подъ узкимъ угломъ свойственнаго ему арвнія.

До Кальвина уже были выработаны два общіе по родовымъ признакамъ, но различающіеся по нъкоторымъ особеннымъ свойствамъ типа протестантскихъ церквей: церковь Лютера и церковь Цвингли. Лютеръ, строго держась основнаго положенія объ, оправданіи человъка одною внутреннею единоличною върою, пришелъ къ тому ученію, что церковь невидима, и только невидимой своей церкви приписывалъ важное значеніе, признавая необходимымъ условіемъ спасенія человъка принадлежать къ ней. Вслъдствіе этого односторонняго понятія о церкви, по ученію Лютера, нътъ безусловной необходимости въ церкви видимой. Если же онъ и допускаетъ фактическое ся существованіе, то не приписываетъ ей особенно важнаго значенія, не ставитъ при

надлежности въ ней условіемъ, безъ котораго не возножно было бы спасеніе человіка 1). И самая видимая церковь является у Яютера чвиъ-то безсильнымъ. Считая достаточною для оправданія человъка одну только теоретическую въру, онъ недаваль нравственной двятельности человъка подобающаго ей значенія въ дълъ оправданія и спасенія. Кром'в то признавая за нравственнымъ закономъ значение средства въ познанию грвха и такимъ образомъ въ возбужденію въры въ заслуги Искупителя, Лютеръ можетъ быть названъ антиномистомъ въ томъ смыслъ, что онъ не признаваль безусловно необходимымь для христіанина исполненія закона 2). Поэтому онъ добрыя дёла, какъ плодъ вёры, почиталь чёмъто малозначительнымъ, почти ненужнымъ для полученія спасенія. потому что одна въра спасаетъ человъка. Kein Werk, говоритъ реформаторъ, kein Gebot einem Christen noth sei zur Seligkeit ). Всявдствіе сего и самое христівнство должно было представляться Лютеру теоретическимъ ученіемъ, а не нормою для всей жизни христіанина. Такъ Лютеръ область человіческой воли и діятельности совствъ отделилъ отъ религіозной втры, практическую жизнь и дъятельность личности, общества, государства оторваль отъ благотворнаго нравственнаго вліянія христіанства. Отъ этого у Лютера видимая церковь естественно должна была носить савды вліянія этого односторонняго идеалистического нии теоретическаго направленія. Она должна была принять характеръ учрежденія въроучительнаго, типъ такой школы, которой не вывиллось въ существенную обязанность воспитывать своихъ учениковъ въ правственно-практической жизни и направлять соціальную ихъ жизнь. Вёра воспринимаемая сознаніемъ, такъ-сказать заучиваемая, чисто-догматическое преподавание ученія, -- вотъ важивищая задача и существенный признакъ истинной церкви. Впрочемъ Лютеръ, вопреки послъдовательности, поставилъ и другую задачу для церкви совершеніе-таниствъ. Не смотря на это Лютерова церковь не стремилась стать твердо разчлененнымъ правовымъ учрежденіемъ, имъющимъ самостоятель-



¹) Schenkel's Wesen des Protestantismus S. 544.

²) Ib. S. 161 m 159.

<sup>3)</sup> Ibid. S. 397.

ное управленіе и независимую власть. Всё члены ся равны другь другу по въръ, дъленіе на пастырство и стадо не могло найти въ ней мъста. Если въ ней есть пасторы, которые должны проповъдывать ученіе віры и совершать таинства, то они не составляють особаго сословія церковнаго, они, вив отправленія своего двла, такіе же міряне, какъ и ихъ пасомые, потому что не получають ни особой благодати, ни особой власти надъ върующими. Geistlich und Weltlich, говорить Лютерь въ своей рвчи къ нъмецкому дворянству, keinen anderen Unterschied haben, denn des Amts oder Werks halben, denn sie sind alle geistlichen Stands 1). Это общество связанное однимъ теоретическимъ ученіемъ въры, по мивнію Лютера, не имветь никакой особой юридической BEACTE. Evangelium et Ecclesia nesciunt jurisdictiones, quae sunt nonnisi hominum tyrannicae inuentiones. Solam scit charitatem et servitutem, non potestatem et tyrannidem 5). Camo собою понятио, что протестантская церковь въ такомъ устройствъ не имъла побужденій стремиться къ полной независимости и самостоятельности и легко мирилась съ подчиненнымъ своимъ отношеніемъ къ государству, какъ мы раскроемъ это въ последствіи.

Одно изъ выдающихся отличій реформатскихъ церквей отъ дютеранской составляеть нравственно-практическое ихъ направленіе, стремленіе въ преобразованію не только личной, но и соціальной жизни върующихъ по церковнымъ нормамъ. Еще Цвингли видълъ въ Евангеліи не одну только норму догматического или теоретического ученія візры, но вилсті и откровеніе воли Божіей, божественный, обязательный для христіанина нравственный законъ. Цюрихскій реформаторъ требоваль отъ христівнина не только въры, но и исполненія закона, требоваль правственно добрыхъдвлъ. Поэтому задачею церкви у него является забота не объ одномъ только догматическомъ учени и совершени такиствъ, но и о чистотъ и святости правственной жизни. Вследствіе того Цвингли признаваль необходимость отлученія отъ церкви не только за уклоненія отъ догматического ученія въры, но и за порочную жизнь. При всемъ томъ онъ не довелъ до конца своего стремленія-органивовать

<sup>4)</sup> Schenkel's Wesen d. Protest. S. 590.

<sup>5)</sup> Schenkel'h Wesen d. Protest. S. 545 примъчан.

свою церковь въ томъ видъ, чтобы она была учрежденіемъ имъющимъ своею задачей преобразованіе нравственно-практической жизни, быть-можетъ частію и потому, что онъ церковное общество отождествиль съ политическимъ, съ представительствомъ народа и такимъ образомъ власть церковную слилъ съ властію гражданскою и подчинилъ первую послъдней <sup>6</sup>).

Развить, осуществить и упрочить стремленія къ преобразованію практической жизни, поставить ихъ одною изъ главивишихъ и существенныхъ задачъ церкви, для сего открыть и установить средства, дать церкви видъ самостоятельнаго, независимаго органическаго учрежденія, сильнаго въ своей независимости выпало на долю женевского реформатора. Эти правственнопрактическія тенденціи, доведенныя до конца и отчасти до крайности, имъли весьма важное значение при устройствъ Кальвиномъ церкви. Онъ, составляя какъ бы центръ тяжести во всей его дъятельности, вызвали въ созданной имъ церкви особыя должности и учрежденія, измёнили самыя догиатическія возарёнія рефортатора на значеніе видимой церкви, на ся власть надъ индивидуальною и общественною жизнію и на носителей этой власти, указали церкви Кальвина новыя, чуждыя протестантскому міру отношенія къ другимъ сферамъ жизни, каковы народъ и государство.

Западные историки называють Кальвина представителемъ этическаго момента въ развити реформации XVI стольтия, въ отличие отъ Лютера, въ которомъ видитъ представителя теоретическаго момента '). Съ этимъ нельзя не согласиться. Въ первое еще пребывание въ Женевъ Кальвинъ вивстъ съ Фарелемъ, какъ мы видъли, стремился подчинить жизнь Женевцевъ нравственно-практическимъ своимъ стремлениямъ. Еще тогда онъ требовалъ отъ правительства строгаго надзора за поведениемъ населения и строгихъ наказаний за преступления противъ нравственнаго закона; равно какъ видъли, что Кальвинъ, соглашаясь снова возвратиться въ Женеву, поставлялъ главнымъ условиемъ возстановление "разрушенной церкви", — искоренение пороковъ,



<sup>\*)</sup> Cm. Schenkel's Wesen d. Protest. §§ 45. 90. 106 m 149.

<sup>&#</sup>x27;) Stähel, II, 338.

соблюдение установлениной дисциплины во всей точности. Такъ въ Кальвине более всего сказывались стремленія въ преобразованію правственной жизни. Иначе и быть не могло. Сынъ Романскаго племени, отличающагося не столько теоретическимъ, сколько практическимъ направлениемъ, не успокоивающимся на теоріяхъ безъ приложенія ихъ въ дъйствительной жизни, будучи самъ человъкомъ энергической воли и неустанной дъятельности, Кальвинъ не могъ, какъ Лютеръ считеть достаточною иля спасенія человака одну только вару. Она требовала ота варующиха лобрыхъ дваъ, правственно-доброй жизни в). Въ этомъ отношения особенно замичательно отношение Кальвина въ закону. Тогда какъ Лютеръ училъ, что законъ отмененъ Евангеліемъ и не считалъ его обязательнымъ для христіанъ, Кальвинъ училъ, что возрожденный человокъ, хотя и имбетъ въ себо Духа Божія, томъ не менъе стоитъ подъ закономъ. Законъ долженъ служить нормою всей внутренней и вившней жизни христіанина ). О Кальвинъ не безосновательно говорять, что онь не чуждь быль стремленія возстановить ветхозавётную подзаконность; потому что онъ требоваль исполненія закона не по однимь только внутреннимь побужденіямъ, но хотвяв заставить яюдей безиравственныхъ исполнять законъ хотя вившнимъ образомъ. Для этого онъ употребляль вившнія принудительныя ивры, гражданскія наказанія; такимъ образомъ принужденіемъ и страхомъ наказаній старался воспитать и утвердить нравственность въ обществъ върующихъ. Въ самомъ Богъ Кальвинъ видълъ не столько

<sup>\*)</sup> Instit. l. II, c. VII, s. 12. 14. Opp. Calv. v. II p. 261—4 ed. B. Opp. Calv. vol. V p. 327 ed. B.



<sup>\*)</sup> Въ третьей книги Наставленія въ христіанской въръ Кальвинъ говорить: Nullum Christus justificat quem non simul sanctificet... Utrumque simul largitur: alterum nunquam sine altero. Ita liquet, quam verum sit, nos non sime operibus, neque tamen per opera justificari. Въ пославія къ Садолету Кальвинъ говорить: injuria fit Christo, si praetexta gratiae ejus repudiantur bona opera: quum venerit, ut redderet populum Deo acceptabilem, sectatorem bonorum operum. Et extant multa similia in cam rem testimonia, quibus probatur, ideo venisse Christum, ut bene operantes per eumaccepti essemus Deo. Est haec quidem calumnia adversariis nostris perpetuo inore, quod benefaciendi studium tollimus e vita christiana, gratuita e justitiae commendatione. Opp. Calv. Vol. V, p. 398 ed. Brunsw.

любвеобильнаго и милосердаго Отца, сколько праведнаго, неумомимаго судію, который, ревнуя по правда, караеть людей въчною погибелью. При такихъ возгръніяхъ уже не могдо удовлетворить Кальвина Лютерово учение о церкви. Онъ не могъ ограничить задачу церкви наученіемъ одной внутренней въръ; у женевскаго реформатора церковь, промъ наученія истинамъ въры должна быть воспитательною школою жизни, хранительницею закона Божія, проводникомъ его во вившиюю жизнь человъчества, должна стать обществомъ не только върующихъ, но во внъшней жизни и внъшнимъ образомъ исполняющихъ законъ Божій, обществомъ, въ которомъ нетерпина никакая правственная нечистота, оскорбляющая верховнаго ваконодателя — Бога. Признавая нравственную слабость и раставніе отдваьных личностей 10), всявдствіе этого Кальвинъ уже не ногъ остановиться на одностороннемъ поняти о невидимости церкви, какъ слишкомъ абстрактномъ, неприложимомъ къ действительной жизни, и долженъ быль придать большее значеніе видимой церкви, какъ вившнему учрежденію. "Вив ся пвтъ отпущенія граховъ, натъ спасенія-вотъ основоположеніе реформатора. Церковь есть мать наша. Мы иначе не можемъ войти въ жизнь, какъ если она породитъ насъ въ своемъ лонъ, вскормитъ своею грудью, сохранитъ нодъ своимъ покровомъ и управленіемъ 11)4. Какъ жизнь христіанина, по мивнію Кальвина слагается не изъ одной въры запечатлъваемой тамиствами, но и изъ нравственной доброй жизни: такъ и дъятельность церкви не исчерпывается наученіемъ въръ и совершеніемъ таинствъ, какъ у Лютера, но должна непремънно состоять въ устамовленіи благочинія (дисциплины) церкви, въ очищеніи организма ен отъ твхъ, которые "ведутъ гнусную и безваконную живнь, поторыми сквернится, какъ гнилыми членами, тело Христово", въ возбуждени нерадивыхъ, въ наказани глубже падшихъ 13).



<sup>10)</sup> Inst. l. IV, c. I. s. I. Opp. Calv. vol. II, p. 745-46 ed. B.

<sup>11)</sup> Extra ejus (visibilis Ecclesiae) gremium nulla est speranda peccatorum remissio, nec ulla salus. Ecclesia est nostra mater. Non alius est in vitam ingressus, nisi nos alat suis uberibus, sub custodia et gubernatione sua nos tueatur. Inst. l. IV, c. 1, S. 4. Opp. Calv. vol. 11. p. 748—9. ed. Bruns.

<sup>12)</sup> Inst. l. IV, c. XII. S. 1.

Поэтому Кальвинъ наряду съ проповъдію чистаго евангельскаго ученія и совершеніемъ таниствъ поставляєть признакомъ истинной церкви дисциплину и даетъ последней весьма важное вначение. "Если, разсуждаетъ онъ, никакое общество, никакой домъ, въ которомъ есть небольшое семейство, не можетъ стоять въ правильномъ состояніи (recto statu) безъ дисциплины: то тамъ болве она необходина въ церкви.... Какъ учение есть душа церкви, такъ дисциплина служить въ ней вийсто нервовъ, вслидствіе чего члены организна связуются въ своемъ месте 18). Поэтому тъ, которые думають, что церкви могуть стоять безъ этихъ узъдисциплины, обианываются 14), и тв, которые хотять нии уничтожить ее или препятствують возстановлению ся, дълають ли это намеренно или по неведению, желають, чтобы церковь дошла до крайнаго распаденія 15). Бевъ этой узды, сдерживающей неистовствующихъ, безъ этой отеческой розги для нерадиныхъ угрожаетъ церкви страшное распаденіе, потому что нътъ инаго (кромъ дисциплины) способа сдерживать народъ. Понятно, чтобы подчинить общество върующихъ церковной дисциплинъ и сдълать ее обязательною для всъхъ и каждаго, церковь нуждается въ самостоятельной власти и учрежденіяхъ. Поэтому Кальвинъ понимаетъ церковь, какъ правительственное учрежденіе (regimen) Христа, какъ его духовное царство (spivituale Christi Regnum) съ особою духовною властію (spiritualis potestas), которая состоить vel in doctrina (auctoritas dogmatum tradendorum et eorum explicationis), vel in jurisdictione (правъ ключей (clavium) вязать и решить) vel in legibus ferendis aut constitutionibus, quas in duo capita referre licet; alterae ad ritus et ceremonias, alterae ad disciplinam (spirituulem politiam et pacem) respiciunt) 16).

Кто же должны стать въ Кальвиновой церкви носителями и органами правительственной ея власти?

Въ Наставлени въ христівнской въръ Кальвинъ подъ влівні-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Inst. l. VI, c. VIII, S. Opp. Calv. vol. II, p. 846; c. III, S. 4, p. 779; c. X, S. 29 p. 888—9.



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Instit l. IV, CXII. S. 4. Opp. Calv. v. II, p. 907.

<sup>18)</sup> Ib. Opp. Calv. v. II, p. 905.

<sup>18)</sup> Ib. S. I, p. 905.

емъ своего антагонизма тому возарѣнію панства, что перковь состоить въ собрании пастырей (coetus pastorum) 17), подобно Цвингли, предоставляетъ церковную власть всему обществу върующихъ 18). Держась начала общиннаго управленія, женевскій реформаторъ долженъ бы быль дать церковному управленію характеръ демократического. Но такое управление въ Кальвиновой церкви осталось буквою программы, не получившей исполненія въ практикъ. По личнымъ своимъ склоностямъ предпочитая аристократическое правление встыть другимъ 19) и чувствуя большое недовъріе къ народоправленію 20), Кальвинъ, подобно Лютеру, не могъ предоставить община власть въ церкви, или едвлать ее источникомъ полномочій церкви, твиъ болве что по собственному своему опыту зналъ, какъ народъ противился разръшению главной задачи церкви-введению дисциплины и насколько глубоко онъ проникнутъ мірскимъ, противоцерковнымъ духомъ. Поэтому если женевскій реформаторъ и предоставляль общинъ нъкоторыя права на участіе въ дълахъ церкви (напр. право выбирать пасторовъ), то подобныя права оставались безъ осуществленія. Носителемъ церковной власти, своего рода правительствомъ церкви у Кальвина является особое сословіе или клиръ, стоящій выше общины мірянъ. Dividamus, говорить реформаторъ, Ecclesiam in duos ordines praecipuos: clerum scilicet et plebem 21). Клиръ назначенъ Богомъ управлять. церковнымъ обществомъ. По точному выражению реформатора, онъ есть ordo, quo ecclesiam suam gubernari voluit Dominus et), regimen secundum Christi institutionem 33). Клиръ, какъ органъ богоустановленной власти въ церкви, служитъ видимымъ представителемъ невидимой главы ея-Христа, составляетъ Его намъстинчество. Кальвинъ говоритъ: "поелику Господь видимо не



<sup>18)</sup> Nullo modo, говорить Кальвинь, concedendum est ecclesiam in pastorum coetu consisctere. Inst. l. IV, с. IX, S. 7. Opp. Calv. II, p. 861.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Inst. l. IV, c. III, S. 13, 15 p. 785—86.

<sup>49)</sup> Inst. l. IV, c. XX, S. 8 p. 1098.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Inst. l. IV, c. XX, S. 8 p. 1098.

<sup>21)</sup> Inst. l. IV, c. XII, S. 1. Opp. Calv. v. II, p. 905.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Ib. 1. IV, c. III, S. I, p. 776.

<sup>25)</sup> Ib. 4 p. 779.

присутствуетъ между нами, чтобы открывать намъ своими устаин волю свою: то для сего Онъ употребляетъ служение (ministerium) людей и поручаеть имъ дело наместниковъ (vicariam operam 24). По образному выражению реформатора, служители церкви суть столны ен. Она твердо стоить тамъ, гдв пользуются авторитетомъ ея служители. Кто безславить власть духовнаго чина, пытается поколебать или уничтожить ее, тоть посягаеть на внутреннюю жизнь церкви. Свъть и теплота солица, пища и питіе не такъ необходимы для земной жизни, какъ пастырскій чинъ 25). Несравненно выше должно уважать власть священинческую, чамъ власть царскую (sic.) 26). Вотъ на какую высоту Кальвинъ ставитъ клиръ своей церкви! Лютеръ и Цвингли не приписывали пасторамъ столь высоваго значенія въ церкви и не придавали имъ такого правительственно-сословнаго или точные, клерикального характера. Первый не допускаль разделенія дереви на напръ и народъ; считая всехъ верующихъ іереями Богу, онъ поставляль все различіе между мірянами и духовными только въ дёлахъ, которыми они занимались. Лютеръ равно и Цвингии не держались того возарвия, что пасторы представляють наивстниковь невидиной Главы цервви. Особенно же цюрихскій реформаторъ далекъ былъ отъ этого возарвнія: въ служителяхь церкви онь видвль простыхъ членовъ церковной общины, не возвышающихся надъ нею, и отличіе ихъ отъ вевхъ другихъ поставлявь только въ тонъ, что они уполномочены цермовною общиною отправлять цер-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Бесвды на 1 книгу Самунла (Царствъ). Орр. Calv. t. II, р. 364, ed. Amst.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Quia visibili praesentia (Dominus) inter nos non habitat, ut voluntatem nobis suam ore coram declaret, hominum ministerium in hoc adhibere.... et quasi vicariam operam. Inst. l. IV, c. III, S. I, p. 776.

PHTE Кальвить, praecipuum esse nervum, quo fideles in uno corpere cohaereant...; non aliter incolumem servari Ecclesiam posse, quam si his praesidiis fulciatur... Ecclesiae ergo dessipationem, vel ruinam potius et exitium molitur, quisquis ordinem hunc et hoc genus regiminis vel abolere studet, vel quasi minus necessarium elevat. Neque enim vel solis lumen ac calor, vel cibus ac potus tam sunt praesenti vitae fovendae ac sustinendae necessaria, quam est conservandae in terris Ecclesiae apostolicum ac pastorale munus. Inst. l. IV, c. III, S. 2. Opp. Calv. v. II, p. 778 ed. B.

ковное служеніе. Въ этомъ случав два ивмецкихъ ресорматора были последовательные Кальвина и верные протестантскому началу оправданія человыка одною субъективною верою и отрицанію значенія видимой стороны церкви и представителей ея власти—пастырей. Напротивъ, женевскій ресорматоръ въ этомъ отношеніи былъ ближе къ натолическому ученію о клирь, хотя и пришель къ нему особымъ путемъ.

Отличіе Кальвинова клира отъ католическаго заключается въ двухъ, впрочемъ весьма существенныхъ, чертахъ: въ отсутствін священно-таинственнаго характера и ісрархической градаціи и подчиненности однихъ членовъ илира другинъ. Кальвинъ. отвергая таниство священства, не признавалъ необходимости для служителей своей церкви въ священнодъйственномъ, благодатномъ поставленіи. Кромъ того въ ряду служителей церкви не поставиль существенно-необходимой степени епископа, чрезъ котораго преподается благодать священства и которому принадлежитъ священновачальство 27). Поэтому члены Кальвинова влира не поставлены въ подчиненныя отношенія другь къ другу и находятся въ отношенияхъ сотрудничества или товарищества. Поэтому мы совершенно не раздъляемъ мятнія Шенкеля 28), будто Кальвинъ создаль новую протестантскую јерархію, въ родъ папистической. Впрочемъ антагонизмъ противъ епископской власти и јерархическаго подчиненія духовныхъ лицъ не былъ слишкомъ силенъ въ Кальвинъ, судя по тому что въ письмъ къ. Сигизмунду, королю польскому, онъ допускаль, чтобы въ Польшъ былъ протестантскій архіепископъ и счигаль возможною новую форму пастырского преемства при посредствъ рукоположенія служителей церкви протестантскими же пастора**ми** <sup>29</sup>).



<sup>17)</sup> Кальвинъ утверждаетъ, будто св. Писавіе не полагаетъ различія между еписиономъ и пресвитеромъ: quod Episcopos et Presbyteros et pastores et ministres promiscue vocavi, qui Ecclesias regunt, id feci ex scripturae usu, quae vocabuila ista confundit. Quicunque enim verbi ministerio funguntur, iis tilulum episcoporum tribuit. Inst. l. IV, c. III, S. 8. Opp. Calv. v. II, p. 782 ed. B.

<sup>\*\*)</sup> Wesen. d. Protest. 660.

<sup>21)</sup> Stähelir. II, 29-30.

Въ клиръ Кальвинъ сосредоточилъ всю власть церкви и всъ отрасли ен двятельности. Разнообразный пругъ церковной двятельности, какъ-то: отправление богослужения вывств съ проповъдію Слова Божія, религіозное обученіе народа, наблюденіе за его нравственностію и попеченіе о бідныхъ и больныхъ, очевидно требовалъ раздёленія реформатскаго духовенства на насколько чиновъ или должностей. Впроченъ эте разавление духовенства на особые чины или должности основывалось у Кальвина не на ісрархическомъ началь подчиненности одного другому, а на принципъ раздъленія труда, что не нарушало коллегіальныхъ отношеній членовъ духовнаго сословія. Соотвътственно четыремъ предметамъ дъятельности церкви: отправленію богослуженія нераздельнаго съ проповъданиемъ Слова Божія, религіозному обученію, надзору за нравственностью и примъненію къ жизни церковной дисциплины и наконецъ, попеченію о бъдныхъ и больныхъ, духовенство Кальвина, по церковнымъ уставамъ- 20), раздъляется на четыре чина или вида должностей, пасторовъ или служителей слова, докторовъ или учителей, старшинъ и діапоновъ.

Впрочемъ, всё эти церковные чины или должности мы встречаемъ въ различныхъ общинахъ протестантскихъ гораздо раньше, чёмъ Кальвинъ ввелъ ихъ въ Женевъ. Такъ должность пасторовъ была въ Лютеровой, Цвинглісной и другихъ протестантскихъ церквахъ, и если здёсь не встрёчаемъ старшинъ, то эти блюстители правственности были предложены Ламбертомъ Авиньовскимъ на Гомбергскомъ синодё въ 1526 году з 1) и введены были Эколампадіемъ въ Базелё и Буцеромъ въ Страсбургъ. Должностъ, діаконовъ, занимавшихся дёлами церковной благотворительности, мы находимъ также въ этихъ двухъ городахъ. Доктора или учители, получившіе большое значеніе съ XV столётія, въ эпоху попытокъ преобразованія католической Церкви во главё и членахъ, и игравшіе важную роль въ исторіи реформаціи, на-



so) "Il y a, говорить въ ордовансахъ, quatre ordres ou espèces de charges qui Notre Seigneur a instituis pour le gouvernement ordinaire de son Eglise, assavoir les Pasteurs, puis les Docteurs, après, les Anciens, quartement les Diacres". Bungener, 270.

<sup>34)</sup> F. Lambert.

мется, въ первый разъ введены Кальвиномъ въ качествъ должностныхъ служителей первви <sup>32</sup>). Такимъ образомъ дъло Кальвинь въ организаціи церкви состояло въ болъе полномъ и отчасти свособразномъ опредълеміи правъ и обязанностей различчныхъ служителей церкви.

Первенствующее масто въ жевевскомъ клира занимають пасторы (Pasteurs, Ministres) или служители Слова Божія, которымъ принадлежала власть церковнаго законодательства и учительства. Соответственно такому положению ихъ въ градапін другихъ должностей церковныхъ, болье чвиъ третья часть перковныхъ уставовъ посвящена изложению образа поставленія, правъ и обязанностей служителей Слова Божія (пасторовътоже). Высокому призванію и достоинству служенія ихъ соотвътствуютъ и строгія требованія отъ поставляемыхъ на эту высокую должность. Кальвинь въ укоръ католичеству замъчаль, что епископы его безъ строгаго выбора и испытанія возводили недостойныхъ въ церковныя должности 31), осуждаль за это и протестантовъ <sup>34</sup>). Самъ же онъ требуетъ подвергать строгому испытанію кандидатовъ на пастырство. L'examen qui est le principal, говорится въ Ордонансахъ. Такъ какъ пастору предстоить быть проповъдникомъ Слова Божія и блюстителемъ дерковной дисциплины, то при испытаніи обращалось вниманіе на двъ стороны въ избираемомъ-на умственную и правственную. Въ первомъ отношении требовалось знание Св. Писания (bon connaissance de l'Ecriture) и способность преподавать оное въ назидание пасовыхъ. Кромъ того, избираемый долженъ былъ давать присягу въ томъ, что онъ принимаетъ опредвлениое церковію ученіе и твердо будеть держаться его. Что васается до правственнаго достопиства избираемаго, то собирались справни о прежнемъ его поведенін. Подвергавшійся наказанію за накія-либо проступки не допускался въ вастырскому служенію. Обращалесь внималіе даже на то, не им'яль ли онъ какихъ-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) De Scandalis, quibus hodie plerique absterrentur Opp. Calv. vol. VIII, p. 364 ed. Br.



<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Cu. Lecher's Presbyterial-Verfassung im 13. XII Encyklop. fur Theolog. van Gerzog S. 106-117.

<sup>43)</sup> Exhortatio ad Carolum V, Opp. Calv. v. VII ed. B.

дибо твлесныхъ недостатновъ, особенно такихъ, которые двлали бы его сившнымъ въ глазахъ другихъ <sup>26</sup>).

Кому принадлежить право избранія и поставленія служитедей слова? По Наставлению въ христіанской верв <sup>26</sup>) и церковнымъ уставамъ избраніе зависить отъ трехъ властей: отъ клира, который испытываеть кандидатовь, отъ власти государственной, которая въ лицъ совъта синдиковъ изрекаетъ свое placet. и отъ церковной общины, которая принимаетъ или отвергаетъ предложенныхъ нандидатовъ. На самомъ же дълъ главное и преобладающее вліяніе въ дала избранія пасторовъ ималь каиръ, а государственная и церковно-общиная власть имъли слишкомъ мало или почти не имъли никакого значенія. Кальвинъ, заботясь о самостоятельности и независимости власти церкви и ел органовъ-служителей, естественно долженъ быль стремиться къ ограниченію участія государотва и народа въ избраніи служителей Слова Божія. Иниціатива выбора принадлежала самому духовенству, которое въ церковныхъ интересахъ избирало кандидатовъ и испытывало ихъ. Но граждансное правительство и народъ не могли представлять своихъ кандидатовъ, а должны были выбирать только изъ числа представляемых саминъ духовенствомъ. Утверждение же выбора, предоставленное государственной власти и народу, было не столько действительнымъ правомъ, сполько простою формальностію. Правда, Кальвинъ предоставляль общинв не принимать меугоднаго ей проповъдника, но скоро это потеряло силу права дъйствующаго, и на польвование имъ стали смотреть въ Женевъ накъ на произволъ своеволія <sup>37</sup>). Такиль образомъ върно говоритъ Шенкель, что въ Кельвиновой церкви духовное сословіе сановосполнялось 36). Пасторы женевскіе, обязанные своимъ выборомъ не свътскому правительству какъ у Лютера, и не нареду, какъ это было въ некоторыхъ рефориатскихъ церквахъ (напр. у Ласко), зависвище въ своемъ поставленіи отъ духовнаго сословія, чрезъ это самое имели полную



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Bungener, 270-71; Stahel. I, 335-6; Audin, 248-9. ex. Inst. l. IV, o. IIL

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Inst. l. IV c. III, p. 776-87.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Stähel, I, 336; Kampschul. B. I, 399.

<sup>30)</sup> Wesen. d. Protest. S. 124.

евмостоятельность и свободу дъйствовать въ интересахъ церкви, независимо отъ стремленій и видовь свътскихъ властей и марода. Ни правительство, ни община не имъли права отставить пастора. Въ этомъ отношеніи женевскій реформаторъ держался совершенно иного начала, чъмъ бериское правительство, котъвшее видъть въ проповъдникахъ какъ бы нанятыхъ служителей, которыхъ можно отставить когда угодно <sup>30</sup>).

Введеніе въ должность избраннаго пастора происходило очень просто, безъ особенной торжественности. Одинъ изъ пасторовъ говорилъ рачь о важности обязанностей служителя Слова Божія, читаль молитву, въ которой новоизбранному испрашивалась благодать, необходимая для прохожденія предстеящаго ему служенія 40), затвиъ пасторы воздагали на него руки 41). Но въ этомъ должно видеть не более какъ простой обрядъ, а не священнодъйственное рукоположение ватоличеекой или вообще древневселенской церкви. Введенный такимъ образомъ въ должность пасторъ давалъ предъ совътомъ привягу въ томъ, что онъ будеть върно служить Богу и хранить въ чистотъ Его слово, назидать пасомыхъ, соблюдать церковные уставы и пользоваться безъ лицепріятія мірами духовнаго исправленія (дисциплиною), далве, что онъ будеть охранять честь и благо правительства, твердо исполняя свой долгь, подчиняться постановленіямъ города и служить его правительству и народу, но такъ, чтобы это не мъщало ему служить Веsy comacno ce eso seanieme (nancunement empeche de rendre à Dien le service que se dois en ma vocation") 42).

Обяванности пастора заключаются въ проповѣданіи Слова Бовія, совершеніи богослуженія и таниствъ и въ надзорѣ за нравственностію насомыхъ ("Leur charge est d'annoncer la parole de Dieu pour endoctriner, admonester et reprendre, tant en public qu'en particulier, administer les sacrements, et faire les censures ecclesiastiques" 43).



<sup>29)</sup> Ebrard's Kirchen und Dogm. Gesch. B. III. § 170.

<sup>46)</sup> Bungener, 271.

<sup>41)</sup> Andin, 248. Instit. l. IV, c. III, S. 16. Opp. Cal. vol. II, p. 786-7.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Stähel. I, 336 второе цримвч.

<sup>43)</sup> Bungener, 270.

Итакъ первая и главная обяванность пастора состояла въ служенін Слову Божію (ministerium verbi Dei) нан проповлан EBBRITEATIS (praedicatio vel annuntiatio evangelii) 44). Ilponostato ero должна быть строго согласна съ св. Инсаніемъ. Если же служитель слова не проповъдченъ Евангелія во всей чистоть, то онъ долженъ быть лишенъ своей должности. Кальвинъ опредъляетъ и самое направление проповеди. При истолковании Слова Божия проповъднить должень воздерживаться отъ всяких необычныхъ объясненій, избъгать безплодныхъ умозржий и изследованій, которыя удовлетворяють одному любопытству и ведуть къ спорамъ, и вообще держаться принятаго церковію ученія. Ересь, расколь нетерпимы въ служителихъ Слова Божія. Но болье всего они должны избъгать заблужденій папства и даже удадяться всякаго общенія съ пропов'ядниками его. Между евангелическими и папскими проповъдниками такое же различіе, какое между истинными и ложными пророками. Пронякнутый фанатическою ненавистію въ папству Кальвинъ въ своихъ сочиненіяхъ пользуется важдымъ поводомъ внушить и пасторамъ непримиримую ненависть къ "антихристіанскому Риму, по его словамъ, съдалищу невъжества, духовнаго рабства, поворнъйшихъ пороковъ, жилищу сатаны" 45). Реформаторъ хотълъ это нехристіанское чувство ненависти въ папству сділать главнымъ тономъ церковной проповъди.

Другая обязанность служителя Слова Божія — состоить въ совершеніи таинствъ (administratio Sacramentorum) <sup>46</sup>) и богослуженія. Только служитель слова имветъ право совершать врещеніе и причащеніе; крещеніе, совершаємое міряниномъ, особенно женщиною недъйствительно <sup>47</sup>). Безъ пастора не можетъ быть отправляемо никажое церковное богослуженіе; върующіе только къ присутствіи пастора собираются въ домъ Божій, безъ него онъ долженъ быть запертъ <sup>46</sup>).

Третья обязанность служителя слова заключается въ восщи-



<sup>44)</sup> Inst. l. IV, c. III. S. 6. Opp. Calv. v. II, p. 781.

<sup>45)</sup> Kampsch. B. I, 407.

<sup>40)</sup> Instit. l. IV, c. III. S. 6. Opp. Calv. v. II, p. 781 ed. B.

<sup>47)</sup> Bungener, 278. Kampschult. B. I. 461.

<sup>48)</sup> Kampschult. B. I, 454.

таніи и направленіи правственной живни общины согласно съ божественною волею, открытою въ Словъ Божіемъ. Соотвътственно той важности, какую Кальвинъ приписываль церковной аноплилина, онъ даетъ пасторамъ общирныя полномочія въ надворъ за поведениемъ пасомыхъ. Первые обязаны назидать ихъ не только въ храмъ, но и вив его наблюдать за общественною и домашнею живнію каждаго, входить во всё житейскія отношенія своихъ прихожанъ, увіщавать ихъ, предостерегать, ободрять и утвшать. Навиданіе, испытаніе и посвщеніе пасомыхъ — вотъ существенные предметы обязанностей служителя слова. Каждый членъ церковной общины до последняго узника въ темницъ ввъренъ педагогическому надвору своего пастора. Бевъ боязии и страха онъ долженъ являться энергическимъ тамъ, где видитъ нарушение заповедей Божихъ, увещевать и наказывать. Ему несвойственно быть льстецомъ народа. Послабленіе или потворство неприличны реформатскому пропевъднику. Онъ долженъ быть непремънно отрогъ при исполнении своихъ обязанностей. Потому что онъ не только проповъдникъ истины, но въ тоже время и защитникъ ея, Богомъ поставленный иститель 49). Поэтомун рачь его должна быть строгою. Хотя не порицаются служители слова за мягкій тонъ проповідей, но суровому Кальвину болве правилось, если они подражали строгимъ и грознымъ рвчамъ пророковъ или тому тону рвчи, какой апостоль Павель унотребиль противь ложныхъ апосто-**1**0ВЪ <sup>50</sup>).

Требуя отъ пасторовъ строгости въ отношени нъ пасомымъ, Кальвинъ обязывалъ ихъ самихъ быть строгими къ себъ. Ихъ безупречная, чистая и назидательная жизнь должна быть принъромъ для ихъ пасомыхъ. Богохульство, клятвопреступленіе, нетрезвость, пристрастіе въ игръ, нецъломудріе нетерпимы въ служителяхъ Слова Божія. Кальвинъ не отрицалъ, что безбрачное состояніе доставляетъ пасторамъ болье удобства исполнять свои обязанности, но, по примъру другихъ реформато-

<sup>60)</sup> Суровымъ строгимъ тономъ рѣчи долгое время отличалась ресорматская проповѣдь, особенно у пуританъ и шотландскихъ пресвитеріанъ.



<sup>49)</sup> Comment. in Ezech. Opp. Cal. vol. IV, p. 112. ed. A.

ровъ, дозволять своему духовенству брачную жизнь, строго запрещая нецёломудренное поведеніе. Служитель слова въ самой внёшности, въ своихъ движеніяхъ, разговоре, одежде долженъ быть важенъ. Ему нужно всячески пріобретать добрую славу, чтобы худою не унизить своего служенія. Таковы въ главныхъ чертахъ обязанности, которыя Кальвинъ возлагалъ на служителей Слова Божія.

Воздагая на нихъ высовія обязанности, реформаторъ предоставиль имъ важные права. Такъ какъ служитель слова есть представитель Божій, проповъдникъ божественной истины, совершитель таинствъ, нравственный руководитель и воспитатель пасомыхъ, то онъ имъетъ право на полное уважение и послушаніе со стороны ихъ. Народъ обязанъ подчиняться своимъ пасторамъ и въ решеніи всехь важнейшихъ церковныхъ дель подавать свой голосъ только подъ надзоромъ ихъ. Власть насторовъ составляетъ какъбы узду, которая сдерживаетъ страсти народныя и вводить ихъ въ границы. Духовенотву принадлежить починь во всемь касающемся Церкви. Громкія заявленія, публичные споры, къ чему такъ склоненъ народъ, непозволительны и противоръчать дисциплинь, данной Богомъ, "Мы внаемъ, говорится въ толкованіи Кальвина на Евангеліе Іоанна, вакъ велика неумъренность народа. Поэтому тотчасъ произойдетъ большое нестроение въ Церкви, какъ скоро дана будетъ народу полная свобода" 51). Поэтому-то Кальвинъ власть церковнаго управленія народомъ и предоставляєть духовенству.

Такъ какъ служитель слова долженъ занимать почетное и независимое положение въ обществъ и посвящать всъ труды свои исполнению своихъ обязанностей, то онъ имъетъ право на обезпечение достаточнымъ и приличнымъ содержаниемъ. Кальвинъ отъ реформатскихъ проповъдниковъ не требовалъ евангельской бъдности и не видълъ въ богатствъ препятствия къ успъщной дъятельности на пользу Церкви. Какъ самъ онъ обезпеченъ былъ достаточнымъ содержаниемъ 52), такъ желалъ того

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Opp. Calv. t. VI, p. 77. ed. A.

<sup>62)</sup> Правительство женевское, кроий квартиры назначило, на содержаніе Кальвина 500 олориновъ или гульденовъ и сверхъ того выдавало ему 12 мъръ цшеницы и 2 бочки вина Audin, 244; Stähel. I, 317.

же п для своихъ сотрудниковъ, часто ходатайствовалъ предъ правительствомъ города объ улучшеніи ихъ содержанія. По его мижнію, всё конфискованныя имжнія католической церкви въ Женевъ и ея области должны перейти въ собственность реформатской Церкви на содержаніе ея духовенства. Онъ указывалъ святотатство въ томъ, что правительство города завладёло имуществами католической церкви. "Что однажды посвящено Христу и Его Церкви, то не принадлежитъ городскому правительству" 53). Но Кальвину не удалось достигнуть того, чтобы католическія церковныя имжнія переданы были реформатскому духовенству.

По опредъленію церковных уставовъ въ организуемой Цервви должно было быть пять проповъдниковъ и три помощника. Но это число съ теченіемъ времени увеличивалось; въ 1543 году доходило до шестнадцати и вскоръ возрасло до осмнадцати <sup>54</sup>).

Къ церковнымъ должностямъ причислены Кальвиномъ еще три должности: старшинъ, учителей или докторовъ и діаконовъ. Въ цланъ Кальвиновой реформы, кромъ совершенія богослуженія и проповъди, указаны были еще три предмета дъятельности Перкви: воспитание христіанской нравственности въ обществъ върующихъ, школьное образование юношества въ строго церковномъ въроисповъдномъ направлении и наконецъ попечение о бъдныхъ и больныхъ. Всъ эти отрасли церковной дъятельности сосредоточивались главнымъ образомъ въ кругъ обязанностей пасторовъ. Поэтому имъ принадлежало средоточное положеніе въ организив Церкви. Но такая широкая задача церковной двятельности не могла быть успъшно выполняема однимъ классомъ пасторовъ. Поэтому Кальвинъ присоединилъ къ нему еще три вспомогательныя церковныя должности, выше нами названныя. При разспотръніи обязанностей служителей слова или пасторовъ, мы видели, что въ кругъ ихъ деятельности входило, какъ частная отрасль ея, наблюдение за нравственностию пасомыхъ и редигіозное образованіе. Первую изъ указанныхъ здёсь обяванностей раздъляли съ пасторами старшины (seniores) 55), вто-



<sup>51 53)</sup> Stähel, I, 837.

<sup>54)</sup> Kampschul. B. I. S. 411-12.

<sup>66)</sup> Въ Наставления въ христівнской вірів они называются: gubernatores,

рую учители или доктора. Тѣ и другіе существенно различались отъ пасторовъ, такъ какъ они не могли совершать богослуженія и проповъдывать во храмъ, а были ихъ помощниками первые въ наблюденіи за нравственностію общества, вторые въ воспитанія юношества.

Достойно примъчанія, что институть старвйшинь быль не во всъхъ протестантскихъ церковныхъ общинахъ. Это явленіе было не случайное; оно тесно связывалось съ основными возврвнія ми реформаторовъ на предметъ церковной двятельности. У техъ изъ нихъ, которые не признавали необходимости въ церковной дисциплинъ или по крайней мъръ приписывали ей немного значенія, не было института старшинь. Такъ не было ихъ въ церкви Лютера, которая можетъ быть названа по преимуществу учительною. Реформаторы же, дававшіе большое значеніе практической жизни, желавшіе ввести церковную дисциплину какъ Ламбертъ, Бренцъ, Эколампадій, первые установили должность старшинъ. Только Кальвинъ, признавъ дисциплину за существенную принадлежность церкви, даль въ ен организацін важное и вліятельное положеніе старшинамъ. Въ этихъ служителяхъ церкви Кальвинъ думалъ видёть пресвитеровъ (преовитерог-старыйшины) о которыхъ упоминается въ посланіяхъ апостольскихъ, не обращая строгаго вниманія на то, что пресвитеры, по точному правильному разумению новозаветныхъ писаній, были одно и то же, что ісрен или пастыри. Кальвинъ желаль, чтобы старшины избирались собраніемь (коллегіей) пасторовъ. Следовательно выборъ ихъ долженъ быль зависеть исключительно отъ церковной власти, а не отъ народа или государства. Изъ Ордонансовъ видно, что Кальвину удалось отстоять способъ выбора старшинъ отъ всякаго вліянія народа. (Мы думаемъ, что причиною этого служило опасеніе, что народъ станетъ избирать въ должность старшинъ людей не очень ревнующихъ о очень суровой дисциплинв). Но Кальвину не удалось устранить влінніе городскаго правительства на выборы старшинъ. Въ виду опасеній правительства, что церковвая

qui censurae morum et exercendae disciplinae praeessent. l. IV, c. III. S. 8. Opp. Calv. vol. II, p. 782 ed. B.



власть послужить къ ослабленію власти государственной, реформатору пришлось отказаться отъ своего желанія и пришлось подълить право выбора старшинъ между пасторами и представителями государственной власти, членами малаго совъта. Последніе, по совъщани однако съ пастырями, избирали двънадцать старшинъ (двухъ изъ своей среды, четырехъ изъчленовъ совъта шестидесяти, шесть изъ совъта двухсотъ). Такимъ образомъ старшины облечены были церковною и гражданскою властію. Въ эту должность избирались только такіе граждане, которые отличались постоянно добрымъ поведеніемъ, проникнуты были страхомъ Божінмъ и владели практическимъ благоразуміемъ въ церковныхъ дълахъ. Вступая въ отправление своей должности, старшины давали присяту въ томъ, что будутъ протидъйствовать безбожію, богохульству, отступничеству и всему тому, что про тивно благочестію и церкви евангелической. Избирались они на одинъ годъ; впрочемъ тъ изъ нихъ, которые усердно проходили свою должность, могли быть оставляемы въ ней и на болве продолжительный срокъ. Существо обязанностей старшинъ состояло въ наблюденіи за исполненіемъ церковныхъ постановленій и судъ за нарушеніе ихъ 56). По церковнымъ уставамъ, изданнымъ въ 1546 году для сельскихъ церквей, надзоръ за нравственною жизнію порученъ быль надзирателямъ, которые избирались изъ прихожанъ подъ наблюдениемъ сельскаго старосты, получали наставленія отъ старшинъ городскихъ и утверждались совътомъ синдиковъ. Сельскіе надзиратели должны были о болье важныхъ нарушеніяхъ церковныхъ постановленій доносить городскимъ старшинамъ. Подробное юридическое опредъление правъ и обязанностей старшинъ мы представимъ въ последствіи, когда будемъ разсматривать устройство консисторіи и говорить о церковномъ судв.

Съ должностію служителей Слова Божія у Кальвина имъетъ сродство званіе учителей или докторовъ по существеннымъ ихъ обязанностямъ 57). Реформаторъ ставилъ въ такое тъсное отношежіе къ церкви школу, что она превращалась въ строго-церков-

<sup>59)</sup> Inst. IV, c. III S. 4. opp. Calv. v. II p. 780. ed., B.



<sup>56)</sup> Bungener, 275; Audin, 249; Stähel. I, 337-8.

ное учрежденіе и образованіе въ функцію діятельности самой церкви. Поэтому доктора или учители принадлежали также къ разряду служителей церкви. Они избирались, какъ и служители слова, пасторами, и если по испытаніи оказывались способными, то утверждались въ должности малымъ совітомъ. По смыслу церковныхъ уставовъ, учители были помощниками и орудіями служителей Слова Божія. Главною задачею ихъ діятельности было: сохраненіе Слова Божія въ чистоті, преимущественно-религіозное обученіе юношества и приготовленіе будущихъ проповідниковъ. Діятельность учителей уяснится для насъвполні, когда мы вслідь за судебною діятельностію церкви разсмотримъ школу, какъ церковное учрежденіе.

Въ Ордонансахъ къ церковнымъ должностямъ пречислена должность діаконовъ, служившихъ органами благотворительной дѣятельности церкви 58). Они выбирались точно такимъ же порядкомъ, какъ и старшины. Въ Наставленіи въ христіанской вѣрѣ
Кальвинъ различаетъ два рода діаконовъ: т.-е. однимъ изъ діаконовъ поручаемо было попеченіе о бѣдныхъ, которые трудами
своими не могли пріобрѣтать себѣ содержаніе, другимъ—уходъ
за больными и леченіе ихъ. Мѣстомъ ихъ дѣятельности были
госпитали, что мы увидимъ въ послѣдствіи.

Служители слова, старшины, учители и діаконы составляють четыре чина, которые, по словамъ Кальвина, Господь поставиль для управленія своею церковію. Представляя собою правительственное сословіе облеченное высокою властію въ церкви, они должны были замънить іерархію католической церкви и едва ли уступали ей (іерархіи) въ могуществъ и власти надъ исповъдающими кальвинизмъ. Подъ давленіемъ чувства ненависти къ папству Кальвинъ отвергъ централизацію церковной власти въ рукахъ одного какого либо лица (какъ папа) и не допускалъ системы епископальнаго управленія, гдъ церковная власть надънизшими сосредоточивается въ рукахъ епископа, какъ духовнаго владыки какой-либо отдъльной областной церкви. Витето того женевскій реформаторъ, раздѣливъ церковную власть меж-

<sup>\*\*)</sup> Cura pauperum diaconis mandata fuit. Inst. l. IV, c. III s. 9 opp. Calv. v. II p. 783 ed. B.



ду членами своего клира, срганизоваль отдёльные элементы церковнаго управленія въ правительственныя корпораціи на началахъ коллегіальныхъ. Кальвинъ, по примъру Ламберта и швейцарскихъ реформаторовъ, ввелъ въ своей церкви синодальное управленіе. Онъ быль убъжденъ въ превосходствъ ръшенія церковныхъ вопросовъ на синодахъ или собраніяхъ, и не допускалъ управленія одного лица или только нъсколькихъ. Онъжелалъ, чтобы постановленія церковныя изрекаемы были въ собраніяхъ духовныхъ посредствомъ подачи голосовъ (sufragium). Замъчательно, что въ протестантскомъ мірт на почвт только кальвинизма начало синодальнаго управленія произвело областные, генеральные и національные синоды и даже quasi вселенній синодъ реформатства—Дордрехскій 50).

Въ Кальвиновой церкви было три рода коллегіальныхъ учрежденій: а) конрегація, b) консисторія и с) коллегія: діаконовъ.

Конгрегація состояла изъ пасторовъ Женевы и ея округа, которые въ своей совокупности назывались Сопрадпе Venerable, къ нимъ присоединялись также доктора или учители. Конгрегація имъла своего предсъдателя (moderator), каковымъ если не по имени, то по своему преобладающему вліянію былъ самъ Кальвинъ. Не смотря на коллегіальную форму веденія разсужденій въ конгрегаціи, ему принадлежалъ ръшающій голось. Конгрегаціи принадлежали общее руководственное направленіе церковныхъ дълъ и надзоръ за проповъдниками. Назначенная церковными уставами "для охраненія чистоты и единства ученія въры" конгрегація слъдила за правовъріємъ, оберегала церковь отъ вторженія еретическаго иномыелія (диспуть съ Бользекомъ о предопредъленія), издавала въроопредъленія (consensus Geneviensis) и слъдила за направленіемъ богословскаго ученія. Для равсужденія о богословскихъ вопросахъ по примъру Цюрихокихъ такъ-называемыхъ Рорфегеу 60) и страсбургскихъ

<sup>••)</sup> Гюдеръ въ статъв своей Prophezey (Encykl. fur. Theolog. von Gerzog В. 12) говоритъ, будто въ Женевв не было учрежденія подобнаго Цюрихскому Prophezey. Но это решительно провергается актами женевской конгрегаціи, изданными въ VIII том сочиненій Кальвина. Ргорнехеу входило въ составъ конгрегаціи какъ часть или элементъ.



<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) I X S. 18. Opp. Calv. H II p. 865—66 ed. B.

собраній, конгрегація вивла еженедвльныя заседанія, при которыхъ могли быть въ начествъ слушателей и міряне. Каждую пятницу члены собранія занимались истолкованіемъ какихъ-либо ивстъ изъ Св. Писанія. Эти экзегетическіе опыты обсуждались членами конгрегацін, изъ которыхъ каждый обяванъ былъ высказать свое суждение. По спыслу церковныхъ уставовъ целію такихъ занятій было наблюденіе надъ ревностію отдільных лиць, поощреніе ихъ и предохраненіе отъ догиатическихъ заблужденій 61). Кроив сего конгрегапін принадлежало зам'ященіе вакансій пасторовъ и опредъленіе учителей. Конгрегація подвергала испытанію тахъ и другихъ. Члены ея совершали и ординацію новоизбраннаго кандидата на пастырство, а ея модераторъ говорилъ ему наставленіе. Какъ поставленіе пасторовъ зависьло отъ конгрегаціи, такъ ей же принадлежаль и административный надворь за ихъ дъятельностью и поведеніемъ посредствомъ визитацій (visitation) (2), которыя введены были въ Женевъ по примъру лютеранской церкви 63). Визитація производилась такинъ образомъ: два члена конгрегаціи изъ пасторовъ съ двумя членами совъта ежегодно объезжали небольшую женевскую республику изъ прихода въ приходъ, чтобы дознать религіозное состояніе каждаго изъ нихъ и собрать свъдънія о проповъднической и пастырской двятельности служителей слова и ихъ поведеніи. Визитаторы обращали особенное внимание на характеръ учения и дознавали, во всёхъ ли отношеніяхъ правовёренъ проповедникъ, не держится ли вакого мивнія несогласнаго съ Евангеліемъ. Они спрашивали некоторыхъ почетнейшихъ членовъ прихода о методе ученія пастора, о духовной его ревности, пропов'ядуєть ли онъ съ целію назиданія, или же держится метода непригоднаго для наученія народа, напр. не теменъ ли онъ, не занимается разръшеніемъ безполезныхъ вопросовъ, прилеженъ ли онъ въ пропо-

<sup>48)</sup> Первоначально установленная fraterna censura духовныхъ другъ за другомъ не приведа къ ожидаемымъ результатамъ и потому замѣнена была визитаціею.



<sup>44)</sup> Ів. Засѣданія конгрегаціи начинавшіяся молитвою (Opp. Calv. vol. VIII р. 93 еd. В) обыкновенно происходили въ церкви св. Петра (Stäh. 1, 364).

 <sup>(3)</sup> См. статью Клинга Kirchenvisitation Encykl. von Herzog B. VII, 690—8.
 (43) Первоначально установленная fraterna censura духовныхъ другъ за

въданіи, въ посъщеніи больныхъ и въ особенномъ увъщаніи тъхъ, для которыхъ оно нужно, ведетъ ли онъ честную жизнь, не позволяетъ ли себъ легкомысленныхъ и необдуманныхъ поступновъ и живетъ ли въ согласіи съ общиною <sup>64</sup>). О результатахъ визитаціи доставлялся отчетъ конгрегаціи. Сюда же по оффиціальному вызову должны были являться къ отвъту духовные замъченные визитаторами или обвиняемые другими въ неисполненіи своихъ обязанностей <sup>65</sup>). Таковы были предметы дъятельности конгрегаціи.

Другимъ церковно-коллегіальнымъ учрежденіемъ въ Женевъ была консисторія (conseil on consistoire, senatus gravium virorum) 66). Конгрегація состояла изъ пасторовъ и докторовъ, а консисторія изъ пасторовъ и старшинъ.

Какъ дисциплина по Кальвину составляетъ нервъ церкви, такъ консисторія служитъ однимъ изъ самыхъ важныхъ органовъ церкви, центромъ ея организаціи. Вследствіе этого консисторіи принадлежала могущественная власть и общирное вліяніе. Она дала Женевъ особую правственную физіогномію.

Мысль устроить консисторію изъ пасторовъ и старшинъ, какъ органъ дисциплинарно-судебной власти церкви (jurisdictionis vel spiritualis politiae), строго говоря, не была изобрътеніемъ Кальвина. Еще Бренцъ въ 1526 году въ проектъ церковнаго устройства, начертанномъ для города Галля въ Швабіи, говорилъ о "совътникахъ (Ratsmänner)", избираемыхъ изъ церковной общины (не называя ихъ старшинами), которые вмъстъ съ пасторами должны составлять собранія, занимающіяся дълами церковной дисциплины. Въ томъ же году Францискъ Ламбертъ изъ Авиньона въ планъ церковной реформы, предложенномъ на гомбергскомъ синодъ, высказалъ мысль объ учрежденіи собраній изъ духовныхъ лицъ и старшинъ и предполагалъ предоставить этимъ собраніямъ право отлученія отъ церкви и вообще над-

<sup>44)</sup> См. •ранцуское изд. Institution livre IV, chap. III, 8. Opp. Calv. Vo. IV р. 624; и латинск. изд. Наставл. кн. IV, гл. III, 8 сгр. 782. Opp. Calv. V. II ed. 13.



<sup>44)</sup> Ordon. Ecclesiast. y Kampschult. B. 1, 409.

<sup>66)</sup> Kampschult 1, B. 410.

воръ за соблюдениемъ дисциплины 67). Цвингли учредилъ въ Цюрихв судъ по двламъ брачнымъ, а въ сельскихъ приходахъ такъ-навываемыя "Stillstände", состоявшія изъ мірянь отъ 2-хъ до 4-хъ и пасторовъ. Эти учрежденія наблюдали за исполненіемъ нравственныхъ и богослужебныхъ обязанностей членами церкви и обращались въ свътскому правительству для опредъденія и исполненія наказаній надъ виновными 68). Эколампадій въ Базелъ хотълъ учредить коллегию изъ 12 цензоровъ нравственной жизни (12 censorum concessus) или старшинъ, избирвеныхъ отчасти изъ членовъ городскаго совъта, отчасти изъ церковной общины. Въ этой коллегіи участвовали и служители слова. По иысли Эколампадія такія же учрежденія были введены въ Ульмъ и Страсбургъ. Въ указанныхъ нами учрежденіяхъ мы видимъ прототипъ кальвиновой консисторіи, по образцу которой впоследстви были устроены пресвитерии въ Германіи, senatus seniorum во Франціи и Kirk-session въ Шотландіи, составляющія видоняміненія кальвиновой консисторіи 69). Должно заивтить, что не савдуеть считать одинаковыми учрежденіями реформатскую и лютеранскую консисторіи. Сходство ихъ завлючается почти только въ одномъ названін. Лютеранская консисторія была административнымъ учрежденіемъ, а не судебнодисциплинарнымъ. Она была органомъ власти князей въ дълахъ церкви и состояла изъ княжескихъ чиновниковъ совмъстно съ суперъ-интендентомъ 70). Иной составъ и занятія, какъ мы сейчасъ увидимъ, имъла консисторія женевская, организованная Кальвиномъ.

Какъ введение церковной дисциплины въ Женевъ было предметомъ давняго и задушевнаго желания Кальвина, такъ и мысль о такомъ учреждении, которое было бы органомъ ко введению дисциплины, давно занимала умъ реформатора. Онъ еще во время первой дъятельности своей въ Женевъ старался установить надзоръ чревъ достойныхъ гражданъ за соблюдениемъ церков-



<sup>67)</sup> Real--Encyclopädie für Theolog. von Herzog B XII, S III.

<sup>66)</sup> Köstlin's Reformation im Real—Encyclopadie von Herzog B XX S. 482
69) Cm. Presbyterial — Verfassung von Lechler im Encycl. für Theolog.

<sup>10)</sup> Ib. Consistorial-Verfassung B. III.

ныхъ постановленій, о чемъ говорится въ проектв церковнаго устройства, представленномъ въ 1536 году Кальвиномъ и Фарежемъ совъту города. Въ этомъ надзоръ не виденъ ди одинъ изъ главныхъ предметовъ дѣятельности предположенной кон-систоріи? Мысль объ учрежденін ея высказана была Кальвиномъ также въ статьяхъ, представленныхъ въ Цюрихъ; въ нихъ предполагалось составить изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ тапредполагалось составить изъ духовных в и свътских в лицъ та-ное учрежденіе, которое занималось бы надзоромъ за поведені-емъ и правильно пользовалось правомъ отлученія <sup>71</sup>). Далве, требованіе ввести церковную дисциплину было главнымъ изъ условій, при которыхъ Кальвинъ по изгнаніи своемъ соглашал-ся возвратиться въ Женеву. Правительство города еще до прибытія его положило учредить консисторію и предметы ен дів-тельности уже тогда обсуждались. Только по предложенію Вире приглашеннаго въ Женеву это серьёзное діло отложено было до прибытія самаго Кальвина. Какъ скоро онъ возвратился въ Женеву, съ ревностію взялся за это дёло и выработаль свой проэнтъ. При обсуждени церковныхъ уставовъ отделъ о консисторіи и дисциплинъ болье всего вызваль противоръчій и замьчаній въ совътахъ маломъ и большомъ. Хотя Кальвинъ и вынужденъ былъ сдълать уступки въ нъкоторыхъ пунктахъ своего проэкта, но въ главныхъ основаніяхъ проэктъ прошелъ во всёхъ инстанціяхъ правительства. Съ 20 декабря 1541 года консисторія вступила въ отправленіе своихъ обязанностей.

Членами консисторіи были всв пасторы женевскіе; это быль въ составв ел чисто церковный элементь. Съ другой стороны членами ел были дввнадцать старшинь. По проэкту Кальвина они должны бы быть выбираемы пасторами, но какъ ему не удалось отстоять и провести это предположеніе: то старшины избирались малымъ соввтомъ по согласію съ пасторами и утверждались большимъ; въ тоже время старшины были членами этихъ соввтовъ. Предсвдателемъ консисторіи быль городской синдикъ. Такимъ образомъ старшины вмъств съ предсвдателемъ составлям органы не церковной только, но и государственной власти, и потому женевская консисторія носила на себв характеръ



<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Непгу В I, S. 48 Приложенія.

смъщенія двухъ стихій-церковной и государственной и должна имъть видъмии чисто церковнаго, ни чисто гражданскаго учрежденія, а составляла нёчто среднее между ними. Что касается отношенія консисторіи во всему вообще народу Женевскому, то изъ самаго избранія старшинъ въ маломъ совъть видно, что народъ не имълъ непосредственно имъ избранныхъ представителей своихъ въ консисторіи и ему не дано имъть прямое вдіяніе на нее, потому онъ относился къ консисторіи, какъ подданный къ правительству, имъющему независимую отъ него власть. Если некоторые, напр. Штехелинь 78), хотять видеть въ Кальвиновой консисторіи представительство церковной общины, по прайней мере въ принципе, то это решительно несправедливо. Слова Кальвина, что члены консисторіи суть — представители общины 78), не болве, какъ фразы; потому что члены консисторін избирались безъ участія народа, которому и de jure не предоставлялось права участвовать въ дёлахъ консисторіи; голосъ народа въ этомъ считался ръшительно незаконнымъ 74). Консисторія женевская была учрежденіемъ основаннымъ на чисто аристократическихъ началахъ; для нея стремленія и интересы народа ничего не значили. Это замъчено было еще современниками, которые заговорили объ олигархіи консисторіи 75). По примъру устройства гражданскихъ судовъ, консисторія имъла канцелярію. Въ ней быль секретарь и протоколистъ. Члены консисторіи въ числе 20 или 21 получали жалованье изъ денежныхъ штрафовъ за нарушение церковныхъ постановлений. Ординарныя засъданін ея были каждый четвертокъ; въ случав накопленія двяв назначались и экстренныя. Въ въдомствъ консисторіи находились кромъ Женевы и принадлежащія къ ней села.



<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Iohannes Calvin I, 326.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Qui a nobis creati sunt judices quique totum corpus Ecclesiae representant. Cm. y Schenkel's. S. 625. Wesen des Protest.

<sup>74)</sup> Когда французскій ученый Іоаннъ Морелли (Iean Morelli) въ небольшемъ сочиненіи о дисцицині доказываль, что не консисторін, а народу принадлежить право суда (церковнаго), то это сочиненіе было осуждено, какъ прусное и беззаконное" и чтеніе его было запрещено подъ угрозою строгаго наказанія. Правительство Женевское сожгло эту книжку. Непгу ІІ, 128.

<sup>76)</sup> Kampschult. B. I. S. 434.

Главною задачею двятельности консисторіи было "бодрствованіе надъ общиною Господа, дабы Богь быль почитаемъ въчистоть". Члены консисторіи давали присягу вътомъ, что они всячески будуть противодъйствовать безбожію, богохульству, разврату и всему, что противно славъ Божіей и реформаціи, доводить до свъдънія коллегіи о всякомъ неподобномъ поступкъ, не заботясь ни о ненависти, ни о благоволеніи, дабы городъ пребываль въ добромъ порядкъ и страхъ Божіемъ 76). Такая задача требовала отъ членовъ консисторіи широкой дъятельности. Она распадается на двъ отрасли полицейскій надзоръ за образомъ жизни всего населенія Женевы и судъ за преступленія противъ церковныхъ постановленій. Такимъ образомъ консисторія являлась въ одно и тоже время и полицейскимъ учрежденіемъ и судебною палатою.

Члены консисторіи вооружены были страшнымъ полномочіемъ, наблюдать за жизнію всёхъ и каждаго во всёхъ ихъ житейскихъ положеніяхъ. Не только жизнь общественная, но и семейная, укрывающаяся отъ постороннихъ взоровъ, подлежала цензорскому надзору консисторів. Двери каждаго знатнаго и незнатнаго дома должны были быть открыты для консистористовъ. Взоръ ихъ не останавливался на внёшнемъ образѣ дъйствій женевскаго гражданина, но по идеѣ Кальвина долженъ былъ проникать въ заповѣдный міръ внутренней жизни каждаго, въ его мысли, внутреннія убѣжденія и въ затаенную область сердечныхъ расположеній и наклонностей. Съ этою цѣлію, по инструкціи консисторіи, члены ея обязывались предпринимать визитаціи, при которыхъ они чрезъ разспросы и бесѣды вывѣдывали, что у каждаго таилось въдушѣ. По два консисторскихъ члена, одинъ изъ свѣтскихъ, другой изъ духовныхъ, по крайней мѣрѣ, одинъ разъ въ годъ предъ праздникомъ Пасхи должны были обойти всѣ домы назначеннаго имъ отдѣла города. За каждое неважное уклоненіе отъ непринятыхъ правилъ религіозной и нравственной жизни они обязаны были дѣлать внушенія и о сколько-нибудь важномъ нарушеніи обязанностей доносить консисторіи. Такое донесеніе привлекало обвиняемаго къ судебному трибуналу консисторіи.



<sup>16)</sup> Audin, 249.

Обвиняемый получаль повъстку и, подъ опасеніемъ наказанія гражданскимъ правительствомъ, долженъ быль явиться въ консисторію, которая начинала формальный судебный процессъ. Нельзя не замътить, что это судопроизводство было поставлено въ весьма неблагопріятныя для правосудія условія. Всв отправленія суда: донось, следствіе, обвиненіе и решеніе или приговоръ предоставлены были однимъ и тъмъ же лицамъ. Визитаторы были вивств съ другими и доносчиками и обвинителями и свидътелями и судьями. Ръшенія консисторіи были окончательными, за исключеніемъ брачныхъ дель, подлежавшихъ пересмотру малаго совъта; по встиъ же другимъ дъламъ ръщенія ея не могли подлежать аппелляціи и быть кассированы; потому что надъ консисторією не было высшей судной инстанціи. Понятно, что при такихъ условіяхъ каждый вызовъ въ консисторію быль равносилень осужденію обвиняемаго; защита съ его стороны была безполезна и развъ только вредна, какъ обнаружение запирательства или нераскаянности.

Что касается до наказаній, налагаемыхъ консисторією, то, не говоря о чрезиврной ихъ строгости, они представляютъ собою сившение гражданскихъ наказаний съ церковными, какъ и самый составъ консисторіи. Правда, церковные уставы говорять, что консисторія не пользуется гражданскою юрисдикцією, а употребляетъ духовный мечъ, мечъ слова Божія. Но, промъвыговоровъ, замъчаній и отлученія, которое признано было самою строгою и последнею карою 77), консисторія подвергала наказаніямъ чисто гражданского характера, каковы напр. денежные штрафы, затъмъ приговоры ся влекли за собою или арестъ, или заключеніе въ тюрьму, или тълесное наказаніе и изгнаніе изъ города. Эбрардъ стараясь очистить Кальвинову консисторію отъ обвиненія во вторженіи въ область свътскаго криминальнаго суда, говорить, будто правительство города налагало вившнія наказанія 78). Но дело въ томъ, что въ этихъ случаяхъ гражданская власть дъйствовала не сама собою, не по своимъ опредъленіямъ, а только исполняла вердикты консисторіи. Для уясненія процесса



<sup>17)</sup> Severissima ecclesiae vindicta, et quasi ultimum fulmen, est excommunicatio Inst. Rel. Christ. IV, XI. S. 5. Opp. Calv. v. II, p. 896 ed. B.

<sup>\*)</sup> Kirchen-Gesch. B. III. S 173

консисторскаго суда войдемъ въ болъе частное разсмотръніе дълъ подлежащихъ ей и приговоровъ, которые она произносила.

Члены вонсисторів, обязанные присагою противодействовать безбожію, богохульству, отступничеству и всему тому, что противно истинному благочестію, особенно зорко следили за правовъріемъ женевскаго населенія. Съ этою целію они во время визитацій старались выв'ядывать религіозный образъ мыслей каждаго и если у нихъ раждалось сомивніе о правоверіи его, онъ вто бы ни быль, знатный или простой, привлекался въдопросу въ консисторіи. Здёсь судьи подвергали заподозрённаго испытанію изъ катихизиса и заставляли его, подобно ученику школы читать молитвы, десятословіе, символь віры (впостольскій) и проч., допытывались, изъ какихъ книгъ онъ заимствовалъ свои мысли и затемъ, для утвержденія въ кальвинизме обвиняемаго посылали въ начальнику городской школы, чтобы тотъ научилъ катихизису и исправиль образъ религіозныхъ его мивній. Консисторія обращала особенно строгое вниманіе на силонность въ католичеству. Очень естественно, что въ первое время по возвращения Кальвина въ Женеву, многіе изъ ся гражданъ, бодве всего женщины и сельскіе жители не могли скоро разстаться съ привязанностію къ прежней въръ. Несмотря на строгія запрещенія, многіе ходили въ сосёднія съ Женевою местности слушать миссы, соблюдали посты и праздники католической церкви и отправлялись на богомолье въ католическимъ святынямъ. Консисторія съ особеннымъ фанатизмомъ искореняла привязанность къ натоличеству. Не только привязанность къ старой въръ, но и научныя убъжденія, расходившіяся съ кальвиновымъ въроучениемъ, преследовались консисториею, цензура запрещала сочиненія этого рода, печатавшіяся въ городской типографіи, такъ что Кальвинъ могь хвалиться предъ бернскимъ правительствомъ, что женевскія типографіи печатали книги, имъвшін цълію только доброе, по его мнънію, назиданіе 79).

Строго следя за религіознымъ образомъ мыслей, консисторія наблюдала за исполненіемъ обязанностей по отношенію къ богослуженію. Она следила затемъ, часто ли и не въ одно ли только воскресенье верующіе являются въ храмы, съ благоговеніемъ



<sup>19)</sup> Schenkel's Wesen des Protest. S. 502.

приступають къ таниству причащения и въ духѣ ли кальвинизма воспитывають своихъ дѣтей. Самый выборъ храма, въ который обязывались ходить, не зависѣлъ отъ воли каждаго, но онъ былъ указываемъ консисторіею безъ сомиѣнія для лучшаго наблюденія за исправнымъ посѣщеніемъ богослуженія. Въ селахъ консисторія чрезъ особыхъ назидателей слѣдила затѣмъ, всякій ли изъ сельчанъ и каждое ли воскресенье присутствовалъ при проповѣди и если не каждый изъ членовъ семьи, то кто-нибудь изъ нихъ непремѣнно обязывался быть въ храмѣ 80).

Кромъ надвора и суда по дъламъ правовърія, консисторія принадлежалъ надзоръ за нравственною жизнію и судъ за нарушенія церковныхъ постановленій, которыми регулировалась и семейная и общественная жизнь женевцевъ. Консисторія слъдила за всёми отношеніями членовъ семейства другь въ другу. Въ ея въдъніи состояли брачныя дъла. Она разбирала споры между родителими и дътьми желавшими вступить въ бракъ, наблюдала, чтобы у брачущихся не было большаго неравенства въ летахъ. Относительно этого постановлено было, чтобы мужчина за 60 лътъ не женился на невъстъ, которая моложе его на половину, женщина старше 40-лътняго возраста не вступала въ бракъ съ женихомъ не достигшимъ 35 лътъ. Браки въ близкихъ степеняхъ родства не дозволялись, равно какъ и смашанные, т.-е. съ иновърными. Кальвинъ почиталъ "оскверненіемъ дома", если вто женится на зараженной безбожнымъ суевъріемъ папства. Что касается до взаимныхъ отношеній между членамя семейства, то консисторія наблюдала за повиновеніемъ дітей родителямъ и обязывала последнихъ къ религозно-нравственному воспитанію первыхъ. Но этимъ не исчерпывалась деятельность консисторіи относительно нравственной жизни.

Ей предлежала очень трудная задача преобразовать всю даже внашнюю жизнь Женевцевъ. Для этого ей приходилось бороться съ укоренившеюся въ Женева страстію къ роскоши и удовольствіямъ. Консисторія въ этомъ случав руководилась изданными Кальвиномъ въ 1555 году, законами противъ роскоши и удовольствій. Суровый реформаторъ требоваль отъ своихъ по-



<sup>\*)</sup> Kampsch. B. I, 443. 449-450.

слъдователей самой простой и умъренной жизни. Для сего установиль точныя, доходящія до педантизма, ригористическія нравила: въ нихъ онъ опредъляль одежду, пищу и образъ домашней жизни Женевцевъ. Для одежды и украшеній вапрещалось употребленіе дорогихъ металловъ и камней высокой цъны. Низшимъ влассамъ населенія запрещено было шить одежды изъ бархата и шелку, мужчинамъ носить длинные волосы, и женщинамъ украшать ихъ чемъ-либо. Портнымъ безъ позволенія начальства не довролялось шить платья по моднымъ фасонамъ. За нарушение этихъ постановлений навначены были денежные штрафы, отобраніе матеріаловъ роскоши и наконецъ судебное преследованіе. Между темь, какь Лютерь охотно смотрель на то, если невъсты въ день брака украшались и были провожаемы въ церковь съ музыкою и пеніемъ, Кальвинъ отмениль это, какъ языческій обычай 81). Для пировъ какъ свадебныхъ, такъ и другихъ Кальвинъ опредълилъ число и родъ кушаньевъ и даже число гостей на свадьбахъ. При этомъ случай бёдному повволялось пригласить къ себъ на пиръ тольно 10 человъкъ, богатому 20, а знатному до 30.

Съ большею еще строгостію, достойною Спарты дисциплинарные законы преследовали въ Женеве страсть къ удовольствіниз. Картежная игра, танцы, свётская музыка и пёніе, маскарады и театральныя представленія запрещены были въ Женевъ. Не дозволена была фабрикація картъ и игроки наказывались денежными штрафами или заключеніемъ въ тюрьму. За півніе недозволенное духовенствомъ, виновные не только осуждались на хлюбъ и воду, но даже на изгнаніе. Подобныя же наказанія опредълены были и за танцы, наконецъ совстиъ были запрещены театральныя представленія. Но ригоризмъ Кальвина шель далье. Въ 1546 году издано было постановленіе, которымъ, подъ угрозою денежныхъ штрафовъ и заключенія въ тюрьму, запрещалось проводить время въ гостиницахъ. Такъ какъ нельзя же было закрыть всё гостиницы въ городъ, то по требованію необходимости, было оставлено только пять гостиницъ, но и тв подчинены были надзору синдиковъ, изданы были правила для ихъ посттителей и содержа-



<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Hagenbach's Gesch. der Reform. S. 628.

телей. Послёднимъ ставилось въ обязанность доносить начальству о всякомъ неприличномъ поступкъ или разговоръ посътителей, не дозволять никому изънихъ пить и ъсть прежде, чъмъ не будетъ прочитана положенная для этого молитва <sup>83</sup>).

Такой строгой дисциплив консисторія должна была подчинить поведеніе женевцевъ во всёхъ его отношеніяхъ. Вслёдствіе церковнаго террора, консисторія изъ веселой и разгульной прежде Женевы сдёлала городъ, который своими мрачно-суровыми нравами рёзко отличался отъ всёхъ другихъ городовъ протестантскаго міра. Такое радикальное преобразованіе общественныхъ нравовъ и образа жизни представляетъ рёдкое явленіе въ исторіи. Аналогію этого можно указать развё только во Флоренціи при Савонаролії від, и однородныя явленія съ нравственнымъ состояніемъ Женевы представляетъ жизнь также последователей Кальвина, пресвитеріанъ въ Шотландіи и пуританъ въ Англіи. Тв и другіе рёзко отличались суровыми нравами, изгнали изъ своего общества всякія развлеченія, музыку, пісни, танцы, роскошь въ одежді, въ пищій и вели образъжизни, какого требоваль ризоризмъ Кальвина ва). Вообще можжизни, какого требоваль ризоризмъ Кальвина ва).

<sup>- 92)</sup> Kampsch. B. I, S. 445-6.

<sup>\*\*)</sup> Пламенныя річи Савонанолы противъ плотскихъ пороковъ, удовольствій и роскоши, его угровы грядущими бідствіями, возбудили сильное движеніе во Флоренців противъ распущенности жизни и стремленіе въ преобравованію ся въ духв аскетизма. Для преобразованія общественной нравственности города Савонарола употребиль олорентійскихь дітей. Изъ нихъ составились цълыя валанги цензоровъ, которые стали обличать взрослыхъ за роскошь въ одежде и увеселенія, настоятельно требовали ихъ прекращенія. срывая съ женщинъ роскошныя наряды, врываясь въ домы и отбирая тамъ предметы роскоши и орудія удовольствій, напр. игральныя кости, музыкальныя инструменты и сжигая ихъ на площадяхъ. (См. Perrens Hieronym. Savonarola въ немецкомъ переводе Шрёдера Zweites Buch. Drit. Kapit.). Такимъ образомъ Флоренція при Савонароль представляла много сходнаго съ Женевою при Кальвинъ. Разность между перемънами въ нраважъ той и другой заключается въ томъ, что тогда какъ перемъна въ общественной нравственности олорентинцевъ была результатомъ временной экзальтаціи народнаго чувства возбужденнаго ръчами Савонароллы, — жизнь женевцевъ регулировалась строгими постановленіями Кальвина и инквизиторскимъ надзоромъ и судебными преследованіями его консисторіи.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) См. относящіеся сюда факты у Бокля. Исторія Цивилизаціи въ Англіп въ русскомъ переводі т. 2.

но сказать, что въ жизни и поведеніи всёхъ кальвинистовъ въ большей или меньшей мъръ выражался духъ ригоризма, который воспитала подъ давленіемъ строгаго надзора и наказаній женевская консисторія, занимавшая очень вліятельное мъсто среди всёхъ учрежденій огранизованной Кальвиномъ церкви.

Къ коллегіальнымъ учрежденіямъ ея, разсмотрѣннымъ нами, нужно отнести и коллегію діаконовъ, завѣдывавшую одною изъ отраслей церковной дѣятельности—благотворительностію. На попеченіи этой коллегіи находились бѣдные, въ вѣдомствѣ ея состоялъ и городской госпиталь для больныхъ. Коллегія получала суммы, назначавшіяся на дѣла благотворенія и производила закупки, необходимыя для призрѣваемыхъ. Коллегія діаконовъ виѣстѣ съ пасторами и старшинами чрезъ каждые три мѣсяца производила визитаціи госпиталя.

Въ трехъ указанныхъ нами коллегіяхъ, учрежденныхъ Кальвиномъ въ Женевъ, т.-е. въ конгрегаціи, консисторіи и коллегіи діаконовъ сосредоточивалась вся церковная власть и управленіе. Имъ принадлежала законодательная и исполнительная власть.

Разсмотръвъ устройство управленія въ женевской церкви мы переходимъ къ организаціи богослужебной, учебной и благотворительной ся дъятельности.

ТПостановленія касающіяся богослуженія излагаются въ церковшыхъ уставахъ Кальвина. Еще до прибытія Кальвина въ Женеву
Фарелемъ отмънено было католическое богослуженіе и замѣнено
одною только проповъдію. Кальвинъ, какъ мы знаемъ, не остановился на этомъ; онъ присоединилъ къ проповъди пѣніе псалмовъ,
но не успѣлъ установить полнаго и опредъленнаго чина богослуженія въ первое пребываніе свое въ Женевъ. Это исполнять
онъ по возвращеніи своемъ изъ Страсбурга. Въ 1542 году онъ
издалъ la forme des prieres et chantzecclesiastiques, avec la maniere d'administrer les sacrements et consacrer le mariage selon la
coustume de l'Eglise ancienne 85). Эта "форма молитвословій и
пъсней церковныхъ съ чиномъ совершенія таинствъ и благословенія брака по обычаю (якобы) древней церкви", съ присоедине-



<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Opp. Calv. vol. VI. p. 161-224.

ніемъ нѣкоторыхъ псалмовъ, заключаетъ въ себѣ все, что установлено было реформаторомъ для отправленія богослуженія. Форма эта съ малыми измѣненіями до настоящаго времени ммѣетъ лптургическое значеніе въ многочисленныхъ реформатскихъ общинахъ <sup>86</sup>).

Строго следуя тому принципу, что церковь должна основывать вст свои установленія на точныхъ предписаніяхъ Слова Божія и отвергая священное преданіе, Кальвинъ отвергь разнообразныя формы богослуженія, которыя основаніе свое имжють въ исторической практикъ церкви. Не находя для нихъ указаній въ новозавътномъ Писаніи, онъ пришель въ той мысли, что онъ будто составляють искажение первобытнаго христіанства. Въ этомъ женевскій реформаторъ, какъ и цюрихскій быль радикальные Лютера, который въ своемъ богослужени удержаль изъ католическаго немало обридовъ, хотя прямо не опредъленныхъ Словомъ Божіниъ, но и не противоръчащихъ ему. Кальвинъ не одобрялъ за это лютеранское богослужение 87). Вотъ почему онъ установиль самое пуританское, примо противоположное католическому богослуженіе, чуждавшееся, какъ идолослуженія, иногихъ священныхъ и законныхъ формъ богомочтенія, несомнінно существовавшихъ въ христіанской церкви въ первые еще въка. Въ этомъ состоитъ первая отличительная черта Кальвинова богослуженія.

По внутреннему содержанію богослуженіе у Кальвина отличаєтся характеромъ спиритуалистическимъ, потому что по его возарънію, все внъшнее въ богослуженіи не имъетъ или почти не имъетъ никакого значенія, а цѣнны только внутреннія невидимыя расположенія вѣрующихъ. Богослуженіе должно имътъ духовныя свойства потому что, говоритъ Кальвинъ, Deus nos... ad legitimum sui cultum, hoc est spiritualem et a se institutum format <sup>86</sup>). Поэтому въ обиліи и великольніи богослужебныхъ обрядовъ онъ видълъ затемненіе смысла Евангелія, иѣчто ветхозавѣтное іудейское. "Та духовная истина, которая у насъ нага и проста, въ Ветхомъ Завѣтъ облечена была въ образы. Інсусъ Христосъ говоритъ: наступаетъ время, когда истинные повлонники бу-

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Kampsch. B. I, S. 453.

<sup>•</sup>r) См. письмо Кальвина у Bonnet I, 112; Stähel. I, 231—32,

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Institut. l. II, c. VIII, S. 17, p. 279. Opp. Calv. vol. II, ed. Br.

дуть чтить Отца духомъ и истиною вольной вольность сравниваль многосложную обрадность церковную съ завъсою, которая въветхозавътномъ храмъ закрывала Святое Святыхъ. Но какъ эта завъса уничтожена смертію Господа, то въ христіанской церкви обрядность не должна затемнять ясный смыслъ Евангелія; она не имъетъ печати богоугоднаго установленія вольно остерегаться, говоритъ Кальвинъ, почитать храмы жилищемъ Бога, гдъ онъ внимаетъ намъ, и не должно усвоять имъ святости, которая бы сообщила нашей молитвъ большую святость вираетъ только на серце, а не на внъшность вольно нониманіи характера богослуженія, Кальвинъ не находитъ достаточно словъ, чтобы выразить свое отвращеніе къ католической миссъ со всъми разнообразными и великольпными обрядами церковными. Онъ видитъ въ нихъ нечестіе и идолослуженіе вольность вольность вольность вольность выразить свое отвращеніе къ католической миссъ со всъми разнообразными и великольпными обрядами церковными. Онъ видитъ въ нихъ нечестіе и идолослуженіе вольность в намъ нечестіе и идолослуженіе вольность вольность вольность в нихъ нечестіе и идолослуженіе вольность в намъ нечестіе и идолослуженіе в намъ нечестіе и идолослуженіе вольность в намъ нечестіе и идолослужение в намъ нечестіе и идолослуженіе в намъ нечестіе и идолослужение в намъ нечестіе и намъ нечестіе и намъ нечестіе и намъ нечестіе и намъ нечестіе намъ нечестіе и намъ нечес

Средоточіемъ, около котораго вращается все его богослуженіе, у "Кальвина является проповъдь. Она-то, составляя главную стихію его, даетъ ему тонъ. И какълютеранская проповъдь, соотвътственно духу нъмецкой реформаціи, отличается преимущественно въроучительнымъ направленіемъ, такъ проповъдъ кальвинистовъ отличается преимущественно нравственно-практическимъ или моральнымъ характеромъ, соотвътственно указанному нами выше основному направленію кальвиновой реформы <sup>64</sup>). Покаянный тонъ реформатскаго проповъдника, подобно тону ръчи ветхозавътныхъ пророковъ, по мнънію Кальвина долженъ звучать обличеніями и увъщаніями къ исправленію нравственной жизни.



<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Hace spiritualis veritas, quae nuda et simplex apud nos est, figuris involuta fuit sub veteri Testamento. Atque id est, quod volunt Christi verba: venit tempus, quum veri cultores adorabunt Patrem in spiritu et veritate Opp. lalv. t. VIII, p. 38 ed. Amst.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Inst. l. IV, c. X. S. 28—29 р. 887—88 и S. 14 р. 876 — 77. Opp. Calv. vol. II, ed. Br.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Inst. l. III, c. XX. S. 30, p. 657—58.

er) Inst. l. IV, c. XIII, S. 4 p. 565-66.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Смотри еще: Epistola de fugiendis impiorum illicitis sacris et puritate Christianae religionis observanda Opp. vol. V, p. 239 и g. Ed. Br.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Schenkel's Wesen d. Protest. S. 767.

Впрочемъ Кальвинъ къ проповъди, составляющей самую главную, существенную стихію богослуженія, присоединиль нъсколько и молитвъ. Въ составленной имъ въ 1542 году формъ молитвъ и пъсней церковныхъ, по нынъшнему называемой литургіею \*5), есть молитвы для воскреснаго и вседневнаго богослуженія и особыя для совершенія тайной вечери и другихъ церковныхъ требъ. Въ числъ молитвъ, вошедшихъ въ составъ литургіи, есть и составленныя самимъ Кальвиномъ, другія же заимствованы имъ отъ страсбургской церкви \*6).

Кромъ того, вакъ мы уже говорили, въ составъ богослужения входило еще пъніе псалмовъ. Въ Наставленін въ христіанской въръ Кальвинъ рекомендуетъ пъть молитвы и псалмы всею церковію. Въ этомъ онъ указываеть древнее апостольское постановленіе въ назиданію всей церкви <sup>97</sup>). Псалиы поются предъ исповедію и после ея. Напечатанная въ 1542 году литургія содержала въ себъ и псалмы, переложенные въ стихи французскимъ поэтомъ Маро, въ числъ которыхъ десять переложены самимъ реформаторомъ. Въ нимъ присоединены были въ стихотворномъ переводъ пъснь Симеона (Cantique de Symeon), десять заповъдей (les dix commandemens) и пъснь Інсусу Христу (salutation a Jesus Christ) 98). По церковнымъ уставамъ дъти дожны начинать прніе, за ними и вст возрастные ээ). "Првцы псалмовъ (chanteur des psalmes)" скоро стало обывновеннымъ названіемъ, которымъ католическая Франція называла преследуемыхъ въ ней кальвинистовъ 100).

Исповедь (confession) у Кальвина была не другое что какъ покаянная молитва предъ Богомъ безъ исчисленія частныхъ ка-



<sup>26)</sup> Opp. Calv. vol. VI, p. XIV, proleg ed. Br.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Opp. Calv. v. VI, p. XVIII, ed. B. proleg.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Instit. l. III, c. XX, S. 31, 32, 38, 34, p. 658—61 m Opl. Calv. vol. VI, p. 165.

<sup>99)</sup> Opp. C. v. VI, p. 228-24 ed. B.

<sup>&</sup>quot;) Nous avons, говорится въ ордонансахъ, ordonné d'introduire les chants ecclesiastiques tant devant qu'apres le sermon, pour mieux inciter le peuple a loues et prier Dieu. Pour le commencement an apprendre, les petits enfans, puis toute l'Eglise.

<sup>100)</sup> Bungener, 284.

кихъ-либо гръховъ, проникнутая только сознаніемъ поврежленности природы человъческой вообще 101). Пъніе псалмовъ, исповъдь и молитва о дарованіи временныхъ и въчныхъ благь правительству, пастырямъ и народу 102) и краткое благословеніе изъ книги Числъ (гл. 6, ст. 24-26): да благословитъ тебя Господь... вотъ все, изъ чего состояда дитургія 'Кальвина.

Такое крайне немногосложное богослужение должно было совершаться по воскреснымъ днямъ и наполнялось болве всего проповъдію. Она почти цълый день не прекращалась въ Жече. въ. Съ разсвътомъ начиналось раннее служение въ церкви Св. Петра и Св. Виктора (St. Gervet). За нимъ около 9 часовъ слъдовало другое во всвхъ городскихъ церквахъ. Третіе служеніе оканчивалось въ 3 часа пополудни. Кромъ того ръдкій день въ недълъ оставался безъ проповъди.

Простотою и крайнею скудостію обрядовъ отличалось совершеніе таинствъ. Мы уже говорили, что совершеніе крещенія принадлежало исключительно пасторамъ; мірянамъ запрещено было совершать его 103), такъ что крещеніе, совершенное послъдними, признавалось недъйствительнымъ и совершавшіе подлежали наказанію. Младенцы обыкновенно приносились въ храмъ и здъсь послъ проповъди, въ присутстви всъхъ, пасторъ совершалъ крещение надъ ними 104). При этомъ присутствовалъ отецъ дитяти и его воспріемники. Послъ обычнаго начала всякаго богослуженія словами псалма: помощь наша отъ Бога, сотворившаго небо и землю, пасторъ читалъ молитву, въ которой объяснялись: необходимость, значение и благодатные дары крещенія 105), затэмъ молитву Господню. Обращаясь къ воспріемнику и отцу младенца, пасторъ спрашиваль, объщаются ли они наставлять крещаемого, когда онъ выростеть, въ томъ исповъданіи, которое принято церквію; непосредственно затэмъ говорилъ апостольскій символъ вёры 108). Послё сего онъ еще



<sup>101)</sup> Opp. Calv. v. VI, p. 173-74.

<sup>108)</sup> Ibid., p. 175-79.

<sup>100)</sup> Inst. l. IV, c. XV. S. 20. Opp. Calv. v. II, p. 974.

<sup>164)</sup> Opp. Calv. v. VI, p. 185.

<sup>ios) Ibid., p. 185—89.
ios) Opp. Calv. v. VI, p. 189.</sup> 

предлагалъ отцу и воспріемнику младенца вопросъ, будуть ли они воспитывать его по правиламъ закона Божія. Нарекши имя младенцу совершаль самое крещение чрезъ обливание этими словами: во имя Отца и Сына и св. Духа; а съ 1558 года съ прибавленіемъ: я врещаю тебя во имя Отца и Сына и св. Дука 107). Въ 1546 году Кальвинъ, желая вывести изъ употребленія въ Женевъ имена католической церкви, даваемыя крещаемымъ, нъкоторыя впрочемъ довольно странныя: напр. пасха, воскресеніе, всъхъ Святыхъ и т. п. объявилъ чрезъ консисторію, чтобы имена для крещаемыхъ заимствовались изъ Библіи и преимущественно Ветхаго Завъта, для этого въ каждое семейство разсылались реестры именъ и съ этого времени женевцы должны были называть новорожденныхъ младенцевъ библейскими именами: Адамъ, Авраамъ, Мардохей, Мелхиседевъ, Іеремія, Захарія, Анна, Сусанна и т. п. Но это показалось женевцамъ нарушениемъ правъ родительскихъ, они жаловались на это городскому совъту. Хотя Кальвинъ и согласился допустить нъкоторыя имена, не упоминаемыя въ его реестрахъ, но за всемъ темъ сделанное имъ распоряжение осталось въ сущности неотмъненнымъ 108).

Что касается до совершенія таниства причащенія, то Кальвинъ, отвергнувъ пресуществление хлиба и вина въ тило и кровь Христову и значеніе ихъ, какъ жертвы за грёхи живыхъ и умершихъ п темъ унизивъ высокое значение таинства свхаристи при совершени его почти исключиль все богатое содержание литургін какъ древней вселенской церкви, такъ и католической и установить чинъ совершения ея самый простой и скудный. Вечеря Господня или причащеніе, по требованію Наставленія въ христіанской въръ, должна была совершаться въ каждый воскресный день. Но по церковнымъ уставамъ совершеніе причащенія ограничивалось днемъ пасхи, пятидесятницы, первымъ воспресеніемъ въ сентябръ мъсяцъ и воспресеніемъ предъ или послъ Рождества Христова. За недълю до совершенія причащенія въ пропов'ядях внушалась важность таинства и тъ расположенія духа, съ какими должно приступать къ нему 100),



 <sup>107)</sup> Ibid., p. 190—92; Audin p. 274.
 100) Stähel. I, 409—410; Bungener 325.

<sup>109)</sup> Opp. Calv. v. VI, p. 193-94.

Въ самый день совершения евхаристи, после проповеди пастора, во время пънія молитвы и символа апостольскаго, пасторъ ставилъ на столе покрытомъ простою белою скатертью хазбъ и чашу съ виномъ, читалъ 11 главу, ст. 23-29 перваго посланія ап. Павла къ Кориноянамъ и увъщевалъ върующихъ раскаяться въ гръхахъ и съ чувствами благоговънія приступить къ причащению. Затъмъ произносилъ форму отлучения на недостойныхъ причащенія, съ подробнымъ указаніемъ, кто не достоинъ сего. Преломивъ хлюбъ, пасторъ самъ первый вкушалъ отъ него, потомъ преподавалъ діаконамъ и всемъ присутствующимъ въ крамъ, точно также онъ первый вкушалъ и отъ чаши. Преподавая хатов, говорилъ: пріимите, ядите ття Іисуса, потерпъвшее за васъ смерть. Преподавая чашу, произносиль слова: это чаша Новаго Завъта съ кровію Інсуса, пролитою за васъ. Во время пріобщенія пълись исалны и читались изста изъ св. Писанія приличныя священному действію 110). Старшины наблюдали не только за благочиніемъ въ храмъ, но и за тъмъ, чтобы кто-либо изъ отлученныхъ не приступалъ къ причащенію. Не допускались въ нему дъти и иностранцы не испытанные въ ананіи кальвинова исповъданія <sup>111</sup>).

Хотя Кальвинъ не признавалъ брака таинствомъ 112), твмъ не менте онъ заключался съ благословенія пастора и притомъ въ храмъ. За три воскресенія до брака объявлялось въ церкви о вступавшихъ въ бракъ съ ттмъ, чтобы знать, не заявитъ ли кто о причинахъ, препятствующихъ заключенію его, самый же бракъ совершался предъ богослуженіемъ. При этомъ пасторъ, указавши на бракъ, какъ на божественное учрежденіе согласное съ св. Писаніемъ, спрашивалъ брачущихся: желаютъ ли они жить въ этомъ святомъ союзъ, а другихъ присутствующихъ во храмъ, не имъютъ ли они чего сказать противъ этого союза, затъмъ читалъ 19 главу, ст. 3—6 Евангелія отъ Матеея 113). Выборъ дня для совершенія брака по церковнымъ уставамъ предоставлялся самимъ брачущимся; только въ дни совершенія тайной



a10) Opp. Calv. v. VI, p. 197-202.

<sup>111)</sup> Ibid., p. 195-96.

<sup>112)</sup> Inst. l. IV, c. XIX. S. 34, p. 1089-90.

<sup>118)</sup> Opp. Calv. v. VI, p. 203-208.

вечери онъ не могъ быть благословляемъ. Для вступленія въ бракъ точно опредълены были Кальвиномъ степени родства и самый возрастъ брачущихся, во многихъ случаяхъ допускался и разводъ 114). Браки съ иновърными, особенно съ католиками не дозволялись 115).

О посъщении и напутствии больныхъ въ чинъ молитвословій Кальвина содержатся самыя краткія указанія 116). По церковнымъ уставамъ, больной обязанъ былъ въ теченіе 24 часовъ дать знать чрезъ кого-либо проповъднику о своей бользии и тотъ обязанъ былъ явиться къ нему для утъшенія и увъщанія, но не для преподанія ему св. причащенія, такъ какъ Кальвинъ отвергалъ употребленіе запасныхъ св. даровъ.

Умершіе погребались на двухъ владбищахъ внъ города безъ всякихъ церковныхъ обрядовъ, безъ сопровожденія пасторомъ. Тъла покойниковъ, по свидътельству очевидца 117), относились на кладбище опредъленными отъ города носильщиками, въ сопровожденіи только родственниковъ и знакомыхъ умершаго. Церковными уставами требовалось, чтобы умершій погребался не ранъе 12 и не позже 24 часовъ послъ смерти.

Что васается обстановки храмовъ, то въ нихъ видна была та же простота, какъ и въ самомъ богослуженія. Все, что могло бы возбуждать религіозное чувство и воображеніе, изгнано было изъ нихъ. Мы уже знаемъ, что женевскій реформаторъ отличался тімъ же иконоборческимъ направленіемъ, какъ и Фарель, и болье чімъ Лютеръ возставалъ противъ почитанія вакихълибо священныхъ изображеній 118). Искусство, которое въ свониъ прекрасныхъ формахъ издревле было выразителемъ высовихъ прекрасныхъ ндей, со всімъ изгнано было Кальвиномъ изъ богослуженія. Инструментальная музыка не допускалась, потому что, по ученію Кальвина, должно прославлять Бога только словомъ. Если въ ветхозавітномъ храмъ и принята была шгра на цитрахъ и кимвалахъ, то это имъло свое основаніе въ

<sup>110)</sup> Institut. l. I, с. XI, S. I и сабд., особенно, S. 13 р. 84.



<sup>414)</sup> Stähel. I, 341.

<sup>116)</sup> Audin, p. 279.

<sup>116)</sup> Opp. Calv. v. VI, p. 209-10.

<sup>417)</sup> Stähel. I, 483.

незралости іудейскаго народа; въ христіанскомъ же богослуженіе музыка признана была неумастною. Самое паніе при богослуженій должно быть просто и чуждо всякаго искусственнаго исполненія. "Тщательное вниманіе, говорится въ "Наставленіи", должно обращать на то, чтобы слухъ не столько занять быль мелодією звуковъ, сколько умъ смысломъ слова. Паніе, ласкающее слухъ, не соотватствуетъ величію церкви" 119). Итакъ кафедра для проповадника, простой столь для совершенія таннства причашенія, скамьи для слушателей, вотъ вса принадлежности Кальвинова храма. Здась не было даже алтаря и не дано маста Кресту Господню, этому символу нашего спасенія. Если присутствующій въ католическомъ храма при музыка, оглашающей его, съ художественными картинами и изваяніями, чуветвуетъ чебя канъ бы въ театра, то въ храма Кальвина онъ долженъ чувствовать себя вакъ будто въ простой учебной комната.

Посты, праздники, кром'в воскреснаго дня, были совсёмъ отм'внены въ Женев'в, хотя сначала Кальвинъ, вопреки своимъ возгреніямъ, по настоянію Берна, оставилъ некоторые изъ праздничныхъ дней.

Итальянскій эмигрантъ Бержеріо, посётившій Женеву при Кальвині, такъ отвывался о его богослуженіи: если паписть..., легатъ, инквизиторъ войдетъ въ этотъ городъ и осмотритъ все здісь совершающееся, въ негодованіи и ужасё отрясетъ прахъ и скажетъ: Женевцы еретики отверженные. А если спросятъ почему? Онъ отвітитъ: я не нашелъ у нихъ ни святой воды, ни изображенія папы, ни объявленія объ индульгенціяхъ, ни иконъ, ни мощей, ни золотыхъ и серебряныхъ привісокъ, ни восковыхъ членовъ тіла, ни свічь, ни лампадъ, ни креста, ни хоругни, ни священныхъ облаченій, ни изображенія Матери Божівй, или какого-либо святаго; кратко, ничего изъ всего того, что учредила римская церковь 120).

Съ прибытіемъ Кальвина въ Женеву во второй разъ, приняла богослужебно-церковный характеръ катихизація въ храмахъ. Усердно и съ необыкновеннымъ успъхомъ занимался ею



<sup>&</sup>quot;") L. III, с. XX, S. 31 и 32 р. 658—59.

<sup>110)</sup> Stähel. I, 484.

реформаторъ еще во время своего служенія съ Фарелень, а въ последствии онъ обратилъ на нее какъ на предметъ особенной важности вниманіе своихъ сотрудниковъ. Катихизація въ Женевъ достигла такого значенія, какого она не имъла ни въ одной изъ протестанскихъ церквей. Въ полдень по воскреснымъ днямъ во всъхъ храмахъ города собирались дъти обоего пола для слушанія объясненій какихъ-либо отдёловъ христіанскаго ученія и библейской исторіи. Кром'в дітей, которых в Кальвинъ ваботился воспитать въ духъ своего въроисповъданія, катихивическія наставленія слушались очень многими изъ взрослыхъ, особенно иностранцами желавшими поселиться въ Женевъ. Сверхъ того, Кальвинъ заставлялъ присутствовать при катихизаціи провинившихся противъ его дисциплины, ссылаясь на то, что имъ нужно еще научиться по заповъдямъ Закона Божія христіанскимъ обязанностямъ. Старшины въ городъ, надвиратели въ селахъ строго наблюдали за посъщениемъ катизивическихъ наставленій, а консисторія по отношенію къ неревностнымъ употребляла мъры принужденія. Кальвинъ, во всемъ требовательный, особенно быль строгь въ этомъ деле, и консисторія подвергала денежнымъ штрафамъ опускавшихъ катихизацію. По требованію консисторіи, и городское правительство налагало гражданскія наказанія на родителей, неисправно посылавшихъ своихъ дътей къ воскреснымъ наставленіямъ. Программою. катихизацій служиль написанный Кальвиномь въ 1542 году катихизисъ церкви женевской 121). Раздъленный на 55 воскресныхъ отдъленій, катихизись въ формъ вопросовъ и отвътовъ излагалъ простыиъ языкомъ сущность реформатского ученія. Въ 1545 году Кальвинъ перевелъ его на латинсвій языхъ "съ тъмъ, чтобы и другія церкви могли пользоваться этою книжкою 122)". Къ нему были присоединены утреннія и вечернія молитвы, предъ началомъ ученія, предъ и посль объда. Слушаніе катихизическихъ наставленій обязательно было до тъхъ поръ, пока каждый не усвояль вполнъ всего первоначального ученія въры. За-



<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>) Le Catechisme de l'Eglise de Jeneve: Opp. Calv. v. VI, p. 1—160 и proleg. IX—XIV. Этотъ катихизисъ должно отличать отъ катихизиса, изданнаго въ 1538 году.

<sup>122)</sup> Opp. v. VI, p. 7.

тъмъ, изучившій его публично въ церкви испытывался и только оказавшіеся успъшными допускались къ причащенію. Такимъ образомъ женевскіе храмы вмъстъ съ главнымъ своимъ назначеніемъ были школою кальвинистическаго въроученія.

Въ церкви организованной Кальвиномъ рядомъ и въ тъсной связи съ храмомъ поставлена школа.

Реформаторъ смотрълъ на школу, какъ на такое учреждение, которое должно состоять подъ непосредственнымъ въдъніемъ и руководствомъ церкви и служить ея цвиямъ. Les ecoles, говоритъ Бониваръ, sont une partie de l'Eglise et assemblée spirituelle. Должность школьнаго учителя причислялась къ церковнымъ должностямъ, и онъ въ исполнени своихъ обязанностей подчиненъ былъ темъ же правиламъ дисциплины, какъ и проповъдники. Мы видъли, что кандидатъ на учительскую должность испытывался пасторами въ конгрегаціи и если эта Venerable compagnie находила его способнымъ, то онъ со свидътельствомъ, выданнымъ ею, представлялси городскому совъту для утвержденія въ должности. Учитель назывался "помощни-комъ пропов'вдника въ храненіи Слова Божія въ чистотъ". По тому преподавание его должно быть строго церковное. Главнымъ предметомъ въ школъ было изучение Кальвинова въроученія и высшею задачею ея приготовленіе служителей слова. Поэтому школьное обучение должно завершаться изучениемъ богословія въ высшемъ училище или академіи. Такія именно основанія для устройства школы изложены Кальвиномъ въ церковныхъ ордопансахъ.

Но реформаторъ, при всемъ своемъ стараніи устроить школу въ Женевъ на строго церковныхъ началахъ, долго встръчалъ въ этомъ дълъ неудачи. По изгнаніи его изъ Женевы, школа, съ удаленіемъ главныхъ учителей Сонье и Кордье, пришла въ учадокъ. По возвращеніи своемъ, Кальвинъ возстановилъ ее и желалъ поручить ея управленіе человъку проникнутому духомъ его конфессіи. Онъ не разъ просилъ Кордье опять принять школу въ свое завъдываніе, но тотъ отказывался. Городской

<sup>121)</sup> О Кальвинской школь см. брошуру Schenk'a, Lehrer'a zu Moskau, Johann Calvins Verdienste auf dem Gebiete der Erziehung und des Unterrichts. Frankfurt a M. 1863.



совътъ по представленію Кальвина поручиль ее образованному Кастелліо. Но этотъ гуманистъ либеральнаго образа мыслей, несмотря на свой педагогическій талантъ, вслъдствіе несогласія съ Кальвиномъ въ своихъ богословскихъ воззрѣніяхъ (чте увидимъ послъ), послъ кратковременнаго завъдыванія школою, долженъ былъ удалиться изъ Женевы, и школа долго оставалась безъ правителя и вообще составляла слабую сторону въ устройствъ женевской церкви, вопреки намъреніямъ реформатора.

Учреждение заведения для высшаго научнаго образования и въ особенности для приготовленія служителей церкви, главною задачею котораго было бы болъе полное изучение религи, было для Кальвина предметомъ постоянной заботы со времени вторичнаго прибытія его въ Женеву. Но недостатокъ въ городскихъ финансахъ отсрочивалъ осуществление этой мысли. Навонецъ въ 1558 году надобно было открыть для этого добровольную подписку, и она доставила средства къ основанію та-кого училища. 5-го іюня 1559 года оно было открыто. По статуту это заведение должно состоять изъ семиклассной коллеги, гдъ кромъ катихизиса изучались священное Писаніе, латинскій и греческій языки, и — собственно изъ академіи, гдъ въ обширномъ объемъ преподавалось священное Писаніе. Кандидаты на должности наставниковъ испытываемы были коллегіею пасторовъ и ей же принадлежало ръшеніе споровъ между наставниками. Каждый учитель, а равно и учащійся, предъ поступленіемъ въ это богословское училище, долженъ былъ подписать исповъданіе въры съ обязательствомъ держаться ученія изложеннаго въ женевскомъ катихизисъ. Такимъ образомъ доступъ въ академію быль заграждень папистамь и лютеранамь 184). Статуты академіи строго требовали отъ воспитанниковъ религіозной настроенности, усерднаго чтенія молитвъ, пенія псалмовъ, посёщенія воскреснаго и нъкоторыхъ будничныхъ богослуженій, вообще точнаго соблюденія кальвиновой дисциплины. Во главъ училища, въ качествъ его ректора, былъ поставленъ ревностный кальвинисть Өеодоръ Беза, самъ же реформаторъ преподавалъ священное Писаніе. Въ академію, имъ основанную, сте-



<sup>124)</sup> Stähel, I, 494 первое примъчаніе.

калось изъ разныхъ сторонъ Европы множество слушателей, особенно изъ Франціи; число ихъ доходило до 1000. Учившіеся здівсь проникались візроисповіздными идеями Кальвина и выходили отсюда во вст почти европейскія государства горячими миссіонерами кальвинизма. Отъ того католики смотрізли на женевскую академію, какъ на разсадникъ еретическихъ учителей, и самъ Кальвинъ необинуясь говорилъ: если враги реформаціи пришлють къ намъ дерево, мы сділаємъ изъ него стрілу и пустимъ ее кънимъ же обратно 125, указывая этимъ на влінтельное значеніе своей академіи.

Въ сферу дъятельности церкви, кромъ конфессионального образованія, Кальвинъ ввелъ еще благотворительность. Въ Женевъ издавна существоваль госпиталь, въ которомъ находили призръніе больные, неспособные къ работь старики, вдовы и сироты. Съ появленіемъ въ Женевъ чумы оказалось необходимымъ устроить въ госпиталь отделение и для зачумленныхъ. Кальвинъ, поручивъ его завъдыванію діаконовъ, вводиль это благотворительное заведеніе въ рядъ учрежденій своей церкви. Церковными уставами опредвленъ быль порядокъ и надзоръ въ госпиталъ. На обязанности діаконовъ лежаль уходъ за больными и экономія. Леченіемъ занимался врачь, кромъ того быль также хирургь и аптекарь. Церковные уставы обращають особое внимание на религіозное состояніе находящихся въ госпиталь. Въ немъ быль особый учитель, который преподаваль помъщавшимся здъсь, преимущественно дътямъ, элементарныя познанія и христіанское въроучение по кальвинову катихизису. По времени въ госпиталь назначенъ былъ пасторъ, къ учителю присоединена учительница, которая также должна была заниматься обученіемъ лицъ женскаго пола. Едва ли нужно прибавлять, что всв, которымъ поручалось то или другое дело въ госпитале, должны были вести образъ жизни строго сообразный съцерковными уставами; какъ потому что, какъ говорится въ нихъ, "домъ, которымъ они управдяютъ, посвященъ Богу<sup>и 128</sup>). Итальянскій эмигрантъ (Бержеріо) говориль объ устройствъ Кальвиномъ дъль благотворительно-



<sup>123)</sup> Real-Encyklop. von Herzog artik. Calvin B. II, 5, 529.

<sup>186)</sup> Kampsch. B. I. S. 466-67.

сти: "я не видълъ при храмахъ открыто толпящихся нищихъ, равно какъ не встръчалъ ихъ и на улицахъ. При посъщении госпиталя мое недоумъніе объ отсутствін нищихъ разръшилось. Я нашелъ, что и здъсь есть нищета, но любовь христіанская облегчаетъ ее не вслъдствіе открытаго попрошайства, но ей щедро подаєтся помощь 127).

Проведеніе въ жизнь и упроченіе бытія новыхъ реформъ церкви съ ея правительственною властію, главными отраслями и органами ея двятельности, возможно было подъ условіємъ опредвленія новыхъ отношеній между церковію и государствомъ и измъненія этого послъдняго въ своемъ устройствъ, соотвътственно организаціи и интересамъ новой церкви.

Если ны обративь внимание на отношение церкви къ государству, въ какое поставиль ее Кальвинь, то увидимъ, что оно далеко не похоже было на отношеніе церкви и государства въ протестантскомъ міръ. Здъсь церковь состояла въ подчиненія государству, какъ мы видимъ это въ церквахъ лютеранской, цвингліевой и англиканской. Лютеръ, въ принципъ желавшій независимости церкви отъ государства, по исторической необходимости должевъ былъ подчинить первую последнему, потому что его церковь, угрожаемая со стороны императора и папы, раздираемая революціонными волненіями, безсильна была отстоять свое существование безъ помощи государства. Всявдствие того власть въ церкви лютеровой постепенно переходила въ ввязьямъ. Эти представители государственной власти присвоили себъ главное участіе въ дълахъ церковныхъ, именно: право поставлять и сивнять пасторовъ, наблюдать за чистотою евангелическаго ученія, отправленіємь богослуженія и завёдывать экономическими дълами. Консисторіи, управлявшія церковію, стали для внязей органами ихъ власти надъ нею, какъ бы ихъ канцедяріями 128). Танинъ образонъ саностоятельность и независимость лютеранской церкви была поглощена государственною властію. Подчиненіе церкви государству мы видимъ и у Цвингли. Цюрихскій реформаторъ видъль въ республиканскомъ пра-

<sup>120)</sup> Schenkel's Wesen d. Protestantism. § 147, 148, 152.



<sup>127)</sup> Stähel. I, 484.

вительствъ представительство церковной общины, и потому высшую власть надъ церковію предоставиль большому городскому совъту Пюриха, который ръшаль дъла собственно церковнаго характера 128). Но большее преобладание государственнаго начала наль перковнымь мы находимь въ англиканской церкви. Здъсь встричаемся съ цезаропапизмомъ; король почитался верховнымъ главою церкви (supreme head on the earthe of the Churche of England); отъ него истекала всякая церковная власть, ему принадлежало ръшеніе вськъ важнъйшихъ вопросовъ церкви, служители же ея были не болве, какъ уполномоченные короля 180). Такъ сложились отношенія церкви къ государству въ протестантскомъ міръ. Совсъмъ иныя отношенія между ними старамся установить Кальвинъ. Онъ стремился не только дать полную самостоятельность и независимость церкви, но и подчинить ей государство. При изложеніи организаціи церкви, мы не разъ замвчали это стремленіе женевскаго реформатора; но осуществление его не всегда удавалось, такъ что Кальвину приходилось поступаться нёкоторыми правами церкви городскому правительству. Для такого отношенія вещей были и основанія: женевское правительство, действовавшее въ интересахъ реформаціи, естественно не могло отнаваться отъ вліянія на новую церковь, и Кальвинъ съ своей стороны не могь не уважать такихъ стремленій правительства, потому что безъ согласія и содъйствія его онъ не могъ бы провести въжизнь начала своей церковной организаців. Обративъ ли вниманіе на церковные уставы, мы видииъ, что они какъ законы республики, утвержденные большимъ совътомъ и генеральнымъ собраніемъ гражданъ, изданы были отъ лица малаго совъта; слъдовательно женевское правительство брало на этотъ разъ въ свои руки церковно-законодательную власть. Оно же усвояло себъ право утверждать пасторовъ въ ихъ должности, избирать старшинъ изъ членовъ своихъ совътовъ, назначало въ консисторію своего председателя въ лице городского синдика. Все это факты, по-

<sup>103)</sup> Weber's Akatholische Kirchen und Secten Grossbret. B. L. S. 315; Lepzig. 1853. Маколей. Полное собраніе сочиненій томъ VI. Исторія Англіи часть I, стр. V и 55—7. С.-Петерб. 1861.



<sup>129)</sup> Ibid. § 149.

жазывающіе вліяніе государства въ сферѣ чисто церковной. Но не того хотвлъ Кальвинъ.

Онъ проникнутъ быль убъждениемъ, что церковь выше всего и следовательно выше государства <sup>131</sup>). Признавая грань, раздъляющую государство и церковь 132), Кальвинъ ограничивалъ власть перваго вившнею жизнію, признаваль необходимость въ этой власти, пока человекъ странствуетъ на земле. Напротивъ того, церкви принадлежить власть духовная и въчная. "Церковь, говориль реформаторь, властвуеть надь душею и имъеть въ виду въчную жизнь, а государство имъетъ дъло съ вившнимъ человъкомъ и ограничиваетъ свои дъйствія порядкомъ этого міра" 122). Итакъ, государство, имъющее свою особую сферу дъятельности, не имъетъ права вторгаться въ область церковной дъятельности, не можетъ присвоить себъ какой-либо авторитетъ въ дълахъ религіи и совъсти 134). Поэтому Кальвинъ непримиримо смотрълъ на подчинение церкви государству и строго осуждалъ англійскаго короля Генриха VIII за то, что онъ называль себя верховнымъ главою церкви, въ этомъ Кальвинъ видълъ богохульство 135). Онъ утверждаль: Imperator bonus intra Ecclesiam non supra Ecclesiam est. Non magistratus, si pius est, eximere se volet communi filiorum Dei subjectione 136). Церкви приписываль самостоятельную власть: Spiritualem potestatem, quae propria est Ecclesiae. Ea autem consistit vel in doctrina, vel jurisdictione, vel in legibus ferendis 137). Власть церкви учительная, судебная и законодательная не зависить ни отъ какой другой власти 138). По-

Ecclesia, quae corpus est ipsius, dignitatis et excellentiae principatum obtinet in toto mundo. Comm. in Jesaiam Opp. Calv. t. VII, p, 282 ed. A.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Instit. l. IV, c. 20. S. I. Opp. Calv. Vol. II, p. 1093. Non animadvertunt, quantum sint discrimena, et qualis dissimilitudo ecclesiasticae et civilis potestatis. Ibid. l. IV, c. XI. S. III, p. 894.

<sup>183)</sup> Institutio l. IV, c. XX. S. I, p. 1093.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Institutio l. IV, c. XI. S. 3, 4, p. 894-95.

<sup>115)</sup> Kampschult. B. I. S. 271.

<sup>186)</sup> Instit. l. IV, c. XI. S. 4, p. 895. Opp. Calv. v. II, ed. B.

<sup>187)</sup> Ibid., l. IV, c. VIII. S. I, p. 846.

<sup>138)</sup> Pii alii reges, говорить Кальвинь, constitutum ordninem tuentur sua potestate, ut decet: Ecclesiae tamen suam jurisdictionem et sacerdotibus par-

этому и органы церковнаго управленія дійствуя независимо отъ вліянія всякой внішней власти, не могутъ быть смінены гражданскимъ правительствомъ 129) и если они обязаны по присять покиноваться ему, то настолько, насколько это не противорічитъ ихъ призванію 140).

Не признавая за государствомъ власти въ области церкви, Кальвинъ стремился сдёлать ее руководительницею государства. Оно, по его возарвнію, должно быть всецвло проникнуто духомъ религіи, служить ея интересань и быть исполнительною властію церкви. Теократическія возвржнія реформатора сложились подъ влінніємъ возвышенныхъ образовъ ветхозавътной теократіи. Давидъ, Езекія, Іосія, всецвло посвятившіе себя и свою царскую дъятельность служенію Ісговъ и устроенію церкви, представлялись Кальвину идеалами истинныхъ царей. Въ изранлыскомъ царствъ онъ видълъ образецъ истиннаго государства. Благочестивые ветхозавътные цари, руководимые богодужновенными пророками, главною задачею своей государственной дъятельности ставили распространение и укоренение истиннаго богопочтенія и благочестія: тоже должно быть главною задачею женевского правительства, принявшого евангелическое ученіе. По Кальвину, одинъ только Царь и Господь государства и церкви: Богъ на небесахъ. Возвъщать Его славу, прославлять Его величіе, исполнять опредъленія Его воли — вотъ общая задача истинной церкви и истиннаго государства. Но при исполненіи этой задачи первенство и руководство принадлежитъ не государству, а церкви. Если воля Божія, выраженная въ Словъ Божіемъ, есть самый высшій законъ для государства, то церковь естественно становится руководительницею его, потому что ей принадлежитъ истолкование Слова Божин, въ которомъ выражена воля верховнаго Законодателя и Царя. Такимъ образомъ самая высшая и главивишая задача двятельности государства не въ немъ самомъ, а въ церкви. Если виттенбергскій реформаторъ



tes illis a Domino attributas relinquunt. Cm. Schenkel's Wesen der Protestantismus. S. 625.

<sup>186)</sup> См. письмо Кальвина къ Марбаху. Opp. Calv. ed. Amst., р. 84, и посвящение толкования на посл. къ Евреямъ Сигизмунду, королю польскому.

<sup>146)</sup> См. выше о "служителяхъ слова".

образовать государственную церковь, то женевскій, наобороть, стремился создать церковное восударство. Если церковь, по образному представлению Кальвина, есть душа, а государство тело, которое управляется первою 141): то естественно, чтобы церковь управляла государствомъ. Служитель церкви, какъ прямой истолкователь откровенія, указывая перстомъ на законъ Божій. разъясняетъ правителямъ государства задачу ихъ дъятельности, дветъ программу для нея. Онъ, подобно Амвросію Медіоланскому, обличавшему императора Өеодосія, поставляется судьею носителей государственной власти 142). Государство, по инънію Калевина, не имъющее высшихъ правъ въ сферъ собственно церковной, имветь однв только обязанности способ ствовать правильному отправленію діятельности церкви, устранять силою своей власти все препятствующее этой деятельности и содъйствовать осуществленію ея вадачи. Государство, назначение служить исполнению воли Божіей, обявано обуздывать, карать и искоренять всехъ оскорбляющихъ цервовь. По точнымъ словамъ Кальвина, neque jus gladii habet Ecclesia, quo puniat vel coërceat, non imperium, ut cogat, non carcerem, non poenas, quae solent infligi a magistratu.... At magistratus puniendo et manu coërcendo purgare debet Ecclesiam offendiculis 148). Nam cum Ecclesia cogendi non habeat potestatem, neque expetere debeat (de civili coërcione loquor); piorum Regum ac Principum partes sunt legibus edictis, judiciis religionem sustinere 144). Государство должно обнажать мечь, ne idolatria, ne in Dei nomen sacrilegia, ne adversus ejus veritatem blashemiae aliaeque religionis offensiones publice emergant ac in populum spargantur 145). Такимъ образомъ Кальвинъ представлялъ государство съ его властію органомъ церкви въ обузданію и навазанію преступленій противъ въры и нравственныхъ ся законовъ. Мы видели, что, по приговорамъ женевской консисторіи, правительство города подвергало виновныхъ гражданскимъ наказаніямъ: денеж-

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Instit. l. IV, c. XX. S. I, p. 1092-93.

<sup>142)</sup> Ibid., c. XII. S. 7. 909.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>) Instit. 1. IV, c. XI. S. 3, p. 894—95.

<sup>144)</sup> Ibid. S. 16, p. 904.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>) Instit. l. IV. c. XX. S. 3. Opp. Calv. V. II, p. 1094.

нымъ штрафамъ, аресту, заключенію въ тюрьму и изгнанію изъгорода.

Если писанное Слово Божіе есть самый высшій для государства законъ, то уклоненіе отъ него членовъ государства не можетъ не почитаться преступлениемъ и противъ государственнаго порядка. Потому еретикъ становится преступникомъ наравнъ съ воромъ или разбойникомъ. Unde, говоритъ Кальвинъ in Defensione Orthodoxae Fidei противъ Сервета, inter fidei violationem et alia maleficia discrimen nisi ex cerebro suo sumpsit 146). Поэтому реформаторъ требоваль отъ гражданскаго правительства, чтобы оно карало еретиковъ мечемъ и огнемъ, какъ оскорбителей верховнаго владыки царства. Терпимость по отношенію къ лжеученію есть оскверненіе государства. "Не навлекаетъ ли на себя тяжелую вину частный человакъ, не имающій власти надъживнію и смертію другаго, если онъ допустить осивернить домъ свой богохульными поступками? Тэмъ болве не двлается ли виновнымъ въ постыдномъ забвеніи своего долга правитель, если онъ будетъ молчать при открытомъ нарушеніи страха Божія?... Уже ли онъ долженъ давать безбожнымъ людямъ свободу уязвлять церковь? Истинное правительство защитить истинное ученіе, оно не только принудить принять это ученіе нерасположенныхъ къ тому, но дабы Христосъ занималь подобающее мъсто въ государствъ, въ которомъ правительство получаетъ власть Его именемъ, не допуститъ, чтобы вто нибудь посмъвался и своевольно нападаль на святое имя Христа и Его ученіе <sup>147</sup>). Еретики, говоритъ реформато ръ, убиваютъ души ядомъ своего ученія: уже ли истинное правительство должно щадить ихъ тъла? 148). Казнь еретиковъ, необходимо предполагаемая на-чалами реформаторской системы Кальвина, составляетъ мрачную тэнь нетерпимости и тиранніи надъ свободою совъсти, тънь брошенную мракомъ среднихъ въковъ на эпоху реформаціи.



<sup>144)</sup> Defensio orthodoxae fidei de sacra Trinitate, contra prodigiosos errores Michailis Serveti, Hispani: ubi ostenditur haereticos jure gladii coercendos esse, et nominatim de homine hoc tam impio juste et merito sumptum Genevae fuisse supplicium. Opp. Calv. vol. VIII, p. 463, ed. Br.

<sup>147)</sup> Defensio orthodoxae fidei. Opp. Calv. v. VIII, p. 470-71, ed. Br.

<sup>110)</sup> Ib. p. 470.

Надворъ за неопустительнымъ посъщениемъ богослужения, наказанія за нарушеніе церковныхъ постановленій, изгнаніе изъ государства отлученныхъ отъ церкви, содъйствіе распространенію реформаціи, облегченіе положенія преследуеных в протестантовъ въ другихъ странахъ, подъ вліяніемъ Кальвина, стали для женевскаго правительства важивищими двлами. И самъ органиваторъ церкви сдвивися первымъ лицемъ въ государственной іерархін, безъ него не производилось ни одного важнаго дела, касающаго внутренняго управленія или внъшней политики. Во всвиъ этихъ двламъ ему принадлежалъ решающій голосъ. Онъ сталь въ своемъ родъ диктаторомъ въ женевской республикъ. Нъкоторые протестантскіе историки несправедливо думають 149), что Кальвинъ провелъ грань, отделяющую церковь отъ государства, и стремился въ полной самостоятельности той и другаго. По видимому, въ словахъ самого Кальвина можно было бы находить указаніе на это, въ самомъ же дёлё онъ стремился дать преобладание церкви надъ государствомъ. Достойно замъчания, что средневъковое возвръніе снова ожило въ той республикъ, гдъ противъ него боролись съ наибольшею страстностію, гдъ безусловное осуждение системы Григорія VII и Инновентія III составляло исходный пунктъ организаціи новой церкви. Нагляднымъ знакомъ подчиненія Женевы теократическимъ тенденціямъ Кальвина служило то, что съ 1542 года на общественныхъ зданіяхъ города, на его воротахъ, монетахъ и военныхъ знаменахъ вийстй съ городскимъ гербомъ ставилась монограмма имени Христа: І. N. S 150). Не гласило ли это, что женевская республика стала церковнымъ государствомъ?

Установивъ новыя отношенія между церковію и государствомъ, Кальвинъ соотвътственно этому произвель весьма значительныя реформы въ самомъ государственномъ устройствъ женевской республики. Условія, въ которыхъ находилась государственная жизнь Женевы, благопріятствовали такому преобразованію. Республика женевская не задолго предъ тъмъ только получила независимость и самоуправленіе. Политическая жизнь



<sup>140)</sup> Henry, II, S. 115 H g.

<sup>156)</sup> Bungener, p. 281; Audin, p. 299.

ея еще не успъла отлиться въ твердыя, устойчивыя формы, какъ это бываетъ съ государствами, прожившими долгіе періоды самостоятельной исторической жизни. Къ тому же самъ Кальвинъ былъ способенъ произвести реформы, потому что съ богословскимъ образованіемъ соединялъ отличное юридическое и организатарскій талантъ.

После принятія церковных уставов (Ordonances Ecclesiastiques), 21 ноября 1541 г. правительство Женевы поручило коммиссіи, составленной изъ Кальвина и некоторых лучших правоведове, представить проекть государственных реформъ. После двухлетних занятій комииссія окончила законодательный проекть и въ конце 1543 года онъ утвержденъ быль генеральнымъ собраніемъ гражданъ 151).

По самой нашей задачь намъ не следовало бы входить въ подробное разсмотрение государственныхъ преобразованій, произведенныхъ Кальвиномъ въ Женеве. Но въ виду сильнаго вліямія церковныхъ началъ Кальвина на устройство женевской республики, изъ новыхъ элементовъ, внесенныхъ въ государственную ея жизнь, мы должны обратить вниманіе только на главные и въ особенности имеющіе связь съ церковными преобразованіями Кальвина.

Съ самаго прибытія Кальвина въ Женеву въ политической жизни ен стало ясно обозначаться новое направленіе, именю: замѣтно стало ограниченіе демократическаго элемента и по мѣрѣ того усиленіе аристократическаго. Ивъ сочиненій Кальвина можно видѣть, что онъ никогда не стонлъ за демократическое правленіе, въ нихъ нѣтъ даже намека на то, что необходимо народу самоуправленіе; напротивъ, Кальвинъ съ особеннымъ предпочтеніемъ относился къ аристократической формѣ правленія. Вѣроятно такія тенденціи развились въ немъ вслѣдствіе воспитанія его въ аристократическомъ семействѣ de la Mommore и укрѣпились продолжительными его связями съ лицами, занимавшими высокое общественное положеніе. Скажемъ еще, что онъ, изгнанный народомъ изъ Женевы, могъ ли питать еимпатію къ народо-властительству? Самъ Кальвинъ постоянно держался да-



<sup>441)</sup> Stähel, I, 345; Kampsch. B. I, S. 415.

деко отъ народа и не умълъ говорить его языкомъ, канъ Цвингли или Ноксъ, шотландскій реформаторъ. Предпочтеніе аристовратизма ясно высказано въ Наставленіи въ христіанской въръ. Сравнивая различныя формы правленія, реформаторъ говорить зайсь, что хотя аристопратизмъ несвободна отъ недостатковъ, но онъ принадлежитъ къ формамъ правленія наименъе несовершеннымъ и представляетъ относительно большую бливость къ правильному, богоугодному государственному правленію. Не сочувствуя монархическому правленію, Кальвинъ находить, что демократическое почти неизбъжно ведеть къ анархін; потому что народъ во всв времена быль неразумень, измінчивъ, неблагодаренъ, легкомысленъ, склоненъ къ нововведеніямъ и возмущению 152). Высказанный въ Наставлении въ христіанской въръ взглядъ на демократическій образъ правленія Кальвинъ распрылъ поливе въ разныхъ мъстахъ своихъ толкованій на Ветхій и Новый Завътъ. Для народа, во всъ времена склоннаго въ возмущеніямъ, писалъ онъ, необходимо педагогическое руководительство. Въ государственной жизни должна быть сдерживаема страсть народа къ господству; онъ не долженъ править, а быть въ подчинении. Руководство и господство принадлежить тэмъ, которые отличаются добродътелію и обравованіемъ, зрёдыми лётами и своимъ значеніемъ въ обществъ. Только такіе должны быть призываемы къ государственнымъ должностямъ, подобно тому (любимое сравнение реформатора) ванъ Богъ повелвлъ Монсею избрать семьдесять мужей для участія въ управленіи народомъ еврейскимъ не изъ массы, но изъ старыйшихь и знаменитыйшихь лиць 158). Находя аристократическій образъ правленія, продолжавшійся въ избринномъ народъ Божіемъ до временъ царей, Кальвинъ видитъ въ этомъ неоспоримое доказательство превосходства сего правленія, канъ признаннаго самимъ Богомъ, который конечно желалъ своему народу лучшей формы правленія 154). По митнію Кальвина, равно-

<sup>184)</sup> Sua autoritate Dominus confirmavit, quum aristocratiam politiae vicinam apud Israelitas instituit, quum optima conditione eos habere vellet, do-



<sup>158)</sup> Instit. l. IV, c. XX, S. 8. Opp. Calv. vol. II, p. 1098 ed. B.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup>) Com. in libr. Mosis. Opp. Calv. t. I, p. 620, ed. A.

правность всёхъ гражданъ и рёшеніе дёлъ большинствомъ голосовъ никакъ не могутъ быть признаны справедливыми. Не количество, но авторитетъ лицъ долженъ имъть въсъ при ръшеніяхъ, иначе католичество нашло бы оправ аніе себъ въ дъйствительно большей численности своихъ послъдователей 155). Кальвинъ, не допускавшій народоправленія въ своей церкви, могъ считать болье труднымъ подчинить церковнымъ интересамъ демопратическое правительство, нежели аристократическое.

Изложенное нами возгрвніе Кальвина на формы правленія не осталось мертвою буквою, но получило практическое приложеніе въ государственному устройству Женевы. Не любя демократіи, Кальвинъ подавляль власть народнаго представительства въ республиканскомъ городъ, который прежде стремился къ этой формъ правленія. Со времени прибытія его сюда во второй разъ генеральное собрание гражданъ потеряло свое прежнее значеніе. Власть мало-по-малу была сосредоточена въ маломъ совътъ (совътъ синдиковъ), изъ которыхъ только немногіе избираемы были въ генеральномъ собраніи. Малый же совътъ, собиравшійся въ свои засъданія четыре раза въ недълю, назначалъ большую часть правительственныхъ чиновъ, совываль большой совыть (двухь соть) и генеральное собраніе, предлагаль имъ предметы обсужденій, словомъ, фактически обладаль верховною властію въ республикь. Кромъ двухъ издавна установленных сроковъ въ февраль и ноябрь мъсяцъ генеральное собрание созывалось въ ръдкихъ случаяхъ и то только для утвержденія выборовъ и опредъленія цэны на вино 156). Даже большой совътъ, хотя въ составъ его входило нъсколько членовъ малаго совъта, слъдовательно состояль не изъ прямыхъ выборныхъ, не пользовался важнымъ значеніемъ въ отношеніяхъ къ нему реформатора и постепенно отходилъ на второй планъ предъ совътомъ синдиковъ. Такъ Женева при Кальвинъ, котя видимо удержала демократическое устройство, но съ 1542 года стала управляться аристократією, а чрезъ 25 лътъ посль того



nec imaginem Christi produceret in Davide. Instit. l. IV, c. XX, S. 8. Opp. Calv. V. II, p. 1098 ed. B. cf. Vol. I, p. 1105.

<sup>456)</sup> Comm. in Iesaiam. Opp. Calv. t. III, p. 290 ed. Amst.

<sup>156)</sup> Bungener.

этотъ образъ правленія, существовавшій только фактически, опредвленъ былъ самою бунвою государственнаго закона.

Подчинение государства вліннію церкви особенно выразилось въ преобразовании уголовнаго судопроизводства, произведенномъ Кальвиномъ. По мизнію его, властители, поставляемые надъ людьми самимъ Богомъ, отвъчаютъ за гръхи, совершенные подвластными ихъ 157). Только энергическою дъятельностію правители могутъ выполнить свое назначение, потому что человъвъ отъ природы склоненъ во злу и возмущению. Какъ неразумное животное не можетъ управлять само собою, не подчинясь могущественной власти, такъ и человъка всегда должно обуздывать сильною рукою, чтобы онъ, подобно исполинамъ, не возсталъ противъ неба, не погрязъ въ порокахъ и не сталъ хуже животнаго <sup>158</sup>). Истинная, богоугодная власть непременно должна действовать со всею строгостію какъ въ приняти и връ къ открытию и отвращению зла, такъ и въ опредъленін наказаній за поступки достойные того, потому что она должна дать отчетъ въ этомъ самому Богу. Гдв идетъ двло о наказаніи порока, тамъ не должны им'ять м'яста гуманныя чувства состраданія и жалости. Власть должна помнить, что она вооружена мечемъ для скораго и строгаго исполненія Божественныхъ повельній. Потому судьи не должны подчиняться внушеніямъ чувства робости, какъ это часто случается, но должны вооружиться мужествомъ 159). Въ поссавдней главв Наставленія въ христіанской вірів содержится апологія смертной казни, основанная на прииврахъ ветхозавътной исторіи (1. IV, с. XX. S. 10. 11).

Кальвинъ въ кодексъ уголовныхъ законовъ внесъ новую категорію преступленій чисто религіознаго характера: твиъ не менье гражданскій судъ, подчиняясь церковному, не могъ устранить ихъ изъ сферы своей подсудности. Такъ возстаніе противъ царственныхъ правъ Бога, оскорбление Его величества хулою, нарушение заповъдей Его закона, ересь, волшебство.



<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Cx. Conciones in libr. Jobi Opp. Calv. t. II, p. 10.

<sup>158</sup>) Homil. in I lib. Samuelis. Opp. C. t. II, p. 1.

<sup>150)</sup> Comm. in Pslm. Opp. Calv. t. III, p. 369.

опущение богослужений, безиравственность, непочтение къ родителямъ — вотъ преступленія этой категоріи 160). Такинь обравомъ Кальвинъ расширилъ область уголовнаго суда, такъ что интересамъ чисто церковнымъ подчинилъ государство съ его ворисдивціей. Съ установленіемъ взгляда на преступленія какъ на нарушенія не только государственнаго, но и божественнаго закона, Кальвинъ изощрилъ строгость уголовныхъ наказаній до врайности. Завлючение въ тюрьму назначено было за самыя легкія проступки. Такъ въ 1543 году брали подъ аресть детей за игры 161). За нарушение покоя воскреснаго дня виновныхъ водили по площадямъ въ поворной процессіи и навазывали плетьми. За болъе важныя преступленія назначалась смертная вазнь на висвлицъ, эшафотъ или костръ. Эта казнь опредълена была и за прелюбодъяніе, которое прежде наказывалось только ивсколькими днями ареста 162). Женщинъ легкаго поведенія, если върить католическимъ писателямъ, топили въ Ронъ 163). Колдовство, распространеніе чумы приводило многихъ на костры и эшафоты 164). Смертной казни подвергались даже дети. Одному мальчику отрублена была голова за то, что онъ поднялъ руки на своихъ родителей 165).

Не менте суровъ и безпощаденъ былъ самый процессъ уголовнаго судопроизводства. Привлеченные къ суду по донесеніямъ надвирателей или даже шпіоновъ (которыхъ будто нанимали за деньги) <sup>166</sup>) допрашивались при помощи пытокъ. Не довольствуясь для сего старыми орудінми пытокъ, выдумывали новыя. Случалось, что обвиняемыхъ девять разъ подвергали пыткъ на дыбъ, рвали ихъ раскаленными клещами. "Но какъ ни мучили ихъ ихъ, говорится въ одномъ протоколъ, они не котъли совнатьск" <sup>167</sup>). Многіе несчастные, умирая среди муче-

<sup>160)</sup> Stähel. I, 349-50.

<sup>161)</sup> Kampschult. B. I, S. 425.

<sup>162)</sup> Stähel. I, 350; Audin, 301.

<sup>363)</sup> Audin, 300-301.

<sup>164)</sup> Kampschult. B. I, S. 426.

<sup>166)</sup> Real-Encyklop. von Herzog. Art. Calvin B. II.

<sup>166)</sup> Kampschult. B. I, S. 429.

<sup>167)</sup> Kampschult. B. I, S. 426.

ній, увъряли въ своей невинности. Другіе, въ избъжаніе ихъ, прибъгали къ самоубійству "по внушенію сатаны", какъ замъчено въ одномъ оффиціальномъ протоколъ 166). Вообще годы преобладанія Кальвина въ Женевъ записаны кровавыми буквами въ ен лътописяхъ и составляютъ самыя мрачныя страницы въ ен исторіи. Едва ли'найдется государство, въ которомъ бы въ короткій промежутокъ времени, при небольшомъ населеніи (20.000 жителей), было такъ много судебныхъ приговоровъ, какъ это было въ Женевъ въ первые годы по изданіи новыхъ государственныхъ законовъ (съ 1542 по 1546 гг.). Въ это время тюрьмы были переполнены такъ, что недоставало помъщенія вновь обвиняемымъ, и произнесено было 58 приговоровъ къ отсъченію головы или сожженію на костръ 166).

Что насается до реформы экономическаго быта, то и адёсь нельзя не видъть вліянія церковныхъ началь Кальвина. Идеаломъ женевскаго реформатора не было богатое и промышленное государство. Оживленная торговля и широкая промышленная двятельность вызвали бы въ населеніи своекорыстіе, чувство своей силы и даже правственную распущенность, которыя совершенно противоръчили основнымъ возаръніямъ автора Наставленія въ христіанской вёрё, и въ церковномъ его государствъ были неумъстны. Неблагопріятные отвывы, воторые часто съ негодованіемъвысказываль о большихъ промышленныхъ и торговыхъ городахъ своего времени, Венеціи и Антверпенв 170), служать тому доказательствомъ. Народно-экономическія и политическія возарвнія Кальвина вполна подчинялись господству религіозныхъ его возарвній. Производство и продажа предметовъ, служащихъ поводомъ во грвку (напр. игральныя кости, карты, предметы роскоши) или же въ какомъ-либо отношенін находящихся въ связи съ католическимъ культомъ (иконы, восковыя свъчи и под.) въ Женевъ было строго воспрещено. Впрочемъ нельзя сказать чтобы реформаторъ совствиъ чуждъ быль заботь объ устроеніи экономической жизни народа. Воз-

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup>) Comm. in Iesaiam. Opp. Calv. t. III, p. 140, 308 m gp. ed. A.



<sup>449)</sup> Kampschult. S. 427.

<sup>469)</sup> Kampschult. B. I, S. 425.

ставая противъ лёности и ея спутника—нищенства, онъ старался о развитіи въ народъ ремеслъ и представляль правительству объ устройствъ сукнопроизводства, въ которомъ видълъ средство къ обезпеченію объднъвшаго народонаселенія Женевы <sup>171</sup>).

Нътъ никакого сомивнія, что преобразованія въ устройствъ церкви и государства, очерченныя нами, представляютъ замъчательный историческій памятникъ дъятельности Кальвина.

C. HARAPERGEIN.

(Продолжение "слъдуеть).



<sup>191)</sup> Stahel. I, 372.

## СОСТОЯНІЕ

## УНІАТСКОЙ ЦЕРКВИ ВЪ РОССІИ

въ царствованіе Императора Аленсандра I.

I. митрополиты лисовскій и булгакъ и полоцкій архівнископъ красовскій.

Во главъ духовнаго управленія уніатской церкви въ имперіи стояль, съ 1784 года, полоцкій архіепископъ *Праклій Лисовскій*.

Чтобы ознакомиться съ этимъ замъчательнымъ лицомъ, мы должны сказать о его дъйствіяхъ въ прежнее время въ царствованіе императрицы Екатерины II.

Вслідь за своимъ рукоположеніемъ Лисовскій, извістивь объ этомъ папу, просилъ полномочія (Facultas): 1) относительно управленія базиліанскими монастырями, требуя, чтобы они подчинены были ему на такомъ же основаніи, какъ латинскіе монастыри подчинены могилевскому архіопископу; 2) чтобы исключены были ніжоторые изъ праздниковъ, введенныхъ Замостьскимъ соборомъ, особенно упадающіе на время літнихъ земледівльческихъ работъ и 3) чтобы уніатское богослуженіе очистить отъ примісей, вошедшихъ въ него со времени Замостьскаго собора; а богослужебныя церковныя книги исправить по ритуалу Якова Гоара, съ которымъ согласенъ и изданный съ разрішенія папы Бенедикта XIV Евхологій (служебникъ) для церквей восточнаго обряда. Лисовскій указывалъ на то, что многіе, видя латинскія прибавки и слыша латинскіе возгласы, оставляють унію, переходя или въ православіе или въ латинство 1).

Римская курія, снабдивъ Лисовскаго полномочісмъ по первому пункту его прошенія, т.-е. подчинивь его управленію базиліанскіе монастыри, отказала въ разрѣшеніи по второму и третьему пунктамъ его ходатайства, поручивъ ему спеціально обозначить, какіе праздники онъ полагаль бы уничтожить и какіе обряды, по мивнію его, требують исправленія. Но въ числе праздниковъ непременно должны быть сохранены праздники въ честь апостоловъ Петра и Павла и полоциаго мученика Іосафата Кунцевича, которому унія такъ много обязана. Вивств съ этимъ вонгрегація распространенія въры прочитала ему обширное наставленіе, объясняя, что одному епископу нельвя предоставить столь важнаго дела, что иныя нововведенія могуть быть терпины, а другія должны даже быть поддерживаемы по нуждамъ времени и обстоятельствъ; что разности есть и въ обрядахъ латинской церкви на Западъ и на Востокъ, но онъ не мъшаютъ единству въры и церкви<sup>2</sup>).

Въ томъ же духв, но съ большею ръзкостію и фанатическою нетерпимостію писаль къ нему папскій нунцій въ Варшавъ Картагенскій архіепископъ Фердинандъ Саллиццо. Онъ не устыдился прямо назвать Лисовскаго фарисеемъ и отнести къ нему слова Імсуса Христа, направленныя противъ фарисеевъ: даете десятину съ мяты, руты, и всякихъ овощей и нерадите о судъ и любви Божіей (Луки XI, ст. 42) 3). Лисовскій отвъчаль на предложенные ему вопросы очень спокойно и кротко. Изъ Рима ему наговорили комплиментовъ за то, что умълъ пріобръсть благосклонность императрицы и русскихъ властей и что находится въ дружбъ съ католическимъ могилевскимъ архіепископомъ, и

<sup>\*)</sup> Письмо картагенскаго архіепископа Фердинанда къ Лисовскому отъ 18 мая 1786 г.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Письмо полоцкаго архіепископа Лисовскаго къ папѣ Пію VII отъ 25 января 1785 г. Дѣло архива грекоун. митрополитовъ, № 2113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо кардинала Антонелія къ полоцк. архісп. Лисовскому отъ 14 мая 1785 г.

выразили надежду, что при такихъ благопріятныхъ условіяхъ унія въ Россіи не только не потерпитъ урону, но получитъ прежній блескъ. Что же насается до обрядоваго вопроса, то, указавъ на всегдашнюю заботу римскаго престола о цълости и неприкосновенности восточнаго обряда, объявили, что 18 іюня 1787 г. конгрегація постановила подвергнуть это дъло соборному разсмотрівнію, снесшись предварительно съ митрополитомъ (Смогоржевскимъ) і и прочими уніатскими эпископами и полагая впрочемъ сохранить всі ті переміны въ уніатской обрядности, которыя введены для большаго покровительства (ргосеваціопет) католической віры: до того же времени полоцкій епископъ долженъ воздержаться отъ всякихъ нововведеній и особенно отъ введенія служебниковъ, которыми пользуются не униты і).

Митрополитъ Смогоржевскій, съ которымъ снесся по этому предмету папскій нунцій въ Варшавъ, отвъчалъ, что онъ не внасть, какія побужденія имъсть полоцкій архіспископъ писать къ святому престолу объ очищеніи обряда. Во время его управленія этою спархією никто не оставилъ уніи, исключая принужденныхъ къ тому угрозами или насилісмъ, и русскіе уніаты до сихъ поръ употребляютъ тъ же самые обряды, которые унотребляли при прежнихъ польскихъ короляхъ. Отцы Замостьскаго собора ввели въ уніатскій обрядъ нъкоторыя разности съ восточною церковію, но именно для отличія уніатскаго богослуженія оть дизунитскаго.

Новымъ письмомъ отъ 23 декабря 1787 года Лисовскій возобновилъ свои настоянія объ исправленіи и очищеніи уніатскихъ обрядовъ, и сокращеніи числа праздниковъ и постовъ и увъдомляль, что онъ предприняль уже переводъ на русскій языкъ ли-

<sup>5)</sup> Письмо кардинала Антонелія къ полоцк. архісп. Лисовскому отъ 29 сентября 1787 г.



<sup>4)</sup> Не излишнимъ считаемъ напомнить, что это происходило еще при бытности польскаго правительства между 1 и 2 раздъломъ Польши. Смогоржевскій, бывшій полоцкимъ архіенископомъ, выбранъ въ митрополиты польскими уніатами, оставилъ Россію и послѣ кратковременнаго пребыванія въ Польшѣ съ 1780 г. жилъ въ Радомыслѣ (нынѣ уѣздный городъ Кіевской губерніи,
въ 90 верстахъ отъ Кіева къ сѣверозападу), гдѣ началъ было строить каеедральную церковь, но недостроиль, и гдѣ скончался и погребемъ въ 1788 г.

тургін св. Іоанна Златоустаго, объщая сохранить въ оновъ возношение имени верховнаго первосвященника и прибавление въ символь въры и от Сына. На этотъ разъ курія отвъчала ему уже ръшительнымъ порицаніемъ его дъйствій и требовала. чтобы онъ не обзываль злоупотребленіями такихъ обрядовъ. которые утверждены Замостьскимъ соборомъ и освящены временемъ, и чтобы сохранены были читанныя мессы и боковые алтари. Вивств съ этимъ конгрегація выразила желаніе, чтобы для уніатскихъ церквей составленъ быль полный литургическій кодексъ, въ которомъ помъщенъ былъ бы чинъ тайной мессы, что гораздо върнъе приведетъ къ однообразію богослуженія, нежели исправление обрядовъ. Изъ двухъ представленныхъ Лисовскимъ мъсяцеслововъ (святцевъ) православнаго на 1787 годъ и утвержденнаго Замостьскимъ соборомъ вновь предписано обявательно руководствоваться последнимъ. Точно также отвергнуто предположение Лисовскаго о перенесении некоторыхъ правдниковъ на воскресные дни. Снисходительность куріи ограничилась тамъ, что дозволила уничтожить накоторые праздники общіе съ православною церковію; но предписано непремівню удержать правдники Божьяго тъла и въ честь Іосафата Кунцевича, полоциаго мученика 6).

Въ 1790 году Лисовскій представиль въ конгрегацію русскій переводъ литургіи Іоанна Златоустаго. Но какая была судьба его, неизвъстно. Между тъмъ прекратились непосредственныя сношенія его съ Римомъ. Возобновившіяся волненія въ Польшъ окончились, какъ извъстно, ен паденіємъ. Преемникъ Смогоржевскаго по званію митрополита, бывшій холмскій епископъ Осодосій Ростоцкій, сторонникъ интежа и недоброжелатель Россіи, по повельнію императрицы, удаленъ изъ присоединенныхъ отъ Польши областей, но получиль отъ великодушія правительства, которое ненавидъль, пенсію въ 6000 рублей и жиль въ С.-Петербургъ. Епископы заграничныхъ уніатскихъ епархій чтили въ немъ званіе митрополита и по церковнымъ дъламъ, напримъръ, въ случать поставленія новыхъ епископовъ, обра-

<sup>•)</sup> Письмо кардинала Антонелія къ полодк. архісп. Лисовскому отъ 23 августа 1788 г.



щались въ нему за разрёшеніемъ: но въ Россіи онъ не имълъ никакой власти.

Послѣ третьяго раздѣла Польши управленіе Лисовскаго увеличилось еще тремя епархіями: Владимірскою, Пинскою и Луцкою. Но императрица приказала ихъ закрыть, подчинивъ всѣхъуніатовъ Имперіи полоцкому архіепископу Лисовскому.

Ставши духовнымъ главою всей уніатской церкви въ Имперін, Лисовскій снова подняль вопросъ объ очищеній уніатскаго обряда отъ приизсей датинства. Цзлію этихъ заботъ было сближеніе уніатской церкви съ православною, но въ интересахъ не православной, а унівтской церкви. Стоя во главъ управленія этой церкви онъ считаль ее идеаломъ, единственно чистымъ типомъ церкви. Латинства онъ не любилъ; православную церковь считаль близною себв, какъ русскую, но въ то же время не могъ освободиться отъ желанія видеть ее подчиненною Римскому престолу. Поэтому желаемое имъ очищение униатского обряда было только средствомъ къ сближенію унівтской церкви съ православною, а целію — соединеніе той и другой церкви съ римскою, съ сохранениемъ восточнаго обряда; иными словами говоря-общая унія всей русской церкви съ римскою, съ сохраненіемъ іерархической и обрядовой самостоятельности ея, но съ подчинениемъ верховной власти папы. Вотъ что писаль онъ къ холмскому епископу Важинскому, своему бывшему учителю нвъ Жидичинского монастыря, отъ 3 сентября 1796 года: "какіе роковые раздоры наступили отъ 1595 года по постановлении единства (съ римскою церковію) нашими епископами Поцвемъ и Терлециимъ и послъ Брестского собора 1596 года, на которомъ обнаружилось несогласіе на эту унію Балабана и Копыстенскаго, извъстно изъ рескриптовъ короля Сигизмунда. Читаемъ затъмъ прискорбное описаніе трагедін, продолжающейся почти непрерывно въ теченіи двухъ стольтій. Видъли мы собственными глазами уманскую разню, заключение въ тюрьму архіепископа (православнаго) Садковскаго единственно по поводу ложнаго подоврвнія въ томъ, что онъ замышляль будто бы какую-то разню вивств съ нашимъ (т.-е. петербургскимъ) дворомъ; видъли и позорное отсъченіе головъ чрезъ палача нашимъ священникамъ уніатамъ въ Кременца за какое-то будто бы замышленное ими избісніе римскихъ католиковъ, отъ како-

вой напасти едва избавился въ то время и пастырь сихъ невинныхъ мучениковъ, достойный епископъ луцкій Левинскій. Эти раздоры и распри унитовъ съ неунитами, котя и были усмиряемы польскими сеймами при договорахъ съ россійскимъ дворомъ, никогда однакоже не приходили къ концу и не получали разръшенія, чрезъ что все болье умножалась взаимная ненависть католиковъ обоихъ обрядовъ къ последователямъ грекороссійскаго исповъданія и что довело недавно до позорнаго повъшенія среди Варшавы двухъ достойныхъ епископовъ съ другими магнатами, осужденныхъ за ихъ преданность россіянамъ, какъ схизматикамъ 7). Отсюда выродились эти косиньеры и пикинеры изъ бъдныхъ мужичковъ послъ Краковскаго возстанія и нападеніе на россіянъ въ Варшавъ; и эта несчастная толпа людей, подъ религіознымъ предлогомъ, вызвана на разню противъ непобъдимыхъ россійскихъ войскъ, какъ будто противъ бусурмановъ. Это рвеніе нашихъ духовныхъ, какъ-то опала Овручскаго, епископа калускаго, каноника Куликовскаго и другихъ, уже наказанныхъ изгнаніемъ за измённическіе замыслы по принесеніи ими присяги въ върности россійскому престолу, и другія тому подобныя дела подали новый поводь къ нетерпиности относительно нашей уніи, существующей въ маломъ числъ посреди иногихъ милліоновъ россійскаго народа, ибо изъ основанія оной и изъ противодъйствія со стороны благочестивыхъ распространенію оной происходили, по всеобщему убъжденію россіянъ, самыя ужасныя послъдствія. Если такимъ образомъ за раздоры и нарушение мира, единства и единомыслія, упадаетъ наша унія, то вто жь бы могь лучше даровать намъ всвиъ россіянамъ столь желаемое нашею Монархиней для своего народа спокойствіе и единомысліе, и темъ насъ вполне осчастливить? Никто иной (по общему мизнію), какъ только верховный нашь пастырь Пій VI своими, при спосившествованіи Св. Духа, стараніями у россійскаго двора и духовенства, въ видахъ водворенія единства во всей иноголюдной имперіи,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ 1794 г. 9 мая временный совъть осудиль на смерть инолантскаго епископа Коссаковскаго, который въ тоть же день быль повъшенъ въ Варшавъ, гдъ 28 іюня чернь повъсила безъ суда также виленскаго епископа Игнатія, князя Масальскаго.



вижето того, чтобы охранять оное только въ некоторыхъ провинціяхъ, какъ было до сихъ поръ. Его святыйшеству не будетъ недостатна въ потребныхъ для сего средствахъ. Посольство его въ нашей Монархинъ въ 1784 году по дълу устроенія римскаго архіепископа Сестренцевича и украшенія его палкіумомъ, къ великой радости здъщнихъ католиковъ, было уважено и удовлетворено согласно съ желаніями св. отца. Великолъпный пріемъ, сделанный имъ путешествующимъ великимъ князьямъ россійскимъ наследникамъ, вызвалъ благодарность Екалерины II. Его письменныя обращенія къ той же Монархинв, возбудившія нашу радость и надежду на общее соединеніе, не остались бевъ последствій. Такой способъ, наиболюе соответственный вънастоящее время, пригодился бы, какъ мы эдъсь думаемъ, еслибы св. отцу угодно было возобновить попытку соглашенія, которую учинили доктора Сорбонской академін 15 іюня 1717 года посредствомъ представленнаго блаженной памяти Россійскому императору (Петру Великому) письма, адресованнаго къ русскимъ епископамъ и духовенству. Такого рода отзывъ св. отца несомивнио принесъ бы въ двав соглашения добрыя послъдствія, еслибы верховный пастырь церкви, по отношенію къ догматамъ въры, призналъ за россійскою церковію все то, что признали сорбонскіе доктора... Пусть бы св. отецъ изводиль безотлагательно испросить у нашей Монархини, чтобы она приказала темъ временемъ римскимъ, уніатскимъ и своимъ русскить епископамъ частнымъ образомъ обсудить это дъло и установить средства къ соглашенію. Пусть бы дозволено было нъкоторымъ нашимъ епископамъ отправиться въ Римъ или къ нунцію для подробнаго обънсненія, что россійская церковь тому же самому въруетъ, чему въруемъ и мы уніаты, что по тому же самому обряду совершаетъ св. таинства, по которому совершаемъ и мы уніаты, даже въ случав нужды по одному требнику, служебнику и понтификалу, согласнымъ съ евхологіемъ Бенедикта XIV, чъмъ бы мы по крайней мъръ утъшились въ нашемъ настоящемъ паденіи".

Лисовскій просиль епископа Важинскаго принять на себя трудь отъ своего имени и отъ имени всёхъ своихъ уніатовъ объяснить все это св. отду и горячо просить приступить къ мѣрамъ умиротворенія, "что принесло бы умаляющейся въ настоя14\*

Digitized by Google

щее время св. церкви великій прибытокъ, чревъ присоединеніе величайшаго въ христіанскомъ міръ россійскаго государства, могущественнъйшее покровительство и безсмертную славу св. отцу, еслибы въ этотъ просвъщенный въкъ онъ положилъ конецъ столь долго продолжающемуся прискорбному разъединенію церквей".

Важинскій не замедлиль увідомить объ этомъ митрополита Ростоциаго, препроводивъ въ нему върную копію съ письма Лисовскаго. "Письмо это-писаль онь изъ Холма отъ 13 ноября 1796 г. —выражаетъ весьма похвальную заботливость и старанія сего прелата о соединеніи цілаго россійскаго края съ римскою церковію, осуществленіе коего хотя и мало въроятно, но ін magnis et tentare laudabile est (т.-е. въ великихъ дълахъ и попытва достойна похвалы)". Важинскій просиль митрополита подкрыпить столь важное дёло своимъ совётомъ и возможнымъ съ своей стороны содъйствіемъ. "Нетъ сомненія, присовокупляль онъ, что россіянъ можеть отвратить отъ соединенія наше отступленіе отъ греческаго обряда, а потому мит кажется, что такое отвращение следуетъ предупредить, употребивъ все усилия въ возстановленію церковныхъ обрядовъ и обративъ особенное внимание на то, чтобы дерковныя книги печатались согласно съ древними экземплярами, и чтобы допущенныя перемены въ обрядахъ, неузаконенныхъ никакимъ уставомъ, были устранены<sup>и в</sup>).

Но во время этой переписки обстоятельства перемънились. 6 ноября 1796 г. скончалась императрица. Слъдующее царствованіе было для нихъ неблагопріятно; но также неблагопріятны были и для правительства послъдствія такой его политики въ отношеніи въ уніатамъ. Прежде всего по просьбъ папскаго нунція Литты сверхъ Полоцкой учреждены или собственно возстановлены были еще двъ уніатскія епархіи: Лудкая и Брестская (бывшая Владимірская) .). Епископомъ въ пер-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Епархін эти—замічаєть графъ Д. А. Толстой—уничтоженныя Екатериною послів присоединенія значительнаго уніатскаго народонаселенія къ православію, должны были, разумівется по вовстановленіи ихъ, утвердить раз-



Опетрушевичъ, Ходиская епархія и святители ея. Львовъ 1867 г. стр.
 188 и сл.; Ходискій Мфсицословъ на 1874 г., стр. 54 – 63.

вую 10) назначенъ Левинскій, бывшій кліентъ митрополита Смогоржевского. Въ Брестъ 11) назначенъ бывшій пинскій епископъ Іосафатъ Булгакъ, носившій званіе поадъютора митрополита Ростоцкого съ будущимъ преемствомъ. Но такъ какъ Ростоцкій потернать митрополію, то и преемство Булгака рушилось. Булгакъ—полякъ и католикъ—былъ безхарактеренъ: но имъ управляли приниженные Лисовскимъ базпліане.

Лисовскій жиль въ своей епархів, въ Онуфріевскомъ монастырів, вдали отъ центральнаго управленія. Въ С.-Петербургів жиль на пенсіи отставной митрополить Ростоцкій, но не быль допускаемъ къ участію въ ділахъ. Высшее управленіе уніатскими ділами соединено было съ управленіемъ латинскимъ духовенствомъ и сосредоточено въ департаментів духовныхъ діль при юстицъ-коллегіи. Предсіндателемъ департамента и слідовательно завідующимъ всіми латинскими и унитскими ділами быль католическій митрополить Сестренцевичъ: но ісгунты, усилившись въ царствованіе Павла, довели діло до того, что Сестренцевичъ устраненъ быль отъ предсіндательства въ департаментів и изъ С.-Петербурга. Тотчась же послів его удаленія департаменть юстицъ-коллегіи издаль 11 декабря 1800 года регламенть для духовенства обоихъ римско-католическихъ обря-

<sup>11)</sup> Брестская епархія обнимала губернін Виленскую, Гродненскую, Курляндскую и Минскую. Брестскій епископъ жилъ въ митрополичьемъ городів Новогрудків, гдів находилась и епархівльная консисторія.



рушавшуюся унію и отдалить народъ отъ православной церкви, къ которой онъ имълъ такъ много склонности; основаны же онв были папами единственно для распространенія уніатского ученія и притомъ тогда, когда въ этихъ странахъ было несравненно болве людей этого обряда; потому и двйствовать такимъ образомъ могъ Римъ, а не русское правительство, тъмъ болве, что не было и никакихъ просьбъ объ этомъ со стороны уніатской паствы". Римскій католицизмъ въ Россіи, Т. ІІ, стр. 147. Спб. 1817 г.

<sup>10)</sup> Луцкая епархія была прежде одною изъ самыхъ общирныхъ епархій и имвла до 5000 церквей; но вслёдствіе перехода уніатовъ этого края въ православіе и частію въ латинство, въ 1825 году въ ней считалось только 160 приходскихъ церквей, 460 священниковъ, 111.598 мірянъ; базиліанскихъ монастырей 22, монаховъ 266 и женскихъ монастырей 3, монахинь 14. Епархія эта обнимала губерніи: Волынскую, Кіевскую и Подольскую. Епископъ Луцкій не имвлъ каседры и жилъ то въ Почаевскомъ, то въ Жидичинскомъ базиліанскихъ монастыряхъ.

довъ-датинскаго и уніатскаго, по которому монастыри освобождались отъ власти епископовъ и получили самостоятельное управленіе, а по поводу просьбы уніатовъ, чтобы имъ дозволено было имъть своихъ засъдателей въ коллегіи, состоялся высочайшій указъ 29 декабря 1800 года: "уніаты, такъ какъ они присоединенные къ намъ или къ католикамъ, а не сами по себъ, членовъ не могутъ имъть".

Въ такоиъ положени было уніатское дёло къ концу царствованія Императора Павла, т.-е. уніаты совершенно подчинены были римлянамъ, а римско-католическая церковь въ Россіи— іезуитамъ.

Императоръ Александръ, по вступленіи на престолъ, приказаль образовать комитеть 12) для составленія положенія о духовномъ и церковномъ правительствъ римско-католическаго закона въ Россіи. Враждебная Сестренцевичу партія, во главъ которой стояли істунтскій генераль Груберь, председательствующій въ римско-католической коллегіи Бениславскій и жиудскій епископъ князь Гедройцъ, опасалсь новаго возвышенія представили Государю меморіаль о неудобности митрополиту Сестренцевичу быть предсёдателемъ римско-католической коллегін 13). Престарълый уніатскій митрополить Ростоцкій съ своей стороны подаль записку о возстановленіи его въ прежній санъ, о предоставленім уніатскому духовенству собственнаго управленія, а уніатскому монашеству самому избирать высшихъ и низшихъ себъ начальниковъ по уставу ихъ ордена. Всъ эти петиціи переданы были въ комитеть, занимавшійся устройствомъ католическаго управленія.

Въ ноябръ 1801 года комитетъ представилъ свой докладъ, который 13 числа того же мъсяца и удостоился Высочайшаго ут-

<sup>18)</sup> Подробности объ учрежденіи комитета и объ интригахъ ісвуитовъ противъ Сестренцевича—въ сочиненіяхъ графа Д. А. Толстаго: "Римскій католицивиъ въ Россіи", т. II, стр. 152—157. Спб. 1877 г. и М. Я. Морошкина; "Ісвуиты въ Россіи и пр." Ч. 2, стр. 41—60. Спб. 1870 г.



<sup>12)</sup> Указъ объ учреждени комитета подписанъ 16 іюня 1801 г. Комитетъ образованъ подъ предсёдательствомъ генералъ-прокурора Беклемишева, изъ сенаторовъ Потоцкаго и Вьельгорскаго, и малтійскаго священника Маскле. Въ послёдствіи вошелъ или лучше втерся въ него ісауитъ Бышковскій.

вержденія. Этимъ докладомъ духовный департаменть юстицъколлегіи преобразованъ въ римско-католическую коллегію; митрополитъ Сестренцевичъ возстановленъ въ достоинствъ предсъдательствующаго въ коллегіи, съ возвращеніемъ его къ дъламъ епархіальнаго управленія, а уніаты подчинены по прежнему въдънію коллегіи, съ объявленіемъ, что члены отъ уніатовъ въ оной не полагаются.

"Унитамъ — писалъ по этому поводу Лисовскій — достался мребій рабства; такъ какъ со встии своими законами и прерогативами они подчинены управленію судей латинскаго обряда. Когда однимъ латинянамъ поручено было составить законъ или регламентъ для католической церкви въ Россіи, то они забыли объ уніатахъ, которые однако соединены съ ними одною върою и любовію, даже слова не сказали объ уніатахъ въ представленіи, поданномъ сенату на утвержденіе. Хотя митрополитъ Россіи (бывшій уніатскій) подалъ императорскому величеству покорную просьбу о возстановленіи прерогативъ уніатской церкви но императоръ отвергъ ее, даже на отдёльныя просьбы митрополита последовала резолюція, несогласная съ его желаніємъ, но применительно къ прежнимъ указамъ Екатерины ІІ относительно уніатовъ, и такимъ образомъ уніаты вполнё подчинены управленію латинянъ" 14).

Подъ влінніемъ такихъ обстоятельствъ Лисовскій составиль записку, въроятно для представленія папъ, въ которой просилъ, чтобы верховный первосвященникъ поддержалъ ихъ какимъ либо спасительнымъ образомъ "Одно изъ двухъ средствъ остается для этого: или переходъ всъхъ, если можно, въ обрядъ латинскій, но это весьма трудно по причинъ грубости и невъжества народа; другой же способъ самый желательный, къ коему склоняются мысли всъхъ, возобновить стараніе и позаботиться объ общей и полной уніи русскихъ церквей съ римскою, каковое дъло не есть новое и неслыханное". Лисовскій указываль на сношенія Петра I съ сорбонскими богословами въ 1717 году. "Тогда русскіе епископы заявили, что они приступятъ къ столь спасительному дълу въ послъдствіи. Настоящій же нашъ въкъ,

<sup>14)</sup> Труды Кіевской Академін 1872 г. Ч. І, стр. 268—269.



какъ весьма корошо извъстно св. престолу, весьма благопріятствуєть приведенію сего спасительнаго дъла къ вождельнному концу, такъ какъ клиръ Россіи и особенно предстоятели его преимущественно отличаются всякимъ родомъ добродътелей, знаніемъ и наукою<sup>4 18</sup>).

Эта же подкладка, какъ мы видъли, лежала у Лисовскаго и въ прежнихъ представленіяхъ его объ очищеніи обряда уніатской церкви.

Къ счастію Лисовскій скоро потомъ отказадся отъ химерической задачи соединенія русской церкви съ датинскою и ввель ее въ болье тысныя границы — сближенія уніатской церкви съ русскою; такимъ образомъ онъ нашель для себя и даль правительству болье твердую почву и болье благодарную цыль для дыйствованія. Мы употребили слово сближеніе, чтобы обозначить направленіе понятій и дыйствій Лисовскаго, такъ какъ онъ думаль только объ отдыленіи отъ римлянъ (но не отъ папы) и обрядовомъ сближеніи съ Восточною церковію, вовсе не имъя мысли о возсоединеніи уніатовъ съ православною церковію. Онъ быль честный пастырь и одинъ изълучшихъ уніатскихъ архинастырей. Для полной чести его имени довольно и того, что онъ сдылаль для уніи.

У Лисовскаго быль священникь, котораго судьба, ко благу уніатской церкви, сблизила съ этимъ архипастыремъ, — каседральный протопресвитеръ Іоаннъ Крассовскій, сынъ священника же изъ стараго дворянскаго рода Ястрембецъ. Почемуто онъ присоединяль къ своей самиліи Дамаскинь и писался Іоаннъ Дамаскинъ-Крассовскій. Крассовскій быль человъкъ отличныхъ дарованій, съ основательнымъ образованіемъ и широкимъ взглядомъ на вещи; но главное это былъ человъкъ русскій 16). Въ 1803 году Лисовскій отправиль его въ С.-Петербургъ для ходатайства по дъламъ уніи и выпросиль ему аудіенцію у Им-

<sup>16)</sup> Изъ послужнаго списка Красовскаго видно, что онъ обучался въ Оршанскомъ училищъ у ісвуштовъ до 1792 г., когда, имъя отъ роду 15 лътъ отправленъ Лисовскимъ въ папскій алюмиатъ, гдъ пробылъ шесть лътъ; въ 1798 г. назначенъ проповъдникомъ при полоцкой каседръ; въ 1803 г. рукоположенъ въ священника и опредъленъ каседральнымъ архипресвитеромъ.



<sup>16)</sup> Труды Кіевской Академін 1872 г. Ч. І, стр. 270.

ператора. Ближайшимъ певодомъ въ этому песольству Крассовскаго было распространившееся по могилевской католической епархін извъстіе, будто бы императоръ Павелъ своимъ рескриптомъ дозволилъ свободный переходъ уніатовъ въ римскій обрядъ; вслъдствіе чего латинское бълое и монашеское духовенство, снесясь съ помъщинами, втиторами уніатскихъ церквей, начали священниковъ склонять, а прихожанъ понуждать, дабы они приняли латинскій обрядъ, что и возъимъло успъхъ; ибо иъкоторые священники сами съ цълыми приходами приняли оный; другіе колебались и посылали прошенія въ могилевскую консисторію о покровительствъ.

Крассовскій представиль на видь Государя существованіе около двухъ милліоновъ греко-уніатовъ, страдающихъ отъ преобладанія римско-католиковъ и насильственнаго обращенія въ латинство. Представленія Крассовскаго произвели впечатлініе на Государя. Митрополиту Сестренцевичу выражено монаршее неудовольствіе касательно переведенія уніатовъ въ римскій обрядъ и запрещено разглашеніе въ народі объ искорененіи уніи; для разслідованія же обидъ и утісненій уніатовъ наряжена особая коммиссія 17).

Въ томъ же году назначенъ оберъ прокуроромъ святвитато Синода инязь А. Н. Голицынъ. Государь обратилъ вниманіе его на уніатовъ. Съ этого времени, не стоя ни въ навихъ оффиціальныхъ отношеніяхъ иъ римско-католической коллегіи, инязь Голицынъ, единственно по особому довърію Государя, завъдывалъ уніатскими дълами по тъмъ предметамъ, по коимъ они восходили на Высочайшее разсмотръніе и утвержденіе 18).

Съ этого же времени и начинаются перемъны въ правительственномъ взглядъ на унію.

<sup>48)</sup> Въ 1809 г. 22 іюня онъ писаль въврхимандриту Исвін Шудякевичу:... "на письмо ваше (о возвращеніи борисоглібской архимандріи) отвітствую вамъ, милостивый государь мой, что на діла, производящіяся въ помянутомъ (второмъ) департаменть римско-католической коллегіи, никакого вліянія я не вибю, а есть ли и докладываль вногда по діламъ унитскимъ Государю императору, то не иначе, какъ по особщиъ порученіямъ его величества".



<sup>17)</sup> Холиск. ивсяц. 1869 г., стр. 157.

"По претеривніи унитами — писаль митрополить Лисовскій нанесенных имъ отъ римлянь въ прошествіи двухъ стольтій равнаго рода обидъ и утвененій, о которыхъ довольно изъясняють всв акты и меморіи, униты въ первый разъ своего существованія удостоились получить Всемилостиввищую протекцію по Высочайшему именному указу, въ 4-й день імля 1803 года на имя Бълорусскаго военнаго губернатора генерала Михельсона данному, въ ноторомъ между прочимъ изображемо: "сближеніе уніи съ православнымъ греко-россійскимъ исповъданіемъ даетъ ей право на сіе покровительство".

При такомъ положеніи уніатской церкви, Лисовскій, прежде напрасно домогавшійся разрішенія изъ Рима на очищеніе уніатскаго обряда, предприняль самъ возстановленіе богослуженія по образцу Восточной церкви. Приготовляясь къ этому подвигу онъ предприняль (въ 1803 г.), путешествіе въ Іерусалимъ 19) и по возвращеніи изъ святаго града началь очищенное богослуженіе и самъ служиль по московскому архіерейскому служебнику 20). Чтобы даже по внішности иміть видь пастыря Восточной церкви, онъ отростиль бороду, что при его добродушій сділало еще боліве привлекательною его вообще пріятную старческую наружность 21).

Въ слъдующемъ 1804 году 27 сентября Высочайшимъ указомъ повельно было, чтобы въ римско-католической духовной коллегіи присутствовали уніатскій епископъ и три ассессора отъ уніатскаго духовенства. Изъ уніатскихъ епископовъ въ колле-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Меня—писалъ Антоній Зубко—десятильтняго мальчика прельщала борода Лисовскаго, которую онъ отростилъ въ бытность свою въ Іерусалинь; потому можетъ быть и я, посль рукоположенія меня въ архіереи уніатскіе, отростилъ себь бороду.



<sup>19)</sup> Спутникомъ его былъ настоятель Оршанскаго базиліанскаго монастыря Родзевичь, также преданный восточному обряду.

<sup>20)</sup> Въ полоциомъ Софійскомъ соборѣ Лисовскій устронлъ посреди церкви амвонъ для облаченія архіерея, по восточному обычаю. Прежніе уніатскіе епископы въ этой, а равно и въ прочихъ епархіяхъ, облачались на особой канедрѣ, устроенной у стѣнки праваго клироса, на подобіе латинской епископской канедры, съ балдахиномъ и митрой на верху. Изъ воспоминаній бывшаго уніат. Холм. Варш. Вѣстн. 1874 г. № 8, стр. 149.

гін заняль місто Булгань 22). Но положеніе діла оть этого надо измінилось.

Вследствіе сего Лисовскій 2 іюня 1805 года писаль къ оберъпрокурору святейшаго синода, что римская духовная коллегія, несмотря на присутствіе въ оной уніатских в ассессоровъ, причиняетъ уніатамъ крайнія обиды; что въ разсмотреніи и решевіи дёлъ система ся не изменилась и уніатскіе депутаты, не бывъ въ возможности учинить по закону должной перемены, остаются совершенно безгласными.

По докладъ о семъ Государю, Высочайшимъ повельніемъ 7 іюля 1806 года дъла уніатовъ препоручены въ особое вниманіе министра юстиціи, съ тъмъ чтобы о всякомъ оныхъ ръшеніи, заслуживающемъ уваженія, прежде исполненія доносилъ Государю. Затьмъ 16 іюля того же года посльдовалъ указъ сенату, коимъ коллегія раздълена на два департамента и второй департаментъ назначенъ собственно для дълъ касающихся до уніатскаго исповъданія. Лисовскій назначенъ предсъдателемъ этого департамента 23).

Но осталась тропа и для латинской системы, такъ какъ важныя дёла, принадлежащія тому и другому исповёданію, положено было разсматривать въ общемъ собраніи обоихъ департаментовъ. Само собою разумъется, что римско-католическое духовенство въ этихъ собраніяхъ по своимъ связямъ всегда брало перевёсъ надъ уніатскимъ. Для примёра мы укажемъ на

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Извлеченія изъ бумагь уніатскаго архива 1805 г. о притесненіяхь уніатовъ датинянами. Ходискій месяцесловь 1869 г., стр. 167—171.



<sup>22)</sup> Въ то же время ассессоромъ со стороны Полоцкой епархів назначенъ Григорій Кохановичь, бывшій однимъ наъ близкихъ лицъ Лисовскаго и дъйствовавшій въ его духъ. Кохановичь обучался въ базиліанскихъ и іезунтскихъ училищахъ; въ 1769 г. вступилъ въ духовное званіе діакономъ; въ въ 1771 г. рукоположенъ въ священники, въ 1776 г. возведенъ въ санъ протојерея; съ 1791 по 1796 г. былъ по духовнымъ дъламъ архіепископа Лисовскаго въ С.-Петербургъ прокураторомъ; въ 1798 г. назначенъ генеральнымъ офиціаломъ Полоцкой епархіи; въ 1803 г. по отъъздъ Лисовскаго въ Палестину былъ по Высочайшему повельнію администраторомъ епархіи; съ 1805 до 1807 г. присутствовалъ въ коллегіи съ званіемъ ассессора (администраціей епархіи въ вто время вавъдываль Красовскій); въ 1807 г. рукоположенъ во епископа оршанскаго, викаріемъ Полоцкой епархіи.

одинъ довольно важный и характерный случай, бывшій, правда, уже послѣ смерти Лисовскаго. Когда запрещенъ былъ переходъ изъ уніи въ римскій обрядъ, то уніатскій департаментъ запретилъ базиліанскому ордену принимать въ свое монашество католиковъ: но когда вошло сіе дѣло въ общее собраніе обоихъ департаментовъ, то дано совершенно противное мнѣніе, чтобы разрѣшить навсегда католикамъ входить въ базиліанскій орденъ <sup>24</sup>).

Въ концъ того же 1805 года Лисовскій прибыль въ С.-Петербургъ для присутствованія во 2-мъ департаментъ коллегіи и 25 января 1806 г. занялъ свое мъсто въ коллегіи; а засъдавшій въ римской коллегіи брестскій епископъ Булгакъ возвратился въ свою епархію.

За годъ предъ тъмъ (25 января 1805 года) скончался прожи,

<sup>24)</sup> Дівао это нивао савдующій ходь. Всавдствіе перехода нівкоторыхъ крестьянъ Витебской и Могилевской губерній изъ унін въ римскій обрядь, указомъ сената отъ 21 іюля 1810 г. предписано было римско-католической колдегін, дабы наблюдала за подчиненнымъ ей духовенствомъ въ непривлеканіи изъодного исповіданія въдругое; желающимъ же принять господствующую религію отнюдь никакого препятствія не чинили. Во исполненіе сего указа, 2-й департаментъ коллегіи отъ 10 августа того же года предписаль строжайше провинцівлямъ базилівнскаго ордена, чтобы изъ какого бы то ни было исповъданія никого отнюдь, кромъ лицъ унитскаго обряда, не смъли принимать въ свой орденъ. Первый подаль протесть этого въ томъ же году суффраганъ митрополичьей епархіи Головня отъ лица базиліанъ Литовской провинцін; за нимъ-мелецкій архимандрить Шашкевичъ; въ 1811 г. просиль объ отмене этого постановленія митрополить Кохановичь; въ 1812 г. просили о томъ же предводители дворянства Гродненской и Минской губернін, князь Любецкій и графъ Рокицкій. Діло оставалось бевъ движенія до 1818 года. Въ конце этого года, по ходатайству митрополита Булгака, князь Голицынъ передаль это дело на общее обсуждение обоихъ департаментовъ колдегін, гдв 16 іюдя 1819 г. и постановлено не запрещать впредь вступать въ ордены какъ римско-католическимъ исповъдникамъ въ греко-уніатской базилівнскій, такъ равно и унівтскимъ въримско-католическіе ордены. Въ основаніе для такого постановленія между прочимъ указано на то, что почти всѣ съ исключениемъ весьма малаго числа, митрополиты, архіепископы и епископы уніатскіе, поставляемые изъ монаховъ базиліанскаго ордена, вступали въ оный орденъ изъ католическаго исповъданія, да и въ нынъшней дуковной унівтской ісрархіи состоять изъ католиковъ преосвященный мятрополить Будганъ, епископы суффраганы виденскій Головия и бржестскій Яворовскій.



вавшійся въ С.-Петербургв уніатскій митрополить Ростоцкій. Такъ какъ теперь не было уніатскаго митрополита въ Россін, то Лисовскій 30 апрыля 1806 года подаль Государю всеподданнъйшую просьбу: дозволять ему употреблять тъ преимущества, которыя предоставиль полоцкому архіспископату Замостскій соборъ; преимущества эти состоями въ следующемъ: "въ случав смерти уніатскаго митрополита, полоцкій архіепископъ заступалъ его мъсто и отправляль его должность, въ случав вакансій посвящаль по Высочайшему наименованію въ епископы и суффраганы, поставляль въ архимандриты и исполняль прочія. духовныя надобности въ пользу унитской церкви. Въ этомъ завлючалась не малая выгода для унитовъ, такъ какъ въ случав вакансій непужно для каждаго епископа и суффрагана относиться въ Римъ за буллою называемою Sacra, на что не мало потребно и времени и чему служитъ доказательствомъ, что назначенный еще покойнымъ императоромъ Павломъ I въ викарнаго ему (Лисовскому) епископа Кохановичъ до сихъ поръ не посвященъ".

Лисовскій писаль, что онъ просить этого "не для себя согбеннаго подъ бременемъ лять и приближающагося уже къ окончанію своего теченія, но для пользы церкви уніатской. Каковыя обязанности онъ могь бы исправлять не употребляя ни титула митрополита, ни инаго какого-либо въ духовенствъ внъшняго преимущества, ибо онъ званія митрополита не желаетъ, не имъя соотвътственнаго оному содержанія, тъмъ паче, что большая часть принадлежащихъ къ его собору деревень по поводу польскихъ революцій досталась другимъ владъльцамъ".

Получаемое Лисовскимъ содержаніе оказалось однако небъднымъ, именно онъ получалъ съ 1801 души крестьянъ, принадлежавшихъ полоцкому архіерейскому дому и съ 1310 душъ принадлежащихъ Онуфріевскому монастырю болъе 10.000 руб. въ годъ, да по званію предсъдательствующаго въ департаментъ 1875 руб. 25): что было не многимъ меньше содержанія, какое по-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Мы увидимъ ниже, что это показаніе, хотя сдёланное оффиціально, не было точно. Лисовскій получаль дохода съ имѣній епархіи и Онуфріевска-го монастыря несравненно больше.



лучалъ римско католическій митрополить Сестренцевичь (именно 2250 р. по званію предсъдательствующаго коллегіи и 10.000 р. по званію архіепископа Мегилевской епархіи).

Въ томъ же году 24 іюля состоялся Высочайшій указъ сенату обытіи Лисовскому митрополитом» унівтскихъ въ Россіи церквей и польвоваться всёми правами и преимуществами, какія по правиламъ унівтской церкви и по грамотамъ въ разныя времена даннымъ имълъ митрополитъ Ростоцкій <sup>26</sup>).

Именуясь полоцкимъ, Лисовскій не имълъ въ Полоцкъ дома и жилъ въ Онуфріевскомъ монастыръ, почти въ 300 верстахъ отъ кафедры, гдъ помъщалась и консисторія. "Хотя и есть загородный архіерейскій домъ въ 6-ти верстахъ отъ Полоцка, писалъ онъ, но сей неоконченный и неудобный въ помъщенію всего таковаго штата. Притомъ же въ той епархіи нътъ до сихъ поръ духовной семинаріи, толико нужной и необходимой для духовенства".

Въ виду такихъ неудобствъ помъщенія архіерея съ коисисторією вдали отъ своей епархіи, Лисовскій въ 1806 году просиль объ отдачъ полоцкаго Софійскаго базиліанскаго монастыря съ его доходами <sup>27</sup>) подъ помъщеніе архіерея и консисторіи и на содержаніе семинаріи.

Полоцкій архимандрить, бывшій въ то же время провинціаломъ бізлорусской провинціи, Самуиль Новаковскій употребляль всіз усилія, чтобы помішать этому дізлу, но не успізль въ этомъ.

Высочайшимъ указомъ сенату 16 Декабря 1806 года повелено было: 1) Полоцкій Софійскій монастырь назначить мъстомъ

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Полоцкій базиліанскій монастырь основань въ 1673 г. королемъ польскимъ Миханломъ. Въ 1806 г. за нимъ состояло крестьянъ 2090 душъ мужескаго пола. Ежегоднаго дохода монастырь нивълъ 8500 рублей.



<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Такъ какъ власть митрополита Лисовскаго простиралась только на русскія уніатскія епархій, то епископы уніатскихъ епархій Австріи (Львовскій, Перемышльскій и Холмскій) просили свое правительство объ учрежденій у нихъ званія митрополита. Австрійское правительство уважило это ходатайство и въ 1807 году учреждена митрополія Галицкая. Митрополитомъ наименованъ бывшій въ то время львовскій епископъ Антоній Ангеловичъ. Съ тёхъ поръ окончательно раздёлились судьбы уніатской церкви въ Россій и Австріи. Нагазіечіся—Annales ecclesiae Ruthenae р. 753.

епархіальной семинаріи, соборнаго штата и консисторіи, оставя въ ономъ то же число монаховъ, какое и нынъ находится, и не насаясь общаго монашествующихъ достоянія; 2) дабы сихъ последнихъ не стеснить въ ихъ постановленіяхъ, особенно въ томъ, что принадлежитъ до монашеской дисциплины и ограниченія входа въ монастыть именуемаго плявзурою, митрополить Янсовскій имветь сділать надлежащее распоряженіе, чтобы кляваура въ монастыръ семъ соблюдаема была во всей точно. сти; 3) митрополиту, какъ полоцкому архіепископу, предоставлено право построить при томъ же монастыръ домъ для всегдашняго въ немъ жительства архіерея; 4) въ распоряженіе полоциаго архіепископа на содержаніе соборнаго причта и семинарін переданы отъ полоцкихъ базиліанъ деревни Судиловичи и Чертвять и перечислены состоявшіе за монастыремъ капиталы въ 35 т. руб.; на устройство семинаріи, кромъ того, собранные съ духовенства 2000 червонцевъ; затъмъ митрополиту вивнено въ обязанность вспомоществовать этимъ учрежденіямъ частію доходовъ, собираемыхъ съ прочихъ каоедральныхъ имъній.

Министръ Просвъщенія графъ Завадовскій съ своей стороны требоваль, чтобы полоцкая семинарія была въ зависимости отъглавной семинаріи и сходствовала съ нею въ способъ ученія и воспитанія 28).

Въ то же время митрополить просиль объ уничтожени въ уніатской церкви права втиторства. "Правомъ этимъ—писаль онъ—много обижаются остающіяся по смерти священниковъ сироты, ибо ктиторы, представляя по своему усмотрівню коголибо изъ числа имъ самимъ заслуженныхъ, почти принуждаютъ меня, чтобы гдъ хотя дівая тіхъ сиротъ, представляемаго ими непремінно рукоположиль во священники и опреділиль къ приходу." Сказавши даліве, что "таковой образъ ктиторства не существоваль прежде и нынів не существуетъ въ Восточной церкви, но распреділеніе къ приходамъ священниковъ и размінце-

<sup>\*\*)</sup> Дѣло изъ министерства юстиціи доставленное о дозволеніи архієпископу Інсовскому отправлять должность митрополита греко-унівтскаго и объ отдачь полоцкаго Софійскаго монастыря на содержаніе изъ доходовъ онаго монаховъ и семинаріи.



ніе сиротъ прямо зависить отъ мѣстныхъ архісреєвъ, сверхъ сего сіе право втиторства распространилось на унитовъ по обряду римско-католическаго духовенства", митрополитъ ходатайствовалъ объ испрошеніи Высочайшаго повелѣнія, возвратить уніатовъ въ распредѣленіи по приходамъ священниковъ къ праву и преимуществамъ Восточной церкви.

Заявленіе митрополита передано въ комитетъ министровъ; мо что состоялось по оному, намъ неизвъстно. Ктиторство уничтожено въ уніатскихъ церявахъ имперіи уже только въ 1833 году.

Лисовскій не долго оставался въ С. Петербургв. Въ половинв 1807 года онъ отправился въ свою епархію для встрвчи возвращавшагося изъ-за границы Государя. Государь, прибывъ въ Полоцкъ, посвтилъ уніатскій канедральный соборъ, гдв встрв. ченъ былъ митрополитомъ съ викарнымъ его Кохановичемъ-Обративъ вниманіе, что употребляемая при священнослуженіяхъривница ихъ бъдна и ветха, Государь пожаловалъ въ полоцкій Совійскій соборъ два полныхъ архіерейскихъ облаченія, 5 священническихъ и 2 діаконскихъ и одежды на престолъ и жертвенникъ.

Въ бытность Лисовскаго въ С.-Петербургъ полоцкою епархіею управляль генеральный оффиціаль Красовскій, съ званісить администратора; а по возвращеніи митрополита въ епархію, Красовскій заняль его мъсто во 2-мъ департаментъ коллегіи съ званісмъ ассессора. Преданный своему архипастырю и уніатскому дълу Красовскій извъщаль митрополита о ходъ дъль въ коллегіи и иныя изъ нихъ по уполномоченію отъ митрополита направляль самъ, а въ другихъ прямо просиль его содъйствія. Въ это время снова поднять быль постоянно занимавшій пра-

Въ это время снова поднять быль постоянно занимавшій правительство вопрось о базиліанскихъ монастыряхъ. Предчувствуя опасность, которая угрожала ордену, базиліане при содійствій поляковъ предложили преобразовать его въ воспитательный институтъ. Діло ведено было такъ тонко и успішно, что въ іюль 1807 г. состоялось уже Высочайшее повеліне въ этомъ благопріятномъ для базиліанъ смысль. Но Красовскій успіль ко время предупредить митрополита о базиліанскихъ затіяхъ. Лисовскій прислаль протесть до такой степени настойчивый, что состоявшееся уже Высочайшее повельніе по этому предмету не было допущено до исполненія. Князь Голицынъ

просиль Лисовского прівжать въ С.-Петербургь для опенчанія двла о базилівненихъ монастыряхъ, но Лисовскій отказался за преклонною старостію за), проси виязя принимать всё необходимын изъясненія по уніатокимъ дёламъ отъ ассессора коллегіи протопресвитера Красовского зо). Къ чести митрополита, выборъ его упаль на достойное лицо и онъ не быль столько самолюбивъ и притязателенъ, чтобы отказываться отъ добрыхъ совътовъ и умалять достоинства своего подчиненнаго руководителя.

Есть поводь дунать, что правительство, возвышая Лисовскаго и выводя уніатскую церковь изъ подчиненія Риму, надавлось найти въ нешь готовность из возсоединенію уніатской церкви съ православною. Но мы видали уже, что по своему образу мыслей Лисовскій не могь принять на себя этой задачи.

<sup>( &</sup>lt;sup>39</sup>) "Что насается до возврата моего въ С.-Петербургъ, я не имѣлъ бы и малѣйшей смѣлости отъ сего отговариваться, ежели бы не былъ больше какъ семидесятилѣтній старикъ и призываемый въ несносно для меня жолодный климатъ". (Изъ письма къ князю Голицыну отъ 16 декабря 1807 г.).

йвом оташийнацьтвий и оташийниверию в от в доменений и и от В., (\*\* епархів чиновника и нижющаго полную мою довфренность избраль на сіє въ поллегія место, который имають то счастіе, что еще, состоя въ чине мосто авдитора бывъ въ 1808 и 1804 г. по общинъ уніатскинъ деламъ повереннымъ отъ меня въ С.-Петербургъ, первый въ оныхъ притекалъ къ покровительству вашего сіятельства, отъ котораго начато и усовершенствовано блаженство уніатовъ и въ томъ же времени по обстоятельствамъ оныхъ дёлъ удостоился ватренива отвидопо от в шини в при в особъ. По возврать жь своемъ въ спархію онъ, протопресвитеръ, быль спаржівльнымъ цамфетникомъ три года и въ теченіи сего, въ бытность мою въ столица, въ моей особа управляль епархісю и такъ, что я, по возврать моемъ въ оную, нашелъ по всемъ частямъ судопроизводства и правленія отличный порядокъ, устройство и въ дълахъ успёшность, къ чему онъ какъ знаніемъ и науками своими способенъ, такъ равно неутомимою ревностію и усердівиъ приверженъ, бывъ мив истиннымъ во всемъ помощникомъ, которому протопресвитеру и ассессору въ коллегіи съ моей спархім дозвольте ваше сіятельство предъ своею особою приносить въ имени моемъ изъясненія въ настоящихъ или же могущихъ встретиться унитскихъ делахъ, въ чемъ какъ вибетъ онъ достаточныя свёдёнія, такъ и я ему особое для того учиниль препорученіе, бывь увіврень, что усты и сердцемь монмь все сіс будеть приносить, такъ какъ онъ испытанный и безъ пристрастія ко всякому благоустройству ревнитель". (Изъ письма митрополита Лисовскаго къ князю Годвцыну отъ \$1 октября 1807 года).

Въ 1808 году скончался луцкій епископъ Левинскій. Епархія поручена была во временное управленіе сусорагану Корсаку, посвященному въ санъ епископа въ 1805 году. Но она недолго была въ такомъ положеніи. Корсакъ просилъ объ оставленія его въ званіи луцкаго сусорагана при Жидичинскомъ аббатствъ (въ которомъ состоялъ архимандритомъ) и рекомендовалъ въ епископы базиліанина, короннаго провинціала, мълецкаго архимандрита, Флоріана Шашкевича. Но митрополитъ, не согласившись на избраніе Шашкевича, представилъ на епископскую луцкую каседру своего сусорагана оршанскаго епископ Григорія Кохановича, какъ человъка образованнаго въ наукахъ, болье двадцати лютъ съ похвалою трудившагося въ разныхъ должностихъ и извъстнаго своею приверженностью къ обряду греко-восточной церкви зі).

Въ последніе годы жизни Лисовскій занять быль мыслью о возстановленіи митрополичьей епархін, управдненной въ 1795 году. Поводомь къ этому было то, что съ присоединеніемь въ 1807 г. по Тильгитскому договору Белостокской области къ Россіи, чрезвычайно увеличился составъ брестской епархіи, которая нивла до 900 церквей, котя была новою, недавнею епархією.

Между тъмъ Вильна, нъкогда стольный городъ унівтовихъ митрополитовъ, мало-по-малу пріобрътала значеніе политическое и становилась центромъ образованія въ западной Россіи. Въ Вильнъ былъ университетъ и главная семинарія.

Предположивъ возстановить виленскую митрополичью епаркію, Лисовскій полагаль отчислить для неи 300 церквей (кромъ монастырей) отъ брестской епархін; возвратить принадлежавшія митрополін, подъ названіемъ столовыхъ митрополичьихъ, имѣнія, которыми вдадѣлъ брестскій епископъ; для управленія епархіи подъ вѣдомствомъ митрополита учредить въ Вильнѣ консисторію и суферагана, опредѣля имъ на содержаніе изъ причисляемыхъ къ сей епархін отъ брестскаго епископа имѣній; и наконецъ возвратить въ виленскую кафедральную церковь митрополичью ризницу, сколько осталось ея послѣ забранія митрополитомъ Смогоржевскимъ у брестскаго епископа; супрасль-

Греко-уніатск. діла канц. об. пр. прав. ч. № 15.



скую же епархію и консисторію закрыть и церкви ся присосдимить из брестской спархіи, взаміню отходящих зоть нея церквей из митрополичьей спархіи.

Кандидатомъ на должность суффрагана митрополичьей спархін Інсовскій представиль брацлавскаго базиліанскаго монастыря архимандрита Адріана Головию 12).

По всеподданнъйшему довладу митрополита, Высочайшимъ указомъ сенату 14 февраля 1807 года повелено: 1) закрыть супраслыскую епархію и консисторію, и церкви этой епархів (за исключениемъ 11 отошедшихъ къ герцогству варшавскому) прясоединить къ брестской епархіи 33); воястановить по прежнему литовскую митрополичью епархію на тёхъ основаніяхъ, канія представлены были Лисовскимъ. Въ составъ ся вошли: 30 церввей въ губерніяхъ Виленской, Курляндской и въ части Миисвой, именно находящіяся въ увздахъ Дисненскомъ, Вилейскомъ, Минскомъ, Борисовскомъ, Игуменскомъ и Бобруйскомъ. Соборныя Вилейская и Новогрудская церкви должны были перейти въ управление митрополичьей епархии, вмисти съ ихъ фундумами. За брестскою жь епархісю остались церкви Гродненской губернін и изъ Минской въ увадахъ Слуцномъ, Пинскомъ, Мовырскомъ и Рачицкомъ. Крома того къ ней присоединены уніатскія церкви въ Бълостокской области. Но и за отдъленіемъ отъ нея 300 церквей къ митрополичьей епархіи, она имъла до 550 церквей и до 25 базиліанских монастырей.

Но при исполненіи Высочайшаго повельнія встрытилось обстоятельстно, о которомъ не зналь митрополить; именно оказадось, что древния виленская каоедральная церковь со всыть къ мей принадлежащимъ поступила въ въдъніе виленскаго университета.

<sup>28)</sup> Головня обучался въ виленскоиъ ісзуптскоиъ училищъ и виленскоиъ спанскоиъ алюмнатъ; въ 1766 г. вступилъ въ базилівискій орденъ и проходиль разныя долиности въ разныхъ монастыряхъ; въ 1798 г. посвященъ въ архимандрита брацлавскаго монастыря. Виленскій папскій алюмнатъ проязвель его, уже въ санъ епископа, въ докторы философіи и словесныхъ наукъ

супраслыскимъ номинатомъ епископомъ во время закрытія епархів (послав Николая Духновскаго) быль Левъ Яворовскій архимандрять супраслыскій. Онъ остался въ качествъ брестскаго викарнаго и умерь 28 октября 1833 года.

Попечитель виденского университета князь Чарторымскій въ 1808 году представиль, что университетскій анатомическій театръ находится въ великомъ несовершенствъ и на невыгодновъ мъстъ. Прибытіе профессора скотольченія, котораго курсъ и школа, по общирности предмета и по самой новости въ Вильна. требуетъ много пособій и просторнаго помъщенія, еще болье ственило сей театръ. Университетъ представилъ понечителю проектъ, чтобы театръ этотъ, который кромъ тесноты своей причиняеть непріятность главной улиць въ городь, перевесть изъ настоящаго мъста и соединить со школою скотолъченія на пространномъ мъстъ въ сторонъ отъ города; въ сей планъ, кромъ кабинетовъ, бани, кухни и пр. входили также лазаретъ для животныхъ и манежъ для гимнастическихъ упражненій. Къ помъщению всего того признано единственно удобнымъ ветхое "каменное строеніе подъ названіемъ-домъ митрополита унитскаго, который по Высочайшему повельнію въ 1805 году назначенъ былъ для главной духовной семинаріи, а потомъ, когда опредвленъ для оной августинскій монастырь, остался свободнымъ для другаго употребленія. По ходатайству попечителя министръ народнаго просвъщенія въ 1808 году 16 мая и испросиль Высочайшее повельніе на обращеніе сего дома для помянутой nrau.

Всявдъ затвиъ 20 іюня 1808 г. состоялось соглашеніе между университетомъ и брестскимъ епископомъ Булгакомъ объ уступнъ университету ветхой унитской къ митрополичьему дому принадлежащей церкви подъ названіемъ Спасской, предположенной для внатомическаго театра и невошедшей въ докладъ 16 мая—какъ объяснялъ потомъ Чарторыжскій—до сношенія съ онымъ епископомъ.

Условіе начиналось такт: "поедику каменное зданіе состоящее въ Вильнъ подъ названіемъ Спасской церкви, нынъ замятое воинскили спарядами, безъ митрополитанскаго дома, въ стънахъкоего состоитъ оное, не было бы вовсе годнымъ для богослуженія, а вмъстъ съ онымъ домомъ, перешедшимъ въ въдоиство
университета, удовлетворило бы общественной надобности, а
потому сообразно сей падобности и споспъществуя совершеню
Высочайшей воли помянутое зданіе отдаю въ совершенное распоряженіе Виленскаго университета на надобности по учебной
части".

Университетъ, съ своей стороны обязался заплатить Булгаку 3000 р. за издержки на починку оной церкви.

Ансовскій узналь обо всемь этомь уже посль состоявшагося Высочайшаго повельнія о возотановленіи митрополичьей епаркін и глубоко быль тронуть этою кезнію римлякь.

Министръ внутреннихъ дълъ Кочубей доложилъ объ этомъ Государю и Государь приказалъ: "сдълать замъчание ецископу Булгану, что ему не следовало безъ въдома митрополита и колисти приступать въ сдължъ съ университетомъ виленскимъ о церковномъ имъник и чтобы впредь вакъ ему, такъ и прочинъ епископамъ унивтскимъ подтвердить о воздержании себя отъ подобнаго".

Но соборъ остался при университеть, а для епископской каоедры назначенъ Виденскій базиліанскій монастырь.

Заботясь о возстановленіи митрополичьей епархіи, Лисовскій въ тоже время озабоченъ быль избраніемъ себъ пресиника.

Уніатскіе митрополиты обыкновенно избирали себв коадъюторовъ съ будущимъ преемствомъ. Лисовскій, избравъ въ сустровъ съ будущимъ преемствомъ. Лисовскій, избравъ въ сустрованы полоцкой епархіи каседральнаго протопресвитера Іоанна Красовскаго (бывшаго ассессоромъ въ коллегіи отъ полоцкой епархіи), въ 1809 г. 16 севраля чрезъ министра юстиців кн. Лопухина просиль утвердить его своимъ коадъюторомъ съ надствомъ полоцкой архіепископской епархіи вы Полученіе званія коадъютора на полоцкой епархіи было бы уже шагомъ къ митрополіи. Между тъмъ, въ тоже время домогался званія митрополичьяго ноадъютора бретскій епископъ Булгакъ, заявивши о своемъ желаніи князю Голицыну чрезъ губернатора Вл. Серг. Ланскаго в). Голицынъ (отъ 13 іюля 1809 г.) отвътиль Ланскому, что дъло это до него не относится и что избраніе въ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) "По причнив воэстановленія въ Литві митрополитской епархіи и отдівленія отъ Брестской 800 церквей, его (Булгака) доходы чрезиврно уменьшились; въ вознагражденіе потери оныхъ просить окъ, дабы назначить его коадъюторомъ римско-уніатскихъ церквей митрополита Лисовскаго"... (Изъписьма В. С. Ланскаго къкнязю Голицыну 17 апріля 1809 г.).



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) "Какъ я его самаго (Красовскаго) желаю имъть моимъ преемникомъ, то въ мъсто того симъ имъю честь вашей свътлостя онаго-то протопресвитера покоривище представлять въ званіе коадъютора съ наслъдствомъ полоцкой архіепископской епархіи".

это званіе зависить непосредственно оть митрополита, а князь Лопухинъ отвъчалъ митрополиту, что Государь, утвердивъ Красовскаго суффраганомъ полоцкой спархін, желаніє его о назначенін ему колдъютора по полодной епаркін предоставиль себв исполнить въ другое время. Видя неуспъхъ этой своей просьбы и догадываясь о нежеланін правительства предоставить Красовскому после смерти митрополита его званіе, Лисовскій обратиль свой выборь на другое лицо-луцкаго епископа Кохановича, прося предоставить Красовскому только званіе коадъютора полоциаго архісписнопа. "Въ нынвинемъ положенія и обстоятельствахъ папы Римскаго находя необходимо нужчымъ и полезнымъ для унитской церкви сообщить еще въ жизни моей для управленія оною после ноей кончины духовную власть, которую нивю, особамъ по своинъ рединиъ достоинстванъ мною давно уже для сего усмотреннымъ, осмеливаюсь всеподдвинейше вашему императорскому величеству представить 1) на коздъютора унитской митрополін и митрополичьей Литовской епархін, съ наследствомъ после моей жизни, лупкаго епископа Григорія Кохановича; 2) на коадъютора полоцкой архісинскопской наседры, тоже съ, надледствомъ носле моей жизии, мосго суффрагана нареченнаго епископомъ Іоанна Красовскаго, который дарованіями и добродътелями многе объщаеть для унитской церкви и который въ теченіи 10 лють есть во всякихъ делахъ моего званія діятельнійшимъ мий помощиномъ и раздійляющимъ со мною все труды и обяванности моего служенія". Прошеніе это отправлено было для всеподданнайшаго доклада къ виняю Голицыну 19 августа 1809 года.

30 августа (1809 г.) Лисовскій скончался. Бавиліане посл'є смерти его, "разсказывали о накихъ-то сверхъестественныхъ вид'єніяхъ и мученіяхъ Лисовскаго въ аду". (Изъ статьи о грекоунитской церкви—преосв. Антонія Зубко). Названный сейчасъ писатель іерархъ говоритъ, что онъ былъ очевидцемъ тормественной встрічи тіла Лисовскаго въ Полоцкі 36). На погрественной встрічи тіла Лисовскаго въ Полоцкі 36).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Лисовскій просиль, чтобы по смерти тівдо его предано было землів въ Бівлорусско-витебской губернін Полоцкаго повіта въ устроенной вив каменной церкви Струнской, въ которой Государь императоръ во время прійздасвоего въ Полоцкі благоволиль молебствіе слушать. Греко-унитск. дівло канц. оберъ-прок. правит. ч. № 18.



беніе его собралось въ Полоцив ивсколько сотъ священниковъ греко-унитскихъ, благодарныхъ ему за учрежденіе семинарін. Благодарность эта была твиъ живве, что Лисовскій первый изъ греко-унитскихъ іерарховъ началь заботиться о благъ бълаго духовенства.

Это быль одинь изъ достойнъйшихъ пастырей этой церкви во все время ся существованія. Долгъ исторической правды отмътить это почтенное имя, которыго нельвя произносить безъ уваженія. Онъ быль далекь оть мысли о соединенім уніатовь съ православною церковію и думаль только о возотановленіи ен самостоятельности по первоначальному типу ея учрежденія и объ освобождение ен отъримского порабощения. Но твиъ не менъе почтенна и одна эта его мысль о ближайшемъ родствъ уніатской церкви съ Восточною, если взять въ соображеніе тъ въковыя усиля, какія употреблены были латичними на подавленіе ся въ совнаніи русского народа. Не забудемъ, что онъ по первоначальному исповъданию быль католивъ, вступивний въ базиліанскій орденъ, и тогда заслуга его станетъ въ нашихъ глазахъ еще выше. Если нельзя возводить въ нему начало ведечаго событія, совершевшагося после него, вменю вовсоединевія уніатовъ съ православною церковію, то во всякомъ случат ему нельзя отказать възаслуге подготовленія этого событія ваботами объ очищенім унівтского обряда и пробужденім въ сознанія западно-русских унівтовъ чувства національнаго родства ихъ съ русскимъ народомъ и религознаго-съ Восточною церковію. Личныя качества Лисовскаго какъ при жизни привлевли из нему общую любовь и уваженіе, такъ и по смерти синснали ему право на самое теплое и благодарное воспоминаніе, особенно со стороны бълаго духовенства, въ которонъ онъ принималь саное горячее участіе и на которое возлагаль веж надежды въ будущемъ.

(Продолжение слъдуеть).

## происхождение и значение философии.

1. Родъ человъческій издавна, съ тэхъ поръ вакъ сталь себя. помнить, страдаеть однинь важнымь и оригинальнымь недостаткомъ. Какъ это ни странно, а исторія человіческаго развитія показываеть, что нередко человаку всего трудеве отнрыть то, что всего проще, что у него постоянно на глазахъ, и всего легче заблуждаться въ томъ, что всего очевидите. Цълыя стольтія воб смотрым на явленія тяжести и тяготвнія, видван и испытывали всв удобства и неудобства паденія тяжедыхъ твяъ, но не моган открыть самаго проствищаго, и повсемъстивго и постояниего, явленія притяженія и его законовъ. Человъку важется, что истина, которую ему хочется и нужно увиать, отъ него очень далеко, а послъ болье или менъе долгихъ поисковъ онъ находить ее у себя подъ руками. Обывновенно онъ долго не замъчаетъ ся ни въ самомъ себъ, ни въ природъ, непосредственио окружающей его, и прибъгаетъ для отпрытія истины то къ затвйливымъ миоамъ, то къ замысловатымъ философскимъ и научнымъ гипотезамъ. Изъ-за этого недостатна философскія умоврвнія до сихъ поръ не привели въ положительнымъ, общепризнаннымъ и общеобязательнымъ истинамъ, потому что философы искали свои истины слишкомъ высово и далеко отъ тъхъ сторонъ, съ какихъ онъ доступны для познанія и могуть быть открываемы. Но тоть же самый недостатокъ служитъ причиною и всякаго гоненія на философію и всякаго стремленія исключить ее изъ числа наукъ, потому что

при этомъ видятъ философію слишкомъ далеко отъ настоящаго мъста, какое она занимаетъ въ человъческой исторіи.

Съ самыхъ раннихъ временъ своего развитія люди, не изучая опололежащаго вившняго міра и самихъ себя, прямо стремиинсь овладать высшими истинами. Это стремление находило свое: выражение и удовлетворение въ религиозно-повтическомъ творчествъ и въ философскихъ построеніяхъ. Но развиваясь безъ соотвитствующего познанія природы и человика, религіозныя нден и философскія отвлеченія далено умодили отъ ближайшей наличной дъйствительности. А по мъръ удаленія отъ живой дъйствительности люди древняго міра удалялись и отъ истины и блуждали до техъ поръ, пова христіанская истина не явилась въ этой самой действительности и не раснутала безъмскодную религіозную, овлосооскую и соціальную путаницу последникъ временъ древней цивилизаціи. Кто бы и какъ бы ки смотрыль на вначене христанства въ исторіи человаческаго развитія, тотъ фактъ, что оно положило начело новей цивилизаціи, остается выше всякаго совижнія и отриванія.

Но въ христіансковъ міръ указанный недостатовъ, въ челевъвъ не уничтожился. Христіанство требуеть въры, а человакъ ищеть знанія, и если онь не удовлетворяется истинами в'вры, то христіанство предоставляєть ему полную свободу доходить до истичы, какая только ему угодна, своимъ собственнымъ трудомъ и умемъ. Отъ христіанской истины человъчество снова стало направляться въ далекія и туманныя области научныхъ и философскихъ уновръній. По прежнему и долго оставалось безъ изследованія то, что всего ближе къ человеку,-природа и онъ самъ. Поступая такъ, дюди и въ частности философы какъ будто не подозръвали, что требуемыхъ истинъ нужно искать по близости въ человъку. Наконецъ въ наукъ новыхъ временъ превращается безплодное свитальчество мысли по сторонамъ даленииъ отъ живой дъйствительности, энергія научнаго изслъдованія обращается на ближайшія вещи и явленія, и мы съ нвумленіемъ видимъ теперь быстрый рость и развитіе науки, богатство и прочность истинъ, добытыхъ изучениемъ природы и человъна. Но въ философіи и до сихъ поръ исканіе истинъ ведется почти по прежнену вдали отъ міра и отъ людей, по прежнему безуспъшно, и дъло доходить до того, что рядомъ съ

наукой философія теряєть всякое научное и жизненное значеніе, памется ненужной и излишней.

Окнако не каромъ люди въ теченіе цвамкъ тысячь лють своей исторической живии, несмотря на безплодность и постоянное паделіе философскихъ ученій, обнаруживали запачательно постоянную, настойчивую и непреодолимую наклоенесть къ оклософскимъ умоврвніямъ. Эта наплонность, выразнешаяся въ цъломъ и связномъ рядъ онлосооскихъ ученій вилоть до нашихъ дней, принадлежитъ нъ числу тъхъ явленій, которым даны въ ближайшей дъйствительности, у всёхъ на глазахъ. Въ виду этихъ явленій всякое отрицаніе философія поназываєть вліяніе того же самаго недостатка, свойственныго человаку, который всегда измаетъ уревунзвать простын и бливко лежащія истины. Смотря вдаль, а не вблизь, воображають, что оплосоосное умозрвніе въ ноторіи человъчества есть явленіе нежелательное, переходящее и теперь отживающее, что сами философы были и остаются въ некоторомъ роде особою породою людей. Между темъ, если присмотраться но везмъ людямъ поближе, не трудно заматить и убъдиться, что бевъ исключенія всв люди оплосоом, и бевъ оплософія имъ жить нельзя. Всё люди безъ исплюченія, на всевозможных ступених развитія, неизбежно выработывають или усвоивають извъстное міросозерцаніе, любять и стремятся дълать обобщения, отвлечения, строить теории, гипотезы, - все равно, выливается ли при этомъ міросоверцаніе человъка въ форму мифовъ, поэтическихъ образовъ, ходячихъ истивъ, обычаевъ, цъльныхъ и систематическихъ философскихъ или научныхъ ностроеній. Если, чемъ спотреть на оплософію издалека и свысока, обратить научное внимание на ближайшее къ напъ н указываемое сейчась обстоятельство, тогда легко открыть присутствіе философіи не тамъ только, где ее обыкновенно укавывають, не въ туманахъ Платона или Гегеля, а прежде всего въ каждомъ изъ насъ самихъ, въ нашихъ живыхъ отношеніяхъ къ действительному міру. Истина гораздо ближе чемъ кажется, и въ настоящемъ случав бливко лежащая истина-въ томъ, что наждый человить философъ. Другое дило, какой онъ философъ и канить можеть и должень быть. Двв различныя вещи- будетъ ли построена философія изъ понятій и представленій наиболье ооотвътствующихъ или менъе соотвътствующихъ дъйствительности. Но это очевидно насается не существованія онлосовін, а ея предмета, метода и задачи.

Благодаря многовъновымъ блужданіямъ оклосоской мысли вдали отъ дъйствительности, различные выгляды на предметъ, методъ и задачи онлосовія не инвютъ себё подобныхъ по своей прайней неопредъленности и неустайчивости. После столькихъ въновъ историческаго развитія оплосовій нъ высиной степени затруднительно сказать, что такое онлосовія, чёмъ и канъ она занимается и вакъ вяжется съ наукой.

2. Философія вибетт съ наукой зативна въ одной общей исторической тивни человіческаго позманія. Несмотря на то, философія на то, философія завніе камется не только отличнымь отъ научивго, но и несроднымъ съ нимъ до противоноложности. Очень долгоф время философію сравнительно съ наукой считали вышисто мудростью, органомъ истиннаго познавія, а въ настоящеє время напротивъ, наука признается единственнымъ органомъ и пъриломъ истиннаго познавія, а философія—вътъ. Съ той и другой стороны, т.е. философія чученому, человіческое знаніе представляется двойственнымъ: философія сама по себъ, наука сама но себъ.

Между тэмъ ондосооы и ученые принадлежать из одному и тому же роду повивющихъ людей, имеють одинаковую психоонзическую организацію, и въ естественныхъ условіяхъ этой организаціи человъческое повнаніе единично. Оно можеть двоиться только между изтиной и заблуждениемъ. Отчуждать оплософію отъ науки можно только въ томъ случав, если одну пръ нихъ привнать органовъ и выражениемъ чистой истины, а другую органовъ и выражениевъ чистаго заблуждения. Еслибы въ самомъ дълъ въ оплософін не было заблужденій, а въ наукъ не было бы ни одной прочно установленной истины, тогда очевидно онлосовія безъ всяваго труда и споровъ была бы признана единственнымъ знаніемъ. И наоборотъ, еслибы наука была свободна отъ заблужденій, а онлосовія не заключала бы въ себъ ни одной истины, тогда всъ согласились бы, что знаніе принадлежить одной наукв. На самомъ же двлв ноть ни того, ви другаго. Отдъление оплософии отъ науки вовсе не равно отдълению заблуждения отъ истины въ человическовъ познанін. Человъческое познаніе не такое простое явленіе въ приредъ, въ которомъ достаточно различать онлософію отъ науки, чтобы уже знать, гдъ нужно искать истиннаго знанія.

Самыя общія свідінія о развити человічества со всею ясностью показывають, что историческая ткань человіческаго пезнанія представляеть ряды въ высшей степени разнообразныкь извіневій, сопровождавшихся въ высшей степени сложными результатами. Эти результаты въ различний времена разномірно находили свое выраженіє и въ силососкихъ ученіяхъ и въ научныхъ теоріяхъ. Изучить разнообразныя и чреззвичайно сложныя сорны человіческаго знавія, разложить ихъ на составный чрсти, опреділить ихъ первичные неразложимые влементы и законы ихъ взаниныхъ отношеній—составляеть такую трудную задачу, которая до сихъ поръ не разрішена. Мало того: эта задача до сихъ поръ даже не поставлена въ ея настоящемъ значеній и объемів.

Это далеко не значить, что вопрось о происхождении и условіякь человъческаго повежнія но въ и что нечего еще не сдълже для его рушенія. Напротивъ, это очень старый вопрось, и надъ: нимъ особенно много и не безъ усивка трудились философы различныхъ временъ. Въ свою очередь и спеціалисты по различнымь отраслямь человъческого повнанія достигли здісь многихъ важныхъ результатовъ. Но дело въ томъ, что все усиля и успъхи философовъ и ученыхъ въ изучени самаго человъческаго знанія, его происхожденія, условій и законовъ, почти нина шагъ не сблизили оплосооно съ наукой и до сихъ поръ не привели въ открытию истиннаго единства въ человъческомъ познанін. Канъ всегда, такъ и теперь, философовъ и ученыхъ раз-1 дъяють споры и несогласія, что следуеть признать первичными элементами человъческаго повнанія—ощущевія и вообще такъ навываемый опыть или накія-нибудь идеи, понятія, которыя возникають или существують въ умъчеловъка независимо отъощущеній, прежде всякаго опыта. По наукт началовъ и единственнымъ условіемъ всякаго человівческаго знанія признается опыть, а по оплософін всякое познаніе и сапый опыть выводятся изъ началъ чистаго разуна.

Вопреки историческому опыту, который со всею очевидностью повазываеть, что истина не принадлежить пъликомъ ни оплосоовать, ни ученымъ, и тв и другіе всегда склонны къ увърен-

ности, что вся правда только на ихъ сторонъ. Въ ранительной или первшительной форму, вслухъ или молча, полагають. что онлосооія можеть обойтись безь начки, безь начки можеть постигнуть всю истину, доступную уму человыю; и на оборотьна чка можеть обойтись безъ оплосооім, и одна можеть достигнуть всего, что только возможно для человвческого познанія. Очевидио, съ той и другой изъ этихъ точекъ зрвнія или исторія науки или исторія философіи теряєть своє значеніє, становится въ дъйствительномъ міръ неновятнымъ и прискорбнымъ привракомъ. Либо философія либо наука оназывается въ исторіи человическаго развитія мнимымъ, недійствительнымъ знанісмъ. которое не имветъ реальныхъ основъ, какъ будто происходитъ изъ ничего и можетъ обратиться въ ничто. Въ настоящее время такому уничтоженію, по господствующему взгляду, подлежитъ философія (и религія) со всеми высшими идеями и стремлевіями, какія до сихъ поръ не умирали въ человочество и накодили свое выражение и развитие въ философскихъ и религовныхъ умозрвиняхъ.

- Какъ бы ны ни смотрели на оплососію, глазами Гегеля или Конта, будемъ ли считать ее ядромъ или скорлупой человвческаго развитія, съ научно-исторической точки зрвнія филосооія-явленіе не случайное, изолированное, и въ частности она вовсе не обязана своимъ происхожденіемъ и развитіемъ только особеннымъ дюдямъ, навываемымъ философами. Не философы выдумали философію, а философія изъ среды людей вытребовала ондософовъ. Вийсти съ наукой она есть дило всего человичества, всей человъческой исторіи. И если на исторію человъчества смотрёть съ научной точки эрёнія, съ какой мы смотринъ теперь и на историю природы, тогда мижніе, будто въ чедовъческомъ познаніи что-нибудь является изъ ничего или можетъ быть уничтожено, становится также несостоятельнымъ и противонаучнымъ, канъ мивніе, будто въ существующей вселениой возникають изъ ничего или обращаются въ ничто кавія-нибудь вещества и силы. Исторія человического развитія въ прямонъ опытв, попреки искусственнымъ теоріямъ оплософовъ и ученыхъ, даетъ знать, что въ человъческомъ познавін ви одно представленіе, понятіе или сужденіе, ни одно обобщеніе

ния выражение закона природы не создается изъ ничего и не обращается въ ничто. Именно эта простан истина и лежить въ основъ преднологаемой причиной связи и законосообразности человаческой исторів. Все, что открывается или распрывается для человъческого повнанія, будеть ли это такъ-казываемая чистая мысль или обобщение опыта, неизбымно слагается изъ существующихъ уже элементовъ знанія, данныхъ въ общей чедоввческой исторіи. И прежде весго всякое знаніе, какое только до сихъ поръ развивалось, начиная отъ первобытныхъ временъ, воплощается и сохраняется въ язынь челована. Всикое знаніе есть, какъ эте хорошо выражали греки, хотос, т.е. въ одно и то же время мысль и слово. При построеніи и развитія любой науки, все равно какъ и философской системы, самый геніальный умъ не можеть выйти изъ рамокъ и фермъ языка, который находится въ его распоряжении. Въ языкъ заложена вся наличная стима человъческого познанія, вся наша философская и научная мудрость. По хорошему сравненію Гельнгольца языкъ походить на вассу типографскаго шриота. Въ типографіи изъ одной и той же кассы вабирается и физика и метафизика; въ истовін изъ однихъ и тъхъ же элементовъ мысли и слова, изъ одинхъ и твкъ же элементовъ внанія развивается наука и философія.

3. Элементы знанія даны въ природѣ раньше науни и оплосооін, раньше исторіи, вибств съ санимъ познающимъ человъномъ, когда бы и накъ бы опъ ни явился на земномъ шарѣ. Это ръшительно доказывается тъмъ, что, насколько извъстно, у нервобытныхъ, доисторическихъ людей и у современныхъ дикарей развиваются и накомляются различныя знанія о природѣ и человъпъ, которыя очевидно находятся вив всякой связи оъ исторіей. Развитіе и накомленіе знанія обусловливается самою организаціей человъпа и его естественнымъ положеніемъ въ природь.

Въ своемъ организмъ человъкъ имъетъ множество внутреннихъ и маружныкъ чувствительныхъ органовъ, которые въ теченіе всей его жизни постоянно и въ высшей стелени разнообразно отзываются на различныя возбужденія и во всемъ оргализмъ вызываютъ различныя измъненія. Сами по себъ, съ объемчивной стороны, эти возбужденія и измъненія въ организмъ человъка въ большинствъ случаевъ, особенно до пріобрътенія онзіологических знаній, остаются невзрастными человаку и не дають ему некакого ананія ни о природі, ни о немъ самомъ. Въ теченіе цалыхъ тысячь лёть у людей возбуждались органы чувствъ и неранся система,—они видъли, слышали, чувствовали голодъ, дышали, исреваривали пищу и т. д., но они не знали, да и теперь знають лишь немногіе, какъ и калія возбужденія и нвижненія происходять при этомь въ организив человіка. Съ этой сторомы, по условіямъ строснія и отправленій организма. человът даже не имъсть воренимът отличій отъ животныхъ. особенно высшихъ. Въ организмъ высшихъ животныхъ такое же множество и таких же чувствительных органовъ, какъ и въ организмъ человъка. И у животныхъ въ теченіе тысячь льтъ возбуждались органы чувотвъ и нервиая система,--- они видели. слепияли и вообие жили рядомъ съ человъкомъ въ одинаковыхъ физическихъ условіяхъ. Между твиъ въ средв людей анеліе развивалось и накоплялось, перешло въ исторію, а въ средъ животныхъ-нъть. Очевидно вовбуждения чувствительныхъ органовъ и вызываемыя ими измъненія въ организмъ сами по себъ не дають знаній какь животнымь, такь одинаково и человіку, и недостаточны для умственнаго и вообще какого бы то ни быдо развитія. Даже при дучщихъ успахахъ современной физіодовін изученіе возбужденій и изміненій въ организмі съ объективной стороны пова еще ограничено весьма тесными предедами, т.-е. даеть онзіологамъ, сравнительно мало ананій о чедовжев и другихъ живыхъ существахъ, а объ остальномъ мірв ме дветь почти иннакихь знаній. Несомивнио однако, что человичество обладаеть уже такою насеою ананій о человий и о міръ, въ которой физіологія образуеть только небольшую часть. Двао объясияется тамъ, что въ организаціи человака для развитія и накопленія знаній есть совивстно съ объективными фивіологическими условіями еще субъективное условіе, т.-е. такое, которое составляеть исключительную собственность каждаго челована и отличаеть его не только отъ всего остальнаго міра, яо и отъ всёхъ другихъ живыхъ существъ. Въ каждомъ человъть, съ его субъективной стороны, вовбужденія чувствительных органовъ и органическія изивненія въ большинствъ слудаевъ сопровождаются индевидуальнымъ или точнае личнымъ сознаніемъ. Оставляя въ сторонъ сложный вопросъ о

сознанін, вакое мы должны приписать и животнымъ, припоининъ только, что человнеъ, будучи сходнымъ съ животными въ CTDOCHIO I OTHDABLCHISME CBOOFO ODFARISMA H TARE MC RARE MIвотныя не вная, какъ и что въ немъ совершается, пріобраталь и пріобратаєть вса свои познанія единотвенно на счеть своего сознанія, независьмо отъ онзіологических открытій и обобщеній. Самын эти отирытія и обобщенія и вообще всь физіологичеснія свёдёнія добываются подъ условіємь и на счеть сознамін, свойственнаго только человіку. Что бы мы ни разумівли подъ именемъ человъческаго сознанія, дъятельность души или особую форму деятельности вещества и эпергіи, одинаково върно, что въ человъческой организаціи совнаніе есть коренное необходимое условіе развитія и накопланія всякаго знанія. Совнаяными возбужденіями чувствительных органовъ, сознанными измъненіями организма начянается всякое вканіе. Нътъ янанія безъ соянанія.

Съ другой стороны условія знанія даны въ естественномъ положеніи человіна въ природі. Вся живнь человіна отъ колыбели до могилы слагается изъ разнообразныхъ и постоянныхъ отношеній его по вивинему міру, къ обществу себ'в подобныхъ и нъ самому себъ. Имъя чувствительные органы и сознание и сталинваясь въ своей жизни съ различными лицами, вещами и явленіями, человъкъ неизбъжно испытываетъ удовольствіе или неудовольствіе, пользу или вредъ. Какъ вев живыя и чувствующія существа, поставленныя въ условіяхъ жизни на землі, человътъ естественно избъгаетъ всего непріятнаго и вреднаго. стремится къ сохранению своего существования, однимъ словомъ имветъ естественное самолюбіе. Но въ естественномъ самолюбін челована обнаруживаются характерныя особенности, какихъ мы не найдемъ въ естественномъ самолюбія животныхъ. Чтобы удовлетворить требованіямъ животнаго самолюбія человъку достаточно было бы только умъть различать, что можеть нанести ему вредъ или непріятность и что можеть доставить польну и удовольствіе. Для человъческого самолюбія этого недостаточно. Для достиженія цілей и успіховь, требуемых вестественнымъ самолюбіемъ, человънъ среди природы и ридомъ съ другими живыми существами не имветь ни особенныхъ окажчесвихъ силъ, ни особенныхъ онзическихъ преимуществъ, какія

ны находинь у многихъ животныхъ. Для него открытъ одинъ путь нь поддержанию и сохранению своей жизни — путь энания. Везъ внания человъпъ въ природъ безсиленъ и безпомощенъ. Онъ и самъ такъ или иначе совнаетъ это и находитъ, что внаніе можеть обезпечивать ему пользу и удовольствіе, а невнаніе жежеть обращаться во вредь и страданіе. Человокь сознасть, что при помощи знавія въ природа можно найти больше пріятнаго, извлечь больше полезнаго и върнъе и легче избъязать вреда и страданій, чвиъ это представляется не только человеку, но и животному съ перваго раза и само собою, въ размърахъ и условіяхъ естественной необходимости. Челованъ избагаетъ вреда и неудовольствія и достигаеть польвы и удовольствія наравив со вевии мивотными, но отдально отъ животныхъ онъ достигаеть этого единственно несредствень энанія, и онь одинь открываеть въ знаніи возмежность не только сохраненія своего существованія при данных условіяхь, но удучшенія и усовершенствованія своей жизни вибств съ самыми ся условіями. Для этого, накъ показываетъ истерія, ему всегда и теперь необходимо знать, съ чёмъ онъ встречается въ жизни, съ чёмъ имветь дело, ввать опружающій мірь и самого себи. Знаніе становится природнымъ и необходимымъ условіемъ человъческаго существованія на вешномъ шарі, неразрывно съ тімь, накь саное существование человъка служитъ природнымъ и необходиимиъ условіемъ развитія внанія. Вся исторія человачества и всестороннія антропологическія изследованія показывають, что человът по саному своему духовно-тълесному складу и естественному положению въ природъ обреченъ на трудъ знания и усовершенствованія. Потому знаніе развивается и накопляется у людей помижо и раньше науки и оплосооіи, раньше исторіи. Сама исторія, виветв съ наукой и оплосовіей, имветь общій корень въ первобытномъ знанін и начинается по мірт его развитія и накопленія.

4. Въ условінть организаціи и естественнаго положенія человъка въ природъ знаніе начинается сознанными возбужденіями чувствительныхъ органовъ и сознанными измъненіями въ человъчесномъ организмъ. Пеихо-онзіологическій анализъ тълесныхъ и душевныхъ явленій и ихъ взаимной связи показываетъ, что возбужденія и измітненія въ человъческомъ организмъ, — стано-

Digitized by Google

вятся ин оне сознанными или остаются виз сознанія, — обуслованваются разностью между двумя смежными или последовательными состояніями организма. Пока напр. на человака дайствуеть одна и та же степень тешла или холода, къ какой онъ привыкъ, до техъ поръ съ поверхности организма не происходить никакихь новых тепловых возбужденій и изманеній. Но лишь только окружающая температура новысится или понизится и будеть действовать на все тело или только на часть его, немедленно съ чувствительной поверхности кожи начинаютов возбужденія и изивненія и происходять въ человать все равно, созиветь онъ, т.-е. чувствуеть тепло и холодъ, или изть. Когда же возбужденія и изивненія въ человвческомъ организив сопровождаются сознанісив, двло твив не ограничивается. Сознание обусловинвается не столько разностью въ состоянияхъ организма, сколько разностью между смежными или последовательными ощущеніями. Автъ сознанія есть акть различенія между ощущеніями. И между разностью возбужденій и изм'висиій въ чувствительныхъ органахъ и во всемъ организмъ и различенісив ощущеній въ сознаніи есть глубовая разница. Когда напр. крестьянинъ работаетъ въ лесу или оннить наблюдаетъ в вычисляеть явленія и взаниныя отношенія цветныхъ световыхъ дучей, они оба одинаково не сознаютъ и не знаютъ различныхъ возбужденій и изміненій, происходящихъ въ тваняхъ нхъ глазъ и нервныхъ путей и центровъ эрвнія. Это однако нисколько не мъшаетъ ни тому, ни другому сознавать и знать различныя свътовыя и цвътныя ощущенія, и этого достаточно, чтобы врестьянинъ пріобреталь простыя знанія о лесе и деревьяхъ, а физикъ-научныя знанія о сръть и его явленіяхъ. Короче сказать, человъкъ можетъ пріобрътать и развивать раздичныя знанія, не зная, что совершается при этомъ въ его собственномъ организмъ. Для развитія и накопленія знанія въ условіяхъ организаціи человъка имъють значеніе разности не въ матеріальных состояніях чувствительных органовь и оргамизма, а въ сознаваемыхъ ощущеніяхъ.

Сознаваемая разность или различение ощущений служить такимъ образомъ исходнымъ пунктемъ развития и накопления человъческаго знания. Это съ наглядною ясностью видно изъ того, что чъмъ болъе различаются между собою ощущения, тъмъ боже они отпрыты и доступны для повнемія. Отличить и узнать прасный цветь и голубой гораздо легче, чемъ прасный и ближайшіе въ нему оттанки оранжеваго цвата. Негра или кардика гораздо легче отличеть въ толпъ и узнать, чъмъ болъе сходныхъ по цвъту и росту людей. Температура-6 и + 16 замътиве и извъстиве, чвиъ + 12 и + 15. Въ каждой данной группъ ощущеній ихъ различія достигають наконець наибольшей и наименьшей мёры или степени, и въ человъческомъ сознавіи и знаній отлагаются болье всего извыстныя физическія противоположности между свётомъ и тьмой, тепломъ и холодомъ, жизнью и смертью и т. д. На каждой ступени развитія сознаваемыя противоположности остаются рубежень, границей человъческаго знанія, далье которой человькъ ничего не различаеть и не знаеть; но важдое естественное возрастаніе или искусственное увеличение различий въ ощущенияхъ раздвигаетъ эти противоположности и ведетъ въ возрастанію и увеличенію знанія. Стоятъ напр. представить только, какъ много узнаетъ слъпой, когда ему возвращается эрвніе, или вогда человікь, обладающій всіми чувствами, пускается путешествовать, начинаеть пользоваться минроскопомъ, телескопомъ и т. д. Вообще чемъ больше сознается разность ощущеній, чэмъ больше различій и противоположностей открывается тамъ, гдв человекъ до техъ поръ не быль въ состояніи ихъ замвчать и разбирать, тэмъ больше везбуждается винивніе, удивленіе и любознательность, твиъ скорве и легче достигается знаніе. На какой бы ступени развитія мы ни захватили человъка, мы найдемъ, что сходства всего больше и чаще вводять его въ заблуждение, а различия и противоположности лучше и върнъе ведутъ из знанію. По сходству человым видить въ молніи стралы разгивваннаго божества, но инногда онъ не смвшаетъ удара моднім съ ударомънастоящей вражеской стралы. По сходству первобытный диварь и современный образованный человакъ одушевляетъ всю природу ощущениями и страстями, но ни тотъ, ни другой не ошибутся въ различени дерева отъ животнаго и животнаго отъченовъка. Различе и противоположности въ ощущенияхъ-свъть н тыма, тепло и холодъ, черное и бълое, здоровье и бблазиь, голодъ и насыщение, жизнь и смерть, единое и многое-со всъим промежуточными переходами отъ одной врейности въ другой, ведутъ къ познанію вившняго міра и самаго человіка, поскольку онъ есть часть этого же міра. Въ то же самое время какъ познаваемыя вещи и явленія вызывають въ человтва раз--нія вызывають вь немь различныя и противоположным чувствованія, эмоцін. Явленія свёта и тьмы, цвётовъ и звуковъ, вкусовъ и запаховъ, щероховатын и гладкія, высовія и низвія. громадныя и ничтожныя тёла въ одно и то же время полезны или вредны, привлекательны или отвратительны и т. д., отъ наименьшей ивры до наибольшей, отъ различій до противонодожностей. Наконецъ ощущенія и чувствованія, выражаясь въ мускульныхъ: усиліяхъ и движеніяхъ, вообще въ практической дъятельности человъка, открывають для сознанія различія и противоположности между добромъ и зломъ. Одив и тв же вещи и явленія, вызывающія въ человъкъ одинаковыя чувствованія, получають въ человъческой жизни различное нравственное достоинство, различную нравственную цену. Человекъ сознаетъ различие между съ виду одинаковыми поступками, когда напр. одинъ бросвется въ воду чтобы лишить себя жизни, а другой чтобы спасти его. Для человъка не безразлично, върно онъ внаетъ, что олово плавится при 235°, или нътъ, правду онъ слышитъ или ложь. Такимъ образомъ вивств съ сознаніемъ и повнаніемъ физическихъ различій и противоположностей одновременно сознаются и познаются различія и противоположности: между твиъ, что хорощо или дурно чувствуется, хорощо или дурно дълается.

Среди разнообразных своих ощущеній, среди различных вещей и явленій вившняго міра и своих собственных чувствованій и двйствій человівк неизбівно принужден оріентироваться, распреділять их въ сходныя группы, разбирать их ваминую связь и отношенія, обобщать и подводить подъ законы. Съ перваго и до послідняго дня своей жизни наждый человіть и все человічество занимается этим нелегним діломі и до сих поръ. Въ сфері болів или менів різво очерченной, специфической діятельности органовь такъ-называемых визничных чувствь, группы различных и противоположных ощущеній образують корень всіхх наукъ, неточно и даже неправильно называемых естественными. Группы различій и противоположных противоположных визнаннями.

воположностей въ чувствованіяхъ и въ практической деятельности человъка служатъ зерномъ религін, искусствъ и вообще всей соціальной жизни. Такимъ образомъ мало-по-малу группы ощущаемыхъ и чувствуемыхъ человъкомъ и имъ самимъ производимыхъ различій и противоположностей образують естественныя группы наукъ и вообще всёхъ формъ человеческого знанія. Напр. различныя и противоположныя величины и количества составляютъ группу математическихъ наукъ: разности и контрасты въ отношеніяхъ между землей и небесными тъдами -астрономію; разности и контрасты въ частичныхъ состояніяхъ твиъ — оченку, въ составв ихъ — химію; разности и контрасты между живыми и неживыми твлами — біологическія начки; въ общественной жизни - соціологію; въ процессахъ ощущеній и представленій, чувствованій и волевыхъ импульсовъ-психолотію; въ способахъ и формахъ познанія-логику: различія и протавоположности въ чувствованіяхъ входять въ теорію искусствъ, въ волевыхъ импульсахъ и пускульной деятельности — въ теорію права, морали, политической экономіи. Такое же природное начало знанія шы найдень во встхъ областяхь и отрасляхь человъческой жизни и развитія.

Но вакъ бы ни было человъческое знаніе разнообразно по своему содержанію, по формв, по научному достоинству и практической цвиности, и на какія бы группы оно ни расчленялось все оно, очевидно, имъетъ общую, органическую связь и общее значение въ своемъ природномъ началъ и продолжении во всей человъческой жизни. Какъ мы видимъ, всякое человъческое знаніе и всякая человівческая діятельность начинаются сознаніемь различій и противоположностей въ ощущеніяхъ, чувствованіяхъ и мускульныхъ усиліяхъ и движеніяхъ, а продолжаются въ силу естественнаго положенія челована въ природа, въ силу его естественнаго самолюбін. Это самолюбіе является первичнымъ, основнымъ мотивомъ всей разнородной и разнохарантерной умственной и физической дъятельности человъка во всъ времена и на всемъ земномъ шаръ. Самолюбіе движетъ человъка впередъ на всвую путяхъ его существованія, заставляеть желать и искать всего лучшаго, достигать возможно большаго умственнаго и матеріальнаго благополучія; оно мотивируетъ отношенія важдаго человъка къ другииъ людянъ и вещамъ, опредъляетъ его

живненные интересы, отливается въ такой или другой иравственный типъ; самолюбіе постоянно вывываетъ и поддерживаетъ въ человъкъ лучшіе идеалы знанія и жизни, стремленіе къ удовлетворенію всёхъ потребностей человъческой природы, къ полному счастію.

5. Счастіе или вообще лучшее существованіе челована сравнительно съ животными, съ которыми онъ живетъ въ однихъ и твхъ же условіяхъ мъста и климата, на одни и твже средства къ существованію, и развитіе самой иден и потребности лучшаго невозможно и недостижимо безъ накопленія и развитія знанія. Однако человъкъ пріобрътаетъ повнанія не тотчасъ, какъ тольно ему нужно и какъ только отпроется правильная деятельность его органовъ чувствъ. Вивств съ твиъ и естественное самолюбіе не вдругъ ставитъ человъка лицомъ къ лицу съ возможными для него благами и совершенствами. Какъ повазываетъ антропологія и исторія, человъческое знаніе накоплялось и развивадось весьма медленно и постепенно, сначала задолго до исторін, а потомъ въ теченіе всей исторіи человачества. То, что мы теперь знаемъ и считаемъ истиннымъ, прекраснымъ и добрымъ въ наукъ и жизни, отврылось человъку послъ долгихъ усилій и неудачъ, колебаній и переходовъ между истиннымъ и ложнымъ, прекраснымъ и безобразнымъ, добрымъ и злымъ. И если мы сравнимъ человъческое познаніе отъ первобытныхъ временъ до настоящаго, ны безъ труда откроемъ въ немъ массу различій и противоположностей между темъ, какимъ оно было и какимъ стало, и между тъмъ, что оно давало для удовлетворенія естественнаго самолюбія прежде и что даеть теперь. Это и безъ того очевидное обстоятельство становится совершенно осязательнымъ, если сравнить напр. сумму знаній и положеніе въ природъ и обществъ дикарей и необразованныхъ людей съзнаніями и положеніемъ современнаго развитаго человъка. Не знав ни себя, ни природы и общества, дикарь и необразованный человъкъ жалокъ и безпомощенъ въ устройствъ своего благополучія сравнительно съ научно-образованнымъ человикомъ; онъ даже не подовръваетъ тъхъ сокровищъ науки, искусства и т. д. и благъ общественной жизни, какія открыты развитому человіку. Человъчество къ сожальнію и до сихъ поръ не достигло виянія въ такой мірт, въ какой это требуется естественнымъ самомюбіемъ, чтобы прявымъ путемъ, безъ препятствій и ошибокъ, достигать всякаго блага и ечастія. Въ громадномъ большинствъ случаевъ мы и теперь не знаемъ, что есть и что какъ происходитъ въ природъ, обществъ и въ насъ самихъ, не знаемъ, какъ устроить свою живнь наилучшимъ образомъ, какъ напр. предохранять себя отъ болъвней, неурожаевъ, общественныхъ разстройствъ и бъдствій и т. п. Несмотря на всъ успъхи современной науки, открытія, изобрътенія и улучшенія въ человъческой жизни и дъятельности, міръ полонъ бъдствій, скорби и страданій. И очевидно зерно бъдствій и страданій, тяготъющихъ надъ человъчествомъ, коренится въ отсутствіи или недостаткъ энанія.

Въ той мврв, въ какой у человека недостаетъ истиннаго знанія міра и самого себя, его естественное стремленіе поддерживать свою жизнь и увеличивать свое благосостояніе согласно съ условіями своего существованія становится невъжественнымъ, грубымъ и порочнымъ. Естественное самолюбіе превращается въ вгоизмъ, зачинаетъ вло и раждаетъ всв несчастія, постигающія человічество въ общественной и частной жизни. Гоняясь за счастіємъ, стремясь въ удовлетворенію естественнаго самолюбія, люди по отсутствію или недостатку знанія постоянно допускали и допускають и въ мысли и на дълъ то намъренную, то ненамъренную дожь. Чего не знаютъ, они замъняютъ какою-нибудь выдункой въ теоріи, обычаенъ и нашинальными поступками въ практикъ, и по незнанію дълали и дълаютъ зло виъсто желаемаго добра. Насъ совнательно и безсознательно обманываютъ люди, потому что мы не знаемъ настоящей истины и не въ состояніи открыть обнана, и мы въ свою очередь такъ же и потому же обианываемъ другихъ; вводимъ въ ощибки умъ и волю нашихъ ближнихъ и сами ошибаенся. Человъка вводитъ въ заблужденія природа, потому что онъ ея не знастъ; но по тому же самому и онъ вносить въ нее свою ложь и свои ошибки въ формъ ложныхъ теорій и такихъ поступковъ, какъ беззаботное истребленіе люсовъ, эксплуатація чужаго труда, противоїнгіємическій образъ жизни и т. д. Люди получають и отдають за истину то, чего нътъ или что ложно; считаютъ и выдаютъ за зналіе то, чего на самомъ дълъ не знаютъ или знаютъ недостаточно. Понятно, къ какимъ скорбнымъ результатамъ ведетъ такое

положеніе вещей, понятна та масса бъдствій и сворбей, какую мы находимъ въ исторіи человъчества и испытываемъ въ своей собственной жизни.

Такъ въ процессъ телеснаго и духовнаго развития человъка его естественное самолюбіе осложняется, и къ физическимъ развыняем и противоположностамь присоодяниются нравственыя вазличія и противоположности между истинымъ и ложнымъ прекраснымъ и бевобразнымъ, добрымъ и влымъ. По мъръ человъческаго знанія и незнація естественное самолюбіє вывываеть вою пестроту и разнообразіе, вою драму и комедію человъческой меторім, частной и соціальной жизни человіна на всемь вемномъ шаръ. Рядомъ съ нашими идеалами оно вносить въдъйствительную жизнь, на войхъ путяхъ къ тёмъ или другимъ нравственнымъ и матеріальнымъ цвлямъ и усивханъ, борьбу и равладъ, мереводитъ мысль и дъло человъка въ бевконечныя, повидимему неистощимо разнообразныя формы научной и житейской истины н лии, нравственного и онзического блага и красоты, нравственнаго и оизического зла и безобразія. Между тэмъ человыкь не самой природъ вещей очевидно ищеть добра, употребляеть всъ евон усилія, чтобы избъгать лин, безобравія и всянаго зла. Эте месомивнио очевидно изъ всей исторіи человвческаго развитія; безъ того исторіи и не было бы.

Исторія человіческаго развитія такимъ образомъ показываетъ, что въ условіяхъ органиваціи человіка и его естественнаго положенія въ природі различія и противоположности не исчерпываются тіми, какія мы находимъ или можемъ открыть въ состояніяхъ чувствительныхъ органовъ, въ совнаваемыхъ ощущеміяхъ и за тімь въ чувствованіяхъ и дійствіяхъ человіка. Различія обнаруживаются въ самомъ знаніи человіка и въ свою очередь доходять до противоположностей между тімь, что и какъ человікъ въ данное время, прежде и послів знаеть и считаетъ истиннымъ и ложнымъ, прекраснымъ и безобразвымъ, добрымъ и злымъ.

Знаніе человъна въ условіяхъ его онзической и умотвенной организаціи повидимому начинается, какъ сказано, сознаваемыми ощущеніями или такъ-называемымъ чувственнымъ опытомъ; но на неопредълимо первыхъ же порахъ человъческой жизни, исторической и индивидуальной, оно уже не ограничивается раз-



розненными ощущеніями и представленіями, а соединнется оъ твиъ, что кратко можно назвать умограніемъ и что составляеть характеристическую черту человъческого повиания. Умогръние выражается въ томъ, что человъкъ, сравнивая данныя ощущенія между собою и съ ощущеніями, испытанными прежде, видить или вообще познаетъ вещи и явленія не только такъ, какъ они важутся, но и каковы они суть или должны быть на самомъ двив,-все равно, ошибается онъ при этомъ или нетъ. Человъвъ смотрить на груду камней и въ нъкоторыхъ изъ нихъ видитъ божественную силу; въ этомъ онъ ощибается, не въ тоже время онъ безъ ощибки видить, какіе изъ атихъ камней и какъ должны быть звострены, чтобы служить ему полезными орудіями. Видя воскодъ и закатъ содица, человакъ видитъ теперь, что въ действительности ходитъ все-таки не солице, а земля. Чувственный опыть у человака, какъ въ свою очередь показываеть опыть, состоить въ тесной, живой, органической связи съ умозреніемъ: и въ дъйствительности, in concreto, между тэмъ и другимъ недьзя указать разграничительной черты, показать, что прежде и что нослъ. Обнаруживаясь и развиваясь совивстно съ опытомъ, умозрине входить въ одинь и тоть же природный процессъ человъческого познанія и опредъляется одними и теми же условіями организаціи и положенія человака въ природа.

Еслибы знаніе человъка ограничивалось однивь чувственнымъ опытомъ, тогда и познаваемыя различія и контрасты между вещами и явленіями ограничивались бы постоянно однями и тами же ощущеніями и однообразными чувствованіями пріятнаго и непріятнаго, полезнаго и вреднаго, добраго и злаго. Въ самомъ двав, двительность чувствующихъ органовъ, со всею нервною системой вилючительно, ограничена извёстными постоянными временными и пространственными предълами впечатлительности мли раздражимости. Глазъ видитъ цвътныя разности только въ предвлахъ спектральныхъ цвътовъ; ухо возбуждается только въ предвлахъ отъ 16 до 36000 колебаній въ секунду и т. д. Сообразно съ тамъ, предалами чувственнаго опыта ограничиваются и чувствованія и мускульная діятельность. Всё эти черты мы и находимъ въ монотонной, изърода въ родъ однообразной жизни животныхъ и отчасти въ жизни дикарей. Но у человъка знаніе постоянно развивается и изміняется, а вийсті съ тімь развиваются и изменяются его чувствованія и деятельность. Отъ того, что дается въ непосредственномъ чувственномъ опытв, чедовъческій умъ идетъ къ основаніямь опыта, строить умозакдюченія и теоріи, предположенія и догадки, и такимъ путемъ доходить до новыхъ опытовъ, которые никогда не представились бы ему сами, открываеть для себя цвлый міръ до твхъ поръ неизвъданныхъ и неиспытанныхъ ощущеній, чувствованій и дъйствій. Вивств съ чувственными впечатавніями и опущеніями въ человъкъ вызывается и формируется цълый міръ сложныхъ представленій, идей и отвлеченій, которыя воплощаются въ языкъ, въ миоахъ, въ целой массе житейскихъ и научныхъ истинъ и предположеній, наконець въ произведеніяхъ искусствъ, техники и во всемъ стров и теченіи общественной жизни. Такимъ обравоиъ не только возрастаетъ количество и разнообразіе ощущеній, чувствованій и дъйствій человъка, по и въ самомъ знанія его открываются различія и противоположности между опытомъ и умозрвнісив и между твив, что было известно прежде. что стало извъстно потомъ и что намъчается для последующаго внанія. Что прежде по опыту, или умозрвнію, въ практикв или въ теоріи, назалось истиннымъ или прекраснымъ или добрымъ, оказывается потомъ не совсёмъ и даже вовсе не истиннымъ, не прекраснымъ и не добрымъ.

Естественно и неизбъжно человъкъ сознаетъ различія и противоположности въ своемъ внаніи; какъ и всё другія различія и противоположности въ мірв, онв даны ему въ опытв, въ условіяхъ его организаціи и положенія въ природь. И какъ человъкъ между свътомъ и тьмой, тепломъ и холодомъ, вообще между всвии вещами и явленіями старается при помощи знанія поставить себя такъ, какъ это лучше всего согласуется съ требованіями его естественнаго самолюбія; такъ и между различными и противоположными знаніями онъ ищеть и выбираеть наилучшее, наиболъе истинное, обусловливающее лучшія чувствованія и лучшую деятельность, — однимъ словомъ его благополучіе. Въ этомъ и состоитъ развитіе человъка. Сознаніе различій и противоположностей въ самомъ знаніи составляеть отличительную черту человъка въ ряду другихъ существъ, которыя сходны съ нимъ по своей организаціи и положенію въ природъ. Различія и контрасты чувственнаго опыта открыты и животнымъ по мъръ ихъ чувствительности, а въ болве широкомъ сиыслѣ даже всему матеріальному міру. Въ жизни всего міра и въ частности въ жизни организмовъ чувственныя различія и противоположности выражаются въ томъ, что теперь зооморфически, или точиће антропоморфически называютъ борьбою за существованіе, приспособляемостью и т. д. Но сознаніе различій и противоположностей въ самомъ знаніи и стремленіе отъ лжи и заблужденія къ истинъ, отъ безобразія въ природъ человъка, составляетъ его естественный удёлъ.

Мы видели далее, что все различія и контрасты, сознаваемые человъкомъ, необходимо, по требованию остественнаго самолюбія, вызывають человека на наследованіе нхъ, и отсюда малопо-малу естественно слагаются и развиваются различныя науки. Само собою разумъется, что и контрасты самого знанія требуютъ изученія и особой науки. Какъ невнаніе вившней природы и самого себя всегда обращалось и обращается во вредъ чедовъку, такъ и неананіе самого знанія. Въ томъ и другомъ случав незнаніемъ искажается естественное самолюбіе, и въ человъческую жизнь, въ отношенія чедовъка къ природъ, обществу и самому себъ входить ложь, эло и безобразіе. Лишь только чедовъть впервые занътиль различія и противоположности въ своемъ знаніи, онъ уже сталь стараться объяснить ихъ и вмаств съ темъ сталъ искать дучшаго, вернаго знанія, или по крайней мъръ дучшаго, върнаго пути къ такому знанію. Это и было и остается природнымъ началомъ той особенной отрасли человъческого знанія, которая носить названіе философіи. Безь философіи накъ бы ны ни старались уложить всв существующія въ природъ и доступныя человъческому познанію различія и противоположности въ рамен наукъ о природе и человеке, предъ нами останутся безъ мъста разности и противоположности, которыя обнаруживаются въ самонъ знаніи, въ самыхъ наукахъ, въ теченіе всей человіческой исторіи до настоящаго времени.

6. Природное начало омлосооти въ то же время открываетъ и все ея значение въ стров и развитии человъческаго знанія. Философія очевидно выростаетъ изъ одного и того же зародыша, изъ какого выростаетъ и наука. Но пока человъкъ не замътитъ и не оцънитъ различій и противоположностей въ сво-



емъ знаніи, т.-е. другими словами пока онъ не отличить истину отъ лжи,---дальнъйшее движение виания, дальнъйше развитие невозможно, какъ невозможно крестьянину, который не отличаетъ истины отъ лжи въ своихъ приивтахъ, дойти до правильныхъ метеорологическихъ представленій. Различія же и противоподожности въ чедовъческомъ знаніи настолько пъйствительны и осязательны, что человекъ сталь замечать ихъ и отличать истину отъ лии, одникъ словомъ сталъ онлосооствовать прежде, чвив всё другія группы различій въ природе и въ немъ самомъ вызвали существование и развитие всехъ другихъ наукъ. Изъ общаго зародыша человъческого знанія философія вада свой ростокъ раньше науки, на заръ человъческой исторіи, и съ твхъ поръ донынъ ростъ философіи предваряетъ ростъ на-**УКИ.** Безъ предварительнаго философскаго отношенія къ существующему знанію, безъ сомнъній и критики никакое знаніе не дълаетъ и не сдълаетъ ни шагу далъе. Съ незапамятныхъ временъ, задолго до развитія научныхъ знаній, люди старались упрочивать и улучшать свое существование путемъ познания природы и самихъ себя и осуществляли свои стреиленія во вськъ формакъ человъческой жизии-въ общественномъ стров и законахъ, въ религіи и обычануъ, въ искусствахъ, ремеслахъ. Въ то же время они уже усиливались посредствомъ философскаго углубленія въ самое внаніе помочь бідамъ, происходящимъ отъ ихъ же собственнаго самолюбія, искажаемаго незнаніемъ, ошибками и заблужденіями. Вопросы о происхожденім зла, о познанін сдалались коренными пунктами древняго религіозноонлосоо скаго созерцанія. Таковыми, въ той или другой постановив, они оставались всегда, остаются и для современной научно-философской мысли. На эти вопросы и теперь отвъчаютъ философствующіе ученые, когда міровое зло сводять на роковую борьбу за существованіе, а знаніе объясняють діятельмостью вещества, приспособленіемъ, наследственностью и т. д.; отвъчаютъ и современные философы, когда міровое зло выводять изъ абсолютнаго неразумія міровой воли, а знаніе — изъ абсолютной природы представленія. По моро накопленія и развитія знанія уже много сділано до сихъ поръ для пониманія самого знанія и для избавленія человічества отъ золь его незнанія, отъ ошибовъ, заблужденій и бъдствій; но какъ всякому извъстно, еще неизмъримо больше остается сдъдать. Не смотря на всъ успъхи и на всю силу современной науки, человъческое незнаніе еще такъ велико, что самые ученые люди чаще всего не въ состояніи отличить истину отъ заблужденія и лжи, не знаютъ, какъ лучше поступить и осуществить въ жизни истино-прекрасное и доброе. Вивстъ со всъми другими различіями и противоположностями въ природъ контрасты между тъмъ, что и какъ человъкъ знаетъ и считаетъ истиннымъ и ложнымъ, прекраснымъ и безобразнымъ, добрымъ и злымъ, стоятъ противъ современной науки во всей своей первобытной силъ и тъмъ настойчивъе требуютъ философскаго вниманія и изслъдованія.

Если теперь по своему происхождению философія такъ же естественна, реальна и содержательна какъ вообще всякая истинная наука, то по своему значенію, по своей цінности для человіческой жизни она такъ же необходина и полезна. Въ зломъ заблужденін находится тотъ, кто считаетъ философію далекой отъ живни, безполезнымъ и ни къ чему неприложимымъ занятіемъ, отвлеченными ненужностями. Теоретическое значеніе оплософія, какое она имъетъ въ стров и развитіц чедовъческаго повнанія, неразрывно съ ея правтическимъ значеніемъ для душевнаго настроенія и всей двятельности человіка. Чувствованія и діятельность человова, какъ спавано, поренятся вибсто съ знавіемъ въ одномъ и томъ же естественномъ самолюбів или другими словами въ строб человъка и вижшняго міра и въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Каждое раздраженіе чувствительныхъ органовъ и каждое сознаваемое ощущение менабъжно выражается въ мускульныхъ движеніяхъ, въ дъйствіяхъ или рефлекторного происхожденія вли центрального, т.-е. смотря по тому, идеть ли раздражение съ чувствующей поверхности организма или отъ нервныхъ центровъ. Даже когда раздражение или сознаваемое ощущение не обнаруживается во вижшиемъ движеніи или это движеніе задерживается намеренно,---движеніе все-таки имветь место внутри организма и въ частности въ молекулярной работъ самыхъ центровъ, и рано ли, повдно ли, механически или сознательно, вырывается наружу, Вижетъ съ тамъ, между раздраженіями, сознаваемыми ощущеніями, между задерживаемыми или выполняемыми действіями implicite

завлючается та или другая степень чувствованій удовольствія наи пеудовольствія. Такимъ образомъ всякій опыть есть дейотніе или страданіе, всякій опыть неизбажно сопровождается чувствованіями и двятельностью, все равно, даеть ли въ лихъ человыть отчеть или ныть. Изъ этихъ элементовъ прежде всего вырабатывается и слагается обычная ежедневная дъятельность человъка, его привычки, вкусы, навлонности и т. д. Но связь между раздраженіями чувствительныхъ органовъ, сознаваеными ощущеніями, чувствованіями в действіями не разрывается на всвхъ ступеняхъ знанія, на всвхъ ступеняхъ развитія человъна. Въ прямой природной связи между знаніемъ, чувствованіями и дъйствіями эстетическое и правственное развитіе человъта идеть настолько, насколько движется знаніе. Насколько человъкъ знаетъ, что ему дълать, какъ поступать среди физическихъ и нравственныхъ противоположностей, на стольно онъ становится способнымъ делать и делаетъ лучшее. а вивств съ твиъ становится способнымъ испытывать и испытываетъ лучшія чувствованія. Потребность и необходимость въ знаніи разъ навсегда, отъ природы, связана съ потребностью и необходимостью жить и двиствовать правильнымъ образомъ и чувотвовать себя счастливымъ. Немного нужно резмышленія, чтобы убъдиться, что всякое знаніе, какого бы рода опо ни было, и въ самомъ своемъ зародышъ и во всемъ дальнъйшемъ развитіи, виветъ практическое направленіе. Знаніе, исканіе истины и обладание ею, нужно человъку для его существованія и благополучія, для увеличенія и развитія чувствованій прінтнаго, прекраснаго, для достиженія большей и даже высшей ивры добра и счастія. Философія не составляеть отсюда исваюченія. И дъйствительно, исторія представляеть несомивным свидетельства, которыхъ перетолновать нельзя, что развитіе оплософіи такъ же какъ и развитіе точныхъ наукъ посерда влінло не только на складъ умственной жизни, но и на весь строй чувствованій и дійствій, испытываеных и производимыхъ въ жизни всего общества и отдельныхъ лицъ. Во всв времена преинущественно отъ онлософорь общественное мивніе требуеть согласія нежду теоріей и правтикой, между оннософіей и живнію. Въ цівномъ рядів оннософскихъ школъ исваючительно разрабатывался вопросъ о томъ, какін знанія я

навія действія обусловливають дучшую человеческую жизнь, ведуть къ счастію. Философскія возарвнія буддистовь, софистовъ, Сократа, циниковъ, стоиковъ, эпикурейцевъ и т. д. до современныхъ утилитаристовъ, соціалъ-демократовъ и пессымистовъ прямо идутъ въ жизнь и оказывають на нее многостороннее и могущественное вліяніе. Даже чисто теоретическія, созерцательныя философскія построенія выростають на той же практической, жизненной почвъ человъческого знанія и такъ наи иначе вліяють на жизнь. Начиная съ древивишихъ временъ и кончая Гегелемъ, онлосооы-созерцатели въ концъ всего пресавдовали одну общую практическую цвль: достигнувши высшаго знанія, овладовши истиной, освободить человова отъ горестей и бъдствій земнаго существованія, возвести его на высшую ступень нравственнаго совершенства и счастія. Много ли, мало ли различные философы имали въ этомъ успаха, тотъ же порядовъ вещей остается и до сихъ поръ. Какъ всевозможныя, изучаемыя и неизучаемыя различія и противоподожности въ природъ прямо вліяють на жизнь человъка, на его чувствованія и двятельность, такъ разности и противоръчія въ знаніи прямо идуть въ жизнь въ свою очередь, и вліяніе разностей и противоръчій въ знаніи тэмъ могущественные и всесторониве, чемъ больше человеку нужно истины и счастія. И если изучение всъхъ различий и противоположностей въ природъ даетъ много истинъ и всестороние улучщаетъ человъческую жизнь, то еще больше истины и добра для жизни объщаетъ изученіе различій и противоположностей въ самомъ знаніи. Для человъческой дъятельности и человъческого счастія философія, по самой природъ вещей, всегда была и остается необходимой по крайней мъръ столько же, сколько и наука. Недостатокъ философін, равно какъ и недостатки самой философіи тяжело отвывается на всяхъ сторонахъ общественной и частной жизни человъка.

На одной изъ этихъ стороиъ съ особенною ясностію видно все жизненное значеніе оплосовія. Въ виду высоты современнаго знанія, усивховъ очищенія и возвышенія человіческаго самолюбія, въ виду всяхъ современныхъ культурныхъ благъ, насъ не можетъ не поражать одно въ высшей степени выдающееся и замічательное явленіе. Умственное развитіе и вообще вея вультура ушла теперь далеко впередъ сравнительно съ древними, минувшими временами, а порочность человъческого самолюбія какъ будто не убываетъ, и нравственные успахи человъчества сравнительно ничтожны. Становясь образованиве и ученъе, люди не дълаются въ той же иъръ правственнъе. Въ исторіи народовъ постоянно повторяєтся харавтеристическое явленіе: высшая ступень умственнаго развитія сопровождается нравственнымъ упадкомъ. Кто не знаетъ людей умныхъ, ученыхъ, образованныхъ, но-далеко не правственныхъ? Въ чемъ проется причина такого замъчательного явленія? Въ объясненіе обыкновенно указывають на недостатки воспитанія, на односторонность развитія, на вліяніе семейной в общественной среды и т. д. Все это можеть быть върно, но нисколько не объясняеть дела. Если магнитная стрелка однимъ концомъ обращается въ съверу, а другимъ въ югу, это вонечно отъ того, что она натерта магнитомъ и подвержена вліянію вемнаго магнетизма; но такое объяснение ровно не даетъ никакого понятія, какимъ же образомъ магнитъ и земля вліяють на свойства и направление стрвлян. Точно также не видно, какимъ образомъ недостатки воспитанія, среды и пр. направляють ученаго и образованнаго человъка въ безиравственнымъ поступкамъ. Простой человъкъ, воспитанный по традиціямъ, безъ всякихъ улучшенныхъ методовъ, мало знаконый съ наукой, вращается въ низшей среде, терпить горе и нужду и-поступаетъ нравственно, а хорошо воспитанный, высоно-развитый и даже ученый человъкъ, хорошо отличающій доброе отъ лукаваго, поступаетъ какъ последній негодяй, и еще твиъ искусиве и благовидиве, чвиъ онъ образованиве. Съ другой стороны, въ теченіи исторической жизни человічества воспитаніе, среда, однимъ словомъ всв условія, которыя вліяють на нравственный характерь и дъятельность человъка, подвергались многоразличнымъ перемвнамъ. Между твиъ несоотвътствіе умственнаго развитія съ нравственною діятельностью во всехъ своихъ чертахъ остается и до сихъ поръ постояннымъ явленіемъ. Вліяніе воспитанія и среды въ греческой, средневъковой, современной живии и вообще въ любую историческую эпоху было безъ сомнънія васьма различно, а безиравственность легко и одинаково уживалась съ образованиемъ и

ученостью. Чего же не доставало или не достаеть въ воспитаніи и въ общественной средв всяхь въковъ, когда изъ этой среды выходили и по прежнему выходять безиравственные ученые и образованные люди? Ясное дъло, что причина явленія лежить глубже общихъ вліяній воспитанія, среды и т. п. условій, кроется въ какомъ-нибудь началі, общемъ для всёхъ людей и всёхъ въковъ.

Если върно, что всякое искажение естественнаго человъческаго самолюбія обусловливается невнаніемъ нли недостатномъ знанія, то ключь для объясневія интересующаго насъ явленія въ нашихъ рукахъ. Если даже не смотря на всъ успъхи и всю силу современного знанія образованные и ученые люди действуютъ неправственно, значить въ самомъ знаніи, при всей его обширности, чего нибудь не достаеть, и этоть недостатовъ парализуеть все изобиле. После предшествующихъ объясненій нетрудно видъты теперь, какого знанія не доставало, или каное знаніе было недостаточнымъ въ различныя времена человъческаго развитія. Канъ ны видъли, противъ искаженія естественнаго самолюбія незнаніемъ направлялась философія и наука. По мъръ развитія и накопленія знаній человъкъ все лучше и больше узнаваль истиннаго, добраго, полезнаго, пріятнаго. Предположимъ теперь, что въ какое бы то ни было время одинъ человъкъ знаетъ одну науку, напр. астрономію, и больше ничего, а другой внаеть двв, три науки, наконець третій владъетъ весьма многими науками. Изъ нихъ безъ сомнёнія умёсть и можетъ лучше действовать въ отношении къ природе, людямъ и самому себъ тотъ, кто больше знаетъ природу и человъна, вообще ито больше знастъ науки. Предположимъ дальше,-и у насъ есть уже некоторыя основания для такого предположенія, — что философія наука, которая изучаеть въ свою очередь, все человъческое знаніе, всв науки. Не ясно ли, что без такой науки нравственная двятельность человака болве или менъе приближается къ тому, какъ если бы не было всъхъ наукъ? Не ясно ли также, что при недостаточной или ложной философін нравственная дъятельность болье или менье близка къ тому, какъ если бы всв науки были недостаточны или ложны? И дъйствительно, безъ философіи или при недостаточной философін и образованный грекъ и современный образованный че-

довъвъ одинаково выполняють грязное дъло, какъ будто между ними не существуеть разницы по воспитанію, по окружающей средъ, по степени ихъ научныхъ повнаній. Согласимся даже, что оплософія не наука, и тогда, при внимательномъ анализъ относящихся сюда явленій, мы найдемъ, что во всей исторіи прошлаго, равно какъ и въ настоящее время, нравственная отсталость, нравственная инерція и паденіе, вялость и искаженіе чувствованій совпадають съ отстаностью, инерціей и паденіемъ ондосовін. Особенно ръзко это обнаруживалось въ древнемъ міръ, предъ явленіемъ христіанства. Припоминиъ, нанъ плохо жилось древнему человъчеству, когда явыческая религія и философія потеряла свою жизненность; не забудемъ также, что древнюю мораль и эстетику усиливались спасти философы — стоики и епикурейцы, неописагорейцы и неоплатоники. Что васается настоящаго времени, мы видимъ какъ разъ процебланіе науки, слабость и упадокъ онлософіи, а потому бевъ большой ошибки можно сказать: одна изъ основныхъ причинъ несоответствія между нравственною деятельностію и высокимъ умственнымъ развитиемъ въ наше время заключается въ томъ обстоятельствъ, что при изобилін знаній мало философін. Какъ бы это ни казалось страннымъ, парадоксальнымъ, но -- чемъ меньше люди нщуть философію, тымь хуже имь живется, хуже чувствуется и темъ хуже они поступаютъ. Само собою разумеется, что во всвиъ случаниъ на усприакъ правственнаго развитія отзывается не только недостатокъ философін, но и недостатки существующей и популярной оклософіи. Чёмъ нестройные и поверхностиве философскія возрвнія, твиъ куже ихъ влінніе на жизнь и дъятельность человъка. И конечно, пока оплософія не опредълена и не признана какъ положительная наука, имъющая опредъленное и общеобязательное значение и содержание, отъ нея нечего требовать всёхъ плодовъ, какіе она можетъ принести для блага человъческой жизни. Точно также до времени, когда химія сділалась опреділенной наукой, отъ нея нельзя было требовать и ожидать тэхэ правтических благь, которыми ученые гордятся предъ оплосоовии. Съ глубокою проницательностію и со всею энергіей основательнаго убъжденія О. Контъ видитъ и указываетъ источники умственной и правственной анархіи при всвхъ успвхахъ цивилизаціи въ недостаткв истинной филосоен, какою онъ естественно считаетъ свою собственную, положительную (Cours de la ph. pos. 1, 41).

Такъ или иначевъ недостатив философіи какъ науки и въ недостаткахъ существующихъ философскихъ ученій кроется одна изъ общихъ причинъ, объясняющихъ, почему высокое умственное развитіе и общирныя знанія не обезпечивають человъка отъ низнаго и безиравственнаго самолюбія. Въ самонъ дълъ безъ философіи между человъческимъ знанісив и заурядною дъятельностью, какою она бываеть, есть прямая связь: нравственно или неправственно, ученый, равно какъ и неученый, поступаеть такъ и настолько, какъ и насколько хватаетъ его знамія и умънья. Но между научнымъ знаніемъ и правственною двятельностью, какою она должна быть, безъ философіи уже не достаеть связующаго звена,-не достаеть такого знанія, которое мотивировало бы и направляло бы волю сообразно со всвиъ, что знаеть человъчество, а не отдъльный только человъкъ или группа спеціалистовъ, или сообразно со всемъ, что составляетъ благо и удовольствіе для человъчества, а не для отдъльныхъ лицъ. Такимъ посредствующимъ ввеномъ стремилась быть, въ извъстной мъръ была и во всей мъръ должна быть-философія. Вив цвльнаго философскаго міросоверцанія, вив познанія и оцвики самаго знанія во всей его совокупности, какое нравственное приложение могутъ имъть самыя общирныя познания по математикъ, физикъ, физіологіи, исторіи и т. д.? "Какимъ образомъ недоумъваетъ г. Спенсеръ (Изучен. соціол., 11, 549), знаніе таблицы унноженія ножеть увеличить сердечную доброту въ такой степени, чтобы удержать отъ стреиденія вредить своимъ ближнимъ? Канимъ способомъ уменье писать, знаніе грамматики и пр. ножетъ сдълать чувство справедливости болъе сильнымъ? Почему отъ увеличенія запаса географических свёдёній можно ожидать и увеличенія уваженія въ природъ?" Ни разу не давши себъ отчета въ значение оплософи, Спенсеръ вопреки очевиднымъ свидътельствамъ опыта приходитъ въ заключенію, что между знаніемъ и правственною діятельностью ніть ничего общаго, ниваной связи, одно не влінетъ на другое. Между твиъ нъъ исторіи мы знаемъ, что при лучшихъ оплософскихъ ученіяхъ замътно осуществлялась гармонія знанія и деятельности, и при несравненно меньшихъ познаніяхъ, чтиъ теперь, въ обыч-17\*

ныхъ условіяхъ воспитанія и среды, сложились высоко нравственные типы Соврата, Платона, Спинозы, Канта, Фихто и др. Но ны впали бы въ большую ошибку, еслибы представили. что человъчество въ своихъ стремленіяхъ въ высшему знанію и въ лучшей жизни ограничивалось вообще наукой и въ частности философіей. Наука развивалась медленно и до новъйшихъ временъ не особенно щедро надвляла человвчество благами знанія и жизни. Притомъ она всегда была замкнута въ бояве или менве твсномъ кругу ученыхъ и даже до сихъ поръ далеко не составляетъ общаго достоянія. Что насается до омлософін, несмотря на ея высовія цёли и веливія об'вщанія всего дучшаго для человъчества, она постоянно оказывалась несостоятельной, изобиловала заблужденіями, и до сихъ поръ ея усивхи не соотвътствують уснлінив и надеждамь онлософовь. По вопросамъ о человъческомъ знанім и счастім въ самой философін накопилось и обнаружилось множество различныхъ и другъ другу противоположныхъ ввглядовъ и ученій. Естественно, что человвчество всегда стремилось восполнить недостатки знанія и въ частности философскаго. Такимъ восполнениемъ отъ древнъйшихъ временъ были религіозныя представленія и ученія. И такъ какъ недостатокъ знанія тёмъ ощутительнёе, чёмъ человъкъ меньше развитъ, то для древняго и вообще всякаго необразованнаго человъка религія становится не только восполненіемъ, а полною замъной всякаго знанія. Потому въ первобытныя времена, когда человъческое знаніе не только не сформировалось еще въ науку и философію, но вообще крайне скудно у человъка уже есть религіозныя идеи, какъ бы ни было ихъ содержаніе и выраженіе грубо или неопределенно. Известно, что въ перводревнія времена зародыши философскаго и научнаго знанія сливались съ минами и религіозными вфрованіями и сосредоточивались въ кругу жреческого сословія. Самые миоы, религіозныя ученія и связанный съ ними культь были первоначальной непосредственной попыткой понять отношенія человъка къ предметамъ и явленіямъ окружающаго міра и установить ихъ сообразно съ требованіями его естественнаго самолюбія. При нъкоторомъ вниманіи къ общирному классу явленій религіознаго сознанія, мы увидимъ, что каждая религія имветъ задачей доставить человъку знаніе и благополучіе и притомъ

для важдой ступени развитія знаніе высшее, благополучіе полное. Каждая релягія и въ ученіи и въ культа стремится направить человическое самолюбіе на лучшій путь къ счастію. Потому именно, по всей первобытной, древней и новой исторіи, мы видииъ громадное, исключительное вліяніе и значеніе религін въ развитін и жизни цалыхъ обществъ и отдальныхъ лицъ. Чънъ слабъе научное знаніе и чънъ хуже философія, тэмъ больше власти надъ умами и жизнью имбеть вбра и даже суевбріе. Итакъ накъ знаніе, сообщаемое въ религіи, имветъ видъ наиболве полнаго знанія, обнимаєть и опыть и умозрвніе, и мірь и человъка, отвъчаетъ на все, что для науки и философіи остается еще загадкой и задачей, то вліяніе религіи на человъческое самолюбіе всегда брало перевёсь надъ вліяніями науки и философін. Когда явилось христівнство, оно побъдило весь міръ, вилючая и науку съ философіей, такъ что вся древняя теоретическая и практическая мудрость оказалась несостоятельной, лишенной смысла (Римл. 1, 22), и христіанское ученіе положило начала новой цивилизаціи. И христіанство сохраняетъ свое указываемое здъсь значение, даже независимо отъ того, признаемъ ли мы благо и знаніе, сообщаемое человаку въ христіанскомъ ученін, за богооткровенную истину, за даръ божественной благодати, или нътъ. Для върующаго христіанина поразительный переворотъ, произведенный въ исторіи христіанствомъ, вполив понятенъ: тогда сама истина и благо въ лицъ I. Христа явились на землъ и возвъстили о Себъ такъ просто и такъ доступно для всвиъ, что были понятны для самыхъ простыхъ, дътскихъ умовъ. Съ тъхъ поръ какъ христіанинъ-человъкъ удовлетворенъ въ своихъ стремденіяхъ къ полной истинъ и совершенному благу, въра открываетъ ему все, а божественная благодать возводить въ ввиному блаженству. Но и невърующій не можеть не признать, что христівнство имело и иметь необывновенное и устойчивое вліяніе на всёхъ людей, и действительно спасало и спасаетъ человъческое самолюбіе отъ порочнаго искаженія и возводитъ человъка къ умственному и нравственному совершенству. Могущественнымъ вліяніемъ въры и объясняется то неръдкое въ жизни явленіе, когда простой, мало развитый и плохо воспитанный человъкъ нравственные благовоспитаннаго и ученаго. Недостатокъ въры и недостатки въ въроучени, заблужденія, составляють другую основную и общую причину, въ силу которой высокое умственное развитіе и общирныя познанія не обезпечивають человіна оть нравственной низости.

7. Темъ не меньше оказывалось и оказывается, что христіанство не остается единственнымъ и безусловнымъ руководитедемъ человъка въ его развитіи и отношеніяхъ къ окружающему міру. Это по той простой причина, что христівнство не дветь человъку ни астрономіи, ни физики, ни политической экономіи, ни технических отврытій, т.е. другими словами не уничтожаетъ естественнаго положенія человака въ природа. Становясь христівниномъ, усыновленнымъ Богу для вічной жизни, человъкъ остается роднымъ сыномъ своей пленеты не меньше и не иначе, чвиъ язычникъ, и въ неотвратимыхъ условіяхъ земной жизни долженъ прожить весь свой въкъ. Послъ явленія христівнства человъчество съ своимъ естественнымъ самолюбіемъ, съ своими земными интересами, необходимо должно было снова обратиться въ наувъ и философіи. По естественному порядку вещей наука вошла визств съ оплосоојей въ систему христіанскаго воспитанія и обученія. Ни въковыя узы схоластики, ни тюрьны, ни костры, воздвигаемые невъжественными ревнителями въры противъ ученыхъ и философовъ, не могли измънить втого естественнаго порядка вещей, не въ силахъ были устранить природную необходимость въ наукъ и философіи, побороть въ человъкъ природную склонность и способность къ той и другой. Съ возрождениемъ наукъ после средневеноваго мрака возродилась и философія, но самое возрожденіе наукъ вызвано пробужденіемъ философоской мысли, изученіемъ подлинныхъ филосооскихъ произведеній древности. Если по выраженію Тертулліана душа человъка по природъ христіанка, то можно выразиться, что человъкъ по природъ оплосооъ и ученый. Какъ онлосооъ и ученый, человъкъ не удовлетворяется върой и стремится познать и понять все истинное, осуществить все доброе примънительно къ своему земному существованию усилими своего собственнаго разума и своей собственной воли. Доступнали полная истина для человъческаго познанія, достижнио-ли счастіе въ условіяхъ земной жизни, это другой вопросъ; для насъ важно только то, что философія наравив и вивств съ наукой составляеть первичное, естественное и необходимое требованіе самой собственной природы человтка въ его отношеніяхъ къ витинему міру, и это требованіе не могло и не можетъ быть удовлетворено ни со стороны религін, ни стороны науки.

Понятно теперь, почему въ теченіе всей исторіи своего развитія человъчество всегда выназывало непреодолиную склонность и большую способность не только къ научному знанію, но и къ философскому и даже не столько къ первому, сколько ко второму. Для человъка по самой природъ вещей то, чего онъ ищетъ въ оплосооји, т.-е. высшее знаніе и счастіе, важиве и нужнъе всего, что дветъ наука. Въ цъльномъ же и единичномъ человъческомъ знанін наука и философія-близнецы. Онъ имъютъ одинъ общій корень въопыть и умозрвній или съ другой точки вранія-въ самой органиваціи и въ естественномъ положеніи чедовъка въ природъ. Каждый человъкъ по природъ философъ. Склонность и способность человака на онлосооін, наравна и вивств со всякимъ другимъ знаніемъ, вызывается и обусловливается, канъ мы видели, самою необходимостью его существованія, его естественнымъ самолюбіемъ. Философствованіе являетса первымъ, основнымъ условіемъ человоческой жизни и развитія, естественнымъ закономъ взакиныхъ отношеній человъка въ самому себъ, въ другимъ дюдямъ и во всей природъ. По своей собственной природъ и по природъ окружающаго его міра человъкъ склоненъ и способенъ къ такому знанію, которое обнимаеть и все познаваемое и самое познаніе,--не ограничивается ни временемъ, ни пространствомъ, никакими чувственными предълами. На этомъ одинаково зиждется значение и прогрессъ всявой науки и философіи. Если бы было иначе, тогда не тольво первыя философскія умовржнія не развились бы въ философію Платона, Канта, Гегеля, но арнометика и элементарная геометрія никогда не доразвились бы до высшей математики, никогда не совръда бы великая современная теорія механическаго движенія.

Какъ бы ни было просто и очевидно отношеніе между чедовъкомъ и природой, которое въ самомъ корнъ человъческаго знанія связываетъ науку съ оплософіей и равномёрно обусловливаетъ естественную необходимость той и другой въ исторіи человъческаго развитія, неръдко приходится встрачать категорическое отрицаніе природной связи и равнозначности оплосо-



фін съ наукой. Отрицаніе имветь тоть смысль, что въ человьвъ вовсе нътъ какой нибудь природной склонности въ испанію онносоосной истины, что онносооія вообще есть продукть ножныхъ и напускныхъ интересовъ. Въ числъ представителей подобныхъ взглядовъ приходится встретить и такого авторитетнаго мыслителя, какъ Ст. Милль. "Было бы большою ошибкой, говорить Милль во второмъ томъ своей логики (507-509), которую едва-ин ито саблаетъ, утверждать, что умозрвніе, умотвенная двятельность, изследованіе истины, принадлежить нь самымь могущественнымъ склонностямъ человъческой природы или ванимаетъ господствующее место въ жизни неделимыхъ, кроме нъкоторыхъ, вполнъ исключительныхъ". Въ самонъ дълъ, большинство человъчества въ своихъ стремленіяхъ възнанію и счастію обходится безъ философіи, не чувствуетъ въ ней ни малъйшей нужды, не видить отъ нея ни мальйшей польвы. Обывновенно не зная и даже не подоврѣвая того, чѣмъ занимаются онаосооы, люди удовлетворяются или обычною житейскою мудростью или такъ-называемымъ положительным жиніемъ или наконецъ ученіями въры. Въ концъ всего наука достигла изумительной высоты сравнительно съ первобытнымъ и вообще минувшими временами человаческого развития и теперь быстро и правильно идетъ впередъ, а философія съ своими великими вопросами и стремленіями повидимому не дала челов'яку инчего цвинаго и теперь остается назади, какъ пережитая и некужная форма знанія. Повидимому положеніе, что философія вмёств съ наукой вытекаеть изъ самой организаціи человъка и его положенія въ природъ, что наждый человъкъ по природъ философъ, вакъ разъ и есть та большая ошибка, которую по мивнію Милля едва-ли ито сдвлаеть.

Въ дъйствительности большая ошибка лежитъ именно въ противоположномъ воззръніи, и Милль едва-ли сдълаль бы ее, если бы на этотъ разъ не сившалъ природнаго начала и значенія оплософіи съ ея историческими судьбами. Въ другой разъ, и печти въ томъ же въстъ логики, которое указано, онъ и самъ, съ поразительнымъ у такого логика противоръчіемъ съ самимъ собою, показываетъ уже, что не тотъ ошибается, кто корни оплософіи видитъ въ самомъ строъ человъческой и внъшней природы, а тотъ, кто этого не видитъ. "Не смотря на относитель-

ную слабость этого принципа (т.е. природнаго расположения человъка въ онлосооін) между другими общественными силами. говорить Милль (ів. 518), вліяніе его есть главная опредъляющая причина общественнаго прогресса, такъ какъ всъ другія, настроенія нашей природы, содвиствующія прогрессу, зависять. отъ него въ средствахъ исполнения своей доли влияния". Такимъ образомъ въ первый разъ сказано, что умозраніе не занимаеть господствующаго мъста въ жизни людей, въдругой разъ -- его влінніе есть главная опредвляющая причина общественнаго прогресса. Противоржчие еще резче выступаеть въ томъ, что Миль говорить дальше: "состояніе унозрительниму способностей, характеръ предложеній, признаваемыхъ умомъ, существеннымъ обравомъ опредъляетъ нравственное и политическое, такъ же какъ и онзическое состояние общества.... Всякое данное состояніе умозрівнія почти всегда обнаруживалось рамьше соотвътствующего ему состоянія всёхъ другихъ явленій, хотя. дъйствіе безъ сомивнія сильно воздъйствовало на причину".

Нельвя лучше и сильиве, чвив это сказано у Милля, подтвердить и выразить результать всего предыдущаго изследованія о происхождении и значении философии. Разсматривая природное начало человъческого знанія, мы уже виділи, какое значеніе въ самомъ дълъ имъетъ онлософія въ его развитіи. Ни одинъ чедовъть не можеть прожить безъ ощущеній, чувствованій и дійствій, не можеть обойтноь безь знанія, но въ то же самое вреия никакое движение и развитие знания невозможно, если человъкъ такъ или иначе не будетъ давать себъ отчета въ своемъ знанін, не будеть отличать заблужденія отъ истины и не будетъ испать последней во всемъ разнообразіи своихъ ощущеній, представленій, понятій, чувствованій и дійствій. Потому человъкъ, неизбъжно накопияя и развиван свое знаніе, вивств съ твиъ неизбежно и философствуетъ. Какъ люди мыслятъ, говорять и пишуть до появленія систематической логики и грамматики или не зная той и другой, такъ и философствують до появленія философских системь или не имвя о нихь ни малвйшаго понятія, не заботясь о философіи. Очень естественно, что большинство человичества и до сихъ поръ обходится бевъ опдософсинкъ ученій, не знасть ихъ и не интересуется ими; прежде чёмъ человеческое знаніе стало принимать определенныя

систематическія формы, даже и все человачество жило и обходилось безъ эндософсиих системъ. Только это не значитъ, что тв интересы и стремденія, изъ которыхъ развивались опредвденныя философскія ученія, чужды человіческой природів, и фидософія вошла въ человъческую живнь какъ побочный продукть неторін, который могь существовать, но можеть и даже должелъ исчезнуть. Было время, ногда все человачество обходилось и безъ опредъленныхъ наукъ, а большинство и теперь не внаетъ научныхъ теорій или мало интересуется ими; а между тъмъ наука, выростая изъ общихъ съ оплософіей элементовъ повнанія, по всей справедливости можеть и должна быть признана природнымъ и постояннымъ началовъ человъческой жизни и развитія. Философія не меньше науки есть постольное, естественное условіе человіческого существованія, условіе неустранимое нивавими силами, незамёнимое нивавими компромиссами.

Но если такъ, то является вопросъ, почему же или какимъ образомъ случилось, что философія ниспала съ высоты своего естественнаго значенія и назначенія, разошлась съ наукой, отстала отъ нея и дошла до того незавиднаго состоянія, въ какомъ она повидимому находится въ настоящее время? Какъ вышло, что не смотря на природную, органическую связь философіи съ наукой въ самомъ ихъ происхожденія и значеніи для человіческой жизни, философское знаніе кажется не только отличныть отъ научнаго, а даже противоположнымъ ему? Отвіз та на этотъ вопросъ очевидно нужно искать въ историческихъ судьбахъ философіи.

II. MUJOCJABORIŽ.

## СЛОВО

ВЪ НЕДЪЛЮ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ И ПРАЗДНОВАНІЕ ПРЕПОДОБНЫМЪ МЕӨОДІЮ И КИРИЛЛУ, ВЪ ПАМЯТЬ СОВЕРШЕНІЯ ТЫСЯЧЕЛЬТІЯ ОТЪ ПЕРВОНАЧАЛЬНАГО ОСВЯЩЕНІЯ НАШЕГО ОТЕЧЕСТВЕННАГО ЯЗЫ-КА ЕВАНГЕЛІЕМЪ \*).

> Праведницы во выки живуть, и въ Господы мяда икъ, и попечение икъ у Вишияю: село ради примуть царотвие благольнія, и вынець доброти отъ руки Господни (Прем. 5, 15, 16).

Мномество людей сходить въ могилу, не оставляя видимаго следа своего существованія на земле: проходять два, три десатильтія, и самое имя ихъ изглаждается изъ памяти живущихъ. Только Господь ведаеть ихъ дела, слова, мысли: и если они имели счестіе принадлежать въ Церкви, то помнить о нихъ эта иежная наша мать, вознося ежедневныя молитвы объ упокосній душь яхъ.

Но въкоторые оставляють свътлый, и глубовій слідь своего бытія на земль. Разстоянія времени не умаляють ихъ памяти. Напротивь: чёмь далье отходить время, тымь ясите становятся ихъ дъла, и выше и свътлье является ихъ нравственный об-

<sup>\*)</sup> Произнесено въ московскомъ Успенскомъ соборѣ въ день годичнаго общаго собранія Миссіонерскаго Общества.

разъ. Изъ глубины въковъ, истинно живые, они взираютъ въ намъ, указуютъ намъ пути жизни, свътятъ своимъ примъромъ.

Съ первыхъ лътъ по кончинъ святыхъ Солунскихъ братій Месодія и Кирилла Церковь чтила ихъ святую память, и върующіе прибъгали къ нимъ съ своими молитвами. Но вотъ совершается тысячельтіе со времени важныйшаго изъ ихъ подвиговъ Съ нимъ совпадаетъ тысячельтіе въ жизни нашего и другихъ славянскихъ народовъ. Взору представилось общирное поприще пройденнаго народами пути. Сами собою возникали вопросы: кому мы обязаны своими успъхами, своимъ развитіемъ, благосостояніемъ? Что поддержало насъ въ годины искушеній? На чемъ теперь держатся основы нашей жизни? Много свътлыхъ, славныхъ именъ воскресло въ благодарной памяти народа: но свътльсь именъ воскресло въ благодарной памяти народа: но свътльсь братій нашихъ на востокъ, югъ и западъ Европы сіяють имена этихъ нашихъ просвътителей-равноапостоловъ, творцевъ нашего языка, первохудожниковъ нашей письменности.

Невозможно изобразить величія двла, совершеннаго ими въ эту краткую, такъ быстро пролетающую, жизнь нашу. Цълые народы, блуждавшіе во тьм' явычества, введены ими въ ограду святой Церкви, которая украсилась потомъ вышедшими изъ ихъ среды тысячами святыхъ угодимковъ, исповедниковъ и мучениковъ за въру. Вслъдъ за христіанскимъ просвъщеніемъ началось гражданское процевтаніе этихъ народовъ, и какъ быстро возникають эти славныя и могущественныя славянскія царства, ванъ сразу обнаруживаются на разныхъ поприщахъ сила и полетъ славянской мысли, славянскаго духа! Въ семью европейскихъ явыковъ введенъ новый, съ неслыханнымъ досель богатствомъ звуковъ, и формы, которыя образовали для этого явыка творцы его, досель остаются неприкосновенными, какъ бы прирожденными ему. Цълый великій рядъ духовныхъ и иныхъ знаменитыхъ славянскихъ писателей-это какъ бы сониъ учениковъ святыхъ первоучителей. Богу угодно было подвергнуть и насъ и единокровныхъ братій нашихъ тяжкому игу рабства. Гдъ наши предки въ эти темныя времена монгольскаго ига находили себъ отраду и утъшение? Что даже до послъднихъ дней поддерживало духъ многострадальныхъ нашихъ братій на Востовъ? Въ Словъ Божіемъ, богослуженін на родномъ языкъ свътиль имъ и наиъ свътъ истины, отсюда имъ и наиъ исходили лучи надежды на лучшую будущность. И танъ, гдъ не давали свободно нить этой живой воды, гдв нашимъ братьямъ славянамъ въ теченіе долгихъ въковъ съ насилісиъ навизывали иное просвъщеніе, прививали иную жизнь, и тамъ никакія усилія недруговъ славянства не могли искоренить дорогой памяти святыхъ первоучителей: "нътъ, не тому они насъ учили", говорили наши единовровные братья и обращали и обращають свои взоры въ Востоку, откуда приходили въ нимъ эти истинныя изставникиотцы. Въ послъенее время началось сближение народовъ славянскихъ. Иные непривычные слышались намъ звуки, иная непонятная річь: такъ много разныхъ вліяній прошло между ними. Но довольно было сойтись намъ и имъ въ православномъ храив: когда раздались вдесь величественные звуки Слова Божія и вдохновенныхъ молитвъ и пъснопъній на языкъ первоучителей, накою радостію занскримись глаза!.. свое общее, родное, неотъемленое почувствовали мы. Переносимся въ последнему времени: чемь живеть, что мыслить, чемь питается этоть такь-навываемый простой, добрый, благочестивый нашъ народъ, проявившій столько доблести, давшій таких в героєвь въ минувшую великую войну? Родныя слова Священнаго Писанія, церковныхъ молитвъ и пъснопъній-ото дорогое наследіе отъ святыхъ просвътитилей-было единственною нищею, питавшею его въ теченіе тысячельнія, и иной пищи, инаго основанія для его развитія, не пожелають ему истинные ревнители общественнаго блага. Воть сколько плодовъ минувшее тысячельтіе, - этоть единый, день, по слову псалиопъвца, пронесшійся предъ очами Господними, и даже еще менве-стража ношная (Пс. 89, 5).-обнаружило отъ добраго поства, сдъданнаго святыми братьями! Проповъдники святой вёры, творцы отечественного явыка, они являются возбудителями и направителями жизни народной, знаменіемъ и ввеномъ ихъ единенія, символомъ православія, провозвітниками и указателями славнаго будущаго. Не чувствуемъ ли мы, что стоимъ при разсвътаніи другаго дня Божія въ судьбахъ славянскихъ народовъ? Вотъ уже ввошло солице свободы надъ несчастными странами, столько въковъ изнывавшими въ рабствъ. Отсюда слышатся отплики радостнаго утра и будять чувства братства, преданія роднаго православія. О, какъ еще тогда вознесется и возсіяєть святое и славное имя нашихъ первоучителей. Такъ Господь сторицею возращаеть плодъ отъ добраго пестаннаго съмени, давая вкушать отъ него великому иножеству людей и все выше и выше вознося вънецъ на главахъ добрыхъ дълателей своего вертограда!

Какою силою совершаются такія великія дёла? Изъ накихъ духовныхъ тайниковъ неходили эти свётлыя мысли, озаряющія тысячельтія, эта властность слова, покоряющая народы и съ теченіемъ въковъ только возрастающая въ своей силъ? Никавія свёдёнія о жизин деятелей, подобныхъ святымъ Равновпоотоламъ, накъ бы ни тщательно сохраняло ихъ преданіе и собирала исторія, не могуть дать ответа на эти вопросы. Здесь дежить печать такиственности, потому что чрезь земныя орудія, всегда немощныя, действуєть адесь всемогущая сила Божія. Вотъ въ лицъ святыхъ апостоловъ ны инвенъ, можно скавать, всемірныхъ завоевателей; а много ли о нихъ знаемъ? И въ подвигахъ равновпостоловъ мы видимъ черты могущества и мудрости, превышающихъ обывновенныя человъческія силы. "Хорошо бы тебъ креститься по доброй воль въ своей земль", посылаеть сказать св. Месодій одному князю язычнику, который не хотвль слышать о върв и всячески тесниль христіань, "чтобы, попавшись въ пленъ, не быть принужденнымъ креститься по неволь на чужой. И точно, этоть внязь попадаеть въ плънъ, въ узахъ его вспоминаетъ о предречении святаго, и по освобождении изъ него спъщитъ исполнить его наставление. Не совершается ли въ подобныхъ случаяхъ нёчто подобное тому, что нъкогда. Господь объщаль пророку: воть, Я вложиль слова Мои въ уста тьои; смотри, Я поставиль тебя надъ народами и царствами, чтобы искоренять, разорять, губить и разрушать, созидать и насаждать (Іер. І. 9. 10). Завистники всячески стараются разстроить святое дело просветителей и вооружають противъ -него сильныхъ міра, и что же?--достаточно было только такъсказать показаться имъ, и святой трудъ ихъ, вивсто осуждевія, встръчаеть похвалу, вивсто преследованія-покровительство и защиту. Не исполняется ли здёсь обещание, некогда дан--ное святымъ впостольмъ: Я дамь вамь уста и премудрость, которой не возмогуть противоричить ни противостать противящісся еамь (Лук. 21, 15). Проповъдники святой въры съ радостнымъ

изумленіемъ, можно сказать, очами видятъ, какъ чрозъихъ простое слово сила Божія прикасается къ сердну слушателей, раждаетъ тамъ неожиданное обиліе добрыхъ чувствъ и расположеній и производитъ радостные восторги, и потому-то такъ жива и глубока въ нихъ въра въ Божіе Провидъніе, управляющее судьбами человъческими.

Что же? Ослабляется ли этимъ величіе заслуги у добрыхъ дъятелей? Никакъ! Какая потребна чистота души для того, чтобы призвать Божіе избраніе для такого великаго и плодотворнаго дъланія? Сколько трудовъ, бодрствованія, терпінія, самоотверженія потребно для того, чтобы быть достойнымъ носителемъ этой Божіей силы и иміть возможность съ дерзновеніемъ сказать: и благодать Его, яже во мяю, не тиза бысть (І Кор. 15, 10)? Подвигъ апостольскій, при всемъ содійствій ему Божіей благодати, труднійній изъ всіхъ человіческихъ служеній Овруженные тьмами противниковъ, пропов'ядники візры—осци посреди волюов (Мате. 10, 16)! Какія же качества и достоинства святыхъ братьевъ призвали на нихъ такое обиліе Божіей благодати и сділали ихъ столь славными ся носителями? Здізсь каждая черта ихъ живни дорога и поучительна.

Прежде всего является здёсь вліяніе доброй христіанской семьи. Дёти высокаго сановника, имершіе доступь къ императорскому двору, они всей душой стремятся на служеніе Богу и Церкви. Да будуть благословенны родители, давшіе имъ такое направленіе! Не напрасно о такихъ подвижникахъ говорится, что Господь избираеть ихъ отъ от чрева матери (Гал. I, 15).

Изъ доброй семьи братья выносять кртикое чувство дружбы. Великая польза и для обыкновенныхъ житейскихъ дълъ бываетъ, когда братья, соединенные любовію, трудятся витеть, поддерживая и ободряя другь друга. Святые Менодій и Кирилъ вто чувство братской любви обращаютъ на пользу своего великаго служенія, подражая святымъ апостоламъ Петру и Андрею, Іакову и Іоанну. Имя святаго Кирила болъе блистаетъ въ первой половинъ ихъ совитетной апостольской дъятельности; св. Менодій доводить до конца общее братиее дъло. Какъ трогательны эти слова, обращенныя умирающимъ св. Кириломъ къ св. Менодію: "Брать! мы съ тобою были, какъ дружная пара воловъ, воздълывающихъ одну ниву, и вотъ я падаю на браздъ,

рано окончивъ день свой. Умоляю тебя, не оставляй нашего дъла; ты имъ угодишь Богу"! и св. Месодій свято исполниль завъщаніе брата.

Сила Божія совершала свои чудеса и чрезъ некнижныхъ рыбарей и чревъ обладавшаго кижною мудростію Савла. Святые Солунскіе братья, подобно великому апостолу языковъ, получили высокое научное образованіе. Одинъ изъ нихъ пользовался наставленіями первыхъ свѣтилъ того времени. Въ кориѣ этого образованія лежало Слово Божіє. Душа ихъ опытио знала, какіе плоды оно приноситъ, пріемленое съ вѣрою и усердіемъ. Отъ полноты этого убѣжденія и родилась въ нихъ благословенная мысль—сдѣлать для новопросвѣщаемыхъ вѣрою накъ можно болѣе доступнымъ пользованіе этимъ безцѣннымъ совровищемъ. Какая сила дышетъ въ этихъ словахъ святыхъ первоучителей: "Услышьте Славяне всѣ слово, еже отъ Бога прівде, слово, еже кормитъ души человѣческія, слово, еже крѣпитъ умы и сердца. Душа жизни ве имѣетъ, если словесъ Божіихъ не слышитъ!"

И еще особенность въ ихъ образованіи: святый Константинъ (мірское имя Кирилла), говорится въ его жизнеописаніи, изучаль всё науки, въ особенности же онлосооію. Онъ почиталь ее высшею мудростію, научающею человъка жить достойно образа и подобія Творца своего. Что мы слышимъ? Филосооія, эта нынъ всёми признаваемая противница вёры, расплодившая повсюду столько враговъ ей, у святаго первоучителя нашего является руководительницей къ вёрё. По истинё, пустая и лжеименная та онлосооія, которая не возвышается надъ землею и неизбъжно къ землё наклоняетъ своихъ приверженцевъ, приводя ихъ или къ чувственности или къ отчаянію. Истинная оплосооія углубляетъ взоръ къ существу вещей; ища причины за причиной всему существующему, она возвышаетъ умъ отъ земли и возноситъ горё—къ Первой причинё всего, Высочайшему самосущему Духу!

Воспитаніе и образованіе святаго Константина оплосова принесли тотъ плодъ, что въ душт его пламенемъ гортло желаніе посвятить вст силы, всю жизнь Богу. Онъ отвергаетъ и богатый бракъ и предлагаемыя высокія должности въ государствть, и дълается инокомъ. Св. Месодій быстро достигаетъ высокаго положенія въ свёть, но также отказывается отъ всего для служенія единому Богу въ иночествъ. Наконецъ оба брата соелиняются, и гдъ?-на недоступныхъ, едва видныхъ, высотахъ Олимна, гдъ древніе воображали жилище боговъ, и гдъ потомъ необъяснимыми способами пріютились обители православных иноковъ. Тамъ, между небомъ и землею, среди аскетическихъ трудовъ и подвиговъ, зръди въ душахъ святыхъ братьевъ эти свътлыя мысли, озаряющія въ теченіе въковъ цълые народы. закалялся ихъ характеръ къ перенесенію ожидавшихъ ихъ трудовъ, согръвалось и пламентло ихъ сердце любовію къ несчастнымъ народамъ, блуждавшимъ во тымъ и съни смертнъй! Міръ потеряль ихъ изъ виду; но окомъ великаго благоволенія взираль на ихъ сердце Господь съ небеси и коснулся ихъ огнемъ Своего призванія. Тогда они спустились съ своихъ горнихъ высотъ на землю и явили міру, какія сокровища тамъ собираются и сохраняются.

Наконецъ -- еще важная и поучительная черта въ жизни святыхъ первоучителей. Въ то время, какъ они жили и трудились, уже начиналось то гибельное отдъленіе отъ союза вселенской Церкви, въ которомъ до сихъ поръ пребываютъ нъкогда единовърные намъ христіанскіе народы Запада. Среди разнообразныхъ снощеній ихъ съ предстоятелями Западной церкви и главою ихъ затрогивались спорные вопросы. Св. братья оказывали всякое уважение патріарку Западной церкви и другимъ предстоятелямъ ея, но твердо и высоко держали знамя Восточнаго и вывств вседенского правословія. Въ Римів они составили исповъданіе въры, согласное съ духомъ и буквою православія, и въ концъ сего исповъданія св. Кириллъ начерталь эти достопамятныя слова: "такъ я исповъдую свою въру съ Месодіемъ, приснымъ братомъ моимъ и помощникомъ въслужбъ Божіей. Въсей въръ состоитъ спасеніе и упованіе, и се оба мы предаемъ ученикамъ своимъ, да тако въруя спасутся". По этой-то непреклонной твердости ихъ въры святая и мять ихъ и служитъ для западныхъ братій нашихъ Славянъ символомъ православія и призывомъ къ нему.

Помыслих дни первыя, восклицаеть пророкь Давидь, и льта вычныя помянухь, и поучахся (Пс. 76, 6). Это величе апостольского подвига, свидътельствуемое въками, эта разнообразная богатая

жатва отъ посвянныхъ свиянъ ввры, эта съ теченіемъ ввковъ и расширеніемъ жизни возвышающаяся благодарность народовъ къ насадителямъ и распространителямъ среди нихъ христіанства, эта ввчная радость ихъ самихъ въ царствъ небеснаго Мадовоздаятеля — какое ободреніе и утъшеніе должны внушать вамъ, самоотверженные подвижники на поприщъ проповъданія святой въры невъдущимъ ея благодатнаго свъта! Да укръпитъ васъ Господь въ вашихъ трудахъ и лишеніяхъ, опасностяхъ и бъдахъ! Да пребудетъ на васъ благословеніе тъхъ, чье дъло вы продолжаете, святыхъ апостоловъ и равноапостоловъ! Да отзовется въ вашихъ сердцахъ радостными утъшеніями это сочувствіе, эта любовь къ вамъ всего нашего великаго отечества, эта теплая днесь въ сердцъ Россіи и во всъхъ безчисленныхъ храмахъ ея возносимая о васъ молитва святителей и върующихъ!

Помыслихь дни первыя... и поучахся... Есть опредъленные времена и сроки, когда Господь призываетъ новыя племена и народы въ ограду Своей церкви. Таково было время призванія Славянъ: какъбы вдругъ всв они возжаждали слова истины, взыскали свъта благодати Христовой: явились добрые въстники, ввели ихъ въ Церковь и утвшили ее въ горькое время отторженія отъ нея христіанскаго Запада. И наше время, подобно знаменитому девятому въку, представляетъ величественное арълище народа богатаго дарами природы, способнаго въ развитію, съ несомивнию историческою будущностію, который всею огромною массой своей, можно сказать, теснится ко вратамъ церкви Божіей. Уже вводятся тамъ христіанскія учрежденія; усвояются порядки, выработанные въ теченіе въковъ подъ вліяніемъ свътлыхъ христіанскихъ воззрвній: остается въ слагающійся на подобіе христіанскаго организмъ могучаго народа вдохнуть дыханіе жизни, указать и открыть ему источники воды живой. Припоминаются слова Господа ученикамъ: возведите очи ваши и посмотрите на нивы, како оно побъльли и поспъли ко жатво (Іоан. 4, 35). Вы догадываетесь, слушатели, о комъ идетъ рвчь: о сосъдней намъ Японіи. Кто же явится просвътителемъ этой страны? Кто пожнеть тамъ жатву и собереть плодь въ жизнь вычную (36)? Тебъ, православная Россія, Господь указуетъ эту обязанность и радость! Какъ нъкогда православная Греція дала Славянамъ

желанныхъ ими наставниковъ-отцевъ; такъ да дастъ православной Россіи пропов'ядниковъ истины жаждующей ея свъта Японін. Мы слышимъ, что православныхъ двятелей тамъ мало, что они находятся въ такой тяготящей нужде, что имъ противостоить борьба събиными проповедниками христіанства, обставденными для успъха своего дъла всеми богатыми пособіями и средствами отъ просвъщенныхъ государствъ Европы, преслъдующими своекорыстные виды, что однакоже японцы неохотно поддаются на вкъ соблазны, а усердно слушають православныхъ учителей, которые лучше умъютъ понять ихъ серпечную нужду и ближе и проще отвътить ей. Не то же ли самое зрълище представляли нъкогда славянскія страны, гдъ два православныхъ учителя съ горстію учениковъ мужественно полвивались среди тысячъ иныхъ наставниковъ, обезпеченныхъ всеми пособіями и отъ свътской и отъ духовной власти, и однакожъ не тъмъ, а имъ Господь судилъ успъхъ, не тъхъ, а ихъ имена сохраняются въ благодарной памяти народовъ и благословляются потоиствомъ. Не бойся же малое стадо! ибо вамь благоволить Отець дать царство (Лук. 12, 32)! Подвизайтесь, мужественные проповъдники на славномъ поприщъ, открытомъ вамъ любовію небеснаго Отца! Какое сладкое утвшение приносите вы своими самоотверженными трудами матери-церкви! Какая великая награда ожидаетъ васъ и у людей и тамъ у небеснаго Мадовоз-!петтая

Поминайте, учить святой апостоль, наставники ваша, иже глаголаша вамь Слово Божіе, ижже взирающе на скончаніе жительства.
подражайте впри иж (Евр. 13, 7). Наставленіе въ Словъ Божіемъ
пріобрътаетъ особенную силу тамь, гдъ слово оправдывается
дъломъ, тогда, когда жизнь, посвященная проповъди, сама изобилуетъ чертами назиданія и свидътельствуется въчною памятію и вънцомъ славы у Господа. Храня въ неизмънной върности ученіе, преподанное намъ нашими первоучителями, постараемся напечатлъть въ своихъ сердцахъ свътлый образъ ихъ
жизни. Какія назидательныя черты: это дътство, проведенное
въ нъдрахъ доброй семьи, это правильное и глубовое образованіе, эта тъсная дружба святыхъ братьевъ, обращенная на помощь великому дълу ихъ служенія, это очищеніе и возвышеніе
стремящагося къ Богу духа подвигами поста и воздержанія, эта

18\*

Digitized by Google

наконецъ непреклонная твердость въ православіи. Но замвчаете ли, что здёсь дается отвётъ даже на многіе современные наши вопросы, указывается путь жизни цёлымъ народамъ, которые, напримёръ, какъ и отдёльные люди, только въ единеніи могутъ быть крёнки противъ общихъ враговъ. Просвёщенные народы Запада, уже прошедшіе свое поприще и расшатавшіеся въ своихъ вёрованіяхъ и убёжденіяхъ, ждутъ свёта съ Востока. Кто знаетъ,—не объ этихъ ли коренныхъ основахъ жизни и частной и общественной и государственной должны напомнить имъ, сказать свое слово вступающіе въ ихъ семью народы славянскіе, если только дастъ Господь имъ всёмъ возродиться къ свободё и окрёпнуть въ единеніи! Аминь.

Протогерей П. Смирновъ.

## СЛОВО

НА ПРАЗДНОВАНІЕ СТОЛЬТНЯГО ЮБИЛЕЯ КОНСТАНТИНОВСКАГО МЕЖЕВАГО ИНСТИТУТА \*).

O HPABE COECTBEHHOCTH HO XPHCTIAHCROMY YVEHIO.

Ты еси Господи устрояни достояние мое мню. Вервіе (межевое) паде мню въ веселыхъ мюстахъ (Пс. 15, 5, 6) \*\*). Заповъждъ, Боже, силою Твоею укръпи, Боже, сіе, еже содълалъ еси въ насъ (Пс. 67, 29).

Подобнымъ этимъ словамъ псалмонъвца изречениемъ "конфирмовала" Екатерина Великая новое въ Россіи межевое дъло "миролюбнаго" распредъленія земель всей Имперіи, для научнаго содъйствія чему и положено было основаніе нашего Института. При утвержденіи генеральнаго размежеванія Россіи, вмъсто обычнаго "быть по сему", Екатерина II начертала: "укръ-

<sup>\*\*)</sup> Посавдній стихъ приведенъ по славянскому переводу Псалтиря архіси. Амвросія Зертисъ-Каменскаго.



<sup>\*)</sup> Произнесено 21 мая въ день сошествія Св. Духа и храмоваго праздника церкви Межеваго Институла въ честь св. равноапостольныхъ царей Константина и Елены законоучителемъ св. А. Григорьичемъ Полотебновымъ.

пи Господи достояніе людемъ своимъ 1). Укръпленіе поземельной собственности, какъ собственности неотъемлемой и священной, имъла въ виду мудрая императрица, открывая въ Россіи "генеральное миролюбное размежеваніе", послужившее къ открытію перваго межеваго учебнаго заведенія нашего. Почему и девизомъ межевыхъ учрежденій, равно какъ и нашего Института, избрано изреченіе: "каждый при своемъ", изреченіе начертанное рукою самой же императрицы на рисункъ межеваго штемпеля 2). Почему и курсъ наукъ Константиновскаго Межеваго Института заканчивается строго юридическимъ ученіемъ о правъ собственности. Столътнее существование нашего все болъе и болъе усовершающагося заведенія служить достаточнымь ручательствомъ не только благотворности, но и насущной необходимости его для Россіи, въ виду достиженія цели ограждать, утвер-ждать и укреплять священныя права собственности земли, какъ выразилась въ манифестъ своемъ мудрая царица: "для истинной всего общества пользы, утвержденія покоя, правъ и надежности каждаго владітеля въ его благопріобрітенномъ имінія. 3). Сто льтъ върно и неизмънно содъйствуетъ Институтъ нашъ достиженію цваи указанной перстомъ боговънчанной преобразовательницы межеваго дела въ Россіи. Долговечность и благіе плоды учрежденія императрицы можемъ принять за знаменіе Божія благословенія и благоволенія къ заботв правительствъ объ укръпленін собственности каждаго гражданина.

И вотъ церковь, всегда сочувствующая всему благому въ учрежденіяхъ человъческихъ, торжественнымъ служеніемъ своимъ освящаетъ празднованіе стольтняго юбилея Константиновскаго Межеваго Института. Торжествомъ своимъ не благословляетъ ли она заведеніе наше на будущіе въка и не возвъщаетъ ли во всеуслышаніе о священной важности премудрой цъли, достиженію которой содъйствуетъ въ Россіи Институтъ нашъ? Торжество наше усугубляется совпаденіемъ дня юбилея съ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мание. о генерал. размеж. зем. во всей Имперіи. Поли. Собр. Законосъ, т. XVII стр. 331.



<sup>1)</sup> Матер. для преоб. меж. части въ Россіи, кн. 1, стр. 32, 34 и 35.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 33-34. Оно находится на знакѣ форменнаго копивоспитанниковъ Института.

двумя праздниками: великимъ праздникомъ во славу Всесвятаго, Животворящаго и Всесильнаго Духа и храмовымъ-въ честь и память небесныхъ покровителей заведенія нашего, Свв. Великихъ Царей и Равноапостоловъ Константина и матери его Елены. И въ воспоминаніяхъ вызываемыхъ этими праздниками мы можемъ находить укръпленіе въры нашей въ высоту права собственности, какъ права спященнаго, какъ права истинно христіанскаго. Излишне распространяться о томъ, какое изъ современныхъ возаръній на права собственности имъется нами въ виду. Торжество во славу Духа Сп. переноситъ мысль нашу во времени основанія первой христіанской церкви въ Іерусалимъ и къ светлому образу жизни перваго христіанскаго общества, по сошествін Дука Св.; храмовой же праздникъ возвъщаетъ славу Константина Великаго и матери его Елены, открывшуюся во всемірномъ торжествъ христіанства надъ язычествомъ и въ новомъ образъ жизни христіанъ послъ трехвъковаго гоненія христіанства.

И жизнь первой Іерусалимской церкви, въ ожиданіи гоненій и преследованій, и устроеніе жизни церквей всего христіанска-го міра Константиномъ, после деспотизма и ужасныхъ насилій изычества, вечно будуть свидетельствовать христіанамъ, насколько враждебно истинному духу христіанства стремленіе соціализма и коммунизма.

Особенно важно для насъ, что мы здѣсь прежде всего встрѣчаемся съ историческимъ доводомъ противниковъ права собственности, которымъ любятъ они обольщать слабыхъ, поддѣлываясь подъ религіозное чувство ихъ, со свидѣтельствомъ, которое на самомъ дѣлѣ, при правильномъ толкованіи его, всего болѣе успокояваетъ насъ и всего яснѣе разоблачаетъ вредный для общества характеръ дѣйствій и стремленій самозванныхъ учителей. День Св. Духа породилъ общество новыхъ людей, людей воодушевленныхъ божественною любовію, до самопожертвованій и самоотверженія. Характеризуя первое время Іерусалимской церкви, писатель Дѣяній Апостольскихъ говоритъ: у въровавшихъ было одно сердце и одна душа; и никто вичего изъ имънія своего не называль своимъ, но все у нихъ было общее. Не было между ними никого нуждающагося; ибо всю, которые владъли землями или домами, продавая ихъ, приносили цюну проданнаго и полагали къ

ногамь Апостоловь; и каждому давалось, въ чемь кто импль нужду (Лъян. 4. 32, 34, 35). Богодухновенный писатель нигдъ не говорить, что устроители христівнство общества-Апостолы проповъдывали общеніе имвній или отреченіе отъ собственности; ни мальйшаго намека не даеть на то, что Апостолы обязывали нъ этому общенію іерусалимскихъ христіанъ. Напротивъ, сейчасъ же приводитъ слова ап. Петра, совершенно противоположныя такому обязательству, слова когда обличаль онь извъстный обнанъ Ананіи: владъемое не твоимъ ли оставалось и пріобрътенное продажею не въ твоей ли власти находилось? для чего же ты положиль это въ сердив своемь? (Двян. 5, 4). Исторія Ананіи извъстна непризваннымъ учителямъ еще со школьной скамейки, а между тъмъ они утанвають ее, уподобляясь Ананів. Дъеписатель, говоря о самоотверженномъ употреблении имущества первыми христіанами, выставляеть только на видъ высоконравственное настроение увъровавшихъ, принявшихъ Духа Св.. выставляетъ могущественное дъйствіе Духа Св., воспламентвшаго божественною любовію души и сердца увъровавшихъ для славы и скорвищаго распространенія христіанства. Это мобы Божія изліяся въ сердца ихъ Духомъ Св., даннымъ имъ, по выраженію апостола (Римл. 5, 5). Тайна идеальныхъ отношеній первыхъ іерусалимскихъ христіанъ была не въ томъ, что они не хотвли признавать права собственности, а въ томъ, что у всехъ нихъбыле одно сердие и одна душа, что именно и составлятть силу и важность богодухновеннаго повъствованія. Промыслу Божію чудеснымъ воспламенениемъ духа любви первой церкви угодно было открыть міру, при какихъ условіяхъ возможно, какимъ путемъ достижимо идеальное устройство обществъ. Это-утвержденіе въ душахъ върующихъ христіанскихъ началъ, нравственное очищение и возвышение общества до причастия Духа Св., развитіе духа любви Христовой до готовности по собственному своему совершенно свободному влеченію всегда отдать свое для всъхъ лишь бы блаженствовать счастіемъ другихъ. Это не усиление въ обществъ недовольства всъмъ и взаимнаго раздраженія, это не безжалостное отнятіе последняго счастія у честнаго труженика, довольства своимъ состояніемъ, это не проповъдь эгоизма, насилія и борьбы за существованіе. Это не наше время, когда не только между членами различныхъ классовъ общества, но и между ближайшими членами семьи нравственныя связи слабъють и проповъдниками ложнаго братства разслабляются болье и болье; потому что у большинства этихъ непрошенныхъ попечителей о нашемъ благъ вмъстъ съ отрицаніемъ собственности соединяется и отрицаніе священнаго союза семьи. Это не наше время, когда во имя высшихъ идей братства и любви проповъдуется раздраженіе, вражда и насиліе, когда духъ христіанскій не только не проявляетъ себя живыми дъйствіями между членами христіанскихъ обществъ, но намъренно ослабляется и подавляется такими ревнителями блага народнаго, среди которыхъ не ръдко можно встрътить преобразователей, вносящихъ въ планы будущаго уничтоженіе самаго христіанства.

При всемъ этомъ писанія апостоловъ представляль намъ, что добровольное общеніе имъній въ началь христіанства ограничивалось одною только Іерусалимскою церковію, а въ другихъ церквахъ такого примъра нигдъ не было. И въ Герусалимской церкви продолжалось оно очень недолгое время, пока общество христіанъ было немногочисленно; такъ какъ въ самыя же первыя времена апостоловъ упоминается въ посланіяхъ ихъ о собраніи милостыни въ пользу б'ядныхъ христіанъ Іерусалима, что конечно было бы совершенно не нужно, еслибы продолжалось тамъ общеніе имъній. (См. напр. Гал. 2, 10. 1 Кор. 16. 2 Кор. 9). Въ первыя же времена проповъди апостоловъ мы встръчаемся съ призваніемъ ихъ къ общенію другаго рода, общенію въ благотворительности, къ вспомоществованию бъднымъ, больнымъ и другимъ несчастнымъ, и притомъ съ призваніемъ къ общенію такого рода не по обязательству и принужденію, а по совершенно добровольному расположенію сердца. Милуй съ добрымь изволеніемь, говорили они, кійждо яко же изволеніе имать сердцемъ, ни отъ скорби, ни отъ нужды, доброжотна бо дателя любить Богг. (Рим. 12, 8. 2 Кор. 9. 7).

Обращаясь по времени Св. и Равноапостольнаго Константина Великаго, мы находимъ уже положительное свидътельство исторіи церкви о неприкосновенности священнаго права собственности, преимущественно недвижимой. Объявивъ христіанство господствующею религіей въ міръ и устрояя жизнь христіанъ послъ трехвъковаго гоненія отъ язычниковъ, Равноапостольный Царь, строго следуя ученію апостоловъ, прежде всего позаботился о возвращении христіанамъ собственности ихъ. отнятой леспотизмомъ и насиліемъ изычниковъ. Въ указахъ своихъ 314 года Константинъ Великій изобразиль: "Мы не только не намерены стеснять права другихъ, напротивъ, хотимъ возстановлять ихъ. Посему желаемъ, чтобы немедленно возвращено было христіанамъ наволической церкви все, что имъ принадлежало въ каждомъ городъ или въдругихъ мъстахъ, и что теперь находится во владеніи либо граждань, либо иныхъ лиць; чтобъ имущество, принадлежавшее церквамъ, было введено въ ихъ права, чтобъ и сады и домы и другія по праву принадлежащія церквамъ вещи, все было бы въ скоръйшемъ времени возвращено имъ. Равнымъ образомъ и получившій мъста христіанъ въ даръ или отъ казны или купившій (то-есть при царяхъ язычникахъ) долженъ какъ можно скорве возвратить ихъ въ собственность христіанъ. Разумъется, при этомъ должно быть соблюдено, чтобы возвратившіе тв мъста ожидали вознагражденія себя отъ нашей доброты. Этимъ выражено попечение милости нашей объ общемъ и всенародномъ спокойствіи. Ибо за такіято дъла Божіе къ намъ благоволеніе, уже испытанное нами во многихъ случаяхъ, пребудетъ неизманнымъ и во вса времена"). Повъствуя о семъ, исторія церкви въ то же время говорить, что Равноапостольный Константинъ не только не отнималь въ пользу церквей христіанскихъ земель языческихъ капищъ, не только не требоваль отъ языческихъ богачей Рима отреченія отъ избытковъ своихъ въ пользу разоренныхъ христіанъ; но даже объявилъ полную свободу язычниковъ какъ въ върованіи ихъ, такъ и въ имуществахъ ихъ и владъніяхъ, какъ вполнъ законныхъ по праву собственности, исключая отнятыхъ ими у христіанъ. Для бъдныхъ же и несчастныхъ христіанъ, не исвлючая бъдныхъ и несчастныхъ язычниковъ, Равноапостольный Царь, согласно ученю апостоловъ, приказывалъ собирать добровольныя пожертвованія и раздавать ежегодно, смотря по нужав каждаго, какъ по сошествии Духа Св. јерусалимские христівне давали каждому кто импль во чемь нужду (Двян. 4 85). Такъ чревъ служителей церкви въ Константинополь, по указу импе-



<sup>4)</sup> Церк. Ист. Евс. кн. Х, гл. 5.

ратора, въ теченіе года выдавалось бёднымъ жителямъ города восемь тысячъ хлёбовъ. Такое же приказаніе даль онъ въ 322 году Менандру, игемону Африки. А въ день Пасхи, какъ въ день особенной радости братскаго общенія, Константинъ Великій самъ обыкновенно съ разсвёта дня раздаваль бёднымъ щедрые дары царской милости своей. Кромъ того, многосемейнымъ бёднымъ родителямъ по всей имперіи опредёлено было закономъ ежегодно выдавать достаточное пособіе изъ казны 5).

Вотъ апостольское ученіе о правъ собственности при основаніи христіанства; вотъ и равноапостольное устроеніе жизни христіанъ при торжествъ христіанства во вселенной, по закону этого священнаго права!

А между твиъ время основанія христіанства възмірь, время проповъди апостоловъ и самого Інсуса Христа было самымъ удобитишимъ временемъ проповъди соціализма, временемъ по истинъ вопіющей неравномърности распредъленія благь земли между людьии; такъ что ръшительно немыслимо было бы молчаніе ихъ объ этомъ, еслибы соціальное устроеніе обществъ входило въ цель ученія Господа нашего Іисуса Христа и небеснаго посольства Его. Никогда "труждающимися и обремененными" не былъ такъ переполненъ міръ какъ во время явленія Спасителя для обновленія міра. Пролетаріать и рабство были повсюдны, по отношенію къ Риму целыя націи были рабы, а помъстья римскихъ патриціевъ, обнимавшія цълыя области. превосходили самыя огромныя имънія богачей XIX въка. И что же слышали апостолы отъ Господа и Учителя своего, пославшаго ихъ на проповъдь ко встиъ народамъ? Пріидите ко Мню вси труждающівся и обремененній, и Азь упокою вы, страдая сердцемъ за міръ взываль Онъ небеснымъ голосомъ любви, -возьмите иго Мое на себе, и научитеся отъ Мене, яко кротокъ есмь и смирень сердцемь: и обрящете покой душамь вашимь (Мато. 11, 28, 29). Кротостію и смиреніемъ вооружиль Сынъ Божій посльдователей своихъ на борьбу со злобой міра и на побъду жиззя міра сего (Іоанн. 12, 31); деспотизмъ и гордыню зда училъ Онъ обезсиливать только твиъ, что служитъ выраженіемъ дътской покорности Провиденію и теплой любви на падшему ближнему.



<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Указ. Конст. В. 315 года.

И что же побъдило влобу міра языческяго, какъ не любовь Божія, изліявшаяся въ сердца христіанъ Духомъ Св. (Римл. 5, 5)! А когда спросиль Спасителя душъ нюкто изъ народа: Учитель! скажи брату моему, чтобы онъ раздълиль со мною наслюдство, Онъ ръшительно и ясно высказаль отношеніе Свое къ мірскимъ дъламъ: Кто поставиль Меня судить или дълить вась? Стотрите, берегитесь любостяжанія; ибо жизнь человька не зависить отъ изобилія его импнія. Наипаче ищите царствія Божія, и это все приложится вать (Лук. 21, 14, 15, 31). Есть даже изреченіе Іисуса Христа, показывающее, что бъдность и нужда всегда будуть здъсь на земль, такъ какъ всегда будуть люди гръшные и порочные, равно какъ и обиженные, малоспособные, больные, вдовы и спроты: всегда нищіе имате съ собою, и, когда хощете, можете имъ добро творити (Марк. 14, 7). И какая божественная мудрость въ словахъ: "можете благотворить, когда захотите!" (Русск. пер. Ев.).

Да и мыслимое ли дъло, чтобъ ученіе, ниспровергающее и священное у всъхъ народовъ право наслъдства и право труда родителей для дътей и право дарованій и право честности и даже право самоотверженной службы отечеству, могло быть согласнымъ съ Евангеліемъ — благовъстіемъ царства правды Божіей? Труды, дарованія, служенія и должности людей всегда и вездъ разнородны до безконечности; стремленія и направленія въ полной зависимости отъ личнаго нравственнаго стром души каждаго; нужды и потребности разнообразны, разновременны и случайны. Въ такихъ условіяхъ жизни людей, при равномъ раздълъ имѣній между достойными и недостойными, способными и неспособными, несомнѣнно затерялись бы лучшіе люди обществъ человъческихъ, энергія охлаждалась бы, и для честныхъ трудовъ не было бы внѣщняго возбужденія: тогда какъ бездарность, лѣность и порокъ имѣли бы все для себя. Можно ли требовать, чтобы лучшіе люди въ человъчествъ чрезъ насильственный раздълъ имѣнія были періодически ограбляемы въ пользу неимущихъ, изъ которыхъ многіе чрезъ нѣсколько же дней опять постараются объднять, чтобы снова обогатиться чужою собственностію? Еще ветхозавѣтные пророки возвѣщали: горе умножающему себь не сущая его! (Аввак. 2, 6. Іер. 22, 13).

Нътъ; что и какъ ни проповъдывали бы самозвачные новые попечители о благъ общественномъ, не заглушатъ они голоса

Евангелія: ищите прежде царствія Божія и правды его, и сія вся приложатся вамь (Мато. 6, 33); не поколеблють они богодухновеннаго ученія апостоловъ: "достигайте прежде всего единенія въры, блюдите единение духа въ союзъ мира" (Еф. 4, 13, 3) и потомъ уже помышляйте объ успъхахъ общественныхъ дълъ и благъ отечества. Безъ укръпленія въ сердцахъ людей религіи и нравственности христіанской немыслимо благоденствіе обществъ: а съ народнымъ счастіемъ, основаннымъ на Евангеліи и ученіи апостоловъ, ръшительно несовивстима безразличность положеній членовъ общества. "Изъ многихъ событій оказывается". начерталь въ одномъ изъ указовъ своихъ Равноапостольный Константинъ Великій, "что препебреженіе богопочтенія, которымъ охраняется высочайшее благоговение въ Святейшему Небесному Существу, подвергало общественныя дела великимъ опасностямъ; напротивъ, законное принятіе и храненіе его, по бла говоленію Божію, доставляло государству величайшее благополучіе и всвиъ человвческимъ двламъ особенное счастіе. Если будетъ служение Божеству со всею ревностию, то и для общественныхъ дълъ произойдеть отъ того весьма много пользы<sup>и 8</sup>).

Укрѣпи же Господи въру и благочестіе въ отечествъ нашемъ, а чрезъ то и достояніе людемъ своимъ!

Воспитывавшіеся, воспитывающіе и воспитывающіеся Константиновскаго межеваго Института! По праву утёщайтесь знаменемъ права собственности, завёщаннымъ вамъ вёкъ тому назадъ мудрою боговёнчанною преобразовательницей межеваго дёла въ Россіи и честно держите это священное знамя! Покажите вёку нашему, что усилія современныхъ лжеучителей безсильны поколебать вёковыя государственныя учрежденія, основанныя на высшихъ религіозныхъ началахъ богодухновенныхъ впостоловъ и ублажаемыхъ церковію равновностоловъ. Аминь

Свящ. А. Полотевновъ.



<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Церк. Ист. Евс. кн. X, гл. 7.

## нъсколько словъ

#### О ПРЕПОДАВАНІИ ЗАКОНА БОЖІЯ.

виъсто предисловія къ "краткому христіанскому вогословію", сост. протоікр. Н. Волобуквымъ.

Находясь осенью прошлаго года провздомъ въ Копенгагенв, я познакомился тамъ съ протојереемъ Н. Волобуевымъ, состоящимъ при ивстной посольской церкки. У насъ зашелъ разговоръ о предмств, возбуждающемъ въ настоящее время всеобщее вниманіе духовной журналистики, именно: о замвив прежнято, сухаго, схоластическаго способа преподаванія Закона Божія, другимъ болье соотвітствующимъ истиннымъ потребностямъ учащихся и достоинству столь важнаго предмета. По этому поводу о. Волобуевъ сообщилъ мив, что онъ воспользовался указаніями своей довольно продолжительной петагогической дівтельности (до отправленія своего за границу) для составленія краткаго изложенія православнаго вітроученія, приспособленнаго къ пониманію дівтей, и просиль моего содійствія для напечатанія этого въ одномъ изъ нашихъ духовныхъ журналовъ.

Исполняя желаніе протоіерея Волобуева, препровождаю при семъ его почтенный трудъ, въ надеждѣ, что редакція Православнаго Обозрѣнія не откажетъ удѣлить ему мѣсто на страницахъ своего уважаемаго журнала; вмѣстѣ съ тѣмъ я пользуюсь настоящимъ случаемъ, чтобы предпослать труду о. Волобуева нѣсколько собственныхъ соображеній объ этомъ существенномъ вопросѣ.

Какая должна быть цёль преподаванія Закона Божія? Есть-ли это преподаваніе только обученіе, т.-е. сообщеніе ученикамъ извістнаго количества данныхъ и свідіній — или не заключается ли главная задача въ томъ, чтобы съ самаго ранняго возраста забросить въ душу ученика сімена того чувства, которое возвышаетъ, одушевляетъ, вдохновляетъ и освящаетъ человіва, и служитъ ему источникомъ духовной силы на всю жиань? Другими словами, что важніе: сообщить ученику извістное количество положительныхъ богословскихъ свідіній или развить въ немъ нравственно-религіозное чувство и пониманіе? Поставить такимъ образомъ вопросъ значитъ тімъ самымъ и разрішить его.

Дътскій возрасть отличается большою воспріничивостью, которую особенно легко затронуть столь возвышеннымъ предметомъ какъ христіанство, предметомъ, на который такъ естественно откликается всякая неискаженная человъческая душа, и который вийсти съ тимъ богатъ чудною образностью, почерпаемою изъ картинъ природы. Если припомнить, какъ у каждаго человъка въ юности слагаются первыя христіанскія понятія. безъ всякаго систематического обученія, какбы естественно выростая изъ родника души благодаря разнымъ случайнымъ указаніямъ, и если вмъстъ съ тъмъ сообразить, что у ребенка возникають религіозныя понятія въ такой возрасть, когда редигіозно-умственныя объясненія ему почти еще совершенно недоступны, вследствіе самой его непривычки мыслить, -- то нельзя не согласиться съ глубокою истиною замъчанія (выраженнаго въ статьв августовской книжки 1877 г. Православнаго Обозрънія озаглавленной: по вопросу о преподаваніи Закона Божія), что Законъ Божій долженъ преподаваться како живая христианская истина уже покоющаяся въ душь ученика, но которую только должно пробудить и раскрыть при посредствт развитія его религіознаго смысла и сознанія, - что пвъ противномъ случай онъ обращается въ собраніе такихъ отвлеченныхъ положеній, которыя чрезвычайно трудно поддаются дътскому смыслу, и усвоение которыхъ становится для делей тяжелымъ бременемъ".

Съ другой сторены нельзя согласиться и съ тёмъ воззрѣніемъ, весьма часто встрѣчающимся въ настоящее время, что по предмету Закона Божія можно и полезно преподавать дѣтямъ



только одни конкретные факты священной исторіи, какъ единственно для нихъ доступное и могущее остановить на себъ ихъ вниманіе по своей конкретной образности, излагая ихъ эпизодически и не задаваясь совершенно разъясненіемъ внутренняго смысла и высшаго содержанія проникающаго всъ эти происшествія и связывающаго пхъ между собою.

Несомивнино, что всякая истиню-христіанская мысль, возбужденная къ сознанію въ душт ученика, приносить болье пользы, чъмъ съ одной стороны подобное эпизодическое изложение историческихъ происшествій безъ раскрытія ихъ внутренняго сиысла, а съ другой стороны—чёмъ цёлая масса догматическихъ свъдъній, сообщенныхъ въ томъ сухомъ видъ, т.-е. непроникнутыхъ внутреннею теплотою духовной жизни, какъ онъ обыкновенно преподаются. Вотъ почему идеаломъ преподаванія Закона Божія должно быть такое преподаваніе, при которомъ все внимание устремлено преимущественно къ тому, чтобы изъ каждаго урока ученикъ могъ вынести хоть одну мысль способную служить для него живительнымъ съменемъ нравственнорелигіозной жизни. Это особенно важно въ элементарныхъ народныхъ школахъ, такъ какъ ученики часто не проходятъ всей программы ученія, оставляя школу ранве окончанія курса. При такихъ условіяхъ нужно преимущественно заботиться не о томъ, чтобы преподать имъ возможно полный и гармоническій курсъ ученія, а о томъ, чтобы отдъльные уроки изобиловали отдъльными мыслями и понятіями, имъющими сами въ себъ нъкоторую законченность и могущими дъйствовать на возвышение духовнаго сознанія ученика.

Мит кажется, что исходя изъ этого воззранія можно бы резюмировать основныя требованія разумнаго первоначальнаго преподаванія Закона Божія въ нижесладующія главныя положенія:

- 1) Необходимо стремиться къ тому, чтобы съ самаго начала каждое слово религіознаго преподаванія содъйствовало къ раскрытію въ душъ ребенка нъкоторыхъ изъ прирожденныхъ ему нравственно-религіозныхъ понятій и чувствъ.
- 2) Этой цъли должно быть безусловно принесено въ жертву желаніе сообщить ученику значительную массу положительных догматических в свъдъній.



- во) Не следуетъ заставлять детей учить наизустъ ни одного зова, котораго бы они не понимали 1).
- 4) Не задаваясь систематическимъ изученіемъ катихизическихъ зопросовъ, необходимо выбирать изъ нихъ телько то, что уже доступно пониманію ученика, излагая притомъ эти предметы не въ сухой формъ катихизическаго сокращенія, а въ живой объяснительной ръчи.
- 5) При изученіи св. исторіи необходимо сосредоточиваться главнымъ образомъ на преподаваніи Новозавѣтной исторіи, касаясь главнѣйшихъ происшествій Ветхозавѣтной исторіи только въ той мѣрѣ, насколько это необходимо для установленія самой краткой связи между началомъ сотворенія міра и людей и новозавѣтными происшествіями. Однимъ словомъ, прежде всего слѣдуетъ ознакомить христіанина со Христомъ 2).
- 6) При изложеніи фактовъ св. исторіи необходимо стараться выяснять постоянно сколько возможно ихъ общую связь съ христіанскою идеею и съ дъломъ спасенія.

<sup>1)</sup> Обычай заставлять детей выучивать такія молитвы, которыя остаются для нихъ словами, лишенными всякаго смысла, нельзя не считать весьма пагубнымъ пріемомъ обученія.

з) Программу первоначальнаго изложенія св. Исторіи можно бы примірно опредвлить следующимь образомь: сотворение міра, грежорадение, наказание, жертва; объщание спасения. Семейство первыхъ дюдей увеличивается и изъ нихъ образуются народы. Подъ вліяніемъ граха они забывають о Бога истинномъ, а какъ сердце естественно влечетъ ихъ къ Богу (потому что душа человаческая произошла отъ Дука Божія), то они начинають почитать вивсто истиннаго Бога-солице, дуну, звізяды, огонь и разныхъ звіврей-идолосоклонство. Одинъ еврейскій народъ сохраняеть память объ истинномъ Богф и молится ему. Еврейскій народъ произошель отъ праотца Авравна; жертва Исвана. Объщаніе, что изъ рода его произойдеть Спаситель. Дарованіе евреямъ 10 заповъдей. Евреи образовали отдъльное царство; царь Давидъ написавшій псалмы, въ которыхъ онъ прославляль Бога. Пророки, святые мужи, которые предвидвли будущее. Пророкъ Исаія предвидвиній и предсказавшій всв страданія Христовы. Рожденіе Спасителя. Начало Новаю Завыма, прещеніе Інсуса Христа. Искушеніе. Христосъ своєю жизнью сділался для насъ примъромъ. Онъ постоянно творият волю Отца. Онъ былъ нашимъ учителемъ. Его ученіе о блаженствахъ, о молитвъ, о прощеніи враговъ. Онъ творилъ чудеса. Исцеленіе больныхъ, воскресеніе мертвыхъ; насыщеніе 5000 человъкъ. Онъ царь-им члены Его царства. Его страданія и смерть, которыми Онъ искупилъ грвии наши. Его воскресеніе, Его вознесеніе. Апостолы. Евангелисты.

Къ этимъ основнымъ положеніямъ, естественно вытекающибъ изъ всего вышесказаннаго, необходимо прибавить еще нъскольисловъ о самомъ составленіи учебниковъ.

Для человъка върующаго и понимающаго св. Писаніе, чтеніс Евангелія и посланій апостольских служить главнымъ источникомъ постояннаго возобновленія и подвръпленія своей духовной жизни. Это несомнънно. Между тъмъ всякій, припоминая тъ впечатльнія, которыя онъ выносилъ въ своемъ дътствъ изъ уроковъ Закона Божія, согласится, что евангельскіе цитаты въ учебникъ и катихизисъ, которые его заставляли изучать наизустъ, казались ему самыми сухими, скучными и отталкивающими предметами ученія.

Вырванныя изъ общаго контекста, ничего не говорящія ни мысли, ни сердцу ученика, который не можеть объять ихъ своимъ умомъ, твиъ болве что они обывновенно касаются высшихъ догиатическихъ и часто отвлеченныхъ умозрвній — подобныя евангельскія міста не только не приносять никакой пользы, но даже положительно вредны, вселяя въ ученика съ самаго ранняго возраста отвращение въ тому Слову Божию, которое при другомъ способъ преподаванія сдълалось бы для него богатою сокровищницею. Евангельскія мъста посему совершенно не должны быть включаемы по крайней мёрё въ первоначальные элементарные учебники. Но вивсто того необходимо пріучать учениковъ (разумъется грамотныхъ) пользоваться самимъ Евангеліемъ, которое должно быть постояннымъ спутникомъ каждаго учебника и находиться въ рукахъ каждаго ученика. Въ учебникъ должны быть только указаны ссылки на соответствующія места св. Писанія и по нимъ следуеть заставлять учениковъ отыскивать непосредственно въ Евангеліи все то, что доступно ихъ пониманію, напр. историческіе факты изъ жизни Спасителя, притчи и т. п

Другой весьма серьёзный недостатовъ многихъ современныхъ первоначальныхъ учебниковъ завлючается въ смъщении легендарнаго элемента съ несомнънною истиною.

"Такін (апокрифическін) сказанія",— справедливо зам'вчастъ "Прав. Обозр." по поводу одного подобнаго руководства в), "при-

<sup>\*)</sup> См. бибдіографическую статью въ сентябрьской книжкѣ 1878 г. "Прав. Обозр.", стр. 162.



влекательныя для грубаго воображенія, идуть на ряду со сказаніями истинными, евангельскими, безъ яснаго различенія однихъ отъ другихъ, и назначены въ тому, чтобы читатель на основаніи всёхъ сказаній, истинныхъ и ложныхъ создаль въ своемъ умъ образъ Христа! Нераввитый умъ врестьянина дёйствительно можетъ это сделать и при обычномъ своемъ довёріи въ тому, что сказано въ внижкѣ, будетъ утверждать, оправдывая свое довёріе въ сказвѣ, что тавъ сказано въ Писаніи"... Заботливое сохраненіе чистоты и непривосновенности всего христіанскаго преданія составляетъ первёйшую и священную обязанность каждаго христіанина; потому необходимо строго воздерживаться отъ включенія въ учебники всякихъ апокрифическихъ сказаній и легендъ, рёшительно всегда искажающихъ евангельскій образъ Христа.

Самый порядовъ первоначальнаго преподаванія на основанія вышеизложенныхъ началъ можно бы представить себъ примърно слъдующимъ образомъ:

Въ катихизист принято разсиатривать последовательно ученіе о втрт, надежде и любви, полагая въ основаніе каждому изъ этихъ главныхъ отделовъ: символъ втры, молитву Господню и ученіе о блаженствахъ и заповтди.

Но для первоначальнаго элементарнаго обученія всего удобнъе начать прямо съ молитом Господней, потому что въ этомъ случав важно не столько систематическое построеніе программы обученія, сколько выборъ предмета наиболье доступнаго пониманію дътей и притомъ такого, около котораго можно группировать самымъ естественнымъ образомъ наибольшее число полезныхъ и необходимыхъ понятій.

При объяснении дътямъ молитвы Отче нашь естественнымъ образомъ приходится насаться вопроса о Богъ, какъ о Творцъ міра и человъка, о познаніи Бога, о любви Его, о молитвенномъ отношеніи въ Нему вообще и т. п.

Съ чего начать естественные преподавание Закона Божія, какъ не съ вопроса о Богъ? Само собою разумыется, что понятія этого нельзя касаться съ общей теоретической, объяснительной стороны, а необходимо обращаться такъ-сказать къ обычному практическому пониманію дытей; въ этотъ періодъ обученія слыдуеть вообще избытать по возможности всякихъ общихъ опредыленій,

Digitized by Google

обращая вниманіе учащихся только на понятія уже покоминіся въ ихъ духв, но на которыхъ они еще не останавливались съ достаточнымъ сознаніемъ. На это указываетъ уже А. А. Гассіевъ въ своей статью о коренныхъ недостаткахъ нынешняго обученія Закону Божію 4). "Обыкновенно, говорить онъ, начинають съ опредъленія (Бого есть и пр.), и стремятся къ описанію качествъ Божінхъ, данныхъ въ опредъленіи. Этого прієма держатся и лучшіе учебники Закона Божія. Онъ составляеть плавный недостатокъ нашего начального обученія регигіи. Держась его, законоучитель, послъ сдъланнаго наскоро общаго опредъленія, занимается объясненіемъ и опредвленіемъ "свойствъ". Между тъмъ въ пелегогическомъ отношении имъетъ небольшую важность пстолкованіе, объясненіе понятія, заключающагося въ словъ "Богъ" (ибо это истолкование всегда овазывается бледнымъ и не укрепдяется даже въ "механической" памяти учащагося) и признаковъ этого понятія, и напротивъ чрезвичайно важно, въ воспитательномъ отношени, возбуждение или естественное самозарождение ясной религіозной иден или въры въ высшее существо-Творца міра, и украпленіе этой идеи многоразлично сплетенными частными представленіями о томъ, что лежить въ предблахъ самаго опыта дитяти. Объясненіе перваго рода сопровождается слабынъ чувствомъ, а иногда и нивакимъ, такъ какъ дуща дитяти бываетъ занята признаками сообщаемого представленія; объясненіе втораго рода, напротивъ, сопровождается глубокимъ религіознымъ чувствованіемъ".

"Понятие о Богь", говорить онь въ другомъ мъсть, "должно быть сообщаемо дътямъ такъ и настолько, какъ и насколько можетъ быть воспринято ими. Это ведетъ къ вопросу: можетъ ли законоучитель воспользоваться какими-нибудь понятными сближеніями и точными данными, находящимися въ области дътскаго опыта и развивающуюся душу дитяти, чтобы сдълать преподаваніе свое соотвътствующимъ духу современной педагогіи и избъгнуть такъ-называемаго механизма (зубристики) въ обученіи?—Можетъ. Сближенія эти и данныя лежатъ въ предълахъ дътскаго разумънія и опыта; ими законоучитель можетъ достигать, болъе



<sup>4)</sup> Христіанское Чтеніе май и іюнь 1877 г.

или менъе полно, воспитательной цъли, преслъдуемой его предметомъ, ими можетъ онъ пользоваться на всъхъ ступеняхъ преподаванія— и при обученіи молитвамъ и при обученіи исторіи съ истинами въры".

Желательно вообще сколько возможно съ самаго перваго слова остановить на чемъ-либо ясно опредъленномъ мысль ученика, ваинтересовать его такъ-сказать насильно и возбудить въ немъ нъкоторую умственную самодъятельность. Такъ напр. можно бы начать, вивсто всякихъ опредвленій, прямо съ обращенія къ ученикамъ вопроса: чёмъ человёкъ отличается отъ животныхъ? Подобный вопросъ съ самаго начала долженъ побудить ихъ къ самостоятельному мышленію, ибо прежде чемь имъ дается какое-либо готовое понятіе, они побуждаются выработать таковое изъ себя. Результатъ этой работы на первый разъ неизбъяно будеть вполив неудовлетворительнымь, но двло туть не въ непосредственномъ результать, а въ томъ умственномъ процессь, который сопровождаеть этоть результать, какимь бы последній ни быль. Выждавь ответы учениковь имъ можно затемь объяснить, что главная разница заключается въ томъ, что человъкъ знаетъ Бога, а животное не имъетъ никакого понятія о Творцв и Промыслитель міра. Вышеуказанный отвыть можеть быть связанъ далве съ повъствованіемъ о томъ, накъ Богъ сотворилъ весь міръ и какъ Онъ сотворилъ человъка. Только тело человъка сотворено, душа же его вдунута въ него Богомъ и потому не положа на другія творенія; она какъ бы прямо произошла отъ Духа Божія, — и въ этомъ причина, отчего изо всехъ тварей земныхъ одинъ только человъкъ можетъ познавать Бога. Тутъ можно укавать имъ также, что Бога знаетъ всякій, и большой и малый, и умный и глупый; каждый ребеновъ знаетъ, что есть Богъ, хотя и не вполив понимаеть: что такое Богь; но и мудрайшій изъ людей не можетъ вполнъ понять Бога. Въ подобной примърно практической формъ эти понятія оказываются весьма доступными большинству учениковъ.

Отсюда уже следуетъ перейти къ понятіямъ о любви Божіей и о молитет.

Богъ насъ любитъ всъхъ какъ Отецъ, потому мы Его называемъ Отцемъ небеснымъ; точно также какъ мы обо всемъ, что намъ нужно обращаемся съ просьбой къ нашимъ отцамъ зем-

нымъ, мы должны обращаться съ молитвами въ Отцу небесному; просить Отца небеснаго указалъ намъ самъ Інсусъ Христосъ преподавшій Своимъ ученикамъ молитву Отче нашъ, которая потому и называется молитвой Господней. Говоря о Інсусъ Христъ полезно навести ихъ мысли на какой-либо обычный и знакомый имъ предметъ напр. хоть слъдующимъ образомъ ръчи: "вы знаете, что Христосъ есть Сынъ Божій. У каждаго изъ васъ на шев виситъ крестъ; что это значитъ? Это значитъ, что вы носите крестъ въ воспоминаніе того, что Христосъ умеръ на крестъ — и умеръ за гръхи наши и тъмъ насъ спасъ — почему мы и называемъ Его Спасителемъ".

Въ дальнъйшія объясненія по этому предмету пока нътъ необходимости пускаться; выяснять дътямъ догматически значеніе существа дъла Христова въ элементарномъ курсъ очевидно не мъсто, а между тъмъ на простое указаніе любовной жертвы Христовой ихъ душа както естественно отзывается, хотя и въроятно съ весьма смутнымъ пониманіемъ предмета. Но пока достаточно остановить ихъ вниманіе на этомъ важномъ предметъ.

По поводу сказаннаго Інсусовъ Христовъ о молитвъ, является первый удобный случай обратиться въ непосредственному пособію Евангелія, прочитавъ извъстное мъсто изъгл. XI Евангелія отъ Луки. Конкретное сравненіе хлъба съ камневъ, рыбы съ змъей неминуемо отпечатлъвается въ памяти даже самыхъ малыхъ учениковъ 3).

<sup>&</sup>quot;) Справедивость этого предположенія и примівниюсть издагаемой здісь системы подтверждается отчасти практическимъ опытомъ педагогическихъ бесіздъ, производимыхъ въ деревні съ 15 крестьянскими мальчиками: совершенно неподготовленными и различнаго возраста. Въ какіе-нибудь два місяца эти мальчики при кратковременномъ занятія съ ними не боліве трехъразъ въ неділю выучили "Отче Нашъ" съ пониманіемъ каждаго слова молитвы. Говоря, что они стали понимать значеніе каждаго слова молитвы, я не хочу утверждать, чтобы они сами могли объяснять каждое слово. Нітъ, пониманіе у нихъ является какимъ-то внутреннимъ, непосредственнымъ, не рефлексирумъ еще въ форму обычной логической мысли. Ето разговариваль съ крестьянскими діятьми, еще не бывшими въ школів, тотъ знаетъ, до какой степени они не привыкли мыслить догично и послідовательно. Ихъ мысли каком перескакивають — обходять связь съ посылкой — непосредственно къ окончательному члену силлогияма. И вотъ почему всякія послідовательным объясненія даются имъ весьма трудно. Это не мішаетъ имъ быть часто очень



Послъ этихъ предварительныхъ разъясненій уже можно приступить къ изученію молитвы Господней.

Прошенія этой молитвы до того близки человіческому сердцу, что объясненіе ихъ даже дітямь не можеть представлять большаго затрудненія, кромі можеть-быть первыхъ двухъ прошеній

Причина обращенія въ Богу какъ въ Отпу уже объяснилась изъ предшествующаго разговора. Слова: "да святится имя Твое" можно объяснить такимъ образомъ, что если человъкъ живетъ хорошо и съ върою, то въ немъ прославляется (святится) имя Божіе, подобно тому какъ хорошее поведеніе сына обращается въ честь отпу.

Прошеніе о царствіи нельзя разумъется объяснять неразвитымъ дълямъ по его сущности, а необходимо ограничиться указаніемъ, что вездъ гдъ есть миръ и правда и добро—тамъ царствіе Божіе, и что потому этими словами выражается просьба: чтобы вездъ царствовали, т. е. были миръ, добро и правда.

Объясненіе остальных прошеній не представляеть никакихъ ватрудненій; многія изъ нихъ могутъ опять дать поводъ къ прочтенію Евангелія дітямъ: такъ напр. по поводу прошенія объ

смышленными; но отъ нихъ не следуеть ожидеть того, что можеть быть только последствиемъ привычки къ правильному последовательному мышленію. Вопросъ: "объясните то или другое" становить ихъ обыкновенно въ тупикъ; если же вы сами начнете наводить ихъ на предметъ ващими вопросами, то вы замътите, что они поняли въ чемъ дело. Нагляднымъ примеромъ подобнаго пониманія можеть служить именно ихъ отношеніе къ вышеуказанной XI гл. Ев. Луки. Вопросъ о томъ "что Христосъ сказалъ о молитвъ" принадлежаль въ числу техъ вопросовь, которые почти никогда не оставались у нихъ безъ отвъта, хотя отвъты и получали всегда нъсколько своеобразную форму. Они начинали напр. всегда отвъчать прямо: "вотъ если я спрошу у моего отца (при чемъ иногда говорили по-крестьянски: у батьки) жавов, то онъ мив не дасть камень, наи рыбу, то онъ не дасть мив зивю. Но обыкновенно на этомъ они и останавливались; -- сами въ своемъ отвётъ довести мысленео операцію сравненія до конца они почти никогда не были въ состояніи, за исключеніемъ только ніжоторыхъ боліве развитыхъ изъ нихъ.--Если же вы начинали наводить ихъ дале вопросами: "а Отецъ небесный любить насъ? Если отець земной не откажеть, то откажеть ли Отець небесный? и т. п.", то изъ ответовъ ихъ, хотя и весьма праткихъ въ роде: да, нътъ не откажетъ, все же можно было видъть, что они понимаютъ мысль сравненія.



оставленіи долговъ можно прочитать притчу о зломо рабю изъ 18 гл. Матоея и т. д.

За молитвой Господней можетъ последовать Св. Исторія вътакомъ, краткомъ виде какъ выше указано.

Туть будеть самое удобное мьсто помыстить и изъяснение десяти заповыдей. Наконець завершениемь всего элементарнаго курса можеть служить Символь Выры, при самомь краткомь и общедоступномь разъяснение его отдыльныхь членовь. Подобное разъяснение вы доступномь даже для дытскаго возраста виды совершение возможно, если только не входить вы догматическия подробности, а ограничиваться главнымы и существеннымы содержаниемь каждаго члена Символа. Христіанское ученіе, сущность котораго заключается вы началы любви и самоотреченія, доступно, какы мы уже замытили, вы своихы основныхы чертахы даже дытскому пониманію, такы какы оно говорить не одному уму, но и сердцу и потому постигается дытьми непосредственно какбы интуитивно—вы этомы сила Его божественной непосредственности.

Ю. О. Самаринъ былъ правъ, говоря в что "легкость, съ которою ребенокъ усваиваетъ себъ все, что ему говорится о міръ невидимомъ, о Богъ, о добръ, о злъ, о совъсти и т. д, повволяетъ думать, что въ въ передаваемыхъ ему понятіяхъ онъ находитъ только формулу или названіе для предметовъ, какъ будто уже знакомыхъ ему по внутреннимъ ощущеніямъ, вызываемыхъ въ немъ дъйствіемъ не "вещественной среды".

Правильность этого легко можетъ провърить каждый, говорившій съ дътьми объ вышеозначенныхъ предметахъ.

Только послё подобнаго элементарно-подготовительнаго курса возможно перейти къ нёсколько болёе систематическому изученію догматовъ христіанской вёры. Но и для этого втораго фазиса обученія обычный катихизись едвали можетъ служить удобнымъ и целесообразнымъ руководствомъ. Катихизисъ имёетъ высокую цёну, но только не для той цёли, для которой онъ предназначенъ. Онъ имёетъ несомнённо высокое значеніе какъ справочная книга при богословскихъ занятіяхъ, для лицъ уже

въ своихъ полежическихъ письмахъ къ проф. Кавелину о психической свободъ.



знакомыхъ съ сущностью догматическаго ученія въры. О. Н. Каменскій весьма остроумно сравниваетъ катихизисъ съ консервами, говоря: 7) "Конечно, Іисусъ Христосъ свое высокое и виъстъ съ тъмъ простое ученіе утаилъ отъ премудрыхъ и открылъ младенцамъ, поэтому оно можетъ быть доступно и дътямъ болъе ранняго возраста нежели отъ 8—10-лътняго, но очевидно не въ формъ нашего школьнаго катихизиса. Конечно, можно питаться и консервами и тъ какъ такіе, въ которыхъ заключаются только самыя питательныя эссенціи, полезны, но едва ли кто согласится питаться аптекарскими эссенціями, имъя возможность питаться продуктами менъе искусственно приготовленными".

Дъйствительно, бываютъ случаи, когда консервы могутъ принести неоцънимую пользу, но только тогда, когда не достаетъ естественной, простой, здоровой пищи. Въ тъхъ же случаяхъ, когда она имъется въ изобили, едвали кто вздумаетъ замънить ее консервами. Вотъ почему и для послъдующаго систематическаго преподавания догматовъ христіанскаго учения необходимо руководство болъе популярное, болъе доступное уму учениковъ, чъмъ нашъ школьный катихизисъ.

Такимъ руководствомъ и является трудъ о. Волобуева. Его краткое богословіе представляетъ именно опытъ и опытъ довольно оригинальный популярно-систематическаго изложенія главнъйшихъ частей христіанскаго ученія. Дополнить, развить, выяснить частности уже легко впоследствій, когда мысль остановится на опредъленномъ способъ изложенія и съ этой точки зранія "Краткое богословіе" о. Волобуева,—не лишенное и кромътого во многихъ частяхъ непосредственныхъ качествъ такъ напр. весь отдёль о молитвъ отличается ръдкою полнотою и доступностью изложенія,—имъетъ несомнънно свое значеніе какъ оригинальный опытъ подобнаго популярно-систематическаго изложенія христіанскаго ученія.

Ө. Тернеръ.



<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Странникъ, февр. 1878 г., см. 280.

# ПРАВОСЛАВНОЕ УЧЕНІЕ

#### въры

HIN

#### KPATKOE XPMCTIAHCKOE GOFOCAOBIE.

Образъ имъй здравыхъ словесъ, ихже отъ мене слышалъ еси, въ върв и любви, яже о Христъ Інсусъ. 2 Тим. І. 13.

Да увъсн, како подобаетъ въ дому Божін жити, яже есть церковь Бога жива, столиъ и утвержденіе истины. 1 Тим. III. 15.

Богъ одинъ, и кромѣ Е:о нѣтъ другаго Бога, какъ самъ Онъ говоритъ: Азъ первый и Азъ по сихъ, кромѣ Мене нѣсть Бога (Исаіп XLIV. 6) Онъ вѣченъ: Онъ всегда былъ, есть и будетъ.

Богъ существо совершенное: Онъ — всеблагій, всевъдущій, всеправедный, всемогущій, вездъсущій, неизмѣняемый, вседовольный и всеблаженный.

Богъ—духъ, существо безплотное, и потому Онъ невидимъ для насъ въ настоящей жизни. Но самъ Онъ видить все, знаетъ все, и самыя тайныя наши помышленія и желанія отъ Него укрыться не могутъ.

Богъ единъ по существу, но троиченъ въ лицахъ (Св. Троица). Мы знаемъ Бога Отца, Бога Сына, воплотившагося и жившаго на землъ Господа Іисуса Христа, и Бога Духа Святаго.

Сынъ Божій рожденъ отъ Отца прежде всёхъ вёковъ; отъ Отца же вёчно исходить и Духъ Святый.

Говорится, что Сынъ Божій рожденъ прежде всёхъ вёковъ, потому что не было такого времени, когда былъ Богъ Отецъ и не было Сына Божія. Для объясненія этой тайны въ Символё вёры употреблено подобіє: свёта отъ свёта. Какъ нельзя мыслить такого времени когда былъ источникъ свёта и не было отъ него лучей свёта,—точно также всегда былъ Богъ Отецъ и Богъ Сынъ.

Отецъ, Сынъ и Св. Духъ составляють нераздъльную Пресвятую Троицу и вмъстъ Единаго Бога. Св. Писаніе говорить объ этомъ такъ: Шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа (Мв. ХХУІІІ. 19) Тріе суть свидътельствующіе на небеси: Отецъ, Слово и Св. Духъ; и сіи три едино суть (Іоан. V. 7).

Богъ создалъ небо и землю и все, что содержится вънихъ, изъ ничего одною Своею волею.

Онъ произвель изъ небытія своимъ повельніемъ всь небесныя силы, т.-е. ангеловъ. Изъ числа ихъ нькоторые впали въ гордость, нарушили долгъ совершеннаго повиновенія Богу, и были свержены въ адъ. Они называются діаволами. А другіе ангелы, пребывъ върными своему долгу и служенію Господу Богу, наслаждаются въчнымъ блаженствомъ на небесахъ. Эти добрые ангелы, по повельнію Божію, всюду находятся при всякомъ человъкъ, помогають намъ, ходатайствують за насъ и предохраняють насъ отъ всякой напасти; почему и называются ангелами-хранителями.

Богъ создалъ вселенную и все, что въ ней заключается, для служенія человѣку; но человѣка Онъ сотворилъ по Своему образу и подобію. Мы читаемъ въ Св. Писаніи, что самъ Богъ сказалъ: Сотворимъ человъка по образу Нашему и по подобію: и да обладаетъ рыбами морскими и птицами небесными, и скотами и всею землею. (Быт. I, 26).

Тѣло человѣка Богъ сотворилъ изъ земли и вдунулъ въ него дыханіе жизни, т.-е. душу живую, безсмертную. Такимъ образомъ душа человѣка произошла отъ Духа Божія, и вотъ причина почему изъ всѣхъ земныхъ тварей только одинъ человѣкъ можетъ познавать Бога. Чрезъ познаніе Бога, любовь къ Нему и добро-

вольное служение Ему въ этой жизни человъкъ дълается достойнымъ въчно наслаждаться съ Нимъ на небесахъ нескончаемымъ блаженствомъ.

Господь Богъ печется о насъ и о всёхъ нашихъ нуждахъ, я все устрояетъ ко благу истинныхъ Его поклонниковъ.

Первые люди Адамъ и Ева были сотворены совершенными по духу и тълу; они были безгръшны, безсмертны, блаженны и поселены въ раю.

Господь далъ человъку заповъдь не вкушать отъ древа (познанія добра и зла); но человъкъ, надъленный свободною волею, послъдовалъ не заповъди Божіей, а своему произволу и чрезъ то погубилъ и утратилъ свое богоподобное блаженство, для котораго былъ созданъ.

Изгнанные за преслушаніе заповъди изъ рая, первые люди присуждены къ тяжкому труду, къ страданіямъ и смерти. Происмедшее отъ нихъ потомство родилось уже въ состояніи гръха и осужденія. Съ этимъ гръхомъ называемымъ первороднымъ раждаются всъ люди безъ исключенія. Но Богъ сжалился надъ родомъ человъческимъ, и чтобы избавить насъ отъ діавольскаго плъненія и возвратить намъ потерянныя права на небесное наслъдіе опредълилъ послать съ неба на землю единороднаго Своего Сына.

Сынъ Божій сощель съ небесъ, воплотился отъ Духа Свята и Маріи Дѣвы и вочеловѣчился, т.-е. сдѣлался совершеннымъ человѣкомъ, одареннымъ, какъ и мы, тѣломъ и душею. Сей воплотившійся Сынъ Божій есть Господь нашъ Іисусъ Христосъ.

Господь Інсусъ Христосъ, сдёлавшись человёкомъ во всемъ подобнымъ намъ кромё грёха, не пересталъ быть Богомъ и такимъ образомъ въ одномъ лицё сталъ истиннымъ Богомъ, и истиннымъ человёкомъ; почему Онъ и называется Богочеловёкомъ.

Пресвятая Дѣва Марія, отъ которой по человѣчеству родился Інсусъ Христосъ, достойно названа Богородицею, потому что Родившееся отъ нея есть истинный Богъ. Святая Церковь чтитъ Ее превыше херувимовъ и серафимовъ.

Господь Інсусъ Христосъ родился въ Виолеемъ и былъ положенъ въ ясли. Спустя восемь дней Онъ былъ обръзанъ по закону Монсееву и дано Ему имя *Іисус*ъ, что значитъ *Спасителъ*. *Хри*-



*стомъ*, т.-е. *Помазаннымъ*, назвали Его пророки, когда еще ожидали Его на землю.

Изъясненіе слова "помазанникъ" мы находимъ у пророка Исаіи. Духъ Господень на Мию, говорить въ пророчествъ самъ обътованный Спаситель, его же ради помаза Мя, благовъстити нищимъ посла Мя проповъдати плънникамъ отпущеніе и слъпымъ прозръніе (Ис. 60. 1). Значитъ Господь Інсусъ есть помазанникъ потому, что Онъ помазанъ, т.-е. преисполненъ Духа Св. по самому человъчеству Своему, для служенія спасенію нашему. А что значить это помазаніе или исполненіе Духомъ Святымъ, это объясняется въ другомъ мъстъ у того же пророка: и почість на Немъ Духъ Божій, Духъ премудрости и разума, Духъ совта и кръпости, Духъ въдпыя и благочестія (Ис. 11. 2). Нъвоторые изъ этихъ даровъ сообщались въ извъстной мъръ самымъ избраннымъ дюдямъ. Но Спасителю Христу по человъчеству Его сообщены всъ эти дары въ высочайшей степени, да будетъ Онъ и величайшимъ Пророкомъ для насъ, научающимъ мудрости и разумънію воли Божіей, и вседержавнымъ Царемъ, дарующимъ намъ силы и кръпость духовныя, и святъйшимъ Первосвященникомъ, Освятителемъ и Ходатаемъ нашимъ предъ Богомъ. Словомъ, Господь нашъ по преимуществу Помазанникъ, высочайшій образецъ всъхъ другихъ помазанниковъ Божіихъ.

Інсусъ Христосъ жилъ на землѣ около тридцати трехъ лѣтъ въ бѣдности, въ униженіи, въ трудахъ. Онъ сообщилъ намъ божественное ученіе, которое мы находимъ въ Евангеліи. Божественное Свое происхожденіе Онъ доказалъ какъ высокимъ Своимъ ученіемъ, такъ и безчисленными чудесами, и всѣ пророчества о пришествіи Спасителя, возвѣщенныя Богомъ съ самаго начала міра, исполнились отъ слова до слова въ лицѣ Господа Іисуса.

Весь подвигъ Своей спасительной жизни Господь Інсусъ Христосъ запечатлёлъ Своею смертію. Онъ умеръ на кресть, претерпъвъ ужаснъйшія мученія. Не бывъ причастенъ никакому гръху, умеръ за гръхи собственно наши, изъ любви къ намъ и совершенно добровольно. Онъ пострадалъ на кресть плотію, а не Божествомъ, но Его божественное естество придало Его страданіямъ безконечную цтну. Своими крестными страданіями Онъ ис-

вупиль нась оть грѣха, проклятія и смерти, и принесши Себя въ жертву Богу и Отцу для искупленія рода человѣческаго, совершиль спасительное примиреніе Бога съ человѣками. Смерть Христова есть истинная жертва, умилостивляющая за насъ Бога п спасающая всѣхъ вѣрующихъ въ сего божественнаго Ходатая. Она служитъ также несомнѣннымъ доказательствомъ той безграмичной любви Божіей къ людямъ, о которой говорится въ Евангелін: Тако бо возмоби Богг міръ, да и Сына Своего Единороднаго даль есть, да всякъ въруяй въ Онь не погибнеть, но имать животъ въчный (Поан. III. 16).

Умершій Спаситель быль погребень, но въ третій день восвресь, и потомъ черезъ сорокъ дней вознесся съ тъломъ на небо. Но по скончаніи міра Онъ снова придетъ во славѣ и во всемъ блескѣ Своего величія судить людей живыхъ и мертвыхъ, которые всѣ воскреснутъ, и будетъ царствовать во вѣки. Всякая душа, отдѣляясь отъ тѣла, съ которымъ была соедине-

Всявая душа, отдёляясь отъ тёла, съ воторымъ была соединена, немедленно предстанетъ на судъ Господа Інсуса и получить воздаяніе за свои дёла, но до времени страшнаго суда—неполное. Только въ послёдній день прінметь кійждо, яже съ тёломъ содёла, или блага, или зла (2 Кор. V. 10). Поэтому до страшнаго послёдняго дня св. Цервовь, кавъ чадолюбивая матерь, ежедневно, при приношеніи Безкровной жертвы, молится о почившихъ своихъ чадахъ, усопшихъ о надеждо воскресенія живота отчивію, т.-е. за тёхъ, которые до кончины соблюли вёру истинную и упованіе христіанское, но не успёли принести плодовъ достойныхъ покаянія, не могутъ уже ничёмъ помочь себё, а могутъ найтв помощь въ однёхъ молитвахъ и приношеніяхъ св. Церкви. Церковь молится объ усопшихъ предъ Божественными Тайнами, и исповёдуетъ тёмъ, что всемірная Жертва Христова имѣетъ спасительное дёйствіе не только на живыхъ, но и умершихъ, когда приносится съ вёрою и за вёрующихъ.

За умершихъ въ невъріи и отступничествъ Церковь не молится потому, что они не оставили въ себъ никакой связи со св. Церковію, которой ввърены ключи царства небеснаго.

По вознесеніи на небо Господь Інсусъ Христосъ ниспослаль апостоламъ и всёмъ върующимъ въ Него Утышителя, — Духа Святаго, иже отъ Отца исходить (Іоан. XV, 26), котораго благодат-

нымъ дъйствіемъ спасаются люди. Онъ внушаетъ имъ добрыя мысли и чувства, и вмѣстъ даетъ силу творить добрыя дѣла, вливая въ сердца любовь къ Богу. Самъ Інсусъ Христосъ во время земной жизни Своей основалъ Церковь, т.-е. освященное Имъ общество върующихъ въ Него, (какъ живыхъ такъ и умершихъ) и объщалъ пребывать съ нею "во вся дни до скончанія въка" (Ме. XXVIII. 20). Ей Онъ поручилъ заботу и попеченіе о дальнъйшемъ распространеніи и сохраненіи Своего ученія на землъ и таинъ Своего царства (Ме. XXVIII, 19. 20). Ей же далъ Онъ право судить недостойныхъ Своихъ послъдователей (Ме. XVIII. 15—18). Эта Церковь, которой глава — Онъ Самъ (Еф. V. 23. Кол. І. 48), есть единая, святая, соборная и апостольская.

Единство Церкви усматривается изъ того, что въ ней одна въра, одинъ Богъ, одна глава—Христосъ, одно крещеніе, одинъ образъ спасенія и одна надежда для всёхъ.

Святость Церкви состоить въ томъ, что она освящена и искуплена кровію Агица непорочнаго и пречистаго—Христа.

Соборною же Церковь называется потому, что не только заключаеть въ себъ всъхъ върующихъ во Христа и разсъянныхъ по всему лицу земному, но и потому, что она соборна и по своему управленію. Она управляется согласнымъ и совокупнымъ судомъ и опредъленіемъ своихъ пастырей изъ всъхъ странъ міра, сохраняющихъ преемство апостольскаго служенія. Каждый епископъ есть только мъстоблюститель Іпсуса Христа въ своей епархіи. Всъ епископы и архіепископы, митрополиты, подчиняются или патріаршей или синодальной власти, вся же церковь вообще—только власти Вселенскихъ соборовъ.

Апостольскою Церковь именуется потому, что въ своемъ устройствѣ и въ своихъ учрежденіяхъ она во всемъ сообразна съ ученіемъ и преданіемъ апостольскимъ.

Чтобы соединить человъва съ Богомъ и дать ему силы для борьбы съ искущеніями, Господь всёмъ вёрующимъ во имя Его подаетъ свою благодать въ таинствахъ церкви, въ которыхъ подъ видимыми знаками сокрыты силы божественной благодати, исцёляющія наши грёховныя немощи.

Таинствъ въ церкви семь. Первое изънихъ крещеніе. Оно омываетъ и истребляетъ первородный гръхъ посредствомъ троекрат-

наго погруженія въ простой, но освященной водѣ съ произношеніемъ отъ священника слѣдующихъ словъ: крещается рабъ Божій (имл рекъ) во имя Отца (Аминь) и Сына (Аминь) и Св. Духа (Аминь).

Аминь произносить воспріемникъ.

Безъ этого таинства никто не можетъ быть спасенъ (Iоан. III. 5). Съ крещеніемъ человъкъ умираетъ для прежней, естественной, грѣховной жизни и возрождается къ новой, освященной жизни, становится человъкомъ новымъ. Самое погруженіе въ воду образно изображаетъ смерть.

Въ случат крайней нужды крещение можетъ совершить и мірское лице.

Правильно совершенное крещеніе не повторяется.

Муропомазаніе есть таинство, въ которомъ вѣрующему, при помазаніи священнымъ муромъ, частей тѣла, подаются дары св. Духа, для утвержденія въ вѣрѣ Христовой и возрастанія въ божественной благодати.

Освящение мура предоставлено только высшимъ священноначальникамъ какъ преемникамъ апостоловъ, которые сами совершали рукоположение для подаяния даровъ св. Духа.

Причащеніе или евхаристія есть таинство, въ которомъ върующій подъ видомъ хлѣба и вина вкушаетъ самаго тѣла и крови Христовыхъ во оставленіе своихъ грѣховъ и въ жизнь вѣчную.

Таинство евхаристіи совершается священникомъ правильно рукоположеннымъ и непремѣнно въ храмѣ, котораго трапеза или вмѣсто трапезы антиминсъ долженъ быть освященъ архіереемъ.

Честь, которую надлежить воздавать пречистымъ Тайнамъ Христовымъ, должна быть такою же, какая воздается самому Іисусу Христу.

Какъ всѣ таинства, такъ въ особенности евхаристія требуетъ предварительнаго къ нему приготовленія, состоящаго въ испытаніи самого себя и своей совѣсти.

Покаяніе есть таинство, въ которомъ вѣрующему при искреннемъ признаніи своихъ грѣховъ и при твердомъ упованіи на заслуги Христовы, съ желаніемъ и обѣщаніемъ исправиться, отпускаются Богомъ грѣхи чрезъ служителя Христова.

Інсусъ Христосъ установилъ таинство покаянія для возстанов-

ленія той невинности, которую мы получили въ святомъ крещеніи, но которую теряемъ черезъ грѣхъ.

Сущность покаянія составляють сокрушеніе о грѣхахъ и устная исповѣдь.

Сокрушеніе есть скорбь сердца о своихъ грѣхахъ. Оно должно быть непритворно и рождено въ сердцѣ дѣйствіемъ св. Духа, безъ помощи котораго никто не можетъ имѣть истиннаго раскаянія. Мы должны умолять Господа, чтобы Онъ далъ намъ эту помощь. Молитва же, одушевленная смиреніемъ и сыновнею надеждою, всегда будетъ Имъ услышана.

Сокрушеніе сердца должно быть основано на побужденіяхъ и чувствахъ, внушенныхъ върою. Тотъ не имъетъ истиннаго сокрушенія, кто ненавидить грѣхъ потому только, что онъ причинилъ ему какой-либо уронъ или потерю, какъ-то: временное несчастіе, наказаніе, бользнь, утрату имущества и пр. Побужденіемъ къ раскаянію грѣшника могутъ служить размышленія о неизвѣстности минуты смерти, о воскресеніи, о послѣднемъ судѣ, о вѣчномъ блаженствъ и вѣчномъ мученіи, но истинною причиною раскаянія должна быть мысль, что грѣхъ оскорбляетъ величіе и святость Бога.

Истинное сокрушение необходимое для того, чтобы получить прощение, должно сопровождаться твердою рёшимостью впередъ отстать отъ грёховъ и даже избёгать случаевъ, которые могли бы дать намъ поводъ къ грёху. Должное вознаграждение ближняго или по крайней мёрё готовность вознаградить его за причиненный ему вредъ составляетъ также одно изъ необходимыхъ условій истиннаго сокрушенія сердца.

Устное исповъдание должно сопровождаться смирениемъ и точностью объявления гръховъ и также обстоятельствъ ихъ сопровождавшихъ. Для этого весьма полезно припоминать себъ предъисповъдью заповъди Божіи, обязанности нашего званія, лица и мъста, гдъ мы совершили наши гръхи, и разсмотръть, каковы были въ отношеніи всего этого наши мысли, слова и поступки.

Къ покаянію относится также епитимія. Она не имъетъ никакого искупительнаго значенія; вся наша искупительная надежда покоится единственно на крестъ Христовомъ,—но опредъляется иногда духовникомъ, какъ лъкарство противъ застарълой гръховной бользни, какъ средство направить волю къ добру и укръпить въ немъ. Такъ напримъръ человъку скупому и жадному опредъляется помогать бъднымъ; человъку желчному, колодному, завистливому—читать посланія св. Іоанна Богослова, полныя любви къ ближнему, въ надеждъ на благотворное дъйствіе такого чтенія.

Впрочемъ отходящій отъ исповѣди долженъ помнить слова псалмопѣвца: уклонися отъ зла и сотвори благо (Пс. ХХХІІІ. 15), а также и слова Спасителя: иди, и отселѣ къ тому не согрѣшай (Іоан. VIII. 11).

Хотя невозможно человъку совершенно избъжать гръха, но при всемъ томъ каждый соглашаясь со своею совъстью обязанъ отъ одной до другой исповъди, сколько возможно, стараться объ исправленіи своей жизни.

Священство есть таинство, въ которомъ Духъ Святый достойно избраннаго чрезъ святительское рукоположение поставляетъ совершать таинства и пасти стадо Христово, т.-е. наставлять людей въръ, благочестию и добрымъ дъламъ.

Степеней священства три: епископъ, священникъ и діаконъ. Діаконъ служитъ при таинствахъ; священникъ совершаетъ таинства въ зависимости отъ епископа; а епископъ не только совершаетъ таинства, но имъетъ власть чрезъ рукоположеніе и другимъ преподавать благодатный даръ совершать ихъ.

Бракъ есть таинство, въ которомъ чрезъ обручение и вънчание священникъ сочетаетъ въ неразрывный союзъ два свободно вступающия лица и проситъ имъ отъ Бога благословения жить въ святомъ союзъ, и воспитывать дътей въ страхъ Божіемъ.

Елеосвящение есть таниство, въ которомъ служители Христовы при седмикратномъ помазании болящаго елеемъ просятъ ему у Бога облегчения въ болъзни и отпущения гръховъ, которое и получается върою.

Кром'в таинствъ церковь хранитъ еще н'вкоторыя иреданія и обряды служащіе къ благоустроенію и нравоученію в'врцыхъ.

Всв върные надъются воскресенія изъ мертвыхъ.

По воскресеніи же и посліднемъ суді праведники наслідятъ вічную жизнь, а грішники осудятся на вічное мученіе.

Все ученіе въры сокращенно и удобно предложено для спасенія върующихъ въ двънадцати неизмънныхъ членахъ православнаго

Символа въры, богодухновенно изложеннаго отъ 318 святыхъ Отцевъ на 1 Никейскомъ, и отъ 150 на 2 Константинопольскомъ соборахъ въ IV въкъ по Рождествъ Христовомъ.

По важности своей Символъ въры есть какъ бы печать устенъ и сердца всъхъ истинныхъ чадъ православія, и върное знаменіе отличающее единую, святую, соборную и апостольскую церковь отъ всъхъ другихъ церквей въ міръ.

Для спасенія нашего должно не только твердо върить всъмъ вышеизложеннымъ истинамъ, но и жить по-христіански, т.-е. соблюдать Законъ Божій, убъгать зла и творить добро; потому что, по слову апостола, въра безъ дълъ мертва есть (Іак. П. 14. 26).

Законъ Божій напечатльнь у каждаго въ совъсти (Рим. II. 15), но открыть въ десяти заповъдяхъ Монсеевыхъ. Весь законъ и всъ заповъди, по словамъ нашего Спасителя, основаны на любви въ Богу и ближнему (Ме. ХХІІ. 36. 40).

Заповъдей Божінхъ десять. Первая заповъдь учить, отвергая всякое многобожіе, всъмъ сердцемъ признавать и устами исповъдывать единаго Бога согласно съ Словомъ Божінмъ.

Грѣшатъ противъ сей заповъди всѣ тѣ, которые какимъ-нибудь образомъ, кромѣ Бога истиннаго, почитаютъ что-нибудь другое своимъ Богомъ, и на то возлагаютъ свою надежду п упованіе.

Вторая заповёдь запрещаеть идолослужение и всякой непозволительный способъ богопочтения.

Но почитаніе Ангеловъ и св. человъковъ согласно со второю заповъдью, потому что въ нихъ мы почитаемъ благодать Божію, обитающую и дъйствующую въ нихъ, прося ихъ чистыхъ молитвъ за насъ предъ Богомъ. Почитаніе и употребленіе святыхъ иконъ, т.-е. священныхъ изображеній Бога, явившагося во плоти Господа нашего І исуса Христа, а также пречистой Его Матери, ангеловъ и святыхъ Его не противоръчатъ второй заповъди. Седьмой Вселенскій соборъ, бывшій въ Никев въ 788 году, утвердилъ иконопочитаніе, выразивъ, что слёдуетъ чествовать святыя иконы и имъ кланяться не какъ Богу, а какъ Его и святыхъ Его воспоминательному начертанію. Въ этомъ случав иконы суть вниги написанныя вмъсто буквъ лицами и вещами. Онъ возбуждаютъ въ насъ любовь ко святымъ и напоминаютъ намъ ихъ подвиги.

Грѣшатъ противъ второй заповѣди люди, живущіе только въ свое удовольствіе, гордецы, тщеславные, лихоимцы и лицемѣры.

Третья заповъдь обязываеть насъ чтить святое имя Божіе, не оскорблять Его призываніемъ "всуе" т.-е. въ безполезныхъ и суетныхъ разговорахъ, а тъмъ болъе въ шуткахъ, особенно лживо; не клясться Имъ, исключая когда клятва требуется законною властію, и тогда клятва должна быть произнесена съ благоговъніемъ и съ твердымъ намъреніемъ отнюдь не измѣнять ей.

Противъ третьей заповъди гръшатъ люди, которые говорятъ противъ Бога дерзкія слова, ропщутъ на Него, смъются надъ священными предметами, даютъ клятвы ложныя, и не исполняютъ законной клятвы, нарушаютъ объты, данные Богу, люди — невнимательные къ молитвъ и напрасно божащіеся.

Четвертая заповъдь повелъваетъ: во всъ воскресные и другіе праздничные дни, оставивъ свои дъла и работы, пребывать для пользы душевной въ молитвъ и богослуженіи.

Противъ четвертой заповъди гръщатъ тъ, которые по своимъ видамъ и страстямъ не оставляютъ въ праздники своихъ житейскихъ дълъ и заботъ; небрегутъ о хожденіи въ церковь; ходятъ туда безъ въры и страха Божія и неблагочинно стоятъ въ ней, которые не стараются о познаніи Закона Божія и не удъляютъ отъ своихъ имуществъ на дъла богоугодныя,

Пятая заповъдь повелъваетъ чтить отца и мать, чтить всякую власть, нашихъ благодътелей и старшихъ себя, и любить всякаго человъка, какъ образъ Божій и какъ брата во Христъ.

Грѣшатъ противъ пятой заповѣди непочтительныя и непокорные дѣти; невѣрные подданные, худые подчиненные, неисправныя ученики, притѣснители-хозяева, и вообще всѣ тѣ, которые не любятъ другаго столько какъ самихъ себя.

Шестая заповёдь требуеть, чтобы мы не дёлали своему ближнему никакого вреда ни лично, ни чрезъ другихъ, ни дёломъ, ни мыслію, а напротивъ всёхъ и каждаго оберегали.

Противъ шестой заповъди гръшатъ: убійцы, тъ которые подаютъ дурной примъръ другимъ, питаютъ въ сердцъ ненависть къ ближнему, всячески стараются вредить другому, творятъ несправедливый судъ, неудерживаютъ своихъ страстей и самоубійцы.

Седьмою запов'ядью запрещается все то, что вредить цілому-

дрію и чистотъ нравовъ, а чрезъ это предписывается, чтобы мы провождали свою жизнь или въ честномъ и върномъ супружежествъ или въ святомъ и дъвственномъ безженствъ.

Грѣшатъ противъ седьмой заповѣди тѣ, которые предаются непотребству, непристойнымъ шуткамъ, играмъ и другимъ соблазнительнымъ удовольствіямъ.

Осьмою заповъдью Господь возбраняеть всявое хищеніе и неправду, а чрезъ это повелъвается, чтобы мы для общаго блага наблюдали пользу ближняго, какъ свою собственную.

Противъ восьмой заповъди гръщатъ люди, которые обижаютъ другихъ явнымъ или тайнымъ хищеніемъ, которыя присвоиваютъ себъ чужую вещь обманомъ или хитростію.

Девятая заповъдь требуетъ, чтобы мы никогда ни въ чемъ не лгали.

Грѣшать противъ девятой заповѣди: ложные доносчики или свидѣтели, клеветники, порицатели и язвительные насмѣшники.

Десятая заповёдь по отношенію любви къ ближнему самая совершенная. Она требуеть не только не дёлать ничего злаго и грёшнаго, но и въ самомъ своемъ сердцё избёгать всякихъ желаній и цомышленій противныхъ любви. И кто соблюдаетъ эту заповёдь, тотъ вполнё исполняеть свой долгъ относительно своего ближняго.

Грѣщатъ противъ десятой заповѣди тѣ, которые словомъ или дѣломъ или даже одною только мыслью нарушають любовь къ ближнему, завидуя его истинному или мнимому благополучію.

Для исполненія запов'єди Божіей, для поб'єжденія гр'єховъ мысли, слова, д'єла, нужна для челов'єка особенная помощь Божія или благодать, которая ради заслугь Христовыхъ получается отъ Бога усердною и неослаб'євающею молитвою.

Молитва есть возношение ума и сердца къ Богу, выражаемое благоговъйнымъ словомъ человъка къ Богу. Молитва есть душа и жизнь христіанина. Какъ тъло дышетъ воздухомъ, такъ и душа наша должна дышать чистою неослабною молитвою. Молитва есть тотъ путь, которымъ сходитъ благодать и всякое благословение съ неба на землю. Она освящаетъ человъка и всъ его дъла. Она есть лъстница возводящая отъ земли на небо, связь міра веще-

ственнаго съ міромъ духовнымъ, источникъ утѣшеній, самая необходимая сила человъческаго духа.

Молитва требуетъ твердаго упованія въ заслуги единороднаго Сына Божія, смиреннаго признанія своего недостоинства предъ Нимъ; не долготы и многословія, но истины и духа, силы чувствъ, правоты и искренности сердца.

Въ молитев мы должны просить, а не требовать, совершенно предоставляя воль Вожіей и святой и совершенной исполненія нашихъ прошеній, потому что мы часто не знаемъ и того, о чемъ и какъ надо молиться.

Въ молитет мы не должны смущаться и ослабтвать, если Господь не сотворить долго по прошеніямъ нашимъ, очень часто недостойнымъ Его ни по духу, ни по предмету молитвы.

Въ молитвъ мы должны выражать святую волю Господню, а не обычную суету человъческихъ желаній, а потому должно просить благъ духовныхъ преимущественно передъ тълесными, общественныхъ передъ частными, и вообще всего не столько для времени сколько для въчности, а всего чаще должно просить отпущенія своихъ гръховъ и царствія правды, потому что по слову Спасителя, кто обрътаетъ это царствіе, тому все прочее приложится само собою (Мо. VI. 33).

Все то, чего только отъ милосерднаго Бога мы должны просить въ своихъ молитвахъ, заключается въ молитвъ Господней, которую Інсусъ Христосъ во время земной своей жизни преподалъ своимъ ученикамъ и апостоламъ просившимъ Его научить ихъ молиться (Ме. VI. 9—13; Лук. II. 1—14).

Молитва Господня повелѣваетъ намъ: видѣть въ Богѣ Отца, жить свято; ждать небеснаго царствія; исполнять волю Божію; довольствоваться насущнымъ хлѣбомъ; прощать ближнему всякія оскорбленія; беречься искушеній и діавола, и всегда надѣяться на всемогущую силу и славу Божію.

Молитва Господня полна и совершенна. Но такъ какъ Господь промышляющій о нуждахъ человъческихъ уже послѣ того, какъ преподаль образецъ молитвы, сказалъ: просите и дастся вамъ (Мо. VII. 7),—и такъ какъ есть предметы прошеній, которые зависятъ отъ обстоятельствъ каждаго, то полагая въ основаніе молитву Господню, нужно сообразно съ нуждами назидать на ней



и другія прошенія. Приміняєь къ этимь нуждамь своихь дітей, разнообразнымь и видонзміняющимся по степенямь ихь духовнаго и внішняго состоянія, святая церковь какь благопопечительная мать руководить ихъ въ молитвенныхь упражненіяхь многими опреділенными молитвами, которыхь важность должна быть неоспорима для каждаго христіанина.

Впрочемъ каждый можетъ молиться собственными словами. только бы собственныя наши молитвы и по духу и по предмету своему были достойны того, чтобы обращаться съ ними къ Богу. Но для людей небогатыхъ внутреннимъ благочестіемъ всего лучше пользоваться готовыми церковными молитвами; только бы повторяя слова ихъ, они старались усвоить себъ ихъ смыслъ и духъ и воспроизводить въ своемъ умф и сердцф выраженныя ими представленія и чувства. Для этого чтеніе церковныхъ молитвъ должно быть неспъшное и внимательное. Господь на небеси горъ, ты же земли долу, говоритъ Евклессіастъ, сего ради да будутъ словеса твоя мала; не скоръ буди усты твоими, и сердце твое да не ускоряетъ износити словъ предъ лицемъ Божіимъ (Екк. V. 1. 2). Двъ-три молитвы прочитанныя съ полнымъ вниманіемъ и чувствомъ конечно лучше, чёмъ многія произносимыя небрежно и машинально, котя это ничего говорить противъ продолжительности молитвъ; вообще, большая или меньшая продолжительность молитвы свойственна людямъ истинно молящимся и нужна для слабыхъ и холодныхъ сердецъ. Для первыхъ это духовное удовольствіе; для последнихь-одно изъ лучшихъ средствъ смягчать и разогръть свое сердце огрубъвшее отъ мірскихъ впечатленій, давая возможность облекать свои внутреннія чувства въ живыя, сильныя и многомощныя молитвы праведныхъ.

Но молитва, произносимая одними устами, безъ всякаго участія въ ней ума и сердца, не имѣетъ никакого значенія: это лицемѣріе или предъ людьми или предъ Богомъ или даже предъ собственною совѣстію молящагося. Господь не только не пріемлетъ такихъ молитвъ, но и выражаетъ свое негодованіе на тѣхъ, которые молятся такимъ образомъ: приближаются Мнѣ людіе сіи усты своими и устами чтутъ Мя: сердце же ихъ далече отстоитъ отъ Мене: всуе же чтутъ Мя (Исх. XXIX 13; Ме. XV, 8, 9). Вотъ почему Господь осуждалъ продолжительныя молитвы фари-

сеевъ, которые поставляли все достоинство ихъ во многоглаголаніи и заповъдалъ Своимъ ученикамъ: молящеся не лиште глаголите (Мо. VI. 7).

Соблюдая усердно заповъди Божіп согласно съ ученіемъ единой, святой и апостольской церкви, очищая свою душу и сердце отъ всякія скверны плоти и духа териъливою и неослабною молитвою къ Богу, мы можемъ несомнѣнно надѣяться, достигнувъ въ будущей жизни совершенства любви, прославлять на небесахъ Единаго въ Троицѣ воспѣваемаго Бога: Отца и Сына и Святаго Духа во вѣки вѣковъ.

Skodsborgslot.
1877. Abrycta 3 (15) gus.

### СЛОВО

ПРИ ПОГРЕБЕНІИ ТЪЛА ВЪ БОЗЬ ПОЧИВШАГО МОСКОВСКОЙ СВЯТЬЙШАГО ПРАВИТЕЛЬСТВУЮЩАГО СИНОДА КОНТОРЫ ЧЛЕНА, МОСКОВСКАГО БОЛЬШАГО УСПЕНСКАГО СОБОРА ПРОТОПРЕСВИТЕРА ДИМИТРІЯ ПЕТРОВИЧА НОВСКАГО,—ІЮНЯ 7 ДНЯ 1879 ГОДА \*).

Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамь слово Божіе, ихъ же взирающе на скончаніе жительства, подражайте върп ихъ (Евр. XIII, 17).

Исполнимъ заповъдь апостола Христова. Воспомянемъ жизнь достойнаго служения Церкви Божией, всегда и особенно ныню достойную памяти и подражания.

Въ самомъ дълъ, езирая на скончание житемства сего маститаго протопресвитера, невольно объемлешся мыслію, что нынъ уже отходитъ въ въчность въвъ нашихъ отцевъ—наставниковъ, свътя намъ какъ уже заходящее солнце, свъта котораго причащаться ненадолят можно будетъ уже только воспоминаниемъ и подражаниемъ. Но то въкъ Платоновъ, Филаретовъ, Иннокентиевъ и сонма ихъ учениковъ—различныхъ дарований, но единаго духа. Не пришло еще время называть великия имена изъ этого сонма.

<sup>\*)</sup> Говорено заслуженнымъ профессоромъ Московскаго Университета, протоіереемъ Н. А. Сергієвскимъ.



То—въкъ богатый величіемъ, истиннымъ величіемъ. Въкъ высокаго разумънія и смиренномудрой простоты. Въкъ беззавътной любви и върности своему званію и служенію. Въкъ подвиговъ, неискавшихъ быть видимыми, но и въ видъніи трезвыхъ и спокойныхъ. Въкъ непоступной въры и твердаго христіанскаго упованія. Въкъ довольства своимъ жребіемъ, но и въкъ благословенія на всякое истинное усовершеніе. Въкъ отходящій, но съ любовію и благоволеніемъ къ въку грядущему, съ отеческою о немъ бользнующею заботою и съ святою молитвою за его будущее!

Однимъ изъ видиыхъ представителей этого доблестнаго въка былъ почившій отецъ протопресвитеръ. Господу Церкви угодно было даровать своему доброму и върному служителю крайнее долгольтіе еще того древняго времени, о которомъ говорилъ Царепророкъ: жизнь наша семдесять льть, аще же въ силахъ осмдесять льть. Такъ Въчный хранитъ своихъ избранниковъ въ живое поученіе временамъ преходящимъ и измъняющимся, чтобы не порывался, не ослабъвалъ, но укръплялся животворный союзъ святоотеческихъ преданій.

Сынъ пастыря Деркви, и уже по этому—какъ несомнительно разсуждало то время — воспитанникъ церковныхъ училищъ отъ нисшихъ до высшаго, вотъ онъ вступаетъ на служеніе церкви сразу въ высокомъ качествъ наставника философскихъ наукъ въ Московской Духовной Академіи. Какъ самъ былъ уготованъ на служеніе наукою такъ приготовляетъ онъ другихъ къ такому же служенію, благопотребному для Церкви: ибо науку и древніе учители Церкви называли дътоводительницею ко Христу. Но этимъ служеніемъ отдавши дань благодарности воспитавшей его Академіи, и можно сказать, исполнивши такимъ образомъ священный долгъ въ отношеніи къ последующему поколенію учениковъ и учителей благопотребныхъ для Церкви,—затемъ о дальнейшей своей жизни онъ разсуждаетъ также несомнительно, какъ было разсуждено его родителями о первой судьбъ его воспитанія. Наставникъ философскихъ наукъ въ церковномъ училищъ идетъ на прямое служеніе пресвитера Церкви, Такой былъ въкъ и таковы были люди, дъйствовавшіе не ез сумнюнім помышленій о своемъ званіи и призваніи. Они разумъли, что никто же самъ себю пріемлеть честь, но только званний отъ Бога; но это присамъ себю пріемлеть честь, но только званний отъ Бога; но это при

званіе полагалось ими не въ простой и большею частію случайной склонности минуты, но въ целомъ жизненномъ водительстве Божіемъ. Пути же Божів, указуемые намъ, конечно прежде всего пролагаются самымъ рожденіемъ и воспитаніемъ. Возяваніе дътей съ этого перваго промыслительнаго пути на пути чуждые есть дело опасное. Не говоримъ о случаяхъ псилючительныхъ, въ которыхъ можетъ выразиться особенное высшее призваніе. Но исключительные случаи ръдки, особенное призвание чрезвычайно; и потребенъ особенный духовный опыть въ различению такихъ призваній, аще от Бога суть. Такъ разсуждали и по такому разсужденію поступали наши отцы. Такъ ли разсуждають и поступають ихъ дъти, судите сами. Но мудрые отцы саминъ Отцемъ небеснымъ не даны ли намъ какъ върные и надежные руководители нашей жизни? Благословение родителей созидаеть доны чадъ. Новый домъ, отдъляясь отъ стараго, долженъ взять себъ его благословеніе, его святые завъты жизни для своего преуспъянія, какъ древнія колоніи брали огонь съ роднаго очага и на своихъ корабляхъ увозили его въ отдаленную страну, и во всю свою жизнь берегли оный какъ святыню, отъ него засвъчая новые свъты, но не угашая ихъ источникъ, чтобы передать грядущимъ поколъніямъ благословенный огнь животворящаго духа жизни.

Пресвитерское, почти пятидесятильтнее служение почившаго велинить и несомивннымъ опытомъ оправдало истину пути призванія чрезъ рожденіе и воспитаніе. Върно слово, что все это служение, изо-дин въ день, до последияго дыхания жизни, быдо непрерывнымъ рядомъ подвиговъ не громкихъ, но плодотворныхъ для жизни церкви,-какъ бы подвиговъ жизненной силы, которая работаетъ ровно, неустанно, ежеминутно, нынъ и завтра и всегда. Въ началъ только пастырь приходскій, но со втораго же года достойнаго пастырства еще законоучитель въ такъ именовавшемся Московскомъ Университетскомъ пансіонъ, въ этомъ нъкогда славномъ разсадникъ науки; — для инаго довольно было бы и этихъ двухъ нелегиихъ служеній, но не такой силы быль почившій. Прозорливый глазь Филарета уснотрвлъ, что этою силою можно и должно еще болве воспользоваться для Церкви. Еще на службъ въ Академіи, наставникъ философія показаль себя способнымь не только въ управленія

мыслію, но въ практическимъ дъламъ академической конференціи и правленія по учебному округу. Теперь приходскій пресвитеръ и законоучититель призывается еще быть мъстнымъ блюстителенъ порядка и благочинія церковнаго, и даже муженъ совъта въ цъломъ управлении спархіальномъ. Не много ли этого?-- Нътъ, разсудилъ Филаретъ, -- ножно еще дать дъла такой еняв. И вотъ кромъ временныхъ, періодическихъ порученій начальства, каковы обозрвнія духовныхъ училищь, различныя воммиссіи строительныя, поверочныя, на искуснаго и ревностнаго подвижника возлагается еще особенное, постоянное порученіе, тогда секретное, -- быть производителемъ нівногда сложныхъ, многотрудныхъ дълъ въ чрезвычайномъ Комитетъ по расколу. И здёсь имёю возможность свидетельствовать, что въ продолжения 20 лътъ весь архивъ сего Комитета предстаетъ во очію какъ памятникъ подвижничества почившаго: все писано его собственною рукою. Не засвидетельствують ли много подобнаго и другія хранилища его двятельности? — Таковъ былъ ввкъ и таковы были люди! Такъ трудились наши отцы на польку святой Церкви, не мудрствуя о себь паче, неже подобаеть мудрствовати; они не упоноивали себи, и были сильны о укръпляющей ихъ въръ, что сила Божія въ немощи совершается; они твердо върили, что "кто кочетъ сберечь свою жизнь, тотъ ее потеряетъ, а вто готовъ потерять ее Христа ради и Евангелія ради, только тотъ сбережетъ ее"; они твердо върили и исповъдывали, и дътей своихъ поучали, что надлежитъ любить трудъ и особенно трудъ назначаемый свыше: ибо что отъ нашего производа, то не всегда безопасно, а что не отъ нашей води, то отъ води Божіей, и потому благонадежно, такъ какъ сія воля повельвающая сильна подать и украпленіе и благопоспашеніе творящему повеленная. Будемъ помнить отцевъ — наставниковъ и подражать вврв ихъ.

Незнающіе изображаємый въвъ скажуть: какіе идеалы расписываеть проповъдникъ, —возможны ли такіе люди, гдъ такіе люди? — Вотъ же единъ отъ нихъ — почившій. Вся правда его величія и, если угодно, идеальности состоитъ въ смиренномудрой простотъ; енъ и ему подобные не считаютъ себя совершенствомъ, и не задаются никакими идеалами, а живутъ просто, трезво, върно своему званію и служенію; и изъ всёхъ этихъ частныхъ, но ежед-



невныхъ случаевъ простоты, треввости, върности само собою, какъ бы безъ ихъ въдома, слагается величе жизни, какъ гора изъ песчинокъ. Что тутъ невъроятнаго, что невозможнаго къ подражанію для того, кто искренно желаетъ идти въ ихъ слъдъ? А идти въ этотъ слъдъ — достославно. Братіе, говорилъ апостоль, подражатели мин бывайте, якоже и азъ Христу; апостольскіе же ученики жизнію своею говорили братіямъ: подражатели намъ бывайте, якоже и мы апостоламъ"; и такъ чрезъ непрерывное святое преемство, такой же призывающій гласъ слышится и намъ въ достоподражательной жизни нашихъ отцовъ— наставнивовъ, върныхъ служителей Церкви Христа Господа всъхъ.

Правда, почившій добрый пастырь совершаль свое подвижимческое служение не безъ наградъ за оное. Но и тутъ сказался трезвый въкъ. Не угодно ли нъсколько полюбопытствовать, какъ небыстро шли награды за непрерывные и чрезвычайные труды? Первое пастырское отличіе набедренникомъ онъ получиль лишь чревъ 12 летъ достойнаго служенія Церкви. Въ предстоятеля собратій по званію быль возведень не менье какь чрезь 18 льть служенія. Уже изъ этого можно убъдиться, что въ тотъ въкъ подвиги возбуждались не наградами и отцы наши служили не для наградъ. Но этого мало. Что особенно поучительно, онинаши отцы-наставники отъ получаемыхъ ими условныхъ вънцевъ и отличій не возникали главою своею. Напротивъ, кажется, поникали, облачась во всю велельноту и встрычаясь съ собратіями менъе ихъ украшенными. Таковъ, по крайней мъръ, несомивнио быль почившій. После 32 леть подвижничества, поставленный на единственную высоту, возможную тогда только для одного лица изъ бълаго духовенства въ пълой епархін, поставленный въ протопресвитера Московскаго Успенскаго Собора и въ члена синодальной конторы, облеченный палицею и митрою, а въ последствии еще чревъ 14 леть сего новаго важиейшаго служенія сопричисленный къ ордену св. Анны 1-й степени,-этотъ превознесенный никогда не изменяль своей обычной скромности. Всв его уважали, всв чистосердечно привнавали его превосходство, всв готовы были его чествовать; но онъ всегда съ своими собратіями естественно становился на равную

ногу, и всегда для всёхъ быль простейшинь, добрейшинь, любезнейшинь Димитріем Петровичем.

Не утомино ли васъ, отцы и братіе, если еще нъсколько продолжу слово о неутомимости, плодотворности и безкорыстности трудовъ почившаго? Но въ этомъ виною будетъ не что другое, ванъ саман эта дивная неутомимость. Умодчать же о послъдующемъ не могу. Уже протопресвитеръ и членъ Синодальнаго управленія, глубово разумая церковную важность духовнаго просвищенія и угадывая для него настоятельную потребность новыхъ путей, согласно обстоятельствъ времени, онъ не усумнился, не укионился стать на новую нелегкую работу. Такая работа требовала иолодыхъ силъ, а онъ маститый старецъ сталъ тутъ на ряду съ молодыми, и скромно и спокойно, но прозорянно и твердо вель свое правило, спосившествуя усивху дъла. Вы понимаете, что мы говоримъ о новыхъ московскихъ духовныхъ изданіяхъ, которыхъ о. протопресвитеръ быль первыи в просвещений шимъ, усераней шимъ и безкорыстиви шимъ цензоромъ.

Такъ почившій великъ и равенъ себъ отъ начала до конца своего служенія. Пять леть тому назадь исполнилось пятидесятильтіе со времени поступленія его на службу въ Мосновской духовной академіи. Не столько по обычаю новаго времени, скольно по единодушному всехъ совнанію достоянства, заговорили о праздникъ; но о. протопресвитеръ по смиренномудрію своему едва уступиль, чтобы чэмъ-нибудь ознаменовать нарочитый день, и уступиль едва ли не единственно настоянію Академін, которую онъ глубово чтиль вакъ воспитавшую его мать, какъ первое мъсто своего служенія, которому онъ и послъ сотрудничествоваль, какь действительный члень конференціи Академів. Какъ извъстно, въ день юбилейный, Академія поднесла ему дипломъ на званіе своего почетнаго члена. Прежняя его паства, его ученики и почитатели разсъянные по всей Россіи, всъ учрежденія епархіальнаго управленія, духовныя училища, редавцін московских духовных изданій, братія Успенскаго Собора, самъ наститый архипастырь въ Бовъ почившій митрополить Инножентій искренно привътствовали достойнаго виновника праздника. Сама Высочайшая власть ознаменовала свое милостивое вниманіе въ нему пожалованіемъ вреста украшеннаго драгоциными вамнями. То быль послидній земной винець необыкновенному дилателю ви Церкви Божіей. Но этоти полновись прежніе, ви римить быль ими еще болие скромно, чими вси прежніе, ви римительное соотвитствіє цильному характеру личности и всей жизни.

Время бы комчить слово уже довольно протяженное; но образъ почившаго остался бы незавершеннымъ въ изображения, безъ нъкоторыхъ посабднихъ особенно строгихъ чертъ, нажими благоугодно было еще запечативть жизнь своего избраннаго служителя небесному Пастыреначальнику. Ни одна самая высокая личность въ этомъ міръ, ни въ какихъ самыхъ высокихъ и иногообразныхъ дъяніяхъ не можетъ проявить, не можетъ даже уравнительно и совнать всей глубины своего духа — ни его совершенствъ, ни самыхъ его несовершенствъ. Такъ глубоко положенъ въ человене творческимъ Словомъ Божінмъ образъ Бога невидимаго, и, увы, видно до той же глубины деренуло проникнуть противобожественное слово исконнаго человекоубійцы, слово лин, слово гръха: ибо паки слово Божіе принуждено дъйствовать на человъка постръе меча обоюду остра, проницая[даже до разделенія души же я дука, членовъ же и мозговъ", - по Божественному отпровению великому апостолу. Вотъ где тайна человеческихъ страданій: всемъ и каждому наконецъ скорбми подобаеть внити въ царствіе Божів. Потому-то болье высокой душь благопотребна болье глубокая скорбь. Большему совершенству остраншее испытаніе. Кака злато ввергается душа въ огнь скорби, чтобы дойдти ей до возможнаго здёсь совершенія, которое и достигается удобиве чрезъ свободное и немалодушное терпъніе. Такое-то огненное испытаніе къ вящшему усовершенію, по премудрому и всеблагому изволенію Божію, претърпъла и душа почившаго. И всъкъ намъ извъстно. каковъ быль этотъ огнь и каково было терпвніе, ко всеобщему нзумленію. Кажется, седмерицею очищаль Свое влато Всебогатый въ милости и щедротахъ, съ важдымъ разомъ, съ каждою новою скорбію по истинъ усиливан пламень; и великая душа, укръпляясь върою, всё претерпъвала не только безропотно, но съ величіемъ духа, въ самомъ пламени не поникавшаго, но въ немъ бодрственнъе возникавшаго - въ предстояніи откровеннымъ лицемъ престолу Христа Бога, въ совершении Его безмърной жертвы, въ молитвенномъ восхищенномъ соверцании Славы Его насъ ради человътъ распятаго, но воскресшаго и прославленнаго. Чтобы понять сіе, довольно припомнить одно священнослуженіе почившаго при погребеніи его зятя, досточтимаго протоіерея Николая, оставившаго тестю, уже немощствующему старцу великую семью вруглыхъ сиротъ,—немощствующему, но несмутившемуся.

Мей кажется, отцы и братіе, что почившій быль превознесень и въ скорби не менйе, чймъ въ благополучін; и что въ ономъ скорбномъ превознесенім онъ по истини отмровенным лицема славу Господню взирая, ва той же образа тщился преобразоватися отъ силы въ силу, ота слави ва славу, яко же ота Господня Духа.

Чего же еще не достаеть? — Кажется всё совершено: подвином добрымь подвизася, теченів скопча, въру соблюде, — прочев унотовляется ему вънець правды, его же воздасть праведный Судія въ день онъ—всплы возлюбльшимь явленіе Его. До дне же онаго, по глаголу Духа, ей, да почіеть оть трудовь своихь, двла бо его идуть въ слюдь его. Мы же, отцы и братіе, поминая его къ подражанію, рцемъ вси, отъ всея души и отъ всего помышленія нашего рцемъ: Господи церкви, нокой душу върнаго служителя Твоего, преставльшагося протопресвитера Димитрія. Аминь.

Протогерей Н. Сергіввскій.

# ПАПИЗМЪ ВЪ НАУКЪ.

(отвътъ проф. вагнеру).

Недавно мною издана книга подъ заглавіемъ: Натуралисть Уоллэсь, его русские переводчики и критики (къвопросу о происхожденін человъна). Эта книга вызвана была прежде всего и главнымъ образомъ статьей прос. Н. П. Вагнера, приложенной къ переводу книги Уоллоса: "Естественный подборъ". Въ этой своей статью г. Вагнеръ усиливается доказать неправильность мысли Уоллоса, что один естественные факторы недостаточны для раціональнаго объясненія происхожденія человъка и что изученіе коренныхъ особенностей, отличающихъ человака отъ животныхъ, необходимо ведетъ безпристрастную научную мысль къ предположенію воздійствія высшей разумной силы на процессъ мроисхожденія человъва. Безпристрастно сопоставляя и взвъшивая а) доводы г. Вагнера въ пользу его мысли о совершенной достаточности однихъ натуральныхъ факторовъ для изъясненія происхожденія человъка и б) доводы Уоллоса въ пользу необходимости прибъгнуть из предположенію воздайствія высшей разунной силы на процессъ происхожденія человъка, я немогь не видеть, что доводы г. Вагнера не выдерживають этого сопоставленія и падають предъ силою доводовъ Уоллоса и предъ силою иныхъ доводовъ и соображеній, какіе естественно представляются всякому мыслящему человъку. Имъя въ виду а) особую важность вопроса о происхожденіи человіна и б) орга-21

ническую связь сътакимъ или инымъ решеніемъ этого вопроса тъхъ или другихъ моральныхъ, соціологическихъ и политическихъ возэрвній, въ книгв своей и высказаль желаніе, чтобы г. Вагнеръ или кто-либо другой изъ противниковъ Уоллэса, напр. проф. Мечниковъ, котораго статья противъ Уоллоса также разбирается въ моей книгъ, — съ достаточной серьезностью и обстоятельностью а) доказали научность ихъ гипотезы относительно условій и способа происхожденія человика и ненаучность гипотезы Уоллэса, невольно привлекающей на свою сторону безпристрастную логическую мысль, б) или же, въ случав невозможности сделать это, открыто признали бы сравнительную правильность гипотезы Уоллоса и ее пропогандировали. При этомъ я высказалъ, что, въ случав двиствительнаго, а не финтивнаго, пораженія гипотезы Уоллоса, и я не преминуль бы печатно отречься отъ того, что подробно защищаетъ моя внига. Думаю, что всякій человъкъ, которому дорога только одна истина, а не предванятые взгляды, поступиль бы и поступить совершенно также.

Естественно, я съ особеннымъ нетерпъніемъ и интересомъ ожидаль, что же скажуть въ отвъть на мою книгу спеціалисты въ естествознаніи, и въ особенности тв изъ нихъ, съ квиъ имветь дъло мон внига. Въ апръл. № журнала "Светъ", издаваемаго проф. Вагнеромъ, появляется отвътъ мив этого почтеннаго профессора. Но какой отвътъ?! Читая этотъ отвътъ, такъ и воображаешь, что г. Вагнеръ мнить себя папою въ наукв, непогрвшимость котораго утверждена на какомъ-то соборъ и неподлежить ни мальйшему сомновию, а всякій, неимоющій чести быть по спеціальности своихъ занятій натуралистомъ, является въ глазахъ почтеннаго профессора не смъющимъ смъть своего сужденья имъть и обязаннымъ съ подобающимъ благоговъніемъ принимать за научный догмать все то, что благоугодно будеть натуралисту объявить таковымъ. Печатью папизма запечатленъ отвътъ г. Вагнера и въ томъ отношенія, что онъ не пренебрегаетъ пускать въ дело језунтскіе пріспы для поддержавія въ тлазахъ непосвященныхъ читателей ученаго величія своего и моего ученаго ничтожества. Не поразительно-ли это? А между твиъ сказанное мною безусловно справедливо.

Отвътъ свой г. Вагнеръ начинаетъ следующими словами: "ко-



гда предметъ ясенъ для всвиъ и не требуетъ опровержения, тогда для этихъ опроверженій необходимо написать цэлую книгу, что и савывать г. Гусевъ". Ето же-тъ счастливцы, спрошу я г. Вагнера, которые ясно видять нельпость мысли знаменитьйшаго англійскаго натуралиста Уоллоса относительно происхожденія человъка? Приписывать себъ въ данномъ случат такія качества могь бы только папа, но въдь, по католическому учению, ему самъ Богъ открываетъ и уясниетъ истину. Кто же открыяъ до полной исности нельпость имсли Уоллоса г. Вагнеру? Желалось бы знать. Да и почему эта ясность въ пониманіи нельпости мысли Уоллоса осънила и укращаетъ не всъхъ натуралистовъ, а лишь катуралистовъ извёстнаго предзанятаго направленія? Уоллосъ, Катроажъ и многіе другіе не только не имъють яснаю сознанія касательно нельпости мысле, защищаемой моей кингою, но наоборотъ, считаютъ несостоятельнымъ противоположное воззрвніе, отстанваемое г. Вагнеромъ, г. Мечниковымъ и другими. Что жезначить этоть факть? Но, что особенно важно, почему же г. Вагнеръ столь ясное и очевидное для внего не потрудняся сдёлать столь же яснымъ и очевиднымъ для всёхъ и въ частности для меня, когда онъ боролся въ своей статъъ со взглядомъ Уоллоса? Въдь для меня и для всякато желательно только то, чтобы истина, ясная и очевидная для г. Вагнера, отада бы таковою и для другихъ. Книга моя и написана въ тъхъ видахъ, чтобы г. Вагнеръ по крайней мъръ въ другой своей стать в доказаль ясно то, чего нисколько не удалось ему сдвлать въ статьъ, приложенной къ книгъ Уоллоса. А между тотъ г. Вагнеръ съ своей ученой высоты не хочетъ спуститься до насъ, неспеціалистовъ въ естествовнамін, и не желаеть ясно повъдать намъ исное для него. Какъ ни высово стоитъ римскій папа сравнительно съ массою върующихъ, но онъ ясное для мего хочетъ ясно ввести въ совнание другихъ, менъе всего препебрегая устраненіемъ указываемыхъ ими недоразумёній и возраженій относительно какаго-либо ученія 1). Благоволите же, г. Вагнеръ, по-

<sup>4)</sup> Даже дьяволу папизиъ предоставляетъ право голоса, выслушиваетъ этотъ голосъ и принимаетъ въ соображеніе. Такъ напр. прежде чёмъ состоится канонизація того или другаго святаго, предоставляется слово и дьяволу....

следовать этому благому примеру и не требуйте отъ насъ профановъ того, чему противится челов вческая природа,-именно только выслушиванія, но не самостоятельнаго разсужденья. Не выдавайте себя и всевъдущимъ, утверждая будто справедивость вашей гипотезы ясна для всёхъ людей. Нетъ! она ясна только для некоторыхъ, а для всёхъ загадочна и неудовлетворительна. Да и не странно ли говорить о томъ, что несостоятельность мысли Уоллоса ясна для всёхъ, ногда самъже г. Вагнеръ только-что напрягался доказать эту несостоятельность?! Или достаточно одного его слова, чтобы есъ сразу уразунили неабпость мысли Уолдоса? Папа, да и только... Итакъ, поделитесь же съ нами-профанами-вашими знаніями и соображеніями, выяснивъ какъ сабдуетъ неабность мысли Уоллоса. Въ противномъ случав, им въ правъ считать истиннымъ возарвніе Уоллоса, а ваше-ложнымъ. Мало того: что касается въ частности до меня, я въ правъ думать, что вы, г. Вагнеръ, ясно видите справедливость сказаннаго въ моей книга, но не желаете отказаться отъ предзанятаго взгляда и потому морочите публику. Если это мое предположение невърно, то докажите его невърность дъйствительнымъ опроверженіемъ мосто взгляда, а не указываніемъ на ученое, величіе, которое всякій можеть видёть только изъ вашего серьезнаго и обстоятельнаго анализа монхъ возраженій, а не изъ чего-либо другаго....

Далье г. Вагнеръ указываетъ мив на то, что я никогда непосредственно не изучалъ и не изследывалъ растительно-животной жизни и ея развитія и что след. не могу быть судьей и въ
вопрост о происхожденіи человена. Многое можно было бы сказать противъ этого указанія на рёшительную некомпетентность
сужденій неспеціалистовъ въ естествознаніи, когда идетъ рёчь
о той или другой гипотезт или теоріи. Ограничусь однако краткимъ замечаніемъ. Въ предисловіи къ своей книге я уже отпарировалъ предполагавшійся обычный упрекъ, остается сожалёть, что г. Вагнеръ какъ будто бы не знаетъ этого. Въ моей
книге значится: "не претендуя на спеціальность по части естественныхъ наукъ, въ настоящемъ случать») мы будемъ иметь

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т.-е. при сравнительной оцёнкё доводове и соображеній англійскаго натуралиста Уоллеса и нашего отечественнаго натуралиста проф. Н. П. Вагиера.



дъло собственно съ логическою стороной мыслей того и другаго ученаго (Уолласа и г. Вагиера), будучи увърены, что въ естествознанів логика имбеть значеніе по меньшей мірт равносильное съ значеніемъ факта (стр. 10). Приведенныя слова изъ моей книги свидътельствуютъ, что проф. Вагнеръ напрасно не допускаеть возножности для неспеціалиста въ естествознаніи судить о достоинствъ той или другой гипотезы, теоріи. Всякая естественнонаучная гипотеза или теорія, будучи логическимъ построеніемъ, основаннымъ на тэхъ наи другихъ фантическихъ данныхъ, подлежитъ суду не однихъ только твхъ, кто непосредственно изучаетъ и изследуетъ явленія и предметы природы, но и всъхъ тъхъ, кто не лишенъ серьезнаго общаго образованія и привывъ въ отчетливому логическому мышленію. Нивто не станеть сомневаться въ томъ, что можно быть замечательнымъ знатокомъ той наи другой отрасли естествознанія и даже ділать въ ней открытія, но въ то же время не отличаться способностью критического сужденія о сравнительномъ достоинствъ какойлибо общей гипотевы, какой-либо широкой теоріи. Отсюда-то и происходить нередко, что, въ случав появленія ихъ, первая надлежащая оцвика ихъ состоятельности или несостоятельности исходить вовсе не отъ лица натуралистовъ, но отъ людей иной спеціальности, и затемъ уже делается достояніемъ первыхъ. Проф. Вагнеръ долженъ знать, что и раціональный ввглядъ на теорію Дарвина быль высказань наиболье резонио прежде всего ненатуралистами и что эти последние своимъ пониманиемъ капитальныхъ недостатковъ теоріи Дарвина обязаны едва ли не преимущественно критикъ ся мыслителями неспеціалистами въ естествознаніи. Къ чему же посла этого г. Вагнеръ отрицаеть у насъ — ненатуралистовъ-возможность трезвой и плодотворной оценки ученій, въ качестве гипотезъ и теорій предлагаемыхъ естествовъдами? Я менъе всего расположенъ думать, будто не требуется возможно-хорошаго знаномства съ естественно-научными данными для компетентной опфики техъ или другихъ естественнонаучныхъ доктринъ. Но надёюсь, всякій согласится со мною, что это знакомство можетъ быть пріобрътено всявимъ научно-развитымъ человъкомъ не изъ непосредственнаго только изученія и изследованія данныхъ предметовъ и явленій природы. Пути и средства этаго знакомства, особенно

въ наше время, такъ разнообразны и доступны для интересующихся... Въ иныхъ же случаяхъ достаточно прочитать вникательно и продумать серьёзно то или другое естественнона учное произведение, чтобы, сопоставивши и взейсивши в) основания предлагаемаго въ немъ ученія и б) построяемые на нихъ выводы, видеть решительную несостоятельность этого ученія. Именно въ такомъ положения я быль, когда разсматриваль написанное проф. Вагнеромъ и проф. Мечниковымъ противъ Уол. лэса. И если бы Н. П. Вагнеръ находиль, что мое сужденіе объ его статьй нотому-то и потому-то неправильно, то конечно онъ доказаль бы это ужь никакъ не ссылкою на то что я не спеціалисть въ естествознаніи. Поэтому, ссылка его на свой авторитетъ должна разспатриваться, какъ замаскированное сознание безсилия опровергнуть мои возражения. Иначе думать, намется, было бы неосновательно. Когда и анализироваль ученіе г. Вагнера о происхожденій напр. нравственнаго чувства, то мив и въ голову не приходила мысль ворить нашего натуралиста твиъ, что онъ неспеціалисть въ нравственной философіи, и говорить, что здёсь онъ не долженъ сивть своего сужденія имъть. И это-именно потому, что я сознаваль не одно только неприличіе этого пріема въ полемикъ, но и то, что этотъ пріемъ можеть служить орудіемъ не противъ г. Вагнера, а только и единственно противъ меня.

Мало сказать, что натуралисты не въ правъ оспаривать у образованныхъ мыслящихъ людей способность судить о достоинствъ той или другой естественнонаучной доктрины, имъющей научно-философскій характеръ. Наоборотъ, натуралисты должны желать, чтобы въ средъ неспеціалистовъ въ естествознаніи развивалась способность критическаго сужденія и въ этомъ отношеніи. Только въ случат надлежащаго развитія этой способности неспеціалисты въ естествознаніи могутъ быть сторониками раціональной естественнонаучной гипотезы или теоріи, а не 
всякой, какая бы ни появилась, являются сознательно уважающими труды великихъ и малыхъ натуралистовъ и бываютъ способны къ осмысленному приложенію и проведенію въ жизни 
узнаннаго и какъ должно оцтненнаго. Не бъда, если неспеціалистъ 
иногда не сумтетъ правильно оцтнить какое-либо естественнонаучное ученіе. {Вопервыхъ, ошибаются часто въ этомъ отно-

шенін и великіе натуралисты. Вовторыхъ, если ны, профаны, ошибенся, самостоятельно оцвинвая естественнонаучныя гипотевы и теорін, то съ тънъ большинь удовольствіемъ ны слушаемъ резонное указаніе нашихъ заблужденій. Между твиъ г. Вагнеръ поступаетъ какъ разъ наоборотъ: кичится и величается своею ученостью, но не показываеть мив эту ученость на двивобстоятельномъ и серьезномъ разборъ моихъ возраженій противъ его статьи. Пусть же винить только себи самого г. Вагнеръ, если и и единомыслите со иною будуть съ полнымъ убъяденіємъ считать научно правильною гипотезу Уоллеса, а гипотезу проф. Вагнера-наивною. Ссылаясь на то, что я не спеціалистъ въ естествознанія, г. Вагнеръ при этомъ упустивъ изъвиду самую простую вещь, а именно: что спеціалисты и существуютъ для того, чтобы вивсто забавныхъ ссылокъ на свой авторитеть, разъяснять намъ, профанамъ, наши недоразумения и делиться съ нами своими познаніями. Въдь Уоллосъ, изъ сочиненія котораго привель г. Вагнеръ свою цитату, входить въ разсмотръніе мальйшихъ возраженій своего противника неспеціалиста и серьезно разбираетъ ихъ; что же собственно удержало отъ этого же образа дъйствій проф. Вагнера въ отношеній ко миж? Если я только потому не принимаю гипотезы проф. Вагнера,навъ онъ утверждаетъ-что не изучалъ непосредственно растительно-животной жизни и ея развитія, то г. Вагнеру и оставалось разбить мон возраженія раскрытіемъ предъ читателями въдомыхъ ему тайнъ природы, а онъ вивсто этого, вопреки примвру Уоллоса и существу двла, говорить мив: я, г. Вагнеръ, еснь извъстный натуралисть, а ты, г. Гусевъ-несныслишь ничего въ естествознании и потому молчи. Оригинально и поучительно! Для надлежащей последовательности г. Вагнеру остается одно: воспретить намъ, профанамъ, самое чтеніе изследованій по естествознанію. Въ самомъ дель, это было бы съ точки врвнія г. Вагнера, вполит последовательно. Кто серьезно интересуется естествознанісить и читаетъ произведенія естествовёдовъ, тотъ не можеть не обдумывать ихъ ученія, не критиковать эти последнія и при случав не высказывать печатно своихъ недоразумвній, сомивній и возраженій. Что же двлать? Виновата природа въ томъ, что человъческій умъ не есть только складочный магазинъ для того, чему учатъ или хотятъ учить натуралисты, а

склоненъ обдужывать и обсуждать вритически даже—о, дерзосты творенія этихъ последнихъ. После этого что же наивърные можетъ гарантировать ученіе натуралистовъ отъ критики со стороны насъ, профановъ, какъ не рышительный запретъ читать произведенія натуралистовъ? Предлагаю проф. Вагнеру для последовательности наложить запретъ на чтеніе сочиненій по естествознанію, а прежде этого прекратить изданіе журнала "Свыть", въ которомъ наибольшее количество статей относится къ естествознанію, — притомъ такихъ статей, которыя намъ, профанамъ представляются большею частью чуть не поруганіемъ, ради посторонней тенденціи, надъ требованіями науки и раціціональнаго мышленія... Тогда г. Вагнеръ еще болье напоминаль бы римскихъ папъ, которые, какъ извёстно, запрещали мірянамъ читать св. Писаніе въ тёхъ видахъ, чтобы они міряне—не доходили до критики и осужденія папской доктрины.

Указавши, что я непосредственно не изучалъ природы и что поэтому долженъ считаться не судьею въ вопросв о происхожденін человъка, проф. Вагнеръ опровергаеть все написанное иною въ защиту мысли Уоллоса-чемъ-бы вы думали, читатель? твиъ самымъ мъстомъ изъ книгиУоллэса, которое иною подробно разобрано и основная мысль котораго обстоятельно опровергнута въ моемъ сочиненіи (стр. 166—194 и выше стр. 145— 149)! Проф. Вагнеру предстояло опровергнуть то, что я говорю противъ одной непослъдовательной мысли Уоллэса, а онъ эту непослъдовательную мысль мною опровергнутую приводить для опроверженія всей моей книги. Вотъ что значитъ духъ папства: оказывается, что практивуетъ г. Вагнеръ и језунтскје прјемы для соврытія отъ читателей журнала "Свътъ" сущности дъла. Признаюсь, этого-то я никакъ не ожидаль отъ профессора и академика Н. П. Вагнера, который, -- върнать я, -- не только не позволить себъ прибъгать для самозащиты къ какой-либо гнусной фальши, но охотно откажется отъ своихъ воззрвній по вопросу о происхожденін человъка, какъ скоро не найдеть надлежащих соображеній и доводовъ для достаточной защиты ихъ противъ возраженій изложенных въ моей книгь. Но къ прискорбію и на г. Вагнерь отразилась мысль Гоббеса, говорившаго, что если дело коснется предзанятаго воззрвнія, въ которомъ заинтересовано чувство, то человъкъ не только готовъ отречься отъ явной математической истивы, но и защещать свое инвије всякими средствами, какъ бы они презрънны ни были. Но, разъ позволивши себъ језунтскій прісить для сокрытія отъ читателей существа кала, проф. Вагнеръ не останавливается, а идеть дальше и дальше. Г. фапа, т.-е. профессоръ, не безъ особено умысла неправильно передаетъ заглавіе и содержаніе нашего сочиснія и искажаєть даже сушность нашего письма въ нему, какъ въ редактору журнала "Свътъ". Книга наша у г. Вагнера озаглавливается: "Натуралистъ Уоллосъ и его русскіе переводчики", причемъ слово: "и критики" выброшено. Не потому ли уже допущена такая неправильность при передача заглавія книги, чтобы читатель не зналь, что въ ней идетъ ръчь о статьъ прос. Вагнера, придоженной въ переводу сочинения Уоллоса: "Естественный подборъ"? Проф. Вагнеръ карактеризуетъ общее содержание моей вниги вакъ правборъ перевода сочименія Уоллеса", изданнаго нодъ редакціей этого профессора, и совершенно умалчиваеть, что въ моей внигь прежде всего и главнымь образомь разбирается статья самого г. Вагнера, такъ что разборъ этой статьи занимаетъ наибольшую половину книги. Всякому и безъ нашихъ комментарієвъ понятно, зачёмъ проделываеть такія вещи мой гордый и величественный противникъ. Опъ боится, чтобы читатели его журнала, заинтересовавшись моей книгою, не постарались пріобрасти ее и узрать, что и насколько несостоятельно изглагаетъ г. Вагнеръ въ своей статьъ. Всимъ этимъ проф. Вагнеръ дилаетъ мив особенную честь: онъ ужь черезчуръ постарался доказать, что и — опасный противникъ его ученія о происхожденіи человъка, и что это учение вседъло и безповоротно нисировергнуто моею книгою. Значить, правъ и быль, высказывая въ своей киигв, что взглядъ Уоллоса на происхождение человъка въ такой степени твердъ, что его не поколеблетъ никакая критика. Хотя ващитникомъ мысли Уоллоса явился такой слабый защитникъ, вакъ я, однако и я нагналъ страхъ на г. Вагнера, радъ торжеству истины и сожалью, что такъ бъгутъ отъ нея другіе, не смотря на то, что видять ея силу и неуязвимость. Но указаннымъ же конечно побужденіямъ проф. Вагнеръ скрываетъ главную сущность моего письма къ нему, какъ редактору. Въ своемъ письмъ я просиль проф. Вагнера о двухъ вещахъ: а) напечатать въ апр. № журнала "Свътъ" подробное объявление о моей

вишть и б) въ случав возможности поручить, въ интересахъ разъясненія истины по вопросу о происхожденія человіна. кому-либо нев безпристрастных и компетентных ликь написать и напечатать обстоятельный и резонный разборь моей нинги. Проф. же Вагнеръ совершенио умалчиваетъ о первой моей просьба, не напечатава объявленія о моси книга. Конечно, деньги были бы немедленно получены имъ по напечатаніи объявленія, но за то въдь читатели "Свёта" (?!) тогда знали бы о существенныйшемы и главномы содержании моей книги, направленномь противъ папы-натуралиста... Не хотвлось бы говорить объ этихъ мелочахъ, но эти мелочи праспоръчиво свидътельствують, что значить въ наше время говорить въ пользу извъстныхъ возэръній и какъ мъщають распространенію и утвержденію ихъ въ общественномъ совнанім даже люди науки, етоль много думающіе о себъ. И они-эти ученыя люди - видя не видять истины и вооружаются противь нея и іступтивномъ и вся-. нами иными возможными, но неблагородными израми. Грустно, читатель, видеть все это, особенно на техъ, кто, нося святое званіе ученыхъ, должны бы любить больше всего истину, отъ кого бы она ни исходила и какова бы ни была....

Приведя для опроверженія мосго взгляда опровергнутую мною непоследовательную мысль Уоллеса, проф. Вагнеръ говоритъ, нисколько не смущаясь и вкоторымъ цинизмомъ своихъ словъ следующее: "этого спомы достаточно для ответа г. Гусеву, такъ какъ его, очевидно, интересуетъ не научный вопросъ: отсюда видна для важдаго безпристрастнаю читателя не только сущность спора, но даже его мотивы". Новый безцеремонный маневръ, котораго не желалось бы видъть даже у читателей проф. Вагнера. Въ самомъ дълъ, къ чему это смълое увъреніе, будто меня интересуеть не научный вопросъ? Говоря такъ, г. Вагнеръ не только допускаетъ сознательную ложь, но и противорвчить себв самому-своей статьв, приложенной въ переводу вниги Уоллоса. Въ этой стать в проф. Вагнеръ разбираетъ ученіе Уоллось о происхожденіи человтка и излагаеть свои соображенія и доводы по тому же вопросу. Не странно ли, что тоть же вопросъ о происхожденіи человъка, являющійся у г. Вагнера научнымъ вопросомъ, у насъ становится инымъ какимъ-то? Еще могъ бы что-либо подобное высказывать г. Вагнеръ, еслибы онъ

донаваль подробнымъ и аргументальнымы аналезомы нашей женги, что я неправильно нашель его воззрвніе по вопросу о проискомиеми челована ненаучными и деже наприымь въ накоторыхъ его основаніяхъ. Между тэмъ г. Вагнеръ, возинивши себя непогр**ъ**шимымъ маною, голословно произноситъ приговоръ надъ тыть, чего онь не въ состояние опровертнуть при всихъ своихъ невечислимыхъ повивніяхъ въ естествовнаніи и отъ чего бъжить со страху его безсильная въданномъ случав имсль. Но быть-можеть прос. Вагнерь позволяеть себъ высказывать эту мысль потому. Что считаеть ненаучнымь признаніе воздійствія высшей разумно-свободной силы на процессъ происхожденія чедовъка. Но и на этомъ основани онъ могь бы говорить единственно въ томъ случав, когда бы основательно докаваль, что нысль е вліянін высмей разумной силы на процессь происхожденія человъка не должна быть принимаема въ качествъ научной гипотезы по самому понятію объ этой последней. Но этого несделаль, да и не можеть сделать даже самь г. Вагнеръ: тотъ методъ, который нынъ господствуетъ и рекомендуется какъ положительно-научный, не только допускаеть, но и требуеть построенія и принятія, въ качествъ научной гипотезы, мысли о воздъйствін высшей разунно-свободной силы на органическіе процессы, какъ скоро этого требуетъ наиболве раціональное изъяснение этихъ процессовъ. Но вийсто серьезнаго опроверженія научности этой гипотезы, проф. Вагнеръ голословно второй разъ объявляеть ее ненаучной. Такъ тверда и могуча съра г. Вагнера въ свои научныя илловін: и самъ не разсуждая принимаетъ, и другимъ велитъ не разсуждая принимать за подлинно и единственно научную гипотезу то, во что онъ въруета, несмотря ни на что. Удивительно при этомъ то, что свою въру г. Вагнеръ считаетъ не върою, а научнымъ знаніемъ, тогда какъ нысль о высшей разунно-свободной силь для г. Вагнера есть не научная гиподеза, а не болье какъ безотчетное предванятое върованіе. Странная логика, хотя ей многіе следують ивъ тъхъ, ито привыкъ не давать себъ отчета въ словахъ....

Канъ видълъ читатель, проф. Вигнеръ кочетъ усмотръть какіето побочные мотивы, а не одни только научные, въ томъ, что побудило меня написать книгу для защиты мысли Уоллоса противъ нападокъ г. Вагнера. Если угодно было г. Вагнеру подиять



вопрось о мотивахъ, то и я могъ бы по крайней изръ спросичь его, во имя чего и для какого общечеловъческаго блага не только упорствуетъ онъ въ непринятіи научной гипотезы, въ польку которой говорять саные нападки его, но даже не стесняется прибъгать къ нравственно-недовволительнымъ мфрамъ для противодъйствія признанію и распространснію ся? Подагаю, что чистота и возвышенность потивовъ и цълей можеть предугадываться смотря по тому, кто и какъ ведетъ дъло защиты своего возврвнія. Если проф. Вагнеру удастся найти во есей моей книгв то, что отталкивающаго я нашель на шестидесяти только строкахъ его отвъта, тогда онъ въ правъ заподозръвать чистоту и благородство ея мотивовъ и цвлей при писаніи книги. Чистое дъло въдь не требуетъ грязныхъ средствъ... Очень сожалью, что проф. Вагнеръ затронулъ подобный вопросъ и поставиль меня въ необходимость высказать только-что сказанное. Впрочемъ, я и прямо могъ бы сказать въ отвътъ на вопросъ г. Вагнера, что, пиша книгу, я руководился чистыми мотивами и чистыми цвинии. Я желаль выснавать то, что считаю неоспоримою истиною, въ видахъ пропаганды этой истины среди отщатнувшихся отъ нея подъ вліяніемъ тёхъ или другихъ причинъ интемментуальныхъ. Кто говоритъ иное относитемьно меня, тотъ вавъдомо влевещетъ. Такую влевету однакожъ повволилъ себъ неизвъстный авторъ, говоря въ томъ же апр. нумеръ "Свъта" по поводу статьи Навиля: Физика и мораль, помещенной въ 3 км. Revue philosophique за текущій годъ. Въ концъ своей статьи неизвъстный авторъ говорить следующее: "ны нарочно помещаемъ статью Навиля для людей, которые полагають, что естественно-научная философія непремінно должна идти противъ религін. Каждан нован гипотеза возбуждаеть у нихъ скрежеть зубовный, и они воображають, что зданіе религіи рушится. Невъроятное заблужденіе! Однако, этому заблужденію посвящають цвамя книги, какъ напр. книга г. Гусева.. Очевидно, опасность для религи и нравовъ вовсе не въ естественныхъ наукахъ и ихъ гипотевахъ" (стр. 191). Нелвиан мысль, будто естественнонаучная философія, какъ таковая, вив матеріалистическаго последовательного направленія, непременно должна идти противъ христіанской религіи, не могла придти мив и въ голову. Точно также въ высшей степени неявною представляется мив и та

мысль, будто для религіи христівиской и для нравственности опасны естественныя науки и каждая ихъ гипотеза. Напротивъ, естественныя науки и ихъ гипотезы, равно какъ и естественнонаучная онносооія, по моєму убъжденію, высказанному въ концъ моей книги, хотя и непрямо (стр. 194), могутъ служить и во иногомъ, конечно, служатъ религіи христіанской, ввятой со стороны ен теоретической, поскольку все это носить только научный характеръ и не направляется преднамаренно натуралистами-иатеріалистами противъ христіанскаго міровозарвнія. Что же насается до скрежета зубовнаго, то съ этимъ скрежетомъ многіе встрівчають нынче всякое слово въ пользу темстическаго міровозэрвнія: не даромъ они же искажаютъ переводимыя книги, въ которыхъ защищается мысль о воздействіи высшей разумно-свободной силы на процессы природы, не допускають такія книги до публики разными недостойными мърами. клевещуть, бранять и т. д. Зачемь же перелагать вину съ своей больной головы на чужую здоровую?! Или и это нужно для противодъйствія чему-то?... Не хитрите же по крайней мъръ.... Я высказывался и, пока имъю возможность, всегда буду высказываться не противъ всякихъ естественно-научныхъ гипотезъ и теорій, а только противъ несостоятельныхъ гипотезъ и теорій матеріалистическаго и ложно-спиритуалистическаго характера, которын, какъ несогласныя съ истиною, вносять ложь и вредъ въ общественное сознание и въ общественную жизнь, будучи въ то же время темъ самымъ противны христівнскому міровозарвнію, истинность котораго для меня не подлежить ни мальйшему сомньню. Но выдь иначе и поступать нельзя: развы можно и должно: а) допускать въ своей мысли параллельное существованіе двухъ противоположныхъ міровозарвній и б) не высказываться противъ несостоятельнаго и ложнаго изъ нихъ, накъ скоро оно къмъ-либо настойчиво пропагандируется?... Всякій согласится, что нътъ. А если такъ, то нъсколько дико и недобросовъстно объяснять происхождение моей вниги такъ, какъ объясняетъ журналь, почему-то именующій себя "Світомъ", хотя въ лицъ самого редактора и упорно отворачивается отъ свъта истины, не имъя для того микакиль научныхъ резоновъ,истины, которую защищаеть Уолгось и моя книга....

A. PROEBS.



# **ЧУДЕСА ХРИСТОВЫ\***)

## предварительныя понятія.

## Гл. III. Важность (авторитетъ) чудесъ.

Должно ии чудо ръшительно и безъ дальнъйшаго разсужденія требовать покорности отъ тъхъ, предъ къмъ оно совершилось или для кого оно есть фактъ вполнъ засвидътельствованный, такъ что и творящій чудо и его ученіе, безъ дальнъйшаго изслъдованія, должны быть признаны божественными? Это не можетъ быть, пбо наряду съ чудесами, проявляющими царство Божіе, идетъ рядъ другихъ чудесъ, производимыхъ исконнымъ противникомъ Всевышняго. Что Писаніе признаетъ за нимъ дъйственнемыя чудеса, хотя въ строго ограниченномъ объемъ, и лишь по Божьему попущенію, въ этомъ нельзя сомнъваться. Но чудеса его суть ложь (2 Фесс. II, 9), не потому что въ нихъ волшебство, ворожба, но по той причинъ, что они имъютъ цълю утвердить царство лжи \*\*). Египетскіе волхвы, его служители, находились въ соотно-

<sup>\*)</sup> См. апр. кн. "Правосл. Обозрвнія" текущаго года.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Gerhard Loc. theol. loc. XXIII, 11. 24. Чудеса Антихриста называются домными не столько по причинъ своей формы, какъ имъющія быть ложными и приграчными, сколько по своей мели, потому что будуть направлены къ утвержденію джи.

шенін въ духовному царству какъ и Монсей и Ааронъ. При токомъ только признанік столеновеніе между тёми и другими подучаеть для насъ настоящее значение. Но оно почти или соверименно уничтожается, если на чудеса волхвовъ мы будемъ смотрёть, какъ на простыя проделки заняннателей, дело ловкихъ, проворныхъ рукъ, которыя морочили озадаченныхъ Фараона и его служителей, легко повёрившихъ, что ихъ жезлы также обращаются въ змія, вода въ вровь (Исх. VII, 11, 12, 22), Скорве это было столкновение не просто между могуществомъ Фараона и властію Бога; но египетскіе боги, которые поллерживали и были душею этого мрачнаго и злаго нарства, ополчались противу Бога Израилева. Въ этомъ столкновеніи, конечно, ничтожность ихъ очень скоро обнаружилась, средства ихъ тотчась истощились, но туть несомивно два незримыя парства свята и тьмы вступали предъ лицемъ Фараона въ открытую борьбу, каждое стараясь привлечь его на свою сторону, въ сферу своихъ элементовъ 38). Въ противномъ случав бевъ такого столкновенія какой смысль могли иміть читаемые нами тексты Монсея: "Кто, какъ Ты, Ісгова, между богами"! (Исх. XV, 11). "Надъ всеми богами египетскими произведу судъ; Я Ісгова" (Исх. XII, 12; ср. Числ. XXXIII, 4). Какъ было тогда, такъ въроятно повторилось при "Воплощеніи"; ибо открытое нападеніе сатаны на Искупителя въ пустынъ было только одною формою разнообразныхъ враждебныхъ дъйствій; указаніе на противоборство египетскихъ волхвовъ повторяется въ противленін, приписанномъ апостоломъ Павломъ Елимъ волхву (Дъян. XIII, 8.

<sup>\*\*)</sup> Противъ этого повидимому свидътельствуетъ тоть сактъ, что именно такого же свойства вещи дълаются новыми египетскими заклинателями и нъкоторыя изъ нихъ содержатся въ великомъ сранцузскомъ сочинени о Египтъ и засвидътельствованы тонкими и прозорянвыми наблюдателями. Но принимая въ соображение все извъстное намъ объ этихъ магикахъ, что они повидимому всегда составляли особенную наслъдственную гильдію, что заклинатели сами приходятъ въ изступленіе, нельзя різнить вопроса, въ какой степени это можно считать остаткомъ или отрывкомъ болье сильной системы, до какой степени заклинатели и теперь сознательно или безсознательно состоятъ въ соотношеніи съ тіми злыми духами (ромега), которыя болье или менье служать источникомъ языческаго сусвірія. См. Hengatenberg, Die Bücher Moses и. Аедуртеп, рр. 97—103.



ср. 2 Тим. III, 8) <sup>34</sup>). Но такъ ли было въ то время, или нътъ, это самое конечно повторится при концъ міра (Мате. XXIV, 24; 2 Оссс. II, 9; Апок. XIII, 13). Итакъ, при каждой великой эпокъ и кризисъ царства вражда между свътомъ и тъмою, мепрестанно продолжающаяся, видимо обнаруживается.

Но навъдёла антихриста и его орудій не суть лишь фокусь покусы, а равно и не чудеса въ высшемъ виаченіи слова; то они лишь отчасти заключають въ себё элементы чудеснаго. Общаго здёсь одно то, что они суть дёйствія могущества, до извёстной степени попускаемыя, а не простыя, ловкія продёлки, что они суть изолированные случаи, а не части органическаго цёлаго; въ нихъ проявляется не высшая гармонія, но грубёйшая міровая дисгармонія 35); не всемогущество Бога, направляющаго Свои міры къ благодатнымъ цёлямъ мудрости и дюбви, но эло, вторженіе котораго попускается въ сирытомъ началё вещей для конечнаго разрушенія самого зла и въ то же время для потребнаго испытанія совершенства всёхъ святыхъ и служителей Божінхъ 36).

Царство лжи и царство истины имъютъ свои чудеса, а потому въ чудотвореніямъ нельзя окончательно и безусловно обращаться для доказательства истины ученія самихъ дъятелей: это прямо предписываетъ слово Божіе (Второзакон. XIII, 1—5). Чудо не доказываетъ истины ученія или божественнаго посланія лица, которое оное совершаетъ. Прежде всего оно требуетъ для себя права на вниманіе, дъло ли это небесъ или ада. Истиное достоинство ученія прежде всего должно говорить само за себя нашему сознанію, и тогда только чудо кладетъ на немъпечать божественности <sup>87</sup>). Но, повторяемъ, ученіе должно себя

эт) Jeremy Taylor Liberty of Prophesying: "Хотя аргументь заимствованвый отъ чудесь полевень для свидётельства о святомъ ученія, которое по



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) По словамъ Григорія В. (Moral. XXXIV, 3), въ эпоху послѣдней великой скорби наитярчайшимъ испытаніемъ избранныхъ будутъ великія и болѣе знаменитыя чудотворенія Антихриста, превосходящія тѣ, кои будеть въ состояніи совершать церковь. Церковь почти или вовсе утратить силу знаменій и чудесъ, тогда какъ по его мановенію будутъ совершаться самыя поразительныя.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Имъ присуща veritas formae, но не veritas finis.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) August. de Trin, III, 7-9.

оправдывать предъ нашимъ совнаніемъ, предъ нравственной природой въ человъкъ. Ибо всякое откровеніе предполагаетъ въ человъкъ способность опознанія представляющейся ему истины, въ немъ онъ находитъ себъ отвътъ, въ немъ узнаетъ черты друга, котораго онъ долго чуждался, друга, почти имъ забытаго. Это есть обрътеніе сокровища, которое онъ самъ, а никто другой утратилъ. Отрицаніе того, что въ человъкъ есть органъ для опознанія истины, отворяетъ дверь къ необузданному скептицизму, это есть отрицаніе всего богоподобнаго въ человъкъ. Но "кто отъ бога, тотъ слышитъ слова Божіи" (Іо. VIII, 47), и признаетъ то, что они провозглашаютъ.

Могутъ возразить: если это такъ, если есть внутреннее свидътельство истины, то нужно-ли чудо? Къ чему оно послужитъ, когда истина сама по себъ внушаеть довъріе? Она дъйствительно внушаетъ довърје, какъ существенное, ниспосылаемое отъ Бога добро, такъ какъ вообще отъ Него исходить все благое и истинное и исходило все драгоценное въ ученіи самихъ явыческихъ мудрецовъ и поэтовъ;--но иное дъло, когда отъ Него непосредственно исходить новое слово, новая въсть къ человъку: тогда чудо свидътельствуетъ о лицъ новаго благовъстника, какъ о посланникъ, исполняющемъ особенную волю Вожію по отношенію къ человъчеству. Когда истина нашла для себя воспріимчивое сердце, пробудила отголосокъ въ глубинъ души человъка, когда божественный посланникъ можетъ показать, что онъ ближе другихъ людей въ Богу, что его должно слушать не только кавъ въстника истины, но какъ саму Истину, Мате. XI, 4, 5; Io. V, 36, или по крайней мъръ, какъ посланника, стоящаго въ непосредственномъ союзъ съ Тъмъ, кто самъ есть Истина (3 Цар. XIII, 3), имъющаго право на безусловную покорность и признаніе, въ силу его власти, новыхъ положеній, превосходящихъ разумъніе человъческое, - признаніе таинствъ, непротиворъча-

своему собственному достоинству постоить за себя, по пути открытому отчасти чудесами, но такой аргументь самъ по себв и своимъ авторитетомъ не можетъ поддержать зданіе какой-либо системы; ибо вивсто подкрищенія истяны ученія чудеса располагають къ подозрвнію обманчивости, если приводятся въ доказательство ученія, которое мы имвемъ основаніе считать ложавимъ".

щихъ понятіямъ объ истинъ, дарованнымъ Богомъ всякому человъку, но которыя не подлежать его изивренію.

Требовать такого знаменія отъ пропов'ядника новаго откровенія, отъ непосредственнаго посланника Божія, требовать этого даже когда самое слово проникнуто идеею блага-не есть признакъ невърія; напротивъ, это есть обязанность того, кого касается посольство. Въ противномъ случав легко принять слово чедовъческое за слово Божіе. Легковъріе есть столь же существенный, если и не столь великій грёхъ какъ невёріе. Со сторовы Фараона не было нечестіемъ сказать Моисею и Аарону: "сдълайте знаменіе или чудо" (Исх. VII, 9, 10); онъ, напротивъ, имълъ право для себя этого требовать. Они пришедши объявили, что имъютъ къ нему посольство отъ Бога, а онъбыль обязанъ подвергнуть ихъ испытанію. Грвиъ его начался тогда, когда онъ не повърнаъ ихъ удостовъреніямъ. Съ другой стороны, Ахазъ, (Ис. VII, 10-13) по скрытому невърію, не хотълъ просить у Бога знаменія въ подтвержденіе слова пророка. Еслибы онъ придавалъ высшую цену этому слову, то не удовольствовался бы до тъхъ поръ, пова оно не было запечатлено печатью истины; а какъ онъ не заботился о этой печати, то это и служитъ докавательствомъ, что онъ не ценилъ и самаго обетованія.

Но если чудо, какъ мы уже видъли, имъетъ своею цълію подтвержденіе добра, то съ другой стороны, гдъ мысль и сознаніе протестуютъ противъ ученія, тамъ чудеса всего міра не внушаютъ никакого довърія къ слову, ими запечатлънному 38). Напротивъ, великое дъло въры исповъдать несмотря ни на какія чудеса, что Богъ открылъ душъ и насадилъ въ ней истиннаго и святаго, не въровать въ иное евангеліе, хотя бы ангелъ или образъ ангельскій принесъ его съ неба (Второз. XIII, 3; Гал. I, 8) 39); тогда

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) August. De Civ. Dei X, 16. Если бы эти ангелы чудотвореніями совращая сердца людей требовали жертвъ, а тѣ воспрещая это повелѣвали Единому Богу приносить жертвы, не являя такихъ чудесъ, то конечно не должно убъжденія чувственнаго предпочитать разумному сознанію. — Равнымъ об-



<sup>10)</sup> Церковь, по выраженію Григорія В. (Hom. IV in Evang.) не столько отвергаеть чудеса еретиковъ, сколько ими пренебрегаеть. Григорій В. (Moral. XX, 7): Sancta Ecclesia, etiam si qua fiunt hereticorum miracula, despicit quia haec sanctitatis specimen non esse cognoscit.

чудеса не только не должны внушать довъріе, но скоръе предостерегать, ибо они говорять намь, что туть не только кроется ложь, уже обличенная нашимь сознаніемь, но что произносящій это слово опаснъе обыкновеннаго обманщика, что это по преимуществу лжець и антихристь, лжепророкь, стоящій болье всъхъ обольщенныхъ и злыхъ людей въ непосредственной свизи съ царствомъ тьмы, орудіе сатаны (Апок. XIII, 2), вооруженное его властью для достиженія особенныхъ его цълей 40).

Итакъ, простодушному, неученому христіанину повидимому угрожаетъ двоякая опасность - вопервыхъ, опасность отвергнуть то, что происходить отъ Бога, а вовторыхъ, принять то, что проистекаетъ изъ злаго источника. Въ самомъ же деле эти опасности столько же окружають неученаго и простодущнаго, вавъ и всяваго человъка; ограждение отъ этихъ роковыхъ заблужденій заключается вообще въ нравственномъ и духовномъ, а не въ интеллектуальномъ условіи человъка. Тъ только находятъ, что свидътельство истины о самой себъ не есть свидътельство, тв только върять ложнымъ чудесамъ, въ комъ уже повреждено нравственное чувство; они прежде не воспитали въ себъ любви къ истинъ, чтобы спастись отъ лжевърованія. Такимъ образомъ это джевърованіе и иневъріе истинъ въ сущности есть осужденіе, конечный судъ надъ тэми, которые возлюбили беззаконіе. Съ этимъ взглядомъ вполнъ согласны достопаметныя слова ап. Павла (2 Оесс. И, 9-12), въ коихъ онъ

равонъ онъ обращается въ Манихелиъ (Con. Faust. XIII, 5): Вы не дъдаете чудесъ; но если бы вы ихъ и дълали, то мы поостереглись бы отъ нихъ, предостерегвеные Госнодонъ.—Въ такомъ же смыслъ выражается Өеодоритъ въ комментарія на Второз. XIII, 3.

<sup>46)</sup> Ириней (Adv. Haer. II, XXXI, 3) называетъ такихъ дживыхъ чудотворцевъ предтечами великаго Змія, которыхъ, не менёе какъ и сего последняго надлежить избёгать тёмъ съ большимъ недовёріемъ, чёмъ большими призраками они способны обольщать. Тертулліанъ, опровергая гностиковъ, утверждавшихъ, что предварительное пророчество о Христё безполезно, такъ какъ Онъ вдругъ и единожды могъ Себя явить Мессіею своими чудесами (per documenta virtutum), говоритъ (Advers Marc. III, 3): я готовъ отрицать потребность и того вида свидётельствъ, который Онъ потомъ Самъ совершилъ. Ибо заявляя, что возстанутъ лжехристы и лжепророки и дадутъ знаменія и чудеса чтобы прельстить, если возможно, и избранныхъ, Онъ чрезъ то ослабляеть важность знаменій.

объявляетъ, что предшествовавшее состояніе каждаго человъка предръшаетъ о томъ, повъритъ ли онъ ложнымъ чудесамъ антихриста или отвергнетъ ихъ (Io. V, 43) <sup>41</sup>). Ибо, такъ какъ эти послъднія совершаются со всякимъ неправеднымъ обольщеніемъ для предрасположившихъ себя къ принятію ихъ, для исполнившихъ мъру беззаконій и созръвшихъ для конечнаго суда, то въ чудесахъ этихъ всегда оказывается нъчто ложное, или ненравственное, или хвастливое, или просто нъчто суетное, что обнаруживаетъ ихъ и разоблачаетъ для простой въры, и въ то же время кладетъ на нихъ печать различія отъ чудесъ свойственныхъ царству истины <sup>42</sup>).

Эти различія часто были выясняемы. Такія чудеса ненравственны <sup>48</sup>), а если не ненравственны, то ничтожны, ни къ чему не приводять, оканчиваются ничвиъ. Ибо какъ чудо въ связи съ высшими нравственными пвлями само не должно быть дъйствіемъ ненравственнымъ, то еще менъе оно можетъ быть суетнымъ и ничтожнымъ. Къ этимъ доводамъ постоянно прибъгаетъ Оригенъ, разсуждая о чудесахъ языческихъ мудрецовъ. Онъ полалаетъ, и не напрасно, что онъ ихъ совершенно обличалъ во лжи, когда не получалъ отвъта на сдъланный имъ вопросъ: "что изъ этого вышло? Чъмъ это кончилось? Гдъ то общество, которое было помощью ихъ основано? Чему способствали они въ исторіи міра такъ чтобы видно было, что они входи-

<sup>41)</sup> August. de Civ. Dei XX, 19: Seducentur de signis atque prodigiis qui seduci merebuntur. Proinde judicati seducentur, et seducti judicabuntur.

<sup>42)</sup> Dr. Arnolds letter to the Dr. Hawkins (Life vol. II, р. 226). "Мив всегда казалось, что сущность Откровенія служить намъ сильнайшимъ его доказательствомъ и что чудеса въ пользу яжи или обмана обличали бы манахеизмъ. Намъ до того незнакомъ невидимый (духовный) міръ, что характеръ всякой сверхъестественной силы можеть быть оцаниваемъ лишь по нравственному свойству законовъ, ею освящаемыхъ".

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Arnob. Adv. Gen. I, 43. Quis enim hos nesciat aut imminentia studere praenoscere, quae necessario (velint nolint) suis ordinationibus veniunt? aut mortiferam immittere quibus libuerit tabem, aut familiarium dirumpere caritates aut sine clavibus reserare, quae clausa sunt; aut ora silentio vincire, aut in curriculis equos debilitare, incitare, tardare; aut uxoribus et liberis alienis (sive illi mares sint. sive feminei generis) inconcessi amoris flammas et furiales immittere cupiditates? Cf. Jrenacus, Adv. Haer. II. 32. 2. 3.

ли въ судьбы и совъты Божіи? Чудеса Моисея имъли последствіемъ гражданское устройство іудеевъ; на чудесахъ Іисуса Христа основалась христіанская Церковь; цалые народы съ помощію ея соединились тъсными узами. Какой же исходъ имъли прославленные Аполлоній или Эскулапъ? Гдв оставленные ими следы?" Относительно чудесъ Христа онъ не только указываетъ на ихъ дъйствія, но на ихъ благія дъйствія,—таково ихъ происхожденіе и цъль, таково характеристическое различіе между кревретомъ лжи и истиннымъ совершителемъ дълъ Божіихъ: последній видимо преобразуетъ людей, а первый расчитывающій лишь на обманъ и дожь, вовсе не имъетъ цъли разрушить царство, изъ котораго онъ возникаетъ 44).

Далве, признакъ истиннаго чуда, состоящій въ связи съ вышеуказаннымъ, тотъ, что оно никогда не бываетъ прихотью власти, суетною фантазіей, безъ всякаго достаточнаго побужденія, на показъ 45). Въ религіозной легендъ древнъйшихъ временъ христіансвихъ, извъстной подъ именемъ свиданій и бъседъ 46) Климента, Петръ върно противополагаетъ чудодъянія Христа чудесамъ, которыя приписываемы были последователями Симона волжва своему учителю. Какой прокъ, какое значение, спрашиваетъ онъ, имъли говорящія статуи Симона, его бронзовые и наменные лающіе псы, воздушные полеты, его превращенія то въ змія, то козла, его двуличіе, лежанье на горячихъ угольяхъ и т. п.? Все это, еслибы даже и было имъ сдълано, не имъетъ никакого смысла, ни съ чъмъ не вяжется; это вовсе не относится къ искупительнымо дъяніямъ, каковыми болъе или менъе являются истинныя чудеса, дъла не только могущества, но и благодати, указанія и предреченія внутренняго действія спасенія человъка, сопутствующія оное и предваряющія 47): все это, какъ и надлежало ожидать, разительно проявлялось въ чудесахъ Христа. Каждое изъ нихъ есть въ нъкоторой степени и въ томъ или другомъ отношеніи частное и преходящее осу-

<sup>44)</sup> Clement. Recogn. III, 6 (Cotelerii Patt. Apost. Vol. I. p. 529); Hom. II, 32. 44. (ibid. p. 629).



<sup>44)</sup> Con. Cels. II, 51; I, 67; III, 28. I, 68; ср. Euseb. Dem. Evang. III, 6.
45) Gerson De distinct ver. Mirac. "Чудо не ниъющее предметомъ благой цван подозрительно".

ществленіе великаго дёла, для полнаго и конечнаго совершенія коего Онъ пришелъ. Все это есть залоги и первые дары Его власти, въ каждомъ изъ нихъ слово спасенія воплощается въ акть спасенія <sup>47</sup>).-

Лишь съ этой свътозарной точки эрвнія являются они не великими только примърами его власти, но и достославными проявленіями Его святой любви 48). Не безполезно будетъ разсмотрвтъ это съ некоторою подробностію. Что это за здо, которое препятствуетъ человъку достигнуть истиннаго конца и цъли своего сотворенія; что это за здо, отъ котораго для него нужно искупленіе? На это можно кратко отвъчать, что это-гръхъ въ его нравственныхъ и физическихъ проявленіяхъ. Останавливаясь на его нравственныхъ проявленіяхъ, на умопомраченім. на дикой дисгармоніи въ духовной жизни, мы находимъ самые страшные примъры его тиранніи въ бъсноватыхъ: они-то и были особеннымъ предметомъ чудеснаго могущества Господа. Затымь если мы спросимь сами себя, какія физическія проявленія гръха? Это суть разные недуги, лихорадки, апоплексія, проказа, слепота и каждый изънихъ есть начало частной смерти, наконецъ абсолютная тълесная смерть, а потому эта обдасть делается общирнейшею областью Его искупительной бла-

<sup>40)</sup> Никто конечно не откажеть историку Нибуру въ признаніи за никъ великаго историко-критическаго таланта и въ способности оцфинвать степень
достовърности историческихъ свидътельствъ. Вотъ замъчательное его сужденіе по сему предмету въ его Lebensnachrichten Vol. I. р. 470: "Что касается до чудесъ въ строжайшемъ смыслъ, то по истинъ стоитъ только посмотръть на нихъ безъ предубъжденія и съ свойственною естествоиспытателю
проницательностію, дабы убъдиться, что повъствованія христіанской исторіи
всего менъе противуръчатъ здравому смыслу и что, при сравненіи съ легендарными разсказами или мнимыми свидътельствами другихъ религій, нельзя
не сознать, что въ нихъ живетъ иной духъ.



<sup>47)</sup> Hom. III, 60. (ibid. p. 529). Nam dic, quaeso, quae utilitas est ostendere statuas ambulantes? latrare aereos aut lapideos canes? salire montes? volare per aerem? et alia his similia, quae dicitis fecisse Simonem? Quae autem a Bono sunt, ad hominum salutem deferuntur; ut sunt illa quae fecit Dominus noster, qui fecit caecos videre, fecit surdos audire; debiles et claudos erexit, languores et daemones effugavit.... Ista ergo signa quae ad salutem hominum prosunt, et aliquid boni hominibus conferunt, Malignus facere non potest. Cf. Irenaeus, Con. Haer. II. XXXII, 3.

годати. Покореніемъ и удаленіемъ этихъ волъ Онъ величественно воплощаль идею Искупителя человачества. Кроив того гръхъ имъетъ свои, по преимуществу физическія, прояв-. демія, онъ открываетъ себя и свои последствія въ борьбе стихій и въ борьбъ естественныхъ силь противъ человъка; ибо судьбы естественнаго міра связаны были съ судьбами человъна; съ своимъ паденіемъ онъ увлекъ за собою все свое достояніе, сдълавшееся жертвою той же суеты, какъ и онъ саиъ. А потому видимъ Его возстановителемъ потерянныхъ преимуществъ человъческаго рода, ходящимъ по бурнымъ волнамъ или словомъ Своимъ смиряющимъ грозное море, воплощающимъ въ этихъ дъйствіяхъ освобожденіе человъка отъ стихійныхъ сияъ природы, которыя на него ополчились и переставши быть покорными рабами неръдко дълаются теперь его тираннами н разрушителями. Таковыя действія Его суть действія искупленія. Два или три изъ Его чудесь, неподходящія въ двумъ вышеуказаннымъ главнымъ котегоріямъ, въ сущности не суть исилюченія. Возьмемъ для примъра умноженіе хлабовъ. Первое проклятіе гръха было безплодіе, - вемля стала бъдно и скупо платить за потъ и трудъ человъка; но здъсь удалено проклятіе и мгновенно снова является первобытное изобиліе. Скудость и лишеніе, подобныя ненивнію хлюба въ пустынь, недостатку вина на брачномъ пиршествъ, не были сначала удъломъ человъка; нбо вся земля удовлетворяла его нуждамъ и изливала полноту своего багатства. Что онъ долженъ былъ терпъть голодъ и жажду, что онъ испытываль лишенія, это было последствіемъ Адамова грахопаденія, а пототу устранено Имъ, вторымъ Адамомъ, пришедшимъ для вовстановленія правъ, утраченныхъ первымъ.

Итакъ, если чудо имъетъ значение правственнаго акта и должно быть принимаемо только тогда, когда оно запечатлъваетъ учение святости, то не должно забывать и терять изъ виду, что соерою божественныхъ чудесъ непосредственно должно быть искупление, что чудо испытуется учениемъ, и чудо же въ свою очередь запечатлъваетъ учение. Къ сожалънию нъкоторые изъ новыхъ писателей, разсуждавлиие о доказательствахъ християства, обращая внимания на чудеса, совершенныя его Основателемъ, премиущественно смотръли на нихъ какъ на дъла Его могущества и какъ на исключительные доводы къ признанію божественности откровенія. Какое місто эти діла должны занять въ ряду доказательствъ касательно предметовъ нашего върованія, къ этому мы не разъ будемъ возвращаться. Теперь же достаточно замътить, что если люди научаются върованью во Христа лишь на основании Его чудодъяний и если это върованіе для нихъ обязательно, то имъютъ ли они право отпергать върование въ кого либо инаго, кто можетъ явиться послъ, утверждаясь на тёхъ же свидетельствахъ? Здёсь открывается путь антихриста, ибо какъ извъстно, онъ будетъ имъть свои "знаменія и чудеса" (2 Фесс. II, 9), а если это доказательство достаточно, то онъ будеть иметь право на основании ихъ требовать себъ въры и покорности отъ людей. Но нътъ, напротивъ того: чудо должно свидетельствовать само за себя и ученье должно свидътельствовать само за себя, и тогда, только тогда первое можетъ имъть силу свидътельствовать за второе 4); несовершенны, ошибочны и допускають опасные выводы тв доказательства христіанства, по которымъ въ чудв уважается лишь одно могущество на счетъ ихъ истиннаго достоинства, а въ ученіи христівнскомъ свидътельства равносильнаго истинъ. Недостаточны, ошибочны и ведутъ къ опаснымъ выводамъ тв докательства, которыя утверждансь на одной чудодейственной силь, придають ей авторитеть несомивинаго достоинства и ученію авторитеть истины.

## IV. Чудеса евангельскія въ сравненіи съ другими циклами чудесъ.

## 1. ВЕТХОЗАВЪТНЫЯ ЧУДЕСА.

Чудеса Господа нашего и чудеса ветхозавѣтныя представляютъ много поучительнаго, будутъ ли они сравниваемы по своему взаимному сходству или несходству. Такъ останавливаясь на заиѣчательномъ ихъ различіи, вопервыхъ, мы часто находимъ, что

<sup>49)</sup> Gerhard Loc. Theoll. loc. XXIII, 11. Чудеса запечативають ученіе, и какъ печать, отнятая отъ письма, ничего не доказываеть, такъ и чудеса безъ ученія ничего не значать.



ветхозавътные святые люди делають чудеса, если позволительно такъ выразиться съ напряженіемъ и трудностію, чудо является на свътъ болъвненно, примътна какан-то минутная остановка, какая то неувъренность въ исходъ; тогда какъ чудеса Христа всегда совершаются съ высшинъ спокойствіемъ. Рече и бысть. Моисей напр. долженъ препираться съ Богомъ и бороться. "О Боже! исцъли ее", вопіяль онъ, прежде чвиъ сестра его очистилась отъ проказы, которая при всемъ томъ не игновенно ее покинула (Числ. XII, 13-15); но Христосъ исцелнетъ проказу однимъ прикосновеніемъ (Мато. VIII, 3); десять же прокаженныхъ еще поразительные-однимъ могуществомъ Своей воли и въ нъкоторомъ отдаленій 50) (Лук. XVII, 14). Илін должень быль молиться долго, а его отрокъ до семи разъ выходить на морской берегъ, прежде чвиъ появился первый признакъ дождя (З Царс. XVIII, 42. 44); Онъ простирается трижды надъ отрокомъ и взываеть ко Господу и многотрудно "возвратилась душа отрока (3 Цар. XVII, 21, 22). Елисей еще съ вящшимъ усиліемъ и уже послъ нъкоторой неудачи возвращаетъ къ жизни сына Соманской матери (4 Цар. IV 31-35). Христосъ напротивъ явлнетъ себя Владыкою живыхъ и мертвыхъ; Онъ такъ же легко воскрещаетъ къ жизни, какъ приводитъ въ исполнение самыя обыкновенныя житейскія вещи. Въ чудесахъ, твориныхъ человъками, въ этихъ блистательныхъ дъйствіяхъ въры, служащихъ ея проявленіемъ, ибо они свидътельствують о упованіи на сиду и правоту Бога, оправдывающаго событіемъ слово раба своего - возможно прорваться человъческому сомивнію и человъческому маловърію. Такъ и Моисей, хотя быль избранъ орудіемъ Божівиъ и для великаго подвига, говоритъ съ ожесточеніемъ, дъйствуетъ неръшительно (Числ. ХХ, 11). О Сынъ должно сказать, что Его увъренность всегда одинакова, что Отецъ всегда Его слушаетъ; ни малъйшая тънь человъческой слабости не омрачаетъ дълъ Имъ совершаемыхъ.

Въ чудодъйствіяхъ, отчасти сходныхъ, чудеса Христа шире, свободнъе, достославнъе. Елисей дъйствительно двадцатью хлъбами насыщаетъ сто человъкъ (4 Цар. IV, 42—44), а Онъ пятью

 $<sup>^{10}</sup>$ ) Этотъ контрастъ зам $^{1}$ чаетъ и Кириллъ Александр. Cramer's Cat. in Luc.  $^{1}$ V, 12.



хатбами пять тысячъ 51). Другіе употребляють орудія при совершеніи своихъ дъйствій. Монсей помощью жезиз и своего чудеснаго посоха раздълнетъ Чермное море и совершаетъ другія чудеса и бевъ орудія ничего не можетъ (Исх. VII, 19; VIII, 5, 16; IX, 23; X, 13; XIV, 16 и д.); при помощи дерева онъ дълаетъ горькую воду сладкою; (Исх. XV, 25); Илія разділяетъ рвку своею милотью, (4 Цар. II, 8); Елисей помощію соли двлаетъ воду въ источнивъ здоровою (3 Цар. II, 20). Но Христосъ творитъ чудеса единственно дъйствіемъ Своего слова (Мате. XII, 13) или приносновеніемъ (Мате. VIII, 3; XX, 34); если же употребляеть ивкоторое вещество проводникомъ Своей цвлительной силы, то заимствуетъ оное отъ Самого Себя (Марк. VII, 33; VIII, 23 52), а если, какъ это было однажды, Онъ употребляетъ какое либо постороннее средство (Іоан. ІХ, 6), то въ другихъ того же рода чудесахъ, вовсе не прибъгая къ какимъ-либо вившнимъ пособіямъ, Онъ явно даеть знать, что избираль оныя произвольно, а не по необходимости. Ту же истину можно разсматривать и съ другой стороны; чудеса Монсея или апостодовъ всегда дълаются во име и во славу другаго: "стойте, говорить Моисей, и вы увидите спасение Господне, которое Онъ явитъ вамъ нынъ" (Исх. XIV, 13); "во имя Іисуса Христа Назорея, говоритъ Петръ, встань и ходи" (Дъян. III, 6). "Эней! исцвияеть тебя Інсусь Христосьа (Двян. IX, 34; ср. Марк. XVI, 17; Лув. X, Іоан. XIV, 10); но Інсусъ Христосъ всегда творитъ чудеса Своимъ именемъ и властію, Ему присущею: "хочу, очистись (Мате. VIII, 3); "духъ нёмой и глухой, Я повельваю тебъ

<sup>85)</sup> Магометане также приписывають Христу способность исцълять недуги дыханіемъ (Tholuck, Blüthensamml aus de Morgenl. Муз. р. 62), которое они считаетъ чиствишею и наименве матеріальною еманацією (Ср. Іоан. ХХ, 22). Такъ и въ апокриенческомъ письмъ у Авгаря славится цвлительная сила Христа, врачующая безъ помощи явкарствъ и зелій (йуєю фарма́Кыу каі βотаушу); Arnobius (Adv. Gent. I, 42, 44, 48, 52) также говоритъ, что Христосъ все совершалъ не прибъгая ни къ какимъ матеріальнымъ пособіямъ (sine ullis adminiculis rerum), но говоритъ сравнивая это съ мнимыми чудесами чародвевъ, убитєς.



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Тертудліанъ (Adv. Marc. IV, 35) различаеть діла Господа и Сына Божія отъ діль, совершаемыхъ пророками, его слугами; первыя естественно возвышаются надъ послідними.

выйди изъ него" (Марк. IX, 25); "юноша, тебъ говорю, встань" (Лук. VII, 14) 53). Когда Онъ молится приступая къ одному изъ Своихъ чудныхъ дълъ, ученики Его изъ самой Его молитвы вразумляются, что Онъ не проситъ о какой-то силъ внъ Его пребывающей, но въ сущности только свидътельствуетъ о нераздъльномъ единствъ бытія Своего со Отцемъ (Іоан. XI, 41, 42 54); равно какъ въ другихъ случаяхъ Онъ не допускаетъ въ ученикахъ Своихъ предположеній, что для кого другаго, а не для нихъ только онъ призываетъ свидътельство о Себъ съ неба (Іоан. XII 30). Такъ Онъ считалъ нужнымъ для нихъ, нужнымъ для всёхъ внушить высокую исключительную мысль о Себъ Самомъ, дабы не быть поставленнымъ въ уровень съ къмъ либо другимъ, даже величайшими и святъйшими изъ сыновъ человъческихъ.

Эти сходства и несходства тёмъ не менёе такого свойства, что намъ естественно заранёе ихъ предусматривать. Мы должны были ожидать сходства между чудесами обоихъ завётовъ, такъ какъ Ветхій и Новый завёты образуютъ части одного органическаго цёлаго: таковъ законъ Божій равно въ царствё природы какъ и въ царствё благодати, что низшая область заключаетъ въ себё сёмена, пророческія внушенія и предваренія высшей. Должно было ожидать въ нихъ несходства; ибо истинная идея царства Божія есть идея прогресса, постепенно полнёйшаго и болёе широкаго откровенія о Немъ людямъ, такъ что Онъ, въ прошедшемъ времени глаголавшій отцамъ во пророкахъ, наконецъ говорилъ намъ въ Своемъ Сынё; и было послёдовательно, чтобы этотъ Сынъ облекся въ высшее могущество, обладалъ высшими всёхъ силами, не отъ другаго заимствованными, но очевидно Ему одному принадлежащими 55).

Этимъ равно объясняется различіе въ характеръ чудесь двухъ завътовъ и почему ветхозавътныя часто представляются въ

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Тертулл. Adv. Marc, III passia. Евсевій (Dem. Evang. III, 2) проводить параллель между Моисеемъ и Христомъ. Противники откровенія, основываясь на этомъ сближеніи, силились опровергнуть то, что приводили въсвою пользу защитники.



<sup>53)</sup> Cm. Pearson On. the Creed. Art. 2; Gerhard, Loc. Theoll. loc. IV, 8, 59.

<sup>54)</sup> Cp. Ambros. De Fide III, 4.

болже суровой формы, чымь новозавытныя. Оны въ сущности суть чудеса благодати Божіей, но вивств и чудеса закона, того грознаго закона, который всемфрно учитъ заповъди о благоговъйномъ страхъ предъ величіемъ Бога, о Его ненависти во гръху человъка, - этотъ урокъ совершенно необходинъ людямъ, дабы они не впали въ заблуждение и не употребили во злоновой заповъди, провозглашенной Спасителемъ о совмъстной любви Бога къ самому гръшнику. Чудеса закона сохраняютъ характеръ закона, служа часто грознымъ проявлениемъ гивва Божія на людскія беззаконія: таковы напр. знаменія и чудеса въ Египтъ и въ пустынъ (Числ. XVI, 31. Лев. X, 2); нъкоторыя чудеса поздиващихъ пророковъ (4 Цар. I, 10-12, II, 23 -25); насылается проказа, но не устраняется (Числ. XII, 10; 2 Пар. XXVI, 19; 3 Цар. XIII, 4); здоровая рука изсыхаетъ, а не то, чтобы сухня исцелялась. Не таковы были все вообще или безъ исключенія дела Господа нашего, именно дела явной благодати Его и милосердія. Мы утверждаемъ, что таковы вся чудеса нашего Господа; такъ-какъ единственное въ своемъ родъ чудо проклитіе смоковницы нельзя назвать исключеніемъ. Въ самомъ дълъ, Господь нашъ всего разительные проявилъ Свое намарение запечатавть милосердиемъ всв Свои чудеса и засвидетельствовать, что Онъ пришелъ не погубить, а спасти людей; что если Онъ хотвлъ ради своей любви заявить не только словомъ, но и дъломъ, какая судьба упорнаго безплодія и сопротивленія Его благодати, а также показать строжайшую сторону Своего служенія, то для этой цэли Онъ не избралъ никого изъ среды гръшниковъ, а избралъ дерево, само по себъ лишенное способности чувствовать, но могущее однако для людей служить знаменіемъ и предостереженіемъ. Ему угодно, чтобы безъ всякаго исключенія оправдалось Его правило милосердія и любви 66). Когда Онъ благо-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Бевонъ (Meditationes sacrae), находя въ словахъ "все хорошо дълаетъ (Марк. VII, 37) прямое указаніе на текстъ Быт. І, 31, продолжаетъ: "Богъ, создавши вселенную, видълъ великую доброту всего и каждаго отдъльнаго созданія. Богъ-Слово въ совершенныхъ чудесахъ (а всякое чудо есть новое твореніе, внъ перваго творчества) ничего не сдълалъ, чтобы не дышало благостію в благотворительностью. Моисей творияъ чудеса и поразилъ Египетъ многими



творитъ, то благотворитъ человъкамъ; когда поражаетъ, то поражаетъ безчувственное дерево 67).

Замвиательно также, что ветхозаввтныя чудеса по преимуществу совершаются во внвшней природв, напр. раздвленіе моря (Исх. XIV, 21), рви Іордана (Іис. Нав. III, 14; 4 Цар. II, 8, 14), разсвиваяся земля (Числ. XVI, 31), огонь, ниспавшій съ неба (3 Цар. XVIII, 38; 4 Цар. I, 10, 12), пещный огонь, теряющій свою истребительную силу (Дан. III); лютые звври, перестающіе быть кровожадными вовсе (Дан. IV, 18, 22) или отчасти (3 Цар. XIII, 24, 28) и т. п. Конечно есть и другія ветхозаввтныя чудеса, но природа ихъ главная сфера и поприще, тогда какъ новозаввтныя вращаются по преимуществу въ сферв человвческой жизни. Сообразно съ этимъ, древнія чудеса, будучи противопоставлены исполнискому могуществу явычества, часто отличаются колоссальностью. Міровыя силы велики, но Богъ Изранля являетъ Себя сильнвйшимъ. Таковы чудеса египетскія, вавилонскія— по преимуществу чудеса силы 58); ибо

<sup>10)</sup> Около времени пришествія Спасителя являлись многіе лжехристы, объщавшіе ділать чудеса равныя древнить или повторить въ большихъ разміврахъ ветхозавітныя. Такъ "тотъ египтянинъ", за котораго римскій трибуналъ принялъ Павла (Діли. XXI, 38) и о которомъ подробніве разсказы



язвами; Илія твориль и заключиль небо, чтобы земля не орошалась дождемъ, и снова низведъ съ неба огонь Божій на вождей и на воинство. Едисей творият, и вызвалъ пустынныхъ медведицъ, которыя растерзали отроковъ. Петръ клятвопреступнаго и лицемврнаго Ананію поразиль смертію; Павель волхва Едина слепотою; но ничего подобнаго не делаль Інсусь. На Него сошель Духъ въ видь голубя, о которомъ Онъ сказаль: "не знасте, какого вы Духа". Духъ Інсуса-духъ голубиный. Тъ слуги Божін были какъ волы, молотящіе пшеницу Божію и попиравшіе ногами солому; но Іисусъ Агнецъ Божій, не пререкающій и не вопіющій. Всв Его чудеса обращены на твло, а ученіе на душу человіта. Тілу человічнескому потребна пища, оборона навив, врачеваніе. Онъ собираль множество рыбь въ свти, чтобы доставить обильнвишую пищу людямъ; Онъ превратилъ воду въ вино, веселящее сердце человака; Онъ повелаль изсохнуть смоковница за то, что вопреки своему назначенію, она не питала алчущихъ; онъ умножиль бъдный запасъ жавба для насыщенія тысячь; Онь смириль вітры, угрожавшіе плавателямь погибелью.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Такъ Господь запретиль сынамъ Зеведеовымъ, пожелавшимъ, чтобы вебесный огонь назпалъ на Самарянское селеніе, какъ это сділаль Идія (Дук. ІХ, 54), т.-е. чтобы повторилось ветхозавітное чудо.

подъ вліяніемъ великаго обоготворенія природы тёхъ странъ, вся религія получила колоссальный характеръ въ своихъ внёшнихъ проявленіяхъ. Въ сравненіи съ дёлами Господа нашего впродолженіи Его земной жизни совершенными, тё были буря и огонь, а Его—какъ всегда слабый, послёдовавшій отголосокъ. Въ оное древнее время Богъ поучалъ Свой народъ, Онъ поучалъ и тё племена, съ которыми Его народъ чудеснымъ образомъ приходилъ въ соприкосновеніе; поучалъ, что Тотъ, кто вступилъ въ завётъ съ однимъ изъ всёхъ народовъ, не былъ однимъ изъ многихъ, не былъ богъ холмовъ или равнинъ (З Цар. XX, 23), но что Богъ израиля былъ Господь всей земли, по Своей волъ правящій всёми ея стихіями.

Время же земной жизни Господа было для Израиля временемъ того ученія, которое по своему харакеру отличалось отъ прежинго, и когда весь цивилизованный міръ практически возвыщался надъ политеизмомъ, уже изнемогавшимъ посреди народнаго суевърія. Такимъ образомъ дъла нашего Господа, не имън по наружности импонирующаго характера, свойственнаго древнимъ чудесамъ, содержатъ въ себъ однако высшія и глубочайшія истины. Онъ были по превосходству чудесами воплощенія Сына Божія, который приняль нашу плоть нащего ради искупленія. Онъ всего болье относятся къ тьлу и духу человька. Чудеса, совершающіяся въ области природы занимають здёсь второстепенное мъсто: онъ еще продолжаются такъ что мы не имъемъ права ихъ терять изъ виду, ибо эта область природы долженствуетъ быть частію царства Христова, конечно не главною и не благородивишею. Человвкъ, а не природа двлается главнымъ предметомъ этихъ великихъ силъ и такимъ образомъ съ менъе блистательною вившностію, менъе поражая и изумляя, новыя чудеса имъютъ болъе знаменательное, внутреннее значеніе, чвиъ древнія 59).

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Іуліанъ отступникъ, унижая славу подобныхъ подвиговъ, говоритъ (Cyrill adv. Jul. VI): "Інсусъ не дълалъ ничего чудеснаго, если только не считать чудеснымъ исцъленіе нъсколькихъ слепыхъ, хромыхъ и бъсноватыхъ въ нъкоторыхъ селеніяхъ, какъ Влеанда, Виесанія".



ваеть Іоснев (Antt. XX, 8, 6) вывель въ пустыню буйную толпу къ горв масличной, объщая имъ, въ качествъ втораго и сильнъйшаго Іпсуса покавать какъ по его велънію падуть стъны не Іерихона, а Іерусалима. См. Vitringa Obs. sac. v. I, p. 48.

## II. чудеса апокрифическихъ квангелій.

Апокрифическія евангелія — произведенія не выдерживающія вритики ни съ литературной, ни нравственной точки зрънія, замъчательны въ томъ отношенім, что онъ повазывають, вакого рода евангелія могли быть результатомъ, когда люди увлекались. фантазіею и изобретали своихъ Мессій, вивсто того, чтобы основываться на фактахъ и сообщать міру върное повъствованіе о Томъ, кто действительно посреди ихъ жиль и умеръ. Здесь, какъ и всегда, слава истины является въ сильнейшемъ свътъ при сравненіи съ ложью. Но ни въ чемъ, можеть быть, столько не проявляется свойство апокрифическихъ евангелій, какъ въ различіи между главными чертами чудесь, въ нихъ описанныхъ, и чудесами каноническихъ Евангелій. Такъ, въ последнихъ чудеса являются существенными и въ то же время подчиняются ученію ими подтверждаемому, какъ звено великой цепи божественного откровенія людямь; ихъ нравственное значеніе нигат не отступаеть на задній плань, и чудеса благодати и силы при всякомъ удобномъ случав имвють болве или менже близкое отношение къ правственному состоянию лица или лицъ, ради которыхъ онъ совершались. Чудеса ведутъ насъ отъ самихъ себя въ ихъ Виновнику, онъ являются изліяніемъ славы Сына Божія; но мы на Немъ, а не на нихъ останавливаемся, это сіянія Имъ распространенныя, отъ Него онв получають, а не Ему сообщають, свое достоинство. Онв поддерживаются Его могучею личностію-это окружность центра, а потому являются не аггрегатомъ чудесныхъ анендотовъ, случайно нагроможденныхъ, а частями великаго органическаго цълаго, каждая часть котораго состоитъ въ живой связи со всеми прочими. Совершенно инаго свойства апокрифическіе разсказы. Говоря, что чудеса занимають въ нихъ самое видное мъсто, иы бы не точно выразились. Онъ составляють все. Въ нихъ мъкоторыя такъ-называемыя исторіи служать лишь простою связующею нитью и, что весьма странно, вовсе не относятся въ служенію Христа. Ни одно изъ нихъ не касается періода, последующаго за крещеніемъ: это все суть чудеса, относящіяся къ младенчеству, другими словами, къ тому времени, въ которое каноническая исторін не повъствуєть ни объ одномъ чудъ и не только не повъствуєть ни объ одномъ, но мы не обинуясь скажемъ, что въ эту эпоху не было сотворено ни одного чуда, такъ какъ чудо въ Канъ Галилейской было собственно началомъ чудесъ (Іоан. II, 11).

Изъ этого необходимо следуеть, что оне нигде не служать печатью слова и ученія, имъ предшествовавшаго. Это не суть "знаменія", а не болъе какъ необычайные феномены и диковинки. Онъ совершенно чужды всякаго высшаго намъренія и пъли. Вездъ приивтно, что повъствователь писаль не по какой либо уважительной причинъ, а для того чтобы возбудить и поддержать детскую склонность въ чудесному; ни въ чему нельзя примънить словъ: "сіе же написано, дабы вы увъровали, что Інсусъ есть Христосъ, Сынъ Божій, и въруя имъли жизнь во имя Его" (Ioah. XX, 81). Не только онъ не имъють ничего религіознаго, но даже чужды всякаго нравственнаго элемента 60). Господь Інсусь въ нихъ неузнаваемъ; Онъ является прихотливымъ, страстнымъ ребенкомъ, обладаеть страшною способностію вредить, мстить за малъйшее и случайное оскорбленіе, и вообще поведеніе Его фактически вполнъ оправдываеть заявленіе Марін и Іосифу отъ родителей инкоторыхъ другихъ детей, чтобы они удерживали Его дома, такъ вакъ всюду, куда Онъ ни приходитъ, Онъ причиняетъ безпокойство и тревогу. Іосифу приписываются слова, обращенныя въ Маріи: "всякій, ито вопреви ему что либо дълаетъ, погибаетъ" и такимъ образомъ онъ соглашается со справедливостью вышеприведенного требованія. Подтвердимъ это немногими примърами, хотя и дико звучащими для христіанскаго слуха. Ивкоторыя дёти не хотять съ нимъ играть и прячутся отъ Hero. Онъ ихъ преследуетъ и превращаетъ въ козлятъ 61). Какой-то ребенокъ, нечаянно набъжавши, сшибъ Его, за что Онъ, разгиввавшись 68), восклицаетъ: "такъ какъ Я отъ тебя упаль, то ты самь упадешь и не встанешь"; въ тоть же чась



<sup>60)</sup> Cm. Nicolas, Etudes sur les Evangiles Apocryphes. Paris 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Evang. Infant. 40. Thilo's Codex Apocryphus—превосходное собраніе впокрие. еванг., на которое здісь ділають ссылки.

<sup>43)</sup> Πικρανθείς.

ребеновъ умаль мертвый 63). Онъ спорить съ учителемъ грамоты о порядкъ буквъ еврейской азбуки, и учитель Его ударлетъ; за это Інсусъ проклинаетъ Своего учителя, рука котораго изсыхаеть и онь падаеть мертвымь 64). Мстительность Его проявляется въ самомъ нежномъ возрасте. Будучи пяти леть отъ роду, Онъ ва вырытомъ пруду дъластъ изъглины воробьевъ. Другое дитя, сынъ внижника, досадуя, что Онъ дъласть это въ субботу, открываеть шлювы пруда и выпускаеть воду. Разгиввавшись, Інсусь называеть его оскорбительными именами и виновный изсыхаеть всявдствіе Его проклятій 65). Въ такихъ образахъ авторы этихъ книгъ представляютъ намъ святаго младенца Іисуса, и это неудивительно; ибо человъкъ не только неспособенъ осуществить совершенство, но не способенъ даже составить о немъ понятіе. Идея есть столько же даръ, какъ и сила ее осуществляющая. Даже и тв чудеса, которыя не имвють этого возмутительнаго характера, суть ребяческіе фокусы, похожіе на проделки заклинателей, далекія отъ торжественныхъ дваъ могущества и любви. Інсусъ входить въ лавку красильщика, получившаго разную одежду отъ разныхъ лицъ для окраски въ разные цвъта. Въ отсутствии хозянна Онъ бросаетъ всъ въ одинъ прасильный котелъ; въ отвътъ на упреки возвратившагося Онъ вынимаетъ ихъ изъ котла всв окрашенныя по завазу 66). Онъ вибств съдругими детьми лепить изъглины птичекъ и другихъ животныхъ и каждый хвастаетъ превосходствоиъ своей работы; но Інсусъ говорить: "Я заставлю животныхъ, иною сдъланныхъ, двигаться"; и животныя двигаются, птицы летаютъ и по Его приказанію къ Нему возвращаются, пьютъ, ъдятъ изъ Его рукъ 67). Еще у груди Своей матери, Онъ приказываетъ пальмъ въ Ней нагнуться, чтобы Она могла нарвать онниковъ; дерево повинуется и выпрямляется лишь по Его при-

<sup>63)</sup> Evang. Infant. 47 p. 123; cp. Evang. Thom. p. 284.

<sup>44)</sup> Evang. Infant. 49 p. 125; по Evang. Thom. 14 p. 307. онъ падаетъ тодъко въ обморокъ и Інсусъ его воскрещаетъ.

<sup>55)</sup> Evang. Thom. 3 p. 282. См. повтореніе того же съ варіант. въ Evang. Infant. 46 p. 122.

<sup>66)</sup> Evang. Infant. 37 p. 111.

<sup>67)</sup> Ibid. 36.

казанію <sup>68</sup>). Мать посылаєть Его къручью за водою, но сосудь разбился и Онъ приносить воду въ своемъ плащѣ <sup>69</sup>). Чудеса Его, а равно накъ и тѣ, которыя дѣлаются въ честь Ему, ничтожны и чудовищны; образцемъ могутъ служить волъ или оселъ покланяющіеся новорожденному въ ясляхъ <sup>70</sup>).

Во веемъ этомъ нътъ и слъда иден искупленія; нигдъ внъшняя сторова не обличаетъ внутренняго содержанія фактовъ спасительного свойства. Не говорю, чтобы изъ этихъ книгъ совершенно исключались чудеса исцеленія и благодати 71), такое исвлючение несовивство было бы съ идеею объ Искупитель, я утверждаю только, что они не дають яснаго и опредъленнаго образа Спасителя: это не образъ благодати и могущества; это личность обезображенная страстями и прихотями, капризная и злобная. Быть можеть болве поразительное изъ чудесь относительно младенца Інсуса-это паденіе египетскихъ идоловъ въ Его присутствін; ибо здёсь заключается нёчто, инфющее глубокое значеніе, какъ символъ и пророчество о низверженіи идодопоклонства на землъ Тъмъ, кто пришелъ на землю 72). Равнымъ образомъ разсказъ о дъвахъ и леопардахъ, безвредно окружающихъ Его на пути его черевъ пустыни въ Египетъ не чуждъ евангельского духа и состоить въ аналогіи со словами св. Марна (I, 13): "и быль со звъряни", словами вставленными не тольно для указанія на дикость пустыни, гдё Онъ провель тё сорокъ дней искушенія, но и на то, что въ Немъ новая глава человъческаго рода, второй Адамъ, и что райское его состояніе въ Немъ возвращается (быт. І, 28; Ис. VIII, 6-8). Но за весьма немногими исключеніями, такого рода впокрифическія евангелія уподобляются сухой безплодной степи, въ которой разсвяны чудеса безъ воякаго повода и цвли и твиъ только навидательны, что дають намъ сильно чувствовать въ вышеприведенныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Evang. Infant. 10—12 р. 75—77. Ср. 1 Цар. V, 3, 4.



<sup>68)</sup> Ibid. p. 395.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ibid. p. 882.

<sup>&</sup>quot;) Напр. Симонъ Хананитъ исціленъ еще въ младенчестві (ibid. p. 117) отъ укушенія змізи. Но уже и въ описаніи этихъ чудесь мы чувствуємъ, что переселяемся въ другой міръ чуждий евангельской истиві.

примърахъ, сколь для истиннаго чудотворенія необходимы другіе сверхъ могущества факторы, что чудесамъ должны быть присущи мудрость и любовь, что чудеса, въ которыхълюди видять одну преобладающую власть, противоръчать божественному. Если бы Христосъ жилъ на землъ по образу апокрифическихъ евангелій, то слылъ бы лжеволхвомъ, отъ котораго всъ отвратились бы по врожденному истинкту недовърів и ужаса.

#### 3. поздивищия или церковныя чудеса.

Мы совершенно удалились бы отъ своего предмета, если бы вошли въ подробное изследование того авторитета, какой поздней шіли какъ можно правильней назвать, церковныя чудеса имеють для насъ, ихъ права на наше верование. Но необходимо сказать несколько словъ о пребываемости чудесныхъ дарований въ церкви, которыя приписываются ей, какъ ен законное наследие, при чемъ одни ставять въ славу церкви предполагаемое присутствие ихъ, а другие оплакиваютъ ихъ отсутствие, одни въ присутстви въ церкви чудесъ видятъ доказательство ея святости, а другие въ прекращени — упадокъ и порчу.

Я не върю, что церковь имъетъ или предполагала имъть этотъ даръ и утратила его за свою невърность; не върю, что Господь, не надъливъ ее такою способностію, лишилъ ее чрезъ то чего либо могущаго содъйствовать ея силъ и славъ. Нельзя, не унижая ее, думать, что признаніе за ней неспособности совершать сверхъестественное несовмъстно съ ея достоинствомъ. Такъ навъ многіе изъ нашихъ современниковъ пришли къ діаметрально-противоположному заключенію, то я счатаю нужнымъ отчасти подкръпить нъкоторыми доводами мнъніе здъсь изложенное.

Вопервыхъ, сильною опорою противу предполагаемаго непрерывнаго продолженія этихъ силъ въ церкви можно привести аналогію изъ древней исторіи богоправленія избраннымъ народомъ. Мы не видимъ, чтобы чудеса продолжались чрезъ всю ветхозавътную исторію; они окружаютъ немногія высокія личности и относятся въ немногимъ великимъ эпохамъ царства Божія. Авраамъ, другъ Божій и потецъ върующихъ", Давидъ—теократическій царь, Даніилъ, пмужъ весьма возлюбленный"—не тво-

Digitized by Google

рятъ чудесъ, чудеса совершаются ради ихъ, но не ими самими. Фактически только дважды проявлялось обильное чудотвореніе: вопервыхъ, при основании царства при Моисев и Інсусв Навинъ, когда, какъ это очевидно, настояла въ этомъ потребность; вовторыхъ, во время Иліи и Елисен: то было также времи крайней нужды, когда священство Левитское уничтожалось и немногіе върные были разсъяны среди десяти колънъ, когда возникалъ вопросъ, не вытъснитъ ли религія царей-отступниковъ истиннаго богопочтенія Ісговы. Въ эту ръшительную эпоху исторіи царства два великіе пророка, будучи въ нъкоторомъ смысле начинателями новаго періода, возстали вооруженные могуществомъ, которое свидътельствовадо, что они были служителями Бога Израилева, хотя Израиль и упорствоваль исповъдать Его. При всемъ томъ здъсь чудеса не расточаются; напротивъ, въ нихъ мы усматриваемъ последнія средства для великихъ потребностей царствія Божія, а не для вседневныхъ случаевъ; это не пошлыя, грубыя продълви, всегда сподручныя, но орудія, при истощеніи всъхъ другихъ средствъ — ничемъ незаменимыя. Какъ съ этою умеренностію не сходенъ избытокъ средневъковыхъ, легендарныхъ чудесъ! Здъсь всякое малъйшее затруднение разръшается чудомъ; нътъ ни одного святаго, по крайней мъръ, такимъ признаннаго, на главу котораго не проливался бы дождь чудесъ. Люди соперничають ими украшать однихъ передъ другими, и даже передъ самимъ Христомъ. Замъчательное евангельское изреченіе: "Іоаниъ не сотворилъ никакого чуда" (Іоан. Х. 41) вовсе неприложимо къ ихъ жизнеописанію.

Прибавимъ къ этому свидътельства Писанія, которыя уже были нами приведены выше относительно чудесъ, что онъ служатъ для подтвержденія слова послъдующимъ внаменіемъ, для удостовъренія въ небесномъ посланничествъ, что онъ суть знаменія для невърующихъ (перв. Корино. XIV, 22). Къ чему же онъ служатъ въ христіанствъ? Дъйствительно, на это можно отвъчать, что и между христіанами еще бываютъ невърующіе, однако не въ томъ смыслъ, въ которомъ ап. Павелъ употреблиетъ это слово, ибо онъ разумъетъ не положительно невърующихъ, не тъхъ, которые сердцемъ и волею чуждаются истины, но отрицательно невърующихъ, для которыхъ истина недостаточно убъдительна.



Знаменіе не для положительнаго невірія, ибо какъ мы виділи, могущество чудесъ безсильно надъ людьии, которые враждуютъ противъ истины, эти упорствують или уклоняются отъ нихъ, какъ упорствують или уклоняются отъ всякаго другаго свидетельства о бытін Бога и Его Промысль, а для невърующихъ, которые такими остаются не по своей винь, для тыхь, предъ которыхъ истина впервые приходитъ. Но если бы даже и не для сихъ последнихъ, каковы напр. живущіе въ странахъ языческихъ, то саные факты оправдываютъ, что церковь Христова съ ен огромными и очевидными превосходствами надъ всемъ, съ чвиъ она приходитъ въ соприкосновение (а это превосходство непререкаемо), сама подтверждаетъ и свидътельствуетъ истину ею благовъствуемую. Итакъ, истина не имъетъ нужды защищать себя и обращаться къ чему-либо другому, положение добытое ею предълицемъ всего міра-вотъ ея оправданіе достаточное, чтобы дать ей право на вниманіе каждаго человъка.

Далве, все, что сами ны ногли бы предполагать по аналогіи вившнихъ вещей, все это приводитъ насъ къ темъ же заключеніямъ. Мы находинъ всякое начало дивнынъ, состоящинъ подъ инымъ высшимъ закономъ чемъ те, которыми управляется дальнъйшій ходъ вещей. Такинъ образомъ силы, предержащін въ есте-, ственномъ міръ, очевидно не были бы достаточны для самаго творчества; были другія, преобладавшія при его рожденіи, а теперь онв, соверша свое двло, отступили и предоставили его своему собственному развитію. Многочисленныя породы животныхъ населяющихъ землю, и растеній ее одъвающихъ требовали безконечно большаго могущества при ихъ первомъ произведени, чвиъ потребно теперь для ихъ сохраненія. Даже по аналогіямъ всего насъ окружающаго следуетъ предполагать, что также было и съ началомъ духовнаго творенія-христіанскою церковію. Непререкаемо бываетъ тоже и при началь этого новаго творенія въ сердцъ каждаго человъта. При такомъ возрожденіи, сильнъйшія наклонности старой природы укрощаются, невозможное становится возможиымъ и отчасти дегкимъ, отъ дивнаго наитін благодати полярность перемъщается въ человъкъ: плоть-этотъ положительный полюсъ двлается отрицательнымъ, а духъ-прежній отрицательный полюсь положительнымъ. Покажется ди тогда страннымъ, что наступающій новый порядокъ

Digitized by Google

не въ одномъ сердцв, но въ цвломъ мірв—новый порядовъ, насильственно расторгающій преграды и препятствія стараго долженъ быть чудеснымъ? Двйствіе показалось бы необъяснимымъ, если бы оно произошло иначе. Сынъ Іосифа могъ жить и умереть, не творя чудесъ; но чтобы рожденный дввою, Сынъ Всевышняго, Самъ средоточіе всего чудеснаго, не сдвлалъ ни одного чуда, это по истинв было бы всего удивительнве.

Между тэнъ этотъ новый порядовъ не только заявиль себя, но и установился: показаль, что онь не связань тяжкими узами древнихъ законовъ, но что онъ отнынъ самъ подчиняется этимъ законамъ во внешнихъ вещахъ и въ настоящемъ времени. Всю истинную славу, всю внутреннюю сущность онъ удерживаетъ, но тъ силы, которыя не суть даръ — ибо Христосъ Самъ есть даръ – а знаменія дара онъ оставляетъ. "Чудеса, говорить Фуллерь, суть пелены младенчествующей церкви; и можно прибавить, не одежда ея полнаго возраста. Это были провозглашенія, что царь восходить на свой престоль, но провозглашается однако не ежедневно, а только при своемъ восшествін; провозглашеніе умолкаетъ, когда онъ признанный воцарился. Это были блестящія облака вокругъ восходящаго солнца возвъщающія его появленіе: его полуденный блескъ, столь же или еще болве полный свъта и теплоты, не знаетъ этихъ блестящихъ предвозвъстниковъ своего восхода. Или онъ уподобляются временнымъ подпорамъ строющагося свода, при окончаніи его отнимающимся. Что церковь импла эти чудеса, что ен рожденіе, подобно рожденію ея дивнаго Основателя, чудесно, въ этомъ она увъряется повъствованіемъ и свидътельствомъ въ писаніяхъ истины. Чудеса въ нихъ повъствуемыя живутъ для церкви, это суть настоящіе свидътели Христа, равно для насъ, накъ и для тъхъ, которые ихъ видъли своими глазами. Онъ были единожды совершены, дабы быть предметомъ всегдащияго въровавія, дабы мы имъющіе въ Евангеліи живой образъ Господа, столь же твердо могли върить, что Онъ правитель природы, цълитель тела, владыка жизни и смерти, какъ будто Онъ предъ нашими глазами утишаетъ бурю, исцъляетъ прокаженнаго или воскрешаетъ мертвеца.

Сверхъ того великое множество позднайшихъ чудесъ, обязательно намъ представляемыхъ, обличаетъ свою поддальность.



Чудеса Писанія, -- и между ними не столько чудеса Ветхаго Завъта, сколько чудеса Христа и Его апостоловъ, чудеса высшаго последняго домостроительства Божія, освящающаго нашу жизнь,---мы имъемъ право считать нормальными, по врайней мъръ въ ихъ главныхъ чертахъ, для всъхъ будущихъ чудесъ, если оныя должны продолжаться въ церкви. Подробности, мъстный колорить могуть различаться и различіе это не странно, но последнія однако не должны быть по своему внутреннему духу всепъло несходны съ первыми, въ противномъ случав онъ подвергаются осужденію. Онъ н. п. не должны снова возвращать насъ подъ иго чувственности, такъ какъ содержаніе первыхъ освободило насъ отъ этого рабства. Онв не должны быть безцвльны и безпредметны, не должны быть фантастическою игрою силь; ибо каждое изъ прежнихъ имъло сиыслъ и видимо нравственную цель - это быль мость, по которому Христосъ пришелъ отъ тълеснаго къ духовному человъку, проявленіе Его славы, дабы человъкъ возвысился до самой славы 78). Онв не должны быть сившною и шуточною игрою священными предметами, ибо тъ всегда были достославны, торжественны и внушали благоговъніе. Наконецъ, онъ не должны служить печатію и свидътельствомъ чего-либо противнаго совъсти, озаренной словомъ и духомъ Божіимъ-этого верховнаго судьи, высшаго, а не нисшаго самихъ чудесъ, протестующаго противу целой системы лживыхъ римско-католическихъ преданій или заблужденій хотя иногда и сившанных съ истиною. Нашъ долгъ-во имя всего для насъ священнаго отрицать и опровергать повъствованія о чудесамь съ признаками такого обманчиваго свойства. Читатель довольно знакомый съ средневъковою исторією церкви можеть судить, сколь многія изъ этихъ чудесъ, при строгомъ основательномъ дознаніи, сами отпадутъ и не удовлетворяя этимъ первымъ условіямъ, не имъютъ права на наше вниманіе 74).

<sup>14)</sup> Толукъ (Verm. Schriften pp. 50— 57) собрадъ подробности о живни двухъ столповъ Іезуитскаго ордена Иги. Лойолы и Фр. Ксавье, помъщаемыя здъсь въ извлечени. При канонизаціи перваго представлены были Папъ 200 его чу-



<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) По этому предмету имъются дъльныя въ частности замъчанія въ одной статьъ Theol. Stud. и Krit. 1844 pp. 609—708.

Весьма замвчательно, какъ люди, сочувствовавшіе преобладающему направленію своего въка (кто же на самомъ дълъ этому не поддается?) въ высшемъ своемъ стремленіи и съ весьма върнымъ пониманіемъ христіанства, свидътельствуютъ однаво противъ самыхъ тенденцій, которыми они болье или менье увлекались вмъстъ съ прочими своими современниками. Такъ это было относительно преобладанія чудесъ, признанія ихъ за единственную очевидность высокой святости. Этому во всъ времена церкви противупоставляется постоянное свидъ-

дотвореній, съ которыми чудеса Господа не могуть идти въ сравненіе. Ежели Христосъ словомъ или взоромъ изгоняль обсовъ, то Игнатій двлаль это письменно. Христосъ однажды ходиль по водамъ, Игнатій несколько разъ по воздуху, Христосъ однажды преобразился предъ своими учениками. Игнатій часто и присутствіемъ своимъ освъщаль темную комнату, какъ горящими свъчами. Священная Исторія повъствуеть о троихъ воскрещенныхъ Христомъ. Ксавье воспресиль безчисленное множество покойниковъ. Отъ него не отставаль и его Ассивскій тёвка. - Liber conformitatum, описаніе составленное спусти менье ствивть по смерти его повыствуеть о господины и ослугы его: "Подобно Інсусу онъ превратилъ воду въ вино, умножалъ жавбы и ваъ корабля, посреди морскихъ волнъ неподвижнаго, училъ толпы слушателей стоявшихъ на берегу. Вся тварь по мановенію его повиновалась ему какъ будто въ немъ было возстановлено состояніе невинности. Умалчивая о прочемъ, скажемъ, что онъ слепымъ возвращаль зреніе, глухихъ, хромыхъ, разслабленныхъ, одержимыхъ разными недугами исцёлялъ, прокаженныхъ очищалъ, бъсовъ изгонялъ; плънныхъ изъ плъна исторгалъ; угопающихъ спасалъ и и весьма многихъ умершихъ воспрешалъ (Gieseler Lehrb. d. Kirchengesch. v. II, рагь II. р. 355). Возвращаемся въ Игнатію. Ribadeneira, съ юности бывшій его ученикомъ и товарищемъ, чревъ 15 лётъ по смерти его (1572) составилъ жизнеописаніе своего учителя и друга; книга эта вторично издана 1587 г. со многими прибавленіями, которыя собщили издателю близкіе друзья покойнаго (gravissimi viri et Ignatio maxime familiares). Замвчательно, что ни въ первомъ, ниже во второмъ значительно умноженномъ изданіи, ни слова не говорится о чудесахъ. Біографъ напротивъ того пространно разсуждаеть, почему по воль Божіей не было чудотвореній этого знаменитаго угодника. (Sed dicat aliquis, si haec vera sunt, ut profecto sunt, quid causae est, quam ob rem illius sanctitas minus est testata miraculis et, ut multorum sanctorum vita, signis declarata virtutumque operationibus insignita?) При этомъ присовокуплиеть авторъ: "Кто позналь судьбы Бога или кто быль соучастиикомъ его совътовъ? Онъ одинъ творитъ великія чудеса, а посему его только единою безпредвльною сидою можеть быть совершено все, что ивру естествен-



тельство, конечно недостаточное для, того, чтобы остановить заблуждение цёлыхъ поколеній, но при томъ доказывающее, что церковь всегда сознавала, что святость жизни была предъ судомъ Божіимъ выше всякаго чудотворенія, что любовь есть величайшее изъ чудесъ, что побёда надъ міромъ есть наиглавивйшее проявленіе могущества Христова въ людяхъ Ему служащихъ 75). Здёсь достаточно будетъ привести вкратцё одно изъ многихъ мненій Златоуста по сему предмету 74). Онъ упрекаетъ вёрующихъ за то, что они, будучи тогда столь многочисленны, такъ мало дёлаютъ для закваски міра, между тёмъ какъ апо-

ныхъ силъ превосходитъ. Поелику же Онъ одинъ можетъ это производить, то одинъ Онъ и въдаетъ гдъ, когда и по чьимъ молитвамъ должны чудеса твориться. Между твиъ не всв святые мужи прославились чудесами; съ другой стороны превзошедшіе другихъ величіемъ или обиліемъ чудесъ не возвышались чрезъ то надъ прочими своею святостію. Ибо святость чья либо цвнится не знаменіями, в христіанскою любовію". За два года до этого втораго изданія (1585) Maffei, прозванный Іезунть Ливій издаль въ Рим'в De vita et moribus S. Ignatii Loyola l. libri tres, но и здъсь ничего не упоминается о чудесахъ великаго основателя ордена, а съ нъкоторыми новыми тенденціями, напр. касательно смерти и выздоровленія друзей, встрівчаются намени о его блаженномъ состояни, о его восторженныхъ виденіяхъ, о явленіи ему Христа; впрочемъ біографъ прямо отклоняль отъ себя ручательство за все подходящее въ чудесному. (Non pauca de codem admirabilia praedicantur, quorum aliqua nobis hoc loco exponere visum est). Римская церковь окружила поразительными и болже многочисленными чудесами его великаго ученика Фр. Ксавье. Чудеса быди его насущнымъ хлабомъ; воскресить умершвго было для него столь же легко, какъ и помочь больному; подобными силами обладали его служители и катехисты. Конечно это не подтверждается никакими современными историческими свидьтельствами. Имвется рядъ писемъ этого великаго проповъдника къ язычникамъ во время его подвиговъ на отдаленномъ Востокъ. (S. Francisci Xaverii Epistolarum II. tres Pragae 1750). Письма эти несомивнио свидетельствують, что онъ быль одинь изъ умивишихъ и ревностывищихъ проповъдниковъ, но о чудесахъ его не встрвчается въ нихъ ни слова.

<sup>16</sup>) Августинъ (Enar. in Ps. CXXX) дѣлаетъ такой приступъ: "Есть люди, которымъ очень желательно сдѣлать чудо и которые требуютъ чудесъ отъ людей, подвизающихся въ церкви, а также сами считая себя подвижниками, хотятъ творить нѣчто подобное и въ противномъ случаѣ не считаютъ себя принадлежащими Богу".



<sup>76)</sup> Hom. XLVI in Matt.

столы, бывшіе лишь въчисле двенадцати, совершили столь многое, и устраняетъ оправданіе: "но вёдь они имёли силу творить чудеса" не признаніемъ: "мы тоже можемъ дълать", а слъдующимъ возраженіемъ: "доколь мы будемъ ссылаться на эти чудеса въ извинение своей лености"! Что же такое, спрашивается, дълало апостоловъ столь великими? Отвъчаю: то, что они презирали деньги, что они попирали тщеславіе, что они отреклись отъ міра. Когда бы они не такъ поступали, а были рабами своихъ страстей, тогда еслибъ и тысячи мертвецовъ воскресили, то не принесли бы никакой пользы, а прослыли бы обманщиками. Какое чудо сотвориль Іоаннь, обратившій столь многіе города, о которомъ однако прямо говорится, что онъ не твориль ни одного знаменія? А самъ ты, еслибъ тебъ надлежало выбирать, воспресить мертвеца именемъ Христовымъ, или самому умереть за Христа, на что бы ты рёшился? Не на последнее ли? Между твиъ однако то было бы чудомь, а это только доломь. Еслибы тебв дали на выборъ превратить всю траву въ волото, или имъть силу пренебречь встиъ золотомъ какъ травою, не выбралъ ли бы ты последнее? Ты поступиль бы праведно; ибо чрезъ это ты дъйствительно болье людей обратиль къ истинь. Это не мое ученіе, а блаженнаго Павла, ибо, когда онъ сказаль (1 Кор. XII, 31): "Ревнуйте о дарахъ большихъ" (креїтточа), и потомъ прибавляетъ: "я покажу вамъ путь еще превосходивйшій", онъ 77) не указаль на чудеса, а на любовь, въкоторой коренятся всв блага". Весьма трудно съ точностію опредвлить моменть, когда чрезвычайныя проявленія дара чудотворенія превратилися въ Церкви\*) и она вошла въ свое обычное состояние съ пребываю-

<sup>\*)</sup> Въ истинной церкви Божіей даръ чудотворенія никогда не пі екращался, по всегда пребываеть и дійствуєть. Денз.



<sup>&</sup>quot;) Ср. S. Bernard Serm. XLVI, 8. in Cant. Neander Kirchengesch. IV, pp. 255—257 цитуетъ многія мѣста церковныхъ учителей ІХ вѣка. Odo de Clugny разсказываетъ объ одномъ мірянинѣ, извѣстномъ святостію своей жизни, на котораго иные давно сѣтовали, что при своемъ благочестій онъ вовсе не дѣлаетъ чудесъ: заставши однажды у себя вора въ кражѣ имущества, онъ не только отпустилъ его на свободу, но отдалъ еиу все имъ "забранное". По истинѣ, прибавляетъ повѣствователь, "для меня это гораздо болье достойно удивленія чѣмъ то, когда бы благочестивый мужъ превратилъ бы въ камень этого вора".

щими въ ней чудесами благодати и съ воспоминаниемъ о прежнихъ силахъ чудотворенія, при ея первоначальномъ утвержденіи въ мірѣ. Опредълить это трудно, потому что трудно сказать, въ вакой именно моментъ Церковь перестала быть образующеюся, и стала предъ очами Бога дъйствительно сущею, когда слово утвердилось послъдующими знаменіями и подпоры могли быть отняты изъ-подъ оконченнаго свода, когда нъжное насажденіе столько укоренилось, что безопасно могли быть отняты подставки, какъ ненужныя для окръпшаго дерева 78).

Что отступленіе чудесь было постепенное, что этоть могучій приливъ силь понемногу 70) отливаль, можно было предвидёть въ этомъ духовномъ мірів, который, подобно естественному Божію міру, чуждь грубыхь, отрывистых переходовь, такъ какъ въ немъ всякая черта непримітно сливается съ ближайшею. Мы

<sup>(</sup>Υνη, vestigia, Υνη και τινά γε μείζονα). Ср. II, 8. 24; VII, 4. 67; Tertull. De anima, 51; Eusebius H. E. VI, 9. Irenaeus II, 32. 33; V, 6 Iustin. Martyrol. Apol. II, 6. У Абеларда (Sermo de Ioan. Варт. р. 967) находимъ возраженіе современнымъ искателямъ чудесъ: онъ имъетъ въ виду Бернарда, хотя и не называетъ его.



<sup>16)</sup> Завтоуетъ (Hom. XLII in Inscript. Act. Apostt.): "Подобно какъ домоховяннъ, ввёрившій молодое деревцо нёдрамъ земли, считаетъ нужнымъ, пока оно такъ нъжно, имъть за нимъ заботливый уходъ, со всъхъ сторонъ его ограждая, обставляя камнеми и окружая терновникомъ, чтобы его не повалили вътры, чтобы не повредило стадо и ничто не погубило; но видя наконецъ, что оно укоренилось и разрослось, онъ отнимаетъ подпорки, такъ какъ съ этихъ поръ деревцо можетъ само держаться и устоять противъ всикой невзгоды. Такъ было и въ дъл нашей въры: при ел первомъ насаждении, пока она еще украпиялась, потребно было отвсюду блюсти ее; когда же она окрапиа, укоренилась и достигла высокаго роста и наполнила весь міръ, Христосъ отъемаетъ ен опоры и на будущее время устраняетъ другія подкрапленія. Такъ при началъ Онъ ниспосылаетъ дары даже недостойнымъ, ибо въ пер. вое время и такое пособіе нужно, а напослідокь Онъ не даеть этихъ даровъ даже и достойнымъ, такъ какъ сила въры не нуждается въ такомъ пособіи. Ср. Григорія В. Ном, XXIX іп Evang.: "Эти внаменія были необходимы для новорожденной Церкви. Пока въра росла, ей нужно было питаться чу десами (miraculis fuerat nutrienda), поелику и мы, насаждая деревцо, поливаемъ его пока оно не окръпло въ землъ, а когда пуститъ корень, то и перестаемъ поливать.

можемъ себъ представить слъдующій порядовъ отступленія: могущество Божіе, пребывавшее во всей силь и полноть во Христв, сперва раздвлилось между Его апостолами, кои въ отдельности совершали дъла меньшія сравнительно съ дълами Господа. Отъ нихъ оно снова подраздълнаось между размножающимися членами церкви, которые следовательно обладали дарами не въ той силь и полноть, въ какой двенадцать. Съ этимъ вместе должно припомнить, что эти отступающіе дары способствовали образованію того, что долженствовало заступить ихъ місто, дабы съ ихъ исчезновениемъ достигнуть своего поднаго роста; "такъ опадаетъ цвътъ, когда уже плодъ образовался". Если оныя чудеса первосозданія оставили насъ, то это совершилось не прежде чэмъ онъ могли въ свою очередь завъщать въчное чудо 80) Церкви, которан сама по себъ есть чудо изаключаеть въ донъ своемъ многія чудеса 81). Ибо законы духовнаго міра, постоянно на насъ дъйствующіе, не суть ли непрерывныя чудеса? Что значить это возрождение въ крещения? и причастие тыла и крови Христовой въ св. Евхаристія? и жизнь Бога въ душъ? и небесное царство въ этомъ міръ? что это какъ не чудеса 82)?

<sup>92)</sup> Существованіе Церкви въ мірѣ есть само по себѣ столь великое чудо, и Августинъ мѣтко выражаеть, что какъ вѣрить, такъ и не вѣрить чудесамъ нельзя не допуская чуда. Если вы не вѣрите чудесамъ, вы должны вѣрить тому чуду, что міръ обращенъ безъ чудесъ (si miraculis non creditis, saltem huic miraculo credendum est, mundum sine miraculis fuisse conversum; ср. de Civ. Dei XXII, S, 1). О присутствін Божіємъ въ Церкви онъ говорить (Serm. CCXLIV, S):



<sup>••)</sup> August. De Civ. Dei XX, 8: Quisquis adhuc prodigia, uti credat, inquirit, magnum est ipse prodigium, qui mundo credente, non credat.

<sup>\*)</sup> Coleridge, Literary Remains v. IV, р. 260: "Собственное размышленіе привело меня къ тому результату, что въ цёломъ очевидность Евангелія столь же велика для христіанъ XIX вёна, какъ и для временъ апостольскихъ, и неудивительно, еслибы кто сказалъ, что она еще большая. Что касается до частностей, то убъдительнъйшее доказательство, чуждое первымъ христіанамъ служитъ компенсацією нёкоторыхъ утраченныхъ для насъ очевидностей, комии они пользовались. Многое темное озарилось съ наступленіемъ свётлаго полдня, а сравнительное удаленіе другихъ очевидностей нёкогда сіявшихъ вознаграждено съ избыткомъ конспектомъ цёлаго (супорзіз тоб почто́с), доставшимся на нашу долю, и незыблемымъ чудомъ самаго христіанства, которое тождеименно съ цивилизованнымъ міромъ.

Чудеса этой области, подобныя чудесамъ вещественной природы, но отличныя отъ чудесъ сопровождающихъ наитіе новой силы, отличныя твиъ, что онъ состоять подъзакономъ, который мы можемъ предугадывать, что онъ сообразуются съ безусловнымъ порядкомъ, ходъ котораго мы можемъ понимать; но твиъ не менъе чудеса эти божественны <sup>82</sup>). Какъ скудно мы цънимъ Церковь, ея чудесные дары, силы грядущаго міра, внутрь ея дъйствующія, ея Слово, ея таинства, когда кажется намъ малостью то, что въ ней люди возраждаются, воскресають отъ гръховной смерти къ праведной жизни,—если притомъ мы не можемъ говорить о чудесахъ болъе видимыхъ и чувственныхъ. Ужели небо являетъ славу Божію, а твердь возвъщаетъ твореніе рукъ Его только въ тотъ моментъ, какъ солнце стало надъ Гаваономъ, а луна надъ долиною Аіалонскою" (Іис. Нав. X, 12)?

Если для насъ не можетъ быть существенно важно знать мо ментъ ослабленія этой силы, то для насъ имветъ жизненную важность не питать этого плотскаго желанія чудесъ, какъ будто онв составляютъ принадлежность святыхъ,и безъ нихъ люди не совершенные христіане; какъ будто Церковь, не могущая ихъ проявлять, не довольно надвлена, духовно обнищала и не можетъ водрузиться въ нашемъ сердцв, будучи удобоводружаемою въ сердцв



апостолы видёли Христа, но Церкви по всему свёту распространенной не видёли; видёли главу, но не видёли тёла

<sup>•</sup>э) Григорій Великій (Нот. XXIX іп Evang.) говорить: Святая Церковь ежедневно совершаєть духовно то, что тогда она чрезь апостоловь ділала тілесно. Ибо ея священники возлагая руки на вірующих и запрещая злымъ духамъ властвовать ихъ душею, что иное ділають, какъ не изгоняють бісовь? И вірующіе, которые оставивь мірскія слова прежней жизни и участвуя въ святыхъ таинствахъ возвіщають славу и могущество своего Творца, что иное ділають, какъ не глаголють новыми языками? Эти чудеса тімь больще, что чрезъ нихъ возбуждаются не тіла, но души.... Чудеса тілесныя иногда показывають святость, но не производять ея; ихъ могуть иміть и худые люди, но чудесами духовными могуть пользоваться только добрые... Сравн. Августина Serm. LXXXVIII. Оригень (Con. Cels. II, 48) находить въ этихъ благодатныхъ чудесахъ совершаемыхъ въ Церкви исполненіе обітованія Христа, что вірующіе сотворять діла большія, чёмъ самъ Онъ (Іоан. XIV, 12).

плотскаго человъка, для котораго сила дороже святости. Нътъ върнъйшаго доказательства, какъ выражение подобныхъ чувствъ, что истинная слава Церкви сокрыта отъ нашихъ глазъ, что нъкоторыя изъ ея внъшнихъ украшений плънили наше воображение, а не тотъ фактъ, что она вся прославлена, что она удовлетворяетъ глубочайщимъ потребностямъ человъческаго духа, которыя восторжествовали надъ нашимъ сердцемъ и умомъ. Мы мало сами знаемъ о чудесахъ благодати, когда онъ намъ кажутся бъдными и скудными и когда глаза наши услаждаются лишь чудесами могущества.

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

# ВСТУПЛЕНІЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО МАКАРІЯ НА КАӨЕДРУ МОСКОВСКОЙ МИТРОПОЛІИ.

10 мая, въ праздникъ Вознесенія Господня, знаменитый іерархъ русской церкви, выкопреосвященный Макарій, вступиль на каведру Московской митрополіи. Еще съ 8 часовъ утра народъ 
устремился къ Казанскому собору, куда изо всъхъ кремлевскихъ 
храмовъ направились хоругви и собралось столичное духовенство. Въ 9 часовъ въ соборъ прибылъ владыка митрополитъ. 
При входъ во храмъ архипастырь былъ привътствованъ слъдующимъ словомъ соборнаго настоятеля, протоіерея Д. И. Кастальскаго:

#### "Ваше высокопреосвященство!

"Этотъ храмъ, въ который вступили вы, есть памятникъ и свидътель великой эпохи въ исторіи нашего отечества и отечественной Цервви. Онъ-памятнивъ бурныхъ событій въ жизни государственной, случившихся въ первую половину патріаршаго періода и свидатель не менае бурных событій въ Перкви русской случившихся во вторую половину того же періода. Онъ памятникъ той эпохи, описывать которую скоро придется Вашему высокопреосвященству въ составляемой Вами исторіи русской Церкви. Господь привель вась въ Москву именно къ тому времени, когда предстоить вамъ изображать для насъ событія того періода, который по преимуществу можно назвать московскимъ. И во всей жизни Вашей можно примъчать удивительно счастливое, безъ сомивнія, Промысломъ устрояемое соотвътствіе вившнихъ обстоятельствъ съ Вашими учеными занятіями, вследствіе котораго Вамъ, боле нежели кому другому, давалась возможность быть вблизи техъ памятниковъ и месть. среди которыхъ происходили описываемыя Вами событія. Долговременное пребывание вблизи древняго Новгорода, близкое внакомство съ Кієвомъ, служеніе въ литовскомъ крав, и потомъ служение въ Москвъ, все это несомивние чрезвычайно счастливыя условія для историка русской Церкви, и все это Промыслъ судиль даровать Вашему высокопреосвященству, и дароваль, какъ кажется, во времена самыя благопотребныя для Вашего великаго труда.

"Изъ этого храма, въ которомъ Вы теперь находитесь, вступали въ древній Кремль и его святые храмы Ваши приснопамятные предшественники, предшествуемые священными ликами великихъ московскихъ святителей—Петра, Алексія, Іоны и Филиппа, какъ бы своими небесными руководителями. По крайней мъръ мы несомивнно это знаемъ о святителяхъ Филаретъ и Иннокентіи. Памятливое московское духовенство, въ которомъ до сихъ поръ еще не затихли отголоски преданій о временахъ митрополита Платона, которое тъмъ болье глубоко и живо хранитъ память своихъ архипастырей Филарета и Иннокентія, видя въ настоящемъ вступленіи Вашего высокопреосвящества на каеедру Московскую повтореніе прежняго торжественнаго обряда, видитъ въ томъ и залогъ Божія благословенія, всегда хранившаго и благоустроявшаго церковь московскую чрезъ ея святителей.

телей.

"Настоящее торжество пришествія Вашего напоминаеть намъ пришествіе пророва Самунла во градъ Давидовъ: Миръ ли входъ твой? спрашивали его старъйшины Виелеемскіе. И рече имъ: миръ. Пожрети Господу пріндохъ; освятитеся и возвеселитеся днесь со миою (1 Цар. 10, 5). И мы нынъ, въ упованіи мира, съ веселіемъ вознесемъ и впредь съ любовію будемъ возносить теплыя молитвы наши вивств съ безкровною жертвою къ небесному Архіерею о здравіи и спасеніи нашего новаго архипастыря.

"Съ своей стороны всеусерднъйше просимъ Ваше высокопресердивнество упостоить настъ молитранного общенія ст. Вами въ

"Съ своей стороны всеусердивите просимъ Ваше высокопреосвященство удостоить насъ молитвеннаго общенія съ Вами въ семъ святомъ храмъ, ссылаясь и въ этомъ на примъры Вашихъ приснопамятныхъ предшественниковъ".

Совершивъ входную молитву и приложившись ко святымъ иконамъ, Владыка облачился и последовалъ въ врестномъ ходе, при торжественномъ колокольномъ звонъ. Въ ходе участвовало более двухсотъ причетниковъ и діаконовъ и свыше двухсотъ священниковъ и протојереевъ, тринадцать архимандритовъ, оба викарные епископа. Владыка митрополитъ во время всего пути осенялъ крестомъ на обе стороны народъ, благоговейно преклонявшійся предъ его святительскимъ благословеніемъ. Крестный ходъ направился по Красной Площади мимо храма Василія Блаженнаго въ Спасскія ворота и затемъ въ Успенскій се-

боръ, уже переполненный народомъ. Здёсь высовопреосвященный Макарій совершилъ свою первую въ Москве литургію. Торжественное, благоговейное служеніе новаго архипастыря Москвы производило глубокое впечатлёніе на предстоявшихъ. Послё стиха: Буда имя Господне благословенно, Владыка вышелъ на амвонъ и отсюда, опираясь на посохъ, сказалъ живымъ словомъ свое архипастырское поученіе \*).

### ПРЕБЫВАНІЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО МИТРОПО-ЛИТА МОСКОВСКАГО МАКАРІЯ ВЪ ТРОИЦКОЙ СЕР-ГІЕВОЙ ЛАВРЪ.

Въ пятницу, 18 мая, въ 7 часу вечера, Лавра торжественно встратила своего новаго священноархимандрита высокопреосвященнаго Макарія, интрополита московскаго. На станціи жельзной дороги городской голова Е. В. Амфитеатровъ привътствовалъ его ръчью и поднесъ ему отъ лица жителей Посада хлъбъсоль. Между тамъ въ большихъ вратахъ обители ожидали Владыку вышедшіе изъ Троицкаго собора крестнымъ ходомъ братія Лавры съ намъстникомъ архимандритомъ Леонидомъ. Приложившись но кресту, Владына шествоваль въ Троицкій соборъ при огромномъ стеченіи народа желавшаго видеть новаго архипастыря московского. Въ соборъ была произнесена краткая эктенія и провозглашено многольтіє Владыкь, который затьмъ прикладывался ко св. иконамъ и къ мощамъ преподобнаго Сергія. По принесеніи молитвы въ алтаръ, Владыка, ставъ на амвонъ съ посохомъ въ рукъ, обратился къ братіи Лавры со следуюшими словами:

> Тако да просвътится свът вашъ предъ человъки, яко да видять добрыя дъла ваша, и прославять Отца вашего иже на небесъхъ. (Мато. V, 16).

"Съ этими словами нашего Спасителя обращаюсь къ вамъ нынъ, братія св. чудотворной Лавры преп. отца Сергія, при самомъ вступленіи моемъ въ должность вашего настоятеля и

<sup>\*)</sup> Оно помѣщено выше.

духовнаго руководителя. Вижу, какое множество православнаго народа собралось въ вамъ на вашъ приближающійся праздникъ. Знаю, какое безчисленное множество православныхъ стекается въ вамъ со всёхъ краевъ Россіи и въ другія времена года. Зачёмъ стекается? Затёмъ безъ сомийнія, чтобы поклониться здёсь св. мощамъ великаго угодника Божія, основателя Лавры, равно какъ и другихъ угодниковъ Божіихъ здёсь подвизавшихся; затёмъ, чтобы помолиться вмёстё съ вами въ вашихъ св. храмахъ, въ которыхъ молились прежніе подвижники Лавры; затёмъ наконецъ, чтобы посмотрёть на образъ вашей жизни и поучиться у васъ вёрё и благочестію.

"Чувствуете ли, какая высокая обязанность лежить на васъ и вивств какая тяжкая ответственность предъ Богомъ и всею Церковью? Если въ какой обители иноки должны помнить свои объты и отличаться строгою нравственностью, то преимущественно здесь. Ваша обитель призвана быть какъ бы открытымъ училищемъ благочестія не только для окрестной страны, но и для всвхъ православныхъ сыновъ нашего общирнаго отечества, притекающихъ сюда. Да выполняетъ же она свято и неувлонно свое призваніе! Живите такъ, чтобы служить урокомъ для другихъ. Пусть эти усердные богомольцы, приходящіе къ вамъ неръдно изъ самыхъ далекихъ ивстъ и приносящіе сюда свои последнія лепты въ жертву Богу и св. обители, пусть возвращаются отъ васъ съ духовнымъ пріобретеніемъ и сознаніемъ, что они приходили сюда ненапрасно, что они нашли здась то, чего искали, нашли себъ и духовное утъщеніе и подкръпленіе и назиданіе. Благо темъ изъ васъ, которые своими подвигами самоотверженія и любви, своимъ усердіемъ и благоговъніемъ при совершение службъ церковныхъ содъйствуютъ достижению этой высокой цъли. Но горе, сугубое горе твиъ, которые своею невнимательностію къ долгу, своими уклоненіями отъ правиль монашеской жизни служать соблазномъ для приходящихъ богомольцевъ и вивсто нравственной пользы причиняютъ имъ только вредъ.

"Молитесь же усердиве Господу Богу, да поможеть Онъ вамъ быть вполив достойными вашего призванія. Трудитесь и сами, съ Божією помощію, неослабно надъ вашимъ нравственнымъ усовершенствованіемъ въ поученіе и назиданіе другимъ. Тако да просвитится свить вашь предъ человики, яко да видять добрая дъла ваша, и прославять Отща вашею иже на небестах».

После сего Владыка, преподавъ благословение каждому иноку

Лавры, молился въ келіи преп. Сергія и во храмѣ преп. Никона и вступилъ въ свои настоятельскія вельи, гдѣ приняли отъ него благословеніе и поднесли ему иконы настоятели: Геосиманскаго Скита игуменъ Анатолій; Махрищскаго, приписнаго къ Лаврѣ монастыря игуменъ Савва; строитель пустыни Параклита Филаретъ и строитель Боголюбивой киновіи Галактіонъ. Немедленно послѣ того представлялись Владыкѣ ректоръ Академіи протоіерей С. К. Смирновъ со всѣми наставниками и чиновниками Академіи и ректоръ Виоанской семинаріи протоіерей Ф. А. Сергіевскій съ наставниками семинаріи.

На другой день утромъ, 19 числа, митрополитъ посътилъ Академію и благословивъ каждаго изъ студентовъ собравшихся въ актовой залъ, сказалъ имъ слъдующія слова:

"Гг! Я не безъ цвли преподавъ вамъ общее благословение захотълъ еще благословить каждаго изъвасъ порознь. Это для того, чтобы хотя нъсколько ознакомиться съ вами, взглянуть на васъ. Мит хотълось бы теперь же поближе войти въ общение съ вашею Академіей, побывать у васъ на экзаменахъ; но важныя дъда требують присутствія моего въ Москві и отвывають меня туда. Съ вами (при этомъ высокопреосвященный митрополить обратился въ студентамъ первыхъ трехъ курсовъ) надъюсь еще поближе познакомиться въ будущемъ, если Господь продлитъ нашу жизнь. Я намеренъ присутствовать тогда на вашихъ экзаменахъ. Но вы (здъсь высокопреосвященный митрополитъ обратился къ студентамъ четвертаго курса) кончаете курсъ и скоро разойдетесь по разнымъ концамъ Россіи. Потому нахожу нужнымъ сказать вамъ несколько словъ въ напутствіе. Вы уже дюди варослые и развитые; сами хорошо понимаете, что добро и что вдо, что для васъ полевно и что вредно. Блюдите же себя сами, особенно въ настоящее смутное время. Я убъжденъ, что въ васъ положили здъсь добрыя начала, начала сердечной покорности св. въръ и Церкви, и непоколебимой привязанности къ своему Государю и отечеству. Прошу васъ, будьте всегда върными этимъ началамъ. И тогла постоянно будетъ почивать на васъ Божіе благословеніе.

"Желаю вамъ отъ души всего добраго. Еще разъ благословляю васъ особо".

Посять сего Владыка на краткое время останавливался въ комнатахъ ректора Академіи и затъмъ осматривалъ новую академическую библіотеку. Въ три часа въ соборъ совершалъ онъ молебное пъніе Пресвятой Тронцъ, а въ шесть часовъ всенощ-

ное бавніе. На другой же день, 20 числа (въ Тронцынъ День), совершаль литургію и вечерню въ сослуженіи намістника Лавры архимандрита Леонида, инспектора Впоанской семинарім арх. Кирилла, бывшаго америванскаго ниссіонера арх. Особила и старшей братін Давры. Во время литургін владыка рукоположилъ во священника доцента Московской Духовной Академіи Н. А. Елеонскаго, поступающаго на должность законоучителя Петровской Земледельческой и Лесной Академіи. По окончаніи службы и благословенін народа, Владыка въ келліяхъ своихъ принималъ поздравление съ лаврскимъ праздникомъ отъ старшей братів Лавры, отъ Академін и Семинарів и отъ многихъ прибывшихъ на праздникъ особъ, во главъ которыхъ находился московскій генераль губернаторь князь В. А. Долгоруковь, чтимый въ Лавръ за свое особенное усердіе къ ел святынъ. Тутъ были еще французскій посланникъ при Русскомъ Дворъ генералъ Шанзи, баронъ М. К. Боде, Т. И. Филипповъ, и др. Послъ краткой беседы съ посетителями, Владыка перешель въ монастырскую трапезу, гав предложень быль братів и гостямь прекрасный объдъ, при окончаніи котораго провозглащено было многольтіе Государю Императору, Государынь Императриць и всему царствующему Дому, святыйшему Синоду и новому настоятелю Лавры митрополиту Макарію, наконецъ внязю В. А. Долгорукову и всемъ посетившимъ Лавру въ день ея храмоваго праздника.

Въ Духовъ День, 21 числа, высокопреосвященный митрополитъ совершалъ литургію въ академической церкви въ сослуженіи съ ректорами Академіи и Виванской семинаріи, съ новопосвященнымъ доцентомъ Елеонскимъ и со студентами Академіи, имъющими священный санъ. Предъ концомъ литургіи Владыка, обратившись къ студентамъ, произнесъ слъдующее поученіе:

Erda пріидеть Онь, Духь истини, наставить ви на всяку истину. (Іоан. 16, 13).

"Сошествіе Св. Духа на Апостоловъ, событіе чрезвычайной важности для всей Церкви, имъетъ для васъ еще особое значеніе, братіе мои о Господъ!

"Какой главнъйшій предметъ вашихъ занятій? Не та ли самая божественная истина, которую принесъ на землю Духъ истины и на которую Онъ наставлялъ Апостоловъ? Какая главнъйшая цъль предъ вами? Не та ли самая, для которой сошелъ на Апостоловъ Духъ Святый и наставлялъ ихъ на всякую истину?

Нъвоторые изъ васъ, кому Господь судитъ, будете сами пастырями и учителями Церкви, т.-е. продолжателями того самаго святаго и великаго дъла, которое начали и совершали Апостолы подъ руководствомъ Духа Святаго. Большая же часть изъ васъ, почти всъ вы имъете быть наставниками и приготовителями другихъ молодыхъ людей къ пастырскому служенію въ Церкви.

"Есть, правда, существенное различие между тамъ, какъ сообщена эта божественная истина Апостоланъ, и твиъ, какъ она усвояется вами. Апостоламъ она сообщена сверхъестественнымъ образовъ. Самъ Духъ Святый быль непосредственнымъ ихъ учителемъ, наставникомъ, руководителемъ. Онъ просвъщалъ ихъ умъ и сердце, и самъ внушалъ имъ все, что они должны были проповъдывать міру, все, что они изложили потомъ въ письмени и что устно передали Церкви. Вы стараетесь усвоить себъ эту божественную истину или совокупность истинъ путемъ есте. ственнымъ, при помощи вашихъ наставниковъ, которые такіе же люди какъ и вы, при понощи разныхъ наукъ, которыя вы изучаете, какъ для того чтобы развить свой умъ и сделать его способнымъ къ усвоен ю истинъ христіанскаго откровенія, такъ и съ цълію облегчить для себя пониманіе и уразумъніе ихъ. Но усвоян себъ такимъ образомъ истины, однажды навсегда преподанныя Духомъ Святымъ чрезъ Апостоловъ Св. Церкви, не забывайте, что одникъ естественныхъ средствъ, которыми вы пользуетесь въ этомъ двяв, для васъ недостаточно; что и вамъ необходимо постоянное руководство отъ Духа истины, который руководиль Св. Апостоловъ, и вы обязаны имъть Его своимъ верховнымъ наставникомъ.

"Истины христіанскаго откровенія большею частію относятся къ міру высшему, духовному, неподлежащему нашимъ чувствамъ и изследованіямъ, и потому завлючаютъ въ себе много для насъ таинственнаго, пепостижимаго. Обнять ихъ и объяснить собственнымъ умомъ мы не въ состояніи. Предоставленные только себе, мы неизбежно будемъ впадать здёсь въ разныя недоразуменія, заблужденія, ереси. Одинъ Духъ Святый, который вначаль изрекъ эти сверхъестественныя истины, знаетъ вполне и можетъ научать насъ, какъ правильно понимать ихъ и истолковывать. Сошедши на Св. Апостоловъ, Онъ съ того времени пребываетъ въ Церкви въ веля (Іоанн. 14, 16) и преподавъ Церкви эти истины, самъ же и блюдетъ ихъ въ ней, предохраняя ее отъ всякаго заблужденія и погрешности. Потому въ ученіи истинной Христовой Церкви, которое она содержала всегда и везде



и досель содержить неизмыно, мы и должны слышать голось самого Духа Святаго, наставляющаго ее на всякую истину, и находить то надежное руководство, которое преподаеть Онъ намъдля правильнаго уразумыня и усвоенія истинъ преподанныхъ Имъ вначаль чреть Апостоловъ. Но кромь этого вившняго руководства, Онъ можеть дъйствовать непосредственно на нашу душу. Можеть своею благодатію отверзать нашь умъ, чтобы мы и ясные и поливе и глубже уразумывали истины божественнаго откровенія; можеть тою же благодатію возбуждать, укрыплять и утверждать въ нашемь сердцы живую и непоколебниую выру во всы самыя непостижимыя истины откровенія, въ которыхъ одними естественными средствами мы вполны убъдиться не въ состояніи,—вслыдствіе чего эта спасительная выра и называется даромь Духа Святаго (Еф. 2, 8).

"Братіе и виветь возлюбленныя чада мой о Господь! Вступая въ ближайшее общеніе съ вашею Академіей, приниман ее въ мое непосредственное въдъніе и попеченіе, я счелъ священнымъ долгомъ помолиться нынъ, въ день сошествія Св. Духа на Апостоловъ, витеть съ вами и у васъ, чтобы призвать на васъ Его благословеніе. Я естественно желаю теперь и не могу не желать вашей Академіи всякаго блага; желаю, да процвътастъ она болье и болье, да разрабатываются въ ней всъ науки, и особенно наука богословская, на пользу нашей Св. Церкви и отечества. Но и убъжденъ, что эта послъдняя наука не можетъ разрабатываться вполнъ успъшно и благоплодно безъ особеннаго содъйствіи отъ Св. Духа. Какъ бы ни были велики ваши способности и таланты, какъ бы ни были усердны и настойчивы ваши труды при изученіи откровенныхъ истинъ, вы не достигнете своей цъли и не принесте всей пользы, какую могли бы принести, напротивъ можете принести даже вредъ себъ и другимъ, если не будете руководствоваться въщаніями Духа Святаго выражающимися въ ученіи Вселенской Церкви, и не будете призывать себъ на помощь Его благодати, которая бы отверзала вашъ умъ къ лучшему уразумънію истинъ откровеніи и укръпляла въ васъ сердечную увъренность въ ихъ истинности и непреложности. Да будетъ же Онъ, Духъ истины, Духъ премудрости и разума, ващимъ постояннымъ высшимъ учителемъ и руководителемъ въ вашихъ ревностныхъ занятіяхъ богословскою наукой. Аминь".

Послъ литургін, Владыка, по случаю высокоторжественнаго дня, совершиль молебствіе и затъмъ благословивъ присутствовавшихъ во храмъ лицъ разнаго званія, собравшихся въ боль-

тора Академін, гдв удостоиль раздвлить траневу съ профессорами Академін. Вечеромъ того же дня Владыка, какъ почетный попечитель, посвтиль состоящій подъ покровительствомъ Государыни Инператрицы Домъ Приврвнія съ училищемъ для бъдныхъ двтей мужскаго и женскаго пола; отсюда отправился въ Геосиманскій скитъ и Виоанскій монастырь, въ которомъ встрвченъ быль настоятелями съ мъстною братіей. Помолившись въ древнемъ храмъ Геосиманіи, Владыка посътиль пещерную церковь и молился предъ чудотворною Черниговскою иконой Богоматери, а въ Виоаніи поклонился гробу митрополита Платона, послъ чего посътиль Виоанскую Духовную Семинарію, въ залъ которой были собраны всъ наставники и воспитанники.

На следующій день, 22 числа, утромъ, митрополить съ наместникомъ и старшею братіей Лавры служиль въ Лаврской церкви Филарета Милостиваго паннихиду по митрополитахъ: Филарете и Иннокентіи, тамъ погребенныхъ, затёмъ посётилъ намъстника Лавры, потомъ принималъ всёхъ наставниковъ Академіи пришедшихъ принять прощальное его благословеніе, и во второмъ часу дня, послё молитвы въ соборъ, отправился на станцію желёзной дороги и отбылъ въ Москву, сопровождаемый выраженіями искреннихъ благожеланій отъ всёхъ тамъ присутствовавшихъ.

## ОБЩЕЕ СОБРАНІЕ МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА.

Происходившее въ нынвшнемъ году (13 мая) общее собраніе Православнаго Миссіонерскаго Общества было особенно оживленно, благодаря присутствію въ немъ новаго московскаго архипастыря высокопреосвященнвйшаго Макарія.

Послъ совершенной имъ вмъстъ съ двумя своими викаріями литургіи и молебствія просвътителямъ славянскимъ Кириллу и Менодію, члены Оощества и посторонніе посътители направились изъ Успенскаго собора въ Муроварную палату, которая въ нъсколько минутъ до того наполнилась посътителями, что приготовленныхъ для многолюднаго засъданія мъстъ недоставало.

Около 12 часовъ въ палату вошелъ высокопреосвященнъйшій митрополитъ и послъ пропътой синодальными пъвчими молитвы, осънивъ собравшихся членовъ и посътителей своимъ



святительскимъ благословеніемъ, онъ занялъ предсёдательское кресло. По правую руку засёдали первый его викарій Амвросій, епископъ Дмитровскій, съ бывшимъ епископомъ Чигиринскимъ Порфиріемъ, по лёвую—второй викарій, епископъ Можайскій Алексій, съ бывшимъ епископомъ Алеутскимъ Іоанномъ. По обёммъ сторонамъ стола, въ первомъ ряду находились члены совёта Православнаго Миссіонерскаго Общества.

Высокопреосвященнъйшій митрополить открыль засъданіе чтеніемъ полученной имъ три дня тому назадъ отъ оберъ-прокурора Святьйшаго Синона телеграммы о томъ, что Августъйшая Покровительница Православнаго Миссіонерскаго Общества, Госуданыня Императрица соизволила на вступленіе его высокопреосвященства въ званіе предсъдателя Общества; поднявшись затымъ съ своего мыста, новый предсыдатель Православнаго Миссіонерскаго Общества произнесъ предъ общимъ собраніемъ рычь, на которую всы истинно-русскіе и истинно-вырующіе съ ноновымъ одушевленіемъ отвовутся конечно готовностью помогать Миссіонорскому обществу въ достиженіи высокой его задачи. Рычь эта слыдующая:

"Въ первый разъ Православное Миссіонерское Общество, совершая свой годичный праздникъ, не видитъ въ средъ своей того, кто съ самаго основанія Общества былъ, можно сказать, не только его главою, но и душою. Почтимъ память въ Бозъ почившаго первосвятителя, великаго миссіонера, столько потрудившагося въ Евангельской проповъди; почтимъ не однимъ модитвеннымъ воспоминаніемъ о немъ, но вмъстъ твердою ръшимостію слъдовать по стопамъ его и со всъмъ усердіемъ продолжать то чему онъ положилъ начало.

"Благодареніе Господу! Миссіонерское наше общество утвердилось уже прочно, и считаетъ членовъ своихъ въ развыхъ ивстахъ Россіи тысячами. Честь и хвала всъмъ и особенно московскому духовенству, ревностно послужившимъ этому упроченію Общества! Но какъ ни значительно уже число членовъ его, нельзя не сознаться, что оно еще очень мало: мало для такого многомилліоннаго народа, каковъ народъ Русскій; мало и для такого многолюднаго города, каковъ первопрестольная наша столица.

"Дѣло идетъ о распространени нашей св. православной вѣры, о распространении ея между нашими соотечественниками, доселъ не познавшими единато Истиннато Бога и посланнато Имъ Іпсуса Христа (Ioan. 17, 3). Тутъ есть все, что должно быть близно сердцу наждаго православнаго сына Россіи, истинно любящаго свою въру, своихъ ближнихъ, свое отечество. Кто изъ насъ не знаетъ, съ какою ревностію латыняне и протестанты въ ихъ главийшихъ отрасляхъ стараются распространять свои исповъданія, которыя признають истинными? Какіе громадные капиталы составляють они своими пожертвованіями для этой цъли; какія содержать учрежденія миссіонерскія; и куда ни отправляють они своихъ миссій съ пропов'ядію евангелія! Ужели же мы, Русскіе, менже любимъ свою въру, поистинъ православную? И можно ли предположить, чтобы тотъ изъ насъ, въ комъ дъйствительно живетъ эта св. любовь къ своей въръ, не пожелаль содъйствовать, по мъръ своихъ и средствъ, рапространенію ея въ предълахъ своего отечества? Много есть видовъ благотворительности, въ которыхъ проявляется христіанская любовь въ ближнимъ, и есть великое, безчисленное множество благочестивыхъ душъ во всёхъ слояхъ нашего общества, во всехъ городахъ и весяхъ земли русской. — такихъ душъ, которыя любятъ благодътельствовать и не отназываютъ нуждающимся ни въ чемъ, если пособить имъютъ средства. Но пусть не забываеть никто, что самое высшее благодъяніе, какое ны можемъ оказать нашимъ ближнимъ, состоитъ въ томъ, чтобы просвътить ихъ, если они еще не просвъщены, истинною христіанскою върой, потому что отъ этой въры зависить вполнв ихъ ввиная участь, а въ нвиоторой степени и ихъ участь временная. Христіанство всегда и вездъ, куда ни проника ло, приносило съ собою первые лучи народнаго образованія и гражданственности. Цівлыя столітія живуть подъ властію Россіи разные инородцы, которые несмотря на неоднократныя попытки обратить ихъ къ христіанству, досель остаются въ массахъ невъдущими Бога Истиннаго. Они соединены съ нами въ гражданскомъ отношении признаютъ надъ собою русскія власти, подчинены русскимъ законамъ, исполняютъ повинности, налагаемыя на нихъ нашимъ правительствомъ. Но внутренней, духовной связи съ нами они не имвють и имвть ее не могутъ, потому что раздълены отъ насъ по своимъ религіознымъ върованіямъ и убъжденіямъ. Для того, чтобъ эти сограждане наши соединились съ нами всецело и составили съ нами не только единое тъло, но какъ бы и едина духа, возможно одно средство-просвътить ихъ тою же самою спасительною върою, которою просвъщены мы. Нужно ли объяснять, какое важное значение имъло бы это для нашего отечества?

"Нётъ, не тысячами, а десятвами тысячъ следовало бы считать нашему Православному Миссіонерскому Обществу своихъ членовъ по всей Россіи, да и въ одной Москве. Ибо не тысячи, мы убъщены, а есть десятки, даже сотни тысячъ между русскими такихъ православныхъ, которые истинно любятъ свою въру, своихъ ближнихъ, свое отечество, и всегда готовы приносить для блага ихъ свои посильныя жертвы.

"Будемъ молить Господа чтобъ Онъ благословиль наше Миссіонерское Общество и въ наступающее лъто его дъятельности, какъ благословляль досель: да умножается число членовъ этого Общества болье и болье, да возрастаетъ и укръпляется сочувствіе къ нему во всъхъ краяхъ Россіи, да увеличиваются средства его новыми и новыми усердными приношеніями православныхъ, и да удостоимся мы видъть новые вождельнъйшіе успъхи евангельской православной проповъди среди нашихъ соотечественниковъ еще непросвъщенныхъ свътомъ Христовымъ".

Всявдъ за рвчью высокопреосвященнаго митрополита, двлопроизводителемъ Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества прочитанъ отчетъ за прошлый 1878 годъ. Въ немъ обратили общее вниманіе: циоры дохода (свыше 130 тысячъ) и расходы собственно на миссім (свыше 125 тысячъ); число членовъ простирающееся свыше 6.000; крупное пожертвованіе Плотникова въ 15.000 р., извъстіе о числъ обращенныхъ свыше 2.500 человъкъ; а также и пособія Миссіонерскаго Общества Японской миссіи, открытой собственно на средства Святайшаго Синода, въ 17.000 р.; и наконецъ, извлечение изъ подробнаго рапорта 1) начальника этой миссіи архимандрита Николая, изъ котораго видно, что дъло Японской миссіи поставлено очень хорошо, но средствъ у ней, сравнительно съ развитіемъ самаго дъла, недостаточно. Затъмъ предложена на разсмотръніе и утвержденіе общаго собранія сивта расходовъ Миссіонерскаго Общества на будущій годъ и произведень выборъ четырежъ членовъ повърочной коммиссіи по финансовой части совъта Общества.

Въ заключение пропътъ присутствовавшими ирмосъ 9-й пъсин праздника "Вознесения Господня".

Собраніе разошлось въ необывновенно радостномъ настрое-

<sup>&#</sup>x27;) Отчетъ Православного Миссіонерского Общества за 1878 годъ и рапортъ начальника Японской миссіи будутъ напечатаны въ изданіи Общества Миссіонеръ.



ніи духа отъ лицеврвнія новаго архипастыря и его одушевленной пастырской рвчи, сила которой твиъ была ощутительное, что за словомъ тотчасъ следовало и дело. При чтеліи отчета о значительныхъ пожертвованіяхъ, общему собранію было возвещено, что высокопреосвященной митрополитъ Макарій съ своей стороны пожертковалъ Обществу 2.00 р. (Моск. Въд.)

# ПРОТОПРЕСВИТЕРЪ ДМИТРІЙ ПЕТРОВИЧЪ НОВСКІЙ †.

4-го сего іюня около 4 часовъ пополудни, скончался, послів непродолжительной бользни, на 80 г. своей жизни достопочтенный протопресвитеръ Большаго Успенскаго Собора и членъ моск. Синодальной Конторы, Дмитрій Петровичь Новскій, почти 55 льть съ неослабною ревностію проходившій въ разныхъ званіяхъ и должностяхъ свое доблестное служение православной церкви. Уроженецъ Ярославской губерніи, онъ по обученіи въ містной семинаріи, съ отличіемъ продолжаль свое образованіе въ Московской Д. Академін, гдѣ въ 1824 году, по окончанін курса, поступиль на академическую службу въ званіи баккалавра или доцента по каоедръ философіи. Затъмъ перешедъ на епархіальную службу онъ съ общепризнанною пользою проходилъ разныя должности въ Москвъ-приходскаго священника при Нивитской, въ Татарской улицъ, церкви, и затъмъ при Адріановской, законоучителя въ бывшемъ благородномъ пансіонъ при Моск. Университетъ, цензора проповедей, благочиннаго, члена Консисторіи и делопроизводители секретнаго Комитета по расколу, и навонецъ былъ удостоенъ высшаго, доступнаго для белаго моск. духовенства, поста — протопресвитера Большаго Успенскаго Собора и члена Синодальной Конторы \*).

По окончаніи въ Московской Д. Академіи курса наукъ со степенью магистра, опреділенъ баккалавромъ онлосооскихъ наукъ—20 окт. 1824 г.; опреділенъ секретаремъ академической конференціи и правленія по Московскому духовно-учебному округу—8 сентября 1828 г.; за особенные успітхи по классу филосооскихъ наукъ объявлена ему отъ бывшей Коммиссіи духовныхъ училищъ признательность—13 февр. 1829 г., за ревностную при Академіи службу дано ему денежное награжденіе въ тысячу рублей—30 августа 1830 г.; по увольненіи отъ училищной службы произведенъ г. Москвы



<sup>\*)</sup> Вотъ свъдънія о его служебной дъятельности, извлеченныя изъ •ормулярнаго списа.

Панихиды при гробъ почившаго о. протопресвитера, привлекавшія множество почитателей памяти его, каждодневно были совершаемы два раза преосвященными—членомъ Синодальной Конторы Іоанномъ, епископомъ алеутскимъ и викаріемъ московскимъ Алексіемъ еп. можайскимъ. Отпъваніе же было совершено 7 іюня въ Крестовоздвиженской церкви Высокопреосв. митрополитомъ Макаріемъ въ солуженіи съ преосв. Іоанномъ и Алексі-

замосиворфикаго сорона, Никитской церкви, что въ Татарской, во священники-14 октяб. 1880 г.; переведенъ Никитского сорока къ Крестовоздвиженской церкви, бывшей при московскомъ дворянскомъ институть съ определениемъ законоучителемъ-11 марта 1832 г.; переведенъ Сретенского сорока къ Адрівновской церкви-6 іюня 1834 г.; по порученію училищивго начальства обовръвалъ Высокопетровскія духовныя училища—1834 и 1836 гг.; назначенъ былъ членомъ комитета для повёрки действій и отчетности коминссін по построенію церкви на московскомъ Пятницкомъ кладбишв-26 іюля 1835 г.; проходиль должность законоучителя въ Николаевской школе Московскаго благотворительнаго общества безмездно-съ 21 апр. 1838 г. по 9 нояб. 1848 г.; опредвленъ Московской Духовной Консисторіи членовъ-26 іюля 1840 г.; благочиннымъ московскихъ Сретенскаго сорока церквей-17 янв. 1842 г.; во вниманіе къ честному и усердному служенію какъ вообще по званію священнослужителя, такъ и по особо возложеннымъ должностямъ произведенъ въ протојерея-19 іюля 1842 г.; утвержденъ въ званія дъйствительнаго члена конференціи Московской Д. Академін-11 нояб. 1844 г.; по долговременной отлично усердной и безпорочной служов Святвищииъ Синодомъ опредъленъ протопресвитеромъ Московскаго Боляшаго Успенскаго Собора и членомъ Синодальной Конто, ы-въ май 1856 г.; состояль ценворомъ издающихся въ Москвъ двухъ духовныхъ журналовъ: Православное Обоэрвніе и Душеполезное Чтеніе—съ 9 дек. 1859 г. по 21 дек. 1865 г.; за ревностное прохождение возложенныхъ на него должностей награжденъ: набедренникомъ-23 февр. 1836 г.; бархатною фіолетовою скуфьею-15 янв-1833 г.; камидавною—27 арр. 1840 г.; наперснымъ крестомъ отъ Святвшаго Синода, выдаваемымъ 13 апр. 1846 г.; сопричисленъ въ ордену Св. Анны второй степени-7 іюня 1850 г.; пожалованъ знаками ордена Св. Анны второй степени Императорскою короною украшеными—26 авг. 1856 г.; пожалована ему митра для употребленія въ священнослужемін-17 апр. 1857 г.; сопричисленъ въ ордену Св. Равноапостольнаго Владиніра третьей степени-22 апр. 1861 г.; сопричисленъ къ ордену Св. Анны первой степени-12 апр. 1870 г.; по случаю имъвшаго исполниться 20 дня 1874 года пятидесятельтія со времени поступленія его на службу въ Московской Духовной Академін, Совътомъ оной избранъ въ почетные члены ед-10 окт. 1874 г.; къ тому же дню по впиманію къ многольтней подезной и усердной службь его. Всемилостинъйше пожадованъ ему золотой наперсный крестъ съ драгоцънными украшеніями изъ кабинета Его Величества—13 окт. 1874 г.

емъ, служившийъ п литургію, и многочисленнымъ сонмомъ архимандритовъ ставропигіальныхъ монастырей, членовъ Консисторіи, протоіереевъ и священниковъ соборнаго и приходскаго духовенства Москвы. Послѣ торжественнаго послѣдньго обряда, исполненнаго съ стариннымъ церковнымъ напѣвомъ, употребляемымъ въ Моск. Успѣнскомъ соборѣ, тѣло протопресвитера въ предшествіи соборныхъ хоругвей и въ сопровожденіи преосвящ. Іоанна было перевезено на Пятницкое кладбище. На пути въ виду Кремля была совершена литія и звонъ колоколовъ съ Ивановской колоколни былъ послѣднею почестью отъ Успенскаго Собора послужившему въ немъ 23 года протопресвитеру.

Нравственный обликъ почившаго о. протопресвитера, пъльный характеръ его личности, полной высоваго разумения и смиренно-мудрой простоты, върности своему долгу, твердости въ правилахъ и вибств чуткости даже въ маститыхъ лвтахъ и способности подняться въ высотв лучшихъ стремленій и идей новаго времени, скромности и выбств стойкаго мужества — все это прекрасно изобразилъ въ одущевленномъ и правдивомъ словъ надъ гробомъ почившаго заслуженный профессоръ богословія въ Московскомъ Университеть Н. А. Сергіевскій, имьвшій случай при началь изданія "Прав. Обозрънія" какъ редакторъ ближе ознакомиться съ нимъ, какъ цензоромъ. Величіе заслуги протопресвитера, какъ цензора-при устарълости устава дух. цензуры, дающаго и по нынъ возможность задерживать по произволу свободное развитіе и выражение даже здравой мысли и честнаго убъждения съ одной стороны и при новости задачи и требованій, которымъ должно было удовлетворить такое учено-литературное изданіе, какъ "Православное Обозрѣніе" съ другой, – понятно не только намъ, состоявшимъ тогда въ составъ редакціи и нынъ единолично ведущимъ это изданіе, но и стороннимъ цінителемъ, понимающимъ трудности литературнаго дъла. Воть слова "Церковно-Общественнаго Въстника": Исполняя нъкоторое время обязанность цензора лучшаго духовнаго журнала, "Православное Обозрвніе" Д. П. Новскій пивлъ возможность оказать этому изданію, а съ том вибсто конечно и русскому читающему міру существенныя услуги, не задерживая статьи, назначавшіяся къ помъщенію въ журналь, которыя для ума менъе просвъщеннаго и для предубъжденнаго взгляда

могли показаться выходящими за предёлы вёденія узко-понимаемой рамки духовно-литературнаго слова. Нужно было своего рода мужество, чтобы въ данномъ случав идти противъ установившагося теченія, и это мужество оказалось у покойнаго протопресвитера". Теперь не настало еще время говорить подробно объ важности цензорской дъятельности покойнаго для "Православнаго Обозрѣнія" равно, какъ и о причинахъ, побудившихъ его покинуть эту дъятельность въ отношения къ всегда любимому имъ, какъ родное дътище, изданію.

Къ многочисленнымъ молитвамъ о върномъ и доблестномъ служитель церкви Христовой присоединится и отъ чтителей духовной науки въ Господу световъ и разумовъ теплая молитва о почившемъ протопресвитеръ, какъ просвъщениъйшемъ. усердиъйшемъ дълателъ и споспъшникъ духовной литературы въ духъ свободы Христовой.

#### объявленія.

#### въ релавніи

# "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА"

продаются.

А. "Православный Собестденикъ" въ полномъ составт книжекъ (т.-е. съ приложеніями): за 1855 г. (4 книги въ году) 3 руб. за годъ, за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865 и 1866 годы (по 12 внигъ въ каждомъ) по 4 руб. за годъ, за 1868 г. (12 внигъ въ году) 6 руб., за 1871, 1872, 1873, 1874, 1875 и 1876 годы (по 12 внигъ въ каждомъ) по 7 руб. сер. Полныхъ эвземиляровъ за 1856, 1857, 1867, 1869 и 1870 гг. въ продаже нетъ. Можно получать и отдельныя книжки Собеседника за 1855, 1856 и 1857 гг. по 75 коп., а за остальные годы по 60 коп. за книжку.

Б. Отдельно отъ приложеній однет "Православный Собеседникъ: за 1855 г. одинъ томъ, цена 75 к.; за 1856 г. одинъ томъ, цена 75 к.; за 1857 г. одинъ томъ, цена 1 рубль; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1868, 1869, 1870, 1871 и 1872 годы, но три

тома въ каждомъ, по 2 руб. сер. за годъ.

В. Отдёльно отъ "Православнаго Собеседника" приложенія къ нему:
1) Посланія св. Игнатія богоносца (съ свёдёніями о немъ и его по-сланіяхъ) одинъ томъ. 1855. Цена 75 к.

2) Дъянія вселенскихъ соборовъ въ переводъ на русскій языкъ. Семь томовъ. 1859-1878. Цена за первый томъ 4 руб., за второй 2 р. 50 коп., за третій 3 руб. 50 коп., за четвертый 3 р., за пятый 3 р., за пестой 3 р. 50 к., за седьмой 4 р. 50 к. За всъ семь томовъ 24 р.

3) Двянія девяти поместных соборовь въ переводе на русскій языкъ

Одинъ томъ. 1878. Цена 2 руб.



- 4) Благовъстникъ, или толкованіе блаженнаго Өсофилакта, архіспискова болгарскаго, на св. Евангелія. 1874—1875 гг. Томъ 1-й на Еванготъ Матеся. Цѣна 1 р. 75 к. Томъ 2-й на Евангеліе отъ Марка. Цѣна 1 р. 25 коп. Томъ третій—на Евангеліе отъ Луки. Цѣна 2 руб.—Томъ четвертый—на Евангеліе отъ Іоанна. Цѣна 2 р. 50 к. За всѣ четыре тома цѣна 7 р. 50 к.
- Его же толкованіе на соборныя посланія святыхъ апостоловъ.
   Одинъ томъ. 1865. Ціна 1 р.

6) Его же толкованіе на посланіе въ Рамлянамъ. Одинъ томъ. 1866. Ціна 1 р. 25 к.

7) Его же толкованіе на Двянія св. апостоловъ. Одинъ томъ. 1872.

Цъна 1 р. 50 к.

- 8) Святаго отца нашего Григорія Двоеслова Собесѣдованія о жизни италійских отцевъ и о безсмертіи души (съ предисловіемъ). Одинъ томъ 1858. Цѣна 1 р.
- 9) Сказанія о мученикахъ христіанскихъ, чтимыхъ православною каеолическою Церковію (съ предисловіемъ). Томъ 1-й. 1865. Цёна 1 руб.

75 Rou.

10) Посланія Игнатія, митрополита сибирскаго и тобольскаго (съ пред-

варительными замечаніями). Одинъ томъ. 1855. Цена 75 к.

11) Сочивенія преподобнаго Максима грека (съ предисловіємъ). Три тома. 1859—1862. Ціна за первый томъ (съ портретомъ преп. Максима) 2 руб. 50 коп., за второй 1 руб. 50 коп., за третій 1 руб. За всі три тома 5 руб.

12) Стоглавъ (съ предисловіемъ). Одинъ томъ. 1862. Ціна 2 руб.

- 13) Сочиненіе инока Зиновія: Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи (съ предисловіемъ). Одинъ томъ. 1863—1864. Цена 2 р. 50 к.
- 14) Остенъ. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка (съ предисловіемъ и съ портретомъ патріарха всероссійскаго Іоакима). Одинъ томъ. 1865. Ціна 75 коп.

15) Сборникъ древностей казанской епархіи и другихъ приснопамятныхъ обстоятельствъ, архимандрита Платона Любарскаго. Одинъ томъ.

1868. Цена 1 р. 25 к.

- 16) Житіе преподобнаго отца нашего Трифона, вятскаго чудотворца. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка. Одинъ томъ. 1868. Цъна 50 к.
- 17) Житіе преосвященнаго Иларіона, митрополита суздальскаго, бывшаго Флорищевой пустыни перваго стронтеля. Памятникъ начала XVIII въка. Одинъ томъ. 1868. Цъна 50 к.

18) Устройство управленія въ церкви королевства греческаго. О.

Курганова. 1872. Ц. 2 р. 25 к.

- 19) Западныя миссін противъ татаръ-язычниковъ и особенно противъ татаръ-мусульманъ. Н. Красносельцева. 1872. Ц. 1 р. 25 к.
- 20) Ересь антитринитаріевъ ІІІ вѣка. Д. Гусева. 1872. Ц. 1 р. 25 к. 21) Древнее языческое ученіе о странствованіяхъ и переселеніяхъ душъ и слѣды его въ первые вѣка христіанства. Изслѣдованіе П. Ми-
- лославскаго. Ц. 2 р. 22) Ученіе о лицѣ Господа Інсуса Христа въ трехъ первыхъ вѣкахъ христіанства. Изслѣдованіе В. Снегирева. Цѣна 2 р.

23) Книга о антихристь и о прочихъ дъйствіяхъ, иже при немъ быти

хотящихъ. 1873. Ц. 1 р. 25 к.

24) Стародубье. Записки протоіерея Т. А. Верховскаго, Высочайше командированнаго 1845—48 гг. въ черниговскіе раскольническіе посады для водворенія единоверія. Цена 2 руб.

25) Толковая Палея. В. Успенскаго. Цена 75 к.

26) Указатель статей, помъщенныхъ въ "Православномъ Собесъднивъ" съ 1855 по 1876 годъ. Цъна 30 коп.

27) Портреть патріарха всероссійскаго Іоакима. Ціна 20 коп.

28) Письма о магометанствъ А. Н. Муравьева. Изд. 2-е 1875 г. П. 50 к. 29) Списовъ съ списцовыхъ внигъ по г. Казани съ убздомъ. 1877 г.

Цвна 40 кол.

30) Азбуковники или алфавиты инострациихъ ръчей по спискамъ соловецкой библютеки. Соч. А. Карпова. Казань. 1878. Ц. 1 р. 50 к.

При казанской д. академія съ 1873 г. издается отдъльными выпусками "Миссіонерскій противомусульманскій сборникъ". Издано пятнадцать выпусковъ, въ которыхъ помъщены следующія сочиненія: 1) Свёденія о миссіонерскомъ отділенін при казанской дуковной академін; 2) Методъ миссіонерской полемики противъ татаръ-мухаммеданъ; 3) Причины упорной привязанности татаръ-мухаммеданъ къ своей въръ; 4) Опытъ изложенія мухамменданства по ученію ханифитовъ; 5) Доказательства неповрежденносте книгъ священнаго Писанія ветхаго и новаго зав'єта противъ мухамиеданъ; 6) Доказательства неповрежденности священныхъ книгъ новаго завъта противъ мухаммеданъ; 7) Критическій разборъ мухаммеданскаго ученія о пророкахъ; 8) Очеркъ распространенія христіанства между иновфрцами казанскаго врая; 9) Главныя мысли и дукъ Корана; 10) Историко-критическое введение въ Коранъ; 11) Мысли " Алкорана, заимствованныя изъ христіанства; 12) М'єста Корана благопріятныя для обращенія мухаммедань въ христіанство; 13) Что Мухаммедъ заимствовалъ изъ христіанства; 14) Исторія іудейства въ Аравін и вліяніе его на ученіе Корана; 15) Что заимствоваль Мухаммель изъ іудейства: 16) Признаки истинности православнаго христіанства и лживости мухаммеданства; 17) Мухаммеданскій бракъ въ сравненіи съ христіанскимъ бракомъ, въ отношеніи ихъ вліянія на семейную и общественную жизнь человіка; 18) Историческое значеніе Мухаммеда; 19) Взглядъ на способы, коими по сказанію мухаммеданъ, сообщались свыше Мухамиеду откровенія; 20) Ночное путешествіе Мухамиеда въ храмъ јерусалимскій и на небо; 21) Обозрініе мусульманских в молитва; Мусульманская евхологія;
 О мухиммеданской молитві;
 Мухаммеданское ученіе о войнъ съ невърными; 25) Міровоззръніе мухаммеданства и отношение его въ христіанству; 26) Редигіозное и политическое значеніе "хаджа" или священнаго путешествія мухаммеданъ въ Merry.

Цѣна съ пересылкою за всѣ выпуски, кромѣ распроданнаго V, 19 р. Съ требованіями обращаться къ священнику Богоявленской церкви г. Казани Е. А. Малову.

#### печатать позволяется

съ тъмъ, чтобы по отпечатании представлено было въ цензурный комитеть узакопенное число экземпляровъ. Москва, июня 23 дня 1879 г. Цензоръ протојерен С. Зерновъ.

# СЛОВО

СКАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ДИМИТРІЕМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ ВОЛЫНСКИМЪ И ЖИТОМИРСКИМЪ,

въ церкви житомирского тюремного замка, 16 января 1879 года.

Изведи изъ темницы душу мою исповъдатися имени Теоему! (Псал. 141, 8).

Кто это молится извести его изъ темницы? Это молится св. Давидъ-славный царь израндевъ. Кто же могъ заключить его въ темницу? Конечно никто. Но онъ и проситъ извести изъ темницы не твло, которымъ онъ жилъ въ домъ кедровомъ, а душу, которая и среди царскаго жилища чувствовала и сознавала себя въ темницъ. Стало быть можно и пользуясь полною свободою вившиею быть въ темницв душею, и находясь въ темницъ тъломъ быть совершенно свободну духомъ. Когда въ темниць одно тыло наше, а не и душа вивсть, это не есть еще такое бъдствіе, которое приносило бы какой-либо вредъ душт нашей, отнимало бы у нея возможность свободно возноситься превыше всего, въ самому престому Божію на небеса, "исповъдатися имени Божію", т.-е. славить, хвалить и благодарить Господа: но когда не одно тело, а и душа въ темнице, то это такое бъдствіе, отъ котораго можеть избавить одинь только Господь Інсусь Христось-рышитель узъ грыховныхь. Вийсто собственнаго объясненія этой тайны, я проведу васъ, братіе, мысленно по нъсколькимъ темницамъ.

Вотъ, напримъръ, темница въ городъ Филиппахъ: въ ней завлючены св. апостолы Павель и Сила. За что? За проповъвь Евангелія Христова, за просв'ященіе св'ятомъ в'яры и благочестія съдящихъ во тьмъ и съни смертной язычнивовъ, за величайшія благодзянія, которыя приносила людянь ихъ св. проповъдь, за многія чудодъйственныя исцьленія, и между прочимъ за изгнаніе духа пытливаго изъ одной отроковицы, которая лживыми прорицаніями приносила большую корысть своему господину. Подстреквемый корыстолюбіемъ господинъ ея возмутиль народъ противъ проповъдниковъ Евангелія: ихъ бранили и поносили, ихъ били и мучили, и отдали наконецъ подъ кръпкую стражу. Темничный стражъ, недовольствуясь темъ, что заключиль ихъ "во внутреннюю темницу, забиль" еще "ноги ихъ въ владъ". Что же дълають св. апостолы, измученные біеніемъ, страждущіе отъ ранъ, не могущіе дать какое-либо упокоеніе твлу отъ ственяющей ноги ихъ колоды, что двлають они въ то время, когда и неизнуренные и здоровые предаются покою? "Полунощи же Павелъ и Сила молящеся пояху Богу". Видитель, братіе, что ни темница, ни узы не препятствують апостоламъ дълать свое дъло, совершать нощное бдъніе во славу Божію, молиться и славословить Господа? Слышитель, что св. узники не молятся даже объ избавленіи ихъ изъ темницы, а только прославляють и благодарять Господа за то, что за славу пресвятаго имени Его "сподобились безчестіе пріяти"? И въ темницѣ они исполняють свое святое призваніе, которое было цёлію ихъ жизни; прославленіемъ имени Божія они возбуждаютъ винманіе, располагають въ вёрё и умиляють сердца заключенныхъ съ ними узниковъ: "послушаху же ихъ" (поющихъ Богу) "юзницы", замъчаетъ при семъ св. Лука; и безъ сомивнія, не одинъ изъ слушавшихъ сделался потомъ истиннымъ ученикомъ Христовымъ, какъ сдълался такимъ и самъ темничный стражъ. Такимито святыми узниками, въ первыя времена Церкви Христовой, наполнены были темницы городовъ явыческихъ. Но для нихъ мрачная темница была преддверіемъ свътлаго и свътоноснаго царствія Божія; тяжелыя увы были ихъ истиннымъ богатствомъ и лучшимъ украшеніемъ. Эти узы и эти темницы они не промъняли бы ни на какія царскія палаты, ни на какія сокровища міра.

Если есть еще на земль гонимые и страждуще за въру и благочесте, за правду и добродътель; то быть-можетъ есть они и въ нашихъ темницахъ. Но мы не дерзаемъ, брате, принять на себя чести поучать этихъ истинныхъ страстотерицевъ Христовыхъ, преподавать имъ наши слабыя наставленія, совъты и утъшенія. Самъ Духъ Божій, обитающій въ сердцахъ ихъ, наставить ихъ на всякую истину, утъшитъ ихъ во всякой скорби, укръпитъ и поможетъ имъ пройти весь путь терпънія и злостраданія до конца. Самъ Господь І. Христосъ въщаетъ имъ своими пречистыми устами: "блажени изгнанніи правды ради, яко ваше есть царствіе Божіє. Блажени есте, егда поносятъ вамъ и ижденутъ, и рекутъ всякъ золъ глаголъ на вы лжуще Мене ради: радуйтеся и веселитеся, яко мзда ваша многа на небесъхъ".

Войдемъ въ другую темницу-въ Египтв. Кто не слыхаль объ Іосифъ? Разлученный съ любящимъ его родителемъ, проданный въ неволю родными братьями, онъ сделался рабомъ въ земле иноплеменниковъ. Этого мало: діаволъ и здёсь поставиль ему съти. Любострастная жена господина его, не успъвшая склонить его въ удовлетворенію своей постыдной страсти, овлеветала его предъ своимъ мужемъ. И вотъ онъ-чистый, невинный и непорочный-въ темницъ, между преступниками. Нътъ за него ни ходатаевъ ни заступниковъ: но онъ и не ищетъ ихъ и не надвется на нихъ; ибо и вызвавшійся ходатайствовать за него царедворецъ, когда находился съ нимъ въ темницъ, тотчасъ забыль о немъ, освободившись изътемницы. Единому всевъдущему Господу повъдаль онъ скорбь души своей въ молитев, на Него единаго уповаль онъ всемъ сердцемъ своимъ, и отъ Него единаго чаяль своего избавленія и спасенія. И дивный въ совътахъ своихъ Господь не умедлиль явить на немъ чудеса своей премудрости и всемогущества: не только избавиль его изътемницы, открымъ его невинность, возстановиль честь его, но превознесъ и прославилъ его надъ всвии, поставилъ его господиномъ надъ всемъ царствомъ египетскимъ.

Высовій, поучительный и вивств утвшительный приивръ для твхъ, которые подвергаются темницв и узамъ по оклеветанію

и злобъ человъческой. Что утъшало Іоснов въ его заключеніяхъ? Кръпкая въра въ премудрость и благость промысла Божія, безъ воли коего не спадеть и волось съголовы нашей, твердая увъренность, что Господь премудрый и всеблагій не попустить случиться съ нами ничему, что могло бы принести дъйствительное вло душъ нашей,-что, напротивъ, и самыя бъдствія попускаются на насъ для нашего истиннаго блага и счастія, что въ самыхъ зловлюченіяхъ нашихъ является намъ любовь Божія, жельющая намъ "спастися и въ разумъ истины прінти. Божій есмь азъ: вы совъщаете на мя злая, Богъ же совъща о миъ во благая": вотъ что говорилъ незлобивый мужъ своимъ братьямъ, виновникамъ всёхъ его бъдствій! Всмотритесь ближе въ этотъ примъръ вы, почитающіе себя страждущими невинно, по одному оклеветанію или подозрвнію. Кто изъ васъ можетъ сравнить себя въ невинности, незлобіи и непорочности съ Іосяфомъ? Кто дерзнуль бы назвать себя неповиннымъ предъ сердцевъдцемъ Господомъ, предъ Его всеиспытующею правдою? Если же такъ, то не должно ли благодарить Господа, что Онъ по милосердію Своему подаетъ вамъ случай незаслуженнымъ страданіемъ темничнымъ загладить и очистить иногіе быть-ножетъ тяжкіе гръхи и беззаконія, и пріобщиться блаженной участи неповинныхъ страдальцевъ? "Кая бо похвала, аще согръщающе мучими терпите?" говоритъ св. апостолъ. Какая заслуга не только предъ Богомъ, а и предъ своею совъстію, лаще ито постраждетъ, яко убійца или яко тать, или яко злодьй, или яко чуждопосътитель? Сіе бо есть угодно предъ Богомъ, аще совъсти ради Божія теритъ кто скорби, стражда безъ правды". Быть-можетъ теченіе дълъ житейскихъ не давало иному возможности истинно покаяться во гръхахъ своихъ, и онъ отлагая покаяніе со дня на день подвергался возможности умереть нераскаяннымъ: не самая ли любовь Божія требовала отторгнуть его на время отъ всего житейскаго, чтобы дать возможность придти въ себя и покаяться? Быть-можетъ иной, предавшись жизни разсвянной и невоздержной, забыль о Богь и душь своей, зашель уже на тотъ широкій путь порока, который неминуемо привель бы его въ погибель: не самое ли милосердіе Божіе, ищущее спасенія гръшниковъ, требовало пробудить его отъ тяжкаго усыпленія гръховнаго хотя строгимъ и суровымъ гласомъ темничнаго заилюченія, чтобы узами временными избавить отъ адовыхъ неръшиныхъ узъ? Пусть только каждый, мнящійся страждущинъ невинно, войдетъ глубже въ свою душу со свътильникомъ закона Божія, испытаетъ тщательние свою совисть предъ лицемъ сердцевъдца Господа, прослъдитъ всю жизнь свою и поставить ее предъ зерцаломъ Евангелія Христова; пусть вспомнить потомъ о смерти, которая приходить къ намъ въ день, въ который не часть, и въ часъ, когда не ожидаемъ ее, о судъ Божіемъ, который судить и осуждаеть не только дела, а и слова и помышленія сердечныя, о лютости мученій вычныхъ, уготованныхъ гръшникамъ непокаявшимся: тогда онъ самъ будетъ умолять Господа объ изведеніи не изъ темницы временной, а изъ той темницы духовной, въ которой діаволь держить въ узахъ всякую порабощенную гръху и страстямъ душу: "изведи изъ темницый душу мою исповъдатися имени Твоему!" Поймите же, возлюбленіи, ту истинно благую и благотворную для васъ цвль, для которой попустила вамълюбовь Божія подвергнуться темничному завлючению: "живу Азъ, глаголеть Господь: хотъніемъ не хощу смерти гръшника, но еже обратитися ему отъ пути своего и живу быти"; и обращаетъ его всеми путями милости и правды.

Войдемъ и еще въ одну темницу - въ Вавилонъ; въ ней содержится Манассія — царь Іудейскій. Сынъ благочестиваго родителя Езекіи, въ ранней юности наследовавшій престоль отца своего, онъ скоро совратился съ пути благочестія, предался идолоповлонству, волхованіямъ и всёмъ мервостямъ языческимъ. Примъръ царя увлевъ и народъ въ ту же бездну нечестія. Тщетно призываль его Господь къ поканню и исправлению устами св. пророковъ, тщетно гремъло грозное пророческое слово, предвъщавшее ему бъдствія и погибель. Манассія не внималъ гласу пророческому, гналъ и преследовалъ процоведнивовъ показиія, и какъ бы въ поруганіе имени Божія, поставиль языческихъ идоловъ въ самомъ храмв Господнемъ. Но ивра долготерпънія Божія исполнилась: "и наведе Господь на Іерусалимъ начальника воевъ цари ассирійскаго, и яша Манассію во узахъ, и связаща его оковы ножными, и отведоща въ Вавилонъй; а тамъ заключили въ темницу. Тутъ-то убъдился несчастный царь, что слово Божіе есть въчная непреложная

истина; что обътованія и угрозы пророческія суть "ей и аминь"; что правосудіе Божіе неизмённо и непреложно, что какъ неисповъдима благость и долготерпъніе Божіе, такъ страшенъ и ужасенъ гиввъ Его Что же дъластъ несчастный царь въ темницъ? "Егда озлобленъ бысть, взыска лице Господа Бога своего, и смирися зъло предъ лицемъ Бога отецъ своихъ, и помолися но Господу". О чемъ онъ молился? Не объ избавленіи изъ темницы, не о возвращении престола царскаго,--ивтъ, онъ сознаваль себя недостойнымъ не только царства, а и самой живременной недостойнымъ наслаждаться светомъ солнечнымъ, видъть красоту небесную; онъ молился объ одномъ только прощенім граховъ своихъ, чтобы не соблюдись они неизглажденными по смерти, чтобы не отяготъли на немъ въ въчности и не предали его въчному осужденію и мукамъ. "Умножишася беззаконія моя, Господи, умножишася беззаконія моя, и нъсмь достоинъ возаръти и видъти высоту небесную отъ множества неправдъ моихъ: зане прогнавахъ ярость Твою и лукавое предъ Тобою сотворихъ. И нынъпреклоняю колъна сердца моего, требуя отъ Тебе благости и прошу моляся, ослаби ин, Господи, ослаби ми, и не погуби мене со беззаконии моими, ниже въ въкъ враждовавъ, соблюдеши золъ моихъ, ниже осудищи мя въ преисподнихъ земли". Премилосердый Господь милостиво принялъ покаяніе гръшника, и не только простиль ему гръхи, но и возвратиль ему царство. Зато и Манассія посвятиль всю остальную жизнь свою на изглаждение всёхъ следовъ своего прежняго нечестія, на труды о благоденствім и безопасности царства, на утверждение и распространение благочестия въ народъ своемъ.

Этотъ примъръ, братіе мои, ближе всёхъ другихъ во всякому изъ васъ. Не первый безъ сомнънія грѣхъ и не первое преступленіе закона привели каждаго въ сію темницу. Милосердый Господь много долготерпълъ вамъ, ожидая вашего добровольнаго покаянія и исправленія; не мало конечно каждый слышалъ предостереженій и совътовъ отъ людей добрыхъ и богобоявненныхъ, часто слышалъ угрозы самого Господа въ святомъ Евангеліп; не ръдко быть-можетъ пробуждалась въ иномъ и собственная совъсть и громко вопіяль о покаяній; иному попускалъ даже Господь избавляться и отъ темницы, чтобъ испы-

тать его произволеніе, и дать ему возможность самому добровольно очувствоваться и поканться. Но вотъ, мера долготерпвиня Божия исполнилась: вы въ темницв и въ узахъ. Что будете делать далее? Сетовать и роптать на людей, заключившихъ васъ въ темницу? Но люди суть только орудія и исполнители судебъ Божінхъ. Они не знали многихъ гръховъ и беззаконій вашихъ; не узнали бы и того, за что осуждаетесь нынъ, еслибы Господу не угодно было обличить васъ, чтобы положить предвав дальныйшему преспыянію въ беззаконіяхъ. Увырьтесь же хотя теперь, что есть всевидящее око, предъ которымъ не утантся ничто, предъ которымъ "вся нага и объявлена", что инлосердіе и благость Божія не можеть превратиться въ потворство безваконію; что есть всесудящая Правда, которая говорить грышникамь: "аще не покастеся, вси погибнете". Будете-ль надъяться обмануть правосудіе человъческое, закрыть дваз свои ложью, укрыться подъ паутиною хитросплетеній? Но неужели думаете, что обличающее васъ всевъдъніе Божіе не найдетъ средствъ обличить васъ совершенно, что вы успъете уврыться и отъ самой правды Божіей, что карающая рука Божія не постигнеть вась нигдь? Слышите-ль, что говорить Господь гръшнику? Ты "непіцеваль еси, яко буду тебъ подобень"; нътъ, побличу беззаконія твоя, и поставлю предъ тобою гръхи твоя, и никтоже изметъ тебе изъ руку Моею". Если же Господь и попустить кому-либо уйти отъ наказанія временнаго: то не будеть ли это явнымъ предвъстіемъ осужденія въчного? Не сбудется ли надъ симъ несчастнымъ оное страшное слово Господне: "обидяй да обидить еще, и скверный да сквернится еще: се гряду скоро, и изда Моя со Мною, воздати комуждо по дъломъ его. Горе, горе человъку тому, уне ему было бы, аще не бы родился человъкъ той", еслибы т.-е. онъ изгнилъ во утробъ матери своей и не видель никогда света.

Нътъ, братіе возлюбленные, единый и единственный путь избавленія и спасенія вашего — искреннее, всесердечное покаяніе Манассіино. Сознать всю тяжесть беззаконій и неправдъ своихъ, исповъдать ихъ не только предъ правосудіемъ Божінмъ, но и предъ судомъ человъческимъ ръшиться понести за нихъ всякое наказаніе временное, чтобъ избавиться отъ осужденія въчнаго, — вотъ чъмъ можете снискать не только временное, а и въчное оправдание и помилование отъ Господа! Лучше тысячу разъ претерпъть всъ скорби въ этой жизни, нежели по смерти "впасти въ руцъ Бога живаго, имущаго власть погубити и тъло и душу въ гееннъ огненнъй".

У кого благодатію Божіею возродится и укръпится эта святая ръшимость покаяться истинно и невозвратно; тотъ припади съ върою предъ животворящимъ крестомъ Христовымъ, призови въ помощь благодать распятаго на немъ Господа, предай себя всецьло Его всеблагой воль и дай кръпкій и невозвратный обътъ — посвятить, подобно Манассіи, всю остальную жизнь свою, гдъ бъ ни привелось провести ее — въ темницъ или на свободъ, на родинъ или въ изгнаніи, — на заглажденіе всъхъ беззаконій своихъ дълами въры и благочестія, правды и добродътели, любви и милосердія христіанскаго. Тогда, гдъ бы вы ни былими что бы ни случилось съ вами, вы всегда будете ощущать въ сердцъ своемъ воспьтое псалмопъвцемъ блаженство тъхъ, "ихже оставишася беззаконія и ихже приврышася гръси!" Аминь.

## СЛОВО

**КЪ** ОКОНЧИВШИМЪ КУРСЪ ВОСПИТАННИЦАМЪ НИКОЛАЕВСКАГО. СИРОТСКАГО ИНСТИТУТА\*).

Вы идете въ новую, незнакомую, въ первый разъ предстоящую вамъ жизнь! Что вамъ должно сдёлать прежде чёмъ идти туда? Что дёлаетъ путникъ, когда видитъ предъ собою новыя, неизъйстныя мёста, въ которыя онъ долженъ идти? Прежде, чёмъ пойдти къ нимъ, онъ останавливается, чтобы напередъ осмотрёться тамъ, гдё онъ шелъ, для того, чтобы знать, куда и какъ ему идти далёе; и при семъ смотритъ и на путь, которымъ идетъ, и на тотъ, что уже прошелъ, и такъ осмотрёвшись не разъ на прежнемъ и настоящемъ пути, онъ идетъ тогда на новый, что лежитъ передъ нимъ!

Сдълайте это и вы: осмотритесь и вы напередъ въ этой жизни своей въ домъ семъ, прежде чъмъ пойдете въ новую жизнь, предстоящую вамъ, чтобы также знать, куда, къ какой цъли и какъ, по какой дорогъ вамъ идти въ ней; и при семъ смотрите и на жизнь, уже пережитую вами, и на ту, что переживаете еще, и такъ осмотръвшись не разъ въ прошедшемъ и настоящемъ своемъ, идите тогда съ Богомъ въ новое будущее свое!

<sup>\*)</sup> Сказано въ церкви Московскаго Императорскаго Воспитательнаго Дома 23 мая сего 1879 года въ день выпуска воспитанницъ И-го педагогическаго класса законоучителенъ прот. Н. К. Протопоповымъ.



Прошедшее и настоящее—почва будущаго; мы богаты въ неизуровами ихъ! И это потому всего болве, что не сами мы идемъ въ жизни, но Богъ нашъ ведетъ въ ней! Нашъ долгъ въ ней посему испытывать внимательно свое прошедшее и настоящее, чтобы зная, къ чему насъ руководитъ Господь въ будущемъ, къ тому всегда и направлять самимъ впередъ всъ наши мысли, дъла и намъренія.

Чему же въ этомъ смыслъ поучаетъ васъ прошедшее и настоящее вашей жизни?

Первый безспорно урокъ, который вы должны взять себъ изъ нихъ и понести съ собою въ свое будущее, что ждетъ васъ, это урокъ благодарности къ Богу, возлюбившему и благодъявшему васъ! Ибо истинно не величайшая ли то милость Божія къ вамъч что вы, сироты, призръны и воспитаны здъсь быть-можетъ лучше, чъмъ тысячи другихъ дътей того же званія, не знающихъ сиротства, имъющихъ отцевъ и матерей? И неуказаніе ли это Промысла вамъ, что какъ все получившія отъ Бога, вы все обязаны и посвятить Ему въ жизни своей?

Послѣ Бога къ кому прежде и болѣе всего устремляютъ мысль вашу прошедшее и настоящее ваши? Къ Благочестивъйшимъ Государю и Государынъ призрѣвшимъ и пріютившимъ васъ здѣсь! Ибо истинно на ихъ царскія щедроты вы призрѣны здѣсь, ихъ любви и милосердію къ вамъ обязаны всѣмъ тѣмъ, что вы есть теперь! Ибо истинно все соображено и все сдѣлано здѣсь для того, чтобы какъ можно лучше было сохранить, просвѣтить и воспитать васъ, такъ что даже и самый храмъ Божій поставленъ здѣсь для васъ подъ одинъ кровъ съ мѣстомъ вашего жытельства и ученія! Ихъ—Августѣйшихъ покровителей вашихъ, ихъ попеченіемъ все это приготовлено здѣсь для васъ! И о комъ же, значитъ, какъ не объ нихъ, должна быть ваша первая и всегдашняя молитва, и кому же, послѣ Бога, какъ не имъ, должны принадлежать отнынъ ваша душа, сердце и самая жизнь?

Послѣ Бога, къ кому еще могла отнестись здѣсь съ благодарностію мысль ваша? Естественно: къ начальствовавшимъ надъ вами, учившимъ и воспитавшимъ васъ здѣсь! Ибо все то, что вы есть теперь, какъ все это случилось и сдѣдалось? Само ли собою, безъ всякаго ухода и наблюденія за тѣмъ другихъ? Само ли это собою все то, что вы имѣете теперь въ себѣ, привилось TANDE

H MAN DE

H MAN DE

H MAN DE

H MAN DE

T DECENTR

T DECENT

ceóti aca,! ebel

DUA DUAL HORG P BR

IM ! IMI IMI BBC

къ вамъ, сложилось въ васъ и отпечатлълась на васъ? Нътъ, начальствующе и учители ваши, которые сдълали свое дъло, какъ могли и какъ умъли, они выростили васъ, обучили и на путь направили, и вотъ теперь руководствуютъ васъ на немъ въ послъдній разъ, чъмъ могутъ опять и какъ могутъ, и молитвою и совътомъ и благопожеланіемъ! Помяните же и вы ихъ добромъ за то тамъ, куда идете! Сослужите и вы имъ тамъ службу свою, имъ---въ лицъ другихъ, тъхъ, кому вы будете призваны послужить тамъ: и знаніемъ и разумомъ, и талантами и добрымъ сердцемъ своимъ! На то они и готовили васъ, чтобы вы могли приносить пользу, а не вредъ другимъ! Значитъ, служа тамъ съ пользою другимъ, вы все равно, что послужите имъ же!

Вотъ вамъ другой урокъ, который вы должны взять себъ изъ прошлаго и настоящаго своей жизни, чтобы опять вложить его въ то будущее ея, что предстоитъ вамъ сейчасъ: послъ благодарности къ Богу, единому всемогущему Заступнику сиротъ, и готовности служить Ему всю жизнь и всею душою, урокъ благодарности къ Царю и отечеству, призръвшимъ и воспитавшимъ васъ, и готовности служить имъ всю жизнь же честно, нелицемърно, не щадя силъ!

Осмотръвшись на пути прошлаго и настоящаго жизни своей, вы знаете теперь, куда—къ какой цёли вамъ должно идти на новомъ пути ея, что предстоитъ вамъ: цёль — служеніе Богу и ближнимъ! Цёль не только святая и святъйшая, но и единственнъйшая для человъка на землъ, какъ нарочито для сего созданнаго на ней, искупленнаго и просвъщеннаго! Такъ что отречься ему отъ цёли сей значило бы отречься отъ всего: отъ Бога, отъ людей, отъ себя самого. И потому-то всъ другія цёли, помимо и внъ ея, какія часто люди ставятъ себъ на землъ въ своемъ ослъпленіи, то уже не цёли, а игрушки, мечты ихъ празднаго воображенія и ничъмъ ненаполненнаго сердца, ни къ чему хорошему не приводящія, но отъ всего добраго и истинно-полезнаго отводящія!

Итакъ вамъ извъстна, говорю, цъль, которой вамъ должно достигать въ новой жизни, что ждетъ васъ! Но извъстна ли вамъ при семъ и дорога, по которой вы должны слъдовать къ той цъли? Если вы еще не знаете дороги своей, не выбрали, неопредъли себъ ясно и твердо, то поступите опять какъ путникъ тотъ:

осмотритесь еще разъ на пути жизни своей здёсь, и прошлой и настоящей, чтобы знать не только то, куда, къ какой цёли, вамъ идти на новомъ пути ен, но и какъ къ тому идти тамъ, по какой дорогъ, и чтобы яснъе опредълить себъ то, взгляните теперь сначала на прошедшее вашей жизни, и потомъ отдъльно уже на ея настоящее.

И прежде всего что говорить вамь о томь прошедшее ваше? Но следуеть спросить: къ чему васъ готовили здесь? Безъ сомивнія, прежде всего къ тому, чтобы вы были способны въ жизни, къ которой идете, на всякій честный трудъ и діло въ ней-для Бога и людей! Но при семъ въ особенности васъ готовили въ чему? къ накому труду и дълу тамъ? И всъ годы вашего ученія, и въ особенности последніе два, вы готовились здёсь на то, чтобы учить и воспитывать тамъ, куда пойдете, дътей такихъ же, какими сами вы были до сегодия! Вотъ значитъ дорога ваша въ жизни: самъ Промыслъ путемъ вашего прошлаго велъ и ведетъ васъ на нее! И дорога, скажу, способная всего прямъе и ближе управить васъ въ той цели жизни, уже известной вамъ, которая есть: служение въ ней Богу и ближнимъ. Ибо, уча и воспитывая другихъ, вы будете служить душъ ихъ, а это то же, что служите Богу; потому что это значить служить Ему въ Его собственномъ образъ и подобіи въ людяхъ, чему въ нихъ Онъ и самъ премилосердый благоволилъ послужить до креста и распятія и смерти на немъ! На этой же дорогъ вы всего прямъе и ближе послужите и людямъ: ибо опять, уча и воспитывая души другихъ, вы будете твиъ служить въ нихъ всему человъку, а не отдъльной какой-либо сторонъ его, важной или неважной, и значитъ будете управлять ихъ не къ временной только, но и къ въчной жизни!

Теперь взгляните на свое настоящее: оно чего не скажеть ин вамъ на сей счетъ? Вы уходите изъ мъста воспитанія вашего въ смутное, въ нехорошее время! То, что я хочу сказать, уже не должно и не можетъ оставаться тайной для васъ, какъ оно не есть теперь тайна ни для кого. Въ недавнее время, у насъ на Руси завелось общество людей, отрекшихся отъ въры въ Бога, въ законъ, власть, въ честь, любовь, милосердіе, словомъ, во все, кромъ только въры въ самихъ себя, въ свой собственный, ослъпленный гордостію и безуміемъ, разумъ! Оно въ мы-

сляхъ, въ словахъ, все давно отвергло и уничтожило, и теперь хочеть отвергнуть, уничтожить то все на деле: и власть, и законъ, и честь, и любовь, и милосердіе, а следовательно и Бога наконецъ! Это значитъ: они хотятъ такъ все сдълать на земль, чтобы всякій здысь волень быль грабить, жечь, притъснять, убивать, не отвъчан за то ни передъ къмъ и ни передъ чъмъ, иначе сказать: они хотятъ вывести изъ подъ земли скрытый подъ нею и водворить уже на ней самой адъ! Кто же это? Что за людъ, изъ-за моря что ли пришедшій къ намъ и задавшійся у насъ на Руси такою страшною до безумія и невъроятною до безсмыслія цьлію? Ньть. Это — тяжело сказать-это наши же русскіе, учившіеся въ нашихъ же разныхъ среднихъ и высшихъ школахъ и училищахъ, но правда въ большей части своей въ нихъ недоучившіеся, наши русскіе едва вышедшіе изъ літь отрочества, мальчики почти,—ті, на кого такъ недавно еще ихъ отцами и матерями возлагались быть-можетъ разныя надежды, планы, ожиданія... Не дико ли и слышать и говорить это? И что же? Пусть это безуміе недоврждой мысли и неуправленныхъ мыслію словъ ихъ, сихъ юныхъ безумцевъ, такъ и оставалось бы безуміемъ въ мысляхъ и въ словахъ ихъ, хотя и то крайне было бы горько и тяжело! Но нътъ! они — эти молодые безумцы хотятъ непремънно простереть то безуміе свое, да и уже простерли его до дела! и какъ простерли? Вамъ памятна еще, и конечно будетъ памятна долго, та страшная, такъ недавно пережитая вами минута, когда въ первый разъ до слука вашего коснулась въсть, въсть, мгновенно облетъвшая всъ концы и предълы русской земли и на всемъ пространствъ ея всъ сердца и души объявшая страхомъ и ужасомъ! страшная въсть, что накой-то извергъ, злодъй, покусился на драгоцъннъйшую жизнь нашего добраго, кроткаго, милосердаго, Великаго Царя! Но въ виду сего уже не только горько, тяжело, невыразимо тяжело, но и страшно, страшно и стыдно становится за наше время, что въ немъ могутъ являться такіе злодви, и за наше общество въ немъ, что изъ него могутъ выходить такіе хотя бы то и выродки его!

Смажете: для чего я все это говорю вамъ и еще въ эти минуты? Но именно, и только и единственно для того, чтобы указать вамъ, въ виду сего страшнаго зла, тотъ честный трудъ,

то святое дело, коими вы можете и должны въ виду сего сослужить великую службу и Богу и ближнимъ, и последнимъ не вобше только, но именно сослужить службу Царю и отечеству, призръвшимъ и воспитавшимъ васъ! Какъ и въ чемъ? Эти преступные люди, о конхъ я говорилъ, какъ они стали такими? Кто или что саблало ихъ темъ? Школа, быть можетъ, где они учились, хотя и не доучились? Но статочное ли дело, чтобы у насъ на Руси гдв либо нарочито обучалось тому, что они творять и говорять? Да и мыслимо ли это гдв бы то ни было, не тольво у насъ? Общество ихъ сдълало тъмъ? Но общество само состоить изъ техь же, обучающихся въ школахь! Итакъ кто же им что наконецъ? Семья? Семья — этотъ очагъ, изъ котораго, смотря потому, кто и какъ блюдетъ его, могутъ выходить и искры, способныя разлить тихій кроткій свёть и теплоту на все, и искры, могушія раздуться въ пламя и произвести пожаръ! Семья-этотъ питомникъ, который, смотря по тому, кто и какъ имветъ уходъ за нимъ, можетъ вырощать въ себв или добрыхъ, върныхъ слугъ Богу, Царю и отечеству, или враговъ и супостатовъ имъ! Семья — эта почва, на которой, смотря по тому, вто и какъ воздълываетъ ее, могутъ выростать или всякое счастіе, порядокъ, благоустройство какъ жизни каждаго человъка отдъльно, такъ и жизни общественной и народной, или, наоберотъ, могутъ выростать всякаго рода несчастіе, непорядокъ. неустройство какъ опять жизни каждаго, такъ и жизни обществъ или целыхъ народовъ? Семья след. вотъ и что ихъ сделало темъ! Но какъ это случилось? Чего имъ недостало въ ней? Недостало доброй руки, и именно ничьей другой, какъ руви женской, для того, чтобы въ лучшую удобную пору, когда только раскрывались ихъ сердца и души, насадить въ нихъ съмена въры и страха Божія, изъ которыхъ потомъ развились бы другія стиена въ нихъ-любви въ Богу и людямъ, преданности Царю, отечеству! Будь насаждены тогда въ нихъ эти съмена тою рукою, и они бы никогда не сдёлались такими, что они есть теперь! Быть можеть и стали бы иногда, совращенные другими, на ложную дорогу, но въ добрую пору вернулись бы съ нея! Богъ воротиль бы ихъ, отъ котораго они не отшатнулись бы тогда, какъ отшатнулись теперь! Но какъ же и почему тогда отсутствовала для нихъ та рука? Очень просто: ихъ матери,

сестры, словомъ ито бы то ни было, но кому ближе всего приналлежаль въ ту пору за ними надворъ въ семьв, заняты были только не этимъ деломъ своимъ, а другимъ, быть-можетъ добрымъ и почтеннымъ, но не прямо ихъ касавшимся или и вовсе во нихъ не относившимся. Имъ некогда было. Имъ нужно быдо участвовать въ разныхъ общественныхъ предпріятіяхъ, чтобы ставить въ нихъ тотъ или другой общественный вопросъ, вакъ любятъ говорить нынъ, или подвигать ръщение его, какъ тоже дюбять говорить нынв, а для сего имъ нужно было проводить дни и часы свои въ разныхъ обществахъ, собраніяхъ, васъданіяхъ... Словомъ: имъ некогда было!... И вотъ пусть же тв, которые, толкуя о разныхъ правахъ женщины, которыхъ у ней никто не хочетъ и не думаль отнимать, хотять поставить ее тамъ и здёсь, на томъ и на другомъ поприще, где она прежие не стояма, и гав мегво можеть быть заменима всегда, н оторвать ее отъ того роднаго поприща ся, гдв ся истичное приввание и гдв уже никто никогда не заменить ее, пусть же, говорю, вотъ они, которые говорять и хлопочуть о семъ, полюбуются теперь на плоды сего ученія своего, гладя на этихъ людей, техъ несчастныхъ, о комхъ я велъ речь сейчасъ! Ибо что это въ самомъ дълъ? не затменіе ли разума-хотъть серьезно и до дъла ратовать и стоять за то, что они, эти рачители женскихъ правъ, вообразвии себъ въ семъ? Кто въ самомъ дълв, вто когда могь бы и можеть замёнить женщину на этомъ родномъ н сявд, истинномъ и въ семъ смысяв единственномъ поприцв ея, гдъ жить и обращаться она призвана, какъ и призывается всъ дии, всвиъ, что есть лучшаго и истинивищаго въ природв ея, и наиболъе чистаго и возвышеннъйшаго въ стров жизни ел, какъ телесной, такъ духовной, и откуда они теперь хотятъ взять ее съ тэмъ, чтобы поставить ее на какихъ-то новыхъ, другихъ, ими же самими измышляемыхъ для нея поприщахъ?... Что, промв сихъ страшныхъ плодовъ, отъ коихъ вкусить уже пришдось на нашу долю нынь, можеть и должно выходить изъ сего ученія ихъ, по симъ последствінмъ своимъ, можно сказать, страшнаго? Ибо чья же въ самомъ дълъ, чья другая рука можетъ и могла бы, какъ и должна, съ большинъ успъхонъ и прочностію насаждать въ дітских сердцахъ и душахъ, столь меобходимыя, какъ видимъ, для всего настоящаго и будущаго

ихъ, съмена въры и страха Божія, истины и добра, любви въ Богу и ближнимъ, если не рука женщины, какъ призванной по самой природъ своей и ся первому и высшему для нея назначенію ся, выращивать и выхаживать ихъ, и насаждать въ нихъ тъ съмена именно въ ту добрую пору тъхъ душъ и сердецъ, когда именно они и должны быть насаждены въ нихъ!

Видите ли вы теперь ваше дело, вашу службу туть?.. Служба эта, конечно... уже не въ отношени самихъ тёхъ несчастныхъ, о коихъ у насъ шла ръчь передъ симъ, ибо это люди уже погибшіе, неисправимые, неизлечимые; ихъ вамъ должно всячески сторониться, должно бъжать при видъ ихъ, не оглядываясь, чтобы не ступать на следъ ихъ, не дышать и издали однивъ воздухомъ съ ними!.. Нътъ, наша ръчь идетъ и должна идти теперь о техъ другихъ, что еще могутъ и должны быть прелостережены и избавлены въ добрую пору отъ того страшнаго зла, на которое я указаль вамъ, ржчь идеть и должна пойдти отнына о нашень будущень молодомь поколаніві.. Воть гда и у чего ваше дело, ваша служба, предстоящая вамъ! Идите, въ своей ли, въ чужой ли семьв, которая чрезъ то станетъ для васъ скоро своею, идите учить и воспитывать тамъ дътей, чтобы насаждать въ ихъ сердцахъ и душахъ заблаговременно, въ дучшую, добрую пору сихъ последнихъ, семена въры и страха Божія, истины и добра, любви къ Богу и ближнимъ, и тъиъ вырощать въ нихъ будущихъ върныхъ слугъ Богу, церкви, Царю и отечеству! Идите делать это тамъ всемъ, чему вы обучены были здъсь, и болье всего тымъ, чему васъ также и главиве старались обучить здёсь-примеромъ доброй, честной, христівнской живни!.. Итакъ вотъ та, искомая нами до сего, дорога ваша: она найдена! Самъ Промыслъ велъ васъ къ ней въ прошломъ жизни, и вотъ Онъ же васъведетъ и уже привель на нее въ настоящемъ ея!.. Ибо не знаменіе да это вамъ отъ Него, указующее на сіе, то, что вы выходите отъ насъ въ минуту наиболье крайняго проявленія зла того?.. Идите же приложить свою кроткую руку въ сей язвъ времени, и тъмъ сослужить службу Богу и людямъ!..

Какъ путники, хорошо осмотрѣвшіеся на своемъ пути передъ тъмъ, какъ имъ идти въ новый, дальній и большій путь, вы знаете теперь и цъль, къ которой вамъ должно идти въ жизни и дорогу, по которой вамъ должно следовать въ ней къ цели сей: значитъ, знаете все, что нужно знать для того, чтобы идти впередъ... Въ остальномъ же и многомъ еще и большемъ, что вамъ потребуется узнать уже на самомъ томъ пути своемъ, Господь вразумитъ васъ, и добрые люди вамъ скажутъ и укажутъ то тамъ, добрые люди, которые безспорно найдутся для васъ тамъ, —какъ они вездъ находится для всехъ, кто ищетъ и умветъ находить ихъ! Вы можете идти след. теперь, куда вамъ лежитъ путь, безъ смущенія и безъ страха, и спокойнымъ духомъ, имъя свътильникъ въры въ душъ и огонь ръшимости въ сердиъ, ръшимости, во чтобы то ни стало, какою бы то ни было цъною, исполнить великій долгъ жизни, предлежащей вамъ!

Все ли туть? Нътъ ли еще чего? А наше, насъ самихъ, также желающихъ взять изъ общей чаши жизни свою долю благъ и радостей ен, наше собственное личное счастіе, скажете вы, найдемъ ли мы его на той дорогъ и у той цъли ея?.. О стопратъ, безъ сомевнія! Ибо тамъ только оно и можеть быть найдено. и нигдъ больше, если только подъ счастіемъ разумъть то, что оно истиню есть, это: долгь жизни, честно исполненный и понесенный, и, какъ плодъ сего, спокойная совъсть и чистое сердце, любовь и уважение другихъ, добрая, ничвиъ не омраченная память, оставленная по себъ!.. Все это тамъ есть и будетъ найдено вами несомивнио! Но есть, къ сожалвнію, и нвито другое, противоположное, что соединяють нередко люди и въ мысляхъ и на двав съ словомъ: счастіе! Это наобороть долгь жизни, непризнанный и пренебреженный, погоня за шумомъ и суетою ея, утвхи самолюбія и себялюбія и т. под, Этого конечно нътъ и не можеть быть на той честной дорогь и у той святой цели! Это все ищется и находится людьми на другихъ кривыхъ путяхъ и у другихъ ложныхъ целей, которыхъ-путей и целей сихъ-дай Богъ вамъ не только не знать, но, если бы можно, и не видать никогда!

Что еще? Все ли сказано? Не забыто ли чего? Не сказано, но не отъ того, что забыто, а отъ того, что съ намфреніемъ соблюдено къ концу, то именно слово, въ которомъ ясно и всемъ людямъ и на все времена показанъ върный, прямой, истинивишій и единый путь для нихъ къ счастію на земль, такъ что если наше время болье, быть можетъ, чьмъ всякое другое, стра-

Digitized by Google

ждетъ недугомъ недовольства жизнію, не находя въ ней счастія себъ, то это именно и единственно потому, что оно не знаетъ слова сего, или, и зная, не хочетъ исполнять его, или лучше сказать, хочеть исполнять и исполняеть только конець его, а то. что главное въ немъ и много большее, -- начало его, отвергаетъ и не признаетъ, -- слово великое и Величайщаго и Единственнъйшаго для всвхъ въмірв Учителя, слово это: ишите прежде царствія Божія и правди его, и сія вся приложатся вами!-Синь-то словомъ я и напутствую васъ теперь, какъ единымъ на потребу! Ибо если вы сохраните и исполните его, то найдете и счастіе въ жизни!.. Потому что искать царствія Божія и правды его на земль, значить водворять то царство и ту правду на ней, и прежде всего водворять ихъ въ самихъ себъ, въ душахъ своихъ, и въ цълой жизни своей! Идите же, полные въры въ въчную силу и истинность слова сего, въпуть, предлежащій вамъ, и да управить и да благословить вась на немъ Господы!..

Протогерви Н. Протопоповъ.

## о жизни и сочиненіяхъ

ІЕРОМОНАХА ІОСИФА ВРІЕННІЯ, ГРЕЧЕСКАГО ПРОПОВЪДНИКА ВЪ КОНЦЪ ХІУ И ПЕРВОЙ ЧЕТВЕРТИ ХУ СТОЛЪТІЯ.

Вскоръ послъ "совътнаго" слова, произнесеннаго въ немного численномъ собраніи синодальныхъ членовъ и высшихъ свътскихъ сановниковъ, Вріенній началь свои проповъди о Пресвятой Троицъ, говоренныя въ дворцовой церкви Христа Спасителя, что въ Триклинів, въ присутствін избраннаго общества столицы, иногда самого императора, а также подесты и другихъ генуэзцевъ изъ предивстья Галаты. Всвхъ словъ о Пресвятой Тройцъ двадцать одно; въ восьмомъ прямо указывается на время произнесенія, то-есть на 1420 годъ отъ Р. Х. Это есть, безъ сомивнія, важивищее изъ твореній Вріеннія въ догиатическомъ отношенія. Всё слова составляють одно цёлое, и связаны между собою не только единствомъ цвли и содержанія, но и непрерывностію изложенія, такъ что иногда слушателю дается совътъ обратить внимание на прежде сказанное, иногда прежде сказанное коротко уясняется пространные, а иногда рышается возраженіе или недоумъніе, высказанное проповъднику по поводу прежде сказаннаго имъ. Собственно только три первыя слова

<sup>\*)</sup> См. майскую и іюньскую кн. "Правося. Обозрівнія" текущаго года. 26\*



излагають ученіе о Пресвятой Троиць; прочія излагають православное ученіе и опровергають латин. умствованія объ исхожденіи Св. Духа. Въ нихъ, кромъ ссылокъ на Св. Писаніе и ученіе отцевъ церкви, греческихъ и латинскихъ, встрвчаются и соображенія разума въ пользу доказываемаго предмета, и всякое слово заканчивается прекрасными нравственными наставленіями. По обилію матеріала, это твореніе могло бы быть поставлено на ряду съ произведениемъ Адама Зерникава о томъ же предметъ; къ сожалънію недостатокъ критической точности въ ссылкахъ на отцевъ 73) и излишнее употребление силлогизмовъ въ противность собственному утверждению, что истина не силлогизмами доказывается, отнимаетъ иного цены у этого творенія. Все-таки нельзя не признавать заслугъ Вріеннія въ защить истины и обличени противниковъ, а также важности его проповъдей о Св. Троицъ и для послъдующихъ временъ. Потому что онъ съ большимъ трудолюбіемъ старался возможно поливе обсавдовать предметъ собесвдованія и обличиль суетность и неосновательность многихъ доказательствъ, которыя и доселъ встръчаемъ въ католическихъ и протестантскихъ богословскихъ сочиненіяхъ о Св. Духъ. А для того времени трудъ Вріеннія быль истинно деломъ желаннымъ, да и говорены были все эти слова по требованію обстоятельствъ, а не по простому желанію самого проповъдника. Вотъ содержание ихъ.

Въ первомъ говорится о возможности познанія Бога. "Изслівдовавши, почему о Богів можно и должно говорить, и въ какомъ отношеніи Онъ неизглаголанъ, мы неизрекаемое почтимъ молчаніемъ, а что можно пзречь, опреділимъ для себя точніве."

<sup>13)</sup> Такъ напр. Іустину мученику приписываются слова, находящіяся въ "Изложеніи вѣры", принадлежащемъ нѣкоему позднѣйшему писателю, можетъ быть Іустину сицилійскому; но особенно безразборчивость Вріеннія открывается кізъ ссылокъ на двѣ схемы или рисунки, наглядно пытающіеся объяснить отношеніе Божественныхъ Лицъ между собою. Рисунки эти приписываются имъ одянъ Максиму исповѣднику, а другой Іероеею, учителю Діонисія Ареопагита; но но всей вѣроятности нринадлежать оба они монаху Іероеею, жившему въ царствованіе Михаила Палеолога и за несогласіе на унію сидъвшему въ тюрьмѣ 1278 года. См. "Доритракопойдов" Оробобоє Єддас (изд. въ Лейнцигѣ 1872). стр. 53—55.



Во второмъ—о единосущій и равночестности Божественныхъ Лицъ, въ третьемъ раскрывается взаимное отношеніе Божественныхъ Лицъ между собою: Отца, раждающаго Сына и изводящаго Духа Святаго, Сына раждающагося отъ Отца, Духа исходящаго отъ Отца. "Безъ всякаго промежутка или посредства между собою существуютъ лица всетворящей Троицы. Прежде въкъ, нераздъльно существуютъ Отецъ, Сынъ и Святой Духъ. Хотя слова раждаты и изводить имъютъ по нашему словоупотребленію значеніе дъятельности (èvepycíac), а рожденіе и исхожденіе указываютъ на нъчто страдательное, но какъ для Сына рожденіе и для Духа исхожденіе не сопряжено съ измъняемостію какою-нибудь, такъ и въ Отцъ, виновникъ Ихъ, ражданіе и извожденіе—превыше всякой дъятельности".

Въ четвертомъ выясняется значение словъ "Духъ" и "исходитъ". Слово "духъ" не одновпачуще, говоритъ Вріенній: оно прилагается и въ Духу Святому и во многимъ другимъ существамъ. Оно означаеть и дары Св. Духа, многіе и различные, напр. духъ истины, духъ сыноположенія, благодати и проч., овначаетъ и самаго Утвшителя, единаго отъ Троицы. Равно и "исхожденіе" хотя у насъ относится собственно въ Духу Святому исключительно для означенія его неизреченнаго происхожденія, но въ Писаніи употребляется и въ болве общемъ значеніи, прилагается и къ другимъ вещамъ, и къ Богу вообще (Пс. 67, 21), и къ Інсусу Христу (Лук. 4, 22). "По сему, когда слышите въ Писанів, что Сынъ изливаетъ (Дъян. 2, 18) Духа, или посылаетъ (Іоан. 15, 16), или даетъ (Еф. 4, 8. Гал. 3, 5), или подобное что нибудь, не думайте, что Онъ изводить ипостась Духа или самое лице Духа, потому что Духъ исходитъ только отъ Отца, но подаетъ (паредеі) дары Св. Духа, какъ единовольнаго съ нимъ и единосущнаго. И опять. Когда найдете, что тотъ или другой изъ святыхъ говорятъ, что Духъ Святой исходитъ отъ Отца чрезъ Сына, то, основывансь на сказанномъ, разсуждайте, что здёсь слово "исхожденіе" ввято въ томъ же смысль, что разданніе, посыданіе и дарованіе, а можеть быть кто-нибудь скажетъ, что они такъ выражались имъя въвиду указать этимъ и иную, по происхожденію, отдъльность (профрігот агресту) Духа отъ Сына, и вивств соестественность и родство (учиобтита) Духа съ Отцемъ и Сыномъ. Прошу хорошо замътить это и держать

въ головъ, потому что многіе изъ простъйшихъ разумомъ пренебрегши этимъ и понявши ненадлежащимъ образомъ, впали въ отступленіе отъ въры, такъ какъ смъщали благодатное дарованіе съ ипостасію и посланіе съ бытіемъ. Для ясности скажемъ объ этомъ общирнъе и приведемъ свидътельства".

Въ пятомъ, повторивши сказанное въ предыдущемъ словъ, что "первая и главнъйшая причина извращенія въры есть почитаніе за одно и то же и единственнаго исхожденія Духа и вторичнаго (по сообщенію и дъйствію), и усвоеніе обоихъ исхожденій равно Отцу и Сыну", пропов'ядникъ говоритъ: "Есть и другая, опасивйшая первой и худшая причина извращенія: это попытна изо всехъ силь доказывать божественные предметы силлогизмами и отсюда заимствуемыми доводами. Сначала такіе пріемы не имъли доступа въбожественную ограду; но когда всюду проникла страсть играть словами, то нашлись растлители, которые ухватились за это п внесли въ стадо Христово тысячи соблазновъ, одинъ за другимъ вводя новости и хорошо сказанное (кекприцета) распространяя неумъстными изобрътеніями. Поэтому я предлагаю и прошу васъ не объяснять божественныхъ догматовъ новыми силлогизмами и невнимать тэмъ. которые вводять ихъ. Не объяснять: потому что Духъ Святой предвлъ намъ всв божественныя словеса седмерицею объяснемными посредствомъ святыхъ учителей, а объясненное ими намъ невъждамъ всуе и излишне объяснять съ основанія и говорить о томъ что-нибудь иначе, какъ покажется намъ. И мив кажется, что такой пріемъ доводить до невірія, богохульства, и великую опасность готовить душамъ нашимъ: потому, то-есть, что въ такомъ случав мы ставимъ себя премудрве и Духа. Не слушать, даже въ видъ собесъдованія, человъка, предлагающаго вакой-нибудь вопросъ или запросъ, чтобы вакъ-нибудь случайно не согласиться или не отвергнуть истины и не осквернить свой явывъ хулою на Духа Св., которая, по Писанію, не отпустится ни въ нынъщнемъ въкъ, ни въ будущемъ (Ме. 12, 31). Потому и великій пропов'ядникъ истины, уста Господни, апостолъ Павель заповъдуеть всвиь, говоря: смотрите, чтобы кто не уваекь вась философіею и пустымь обольщеніемь (Кол. 2, 8); и еще: не обратил ли Бого мудрость міра сего во безуміе (1 Кор. 1, 20)? Небудемъ же призывать врага на совътъ"... "Но, говоритъ, мы совопросничаемъ, чтобы такимъ образомъ найти истину. Говорящій это очевидно или прельщается или обманывается или отвергается истины. Потому что, еслибъ словеса Духа не были очищены Духомъ, какъ сказано; еслибы Христосъ поставиль насъ испытателями ихъ, то наша пытливость имъла бы основаніе; но теперь истина не нуждается въ изследованіи или какомъ-нибудь очищеніи; далека отъ ней всякая перечистка (алакавароіс). Ибо слова Господни, говорить Давидь, суть слова чистыя, сребро въ плавильню отъ земли очищенное, седмикратно переплавленное (Пс. 11 7). Все очищаемое очищается отъ какой-нибудь тины, и все, подвергаемое испытанію, прежде сего представляеть сомнительное достоинство, а потому и испытывается. Но истина непричастна тинъ, есть дъло несомивниое, знаніе подлинное, есть свътъ и разумъ. Ибо что точнъе знанія отъ Духа? Или что свътлъе Его свъта? Или что истиннъе самой истины?"--"И что, говоритъ, препятствуетъ намъ посредствомъ умозаключеній равсуждать объ исхожденіи Св. Духа? Первое препятствіе есть древнее и апостольское преданіе избъгать силлогистическихъ словопреній (1 Тим. 6, 4, 2 Тим. 2, 14) въ ученій о Богь, которыя нимало не служать къ пользв и увлекають въ ложь, и стремятся ни къ чему иному, какъ только уничтожить силу вреста. Потомъ, если догматы въры подчинимъ силлогизмамъ, то упраздняется въра, исчезаютъ вънцы за въру, и мы будемъ върить уже не Богу, а человъку. Посему и говоритъ ап. Павель: и слово мое и проч. (1 Кор. 2, 4, 5); и еще: 1 Кор. 1, 17.1 Кор. 2, 13. И если вто изъ васъ неискусенъ въ многооборотливой софистикв, то изъ-за этого не долженъ подчинять свой умъ человъку, владъющему этимъ искусствомъ, а особенно, если онъ будетъ распространяться предъ нами о благочестіи. Ибо что обшаго у свъта со тьмок, или у храма Божія съ идолами? Какое согласіе между Христомъ и веліаромь? Или накое соучастіе върнаго съ невърнымъ (2 Кор. 6, 14—16)? или Аристотеля <sup>74</sup>) съ догиатами

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Подобно и въ эпоху Флорентійскаго собора, когда нѣкій латинскій ораторъ при богослуженіи, которое совершаль папа въ присутствіи и православныхъ членовъ собора, произносиль проповѣдь и часто дѣлаль ссылки



Церкви Христовой? Да погибнутъ утверждающиеся на его онлософи или пытающиеся разорять въру нашу! Божественное Писание осуждаетъ эту философию и отвергаетъ ее, называя лживою, тщетною и нечистою убъдительностию и упраздненною мудростию (1 Кор. 2. 4. 1 Кор. 1, 19, 20)<sup>4</sup>.

"Впрочемъ, пусть никто не думаетъ, будто я считаю ее совершенно безполезною. Она хороша, полезна и обосновываетъ мысли, но въ предметахъ естественныхъ, не имън такой же силы и въ томъ, что превосходитъ природу нашу. Почему, когда заявляеть о себъ больше, чэмъ сколько имъеть значенія, она становится нъкіимъ юродствомъ; то же нужно сказать и о всякой наукъ, которая недовольствуется своими предълами". Приведши нъсколько изреченій св. отцевъ (Златоуста, Григорія Богослова и Василія Великаго) о непримънимости логическихъ умозаключеній къ доказыванію христ. догиатовъ, продолжаетъ: "Посему и мы никогда не употребляемъ силлогизмовъ съ целію доказать, что только Отецъ есть изводитель Духа, ибо думаемъ, что исхожденіе превыше человіческого умопредставленія, а потому выше всякаго умоваключенія и всякаго доказательства; но представляя ваключеніе отъ противнаго, слёдуемъ необходимымъ выводамъ изъ сказаннаго святыми. Если же гдъ и силлогистически повидимому говоримъ, то слово берется вивсто другаго слова и того, что желаемъ представить наглядно. Ибо когда какая нибудь наука подчинена другой, тогда выводами высшей науки низшая прилично пользуется какъ собственными началами, и нътъ никакого вреда для послъдней, когда она подчиняетъ свои построенія началамъ сроднымъ и свойственнымъ ей, ведущимъ изъ прежнихъ опытовъ въ истинъ. А гдъ всъ науки, искусства и пріемы, собранные воедино, занимають служебное місто, кто будетъ столь дерзовъ и безстыденъ, что станетъ христ. богословіе подчинять искусству діалектики? И можно ли не уклониться отъ истины тому, кто посредствомъ человъческихъ пріе-

на Аристотеля, грузинскій уполномоченный замітиль: "о Аристотель, Аристотель, славный Аристотель! Есть у насъ св. Петръ, св. Павелъ, св. Василій, Григорій Богословъ, Златоусть; но что намъ до Аристотеля?" Squropuli Historia conc. Florentini IX 12.



мовъ ( $\mu \epsilon \theta \delta \delta \omega v$ ) вздумаетъ достигнуть знанія вещей божественныхъ? А если оно такъ достигается, то всуе требуется въра, излишне и откровеніе отъ Бога".

Въ шестомъ словъ показывается, что латинскій переводъ "ипостась" словомъ "субстанція", имъющимъ два смысла, служитъ третьимъ поводомъ къ извращению православной въры. "Латинскій языкъ по своей скудости, или ужь и не знаю, какъ лучше выразиться, означаеть имя сущности и ипостаси недвумя названіями, какъ языкъ элинскій, но однивь, такъ-называемою у нихъ субстанцією, --- именемъ, которое представляетъ два смысла. И вотъ отсюда вышло разделение между нами и ими въ ученіи объ исхожденіи Святаго Духа! Потому что употребляя о достоповленяемомъ Духв это, двоявій спысль имвющее, имя каждый понимаеть его, какъ хочеть: одинь-вивсто сущности тогда какъ оно означаетъ ипостась; другой-принимаетъ за ипостась, когда оно означаетъ сущность; а иной думаетъ, что въ существъ дъла безразличенъ и тотъ и другой смыслъ. Чревъ это они и отсъкають себя отъ истиннаго богословія. Не обращая вниманія на словоупотребленіе богослововъ и находя во многихъ мъстахъ, что Духъ имъетъ substantiam отъ Отца и Сына, принимають не первое значение сего имени, то есть сущность, но, по ревности къ намъ, относятъ смыслъ слова ко второму, то есть въ ипостаси или лицу, и утверждають, что объ этомъ только и говорится здёсь. И вотъ отъ чего нётъ согласія между нами. Но что говорю о нихъ? И отъ насъмногіе, почитая інчныя свойства свойствами сущности, или свойства, принадлежащія сущности, свойствами личными, отдаляются отъ истиннаго ученія о Богь; и отъ этого самого терпять слушатели неразсудительные. Ибо, поелику во Св. Троицъ ни сущность есть сама по себъ 75; безъ ипостаси, ни ипостась безъ сущности, но и божественная сущность соверцается въ ипостасяхъ, и покланяемыя ипостаси есть въ сущности, то и о соверцвемомъ въ одной только сущности человъку недостаточно внимательному легко подумать, что оно прилагается и къ ипоста-

<sup>25)</sup> Т.-е. вив трекъ Божеств. дицъ, какъ особое Божество.



сямъ, и онъ готовъ принадлежащее только одной какой-нибудь ипостаси приложить и нъ сущности, или и нъ остальнымъ двумъ ипостасямъ. Потому что изъ сліянія и неразличенія и отождествленія свойствъ наиболье случается людямь невнимательнымь впадать въ заблужденіе". А что и давивитіе латиняне ипостасію называ и и сущность и лице, Вріенній свидетельствуется блаж. Авсустиномъ (въ книгъ о Троицъ) и Григоріемъ Богословомъ (въ похвальномъ словъ Асанасію Великому)... "А если вто скажетъ, отъ чего жъ всв 76) богословы просто 77) учатъ, что Духъ есть отъ Отца и Сына? то знай, что выражение "быть отъ кого-либо", употребляемое во многихъ смыслахъ, употребляется и въ смыслъ отношенія лицъ другь къ другу, означая единосущіе, и оно прилагается одинаково и въ божественнымъ лицамъ и къ человъческимъ. Въ такомъ значени говорится, что Іоаннъ есть отъ 78) сущности Петра и Павла и остальныхъ дюдей, не потому, что онъ родился отъ всёхъ ихъ, но потому, что онъ одной природы съ ними, одной и той же сущности. И въ семъ-то вначени св. отцы говорятъ, что Духъ Св. есть отъ Отца и Сына, желая то-есть представить единосущіе Духа съ Отцемъ и Сыномъ"...

Въ седьмомъ словъ святоотеческими писаніями подтверждается, что Духъ Св. исходитъ, т.-е. имъетъ бытіе, отъ Отца только. Начало слова таково. "Твердо ли помните говоренное вамъ въ прежнихъ бесъдахъ? Или можетъ-быть слъдовало бы напомнить вамъ о томъ? Что до меня, то не думаю, что вы такъ скоро забыли слышанное; но поелику теперь естъ много такихъ, которыхъ тогда не было, да и изъ присутствовавшихъ нъкоторые забыли что-нибудь, то ничто не мъщаетъ хоть кратко напомнить о сказанномъ прежде. Повтореніе сказаннаго принесетъ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Это выраженіе, не совсѣмъ свойственное явыку русскому, вполнѣ умѣстно и свойственно въ языкѣ греческомъ.



<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Не всѣ впрочемъ; встрѣчается такое выраженіе у Епифанія, Кири**лла** Алекс. и Иларія.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Просто, то-есть не прибавляя "отъ сущности Отца и Сына", какъ дѣлають это другіе отцы.

пользу всемъ: для слушавшихъ оно будетъ напоминаніемъ, а для теперь только слушающихъ подготовленіемъ (къ тому, что будетъ говорено. Сперва ны объщали указать на причины уклоненія (отъ истины), потомъ-ясно реченіями Духа повазать, православна ли наша въра о Св. Духъ, или нътъ? Мы тогда же выставили и необходимость этого, чтобы, то-есть, знать, каково благочестіе, и по возможности избъгать уклоненій отъ него. И въ говоренныхъ къ вамъ беседахъ достаточно указаны причины отступленія, то-есть: безразлично понимаемое, имъющее неодинаковый смысль, выражение лисхождение Духа", странное привнесение и приспособление умозаключений къ божественнымъ догматамъ, и далве, принятіе некоторыми выраженія, что "Духъ есть отъ сущности Сына" за одно съ выражениемъ "Духъ есть отъ ипостаси Сына", и еще было сказано, какъ надлежить понимать это. А теперь следуеть достоверными свидетелями доказать и подтвердить: православно ли наше върование объ исхожденіи Св. Духа, или какъ-нибудь извращено и лживо, и вто стражъ правой въры? И думаю, что вы, какъ православные и воспитанные въ православномъ ученіи, желаете не отъинуду увъриться въ этомъ, а отъ служителей истины и праваго ученія, что нужно и во всемъ другомъ наблюдать, а не меньше и въ этомъ дълъ. Въ такихъ вещахъ и обычно и прилично никому не дерзать на изложение божественных догматовъ отъ себя, отъ собственнаго чрева, какъ говорится (потому что это и не внушаетъ въры и ненадежно и опасно), но учить и свидътельствовать о Духъ, принимая наставленіе отъ реченій самого Дука и святыхъ Его, потому что такъ поступать и безопасно и надежно и върно".

Въ восьмомъ словъ поставляетъ на видъ, что святые отцы и на соборахъ и частнымъ образомъ подвергаютъ внасемъ тъхъ, кои дерзнутъ федълать прибавку въ Символъ въры. Тутъ онъ говоритъ между прочимъ: "По прошествіи семидесяти пяти 70)

то от седьмаго вселенскаго собора до константинопольскаго поместваго, на который указываеть Вріенній, прошло боле девяноста леть, и шестое заседаніе, о которомь онь дальше упоминаеть, происходило въ севраль 880 года.



льть оть седьмаго вселенского собора, въ царствование Василія Македонскаго, созванъ быль въ этомъ царствующемъ градъ другой соборъ; а поводомъ въ тому было, чтобы святвищаго Фотія возвести на канедру, и людей, боязливо еще, то-есть съ нъкоторою прикровенностію, дерзавшихъ говорить, что Духъ исходить и отъ Сына, отлучить и извергнуть изъ церкви, что соборъ и сдълаль. Съ этимъ соборомъ и свитвйшій папа Іоаннъ, тогдашній епископъ римской церкви, чрезъ Петра кардиналапресвитера и епископовъ Павла и Евгенія, своихъ мъстоблюстителей, согласно мыслитъ. и дервающаго приложить что-нибудь или отнять подвергаетъ внасемъ подписью на римскомъ язывъ вивсто себя своихъ мъстоблюстителей, или лучше—самъ чрезъ нихъ подписавшись; свидътельствуютъ объ этомъ самыя подписи, хранящівся въ Великой церкви. А если желаете знать и то, подъ какими именно опредъленіями подписались они, то взявши въ руки шестое соборное дъяніе, увидите, что по прочтеніи, еогласно общему требованію, священнаго символа, всв отцы воскликнули: такъ мыслимъ, такъ въруемъ; въ этомъ исповъданіи мы крещены и удостоены священства, а иначе мыслящихъ ечитаемъ врагами Богу и истинъ"... Затъмъ, упомянувши и о письмъ папы Іоанна въ Фотію, въ воторомъ дерзнувшихъ на прибавку въ символу, какъ извратителей ученія самого Хри-ста, онъ ставитъ наравнъ съ Іудою предателемъ, продолжаетъ, "Оттолъ и до Христофора папы, въ теченіе ста тридуати льть: всв епископы римскіе и сущіе съ ними во всемъ были единомышленны съ нами, и Церковь Христова наслаждалась миромъ и согласіемъ, потому что, какъ подобало, имъли уваженіе къ дъйствовавшему какъ бы вчера и незадолго Іоанну, тремя посланіями признавшему соборъ. Да и то ясно свидътельствуетъ о неповрежденности нашей въры, что съ того времени какъ ска-занный Христофоръ послалъ четыремъ восточнымъ церквамъ писрменное свое исповрдение и изслажено ими язо свыненнихо диптиховъ при тогдашнемъ патріархъ царствующаго града Сергіъ, прошло уже четыреста двадцать льть, въ продолженіе коихъ многіе мудрые и словесные мужи, посылавшіеся оттуда для примиренія и соединенія церквей,--и это, когда мы подверглись безчисленнымъ нападеніямъ всякихъ народовъ,---ни въ чемъ

не успъли, да и не успъютъ, если не будетъ уничтожена прибавка, виновница раздъленія".

Обращая вниманіе на встрвчающіяся въ томъ отрывкв изъ рвчи Вріеннія неточности хронологическія и историческія, въ объяснение ихъ предполагаемъ следующее. Вріенній, выставляя сто тридцать льть протекшими отъ Константинопольскаго собора 879-880 г. до изглаженія имени папскаго изъ диптиховъ, въроятно смъщалъ въ счетъ три разновременные собора, происходившіе во дни Фотія патріарха, а имя папы Христофора, сконч. въ 905 году, попало сюда или потому что Вріенній действительно находиль въ доступныхъ ему историческихъ памятникахъ запись объ отлученіи сего папы отъ общенія 80) и только по невъдънію отнесъ его къ болье позднимъ временамъ, или безъ внимательнъйшаго разсужденія довърился повазанію писателя XI (по Пихлеру) или XIII въка 81), Епифанія монаха, который въ своемъ сочинения "какъ и какимъ образомъ латинские папы лишились первенства и исключены изъдиптиховъ написаль, что папа Христофоръ первый посль временъ Фотія быль изглаженъ изъ диптиховъ современникомъ своимъ (будто бы) патріархомъ Сергіемъ (999-1019). Частые, хоть и кратковременные разрывы и затемъ миръ константинопольскихъ и римскихъ епископовъ могли служить поводомъ въ нъкоторой путаницъ въ показаніяхъ, касавшихся этого предмета. Теперь, къ какому именно году относиль Вріенній окончательное исключеніе имени папы изъ диптиховъ восточныхъ? Сказавши, что "прошло уже четыреста двадцать латъ" съ того времени, онъ повидимому пріурочиваеть это событіе къ тысячному (1000) году по Р. Хр., такъ какъ въ этомъ же восьмомъ словъ упоминаетъ,

<sup>\*\*)</sup> Объ этомъ Епи•внів см Δημητρακοπούλου 'Ορθόδ. Έλλάς. стр. 97, а также Мєλэτίον Єккλ. Ίςορία, т. 2, стр. 401.



<sup>••)</sup> Съ чёмъ повидимому не несогласенъ и Пихлеръ, допуская, что папскіе послы, присутствовавшіе на Константинопольскомъ соборѣ 906 г. и подавшіє голось въ пользу законности четвертаго брака (противъ голоса патріарха константинопольскаго Николая Мистика), могли быть отправлены еще папою Христофломъ (Христофоромъ греческихъ писателей). Въ такомъ случаѣ понятно, что Николай Мистикъ, снова занявъ престолъ, изгладилъ изъ диптиховъ имя этого паны. Geschichte d. kirchlichen Trennung, стр. 208.

что произносиль его въ 1420-мъ году; но имъемъ основаніе полагать, что зівсь употреблено это число для большей круглости счета, потому что въ разговорв съ латинофронами происходившемъ въ 1423 году онъ прямо выразился: "мы, то есть ромем и латины, находились въ единеніи тысячу и три года, а въ разділеніи пребываемъ четыреста двадцать літъ". Такимъ образомъ, по мивнію Вріеннія, исключеніе изъ диптиховъ окончательное постигло или Сильвестра 2-го (1999—1003) или же, что согласніве съ ходомъ діла, его преемника, Іоанна XVIII (1004— 1009). И въ такомъ случат разница между показаніемъ Вріеннія и показаніемъ антіохійскаго патріарха Петра, писавшаго въ 1054 г., что за 45 літъ предъ тімъ онъ слышаль въ Константинополів возглашаємымъ въ церкви имя папы <sup>82</sup>), оказывается всего въ пять или шесть літъ.

Въ левятомъ словъ яснъйшимъ образомъ доказывается, что встрвчающееся у отцовъ выражение "Духъ Св. исходитъ отъ Отда чрезъ Сына" означаетъ не ипостасное исхождение Духа, а поданніе Духа намъ или дарованіе благодати Духа. Въ самомъ началъ проповъдникъ оправдывается противъ иъкоторыхъ обвиняющихъ его въ томъ, что сражается не своимъ оружіемъ, а словами и изреченіями отцевъ церкви: "несправедливо и нельно было бы, когда другіе такъ смъло отваживаются на защиту прибавки, какъ бы во всеоружіи ученія святыхъ наступають на нась и весьма бодры, какъ т.-е. ясно согласующіеся съ учителями, -- намъ въ дъйствительности, не въ воображеніи, имъющимъ саму истину защитницею и споборницею, опасаться и стыдиться употреблять въ дело отцами преданное ученіе, сохранившееся и преемствомъ памяти и въ писаніяхъ. Да и отъ святыхъ, думаю, не последуетъ намъ укоризны за то, что мы облекаемся въ ихъ оружіе, украшаемся имъ какъ своимъ собственнымъ и съ нимъ выступаемъ; потому что если сынъ оружіемъ отца отразить враговъ отечества, не скажемъ, что отецъ сочтетъ для себя предосудительнымъ успъхъ сына.

es) См. письмо Петра антіохійскаго къ Миханау Керуларію въ сборнижъ Acta et scripta, quae de controversiis ecclesiae graecae et latinae saeculo undecimo composita extrant (изд. 1861),—стр. 189 и дал.



Впрочемъ мив, да и всякому православному, не кажется деравимъ, напротивъ, когда кто и не отказывается въ богословскихъ разсужденіяхъ и доказательствахъ пользоваться реченіями святыхъ, и изъ собственной мудрости старается подкръпдять догматы; потому что онъ, выставдяя святыхъ въ недожномъ свътъ и храня смиреніе и справедливость, пребываетъ неуязвимымъ и незазорнымъ. И я, опять, не по собственному желанію, но уступая теченію діль, рівшился выступить на настоящее поприще. Я, напротивъ, желалъ бы лучше тысячу разъ подвергнуться обвиненію въ совершенномъ невѣжествѣ изъ-за молчанія, нежели выступить какимъ-то нагленомъ, какъ скажетъ иной, и доносчикомъ (филечовітия). И въ этомъ свидътельствуюсь върнымъ свидътелемъ (Апок. 1, 5) на небеси, и самыя дёла удостовёряють въ томъ, и изъвасъ самихъ многіе свидетели сему. Потому что столько уже леть проводя жизнь частнаго человъка и въ молчаніи, я никоимъ образомъ не говорилъ ничего подобнаго и самоувъреннаго; но такъ-какъ любовь побъдила и одолька мою льнивость и молчаливость, когда и время зоветъ и дъла влекутъ, то я сдълаю что-нибудь и лучшее молчанія". Главная мысль слова, что всё отцы вогда говорять, что Духъ исходить отъ Отца чрезъ Сына, то выражаютъ этимъ мысль о временномъ поданнім даровъ Духа, докавывается многими мъстами и словами отцевъ, —въ томъ числъ и опредъленіями мъстнаго конст. собора 1295 года.

Въ десятомъ уясняется и раскрывается и иной смыслъ того же выраженія, на основаніи значенія предлога бій; ибо у отцевъ онъ употребляется иногда въ значеніи еместе съ (диа), посме, по (мета) и съ (σύν). Слово замічательное по обилію свидітельствъ и ясности изложенія.

Въ одиннадцатомъ доказываетъ, что когда предлогъ от придагается къ Божеств. Лицамъ, то означаетъ не причину ипостаси Духа, а дъйствіе и благодать Духа. "Предъ симъ я привелъ много примъровъ изъ учителей въ поясненіе выраженія, что Духъ есть или исходитъ отъ Отца чрезъ Сына; а нъкоторые, пользуясь бляговременнымъ поводомъ, и сами представили примъръ (хойото) святаго говоря, будто въ примъненіи къ Отцу и Сыну предлогъ от (чрезъ) ничъмъ не отличается отъ ек (отъ, изъ), какъ показываетъ это и Василій В. въ письмахъ къ Ам-

филохію говоря: "нисколько не странно принимать бій въ значенім єк, потому что часто бій и єк ставятся одно вивсто другаго, когда берутся не въ прямомъ значеній; такъ пріобрама я человтка бій той Осой (Болома: Быт. 4, 1) равносильно выраженію ек той Өсөй (отъ Бога); и еще: заповыдам Моисей Израило по (ыд) повельнію Божію (Числ. 36)"... Но и такое словоупотребленіе не подтверждаетъ ихняго заключенія. Ибо хотя Василій В. и говоритъ, что нътъ ничего несообразнаго възамънъ предлоговъ διά и ек одного другимъ и перестановкъ ихъ, но онъ говоритъ "часто", а не всегда, и притомъ когда смыслъ слова относится въ тварямъ, а не къ Лицамъ Божественнымъ". Доказавши это дальнъишими словами самого Василія Вел., Вріенній продолжаетъ: "И съ другой стороны, еслибы въ выражении богослововъ "Духъ Св. исходитъ чрезъ Сына" предлогъ от означалъ причину, то мы приняли бы его вивсто ск, и оно равнялось бы выражению "Духъ Св. исходитъ отъ Сына". Но въдъ нигдъ не сказано, что Духъ имветъ бытіе (дпарым) отъ Сына или исходитъ отъ Него по ипостаси; также не говорится просто, что исходить чревъ Сына, но-отъ Отца чревъ Сына: а это ясно указываеть на Отца какь на причину, а на Сына никоимъ образомъ. Ибо когда за предшествующимъ ек, означающимъ собою причину бытія, следуеть бій, то и не необходимо, и не обычно и не последовательно ту же причину означать и предлогомъ біd; потому что еслибъ и біd означало эту причину, то конечно оно стояло бы вивсто ѐк. А когда предлогъ ставится вивсто предлога невозбранно, то никакого ущерба для мысли не про-изойдеть отъ замвны одного другимъ, равнозначащимъ; но вайсь этого нельзя сайлать никакимъ искусствомъ. Потому что нельзя сказать непогращительно "отъ Отца отъ Сына", и никто не дерзнетъ увърять, что Духъ Св. исходитъ чрезъ Отца отъ Сына, или чрезъ Отца чрезъ Сына".

Въ двънадцатомъ проповъдникъ указываетъ, что примъры, приводимые отцами и учителями церкви въ изложеніи ученія о Богъ, не имъютъ силы доказательной, а приводятся только для, возможнаго намъ уясненія истины. Ближайшимъ поводомъ къ изложенію этого предмета служило такое умствованіе противниковъ православнаго ученія: "исхожденіе Духа Св. отъ Отца чрезъ Сына мы понимаемъ въ такомъ смыслъ какъ и происхож-

деніе плода отъ корня чрезъ вітвь, или истеченіе ручья изъ источника чрезъ каналъ, или возсіяваніе свъта отъ солица посредствомъ дуча" и проч. Доказывая неумъстность, неприли-чіе и неосновательность заключеній противниковъ, Вріенцій между прочимъ приводитъ суждение и Григорія Богослова объ этомъ. "Св. Григорій Богословъ въ словъ о Св. Духъ признавалъ неподобіе примъровъ въ ученіи о Богъ и, послъ многихъ усилій подобрать ихъ, сказаль: "нётъ ничего, что при соверцаніи представляемаго въ примірахъ остановило бы мысль мою, развъ вто съ должнымъ благоразуміемъ возьметъ изъ образа что-нибудь одно и отброситъ все прочее. Наконецъ, завлючиль я, всего лучше отступиться отъ всёхъ образовъ и твней какъ обманчивыхъ и далеко недостигающихъ до истины, а самому держаться образа мыслей болье благочестиваго, остановившись на немногихъ реченіяхъ, имъя руководителемъ Духа и до конца сохраняя полученное отъ Него озареніе, съ Нимъ накъ испреннимъ сообщникомъ и собесъдникомъ, проходитъ настоящій въкъ". И опять онъ же говорить: "Представь инв другаго Бога и естество Божіе, и я тебв представлю оную Троицу съ самыми именами и дълами; а если Богъ одинъ, одно верховивниее Существо, то откуда я представлю тебв подобіе? Или опять ищешь его въ предметахъ дольнихъ и окружающихъ тебя? Но весьма постыдно, и не только постыдно, а и подлинно суетно брать подобіе для предметовъ высшихъ изъ низшихъ, для неизмінных — изъ природы измінчивой и, какъ говорить Исвія (8, 19), съ мертвыми совітоваться о живых ь "... Къ концу слова поясняя, что если принимать ипостасное исхождение Духа отъ Отца и Сына, то необходино признать и два начала въ Божествъ, говоритъ, что и самъ Оома Аквинатъ, сознаван нельпость такого вывода, въ 36-мъ вопросъ первой книги своего богословія сказаль, что "Духъ Св. и отъ Отца непосредственно исходитъ"...

. Въ тринадцатомъ словъ представлены млогія и различныя выраженія св. Писанія о Духъ Св. и показывается, что ни въ одномъ изъ нихъ Духъ Св. не называется исходящимъ и отъ Сына.

Въ четырнадцатомъ доказывается, что всф мъста Писанія, считаемыя нъкоторыми за обличеніе противъ насъ, напр. гдф Духъ называется Христовымъ, Духомъ Сына, или сказанное

Digitized by Google

Спасителемъ "отъ Моего пріиметъ" и проч., инфють одну цель,

именно— представить соестественность Духа съ Сыномъ.
Въ пятнадцатомъ проповъдникъ представляетъ, что "всъ богословы всегда выраженіемъ "отъ Отца и Сына" и другими подобными хотятъ показать тождество естества Духа съ естествомъ Отца и Сына, а не источникъ Его ипостаснаго бытія". Между прочимъ замъчаетъ, что въ сочиненіяхъ св. Асанасія Ал. на западъ кое-что вставлено неподлиннаго и ихъ нужно исправить по спискамъ, находищимся на Востокъ.

Въ шестнадцатомъ (говоренномъ въ началъ весны, какъ самъ замътилъ) проповъдникъ излагаетъ въ краткихъ чертахъ ученіе о Троицъ, какъ сама Она открывала о Себъ собственными явленіями, чрезъ ангеловъ и людей. Между прочимъ говоритъ: "Вчера нъкій италівнецъ предложиль мнъ возраженіе, говоря: укажи мив отношение (охеоту) между Сыномъ и Духомъ, ибо несомивню надлежить же быть между сими лицами такому отношенію, по воторому бы Они и единосущными пребывали и различались между собою. Потому что ражданіе и извожденіе, рожденіе и исхожденіе и соединяетъ богоприлично Лица Божественныя и различаеть Ихъ. Но поелику ты уничтожаеть отношение извождения, ибо не допускаешь, что Духъ Св. исходитъ и отъ Сына, то или покажи намъ иное, или, въ противномъ случав, желая различить ихъ свойствами, ты признаещь чуждыми другь другу Лица сродныя. Но ты лучше допусти то отношение между сими Лицами, чтобы въ твоемъ богословін не выходило большой несообразности. На это предложение я такъ скажу. Еслибы Отепъ не имълъ отношенія въ Духу, навъ Изводитель въ Изводимому, и Духъ не относился въ Отцу, навъ Изводимый въ своему Изводителю, то сказанное предложение имъло бы великую силу у желающихъ добиться уступки отъ насъ, которые основательно говоримъ, что еслибы Духъ не нивлъ никакого отношенія къ Отцу или къ Сыну, то по сущности былъ бы чуждъ Отцу и Сыну. А поелику Богъ Отецъ по отношенію къ Духу есть такъ же Изводитель Изводимаго, какъ въ отношени въ Сыну Родитель Рожденнаго, и это признается всеми: то какъ единосущенъ Родитель Рожденному и Рожденный Родителю, такъ равно единосущенъ Изводитель Изводимому и Изводимый Изводителю, и оба эти Лица, то-есть Рожденный и Исходящій, по причинъ бытін отъ одного Лица—единосущны, равнобожественны и равночестны и между Собою и Тому, отъ кого получили бытіе".

Семнадцатое слово множествомъ логическихъ доказательствъ подтверждаетъ, что Духъ Св. не исходитъ лично и отъ Сына. Начало таково. "Какъ о пресущественномъ Божествъ не должно (ού τολμητέον) ни говорить, ни мыслить противно отврытому намъ богоприлично въ священныхъ изреченіяхъ, то и о Духъ Св. ны въруемъ, мыслимъ и говоримъ во всемъ и по всему согласуясь съ ученіемъ святыхъ, что по сущности Духъ Святый имветъ стояніе, водруженіе, пребываніе въ Отцв и Сынв и Себв Самомъ 83); а по дъйствію существенному нисходить къ твари отъ Отца чревъ Сына; по ипостаси же Своей исходить отъ одного только Отца. И таково, чтобы вкратив выразить, псповъдание наше о Св. Духъ. Посему въ Немъ по первому впечатавнію созерцаются сін три-сущность, ипостась и дъйствіе, какъ въ другомъ мъстъ 84) сказано нами общирнъе: и Онъ не есть ни сущность неипостасная, то есть — сама по себъ безъ ипостаси (личности), ни ипостась бездъйственная, ни дъйствіе безъ сущности. А что эта въра не наша только и не новая, что изначала хранили ее столоы въры, ясно вакъ изъ многаго другаго, такъ и изъ того, что они говорять объ ипостасномъ исхождении Его. Говорять же, что все, общее Отпу и Сыну, обще и Духу Святому, и все, что имъютъ Сынъ и Духъ, имъютъ отъ Отца, и особенность (толог) Отца есть та, что Онъ раждаетъ Сына и изводить Духа Святаго. Теперь: если все, что имъють Сынъ и Духъ, и самое бытіе, по общему мивнію всёхъ святыхъ имвютъ Они отъ Отца, а не отъинуду, то неправо было бы въровать, что Сынъ раждается отъ Него одного, а Духъ Св. лично исходить не отъодного Его. Опять: если особенность Отца есть ражданіе Сына и извожденіе Духа Св., то неправо было бы мыслить, что Сына раждаетъ одинъ только, а Духа изводитъ не одинъ, а съ къмъ-то другимъ. И еще: если общее Отцу и Сыну

 $<sup>^{53}</sup>$ ) Стаσιν, την ίδρυσιν, την μονήν έν τ $\psi$  Πατρί και τ $\hat{\psi}$  Υί $\psi$  και έν 'Εαυτ $\psi$  κεκτηται,— $\tau$ .-e. единосущен $\tau$  Отцу и Сыну.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Именно въ 14 словв.

обще и Духу, то, если допустить, что и личное извождение Духа обще Отцу и Сыну, въ такомъ случав это же будетъ обще ж Духу, и Онъ самъ себя будетъ изводить по ипостаси, Самъ Себъ будетъ виною (айтюч), такъ что во Св. Троицъ будетъ три вины (атта) Духа; но это богохульно. Я почель нужнымь съ самаго начала нъсколько выяснить для васъ главную мысль настоящаго слова, потому что замъчаю въ васъ облъненіе, — в вы приложите внимание. И такъ какъ при неправильности посылокъ (προτάσεων μή τὸ ὑγὶες κεκτημένων) не необходимо и выводъ доженъ, потому что можно и истинно заключать при неистинности посылокъ, а когда выводъ неправиленъ, то необходимо ложны или одна или объ посылки: то нужно ратовать противъ амаго вывода, противнаго богословію древнихъ отцовъ. Ибо показавши это, мы вивств покажемъ и неправильность посыдокъ, доводящихъ до такого заключенія, и истинность нашей въры".

Восемнадцатое слово "исправляеть некоторыя ошибочныя инвнія (ύπολήψεις) кое-кого о нвкоторыхъ предметахъ". Проповъдникъ ръшаетъ шесть возраженій, высказанныхъ ему послъ предыдущаго слова, и прежде всего следующее. "Поелику общее свойство Отца и Духа Св. - нерожденность, то необходимо и Отцу и Сыну принадлежить общее свойство-извождение Духа Св., чтобы какъ каждое Лице имветъ одно личное свойство, такъ и два Лица имъли одно общее свойство. Но что нерожденность обща Отцу и Св. Духу, это правда; все-таки изъ-за кажущагося лишенія не должно приписывать Отцу и Сыну, какъ общее свойство, извождение Духа Святаго, означающее личное Его бытіе (опарктіков). Есть вивсто нерожденности другое свойство, которое будучи общимъ Отцу и Сыну, не принадлежитъ Духу Святому: ибо ни Отецъ не исходитъ отъ какого-нибудь начала, ни Сынъ не происходитъ отъ Отца такимъ образомъ, какимъ происходитъ Духъ. Такъ что неисходность обща тольво Отцу и Сыну, подобно вакъ нерожденность только Отцу и Св. Духу. А я говорю это, если неодинаково понимать нерожденность въ нерожденномъ Отцъ и исходномъ Духъ: потому что въ Божественныхъ лицахъ нътъ ни двухъ исходныхъ, ни двухъ рожденныхъ, ни двухъ безвиновныхъ, ни двухъ нерожденныхъ Лицъ, какъ безъ сомивнія ни двухъ раждающихъ, ин

двухъ изводящихъ, ни двухъ причинъ, ни двухъ началъ. Потому что всв Божественныя Лица благочестно всвии прославляются какъ немножимыя и неумаляемыя и несмъщиваемыя, единичныя, а не двучастныя, и какъ три, не больше. А если кто признаетъ въ Нихъ два нерожденныя Лица, то, поелику есть въ Нихъ и рожденное Лице и исходное, въруетъ, что единъ Богъ есть не Троица, а четверица лицъ. И если говоритъ, что есть два раждающіе или изводящіе, или двъ вины, или два безвиновные, или два начала, то вводитъ двубожіе, ниспровергаетъ догматъ единоначалія и уничтожаетъ тріппостасность единаго Божества. Посему Василій Вел. въ третьей книгъ противъ Евномія говоритъ, что "одно и то же—Отецъ и Нерожденный"; и опять: "никто не будетъ столь безравсуденъ, чтобы дерзнулъ называть Нерожденнымъ другаго, кромѣ Бога всяческихъ"...

Въ девятнадцатомъ словъ показывается, что если допустить ипостасное исхождение Св. Духа и отъ Сына, то произойдетъ нескончаемое иножество несообразностей и нелъпыхъ выводовъ.

Двадцатое слово имъетъ предметомъ установление правильнаго взгляда на порядокъ Лицъ Св. Троицы, употребляемый въ словъ Божіемъ и отеческихъ писаніяхъ, такъ какъ и изъ этого датиняне усиливались вывести довазательства въ пользу своего мизнія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. Посль вступденія, говорить пропов'ядникъ: "нисхожденіе къ намъ благости Божіей противоположно пути боговъдънія отъ насъ къ Богу. Первое сообщается намъ отъ Отца чрезъ Сына во Святомъ Духв, а второй, начинаясь отъ насъ, поколику мы-существа, желающія знать Бога, отъ Духа чрезъ Сына направляется въ Отцу и въ Немъ утверждается. Поэтому богословы, указывая на способъ (тропоч) онаго Божія въ намъ синскожденія, говорять о немъ какъ о шествін сверху внизъ, потому и слышите: всяко даяніе благо и всякъ даръ совершень свише есть, сходяй къ намъ от Отца светов (Іак. І. 17). А разсуждая о пути боговъденія, полагають его начинающимся снязу и оканчивающимся вверху, какъ далъе скажемъ. Но нъкіе думаютъ, будто все это, написанное святыми для означенія или изліянія на насъ благости свыше, или приближенія нашего къ Отцу чрезъ Духа и Слово, сказано для означенія расположенія и порядка Божественныхъ Лицъ относительно мъста, а не образно (τοπικώς οὐ τροπικώς); думають, т.-е., что такія выраженія, гдв ни встрвчаются, указываютъ на отношение Божественныхъ Лицъ между собою по расположенію и порядку. И въ этомъ особенно мы разнимся отъ италіянцевъ. Они думаютъ, что сказанное о нисхожденіи къ намъ благости относится къ личному исхожденію Дужа, и потому представляють, что Отецъ по мъсту выше Сына и Духа, а Духъ ниже Отца и Сына, и Сына поставляютъ посрединъ, между высшимъ и нившимъ. Какъ будто не въдаютъ они, что въ Божественныхъ Лицахъ не такъ, чтобы первое раждало второе, и сіе опять третіе, или первое и второе оба по сущности или хотънію лично изводили третіе, такъ чтобы выходило два етца или двъ причины. Ибо нътъ тамъ перваго и послъдняго, или перваго, втораго и третьяго по місту или счету времени, чтобы одно по порядку было первымъ, другое вторымъ и третье третьимъ, и третіе далеко бы отстояло отъ перваго, а это отъ того, какъ очевидно разобщаемыя стоящимъ между ними посредничествомъ втораго, а второе было бы близко къ обоимъ, какъ отъ одного происходящее и другому сообщающее бытіе отъ перваго и отъ себя. "Не отъ двоицы лицъ изводится одно лицо, прочь такая мыслы! ни въ составъ двоицы входитъ непроизведенное ею, ни первая единица подвиглась во вторую и вторая въ мную, третью единицу, но единица только подвиглась богоприлично въ двойственность", по великому въ богословіи Григорію, какъ и мы благочестно знаемъ, въруемъ и проповъдуемъ. А по нимъ выходить, что въ непостижимой и нераздельной Троице ипостась Духа есть нвчто далекое отъ ипостаси Отца, и Отецъ есть первыйшій и высочайшій Духа, а первый и высшій относительно Сына и, какъ пренебесный, далечайшій отъ насъ; Сынъ же по отношению въ Отцу-второй и низший, а первый и высшій относительно Духа и, какъ небесный, ближе къ намъ, нежели Отецъ, а Духъ Святый-второй по Сынъ и третій по Отцъ, ближе въ Сыну и ниже Его, а по отношенію въ Отцу еще ниже, и къ намъ-самый бливкій, какъ стоящій далеко неже отъ высочайшаго. И Отецъ, дальше, есть непосредственный и ближайшій виновникъ только Сына, а Духа-посредственный и отдаленивйшій". Засинь, сославшись на рисуновъ Іеровея, какъ не согласующійся съ такими представленіями и въ этомъ доказательствъ самъ, по умъренному отзыву Евгенія Булгариса, не весьма согласуясь съ правиломъ истины, Вріенній продолжаєть: "у нихъ все идетъ сверху внизъ, и Божественныя Лица соединены между собою какъ бы линіями, въ родъ длинной цъпи, или родословіемъ". И далъе показываетъ, что такимъ представленіемъ совершенно уничтожается единосущіе и равночестность Божеств. Лицъ.

"А что святые, употребляя такія выраженія и порядовъ, по-следовательно идущій отъ Отца чрезъ Сына въ Духу, имеютъ целію изливаемыя на насъ отъ Нихъ благодатныя дарованія или наше восхожденіе въ Нимъ, а не местное стояніе или только одинъ порядокъ Божеств. Лицъ, ясно изъ следующаго. Василій Великій въ восьмой 65) главъ книги къ Амоилохію такъ дословно говоритъ: "когда приводинъ себъ на мысль подаяніе намъ благъ Единороднымъ, или приведение насъ самихъ и присвоеніе Богу, то исповъдуемъ, что сія благодать бываетъ намъ чрезъ Него и въ Немъ; такъ что слово "чрезъ Него" свойствен-но благодарящимъ. И когда апостолъ благодаритъ Бога чрезъ Інсуса Христа (Рим. 1, 8), и опять говорить, что чрезъ Него получить благодать и апостольство, чтобы во имя Его покорять въръ всъ народы (ст. 5), или что чрезъ Него мы и получили доступъ къ той благодати, въ которой стоимъ и хвалимся (Рим. 5, 2), тогда показываеть Его благодъянія намъ, такъ какъ Онъ иногда отъ Отца изливаетъ благодать благостыни на насъ, иногда же насъ Самъ Собою приводитъ къ Отцу. Ибо когда впостояъ говоритъ: чрезъ котораю мы получили благодать и апостольство (Рим. I, 5), тогда показываеть, что сіе подаяніе благь отъ Него происходитъ; а когда говоритъ: чрезъ которато и полу-, чили мы доступь (5, 2), тогда представляеть, что принятие насъ и усвоеніе Богу бываетъ чрезъ Христа. Потому что, говоритъ Христосъ, никто не приходить къ Отиу, какъ только чрезъ Меня" (Іоан. 14, 6). И въ восемьнадцатой главъ той же книги: "Путь богопознанія есть отъ единаго Духа чревъ единаго Сына къ единому Отцу. И обратно: облаженствование природы, освящение природы и царственное достоинство отъ Отца чрезъ Единород-

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Собственно изъ восьмой главы (книги о Св. Духв, къ Аменлохію) взять последующій отрывокъ со словь "и когда апостоль" и проч., а предыдущій находится въ седьмой главв.



наго переходить на Духа. Такимъ образомъ и ипостаси исповъдуются, и благочестивый догмать единоначалія не опровергается". Приведши еще двъ выдержки изъ сочиненій Василія В., проповъдникъ дълаетъ выводъ, что "богословы, поставляя Сына проповъдникъ дъластъ выводъ, что "богословы, поставляя Сына между Отцемъ и Духомъ, хотятъ этимъ представить ниспосланіе къ намъ благъ чрезъ Него отъ Отца и наше приближеніе чрезъ Него къ Отцу. А порядокъ лицъ въ исповъданіи и врещеніи они предали Церкви, чтобы кто-нибудь не крестилъ страннымъ образомъ и исповъданія въры не произносилъ безпорядочно, а не для показанія состоянія и порядка въ пребожественной Троицъ, въдомыхъ Ей одной. Ибо говоритъ Григорій Богословъ во второмъ словъ о миръ: "о божественныхъ Лицахъ такъ мыслимъ и такъ содержимъ, что одной только Троицъ въдомы естество и порядокъ Ихъ, и тъмъ очищеннымъ душамъ, которымъ это откроетъ Троица теперь или въ послъдствіи". Въ послъдствіи, тоесть: по кончинъ сего въка, въ въкъ нескончаемомъ. Да и какимъ образомъ дадимъ мъсто такому распредъленію въ неравлъльной образомъ дадимъ мъсто такому распредъленію въ нераздъльной Троицъ, которую всю, какъ и отдъльно каждое изъ Ея лицъ, весь этотъ міръ и вся пренебесная область не можетъ вмъстить?... Если же допустивъ въ божественныхъ Лицахъ распредвление по мъсту или по состоянію, то необходимо признавать, что Они ограничиваются нъкоторыми мъстами" и проч. "Но мы, скажемъ предъ Богомъ, хранимъ порядовъ, преданную намъ святыми послъдовательность именъ божественныхъ, или соедпиеніе и сочетаніе ихъ, или какъ угодно кому назвать это, и сочли бы безтаніе ихъ, или какъ угодно кому назвать это, и сочли бы безпорядочностію, еслибы кто дерзнуль сказать, что естественная благость Божія преходить отъ Духа чрезъ Сына къ Отцу, и обратно—путь богопознанія, наше приведеніе къ Богу и усвоеніе, идеть отъ Отца чрезъ Сына къ Духу, или еслибы кто перечисляль божественныя лица въ такомъ безпорядкѣ: Духъ, Отецъ, Сынъ; или же: Отецъ, Духъ, Сынъ. Потому что этимъ давался бы въ одномъ случаѣ поводъ думать, что Духъ есть вина Отца и Сына, а въ другомъ, что Сынъ есть Сынъ Духа. А что подобное сочетаніе именъ считается у святыхъ нестроеніемъ, и, избѣгая его, они принимаютъ иное счисленіе, порядокъ въ Троицѣ богопреданный, сами свидѣтельствуютъ. Такъ Василій Вель посланіи къ монахинямъ говоритъ: "Духъ св. и исчисляется съ Отцемъ и Сыномъ, почему Онъ и выше твари, и ставится въ съ Отцемъ и Сыномъ, почему Онъ и выше твари, и ставится въ

порядев третьимъ, какъ научены мы въ Евангелін самимъ Господомъ, сказавшимъ: идите и крестите ихъ во имп Отща и Сыпа и
Святало Духа (Мв. 28, 19). А кто ставитъ Его прежде Сына или
говоритъ, что онъ первоначальные Отца, тотъ противится Божію повельнію и чуждъ здравой въры, какъ не сохраняющій
образъ славословія, какой принялъ, но самъ отъ себя вымышляющій новое ученіе, въ угодность людямъ"; и далье: "новое
измышленіе порядка (въ св. Троицъ) отметаетъ самое бытіе его
и всю въру опровергаетъ; и равно нечестиво какъ низводить
Духа къ твари, такъ и полагать Его выше или Сына или Отца
по времени или по порядку".... Замътьте мысль богослововъ, что
они называютъ порядкомъ последовательность въ богопреданномъ сочетаніи трехъ именъ, въ исповъданіи (т.-е. въ символь),
къ славословіи, въ крещеніи, и свидътелемъ правоты своего пониманія приводятъ самого Христа, Самоистину. И объ этомъ
довольно".

"А чтобы кто не заподозрилъ насъ, будьто думаемъ, что есть порядовъ только въ именахъ божественныхъ, а въ лицахъ нътъ, говоримъ, что нельзя отречься, что есть порядовъ въ божеств. Троидъ, и, опять, нътъ его. Послъднее-по причинъ превосходства; ибо говоримъ, что нътъ тамъ порядка не по причинъ неустроенности, а потому что самое дало превосходить порядокъ; а первое, потому что считаемъ порядокъ благомъ, а Богъ есть полнота всякаго блага. И считаемъ неизреченнымъ порядкомъ тотъ, какой Онъ и чрезъ святыхъ указываетъ въ Себъ, а не тотъ, какой бы мы приписали Ему. Ибо очевидный безпорядовъ, разсуждая объ ономъ порядкъ, не держаться указанія свыше, а самимъ опредълять, каковъ долженъ быть порядокъ въ божественныхъ Лицахъ. И по сущности, какъ бы былъ порядовъ въ Нихъ, когда единство и тожество сущности не допускаетъ перваго по чину и последняго? А по тремъ ипостасямъ и весьма есть порядокъ, говоримъ; онъ состоитъ въ томъ, что каждое изъ Лицъ божественныхъ сохраняетъ свое личное свойство (ίδιότητα, особность) непричастнымъ и несообщинымъ другимъ лицамъ. И Григорій Богословъ говоритъ въ словѣ о св. Духѣ: "надлежало свойстванъ (ιδιότητας) пребыть неизмѣнными въ Отцѣ, Сынѣ и св. Дукъ, чтобъ не было сившенія (σύγχυσις) въ божествъ, если оно допускаетъ и иное что въ порядкъ". А Василій Великій въ

Digitized by Google

третьемъ слови противъ Евномія: "еретики говорять, что божество подлежить порядку и подчисленію; и мы скажемъ, что написвно: первый человько ото земли перстень, вторый человько Господь сь небесе (1 Кор. 15, 47), и опять: прежде душевное, потомь духовное (ст. 46). Значитъ, если второе подчисляется первому, а подчисленое достоинствомъ ниже того, чему подчисляется, то выходить по вашему, что духовный человекь ниже душевнаго и небесный-перстнаго". И опять тамъ же: "Евномій поставляеть Духа третьивъ по достоинству и порядку, будто научившись этому отъ святыхъ; но вто эти святые, или въ накихъ твореніяхъ они изложили это ученіе, сказать не умветь". И сввтило Александрів, Аванасій: "одно Начало въ божествъ, а не два начала; поэтому собственно и есть единоначаліе. Изъ этого Начала по естеству есть Богъ Слово, не какъ другое начало само по себъ, не вив Его, чтобы разностію (стеротить, допущеніемъ другаго начала) не ввести двуначалія и многоначалія. Посему у насъ, по апостолу, единь Бозь Отець, изъ Него же вся (1 Кор. 8, 6); потому что и Слово отъ Него рожденно (усумутов), и Духъ отъ Него исходно (екпоречтфс)". И завтословесный Іоаннъ, изъясняя сказанное Авраамомъ рабу своему: положи руку твою подъстеню мое и попавнись мию Богомъ небесе и земли (Быт. 24 гл.), въ продолженіи беседы говорить: "да проповедуется Духь, да возносится Единородный, да славится Отецъ! Пусть никто не думаетъ, будто уничижается достоинство, если упоминаемъ сперва о Дужъ, потомъ о Сынъ, потомъ объ Отцъ, или сперва о Сынъ, потомъ о Духф, потомъ объ Отцъ! Богъ не имъетъ порядка не вакъ существо неустроенное, но какъ сущій превыше порядка. И очертанія (охіна) не имветь Богь, не какъ неимвющій вида, но какъ невообразимый (ασχημάτισος). И какъ образа (μορφήν) не имъетъ Богъ, не какъ безобразный (биорфоз), но какъ безтвлесный, такъ и порядка не имветъ божественное естество, не какъ неустроенное, а какъ превосходящее порядокъ. Я называю Отца первымъ, первымъ не по порядку, а по представленію въ своемъ унь: потому что Онъ родитель Единороднаго, корень святаго плода, Свътъ въчный, Виновникъ (айтюч) въчнаго свъта". Тавъ вотъ порядовъ ипостасей понимается святыми, а не какъ нъкоторые вывышляють себъ порядовь божественных Лиць сверху

по странному наращенію, чтобы, какъ имъ кажется, такимъ образомъ составилось у нихъ лице исходное" и проч.

Въ заключение говоритъ: "Видите, какъ всъ богословы, держась одной мысли и Духа, и имън въ виду одну цъль, храня одно и тоже исповъдание и порядокъ, и сами поставляютъ Сына среди Отца и Духа и научають такъ исповъдывать? не потому, чтобы этимъ признавали Сына виною Духа, но чтобы вто-нибудь не подумаль, будго Духъ есть Сынъ Отца, и, опять, Духъ есть Отецъ Сына, если произносить исповедание такъ: Духъ, Сынъ, Отецъ; и чтобы показать нисхождение въ намъ благости Божией отъ Отца чревъ Сына въ Духв, а восхождение наше и усвоение Богу-отъ Духа чрезъ Сына въ Отцу. Потому что вакъ нивто не можеть придти къ Отцу не чрезъ Сына, какъ говоритъ самъ Спаситель (Іоан. 14, 6),—ибо чрезъ Него имъетъ доступъ (Рим. 5, 2), приведеніе (Еф. 2, 18) и усвоеніе Богу Отцу (Еф. 2, 19): такъ и никто не можетъ ни помыслить, ни назвать, ни признать Інсуса Господомъ, какъ только Духомъ Святымъ (1 Кор. 12, 3), — ибо пріобщаясь Ему имвенъ любовь Отца, благодать Сына и общеніе самого Его, Духа святаго (2 Кор. 13, 13). И объ этомъ все преданное намъ чрезъ законъ и пророковъ, апостоловъ, евангелистовъ и учителей мы и знаемъ, и пріемлемъ, не простиран своей пытливости далъе сего. Потому что Богь, будучи благь и полезное встить и каждому устрояя, ясно открылъ дтиствительно сущее и то, что намъ полезно знать: а о несуществующемъ и томъ, чего вивстить не можемъ, умодчалъ. И за это пусть вояжигають для меня огонь, пусть обнажають мечи, роють яму, выпуснають звірей, грозять изгнаніемь и мунами, и самою поносною смертію; нисколько не думаю о томъ! Пусть гибнеть это мое бренное твло, и все принадлежащее ему да исчезнетъ, кавъ прахъ силою вътра; только благочестие да соблюдется у меня неповрежденнымъ".

Въ двадцать первомъ словъ проповъдникъ объясняетъ, въ какомъ смыслъ говорится, что изъ лицъ въ Троицъ, происходящихъ (αίτιατῶς) отъ единаго Начала, одно происходитъ прямо (προσεχῶς) отъ Него, а другое—при посредствъ Того, которое отъ Него прямо. А говоритъ такъ именно св. Григорій Нисскій въ книгъ къ Авлавію, и его слова вполнъ приводитъ Вріенній. Они таковы: "исповъдуя безразличіе естества, не отрицаемъ разно-

сти быть причиною и происходить отъ причины, понимаемъ. что этимъ только и различается одно отъ другаго, именно твиъ, что, какъ въруемъ, одно лице есть причина, а другое – отъ причины. И въ томъ, что отъ причины, опять представляемъ себъ другую разность: ибо одно прямо (προσεχώς) отъ Перваго, а другое отъ Перваго же при посредствъ Того, что прямо отъ Него". Вріенній спрашиваетъ выставляющихъ это святоотеческое мъсто въ защиту своего неправаго мивнія: "какъ вы понимаете нарвчіе προσεχῶς (примо) въ смыслв мъста (τοπικῶς), времени (χρονικώς, или иносказательно (τροπικώς) образно)? или это слово не вандючаетъ нинакой мысли? Но если въ смысле места, то нинанія мъстныя разстоянія не имъють мъста въ Богь потому что бежество безпредвльно и неограниченно; а если въ смыслъ времени, то всегда сущее, какъ всегда сущее, не подлежить протяженію времени. Божественныя лица все собезначальны и совечны; нътъ въ Нихъ перваго по времени или послъдняго. Если же ни въ смыслъ времени, ни въ смыслъ мъста нельзя понимать выраженія "одно прямо отъ Перваго, а другое чрезъ То, что отъ Него прямо", то остается согласиться, что такъ сказано по причинъ различія въ происхожденіи лицъ, по которому одно изъ сущихъ отъ Причины называется Сыномъ, а другое Исходнымъ (πρόβλημα); потому что, кромъ сего, инаго различенія нельзя и представить. Но я скажу объ этомъ ясиве.

"Ибо, если Духъ исходитъ такимъ же образомъ, какъ раждается Сынъ, то и Онъ будетъ Сыномъ; и если Сынъ такъ же
происходитъ, какъ и Духъ отъ Отца имъетъ бытіе, то, конечно,
Онъ не будетъ Сыномъ. То-есть: если мыслить и говорить о
прямомъ и непосредственномъ отношеніи Духа къ Отцу, какъ
къ Отцу, то Онъ будетъ тотчасъ представляться Сыномъ, а не
Исходнымъ; и если называть и славить Сына непосредственно
и прямо съ Изводителемъ, то сейчасъ представится Онъ исходнымъ Изводителя, а не Сыномъ. Въ подтвержденіе этой мысли
говорящій такъ учитель выставляетъ слъдствіе сказаннаго имъ:
"такъ что и единородность несомнънно остается при Сынъ, и
Духу несомнънно также принадлежитъ бытіе отъ Отца, потому
что посредничество Сына и Ему сохраняетъ единородность, и
Духа не удаляетъ отъ естественнаго отношенія къ Отцу". Такъ
что, еслибы посредничество Сына удаляло Духа отъ естествен-

наго отношенія (σχέσεως) Его въ Отцу, или приводило въ сомнъніе бытіе Его отъ Отца, такое выраженіе представляло бы великую опору для усиливающихся доказывать, что прямо отъ Отца одинъ только Сынъ, а Духъ не прямо отъ Него исходитъ, посему и отъ Сына исходитъ. Поелику же нивто не сомнъвается, что и Духъ имъетъ бытіе отъ Отца, какъ видится и изъ словоупотребленія сего учителя, и посредство Сына нисколько не отдаляетъ естественнаго Его отношенія къ Отцу: то очевидно, что выраженіе прямо и не соединяетъ ипостась Сыновнюю съ Отчею мъстно, и не удаляетъ (бії (прат) ипостась Духа отъ Отчей ипостась.

"Но туть бываеть неправильное понимание словоупотребления. Потому что: тогда какъ это умственное представление (θεώρημα) должно принимать не въ прямомъ смысль, нъкоторые понимаютъ его въ сиысле места, и думають, что говоримое о двухъ, тоесть Сынв и Духв, говорится объ одномъ только лицв, Сынв, съ намъреніемъ какъ бы забывая, что Причина одна, а не двъ, и что Сущихъ отъ Причины два, а не одно. Между твиъ это выраженіе имбеть целію выяснить, что Духъ святый самъ по по себъ (бі санто) и мыслится, и есть, и признается, какъ исходящій отъ Изводителя, но не отъ Отца, а чрезъ Сына, прямо отъ Отца рожденнаго, и отъ Отца; подобно какъ и о Сынъ въруевъ, и мыслимъ, и есть на самомъ двяв, что самъ по себв (δί έαυτόν) Онъ отъ Отца, но не отв Изводителя, а чрезъ Духа, исходящаго прямо отъ Изводителя, и отъ Изводителя"... И далве, частію логическими выводами, частію святоотеческими писаніями проповъдникъ, уясняетъ и доказываетъ, что приведенное выше мъсто изъ книги св. Григорія Нисскаго приличнымъ слововыраженіемъ указываетъ только, чтобы при означеніи личнаго отношенія Сына и Духа въ Отцу не употреблять безразлично именъ Отца и Изводителя, не говорить напр., что Богъ Сынъ раждается отъ Изводителя. А относительно примъровъ (корень, вътвь и плодъ; родникъ, потокъ и река; солнце, лучь и светъ), которыми противники подтверждали свое неправое понимание того мъста, замвчаеть: "суетное дело изъ предметовъ дольнихъ заимствовать подобіе для вышнихъ, потому что совершенио неповволительно въровать по соображению. Гдъ въ каноническихъ писанияхъ записано такое начало въры? или въ какихъ твореніяхъ учителей

положено основаніе догмата, что Духъ св. по взаимному отношенію Лицъ причинныхъ (сущихъ отъ Причины) и причинъ исходитъ и отъ Сына"?...

Въ 1422 году радостное для всего православнаго Востока событіе подало Вріеннію случай сказать два краснорвчивъйшихъ слова. Это событие есть счастливъйшее отражение отъ ствиъ Константинополя полчищъ султана Мурада 2-го, три изсяца мъсяца (съ 10 іюля по 24 августа 1422 г.) осаждавшаго греческую столицу и безуспъшно дълавшаго нъсколько приступовъ для взятія ея Ближайшимъ поводомъ къ разрыву мирныхъ сношеній грековъ съ турками была настойчивость императора Манчила предъ новымъ султаномъ на выдачу ему дътей предшественника (Мехмеда 1-го), султанскихъ братьевъ, для воспитавія въ Константинополь, въ силу завъщанія ихъ отца, и потомъ — поддержка Мустафы, сына Баязетова, въ его притяваніяхъ на султанскій престоль. Вся тяжесть осады и защиты пала на пареградцевъ; латиняне не подали ни малъйшей помощи. Духовенство и особенно монахи при защить города оказались самоотверженными героями.

Чтобы понять всеобщую радость объ избавленіи, припомнимъ нъкоторыя обстоятельства осады. Отъ одного конца города до другаго султанъ велълъ, на разстояни полета стрълы отъ ствиъ, насыпать большой валь, какъ для прикрытія своихъ войскъ, такъ и для препятствія осажденнымъ; противъ города обращено было множество осадныхъ орудій всякаго рода, черепахъ (машина со сводомъ) и бросательныхъ машинъ, большихъ деревянныхъ башень на желъзныхъ колесахъ и подвозиныхъ волани къ ствианъ, наконецъ и тяжелая артиллерія, въ первый разъ появляющаяся при этой осадв Константинополя. Не пренебрегли и заложениемъ минъ, и порчею водопроводовъ. Для большаго одушевленія войска и привлеченія охотнивовъ было объявлено всюду, что "вст богатства и все население города отдаются въ добычу правовърнымъ; приходите и смъло беритесь за дёло!" Оттого въ лагерв осаждающихъ появилось иного сволочи всякаго рода — торгашей, барышниковъ, мънялъ и цвамя толим дервишей, которые считали своею неотъемлемою добычею греческихъ мокахинь. Въ лагерь прибылъ изъ Бруссы самъ великій шейхъ (шейхъ-уль-исламъ), встръченный

съ торжествомъ султаномъ и войсками. Онъ, посоветовавшись съ Кораномъ, назначилъ даже день, въ который падетъ столица греческая. Тогда по всему лагерю день и ночь стали раздаваться врики радости наряду съ насмъшками и бранью противъ осажденныхъ, которымъ кричали: "гдъ вашъ Богъ, несчастные помен? гав вашъ Христосъ? гав ваши святые? Завтра возьмемъ вашъ городъ и сдвлаемъ васъ рабами, въ вашихъ главахъ обезчестимъ вашихъ женъ и дочерей, вашихъ монахинь отдадинъ нашинъ дервишамъ; по нашей въръ пророкъ намъ возвъстиль это!" Насталь и указанный шейхомь день: это быдо 24 августа. Въ полдень шейхъ даль знавъ и пятилесятитысячная 86) толпа, пустивши тучу стрэль, ринулась на стэны, которыя въ некоторыхъ местахъ и были тотчасъ заняты. Но въ эту минуту все населеніе, какъ бы по чудесному мановенію, бросилось въ ствиамъ; мущины и женщины, стариви и дети, знатные и простые, священники и монахи, туземцы и иностранцы, съ оружіемъ и безъ оружія, всякій съ чвиъ попало, ринулись на враговъ, уже начавшихъ овладъвать и сторожевыми башнями, и въ нъсколько мгновеній отбросили ихъ назадъ; враги бъжали, и на закатъ солнца уже не видны были со стънъ городскихъ. Радость объ этой победе, объ этомъ чудесномъ спасенія отъ крайней опасности, была необычайная. Всв приписывали ее чудесному ваступленію пресвятой Богородицы, которой чудотворная икона, извъстная подъ именемъ Одигитрін 87), на время осады изъ Одигитріевскаго монастыря перене-

<sup>97)</sup> Сія чудотворная икона Богоматери подучила это наєваніе отъ м'ястности монастыря, въ которомъ находилась со временъ Пульхерін императрицы. Пульхерія, подучивъ икону мъъ Антіохін, поставила ее въ мужскомъ, основанномъ ею монастырѣ, на берегу Пропонтиды, гдѣ стоялъ и маякъ, освѣщаемый ночью для указанія пути судамъ (πρὸς όδηγίαν πλοιων). Эта м'ястмость называлась όδηγὸς, а монастырь μονὴ τῶν όδηγῶν, или уже по иконѣ τῆς Οδηγητρίας. Во время войнъ, императоры часто обносили икону по лагерю, умоляя Богородицу быть вождемъ (όδηγὸς) христіанъ. Византія кшусчасть І, стр. 185 и дал. Архим. Сергія Полный Місяцесловъ 2, Зам. 28 іюля.



<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Писатели того времени подагають число всего ополченія турецкаго подъ стінами Константинополя во сто тысячь; сюда они консчно включають и множество пропілецовь всякаго рода, рабочихь и т. под.

сена была въ монастырь Жизнодавца Христа, что въ полъ ва), чтобы отсюда удобиве носить ее съ литіею по ствиамъ города близь воротъ Херсейскихъ (Хєродіа), наиболье угрожаемыхъ. По минованіи опасности, она съ торжествомъ внесена была въ свой монастырь, и тогда же въ Одигитріевскомъ монастыръ сказано было Вріеніемъ "благодарственное слово пресвятой Богородицъ".

Упомянувши сначала, что и вратность времени и чрезвычайное стечение народа не позволяють многословить, да и великое утомление побуждаеть къ краткости, а если кто изълюбителей слова желаеть послушать больше о настоящемъ торжествъ, то если Богь дасть, послушаеть во второмъ часу наступающей среды <sup>59</sup>), Вріенній говорить:

"Мужи римляне (рицаїот), мужи православные, возлюбленные во Христв! Утвердите въ сердцахъ своихъ реченіе истины, которое съ дерзно веніемъ въщалъ я всёмъ эо) и въ храмъ св. апостоловъ, и въ монастыръ Жизнодавца, что первозванный Андрей вмъстъ съ бывшими по немъ православными патріврхами, первый изъ царей христіанинъ Константинъ Великій, онъже и строитель сего города, всъ православные цари, наконецъ отцы ваши, дёды и прадъды даже до переселившихся сюда изъ Рима э1), кромъ того триста восемнадцать богоносныхъ отцовъ, которые служили вмъстъ и посвятили за) городъ сей Богородицъ, всъ предстоятъ престолу величія на небесахъ (Евр. 8, 1) и умолнотъ, да пребудетъ городъ этотъ нерушимымъ (фудостоу)

<sup>•••)</sup> Историческая несообразность, впрочемъ часто попадающаяся въ греч: сборникахъ; никейскіе отцы 325 г. не могли участвовать въ освященів нош вой столицы 331 г.



<sup>\*\*)</sup> Моуй тіїς Хώраς—наз. потому, что находился нівкогда вий стівнъ городскихъ, въ предмістін, которое уже при Өеодосіи Млад. соединено съ городомъ стівною.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Въ 1422 г. 24 августа приходилось на вторникъ; перенесеніе иконы последовало, вероятно, дня чревъ два после сего, а на среду отложена проповедь потому, что въ каждую среду, по завещанію Пулькерія, совершалась служба Богоматери въ построенномъ ею краме.

<sup>\*\*)</sup> Изъ этого видно, что Врісиній во все время осады возбуждаль духъ со граждань и ободряль ихъ своими пропов'ядими, изъ которыхъ впрочемъ ни одна не сохранилась.

эт) То-есть по перенесении столицы въ Константинополь.

даже до дня суднаго. И онъ несомивно пребудеть <sup>28</sup>), доколь продолжится сей привременный въкъ, пребудетъ не силою своихъ обитателей, а поддерживаемый заступленіемъ Богородицы. А если не върите словамъ моимъ, то повърьте чудесамъ, являемымъ ежедневно къ поддержанію его: потому что со времени 
его существованія съ нимъ бываетъ то же, что <sup>24</sup>) и съ церковію Христовою. Сколько царей, мучителей, военачальниковъ, 
невърныхъ, еретиковъ и безбожниковъ подымалось на насъ! 
Персы и Скием съ востока, Савроматы и Готом съ съвера, 
Булгары и Пеоны (венгры) съ запада, Агаряне и Авары съ 
юга, всъ виъстъ и наждый порознь, не переставали намригать 
всъ силы противъ него. Но воюемый столькими врагами, онъ 
пребудетъ неодолимъ, доколъ въра православная пребудетъ въ 
немъ.

"Сосвидътельствуютъ моему слову и Даніилъ пророкъ въвидъніяхъ, и евангелистъ Іоаннъ въ Откровеніи, и апостолъ Павель во второмъ посланіи къ солунянамъ, и Самъ Господь, говорящій въ Евангеліяхъ: Сынъ человическій, пришедши, найдеть ли въру на землю (Лук. 18, 8); а еще прежде Богъ, показавшій пророку всё царства въ видъ одного цъльнаго образа, потому что нътъ никакого перерыва между голенью и ногою, и не все только жельзо или глина, подобно тому, какъ нътъ никакого посредства между еллинами и роменми въ Поелику Богъ есть единая надежда безнадежныхъ и помощь безпомощныхъ, и заступникъ обижаемыхъ, то Онъ и не предалъ насъ ни въ смерть, ни въ погибель, ни въ безчестіе, ни въ конечное исчезновеніе и всесовершенное истребленіе, т.-е. чтобы враги разорили цернии до основанія, христоименитый народъ сего города разсънли плённиками по всёмъ странамъ, монаховъ и священниковъ пре-

<sup>&</sup>lt;sup>ээ</sup>) Нужно мысленно поставить себя на место Вріенія, чтобы несколько уяснить себе увлеченіе его.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Конечно—смі до сопоставленіе, вызванное можетъ-быть больше порывомъ враснорічня, нежели убіжденіемъ самого проповідника.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Насколько твердо быль убъждень въ своихъ выводахъ самъ Вріенній мы не входимъ въ сужденіе; только просимъ читателей вспомнить, что въ впоху 1812 года и весьма солидные мужи не свободны были отъ попытокъ въ пророчествахъ Даніила и въ Апокалипсисъ найти разъясненіе современныхъ имъ событій.

дали мечу или волнамъ морскимъ или огню, попрали храмъ Совійскій и всё святыя обители, потребили самую память патріарха и царя православнаго. Все это предзрёваемое какъ бы во снё, довольно къ тому, чтобы подвигнуть Бога на помощь намъ безпомощнымъ. Потому-то Онъ и воздвигъ намъ неодолимую заступницу, Владычицу нашу Богородицу, торжественно опять воспріялъ насъ и явно освободилъ отъ сёти ловящихъ.

"Такъ вотъ происходитъ съ нами, а не какъ некоторые думають, будто Богь прогиввался на насъ, отринуль насъ отъ лина Своего и совершенно оставиль. Не такъ это, не такъ, да не будеть! Это влевета людей, которые негодують на нась, ноторые, чтобы довести родъ нашъ до гибели квалятся, что самого Бога имъютъ на своей сторонъ, и не стыдятся. Нътъ; но тогда накъ злословять насъ свои и навътують на насъ ближніе, мы вынуждены были истребить враговъ, которыхъ безъ труда Богъ предаль въ наши руки. Явно, что это случилось не отъ Бога, а отъ людей, и, выражансь съ Павломъ, насъ постигло искушение не иное, а человъческое (1 Кор. 10, 13). А если не всвиъ такъ это представляется, то ничего необычайнаго въ томъ нътъ, потому что не всъ понимаютъ различіе между искущеніемъ и оставленіемъ отъ Бога, и часто кто-нибудь, подвергаясь опасности на корабав, неосновательно обвиняетъ коричаго, ньвоинъ, получившій рану въ лагеръ, несправедливо жалуется на военачальника, и гражданинъ, териящій лишеніе въ осажденномъ городъ, не всегда справедливо обвиняетъ царя.

"Но приступинъ нынъ всъ съ благоговъніемъ къ Богородицъ, всею душею воздадимъ Ей благодарственная, и рабски скажемъ Ей: радуйся, благодатная! Господъ съ Тобою! (Лун. 1, 28) Благословенно имя Твое, препрославленна жизнь, дивны чудеса. Веселись небо, ликуй земля, взыграй море, славьте Ее пророки, квалите апостолы, превозносите мученики, воспъвайте всъ! А я, какъ бы устами всъхъ васъ, за всъхъ скажу Ей: о Владычице, всъ благодаримъ Тебя за все, что Ты въ прежнія времена содълала отцамъ нашимъ, защищая этотъ городъїм за то, что внынъ дивнаго содълала въ насъ, предъ очами нашими! Устами и сердцемъ, мыслію и душею, и голосомъ возвъщаемъ Твои къ намъ милости, и явно предъ всъми исповъдуемъ Тебя необоримою заступницею и непостыдною предстательницею на-

шею. И важдый изъ насъ себя и другъ друга, и тъла, и дущи, и все наше, и сей градъ нашъ, а лучше сказать—все съ нимъ, Тебъ вручаемъ! И свидътельствомъ этой нашей въры въ Тебя, послъ многаго иного, служитъ, что какъ только услышали мы объ этомъ нашествіи на насъ нечестивца, тотчасъ возложили на Тебя свои надежды, и тогда какъ онъ различными способами покушался одольть насъ, мы къ Тебъ прибъгали; а теперь, когда онъ ушелъ со стыдомъ, Тебъ единой восписуемъ побъдительная.

"Какъ сначала мы по ствнамъ городскимъ провожали Твою икону, какъ неодолимую защиту, ни во что вмъняя собственную стойкость, такъ и нынв, явно показавшую себя побъдительницею и торжествующею, провожая съ торжествомъ, поставили ее на томъ мъсть, откуда она взята была. Весь городъ поколебался отъ удаленія ея и долго быль въ нечали отъ ея продолжительнаго странствованія (Пс. 119, 5), и весь, опять пресвытью отпраздиствоваль ныны возврать ея. Напогда Скинія свиденія, двинутая отъ горы Сянайской къ горе Сіонъ, сопровождаема была племенами еврейскими, расположенными крестообразно (Числ. 2 гл.). Царь и пророкъ Давидъ, неренося кивотъ Завъта Господня отъ Силома въ Іерусалимъ, облеченный въвиссонную одежду и върукахъ имън Псалтирь, пълъ на немъ прекрасную входную пъснь, ликовалъ, веселился, въ благочестивомъ изступленіи и духовномъ радованіи скакалъ предъ вивотомъ (2 Цар. 6, 13-16). И сынъ его, Соломонъ, внося кивотъ во святилище храма, во святое святыхъ (3 Цар. 8 гл.), которое было прообразовъ будущихъ благъ (Евр. 9, 11), облеченный великольно во всь свои царскія украшенія и имья въ рукахъ сединсвъщный свътильникъ, торжественно провожалъ его. И изъ отеческаго дома во св. гору Сіонъ Тебя трехлетнюю, съ псалиопъніями, въ великой радости и веселіи, провожали невинныя отроковицы и дъвы со свътильниками, и прехвальный Захарія, распростерши руки, кротко приняль Тебя. Все это происходило нъвогда въ Палестинъ. Что же въ Константинполъ совершается нынъ?

Великій и вселенскій архіерей и все царственное священство, самъ царь и сыновья царскіе, князи князей и всъ богатъйшіе изъ народа (сн. Пс. 44, 13), монашествующіе и толпы всякаго

Digitized by Google

люда, старцы и юноши, дёвы и вдовы и несущія иго брачное, наши и чужестранцы, весь наличный народь Твой, христоименитые и освященные люди, торжествовали и молились, сопровождая Твою икону изъ обители Жизнодавца въ монастырь Одигитріевскій, со свіщами и побідными піснями окружая ее. И церковь весьма обрадовалась, принявши ее, славя и въ слухъ всіхъ говоря: "величитъ слава моя Господа, возвратившаго мні побідоносную и неодолимую Заступницу—Воеводу, опору моихъ догматовъ, мое прибіжние въ біздствіяхъ, успокоеніе въ напастяхъ"!

"А торжество сіе учреждено нами не потому, чтобы Ты сама, ни въ чемъ не нуждающаяся, исполненная благодати и никакихъ человъческихъ благъ не требующая, имъла нужду въ чемъ-либо нашемъ, но потому, что всв мы часто и во многихъ случаяхъ получали помощь отъ Тебя, и теперь, какъ и прежде, сподобились ея. И еслибъ не ты цвлыхъ три мъсяца стояла между тъми безбожниками и нами, тъхъ отражая, а намъ помогая, давно бы сдълались мы жертвами меча и добычею враговъ. Когда и въ ночное время и среди полудня стражи часто отлучались оттуда или какъ-нибудь иначе ослабляли бдительность, Ты одна ходила по башнямъ и зубцамъ ствнъ, сторожа городъ, являясь страшною онымъ гордымъ варварамъ <sup>56</sup>), и это когда? Когда и епи-

<sup>•6)</sup> О чудодъйственномъ заступленіи Богоматери свидътельствуетъ и другой современникъ, Іоаннъ Кананъ, въ соч. Διήγησις περί του έν κωνσταντινουπόλει γεγονότος πολέμου κατά τὸ σηλέτος, напечатанномъ въ изданія Migne Patrol graecae tom. CLVI. Говорить онь между прочимь, что городь сохраненъ чудесною помощію Св. Марін Дівы, которая въ фіолетовыхъ одеждахъ ходя по ствиамъ внушала врагамъ страхъ и трепетъ. "А такъ какъ враги и противники наши подтверждають это своимъ свидътельствомъ, то весьма истинно чудо Св. Дъвы. Ибо Мирсантъ, патріархъ турецкій (т.-е. муфтій), говориять, что городъ предназначенъ быль нами ко взятію согласно выводамъ ученыхъ персовъ во время Магомета, которые нашли, что въ этомъ году, ивсяцв, див (24 августа) и часв городу суждено быть въ рукахъ нашихъ, и что это непремънно произошло бы по вліянію звъздъ и по наукъ астрономовъ; но жена оная, облеченная въ фіолетовыя одежды, ходившая по укрѣпленіямъ и башнямъ во время войны, протпводъйствовала вліяніямъ звѣздъ и искусству астрологовъ. Впрочемъ она имѣла эту силу не отъ земли и не отъ людей, а съ неба и отъ невидимой силы. Подобно и все войско турециое влятвенно подтверждало повазаніе Мирсанта и всё говорили, что



роты, и островитяне, и союзники съ суши, и способники съ моря, какъ и бывшіе въ этомъ заливъ, всъ убъжали, оставивши насъ, какъ уже безнадежныхъ и ни откуда не имъющихъ помощи. И то поразительно въ чудесномъ заступленіи Твоемъ, что когда и враги сильно налегли на насъ, и всъ друзья отреклись насъ, и сосъди безстыдно бранили насъ, и внутри были навътники, съявшіе раздоръ между нами, Ты одна, пребывая и непобъдимою и неизивнною, сверхъ всякаго чаянія соблюла городъ невредимымъ, чтобы никто не могъ сказать, будьто городъ Твой спасенъ человъческимъ измышленіемъ или человъческою помощію. Посему Тебъ единой возносимъ побъдныя и торжественныя пъсни....

"Но если кто изъ васъ кочетъ почтить Богородицу такъ, какъ Она сама желаетъ, пусть открыто чтитъ Ее приличнымъ помысломъ, словомъ святымъ и дълами боголюбезными Помысломъ: всегда и помии, и размышляй, и благоговъйно въ себъ мысли о безчисленныхъ милостяхъ, которыми Она изукрасила весь міръ. Словомъ: въ продолжение всей жизни по силъ восхваляй, прославляй и проповъдуй величіе Ея.... Дълами: если дълаешь что не богоугодное, то въ благодарность благодатной Матери Бога — Слова тотчасъ уклонись отъ гръха, какъ отълица огня, и, обратившись въ лику Одигитріи, сважи: "Приснодево! во Твое имя отстаю навсегда отъ моего лукаваго дёла". Если питаешь къ кому ненависть, то изъ любви въ Богородицъ оставь вражду и скажи: "ради безчисленных в Твоих в в намъ благодъяній, Всепътая, совершенно оставляю вражду въ такому-то". Имъещь бъднаго сосъда, нуждающагося въ одеждъ, пищъ, деньгахъ? Поважи твое отъ всей души усердіе въ Богородиці и подай ему нужное, говоря: "Владычице, даю сіе ближнему, какъ малое возданніе за великія Твон ко мив милости". Такого рода благодареніями Всесвятая чтится, о такихъ мваленіямъ радуется, въ такимъ дъламъ благоволитъ. Если такъ будемъ чтить Ее, то на



въ часъ битвы, когда смело и стремительно подступили къ стенамъ, чтобы взойти, прогнать грековъ и взять городъ, они увидели жену, ходившую по зубцамъ стенъ въ фіолетовой одежде, и когдо увидели ее, тотчасъ мракъ, буря, страхъ и ужасъ обратили ихъ въ бетство". Сравни и сказанное историкомъ Франзесомъ въ Хроникъ, кн. 3, гл. 4.

всю жизнь пріобрътемъ покровъ Ея, и во время исхода обрящемъ готовое предстательство, и въ день судный будемъ имъть ходатамцу, избавляющую насъ отъ огня геенскаго и удостоивающую стоянія одесную Сына Ея".

Сохранилось и слово Вріеннія по терпівніни, сказанное, согласно объщанію, въ первую наступившую среду; слово весьма замвчательное по теплотв чувства, ясности и живости изложенія, а также указаніями на современныя обстоятельства. Оно очень обширно; приводимъ изъ него одинъ отрывовъ. "И вотъ я предлагаю свое мивніе, чтобы въ тотъ самый день, въ который городъ нашъ освободился отъ безбожныхъ Агарянъ, совершалось поминовеніе (падшихъ на брани) въ преславномъ храмъ Премудрости Божіей. И какъ за пятьдесять летъ 97) городъ устрояль десять нарочитыхъ всенародныхъ священныхъ торжествъ, такъ отнынъ ежегодно пусть совершаетъ одно поминовеніе умершихъ различнымъ образомъ въ наше время за въру на востокъ и западъ. Пусть будетъ написано и приличное чинопоследовании и слово, тщательно излагающее ихъ деянія. Въ поминовеніе это должны быть внесены и пострадавшіе за Христа на востокъ на пути опустошеній онаго сына Тамирисы 98), и здёсь въ теченіе восьми тяжкихъ годовъ погибшихъ отъ годода \*\*), и павшихъ въ битвъ съ богоненавистнымъ Мусою 100), а также павшихъ въ Солуни, Пелопоннезъ и вездъ съ однимъ и тамъ же намъреніемъ, коихъ и произволеніе и имена вадаетъ одинъ Господь. И если на будущее время кто поревнуетъ имъ, то будетъ участникомъ и награды и памяти ихъч.



<sup>&</sup>lt;sup>э†</sup>) Разумбеть торжества 1368 г. по случаю взятія Каллиполя у Турокъ принцемъ савойскимъ, который и подариль его грекамъ; Вріенній означаєть число літь округленно, безъ нівсколькихъ единицъ.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) То-есть Тамерлана. Называеть его сыномъ или потомиомъ Тамирисы, царицы массагетской, современницы и побъдительницы Кира, потому что мовголы у греч. писателей означались именемъ массагетовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) То-есть во время продолжительной блокеды Константинополя турками, при Баизеть 1-мъ.

<sup>100)</sup> Муса, одинъ изъсыновей Баязета 1-го, былъ султановъ въ Адріанополъ около трехъ льтъ (1410—1415), и враждоваль съ гревани.

Чрезъ двѣ недѣии посиѣ счастиваго отраженія турокъ отъ Константинополя прибылъ папскій легатъ съ грамотами и снова начались переговоры и взаимная переписка 101) о единеніи церквей, продолжавшіяся до самой смерти папы Мартина († 21 февр. 1431). Такъ какъ и между самыми константинопольскими греками были латинофроны, т.-е. сторонники Рима, то Вріеннію приходилось и съ ними вступать въ бесѣды о спорныхъ предметахъ, и одну изъ такихъ бесѣдъ, происходившую 11 ноября 1428 г., онъ записалъ подъ заглавіемъ: "разговоръ объ исхожденіи Святаго Духа съ находящимися въ константинополѣ латинофронами, коихъ имена не написаны, такъ какъ они еще живы и могутъ перемѣнить свои мысли". Приводимъ начало этой бесѣды.

Латинофронь. Здравствуйте, радуйтеть, спасайтесь! Іосифь. И тебъ того же желаю.

Латин. Скажите мив, о чемъ бесвдуете между собою? Проходя мимо этой келлін, я услышаль ваши голоса, но не могь понять содержанія разговора.

Іосифъ. Я только что говориль этому архонту, что сколько намъ извъстно теперь, т.-е. одиннадцатаго дня ноября мъсяца въ шесть тысячъ девятьсотъ тридцать первомъ году отъ сотворенія міра, а отъ Рожд. Христова въ тысяча четыреста двадцать третьемъ, эта столица существуетъ тысячу сто и четыре года 103), а мы,

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) Такимъ образомъ Вріенній перенесеніе столицы изъ Рима въ Византію относить къ 318 или 319-му году по Р. Х., вёродтно на основаніи ошибоч-



<sup>104)</sup> Императоръ Манунлъ хорошо понималъ безплодность всёхъ предположеній и переговоровъ о единенів, и потому, лежа на одрі болізни (въ парамичномъ состояніи съ 3 октября 1422), сказалъ своему сыну и соправителю наедині, въ присутствіи только будущаго историка, Франзеса: "неъ сокровенныхъ мыслей самихъ нечестввцевъ знаемъ твердо, что они весьма боятся и опасаются, какъ бы мы не вошли въ соглашеніе и единеніе съ западными христіанами. Думается имъ, что если это произойдетъ, отъ тіхъ западныхъ нанесено имъ будетъ изъ-за насъ большое зло. Впрочемъ ты хлопочи о соборів и требуй его, особенно когда имівешь поводъ стращиться нечестивыхъ, но не старайся осуществить его, потому что, какъ вижу, наши не силонны изобрісти иной способъ и образъ союза, согласія, мира, любви и единенія, какъ только сділать ихъ, разуміню западныхъ, такими же, каковы мы изначала". См. Хро́чко П, 13.

т.-е. ромен и латины, тысячу и три года пребывали въ единеніи, а четыреста и двадцать лътъ находимся въ раздъленіи. Ибо Господь нашъ Інсусъ Христосъ родился въ пять тысячъ пятьсотъ седьмомъ году отъ сотворенія міра, а распять въ началь 108) пять тысячъ пятьсотъ сороковаго.

Лат. Пусть будеть такъ; но какъ упомянуль ты о раздъленін, то скажи мив, что за причина раздъленія?

Ioc. Потому что, о чемъ Господь умодчалъ, вы явно то проповъдуете и вводите прибавку, которой святые отцы не постановляди.

*Лат.* Но для такъ-называемой вами прибавки достаточно было власти архіерея римскаго.

Ioc. Скажи лучше — для разрушенія единства церквей достаточно было такой перваго.. но я не хочу выразиться какъ-нибудь обидно о немъ. А если хочете наиясние узнать, что прибавка, изъ-за которой мы въ раздори между собою, не отъ Бога, то всмотрись, вникни, разсуди.

Лат. О чемъ вто?

Гос. О томъ, что все, подаемое намъ отъ Бога, или чрезъ ангеловъ или чрезъ людей, не вредитъ, а пользуетъ, соединяетъ церковь Христову, а не раздъляетъ, спасаетъ христіанъ, а не губитъ; а та прибавка вотъ уже четыреста слишкомъ лътъ вредитъ всъмъ, никому не приноситъ пользы. Она раздълила церковь Христову, а не соединила; кромъ того губитъ тысячи людей и явно содъйствуетъ демонамъ. Уничтожъте ее, и мы соединимся безъ всякаго прекословія, безъ продолжительныхъ подходовъ, заботъ и усилій. Что пользы въ длинныхъ и безполезныхъ ръчахъ?

Лат. А если она истинна?

Іос. Будь она истинна или ложна, но какъ она раздъляетъ, расторгаетъ Церковь Христову, то должна быть выброшена какъ погубляющая столько душъ. Еще сомнительно, истинна ли



ныхъ показаній Никифора Калиста и другихъ темныхъ источниковъ, о коихъ см. Дюканжа Constantinopolis Christiana, pag. 29 (ed Venetiis, 1729).

<sup>193)</sup> Въ началъ года, потому что въ то время годы начинались съ марта ивсяца, и Спаситель распятъ былъ 26-го марта.

она; но пусть безъ всякаго прекословія она истинна и несом-**ЕТИКА, И ВЪ ТАКОМЪ СЛУЧАВ, КАКЪ ПОТ**РЯСА**ЮЩА**Я КРВПОСТЬ ВЪРЫ, она должна быть умалчиваема. Ибо сколько недовёдомых таинъ Божінкъ? Но никто изъ христівнъ не подлежить суду за то, что не проповъдуетъ ихъ въ неркви и не исповъдуетъ съ дерэновеніемъ. Пусть же в та прибавна блюдется въ глубинъ таннъ Божінхъ и пребываетъ тамъ до дня откровенія (Рим. 2.5) всего. И какъ по вашинъ слованъ, она приложена домостроительно ради спасенія изкінхъ сомизвавшихся о Сынв, такъ по домостроительству на добро пусть она будеть выброшена, чтобы безчисленные народы преклонились предъ папою римскимъ. Потому что не просто всякую прибавку позволительно ему дъдать, нътъ! а полезную. И смотрите! Что ему позводительно, то и всемъ ин полезно во благу; что ему позволено делать, навидаеть ин все то Церковь Христову? Не ищеть ин онъ своего. а не полезнаго встите? Не возстраетъ ли на апостольскомъ ономъ престоль, чтобы тольно повавывать свое величіе? Все ли. чего онъ кочеть какъ первый, созидаеть, а не разрушаеть, вождельно для вськъ и достойно преклоненія? Ибо котя есе мию позволительно, говорить изгав избранцый сосудь, но не все полеэно; все мню позволительно, но не все назидаеть, и по соприкосновенности придагаетъ: никто не ищи своею, но каждый пользы другаю (1 Кор. 10. 23. 24). И еще говорить о власти, которую Господь даль намь нь созиданію, а не нь разстройству (2 Кор. 10, 8), н въ другомъ мъстъ: ми не пользовались сею властію, дабы не поставить какой преграды благовыствованию Христову (1 Кор. 9, 12); и опять: каждый должень разуметь нась, какь смужителей Христовыхъ и домостроителей таинъ Божінхъ (1 Кор. 4, 1); н: не себя проповидуемь, но Христа Іисуса Господа, а мы рабы ващи для Христа (2 Кор. 4. 5). И еще: если пища соблагияеть брата моего, не стану исть мяса во викь, чтобы не соблазнить брата моего (1 Кор. 8, 13). Пусть же и онъ подражаеть апостолу, и, имъя власть, или не пользуется ею въ томъ, что не содъйствуетъ благовъствованію, или употребляеть ее только на совиданіе, а не на разореніе. И въ настоящемъ двяв, если безпристраство смотръть, какая ему прибыль? Не вижу. Сколько бъдъ терпъли апостолы, чтобы пріобресть одну душу? И говорящій: подражайте мию, какъ я Христу (1 Кор. 4, 16), не сдълвлен ли вевиъ для

вевхъ, чтобы спасти всвяъ или весьма многихъ, или по крайней мере некоторыхъ (1 Кор. 9, 22)? Не острить ли голову по объту (Дъян. 18, 18)? Не принесъ ли жертвы (Дъян. 21, 24-26)? Не образаль ли Тимовен (Даян. 16, 3)? А если и тоть, въ воторомъ говорилъ самъ Христосъ (2 Кор. 18, 8), идетъ къ предшествовавшинъ ему впостоланъ и сообщаетъ инъ свое благовъствованіе, для дознанія, не напрасно ли подвизаєтся или подвизался (Гал. 2, 2), и верховный изъ апостоловъ Петръ посылается или въ Самарію съ Іоанномъ (Дъян. 8, 14), принимаетъ поправку отъ Павла и на укоризну молчитъ (Гал. 3, 14), и повинуется сказанному на соборъ Іаковомъ, братомъ Божінмъ (Дъян. 15 гл.): то, когда вся церковь сходится и объявляетъ свое мизніе последнему (т.-е. папа) пусть знаеть правило "первые да молчать" и помнить глась Господень, повелевающий: кто изг вась кочеть быть первымь, будь изг вепях послыднимь и всымь слуга (Марк. 9, 35); и если онъ называетъ себя рабомъ рабовъ Божінхъ, то пусть делами подтверящаетъ слова свои и все делаетъ на благоустройство церквей. Ибо такимъ образомъ будетъ славиться Отецъ и Сынъ и Святый Духъ.

Въ 1425 году 21 іюня скончался императоръ Мануилъ, поручивши исполненіе своего завъщанія тремъ душеприкащикамъ, изъ коихъ однимъ былъ и Вріенній, жившій тогда въ монастыръ Харсіанитскомъ <sup>104</sup>). Папскій легать, Андрей; епископъ Родосскій, прибывшій еще при жизни стараго императора, прожилъ въ Константинополъ довольное время и не могь оставить безъ влиманія Іосифа; онъ имълъ съ нимъ длинную бесъду о спорномъ вопросъ, записанную Іосноомъ подъ заглавісмъ: "разговоръ объ исхождени Св. Духа съ послами римскими, прибывшими сюда по дълу единенія церквей". А что и въ продолжавшихся затых переговорахъ по предмету созванія собора Вріснейй быль двательнымь участникомь, свидетельствуєть Сиропуль въ "Исторіи Флорентійскаго собора". Именю, говорить онь, что когда императоръ Іоаннъ Палеологь рашился въ 1480 году отправить въ Римъ послами великаго стратопедарха Марка Ягариса, игумена Макарія Курунаса в собственнаго



<sup>144)</sup> Франзеса Хрочкоч-ин. 2, гл. 1.

севретари Димитрія Ангела, то для обсужденія порученій и полномочій имъ созваль въ палатахъ императрицы натери на совътъ патріарха, митрополитовъ пранлійскаго и момемвасійска-TO, BELHEATO CARCLADIE, LELERATO CHEBOOMIANCE, VECTHERINATO MOнака и дидаскала Іосифа, честивншаго ісромонака и духовинка Макарія изъ монастыря Ксанеопуловъ, довъренныхъ (тойс щеобсотос,) и упомянутыхъ пословъ. Туть, после совещения, и были написаны грамоты, подписанныя императоромъ и патріархомъ. "Намъ", говоритъ Сиронулъ, "навсегда остались неизвъстными и ходъ совъщаній и содержаніе грамоты. Но какъ я догадывался, иногимъ бывшимъ на совъть непріятнымъ казалось постановленное тогда. Наблюдаль я после того и патріарха, который, если судить по виду, быль неспокоснь духомь и вынуждень послать грамоты, согласный съ царскими; однакожъ написалъ и покорился. Помию также, что спустя нескольво времени и, по обычной нашей взаимной пріязни, сощедся съ дидаскаломъ Іосифомъ, и когда зашла ръчь о предполагаемомъ соборъ, то онъ сказаль миж: съ того времени, какъ и услышаль то, что услышаль на совъщани во дворцъ (и при этомъ воснлиннулъ и положилъ руку на уста), съ того времени узналъ, что ничего добраго съ того не выйдетъ. Сколько ногъ, я про-THEOCTORIE TONY HAMBDEHIM; HO KOTAR VERGELE, TO HEE MISCAIN и стремленія зашли далеко и соврѣли, сказаль себѣ: такъ какъ Іосифъ не будеть тамъ и не увидить ихъ решеній, то пусть двлають какъ хотять. Впрочемъ посольство на сей разъ даже не видвло Рима; едва послы достигли Каллиполя, какъ узнали о смерти папы Мартина, случившейся 21 февраля 1481 г., и воротились назадъ 105).

После этого Вріенній жиль еще по врайней мере три года, если больше. Такъ мы полагаемъ на основаніи собственныхъ его выраженій въ предуведомленіи къ сборнику своихъ словъ, говоренныхъ въ Константинополе; потому что прямо говоритъ, что тридцать лётъ быль проповедникомъ, а мы уже видели, что обязанность эта была на него возложена не ранее 1403 г. Вотъ что говорится въ этомъ предуведомленіи.

<sup>166)</sup> Syropuli Historia concilii Florentini, sect. II, cap. XVI. XVII. XIX.



"Братіе мон, за тридцать предъ симъ симъ лётъ противъ собетвеннаго желанія принявши на себя служеніе слова въ церкви Христовой, я сказываль, при помощи Божіей, много и часто изустно душеполезныхъ словъ, по требованію времени, обстоятельствъ и лицъ; а сочинять или записывать ихъ или другія какія имию въ мысляхь не заботился, частію сознавая свою скудость, а частію и стесняеный заботами, составляющими монашескій долгь. Но къ концу моей жизни, по убъяденію царя, патріарховъ и сенаторовъ для напоминанія и во свидетельство моихъ убъжденій собрать хотя часть того, что я всенародно сказываль въ этомъ великомъ градъ, собравши сколько позводила память, внесь въ эту книгу, заботясь по возможности о простоть, ясности и краткости. И всякій, кто станетъ читать мои слова, пусть мысленно поставить себя тамъ, гдв каждое изъ нихъ пришлось мив говорить, какъ и надписаніе свидетельствуеть и слушаеть вивств съ твин, къ коимъ было говорено; а вивсто похваль и одобреній, которыя воздавали мив тогдашніе слушатели, да вовшлеть о мив молитвы во Христу объ избавленін меня отъ въчныхъ мукъ".

Въ 1438 году, въ впоху олорент. собора, Вріеннія не было въ живыхъ, хотя о немъ помнили ревнители православія. Ибо когда въ апрёль того года на одномъ изъ частныхъ совъщаній и состяваній въ Ферраръ о чистилищъ Маркъ Евгеникъ отвъчаль нъсколько небрежно и не съ такимъ искусствомъ и силою на витіеватую и логичную ръчь кардинала Юліана, какъ ожидали присутствующіе изъ грековъ, тогда нъкоторые дружески упренали его за нестарательность и убъждали съ большею основательностію и увъренностію (λογικῶς καί γεννιάως) выступать противъ латинянъ: "потому что еслибъ еще были въ живыхъ вселенскій учитель господинъ Іосноъ или отецъ Макарій Длинный 106), то считали бы для себя благодъяніемъ Божіимъ созваніе собора во дни ихъ, чтобы показать свое усердіе и ревность къ благочестивымъ догматамъ нашей цервви, и искусство и си-



<sup>100)</sup> Макаріо, д Макро, — нгуменъ монастыря Вседержителева (Пандократора), въ 1426 г. вивств съ Марконъ Ягарисонъ бывшій послонъ къ папв Мартину. Syrop. sect. II, сар. XV.

лу, пріобрётенныя ими отъ образованія въ наукахъч 10°г). Но и еще не разъ припоминали о немъ въ продолжение собора, длившагося не мало времени и державшаго всвую въ возбужденномъ состояния. Стоитъ замъчания извъстие, конечно преувеличенное нъсколько людскою молвою, о бывшемъ въ головъ Вріеннія способъ неудобопостижниомъ (адпятов), но дъйствительномъ и непремънно могущемъ осуществить желаемое единеніе церквей. Такъ говоритъ объ этомъ историкъ олорентійскаго собора, всявдъ за известіемъ од печальномъ и скудномъ житьв грековъ-участниковъ собора: "Боюсь я, какъ бы не остались для насъ незамъченными слова учителя Госифа. Ибо часто говориль: если Богь благоволить состояться собору, то я вивю сказать тамъ нёкое слово, которое несомнённо и безпрекословно соединитъ насъ; но оно неудовимо, и не всякій можетъ понять его или потому, что оно противно его чувствамъ, или потому, что можетъ извратить его. А въ веллін, гдв мы сидвли тогда, висёло съ потолка шаровидное зеркало, и сказалъ онъ: какъ зеркало это неуловимо, потому что никто не можетъ просто достать его и взять въ руки, такъ и тотъ способъ единенія недоступенъ для уразумънія. Я просиль сообщить мив тайну, но онъ не хотель. И я сказаль ему: такъ какъ говорищь ты о великомъ дълъ, не только добытомъ съ трудомъ, но и доселъ никому неизвъстномъ, то да сохранитъ тебя Богъ до того времени! чтобы, если есть на то воля Божія, чрезъ тебя совершилось таное доброе дело. Но если ты, какъ человекъ, отдашь долгъ природв и не сообщишь никому того о чемъ говоришь, то думаю н самъ понесешь гръхъ и намъ причинишь величайшій ущербъ. Почему прошу тебя открыть инв это, и я сохраню тайну. Онв же не захотъль открыть и сказаль: не безпокойся объ этомъ; потому что прежде преселенія отсюда позабочусь, чтобы вы внали что думаю, когда въ томъ будете иметь нужду. Вы найдете то записаннымъ; и смотрите какъ бы такое добро не остадось вамъ неизвъстнымъ 108). Объ этомъ упоминалъ и самъ императоръ въ беседе съ патріахомъ и другими своими во Фло-

Digitized by Google

<sup>107)</sup> Ib. sect. V, cap. VI.

<sup>&#</sup>x27;••) Ibid. sect. VIII, cap. VII.

ренцін. Выразившись о единеніи, какъ дъль бого угодномъ и хорошенъ, о которомъ и отецъ его заботился, и ему поручилъ выботиться, продолжиль: "да и всё словесные (хотот) мужи всегда поощрями насъ въ тому, и учители нашей цереви, изъ коихъ я спращиваль патріарха Евонмія († въ мет 1416) и дидаскала Іосифа, ноторый говориль, что нашель и средство единенія, ко неудобопостигаемое (то адинтом)". Какое это было, по мыслямъ Вріеннія, не для всёхъ доступное и вмёсте несомненное средство въ объединенію грековъ и датинянъ, и для последующихъ въковъ осталось неизвъстнымъ; можетъ быть болтливая исторів нъсколько и преувеличила ожиданія самого Вріевнія. Какъ бы то ни было, въ сочиненіяхъ Вріеннія, именно въ совътновъ словъ" 1419 или 1420 г. находимъ указание на средства единения, -едо вед кішуусыва аз и кішейнжоможньки и за наизучшія для объихъ сторонъ: именно, одно по волъ Божіей, другое по благоравумному домостроительству, и третіе-по сиисхожденію. Мы выше привели отрывокъ изъ совитнаго слова, въ которомъ это излагается.

Въ воспоминаніяхъ историка флорент. собора, Сиропула, находимъ, что и самъ патріархъ Іосифъ 2-й ссылался на Вріеннія какъ на свидътеля достовърнаго. Потому что, убъждая своихъ признать лат. догматъ ученіемъ свитоотеческимъ и ссылаясь голословно на св. Афанасія В., Кирила Алекс. и Епифанія Кипрскаго, замътилъ: "о св. Епифанів я часто спрашивалъ дидаскала господина Іосифа, и онъ откровенно сознался, что о другихъ учителяхъ имъю что-либо сказать, а о св. Епифанів ничего" 100). Но что въ этомъ случав патріархъ позволилъ себъ солгать на умершаго, всего лучше доказывается словами Врієннія о Пресв. Троицъ, гдъ часто приводятся свидътельства изъ сочиненій Епифанія.

Изъ досель свазаннаго открывается, что Іосифъ Вріенній и при жизни нользовался великою славою и уваженіємъ, и по смерти оставиль почтенную память въ знавшихъ его; а это свидътельствуетъ о его добродътельной и высокой жизни и ве-



<sup>109)</sup> Ibid, sect. IX, cap. XIV.

динихъ заслугахъ для общества. И патріархъ Геннадій Сходарій не сомиввается ставить его на ряду съ отщами и учителями прославившимися своими трудами на пользу Цернви. "Къ сонму отцовъ", говоритъ онъ <sup>110</sup>), "да причтенъ будетъ и чудный сей Іосифъ, въ наши дни прославившійся и жизнію, и учительностію, часто учившій по памяти, а многое и написавшій объ исхожденіи Св. Духа согласно общему върованію Церкви". Маркъ Евгеникъ, извъстный ревнитель православія, оставилъ слъдующіе "Стихи на гробъ дидаскала господина Іосифа Вріеннія" <sup>111</sup>).

> Не ново, что безмолствуеть нёмой жамень, Покрывающій умодищую вложновенную трубу: Но вы, о слова, дайте голосъ ванню. А лучше-скажите, кто это здёсь унолкшій? Это тогъ Іосифъ, испускающій огонь Въ свав словъ и ученій, Въ сладости мудрыхъ наставленій! Онъ это, въщій потокъ 182), Защитникъ Слова вдохновенными словами, Крвичайшій столив истины, И преславная свёща православія. Светлений труженикъ добра И вожделенный ивнитель всего лучивло. Для заблуждающихъ вёрный учитель (богратойс), И надивнающихся кроткій исправитель. Но отецъ великій, слава отповъ! Поминай о любезныхъ тебъ чадахъ и нынъ, Когда предстоимь Вогу, Троицъ Святой!

Изъ предпоследняго стиха можно бы заключать, что въ числе учениковъ Вріеннія быль и Маркъ Евгеникъ.

За симъ, обращая вниманіе на пропов'вдинческія труды Вріенмія, мы, на основаніи сказаннаго имъ самимъ въ "предув'ядомленін" (προγράμμα), можемъ допустить, что при собраніи ихъ во

<sup>418)</sup> Θεηγόρος Βρύσις-примъненіе жъ прозванію Βρυέννιος.



<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>) Эти слова патр. Геннадія приводятся Евгеніемъ Вулгарисомъ въ предисловін къ 1-му тому сочиненій Вріеннія, на стр. 34.

<sup>111)</sup> Они помъщены въ началъ 8-го тома сочиненій Вріенія.

едино допущены были невоторыя, хоть и невначительныя, видонямъненія; впрочемъ, только незивчительныя. Потому что иногія ивота повторяются въразныхъ проповідняхъ безъ переизны; а это показываеть, что они были у него записаны предварительно. И самое заглавіе проповідей съ точнымъ обозначенісиъ, когда и въ какой церкви они были произнесены, дасть знать, что вошли въ сборнивъ именно тъ проповъди, которыя были, хоть неогда въ общехъ чертахъ, записаны, а тъ, кои говорены были прямо по памяти и даже экспроитомъ, опущены. Отъ этого, конечно, и осталось мало памятниковъ проповъдничества его сравнительно съ продолжительностію его трудовъ на этомъ поприщъ. Что насается вившней формы словъ, то вообще у него всегда есть предисловіе (или приступъ), уясненіе предмета, о которомъ будетъ рвчь, нарочитое изложение его съ положительной стороны, представление и рашение возражений и противоположеній, и наконецъ-обширныя иногда, но вообще сжатыя завлючительныя примъненія и правственныя приспособленія нъ слушателямъ. Всв слова его чужды пышнаго риторизма и обилія метафоръ, подобій и сравненій и вообще сухихъ и отвлеченныхъ діалектическихъ тонкостей. Исключеніе составляють два слова "на Рождество Пресв. Богородицы", говоренныя, въроятно, въ лъта юности, гдв находимъ странныя, почти ребяческія тонкости въ истолнованін именъ Іоакимь, Анна и Марія н два слова "о нончинъ міра" (περι συντελείας), конхъ общее содержаніе находимъ и въ главъ 41-й изъ писанныхъ на о. Критъ, гдъ съ большею наивностію или простотою, какъ угодно, разсуждаетъ следующимъ образомъ; "ни самые высшіе ангелы, ни вто-либо взъ людей не знаютъ, когда наступитъ день кончины. А что онъ близко и у дверей, имвемъ много свидътельствъ и въ въщаніяхъ Христовыхъ и въ самой природъ вещей. Ибо возсталь народь на народь (см. Мо. 24, 7), какъ никогда; держащій свицетръ ромеевъ такъ стесненъ и повоеванъ; всякое зло совершается и нигдъ не осталось любви (ст. 12); всячески близко конецъ. Но и съ другой стороны это видно. Ибо ссли все, существующее во времени, и самое время, въ семи періодахъдвижется и на семи оканчивается, а теперь уже седьмой въкъ, то, явно, кончина при дверяхъ. Ибо число семь господствуетъ вездъ, частей міра семь" и проч., приводить знаменательность этого числа въ предметахъ и природы и искусства и науки (напримъръ семь хрій ритора Афоомія), и исторіи (построеніе храма Соломонова въ семь летъ и семь месяцевъ, семь чудесъ міра), астрономін в проч., такъ что издатель его словъ, Евгеній Булгарисъ, удивляется, какъ онъ не привелъ и своихъ седмижды семь (сптаки спта) главъ притскихъ во свидътелество, что близится кончина міра. Такъ много распространился онъ въ исчисленіи разныхъ семи, что продолженіе слова долженъ быль отложить на следующій день: "потому что неть у нась времени, такъ какъ три удара въ било зовутъ на вечерню". И дъйствительно, онъ окончилъ начатое уже въ другомъ словъ, говоря, что кончина міра дъйствительно близится, и упоминая даже, что миногіе люди полагають кончину міра тотчась за этимъ седиымъ въкомъ въ концъ года, въ послъдній день двънадцатаго мъсяца, въ сельмой часъ последній ночи". Впрочемъ "эти прыщи на чистомъ твлв", по выраженію Булгариса, не такъ заметны въ общемъ содержаніи даже сказанныхъ проповёдей, потому что Вріенній выставляеть ихъ не какъ существенное, а какъ заданія мудрых, и въ концъ обращаетъ вниманіе слушателей больше на неизвъстность кончины каждаго, чъмъ на кончину міра. Да и говорены эти слова въ дворцовой церкви, предъ знатными слушателями, въ присутствін и "многихъ архіереевъ"; потому въ нихъ много изысканнаго остроумія, обиліе догадокъ и достаточно вещей неудобовразумительныхъ и даже просто невразумительныхъ для обыкновенныхъ слушателей. Вообще же проповъди Вріеннія отличаются вразумительностію, и въ 18-мъ словъ о пресв. Троицъ онъ самъ въ приступъ излагаетъ свой взглядъ на эту сторону проповъдничества такимъ образомъ: "слова, предлагаемыя для общей пользы, не должны быть ни вовсе низки и обыкновенны, ни слишкомъ выспренни и непонятны для всёхъ, а занимать средину между тёми и другими, чтобы возвышенностію некоторою и незаурядностію (ασυνήθους) разумныхъ (оплетойс) слушателей возводили къ мыслямъ высокимъ и небеснымъ, а простотою и умъренностію возбуждали простецовъ къ слушанію, я примиреніемъ крайностей соединяли встхъ къ одной цтли говоримаго."

По содержанію мало собственно нравоучительных словь; 29 больше въроучительныхъ. Но самое раскрытіе истинъ въроученія заключается всегда нравственными выводами для жизни и примъненіями въ ней. Нравоучительная часть бесъдъ о пресв. Троицъ представляетъ прекраснъйшіе образцы иравственныхъ наставленій объ уподобленіи Богу, объ очищеніи ума, о преуспъяніи въ добродътели, о любви въ Богу и ближнимъ, и проч.: эти наставленія по своей общирности могли бы составить цълыя отдъльныя проповъди, а по теплотъ чувства, по жизненности и впечатлительности нивогда не потеряютъ цъны.

Архии. Арсеній.

4-го апр. 1877 года.

## НАПУТСТВЕННОЕ СЛОВО

ВОСПИТАННИКАМЪ XVI ВЫПУСКА АЛЕКСАНДРОВСКАГО ВОЕННАГО УЧИЛИЩА.

Ваши предшественники на военномъ поприще-герои последней Восточной войны — поставили честь воинскаго вванія такъ высоко, какъ только можетъ стоять она вълучшія времена военной славы. Вамъ предлежить поддержать ее на этой высотъ. Для васъ въ близкомъ будущемъ не предвидится такіе случан въ овазанію геройскихъ бранныхъ подвиговъ, какіе были у вашихъ предшественниковъ. Бываютъ времена брани; надлежитъ быть временемъ мира. Но и въ бранныя и въ мирныя времена военное сословіе нравственными и гражданскими доблестями можеть поллерживать честь своего званія такъ высоко, чтобы быть и считаться самымъ почетнымъ и достойнымъ сословіемъ въ государствъ. Въ нашемъ государствъ значение военнаго звания сдълалось теперь особенно важнымъ. Военная служба признана обязанностью всёхъ сословій въ государстве. Черезъ военную службу проходять люди всёхь званій и состояній, низшихь и высшихъ степеней образованія. Военеан служба становится какъбы общею государственною школой, въ которой люди различныхъ званій и состояній должны получать навыкъ и правильную дисциплину въ исполнению своихъ гражданскихъ обязанностей. Вамъ въ военной службъ предлежитъ быть не рядовыми

служащими, а начальниками, руководителями другихъ, интеллигенцією военнаго званія, хотя и не въ высшихъ ступеняхъ его. Способны ли вы, готовы ли вы къ такому положенію, къ такимъ важнымъ обязанностямъ? Достойно сожальнія было бы, еслибы нашлись между вами такіе, которые теперь же, при выходь изъ школы, въ состояніи были бы считать себя вполнь готовыми къ службь и къ жизни. Школа могла дать вамъ существенныя начала къ исполненію будущихъ нравственныхъ и гражданскихъ обязанностей, но развитіе и примъненіе этихъ началъ должны выработать вы сами самостоятельно—въ самой службь и жизни. За предълами школы открывается новый рядъ обязанностей и занятій, несравненно болье широкихъ и серьёзныхъ, чъмъ какія можно узнать въ школь.

И прежде всего, чтобы быть достойными рукогодителями другихъ, вамъ нужно самимъ продолжать учиться постоянно и серьёзно. Ваше образованіе далеко не можетъ считаться полнымъ и законченнымъ. Вашъ курсъ обученія быль непродолжителень, вамъ старались, насколько возможно, въ короткое время передать существенныя начала знанія вообще и знанія имъющаго спеціальное примъненіе къ военной службъ. Но если бы вы остались только съ этими начатками знанія, этого было бы весьма недостаточно для того, чтобы принадлежать къ пителлигенціи военнаго званія, и особенно въ такое время, когда между вашими подчиненными, рядовыми воинами, могутъ оказаться люди весьма образованные, и когда отъ военныхъ начальниковъ требуется, чтобы они были для своихъ подчиненныхъ руководителями не только въ двле вившней дисциплины, но и въ правственныхъ понятіяхъ. Итакъ, если вы хотите имъть правственное вліяніе на своихъ подчиненныхъ и дъйствительно принадлежать къ интеллигенціи военнаго званія, старайтесь пополнять и расширять свое собственное образование серьёзнымъ чтениемъ, общениемъ съ людьми истинно просвъщенными, серьёзнымъ размышленіемъ о томъ, что вамъ придется читать, изучать, видеть, слышать. Но, продолжая свое образование безъ непосредственнаго наблюденія и руководства опытныхъ наставниковъ, будьте внимательны и осторожны въ выборъ предметовъ, средствъ, руководителей образованія. Это особенно важно въ настоящее время. Въ наши времена подъ видомъ развитія и знанія распространяется

немало такого, что имъетъ лишь наружный блескъ но лишено всякой твердости и плодотворности истиннаго знанія. Идеямъ сомнительнымъ и даже завъдомо фальшивымъ иногла оказывается болье предпочтенія, чымь истинамь твердымь, оправданнымь въками, давшимъ несомнънно благотворные результаты въжизни многихъ покольній и народовъ. Острота и пышность фразъ. подделанныхъ подъ наиболее распространенные вкусы и настроенія времени, часто закрывають настоящее содержаніе діда. Подъ фразами высокими и благородными распространяются иден гнилыя и вредныя. Являются самозванные учители съ испорченными понятіями, которые сами, ничему серьёзно не выучившись, желають быть руководителями другихъ и увлекаютъ поддающихся ихъ вліянію на путь самый ложный и гибельный. Литература, печатное слово также далеко не всегда бываетъ органомъ и источникомъ убъжденій серьёзныхъ и искреннихъ, идей чистыхъ и твердыхъ. Въ такое время нужно быть особенно осторожнымъ, какъ бы вивсто здоровой умственной пиши не принять отравы, вмъсто просвъщенія и укръпленія не затмить и не кавратить своихъ понятій. Старайтесь черпать истину изъ завъдомо чистыхъ источниковъ. Следуйте такимъ руководителямъ, которые при свътъ Божіемъ, а не въ темныхъ углахъ распространяють свои ученія, и которые внушають твердыя положительныя убъжденія, а не одни сомнънія и отрицанія. Старайтесь всякую сомнительную пдею повърять арълымъ размышленіемъ и совътами людей, которымъ вполнъ довърять можно. Не увлекайтесь привлекательностью и остротою фразъ, а обращайте вниманіе на то, что подъ ними кроется и къ чему они направляются. Не увлекайтесь одною новизною, оригинальностью, такъ-называемою современностью идей, и не предпочитайте идей смутныхъ и сомнительныхъ истинамъ твердымъ, яснымъ, оправданнымъ опытомъ. Не увлекайтесь столько распространеннымъ въ настоящее время духомъ празднословія, острословія и злословія, склонностью все порицать и осуждать, обо всемъ судить легко, ко всему относиться свысока. Всего болье воздерживай. тесь отъ смущенія и соблазна другихъ, отъ передачи низшимъ и слабъйшимъ себя, менъе просвъщеннымъ и опытнымъ, всего такого, что для васъ самихъ еще яедостаточно твердо и ясно, недостаточно продумано, прочувствовано, провърено опытомъ,-

всего такого, что можетъ служить не къ укръпленію и убъжденію, а къ колебанію и развращенію другихъ. Это одно изъ самыхъ первоначальныхъ требованій чести и совъсти, которому конечно вы постараетесь слъдовать со всею искренностью.

Но не по одному образованію, не по одной твердости и эръдости понятій и убъжденій вы должны стоять выше полчиненныхъ своихъ, если хотите быть истинными руководителями ихъ, а вмъстъ съ тъмъ и еще болъе-по нравственнымъ начествамъ своимъ. Въ томъ обществъ, къ которому вы принадлежите, къ сожальнію въ значительной степени распространены такія понятія, что образованіе можетъ твердо держаться и приносить пользу независимо отъ нравственныхъ качествъ, что можно быть человъкомъ образованнымъ, не будучи нравственнымъ, - мало того,-что можно быть учителемъ, нравственнымъ руководитедемъ другихъ, не заботясь въ то же время о своей нравственности. Но въ народъ, изъкотораго будетъ выходить большая часть вашихъ подчиненныхъ, слава Богу, еще живетъ другое болъе правильное убъждение, что истинно образованный человъкъ не тотъ, кто только знаетъ много и говоритъ бойко, а главнымъ образомъ тотъ, кто оправдываетъ добрыя понятія въ жизни, и что всякій начальникъ и руководитель другихъ долженъ быть для нихъ примъромъ не только въ знаніи и исполненіи обязанностей службы, но и въ частной жизни. Конечно, люди принадлежащіе къ народной среде не имеють обыкновенія много заниматься пересудами о личныхъ недостаткахъ своихъ начальниковъ и руководителей, и тъмъ болъе они далеки отъ того, чтобы заявлять какія-либо дерзости или оказывать непослушаніе и такимъ начальникамъ, которыхъ они не могутъ уважать внутренно. И въ этомъ отношении люди простые оказываются нередно благовоспитанные многихъ такъ-называемыхъ образованныхъ людей. Но при всемъ томъ люди простые действительно уважаютъ, и не только уважаютъ, но и искренно любятъ — по дътсви дюбять и уважають такихъ начальниковъ и руководителей, которые служать для нихъ примъромъ не только въ знаніи и исполненіи служебных обязанностей, но и въ частной жизни. Поэтому, если хотите имъть доброе вліяніе на этихъ людей, польвоваться любовію и уваженіемъ ихъ, старайтесь быть для нихъ правственнымъ примъромъ, чтобы въ вашей жизни не было поводовъ къ соблазну и нареканію, будьте воздержны, скромны, честны, справедивы, человъколюбивы... Касансь вопроса о нравственности, и здёсь затрогиваю такую широкую область, которую въ краткомъ слове изобразить трудно. Но мне и надобностибить подробнобпредлагать вамь нравственныя правила на разные случаи жизни. Вамъ эти правила не должны быть новы. Вамъ съ тетства передавались они въ нравственномъ законв христіанскомъ, въ лучшихъ совътахъ и наставленіяхъ вашихъ родителей, наставниковъ и воспитателей, въ примърахъдобрыхъ и честныхъ людей, какихъ вамъ приходилось видеть. Но и дамъ вамъ лишь нёсколько частныхъ совётовъ въ виду нёкоторыхъ особенныхъ условій времени и мивній и нравовъ того общества, въ которомъ вамъ придется вращаться. Вопервыхъ, старайтесь быть на самомъ дълъ добрыми, честными, благородными, нравственными людьми, а не представляться такими себ в и другимъ, чтобы добрыя и честныя убъжденія были у вась не въ головъ только и на явыкъ, аглавнымъ образомъ въжизни. Говорю объ этомъ потому, что едва им когда-нибудь болте, чтмъ въ настоящее время, у людей слова расходятся съ деломъ, такъ-называемыя убъжденія (а часто не убъжденія, а перенятыя отъ другихъ фразы) съ жизнью; едва ли когда-нибудь въ обществъ проявлядось болье самообольщенія, тщеславія, лицемърія... Оттого-то въ наше время и бывають такіе случаи, что люди, долгое время назавшіеся честными и благородными и другимъ и можетъ-быть самимъ себъ, оказываются вдругь способными не только къ низнить, безчестнымъ дъламъ, но и къ прямымъ преступленіямъ... Живо сознаван нравственный идеаль и постоянно уясняя его себъ, старайтесь прежде всего прилагать его къ себъ самимъ, а не къ кому-либо другому, думайте болве о своей нравственности, а не о чужой, заботьтесь о своемъ исправлении постоянномъ нравственномъ совершенствовани... Объ этомъ опять я говорю потому, что едва ли когда-нибудь столько, какъ въ настоящее время, обнаруживалось у людей склонности болве хлопотать о чужой нравственности, чвиъ о своей; едва ли когдалибо появлялось болже людей, считающихъ себя призванными и способными исправлять и усовершать цалое общество, чуть не все человъчество, и не обращающихъ внимание на свои недостатки и пороки. Оттого-то прежде всего и дело общественнаго

• обновленія и улучшенія подвигается у насъ такъ туго и вяло, что ны большею частію все другихъ исправляемъ и усовершаемъ, а не самихъ себя... Еще изъ частныхъ нравственныхъ вопросовъ я обращу ваше вниманіе на одинъ вопросъ-на вопросъ о чистотъ нравственной въ тъсномъ смыслъ этого слова, о той чистоть, которая относится въ укрвиленію въ обществь правильной семейной жизни и которыя обнаруживается во взаниныхъ отношеніяхъ двухъ половъ. Въ простомъ народъ, при всей его малоразвитости и малообразованности, правственный идеаль въ этомъ смыслъ держитсяв ысоко. Бываютъ конечно и тамъ, и неръдко бываютъ-по слабости человъческой, по соблазну и увлечению. иногда по особеннымъ условіямъ жизни, - уклоненія отъ этого идеала; но по крайней мере простые, честные люди всегда и смотрять на нихъ какъ на уклоненія, какъ на грёхъ, какъ на дело дурное, безчестное, постыдное, т.-е. такое, которое мараетъ честь человъка и котораго нужно стыдиться. Въ обществъ, считающемъ себя образованнымъ, къ сожальнію и на этотъ предметъ существуютъ болве легкіе взгляды. Люди образованные, отъ которыхъ нужно было бы ожидать болъе серьёзности, строгости и чистоты нравственной, не только въ самой жизни позволяють себв многое, чего не позволяють простые люди, но, что еще хуже, и смотрять на свои уклоненія и паденія гораздо легче, чамъ простые люди. Въ общества иными извъстнаго рода проступки и увлеченія какъ будто и совстиъ не считаются за дёло дурное; а иными, хотя и признаются за гръхъ, но какъ бы только за гръхъ въ формальномъ смыслъ,за гръхъ, какъ нарушение вившняго признаннаго закона, какъ нарушение предписания Церкви, а не то что по самой сущности своей за двло дурное, безиравственное, безчестное, постыдное, т.-е. такое, которое лишаетъ человъка права считать себя нравственнымъ человакомъ, поворитъ его личную честь, и котораго поистинъ стыдиться нужно. Въ обществъ иные доходятъ до того, что совствить не стыдятся такихъ дълъ и отношеній; иные предаются имъ безъ всяной сдержанности, предаются болве чвиъ сколько можетъ требовать того самая животная природа людей, начинаютъ предаваться ранве, чвиъ образуется въ этомъ отношеніи физическая врилость, и продолжають, когда уже почти всъ силы бываютъ истощены. И сколько несчастныхъ последствій происходить отъ этого не только въ нравственномъ, но и въ физическомъ отношени-для отдъльныхъ личностей, для правильнаго развитія семейной жизни, для развитія всей общественной жизни!... Я потому и говорю объ этомъ, что дело это заслуживаетъ особеннаго вниманія. По моему убъждению, препость и чистота всехъ общественныхъ отношеній тесно связывается съ крепостью и чистотою въ обществъ тъхъ отношеній, о которыхъ мы теперь говоримъ. Нельзя жаловаться на то, чтобы общественные взгляды на этотъ предметъ становились все куже и куже. Нельзя сказать и того. чтобы вамъ почему-либо въ особенности нужны были внушенін и наповинанія этого рода. Ніть, сколько можно судить по серьёзнымъ и искреннимъ наблюденіямъ многихъ, и вообще выгляды на этотъ предметъ мало-по-малу становятся серьёзнъе и тверже, и въ частности между вами, какъ это ближе извъство мив-вашему духовнику, есть много личностей чистыхъ, прекрасиыхъ, нетронутыхъ ни фальшивыми понятіями, ни нечистыми увлеченіями такого рода. Но все-таки нужно сказать, что и общественные взгляды на этотъ предметъ далеко еще не вполнъ тверды, и между вами есть уже немало и такихъ, у которыкъ и поиятія объ этомъ не совсемь чисты и тверды, и практическій соблазнъ въ извістномъ отношеній сділанъ. По-- втому-то я и нахожу нужнымъ напомнить объ этомъ-въ опасенін, кажъ бы по переході въ среду боліве широкую, свободную и колеблемую всякими соблазнами и вліяніями, и болже чистые и крипкіе не поколебались, а мение чистые и некрипкіе какъ бы ниже не упали...

Чтобы нравственная жизнь имъда твердыя основы, старайтесь о томъ, чтобы въ душъ у васъ всегда было живо и кръпно самое начало нравственности—религія. Религія несомнънно есть истинное и единственно твердое основаніе нравственной жизни. Въ томъ обществъ, къ которому вы принадлежите, къ сожальнію и это убъжденіе держится не кръпко: нравственность здъсь неръдко совершенно отдъляють отъ религіи и за это общество постоянно платится неустойчивостью своихъ правственныхъ понятій, и по временамъ проявленіемъ въ немъ такихъ идей и явленій, которыя приводять въ безпокойство и страхъ людей самыхъ невзыскательныхъ и равнодушныхъ въ ноавственномъ отношения. Но въ убъждени лучшей части народа эти два понятія — религія и нравственность, слава Богу, досель еще представляются нераздыльными: истиню нравственный человънъ, по понятіямъ народнымъ, есть истинно религіозный человъкъ. И нътъ сомивнія въ томъ, что жизненная правда и въ этомъ случав держится въ сознани народномъ. Долго мив было бы разъяснять вамъ эту истину; но върно то. что ее можно доказать самыми твердыми историческими и философскими доказательствами. Частные случан, исключения и исиаженія двла, зависящія отъ различныхъ условій, здвсь не должны имъть большаго значения. Нужно обращать внимание на тесную связь между нравственностью и религовностью по самому существу дела. Итакъ, если вы хотите быть людьми истинно-вравственными въ истинно-народномъ смыслъ этого слова, будьте людьми религіовными. Повърьте, чтојлучшіе изъ вашихъ подчиненныхъ только тогда будутъ вполнъ уважать васъ и вполнъ отдаваться вашему вліянію, считая васъ людьми твердыми, руководителями надежными, и вмёстё съ тёмъ близкими себъ по духу — людьми истинно народными, когда будутъ видъть въ васъ людей религіозныхъ. Въ противномъ случав, если они этого не будутъ видеть въ васъ, они конечно не станутъ васъ прямо осуждать и укорять, но полнаго нравственнаго довърія и уваженія вы отъ нихъ не пріобретете, и полнаго правственнаго вліянія на нихъ имъть не будете... Въ чемъ состоять свойства и требованія истинной религіозности, этого опить нътъ надобности теперь подробно объяснять вамъ. Объ этомъ много приходилось говорить съ вами прежде и мив и другимъ вашимъ наставникамъ. Но обращу и здесь внимание на одну частную сторону дъла, наиболье подвергающуюся соблавнамъ и перетолкованіямъ-на витшеною сторону. И здісь опять скажу: если хотите имъть твердое нравственное вліяніе на своихъ подчиненныхъ и пользоваться ихъ уваженіемъ, относитесь сколько возможно-серьёзные не только ко внутреннимъ, но к но вившнимъ требованіямъ религін, къ которымъ издавна русскій народъ относился съ особеннымъ уваженіемъ. Не обольщайте себя праздными разсужденіями такого рода, что истии-

ная религіовность должна быть въ духв, а вившнія религіовныя требованія имфють второстепенное значеніе. Такъ дъйствительно: основанія истинной религіозности завлючаются въ духв. Но мы-то люди далеко не духовные; въ насъ-то высшія духовныя требованія не могуть раскрываться иначе какъ при соблюденін вившнихъ религіозныхъ постановленій. Вившнія религіозныя требованія въ развитіи духовной жизни двиствительно имъють второстепенное значение: но въ такомъ важномъ дълъ, какъ религія, и во второстепеннымъ требованіямъ легко относиться нельзя... Итакъ, сохранян истинную въру и любовь къ Богу въ душъ, старайтесь сколько возможно добросовъстиве соблюдать и вившнія религіовныя требованія, какъ соблюдали ихъ всегда истинно благочестивые русскіе люди. Соблюдайте наждодневно правило утренней и вечерней молитвы, чтобы ни одинъ день у васъ не начинался и не оканчивался безъ освященія духовнаго, безъ памятованія о Богь, о благахъ даруемыхъ Богомъ и виновностяхъ нашихъ предъ Богомъ... Соблюдайте каждогодно обязанность говънія не какъ внъшнее только предписаніе закона, но какъ истинный христіанскій долгъ и внутреннюю душевную потребность, съ благоговъніемъ и любовію приступая ко св. таниствамъ исповъданія граховъ и причащенія тъла и крови Христовой.

Почитайте праздники церковные, какъ следуетъ добрымъ православнымъ христіанамъ. Посвщеніе богослуженія въ день праздничный пусть будеть для вась не только добрымъ обычаемъ, но искреннею душевною потребностью, безъ удовлетворенія которой спокойна быть не можеть добрая христіанская душа. Никогда не позволяйте себъ наканунъ праздничныхъ дней, уважаемыхъ церковію и народомъ, проводить вечера и ночи въ нанихъ-либо занятіяхъ, играхъ и развлеченіяхъ, несоотвътствующихъ значенію священнаго дня. И это, къ сожальнію, нередко позволяють себе иногіе. Но не знають они или не обращаютъ вниманія на то, какъ глубоко соблазняется и оскорблеется этимъ нравственное чувство простыхъ добрыхъ и благочестивыхъ христіанъ... Наконецъ не могу не напомнить вамъ еще объ одной христіанской обяванности, соблюденіе воторой всего болве находится въ упадкв въ томъ обществв, къ которому вы принадлежите-о поств. Къ посту многіе относятся

Digitized by Google

въ наши времена не только съ небрежениемъ, но даже неприявныю. Жалуются на слабость силь, на разстройство здоровья, не неспособность из употреблению постной пиши. Непосильных подвыговъ отъ насъ и не требуетъ законъ христіанскій. Но странно бываеть слышать такія жалобы оть людей, пользующихся очень хорошимъ здоровьемъ и злоупотребляющихъ имъ въ другахъ отношеніяхъ, всявим изавшествами, дурными привычками и увлеченіями, неправильным употребленіемъ времени изнуряющихъ свой организмъ гораздо болъе, чвиъ можетъ изнурить его какое бы то ни было воздержание. Постъ, говорять, не есть первостепенная религіозная обязанность. Конечно, не первостепенная. Но въ дълъ религін, канъ мы уже сказали, никакими и второстепенными обязанностями пренебрегать нельзя. Притомъ такъ ли мы уже хорошо уяснили себъзначение поста, что можемъ считать себя въ правъ совершенно свободно судить о немъ и относиться къ нему? Не безъ основанія пость издревле считался однимъ изъ сильныхъ средствъ нравственнаго совершенствованія едва ди не у всёхъ народовъ и во всёхъ редигияхъ. Не безъ основания постъ освященъ привъромъ самаго Інсуса Христа. Не само по себъ употребление такой или другой пищи имжеть значение въ нравственной жизни, а тв нравственныя цели, которыя при этомъ достигаются. Обуздавіе прихотливости и изнъженности, укръпленіе воли, самоограниченіє, самообладаніе всегда имали великое значеніе въ правственномъ воспитаніи людей, и нынешнія поволенія во всемь этомъ нуждъются не менве, едва-ли не болве, чвиъ прежнія. Качество пищи само по себъ не спасеть и не погубить насъ. Мясо, по впостолу, не поставить нась передь Боюмь. Но если, продолжають апостоль, мясо соблагняеть брата моего, не стану я исть ею во въки. Вотъ еще сторона дъла, на которую особенно нужно обратить вниманіе, какъ бы употребленіемъ извъстнаго рода прици въ извъстное время не соблазнить брата, не соблазнить многихъ братьевъ, особенно братьевъ и дътей, находящихся подъ нашимъ непосредственнымъ вліяніемъ. Есть между людьши образованными, состоятельными и вліятельными на другихъ таніе, которые, навя у себя слугь и подчиненныхъ, не только новволяють себв на глазахъ ихъ сами легко относиться къ со-

блюденію поста, но и ихъ вынуждають нъ нарушенію его, т.-е. насилують и развращають совесть людей, на которыхъ они должны бы имъть нравственное вліяніе. Ничего хуже этого быть не можетъ. Если совъсть составляетъ основание нравственной жизни, и вивств съ твиъ самое твердое ручательство въ наилучшему исполнению всехъ гражданскихъ обязанностей, то начальники должны со всею тщательностью охранять и украплять совъсть своихъ подчиненныхъ, какъ неприкосновенную святыню, а не разслаблять и развращать; и это они должны дълать не только изъ уваженія человъческой личности вообще, но и въ интересахъ върнаго исполненія самыхъ обязанностей службы. Если хотите въ своихъ подчиненныхъ видеть людей добросовъстныхъ, добросовъстно исполняющихъ свои обязанности, добросовъстно относящихся къ вамъ самимъ, старайтесь не колебать, не ослаблять, а поддерживать въ нихъ уважение къ тому, что для нихъ имъетъ священное значение: хуже всего было бы, еслибы для нихъ ничего не оставалось или мало оставалось священнаго. Что касается до вась самихъ, до вашихъ отношеній къ соблюденію поста: то въ виду того, что вы уже съ дътства плохо пріучены къ этому, въ виду того, что сама церковная власть, по роду и условіямъ вашей службы, допускаетъ для васъ въ этомъ вначительныя послабленія,-отъ васъ конечно нельзя ожидать полнаго соблюденія обяванностей поста во всей строгости церковнаго устава. Но по крайней мірів серьёзно относитесь къ этому двлу, соблюдайте его въ такой мърт. въ какой по совъсти, а не по прихоти, находите это возможнымъ для, себя. Предвломъ послебленія непереходимымъ для каждаго въ этомъ отношеніи можеть быть отступленіе отъ устава церковнаго только въ такіе дни, въ какіе разръшено это для воинскаго званія церковною властью (но только разрешено, а не предписано). А болъе усердные пусть поищутъ въ своей совъсти побужденій болье и болье сближаться въ этомъ отношеніи съ общимъ православнымъ обычаемъ.

Довольно на сей разъ. Кроме уяснения общихъ человеческихъ и христіанскихъ обязанностей, много бы можно было еще сказать вамъ особеннаго о правильномъ исполнени собственно гражданскихъ обязанностей, применительно къ темъ особен-



нымъ идеямъ и явленіямъ времени, которыя такъ заботять и сокрушають теперь людей истинно преданныхъ своему отечеству. Но объ этомъ, я думаю, вы много услышите предупрежданій и наставленій и помимо меня; и притомъ я убъжденъ, что если вы будете правильно понимать и исполнять общія человъческія и христіанскія обязанности, то будете вивстъ съ тъмъ и лучшими гражданами, и не поддадитесь никакимъ превратнымъ и вреднымъ и деямъ и вліяніямъ времени, въ чемъ и да поможетъ вамъ Господь всемогущій. Аминь.

Прот. А. Иванцовъ-Платоновъ.

## 0Б3ОРЪ

АПОЛОГЕТИЧЕСКИХЪ СТАТЕЙ ВЪ НАШЕЙ ДУХОВНОЙ ЖУРНАЛИ-СТИКЪ.

Потребность въ отдъльныхъ апологетическихъ изследованіяхъ и въ журнальныхъ апологетическихъ статьяхъ съ каждымъ годомъ все болве и болве возрастаетъ въ нашемъ отечествв. Выдо бы вреднымъ санообольщениемъ думать, что зараза безвърія и вражды къ хриотіанству свирінствуєть только въ западной Европъ и встръчаетъ въ Россіи дишь единичныя и случайныя отраженія. Кто не имветь разсчета набрасывать розовый повровъ на нашу дъйствительность и не устраняется отъ общенія съ нашей интеллигенціей и съ продуктами отечественной мыследентельности, тотъ знаетъ и долженъ признать открыто, что преобладающее направление умовъ въ нашемъ интеллигентномъ слов-антирелиговное и антихристіанское. Представители отрицательнаго направленія въ Россіи разнятся отъ представителей этого же направленія на запада Европы лишь большею безотчетностью и большею слепотою своего предубъжденія и своей вражды къ религіозно-христіанскому принципу жизни, но отнюдь не силою и напряженностью этого предубъжденія и этой вражды. Въ последнемъ отношении фанатизмъ нашихъ отечественныхъ инимо-свободныхъ мыслителей выступаетъ рашительные и необузданные, гды онь имыеть возможность проявиться безъ вившней сдержки. Безотчетность же и слепота нашихъ отрицателей "традиціоннаго", т.-е. христіанскаго міровозарвнія поистинъ изумительны: не давши себъ ни мальйшаго труда провърить собственнымъ размышленіемъ и изученіемъ ученія, идущія изъ-за границы, и будучи лишены сколько-нибудь сноснаго внакомства съ христіанствомъ, наши отечественные невъры поражаютъ подъ-часъ чисто-дъствою наивностью въ своихъ нападеніяхъ на религію и христіанство и своимъ идолопоклонствомъ предъ тъмъ, что выдается за результатъ точныхъ на-учныхъ изысканій. Уже не говоря о воспитывавшихся въ нашихъ разнообразныхъ свътскихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, какъ-то: въ университетахъ, институтахъ и академіяхъ, саные профессора этихъ высшихъ пріютовъ науки нередко являются не лучше учившихся у нихъ по отсутствію критической мысли въ отношении къ пресловутымъ "послъднимъ словамъ науки" и по необычайному преобладанію безпочвеннаго скептицизма въ отношении къ христіанскому ученію. Не странно ди подобное явленіе?... Источникъ его естественно лежитъ въ отсутствін общаго научно-философскаго развитія у насъ и въ страсти во что бы то ни стало походить на передовыхъ европейцевъ, каковыми мыслятся глашатам мнимо-новыхъ идей... При такомъ состояніи умовъ въ нашей интеллигенців, зло невърія, обезпечиваясь со стороны своего распространенія, начинаетъ и практически обнаруживать себя въ нашей общественной жизни все чудовищиве и чудовищиве. Уже не говоря объ увеличивающихся случаяхъ преступнаго разрыва семейныхъ узъ, распутства, дикаго воспитан!я детей, эксплуатаціи правъ собственности въ торговав, промышленности и т. д., казнокрадствъ и тому подобнаго, отречение отъ христіанства начинаетъ вызывать одно за другимъ политическія убійства изъ-за угла кинжаломъ или револьверомъ. Съ этимъ зломъ борьба можетъ имъть благопріятный исходътолько тогда, когда рядомъ съправительственными марами идуть маропріятія, исходящія наь среды всего общества. Не даронъ правительство обращается въ всему обществу, призывая въ себъ на помощь силы всъхъ сословій русскаго народа для единодушнаго содійствія ему въ усиліяхъ вырвать съ корнемъ зло, опирающееся на превратное

ученіе. Не долженъ ли каждый изъ насъ, кто чень и какъ можетъ, съ безповоротною ръшимостью и неослабною энергіей выдти на встрачу общему врагу и объявить ему войну до тахъ поръ, пока онъ не исчезнетъ съ лица русской земли? На насъ лежитъ долгъ преследовать врага во всехъ его разнообразныхъ проявленіяхъ и обнаруженіяхъ, начиная съ колебанія святости семейныхъ узъ и оканчивая пропагандою соціально-революціонныхъ идей и дъйствій. Только для неразвитой и для некритической мысли можеть казаться темною связь между такими повидимому отделенными и неродственными явленіями.... Когда надвинутся на увеличивающагося въ числъ врага всъ, непотерявшіе здраваго симсла и совъсти, лучшіе русскіе люди, врагь не устоитъ. Великін обязанности въ этомъ призывъ къ борьбъ прежде всего возлагаются, не говоря уже о служителяхъ церк ви, на русскую духовную литературу и ен деятелей. Отсюда прежде всего должно исходить горячее и энергическое слово въ защиту того, отрицательное отношение къ чему вызываетъ всв разнообразныя, проявленія революціоннаго настроенія, болье и болье овлядрвающаго изврстными слоями нашей интеллигенцін, — революціоннаго настроенія противъ началь и основъ семейной, общественной и государственной жизни. Чъмъ многочислениве врагь и чъмъ благопріятиве почва для его численнаго увеличенія, тэмъ дружнае и энергичнае должна начаться защита христіанскаго міровозэртнія, дающаго единственно-раціональныя и устойчивыя опоры для нормальнаго построенія и развитія жизни семейной, общественной и государственной. Пусть каждый, получившій достаточное научнобогословское образование и необделенный даромъ печатнаго слова, посвятить свободные отъ прямыхъ и обязательныхъ своихъ занятій часы на всестороннее и глубокое изученіе чеголибо изъ трудно-обозримой массы предметовъ христіанской апологетики, разоблачитъ несостоятельность не общихъ только канихъ-либо положеній невърующей мысли, но иногда самыхъ мелкихъ деталей, за которыми думаетъ укрыться невъріе, какъ за щитомъ своимъ, изложитъ свои мысли не въ формъ сухаго спеціальнаго трактата, но въ видъ живой и общедоступной ръчи и напечатаетъ такой продуманный и прочувствованный трудъ во всеобщее употребление. Уже не говоря о преподавателяхъ ду-30

ховныхъ академій, всякій наставникъ семинаріи, какую бы науку онъ ни преподавалъ, всегда можетъ найти по своей спеціальности такой предметь, который можеть служить темою христіански-апологетическаго изследованія. Достаточно прочитать хотябы Theologische Briefe an die Gebildeten der deutschen Nation von Alm, чтобы видъть, сколь разнообразны предметы, о которыхъ долженъ говорить и можетъ говорить православный богословъ. Неужели въ виду настойчивыхъ призывовъ въ труду, клонящемуся къ защить христіанства, а вивсть къ защить коренных основъ семейственности, общественности и государственности, будутъ дремать здоровыя умственныя силы Россіи, которыхъ не мало находится въ нашихъ духовно-учебныхъ ваведеніяхъ? При совершающемся въ Россіи соціально-революціонномъ движенім это было бы косвеннымъ накладываньемъ рукъ на себя самихъ... Неужели на призывъ правительства послышится отвътъ со стороны нашей: "моя изба съ краю: ничего незнаю"? Но въдь это было бы презръннымъ и грубымъ эгоизмомъ или по меньшей мъръ самообманомъ....

Такъ великъ въ настоящее время запросъ на апологетическую дъятельность. Но ваково же его удовлетвореніе? Говоря прямо, по числу журнальных в апологетических в статей весьма слабое. По количеству журнальных апологетических статей минувшій 1877 годъ быль бідніве даже предыдущихь, хотя эти послідніе тоже не выдавались какимъ-либо богатствомъ произведеній этого рода. По своему же внутреннему достоинству большинство апологетическихъ статей за помянутый годъ тоже очень незавидно. Тща тельно просмотръвъ и перечитавъ журнальныя апологетическія статьи за 1877 годъ, попавшія въ наши духовные журналы, мы находимъ небезполезнымъ познакомить нашихъ читателей только съ двумя статьями, изъ которыхъ одна, составленная по записямь слушателей повойнаго знаменитаго русскаго богослова-преосвящ. Іоанна смоленскаго, напечатана въ 1-2 кн. Христіанскаго Чтенія за 1877 годъ, а другая, написанная авторомъ, скрывшимъ подъ буквою Н. свою фамилію, напечатана въ 1 и 2 книжкахъ журнала: Чтенія въ общество мобителей духовного просвыщения за тотъ же годъ. Первая статья носить название: Догмать о пресвятой Троиць, а вторая: Необходимыя предположенія о лиць, ученій и дълахь Христа въ виду двухь безспорнись фактовь еваниельской исторіи (противъ теоріи миническаго содержанія евангелій). Читатель самъ увидить изъ нашего сжатаго, но обстоятельнаго изложенія содержанія этихъ двухъ статей, сколь много дъльныхъ и замъчательныхъ соображеній высказано въ каждой изъ нихъ, а особенно въ первой. Изълругихъ весьма немногихъ статей апологетическаго содержанія помышенных во духовных журналах за означенный годо, заслуживаютъ вниманія лишь 1) рядъ переводныхъ статей въ Правоса. Собеспоники В. И. Голубинского, печатавшихся подъ обшимъ ваглавіемъ: Нравственная природа человъка, и 2) рядъ перевонныхъ статей въ Трудахъ Кісеской Духосной Академіи, печатавшихся повъ общимъ заглавіемъ: Конечныя причины, подъ редакпіей Д. В. Поспъхова. Трактатъ: "Нравственная природа челопъва", исчерпанный въ статьяхъ "Правосл. Собесъдника", взятъ г. переводчикомъ изъ книги Ульрици: Grundzüge der practischen Philosophie, а рядъ статей: Конечныя причины" составляють полный переводъ вниги Поля Жано: Les causes finales. Рядъ названных статей быль посправедливости украшеніемь лвухъ академическихъ журналовъ, поскольку имъются въ виду отвъчающія живымъ потребностямъ общества особенности этихъ статей по ихъ содержанію и назначенію 1). Нельзя не поблагодарить гг. переводчиковъ какъ за находчивый выборъ сочиненій для перевода, такъ и за прекрасный переводъ. Изъ немалочисленныхъ сочиненій Ульрици мы знаемъ и имвемъ подъ руками два переведенныя на русскій языкъ сочиненія: 1) Богъ и природа и 2) Тъло и душа. Къ сожаленію, эти два сочиненія далеко не такъ хорошо переведены, какъ трактатъ: "Нравственная природа человъка". Очень желательно, чтобы гг. Поспъховъ и Голубинскій продолжали свое полевное служеніе рус-

<sup>4)</sup> Желая служить распространенію среди русской публики дільных философско-богословских произведеній, считаем долгом указать, гді и по какой ціні продаются переводы гг. Поспіжова и Голубинскаго. Сочиненіе Поля Жана: "Конечныя причины" можно пріобрітать у профессора Кієв. духов. академія Д. В. Поспіжова, посылая за книгу съ пересылкой 3 р., а книгу "Нравственная природа человіка"—у преподавателя Казан. дух. семинарія Василія Ивановича Голубинскаго, посылая за нее съ пересылкою 1 рубль сер.

ской духовной литературъ такими дъльными по содержанию и прекрасными по исполнению переводами. Переводческая двительность не заключаеть въ себъ ничего унизительного для ученыхъ мужей: свои труды посвящали переводамъ и великіе мыслители и ученые.... Дъло въ томъ только, что и какъ переводится.... Наши же духовные журналы не такъ богаты саностоятельными дъятелями, чтобы не нуждаться въ переводахъ дъльныхъ ондософско-богословскихъ произведеній. Для читателей же дучте имъть подъ руками дъльное переводное, чъмъ плохое оригинальное произведение. Съ переводными апологетическими трудами гг. Поспъхова и Голубинского мы не намърены знакомить нашихъ читателей: вопервыхъ, эти труды сравнительно очень общирны, а вовторыхъ они вышли отдёльнымъ изданіемъ, такъ что всякій желающій можеть иметь ихъ въ собственномь распоряженіи. О другихъ же апологетическихъ журнальныхъ статьяхъ. помъщенныхъ за прошлый годъ, не будемъ говорить по другой причинъ-по причинъ бъдности ихъ содержанія.

Въ виду крайняго несоотвътствія между запросомъ на апологетическія произведенія и предложеніемъ, позволительно желать, чтобы хоть на будущее время было болье равновысія между этимъ спросомъ и этимъ предложеніемъ. Въ ожиданіи исполненія этихъ законныхъ надеждъ обратимся сперва къ указанной статьъ "Христіанскаго Чтенія", а за тымъ къ статьъ "Чтеній въ Обществъ любителей духовнаго просвыщенія".

1) Догмать о св. Троиць есть первый и высочайшій догмать христіанскаго ученія. Какъ вообще христіанство въ ціломъ своемъ составі, такъ и каждая отдільная сторома его ученія иміють свое основаніе и точку опоры въ этомъ догматі: съ устраненіемъ этого догмать падаеть все христіанство. Но въ тоже время этоть догмать является вполнів непостижимымъ: какъ уразумініе, такъ и отрицаніе его по этому самому немыслимы. Но неужели же нашъ разумъ долженъ оставить всякія попытки къ приближенію этого догмата къ своему сознанію? Отнюдь ніть: для разума остается возможнымъ раскрытіе основаній для необходимости вітры въ этоть догмать и сознательнаго принятія его. Какія же это могуть быть основанія?

Прежде всего надобно нивть въ виду отличительныя особенности въ откровенномъ учени о Богъ. По откровенному ученію. Богь есть безконечный личный Духъ. Такое ученіе о Богь. вавъ личномо существъ, самое раціональное ученіе. Личность Бога требуется самой идеей совершеннъйшаго безконечнаго существа, каковымъ непременно долженъ мыслиться Богь. Личная жизнь вообще есть высшая форма въ сравнени съ какимъ бы то ни быдо безличнымъ существованіемъ. Отбросивши изъ понятія о Богъ понятіе о немъ, какъ лицъ, и представляя Бога какой-либо безличною силой, мы чрезъ то самое отнимаемъ у Бога необходимое Его свойство-всесовершенство и безконечность. Безличное не можеть быть не только безконечнымъ совершенствомъ, но и ограниченнымъ совершенствомъ. Конечно и неличное бытіе можеть быть въ своемь роде совершеннымъ. Однакожъ если сравнивать совершенство его съ совершенствомъ личнаго бытія, то последнее окажется всегда совершените. Такъ неорганические виды творения и виды растительнаго царства въ своемъ родъ совершенны, но они несравненно ниже видовъ животнаго царства имъющихъ произвольное движеніе, ощущение и другие зачатки психической жизни. Человъкъ же, съ его самосознаніемъ, возвышается надъ самыми высшими изъ животныхъ. Наконецъ, какъ скоро должны существовать и существують существа, сравнительно съ человъкомъ болъе совершенныя, то развъ можно мыслить ихъ безличными? Напротивъ, чэмъ совершениве организована природа таковыхъ существъ, тъмъ настойчивъе вынуждаемся приписывать имъ болье характерно и ръзко опредъленную личность. А если это справедливо, то трезвая мысль не вынуждается ли еще болве мыслить Бога неиначе, какъ совершениващимъ лицомъ? Если представлять Божество безличною силой, то эта сила неиначе должна быть, какъ только матеріальной. Представленіе же о Богъ, какъ силъ духовной, необходимо ведетъ всякую логическую мысль къ усвоенію ей свойствъ личности. Въ самомъ двль, развъ можно представить духовную силу лишенной; разума, воли и чувства? Такое представление заключало бы въ себъ собственное саморазрушение. Но какъ скоро мы вынуждены мыслить духовную силу съ дакими свойствами, то чрезъ то самое необходимо побуждаемся усвоять ей и личное самосознаніе. Но

быть-можеть, должно высочайшее, совершенныйшее и безконечное существо мыслить матеріальной силою. Но какимъ образомъ могуть вязаться между собою такія понятія, какъ матеріальная сила, а съ другой стороны сила высочайшая, совершенныйшая и безконечная? Это значило бы въ одно и то же
время почитать Божество и низшимъ, и высшимъ бытіемъ, и
совершенныйшимъ и самымъ несовершеннымъ и безконечнымъ и конечнымъ. Только въ умахъ, чуждыхъ логики и здраваго пониманія вещей, могутъ уживаться рядомъ такія, взанино
уничтожающія другь друга, представленія объ одномъ и томъ
же предметъ. Но нездоровое мышленіе не законъ для человъческаго разума. Такимъ образомъ, откровенное ученіе о Богъ
является въ тоже время и требованіемъ всякаго здороваго мышленія, съ какихъ бы сторонъ оно ни разсматривало идею Божества.

Но если Богъ есть лице, то спрашивается: какъ можно дойти до понятія о множественности лицъ въ божественномъ Существъ? Чтобы приблизиться къ уразумънію этого, нужно разъяснить отношеніе между существомъ и лицемъ. Понятіе о существъ не то, что понятіе о лицъ. Лицо относится въ существу такъ, какъ видъ въ роду. Подобно тому какъ какой-иибудь родъ растительнаго или животнаго царства можетъ предполагать много относящихся въ нему видовъ, точно такъ же существо, оставаясь единымъ, допускаетъ множественность лицъ. Въ последнемъ отношеніи, не говоря уже о первомъ, мы въ двиствительности видимъ немало аналогій. Младенецъ, напримъръ, во чревъ изтери до извъстной степени составляетъ одно съ нею существо, такъ какъ онъ изъ нея образуется и живетъ одною съ нею жизнью, между тёмъ какъ личность младенца и матери-не одно и то же лицо, а разныя лица. Само собою разумъется, подобныя аналогіи крайне недостаточны для полнаго уясненія догиата о пресв. Троицъ, однавожь эти приивры свидетельствують, что и въ природе высочайщаго Существа не немыслимо различие лицъ при единствъ существа. Другія же соображенія могуть вести логическую мысль къ признанію не только возможности, но и необходимости различія дицъ въ единомъ высочайшемъ Существъ. По здравымъ со-

ображеніямъ разума единство высочайшаго Существа нельзя представлять въ емыслъ одинокости или единичности. Въ самомъ дълъ, съ понятіемъ о Существъ безконечнома мирится ли понятіе о Его одиновости или единичности? Это последнее понятіе предполагаетъ, будто безконечное Существо исключительно дъйствуетъ въ своемъ я, а слъдов. замкнуто въ себв и ограничено въ своей двительности, тогда какъ понятіе о безконечномъ Существъ, въ силу самей идеи безконечности, предполагаетъ безпредъльную полноту бытія и требуетъ неограмиченнаго проявленія вив своего я-безконечной двятельности, не замкнутой въ ней самой, а болъе и болъе развивающейся и раскрывающейся въ отношения къ другимъ. Дъятельность, направленная исключительно только въ своему я, не выходящая изъ сферы своего чисто-индивидуального бытія, несообразна и съ природою разумнаго существа. Мы видимъ, что даже ограниченная разумная природа (напр. человъкъ) стремится къ самораскрытію своихъ силь до предъловъ возможнаго. Не тъмъ ли болье самораскрытіе безконечное должно быть свойственно неограниченной разумной природъ, каковъ Богъ? Если мы представимъ себъ умъ безконечный и волю божественную обращенными только въ единичному собственному своему существу, то выйдетъ, что умъ и воля божественная становится ограничивающими самихъ себя, т.-е. выходило бы, что умъ не мыслить ни о чемъ, кромъ самого себя, и воля ни къ чему не стремится, кромъ самой себя. Чрезъ это безконечное представлялось бы въ кругу, изъ котораго оно никогда не выходило бы. Далве. эта одиновость противоръчила бы идев о безусловно-соверщенномъ Существъ. Совершенство природы разумно-правственнаго существа состоитъ въ томъ, когда оно не только дъятельно развиваетъ свои силы въ себъ самомъ, но оказывается способнымъ къ дъятельности и вив себя или по крайней мъръ къ единенію и гармоническому соразвитію съ вит себя находящимся. Это составляеть ваконь всего существующаго. Мы видимъ, что въ мірв неть ничего уединеннаго или одинокаго, а все существуетъ во взаимодъйствии и общении между собою, и поэтому-то міръ представляется въ такомъ совершенствв. Заключая же въ себъ одни отрывочныя и разобщенныя явленія, міръ потеряль бы отдичающую его предесть. Точно такъ же и Существо высочайшее, будучи изолированнымъ и несообщающимся инымъ бытіемъ, было бы несовершеннымъ. Понятію о Существъ безконечномъ, разумномъ и совершенномъ должно соотвътствовать понятіе о немъ, какъ неограниченно-дъятельном. Состояніе покоя не свойственно таковому существу: недвятельное, находящееся въ неизменномъ поков, существо не можетъ быть безконечно-совершеннымъ. Но еслибы Богъ былъ одиновимъ, то каковою могла бы быть Его двятельность? "Безконечный умъ, если представить его изолированнымъ, т.-е. разсматривающимъ и познающимъ только себя, былъ бы только покоющимся самосозерцаніемъ, но недвятельнымъ самопознаніемъ. Значитъ, такое познаніе было бы несовершенно. Еслибъ онъ познаваль себя только въ тваряхъ, то опять познаніе это было бы несовершеннымъ вследствіе ограниченности тварей, какъ конечныхъ существъ. Въ такомъ случав двятельность Его въ познаніи не могла бы быть равносильна пдев безконечнаго всевъдънія. Точно такъ же, если будемъ разсматривать волю безнонечнаго Существа, то придемъ въ такому же заключенію. Какъ, спрашивается, можетъ дъйствовать воля безконечная, но одинокая? Еслибъ она стала осуществлять безконечныя идеи въ себъ только, то это не было бы осуществлениемъ ен дъятельности. Тогда въдь она оставалась бы съ однъми идеями, и эти последнія не выходили бы изъ существа божественнаго. Или это было бы самоусовершениемъ себя, что противно понятію о безконечномъ совершенства Божіемъ. Если же воля безконечная осуществияма бы свои идеи только въ конечныхъ тваряхь, то такая деятельность воли безконечной была бы опять несовершениа. Вообще, если станемъ разсматривать всв совершенства безконечнаго Существа, то мысль наша не можетъ представить проявленія этихъ совершенствъ въ единичномъ бытіи. Будемъ ли разсматривать верховное Существо съ нравственной стороны, придемъ къ твиъ же затрудненіямъ при представленіи Его единичнымъ. Если всв правственныя совершенства заключимъ въ понятіи любви и если въ божественномъ Существъ должна быть любовь совершенная, то спрашивается: на накой предметъ можетъ быть обращена эта любовь? Если исплючительно только на себя, то это будеть себялюбіе. Еслина твари, то конечная тварь не можетъ удовлетворить безко-

нечной любви верховного Существа. По самому понятію о любви безпредельной долженъ быть таковъ же и предметъ ел. Къ тому же, наконецъ, приводить самое понятіе о жизни божественнаго Существа, когда мы будемъ размышлять о ея свойствахъ. Жизнь, говоря вообще, не есть только развитие силъ. но и вваимодъйствіе, сообщеніе ихъ съ другими силами. Жизнь божественнаго Существа должна быть такою же по преинуществу. Иначе, будучи жизнью неполною, а след. несовершенною, она не могла бы быть и блаженною. Какое блаженство въ усиненномъ самосоверцания! Изолированная жизнь собственно и не есть жизнь, а какое-то всегдашнее усыпленіе. Положимъ индійская философія религіовная такою нволированною и представляла себв жизнь Божества. Но развв такая жизнь достойна безконечнаго Существа? Живнь и блаженство такого Существа должны состоять въ безпредъльномъ общени его силъ съ твиъ, что можетъ также безпредвльно участвовать въ нихъ и разделять ихъ. Вотъ путь естественныхъ соображений разума, по которому онъ можетъ доходить до такого понятія о верховномъ Существъ, что оно при единствъ природы своей не только можетъ, но и должно имъть различіе въ лицахъ.

Но если безконечное Существо не должно быть одинокимъ, то какъ должно представлять себъ эту неодинокость или множественность? Признавать бытіе двухъ или трехъ безконечныхъ нельзя, ибо это противоръчило бы самому понятію о безконечномъ, которое непремънно ограничивалось бы при существованіи иныхъ безконечныхъ. Следов. вопросъ о множественности въ отношени въ безконечному Существу надобно разсматривать такъ, чтобы не нарушить единства самаго его существа. Если нельзя допустить иножественности въ самой природъ существа безконечного, то остается допустить, что ири единствъ природы въ немъ находится множественность лицъ. Представить себъ эту множественность лицъ при единствъ существа-дъло конечно трудное. Однакожь эта трудность ослабляется представленіемъ нікоторыхъ данныхъ изъ области міра конечнаго, гдв всякое частное бытіе проявляется въ раздичных видоизминеніяхъ, канъ замичаемъ это напр. въ человътъ. Разсиатривая бытіе человъческого духа мы замъчаемъ, что воренную основу этого бытія составляєть то, что называемъ мы личностью или я, безъ чего нельзя представить и самаго существа человического. Но вмисти съ типъ мы видимъ, что изъ этой поренной основы, изъ нашего я, развивается особенная сфера его внутренняго бытія, которую мы навываемъ сознаніемъ, въ которомъ я какъ бы видить и познаетъ самого себя и которое между тъмъ развивается изъ самаго существа этого я, такъ что хотя оно и неотдельно отъ этого существа, твиъ не менъе представляетъ изъ себя какъ бы отличное бытіе. Можно сказать, что сознаніе человъка и самое существо его составляють какь бы два различные вида бытія одного ж того же человъва. Что дъйствительно есть нъвоторое раздвоеніе въ одномъ и томъ же разунномъ бытін на существо-я и на сознаніе его личности, такъ что я самосущее и я самосознающее представляють изъ себя два вида одного бытія и какъ бы двв личности, это подтверждается твиъ явленіемъ въ нашей внутренней природь, что когда закрывается коремное или самосущее я, тогда остается еще другое-самосознающее, и наоборотъ съ закрытіемъ самосознающаго я остается еще я самосущее. Такъ напр. во сив наше я самосознающее какъ бы закрывается, потому мы и не совнаемъ того, что происходитъ въ насъ въ это время, но я самосущее остается-жизнь его не прекращается. Подобныя же явленія успатриваются въ человъвъ во время душевныхъ болъзней и при концъ жизни человъка. Разумвется, эти явленія, происходящія въ человвив-существв ограниченномъ, слишкомъ мало могутъ объяснять намъ явленія, совершьющіяся въ Существъ безконечномъ, но тъмъ не менње первыя дають намъ нъкоторыя данныя къ заключенію о последнихъ. Но кроме этихъ явленій можно примечать и то, что, независимо отъ выраженія одного и того же бытія души въ двойственности я самосущаго и я самосознающаго, изъ глубины я развивается та самодъятельность, которая проявляется въ мысли и чувствъ, и даетъ бытіе какъ бы особенному я, такъ что въ этой двятельности одно и то же бытіе души проявляется какъ бы въ двухъ личностяхъ, которыя по существу евоему нераздальны и вивств не суть одно и то же. Но дело въ томъ, что ети явленія въ нашей природе составляють только ея разныя формы, явленія и видоизивненія;

но нельзя сказать, чтобы изъ нихъ являлись въ собственномъ смыслъ раздъльныя лица, потому что духъ нашъ по природъ своей, хотя и безсмертный, ограниченъ и какъ таковой не мо-жетъ развивать изъ себя многихъ личностей. Не такъ въ Существъ безконечномъ. Въ немъ какъ бытіе безконечно и природа безпредъльна, такъ и самыя проявленія этого бытія должны быть безпредъльны. Важное и существенное отличіе Его отъ ограниченныхъ существъ состоить въ томъ, что тогда вань въ этихъ последнихъ всякое проявление выражаетъ собою только форму, образъ существа, а не самую сущность его, въ Существъ безконечномъ, напротивъ, какъ сущность безконечна, такъ и самыя проявленія его должны быть безконечны, т.-е. имъть не только безконечное развитіе, но и безконечную жизнь, такъ чтобы жизнь выражалась въ нихъ въ той же безграничности, какъ безгранично самое существо. Такимъ образомъ нътъ имчего невозможнаго, что въ безконечномъ Существъ эти проявленія до таной степени развиты и полны жизни, что могутъ составлять отдъльныя лица. Далве, вопросъ о множественности лицъ въ единствъ безконечнаго Существа представляеть неодолимыя трудности, смотря по тому, какъ его поставимъ. Эти трудности уменьшаются только въ томъ разъ, если представимъ, что лица пресв. Троицы развиваются изъодного и того же нераздъльнаго существа, что хотя они и раздёльны, но заключаются одно въ другомъ, и что хотя они имъютъ отдъльную и самостоятельную жизнь, но тэмъ не менъе въ своей жизни и дъятельности имъютъ общее между собою. Такъ именно учитъ и Откровеніе, говоря, что вакъ Сынъ въ Отцъ пребываетъ, такъ и Отецъ въ Сынъ и св. Духв.

Но спрашивается: какъ же являются лица пресв. Троицы въ безконечномъ Существъ? Обращаясь къ общему закону развитія существъ разумныхъ, мы замъчаемъ, что ихъ развитіе совершается по тремъ формамъ. Каждому ограниченному разумному существу принадлежитъ: 1) раскрытіе его личнаго самосознанія и мыслительной дъятельности, 2) воспроизведеніе его существа въ подобныхъ себъ существахъ и 3) развитіе его совершенствъ. На основанія той истины, что въ разумныхъ существахъ отражается образъ Божій, мы можемъ отъ означеннаго закона ихъ развитія сдълать нъкоторыя аналогическія умо-

заключенія и относительно саморасирытія жизни безконечнаго Существа, неупуская вонечно изъ виду существеннаго различія ограниченныхъ существъ отъ безконечнаго Существа. Было заивчено, что саносознание челована, распрываясь въ глубина его я, составляеть особенную сееру его я, какъ бы начто отличное отъ самаго существа его, и что въ самосознания наше я какъ бы видитъ и познаетъ само себя. Уновакиючая къ безвонечному Существу, мы должны предположить, что въ немъ поляно быть самосознание безконечное,—такое самосознание, которое служило бы полнымъ отражениемъ его безконечности, его жезни, и личности, такъ чтобы въ этомъ отражении безконечное Существо могло видеть и совернать самаго себя. Если ны представниъ себъ, что безконечное самосознание проявляется въ раздъльныхъ и разобщенныхъ формахъ и образахъ, тогда оно не было бы безконечнымъ. Поэтому относительно проявленія самосознанія существа безнонечнаго нельзя допустить мысли Гегеля, что существо это сознаеть себя въ своихъ разумныхъ тваряхъ. Развъ безпредъльное самосознаніе можетъ проявляться въ образахъ не безпредъльныхъ? Очевидно, нътъ. Значитъ, оно должно выражаться въ образъ безконечномъ. И такъ какъ этотъ образъ долженъ быть полнымъ отражениемъ безнонечной природы, т.-е. способнымъ выразить въ себв самую жизнь и личность ея, то ны заключаемъ, что это самосознание должно быть живымъ лицомъ, въ которомъ бы Существо безконечное отъ въчности созерцало самую жизнь и личность свою и въ которомъ бы оно вполив повнавало себя самого. Соображенія равума вполив согласуются съ ученіемъ Отировенія, свидътельствующимъ, что въ безконечномъ Существъ есть второе лицеобразъ Ипостаси Его (Евр. 1, 3). Далъе, при разсмотръніи развитія человіческаго духа, мы замічаємь, что кромі я самосовнающаго изъ него развивается я двятельное, которое преимущественно выражается въ его мышленін, такъ что изъ него образуется я мыслящее. И въ Существъ безконечномъ, кромъ его безконечнаго самосознанія, нужно предположить силу его безвонечной двительности-именно силу его безпрерывной мысли, въ которой выражается его жизнь и дъятельность отъ въчности. Но это внутреннее проявление мысли Существа безконечнаго не можетъ быть выражено въ твореніи, ибо, проявляясь

въ тваряхъ, мысль эта не ножетъ быть выражена вполнъ, а тольно въ ограниченныхъ проявленіяхъ и въ ограниченной дъйтельности. Въ самомъ безнонечномъ Существъ должно быть проявление безпонечной мысли,-такое проявление, въ которомъ бы эта мысль была живынъ выраженіемъ безконечнаго Существа со встиъ, что въ немъ есть, со встим его идеями, такъ чтобы мысль эта въ своемъ проявлени вполнъ отражала его безпредъльный умъ. А при такихъ условіяхъ заключаемъ, что такое проявление не можеть быть только такъ-сказать формальнымъ отраженіемъ безпредъльнаго ума, а должно быть живымъбезпредвльно двятельнымъ отражениемъ, т.-е. представлять силу самосущую, какая приличествуетъ Существу безпредъльному, самосущее лице. Божественное отвровение и учитъ, что въ Богъ есть третье лицо — св. Духъ, испытующій и глубины Болін (1 Кор. 2, 10). Очевидно, эти разъяснения не распрывають тайны троичности лицъ въ единомъ Богъ, но все-таки уясняютъ хоть тънь предмета. Сказаняюе составляетъ примъненіе только одной формы развитія разумныхъ существъ къ объясненію возможнаго въ учени о пресв. Троицъ. Теперь остановимся на другой—воспроизведеніи себя въ подобныхъ себъ существахъ. Можно ли безконечное Существо представлять безъ всякаго кавого бы то ни было воспроизведения себя самаго? Уже изъ того, что это Существо должно безконечно проявлять себя, оно не можетъ не быть воспроизводительнымъ. Если и конечныя существа, при ограниченности своей природы, инфютъ немочерпасмую силу воспроизведенія, то въ безпредвльномъ Существъ сила эта темъ более долена быть безпредвльна. Но накъ скоро мы допустимъ ту мысль, что оно воспроизводитъ себя въ своихъ твореніяхъ, то мы не можемъ сказать, чтобы его воспроизведенія были равносильны его природь, тогда какъ воспроизведенія безконечнаго Существа должны быть безпредвльны въ своемъ бытіи, жизни и совершенствахъ, т.-е. быть полнымъ подобіємъ Существа безконечнаго. И накъ такое воспроязведеніе необходимо должно рождаться изъ самой сущности безконечнаго, то мы приходимъ къ тому изображению этого воспроизведения, какое представляетъ намъ Откровеніе, когда учитъ, что Богъ прежде всёхъ вёковъ раждаетъ изъ Себя существо совершенно себъ равносильное, которое само въ себъ есть полнъйшее Его

2) За последнія три-четыре десятилетія ны переживаемъ эпоху борьбы представителей христіанской науки съ особенно усилившимися нападеніями на второе лице пресв. Троицы, воплотившееся и пострадавшее до нисхожденія на престъ за гръшный родъ человъческій. Эта борьба преимущественно сосредоточивается на вопрост о евангельской исторіж Господа и Спасителя нашего І. Христа,—о достовърности скаваній этой исторіи относительно лица, ученія и дълъ Его. Борь-ба эта имъетъ важное значеніе: пока евангельскія сказанія имъють для людей силу неоспоримости фактовъ ихъ собственивге непосредственнаго наблюденія, какъ будто изображаемыя данныя относительно I. Христа проходили предъ ихъ главами, де тёхъ поръ они съ полною вёрою и безукоризненною основате-льностью могутъ исповёдывать свою вёру во Христа, какъ Сына Божія, искупившаго человёчество отъ грёховъ и возродившаго въ новой живни, и наоборотъ съ утратою достовърности еванг. сказаній падаеть все христіанское ученіе. Потомуто, съ накою энергіей недруги христіанства въ своихъ сочине-ніяхъ: Das Leben Jesu Штрауса, Vie de Jésus Ренана, Characніяхъ: Das Leben Jesu Штрауса, Vie de Jésus Ренана, Characterbild Шенкеля и т. под. напрягаются подорвать достовърность евангельской исторіи, съ такой же, или даже еще большей, энергіей друзья христіанства въ своихъ капитальныхъ изследованіяхъ, напр. Glaubwrüdigkeit der evangelischen Geschichte Толюкка, Wissenschaftliche Kritik der evangelischen Geschichte Эбрарда, Leben Jesu Неандера и т. под., ищутъ и находять строго-научныя доказательства въ пользу истинности сообщаемаго въ евангелінхъ касательно лица, жизни и дъятельности Христа. Изъ разнообразныхъ гипотезъ, построенныхъ недругами христіанства для снятія съ еванг. исторіи ся чудеснаго характера и для изъясненія происхожденія такого характера евант. исторіи, пользуєтся наибольшею популярностью та гипотеза, жо которой вся чудесная евангельская исторія разскатривается накъ плодъ поэтизирующей фантазіи первобытнаго христіамскаго общества, какъ рядъ мионческихъ сказаній, невольно образовавшихся въ неразвитомъ и суевърномъ обществъ пер-выхъ христіанъ, подобно тому какъ создавались миоы всякіе другіе въ раннюю пору младенчествующихъ народовъ. Хотя эта гипотеза уже достаточно показала свою несостоятельность

подъ могучими ударами научной христіанской аподогетиви. твиъ не менве, пока она еще держится упорствомъ ея сторонниковъ, необходимо сводить съ нею счеты. Такъ какъ вопросъ о достовърности евангельскихъ сказаній есть вопросъ историческій, то христіанская апологетика до сихъ поръ и боролась съ защитниками миоическаго происхожденія еванг. сказаній, прежде всего со Штраусомъ, на почвъ исторической. Но для наибольшей побъды надъ противниками христіанства должно сводить борьбу и на ондосооскую почву. Исторические аргументы оправдывають только действительность или верность оактовъ и сказаній сванг. исторіи, но это оправданіе получастъ еще болье непоколебимую силу, когда, исходя изъ какихъ-либо твердыхъ основаній, раціональнымъ путемъ доказывають, что еванг. повъствованія о І. Христь и Его двятельности и доджны быть непременно таковыми, каковыми они являются въ Новомъ Завътъ. Съ этой-то стороны и предлагается предстоящее обсуждение вопроса. Въ этомъ случав остановиися на двухъ фактахъ еванг. исторіи, безспорныхъ даже и для невърующей мысли, и посмотримъ, въ какимъ необходимымъ выводамъ ве-IVTE OHM.

Многіе раціоналисты, напр. Альмъ, указываютъ на отсутствіе сколько-нибудь обстоятельных вивестій объ І. Христе улсовременныхъ ему явыческихъ и другихъ писателей, думая этимъ подкръпить недостовърность еванг. сказаній. Но развъ есть что-нибудь удивительное, клонящееся даже въ подрыву еванг. исторіи, въ томъ, что писатели, наиболье заинтересованные общимъ состояніемъ іудейскаго народа или даже только римскаго государства въ тесномъ смысле слова, не обратили достаточнаго вниманія на только-что явившееся въ міръ христівнство, которое поверхностному взгляду представлялось не инымъ чемъ, какъ выродившейся изъ іудейства религіозною сектой, неважною по числу, образованію и состоянію своихъ последователей? Но говоря мало о Христе, древніе писатели въ то же время говорять совершенно достаточно для того, чтобы вести всикую безпристрастную мысль въ признанію необычайности лица и дълъ Его. Древніе писатели передають намъ два факта: 1) Христосъ дъйствительно жилъ и былъ распятъ; 2) Христосъ основаль христіанскую церковь. Что І. Христосъ 31

дъйствительно существоваль и умеръ врестною смертью, объ этомъ свидътельствуютъ и іудейскіе и языческіе писатели. Іосифъ Флавій (род. въ 77 г. по Р. Х.), Тицить (род. въ 61 или 62 г.), Светоній (род. около 70 г.), Лукіань (жившій въ царствованіе императора Адріана) и Цельсь (современнивъ послъдняго). Что касается основанія христіанской церкви І. Христомъ, то замѣчательно, что и языческіе писатели, какъ-то: Тацитъ, Светоній, Цельсъ и другіе, представляютъ Его исключительнымъ и единственнымъ основателемъ новаго христіанскаго ученія, между тъмъ какъ ученики Христа вовсе не упоминаются рядомъ съ Нимъ или имъ отведится подчиненное зависимое положеніе. Вотъ эти-то неоспоримые факты, при внимательномъ и глубокомъ разсмотръніи ихъ, даютъ неоспоримыя для честной и непредвяятой мысли основанія къ признанію истинности евангельскаго образа І. Христа.

Въ самомъ дълъ, что именно слъдуетъ изъ этихъ фактовъ? Если мы сопоставляемъ эти два положенія, ниенно: Христось жиль и быль распять, при ченъ Онь же основаль христіанскую цержось,--въ непосредственной связи другь съ другомъ, то они представляются намъ противоположными до взаимной исключаемости. Есть-ли возможность понять, что одинъ изъ іудейскихъ учителей, котораго кратковременная публичная деятельность закончена была страшнымъ и позорнымъ фактомъ распятія Его на вреств, основаль христіанскую церковь, имвющую почти двухтысячелетнюю славную исторію? Остается одинъ исходъ: для разумно-достаточнаго объясненія этого факта мы някакъ не можемъ останавливаться на однихъ только іудейскихъ и языческихъ сообщеніяхъ о распятомъ, а должны идти далве ихъ, приписавши Христу такія свойства, съ которыми бы Онъ являлся намъ вполнъ способнымъ къ основанію общества, столь звивчательного по своей долговъчности и различнымъ высовимъ проявленіямъ своей жизни. Утверждаемые іудейскими н явыческими писателями факты должны имъть между собою какія-либо посредствующія звенья и притомъ высшаго рода. И мы вынуждаемся предполагать въ срединъ между этими фактами вещи необычайной важности и высшаго достоинства. Что же именно мы должны предположить?

Анализируемъ подробиве составныя части исторической исти-



ны: распятый індей основаль христіанскую церковь. Прежде всего: індей! Такинъ образомъ-отрасль народа, нежду которынъ и природнымъ римлининомъ или образованнымъ грекомъ, несмотря на нъкоторое сближение ихъ ко времени Христа, всегда еще существовала непроходимая пропасть съ одной стороны всявдствіе презрвнія, какое питали въ особенности культурные явыческіе народы къ іудеямъ, съ другой, всябдствіе въчной приниженности и боявливости іудеевъ предъ прочими народами. Далье: въ этому еще распятый іудей. Следов. человевь, потеривний наказаніе, самое постыдное въ главахъ всёхъ людей того времени, и темъ завенчавшій свою деятельность. Теперешнихъ нашихъ возарвній на врестъ ненужно нисколько примъшивать ко взглядамъ напр. римлянъ на это орудіе казни. римлянъ, не знавшихъ ничего постыдиве и омерзительнее въ этомъ отношения по свидътельству Цицерона, Ульпіана и другихъ. Для іудеевъ же поворъ крестной казни увеличивался еще отъ того, что она совершена была при посредствъ язычниковъримлянъ. И этотъ-то распятый іудей основам христіанскую церкось непосредственно самъ! Въдь основать церковь для Христа значило возбудить въру въ Себя какъ въ Бога 2) и положить начало высочайшей и безпримърной изъ религій по ея догматическому и правственному ученію, такой религіи, которая произвела благодътельнъйшій переворотъ въ міръ и до сихъ поръ господствуетъ надъ всеми сторонами человеческой жизни, внося въ нихъ прогрессъ. Какъ могло все это произойти? Каждое дъйствіе имветь причину, въ которой потенціально должно лежать все, что въ дъйствін обнаруживается актуально-новыми явленіями и перемънами въ прежнихъ. Великое дъдо можетъ произойти только отъ великаго духа, необычайное следствіе-лишь изъ необычайной силы. Представимъ, что, кромъ указанныхъ свидътельствъ о Христъ со стороны Іосифа Флавія, Тацита и т. д., мы не имбемъ ни евангельскихъ, ни другихъ какихъ-либо повъствованій о Христь и Его дель. Что же должны мы предположить въ виду первоначальнаго утвер-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А что первые христіане в'вровали въ І. Христа какъ въ Бога, это видно даже изъ письма Плинія къ Траяну.

жденія христіанства въ міръ, когда одна половина человъчества могла быть привлечена въ евангелію только чудесами, а другая-высшей мудростью (1 Кор. 1, 22), и въ виду продолженія церкви въ теченіе цълаго ряда въковъ среди многочисленныхъ и постоянныхъ препятствій какъ извиж, такъ и извнутри? Имвемъ право прежде всего хоть на такое предположение: именно, что Христосъ, какъ основатель новой религіи, былъ въ религіозно-правственномъ отношеніи замічательнійшей, выдающейся личностью. Новая критика низводить Христа въ общую категорію многихъ другихъ образователей христіанскаго общества, но для опроверженія этого достаточно приномнить свидътельства такихъ лицъ, какъ Тацитъ, Лукіанъ, Цельсъ, Плиній и Александръ Северъ, которые знали лучше современныхъ раціоналистовъ, отъ кого собственно ведеть начало христіанство. Такія свидётельства говорять тёмъ самымъ и за превосходство Христа предъ ближайшими изъ окружавшихъ Его лицъ. Это превосходство доказывается какъ темъ, что доселе ни одинъ злайшій врагь Христа не нашелся, оставаясь варнымъ надлежащему повиманію истиннаго благочестія и истинной нравственности, сказать о Немъ что-либо недостойное, такъ и твиъ, что основанная Христомъ религія, по своимъ кореннымъ начадамъ, предполагаетъ въ человъчествъ, послушномъ Христу, только безукоризненно высокую жизнь. Но недостаточно скавать, что указанные безспорные факты ведуть только къ привнанію І. Христа выдающеюся личностью. Посвидетельству языческихъ писателей самые первые христіане почитали І. Христа единороднымъ Сыномъ Божіниъ по самому существу Его природы. Что же могло послужить основаниемъ для такой въры? Конечно, свидътельства Христа о себъ и фактическое подтвержденіе этихъ свидътельствъ въ глазахъ окружавшихъ Христа дълами Его, достойными Бога и возможными только для Hero. Еслибы I. Христосъ не свидътельствовалъ Самъ о себъ, какъ Сынъ Божіемъ, то ученики Его всегда оставались бы съ исторически уже бывшей идеей великаго пророка или мессіи. Но эта идея хотя завлючала въ себъ указанія на многія божественныя особенности таковаго высшаго посманника, однакожъ, говоря строго, существенно не возвышала его надъ человъческой природой. Съ другой стороны, одно словесное выражение Христомъ

своихъ необычайныхъ достоинствъ конечно неспособно было бы произвести твердаго убъжденія въ ученикахъ, если бы въ то же время эти достоинства не отражались до очевидности во всъхъ обнаруженіяхъ жизни І. Христа. И необходимо думать, что впечатлівніе какъ самосвидітельствъ Христа, такъ и фактическаго доказательства ихъ глубоко проникло въ душу учениковъ, такъ какъ иначе позднійшее созерцаніе позорныхъ страданій Христа и видъ смерти Его на кресті могли бы изгладить это впечатлівніе. Не значить ли это, что І. Христосъ тольжо какъ Сынъ Божій могъ произвести такое впечатлівніе на учениковъ?

Чтобы оспорить это предположение, враги христіанства уже давно придумали и теперь еще не перестають указывать на врожденную склонность людей нъ некотораго рода обожествленію (апотеозированію) великихъ мужей, въ особенности основа телей религіи, на страсть къ прославленію, присущую человъческой природь. Въ интересахъ истины конечно нельзя отрицать, что людямъ дъйствительно присуща силонность идеализировать, т.-е. возведичивать почетныхъ и излюбленныхъ лицъ болве, чвив того они васлуживають. Но если хотять воспользоваться этой свлонностью для объясненія происхожденія вфры учениковъ Христа и ближайщихъ Его последователей въ божественную природу ихъ Учителя, въ существенное сыновство Его съ Богонъ, то впадаютъ въ крупную ошибку. Во-первыхъ, эта наклонность къ идеаливаціи въ отношеніи во Христу должна была обнаружиться совершенно иначе, чъмъ какъ она обнаружилась. Влеченіе къ прославленію черпаетъ матеріалъ и пріобрътаетъ форму для своей дъятельности частію непосредственно изъ собственняго дука и сердца текъ, кто предается ему, и частію изъ исторіи. Прославляющій переносить на прославляемаго или то, что находить въ себъ самомъ, или то, что увнаетъ изъ исторіи. Но ни изъ того, ни изъ другаго источника человъкъ не въ состояніи почерцнуть больше того, что они могуть дать. Примъння сказанное въ спорному вопросу, мы готовы согласиться, что идея высочайшаго совершенства, въ силу внутренняго сродства человъка съ Богомъ, сама по себъ ногла достигнуть совнанія въ человъческомъ духъ, но ръшительно невъроятно, будто бы эта идея именно въ тогдашнемъ міръмогла выступить на свёть въ человеческомъ сознанім и родилась только изъ него одного безъ достаточнаго вившняго, исходящаго не изъ человаческаго, а высшаго міра, основанія. Тогдашнее человъчество вовсе неспособно было собственными средствами произвесть такой идеаль, каковымь является Інсусь Христось. Это человъчество было погружено въ духовно нравственное растлъніе, но изъ бездны граховъ и даже изъ глубочайшей потребности искупленія отъ нихъ, взятыхъ только въ себъ самихъ, очевидно, не могли произойти ни образъ высочайшаго Существа, каковымъ является Христосъ, ни дышащая жизненной свъжестью въра въ него. Положимъ, въ исторіи дана была форма такого образа въ іудейской мессіанской идев. Но идея мессіи, сравнивая её съ твиъ, что заключается въ христіанской идев Сына Божія, далеко не одно и то же съ этой последнею: перван частію не выходить изъ области строго-человаческой природы, хотя к предполагаетъ мессію одареннымъ чудесными свойствами, частію изображается въ чертахъ національной іудейской ограниченности; она принадлежитъ къ области, гдъ божественное и человъческое, несмотря на свое взаимное сближение, все еще представляются вив другъ друга; отсюда она и свое историческое значеніе главнымъ образомъ имъла для іудейской теократіи. Но эти ограниченія въ представленіи о мессів должны были разрушиться и они дъйствительно разрушились въ идев Сына Божія, соединившаго въ своей личности божество и человъчество и Своимъ Духомъ истинно и совершенно собравшаго все человъчество въ одно царство Божіе. Здъсь мы видимъ не просто степенное возвышение мессіанской идеи, но нъчто существенно новое. Такъ, допуская даже возможность перенесенія учениками Христа исторически даннаго мессіанскаго понятія въ увеличеннномъ видъ на лице Христа вслъдствіе влеченія въ прославленію Его, мы нивавъ не можемъ разумно изъяснить изъ самостоятельной субъективной дъятельности учениковъ того существенно-новаго по своей безусловной высотв и по своему безграничному совершенству, что неразрывно соединено въ новозавътныхъ сказаніяхъ съ личностью Христа. Если бы въ этомъ двив все утверждалось только на субъективномъ влечения къ прославлению, то намъ открылись бы совствъ другія явленія. Положимъ, что историческій образъ Христа овладълъ той или иной головой, особенно склонной къ идеализированію, какъ напр. лице Аполлонія Тіанскаго-Филостратовъ, н изъ этого образа такая голова создала нечто особенное, увлекшее и другихъ. Но развъ изъ такого источника возникла бы въра человъчества во Христа, все болъе и болъе захватывающан въ свою область разные народы земли? Въдь такаго рода фактъ ведетъ къ признанію объективной и рашительной необходимости образованія такой візры, утверждавшей эту візру, съ одной стороны, на свидътельствъ Інсуса Христа о Себъ и Своемъ отношения въ Богу, а съ другой на дълахъ Его и на соотвътстви всей личности Христа первообразу высочайшаго и совершеннъйшаго, лежащему въ глубинъ человъческаго духа. Далве, еслибы влечение къ прославлению Христа и находилось въ самомъ первомъ христіанскомъ обществъ, то оно-ото влеченіе-было бы ослаблено въ первоначальномъ своемъ проявленій другимъ, совершенно противоположнымъ, ему влеченіемъ, а въ своемъ дальнъйшемъ раскрытіи непремънно уступило бы мъсто развитию этого последняго влечения. Въ самомъ деле, въ человвческой природв точно также лежить и наклонность развънчивать великихъ людей и заподозривать ихъ то въ томъ, то въ другомъ. Эту-то именно наклонность во многихъ людяхъ по отнощению въ лицу Христа им и встречаемъ съ самаго вступленія Его въ жизнь и исторію. Люди любять по себъ судить о другихъ, и потому-то такъ часто встръчается и вообще недовъріе въ чистотъ и благородству другихъ и забрасыванье грязью самыхъ возвышенныхъ характеровъ. Гдв находится такое вдеченіе къ мърянью другихъ на собственный, часто весьма дурнаго и фальшиваго качества, аршинъ, тамъ весьма трудно укореняется въра въ святость даже такихъ людей, вся жизнь которыхъ передъ нашими глазами. Но не твиъ ли неизивримо трудиве можетъ возникнуть въра въ чье-либо необынновенное величіе безъ всякаго вившияго вынужденія изъ одного бевсодержательнаго влеченія къ прославленію? Въдь это было бы своего рода чудомъ. Ссылка на ближайшихъ учениковъ Інсуса Христа не разръшаетъ этой неразръшимой загадки: апостолы были люди же, а влеченіе въ униженію веливаго и славнаго живетъ коть въ небольшихъ дозахъ во всёкъ людяхъ. Допустивъ нарочето, что въ блимайшихъ последователяхъ Інсуса Христа это

последнее влечение было пересилено влечениемъ къ прослевленію Его въ извёстное время. Но въ такомъ случай чёмъ же объяснить, что поздивищія событія въ жизни Інсуса Христа не выдвинули иное противоположное влеченіе? Между твиъ ны видимъ какъ разъ противный фактъ. Есть-ли послъ этого какойнибудь смыслъ въ увъреніи, будто въра во Інсуса Христа, какъ Сына Божін и Спасителя человъческаго реда отъ гръха, проклятія и смерти, возникав изъ одного влеченія къ идеализаціи великихъ мужей? Простое влечение въ прославлению не произвело бы наконецъ техъ действій христіанской веры, которыя мы имвенъ предъ собою фактически. Въра въ Інсуса Христа, за которую множество съ радостью переносило необычанныя мученія и позорную смерть и которая до сихъ поръ служить источникомъ всего высокаго и человъчнаго, составляетъ неопровержимое доназательство того, что это лицо было действительно чиствишимъ и высочайшимъ и что оно безъ аттрибутовъ вемной славы обнаружило предъ своими современниками такое духовное величіе, ради котораго последніе отрешились отъ всехъ ограниченій своего самолюбія и разныхъ предубъжденій, внутренно не могли не признать въ немъ безпримърнаго лица и съ постоянно возрастающимъ воодушевленіемъ теснее и теснее привязывались къ нему. Чъмъ же однако Інсусъ Христосъ вывваль въру въ себя со всъми ен великими последствіями? Разсмотримъ это обстоятельное.

Распятый Інсусъ Христосъ, такъ необыкновенно воздъйствовавшій на окружавшихъ Его лицъ, долженъ былъ, рядомъ съ другими великими нравственными качествами, носить въ своемъ сердцѣ всепобъждающую, всеобнимающую и всепроникающую силу любви къ Богу и людямъ. Если этого недопустить, тогда станетъ непонятнымъ, почему до Него чоловъчество даже не знало теоретически этого чувства въ его христіанскомъ видъ, столь существенно отличномъ отъ того, чему учили и чему слъдовали до Христа даже лучшіе люди древняго міра. Между тѣмъ любовь одушевлявшая Інсуса Христа на дѣлѣ уже воспламенила этимъ чувствомъ первыхъ Его послъдователей и воспламенитъ лучшихъ людей до сихъ поръ. Далѣе, распятый Інсусъ Христосъ долженъ былъ преподавать вообще такое ученіе, которое должно было заключать въ себъ истины: а) способныя выдержать

всякую пробу ука, такъ какъ оно обратило къ себъ весьма различного сплада умы и не смотря на препятствія, внутренно врвило, б) глубовія и многосодержательныя, танъ ванъ оно въ теченіе стольтій преклоняло предъ собою и досель преклоняетъ Самые великіе умы, и наконець в) простыя и очевиныя. такъ накъ никакое другое учение въ сколько-нибудь похожей степени не было подъ силу самой массъ. Но и :правственная высота Інсуса Христа и Его ученіе не въ состояніи были бы восторжествовать надъ всеми препятствіями въ признанію Інсуса Христа единороднымъ Сыномъ Божіммъ. Греки, искавшіе высшей мудрости и неособенно гнушавшіеся рабскимъ видомъ учителя и неблестящей формою ученія, въ отдільных случаях бытьможетъ еще могли быть привлечены въ въръ этимъ путемъ. Но жакъ же христіанство могло распространиться среди іудеевъ, требовавшихъ чудесъ? Для нихъ препятствіемъ должно было быть уже одно совнаніе, что мессія погибъ на престъ. Крестъ и Сынъ Божій-это для іудеевъ несоединимыя представленія болье даже, чыть для язычниковь. Между этими несоединимыми представленіями въ срединъ мы непремънно должны предположить какую-либо связь. Эта связь-такія дёла Інсуса Христа и тавія событія въ Его жизни, которыя подтверждали бы Его свидътельство о Своемъ лицъ и Своей миссіи. Если и вообще трудно представить себъ непосредственнаго посланника Божія безъ способности къ необыкновеннымъ дъйствіямъ, то іудейская древность окончательно не могла представить его безъ прямых божественныхъ свигътельствъ о немъ во всей его дъятельности и судьбъ (см. Ис. 9, 5, 35, 5 и проч.). Следовательно въ главахъ чудеевъ только чудеса Інсуса Христа могли лишить силы и значенія поворъ Его смерти. Повтому-то мы и видимъ, что Христу дъйствительно приписываются чудесныя дъйствія не евангеліями только, но всей христівнской древностью и отчасти самими язычниками, хотя и съ иной, чвиъ христіанская, точки врвнія. Мотутъ возразить: "изъ того, что іуден ожидали отъ мессіи чудесъ, странно заплючать въ тому, что Христосъ и необходимо долженъ былъ совершать ихъ; мало-ли чего іуден могли ожидать и требовать отъ Мессін"? Отвъчаемъ на это возраженіе: въдь иы и не говоримъ, что чудеса Іисуса Христа должны совершаться непременно въ смысле и въ духе тогдашняго времени

наи отдъльныхъ современниковъ Інсуса Христа. Мы предполагаемъ только необходимость вообще божественныхъ знаменій, которыя, проявляясь въ дълахъ и судьбъ Христа, не повволяли бы сомивваться непредванятымъ современникамъ Его въ томъ. что съ Нимъ авиствительно Богъ и что вся Его двятельность совершается подъ особеннымъ небеснымъ опредъленіемъ и воинтельствомъ. Съ другой стороны, котя требование отъ Христа чудесь у многихъ современниковъ Его могло облекаться въ чувственныя формы, но все-таки въ основа такого требования дежало нъчто истинное, чему и долженъ былъ удовлетворить богъ безъ всяваго противоръчія себъ и накого-нибудь приспособленія къ человическому суевирію. Существенный характеръ божественнаго есть не просто истина и святость съ любовью, но также и сила. Творчески возрождающая деятельность Божія должна относиться не только въ нравственной области, но и въ натуральной. Цели истиннаго и святаго, которое по вечному міровому плану предназначено въ выступленію особеннымъ образомъ въ извъстные періоды человъческой исторіи, должна служить также въ видъ особенныхъ явленій и вся природа. Въ этонъ-то смысле ны и говоринь: на всемъ явленіи Христа должна была лежать печать высшаго Божественнаго подтвержденія. Не говоря о другихъ чудесахъ, которыя сами собою предполагаются въ жизни Інсуса Христа, спрашиваемъ: можно-ли допустить, чтобы кругъ жизни и двятельности Інсуса Христа закончился не инымъ чемъ, какъ только актомъ Его распятія? Это было бы санынъ несообразнынъ завершеніемъ нессівнской жизни особенно съ точки зрвнія ближайше окружавшихъ Інсуса Христа. По меньшей мъръ колебанія и сомивнія неизбъяно должны были явиться въ ихъ душе въ виду распятія ихъ Учителя, хотя бы Его ученіе и весь нравственный обликъ раньше и вели ихъ мысль къ признанію въ Немъ болье и выше, чэмъ человъка. Но гдъ же слъды этихъ столь неизбъжныхъ колебаній и сомнаній въ пламенно варовавшихъ ученикахъ и другихъ последователяхъ Христа, передавшихъ свою несокрушимую увъренность въ сыновствъ Христа съ Богомъ и дальнейшимъ векамъ? Такая уверенность могла не вначе образоваться, какъ съ действительной победою Христа надъ

спертью. Нѣчто подобное воскресенію Христа въ наше время признаетъ необходимымъ для утвержденія въ ученикахъ Его въры и сама отрицательная критика. "Христіанскіе аполегеты, говоритъ Штраусъ, съ совершеннымъ правомъ наста-нваютъ на томъ, что необычайное превращение глубокаго унынія и всецвлой безнадежности, въ моментъ смерти Христа, у Его учениковъ въ твердую силу въры и необычайное вооду-шевленіе, съ которымъ они стали проповъдывать Его, какъ Мессію, въ ближайшій праздникъ Пятидесятницы, никакъ не можеть быть объяснено, если мы въ промежутокъ этого времени не предположимъ чего-либо чрезвычайно ободряющаго, и при томъ собственно такого, что убъдило бы ихъ въ возвращении къ жизни распитаго Інсуса". Но предвзитая высль Штрауса конечно не можеть въ воскресении I. Христа видъть дъйствительное со-бытіе, съ Нимъ совершившееся. По его объяснению только въ мысли и воображеніи ближайшихъ последователей І. Христа совершилось воскресеніе Его, какъ призракъ, вызванный ихъ ду-шевнымъ настроеніемъ и ими принятый за нёчто реальное, виё ихъ мысли и воображенія совершившееся. Но спрашивается: канить образомъ ученини І. Христа могли дойти до такого состоянія, чтобы въ нихъ вовножно было образованіе такой галлюцинаціи, именно тогда, когда они находились подъ впечатля-ніемъ страданій и позорной смерти своего Учителя? Въдь для развитія галлюцинаціи необходима вполив подходящая почва. Но гдъ же она? Въдь ветхозав. мъста (Псал. 16, 10. Ис. 10. 53), которыя будто бы могли питать мысль учениковъ Христа въ неизбъжность Его воскресенія, не могли служить основаніемъ для явленія, якобы совершившагося только въ сознаніи ихъ. Вообще должно сказать, что находимыя въ Ветхомъ Завътъ параздельныя мъста для факта воскресенія Спасителя получили свой ръшительный и полный смысль, въ буквальномъ ли ихъ значенів или вакомъ-нибудь другомъ, только со времени освъщенія ихъ фантами евангельской исторіи Христа. Не странно ли производить втру въ воскресение Мессии, безъ самаго факта воскресения, только изъ немногихъ слабыхъ и самихъ по себъ неясныхъ указаній подобнаго фанта въ Ветхомъ Завіта? Віра въ восиресение Христа безъ санта восиресения еще отчасти могла бы разсматриваться, какъ плодъ ветхозав. указаній,

еслибы было допущено отрицательной критикою, что ученики Христа, убъдившись самымъ осязательнымъ образомъ въ полномъ соотвътствіи другихъ фактовъ въ жизни ихъ Учителя съ ветхозав, предсказаніями ихъ, не сомнъвались въ необходимости исполненія и пророчествъ о воскресеніи и увърились въ этомъ воскресеніи безъ совершенія его на дѣлѣ. Но допустить это значитъ допустить и дѣйствительность воскресенія: вѣдь если рядъ предсказаній исполнился не мечтательно, а на дѣлѣ въ жизни Христа, то почему же такимъ точно образомъ не исполнилось только пророчество о воскресеніи Христа изъ мертвыхъ?... Такимъ образомъ всѣ соображенія ведутъ къ признанію дѣйствительности воскресенія І. Христа: иначе вѣра въ это воскресеніе психологически невозможна.

Каной же общій результать обсужденія оактовъ, засвидътельствованных относительно І. Христа безспорнъйшимь обравомъ? Тотъ, что І. Христосъ въ дъйствительности быль тъмъ по своему лицу, по своей жизни и дъятельности и по своей посавдней судьбъ, чъмъ представляетъ Его Новый Завътъ. Иначе думать котя и возможно, но неразумно. Въ самомъ дълъ, представимъ I. Христа на минуту заурядной личностью среди другихъ лицъ, составлявшихъ ближайшее Его общество или бывшихъ учениками Его, какъ въ этомъ увъряетъ отрицательная критика. Возможно ли тогда объяснить разумными соображеніями фактъ основанія церкви, приписываемый І. Христу самими языческими писателями? Представимъ духъ Христа безъ чиствй-шей нравственности и могущественнъйшей силы любви, и тогда для насъ останется безъ всякаго достаточнаго жизненнаго источника всецвио новое по своей чистотв и высотв необычайное развитіе правственной жизни, какое мы находимъ въ первомъ христіанскомъ обществъ, и воодушевлявшая его, братски свявующая сила любви. Отважемъ ученію Христа въ особенной -содержательности, несокрушимой твердости и всецилой практической примънимости его къ человъческой жизни, и мы не поймемъ, откуда должны были получить свой исходный пунктъ великія преобразовательныя и зиждительныя идеи христіанства, потому что такое необычайное произведение духа, какъ это ученіе, не могло произойти, подобно какому-нибудь труду физическихъ силъ, изъ общей работы многихъ, но, подобно великимъ произведениямъ искусства, въ состояни было выдти только изъ единичнаго творческаго духа накого-нибудь необыкновеннаго лица. Справедливо говоритъ Нибуръ, что каждое истично-великое, гдф дфиствуетъ духъ на духъ, происходитъ отъ одного индивидууна. Отвергнемъ, наконецъ, чудеса І. Христа, и особенно воспресеніе Его, - въ такомъ случав чудесныя следствія Его двла, богатыя такими великими плодами, потеряють для нашего разумнаго возарвнія самое существенное и необходимое условіє ихъ появленія особенно въ эпоху жизни І. Христа, и мы никакъ не объяснимъ себъ происхожденія совершеннъйшаго образа Христа, вакой всегда быль и находится въ сознании христіанскаго міра. Отказываясь отъ всехъ нашихъ прежнихъ предположеній, мы вынуждены будемъ или вопреки закону достаточнаго основанія производить христіанство, какъ безпричинный фактъ, изъ него самаго, т.-е. оставить его безъ объясненія, или прибъгнуть нъ предположеніямъ всякаго рода случайностей и несообразныхъ съ дъломъ причинъ. Конечно, можно нарисовать и раціоналисты дъйствительно рисують образъ Христа, совершенно лишенный блеска чудесности и божественности и ничамъ собственно невыдъляющійся изъ обыкновенныхъ, хотя бы очень умныхъ и добрыхъ, людей. Но такъ представляемый Христосъ могъ ли бы совершить то, что дъйствительно совершено? Такой человъчески-ограниченный Христосъ основаль бы школу, и при томъ собственно іудейскую, но не міровую высочайщую религію съ церковью, которую не одолъвають сами врата адовы, т.-е. всякія противныя ей силы. Онъ быть-можетъ способенъ быль бы оказать правственно-улучшающее воздъйствіе на своихъ приближенныхъ и отчасти на современниковъ, но при своемъ собственномъ нравственномъ несовершенствъ не нашелъ бы въ себъ силы и средствъ вдохнуть въ человъчество новую жизнь, силу искупленія и духъ святости. Къ разнообразнымъ человъческимъ ученіямъ Онъ присоединиль бы одно новое, быть-можеть практически удобныйшее и простыйшее, но это учение никогда и никого не заставило бы безусловно върить въ божественное происхождение его виновника, постепенно затеривалось бы въ постоянномъ нацаывъ новыхъ системъ и едвали восторжествовало бы надъ какимъ-либо платонизмомъ или стоицизмомъ. И въ этомъ случав быть-можеть образь такого Христа поставили бы въ ряду

благодътелей человъчества и стали бы почитать его. Но какимъ образонъ пришли въ почитанію Христа, какъ совершеннъйшаго первообраза святости, какъ сіянія славы Невидимаго, какъ Сы-на Божія и Искупителя міра? Какъ возникла въра, продолжающаяся тысячельтія и охватившая вст образованныя націи, въ такого именно І. Христа? Какъ могъ кто-нибудь рэшиться изъза въры въ іудейскаго Учителя, слъдуя Его ученію, не только вступить въ решительное разногласіе съ іудейскимъ и языческимъ, образованнымъ и необразованнымъ міромъ, но и съ радостью жертвовать своей жизнью за христіанское исповыданіе? На эти вопросы безсильна отвътить что-либо дъйствительно, а непризрачно раціональное отрицательная вритика, съ своей предвзятой и чисто-догматической точки врынія ложающая и превратно истолковывающая факты действительные. Ей придется отдълываться опошлившимся замъчаніемъ: поскольку-де мы знаемъ природу и міръ человъческій, больше въроятностей суще-ствуєть на сторонъ натуральнаго или естественнаго изъясненія христіанства. На это замѣчаніе слѣдуеть отвѣтить развѣ слъдующее: вопервыхъ, природа и міръ человъческій сами завиючають въ себв много такого, что остается и останется тайной для человъческого изследованія. Почему же недопустимы иныя тайны, относящіяся къ области религіозной жизни человъчества, гдъ имъ наиболъе ивста? Вовторыхъ, возножность и дъйствительность вакихъ-либо предметовъ и явленій мыслящимъ человъкомъ не могутъ быть отрицаемы на томъ пустомъ основани, что-де масса знакомыхъ ему и другимъ предметовъ и явленій непохожи на первые. Въ третьихъ, знаніе природы и человъчества само по себъ не только не можетъ препятствовать признанію подлинности сообщаемаго въ Новомъ Завёть, но, напротивъ, необходимо требуетъ этого признанія отъ всякаго человъка, не желающаго творить себъ кумира изъкакихълибо устарвлыхъ узенькихъ идеекъ.... Въ четвертыхъ, пора бы уразумъть, что естественное и сверхъестественное — не навіялибо взаимно другъ друга исключающія противоположности: для Бога и для последовательно разсуждающей нысли человеческой естественное и сверхъестественное не могутъ разграниунваться иначе, какъ развъ на условномо языкъ человъческомъ.

Итакъ, оставивши въ сторонъ всъ евангельскія свидътельства

и христіанскія преданія о Христів и пользуясь только враткими сообщеніями о Немъ явыческихъ и частію іудейскихъ писатедей, мы вынуждаемся представлять евангельскую исторію немначе, какова она въ действительности. Пусть не существуетъ этой исторіи, она всетани нами должна быть предположена въ существенныхъ своихъ чертахъ. Не безсиысленно ли утверждать, что содержание евангельской истории есть продуктъ игривой фантазіи, проникнутой пламенень религіознаго чувства? Нътъ! Евангельская исторія есть не рядъ мисовъ, но двиствительная исторія основанная на строго раціональной необходимости. И это должна принять всякая непредваятая догическая и вритическая мысль. И если Штраусы большіе и маленькіе приходять въ противоположному возрвнію, то-только потому, что смсились съ такими представленіями о высочайшемъ бытіи, которыя недопускають творчески промыслительной двятельности дичнаго Бога въ мірв. Но это-уже область психіатріи....

X.

## ГРАНИЦЫ РЕЛИГИ, ФИЛОСОФІИ И ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ

(три чтенія въ петерь. обществъ любителей духовнаго просвъщенія).

I.

Современный раздадъ между религіей, оплосооіей и естествознаніемъ. Невозможность исключительнаго господства положительныхъ наукъ. Отношеніе опыта къ разуму.

Было время, когда догматы вёры не только не подвергались никакой критике, но когда самое толкованіе ихъ, по крайней мёре со стороны частныхълицъ, было почти невозможно: время это ушло безвозвратно.

Теперь въ подтверждение своего мифии не достаточно сослаться на тотъ или другой авторитетъ: ко всёмъ авторитетамъ— въ наукъ, въ религи, въ искусствъ мы привыкли относиться скептически, почти враждебно. Я не говорю: хорошо это или дурно; но это—фактъ, и мы должны признать его со всёми его послъдствиями.

Пълый рядъ апологетическихъ сочиненій не только на Западъ, но и у насъ доказываетъ, что богословы поняли это и стараются оградить религію отъ нападокъ крайняго оплосооскаго раціонализма и эмпиризма положительныхъ наукъ. Такое стремленіе заслуживаетъ конечно полнаго сочувствія, лишь бы за-

щитники въры въ увлечени борьбы не старались въ свою очередь вторгнуться въ чуждую имъ область противника: такая попытка неизбъжно должна кончиться неудачею и прежде всего принести вредъ самой религіи.

Необходимо, чтобы тв, кто искренно сочувствуютт двлу религіознаго и нравственнаго развитія человвчества, убъдились, что у религіи есть своя неприступная область, въ которой она имветь безусловную силу; но что положительныя науки имвють также свою сферу и свой методъ совершенно отъ нея независимый.

Всякая попытка какъ съ той такъ и съ другой стороны выйти изъ своихъ предъловъ неизбъжно ведетъ за собою безполезную борьбу, истощающую силы противниковъ и подрывающую ихъ авторитетъ.

Самое стремленіе нікоторых богословов согласить догматы візры съ истинами разума даеть уже поводь къ недоразумініямъ, такъ какъ оно предполагаеть возможность противорічня между ними и общую сферу дійствія.

Тавихъ недоразумъній, миъ кажется, не избътъ и О. Г. Тернеръ въ своихъ послъднихъ чтеніяхъ о пессимизмъ. Оставаясь на исключительно оплосооской точвъ врънія я не могу слъдовать за нимъ въ подробностяхъ его аргументаціи; я укажу здъсь только на тотъ послъдній результатъ, къ которому приводитъ насъ, по его миънію, оплосооін Запада: "оплосооін послъдняго времени, говоритъ онъ, принадлежитъ та несомиънная заслуга, что не стъсняясь никакими соображеніями и не останавливаясь на полдорогъ она довела извъстное направленіе до конца и тъмъ освътила его со всъхъ сторонъ".

"Последніе результаты являющіеся необходимым выводомъ изъ всего развитія философской мысли заключаются въ системахъ Шопенгауера и Гартмана.

"Всъ другіе мыслители, выходящіе изъ одинавовой съ ними точки зрънія, т.-е. конечности человъческаго существа и приходящіе къ различному отъ нихъ завлюченію, напр. прежніе оптимиеты и повъйшее монисты, или остаются только на полдорогъ недодумавшись до конца, или страшась все сильнъе и сильнъе проявляющагося сенсуализма въ дъйствительной жизни, цъпля-

Digitized by Google

ются за идеалы, которые при подобной исходной точкъ разумно-логически существовать не могутъ".

"Для насъ важно то, что поставивъ человъческую жизнь въ границы конечнаго, Гартманъ подобно Шопенгауеру, но только съ большею ясностью, последовательностью и рельефностью, воспроизводитъ тотъ же пессимистическій взглядъ на все, къ которому подобная постановка вопроса должна неминуемо привести всякое логическое мышленіе; и мы не можемъ не сознаться, что Гартманъ поставивъ своею строгою неумолимою логикой человеческую мысль какъбы въ тиски, заставляя ее выбирать между тепстически христіанскимъ возгреніемъ на жизнь и необходимостью принятія, при поставленіи жизни въ границы одного конечнаго, его колоссально противоразумной теодицеи объ ошибке созданія міра—принесъ христіанству более пользы чемь сотни апологетовъ" 1).

Признаюсь, я не могу согласиться почти ни съ однимъ изъ этихъ положеній. Вопервыхъ, я не могу согласиться съ темъ, чтобы системы Шопенгауера и Гартиана были настолько последовательны, чтобы выходя изъ одинаковой съ ними точки эрвнія необходимо было придти къ одинаковымъ результатамъ; вовторыхъ, они настолько различны между собою, что тотъ, кто признаетъ Шопенгауера логичнымъ, долженъ будетъ признать Гартиана нелогичнымъ и наоборотъ; въ третьихъ я совсъмъ не вику диллены между темстически христіанскимъ возарвнісмъ и необходимостью принятія теодицеи Гартмана, такъ какъ возможио еще иножество философскихъ системъ, которыя не ставя "человъческую жизнь въ границы одного конечнаго", весьма далеки однако отъ признанія теистически христіанскаго воззрвнія; и наконецъ едва ли возможно сказать, чтобы Шопенгауеръ и Гартианъ ставили человъческую жизнь въ границы одного конечнаго (по врайней мъръ если подъ конечностью разумъть полное уничтожение сущности человъка со смертию). Что касается тождественности вывода Шопенгауера и Гартиана, то признаюсь, я не только не вижу ея, но между "міромъ накъ воля и пред-ставленіе" и "философіею безсознательнаго" я не вижу почти

<sup>•)</sup> См. Христіанское возарѣніе на жизнь въ сравненіи съ философскимъ оптимизмомъ и пессимизмомъ.  $\theta$ . Тернера. Спб. 1879 г.



ничего общаго: теорія познанія, метафизика, этика— все въ нихъ различно.

Тогда какъ для Шопенгауера міръ есть только представленіе, пространство и время только субъективныя формы познанія,— для Гартмана наоборотъ и пространство и время и матерія имъютъ независимое отъ представленія бытіе; тогда какъ Шопенгауеръ въ этомъ отношеніи остается послъдователемъ Канта, Гартманъ является его энергическимъ противникомъ и старается доказать необходимость реализма и обнаружить всъ противоръчія "критики чистаго разума".

Въ метафизикъ между ними такое же коренное различіе: для Шопенгауера міровая сущность есть воля, все остальное не исключая разума только ея продуктъ или объективація,—для Гартиана и воляи разумъ только аттрибуты единаго безсознательнаго,

Что касается этики, то хотя Гартманъ и признаетъ единство міровой сущности, онъ видитъ однако, что прекращеніе того или другаго явленія въ отдёльности не можетъ имёть значенія для этой сущности, а потому и аскетизмъ, составляющій идеалъ Шопенгауеровской этики, не имѣетъ для него высшаго нравственнаго значенія.

Трудно поэтому произнести какое-нибудь общее суждение о двухъ системахъ расходящихся въ такихъ основныхъ положенияхъ.

Но я не могу останавливаться дольше на этомъ вопросъ, такъ какъ я имъю въ виду не критику той или другой системы, того или другаго догмата или научнаго положенія, а хотълъ бы только въ самыхъ краткихъ чертахъ указать на различіе методовъ и задачъ религіи, философіи и естествознанія, не касаясь различія школъ и въроисповъданій.

Если мы постараемся представить себъ состояніе научнаго и философскаго уровня за три-четыре въка тому назадъ, когда философія была только помощницею и служанкою теологіи, онъ покажется намъ далеко не высокимъ; мы увидимъ цълый рядъ гигантскихъ, но долго напрасныхъ усилій лучшихъ умовъ, чтобы свергнуть съ себя иго схоластики.

До тъхъ поръ, пока церковь брала на себя обязанность ръшать всъ вопросы не только нравственные и религіозные, но и чисто научные, до тъхъ поръ не было мъста самостоятель-

Digitized by Google

ному мышленію, и ученымъ прежде всего приходилось думать не о томъ, насколько ихъ положеніе согласуется съ законами разума, а о томъ, какъ бы не впасть въ противоръчіе съ господствующими религіозными воззрвніями.

Но какъ ни великъ былъ нравственный авторитетъ и гражданская власть церкви, какъ ни великъ былъ фанатизмъ среднихъ въковъ, человъчество не въ состояніи было вполив отказаться отъ раціональнаго способа познанія и положиться во всемъ исключительно на сверхъестественный свътъ Откровенія. Уже въ первые въка христіанства начали возникать ереси и расколы, не было слъдовательно полнаго единомыслія, а для того, чтобы ръшить споръ по крайней мъръ о толкованіи и примъненіи Писанія, приходилось прибъгать къ аргументаціи, къ логическому сужденію.

По мъръ того какъ охлаждался мистическій пыль, разумъ все настойчивъе заявляль свои права, и борьба между философіей и религіей, сначала глухая и скрытая, разгаралась сильнъе и сильнъе. Напрасно западные богословы старались воздвигнуть изъ догматовъ неприступную кръпость, враги умножались: Бруно, Ванини, Спиноза, Юмъ то-и-дъло наносили ей тяжелые удары и наконецъ она рухнула подъ напоромъ энциклопедистовъ.

Побъда казалась полною, но вотъ уже почти сто лътъ со времени первой французской революціи, со времени провозглашенія культа богини Разума, а между тъмъ въ самой Франціи еще недавно борьба возобновилась съ новою силою и до сихъ поръ нельзя предвидъть ея исхода. Въ церкви оказалось болъе жизни, чъмъ думали ея противники.

Не разъ уже сталкивались разныя направленія человъческой мысли и не разъ побъжденныя чрезъ нъсколько десятковъ или сотенъ лътъ оказывались побъдителями.

Въ наше время отношеніе между философіей и естествовнаніемъ почти также враждебны какъ нѣкогда между религіей и философіей; но выводить необходимые законы развитія изъ того ничтожнаго промежутка времени, который намъ извѣстенъ, было бы крайне неосторожно.

Въ зеркалъ исторіи почти всегда отражается не духъ описываемыхъ временъ, а только фантазія самихъ историковъ и невольно вспоминаются слова Фауста:



Mein Freund, die Zeiten des Vergangenheit Sind uns ein Buch mit sieben Siegeln; Was ihr der Geist der Zeiten heisset Das ist im Grund der Herren eigner Geist, In dem die Zeiten sich bespiegeln.

Впрочемъ даже въ томъ случав, еслибы мы стали судить о последнихъ задачахъ человеческого развитія по тому короткому промежутку времени, о которомъ мы знаемъ изъ исторіи, мы и тогда не въ правъ будемъ прійдти къ тому выводу, на который позитивисты смотрятъ обыкновенно какъ на несомивничю истину. Конечно усивхи и значение естественныхъ наукъ теперь уже громадны; положимъ, что значеніе это будеть возростать съ наждымъ днемъ и вліяніе религіи и философіи становиться слабве и слабве, такъ что наступить наконецъ время, когда люди совствить позабудуть о нихъ — развт отсюда следуетъ, чтобы періодъ исключительнаго господства положительныхъ наукъ долженъ быть окончательнымъ? На этотъ вопросъ исторія очевидно уже не въ силахъ отвътить, потому что въ ея сферъ ивтъ фактовъ сколько-нибудь сходныхъ, представляющихъ какую-ни будь аналогію съ твиъ окончательнымъ господствомъ позитивизма, о которомъ мечтаютъ его приверженцы. Въ ней наоборотъ ны видимъ постоянную борьбу идей и стремленій, изъкоторыхъ ни одно не приводитъ къ твердому неизмънному результату.

Но если въ настоящемъ случав исторія не даетъ намъ отвівта не указываетъ ли на него простой здравый смыслъ? Возможно ли допустить, чтобы місто блестящихъ результатовъ естествознанія снова заняла когда-нибудь туманная метафизика? Нітъ, однажды познанную истину не въ силахъ будутъ вытіснить никакія заблужденія; а кто въ наше время рівшится сомніваться въ истинахъ химіи, физики или механики, когда практическое приміненіе ихъ каждый день доказываетъ ихъ достовърность?

Все это совершенно справедливо, и если бы философія занималась тёми же вопросами какъ и частныя науки и находилась бы съ ними въ противоречіи, борьба была бы для нея очень невыгодна. Но предметъ философіи составляютъ такія задачи, которыхъ положительныя науки совсёмъ не касаются, и задачи религіи лежатъ такъ же далеко за предёлами этихъ наукъ.

Философія можетъ находиться въ противорвчій только съ ма-

теріалистическими воззрѣніями нѣкоторыхъ естествоиспытателей, а не съ самимъ естествознаніемъ. Матеріалисты слишкомъ
легко забываютъ, что сами они выходятъ изъ предѣловъ положительныхъ наукъ: опредѣляя основное начало, какъ матерію и
сводя къ нему все остальное, они даютъ произвольное имя тому,
что Спенсеръ называетъ непознаваемымъ, и берутся рѣшить
именно ту задачу, которую ставитъ себѣ метафизика. Что касается этой непознаваемости, то доназать ее не удалось не только
Спенсеру, но и Канту, и ихъ собственныя изслъдованія служатъ
только новымъ подтвержденіемъ непреодолимой силы метафизической потребности.

Доказательство неразрѣшимости метафизическихъ вопросовъ было бы совершенно безполезно даже въ томъ случаѣ, еслибы оно было возможно. Правда, что въ вопросахъ чисто теоретическихъ такое доказательство почти равносильно рѣшенію, и трудиться надъ квадратурою круга или надъ розысканіемъ регрешит mobile можетъ только тотъ, кто не видитъ несообразности этихъ вопросовъ.

Другое дёло тамъ, гдё затронуты личные интересы пли надежды человёка: тамъ онъ долженъ знать или по крайней мёрё предполагать какое-нибудь рёшеніе потому, что ему необходимо дёйствовать, и какъ бы логично мы ни убёждали утопающаго, что всё его усилія напрасны, это не заставитъ его скрестить руки и спокойно идти ко дну.

Такъ и здёсь: возможно ли, чтобы человёкъ относился совершенно безучастно къ той участи, которая ждетъ его близкихъ и его самаго черезъ нёсколько лётъ, можетъ-быть черезъ нёсколько дней? А между тёмъ смерть постоянно напоминаетъ намъ объ этой участи; между нами и умершими разомъ поднимается стёна непроницаемая для научнаго изслёдованія. Что сталось съ этими людьми? Мы вчера еще видёли ихъ, говорили съ ними, понимали ихъ. А теперь? Что общаго между тёломъ, которое скоро станетъ землею, и тою живою личностью, которую мы знали прежде? Или въ самомъ дёлё мышленіе и воля и все, что мы называли душою, было не принципомъ жизни, а ея результатомъ, только функцією этого разлагающагося теперь тёла? Или наоборотъ, это животворящее начало было божественнымъ отблескомъ, эманацією вёчнаго духа, которая теперь снова вернулась въ лоно божества и утратила всякую индивидуальность? Или наконецъ оно живетъ, живетъ какъ прежде, самостоятельною индивидуальною жизнью, и только бытіе его не проявляется для насъ и находится въ совершенно другой недосягаемой для наблюденія сферъ?

Всъ эти вопросы неволько являются почти каждому, когда ему приходится видъть, "красоту нашу во гробъкъ лежащую и неимущую вида".

Къ чему эта жизнь, если результатомъ ел является полное уничтожение живущаго? Этотъ печальный итогъ, сравнивающій всъ счеты приводя ихъ къ нулю, долженъ бы у всякаго отбить охоту продолжать тяжелую и безполезную борьбу за существованіе. Но что значитъ тогда инстинктъ самосохраненія? Не есть ли онъ злая насмъшка природы надъ сознательнымъ разумомъ? Или наоборотъ онъ доказываетъ намъ, что бытіе человъка не можетъ ограничиваться этою жизнью, что ничто не можетъ вернуться въ ничто, какъ ничто не могло изъ него возникнуть?

Необходимо отвътить на эти вопросы потому, что они дежать въ основани всей нашей жизни, всъхъ нашихъ желаній и дъйствій. Но положительныя науки безсильны передъ такою задачей. Если мы допустимъ самостонтельное бытіе духовнаго начала (а такого допущенія какъ гипотезы требуетъ простая логика, пока противное не доказано), мы должны будемъ признать однако, что познавать это начало мы можемъ не иначе какъ въ его матеріальныхъ проявленіяхъ, и если уничтожатся условія такого проявленія, т.-е. тёлесный организмъ, то вмъстъ съ нимъ исчезнетъ и возможность этого познанія. Такимъ образомъ смерть является безусловною границею физіологіи и психологіи, и дальше начинается область метафизики и религіи. Какъ бы ни была темна для разума эта область, она притягиваетъ его съ неотразимою силой.

Но еслибы memento mori, какъ призракъ, всегда стояло передъ каждымъ изъ насъ, оно дълало бы эту жизнь еще тяжелъе, и тотъ, кто считаетъ какую бы то ни было практическую дъятельность высшею цълью и обязанностью человъка, тотъ долженъ избъгать этой мысли, она способна разомъ охладить всъ его лучшіе порывы; всъ его стремленія могутъ разсъяться какъ



дымъ передъ вопросомъ "для чего?" Не только узкіе эгоистическіе интересы теряютъ тогда значеніе; но и самыя высокія общечеловъческія задачи блёдньютъ и отступаютъ на второй планъ. Если при неизбъжности смерти наша собственная жизны лишена серьёзнаго значенія, то въдь и для другихъ смерть является такою же неизбъжною.

Но можетъ-быть намъ следуетъ стать на ту точку вренія, которую Гартманъ называетъ третьею стадіей иллюзіи. Можетъ-быть счастье и безсмертіе недоступныя человеку составляютъ удель всего человечества, можетъ-быть отрешившись отъ самихъ себя намъ удастся найти успокоеніе въ этой высокой, последней задачь.

Но не говоря уже о томъ, что трудно понять, что такое человъчество кромъ суммы всъхъ составляющихъ его отдъльныхъ личностей и въ чемъ можетъ состоять его счастье и безсмертіе когда всъ люди въ отдъльности страдаютъ и умираютъ, не говоря объ этой трудности, является новый вопросъ, дъйствительно ли человъчество безсмертно даже въ той формъ, какую оно имъетъ теперь? А если нътъ, то прогрессъ и стремленіе къ идеалу и здъсь имъетъ не болье значенія, чъмъ въ примъненіи ихъ къ отдъльнымъ лицамъ.

Если человъчество не бевсмертно, тогда даже то основание нравственности, которое пытается выставить Гартманъ (содъйствие развитию міроваго процесса) теряетъ свою силу потому, что тогда небытіе, составляющее цэль его, будетъ достигнуто само собою помимо всякаго вмъшательства отдъльныхъ лицъ.

А между тъмъ, несомнънный фактъ, что существуютъ погаснувшія солнца, даетъ намъ новое основаніе думать, что и наше когда-нибудь погаснетъ.

"Определенный мною срокъ въ 17 милліоновъ летъ быть-можетъ еще значительно продлится вследствіе ослабленія лучеиспусканія, новаго усиленія отъ падающихъ на него метеоровъ,
отъ более сильнаго сгущенія нежели то, которое я принималь
при помянутомъ вычисленіи. Но до сихъ поръ намъ неизвъстенъ
никакой естественный процессъ, который могъ бы избавить наше солнце отъ судьбы, очевидно уже постигнувшей другія.
Эпоха исторіи человечества совершенно исчезаетъ въ сравненіи съ теми громадными промежутками времени, въ теченіи ко-

торыхъ образовались міры и въ теченіи которыхъ они будутъ образовываться, когда наше солнце погаснеть или окаменъетъ отъ дъйствія холода или соединится съ раскаленными центральными тълами нашей системы".

Это не бредъ больнаго воображенія, не религіозныя фантазіи, не поэтическій вымысель, а выводъ одного изъ величайшихъ ученыхъ нашего времени, выводъ, основанный на последнихъ данныхъ современной науки.

Ночь Байрона наступаетъ. Не все ди равно—когда, черезъ 17 столътій или черезъ 17 миліоновъ лътъ? если мы будемъ смотръть на эту развязку съ точки зрънія индивидуально эгоистической, она для насъ совершенно безразлична? Но вакъ части міроваго организма, о которомъ такъ любятъ говорить нъкоторые историки и философы, что-же мы можемъ сдълать? Весь интересъ нашъ долженъ конечно сосредоточиться не на политическихъ или соціальныхъ вопросахъ, а на борьбъ съ самою природою, которая грозитъ гибелью всему человъчеству; но и эта борьбане имъетъ смысла, если исходъ ен также неизбъженъ, какъ смерть для каждаго изъ насъ въ отдъльности, а всъ наши усилія не въ состояніи конечно измънить законовъ физики управляющихъ распредъленіемъ солнечной теплоты.

Итакъ смерть является границею и последнею целью бытія не телько человека, но и всего человечества, если мы будемъ смотреть на него какъ на неразрывно связанное съ известными матеріальными проявленіями.

Но конечность міроваго процесса, почти очевидная съ точки врвнія естественных в наукъ, становится гораздо сомнительное при болое широкомъ оплосооскомъ анализов.

Вст силы природы, говорить намъ естествовнаніе, стремятся превратиться въ теплоту, а теплота распредълиться равномърно въ пространствъ, какъ что черезъ нъкоторый промежутокъ времени пеизбъжно должна исчезнуть возможность органической жизни.

Положимъ такъ. Но тогда спрашивается, почему не наступило давнымъ давно это равномърное распредъление теплоты? До настоящаго времени протекли не 17 милліоновъ, не 17 миліардовъльть, а все безконечное прошлое: почему же именно черезъ 17 или хотя бы 170 милліоновъ лътъ долженъ кончиться міровой

процессъ, а почему не кончился безконечно раньше? Если потому, что онъ начался тоже за извъстный промежутъ времени, то спрашивается, что было до него? Если до него не было необходимыхъ условій жизни какъ ихъ не будетъ послъ, то откуда могли они взяться? Или наоборотъ если существуетъ неизвъстная причина, которая неравномърно распредълила матерію такъ что изъ нея вышелъ дъйствительный міръ, то эта причина можетъ безъ сомивнія снова возстановить его, когда наступитъ конецъ или поддержать, пока онъ не наступилъ.

Итакъ, если мы хотимъ составить себъ хоть какое нибудь хотя бы проблематическое основанное на догадкахъ понятіе о томъ, что ожидаетъ впереди и насъ самихъ и все человъчество, мы должны покинуть почву отдъльныхъ фактовъ, совершающихся въ пространствъ и времени и обратиться къ ихъ общимъ первоначальнымъ и въчнымъ причивамъ.

Но для познанія этихъ причинъ опытный методъ оказывается совершенно непримънимымъ. Вся достовърность самыхъ точныхъ изъ опытныхъ наукъ покоится на предположении, что природа должна дъйствовать однообразно, что законы ен неизмънны; но предположение это, само по себъдалеко не очевидное, могло бы считаться доказаннымъ только въ томъ случав, если бы удалось довазать, что действіе всёхъ извёстныхъ наиъ силъ вытегаетъ изъ ихъ сущности и что другихъ не существуетъ. Но въ настоящемъ состояніи науки объ этомъ не можетъ быть и ръчи, какъ потому, что наше познаніе природы далеко несовершенно, такъ и потому, что большинство естествоиспытателей относится врайне недовфрчиво въ дедуктивному методу и всъ свои заключенія стремится основать почти искаючительно на индукціи; а никакая индукція, по существу своему не можетъ дать отвъта на вопросы лежащіе вив сферы дъйствительнаго опыта. Въ сущности всъ наши опытныя повнанія ничто иное какъ сужденіе по аналогіи; ны видимъ что нъ сколько разъ при извъстныхъ условіяхъ наступаеть нъкоторое явленіе и заключаемъ инстинктивно, что при тъхъже условіяхъ повторится тоже явленіе. Чъмъ чаще мы наблюдаемъ такое совпаденіе, тъмъ сильнъе наша увъренность. Чъмъ шире задача, чъмъ она дальше; тъмъ большее число опытныхъ данныхъ необходимо, чтобы придать решенію, основанному на нихъ, хоть нъ.

которую степень въроятности. Отсюда ясно уже, что когда ръчь идетъ о такихъ предметахъ, которые предполагають безкомечное время и слъдовательно возможность безчисленныхъ изиъненій въ условіяхъ наблюдаемыхъ нами явленій, методъ этотъ становится совершенно непримънимымъ.

Всякая попытка выйти изъ узкихъ предъловъ доступной нашимъ чувствамъ дъйствительности предполагаетъ употребленіе, можетъ быть безсознательное, другаго неэмпирическаго метода.

Громадное большинство людей совсёмъ не замёчаетъ техъ догическихъ законовъ, которые лежатъ въ основани ихъ собственнаго мышленія, и это не мъшаетъ имъ дълать совершенно догическія заключенія. Нотъ сомнонія, что изученіе догики и теоріи познанія не составляєть необходимости не только въ практической жизни, но и въ большинствъ научныхъ изследованій; есть однако такая сфера, въ которой безъ него обойтись невозможно-это сфера митафизики, здёсь недостаточно здраваго смысла и даже самыхъ блестящихъ способностей, а нужна крайняя точность и осторожность: мальйшая поспышность, мальйшее отклоненіе отъ строго логическаго пути приводить къ совершенно нельнымъ результатамъ и дълаетъ напрасными самыя генівльные труды. Причина ясна. Здёсь нётъ никакихъ видимыхъ образовъ, невозможенъ никакой опытъ, который позволилъ бы намъ контролировать и исправлять по мёрё надобности наши ошибки. такъ что малейшее отклонение отъ истины въ самомъ второстепенномъ вопросъ неизбъжно отражается на цълой системъ. Итакъ послъднія задачи метафизики лежать безконечно далекоотклоненіе въ результать является громаднымъ. Здысь недостаточно уже тъхъ прибливительно върныхъ заплюченій, которыии мы руководствуемся въ практической дъятельности: смъщно было бы приивнять астрономические инструменты для того, чтобы найти кратчайшій путь изъ одной улицы въ другую; и желаніе опредълить на глазомъръ разстояніе между планетами было бы доказательствомъ крайняго невъжества.

Всъ согласятся конечно, что трудъ и спеціальная подготовка необходимы въ положительныхъ наукахъ; но многіе найдутъ можетъ-быть, что это не относится къ философіи и что для нея нуженъ только здравый смыслъ не извращенный пикакими системами.



Это значило бы предполагать, что философскіе вопросы дегче и проще спеціальныхъ. Но пусть тотъ, кто не видитъ, до какой степени ошибочно такое предположеніе, вспомнитъ, что главныя усилія Платона, Аристотеля, Декарта, Лейбница, Спинозы, Канта, словомъ всёхъ лучшихъ умовъ человёчества были направлены именно на метафизику; и что же? Тогда какъ вліяніе ихъ осталось на вёки въ области положительныхъ наукъ, въ сферё метафизики одно воззрёніе вытёсняло другое, но ни одно не могло дать окончательнаго рёшенія ен вопросовъ; заключать отсюда о ихъ безусловной неразрёшимости было бы слишкомъ поспёшно, но мы безъ сомнёнія въ правё сказать, что они сложнёе и труднёе всёхъ остальныхъ.

Только при полномъ незнакомствъ съ исторіей философіи и съ сущностью метафизическихъ вопросовъ можно воображать, что трудность ихъ разръшенія въ прежнее время зависьла лишь отъ несовершенства научныхъ пріемовъ или отъ невърной постановки и непониманія задачи, — только тогда можно смотръть свысока на колоссовъ человъческой мысли, которые положили основаніе всёмъ точнымъ наукамъ.

Тѣ современные философы, которые вскарапкавшись на вершину послѣднихъ фактовъ новѣйшей науки, берутся покровительственнымъ тономъ выдавать одобрительные и неодобрительные атестаты Декарту или Лейбницу, напоминаютъ дѣтей, когда они вскарапкавшись на плечо большихъ радуются, что они выше ихъ.

Они совсъмъ не замъчаютъ, что сами они въ философіи не сдълали ни шагу впередъ, а ослъпленные успъхами естествознанія утратили только способность понимать ея истинныя задачи и метолъ.

IT.

Скептицизмъ, какъ необходимая исходная точка философскаго изслъдованія. Границы скептицизма. Значеніе опытнаго познанія и его предълы. Метафизическія попытки объяснить взаимодъйствіе матеріи и духа. Границы равума.

Мы видёли, что крайняя точность необходима во всёхъ философскихъ изслёдованіяхъ; но до тёхъ поръ пока мы принимаемъ на вёру все, чему насъ учили въ дётствё, къ чему мы привыкли и съ чёмъ сродиились - такая точность немыслима. Конечно большая часть того, чему мы върили, дъйствительно справедлива и этого вполнъ достаточно для практической жизни, но въ философіи нужны не догадки, а безусловно точный методъ; если же мы станемъ разсматривать, на чемъ покоится наша увъренность въ справедливости того или другаго положенія, мы увидимъ, что въ основаній ея почти всегда лежитъ простая привычка.

Но следуетъ ли отсюда, что такъ бываетъ всегда и что даже законъ причинности не иметъ другаго происхожденія, какъ это утверждаль Юмъ?

Однако самое безъискию чительное следование дня и ночи не ввело никого въ заблуждение и не заставило считать ночь причиною дня или наоборотъ. Но къ вопросу о причинности им еще вернемся въ последстви; а теперь постараемся только определить критеріумъ достоверности.

Вопервыхъ мы должны вполить усвоить себт правило Декарта и въ философскихъ вопросахъ смотртъ какъ на заблужденіе, на все то, что только втроятно; необходимость этого правила становится ясною, когда мы вспомнимъ, что вст наши сужденія, основанныя на опытт и имтющія нткоторую степень втроятности, совершенно утрачивають ее, когда мы захотимъ перенести ихъ за предтлы доступные этому опыту.

Но если такъ, мы скоро увидимъ, какъ невелико число тъхъ истинъ, на которыя мы можемъ вполнъ положиться. Такія истины существуютъ однако; стоитъ вспомнить математику: въ ней нътъ ничего проблематическаго и сомнительнаго, отчего же зависитъ ея достовърность? Если намъ удастся отвътить на этотъ вопросъ, мы можемъ надъяться, что найдемъ критеріумъ истины вообще.

Если мы возьмемъ какую-нибудь геометрическую теорему, мы увидимъ, что она съ полною очевидностью вытекаетъ изъ по ложеній, истина которыхъ нами уже признана, такъ что отрицаніе ея приводитъ насъ къ противоръчію съ самими собою. Но спрашивается тогда: на чемъ покоится достовърность тъхъ положеній, изъ которыхъ мы выводимъ вту теорему? На достовърности другихъ высшихъ положеній и т. д. Ясно однако, что невозможно пдти такимъ образомъ до безконечности, потому что тогда достовърность всъхъ положеній осталась бы столь же

сомнительною, какъ еслибы совствъ не было этой цти доказа-

Въ виду этого мы должны придти къ такимъ положеніямъ, которыя не могутъ быть доказаны и достовърность которыхъ должна быть извъстна намъ непосредственно, т.-е. къ аксіомамъ. Но какін положенія можемъ мы признать безусловно достовърными? Только тъ, обратное которымъ безусловно немыслимо, такъ что требованіе мыслить обратное было бы неисполнимо, заключало бы внутреннее противоръчіе, какъ напр. сочетаніе словъ: круглый квадратъ, деревянное желъзо, которое произнесть можно, но им понять ни представить себъ нельзя.

Если мы захотимъ примънить этотъ критеріумъ къ положеніямъ, въ которыя входитъ хотя бы косвеннымъ образомъ понятіе о внъшнемъ матеріальномъ міръ, мы увидимъ, что ни одно изъ нихъ не можетъ считаться безусловно достовърнымъ, такъ вакъ обратное ему всегда можетъ быть мыслимо.

Положимъ напр. что я вижу домъ или садъ: существование во мив извъстныхъ ощущений и представлений въ настоящемъ случав вполнъ несомивно и служить достаточною гарантией ревльности представляемыхъ предметовъ въ практической жизни; но для философскаго изслъдования такая гарантия далеко недостаточна, потому что здъсь остается возможность ошибки, какъ бы ни была мала ея въроятность. Въ самомъ дълъ, мое представление о садъ можетъ быть вызвано миражемъ, галлюцинацией, можетъ оказаться сновидъниемъ, и до тъхъ поръ пока не существуетъ вполнъ точнаго критериума для отличения такихъ явлений отъ дъйствительности, которую мы встръчаемъ во время бдъния, мы не можемъ утверждать, что въ любомъ данномъ случаъ смъщение немыслимо.

Возьмемъ примъръ. Передъ нами знакомая картина: весеннее солнце зашло за вершины деревьевъ, молодые листья мелкимъ кружевомъ выръзываются на закатъ; отовсюду доносятся неясные звуки и проснувшанся послъ долгаго зимняго сна природа только на минуту и нехотя закрываетъ глаза въ эту короткую ночь. Вы видите все такъ живо и ясно; но вдругъ передъ вами раскаленный, сыпучій песокъ, на горизонтъ голыя скалы, солнце пылаетъ въ безоблачномъ небъ и даже вътеръ кажется горячимъ дыханіемъ. Что это—сонъ? Конечно сонъ. Я не могу въ

одно игновение перенестись изъ России въ Египетъ или Сирію; но вопросъ въ томъ: гдъ сонъ и гдъ дъйствительность? Я могъ ъхавши по лъсу, задремать и мит грезится голая пустыня, но тамъ также и могъ заснуть и въ пустынъ и видъть знакомый мев авсъ. Наконецъ, возможно, что обв картины я вижу только во снъ, какъ бы ясно овъ мнъ ни представлялись: ни ясность, ни последовательность не могутъ служить доказательствомъ реальности нашихъ виденій; то обстоятельство, что образы, которые мы видъли во время сна, кажутся наиъ послъ пробужденія большею частію бледнее техь, которые мы встречаемь въ дъйствительности, не доказываетъ еще, чтобы они были неясны тогда, когда мы ихъ видели, а последовательность существуетъ и въ сновидъніяхъ, и какъ справедливо замъчаетъ Шопенга уеръ, ирерывается только между отдельными снами и сномъ и бле. ніемъ. Невозможность найти въ настоящемъ случав строгій критеріумъ была замічена уже въглубокой древности мыслителями и поэтами, такъ что сравнение жизни со сномъ стало однимъ изъ саныхъ употребительныхъ. Эта же невозможность даетъ сильный доводъ идеализму. Въ самомъдъль, если весь міръ объектовъ можетъ оказаться только фантазіей представляющаго субъекта, то нътъ основанія предполагать бытіе другой реальной сущности, кромъ сущности этого субъекта. Къ этому вопросу ны вернемся еще впоследстви, а теперь замечу только еще разъ, что съ точки врвнія философіи мы имвемъ не только право, но и обязанность сомнъваться въ дъйствительномъ бытіи матеріальнаго міра до тъхъ поръ, пока оно не будеть доказано. Естественныя науки, предполагая его существование твиъ самымъ становятся на опредвленную философскую точку врвнія, исключая идеализиъ, но не опровергая его.

Что касается матеріализма, то значеніе, которымъ онъ пользовался нёкоторое время на Западё и продолжаетъ пользоваться у насъ, зависитъ главнымъ образомъ отъ незнакомства большинства образованной публики съ оплософскими вопросами, такъ какъ оно не повволяетъ ей отличить научныхъ выводовъ отъ метафизическихъ гипотезъ. Что матеріализмъ есть метафивическая гипотеза, а не научный выводъ, это станетъ намъ вполнъ ясно, какъ только мы вспомнимъ, что цъль естественныхъ наукъ состоитъ въ опредъленіи законовъ явленій природы. Матеріализмъ

утверждаеть, что субстрать этихь явленій есть матерія, т.-е. говоритъ не о явленіяхъ, а о сущности, принимансь за решеніе чисто метафизического вопроса. Кроив того, методъ, которымъ пользуется естествознаніе, есть по премнуществу опытный, т.-е. такой, который примънимъ, какъ мы видъли, къ отдъльнымъ явленіямъ, а не къ трансцендентнымъ вопросамъ, не къ опредъленію сущности являющагося. Несмотря на это, многіе естествоиспытатели-матеріалисты, особенно у насъ, продолжають выдавать свою метафизическую точку зрвнія за результать своихъ наччныхъ изследованій. Въ Германіи, где физіологія считаетъ безъ сомивнія своихъ дучшихъ представителей, но гдв философскій уровень горавдо выше чёмъ въ другихъ странахъ, матеріализму не удалось достигнуть большаго значенія. Такіе люди, канъ Гельигольцъ, Лотце или Вундтъ, обладаютъ слишкомъ широкимъ и разностороннимъ образованіемъ, чтобы впасть въ ослипленіе, не позволяющее видить границь своей спеціальности. "Мы всв, которые навываемь себя естествоиспытателями, говоритъ Вирховъ, владвенъ только частями естествознанія и никто не можеть быть съ одинаковымъ правомъ представителемъ всехъ его отдъловъ и принимать участіе въ споръ о какомъ угодно изъ нихъ".

Совнавая границы своей спеціальности, истинные ученые видять и границы естествознанія вообще. "Движеніе можеть, произвести только движеніе или обратно превратиться въ потенціальную энергію, говорить Дюбуа-Раймонь, потенціальная энергія можеть вызвать только движеніе, удержать равновьсіе, произвести давленіе или влеченіе. При этомъ сумма энергіи всегда остается одинажовой. Въ міръ тъль ничего не можеть случиться кромъ того, что опредъляется этимъ закономъ и ничего меньше. Механическая причина внолнъ разръщается въ механическомъ дъйствіи. Поэтому духовныя явленія, происходящія въ нашемъ мозгу, для нашего разсудка лишены достаточнаго основанія. Наше познаніе природы заключается между двумя границами, которыя навъки предписываются ему невозможностью понять матерію и силу съ одной стороны, а съ другой—объяснить духовныя явленія изъ матеріальныхъ условій".

Совершенно въ томъ же смыслѣ высказывается и г. Вирховъ. "Легко сказать", замъчаетъ онъ, возражая Гекелю, "что клѣ.



точна состоить изъ медкихъ частей, которыя мы называемъ пластидулами, а пластидулы изъ углерода, водорода, кислорода и азота и одарены особою душой, а душа есть продуктъ мли сумма силъ, которыми обладаютъ химическіе атомы". Это возможно, и я не могу объ этомъ судить хорошенько; я чувствую себя здёсь какъ морякъ, который наткнулся на мель, величину которой не можетъ опредълить. Я долженъ однако сказать, что не могу допустить, чтобы мы были въ правё ввести пластидулярную душу въ обученіе или вообще требовать отъ всякаго образованнаго человёка, чтобъ онъ призналь ея бытіе истиною настолько научною, чтобы логически оперировать съ ней и основывать на ней свое міровоззрёніе; мы не въ правё требовать этого до тёхъ поръ, пока намъ не опредёлятъ свойствъ углерода, водорода, кислорода и азота такимъ образомъ, чтобы и понялъ, какъ изъ ихъ суммированія можетъ возникнуть душа".

"Мы имъемъ непреодолимое влеченіе", продолжаетъ Вирховъ, "найти связь между органическимъ и остальнымъ міромъ; въ этомъ смыслъ есть нъчто успокоительное, когда мы можемъ сказать, что группа атомовъ углерода и Ко — это выраженіе можетъ быть нъсколько краткое, но върное, такъ какъ углеродъ долженъ здъсь быть существеннымъ,—итакъ, общество углерода и Ко нъкогда отдълилось отъ обыкновеннаго углерода, и при особыхъ условіяхъ образовало первую пластидулу и продолжаетъ ее образовывать теперь. Но при этомъ слъдуетъ особенно указать на то, что всякое дъствительно научное познаніе слъдовало обратному пути".

Какъ примъръ гипотезъ, которыя выдаются теперь за научныя истины, Вирховъ указываетъ на generatio aequivoca, самопроизвольное зарожденіе. "Я допускаю", говоритъ онъ, "что если хотъть себъ представить, какимъ образомъ могъ возникнуть органическій міръ самъ собою, не остается ничего другаго, какъ вернуться къ самозарожденію". Это ясно: если я не хочу допустить особаго Творца, который взялъ землю и вдохнулъ въ нее жизнь; если я хочу непремънно составить свое воззръніе, мнъ остается сдълать его въ смыслъ самозарожденія, tertium non datur. Кромъ него нътъ исхода, если сказать: "я не допускаю творенія, но объясненіе хочу имъть"; если это будетъ первымъ тезисомъ, тогда необходимо перейти ко второму: ergo

я допускаю самозарожденіе. Но фактическаго доказательства у насъ нътъ для него. Никто никогда не видалъ, чтобъ оно произошле въ дъйствительности, и всякій, кто утверждалъ, что видълъ его, былъ опровергнутъ не богословами, а естествомспытателями".

"Я не имъю ничего противъ того, чтобы допустить, что атомы углерода одарены духомъ или получаютъ его въ соединения пластидулярнаго общества, только я не вижу, какимъ образомъ я могу узнать это".

Къ этой вритикъ матеріалистическаго воззрѣнія однимъ изъ самыхъ извѣстныхъ естествоиспытателей нашего времени почти нечего прибавить. Можно развѣ только указать еще опредѣленнѣе на необходимость различенія между проявленіями духа и его бытіемъ, что и дѣлалъ не разъ другой неменѣе извѣстный физіологь Клодъ Бернаръ, предостерегая отъ смѣшенія условій физіологическихъ явленій съ ихъ причинами и напоминая что вопросъ о причинахъ находится внѣ сферы положительныхъ наувъ — въ области метафизики.

"Всявая попытка", говоритъ Вирховъ, "выдать наши задачи за научныя истины и наши догадки сдълать основами преподаванія, а въ особенности попытка прямо лишить Церковь ея владъній, и не долго думая замънить ее догматами десценденцърелигіи,—всякая такая попытка должна потерпъть крушеніе и тъмъ самымъ поставить въ крайне опасное положеніе науку вообще".

Дъйствительно, теперь уже чувствуется сильная реакція противъ матеріалистическихъ возгръній Фохта, Молешета, Бюхнера и др., и если представители естествознанія не откажутся вовремя отъ матеріалистическихъ тенденцій,—защитникамъ метафизики нетрудно будетъ разрушить ихъ обаянье въ главахъ публики.

Но оставимъ теперь въ сторонъ претензію матеріализма быть послъднимъ результатомъ естественно-научныхъ изслъдованій, и посмотримъ, какое значеніе онъ имъетъ, какъ метафизическая гипотеза?

Для матеріализма сущность— только матерія; все остальное лишь ея состоянія, функціи, явленія. Потому всё явленія природы должны быть объяснены чисто механически изъ свойствъ

этой матеріи. Нътъ надобности слъдить за всею аргументаціей матеріализма; достаточно спросить его защитниковъ: могутъ ли они опредълить, знаютъ ли они, что такое матерія?

Если нътъ, то какой смыслъ имъютъ объяснения одного неизвъстнаго посредствомъ другаго? Если да, то они должны чтонибудь понимать и представлять себъ подъ этимъ словомъ; но еслибы мы никогда не видали матеріальныхъ предметовъ и нивогда не думали о нихъ, мы бы конечно не могли знать и того, что такое матерія. Савдовательно исходною точкой матеріализма является представленіе или понятіе о матеріи; но это -очевидно только нъкоторое состояніе моего сознанія,—что же дълаетъ матеріалезмъ? Взявши исходной точною фантъ совнанія, пользуясь законами мышленія при изследованіи матеріальнаго міра, онъ потомъ хочеть объяснить сознаніе и мышленіе посредствомъ результатовъ, добытыхъ исвлючительно на основанін ихъ законовъ. Въ виду этого Шопенгауэръ совершенно правъ, сравнивая матеріалиста съ барономъ Мюнхгаузенемъ, который переплывая верхомъ черезъ ръку, ташитъ лошадь свою ногами, а себя самого вытаскиваеть за ен гриву.

Логическій кругь здісь вполи очевидень.

"Всв противорвчія механического воззранія", говорить Дюбуа-Реймонъ, поренятся въ невозможности для насъ представить себъ что-нибудь иное вромъ того, что нами испытано посредствомъ нашихъ вившнихъ чувствъ или внутренняго опыта. При стремленім анализировать матеріальный міръ, мы выходимъ изъ дёлимости матерін, такъ-какъ повидимому части суть нъчто болье простое и основное, нежели цълое. Если мы будемъ мысленно продолжать деление материи до безконечности, мы съ нашимъ возарвніемъ останемся въ опредвленномъ для него пути и не встрътимъ препятствій въ нашемъ мышленін. Но для пониманія вещей мы не сдълаемъ ни шагу впередъ, такъ-какъ въ дъйствительности мы только представили себъвъ области малаго и невидимаго то, что является намъвъ области большаго и видимаго. Мы приходимъ въ понятію физическаго атома. Если же мы гдъ-нибудь произвольно прекратимъ дъленіе, остановимся на предполагаемых философических в атомахъ, которые далве недвлины, совершенно тверды, и кроив того должны быть чисто пассивными носителями центральных силь,

мы требуемъ тогда отъ матеріи, которую мыслимъ въ образъ окружающей насъ—мы требуемъ отъ нея, не введя въ нее имкакого новаго объясняющаго принципа, чтобъ она развернува передъ нами новыя основныя свойства, объясняющія сущность твяъ".

Сознаніе остается нав'яни непостижимымъ съ точки врѣнія матеріализма. "Съ первымъ движеніемъ удовольствія или страданія, которое восприняло самое простое существо, съ этижъ первымъ ощущеніемъ явилась непреодолимая бездна и міръ сталъ вдвойнъ непонятенъ. Астрономическое повнаніе міра самое высшее, какое мы можемъ когда-либо имъть о немъ, открываетъ въ немъ только движущуюся матерію; какое бы мы ин придумали расположеніе и движеніе матеріальныхъ частирь, оно не можетъ служить для насъ мостомъ въ область совнанія".

Гораздо логичнъе, нежели матеріализмъ, оназывается идеализмъ. Все то, что мы знаемъ о внъшнемъ міръ, извъстно намъ исключительно чревъ посредство органовъ чувствъ и есть только представленіе, т.-е. нъкоторое состояміе нашего сознанія, иными словами: міръ, по скольку онъ познаваемъ, есть только наше представленіе, а поскольку онъ непознаваемъ — онъ для насъ не существуетъ, такъ что мы не имъемъ никакого основанія утверждать его бытіе.

Такимъ образомъ идеализмъ повидимому устраняетъ труд ность взаимодъйствія между матеріей и духомъ, такъ-канъ въ немъ матерія перестаетъ существовать, а виъсто ся является только особаго рода представленіе.

Какъ ни остроумно повидимому такое объясиеніе, и омо одмано не выдерживаеть строгой критики. Опровертнуть идеализмъ прямымъ путемъ невозможно, такъ-какъ нельзя доказать прямо, что существуеть что-вибудь меновнаваемое, потому что еслибы мы могли доказать вто, оно уже не было бы немовнаваемымъ; но для насъ достаточно замътить пока, что если мы не въ правъ утверждать существованіе чего-либо неимъющаго ника-кого отношенія не только къ дъйствительному, но и къ возможному повнанію, то мы точно также не въ правъ отрицать его. Объектъ, говорятъ идеалисты, предполагаетъ субъектъ, и повнаваемое—познающаго; поэтому весь міръ существуеть для субъекта только какъ его представленіе, и не могъ бы существо-

вать, еслибы не было этого субъекта. Совершенно справедливо, что міръ, какъ мы его видимъ и познаемъ, не могъ бы существовать, еслибы не было познающихъ субъектовъ; но отсюда никакъ не слъдуетъ, чтобъ онъ не могъ имъть какого-нибудь совершенно другаго, недоступнаго нашему познанію бытія; такъ-какъ увъреніе, что сфера бытія не можетъ быть шире сферы познаваемаго, есть только ни на чемъ основанное реtitio principii идеалиотовъ.

Итакъ, повторяю, прямымъ путемъ невозможно опровергнуть основныхъ положеній идеализма; но это возможно косвеннымъ образомъ. Можно показать, какъ это дёлаетъ Гартманъ, что идеализмъ неминуемо приводитъ къ такому скецтицизму, который самъ себя разрушаетъ, уничтожая возможность мышленія. Подтвержденіе этого не трудно найти въ исторіи оплособіи. Бэрклей, отрицавшій реальность тёлеснаго міра, не могъ уже потомъ объяснить и взаимодёйствіе духовныхъ существъ и вынужденъ былъ сослаться на всемогущество Божіе, перенося такимъ образомъ вопросъ изъ сферы оплособіи въ сферу богословія. Фихте тоже долженъ былъ сослаться на вѣру, чтобы избёгнуть скептицизма; наконецъ Шопенгауеръ ограничивается тёмъ, что отомлаетъ въ сумасшедшій домъ всёхъ, кто вздумаль бы отстаивать точку зрёнія теоретическаго эгоизма, хотя самъ сначала призналь ее совершенно логичною и неопровержимою.

Чтобы избътнуть тъхъ противоръчій, къ которымъ приводять матеріализмъ и идеализмъ, остается только одна реалистическая точка зрънія; нельзя не согласится однако, что и она представляєть значительныя трудности, такъ какъ тогда является вопросъ, какимъ образомъ дъйствуетъ духъ на матерію и матерія на духъ? Декартъ признаваль еще возможность непосредственнаго взаимодъйствія; но уже ближайшіе послъдователи его Гелинксъ, Лафоржъ и особенно Малебраншъ старались выработать другую теорію—оказіональныя причины.

Имъ казалось невозможномъ допустить, чтобы двъ субстанціи, неимъющія между собою ничего общаго, могли непосредственно вліять другь на друга. Нътъ сомнънія, что въ основныхъ положеніяхъ Декарта было нъкоторое основаніе для такого возраженія, такъ какъ для него понятіе матеріи вполнъ исчерпывалось понятіемъ протъженности, почти сливалось съ нимъ и не

могло уже затемъ не иметь ничего общаго съ понятіемъ непротяженнаго духа. Приходилось искать точки соприносновенія выше т. е. въ Богъ, и танимъ образомъ возникаа теорія оказіональныхъ причинъ. По теоріи оказіоналистовъ никакія усилія нашей воли не могли бы сдвинуть ни мальйшей частицы матеніи, если бы самъ Богъ не сообщиль ей этого движенія по поводу нашего желанія; точно также никакія изивненія во вившнемъ мірф ни могли бы доходить до нашего сознанія, если бы Богъ не возбуждалъ въ насъ соответствующихъ представленій. Ясно однако, что и въ этой теоріи вопросъ только удаляется, но не разръщается переходя въ область теодицеи: но кромъ того возникаетъ новая трудность: если мы ничего не знаемъ о существованіи вижшняго міра непосредственно, а только потому, что Богъ сообщаетъ намъ тъ или другія представленія о немъ, Онъ конечно могь бы сообщать намъ совершенно такін же представленія и въ томъ случав, если бы весь этотъ міръ не существоваль. Поэтому мы не имвемь никакого серьёзного основанія утверждать его бытіе, и оказіонализмъ долженъ перейти въ идеализмъ.

Не болъе удачно въ этомъ отношени и попытка Лейбница. Онъ находить, что было бы недостойно идеи Божества, разъ создавши міръ, постоянно вмъшиваться потомъ въ его бытіе и возбуждать, по поводу каждаго движенія, представленія въ нашемъ сознаніи и по поводу хотънія—движеніе въ нашемъ тълъ. Но съ другой стороны, употребляя его выраженіе, у монадъ нътъ оконъ и онъ не могутъ сами вліять другъ на друга; а Творецъ міръ такъ устроилъ мірозданіе, что между измъненіями психическими и физическими существуетъ строгое согла сованіе. Чтобы пояснить эту теорію, извъстную подъ именемъ предустановленной гармоніи, Лейбницъ приводитъ примъръ: часовщикъ вывъривши двое часовъ заводитъ ихъ и они показываютъ тоже самое время, хотя между ними нътъ ничего общаго, никакой связи кромъ первоначальной воли часовщикъ.

На этомъ примъръ нетрудно показать, что теорія предустановленной гармоніи приводить къ такимъ же результатамъ, какъ и теорія оказіональныхъ причинъ. Въ самомъ двив, если бы одни часы почему-нибудь остановились, если бы часовщикъ ихъ не заводилъ, или даже совстить ихъ не двиалъ, это нисколько не



мѣшало бы другимъ показывать время по прежнему. Точно также матеріальный міръ могъ бы не имѣть ничего общаго съ нашими представленіями о немъ, его могло бы совсѣмъ не быть и вто не мѣшало бы намъ видѣть его такимъ же, какимъ мы его видимъ теперь; словомъ, мы опять впадаемъ въ идеализмъ.

Такимъ образомъ всё главныя философскія направленія, на точку зрёнія которыхъ мы пробовали становиться поочередно, приводять насъ къ противорёчіямъ; реализиъ не составляеть исключенія въ этомъ отношеніи, если мы признаємъ взаимодійствіе матеріи и духа невозможнымъ, какъ это полагали Малебраншъ и Лейбницъ; но такая невозможность далеко не ясна сама собою. Если Богъ можетъ сообщить движеніе матеріи по поводу нашихъ хотёній, то почему бы не могъ Онъ при твореніи сообщить нашей волю эту способность? Это было бы невозможно только въ томъ случать, если бы такое предположеніе заключало въ себт противортчіє; но для того, чтобы утверждать это, мы должны бы знать вполнт сущность не только духа, но и матеріи.

Законъ причинности составляетъ единственное связующее звено между внъшнимъ міромъ и познающимъ субъектомъ; если признать его только субъективною формою познанія или выводомъ изъ многочисленныхъ опытовъ, а не безусловною истиной всегда одинаково достовърною и независимою отъ какого бы то ни было опыта, потому что всякій опытъ ее предполагаетъ; тогда разомъ исчезаетъ возможность какого бы то ни было познанія.

Въ самомъ дѣлѣ, если мы допустимъ, что возможны измѣненія безъ причины и что слѣдовательно въ нашемъ сознаніи могутъ возникать представленія тѣлъ, хотя въ дѣйствительности нѣтъ не только тѣлъ, но и ничею такого, чѣмъ бы вызывались и обусловливались эти измѣненіи въ нашемъ сознаніи; тогда очевидно, исчезаетъ возможность не только научнаго познанія законовъ природы, но и вся дѣйствительность превращается, какъ говоритъ Гартманъ, въ сонъ, которому грезится его собственное бытіе.

Гельигольцъ въ своей физіологической оптикъ указываетъ съ точки зрънія естествознанія на законъ причинности, какъ на необходимое предположеніе всякаго опыта. Только непреодолимая увъренность въ томъ, что всякое измъненіе должно имъть причину, такъ что, если причина эта не находится въ насъ самихъ, она должна быть вит насъ,—только эта увъренность заставляеть насъ признать бытіе вившняго міра. Само собою разумъется, что такая увъренность неимъетъ ничего общаго съ ея абстрактнымъ выраженіемъ; она не есть даже ивчто сознательное, равно какъ и всъ впріорныя истины, лежащія въ основъ нашего мышленія и которыя могутъ явиться сознанію не прямо, а только восвенно — путемъ разсужденія, научнаго анализа и строгаго различенія элементовъ мысли.

Правда, что не только Гельмгольцъ, но даже Гартманъ, признавая законъ причинности безсознательною апріорною функціей нашего мышленія, не признають прямо за véritas aeterna, и Гартманъ замъчаетъ, что мы вынуждены признать объективное значеніе закона причинности только въ томъ случав, если мы захотимъ объяснить двйствительность; но едва ли такая оговорка нужна и едва ли она имветъ какое-нибудь положительное значеніе. Если отвергнуть безусловную истинность закона причинности, имвющую одинаковую достовврность со всвии остальными законами нашего мышленія, становится невозможнымъ не только познаніе внішняго міра, но и самое мышленіе; а такъ какъ это мышленіе дано намъ какъ непосредственный фактъ нашего сознанія, сомнівваться въ двйствительности котораго намъ уже невозможно, то и достовірность закона причинности, неразрывно связанная съ нимъ, является такою же несомнівною.

Итакъ мы должны признать дъйствительность того, что является намъ необходимымъ; сомнъваться далъе значитъ разрушать возможность самаго мышленія, а слъдовательно и сомнънія. Но только здравый критическій реализмъ можетъ удовлетворить требованіямъ разума. Идеализмъ сводя къ мышленію и чувству всю дъйствительность, напрасно старается стереть ту границу, которая отдъляетъ субъекта отъ объекта, внутренній опытъ отъ внъшняго. Разумъ нашъ говоритъ намъ правда, что между ними существуетъ необходимое отношеніе, что тъ измъненія, которыя не зависятъ отъ насъ самихъ, должны зависъть отъ другаго, но что такое это другое, онъ намъ не говоритъ сколько-ипбудь понимать его сущность мы можемъ только по аналогіи съ нами самими; но заключать отсюда, что такая ана-



догія въ самомъ дёлё существуєть во всей дёйствительности, было бы черевчуръ поспёшно, и старанія идеализма свести законы бытія къ законамъ мышленія елва ли не болёв всего способствовали упадку философіи въ настоящее время. Не можеть быть ничего такого, что бы противорёчило законамъ мышленія (иначе само мышленіе было бы невозможно), но это не значить, чтобы все вытекало изъ нихъ. И стремленіе вывести всю дёйствительность изъ помятія бытія неизбёжно должно привести къ воздушнымъ замкамъ, которые несмотря на самое искусное построеніе разлетаются при столкновеніи съ грубыми фактами.

## III.

Мы видъли, что положительныя науки, ванимаясь спеціальными вопросами, не могуть дать намъ отвёта на то, что находится внё ихъ сферы. Что касается философіи, нельзя не признать, что въ ней до сихъ поръ выражается скорёе стремленіе къ истині, нежели самая истина. Различныя системы такъ несходны между собою, до того враждебно относятся другь къ другу, что въ нихъ повидимому гораздо легче найти массу заблужденій, нежели одну истину. Различія въ системахъ конечно существують; но не следуетъ однако преувеличивать ихъ значенія: они встречамотся и въ религіозныхъ возереніяхъ и даже въ научныхъ теоріяхъ, хотя понятно, что такъ какъ сфера наждой отдельной науки гораздо уже, то эти различія въ ней не могутъ быть такъ замътны.

Для того, чтобы могло существовать только единогласіе между философскими системами, необходимо было бы, чтобы они выходили изъ одней общей точки зрвнія и опирались на тв же самые факты. Въ сферв частныхъ вопросовъ это возможно; но тамъ, гдв изследователю приходится иметь дело не съ темъ или другимъ отдельнымъ ивленіемъ, а со всею действительностью насколько она ему доступна, намъ чрезвычайно трудно, если не вполне невозможно исполнить такое требованіе. Нравственныя воззрвнія вліяють на метафизическія, метафизическія на естественнонаучныя и наобороть; совершенно устранить ихъ отъ взагимодействія мы не въ состояніи, сколько бы ни старались. Если даже въ естественныхъ наукахъ нужны большое безпристра-



стіе и осторожность, чтобы отличить гипотезу отъ научныхъ выводовъ, понятно, что въ метафикикъ такое различение еще трудиве, а какъ только гипотеза болве или менве ввроятная выдается за безусловную научную истину, она темъ самымъ отрицаетъ право на существованіе и возникновеніе и другихъ гипотезъ и вызываетъ безконечную полемику, въ которой каждый изъ противниковъ стараются не столько о томъ, чтобы понять другаго, сколько о томъ, чтобы уронить его въ глазахъ читателей. Ошибочность бывшей части философскихъ системъ зависить не отъ того, что тв факты, изъ которыхъ они исходатъ, сами по себъ не существуютъ или невърно ими пользуются, а отъ того, что этимъ фактамъ въ сравнени съ другими приписывается преувеличенное значене, такъ что вся остальная дъйствительность вгоняется въ искусственныя и слишкомъ узкія рамки. Почти всв мыслители-метафизики забывають опытное происхождение почти всвях нашихъ понятій и приписываютъ имъ безусловное значение въ такой сферъ, гдъ они уже недъйствительны. Вотъ одинъ изъ главныхъ источниковъ столкновенія естественно-научныхъ гипотезъ съ метафизическими системами съ одной стороны, а съ другой-этихъ системъ съ положительными религіями. Сама по себъ въра не можетъ находиться въ противорвчіи съ разумомъ, такъ же какъ разумъ не можетъ противорвчить опыту. Область ввры начинается только тамъ, гдв вончается возможность какъ опытнаго, такъ и раціональнаго познанія: это не значить, чтобы эти два способа познанія такъ исвлючали другъ друга, чтобы между ними не было точекъ соприкосновенія, напротивъ въра предполагаетъ разумъ и накъ исходную точку и какъ средство для толкованія Откровенія. Я долженъ знать, чему и почему я върю. Если я не могу отвътить на первый вопросъ, это все равно, какъ еслибы я ничему не върилъ; если я не знаю и не могу указать основаній своей въры, то я не имъю права утверждать, что она есть истичная, потому что тогда всякій, вто со мною несогласенъ, съ одинаковымъ правомъ могъ бы утверждать истинность своихъ върованій и ошибочность моихъ.

Нетрудно доказать, что догматы религіи не могуть находиться въ противортчіи съ разумомъ, какъ таковымъ, хотя это



отнюдь не значить, чтобы они согласовались съ нимъ или вы-

Въ самомъ дълъ разумъ есть только способность или свойство нашего духа и перерабатываетъ только то, что ему дано или опытомъ или върою. Если мы говоримъ, что то или другое върование нерационально, это въ сущности значить только, что оно противоръчитъ несомивнному опыту или другому върованию, которое уже признано нами за истину.

Необходимо вполнѣ уяснить себѣ, что никакая дѣйствительность не дается намъ непосредственно разумомъ, а только опытомъ или вѣрою, разумъ же познаетъ лишь возможное и необходимое. Правда, что когда я вижу полную необходимоеть того или другаго событія, я въ правѣ заключить о его дѣйствительномъ бытій, а necesse ad esse valet consequentia, но такое заключеніе возможно только подъ тѣмъ условіемъ, чтобы исходная точка дана была въ дѣйствительности. Когда я вижу молнію, напримѣръ, я могу заключить отсюда, что услывіу громъ или услышалъ бы его, еслибы находился достаточно близко отъ мѣста грозы, такимъ образомъ о сушествованіи грома я заключаю, но для этого молнію я долженъ видъть.

Въ этомъ смысле всякое раціональное познаніе и следовательно всякая необходимость условны. Кювье, на основаніи зуба допотопнаго животнаго и съ помощью иден пелесообразности, построиль организмъ этого животнаго и доказаль его действительное бытіе во времена лежащія далеко за предёлами всякаго историческаго изследованія, однако и здёсь совершенно необходимъ быль этотъ ничтожный сакть для дальнейшаго изследованія. Спектральный анализь позволяеть намъ судить о присутствіи техъ или другихъ элементовъ въ телахъ отдёленныхъ отъ насъ милліонами версть, но какъ бы ни была слаба повидимому связь между линіями спектра и химическими элементами, присутствіе этихъ линій необходимо, чтобы мы могли заключить о бытіи этихъ элементовъ.

Однимъ словомъ для того, чтобы дойти до дъйствительнаго бытія въ настоящемъ, прошедшемъ или будущемъ, мы должны выйти тоже изъ дойствительного бытія, и только посредствующія звенья могутъ быть намъ даны разумомъ; онъ можетъ только опредълить отношеніе между существующимъ, но сама по себъ

дъйствительность никогда не разръшается въ разумъ и всегда, по замъчанію Гартмана, отъ нея остается ирраціональный остатокъ. Вопросъ-почеку вообще что-нибуль есть?-всегля долженъ остаться безъ отвъта. Мы можемъ понимать только отношение отабльныхъ предметовъ между собою, но и языкъ и разумъ откозываются служить намъ, какъ только ны ставинъ вопросъ объ отношени бытія въ небытію, потому что все, что мы можемъ себъ представить, тъмъ санымъ начинаетъ уже быть по врайней мере для наст. Чтобы серьезно говорить о такихъ предметахъ и ставить самое быты задачею философіи, необходимо предположить какой-нибудь особый путь познанія, и надо попытаться разрушить по крайней мёрё безусловную силу закона противоръчія. Только такал философія, которая имъеть претензію вывести всю дъйствительность изъ апріоримхъ понятій Ітолько такая философія можеть находиться въ противоречіи сь опытонь и съ върою, но философія вообще не отвъчаеть конечно за тъхъ овлософовъ, которые, по выражению Шопенгауера, готовы вывести а priori не только чорта, но его бабушку.

Философія не есть, какъ это думали въ средніе въка, служанка богословія, скоръе можно свазать, что истинная философія есть основаніе истинной религіи. Это нисколько не умаляєть значенія религіи: задачи, которыя ставятся ею безъ сомнънія самыя высшія изо всъхъ доступныхъ человъческому духу, но именно потому, что они составляють послъднюю цъль нашего познанія, они не могуть служить для него исходною точной и основаніемъ.

Естественный свять разума должень предшествовать отвровенію, потому что иначе это последнее не могло бы быть воспринято. Всякое положительное откровеніе пользуется для передачи словами, т.-е. знаками изображающими извёстныя поиятія, а способность воспринимать и образовать понятія принадлежить именно разуму, но въ каждомъ словъ, кромъ его основнаго смысла, есть еще связь съ цёлою массою понятій, которыя оно вызываеть по ассоціаціи такъ, что очень часто нельзя бываеть перевести это слово на другой языкъ такимъ, которое повидимому ближе всего ему соотвътствуетъ.

Припомните ту сцену Фауста, гдт онъ пробуетъ перевести первыя строки Евангелія отъ Іоанна: онъ хочетъ найти болте подходящее слово, чтобы передать смыслъ греческаго хотос, и

все болве отъ него удаляется; скажень ли им на этомъ основаніи, что вадо буквально держаться текста Писанія? Конечно да; но въ томъ и вопросъ, какъ это одвлать, когда не хватаеть такихъ словъ, которыя бы внелив соотвътствовали греческимъ и еврейскимъ. И такъ уже для простаго перевода Писанія оказывается необходимо глубокое пониманіе и толюваніе текста, т.-е. примъненіе разума. Необходимость этого примъненія станетъ еще очевиднъе, когда мы приномнимъ, что есть иножество текстовъ, которыя повидимому противоръчатъ другъ другу, и ноторыми противники въры не разъ уже пребовали воспользоваться противъ нея.

Никто не станетъ спорить, что когда говорится о мебѣ канъ о престолѣ Боміемъ, о землѣ какъ о подножін его и т. п., слова престолъ, подножіе и т. д. употребляются въ переносномъ, а ме въ собственномъ смыслѣ. Но гдѣ тогда тотъ предѣлъ, гдѣ должно окамунваться всякое толкованіе?

Если мы допустимъ слишкомъ широкое право объжененія Писанія, не рискуемъ ли мы, что оно утратить положительное содержаніе и вст истины въры превратятся только въ символы абстрантныхъ понятій?

Таван опасность бевъ сомилия существуетъ, но съ другой стороны, при слишкомъ мертвомъ, рабскомъ подчинени буквъ, мы рискуемъ утратить пониманіе духа. Задача Церкви въ томъ и состоитъ, чтобы удержать върующихъ одинаково далеко отъ этихъ объихъ врайностей.

Оставниъ теперь богословокую точку вринія, чтобы стать на исключительно онлосооскую.

Представимъ себъ человъка, который никогда не слыхаль бы о религіи Откровенія, но котораго метарическіе вопросы о началь міра, цъли его собственнаго бытія, живо интересовали бы, ни въ своемъ разумъ, ни въ извъстныхъ ему системахъ, онъ не могъ бы найти ръшеміе занимающихъ его вопросовъ; представимъ себъ, что такому человъку кто-нибудь сталъ бы объясилть то, что съ нимъ будетъ послъ смерти, что ожидаетъ всъхъ людей, откуда возникъ этотъ міръ. Онъ очевидно прежде всего смросилъ бы разскащика, откуда онъ знаетъ это? чъмъ онъ можетъ подтвердить свои слова? Нельзи сказать конечно, чтобы онъ не имълъ на это право, потому что тогда могъ бы придти

Digitized by Google

послъ мусульманина еврей, послъ еврен буддистъ и т. д., не можетъ же онъ върить всъмъ имъ. Нужно какое-нибудь основаніе, чтобы выбрать между различными въроисповъданіями.

Но такъ какъ по самой сущности большинства религіозныхъ гипотевъ, онъ не терпятъ логическаго доказательства, то подтверждение ихъ не можетъ быть найдено въ абстрантной аргументаціи.

Единственное основание того, что мы вёримъ въ дёйствительмость того или другаго события, котораго сами не видали и въ
истинъ котораго не можемъ убъдиться логически, состоитъ въ
томъ, что мы не имъемъ основания сомивваться въ правдивости
и компетентности разскащика; чъмъ менъе въроятно то событие,
которое онъ передаетъ намъ, тъмъ сильнъе должна быть наша
увъренность въ этой правдивости и компетентности. Однимъ
словомъ для того, чтобы върить кому нибудь, унадо знать, что
онъ не обманетъ насъ и не ошибется самъ. Вотъ разумное основание въры.

Какъ ни просто это правило, оно къ сожалвнію слишкомъ часто забывается и между твиъ ни въ наукв, ни въ религіи, ни въ практикв оно не терпитъ исключеній, и за слишкомъ большую довврчивость почти всегда приходится платиться горькимъ разочарованіемъ.

Отсюда не слидуеть, чтобы въ религи надо было отвергать все, что не можеть быть доказано и что кажется невироятными: это было бы совершенно нелипо, потому что тамь, гди ричь идеть о дийствительности того или другаго явления или события, котораго сами мы не видали, единственное возможное доказательство, какъ сейчась было сказано, это—показание свидителей. Если мы не считаемь ихъ достаточными, на насъ лежить обязанность доказать, почему эти свидительства не должны быть приняты за истину.

Какъ бы ни былъ удивителенъ тотъ или другой фактъ, если онъ подтверждается въскими свидътельствами, мы не имъемъ права безусловно отвергать јего потому только, что онъ мало въроятенъ, т.-е. потому что досихъ поръ онъ ръдко или никогда не наблюдался; есть однако одна граница, делъе которой не можетъ и не должна идти никакая въра, если она не хочетъ сдълатьея суевъріемъ. Мы не можемъ върить въ дъйствительность того, невозможность чего мы совнаемъ вполнъ ясно. Чему бы я ни върилъ, это върованіе должно мнъ что-нибудь представлять, я долженъ что-нибудь разумъть подъ нимъ; но если я сважу, что върю въ существованіе круглаго ввадрата, такое положеніе не можетъ мыслиться и ничего не значитъ, такъ что въра моя, не имъя предмета, не есть уже въра, потому что не знать, чему върить все равно что не върить.

Эта истина, какъ мив кажется, вполив очевидная, отрицалась однако ивкоторыми богословами и философами, которымъ казалось, что ею ограничивается всемогущество Божіе, такъ какъ въ такомъ случав самъ Богъ не можето уже сдвлать, чтобы кругъ былъ квадратомъ или прошедшее настоящимъ. Но такое возражение основано повидимому на невърномъ представление о всемогуществъ. Всемогущество состоитъ конечно въ томъ, чтобы мочь все чего захочешь, а не въ томъ, чтобы имъть разомъ исвлючающія другь друга хотвнія. Лейбниць, подробно разбирая эти вопросы въ своей теодицев, справедливо замечаеть, что такое понятіе о всемогуществъ Божіемъ, которое уничтожало бы достовърность законовъ противоръчія и тождества, поставило бы въ опасность самую религію, такъ какъ безъ нихъ нельзя доказать ни одной истины, ни даже самаго бытія Божія. Богословы, допускающіе такое всемогущество, впадають въ крайпость противоположную матеріалистамь и такъ же какъ они должны придти къ поливищему мистицизму. Если мы, допуская истинность законовъ нашего разума (я оставляю пока мистицизмъ въ сторонъ), пришли къ заключенію, что Богь существуеть, а потомъ допустимъ, что онъ можетъ сделать эти законы неистинными, мы очевидно впадемъ въ логическій кругь и тогда и законы разума и бытіе Божіе вивств перестають быть достовърными, такъ какъ между заключеніемъ и посылками оказывается противорвчіе. Мы сивло можемъ утверждать, что законы мышленія повсюду одинаково обязательны, и потому противоръчія въ философскихъ или религіозныхъ взглядахъ должныбыть или только важущимися, исчезающими при болбе внимательномъ анализъ, или служатъ доказательствомъ несостоятельности этихъ взглядовъ. Мы смело иожемъ сказать, что то, что

невозможно, не существуетъ. Только здёсь болёе чёмъ гдё-либо слёдуетъ различать понятіе невозможнаго отъ невёроятнаго.

Возможность есть понятіе чисто отрицательное невозможность. наоборотъ. положительное (хотя съ точки врвнія грамматини оно выходить иначе). Въ самомъ деле, когда я говорю о чемънибудь: "это возможно", -- я ровно ничего не утверждаю, а выражаю этимъ только свое незнание относительно того, справедливо ли то или другое положение или нътъ, совершится ли то или другое событіе или нътъ. Положимъ напр. я говорю, что солице наше можеть погаснуть: я этимъ выражаю въ сущности только то, что я не знаю погаснеть оно или нъть, и потому нельзя требовать отъ меня докажательства монкъ словъ. Наоборотъ, тотъ, кто утверждаетъ, что оно не можетъ погаснуть, должень доказать свое положеніе, т.-е. въчность солнечной системы точно такъ же какъ и тотъ, кто утверждаетъ, что оно должно погаснуть, т.-е. тоть, ито привнаеть ея консчность. Необходимость и невозможность-понятія соотносительныя. Необходимо все то, обратное чему невозможно. Невозможно все то, обратное чему необходимо. Все то, что не необходимо и не невозножно, всевозможено.

Изъ приведенныхъ этихъ опредъленій следуетъ, что ни одно онанческое или онзіологическое явленіе само пойсебе мы не вправе считать и вевозможнымъ. Въ самомъ деле для того, что-бы утверждать такую невозможность, мы должны были бы утверждать необходимость обратнаго, а необходимость есть пенятіе применимое только тамъ, где дана логическая, неразрывная связь между двумя оактами или явленіями. "Но надо не иметь и предчувствія о томъ, въ какое море загадонъ и непостижниостей мы погружаемся, чтобы считать этоть міръ весьма понятнымъ справедливо замечаеть Шопенгауеръ. Есть, правда, догическій законъ, который связываеть явленія между собою,—это законъ причинности.

Основываясь на немъ, мы имъемъ полное право утверждать важдый разъ, какъ видимъ то или другое измъненіе, что измъненіе это имфетъ причину; но то, что нътъ другихъ причинъ и слъдовательно—что невозможны другія явленія промъ тъхъ, которыя намъ извъстны, этого утверждать мы не имъемъ ни мальйшаго права.

Только крайня односторонность и слипое поклоненіе естественнымъ наукамъ могли довести многихъ ученыхъ до того, что ко всякому новому явленію, неукладывающемуся въ рамки ихъ теорій, они стали относиться пронически, не давая себъ труда изследовать его, какъ будто научныя гипотезы въ самомъ деле—несомненным апріо рныя истины. Впрочемъ для такихъ ученыхъ дело большею частью не въ мысли, а въ слове и какъ остроумно замечаетъ Элифасъ Леви, они готовы, пожалуй, допустить возможность воскресенія, лишь бы только смерть была названа не смертью, а летаргією сопровождаемою разложеніемъ.

Еслибы естествознаніе не превратилось у нихъ въ кумиръ, которому они поклоняются, не стараясь понять его и отнестись къ нему критически, они увидёли бы, какъ слабы ихъ аргументы противъ возможности чудесъ, основанныя на неизмённости законовъ природы, какъ законы эти извёстны далеко невполнё и неизмённость ихъ всецёло покоится на другомъ высшемъ началё.

Въ одной изъ священныхъ персидскихъ книгъ говорится: Заратустра (Зороастръ) спросилъ Агуру (Ормузда): "когда тъло развъется вътромъ, унесется водою, какъ можетъ оно сдълаться снова? Какъ можетъ совершиться воскресение мертвыхъ? Агура отвъчалъ: когда черезъ меня держится небо, безъ столбовъ, духовною силою, блестя драгоцинными намнями въ своихъ далекихъ предвлахъ; когда черезъ меня держится земля, носящая твлесныя существа и сама не имвя носителя; когда черевъ меня солице, мъсниъ и звъзды носятся въ пространствъ блестящими шарами, когда мною создано свия, которое будучи опущено въ землю, выростаетъ снова и умираетъ; когда все это создано мною, развъ это не было труднъе чъмъ воскресеніе мертвыхъ? Развъ вое то, что не существовало, пока н его не совдаль, нејесть помощь при воскресеніи мертвыхь? Заміть хорошенько: когда этого не было, -- оно было сделано, а то, что уже было, неужели я не могъ бы сдълать его снова?"

Мит кажется, что эти слова старинной персидской книги могутъ служить лучшимъ отвътомъ тамъ нашимъ ученымъ, которые, гордые западною наукой, слишкомъ явно забываютъ предълы опытнаго познанія.

Digitized by Google

Въ виду того, что мы съ одной стороны далеки отъ исчерпывающаго познанія всёхъ силь природы, а съ другой, что сами эти силы нуждаются еще въ объяснении и должны быть сведены къ другимъ недоступнымъ для естествознанія причинамъ, что лопускается и многими изъ самыхъ извъстныхъ современныхъ ученыхъ нашего времени,-въ виду этого признаніе чудесъ не только не противорвчитъ требованіямъ разума, но составляетъ, наоборотъ, почти единственное основаніе разумной въры. Для того, чтобы върить кому-нибудь, какъ я имълъ уже случай замътить, необходимо предположить, что онъ не опибается самъ и не хочетъ обмануть насъ. Понятно, что тотъ, кто хочетъ сообщить знаніе недоступное обывновенному человъческому разуму, долженъ самъ обладать этимъ познаніемъ и доказать это. Очевидно, что знаніе это, находясь выше нашего разума, не можетъ быть доказано разумомъ. Сверхчеловвческое знаніе и силу пророкъ долженъ доказать чудомь, т.е. такимъ дівломъ, которое превышаеть оилу простой человізческой воли и разума; вотъ почему даже Христосъ говоритъ: не Я свидетельствую о себе, я дта, которыя Я творю, свидетельствують обо Мив.

Истинно-раціоналистическая философія не только не противоръчить требованіямъ религіи, но, признавши разумое основаніе ея, предоставляетъ ей затэмъ всю безграничную сферу возможнаго, т.-е. всю дъйствительность, поскольку она не дается намъ непосредственнымъ опытомъ, —съ единственнымъ условіемъ, чтобы между ея догматами не было внутренняго противоръчія.

Положеніе значительно изміняется, когда богословіе берется за рішеніе общихъ метафизических задачъ, когда оно не только утверждаеть, опираясь на авторитетъ Писанія, но стремится объяснить вопросы творенія, свободы воли, отвітственности и т. п. Здісь оно весьма легко встрічается съ такими затрудненіями, которыя грозять ему серьёзною опасностью. Едва ли возможно понять, напримірть, какимъ образомъ твореніе, какъ оно понимается большинствомъ богослововъ, т.-е. какъ твореніе ех півію, можеть быть согласнымъ съ личною свободой и отвітственностью человіка,—не говорю уже съ возможностью вічныхъ мученій. Если мы поставнить вопросъ такимъ обра-

вомъ, въ немъ будетъ уже прямое противоръчіе. Отъ насъ зависитъ выбрать свободу или твореніе ех nihilo; но принявши одно, мы не можемъ принять другаго, также какъ назвавши геометрическую фигуру вругомъ, мы не можемъ утверждать потомъ, что у нея четыре стороны. Твореніе ех nihilo свободнаго человъка также немыслимо, какъ существованіе квадратнаго круга.

Что такое свобода? Это способность самоопредвленія; но такъ каждый мой поступовъ опредвляется съ одной стороны внышнимъ мотивомъ, а съ другой моимъ характеромъ, а внышній мотивъ отъ меня не зависитъ; то, если признать, что свобода дыйствительно существуетъ, необходимо искать ее въ самой сущности человыка, какъ это и дылали Кантъ, Шеллингъ и Шопенгауеръ. Если же эта сущность сама есть только продуктъ дыйствія другаго существа и опредвляется другимъ, все равно—назовемъли мы это другое начало: Богомъ, матеріей или волей или безсознательнымъ, тогда свободу уже некуда будетъ дыть, потому что и мотивъ и характеръ, изъ которыхъ вытекаютъ дыйствія, будутъ для дыйствующаго одинаково внышними, и не можетъ быть уже рычи о самоопредвленіи, идея котораго тогда всецыло переносится на первое и единственное начало, какъ въ пантеизмъ Спинозы.

Твореніе ex nihilo едва ли составляеть выводь изъ словъ священнаго Писанія. Впрочемъ я не имъю возможности подробно разсматривать этотъ вопросъ, это повело бы насъ слишкомъ далеко; я не утверждаю, чтобы то или другое толкованіе было върно, и указываю только на необходимость согласить, повидимому, противорвчащіе догматы, если признается необходимымъ ихъ философское толкованіе. Но, повторяю, такое соглашеніе далеко не такъ легко, какъ кажется. Потому что выраженіе въ родів того, что "Богь даль человіну свободу"; теряеть всякій смыслъ при философскомъ анализв, и надо идти несравненно дальше и глубже. Пока въ самой философіи вопросы эти не рашены, богословію нать никакого основанія ступать на шаткую почву истафизики. Это твиъ болве опасно, что здвсь нападающій имбеть почти всегда значительное преимущество, а богословамъ и безъ того приходится отстаивать немало другихъ положеній.

Но можетъ-быть скажутъ на это, что у религіи есть еще другой источникъ — непосредственный, неоснованный на равумъ — увъренность въ ея истинъ. Такая увъренность не можетъ быть опровергнута никакими логическими аргументами. потому что она основана не на разумъ. Мистициямъ, бевъ сомнанія, имаєть накоторое основаніе въ самой сущности чедовъческой природы, такъ какъ мы встръчаемъ его во всъхъ странахъ независимо отъ различія племенъ и въроисповъданій, но опредълить его отношевіе нъ положительнымъ догматамъ весьма трудно. Невольно является даже вопросъ, не дъдветъ ди онъ положительнаго откровенія излишнимъ, если не прямо исключаетъ его? Въ самомъ дълъ, что утверждаютъ мистики? что истина воспринимается ими непосредственно путемъ сверхъестественнаго откровенія или общенія съ Божествомъ. Но если такъ, къ чему же тогда еще вившеје знаки и свидътельства? Съ раціонализмомъ мистициямъ не имъетъ никакой общей точки, которая позволила бы найти между ними отношеніе, согласить ихъ или даже вести споръ. Мистики утверждаютъ, что у нихъ есть какой-то особый внутренній способъ познанія. Отрицать возможность этого раціоналисты не въ правъ, но признать объективное значение такого откровения они также не въ правъ, потому что субъективная увъренность, какъ бы она ни была сильна, имветъ значение только для того, кто ее ощущаетъ.

Мистицизмъ такимъ образомъ лежитъ внѣ сферы нашей вадачи; его мы не можемъ ни доказывать ни опровергать, потому что всякое доказательство и всякое опровержение предполагаетъ уже раціоналистическую точку зрѣнія.

Что касается остальных в источников в нашего познанія: равума, вёры и опыта, то строгое разграниченіе их в необходимо, если мы хотим визбітнуть стольновенія между оплособіей, религіей и естественными науками. Если мы хотимь опреділить, что имбеть достов'врность логическую, что опытную и что силу религіознаго догмата, то различеніе это возможно только послів, а не во время изслідованія: въ каждомъ отдільномъ познаніи при образованія его неразрывно связаны всі три элемента.

Возьмемъ особую отрасль-естествознаніе: въ ней очевидно

нельзя сдёлать ни шагу безъ опыта, но опыть предполагаеть уже разумъ и разумъ нуженъ для обобщенія и классификаціи отдёльныхъ фактовъ. Кромѣ того есть ли такой ученый, который продёлалъ бы самъ всевозможные опыты и наблюденія? очевидно нётъ. Во многихъ случаяхъ, (какъ напр. въ астрономіи) это даже положительно невозможно; ему приходится поневолѣ принимать на втору наблюденія другихъ, лишь бы только они не противорѣчили его собственному опыту или разуму.

Однако эта необходимая связь встать источниковъ нашего познанія въдъйствительномъ (актуальномъ) мышленіи ученаго, богослова или философа нисколько не ослабляетъ различія между религіей, философіей и естествознаніемъ, точно также, какъ то обстоятельство, что судья, какъ человъкъ, имъетъ множество другихъ правъ и обязанностей какъ частное лицо или гражданинъ, нисколько не измъняетъ его значенія и границъ его власти какъ судьи.

Только при ясномъ сознаніи этой власти и различеніи его судебныхъ обязанностей отъ частныхъ отношеній, возможно для него правильное отправленіе этихъ обязанностей.

Если бы мы могли вполнъ усвоить себъ различія тъхъ цълей, которыя преслъдуются религіей, философіей и естествознаніемъ, изчезле бы всякое основаніе для стольновенія между ними, споръ быль бы возможенъ только между различными философскими системами, между разными научными гипотезами, между разными въроисповъданіями.

Абсолютная истина конечно только одна; но въ споръ съ нашими противниками, мы не должны забывать, что нашему сознанью она недоступна во всей ея полнотъ, и что нъкоторыя стороны ея легко могутъ ускользнуть отъ самаго искренняго и опытнаго изслъдователя и обнаружиться тамъ, гдъ мы менъе всего ожидаемъ ее найти. Въ самыхъ разнообразныхъ явленіяхъ обнаруживается одинъ и тотъ же верховный разумъ и при спокойномъ и внимательномъ изслъдованіи и сквозь самый глубокій мракъ заблужденій и невъжество намъ почти всегда удается различить хоть слабый лучъ того свъта, который свътитъ и во тьмъ.

"Развъ не драгоцънно открытіе, говоритъ Максъ Мюллеръ, что прежде раздъленія разныхъ вътвей арійскаго племени, прежде

образованія санскритскаго, греческаго и латвискаго языковъ, прежде веддическихъ боговъ и храма Юпитера въ священномъ льсу Додоны, предки наши провозгласили бытіе верховнаго Божества, которое они призывали въ своихъ молитвахъ и которому дали имя самое величественное, самое священное изъ когда либо придуманныхъ человъкомъ для означенія Божества? Прошли тысячельтія съ техъ поръ, какъ арійскія пленена раздвлились, чтобы пересилиться на югъ и на свверъ, на востокъ и на западъ. Каждое изъ нихъ создало языкъ, они основали государства, философію, они всв строили храмы и потомъ разрушали ихъ, они всв состарълись, стали можетъ-быть умиве и добрве; но когда они ищуть имя для того, что всего выше и въ тоже время всего дороже для каждаго изъ насъ, когда они хотяхъ выразить разомъ уважение и любовь, безконечное и конечное, они могутъ сделать только тоже, что делали наши предки, когда поднимая вворъ на въчное небо, они чувствовали въ немъ присутствіе существа далекаго и въ тоже время близкаго, - они могутъ только повторить первоначальную арійскую молитву "Неба Отца" въ той формъ, которую она приняла черевъ столътіе "Отче нашъ иже еси на небесъхъ".

Въ своихъ последнихъ выводахъ и стремленіяхъ сямыя различныя отрасли знанія приводятъ насъ повидимому къ однимъ и темъ же задачамъ и здёсь какъ будто исчезаютъ уже те границы, которыя мы старались провести между ними; но мы не должны забывать, что напрасны были бы старанія понять первое начало всего сущаго. Есть вопросы, которые выходятъ изъ пределовъ не только научнаго и философскаго познанія, но даже религіозныхъ верованій. Какъ физическій светь, давая формы и краски всему матеріальному міру, самъ остается невидимымъ, такъ и сущность того перваго духовнаго Начала, въ которомъ мы живемъ и движемся и есмы, остается неизмёримо выше какого бы то ни было познанія.

Кн. Д. Цертелевъ.



## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ВЛАДИМІРСКОЙ ЧУДОТВОРНОЙ ИКОНЫ ПРЕСВЯТЫЯ БОГО-РОДИЦЫ, СКАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ МАКАРІЕМЪ, МИТРОПОЛИТОМЪ МОСКОВСКИМЪ И КОЛОМЕНСКИМЪ, ВЪ МОСКОВ-СКОМЪ СРЪТЕНСКОМЪ МОНАСТЫРЪ 23 1ЮНЯ.

О семь разумпьють вси, яко Мои ученицы есте, аще любовь имате между собою. (Іоан. 13, 35).

Въ ряду крестныхъ ходовъ, которыми такъ богата наша первопрестольная столица, нынъшній крестный ходъ въ честь Владимірской чудотворной иконы пресвятыя Богородицы есть одинъ изъ самыхъ замъчательныхъ. Замъчателенъ онъ уже по своей древности: онъ установленъ въ 1480 году и слъдовательно существуетъ почти ровно четыре стольтія. Но еще болье замъчателенъ по тому случаю, по которому установленъ: онъ установленъ въ память окончательнаго избавленія Россіи отъ татарскаго ига. А татарское иго было для Россіи величайшимъ изъ бъдствій, какія только испытывала она въ продолженіе всего своего тысячельтняго существованія. Татарское иго тяготьло надъ Россіей болье двухъ сотъ льтъ, хотя и не постоянно въ одинаковой степени. Татарское иго держало Россію въ поворномъ рабствъ и униженіи и вынуждало ее покоряться дикимъ варварамъ, платить имъ дань, зависьть отъ ихъ прихоти и про-

извола. Татарское иго и началось и нередко сопровождалось для Россіи страшными ея опустошеніями. Орды татарскія вторгались въ русскіе предёлы, подобно огненной лавё, и истребляли на пути своемъ все, что ни попадалось; города и селы обращали въ развалины и пепель, жителей всёхъ избивали, не давая пощады никому и ничему. Русская кровь лилась рёкой; вопли и стоны раздавались на пространстве всей земли русской. Трудно представить, еще труднее изобразить словами, что вынесла, что вытерпёла тогда многострадальная Россія.

За что же Господь такъ наказаль наше отечество, пославъ на него столь великое и продолжительное бъдствіе? За то,исповъдывали сами предки наши, тогда жившіе, -- за то, что сыны Россіи прогитвали Бога своими гртками, прогитвали особенно отсутствіемъ между ними взаимной христіанской любви, взаимною ненавистію, непрерывными внутренними раздорами и междоусобіями. Россія до порабощенія ся Татарами, хотя признавала надъ собою власть одного великокняжескаго рода, была раздёлена на многія удёльныя княжества между членами этого рода. Существовали княжества-Кіевское, Черниговское, Переяславское; княжества-Ростовское, Владимірское, Рязанское, Муромское; вняжества-Смоленское, Полоцкое, Псковское, Новгородское и другія. Всв эти княжества, несмотря на близкое родство ихъ князей, почти постоянно враждовали между собой и воевали. Войны велись большею частію изъ-за самыхъ ничтожныхъ причинъ и отличались крайнею жестокостью. Напрасны были усилія лучшихъ князей останавливать и прекращать эти братоубійственныя распри; напрасны совъты, убъжденія, мольбы и слезы достойнъйшихъ пастырей церкви. Русскіе, казалось, забывали, что они Русскіе и братья между собой, — забывали даже, что они христіане, и неръдко овладъвая какимъ-либо своимъ же русскимъ городомъ, напримъръ, Кіевомъ, Черниговомъ, варварски разоряли и опустопіали его, умерщвляли невинныхъ жителей-старцевъ, женъ и дътей, грабили, разрушали и сожигали храмы Божіи и святыя обители, и предавались всякаго рода неистовствамъ. Такія междоусобія, длившіяся цълыя стольтія, имъли для Россін двоякое гибельное последствіе: они постепенно ослабляли и обезсиливали ее: они призывали на нее гиввъ Божій. И этотъ гиввъ наконецъ разразнися надъ нею. Изъ глубины Азіи двинулись въ предълы нашего отечества несмътныя полчища татарскія, и Россія, раздробленная и обезсиленная внутренними раздорами, не въ состояніи была устоять противъ натиска внашнихъ безчисленныхъ враговъ, и поверженная во прахъ должна была испить до дна ту горькую чашу, которую сама же приготовила себъ своими прежними беззаконіями.

За что потомъ и когда Господь помиловалъ Россію, избавивъ ее отъ тягостнаго порабощенія? Вы знаете, что Всевышній если наказываетъ согръшившихъ предъ Нимъ, то наказываетъ всегда, какъ отецъ своихъ дътей, съ цълію вразумить ихъ и исправить. Съ этою же цвлію Онъ наказаль и наше отечество. Къ сожальнію, долго, даже слишкомъ долго предки наши не умьли или не хотвли воспользоваться небеснымъ вразумленіемъ. Удвльные наши князья, а за ними и ихъ подданные, не переставали и послъ татарского погрома враждовать между собою и продолжали вести междоусобія, иногда даже болве провопролитныя и гибельныя, нежели какія вели прежде. Были и такіе князья, которые обращались за помощію въ Орду и приводили оттуда съ собою татарскія полчища для разоренія роднаго края. Москва, тогда еще юная и едва образовавшаяся въ самостоятельное княжество-вотъ где впервые ясно и глубоко совнана была мысль, что источникомъ всёхъ золь Россіи служить раздёленіе ея на удъльныя княжества, порождавшее и поддерживавшее непрестанную вражду, распри, столкновенія и кровопролитія между родными братьями, Русскими, и что для спасенія Россіи необходимо уничтожить это разделение ея на уделы, водворить между сынами ея миръ, сосласіе, братскую любовь и соединить всвит ихъ въ одно общирное, могущественное государство. Проникнутые этою мыслію, московскіе князья старались постепенно увеличивать свое княжество на счеть другихъ княжествъ и мало-по-малу присоединяли въ нему изъ чужихъ владеній села, города, даже цвлыя области, то силою оружія, то покупкою, то чрезъ брачные союзы, то по силв грамотъ, которыя выпрашивали себъ у татарскихъ хановъ. Малое княжество Московское весьма медленно, тихо и почти непримътно, но все росло, расширялось, поглощало другія вняжества и превращалось въ великое княженіе всея Россіи. Во дни великаго князя Димитрія

Іоанновича Донскаго оно уже настолько разрослось и усилилось, что этотъ благочестивый князь, съ помощію впрочемъ нъкоторыхъ другихъ князей, еще сохранявшихъ свои удълы, но уже признававшихъ его своимъ главою, смело вступиль въ борьбу съ грознымъ ханомъ татарскихъ Мамаемъ, и подкръпляемый благословеніемъ, убъжденіями и молитвами великаго современнаго подвижника, преподобнаго Сергія Радонежскаго, одержалъ надъ гордымъ врагомъ блистательную побъду на полъ Куликовомъ. То была свътлая зари и радостивнщая прововвъстница будущаго освобожденія нашего изъ-подъ власти татарской. Прошло еще сто лътъ, и удъльныхъ княжествъ не стало въ Россіи. Поканніе ся совершилось: внутренніе раздоры, междоусобія, кровопролитія, причинявшіе ей столько вла и столько прогитвлявшіе Бога, прекратились. Вст Русскіе, какъ братья по крови и по втрт, соединились въ одно обширное государство подъ властію одного самодержавнаго государя Московскаго. И этотъ государь, уничтожившій последніе уделы въ отечествъ, Іоаннъ Васильевичъ III, въ сознании своей силы, пришелъ къ убъжденію, что настала наконецъ пора совершенно сбросить съ Россіи позорное татарское иго, и ръшительно от-казался платить дань хану. А Господь Богъ, уже обратившій-ся тогда къ намъ своею милостію, благословилъ намъреніе на-шего монарха. Татарскій ханъ Ахматъ, разгитванный отказомъ Іоанна, двинулся въ Московскіе предълы со всею своею Золотою Ордой. Сила была громадная и наводила невольный ужасъ на Русскихъ. Наши полки выступили противъ врага; но нашлись малодушные вблизи самого великаго князя, которые совътовали ему смириться и покориться хану. Русскіе святители, собравшіеся тогда въ Москвъ, именемъ въры и отечества убъждали государя смъло идти на супостатовъ, обнадеживая его помощію свыше, а сами, вмъстъ со всъмъ народомъ, день и ночь отправляли молебствія, особенно въ Успенскомъ соборъ предъ чудотворною иконою Богоматери Владимірской. И дъйствительно, совершилось чудо, поразившее всёхъ. Ахматъ, бо-лъе мъсяца стоявшій на берегахъ ръки Угры противъ Рус-скихъ, послъ небольшихъ стычекъ съ ними внезапно отступилъ отъ этой ръки и безо всякой видимой причины совствъ удапрогнали врага своею силой и оружіемъ, и единодушно привнади и исповъдывали, что это устроилъ Богъ своею невримою. силой, по молитвамъ пресвятыя Богородицы, предъ чудотворною иконою которой они такъ усердно молились. Бъжавшій изъ Россіи Ахматъ вскоръ былъ умершвленъ въ своихъ предълахъ; Золотая или Большая Орда татарская рушилась, раздробившись на мелкіе орды, и Россія окончательно освободилась отъ ига, тяготъвшаго надъ нею болъе двухъ стольтій. Въ благодарность Всевышнему за столь чудесное избавленіе отъ величайшаго бъдствія, по предстательству пресвятыя Богородицы, и въ память будущимъ родамъ, соборъ тогдашнихъ святителей нашихъ и установилъ нынъшній праздникъ и крестный ходъ въ честь чудотворныя иконы ся Владимірскія.

Братіе о Господъ! Уроки исторіи-самые сильные и непререкаемые урови. Тяжко было иго татарское для Россіи, а что привело къ нему? Разделение нашего отечества на мелкия вняжества, возбуждавшее между предками нашими постоянную вражду, непрерывные раздоры, столкновенія, междоусобія, кровопролитія. Наказаль насъ Господь за это; но Его наказаніе было болве для насъ милостію нежели наказаніемъ: потому что еслибъ оно не постигло Россіи, еслибы въ Россіи еще продолжились прежнія безразсудныя и истребительныя усобицы, то чревъ стольтіе или два она быть-можетъ совсемъ бы обезлюдела, рушилась и погибла. Татары если и долго владъли нашею страной, то владвли издали, почти не вившивалсь въ ен внутреннія двла и предоставляя ей жить своею особою жизнію. И Россія, наученная горькимъ опытомъ, уврачевала, въ теченіе своего тягостнаго порабощенія, тихо и неприматно свою внутреннюю язвуисточникъ ея бъдствій, объединила своихъ сыновъ подъвластію одного самодержавнаго государя, и свергнувъ съ себя, при чудесной помощи Божіей, поворное иго татарское, разомъ явилась могущественнымъ государствомъ предъглавами изумленной Европы. Съ того времени Россія уже не переставала быть единою нераздвльною державой, и не только не дробилась на какіе-либо удълы, но постепенно возсоединяла съ собою и тъ части, которыя были отторгнуты отъ нея иновежными державами въ годину ея бъдствій; постепенно воспринимала въ себя и многіе сосъдственные народы, въ томъ числъ и бывшихъ своихъ поработителей-Татаръ, и объединяла ихъ въ своемъ государственномъ организмъ. Мысль о единствъ Русской вемли подъ властио одного паря-государя, о необходимости и благотворности этого единства для счастія Россін глубже и глубже проникала въ совнаніе Русскаго народа и укоренилась въ немъ навсегда. Царь и отечество стали неразлучными въ понятіяхъ русскихъ людей, такъ что любовь въ отечеству сдълалась для нихъ вместе любовію въ царю, а върность царю и царскому престому-върностію отечеству. Вивств съ твиъ Господь въ милости Своей къ Россіи посылаль ей цвлый рядь достойнвишихь государей, которые своею любовію въ подвластному имъ народу, своими заботами о его счастім еще сильніве привизывали къ себі сердца своихъ подданныхъ, и своими мудрыми предначертаніями и неусыпными трудами непрестанно вели дорогую имъ Россію отъ силы въ силу, отъ славы въ славу. И нынв, подъ державою нашего благочестивъйшаго монарха Александра Николаевича, который своею истинно-отеческою любовію къ подданнымъ и заботливостію о нихъ безспорно превзошель вста своихъ предшественниковъ и своими великими преобразованіями сдълалъ для блага нашего отечества столько, сколько не сдёлалъ никто прежде: нынъ единая, великая, могущественнъйшая Россія справедливо считается однимъ изъ первенствующихъ царствъ всего міра.

Судите жь послё этого, какъ мы должны смотреть на людей, которые разными тайными путями стараются похитить у насъто, что такъ укрепило, возвысило и прославило наше Отечество; думаютъ разорвать тотъ живой внутренній союзъ, который соединилъ и соединяетъ насъ всёхъ въ одинъ могущественный государственный организмъ, а вмъстъ соединяетъ насъ и съ нашимъ царственнымъ Главою и Вождемъ; стараются поселить между нами рознь и вражду, возбуждаютъ насъ противъ существующаго порядка въ нашемъ отечествъ, противъ властей и самой Власти самодержавной. Чего хотятъ они, эти темные люди? Не того ли чтобы повторились между нами страшныя междоусобія, которыя погубили-было Россію еще въ періодъ дотатарскій? Не того ли чтобы вновь постигло насъ, если не татарское, то какое-либо другое, еще тягчайшее, иновемное иго? Нътъ, они хотятъ намъ даже гораздо худшаго; они мечтаютъ

разрушить все наше государственное зданіе, уничтожить все его устройство, произвесть всеобщій хаосъ, въ которомъ должны погибнуть всякое общественное и частное благосостояніе. И взамінь всего этого они не могуть дать ничего прочнаго. потому что съ отверженіемъ царской власти отвергають и власть Божескую, отвергають самое бытіе Бога, бытіе души безсмертной и загробной жизни, а слідовательно и всі высшія нравственныя начала, безъ которыхъ нигді и никогда не можеть установиться никакой гражданскій порядокъ. Общество людей безъ візры въ Бога и безсмертіе души—это почти стадо дикихъ звірей, хотя и одаренныхъ разумомъ, которые всегда готовы терзать и истреблять другь друга.

О, братіе, будемъ усерднве молиться Всевышнему, да пронесется отъ насъ скорве это страшное нравственное поввтріе, да уврачуєть Онъ твхъ несчастныхъ, которые уже заразились этою проказой, и да предохранить твхъ, которые способны заразиться ею по своему неразумію или испорченности. А сами дружнве и крвпче сомкнемся вокругь престола нашего возлюбленнаго Монарха, нашего державнаго Отца, котораго такъ явно и такъ чудесно спасаетъ Господь отъ покушеній враговъ для вразумленія ихъ и для счастія Россіи. Аминь.

## СЛОВО

ПРОИЗНЕСЕННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ МАКАР.ЕМЪ, МИТРОПОЛИТОМЪ МОСКОВСКИМЪ И КОЛОМЕНСКИМЪ, 15 СЕГО 1ЮЛЯ\*)

Азъ есмъ свътъ міру. (Іоан. 8, 12).

Въ день Просвътителя Россіи о чемъ естественнъе ръчь какъ не о просвъщеніи? И о какомъ просвъщеніи если не о томъ, которымъ онъ просвътилъ Россію? А онъ просвътилъ или желалъ просвътить ее двоякимъ свътомъ.

Первый свъть, которымъ нашъ Равноапостоль дъйствительно просвътиль Россію, былъ свъть Христовъ, свъть въры, свъть ученія евангельскаго. Вы знаете, что въ то время небесный свъть существоваль на земль уже въ двоякомъ видъ. На Востокъ, въ церкви Православной, онъ сохранялся во всей своей первобытной чистотъ и сіяль полнымъ блескомъ божественной истины. На Западъ, въ церкви Римской, онъ быль уже ослабленъ, умаленъ, помраченъ примъсью митній и заблужденій человъческихъ. Возблагодаримъ Господа, что Онъ судиль намъ просвътиться свътомъ съ Востока, а не Запада. Возблагодаримъ и нашего Просвътителя, который витаетъ нынъ въ ликъ свя-

<sup>\*)</sup> Въ домовой церкви московскаго генералъ-губернатора князя Владиміра Андреевича Долгорукова.

тыхъ и молится за просвъщенную имъ Россію. Онъ приняль для себя и для своего народа новую въру не какъ-нибудь поспъшно, необдуманно, не по своему только произволенію; нътъ, онъ долго испытываль вёры, которыя ему предлагали; онъ не разъ совъщался со своими боярами и старцами народными, и ръшился принять въру изъ Греціи только по ихъ общему желанію и по своему внутреннему убъжденію. Следствін этой святой ръшимости были для насъ роковыя. У насъ утвердилась истинная церковь Христова, церковь православная, единая непограшительная блюстительница вары Христовой во всей ея чистотъ и неповрежденности, а слъдовательно и самая надежная руководительница въ въчному спасенію. Верховные пастыри этой церкви, какъ царства не от міра сего (Іоанн. 18, 36), никогда не увлекались у насъ духомъ мірской гордыни и преобладанія, какъ, къ прискорбію, увлекся первосвятитель Западной церкви, не вившивались въ дъла политическия, не посягали на права государей. И потому Россія не испытывала тахъ страшныхъ потрясеній какія происходили на Западв всявдствіе борьбы между свътскою властію и духовною. Напротивъ, наша церковь всегда старамась выполнять только свое святое высокое призваніе и воспитывая чадъ своихъ въ духв въры и благочестія, въ духъ христіанскаго самоотверженія и любви къ ближнимъ, въ духъ совершеннаго повиновенія предержащимъ властямъ, всегда приготовляла Россіи самыхъ лучшихъ гражданъ, самыхъ върныхъ и полезныхъ слугъ царю и отечеству.

Другой свътъ, которымъ нашъ Равноапостолъ желалъ просвътить Россію, былъ свътъ науки и естественнаго знанія. Конечно, это были едва начатки науки; но важно то, что Просвътитель нашъ сознавалъ потребность ея для своего народа, и какъ только крестилъ его, завелъ для него училища и приказалъ знатнымъ людямъ отдавать туда дътей для наученія внижнаго. Важно то, что св. Владиміръ желалъ насадить у насъ науку, которая бы служила помощницею новой въръ, приготовляла ей пастырей и учителей, содъйствовала распространенію и утвержденію ея въ Русскомъ народъ, и слъдовательно постоянно жила въ миръ и согласіи съ върой, а не враждовала противъ нея, не противоборствовала ей. Въ наши дни наука совсъмъ уже не то, что была во дни святаго князя Владиміра. Нынъ

она чрезвычайно раздвинула свои предёлы и имѣетъ цёлыя обдасти, въ которыхъ развивается свободно и безпрецятственно, вовсе не встрѣчаясь съ христіанскою вѣрой. Но и нынѣ есть области для науки, въ которыхъ она неизбѣжно соприкасается съ нашею святою вѣрой и можетъ или служить ей доброю помощницей или вредить ей. О, какъ желалось бы, чтобъ и нынѣ въ нашемъ отечествѣ наука всегда и неизмѣнно держала себя въ томъ самомъ отношеніи къ вѣрѣ, въ какомъ хотѣлъ поставить ихъ нашъ равноапостольный Просвѣтитель! Какъ желалось бы, чтобъ оба эти свѣта, естественный и сверхъестественный, первоначально принесенные къ намъ св. Владиміромъ, продолжали совмѣстно и дружно вліять на воспитаніе Русскаго народа и болѣе и болѣе укрѣпляли его въ святыхъ началахъ чистой нравственности и гражданскаго порядка для блага и счастія Россіи!

Пожелаемъ, братіе, и другъ другу въ настоящій праздникъ нашего Просвътителя, чтобы свътъ въры, имъ принесенный въ Россію, неугасимо сіялъ въ сознаніи и каждаго изъ насъ, согръвалъ наши сердца и освъщалъ намъ путь въ царство небесное, и чтобы наши убъжденія, насажденныя въ насъ святою върой и добытыя нами при помощи науки, всегда нахедились въ согласіи между собой и доставляли душамъ нашимъ миръ, отраду, вразумленіе и подкръпленіе среди всъхъ обстоятельствъ нашего земнаго странствованія. Аминь.

# ОТЧЕТЪ ОТДЪЛА

# РАСПРОСТРАНЕНІЯ ДУХОВНО-НРАВСТВЕННЫХЪ КНИГЪ ЗА 1878 ГОДЪ.

Начиная отчетъ о двятельности Отдъла распространенія духовно-правственныхъ книгъ за 8-й годъ его существованія, мы прежде всего считаемъ долгомъ упомянуть о той потеръ, которую понесъ онъ въ этомъ году. 18 сентября, въ Москвъ скончалась княгиня Елизавета Петровна Долгорукая, бывшая основательницей Отдъла. Не входя въ оцънку высокихъ нравственныхъ качествъ покойной, которымъ своевременно уже отдана была дань уваженія, мы считаемъ нелишнимъ въ настоящемъ отчетъ указать только на то, какое вліяніе имъла покойная инягиня на дъло, ею задуманное и осуществленное сначала въ малыхъ размърахъ, и затъмъ какой слъдъ она оставила въ мемъ, когда оно уже разрослось до весьма значительныхъ размъровъ, и при этомъ прослъдить такъ-сказать его исторію съ самаго возникновенія до настоящаго времени.

Проникнутая глубокимъ убъжденіемъ въ необходимости изученія Слова Божія и распространенія книгъ Св. Писанія въ темной средв простаго народа, покойная княгиня считала вмъстъ съ симъ необходимымъ и духовно-правственную подготовку для его пониманія. Она была увърена, что чувство каждаго православнаго христіанина, для котораго дорого Слово Божіе, не должно довърять личному разуму въ дълъ безошибочнаго его

Digitized by Google

поянианія и толкованія, а должно искать указаній для сего въ

На этомъ основаніи, уже при существованіи въ то время Общества распространенія св. Писанія, имъющаго право, на основаніи своего устава, распространять исключительно только одни книги св. Писанія, по мысли княгини Е. П.—въ Москвъ образовался небольшой кружокъ, сначала изъ родныхъ ея, а потомъ и другихъ ей извъстныхъ и единомысленныхъ лицъ— для распространенія въ народъ вмъстъ съ книгами св. Писанія и книгъ духовно-правственнаго содержанія.

Главной основной задачей этого кружка быль строгій и разумный выборь внигь изъ существующей духовной литературы, и распространеніе ихъ не на коммерческомъ основаніи, а за возможно дешевую цвиу и чрезъ даровую раздачу признаваемыхъ особенно полезными въ дълъ развитія религіозныхъ знаній или изданіе вновь сочиненій для назиданія народа.

Понимая, что дъйствія частнаго кружка никогда не могли бы имъть того вначенія, какое желалось бы дать ему, члены его прежде всего ръшили, чтобъ имъть болье правъ и свободы дъйствій, присоединиться къ Обществу любителей духовнаго просвъщенія, цълію котораго также было способствовать распространенію во встхъ классахь народа религіозно-нравственныхъ и другихъ, потребностямъ православной въры соотвътствующихъ, познаній. Общество Л. Д. П. съ глубокимъ сочувствіемъ отнеслось къ мысли частнаго кружка и въ 1871 г. приняло его подъ свое руководство подъ именемъ своего Отдъла по распространенію духовно-нравственныхъ книгъ и указало границы его дъятельности, оставивъ для него тъ же задачи, которыя положены были въ основаніе кружка его учредительницею.

Для Отдъла открывался широкій путь, но прежде нежели вступить на него, нужно было преодъльть множество препятствій. Нужно было зарекомендовать себя предъ обществомъ и показать, что члены Отдъла не суть простые продавцы духовныхъ книжекъ; нужно было снискать его довъріе строгимъ и разумнымъ выборомъ распространяемыхъ имъ книгъ; нужно было проникнуть въ среду народа, живущаго далеко отъ торговыхъ центровъ и болъе другихъ нуждающагося въ духовномъ просвъщеніи. На все это требовалось время и время немалое.

На повупку внигь и на ихъ распространеніе нужны были деньги. Членскіе взносы должны были быть фондомъ для этого. Но по настоянію внягини Е. П., желавшей привлечь въ участію

въ распространение чентъ всё сословия отъ высшаго до невшаго, богатыхъ и бедныхъ, Отдель назначиль за право быть его членомъ рублевый взносъ. Эти рубли и небольшія пожертвованія составляли всю его нассу. На эти рубли нужно было начать дело, на поторое торговые и предприминвые люди затрачивають тысячи. Масса инигь духовно-правственнаго содержанія, печатаемыхъ нашими кнегопродавцами-спекулянтами и нарасхвать покупасныхъ неразборчивыми читателями, несмотря на свою выгодность въ торговомъ отношения, не могла быть принята Отдвломъ потому, что не соответствовала принятому выт направленію — давать народу только те изданія, которыя особенно полезны въ дъль развитія его религіозныхъ знаній. Чтобы пронивнуть съ своими внигами въ отдаленныя мъстности, которыя не имъють книжныхъ завокъ и гдъ сбыть ихъ могь бы быть особенно успётевь, нужно было имъть върныхъ и честныхъ людей, которые всецью бы посвятили себя этому дълу, - такихъ людей не находилось. Самый способъ пересылки внигъ и ихъ распространения требовалъ большихъ денежныхъ затратъ, -- но они были не по силамъ Отдълу.

Ясно, что все это ваставляло Отдель ограничиться на первыхъ порахъ весьма скромною дъятельностью. Такъ, въ началь члены его, покупая книги или на свои средства или на собираемыя пожертвованія, хранили ихъ у себя дома и оттуда продавали желающимъ или разсылали своимъ иногороднымъ знакомымъ съ просьбою о ихъ распространении. Нъсколько московскихъ священниковъ устронии продажу книгъ при своихъ приходскихъ церквахъ. Отдвуъ вощемъ въ сношение съ нъсколькими издателями о пріобрътеніи отъ нихъ внигъ съ уступкою, что давало возможность продавать ихъ по уменьшенной цене. Въ такомъ видъ шло дъло въ течени перваго года. Вскоръ впрочемъ отъ прилива новыхъ членовъ явилась необходимость устроить центральный складъ внигь, откуда члены могли бы ихъ дала приотъ этому новому книгохранилищу. Не безъинтереснымъ считаемъ тутъ припомнить следующія подробности. При отирытіи силада у Отавла было денегь всего 109 р. 54 к.; и на нихъ поручено было секретарю пріобръсть книгъ. Продажа изъ склада производилась по опредъленнымъ диниъ только 3 раза въ негвлю.

Въ 1872 г. Отдълъ воспользовался большимъ стеченіемъ народа на Политехническую выставку и устроилъ на частныя

Digitized by Google

средства небольщой павильовъ для продажи внигъ. Безовинбочно можно свазать, что это обстоятельство было важнымъ мементомъ въ жизни Отдъла. Масса народа, перебывавшая на выставев, особенно въ послъдніе дни ся,—переходя изъ одного помъщенія въ другое, невольно закодила и въ павильонъ Отдъла, гдв знакомилась какъ оъ внигами, продаваемыми тамъ, такъ и съ цвлью и направленіемъ Отдвла. Лица сочувствовавшія тутъ же ванисывались въ члены, покунали книги и предлагали свое содвйствіе. Многіе изъ прівзжихъ эксионентовъ брали книгъ на коммиссію и увовили изъ къ себъ для распространенія. Дешевыя изданія охотно раскупались рабочимъ и оабричнымъ людомъ и уносилнеь домой. Торговля книгами на выставев была настолько успѣшна, что Отдѣлъ рѣшился продолжать ее и послѣ на какомъ-либо изъ бойкихъ мѣстъ Москвы. Выборъ остановился на площади близь Иверской часовни и Присутственныхъ мѣстъ, куда и былъ перенесенъ навильонъ. Вскорѣ затѣмъ временное помѣщеніе книжнаго склада въ Епархіальной библютевъ замѣнено новымъ, нарочно для сего приспособленнымъ въ Петровскомъ же монастырѣ. Изъ этого склада производилась главная продажа книгъ.

Устроивая свеи магазины, Отдълъ былъ совершение чуждъ коммерческихъ началъ всякой торговли,—наживы и барыша. Многія вниги продавались дешевле, чёмъ въ другихъ мъстахъ, и если Отдълъ не продавалъ внигъ по той цѣмъ, по какой и самъ ихъ получалъ, то это дѣлалось единственно для того, чтобы вся выгода, весьма впрочемъ неэначительная, шла на расширеніе его дѣятельности и поврытіе необходимыхъ при семъ расходовъ. Самое лучшее докавательство этому то, что въ теченіе 8-лѣтияго своего существованія Отдѣлъ не скопиль себѣ никакихъ фондовъ, которые могъ бы употреблять не на покупку книгъ, а на другія свои краймія нужды, —несмотря на то, что въ послѣдніе годы его торговой оборотъ былъ настольно значителемъ, что ему позавидовали бы мисгіе торговцы.

Съ открытіемъ двухъ пунктовъ своей торгован въ Москвъ, Отдълъ замътно сталъ пріобрътать извъстность. Явились требованія иногородныхъ о высылкъ имъ внигъ. Къ отдълу стали обращаться за совътомъ по новоду выписки книгъ. Со всъхъ сторонъ получались сочувственные отзывы. Въ теченіи этого года Отдълъ продаль изъ своихъ складовъ книгъ на 3104 р., тогда какъ въ предшествовавшій годъ продало было только на 487 руб.

Въ 1879 году дъятельность Отдъла еще расширилась. Самыя отдаленныя мъстности Россіи, накъ-то: Забайкальская и Кубанскан области, Сибирскія губернік, Карказскій край, Бессарабія, Архангельскъ, Устьсысольскъ приняли участіе въ распространения неигъ. Изъ многия мъстъ присыдались просъбы о дозволенім устромвать склады кимть Отдёла. Отъ членовъ Отдела потребовалась усиленная работа. Для этого проме поджностныхъ ликъ, председателя, какначен и секретаря было избрано восемь лиць для рушевія и исполненія всёхъ текущихъ дълъ. Въ этомъ же году Отдълъ издалъ на свои средства двъ брошюры, которыя вивли большой усивкъ. Всего же нев спладовъ Отдъла внигъ было продано 19504 эвз. Въ следующемъ затъмъ 1874 году особенно усилилось требование о высылев кингъ въ предить, въ чемъ въ прежиес время Отдълъ. по недостатну наличныхъ денежныхъ средствъ, по большой части отназываль. Но имъя дъло по большей части съ лицами сельскаго духовенства, врестьянами, волостными писарями, ужедными учителями, коихъ денежныя средства не менъе окудны, Отдель пришель къ убъядению, что отказывать имъ въ кредитъ, — при искрениемъ ихъ желали послужить и помочь Отделу въ распространени книгъ, особенио между бъднейшимъ населеніемъ, въ чемъ была главная его задача,-вначню самому тормовить дело, которое хочешь развить, а потому кредить быль допущень, хотя и съ ограничениемъ. Это обстоятельство котя подчасъ и тяжело отвывалось на общемъ ходъ дъла, но Отдаль уташаль себя убажденіемь, что онь свято и честно менолняеть свою задачу, и что это не можеть не отозваться въ его пользу въ будущемъ. Дъйствительно, нужно отдать справедливость, что почти не было случаевъ, чтобы вто-либо MBD BRADMINED RHIPM HE SCHLICTHID CARLYOMLIND SO HAND LONGED, а между тамъ спросъ книгъ все болве и болве усиливался.

Еромъ частныхъ лицъ съ Отдъломъ завязали снощенія нъсколько братствъ, училищныхъ совътовъ, попечительствъ, консисторій, земскихъ управъ. Въ то же время и Отдълъ не опускалъ случаевъ дълать извъстнымъ о своей дъятельности печатал свои отчеты и разсылая ихъ къ епархіальнымъ преосвященнымъ, въ реданціи духовныхъ журналовъ, попечителямъ учебныхъ округовъ, директорамъ народныхъ училищъ. Все это настолько расширило кругъ его дъйствій (въ этомъ году продано было книгъ болье 40 тысячъ экземпляровъ), что въ следующемъ затёмъ 1875 г. Ея Императорское Величество Государыня Императрица

**УДОСТОВЛА Обратить свое милостивое виниан**іе на д'яятельность Отдъла и на благую цъль, имъ преследуемую, и соблаговодила принять его подъ свое Августвинее покровительство. Эта Высочанива милость причита была членами какъ поощрение и побужденіе въ дальнъйшей усердной двятельности. И дъйствительно въ этомъ году иного было саблано новаго. Положено было начало распространенія внигъ на окраинахъ Россіи въ Западномъ крав, въ Привислянскихъ и Балтійскихъ губерніяхъ. Появились жертвователи, которые чрезъ Отдёль разсылали книги иля даровой раздачи ихъ народу. Одникъ изъ усердинишихъ жертвователей быль пост. членъ М. И. Ивановъ, который выслаль внигь и вартинь почти на 21/2 тысячи бывшимь уніатамь губерній: Съдзецкой, Люблинской, Сувалковой и Холиско-Варшавской. Явились ревностные сотрудники по распространеню внигь въ Семврвченской, Аму-Дарвинской, Кубанской и Терской областяхъ, въ Черноморьв, въ Финляндін. Усердіемъ московскаго почтъ-директора устроена была продажа книгъ при почтовыхъ конторахъ 8-ми городовъ Московской губернік и въ Екатеринославле. Издано было несколько новых в брошков. Результатом в двятельности за означенный годъ быль отпускъ книгь изъ складовъ Отдела более 100 тысячь экз. Эта циора праспоречивее словъ говоритъ за усившный ходъ дёла.

Въ следующие затемъ годы (1876 и 1877 г.) деятельность Отдъла шла уже не съ такинъ возрастающинъ успъхонъ, какъ прежде. Военныя событія на Балканскомъ полуостровъ, отодвинувшія на второй планъ всё другіе интересы и общественные и частные, не могли пройти безследно и не повліять на ходъ дъятельности и нашего Отдъла. Тъпъ не менъе усердіе членовъ въ увеличении вруга своихъ дъйствій и изысканіи способовъ въ большему и успъщному распространеню книгь не прекращадось, и въ возникшихъ событіяхъ они нашли для себя новый источникъ дъятельности. На собранныя пожертвованія было выслано болье 15 тысячь экз. книгь въ лазареты нашихъ армій на Дунав и Кавказв и въ ивсколько санитарныхъ повздовъ. Книжніе силады Отділа увеличнико нісколькими новыми его изданіями, изъ коихъ на изданіе "Стихиры великопостныхъ службъ" отдълъ удостоился получить отъ Августъйшей Повровительницы 200 руб. Въ то же время Она милостиво пожаловала въ подкръпление денежныхъ его средствъ 300 р. Тотъ же благотворитель М. И. Ивановъ высладъ чрезъ Отдълъ въ разныя мъста Гродненской губернін, въ Камчатскую епархію, въ Миссіонерское Общество, въ Братство св. Гурія, въ Холмско-варшавскую епархію и въ Общество Краснаго Креста внигь, по большей части для даровой раздачи, на сумму болве 5 тысячъ.

Война и затишье отъ того въ дёлахъ дали такъ-сказать нёкоторый отдыхъ членамъ Отдёла. Въ это время Отдёлъ усердно занялся своими внутренними дёлами, Тщательно былъ пересмотрёнъ и исправленъ каталогъ его. Съ особенною ревностію приступлено къ изданію новыхъ брошюръ. Установлено правильное сношеніе съ кредиторами и дебиторами Отдёла. Составлены правила для руководства членовъ. Произведена подробная ревизія книжныхъ складовъ и магазиновъ. Увеличенъ составъ коммиссіи для рёшенія текущихъ дёлъ.

Эта подготовительная работа дала возможность Отдёлу съ наступленіемъ 1878 года приняться за дёло по установленной программів съ новою энергіею.

Дъйствительно, дъятельность Отдъла въ 1878 г. замътно стала оживляться, особенно во второй половинъ года. Это служитъ новымъ подтвержденіемъ той мысли, которую мы высказали въ отчетъ за прошлый годъ,—что Отдълъ своею дъятельностію завоевалъ себъ доброе имя, снискалъ себъ довъріе и сталъ на твердомъ пути.

Довъріе общества въ Отдълу, какъ строгому ревнителю ученія православной церкви, съ особенною ясностію выразилось въ прошедшемъ году. Въ то время, когда въ разныхъ вонцахъ Россій во множестви стали распространяться разныя духовно-правственныя книжки подъ заманчивыми заглавіями, написанныя логко и понятно для большинства читающихъ, не могущихъ отличить заключающагося въ нихъ антиправославнаго направденія, когда появились неприяванные пропов'ядники, которые легностію своего ученія, старающагося поддвиаться подъ человъческія слабости, стали собирать себъ учениковъ и последователей, -- въ Отдълъ стали поступать отъ истинныхъ сыновъ Цервви, возмутившихся такими дъйствіями, — заявленія о семъ и просьбы о принятіи міръ противодійствія. Но что могь сділать Отдель, какін меры могь принять онъ противъ этого? Единственною раціональною мірою представлялось усиленное энергическое распространение своихъ внигъ чревъ удешевление ихъ и преимущественно раздачу даромъ. Самую раздачу книгъ желающимъ представлялось болъе разумнымъ и соотвътствующимъ своему назначенію -- предоставить духовенству въ церввахъ. Но такъ какъ эта отрасль дъятельности, нужно сознаться, мало до сего времени практиковалась по недостатку денежныхъ средствъ, то Отдвиъ решвиъ предварительно испробовать нъкоторыя мъры, какъ для привлеченія на сей предметь частной благотворительности, такъ и для опредъленія той потребности, какая имвется въ народъ-на получение даровыхъ книгъ и вивств съ сниъ выясненія лучшаго способа къ достиженію своей цвли. Напечатанныя по поводу сего статьи въ газетахъ и духовныхъ журналахъ и раздача, при удобныхъ случаяхъ, отдъльными листками ихъ оттисковъ, хотя и привлекли пожертвованія, въ весьма впрочемъ незначительномъ количествъ, но за то вызвали цалый рядъ писемъ съ сочувствіемъ этому двлу и съ просьбами о присылкъ книгъ для даровой раздачи. Большая часть этихъ просьбъ была отъ сельскаго духовенства. Въ нихъ указывалось на положение той или другой ивстности, на крайнюю бъдность населенія и еще большую бъдность ихъ нравственнаго развитія. Особенно много было просьбъ для сельскихъ школъ. Признавалось весьма полезнымъ производить раздачу книгъ какъ учащимся, такъ особенно оканчивающимъ свое образованіе крестьянамъ, чтобы дать имъ возможность прододжать его хотя насколько по выхода изъ школы. Однимъ словомъ для Отдъла уже стали обрисовываться границы предстоящей двятельности, нужно было начинать ее, но средствъ къ тому все не было. Тогда Отдель въ первый разъ решился прибегнуть въ способу, который другими учрежденіями практикуется уже давно. Онъ устроиль духовный концерть въ зале Россійскаго благороднаго собранія, съ участіємъ лучшаго въ Москвъ чудовскаго архіерейскаго хора павчихъ. Недостатна въ любителяхъ церковнаго пънія у насъ нътъ и концертъ даль неожиданный результатъ. Оставшаяся за расходами сумма дала возможность начать задуманное дело. Большая часть присланныхъ просьбъ о высылкъ даровыхъ книгъ была удовлетворена, соразиврно имъющимся средствамъ. Въ болъе значительныхъ размърахъ (по 1,355 экз.) послано было книгъ въ Японскую миссію для раздачи обращающимся въ православіе и въ нашу армію, находящуюся за Балканами — къ празднику Рождества Христова.

Отдёлъ предвидёлъ, что за удовлетвореніемъ означенныхъ просьбъ требованія о присылкё даровыхъ книгъ не прекрататся, что и подтверждается, и поэтому рёшилъ удовлетворять по возможности всё, хотя и не въ большомъ количествъ. Такимъ образомъ осуществилась наконецъ давно лелённая мысль о даровой раздачё книгъ,—мысль, положенная въ основаніе нашего



Отдъла его учредительницею и до сего времени почти не выпол-

Другая болъе замътная дъятельность нашего Отдъла въ про-шедшемъ году была издательская. Имъя въ виду, что только собственныя наданія Отдель можеть довести до возможно жешевой и доступной народу наны, не терпя отъ этого удешевления убытновъ, Отдъжъ ръшилъ организовать это дъло опредъленнымъ правильнымъ порядкомъ. Въ прежнее время издательская двятельность вполна зависала или отъ частной благотворительности или отъ спопленія свободных ренегь нь кассь Отдела. Отчего избранная въ 1877 году редакціонная коммиссія, на обязанности коей лежало разсмотраніе представляемых в рукописей и ихъ изданіе, —бездъйствовала въ то времи и въ тъ мъсяцы, когда торговия пыв тихо и оживинась и принимелась за работу, когда оживинась торговия. Желая, чтобы коминссія не прерывала своихъ двиствій. Отдълъ установиль такой порядокъ, который даваль ей возможность не быть възависимости отъ случанных условій и въ тоже время двиствовать бевъ обремене. нія его вассы. Для сего положено было ежемвсячно отчислять нтъ сумиъ, вырученныхъ отъ продажи внигъ, небольшую сумиу, а именно 10 руб., и сверхъ того возвращать въ коммиссію сумму, потраченную на издание какой-либо брошюры, изъ денеть, вырученных отъ са продажи и по мъръ са продажи. Этотъ способъ кота и не повволяль коминссіи нечеть дъло въ шировихъ размърахъ, но всегда давалъ возможность правильно и точно опредълить, въ какихъ размърахъ онъ могъ дъйствовать. Благодаря неусыпнымъ заботамъ одного изъ членовъ, собрав-шаго по частной подписив на издательскую двятельность 305 р., воминскія получила возможность начать свои дъйствія съ изданія 2 брошюръ ваъ сочиненій прессвящ. Осована, ноторый съ милостивымъ вниманіемъ уступиль ихъ Отделу, о чемъ мы упо-минали въ отчетъ за 1877 годъ. Выборъ этотъ сделанъ былъ по указанію внягини Е. П. Долгорукой, которая хотя по больвненному своему состоянію уже не могла принимать бливкаго участія въ двязахъ Отдвяз, но твив не менве не переставала живо интересоваться развитіемъ его дъятельности. Благодаря трудамъ своихъ членовъ І. Г. Виноградова, С. Г. Вишнякова, В. И. Никольскаго и особенно М. С. Боголюбскаго и А. Н. Бахметевой, Отдълъ въ отчетномъ году издалъ 6 новыхъ брошюръ, а именно: 1) о борьбъ со гръхомъ, 2) объ исправлении сердца, 3) Помяннивъ, 4) Троицынъ день, 5) Рождество Богородицы и

6) Рождество Христово. Не лишнить считаемъ упоминуть о томъ успёхё, какой имёла брошюра "Троицынъ день". Изданіе ен въ количестве 2,400 акв. разошлось почти въ одну недёлю передъ этимъ праздникомъ.

Можно надъяться, что издательская дъятельность, благодаря усердію членовъ и принятымъ новымъ правиламъ, не только не прекратится въ слъдующемъ году, а напротивъ значительно разширится вслъдствіе усиливающагося торговаго оборота при открытіи невыкъ пунктовъ торговли.

Давнишняя мысль Отдела устроить продажу своихъ книгь у Сухаревой башин, куда въ воспресные дин бываетъ большое стеченіе народа, получила наконець осуществленіе. Московская городская управа, при содъйствін городскаго головы Сергая Михайловича Третьякова, безвозмездно уступила Отделу место на площади Сухаревой башни для постановки временной палатки для продажи внигъ по восиреснымъ днямъ. Опытъ устроенной тамъ съ марта месяца торговии показаль, что Отдель не ошибся въ выборъ мъста. Торговия у Сухаревой башни была значительно болбе, нежели въ тъ же дни въ магазинъ; или павильонь. Успахъ отой торговли ясно показываетъ, что устройство временныхъ переносныхъ палатокъ на особенно бойкихъ или населенныхъ рабочимъ людомъ мъстахъ могло бы приноонть несомивниую пользу. На этомъ основания Отдель въ теченіи Свётлой недели устроиль продажу книгь въ Кремле, куда въ это время массами собирается народъ для поклоненія мощамъ св. угодниковъ. Хотя этотъ опытъ и не увънчался успъховъ и торговин книгами шиа тамъ тихо, но этому, можно съ увъренностію сказать, была причиною слишкомъ сурован и бурная погода, новость дела и невнакомство съ нимъ публини, канъ-торобко и недовърчиво подходившей къ нашей палаткъ. Отдълъ увъренный, что Кремль-мъсто благоговъйнаго почитанія моспвичей, есть лучшее место для распространенія духовно-правственныхъ книгъ, намъренъ въ текущемъ году правильно органивовать тамъ свою торговлю въ особомъ помещении, уступасмомъ Отделу, благодаря милостивому участію постоянваго своего члена преосвященнаго Амвросія.

Кромъ этого, Отдълу удалось устроить продажу своихъ книгъ еще въ двухъ пунктахъ Москвы, на которыхъ уже давно останавливалось его вниманіе, это у Покровскаго и у Москворъцкаго мостовъ. Первое изъ нихъ находясь въ центръ между Преображенскимъ, Семеновскимъ и Лефортовымъ имъетъ вначеніе

камъ средоточіе сабричнаго пода, заселяющаго означенныя містности, а второс—какъ бойкое місте, находящееся на пути для торгующаго сословія изъ Замоскворічья въ городскимъ торговымъ рядамъ. Торговля близь Покровскаго моста обязательно устроена постояннымъ чл. отд. купцемъ Ес. Ив. Смирновымъ въ своей колоніальной лавкі. Ес. Ив., принявъ на себя всі расходы по торговлі, отказался отъ предложенной ему коммиссіонной уступки процентовъ, ділаємой всімъ книгопродавцамъ, и даже отъ кредита ему книгъ, покупая ихъ изъ склада Отділа на наличныя деньги. Отділь не можеть при семъ не выразить Ес. Ив. своей глубокой благодарности за то сочувствіе, съ какимъ онъ отнесся въ его задачамъ.

Другая торговля у Москвортикаго моста основана нъсколько на иныхъ началахъ. Она производится въ устроенномъ на средства чл. Отд. Н. А. Строгонова павильонъ. При чемъ Н. А. принялъ на себя какъ завъдываніе торговлею, такъ и всю отвътственность за цълость отпускаемыхъ ему въ кредитъ Отдъломъ кингъ.

О той пользю, какую могуть принести Отделу эти новые пункты торговли, мы не решаемся говорить въ настоящее время, такъ какъ они устроены въ конце года и слишкомъ кратковременный опыть легко могь бы ввести насъ въ ошибку.

Съ увеличениемъ пунктовъ торговли и снабжения ихъ книгами въ достаточномъ количествъ, предстояла необходимость увеличить и внижный свладъ Отдъла, не обременяя его непосильныин денежными затратами. Для сего Отдель предприняль ходатайство объ отпускъ ему въ предитъ инигъ изданія Кіево-Печерской давры, на которыя постоянно имвется большой спросъ и которыя до сего времене покупадись на наличныя деньги и по возвышенной цвив у московскихъ книгопродавцевъ. Этотъ предить, давая возможность удовлетворять встив требованіямь понупателя, въ то же время позволяль Отделу бевъ особаго ствененія, исподоволь уплачивать свой долгь. Благодаря ходатайству преосв. Анвросія предъ высокопреосв. интрополитомъ Кієвскимъ, просьба Отдела Кієво-Печерской даврой уважена и ему открыть кредить до 500 руб. Понимая всю важность такого исключительного внименія къ нуждамъ Отдівла, онъ съ глубокого благодарностію отнесся къ дарованной ему высокопр. Филоесемъ милости.

Почаевская давра также сочувственно отнеслась къ просъбъ Отдъла и объщала дълать ему уступку при покупкъ ея внигъ

на 100 руб., -- разную той, какую дъластъ она для книгопродавцевъ при покупив ими на 1.000 руб.

Книжные склады, устроенные при ижкоторыхъ московскихъ перквахъ, благодаря усердію ихъ настоителей, не прекращали своего дъла и въ прошломъ году. То же самое нужно сказать и о московскихъ сотрудникахъ, о которыхъ не разъ уже упоминалось въ отчетахъ за прошлые годы. Они съ тою же настойчивостію продолжали свои труды по разъ установленному плану.

Благодаря усердію свящ. М. В. Соловьева, въ Московскомъ окружномъ судъ, съ разръщенія начальства суда, и на средства частныхъ благотворителей, устроены въ трехъ мъстахъ ящики для продажи книгъ Отдъла. Первый при входъ въ судъ, 2-й въ комнатъ свидътелей и 3-й въ комнатъ присяжныхъ засъдателей. Продажа книгъ, производимая М. В.—мъ, идетъ тамъ весьма усившно.

Такъ шло дъло распространени духовно-правственныхъ книгъ въ Москвъ. Не менъе успъшна была дъятельность Отдъла и внъ ея.

Кромъ множества медкихъ селадовъ, отпрываемыхъ вновь въ видъ опыта въ разныхъ мъстахъ Россіи, немало и такихъ, которые съ положительнымъ успъхомъ и въ большихъ размърахъ ведутъ свое дъло. Не перечисляя ихъ вновь, такъ накъ они ведутъ дъло не первый годъ и объ нихъ уже упоминалось въ прежнихъ отчетахъ,—мы уважемъ только на нъкоторые.

П. Ч. О. капитанъ И. А. Нивнооровъ, прекратившій свою дѣятельность по случаю отъйзда своего на войну въ Азіатскую Турцію, теперь вновь поселился въ Тиолисъ и снова началъ распространять кинги въ прежнихъ шировихъ размѣрахъ, надѣясь въ посяѣдствій еще болѣе увеличить ихъ чрезъ развитіе книгоношества.

Сели. Л. Соколост на Кавказъ, завязавшій сношенія съ Отдъкомъ еще въ 1877 году по выпискъ книгъ и прекратившій ихъ по случаю возстанія горцевъ въ Терской Области, — теперь по пареходъ въ Кубу Бакинской губерніи, снова, началь свои дъйствія.

Сели. В. Ликачест възвападномъ Дагестанъ также усердно продолжаетъ начатое имъ дъло. По его просъбъ, вневь Отдъломъ было послано ему нъсколько экземпляровъ Новаго Завъта на Арабскомъ языкъ для даровой раздачи ихъ туземцамъ, интересующимся нашей религіей. П. Н. Волкост въ С.-Петербургъ, увивът, что Отдълъ весьма озабоченъ прінсканіемъ надежныхъ книгоношъ, въ августъ предложивъ ему овои услуги, объщая посвятить этому дълу все свое свободное время и увеличить разонъ своей дънтельности. Саме собою понятно, что Отдълъ, нижя постоянныя емощенія съ П. Н. почти съ самаго своего основанія и зная съ какимъ сочувствіемъ онъ относится къ святому дълу,—съ глубокою признательностію принялъ его предложеніе. Изъ краткихъ отчетовъ, которые постоянно сообщаетъ П. Н. видно, что имъ въ теченіи послъднихъ 4-хъ мъсяцъ сент. окт. ноябр. и дек. продано книгъ 1205 экземпл.

Изъ числа вновь учрежденных сылдовъ мы считаемъ нужнымъ упомянуть о слъдующихъ. Устроенные 4 года тому назадъ, стараніемъ п. ч. О. С. С. Подгоръцкаго внижные силады при 10 почтовыхъ вногородныхъ конторахъ, благодаря его заботливости, обогатились еще 4-мя новыми пунктами въ Верейскомъ и Велоколамскомъ уъздахъ. 4-хъ лътній опытъ покавалъ, что торговля, устроенная при почтевыхъ конторахъ, приноситъ несомивнную пользу въ дълъ распространенія кингъ. Повтому Отдълъ особенно цънитъ заботы С. С. по отврытію торговли въ новыхъ конторахъ.

По просьбъ помощника начальника Алтайской духовной миссіи нгумена Макарія, Отдёломъ отпущено довольно значительное количество книгъ для устройства склада на Алтав въ Улалинскомъ станъ,—для распространенія ихъ между обращенными и обращающимися въ православіе.

Въ отчетъ за прошлый годъ им упоминали, что Симбирская духовная консисторія выписала изъ Отдёла разныхъ книгъ на сумму около 500 руб. Въ отчетномъ году, при возобловленів такой же выписки, она увъдомила Отдёлъ, что книги эти предназначаются для 20 складовъ, устроенныхъ по распоряжению епархіальнаго начальства въ разныхъ мёстахъ епархіи еще въ прошломъ году.

Можно предположить, что подобная же выписка книгь, сдёланная Холиско-варшавской консисторіей на сумму хотя меньшую, но тёмъ не менёе весьма вначительную, а именно на 241 руб. безъ объясненія муъ назначенія, — тоже касается новыхъ складовъ, открываемыхъ по ея распоряженію.

Къ сожалвнію при этомъ мы должны сказать, что Отдвлу весьма часто приходится узнавать объ открытыхъ и двиствующихъ съ успвхомъ складахъ по прошествіи долгаго времещи и притомъ совершенно случайно. Изъ писемъ, касающихся только выписки ннигъ, Отдълъ случайно узнаетъ о распоряженіяхъ
но сему предмету, дълаемыхъ въ разныхъ мъстахъ епархіальнымъ начальствомъ. Изъ нихъ же, но количеству покупаемыхъ
книгъ и времени возобновленія выписки,—онъ дълаетъ выводы
объ успъхъ дъла. Кромъ того ежегодно Отдълъ получалъ множество заявленій объ устроиваемыхъ новыхъ силадахъ и затъмъ о дальнъйшихъ результатахъ уже ничего не знаетъ. Поэтому было бы весьма желательно и полезно, чтобы лица, сотрудничествующія Отдълу, отъ времени до времени сообщали
ему свъдънія, касающіяся успъха ихъ дъла. Это дало бы возможность Отдълу слъдить, въ какихъ мъстностяхъ нашего очечества дъло религіозно-нравственнаго просвъщенія народа идетъ
успъшно и гдъ слъдуетъ принять мъры въ его усиленію.

Заканчивая обозрвніе двятельности Отдвла за прошедшій годъ, интересной и утвішительной въ частныхъ подробностяхъ, еще болве утвішительнымъ можемъ представить окончательный его выводъ: въ отчетномъ году изъ складовъ Отдвла выбыле разныхъ книгъ 140.000 экземпляровъ.

Понятно, что при такомъ оборотъ на долю членовъ распорядительной коммиссіи, распоряжающейся встми текущими дізлами, выпало немало заботъ и хлопотъ. Встять застіданій ся было 14; изъ числа дізль, обсуждавшихся въ нихъ, різшеніе и приведеніе въ исполненіе которыхъ отложено до имитинято года, особенно заслуживаютъ вниманія слідующія:

По предложенію преосвященнаго Амросія, посётившаго одно шат засёданій коммиссіи, Отдёлт намёрент просить распоряженія митрополита московскаго о предложеніи сельскому духовемству производить продажу книгт на сельских ярмаркахт. Организація этого дёла представляется несомитно полезною, какт вт значительномъ сбытт книгт, какт и вт противодъйствіи тъмъ промышленникамъ, которые сътажаются съ разныхъ сторонъ на ярмарки и сбываютт тамъ никуда негодныя книжонки, а непосредственное участіє вт этомъ дёлт духовенства и отношеніе его къ паствт могутъ быть залогомъ успта распространенія духовно-нравственныхъ книгъ.

Другое, не менъе важное предложение, стоящее на очереди къ осуществлению сдълано было п. ч. О. Вас. Оед. Сумароковымъ. Онъ предложилъ войти въ соглашение съ пароходными Обществами по Волгъ объ устройствъ небольшихъ складовъ духовномравственныхъ книгъ, какъ на всъхъ пассажирскихъ пароходахъ, такъ и на мъстахъ ихъ остановокъ. Не подлежитъ сомивмію та подъза, какую можетъ подучить Отдёлъ отъ осуществлемія этого дёла. Массы народа переважающаго ежедневно на нароходахъ, скука и однообразіе путешествія, разрозненность интересовъ трущихъ, всегда были причиною успъха книжной на нихъ торговли. Отдёлъ надъется, что и до его книгъ между трущими на пароходахъ найдется не мало охотниковъ.

Въ іюль мъсяць произведена была ревизія въ магазинь силадв и павильонь. Благодаря строгому порядку и отчетности, введенныхъ съ прошлаго года чл. О. Н. А. Строгоновымъ, результаты ревизіи были весьма утвшительны. Отдвять считаетъ долгомъ упомянуть о тяжелыхъ трудахъ, вынавшихъ на долю М. В. Соловьева и В. В. Болотина производившихъ ревизію, и выразить имъ свою глубокую благодарность.

На годичномъ засъданіи прошлаго года были единогласно избраны въ постоянные члены: московскій генералъ-губернаторъ князь Влад. Андр. Долгорукій и преосвящ. Амвросій еписк. Динтровскій, викарій московскій, оказавшіе благосклонное содъйствіе Отдълу.

Вотъ впратит вся деятельность Отдела за минувній годъ. Втрими своей задаче, онъ съ усвоенною имъ осторожностію, по мере своихъ силъ и средствъ, расширялъ кругъ своихъ действій, строго придерживаясь техъ началъ, которыя положены въ его основаніи и достигъ утешительныхъ результатовъ. Можно надеяться, что дело распространенія духовно-нравственныхъ внигъ, на следующій годъ, пойдеть еще успёшите какъ вследствіе принимаємыхъ Отделомъ мерь къ сему, такъ и возбужденнаго въ обществе сочувствія, обнаруживающаго въ небываломъ до сего времени требованіи присылки каталоговъ и отчетовъ Отлела.

Перехода затемъ нъ чтенію отчета о движеніи суммъ и книжной операціи мы считаемъ нужнымъ, для уясненія его, сказать несколько словъ.

Этотъ отчетъ, составленный по правиламъ строгой бухгалтеріи, на первый взглядъ можетъ подать поводъ къ упреку Отдълу въ несвойственномъ ему коммерческомъ направленіи. Этотъ упрекъ уже не разъ и прежде приходилось выслушивать. Но ясно, что дълающіе его и смущающіеся имъ невърно понимаютъ принятыя на себя Отдъломъ задачи. Существенно она ваключается не въ способъ распространенія книгъ посредствомъ торговли или даровой раздачи, но въ распространеніи

именно полозныхъ, нужныхъ для народа книгъ: самые же способы есть оакть последующій, тань сказать только оорим распространенія; — основная же цвиь остается той же, чтебы въ общество была введена возможно большая масса книгъ. которыя, по мизию Отдвиа, несомивние должны способствовать правственному развитію народа. Всякій коммерческій процессъ необходимо провикается выслію о выгода. Торговля въ этомъ случав, точнве сказать-обмень, служить средствомъ реализировать ожидаемую выгоду, чтобы поиветить ее потомь по усмотрънію. Правда и Отдъль въ своихъ дъйствіяхъ не тернетъ изъ виду прибыли, но она служитъ только будущимъ фондомъ для болье успъшнаго достиженія полезныхъ общественныхъ пълей;-следовательно ничего не имветь общого по своему существу и назначению съ обыкновенной коммерческой прибылью. Далве Отдвлъ служить не только темъ, что удовлетвориеть существующій запросъ, но и тамъ, что создаеть его въ мастностяхъ, куда обывновенные торговцы не прониваютъ по жевыгодности дела, и едвали проникиеть ито, кроме лиць и учрежденій, д'вятельность которыхъ основывается на желаніи провести въ общество те или другія идеи. Наконецъ Отдель смотрить на вниги по имъ внутреннему достоинству, не вадаваясь вепросомъ о стецени ихъ прибыльности.

Тотъ же отчетъ при болъе внимательномъ его разсмотръни

Тоть же отчеть при болье внимательномь его разсмотрвий дасть лучшія доказательства приведенных нами положеній и навърное равсьеть зарождающееся сомивніе. Такъ всёхъ раскодовъ при книжной операціи въ отчетномъ году было 2710—69, а прибыли отъ продажи книть Отдълъ получиль только 1181 р. 54 к. слёдовательно расходъ болье чёмъ вдвое превышаль полученную прибыль,—и если бы у Отдъла не было другихъ фондовъ, состоящихъ изъ членскихъ взносовъ и пожертвованій, то онъ не въ состояніи бы быль вести дёло на тёхъ началахъ, на накихъ оно поставлено. Затыть въ статьй скидовъ, дёлаемымъ Отдёломъ на проданныя книги, стоитъ весьма почтенная цифра 950 руб.—ясно доказывающая, что Отдёлъ продастъ свои книги весьма часто по удешевленной цёмъ. Однихъ этихъ данныхъ достаточно, что бы опровергнуть дёлаемые упреки.

достаточно, что бы опровергнуть делаемые упреки.
Къ числу цворъ благопріятныхъ и утёмительныхъ для Отдёла нужно отнести долговыя операція. Къ 1 января 1878 г. Отдёлъ былъ долженъ разн. мёстахъ и лицамъ 10.026 р. 41 к. къ 1 января текущаго года его осталось 6191 р. 27 к.; затёмъ Отдълу должны въ 1 января 1878 г.—4504 р. 93 к., а въ 1 январъ 1879 г.—3433 р. 92 к.

Утъщительны и цифры прихода изъ стороннихъ источниковъ, внъ торговыхъ операцій, благодаря чему и капиталъ Отдъла значительно увеличися, а именно онъ опредълился на 1 января 1879 г. въ 9429 р. 10 к. Правда, книги опредълены по продажной цънъ, но если стоимость ихъ уменьшить до размъра стоимости ихъ Отдълу себъ, приблизительно на 20%, то и въ этомъ случав капиталъ Отдъла будетъ все-таки весьма значителенъ, а именно 7363 руб.

## извъстія и замътки.

#### ГОДОВЩИНА НЕЗАВИСИМОСТИ СЕРБІИ.

20-го іюня въ Петербургѣ праздновалась годовщина независимости Сербскаго вняжества. Сербы, проживающіе въ Петербургѣ, собрались въ Исаакіевскій соборъ, гдѣ былъ отслуженъ духовенствомъ торжественный молебенъ. Во время этого богослуженія извъстный столичный проповъдникъ, протоіерей І. Л. Янышевъ произнесъ слъдующее слово:

"Три года тому назадъ, въ теченіе всего літа, особенно же къ концу іюня мъсяца, Россію глубоко волновали самыя разнородныя чувства: и чувства ужаса и негодованія отъ звёрскихъ, безпримърныхъ въ исторіи жестокостей, съ которыми турки систематически терзали беззащитных славянь въ Боснів и Герцеговинъ и которыми они въ Болгаріи изумили даже европейскихъ враговъ православнаго славянства, и чувство радости и умиленія предъ сомоотверженіемъ и великодушіемъ, съ какимъ двъ, особенно близкія между собою и съ прочими страдавшими славянами, родныя намъ страны, Черногорія и Сербія, истощались въ нравственной и матеріальной помощи несчастнымъ и дълились съ ними всемъ, чемъ могли,-чувства удивленія, а вместв и страха и недоумвнія при видв, какъ эти два невеликіе по числу народонаселенія, по не уступающіе никому въ свъть своею храбростію, братскіе народа отважно рвались броситься на турка и всякій разъ были останавливаемы холодною рукою европейской дипломатіи. Это волненіе Россіи достигло высшей степени, когда разнеслась въсть, что славянское сердце Сербіи и Черногоріи не вытерпвло и сбросило съ себя всякія иноземныя узы. Согласившись между собою, возложивъ надежду на одного Бога, не считая врага и несмотря ни на что болве, онв 20-го іюня 1876 года объявили войну Турціи и схватились съ ея несмътными полчищами, съ которыми справиться, какъ слъдуетъ, въ пору было только такой великой державъ, какъ Русская, да и то съ немалыми усиліями и съ весьма тяжкими жертвами... Было чёмъ волноваться въ ту пору и за что трепетать!...

Съ этого-то времени, съ 20-го іюня, особенно заслышался и по всей Россіи, канъ въ какомъ-нибудь громадномъ ульт предъ отрождениемъ роя, не то стонъ страданія, не то ликованіе радости; чтенія всяваго рода изв'єстій съ театра войны, воззванія. молитвы, проповеди раздались по всемъ концамъ Россіи, начиная отъ главныхъ ея центровъ; оживились и оразнообразились сборы всякаго рода пожертвованій; встрепенулись новыя группы сестеръ милосердія и врачей; цілыми сотнями полетьли добровольцы на поле сраженія... о, какъ много было прекраснаго въ этомъ чисто-человъческомъ и истивно-христівнскомъ порывъ!.. Я не позволю себъ касаться именъ, равно какъ продолжать воспоминанія о томъ, что мы чувствовали, когда Сербія и Черногорія оказались въ страшной опасности и когда державное слово Всероссійскаго Императора раздалось въ Россіи и во всей Европъ. Величіе подвиговъ и блескъ лавровъ русскаго воинства были неимовърны; но все же и провь лилась ръкою и жертвы были тяжки...

Жена, егда раждаетъ, скорбь имать, яко прінде часъ ея, говорилъ Спаситель ученикамъ своимъ, егда же родитъ отроча, не помнитъ скорби за радость, яко родися человъкъ въ міръ (Іоанн. XVI, 21). Муни раждающей наступають не вдругь, а съ перерывами, и усиливаясь постепенно, содъйствують явленію человъка на Божій свъть. Такъ и больвненное освобождение славянскихъ народовъ отъ чужеземнаго ига, осуществление славянской идеи. совершается какъ бы этапами, изъкоторыхъ каждый приносить свой плодь. Однимъ изъ такихъ особенно бользненныхъ этаповъ на этомъ пути была последняя славянская война, - и она не осталась безплодной. На лицъ земли и притомъ изъ славянского племени явился новый человокь въ міръ. Этотъ человъкъ, если на минуту забыть о геройской Черногоріи, на своихъ неприступныхъ скалахъ никогда не сознававшей своей зависимости отъ Турціи. Болгаріи, вынужденной все еще признавать за собою эту зависимость, и Румыніи, только отчасти принадлежащей въ славянскому роду, - этотъ новый человъкъ, говоримъ, есть сербскій православный народъ. Становясь политически независимымъ ни отъ какого другаго народа, онъ достигъ того же, чего достигаетъ дитя, когда становится взрослымъ, самостоятельнымъ, свободнымъ, т.-е. въ полномъ смыслъ человъкомъ, хозяпномъ своихъ намъреній и дъйствій, вполнъ

отвъчающимъ за нихъ предъ Богомъ, людьми и своею совъстію. Выть невависимымъ для народа значитъ сдёлаться такимъ именно взрослымъ человъкомъ въ семьъ другихъ народовъ земныхъ, распорядителемъ своихъ судебъ, вполнъ отвътственнымъ за нихъ предъ судомъ исторіи и предъ другими народами! Привилегія, какъ изволите видъть, обоюдуострая, опасная, но тъмъ не менъе для всъхъ вожделънная, а для благороднаго сердца и для истинной добродътели столько же необходимая, какъ воздухъ для дыханія. И можетъ ли быть иначе, когда она — эта свобода вмъстъ съ разумомъ—есть та царственная печать духа, въ которой Творецъ вселенной ярче всего другаго благоволилъ проявить свой божественный образъ! И Сербія, какъ мать, не можетъ не радоваться и не гордиться этимъ своимъ плодомъ— независимостію: вёдь онъ украсилъ ее царственнымъ достоинствомъ и стоилъ ей столькихъ и такъ тяжкихъ страданій!..

Поэтому намъ, какъ не дътямъ уже, вполнъ понятна благодарственная молитва къ Богу высокаго представителя невависимой Сербіи и ся друвей сегодня, 20-го іюня. Какъ христіаннамъ, намъ особенно радостна эта нолитва, ибо она свидетельствуетъ, что сербскій народъ, удостоившись великаго дара — свободы, намъренъ пользоваться ею во славу имени Божія и въ истинной чести и во благу своему и всего славянства! Какъ русскимъ, эта молитва намъ сугубо свътла и отрадна; ибо и Россія сподобилась христіанскаго счастія пострадать и тяжно пострадать не ради себя, но ради того, чтобы въ славянской семь в явился новый человъкъ, всякій успъхъ котораго на пути чести и благоденствія будеть радовать ее не менже, чжиъ родная мать радуется хорошему росту и цвътущему здоровью своего дитяти. Наконецъ, смъю ли сказать?—Какъ служителямъ православной церкви, намъ невыразимо пріятно служить устами, хотя и недостойными, этой молитев за независимого государя Сербіи и за его благородный народъ: ибо мы молимся поистинъ не едиными только съ Сербіею устами, но и единымъ сердцемъ, — имъемъ ръдкое утъщеніе молитвы за независимаго князя славянской страны, какъ за благовърнаго, за сербское воинство, какъ за христолюбивое, и за сербскій народъ, какъ за православный!

 $_{n}$ О, се что добро и что врасно во еже жити братіи вкупти (Псал. СХХХІІ, 1).



#### ДЕСЯТИЛЪТНЕЕ УПРАВЛЕНІЕ

жотовскою епархівю высокопреосвященный шаго макарія, ныны митрополита московскаго и члена св. синода.

Во время погребенія митрополита Іосифа въ 1868 г., Вильна и отчасти духовенство впервые лично узнали Высокопреосвященнъйшаго Макарія, котораго досель знали только по его высоко-ученымъ богословскимъ и историческимъ трудамъ. Почему-то тогда уже молва твердо намътила Его Высокопреосвященство въ преемники почившему святителю. И дъйствительно, 10 декабря 1868 г. состоялось Высочайшее повельніе о бытіи Высокопреосвященнъйшему Макарію, архіспископу харьковскому, архіспископомъ литовскимъ и виленскимъ; 9 января 1869 г. Вильна уже торжественно встръчала своего новаго архипастыря, прибывшаго, съ Высочайшаго сомзволенія, на малое время въ Вильну для ознакомленія съ паствою и спархівльными дълами.

Десять слишкомъ лътъ управлялъ литовскою епархіей Высокопреосвященнъйшій Макарій, нынъ митрополитъ московскій и членъ Св. Синода, и его десятильтнее управленіе оставило глубокій слёдъ въ жизни епархіи.

Посль 40 л. почти управленія епархіей незабвеннаго подвижника православія и русскаго діла, митрополита Іоснов Сімашки, воспитавшаго и знавшаго свою паству и пастырей до врайнихъ предъловъ возможности, и потому въ своихъ служебныхъ отношеніяхъ къ нимъ не всегда придагавшаго требованія строгой формальности, а находившаго и другіе вполив удачные и достигавшіе цъли принципы, - управленіе епархіей на основаніи строгой законности, а такимъ и было управленіе Высокопреосвященнаго архіепископа Макарія, должно было показаться для многихъ какъ-бы новымъ, непривычнымъ, а для нъкоторыхъ чуть не гибельнымъ для епархій. Но несомивнио, кто бы нибыль преемникомъ митрополита Іосифа, этотъ принципъ долженъ былъ бы лечь, по крайней мъръ на первыхъ порахъ, въ основу управленія епархіей, такъ какъ жизнь и обстоятельства того требовали. Извъстно, что съ 1860 года почившій въ Богь ісрархъ быль поражень недугомь; какъ ни мощный, свътлый и проницательный быль умъ митрополита до последнихъ минутъ его жизни, какъ ни старался онъ въ состояній недуга держать бразды правленія епархій въ принятомъ имъ духъ и порядкъ, но все же бользнь замътно сковывала дъятельность этой необыкновенно энергичной натуры, и явилась нъкоторая косность съ ен послъдствіями въ движеніи епархіальныхъ дълъ, которую не всегда могли предотвратить и исправить и усилія преосвященныхъ викаріевъ.

Высокопреосвященный Макарій, познакомившись ближе съ дёлами епархіи, потребоваль прежде всего отъ консисторіи усиленной дёятельности по текущимъ дёламъ, окончанія множества дёлъ, лежавшихъ годы безъ движенія и т. п. Его благія усилія въ этомъ отношеніи сами собой, безъ особенныхъ толчковъ, повели, можно сказать, къ полному преобразованію консисторіи: явились нёкоторые новые члены, новый секретарь, новые столоначальники—люди молодые и энергическіе—съ свёжими понятіями о долгё и чести; дёла стали идти очень быстро,—до того, что лицо, подавшее лично просьбу утромъ о выдачё, положимъ, метрики, могло и можетъ получить ее въ тотъ же день (если документы на лицо) безъ всякихъ замедленій. Если въ настоящее время что и остается неисполненнымъ, то оно составляетъ или наслёдство отъ прежняго времени или же связано съ перепиской съ другеми вёдомствами и лицами.

Но накъ правильное веденіе и ръшеніе дълъ консисторіи много зависить отъ того или другаго отношенія къ этимъ дъламъ благочинныхъ, въ частности отношенія слишкомъ медлительнаго, то Высокопреосвященнъйшій Макарій, поборникъ выборнаго начала въ церковномъ управлени, не замедлилъ приложить это начало и къ литовской епархіи; въ томъ же мъсяцъ январъ представился къ тому самъ собою благопріятный случай, по поводу подачи прошенія виленскимъ благочиннымъ объ увольнении его отъ должности благочиннаго. Архипастырскою резолюціей разрышено виленскому духовенству приступить къ выбору изъ среды себя благочиннаго подъ наблюденіемъ депутата. Вслъдъ затъмъ это право было предоставлено всъмъ благочиніямъ епархіи. Конечно, на первыхъ порахъ и новизна дъла, и привычка къ старинъ, и людскія страсти ившали правильнымъ выборамъ. Это и неудивительно, когда въ самой Вильнъ, при выборахъ, допущена была нелегальность и по придуманному на сей часъ толкованію, завидывающимъ выборами быль не депутать благочиния, какъ это само собою разумвется должно было быть, но депутать училищныхъ съвздовъ. Тъмъ не менъе, послъ нъкоторыхъ колебаній, вліяній партій и т. д., это выборное начало стало прочною ногой въ епархіи, и теперь почти всё выборныя лица соотвётствуютъ своему назначенію.

Совивстно съ выборнымъ началомъ были установлены Его Высокопреосвященствомъ благочинническіе съёзды и совёты для лучшаго взаимнаго и гласнаго обсужденія дёлъ приходовъ и благочинія разныхъ недоразумёній и неудовольствій среди членовъ причта и среди причтовъ и прихожанъ. Этимъ съёздамъ и совётамъ были первоначально начертаны основныя правила, которыя разсмотрёны и расширены епархіальными съёздами, провёрены консисторіей и затёмъ уже вошли въ обязательную силу. Эти правила настолько удачвы, что нёкоторыми епархіями были приняты почти въ цёлости, а для другихъ послужили образцомъ и вошли въ нёкоторые сборники, претендующіе на юридическое значеніе. Упомянутые съёзды принесли и приносятъ свою долю добра; но если они дёйствуютъ теперь иногда вяло, то вина не въ принципъ съёздювъ, а въ людяхъ, апатично относящихси къ дарованнымъ имъ правамъ.

Серьёзное вниманіе было обращено Его Высокопреосвященствомъ на правильную дѣятельность епархіальныхъ и училищныхъ съѣздовъ, какъ выразителей общественнаго мнѣнія духовенства епархіи. До вступленія владыки въ управленіе литовскою епархіей этихъ съѣздовъ не было; выборы же членовъ семинарскаго и училищныхъ правленій совершены были не съѣздами, а иначе: благочинія открытыми и отчасти закрытыми голосами избрали и представили въ консисторію необходимое число лицъ для сихъ должностей, которыя и были назначены, по усмотрѣнію, то въ семинарію, то въ училище. Такъ какъ такимъ способомъ выборовъ нарушена была одна изъ существенныхъ сторонъ Высочайше утвержденнаго Устава, то лладыка предложилъ, чтобы епархіальный съѣздъ раздѣлилъ церкви ма десятки, и согласно послѣдовавшему распоряженію Учебнаго комитета, признавшему упомянутые выборы членовъ правленій некомпетентными, произвелъ новые выборы въ члены правленій семинаріи и училища.

Владыка никогда не ствсняль двятельности съвздовъ: всв заявленія законныя и полезныя для церкви и духовенства и не соединенныя съ ущербомъ для другихъ учрежденій были имъ принимаемы со вниманіемъ и представляемы высшей власти или же разръшаемы властію Его Высокопреосвященства. Владыка требовалъ только, чтобы съвзды держались на почвъ за-



кона и не выходили изъ круга предоставленнаго имъ права. указывая на то, что въ последнемъ случае меньше всего можно ожидать осуществленія желаній духовенства, и по преимутеству потому, что подобныя желанія и заявленія не подлежатъ окончательному решению епархіальный власти. Изъ вопросовъ, выдвинутыхъ събздами, поддержанныхъ вліятельнымъ н живымъ сочувствіемъ Его Высокопреосвященства, и потому решенных благопріятно для духовенства и духовно-учебныхъ учрежденій, можно отчасти указать на следующіє: о выдаче духовенству жалованья не по полугодично, а помъсячно; объ обращении штатныхъ суниъ отъ двухъ закрытыхъ духовныхъ училищъ на усиленіе мъстныхъ средствъ оставшихся двухъ такихъ же училищъ; объ установленіи надзирательскихъ должностей въ духовной семинаріи и училищахь; объ открытів приготовительнаго пласса въ училищахъ; объ увеличении изъ мъстныхъ средствъ жалованья наставнивамъ и служащимъ въ училищахъ; объ измънения срока вакацій примънительно къ сроку свътскихъ учебныхъ заведеній; о пріемныхъ испытаніяхъ въ семинаріи предъ канивулами; о введенім въ женскомъ дух. училищъ обученія новымъ языкамъ и музыкъ и т. п.

Литовская семинарія, подъ вліяніемъ требованій новаго устава, находившаяся до времени вступленія на литовскую ванедру Его Высокопреосвященства въ неопредвленномъ положения, была совершенно преобразована въ духъ этого устава, значительно обогащена необходимыми учебными пособіями и достигла высокой степени благоустроенной обстановки: и это потому, что всегда, по своимъ дъламъ, она встръчала въ лицъ Его Высокопреосвященства самое живое участіе и ходатайство предъ Св. Сунодомъ; довольно вспомнить, что въ этотъ промежутовъ времени было отпущено на семинарію почти до 50 т. р. с. Не говоримъ уже о томъ, что самъ владыка навсегда связалъ свое имя съ жизнію семинаріи, учредивъ въ ней въ день юбился стипендію своего имени. Точно также капитальный ремонтъ духовныхъ училищъ жировицкаго и виленскаго происходилъ при содъйствіи къ судьбъ этихъ училищъ его высокопреосвящества. Только девичье духовное училище не успело окончательно воспользоваться полнымъ къ нему сочувствиемъ Его Высокопреосвященства, такъ какъ вопросъ о его и внутреннемъ (такъ необходимомъ) и вившнемъ благоустройствъ, указанный лично Его Высокопреосвященствомъ депутатамъ последняго епархіальнаго съвзда, бывшій посль того предметомъ обсужденій особой номинссіи, пришедшей въ завлюченію о крайней необходимости расширенія врайне тъсныхъ зданій училища чрезъ постройку новаго олигеля, для того чтобы оно могло быть преобразовано въ шестиклассное (по уставу епарх. училищъ),—только успълъвыясниться во времени перехода владыки на московскую каседру. Но мы не сомнъваемся, что этому животрепещущему вопросу не суждено заглохнуть и онъ найдетъ въ будущемъ полное осуществленіе.

Забота Его Высокопреосвящества о духовно-учебныхъ заведеніяхъ—какъ разсадникахъ сужителей церкви, шла неразлучно съ заботой о благоустройствъ самыхъ церквей и благочинія совершаемаго въ нихъ богослуженія. За описываемое десятиавтіе не разъ было указываемо духовенству на приличное устройство и содержаніе храмовъ, и можемъ сказать, что въ это время построено новыхъ каменныхъ и деревянныхъ, ремонтировано и освящено церквей (приходскихъ, приписныхъ, кладбищенскихъ, домовыхъ) 293; самая незначительная часть ихъ польвовалась пособіемъ казны, прочія же устроены и возобновлены заботами и средствами священниковъ и въ особенности прихожанъ. Не говоримъ уже о другихъ пожертвованіяхъ на церкви, которыхъ такъ много принесено въ теченіи означеннаго времени; не говоримъ о постоянныхъ фондахъ изъ ежегодныхъ опредъленныхъ взносовъ, устроенныхъ при нъкоторыхъ церквахъ; владыку это явленіе истинно радовало и онъ многократно выражаль за это свою признательность и благословеніе, вызывавшія на новыя жертвы и новые труды. По внушенію и ходатайству Его Высокопреосвященства, приспособлены для богослуженія въ вимнее время ка ведральный соборъ, Святодуховъ монастырь и Пречистенскій соборъ въ Вильнъ: три малолюдные монастыри вакрыты и средства ихъ обращены въ воспособление наличнымъ обителямъ, служащимъ своей цели. Но виесте съ тъмъ владыка требовалъ отъ священниковъ, чему доказатель-ствомъ служатъ архипастырскія предложенія, указы консисторскіе съ особыми нередко резолюціями владыви и словесныя напоминанія духовенству, чтобы богослуженіе совершалось не итностно, стройно и согласно уставу церкви, чтобы въ церквахъ были устроены хоры и неумолкала проповъдь. Совершение богослужения самимъ владыкою было образцово; такой стройности, спокойствія, величественной торжественности и пол-наго вниманія какъ въ общемъ ходъ богослуженія, такъ и въ частностяхъ — даже до обычнаго осъненія себя, во всякое время и при вслеж случаяхъ, крестнымъ внаменіемъ, — весьма ръдко можно видъть. Вотъ почему православные Вплыны такъ любили богослуженіе Его Высокопреосвищенства, вотъ почему и духовенство, при совершеніи богослуженія, старалось хоть нъсколько приблизиться къ этому живому примъру! Объ одномъ йожно пожальть, что хоръ не всегда соотвътствоваль этой торжественности богослуженія, несмотря на то, что Его Высокопреосвященствомъ и жалованье было удвоено, противъ прежняго, служащимъ въ хоръ; вина тутъ сколько въ нынъшнихъ порядкахъ снабженія хора пъвчими, столько же и въ отсутствіи частыхъ и надлежащихъ спъвокъ. Можно ли ручаться за хорошее пъніе, когда хоръ собираетси на такъ-называемую спъвку тогда, когда звонарь взбирается на колокольню для звона къ богослуженію? Упоминаемъ объ этомъ потому, что не разъ были свидътелями самыхъ злостныхъ нареканій на хоръ. Но нужно сказать, что хоръ еще ниже падалъ, когда владыка уъзжалъ въ Петербургъ, и особенно это чувствовалось во время рождественскихъ святокъ и времени Пасхи. Владыку это обстоятельство, какъ мы знаемъ, глубоко огорчало и вызывало на дъйствительныя мъры.

Въ заботахъ о благочиніи и благольпіи богослуженія владыка приглашаль духовенство къ привлеченію къ церковному пънію возможно большаго числа крестьянскихъ дѣтей и вообще
прихожанъ, къ наученію послѣднихъ молитвамъ, къ неослабному занятію духовныхъ въ народныхъ училищахъ, къ возбуждекъ прихожаняхъ сочувствія къ школѣ и посылкѣ туда дѣтей
на обученіе, къ безотлагательному исполненію церковныхъ
требонсправленій, къ искорененію уніатскихъ и суевѣрныхъ
обычаевъ, къ удаленію себя отъ всякихъ нареканій на поборы,
къ правильному веденію церковнаго хозяйства и церковной отчетности и письмоводства, къ повсемѣстному и правильному
устройству церковныхъ попечительствъ, заведенію благочинническихъ библіотекъ и т. п. При раздачѣ приходовъ владыка
стремился быть, насколько въ этомъ дѣлѣ возможно было,
строго справедливымъ и вмѣстѣ самостоятельнымъ; оставленій
приходовъ: за дочерьми сиротами не было; старшій изъ просящихся на вакансію по образованію, лѣтамъ службы и заслугамъ кандидатъ почти всегда могъ быть увѣреннымъ въ полученіи открывшагося прихода. При этомъ владыка, за рѣдкими
исключительными случаями, не спѣшилъ съ отдачей вакансій и
требовалъ, чтобы онѣ немедленно объявлялись лъ епархіаль-

ныхъ въдомостяхъ во извъстіе духовенству; а отъ кандидатовъ священства, получавшихъ приходы, требовалъ (было предложеніе) скораго поступленія на приходъ. Случалось, что стороннее влінніе требовало почему-либо см'ященія съ приходовъ тъхъ или др. священниковъ; владыка при этомъ всегда требовалъ самаго строгаго изследованія объ ихъ жизни и деятельности и после того или же оставляль ихъ на местахъ, если не находилъ вины, а видълъ только клевету или недоразумъніе, или же предоставляль имъ право искать др. мъстъ и даже предоставляль имъ мъста лучшія прежнихъ (извъстна исторія перемъщенія 5 священ. Волковыйскаго уъзда). Неръдко лучшіе приходы получали и такъ-называемые эпитимисты-священники, но это было для нихъ побуждениемъ и мърою испытания и исправления. И если, послъ такой милости, ихъ поведение не улучшалось, то

И если, послё такой милости, ихъ поведеніе не улучшалось, то къ нимъ прилагалось требованіе закона со всёми послёдствінми. Но требуя отъ священниковъ пребыванія въ званіи, къ которому они призваны и которое они добровольно взяли на свои рамена, высокопреосвященнёйшій Макарій хлопоталъ и обълучшей внёшней обстановке быта священниковъ. Неразъ поднимаемый вопросъ объ устройстве причтовыхъ домовъ и строеній всякій разъ представляемъ былъ владыкою въ правительственныя инстанціи съ ходатайствомъ о скорейшемъ осуществленіи проектовъ по сему вопросу; къ сожалёнію, дёло объртихъ домахъ и строеніяхъ перешло нынё болёе въ вёдёніе гражданской алминистраців, чёмъ луховной, и соединено съ тагражданской администраціп, чэмъ духовной, и соединено съ та-кими формальностями и затрогиваетъ столько живыхъ интересовъ, что осуществление этого дъла сопряжено съ большими трудностями и вызываетъ серьёзнын нареканія духовенства; такъ какъ прихожене, въ виду производящихся дъйствій комтакъ какъ прихожене, въ виду производящихся дъйствій коммиссій по устройству причтовыхъ домовъ, во многихъ мъстахъ совершенно прекратили съ своей стороны всякія попытки къ постройкъ сихъ помъщеній. Въ будущемъ надежда въ этомъ дълъ на строительный капиталъ, который вотъ уже нъсколько лътъ составляется и будетъ составляться въ Св. Сунодъ изъ ежегодныхъ восьми рублей, вычитаемыхъ изъ жалованья каждато сельскаго священника и 2 р. 40 к. съ причетника.

Извъстно, что со временъ графа М. Н. Муравьева отпускалось, по Высочайшему повельнію, ежегодно по 40 т. руб. въ пособіе духовенству. Распредъленіе этихъ денегъ зависъло отъ усмотрънія епархіальнаго начальства; но по причинъ этого усмотрънія далеко не всъ духовные пользовались означеннымъ по-

собіемъ. Владыка Макарій съ перваго же года своего служенія обратиль эту сумму въ пособіе, согласно Высочайшей воль, всему духовенству; по его распоряженію было образовано нъсколько коммиссій, которыя и занимались распредъленіемъ 40 т. между наличнымъ духовенствомъ епархіи; непогръщимости этимъ коммиссіямъ мы не приписываемъ, но все-таки никто изъ требующихъ не былъ обдъленъ пособіемъ. Въ послъдствіи это пособіе вошло въ составъ нормальнаго жалованья духовенству.

Наконецъ, вознившій съ 1870 г. весьма серьёзный для духовенства вопросъ объ обезпеченіи вдовъ, сиротъ и заштатныхъ духовныхъ, которыхъ мало обезпечивало епархіальное попечительство, съ такою энергіей поднятый и поддерживаемый всёми епархіальными съёздами и не менте сочувственно принятый Его Высокопреосвященствомъ, указавшимъ надежный путь къ разрешенію его, хотя и не могъ до сихъ поръ осуществиться, частію по несовершенству положеній представленныхъ проектовъ, а частію по внёшнимъ причинамъ, тёмъ не менте уже близокъ къ своему решенію и духовенство надется на скорое его осуществленіе. Сущность этого проекта и ходъ его развитія будетъ нами изложенъ печатно.

Призывая духовенство на полезную службу церкви и обществу, высовопреосвященный архипастырь и отличаль людей, усердно служившихъ. Никогда награды не были такъ обильны, вакъ во дни управленія владыки. Когда впервые быль ему представленъ въ 1868 г. списокъ нандидатовъ къ наградамъ, изъ коего неточно видны были служение и труды представляемыхъ и ясно ощущалось, что этотъ списокъ не выборка изъ тщательнаго обзора службы всего духовенства, а составленъ на основаніи случайныхъ рекомендацій благочинныхъ или др. лицъ, то владыка предложиль сделать поверку леть службы, наградь и поведенія всвух священнослужителей епархіи. Что же открылось? Явились на лицо такіе ветераны, которые, при хорошей аттестаціи, служили священниками болье 50 льть, пережили съ своими паствами трудное время возсоединенія уніи съ православною церковью и не имъли никакой паграды; другіе же, тавихъ же почти летъ службы, украшены были только набедренниками, иные же послъ послъдней награды прослужили 15-30 лътъ и больше не награждались. Владыка тотчасъ же наградилъ однихъ набедренниками, а о другихъ сдълалъ представление въ Св. Синовъ. Впечатавніе отъ обилія этихъ наградъ вызвало удивленіе духовенства и обрадовало награждаемыхъ. Объ одномъ

старив священникв, лежавшемъ уже на одръ бользни, намъ разсвазывали, что когда получилъ онъ въ награду камилавку, то тотчасъ же велълъ ещить ее, съ благоговъніемъ, осънивъ себя крестомъ, надълъ ее; но вскоръ онъ умеръ. Съ тъхъ поръ, по указанію владыки, заведенъ въ консисторіи таной порядокъ представленія къ наградамъ. Въ полномъ присутствіи членовъ консисторіи секретарь прочитываетъ алфавитный списокъ всъхъ священниковъ съ указаніемъ лътъ службы, послъдней награды, образованія \*) и поведенія, и при этомъ дълается выборка кандидатовъ къ наградамъ. Кромъ этого, владыка предоставилъ право и благочинническимъ совътамъ дълать представленія въ консисторію о достойныхъ къ наградамъ кандидатахъ и эти представленія всегда уважались, если не противоръчили даннымъ, находящимся въ консисторіи.

Какъ извъстно, владыка во всъ 10 лътъ, зимнее время проводилъ въ С.-Петербургъ, присутствуя, по Высочайшену повелънію, въ Св. Синодъ, на лъто же онъ возвращался въ Вильну, но возвращался не всегда въ одинаковомъ состоянім здоровья; нъсколько леть онь выдерживаль правильный курсь лечения минеральными водами въ своемъ загородномъ домъ Тринополъ, который, по прекрасному мъстоположению и устройству, едва ли имъетъ что-либо подобное въ России при др. архіерейскихъ каоедрахъ. Владыка обыкновенно велъ жизнь уединенную и весьма аккуратную, занимаясь епархіальными ділами, а еще бо-лістропровод продметому предметому поторієй перкви, и плодому этого уединенія было изданіє ніскольних томов тисторіи и въ томъ числъ послъдняго тома — блестящаго и капитальнаго, по своему изложенію и содержанію, посвященнаго исторіи западно-русской митрополіи XV и XVI въковъ. Это уединеніе прерывадось только обычнымъ прісмомъ разныхъ оффиціальныхъ лицъ и просителей и посъщениемъ владыки его почитателями. Для пріема просителей назначено было время 10—12 часовъ дня, и если была необходимость, то владыка принималь въ 5-6 часовъ вечера. При пріемъ духовныхъ лицъ, владыка былъ весьма доступенъ и любезенъ; обычныхъ низкоповлоненій онъ не любилъ и не принималь; при этомъ усадить священника въ кресло близь

<sup>\*)</sup> Справедливость требуетъ сказать, что владыка оказываль особое уваженіе образованію, и при открывшихся видныхъ вакансіяхъ, желаль видёть ихъ зам'вщенными людьми академическаго и лучшаго семинарскаго образовавія.



себя было обычнымъ пріемомъ владыки: съ терпъніемъ выслушиваль просьбы и доклады, направляя мысль просителей главнымъ образомъ на существо дъла; дорого цъня время, онъ избъгалъ и не допускалъ лишнихъ разглагольствій, часто безцълныхъ. Его гуманное обхожденіе произведило на ностителей чрезвычайно доброе впечатлъніе и имъло замътное вліяніе на взаимныя отношенія священнослужителей. Къ чести духовенства нужно сказать, что оно въ своихъ различныхъ отношеніяхъ къ владыкъ, было весьма почтительно и деликатно, такъ что владыка, не обинуясь заявлялъ объ этомъ и публично духовенству г. Вильны, когда оно въ 1873 г. прощалось съ нимъ по случаю выъзда въ С.-Петербургъ, и въ частныхъ разговорахъ и наконецъ, въ минувшемъ маъ, при прощаніи своемъ съ свитою, указалъ на это съ большимъ сочувствіемъ, сопоставивъ при этомъ духовенство литовской епархій съ духовенствомъ прежде управляемыхъ имъ епархій.

мирную, уединенную жизнь въ Тринополь высокопреосвященньйшій Макарій повременамъ оставлялъ по случаю ревизій церквей. Но ревизіи эти, къ сожальнію, не обнимали всей епаржій, состоящей изъ трехъ обширныхъ губерній; только нькоторыя ея части были счастливы тымъ, что видыли своего архипастыря. Владыку удерживали отъ генеральной такъ-сказать ревизіи епархіи и служебныя занятія и состояніе надорваннаго трудами здоровья и необыкновенная аккуратность жизни, нарушеніе которой отзывалось же на здоровьь. Осмыливаемся здысь высказать, что владыка чувствоваль это и не скрываль, открыто и съ сожальніемъ высказывая и при общихъ собраніяхъ духовенства Вильны и однажды предъ епархіальнымъ съвздомъ. За то, по порученію Его Высокопреосвященства, преосвященные выкаріи ежегодно посыщали церкви, такъ что ревизія всыхъ церквей епархіи правильно и тщательно совершалась чрезъ каждые три года. Во время ревизіи владыка произносиль поученія и къ духовенству относился съ обычною ласковостью.

За Его Высокопреосвященствомъ упрочилась слава знаменитаго оратора. Дъйствительно, нужно было видъть владыку во время изустнаго произнесенія (а такимъ оно всегда было) одушевленной проповъди, чтобы чувствовать всю ея сплу, а равно почувствовать полное уваженіе къ проповъднику. Не даромъже канедру Его Высокопреосвященства такъ любили окружать виленцы! Помимо обычной нравоучительной стороны въ проповъдяхъ владыки, въ нихъ видълся еще иной здраво обдуманный

планъ. Проповъди, произнесенныя въ 1869 году и отчасти въ последующие за нимъ годы, посвящены по преимуществу уясненію понятія о православін, существа его, о ревности въ православію и поспъществованіи ему какъ со стороны частныхъ сыновъ церкви, такъ и облеченныхъ оффиціальнымъ положеніемъ въ обществъ, которые, не нарушая свободы совъсти, могутъ и должны направлять обстоятельства и теченіе жизни такъ, чтобы дъло православія не проигрывало, а пріобрэтало бы большую силу и значение. Таковы его проповъди: вступительная 12 января 1869 г. при первомъ богослужении въ Вильнъ, въ день равноапостольной Маріи Магдалины 22 іюля, при открытіи, нынь почти не существующаго, общества ревнителей православія, и при прощаніи съ паствою предъ вывадомъ въ С.-Петербургт въ томъ же 1869 году. Необходимость въ проповъдяхъ такого рода была тогда ясна до осязательной очевидности. Проповъди въ ближайшие къ намъ годы направлены противъ индиферентизма въ въръ и нравственности, отъ котораго такъ не свободны православные виленцы. Кромъ упомянутыхъ проповъдей особенно остались въ памяти паствы след, проповеди Его Высокопреосвященства, сказанныя по особымъ случаямъ: при открытіи виленскаго военно-окружнаго суда, при освященін часовни, воздвигнутой въ память М. Н. Муравьева, при выпускъ воспитанницъ изъдуховнаго женскаго училища. въ годовщину Святодуховского братства, и особенно въ день юбилея Литовской луховной семинаріи.

Такова была дъятельность по управленію Литовскою епаркією высокопреосвященнъйшаго Макарія, Высочайшею волею возведеннаго на кафедру московской митрополіи 8 минувшаго апръля! Въ эти 10 лътъ литовская епархія, идя бодро по пути обновленія и реформъ, достигла возможнаго порядка и, не ошибемся, если скажемъ, заняла одно изъ лучшихъ мъстъ въ ряду другихъ епархій всероссійской церкви. (Вил. Еп. Въдом.).

#### ПОПРАВКА.

Просимъ читателей въ майско-іюньской кн. "Православ. Обозрънія" въ статьъ "Чудеса Христовы" исправить на стр. 344, строки 16—24 слъдующимъ образомъ: "недостаточны, ошибочны и ведутъ къ опаснымъ выводамъ тъ доказательства христіанства, по которымъ въ чудъ уважается лишь одно могущество на счетъ ихъ истиннаго достоинства, и которыя утверждаясь на одной чудодъйственной силъ въ ней лишь признаютъ то, что придаетъ ученію авторитетъ истины".

### объявленія.

## ПЧЕЛОВОДСТВО – САМОУЧИТЕЛЬ

священника Тульской губернін, Ефремовскаго узада, села Лованова.

А. И. Успенскаго,

УПРОЩЕННОЕ И ЧИСТО ПРАКТИЧЕСКОВ.

Тула, 1879 года.

Издана новая по пчеловодству книга, писанная тою рукою, какая слишкомъ 30 лътъ работала на пчельникъ и въ ульяхъ. Рекомендуется для сельскихъ школъ, въ видахъ распространенія упавшаго у насъ знанія водить пчелъ самымъ дешевымъ и упрощеннымъ способомъ, но съ двойною пользою въ сравненіи съ рутиннымъ пчеловодствомъ.

Цъна книги 40 коп. и пересылка на счетъ автора, къ которому и прошу адресоваться. Для сельскихъ школъ  $10^{\rm o}/_{\rm o}$  скидки.

#### печатать позволяется

еъ темъ, чтобы по отпечатаніи представлено было въ цензурный комитетъ узакоменное число экземпляровь. Москва, іюля 26 дня 1879 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

# СЛОВО

### ВЪ НЕДЪЛЮ 4-ю ПО ПАСХЪ,

СКАВАВНОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ДИМИТРІЕМЪ, АРЖІЕПИСКОПОМЪ ВОЛЬН-СКИМЪ И ЖИТОМИРСКИМЪ,

ВЪ ЖИТОМИРСКОМЪ КАОЕДРАЛЬНОМЪ СОБОРЪ.

Се эдравь быль еси, ктому не согрышай, да не горше ти что будеть. (Іоан 5. гл. 14).

Такъ сказалъ Господь нъкоему человъку, котораго Онъ исцълилъ отъ тяжкой тридцати-осьми-лътней болъзни. Можно себъ представить, братіе, какъ безотрадно было положеніе несчастнаго страдальца, какъ тяжело было переносить столь долговременную бользнь; за то какъ радостно было послъ такой бользни увидъть себя здоровымъ, какъ памятенъ долженъ быть для него урокъ: "ктому не согръщай, да не горше ти что будетъ".

Нелегко конечно подвергаться в всякой бользил; тяжело и прискорбно переносить и не столь продолжительныя страданія твлесныя. Но если кому попустить Господь подвергнуться страданіямъ бользин, тотъ по крайней мъръ пусть изрлечетъ изъ своего состоянія всю пользу, какую оно можетъ принести

Digitized by Google

душъ его, чтобъ и самое тятніе внышняго человыка послужило средствомъ къ обновленію человыка внутренняго.

Что причиною нашихъ бользней? Врачи земные для каждаго вида бользней находять много причинь, но Врачь небесный указываетъ одну — самую первую и главную причину всъхъ бользней человъческихъ-въ гръхъ: "ктому не согръщай, да не горше ти что будетъ". И дъйствительно, въ рако не было болъзней, ни печали ни воздыханія: онъ нвились послъ гръхопаденін, какъ неизбъжныя его следствія, когда сказано было падшимъ людямъ: "проклята земля въ дълбкъ твоихъ, въ печалбкъ сивси тую вся дни живота твоего, въ бользняхъ родиши чада твоя". Но и нынъ не гръхъ ли-въ разныхъ видахъ невоздержанія, въ разныхъ способахъ злоупотребленія своими силами и способностами, въ сильныхъ проявленіяхъ страстей — служитъ главною и существенною причиною многоразличныхъ страданій, коимъ подвергается наше тіло? Правда, при настоящемъ преобладаніи зла въ міръ, при постоянномъ извращеніи въ нашихъ обществахъ порядка и правилъ строго умъренной жизни по заповъдямъ Божівмъ, иные подвергаются бользнямъ повидимому не по своей винъ, хотя впрочемъ никто изъ насъ не можетъ почитать себя совершенно невиннымъ: но и эти кажущіяся неповинными страданія иміють свой корень въ нашей гръховной природъ, и попускаются Промысломъ Божіниъ для исцеленія насъ отъ древней язвы греховной. Во всякомъ случав, постигаетъ ли насъ болвань по нашей винв или нвтъ. она есть наказаніе за гръхи, но наказаніе не гивва, а любви Отца небеснаго, которая самымъ наказаніемъ временнымъ; ведетъ насъ ко благому въчному. Во всякомъ случав намъ должно благодарить Господа, когда Онъ попускаеть на насъ бользни тълесныя. Если мы сами бываемъ причиною своихъ бользней, если онв происходять отъ нашей невоздержной, несогласной съ законсиъ Божіниъ жизни: то должно благодарить Господа, который по милосердію Своему "наказуеть" насъ здісь, "да не съ міромъ осудитъ" въ въчности, который попускаетъ намъ "пострадать плотію, да престанемъ отъ гръха, предаетъ насъ во измождение плоти, да духъ спасется". Если же бользнь постигаетъ насъ повидимому безъ нашей вины, твиъ паче должно благодарить Господа, который подаеть намъ случай



"въ терпъни стяжать свою душу", и чрезъ легкое печали временной достигнуть высоты въчной славы и радости во царствіи Божіемъ. Такое благопокорное и благодарное терпъніе бользней не только послужить къ очищенію души нашей отъ сквернъ гръховныхъ, но и вмънится намъ въ великую заслугу. Упоминаемый въ притчъ евангельской Лазарь не какими-либо особенными подвигами, а благодушнымъ терпъніемъ бользни и сопряженныхъ съ нею скорбей удостоплся "несену быти ангелами на лоно Авраамово". Въ исторіи Церкви христіанской, въ ликахъ прославленныхъ Богомъ святыхъ мы также видимъ многихъ, которые, безъ особенныхъ какихъ-либо подвиговъ и дълъ, однимъ благодушнымъ и благодарнымъ терпъніемъ бользней тълесныхъ взошли на высшую степень христіанскаго совершенства и прославлены Богомъ на ряду съ великими подвижниками въры.

Впрочемъ и самое время бользни можетъ быть весьма благоплодно для души нашей, если воспользуемся имъ какъ должно.

И вопервыхъ, во время бользии мы можемъ научиться лучше познавать самихъ себя, безпристрастиве разсматривать свое внутреннее состояніе. Доколь мы наслаждаемся здоровьемъ, влаемся въ молвъ житейскихъ попеченій, проводимъ время въ разсвинности и развлеченіяхъ; дотоль совъсть наша не можетъ оказывать надъ нами всей своей силы и власти, правственное самосознание наше бываетъ тускио и слабо, мы не имвемъ ни побужденія ни времени тщательное разсмотроть свою душу, изследовать все движенія своего сердца. Но когда болезнь приновываеть насъ въ страдальческому ложу, когда мы принуждены бываемъ оставить не только всё развлеченія, вабавы, удовольствія а и самыя занятія и дела свои, уединиться отъ всехъ и всего, быть занятыми только сами собою, тогда покровъ самозабвенія упадаеть, взоръ нашъ невольно обращается на свое внутреннее состояніе, голосъ совъсти раздается громче въ пустынъ души нашей, глубина сердца нашего освъщается ярче, вся протекшая жизнь наша какъбы оживаетъ въ нашемъ совнаніи, и внутренній человъкъ нашъ является въ своемъ подлинномъ видъ: всъ дъла наши, всъ чувства, наклонности, желанія и намітренія являются предъ духовнымъ взоромъ нашимъ, наковы они есть на самомъ дълъ. Воспользуйся же, возлюблен-37\*

Digitized by Google

ный, этимъ истинно драгоцвинымъ временемъ самоповнанія для върнаго познанія самого себя. Осмотри всъ гръховныя дъйствія свои со встии предшествовавшими имъ нечистыми побужденіями и страстными порывами сердца, со всёми гибельными ихъ последствіями и плодами. Внивни глубже въ свое сердце, чтобы видеть, чемъ оно живетъ и движется, -- любовію ли къ Богу и ближнему, или самолюбіемъ и любовію къ міру; къ чему стремится и чего ищетъ, парствія ли Божія, или зенныхъ сокровищъ и плотскихъ наслажденій? Разбери, при світь совъсти и закона. Божія и самыя дъла твои,-по Бозъ ли они содъланы", или изъ побужденія честолюбія и корысти, человъкоугодія и лицемърія? Тогда и безъ напоминанія близкихъ тебъ людей, почувствуещь нужду очистить сердце свое покаяніемъ, умиротворить совъсть свою исповъданиемъ гръховъ своихъ предъ Богомъ. А когда Господь возвратитъ тебъ здоровье, то начертай неизгладиными письменами не только въ умв и памяти, а преимущественно въ совъсти и сердцъ своемъ оное слово Господне: "се вдравъ былъ еси, ктому не согръщай, да не горше ти что будетъ".

Съ другой стороны, во время бользии им правильные повнаемъ и всв временныя блага, которыми пользуемся въ жизни. Пользуясь здоровьемъ, мы ни о чемъ такъ мало не думаемъ какъ о здоровью, и ни чемъ такъ много не злоупотребляемъ, какъ собственнымъ здоровьемъ. Не ръдко проводимъ дни и ночи или въ неумфренныхъ удовольствіяхъ или въ непомфрныхъ трудахъ, истрачиваемъ силы и кръпость на чувственныя, видимо истощающія и унижающія насъ наслажденія, не думая о томъ, какъ трудно бываетъ возвратить потерянное и какъ невозножно оживить увидшую жизнь. Напротивъ, сраженные болъзненнымъ недугомъ, мы живо чувствуемъ, какого неоцънимаго ничъмъ блага лишается человъкъ съ потерею здоровья; вполит убъждаемся, что здоровье есть драгоцвинвиший даръ Божій, котораго не купишь за всв сокровища міра, котораго не изобратеть вся мудрость человаческая, если не подасть его самъ Господь и Владыка жизни нашей. Наслаждаясь вдоровьемъ, ны плъняемся сокровищами и богатствомъ земнымъ, увеселяемся знавами чести и власти, увлекаемся забавами и удовольствіями. Во время бользни ноть моста этому увлеченію.

Для страдальца, стоящаго на краю гроба, что значать всв сокровища міра, какъ не безполезный и ненужный ни къ чему соръ и прахъ? Что всв почести и слава, какъ не пустой и бевсодержательный звукъ? Что всв утвхи плотскія, накъ не обманчивый сонъ? Наслаждаясь здоровьемъ и благами жизни, мы ны скорие всего забываемь о Податели всихъ благъ-Боги, не цвимъ даровъ любви и благости Отца небеснаго. Но въ скорбные часы бользни, когда вся мудрость и сила человъческая является безсильною, когда мы ищемъ помощи и не находимь ее на землъ,-вворъ нашъ невольно обращается къ небу и оттоль ожидаеть помощи и утвшенія. Тогда перестаемь думать, что человъкъ самъ творецъ своего счастія; вполнъ убъждаемся, что есть невидиная, всемогущая сила, которая можетъ обратить въ ничто всякую силу и всякія средства человъческія,есть высочайщая Премудрость и Правда, которая "мертвитъ н живить, смиряеть и возносить"; есть высочайшая Любовь, которая подаеть намь "и жизнь и дыханіе и все", которою "мы живемъ и движемся и есмы". О, еслибъ эти чувствованія, которыя невольно возбуждаются въ страждущемъ бользнію, -- это ощущение величия и драгоцинности жизни и здоровья, какъ великаго дара Божін,-это отвращеніе отъ благъ временныхъ и тявиныхъ, которыми возбуждаются и питаются наши страсти,эта преданность безконечной премудрости и благости Отца небеснаго-были также живы и сильны въ насъ и въ то время, когда мы наслаждаемся здоровьемъ! По крайней мъръ, по избавленіи отъ бользии, каждому должно глубоко напечатльть въ сердцъ своемъ наставление небеснаго Врача: "се! здравъ былъ еси, ктому не согръшай, да не горше ти что будетъ!

Въ состояни бользни мы лучше научаемся и любить своихъ ближнихъ, чувствовать въ нихъ нужду, цёнить по достоинству ихъ помощь, въ особенности благодатную помощь служителя Церкви Христовой. Пользуясь всею крепостію силъ, мы легкомысленно смотримъ на дёлаемыя намъ другими одолженія и услуги, на оказываемую намъ помощь нашими ближними: намъ кажется, что мы легко можемъ обойтись и безъ нихъ. Не такъ научаетъ насъ смотрёть на это бользнь. Когда мы одни недвижимо простерты на одре, снедаемые внутреннимъ пламенемъ, удручаемые страданіями, когда сами себе не въ состоя-

ній доставить ниже капли воды: тогда одно посвіщеніе квиълибо болъзненнаго одра нашего-со словомъ участія и состраданія сердечнаго-не покажется ли намъ дороже всёхъ утёхъ и радостей мірскихъ? Тогда одна чаша воды, устужающей языкъ нашъ, не покажется ди намъ такимъ благодъяніемъ, за которое иы не можемъ воздать по достоянію? Тогда приближающійся къ намъ врачь не является ли намъ ангеломъ, посданнымъ отъ Господа? Но если болвань усиливается, если опасность увеличивается, то отъ кого ожидаетъ тогда помощи душа страждущая? Отъ того человъка, котораго быть-можетъ часто отвращалась во дни разсвянности и легкомыслія,отъ служители престола Божія, на котораго научается теперь смотръть какъ на истиннаго посланника Божія, какъ на своего единственнаго благодътеля. Ему повъряетъ мучительную тайну своего сердца, отъ устъ его почерпаетъ целительный бальзамъ высокихъ утъщеній евангельскихъ, отъ рукъ его пріемлетъ источникъ истинной жизни и здравія душевнаго и тълеснаго-животворящее тело и кровь Господа Інсуса Христа, и отсюда получаетъ силу и мужество на побъдоносную борьбу съ болъзнію. Не должно ли желать, чтобъ эти чувства любви и уваженія къ ближнимъ утвердились въ насъ навсегда и по избавленіи отъ бользни; чтобъ и въ этомъ отношеніи мы никогда не согръшали, сдълавшись здравыми?

Такъ можно и должно, братіе мои, и самыя страданія твлесныя обращать въ величайшее для себя благо, въ истинную пользу и спасеніе души своей! Ибо для этой собственно цвли Господь и попускаетъ намъ подвергаться болванить,—"во изможденіе плоти, да духъ спасется". Но это возможно только подъ твмъ непремъннымъ условіемъ, если, по избавленіи отъ бользни, будемъ исполнять свято наставленіе своего Господа и Спасителя: "се здравъ былъ еси, ктому не согръщай, да не горше ти что будетъ". Аминь.

# ПРОИЗВОЛЬНОЕ ЗАРОЖДЕНІЕ.

Лекція Дж. Тиндалля въ Лондонскомъ королевскомъ Иституть.

Тиндалль принадлежить къ числу первоклассныхъ ученыхъ нашего времени и хорошо извъстенъ русской образованной публикъ по своимъ превосходнымъ изследованіямъ и популярнымъ лекціямъ о теплотв и свъть. Знаменитый ученый, Тиндалль въ то же время и ръдкій писатель. Самые трудные для пониманія физические процессы и явленія онъ умфетъ раскрывать предъ слушателями и читателями своихъ лекцій съ такою ясностью, съ такою наглядностью, что человёкъ видитъ, какая простотавъ самыхъ мудреныхъ явленіяхъ природы и какая мудрость въ самыхъ простыхъ. Небольшія формулы Тиндалля, говоритъ аббатъ и физикъ Муаньо, проникаютъ гораздо лучше въ глубь явленій, чъмъ всякія мудреныя упражненія въ трактатахъ по математической оптикъ". Всъ его труды быстро переводятся на другіе языки и читаются съ живымъ интересомъ и пользой. По словамъ Гельмгольца распространеніе популярных сочиненій Тиндалля можетъ служить къ удовлетворенію действительной духовной потребности нашего времени въ точномъ и основательномъ знакомствъ съ физическими явленіями. Предлагаемая

здась въ русскомъ перевода лекція его о произвольномъ зарожденіи въ свою очередь заслуживаетъ полнаго вниманія просващенныхъ читателей не только по обычнымъ достоинствамъ всахъ произведеній Тиндалля и даже не только по особой важности и интересности вопроса, который составляетъ предметъ этой лекціи, но и по тому, какъ онъ его рашаетъ.

Всемъ образованнымъ дюдямъ достаточно известно и ощутительно, какое давленіе на современные умы производять новыя ученія дарвинистовъ или точное эволюціонистовъ о происхожденіи человъка и его положеніи въ природъ. Въ концъ всего новыя ученія, будто человань произошель путемь посладовательнаго и постепеннаго развитія отъ низшихъ животныхъ, неизбъжно ведутъ нъ дальнъйшимъ и важнъйшимъ вопросамъ, какіе только могуть возникать въ головів человіна. Въ самомъ дълъ, если человъкъ есть прямой кровный потомокъ обезьянъ и вообще животныхъ, то разбирая такимъ же порядкомъ его родословную дальше, эволюціонисты естественно идуть по восходящей линіи отъ обезьянъ все къ низшимъ и низшимъ животнымъ, вообще организмамъ, до тъхъ поръ, пока въ такой родословной и самое смълое воображение не упрется въ первый живой зародышъ. Тогда неизбъжно является вопросъ: откуда же явился первый зародышь? Эволюціонисты, усиливаясь создать міръ безъ Творца, по своей логивъ прямо приходять въ завлюченію, что первый простійшій живой организмъ на землі зародился "произвольно". Отсюда возникла гипотеза о самопроизвольномъ зарожденім (generatio aequivoca, generatio spontanea). Какъ гипотеза, идея произвольнаго зарожденія не нова: мы найдемъ ее въ древнихъ религіозныхъ космогоніяхъ, у греческихъ философовъ, даже у Аристотеля, у средневъковыхъ ученыхъ и далье. Нъкоторые алхимики дълали попытки искусственно произвести въ своихъ лабораторіяхъ такія сміси различныхъ веществъ, чтобы получалось живое существо, homunculus. Наконецъ въ нашемъ столътіи идея произвольнаго зарожденія перешла въ научную гипотезу и получила новое значеніе. Некоторымъ ученымъ пришло на мысль подтвердить эту гипотезу прямымъ опытомъ, и основываясь на своихъ опытахъ, они стали утверждать, будто въ самомъ деле въ неживомъ веществе сами собою зарождаются и размножаются живые организмы, -- не отъ свиянъ или зародышей, а другимъ путемъ. Отсюда и самое ученіе о произвольномъ зарожденім называется также гетерогенизмомъ. Нашлись однако и другіе ученые, и между ними особенно извъстенъ Пастёръ, которые не поддались искушенію удовлетвориться легкимъ решеніемъ великаго вопроса. Повторяя тввже самые опыты съ большею тщательностью и производя новые, эти ученые не получали живыхъ организмовъ тамъ, гдв были устранены зародыши уже существующіе. Появленіе живыхъ организмовъ они просто объяснями темъ, что въ воздухе вивств со всею пылью носится безчисленное иножество зародышей, и эти зародыши, благодаря своей крайне ничтожной ведичинъ, проникаютъ всюду и вызываютъ при благопріятныхъ условіяхъ, особенно въ бродящихъ и гніющихъ жидкостяхъ, появленіе живыхъ организмовъ. Отсюда и самое ученіе, отрицающее произвольное зарожденіе, называется панспермизмомъ. Что въ воздухъ дъйствительно носятся миріады органическихъ зародышей, и эти зародыши могутъ вызывать появленіе живыхъ организмовъ это достаточно доказано микроскопическими изследованіями, признается върнымъ и гетерогенистами. Но такъ какъ существование зародышей еще не исключаетъ произвольнаго зарожденія, то все-таки остается вопросъ: не следуеть ли въ нъкоторыхъ случаяхъ появление живыхъ организмовъ приписать произвольному зарожденію? Объ этомъ и ведется до сихъ поръ ожесточенный споръ съ объихъ сторонъ. Для ръшенія спора, само собою разумъется, нуженъ рядъ такихъ опытовъ, которые по своему значенію и выполненію удовлетворяли бы встыть научнымъ требованіямъ противныхъ сторонъ и не оставлями бы мёста дальнёйшимъ сомнёніямъ и пререканіямъ.

Нельзи не видъть, что послъднее труднодостижимо. Вопросъ о происхожденіи жизни слишкомъ важенъ, а явленія, которыхъ онъ касается, незримы и неосязаемы именно въ тотъ моментъ, когда совершается тайна жизни. Изследователь можетъ судить объ этой тайнъ единственно только уже по результатамъ процесса, а между трмъ есть общечеловъческая слабость приносить факты въ жертву теоріи и видіть въ опыті только то, чего требуетъ любимая теорія. Однако, когда за діло берется такой крупный ученый и главное-такой неподражаемо искусный экспериментаторъ, вакъ Тиндалль, и когда онъ путемъ своихъ остроумныхъ и безупречно выполненныхъ опытовъ убъждается и убъждаетъ въ томъ, что произвольнаго зарожденія не существуєть, а появленіе живыхъ организмовъ во всёхъ случаяхъ следуетъ приписать зародышамъ, которые незримыми тучами носятся въ воздухв, вызывая и распространяя въ однихъ случаяхъ плесень, въ другихъ броженіе, гніеніе и разныя заразительныя бользни; тогда нужно запастись новыми и лучшими опытными доказательствами или же особаго рода смелостью, чтобы принимать и удерживать ученіе о произвольномъ зарожденіи. Такимъ образомъ следующая далее лекція Тиндалля, помино своего высокаго научнаго интереса, даетъ надежную опору върующему человъку противъ модныхъ ученій о происхожденіи и развитіи живыхъ существъ. Достаточныя подробности по исторіи вопроса и свъденія о пріемахъ, какіе употребляются для его ръшенія на опытъ, читатель увидитъ изъ самой лекціи.

П. Милославскій.



На десять минутъ ходьбы отъ небольшаго домика, который я устрониъ себъ въ Альпахъ, есть маленьное озеро, образуемое тающимъ снъгомъ, который покрываетъ сосъднія вершины. Въ самомъ началъ лъта вода въ этомъ озеръ не показываетъ ни мальйшихъ признаковъ жизни. Но вотъ въ концъ іюля или въ началь августа въ немъ появляются безчисленные рои хвостатыхъ организмовъ, которые ръзвятся на солнечныхъ лучахъ въ болъе мелкихъ мъстахъ озера, вблизи его береговъ, и подымаютъ рябь на глубокихъ мъстахъ, куда они бросаются при наступленіи опасности. Откуда происходить такое множество живыхъ существъ и притомъ каждый годъ? Вопросъ таковъ, что сразу на него нелегко отвъчать. Въ продолжение многихълътъ я ни разу не замвчалъ въ озерв ни взрослой лягушки, ни малъйшаго слъда лягушечьей икры. И еслибъ я не былъ своими ивсявдованіями застраховань оть ошибки, я пожалуй нашель бы совершенно естественнымъ сказать вивств съ Матіоле, что головастиви зародились въ грязи подъ живительнымъ вліяніемъ солнечныхъ лучей.

Въ теченіе многихъ стольтій безъ колебаній допускалось произвольное зарожденіе организмовъ, развитыхъ не менье лягушки, потому что совершенно недоставало опыта, который могь бы разсвять это заблужденіе. Въ этомъ пунктв, какъ и въ другихъ, авторитетъ Аристотеля оказывалъ свое деспотическое вліяніе надъ умами людей. Спустя почти двадцать стольтій посль Аристотеля, еще безъ мальйшаго затрудненія допускали произвольное зарожденіе тамъ, гдв въ наши дни и самые рыяные поборники этого ученія отвергли бы его какъ нечто чудовищное. Напр. полагали, что раковины всевозможныхъ видовъ зараждаются сами собою; предполагали далье, что угри самопроизвольно возникаютъ изъ Нильской тины; думали, что кошениль есть самораждающійся продуктъ листьевъ, которыми она питается; что крылатыя насекомыя, змери, крысы и мыши тоже могутъ раждаться безъ всякаго половаго вмешательства.

Наиболье плодородною почвой для зарожденія жизни безъ пред-

Digitized by Google

ковъ представлялось гніющее мясо. При недостати свъдъній, какими мы обязаны теперь болье глубокому изученію фактовъ, мысль, что мясо обладаетъ и дъйствуетъ такою производительною способностью, довольно естественна. Я припоминаю, какъ однажды, когда мит было льтъ 10 или 12, при мит разръзывали кусокъ плохо просоленной говядины, и я увидъль, что внутри его копошилось множество червей. Безъ малъйшаго колебанія я ръшиль, что эти черви зародились отъ самаго мяса. Въ тупору у меня не было никакихъзнаній, которыя могли бы исправить или опровергнуть такое заключеніе, и оно казалось мит тогда совершенно очевиднымъ. Дътство отдъльной личности есть образъ дътства цълаго общества, и представленіе, о которомъ идетъ ръчь, раздълялось всъми людьми въ продолженіе почти двухъ тысячъ лътъ.

Въ 1668 году явленія зарожденія сталь изучать знаменитый Франчески Реди, врачь великихъ герцоговъ Тосканскихъ Фердинанда II и Косьмы III и членъ Академіи Чименто (del Cimento). Онъ обратилъ вниманіе на червей въ гніющемъ масъ и задаль себъ вопросъ, откуда они происходятъ. Но онъ не удовольствовался одними размышленіями или догадками, какія строили его предшественники на основаніи своихъ несовершенныхъ наблюденій. Наблюдая мясо на пути его перехода изъ свъжаго состоянія въ состояніе порчи, но еще до появленія червей, онъ замічаль постоянно присутствіе мухъ, которыя во множествъ роились и облівпляли мясо. Это обстоятельство натолкнуло его на мысль, что можетъ быть черви были еще несовершенно развившіяся личинки этихъ мухъ.

Индуктивная догадка всегда предшествуетъ опыту, но въ концѣ всего все-таки только опытъ рѣшаетъ дѣло. Реди, которому это было не безъизвѣстно, поступилъ послѣдовательно. Положивъ въ стаканъ кусокъ свѣжаго мяса, онъ закрылъ этотъ стаканъ листкомъ бумаги и затѣмъ увидѣлъ, что гніеніе мяса промсходило своимъ чередомъ, какъ обыкновенно, но червей на мясѣ уже не появлялось. Между тѣмъ то же самое мясо, оставленное въ открытомъ стаканъ, черезъ короткій промежутокъ времени уже кишило этими организмами. Далѣе Реди замѣнилъ листъ бумаги тонкой и рѣдкой тканью, сквозь которую запахь мяса могъ легко проходить. Мухи слетались на эту ткань и клада на

нее свои янчки. Но такъ какъ петли ткани были слишкомъ малы, и яйцо мухи не могло проскочить сквозь нихъ въ стаканъ, то на мясъ опять не оказывалось ни одного червяка. Напротивъ поверхъ ткани ихъ развелось многое множество. Повторяя такого рода опыты, Реди разрушилъ прежнюю въру въ произвольное зарожденіе червей въ мясъ, а за одинъ разъ конечно подорвалъ и многія другія представленія, вытекавшія изъ этой въры. Борьба, начавшаяся такимъ образомъ, была потомъ продолжена Валлиснери, Швамердамомъ и Реомюромъ, которымъ удалось изгнать изъ ученыхъ головъ своего времени мысль о произвольномъ зарожденіи. Прибавимъ, что относительно такихъ сложныхъ организмовъ, съ какими они имъли дъло при своихъ изысканіяхъ, эта мысль устранена разъ навсегда.

Но изобрътение и усовершенствование микроскопа, нанося послъдній ударъ большей части мизній, до тэхъ поръпринятыхъ и обнародованныхъ относительно произвольнаго зарожденія, отврыло въ то же время цвлый живой міръ, состоящій изъ существъ до того малыхъ, до того близкихъ по своимъ размърамъ къ атомамъ, что переходъ этихъ послъднихъ въ живые организмы не вамедлиль представиться накоторымь умамь самою простою вещью. Настои животныхъ и растительныхъ веществъ, выставленные на воздухъ, покрывались и наполнялись милліонами маленькихъ существъ, которыя совершенно ускользали отъ невооруженнаго глаза, но были ясно видимы подъ микроскопомъ. Этимъ организмамъ дали название инфузорій, по мъсту ихъ происхожденія—въ настояхъ (infusio). Было найдено также, что застоявшіяся лужи переполнены ими. И очевидная трудность отврыть зародыши такихъ существъ, когда они и сами едва уловии і, какъ разъ оказалась самымъ благопріятнымъ условіемъ для привнанія снова теоріи гетерогенезиса или произвольнаго варожденія.

Ученый міръ не замедлиль раздёлиться на два враждебныхъ лагеря, въ которыхъ мы можемъ указать здёсь только ихъ представителей. Съ одной стороны мы находимъ Бюффона и Нидгома: первый безъ всякихъ опытныхъ доказательствъ признавалъ существованіе органическия частиць, второй предполагалъ кавую-то спеціальную растительную силу, которая соединяетъ частицы вещества для образованія живыхъ существъ. Съ другой

стороны мы видимъ знаменитаго аббата Лазаро Спалланцани: онъ въ 1778 г. публиковалъ результаты своихъ изследованій противоположные темъ, какіе объявлялъ Нидгамъ въ 1748 г., и притомъ полученные по методу, строгая точность котораго должна была совершенно опрокинуть убежденія, основанныя на работахъ его предшественника. Онъ наливалъ органическіе настои въ стклянки, наглухо зашивалъ горлышко этихъ стклянокъ на паяльной трубкв, потомъ доводилъ жидкость до температуры 100°, т.-е. до кипенія, и наконецъ помещаль ихъ въ температуры, благопріятныя для развитія жизни. Жидкости оставались безъ переменія въ продолженіе цельіхъ месяцевъ и когда наконецъ стклянки открывали, въ нихъ не находили и следа живыхъ существъ.

Позволю себъ забъжать впередъ открытій, сдъланныхъ позже, и скажу, что успъхъ опытовъ Спалланцани зависвлъ единственно отъ мъстности, гдъ они были производимы. Атмосфера, въ которой онъ находился, должно-быть была свободна отъ самыхъ живучихъ инфузорныхъ зародыщей, а иначе его опытъ все-таки даль бы въ результать живыхъ существъ, какъ это и доказаль долгое время спустя Уаймень. Но у Спалланцани опровержение теоріи произвольнаго зарожденія отъ этого нисколько не теряетъ въ доказательности и вовсе не устраняется тамъ, что другіе ученые, повторяя его опыть, находили живыя существа тамъ, гдв онъ ихъ не получалъ. Эта разница скорве придаетъ сиду его опроверженію. Если въ самомъ діль два экспериментатора, одинаково искусные и осмотрительные, производять опыты независимо одинь отъ другаго, въ различныхъ мфстахъ, надъ одними и тъми же настоями, при помощи одинаковыхъ пріемовъ, и одинъ изъ нихъ получаетъ живыя существа тамъ, где у другаго ничего не выходитъ; тогда очевидно отсутствіе организмовъ, хорошо доказанное въ одномъ изъ этихъ случаевъ, и присутствіе ихъ въ другомъ должно быть приписано вившательству какого-нибудь посторонняго элемента, несвойственнаго самымъ настоямъ.

Ствлянки Спалланцани, запаянныя на дампв, заключали въ себъ лишь ничтожное количество воздуха, и такъ какъ потомъ стало извъстно, что для жизни необходимъ кислородъ, то и ръшили, что отсутствие живыхъ организмовъ, доказанное Спаллинцани, могло зависьть именно отъ недостатка въ этомъ животворномъ газъ. Чтобы разсъять на этотъ счетъ всякія сомнънія, Шульце, въ 1836 г., наполнилъ стилянку до половины ея перегнанной водой и прибавилъ туда животныхъ и растительныхъ веществъ; затъмъ предварительно прокипятивши эту смъсь, чтобы уничтожить живые организмы, какіе уже могли тамъ находиться, Шульце каждый день пропускалъ чрезъ стилянку посредствомъ аспиратора воздухъ, напередъ того уже прогнанный сквозь нъсколькихъ шаровъ съ концентрированной сърной кислотой, посредствомъ которой онъ разсчитывалъ убить всъ носящіеся въ воздухъ живые зородыши. Этотъ опытъ былъ продолжаемъ съ мая мъсяца по августъ, и—ни одной инфузоріи не оказалось.

Здесь успект Шульце все еще зависель отъ того, что онъ производиль свой опыть въ сравнительно чистомъ воздухъ. Но даже и въ достаточно чистомъ воздухв удача такого опыта сильно подвержена случайностямъ. Зародыши могутъ проходить сквозь сфрную вислоту не смачиваясь ею и не подвергаясь порчъ, если не принять для задержки ихъ какихъ нибудь экстренныхъ предосторожностей. Не разъ случалось мив, когда я повторяль опыты Шульце, не получать техъ результатовъ, какіе удавались ему. Также какъ и я, терпъли неудачу и другіе. Дъло въ томъ, что воздухъ проходитъ сквозь шары съ сърной кислотой въ формъ пузырьковъ. И если хотятъ, чтобы воздухъ въ самомъ двив былъ очищенъ вполнв, тогда необходимо заставить его проходить настолько медленно, чтобы всв носящіяся въ немъ вещества, до самаго центра воздушнаго пузырька, смачивались разъедающею жидкостью. Но при такихъ предосторожностяхъ и простая вода, оказывается, такъ же дъйствительна, какъ сърная кислота. Употребляя воздушный насосъ въ очень нечистомъ воздухъ, я пропускалъ такимъ способомъ этотъ воздухъ въ продолжени нъсколькихъ недъль сначала чрезъ шары, наполненные водой, а потомъ чрезъ сосуды съ органическими настоями, и у меня не обнаруживалось нимальйшаго признава появленія жизни въ подвергаемой опыту жидкости. Зародыши были не убиты, а только задержаны. И что еще важнъе, употребление воды устраняетъ возражение, какое могло быть сдълано противъ способа Шульце, именно, что воздухъ быль

измъненъ отъ соприкосновенія съ сильно разлагающимъ веществомъ.

За краткимъ мемуаромъ Шульце, напечатаннымъ въ Poggendorff's Annalen за 1836 г. посавдовало въ 1837 г. сообщение Шванна, то же краткое, но плодотворное по своимъ важнымъ последствіямь. Мы видели, что Реди хорошо убедился въ томъ. что въ гніющемъ мяся черви обязаны своимъ происхожденіемъ янчкамъ, положеннымъ мухами. Но онъ не зналъ, да и не могъ знать настоящаго значенія гніенія. У него не было инструмента, который могъ бы ему открыть, что самое гнісніе происходить всявдствіе развитія живыхь организмовь. Сообщеніе Шванна, о которомъ только-что упомянуто, въ первый разъ покавываетъ эту истину. Шваннъ илалъ кусокъ мяса въ стилянчу, до трети оя вибстимости наполненную водой, уничтожаль въ ней посредствомъ кипяченія всёхъ зародышей и потомъ пропитываль ее въ теченіе нёсколькихъ мёсяцевъ прокаленнымъ воздухомъ. Въ продолжение всего этого времени у него не показывалось ни плъсени, ни инфузорій, ни гніенія; мясо не портилось, и жидкость оставалась такой же прозрачной, какою ее видели тотчасъ послъ кипяченія. Послъ этого Шваннъ мъняль вещества, подвергаемыя опыту, но результаты оставались безъ перемены. Изъ сего этого онъ заключиль, что гніеніе происходить всявдствіе разложеній, имеющихъ место въ органическихъ веществахъ, когда въ нихъ развиваются макроскопические организмы. Эти организмы происходять, какъ видно, не изъ воздуха, а скорве изъ чего-то, что находится въ воздухв и можетъ быть уничтожено при достаточно высокой температуръ. Накогда ученіе о произвольномъ зарожденіи не имело такого решительнаго противника, какъ Шваннъ, что бы ни говорили тв, которые, года полтора тому назадъ, усиливались включить этого ученаго и вивств съ нимъ другихъ въ ряды сторонниковъ этого ученія.

Новыя открытія относительно физическаго характера дёлтеля, производящаго гніеніе, были сдёланы Гельмгольцемъ въ 1843 году. Ему пришло въ голову отдёлить перепонкой жидкость способную загнить отъ другой уже гніющей жидкости. При этомъ настой, освобожденный отъ зародышей, остался совершенно неповрежденнымъ. Слёдовательно гніеніе происходило не

отъ жидкости гніющей массы, потому что эта жидкость свободно проходила сквозь перепонку, а отъ какого-нибудь вещества, которое находилось въ жидкости, но задерживалось перепонкой. Въ 1854 г. Шредэръ и фонъ-Душъ продолжали эти изслъдованія, а потомъ ими занялся одинъ Шредэръ. Эти искусные экспериментаторы употребили вату дли процъживанія воздуха, допускаемаго въ соприкосновеніе съ ихъ настоями. Пропитываемыя воздухомъ, очищеннымъ по такому способу, легко загнивающія жидкости въ большинствъ случаевъ оставались послъкипиченія совершенно чистыми. Только молоко представило замъчательное исключеніе изъ общаго правила: оно послъкипяченія всегда загнивало, несмотря на то, что соприкасалось съ воздухомъ только тщательно очищеннымъ. Изслъдованія Шредэра доводятъ насъ до 1869 г.

Этотъ годъ имъетъ нъкоторое значеніе, такъ какъ тогда вышда въ свътъ книга, которая, казалось, разрушала многіе факты, прочиве всего установленные твии, кто до сихъ поръ занимался вопросовъ о зарождения. Эта книга носить заглавие "Hétérogénie", и авторъ ея Пуше, директоръ Музея натуральной исторін въ Руанъ. Этотъ пылкій и трудолюбивый ученый, преисполненный усердін столько же къ наукв, сколько и къ метафизикв, вствить существомъ своимъ отдался изучению этого вопроса. Но если есть предметь, требующій всталь начествъ притики -- спокойнаго уна для разбора врайне сложныхъ явленій, величайшей тщательности въ приготовленіи и выполненіи опытовъ, находчивости для видоививненія условій опыта, благоразумной осторожности не принимать результатовъ до твхъ поръ, пока повтореніе не поставить ихъ вив сомивнія, - такъ это именно вопросъ о зарожденіи. Для человъка съ темпераментомъ Пуше этотъ предметъ представлялъ много опасностей, и опасности къ тому же увеличивались еще отъ его теоретическихъ идей, съ какими онъ приступаль къ дълу. Эти идеи видны изъ первыхъ же словъ его предисловія. "Когда по разнышленія инъ, говорить Иуше, стало очевиднымъ, что произвольное зарождение есть еще одно изъ средствъ, употреблиемыхъ природой для воспроизведенія существъ, я придожель всё свои старанія, чтобы отврыть, ваними прісиами можно довести эти явленія до очевидности".

Безполезно говорить, что необходимо было сильное обуз-

дывающее средство, чтобы сдерживать умъ. такъ сильно предзавитый.

Пуше повторият опытъ Шульце и Шванна и получивъ результаты діаметрально противоположные. Онъ громоздиль опыть на опыть, доказательство на доказательство, примъщивая къ логивъ ученаго сарказны адвоката. Ену казалось, что чудовищное воличество организмовъ, необходимое для произведенія наблюдаемыхъ результатовъ, двлаетъ гипотезу объ атносферныхъ зародышахъ нельпой. Вотъ одно изъ его любиныхъ доказательствъ. "Если бы, говоритъ онъ, зародыши первичныхъ организмовъ, которые, какъ мы видинъ, распложаются повсюду и во всемъ, были резсвяны въ атмосферв въ пропорціи, математически необходиной для подобнаго явленія, тогда они совершенно затемнили бы весь воздухъ, потому что были бы скучены значительно плотиве, чвиъ водяныя частицы густыхъ облавовъ. Здесь нетъ нималейшаго преувеличения." Возвращаясь нъ тому же, онъ восклицаетъ: "Воздухъ, въ которомъ мы живемъ, тогда быль бы почти такъ же плотенъ, какъ железо." Увъренность бываетъ очень часто заразительна и смълость этихъ утвежденій не могла остаться безъ извівстной доли вліянія на умы, воторые сворве подчиняются авторитету, чвиъ знанію. Если бы Пуше зналъ, что "голубое вопрное небо" образуется изъ висящихъ въ воздухъ частичекъ, чрезъ которыя солице свътить безпрепятственно, то пожалуй погодиль бы пользоваться подобными доводами.

Дальнъйшія работы Пуше укръпили въ немъ убъжденіе, съ которымъ онъ выступиль съ самаго начала, и въ концъ всего довели его до настоящаго легковърія. Я не касаюсь здъсь вопроса объ искусности его какъ наблюдателя; но все-таки подобныя изслъдованія могутъ быть удачно выполнены только дисциплинированнымъ экспериментаторомъ, т.-е. человъкомъ способнымъ не только наблюдать явленія такъ, какъ они представляются на наши глаза въ природъ, но и заставить саму природу показать ихъ при извъстныхъ условіяхъ, налагаемыхъ самимъ экспериментаторомъ. Въ этомъ же пунктъ у Пуше и недоставало дисциплины. Несмотря на то, сила его нападеній возбудила сомнънія, которыя точно густыя облака пыли на нъкоторое время затемняли поле изслъдованій. Въ этихъ изслъдо-

ніяхъ стали усматривать крайнія и такъ-сказать непреодолимыя трудности, такъ что когда Пастёръ высказаль намъреніе заняться вопросомъ о зарожденіи, его друзья Біо и Дюма выразили ему по этому поводу свое сожальніе и горячо убъждали его какъ можно больше сократить время, которое онъ предполагаль посвятить по ихъ мижнію безплодному занятію ').

Хорошо подготовленный своими занятіями по химіи и спеціальными изследованіями по вопросу о броженіи, который такъ близко соприкасается съ вопросомъ о произвольномъ зарожиеніи, Пастёръ вступиль въ состязаніе при необывновенно благопріятныхъ условіяхъ. Его воспитаніе и занятія укрѣпили и развили его природныя дарованія. Въ 1862 году онъвыпустиль въ свыть мемуарь, который навсегда останется классическимь, "Объ организованныхъ твльцахъ, существующихъ въ атносоеpt (Sur les corpuscules organisés qui existent dans l'atmosphère)". Благодаря самымъ остроумнымъ приспособленіямъ, ему удалось собрать частицы, носившіяся въ воздухъ, который окружаль. его лабораторію на Ульмской удиць, и когда онъ подвергь эти частицы микроскопическому разсмотренію, то нашель, что большая часть ихъ состоитъ изъ организованныхъ тълъ. Опущенныя въ настои, предварительно освобожденные отъ органическихъ зародышей, эти тъла дали ему обильную жатву микроскопическихъ организмовъ. Следуя более строгимъ методамъ, Пастёръ повторилъ и подтвердилъ опыты Шваниа, оспориваемые Пуше, Монтегацца, Жоли и Мюсэ. — подвердилъ также и опыты Шредэра и фон-Душа. Онъ повазалъ, что причина, которая сообщала жизнь настоямъ, была распространена въ атмосферв не сплошь одинаково, а что есть пространства, лишенныя способности производить жизнь. Отправившись на леднивъ вблизи Монтаньера, Пастёръ открылъ тамъ нъсколько стилновъ, запазиныхъ на дампъ, съ органическими настоями. Изъ 20 стиляновъ, въ которыя получилъ доступъ воздухъледника, толь-

<sup>&</sup>quot;Я никому не посовътовать бы, говориль Дюма своему уже пріобрътшему извъстность ученику (т.-е. Пастёру), слишкомъ долго останавливаться на этомъ предметъ" (Annales de chimie et de physique, 1862, vol. XIV, р. 22). Послъ того знаменитый безсмънный секретарь Академіи наукъ (т.-е. Дюма) имъль уважительныя причины перемънить свое мнъніе.



но въ одной, спусти нъскольно времени, появились въкоторые признани мизни, тогда какъ изъ такого ме числа стилновъ съ тъми же настоями, но только сообщенныхъ уже съ воздуховъ равнины, 8 наполнились миными организнами. Пастеръ помъстиль затъмъ такія ме стилнин въ подвалахъ парижской обсерваторіи и убъдился, что веподвижный ноздухъ отихъ подваловъ не производиль жизви. Эти и другіе опыты, выполненные съ точностью вполнъ очевидной для всъхъ, кто хорошо знакомъ съ вопросомъ, и объясненные съ такою же строгою логикой, привели иъ убъжденію, что даже на такихъ низвихъ ступеняхъ въ лъстищъ живыхъ существъ жизнь требуетъ для своего появленія участія другихъ живыхъ организаювъ.

Основное доказательство Пастера часто подвергалось нападеніямъ, но еще ни разу не было пошатнуто. Напротивъ, оно подкришено еще въ высшей степени важными практическими результатами. Пастёръ приложиль познамія, которыми онъ обязанъ своимъ изследованіямъ о зарожденія, къ сохраненію отъ порчи вина и пина, къ производству уксуса, къ уничтожен во эпидемін, угрожавшей истребить шелковичныя плантацін во Франціи, и къ изученію другихъ опасныхъ заравительныхъ болъзней, которыя поражають высшихъ животныхъ и самого человъка. Участіе, какое приходится на его долю въ успъхахъ, достигнутыхъ профессоромъ Листеромъ въ хирургій, достаточно засвидательствовано письмомъ, приведенномъ въ его "Изслъдованіи о пивъ" 1). Въ этомъ письмъ Листеръ выразительно благодарить Пастёра за то, что онъ сообщиль ему единственный принципъ, который могь обезпечивать успъхъ антисептической (противугния остной) системы въ хирургическихъ операціяхъ. Но въ наеветникахъ не бываетъ недостатка, и одинъ притикъ, который одблалъ бы лучшее употребление изъ своихъ досуговъ, еслибы побольше слушалъ и учился, съ надменнымъ преврзнісить говорить объ ошибкахь въ разсужденіяхъ Пастёра. Къ счастію Пастеръ не имбеть нужды въ защить противъ нодобныхъ нападеній.

Мы видели, Реди довазаль опытомъ, что черви при гніснів



<sup>2)</sup> Etudes sur la biére, p. 48.

мяса происходить изъ якцъ, положенныхъ мухами, а Шваниъ въ свою очередь показаль, что самое гнісміс сопровождается развитісмъ организмовъ гораздо низшихъ чёмъ тѣ, накими занимался Реди.

Относительно этого пункта и другихъ, касающихся того же вопроса, наука сдълала большой шагъ впередъ, благодаря работамъ профессора Кона въ Бреславлъ "Невозможно, говоритъ онь, чтобы авотистое вешество стало гнить, если въ немъ чничтожить бактерій и устранить доступь из нему новых оргацивновъ этого рода. Гнісніє начинаєтся только съ той минуты, вогда случайно или намъренно дадутъ проникнуть въ авотистое вещество хоть самому незначительному числу бактерій. И развитіє гніснія пропорціонально размноженію бактерій; оно замедляется, если последнія недостаточно живы, и задержирается совсвиъ всвии вліяніями, которыя ившають развитію этихъ организмовъ или даже совершенно уничтожаютъ ихъ. Такимъ образовъ всв вещества, убивающія бактерій, въ то же самое время предохраняють отъ гніенія и уничтожають зараву" з). Дъйствіе этихъ-то самыхъ организмовъ на раны и нарывы такъ часто превращало наши госпитали въ настоящія нладбища, и только ихъ уничтожение посредствомъ антисептической системы позволяеть теперь дылать операціи, на какія нъсколько лътъ тому назадъ не отважился бы ни одинъ хирургъ. Это громадный успъхъ, важный сколько для хирурга, столько же и для больнаго, которому приходится подвергаться операціп. Чтобы въ этомъ убъдиться, достаточно сравнить безпокойство, какое испытываетъ врачъ-практикъ, когда онъ не можеть быть увърень, какъ бы самая блестящая операція не оказалась безполевной изъ-за того только, что въ рану попадетъ нъсколько невидимыхъ частицъ госпитальной пыли, съ спокойствіемъ, накое онъ чувствуетъ, когда знаетъ, что эта

<sup>3)</sup> Вотъ какъ выражается Конъ въ своемъ превосходномъ недавно публикованномъ мемуарв: "Кто до сихъ поръ еще приписываетъ гніеніе произжольному распаденію протенновыхъ частицъ или какому-нибудь неорганическому ферменту, или же пытается изъ "осколковъ авота" (Stickstoffssplittern) смастерить брусья для опоры своей теоріи гніенія, тотъ прежде долженъ опровергнуть положеніе: нётъ гніенія безъ бактерій".



пыль совершенно лишена всвять своихъ вредныхъ свойствъ. Но дъйствіе живыхъ зародышей, распространяющихъ заразу, не ограничивается только областью хирурга. Спла воспроизведенія и безконечного размноженія, какая характеризуетъ живыя существа, если ее сопоставить съ постоянно наблюдаемымъ фактомъ воспроизведенія заразительныхъ зародышей, является опорой и подтвержденіемъ убъжденія уже давно существующаго въ проницательныхъ умахъ, что развитіе паразитовъ совпадаеть съ развитіемъ эпидемическихъ бользней вообще. "Мы начинаемъ разглядывать въ природъ безконечную дабораторію разрушенія, въ которой бользни самыя роковыя для жизни животныхъ и изивненія, какимъ подвергаются мертвыя органическія вещества, повидимому соединены тамъ, что мы ноженъ назвать по крайней ифръ значительной аналогіей причинной связи" 4). Съ этой точки зрвнія, которая каждый день пріобратаеть все новых в сторонниковь, заразительная болавнь можетъ быть опредълена какъ борьба заразившагося субъекта съ какимъ-то особеннымъ организмомъ, который размножается на его счетъ, присвоиваетъ себъ его воздухъ и воду, разрушаетъ его ткани или отравляетъ ихъ продуктами разложенія, сопровождающими развитіе этого организма.

Въ продолжение десяти лътъ, начиная съ 1859 до 1869 г. изслъдования о лучистой теплотъ въ ея отношенияхъ къ газообразному состоянию тълъ постоянно занимали мое внимание. Когда митъ приходилось производить опыты надъ воздухомъ, я всячески старался очистить его отъ всякой висящей въ немъ пыли, и при этой работъ я къ своему удивлению нашелъ, что вещества пыли съ обычной быстротой безъ всякаго затрудиения проходятъ сквозь щелочи, кислоты, спирты и эторы. Если я старался сохранить полную чувствительность своихъ глазъ, держась въ темнотъ, тогда я замъчалъ, что собранный лучъ свъта былъ самымъ чувствительнымъ указателемъ присутствия веществъ, висящихъ въ водъ или въ воздухъ,—указателемъ безконечно болъе тонкимъ и точнымъ, чъмъ самый сильный микроскопъ. Вотъ съ помощью такого луча свъта я и изслъдовалъ

<sup>4)</sup> Rapport du médicin du Conseil privé 1714, p. 5.



воздухъ, пропущенный сявозь вату, воздухъ, предохраняемый долгое время отъ всякаго колебанія, чтобы дать осёсть взвъшеннымъ въ немъ веществамъ, потомъ прокаленный воздухъ, и далье воздухъ, выцьженный изъ самыхъ глубовихъ кльтовъ человвческихъ легкихъ. Я всегда находилъ полное согласіе своихъ опытовъ съ опытами Шрёдэра, Пастёра и Листера надъ произвольнымъ зарожденіемъ. Воздухъ, какой они находили безплоднымъ для зарожденія, подвергнутый световому лучу, окавывался оптически чистымъ и следовательно свободнымъ отъ всякаго живаго зародыша. Послъ изученія вопроса и путемъ опыта и путемъ размышленія, я представиль результаты, къ какимъ пришелъ, членамъ королевскаго Института, 21 января 1870 года. Два или три мъсяца спустя, въ видахъ практической пользы я ръшился обратить на этотъ предметъ внимание обще: ства посредствомъ письма, адресованнаго въ Times. Таковъ быль мой первый шагь въ изучени этого важнаго предмета.

Это самое письмо, мив думается, и вызвало первое публичное заявленіе, сдъланное по этому вопросу докторомъ Бастіаномъ. Онъ удостоилъ меня вразумленія, какъ другіе вразумляли и Пастёра, что этотъ предметъ принадлежитъ біологу и медику". Онъ объявилъ себя "изумленнымъ" моимъ образомъ мыслей и предостерегалъ меня, что "безконечное и непоправимое вло можетъ выйти изъ того, что я сделалъ". Съ меньшимъ, чемъ у Пуше, запасомъ опытовъ, которые могли бы руководить его и остановить вовремя, д.ръ Бастіанъ быль смеле Пуше въ своихъ опытахъ и отваживе въ своихъ заключенияхъ. Съ органическими настоями онъ получилъ всв результаты, какіе уже были достигнуты его знаменитымъ предшественникомъ; но онъ пошелъ еще дальше, и въ его рукахъ атомы и частицы неорганическихъ жидкостей превратились въ тъ "болве сложныя химическія сочетанія", которымъ мы даемъ названіе "живыхъ организмовъ" 5). Въ течение почти пяти летъ д-ръ Бастіанъ рабо-

<sup>\*) &</sup>quot;Мы думаемъ, что бактеріи и сходные съ ними организмы имѣютъ стремленіе зараждаться какъ продукты соотносительные и зараждаются во всѣхъ бродящихъ жидкостяхъ такъ же самостоятельно, какъ и другія химическія сочетанія, менѣе сложныя" Bastian. Transaction of Pathological Society, Vol. XXVI, p. 252.



таль на этомъ поль бевъ всякой оппозиціи от моей стороны; но теперь, когда діло пойдеть объ оцінкі его результатовъ, истина обязываеть меня заявить, что это одна изъ самыхъ удивительныхъ работъ. Что касается публики, которая интересуется этого рода изсліддованіями, а также безъ сомивнія и многихъ врачей, Бъстіанъ навірно успіль довести вопрось о зарожденіи до такой же неопреділенности, какая послідовала за появленіемъ книги Пуше въ 1859 году.

Безъ всякаго сомивнія желательно бы вывести умы общества изъ этой неопредвленности и еще желательніве, въ интересахъ практической пользы, разовять ее въ умахъ врачей. Попробуемъ же теперь разобрать діло въ виді спора съ нанивъ-нибудь изъ выдающихся членовъ медицинскаго сословія, который, имія совершенно противныя моему мизнія о произвольномъ зарожденіи, согласился бы на такое состизаніе. Миз пожалуй легко было бы назвать такого противника по имени; но можеть быть и лучше вести диспуть, не упоминая лицъ. Я просто буду называть "моимъ другомъ" того, чьи идеи путемъ борьбы должны выясніть мои собственныя. При его помощи я попытаюсь, въ предвлахъ моихъ слабыхъ средствъ, вести разсужденіе такъ, чтобы меня легко было понимать.

Начнемъ сначала. Я прошу моего друга войти 'со мной въ лабораторію королевскаго института и ставлю предъ его главами сосудъ, содержащій въ себъ тоненькіе ломтики брюквы и какъ-разъ столько перегнанной воды, сколько нужно, чтобы по-, крыть ихъ. Все это имъетъ температуру 490 по Цельсію. Послъ того, какъ брюква помокнетъ въ продолжении четырехъ нан пяти часовъ, мы сольемъ жидкость, вскипятимъ ее, профильтруемъ и танимъ обравомъ получимъ настой такой же свътлый, какъ и обывновенная профильтрования вода. Какъ только жидкость остынеть, опредвлимъ ся плотность: она выразится числомъ 1006 или немногимъ больше, если плотность воды будетъ 1000. Предъ нами теперь ивсколько маленькихъ пустыхъ и чистыхъ пузырьковъ съ гордышками, вытянутыми въ тонкую трубочку. Нагржемъ легонько одинъ изъ этихъ пузырьковъ на спиртовой дамив, опустивь отверстіе его вытянутаго гордышка въ настой брюквы и затемъ охладимъ его. Воздухъ, который въ немъ содержится, также охлаждается, сжимается и образуетъ

пустоту, поторая сейчась же и занимается настоемъ. Такимъ путемъ въ пузыренъ наберется напоторое поличество жидности. Награемъ осторожно эту жидкость, пока отъ неи не пойдетъ паръ, ноторый, улетучиваясь въ отверстіе горлышка, увлекаетъ за собою остававшійся еще въ пузырька воздухъ. Чревъ настойствно секундъ кипиченія снова погрузимъ горлышко пузырька въ настой: паръ внутри пузырька ежимается, жидкость етремится занять его масто. Продолжан поступать такимъ образомъ, мы наполнимъ около <sup>4</sup>/<sub>5</sub> кмастимости нашего пузырька. Это типическія подробности всей операціи: такимъ способомъ мы можемъ наполнить хоть тысячу пузырьковъ тысячей различныхъ настоевъ.

Теперь я прошу моего друга взглянуть на мъдный ящикъ подъ которымъ въ два ряда расположены маленькія газовыя горълки Бунзена. Этотъ ящикъ почти до верху наполненъ масломъ, а сверху на него наложена виъсто крышки тоненькая досчечка.

Въ досчечив продвланы вруглыя отверстія, достаточно шировін для того, чтобы можно было вставить въ одни изъ нихъ нашъ маленькій пузырекъ, который ны и опустинь такинъ образомъ въ масло, нагрътое, примърно, до 121° по Цельсію. Совершенно окруженный горячей жидностью настой, заключающійся въ пувырыва, награвается до точки своего кипанія, которан не превышаетъ замътнымъ образомъ 100°. Пары его вымодить изъ горлышка пузырька, и мы продолжимь кипятить настой въ теченіи пяти минуть. Затэмь мой помощникь обхватываетъ вытянутое горлышко пувырька небольшими мъдными щищами въ томъ мъстъ, гдъ оно начинается, и нъсколько приподнимаетъ пузыренъ изъ масла. Паръ не перестаетъ выдъляться, но выходить уже не съ такой силой. Другини щиппани я одной рукой захватываю горлышко пузырыва около самаго его отверстія, и въ тотъ же иоменть другой рукою подставляю пламя Бунзеновой горылки или обыкновенной спиртовой лампы подъ средину горлышка. Стекло накаливается до врасна и становится ингнив. Я начинаю потихоных тануть его, и горамико пузырька удлинияясь принимаеть всеменьшій и меньшій діаметръ, пока наконецъ отверстіе его не закроется совстиъ. Тогда я вынимаю изъ масляной дампы герметически замкнутый пузырекъ, содержимое котораго нъсколько уменьшилось отъ испаренія.

Вотъ шестьдесять такихъ пузырьковъ, прокипяченныхъ и запаянныхъ, какъ мы сейчасъ сказали, налитыхъ кръпкими настоями говядины, баранины, брюквы и огурца, тщательно упакованы въ деревянныя опилки и переправлены на Альпы. Я приглашаю теперь моего друга последовать за мной туда же, на высоту около 2100 метровъ надъ уровнемъ моря. Іюль мъсяцъ, время самое благопріятное для развитія гніенія. Мы вскрываемъ нашъ ящикъ на Bel-Alp. и насчитываемъ 54 пузырька, въ которыхъ жидность такъ же прозрачна, какъ фильтрованная вода. Въ остальныхъ шести пузырькахъ жидкость сделалась мутной. При болъе внимательномъ изслъдовании этихъ шести пузырьковъ оказывается, что вытянутый кончикъ горлышка тамъ, гдв оно было запаяно, разбился во время дороги. Воздухъ проникъ въ пувырьки и сдълаль жидкость мутною. Мой коллега такъ же хорошо, какъ и я, знаетъ, что это значитъ. Если ны станенъ разсматривать мутную жидкость въ лупу или даже въ микроскопъ, недостаточно сильный, мы не различимъ въ ней ръшительно ничего; но если возьменъ микроскопъ, дающій увеличеніе около 1000 разъ по діаметру, какое она представить удивительное арълище! Лёвенгукъ насчитываль до 500.000.000 живыхъ существъ, населяющихъ одну только каплю застоявшейся воды; очень въроятно, что населеніе одной капли нашего мутнаго настоя во много разъ превышаетъ это число. Поле микроскопа кишитъ живыми существами; одни изъ нихъ еле-еле ворочаются, другія быстро скачуть съ одного края микроскопическаго поля на другой. Они брызжуть во всв стороны точно цвлый дождь маленькихъ ракетъ, кружатся и вертятся такъ быстро, что длительность свътоваго ощущенія на сътчатвъ нашего глаза превращаетъ крошечныя живыя линіи въ быстро вертящійся кружокъ. И однако самые знаменитые натуралисты говорять намь, что эти существа относятся въ растеніямь. Аннейныя формы, въ вакихъ они чаще всего представляются, дали поводъ назвать эти организны бактеріями, именемъ, которое, сказать мимоходомъ, прилагается къ существамъ многихъ различныхъ видовъ.

Спрашивается теперь, зародилась ли такая обильная жизнь



въ шести пузырькахъ произвольно или происходитъ отъ живыхъ зародышей, которые попади въ пузырьки вийсти съ проникшимъ туда воздухомъ? Если сами настои имъютъ свойство произвольного зарожденія, тогда какъ объяснить безплодіе 54 уцълъвшихъ пузырьковъ и какъ слъдствіе этого безплодія ихъ прозрачность? Мой коллега скажетъ можетъ-быть, -- и возраженіе его законно, — что все-таки нътъ необходимости предполагать существованіе зародышей, что самый воздухъ-то и составлиетъ единственное условіе, необходимое, чтобы сообщить жизнь настоямъ, дъятельность которыхъ безъ этого заглушена. Теперь ны и перейдемъ къ изследованію этого вопроса. Но напередъ этого я напомию моему другу, что до сихъ поръ я точно саъдоваль по пути, проложенному самымь знаменитымь изъ гетерогенистовъ. Этотъ противникъ мой утверждаетъ самымъ положительнымъ образомъ, что именно устранение вліянія атмосфернаго давленія на настои благопріятствуєть происхожденію организмовъ. Онъ говоритъ, что если этихъ организмовъ не существуетъ въ консервахъ мяса, плодовъ и овощей, сохраняеныхъ въ наглухо запаянныхъ жестянкахъ, то это потому только, что въ никъ началось уже броженіе, и развившіеся газы своимъ давленіемъ заглушаютъ зараждающуюся жизнь или останавливаютъ ея развитіе 6). Такова теорія, которой Бастіанъ объясняетъ сохранение съъстныхъ веществъ въ жестиныхъ запаянныхъ коробкахъ. Я не думаю, чтобы авторъ этой теоріи хоть разъ вскрылъ хоть одну коробку консервовъ ияса, фруктовъ или овощей подъ водою, чтобы подвергнуть ея върность испытанію на опыть. Если бы онъ это сдвлаль, то непременно увидъль бы свою ошибку. Я такъ всякій разъ, какъ только открываль подъводой коробку хорошо приготовленных консервовъ. замъчалъ, что изъ нея не только не выдъляется ни одного пувырька газа, а наоборотъ виделъ, что вода очень живо врывается въ пустоту открытой коробки. Еще очень недавно я имълъ случай подтвердить этотъ фактъ на коробкахъ консервовъ, пролежавшихъ въ королевскомъ институтъ 63 года и сохранившихся совершенно свъжими. Консервы, отложенные не

e) Bastian Beginnings of Life, vol. 1, p. 418.



такъ давно и подвергнутые такому же опыту, дали мит тъ же самые результаты. Кромъ того, вотъ уже два года съ тъхъ поръ, какъ я не одинъ разъ номъщалъ стеклянныя трубочки съ прозрачными настоями брюквы, съна, говядины и баранины въ желъзныя бутыли и подвергалъ ихъ давленію воздуха, сжатаго отъ 10 до 27 атмосферъ, слъдовательно давленію — нечего и говорить о томъ — болье чъмъ достаточному, чтобы разорвать обыкновенную коробку консервовъ. По истеченіи десяти дней я вынималъ изъ бутылей положенныя туда трубочки и находилъ, что онъ полны гніющей жидкостью и кишатъ живыми организмами. Такимъ образомъ обращается въ ничто гипотеза, которая не имъетъ никакого раціональнаго основанія, никогда бы не явилась и на свътъ, если бы только ея авторъ сдълалъ хоть одинъ опытъ для ея повърки.

Наши 54 пувырька, лишенные воздуха и прозрачные, также свидътельствуютъ противъ гетерогонизма. Въ продолжении дня мы выставляемъ ихъ на теплое альпійское солнце, на ночь сносимъ въ теплую кухню. Четыре изъ нихъ случайно разбились, но остальные 50 пузырьковъ по истечени мъсяца мы находимъ такими же прозрачными какъ и въ первый день. Они не повазываютъ ни малъйшаго признава гніенія или присутствія живыхъ организмовъ. Дълимъ ихъ дальше на двъ группы; по случайной ошибкъ въ счетъ въ одну группу попадаетъ 23, въ другую 27 пувырьковъ. Дъло идетъ теперь о томъ, чтобы узнать, можеть ли доступъ воздуха развивать въ настояхъ какую-нибудь производительную энергію. Опыть, который мы затъмъ сдълаемъ, отвътитъ на этотъ вопросъ и даже можетъбыть сдалаетъ больше. Относимъ пузырьки на санникъ и тамъ стальными щипчиками обламываемъ вытянутые и запаянные концы всъхъ 23 пузырьковъ первой группы. Натурально, воздухъ втъсняется въ каждый пувырекь, по мъръ того какъ въ немъ образуется отверстіе. Затемъ другіе 27 пузырьковъ, щипчики и спиртовую дампу мы относимъ на скаду, которая дежитъ выше Алечскаго ледника, около 60 метровъ выше того мъста, на которомъ стоитъ сънникъ. Съверо-восточная сторона этой скалы, почти переходящая въ пивъ, образуетъ обрывъ, почти въ 300 метровъ. Легкій вътерокъ дуетъ на насъ съ съверо-востока, т -е. вначитъ, онъ доносится къ намъ уже перелетъвши снъжные хребты и равнины Оберланда. Слъдовательно мы окружены атиосферой, которая довольно долгое время была удалена отъ соприкосновенія со всякой животною или растительною жизнью. Я стараюсь держать пузырьки противъ вътра, чтобы токомъ воздуха къ нимъ не могла быть занесена ни малъйшая пылинка или частичка съ моей одежды или съ тъла. Мой помощникъ зажигаетъ спиртовую дампу и я опускаю въ пламя ен щипчики, чтобы уничтожить всв зародыши или организмы, которые могли какъ-нибудь пристать къ нимъ. Послъ этого я отламываю этими щипчиками запаянный конецъ перваго пузырька и повторяю тв же самыя предосторожности, прежде чемъ всирыть все остальные, постоянно наблюдая при этомъ, чтобы щипчики побывали въ пламени каждый разъ, какъ я хочу употребить ихъ въ дъло. И вотъ такинъ образомъ мы наполняемъ наши 27 пувырьковъ чистымъ и живительнымъ воздухомъ горъ.

Далъе выставляемъ всъ 50 пузырьковъ съ открытыми отверстіями надъ кухонной плитой при температуръ, которая измъняется между 10° и 32° по Ц., и по истеченіи трехъ дней находимъ, что изъ 23 пузырьковъ, открытыхъ на сънникъ, 21 набитъ живыми организмами; только два пузырька изъ этой группы остались невредимыми. Напротивъ, изъ 27 пузырьковъ, вскрытыхъ на чистомъ горномъ воздухъ и помъщенныхъ въ совершенно тъхъ же самыхъ условіяхъ, по истеченіи трехъ недъль не пострадалъ ни одинъ. Ни одинъ зародышъ кухоннаго воздуха не пробрался чрезъ тъсныя горлышки этихъ пузырьковъ, и единственно благодаря только ихъ крявизнъ. Пузырьки еще и сейчасъ остаются на Альпахъ, и я увъренъ, такъ же прозрачны и свободны отъ живыхъ организмовъ, какъ въ день отправленія ихъ изъ Лондона 7).

Какое же заключеніе сділаєть мой коллега изъ этого опыта? Двадцать семь настоевъ, способныхъ къ гніснію, сначала заключенныхъ въ безвоздушномъ пространстві, а потомъ приведенныхъ въ соприкосновеніе съ воздухомъ самымъ живитель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Все, что здёсь разсказывается, есть точный отчеть объ опытё, произведеняюмь мною на Bel-Alp. Три мёсяца тому назадъ.



нымъ, не дали даже и признака гніенія или жизни. Что же касается другихъ пувырьковъ, мнв нетъ надобности, я думаю, спрашивать у него, не свиникъ ли сообщилъ имъ способность произвольнаго зарожденія. Не принуждены ли мы теперь такъсказать силою опыта признать, что не самъ по себъ воздухъ сънника, - сообщающійся чрезъ постоянно отворенную дверь съ наружнымъ воздухомъ, - а скорве нвчто, содержащееся въ этомъ воздухъ, производитъ явленія, какія мы наблюдали? Что же такое это нъчто? Солнечный лучъ, проникающій чревъ щель крыши или стъны и свътлою линіей пронизывающій воздухъ съиника, показаль бы, что воздухъ этоть весь наполнень мельчайшими взвъшенными въ немъ пылинками. Эти пылинки ясно видны даже въ разсъянномъ свътъ. Не должны ли мы счесть ихъ за начало жизни, которан предъ нами обнаружилась? Если это такъ, то не обязываетъ ли насъ предыдущій опыть разсматривать эти плодоносныя пылинки какъ зародыши жизни, нами наблюдаемой?

Къ спорамъ по этимъ вопросамъ постоянно примъщивали имя Либиха. "Именно по его свидетельству, говорять намъ, мы принимаемъ, что мертвыя разлагающіяся всщества могутъ вызывать броженіе<sup>4</sup>. Пусть такъ; но въдь для Либиха слово броженіе вовсе не было однозначуще съ жизнью. Достаточно со вниманіемъ прочитать труды Бастіана и мы убъдимся, что каждый разъ, какъ онъ говоритъ о мнимой способности разлагающагося вещества производить жизнь, онъ неизменно употребляетъ неопредвленное слово "броженіе" какъ будто для того, чтобы смягчить ръзность своей гипотезы, которую онъ скорве внушаеть, чвиъ излагаеть въ утвердительной формв. Вотъ эту-то неопредъленность намъ и хотълось бы здъсь разбить. Мы поставимъ вопросъ такъ: "изъ мертвыхъ ли частицъ происходитъ жизнь въ нашихъ пузырькахъ?" Если мой другъ ръшится отвътить на этотъ вопросъ утвердительно, тогда я ему возражу: "какое же основаніе существуеть въ природі для такой гипотезы? Гдв между множествомъ жизненныхъ явленій, дозволяющихъ ясно следить за ихъ процессами, можно найти какую-нибудь опору для утвержденія, что свя мертвыя частицы мы получимъ живой урожай?" Что насается Либиха, еслибъ онъ изучиль все, что намъ открываетъ микроскопъ по этимъ вопросамъ, то такой проницательный умъ никогда не ошибся бы въ значеніи фактовъ, наблюдаемыхъ съ помощью микроскопа. Но онъ пренебрегь этимъ инструментомъ и впалъ въ ошибку, впрочемъ все-таки не въ такую грубую, въ какой хотятъ сдълать его отвътственнымъ участникомъ. Если бы Либихъ былъ еще живъ, онъ, я не сомнъваюсь, заявилъ бы протестъ противъ злоупотребленій, какія часто дълаютъ изъ его имени, такъ какъ его идеи относительно броженія несомнънно были научными, основанными на глубокомъ пониманіи частичной неустойчивости вещества. Но ни одна изъ этихъ идей не говоритъ, что насаждая мертвыя частицы—"осколки азота" по презрительному выраженію Кона—мы должны получать жатву инфузорій.

Возвратимся теперь въ Лондонъ и перенесемъ наше вниманіе на пыль его атмосферы. Войдемъ въ комнату, въ которой только-что убрано, и затворимъ ее со всехъ сторонъ, исключая устроенное въ ставив отверстіе, чрезъ которое въ эту комнату проникаетъ лучъ солнца. Пыль, плавающая въ воздухъ, открываетъ путь, проходимый свътлымъ лучемъ. Вставимъ въ отверстіе увеличительное стекло, которое собираетъ свътъ: его параллельные лучи сходятся тогда въ одинъ коническій пучекъ, и въ вершинъ этого пучка ярко освъщенная пыль становится осавпительно бълою. Глазъ, предохраняемый отъ всякаго посторонняго свъта, особенно чувствителенъ къ дъйствію этого блеска. Пыль, взвъщенная въ атмосферъ лондонскихъ комнатъ, органическая, и ее можно потому сжечь безъ всякаго видимаго остатка. Я уже описываль въ другомъ своемъ трудъ в) дъйствіе, производимое пламенемъ спиртовой дамиы на плавающую въ воздухв пыль.

"Я навожу пламя спиртовой лампы на цилиндрическій пучекъ свътоваго луча, который ярко освъщаетъ пыль моей лабораторіи. Тотчасъ же внутри пламени и по его краямъ появляются интересные маленькіе темные клубы, похожіе на густой черный дымъ. Когда я отвожу пламя на нъкоторое разстояніе пониже

<sup>\*)</sup> Fragments of Science. Въ русск. перев. "Очерки изъ естественныхъ наукъ", статья "Пыль и болъзна". Спб. 1876.



евътоваго пучка, эти черныя массы клубами поднимаются вверхъ. Онъ чернъе самаго густаго дыма, какой только я когда-нибудь видъль выходящимъ изъ пароходной трубы, и такъ въ самомъ дълъ похожи на дымъ, что совершенно естественно заключить, что въ чистомъ на взглядъ пламени спиртовой ламны достаточно сильное освъщение обнаруживаетъ настоящия облака отдъляемаго имъ углерода.

"Но дъйствительно ли изъ дыму состоятъ эти черные клубы? Какъ только возникъ этотъ вопросъ, я ръшаю его вотъ накъ: подставляю подъ солнечный лучь раскаленную до красна кочерту, и у меня сейчась же начинають подниматься такіе же черные клубы. Затвиъ я пробую подставлять большое водородное пламя, которое не производить дыма: и это пламя даеть такіе же черные клубы, только еще въ большемъ количествъ. Значитъ мы имвемъ двло не съ дыномъ. Такъ что же это за чернота? А это просто таже чернота или темнота, что въ ввъздномъ пространствъ, т.-е. она зависитъ отъ отсутствін на пути свътоваго дуча всяваго вещества, способнаго отражать и разсвивать светь. Когда я подставляль пламя подъ свётовой лучь, тогда вавёшенныя въ воздухъ частицы уничтожались на мъстъ соприкосновенія съ пламенемъ, и освобожденный отъ нихъ награтый воздухъ поднимался до свътлаго луча, оттъснялъ въ стороны освъщенныя частицы и заменяль ихъ блескъ темнотой, зависящей отъ его собственной совершенной прозрачности. Ничто не могло повазать при этомъ болве поразительнымъ образомъ невидимость двятеля, который двлаеть видимыми всв вещи. Солнечный лучъ проходиль темное пространство прозрачнаго воздуха и быль невидимъ, тогда какъ по объ стороны очищеннаго пламенемъ воздуха густо скученныя частички пыли блествли точно твердое блестящее и спльно освъщенное твло" ).

Предположимъ, что какой-нибудь настой, самъ въ себъ свободный отъ зародышей, но способный загнить, если его выставить на обыкновенный воздухъ, будетъ приведенъ въ соприкосновение съ пусто-проврачнымъ воздухомъ, неспособнымъ отражать свътъ: что выйдетъ въ результатъ? Настой не загніетъ. Мнъ

<sup>&</sup>quot;) Fragments of Science, 5 ed., pp. 128—129. Въ русси. перев., стр. 4—6.



скажуть можеть-быть, что воздухь вследствее слишкомь сильнаго накаливанія терпить изміненіе, что инслородь, прошелшій сквозь пламя спиртовой лампы, можетъ-быть сталь уже не такимъ, какой способствуетъ развитію и поддержанію жизни. Мы легио можемъ устранить такое возраженіе, притомъ основанное только на совершенно недоказанной гипотезъ, будто воздухъ могъ измениться отъ пламени. Заставимъ пучевъ сходящихся світовых в лучей пройти сквозь стевлянный шаръ, наполненный обыкновеннымъ воздухомъ. Намъ виденъ весь путь, описываемый святнымъ лучемъ, когда онъ проходить сквозь щаръ: пыль обнаруживаетъ собою лучъ, а этотъ въ свою очередь дълаетъ видиной пыль. Закупоримъ шаръ, вложинъ въ его горло кометъ ваты или просто перепрокинемъ его, такъ чтобы онъ смотрълъ горломъ внивъ, и предоставимъ его затъмъ на день или на два самому себъ. Если послъ этого подвергнуть его испытанію свътовымъ лучемъ, то этотъ лучъ становится невидимымъ и проходить сквовь шарь точно чревъ совершенную пустоту. Плавающія въ воздухв пылинки исчезли сами собою, освящи на внутреннюю поверхность шара. Если бы мы ведумали, какъ мы и сдължемъ послъ, сдълать пыль недвижимой, мы могли бы просто покрыть эту поверхность какимъ-нибудь клейкимъ веществомъ. Такимъ образомъ не подвергая воздухъ никакой пыткъ, мы нашли средство освободить его, или лучше сказать -- дать возможность ему самому освободиться отъ веществъ, которыя были въ немъ вавъщены.

Теперь намъ нужно отыскать способъ, какъ изучить действіе такого самоочистившагося воздуха на настои, способные къ гніенію. Съ этою целью мы устроимъ камеры или деревянные ящики съ стеклянной стенкой спереди, съ оннами по бокамъ и съ дверками съ задней стороны. Въ дно этихъ ящиковъ вставлены пробирныя стилянки и притомъ такъ плотно, что оне не даютъ доступа воздуху внутрь ящика. Ихъ открытые концы, почти на пятую часть ихъ длины, выставляются внутри ящика. Въ крышке расположены весьма извилистыя и тонкія трубочки, чтобы внутренній воздухъ все-таки могъ свободно сообщаться съ наружнымъ.

Хотя эти извилистые проходы открыты, они все-таки не допускають проникать во внутренность ящика ни мальйшей пы-

ан. Въ верхней стънкъ каждаго ящика продълано еще круглое отверстіе, въ пять сантиметровъ діаметромъ, которое герметячески закрывается каучуковой пластинкой. Эта пластинка въ свою очередь проколота посрединътонвимъ шиломъ, и въ полученное такимъ образомъ отверетіе мы вдвигаемъ трубку длинной пппетви, оканчивающейся на верху маленькой воронкой. Трубочка пипетки кромъ того проходитъ сквозь коробочку съ ватой, пропитанной глицериномъ. Сжатая такимъ образомъ каучукомъ и ватой, она едва ли можетъ внести въ ящикъ какуюнибудь пыль, когда мы станемъ вдвигать ее или выдвигать.

Закроемъ тщательно ящикъ и оставимъ его спокойно стоять дня два или три; только напередъ изследуемъ его, пропускан въ его окна дучъ свъта, и убъдимся, что воздухъ внутри ящика наполненъ плавающими пылинками. Чревъ тридня онъ исчеваютъ совершенно. Чтобы помещать имъ снова подняться въ маленькую атмосферу нщика, мы покрываемъ его внутреннюю поверхность глицериномъ. Затъмъ съ помощью подвижной пипетки наполняемъ одну за другой всв шесть пробирныхъ стклянокъ, помъщенныхъ въ ящикъ, жидкостью свъжей, но способной къ гніенію. Если бы мы предоставили эти стклянки самимъ себъ, не предпринимая никакихъ другихъ предосторожностей, жидкости загнили бы въ нихъ и наполнились бы живыми организмамп, потому что эти жидкости уже были въ соприкосновеніи съ наружнымъ воздухомъ, полнымъ пылинокъ, которыя ихъи оплодотворили. Требуется уничтожить это оплодотвореніе. Мы достигнемъ этого, погружая всв шесть стиляновъ въ горячую масляжую ванну, причемъ настои приходять въ кипъніе. Время, необходимое для уничтоженія оплодотворенія, совершенно зависить отъ природы зародышей. Для разрушенія некоторыхъ заразительных зародышей достаточно двухъ минутъ кипънія, тогда какъ для уничтоженія другихъ недостаточно и двухъ сотъ минуть. Такъ или иначе, какъ только настои освобождены отъ вародышей, мы беремъ прочымасляную ванну и оставляемъ ихъ ореди воздуха въ ящикъ, при чемъ ихъ способность къ загниванію отъ кипяченія нимало не ослабляется.

Съ ящивами, устроенными такимъ образомъ, я изучалъ, въ предолжении осени и зимы 1875—1876 годовъ, всевозможные настои, между которыми я назову натуральныя жидкости живот-



наго происхожденія, настои изъ мяса и внутренностей домашнихъ животныхъ, изъ дичи, рыбы и накочецъ изъ растеній. Я производилъ опыты болъе чъмъ надъ 50-ю ящиками, очищенными отъ всякой пыли и содержащими каждый свою особую седію настоевъ. Надъ многими изъ нихъ и повторялъ по ивскольку разъ одни и тъже опыты. Ни одинъ изъ полученныхъ мною ре--зультатовъ не представлялъ и тъни какой-нибудь неопредъленности. И во всъхъ случаяхъ внутри каждаго ящика я наблюдаль чистоту и совершенную свежесть жидкостей, и въ некоторыхъ случаяхъ это продолжалось болье года. Напротивъ снаружи тв же самые настои оказывались загнившими и издавали извъстный характеристическій запахъ. Ни въ одномъ случав я не видълъ ни малъйшаго повода допустить, что какой-нибудь настой, лишенный посредствомъ жара живыхъ организмовъ, которые въ немъ находились, и приведенный въ соприкосновение съ атмосферой, въ свою очередь освобожденной отъ взвъшенныхъ въ ней и видиныхъ веществъ, хоть въ какой-нибудь мъръ обладалъ бы способностью производить жизнь-

Да будетъ мив позволено, прежде чвиъ идти дальше, напомнить здёсь о числё и разнообразіи настоевъ, надъ которыми мы производили опыты, равно какъ и о точности, съ какою мы сообразовались съ правилами выполненія этихъ опытовъ, установленными самими гетерогенистами. Прибавимъ также, что мы опыты производили надъ теми самыми веществами, какія, по ихъ рекомендаціи, даже въ неопытныхъ рукахъ будто могутъ доставить легкія и ръшительныя доказательства произвольнаго зарожденія; но кром'в того мы ділали опыты и надъ многими другими веществами по собственному нашему выбору. Послъ всего этого, если бы мнимая способность произвольнаго зарожденія жизни существовала въдвиствительности, она несомивино какъ-нибудь должна же была проявиться. Я могу сказать, что мы предлагали ей круглымъ числомъ по крайней мъръ пять сотъ благопріятныхъ случаєвъ заявить себя, но она не обнаружилась ни разу. Теперь завершимъ нашъ споръ опытомъ, который разсветь мальйшее сомивніе, какое могло бы еще оставаться относительно способности настоевъ поддерживать жизнь. Отворимъ дверки, расположенныя въ задней ствикв нашихъ ящиковъ, до сихъ поръ закрытыхъ герметически, и дадимъ сво-

Digitized by Google

бодный доступъ туда обывновенному воздуху вместе со взеешенною въ немъ пылью. Въ продолжения трехъ мъсяцевъ жидпости въ нашихъ пробирныхъ стилянкахъ оставались прозрачными и безъ запаха, - экстракты мяса, рыбы и растеній были свъжъе, чъмъ бывають у инаго повара; а туть трекъ дней выставленія ихъ на воздухъ, полный пыли, достаточно, чтобы сдълать ихъ мутными, вонючими и кишащими инфузоріями. Следовательно теперь доказано, что всё эти жидкости безъ исключенія оставались готовыми загнить тотчась же, какъ только къ нимъ доставленъ агентъ порчи. Приглашаю моего друга поразмыслить объ этихъ фактахъ. Какъ объяснить онъ безусловную привиллегію свободы отъ порчи жидкости, въ продолженіи нъсколькихъ мъсяцевъ въ тепломъ помъщении предоставленной дъйствио оптически чистаго воздуха, и ся же неминуемое загниваніе после нескольких дней ся выставленія на воздухъ, переполненный пылью? Не будеть ли онъ принуждень допустить, что именно частицы пыли зародили организмы, сопровождающе гніеніе? И если онъ не рышится все-таки предполагать, что эти частицы, будучи мертвыми въ воздухъ и очутившись въ жидности, чудеснымъ образомъ превращаются въ живыя существа, тогда ему придется заключить, что жизнь нами наблюдаемая происходить отъ зародышей или организмовъ, разовянныхъ въ атиосферв.

Число опытовъ, произведенныхъ мною надъ герметически запаянными стилянками, простирается до 940. Я представилъ 13
января 1876 г. въ Королевское Общество 130 такихъ стилянокъ.
Онъ были безусловно свободны отъ живыхъ организмовъ, совершенно уничтоженныхъ посредствомъ трехминутнаго кипяченія. Я съ особеннымъ вниманіемъ наблюдаль, чтобы температуры, въ какихъ эти стилянки находились, точно совпадали
съ тъми, что указаны какъ наиболье благопріятныя для развитія
жизни,—однимъ словомъ я съ полнъйшей точностью копировалъ
условія, поставленныя нашимъ самымъ извъстнымъ гетерогенистомъ но его результатовъ я не получилъ. Онъ тогда налегъ
на вліяніе теплоты и сразу набавилъ 16,60 къ температурамъ,
при которыхъ мы съ нимъ оба производили опыты сначала. Я
не сталъ возражать противъ такого неожиданнаго капряза и
выполниль это новое условіе. Запаянныя стилянки, которыя

оставались безплодными въ королевскомъ института, были подвъщены въ ящивахъ, снабженныхъ отверстіями, и помъщены подъ надзоромъ знающаго помощника въ турециихъ баняхъ Iermyn-street'a. Условились ждать отъ двухъ до шести дней произвольнаго зарожденія организмовъ въ герметически запаянныхъ стилинахъ. Мои стилини оставались въ одной изъ банныхъ комнать въ теченін девати дней. Помещенные въящивахь термометры, по которымъ справлялись о температуръ два или три три раза въ день, показывали измъненія отъ 380 до 500 по Ц. По истеченіи девяти дней настои были такъ же проврачны, какъ и сначала. Тогда мы перенесли ихъ въболве теплое помвщение, такъ какъ было указано, что температура 510 особенно благопріятна для произвольнаго зарожденія. Въ теченіе 14 дней температура колебалась около этой точки: разъ она упала до 38°; три раза достигала 52°, разъ до 53° и два раза доходила до 54°. Результать быль безусловно тоть же, что в прежде. Темнературы и самыя высокія оказались совершенно неспособными развивать жизнь.

Принимая теперь за основаніе нашихъ вычисленій действительный опыть, который мы описали со всею подробностью, мы найдемъ, что если бы открыть наши 940 сталяновъ на съннивъ Bel-Alp'a, то 858 изъ нихъ наполнились бы организмами. Неприкосновенность остальныхъ 82 стиляновъ даетъ намъ новую силу противъ гетерогенистовъ; потому что она ясно доказываетъ, что не въ воздухъ, не въ настояхъ и не въ чемъ-нибудь сплошь проникающемъ воздухъ мы должны искать иричину жизне, но скорве въ отдъльныхъ частицахъ, питаемыхъ настоями. Нашъ опытъ показываетъ, что въ некоторыхъ случаяхъ эти частицы настолько удалены другь отъ друга въ воздухъ съннива, что допускають 10 нашимъ ствлянвамъ изъ 100 соприва саться съ воздухомъ и все-таки не подвергаться зараженію. Еще двадцать пять лътъ тому навадъ Пастёръ показалъ, что мнимая причина произвольнаго варожденія не сплошна. Я уже упоминаль объ опыть, которымь онь показаль, что изъ 20 сталянокъ, открытыхъ въ долинъ, 12 избъжали зараженія, тогда какъ нвъ 20, открытыхъ на ледникъ, 19 остались неповрежденными. Нашъ собственный опытъ, произведенный на Bel-Alp, еще поравительные; изъ 100 стилиновъ, открытыхъ на съннивъ, были по-

Digitized by Google

ражены 90, но ни одна не попортилась изъ техъ, которыя были открыты на горъ. Способность воздуха вызывать гніеніе постоянно измъняется вследствие естественныхъ причинъ, и мы сами можемъ изминять ее по произволу. Въ опыть, произведенномъ нами въ 1876 г., изъ 100 стилиновъ, открытыхъ вълабораторіи королевского института, 42 были поражены, а остальныя 58 изопыты въ 1867 г., пропорція была 68 загнившихъ и 32 неповре-жденныхъ стилянки на 100. Большій процентъ смертности настоевъ, если можно такъ выразиться, въ 1867 г. зависълъ отъприсутствія небольшаго количества свив, которое разсвивало свои пылинки вародышей въ атмосферъ лабораторіи и дълали ее такимъ образомъ почти такой же заразительной, какъ сънникъ на Альпахъ. Прошу моего друга подвергнуть всъ указанные факты дъйствію своей научной проницательности. Они не доказывають, что произвольное зарождение невозножно; но въ моихъ утвержденіяхъ двло идеть не о возможностяхъ, а о доказательствах на опыть, и опыты, которые ны описали, показываютъ какъ нельзя яснъе, что тъ доказательства, на какія опирается нашъ гетерогенистъ, очень и очень сомнительны.

Я увъренъ, что моему другу не придетъ въ голову отрицать эти результаты; но можеть быть онь будеть утышаться тымь, что и другіе искусные и добросовъстные изследователи, изучавшіе этоть же самый предметь, пришли къ заключеніямъ, отличнымъ отъ моихъ. Я съ этимъ соглашусь бевъ всякаго затрудненія, но въ тоже время попрошу позволенія повторить здісь то, что я сказаль выше по поводу опытовъ Спалланцани: если другіе не получили твиъ же результатовъ, какъ онъ, то отъ этого ни чуть не теряють своего значенія имь полученные ревультаты. Для большей ясности предположинъ въ самонъ дълъ, что мой коллега идеть вълабораторію королевскаго института, повторяетъ тамъ мон опыты и получаетъ результаты, согласные съ моими; затъиъ пусть онъ отправляется въ University College, или въ King's College и производить тамъ опыты надъ теми же самыми настоями, но получаеть результаты, противоположные первымъ. Будетъ ли онъ тогда расположенъ заключить, что одно и тоже вещество въ Albermarle-street безплодно, а въ Gower-street или въ Strand плодоносно? Опытъ, который

онъ пріобръдъ на Альпахъ, уже познакомиль его съ различіями, буквально безконечными, какія существують между различными образцами воздуха относительно его заражающей способности. Наученный такимъ образомъ, вмъсто того чтобы легковъсно заключать, что органическій настой безплоденъ въ одномъ мъстъ и произвольно плодороденъ въ другомъ, не придетъ ли онъ къ болъе основательному и върному заключенію, что воздухъ двухъ различныхъ мъстностей, съ которымъ настой по очередно приходитъ въ соприкосновеніе, не обладаетъ одинаковой заражающей способностью?

Кромъ того, если мы войдемъ въ подробности, мой другъ припомнить, что оплодотворение настоевь можеть зависьть отъ какого-нибудь недосмотра при производстве опыта, тогда какъ безплодность уже сама по себъ служить ручательствомъ за хорошее выполнение опыта. Только опытный и заботливый производитель эксперимента можетъ достигнуть безплодности настоя, тогда какъ зарождение сумбеть получить всякий новичекъ. Безплодность настоя есть именно тотъ результать, котораго долженъ добиваться всякій добросовістный производитель опыта каковы бы ни были его теоретическія убъжденія. Опъ долженъ сделать все, чтобы получить его, и только когда уже онъ будетъ безусловно вынужденъ овитами, только тогда онъ долженъ допустить, что присутствие въ настояхъ живыхъ организмовъ не зависить отъ причины, какую хорошо выполненный опытъ могъ бы еще устранить или избъжать ее. Для поясненія возьмемъ еще разъ опредъленный примъръ. Предполагаю, что мой другъ производитъ опыты съ одинаковымъ стараніемъ надъ сотней настоевъ или лучше сказать—надъ сотней порцій одного и того же настоя, и что изъ этихъ порцій 50 оказались плодовитыми, а 50 безплодными. Скажемъ ли мы, что здесь доказательства за и противъ произвольного зарожденія равносильны? Иные пожалуй не удовольствовались бы сказать только такъ; они ухватились бы за 50 плодовитыхъ стилянокъ какъ за ревультаты положительные, и употребили бы всв усилія умалить значеніе доказательства, представляемаго 50 безплодными ствлянжами, прилагая къ нимъ эпитетъ отрицательныхъ результатовъ Но поступать такъ значить извращать настоящій симсль словъ лположительный и отрицательный", какъ это очень хорошо показаль д-ръ Уильямъ Робертсъ 10). Мой другъ, я полагаю, не захочетъ дъйствовать подобнымъ образомъ. Я убъжденъ, что онъ съ удвоенною осторожностью и точностью повторилъ бы опыты, уже произведенные имъ надъ 50 плодовитыми стилянками, и повторялъ бы ихъ до тъхъ поръ, пока не увърился бы, что не допустилъ какой-нибудь ошибки. Такое до мелочей обстоятельное изслъдование неизбъжно привело бы его къ заключению, что въ этомъ случаъ, какъ и во всъхъ другихъ, доказательства въ пользу произвольнаго зарождения тотчасъ исчезаютъ, какъ только ихъ станетъ провърять опытный экспериментаторъ.

Ботанивамъ извъстно, что не всъ съмена одинаково выносятъ дъйствіе жира 11). Одни изъ нихъ умирають, лишь только на нъскольно мгновеній будуть подвергнуты температурь кипящей воды, иныя же могуть выносить эту температуру въ продолженін ніскольких уасовъ. Большая часть наших обывновенныхъ зеренъ быстро погибаетъ отъ жара, но Пуше въ 1866 г. сообщиль Парижской академін наукъ, что накоторыя верна, привевенныя изъ Бразиліи въ тюкахъ шерсти, могли давать ростокъ после кипяченія ихъ въ продолженіи четырехъ часовъ. Зародыши, находищіеся въ воздухв, представляють въ этомъ отношение такія же различія между собою какъ и растительныя семена. Въ некоторыхъ местностяхъ зародышя, вавъщенные въ воздухъ, такъ нъжны, что въ пять минутъ випяченія, или даже еще меньше, они неминуемо погибають вст; напротивъ въ другихъ мъстностяхъ зародыши, находящіеся въ воздухв, такъ упорно сопротивляются двиствію жара, что необходимо заставить ихъ прокипъть въ продолжении нъскольвихъ часовъ, чтобы дишить ихъ производительной силы. Отсутствіе или присутствіе охапки сухаго свиа достаточно, чтобы вызвать такія же большія различія какъ тъ, о которыхъ я сейчасъ говорилъ. Саман большая сила сопротивленія жару,

<sup>&</sup>quot;) Многими примърами такой неодинаковости и обязанъ д-ру Тистльтону Дайеру. Меня удивляетъ, что это явленіе, столь важное для науки, до сихъ поръ еще не сділалось предметомъ болье глубокаго изученія. Думаю, что илуты-торговцы, которые продаютъ заранье убитыя свиена, могли бы доставить намъ полезныя свідінія на счетъ этого предмета.



<sup>10)</sup> British Medical Journal, 1876 r., p. 282.

какую только приводилось мив наблюдать — и думаю, что это наибольшая сила, какая только вообще доказана научно—принадлежить зародышамь, которые вынесли восемь часовь нипяченія. Воть классификація, какую можно установить для инфузорныхь зародышей нашей атмосферы со стороны ихъ сопротивляемости действію жара: 1) зародыши, которые гибнуть послё пяти минуть кипяченія; 2) зародыши, которые выносять пять минуть, но погибають послё пятнадцати; 3) зародыши, которые переживають пятнадцать минуть кипяченія, но умирають, когда оно длится до получаса: 4) зародыши, которые выносять и получаса, но погибають послё целаго часа кипяченія; 5) зародыши, которые переживають часовое кипяченіе, но умирають послё двухь часовь; 6) зародыши остаются живы два часа, но гибнуть по истеченіи трехъ часовь; 7) зародыши, которые выносять и три часа, но погибають послё четырехъчасоваго кипяченія.

Во многихъ случаяхъ я видъть, что зародыщи переживали даже четыре и пять часовъ випяченія; нъсколько разъ видълъ я, они переживали и шесть часовъ, а въ одномъ случав—и только въ одномъ—мнъ привелось наблюдать переживаніе восьми-часоваго кипяченія. Вотъ чему научають насъ до сихъ поръ произведенные уже опыты; но на дѣлъ мы все-таки не имъемъ еще никакого достаточнаго основанія счесть даже и восьми-часовое кипяченіе врайнимъ предъломъ живучести зародышей. Въроятно болье обширныя изслъдованія—хотя уже и мои собственныя доведены очень далеко—открыли бы намъ существованіе зародышей еще болье выносливыхъ. Точно также мы могли бы начать изслъдованіе съ низшихъ степеней жара и навърное нашли бы зародышей, не выдерживающихъ нагръванія даже ниже температуры кипънія воды. Въ виду такихъ фактовъ было бы слишкомъ опрометчиво назначать макую-то температуру, при которой гибнутъ бактеріи и ихъ зародыши. Впрочемъ сейчасъ мы перейдемъ къ этому предмету.

чемъ сейчасъ мы перейдемъ въ этому предмету.

Дъло теперь въ томъ, чтобы опытнымъ путемъ изучить одно
изъ главнъйшихъ основаній ученія о произвольномъ зарожденіи.
Съ этою цълью я ставлю предъ глазами моего друга двъ жидкости, которыя невредимо сохранялись цълыхъ шесть мъсяцевъ въ одномъ изъ нашихъ герметически замкнутыхъ ящиковъ,



описанныхъ выше, посреди оптически чистаго воздуха. Одна изъ этихъ жидкостей минеральный растворъ, въ произвольныхъ пропорціяхъ содержащій въ себв всв тв вещества, какія входять вь составь бактерій; другая жидкость-настой рыпы. Мы могли бы взять все равно какую-угодно другую жидкость изъ сотни другихъ настоевъ, животныхъ или растительныхъ. Объ жидкости прозрачны кикъ перегнанная вода и безусловно не представляють ни мальйшаго следа живыхь организмовъ,-однимъ сдовомъ онъ совершенно лишены всякой производительности. Баранья котлетка, немного смоченная водой, чтобы не высыхала, три дня уже лежить на тареляв въ нашей теплой комнать. Отъ нея уже есть гнилой запахъ. Если иы теперь положимъ каплю зловоннаго сока баранины подъ микроскопъ, то найдемъ, что она полна бактеріями, т.-е. организмами живущими на счетъ гніенія, безъ которыхъ гніенія и не было бы. Самую мальйшую капельку полной бактеріями жидкости я переношу въ минеральный растворъ и въ настой репы, и тотъ и другой до сихъ поръ прозрачные, такъ же какъ врачъ прививаетъ ребенку оспу. Проходитъ 24 часа, и прозрачныя жидкости становятся мутными: мало того, что онв уже не безплодны,-они просто кишатъ теперь живыми организмами. Можно повторять этотъ опытъ тысячу разъ, результаты всегда будутъ одни и тъ же. Для невооруженного глаза объ жидкости сначала не представляли никакой разницы, потому что объ были одинаково прозрачны; для невооруженнаго глаза онъ и теперь остаются еще безразличными, - объ одинаково мутны. Вивсто гнилостнаго сока баранины мы могли бы взять въ качествъ источника заразы какую-угодно изъ сотни другихъ гнилостныхъ жидкостей, животныхъ или растительныхъ. Если только жидкость содержить въ себв живыхъ бактерій, тогда самая нальйшая капелька ея, введенная въ прозрачный минеральный растворъ или въ прозрачный настой рапы, даетъ по прошествін 24 часовъ результать, который я сейчась показаль.

Произведемъ этотъ же опытъ иначе. Я отворяю дверку другаго герметически замкнутаго ящика, внутри котораго въ продолжении многихъ мъсяцевъ стояли рядомъ чистый минеральный растворъ и чистый настой ръпы и бросаю въ каждую изъ этихъ жидкостей по маленькой щепоткъ лабораторной пыли.



На этотъ равъ результатъ следуетъ не такъ быстро, какъ съ жапелькой гнилой жидкости. Однако спустя три дня посла введенія пыли, настой різпы становится мутнымъ и кишить бактеріями, какъ это было и въ первонъ опытв. Но что случилось съ минеральнымъ растворомъ, который въ предыдущемъ опытв даль точь въ точь такой же результать, какъ и настой ръпы? Прошли три дня, и въ немъ ни одной бактеріи; прошли три недваи,-то же самое. Мы можемъ сотни разъ повторять этотъ опыть надъ раство омъ и настоемъ, и неизменно получимъ одинъ и тотъ же ревультать. Въ настов атносферная пыль всегда даетъ урожай бактерій, въ минеральномъ же растворъ сухое вещество зародышей никогда не пріобретаетъ жизни 12). Какое же заключение можетъ вывести изъ этого опыта логическій умъ? Не ясно ли какъ день, что объ жидкости могутъ питать бактерій и способствовать ихъ росту и размноженію. когда онъ уже вполнъ сформировались, но только одна жидкость способна развивать въ живыхъ бактерій зародышную атмосферную пыль?

Я приглашаю моего друга подумать надъ этимъ ваключеніемъ; онъ признается, думаю, что отъ этого заключенія невозможно увернуться. Онъ можетъ конечно, если ему это болье нравится, допускать мивніе, которое мив кажется ошибочнымъ, и утверждать, что бактеріи существуютъ въ воздухв не въ состояніи зародышей, а въ состояніи уже готовыхъ, только высохшихъ, организмовъ; но и тогда мы все-таки не можемъ отдълаться отъ заключенія, что въ то время, накъ одна изъ жидкостей способна усиливать переходъ неживаго состоянія въ живое, другая не можетъ этого двлать.

Оказалось однако, что это еще не все, что выводили изъ опытовъ съ минеральнымъ растворомъ. Такъ какъ этотъ растворъ безпрепятственно можетъ питать бактерій, после того какъ къ нему привиты живые организмы, и такъ какъ съ другой сторо-

<sup>12)</sup> О томъ, что происходитъ въ минеральномъ растворъ, я говорю основывансь на свидътельствъ другихъ экспериментаторовъ. На основани же моихъ собственныхъ опытовъ я сказалъ бы, что развите бактерій въ минеральномъ растворъ, хотя чрезвычайно медленно и затрудиительно, но не невовможно.



ны въ немъ не развивались бактеріи, послѣ того какъ онъ долгое время оставался на воздухѣ, то изъ этого заключили, что въ самой атмосферт не существуеть ни бактерій, ни ихъ зародышей. По всей Германіи всѣ лучшія вниги объ этомъ предметѣ, даже тѣ, которыя написаны противъ ученія о произвольномъ зарожденіи, заражены этимъ заблужденіемъ; кромѣ того гетерогениеты въ Англіи и въ другихъ странахъ построили на этомъ заблужденіи торжественное доказательство своего ученія. Состояміє, въ накомъ остается минеральный растворъ, говорять они, доказываетъ, что въ атмосферѣ нѣтъ ни бактерій, ни зародышей бактерій; слѣдовательно, если настой рѣпы, совершенно обезпложенный и выставленный на воздухъ, производитъ бактерій, то эти послѣднія необходимо должны зародиться произвольно.

Я приведу здёсь слова д-ра Бастіана, сказанныя имъ относительно этого самаго опыта не въ популярной книгъ, а въ "Ргоceedings of the Royal Society" 13): "нвъ этого опыта ны заключимъ только, что въ то время какъ соляной вскипяченный растворъ абсолютно неспособенъ зарождать бактерій, эти органивны могутъ появляться во всипиченномъ органическомъ настов". Я спрошу моего внаменитаго ноллегу, что онъ думаетъ послъ этого объ умозавлючения, приведенномъ выше? Дана посылка: "минеральный растворъ, выставленный на обыкновенный воздухъ, не развиваетъ бактерій"; выводится закиюченіе: "слъдовательно, если настой ръпы, выставленный на тоть же самый воздухъ, развиваетъ бактерій, то бактерін должны происходить путемъ произвольнаго зарожденія". Такое заключеніе едва ли правильно. Но если оно со стороны здравой логики неправильно, то со стороны фантовъ оно химерично. Атмосфера Лондона несомнънно такъ наполнена вародышами бактерій, какъ лондонсків камины дымомъ и копотью. И на предыдущее неправильное заключение я отвъчу простымъ вопросомъ: отчего, когда вашъ органическій обезпложенный настой приведень въ соприкосновеніе съ воздухомъ оптически чистымъ, произвольное зарожденіе вдругь прекращается совстиъ? Почему я могу сохранять



<sup>18)</sup> Vol. XXI, p. 130.

свой настой рыпы съ ващимъ солянымъ растворомъ, въ теченік 365 дней целаго года, въ свободномъ сообщение съ общей окружающей атмосферой, безъ всяжихъ другихъ условій, кромъ тольво наблюденія, чтобы часть этой атмосферы, приходящая въ соприносновение съ настоемъ ръпы, была оптически свободна отъ всякой плавающей пыли, между темъ какъ черезъ три дня соприкосновенія съ этою пылью настой наполняется бактеріями? Виновать им я, если уже одного прочтенія приведеннаго выше доказательства въ пользу произвольнаго зарожденія достаточно, чтобы заставить поиять, какъ оно несостоятельно для всякаго мыслящаго человака? Я прибавлю впрочемъ, что считаю важнымъ пріобретеніемъ для нашихъ знаній наблюденіе, показывающее, что соляной растворъ послё випяченія можеть оживлять уже развитые попадающіе въ него организмы, хотя и не можетъ производить ихъ при помощи сухаго зародышеваго вещества, приносимаго въ нему атмосферой, - только и не перестану показывать дожность завдюченій, вавія стараются отсюдавывести. Мы обяваны открытіемъ этого факта д-ру Бёрдону Сендерсону, кетерый скоро убъдился, что первое толкованіе, кавое онъ даваль этому факту прежде, заходило слишномъ далеко, и потому онъ совершенно отказался отъ этого толкованія въ сообщении, представленномъ имъ въ королевское общество.

Перейдемъ теперь къвнимательному изученію другаго пункта, болъе важнаго, если только это возможно, чъмъ предшествующій, но такъ же довольно труднаго для пониманія, даже вследслвіе богатства стиля, логики и реторики, которыми пользуются при изложения этого пункта. Предметъ, о которомъ теперь идетъ дъло, имъетъ отношеніе къ тому, что называють "мертвой точкой" бактерій, т.-е. къ температуръ, необходимой для уничтоженія бактерій. Всъ, вто читаль написанное въ недавнее время по этому предмету въ Англіи, должны помнить, что панспермистамъ вообще и одному наи двоимъ изъ нашихъ натуралистовъ въ частности бросали вызовъ за вызовомъ, чтобы заставить ихъ вступить въ состявание по этому капитальному вопросу. Очевидно это криность, въ которую засиль англійскій гетерогенистъ. "Вода начинаетъ кипъть, говоритъ онъ, вдругъ чья инбудь неискусная рука опрокидываетъ посуду, и кипятокъ обвариваетъ накую-нибудь открытую часть тъла — пальцы, руку

нии лицо. Вотъ фактъ, въ которомъ уже конечно сомивваться нельзя. Нечего и спорить противъ того, что випящая вода производить совершенно гибельное и быстро разрушающее действіе на живое вещество, изъ котораго мы сложены" 14). И для того, чтобы мы не предположили, что въ этомъ случав тело чувствительно къ жару вследствіе высокой степени своей организацін, онъ напоминаеть намъ дъйствіе кипящей воды на куриное япцо. "Мив кажется, прибавляеть онь, мы принуждены завлючить, что випящая вода оказываетъ существенно разрушительное дъйствіе на живое вещество, какова бы ни была при этомъ ступень его организаціи 15). И еще: "мы показали, что всякое живое вещество, даже на очень короткое время подверженное двиствію кипящей воды, погибаетъ немедленно 16). Въ своихъ длинныхъ разсужденіяхъ объ этомъ предметь Бастіанъ желаеть, чтобы нокоторыя живын существа представляли бы собою всть существа. Чтобы опровергнуть его утвержденія, доетаточно сказать, что еще за восемь леть до ихъ появденія всёмъ торговцамъ шерстью въ Эльбеф было уже известно, что засохшія верна бразняьскаго medicago переживають четырекъ-часовое кипячение. Этотъ же фактъ быль опубликованъ Пуше въ "Comptes rendus de l'Académie des sciences de Paris" 17). Пуше самъ випятилъ эти зерна и нашелъ, что нъвоторыя изъ никъ разбухли и развалились, но другіе сохранили свою твердость и первоначальный объемъ. Всё они были посёяны потомъ въ одну и туже землю, ипервыя не могли дать ростковъ, а вторыя принялись отлично. Такимъ образомъ гетерогенистъ Пуше обманулся въ своихъ разсчетахъ на простыхъ зернахъ; посмотримъ теперь, натъ ли въ свою очередь какой-нибуль ошибки въ опытахъ и разсужденіяхъ относительно температуры, которан гибельна для бактерій.

Приведенные до сихъ поръ опыты ясно показываютъ, что есть замътная разница между смоченными, мягкими, живыми бактеріами гніющихъ органическихъ жидкостей и сухими бак-



<sup>46)</sup> Bastian. Evolution, p. 133.

<sup>16)</sup> Ibid., p. 135.

<sup>16)</sup> Ibid., p. 46.

<sup>17)</sup> Vol. LXIII, p. 939.

теріальными зародышами атмосферы. Первыя отдично развиваются въ соляномъ растворъ, вторыя отказываются зарождаться немъ, но въ то же время и тв п другія обильно развиваются въ обезпложенномъ настов рвпы. Какъ мы уже видели, заключенія, основанныя на явленіяхъ, имъющихъ мъсто въ одной жидкости, не могутъ быть правильнымъ образомъ распространены на явленія, происходищія въ другой жидкости. Однако это именно и сделаль гетерогенисть, повтория относительно температуры, убивающей бактерій, ошибку, въ какую онъ впаль относительно атмосферныхъ зародышей. Вскипятимъ въ продолжения пяти минутъ нашъ мутный минеральный растворъ съ его роями бактерій. Въ мягкомъ и сочномъ состояніи, въ какомъ онъ находятся въ растворъ, ни одна изъ нихъ не избъгаетъ разрушенія. Тоже самое произойдеть въ настов ріпы, если только къ нему привиты готовыя живыя бактеріи и если только постараться вакрыть къ нему всякій доступъ атмосферныхъ пыдинокъ. Въ обонкъ случанкъ мертвые организмы опускаются на дно жидкости, и если къ ней не сдълать новой прививки живыхъ бактерій, она уже не производить болье живыхъ организмовъ. Но дело пойдетъ иначе, если мы привьемъ въ нашему настою рины сухое зародышевое вещество, которое плаваеть въ атмосферъ.

"Мертвая точка" бактерій-это высшая температура, при какой только онъ могутъ жить, наи низшая температура, при которой онв уже погибають. Если напр. онв переживають температуру 60° по Ц. и не могутъ перенести температуры 65°, мертвой точкой для нихъ будетъ какой нибудь пункть между этими двумя температурами. Такъ Бредвудъ и Ватеръ показали, что оспенная лимов теряетъ свои прививочныя свойства, какъ только будетъ помъщена на довольно короткое время въ температуру между 600 и 650. Эта температура можеть быть разсматриваема какъ мертвая точка для лимоы, или лучше скаветь для плавающихъ въ ней частичекъ, которыя собственно и составляють въ ней настоящую прививную эссенцію. Но если за всвиъ твиъ не обозначается время, въ продолжени котораго дъйствуетъ жаръ, выражение "мертвая точка" не говоритъ ничего. Въ самомъ дълъ, иной настой напр. выдерживаетъ непрерывное дъйствіе температуры кипящей воды пять часовъ сря-

ду, но онъ же уступаетъ, если на него пять дней будетъ дъйствовать температура только въ 720. Мягкихъ и совершенно развившихся бактерій въ гніющихъ жидкостихъ убиваеть не только пятиминутное кипяченіе, а даже менье одной минуты; въ сущности онъ погибають почти при той же самой температуръ, при ноторой погибаетъ оспенная матерія. То же самое происходить и съ живыми пластическими бактеріями въ настов рвпы 18). Но вивсто того, чтобы выбирать для прививанія какую нибудь гнилостную жидкость, приготовимъ и употребимъ наше прививное вещество такимъ способомъ: возьиемъ нъсколько былинокъ хорошо просохшаго свна, обмоемъ ихъ въ стаканъ воды и привьемъ этой водой совершенно обезпложенный настой рёпы. После трехъ часовъ безпрерывнаго випяченія этотъ настой, оплодотворенный такимъ способомъ, часто даетъ обильный урожай живыхъ бактерій. Точно такіе же разультаты получаются, когда настой изъ рыпы приготовляется въ атмосферъ, сильно наполненной зародышами сухаго съна. Въ такомъ случав настой оплодотворяется даже безъпрямаго прививанія и тогда онъ часто оказываеть очень сильное сопротивленіе попыткамъ уничтожить его зародыши посредствомъ кипяченія. Прошлаго 1-го марта я съ намереніемъ разсеяль въ воздухв нашей лабораторіи зародышевую пыль сухаго свна, скоменнаго еще въ 1875 г., и въ следъ затемъ разлилъ настой ръпы, приготовленный въ этой же лабораторіи въ стилнин, разделенныя на десять группъ. Потомъ я подвергъ эти стилики температуръ кипящей воды, изивняя продолжительность врени кипяченія отъ 15 до 240 минуть. Только одна изъ десяти группъ оказалась обезпложенной, -- это та именно, которая кипъла цълыхъ четыре часа. Во всёхъ стилянкахъ остальныхъ

<sup>1876</sup> г. я указаль в объяснить посредствомъ опытовъ развицу, какая существуетъ относительно быстроты развитія между водными зародышами и воздушными. Размноженіе посредствомъ водныхъ зародышей, уже разможшихъ, на дѣлѣ происходить такъ же быстро, какъ размноженіе посредствомъ уже развившихся бактерій. Это предрасположеніе зародыша къ быстрому развитію соотвѣтствуетъ столь же сильному предрасположенію къ быстрому разврушенію.



девяти группъ, кипяченныхъ последовательно въ продолжении 15, 30, 45, 60, 75, 90, 105, 120, и 180 минутъ, народились потомъ живые организмы. Тотъ же фактъ остается върнымъ и пля пругихъ растительныхъ настоевъ; прошедшаго 28 февраля, напр., я кипятиль последовательно въ продолжени 15, 30, 45, 60, 120 и 180 минутъ шесть стиляновъ съ настоемъ огурца, приготовленнымъ въ атмосферъ, полной зародышами. Въ каждой изъ этихъ стиляновъ завелись потомъ живые организмы. Въ тотъ же день я взяль три стилянки еще и кипятиль ихъ уже въ продолженін 240, 300 и 360 минуть, — эти три стклянки оказались совершенно обезпложенными. Животные настои, для которыхъ, при обывновенныхъ условіяхъ, достаточно нати минутъ виняченія, чтобы навърняка убить ихъ зародышей, даютъ такіе же результаты, какъ и растительные настои, въ атмосферв, переполненной зародышевой пылью. Напр. 30 марта я налиль пять стиляновъ прозрачнымъ настоемъ говядины и последовательно випятиль ихъ въ продолжения 60, 120, 180, 240 и 300 минутъ. По истеченіи нікотораго времени всі оні наполнились живыми организмами, - фактъ, который равнымъ образомъ повторился и съ настоемъ баранины, совершенно прозрачнымъ, приготовленнымъ мною въ одно и тоже время. Я могу считать сотнями тв случаи, когда самые разнообразные настои проявляли такую же силу сопротивленія.

Въ присутствіи всёхъ этихъ фактовъ я спросиль бы моего внаменитаго коллегу, нужно ли мий еще говорить, что мой противникь слишкомъ поспёшиль, заявляя, что всякая живая матерія будетъ убита, какъ только на нёсколько минутъ подвергнется дёйствію кипящей воды. Когда къ настою, безплодность котораго доказана шестимісячнымъ соприкосновеніемъ его съ атмосферой, очищенной отъ всякой пыли и поддерживаемой въ температурі 320 по Ц., привиты живыя, развившіяся бактеріи, онъ въ два дня наполняется организмами настолько чувствительными, что для уничтоженія ихъ достаточно подвергнуть ихъ на нісколько минутъ температурів гораздо ниже кипінія воды. Но распространеніе этого результата на сухое зародышевое вещество, находящееся въ атмосферів, и не логично и не подтверждается опытомъ. Это такъ ясно, что не было и нужды предпринимать что-нибудь особенное для доказательства, а про-

Digitized by Google

сто достаточно было бы высказать это положеніе. Но мы сдѣдали гораздо больше и показали посредствомъ неразъ повторенныхъ опытовъ, что заблуждается тотъ, кто думаетъ, будто всякая живая матерія разрушается, если на нѣсколько минутъ будетъ подвергнута дѣйствію кипящей воды. Такимъ образомъ логическое построеніе, возведенное на этомъ основаніи, рушится и я надѣюсь, намъ не станутъ уже повторять больше, что бактеріи и ихъ зародыши, когда они будутъ разрушены при температурѣ 60° и когда жидкость будетъ нагрѣта до 100°, могутъ появляться вновь не иначе, какъ только путемъ произвольнаго зарожденія.

Предосторожности, видоизменения и повторения, на которыма я прибъгалъ, чтобы достигнуть несомивнимых результатовъ, въ теченіе двухъ лють довели число различныхъ сосудовъ, накими я польвовался для изученія предмета, почти до 10000. Но здісь по очень уважительнымъ причинамъ я долженъ остановиться котя и надъялся было сначала двинуться еще дальше въ ръшеніи вопроса. Между тімъ, кромі философскаго интереса, кото-рый связанъ съ проблемой о происхожденіи жизни и который никогда не потеряетъ своего значенія, вопросъ имветъ практическую важность, т.-е. со стороны приложенія разсмотрыныхъ нами взглядовъ къ хирургіи и медицинъ. Противогнилостная (антисептическая) система, о которой я уже сказаль нъсколько словъ выше, представляетъ примъръ безчисленныхъ благодъяній, неръдко доставляемыхъ точными теоріями. Нъкогда хирургія была искусствомъ, теперь хирургическое искусство сдълалось научнымъ. До введенія противогнилостной системы мыслящій хирургъ не могь не знать изъ опыта, что въ воздухв есть что-то такое, что часто уничтожало результаты, для достиженія которыхъ было пущено въ ходъ все хирургическое искусство. Теперь противогнилостныя мары разрушають этого воздушнаго агента или уничтожають его действіе. Въ King's College д-ръ Листеръ, производя операціи надъ больными и накладывая перевязки, пускаетъ на раны тонкій дождь изъ сивси карболовой кислоты съ водой; корпія и полотно, употребляеное на перевазки, въ свою очередь пропитываются противогнилостной жидкостью. Въ госпиталь св. Варооломен д-ръ Коллендеръ употребляетъ нарболовую вислоту, разведенную водой, даже не превращая ее въ тонкій дождь, а одинаково достигаеть своей главной цвли — помешать рене сделаться гнездомъ для разведенія гнилостныхъ бактерій. Благодаря своей научной обосновке, противогнилост ная система при производстве операцій вошла теперь въ употребленіе и въ Германіи.

Хотълось бы мив еще указать современное состояние теоріи зародышей по отношению въ заразнымъ бользиямъ и различить доказательства, основанныя на аналогія—имъющія впрочень не малую силу,-отъ техъ донавательствъ, которыя основываются на положительных выблюдениях. Мнв очень приятно прибанить къ уже начатому мною 10) изложению изследований, произведенныхъ надъ febris splenica молодымъ нъмецкимъ врачемъ Кохомъ и несомивнио заслуживающихъ внименія, отчеть о последникъ работахъ Пастёра по этому же предмету. Въ этой бользии предъ нами отпрывается живое заразное начало, сила котораго ужасна, и мы можемъ следить за нимъ во всехъ фазахъ его существованія 20). Мы находимъ его въ крови или въжелчи больнаго животного въ видъ такъ-скарать неподвижныхъ жаленьникъ палочекъ. Помъстимъ эти палочни, въ какой-нибудь питательной жидкости, при умфренной температурф, на подставку микроскопа, и увидимъ, что эти налочки начинаютъ вытягиваться вь динныя нити, которыя то остаются параллельными, то перекрещиваются одна съ другою и образують безконечно перепутанные узлы. Процессъ оканчивается тёмъ, что всё эти нити распадаются въ безчисленное множество споръ, изъ которыхъ важдая несетъ съ собою смерть. Подъ микроскопомъ эти споры нельзя отличить отъ безвредныхъ вародышей Bacillus subtilis. Бактерія переме жающейся янхорадки носить названіе Bacillus anthraсіз. Этотъ опасный организмъ показанъ мив въ Парижв Пастёромъ въ прошломъ іюль. Недавно опубликованныя имъ изслъдованія о патологическомъ значенів Bacillus anthracis безъ сомивиія должны быть причислены въ самымъ замвчательнымъ изъ работъ этого знаменитаго ученаго. Всв наблюдатели, которые одинъ за другимъ выступали на это тернистое поле труд-

<sup>19)</sup> Fortnightly Review, novemb. 1876 r.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Своими удивительными наблюденими по исторіи жизни монадъ Дэллингеръ и Дрисдель показали, что можеть сдёлать таланть и терпёніе.

ныхъ изследованій, блуждали одинъ за другимъ и не произвели ничего, кромъ множества противоположныхъ и разноръчивыхъ теорій. Пастёръ вивств съ Жубэромъ, который моложе его по онзіологической карьері, пустился въ этотъ хаосъ и не замедлиль внести въ него порядокъ. Между прочимъ оба экспериментатора показали, что въ нъкоторыхъ случаяхъ, где ихъ предшественники думали, что имъютъ дъло только съ перемежающейся лихорадной, предъ ними въ тоже время былъ другой, не менъе ядовитый двятель бользни. Въ перемежающейся лихорадев часто преобладаетъ гнилостный процессъ, и часто результаты, зависящіе единственно отъ этого процесса, служили основаніемъ для патологических ваключеній о характерв и причинв самой лихорадки. Но съ техъ поръ, какъ правильно узнали долю вліянія каждаго изъ этихъ двухъ двятелей бользни, всв видимыя неправильности исчезли и полученные результаты легко объяснились. Изучая изложение этихъ изследований, веденныхъ съ такинъ искусствомъ и знанісмъ діла, я боліве чітмъ когда-нибудь быль пораженъ справедливостью словъ, въ ванихъ самъ Пастёръ выразнять вей трудности и опасности, возникающія на каждомъ шагу предъ изследователемъ: "я столько разъ испыталъ, что въ трудномъ искусствъ произведенія опытовъ самые ловкіе и привычные люди спотываются на кождомъ шагу, да и самое толкованіе фактовъ не менѣе опасно" 31).

Джонъ Тиндалль.



<sup>21)</sup> Comptes rendus, LXXXIII, p. 177.

## СОСТОЯНІЕ

## УНІАТСКОЙ ЦЕРКВИ ВЪ РОССІИ

въ царствованіе Императора Александра I \*).

Тотчасъ послъ смерти Лисовскаго, брестскій епископъ Булгакъ подалъ Государю прошеніе, въ которомъ, напомнивъ о своей 25-ти лътней службъ въ санъ епископа, просилъ, при могущихъ быть перемънахъ въ іерархіи, возврънія на него по его заслугамъ. Но Государь—хотълъ ли почтить покойнаго Лисовскаго, уже предназначившаго себъ преемника, или не былъ увъренъ въ достоинствахъ Булгака, но только назначилъ митрополитомъ Кохановича, утвердивъ въ то же время полоцкимъ архіепископомъ Красовскаго. Кохановичу предоставлена была, также какъ прежде Лисовскому, и онуфріевская архимандрія, приносившая годоваго доходу до 10.000 руб.

Полоцкое духовенство всей епархіи прислало благодарственный адресь за назначеніе къ нимъ епископомъ Красовскаго — мужа извъстнаго имъ своими примърными достоинствами и кротостію.

Для Булгака это было ударомъ, такъ какъ ему предпочтенъ

<sup>\*)</sup> См. майско-іюньскую кн. "Прав. Обозр. "1879 г.

можно-сказать вчерашній епископъ и притомъ изъ бълаго духопенства.

Кохановича вызвали въ С.-Петербургъ, титулуя его правда со словъ Лисовскаго, но не совсемъ истати, — какъ въ былое время уніатской церкви экзархомъ митропоми, тогда какъ церковь уніатская уже видимо распадалась, часть уніатовъ имперім уже присоединились къ православію, другая часть—Бёлоруссія—была уже можно-сказать на пути къ возсоеди ненію; оставшаяся же за границею подъ австрійскимъ владычество мъ имѣла свою іерархію, независимую отъ Русскаго митрополи та. Новый составъ уніатской іерархім въ Россім вполив соотвътствоваль новому положенію этой церкви и только одинъ Булгакъ еще напоминаль собою польское владычество, при которомъ быль посвященъ въ санъ епископа.

Дъло объ управленіи возстановленной митрополичьей епархіи, послъ смерти Лисовскаго, приняло также другое направленіе, несогласное ни съ видами Лисовскаго, ни съ прям ою польвою уніатской церкви. Назначенный митрополитомъ Кохановичь оставлень по прежнему при управленіи луцкою епархією, которая въ ісрархическомъ порядкъ стояла послъ митрополіи инполоцкой архіспископской канедры. Литовская же, т.-е. собственно митрополичья спархія, отдана въ управленіе назначеннаго въ оную суфорагана съ присвоеніемъ ему всъхъ правъ наравнъ съ спархіальными спископами.

Такимъ образомъ къ тремъ епархіямъ присоединилась четвертая совейми епархіальными учрежденіями и архіерейскимъ домомъ, консисторією и пр. 1) Да и новая литовская епархія съ отділеніемъ отъ брестской ничего не выиграла. Митрополитъ не имълъ на нее непосредственнаго вліянія, а Головня сперва номинатъ, потомъ суфераганъ, управлялъ плохо и въ теченіе болье 20 лютъ своего епископства довелъ ее до крайняго разстройства. Къ счастію Богъ послалъ ей потомъ добраго пастыря Іоснфа Симашку, который уврачевалъ ея раны.

Въ концъ 1810 года Кохановичь прибыль въ Полоцкъ и 6-го



<sup>1)</sup> Лисовскій еще прежде хлопоталь объ открытік уніатской епархів въ Крыму, но діло окончилось учрежденіемь лишь уніатскаго прихода въ Өео досів.

января 1811 года рукоположиль такошняго архіспископа Брасовскаго. Передъ посвященісмь его заставляли принять монамество: но онъ съумъль отдълаться отъ этого требованія (Зубко). Въ посвященім участвоваль брестскій еписнонъ Булгакъ и такъ какъ недоставало третьяго, то приглашенъ быль минскій латинскій спископъ Дедерко и для чести Полоцкій католическій суфераганъ Одинецъ. Полоцкій борисоглабскій архимандритъ Шулякевичъ сказаль приличную проповёдь.

Въ следующее воскресенье, 8 января митрополитъ посвятилъ литовскаго суфорагана Головию въ сослужени уже только уніатскихъ епископовъ, и затемъ брестскаго суфорагана Яворовскаго.

Правленіе Кохановича, упавшее на время французской войны, не ознаменовано ни нажими особенно важными событіями.

Кохановичъ жилъ въ С.-Петербургъ для присутствованія въ духовной коллегіи, а въ спархів имълъ суфорагана. По свидътельству современниковъ, онъ отличался любовію къ русской церковной обрядности и расположеніемъ къ православію, которое хотълъ будто бы даже принять <sup>в</sup>): что и неудивительно, такъ какъ онъ вышелъ изъ школы Лисовскаго. Бълое духовенство любило его какъ свое знамя и какъ своего защ итника. Но базиліане ненавидъли и когда онъ умеръ (25 марта 1814 г.), то даже въ оскорбительныхъ выраженіяхъ молились объ упокоеніи души его <sup>в</sup>).

Чувствуя приближение своей кончины, Кохановичь 20 марта 1814 г. нредставиль, что по церковнымъ правиламъ управление митрополичьей литовской епархіи, по смерти его, подлежить полоцкому архіспископу, а управление луцкою епархією—брестскому епископу. Кому же изъ нихъ быть митрополитомъ, это зависитъ отъ Высочайшей воли. Согласно этому комитетъ министровъ и поручилъ управление митрополіи Красовскому, а луцкаго епископства—Булгаку.

Назначение Красовскаго къ управлению митрополичьею епаржией состоялось по-видимому не случайно вследствие одного

<sup>\*)</sup> Римской католицизмъ въ Россіи, соч, графа Д. А. Толстаго. Т. 2 стр. 377. Спб. 1877 г.



<sup>\*)</sup> Труды Кіевской академін 1872 г. ч I стр. 267.

только желанія покойнаго интрополита Кохановича, но имело болъе глубокое основание. На него перенесены были надежды, которыхъ не осуществиль Лисовскій. Думали, что этоть епископъ. вполив брусскій, съ отличными дарованіями и способностью въ государственной двятельности пойметь положение уніатской церкви и поведеть нее далве по пути, уже наивченпому Лисовскимъ. Ожиданія эти не сбылись. Какая-то роковая завъса покрывала очи этихъ обонхъ впрочемъ достойныхъ преватовъ. Они доходије только до извёстной черты, за которую переступить не смели. Они мечтали и заботились о самостоятельномъ существования унивтской церкви и въ то же время не могли отказаться отъ признанія папы главою церкви. О Красовскомъ пишетъ преосвященный Антоній Зубко: "Красовскій представляль собою явление замъчательное, ибо, не смотря на то, что воспитывался въ напскомъ (виленскомъ) институть, онъ не любиль ни базиліань, дъйствовавшихь въ духъ папскомь, ни католическаго духовенства, потому что быль изъ поповичей. При всемъ томъ Красовскій не быль въ силахъ придти нъ убъжденію, что греко-русская церковь не схизматическая".

Бълое духовенство особенно было радо возвышению Красовскаго. Даже брестское духовенство епархи Булгака прислало прошение съ ходатайствомъ о возведении Красовскаго въ митрополиты, заявляя въ то же время, что сколько желаетъ этого бълое духовенство, столько же базилане стараются, дабы въ этотъ санъ возведенъ былъ Булгакъ изъ монаховъ. Но желаниямъ бълаго духовенства не суждено было осуществиться.

Мы не можемъ точно опредълить, съ какого именно времени началась колодность правительства къ Красовскому: но фактъ перемъны отношеній къ нему не подлежить сомнънію. Къ несчастію для Красовскаго, по нъкоторымъ сторонамъ своей жизни, онъ нуждался въ снисхожденіи и поддержкъ. Теперь онъ долженъ быль опираться на одну собственную силу 4).

<sup>4)</sup> Во время войны 1812 г. •ранцузы, зная приверженность его къ русскому правительству, разграбили его домъ и имѣніе. Самъ Красовскій принуждень быль скрываться и пѣшкомъ бѣжать въ отдаленное безопасное мѣсто. Вслѣдствіе этого потрясенія онъ впаль въ раздражительное бользненное состояніе. Онъ страдаль оть времени до времени невыносимо: у него



Вскоръ послъ смерти митрополита Кохановича, именно 27 августа 1814 г., Государь назначилъ луцкимъ епископомъ каноника Якова Мартусевича 5), повелъвъ сдълать распоряжение о посвящение его въ сей санъ согласно съ постановлениями. Коллегія, основываясь на буллъ папы Климента VIII отъ 7 марта 1569 года, подъ названиемъ: Decet romenum pontificem, затруднилась приведениемъ этого въ исполнение, такъ какъ по этой буллъ посвящение епископовъ принадлежитъ митрополиту, а митрополита не было.

Слабан память коллегін забыла, что въ такихъ же обстоятельствахъ находилась уніатская церковь въ Россіи до назначенія Лисовскаго митрополитомъ, и что Лисовскій на основаніи каноническихъ правиль считаль возможнымъ по званію полоцкаго архіепископа рукополагать архіереевъ, на что и просиль въ 1806 г. полномочія отъ государственной власти. Очевидно, это не совпадало теперь съ видами Булгака и преданной ему партіи.

Но дъло оставленно пока въ прежнемъ положении.

Наконецъ, спустя три года, 21 января 1817 г. князь Голицынъ довелъ объ этомъ до свёдёнія Государя, приложивъ списокъ епископовъ для назначенія изъ нихъ митрополита. Красовскій, какъ управлявшій митрополіею, поставленъ былъ первымъ, но Государь назначилъ брестскаго епископа Булгака <sup>6</sup>), повелявъ о каноническомъ утвержденіи его отнестись чрезъ министерство иностранныхъ дёлъ къ римскому двору.

<sup>4)</sup> Булгакъ уже съ 1796 г. былъ епископомъ, Красовскій же только съ 1810. Указъ сенату о назначеніи Булгака подписанъ 27 января.



наступала какая-то агонія; не им'я силъ одол'ять страданій, онъ начинаеть пить виноградное вино безъ м'яры. Лейбъ-медикъ Лейтонъ назваль его болувань черною желчью.

<sup>6)</sup> Яковъ Адамъ Окълло Мартусевичъ, изъ дворянъ Могилевской губерніи, обучался въ Витебскъ и Полоцкъ у ісзуитовъ; въ 1792 г. посвященъ въ дужовный санъ; въ 1812 г. назначенъ ассессоромъ луцкой консисторіи и генеральнымъ ооонціаломъ; съ 18 мая 1814 г. управлялъ луцкою епархісй; тогда же полоцкая академія поднесла ему дипломъ на степень доктора богословія. По направленію ісзуитъ, оаматикъ,—Мартусевичъ ненавидълъ все русское.

Въ 1819 г. Булгавъ получить изъ Рина утвержденное папою опредъление конгрегации распространения въры о довролени ему пользоваться всёми правами и привилегілии, какія имфли его предшественники, впредь до оормальнаго привианія его митрополитомъ. Булгавъ сообщить этотъ актъ князю Голицыну для доклада Государю; но Государь, разрёшивъ ему исполненіе его профессіи, поручиль министерству иностранныхъ дёлъ написать нашему посланнику въ Римъ Италинскому, чтобы онъ изъяснился по сему предмету съ кардиналомъ Канзальви, поставивъ ему на видъ, что Его Величеству угодно, дабы въ сношеніяхъ римскаго двора съ нами наблюдаемъ былъ прежній порядокъ (т.-е. чтобы папскія буллы доставлялись чрезъ министерство иностранныхъ дёлъ).

По происхожденію полякъ, по убъжденіямъ католикъ, но не санатикъ, Булгакъ былъ ума и ученія недальняго 7); по-русски зналъ мало 2); дълами всю жизнь мало занимался и былъ орудіемъ базиліанскаго монашества.

<sup>•)</sup> Воть обравчикь его русской рвчи изъ письма къ князю Голицыну отъ 26 оевраля 1817 г. съ благодарностію за возведеніе въ санъ митрополита: "Сердце монарховъ есть въ рукахъ Божінхъ; отбыраетъ посредствомъ ихъ народъ добродѣтельства чревъ вымѣръ милосердія Всевышняго; тотъ вымѣръ когда и на мнѣ совершился, вложиль новую обязанность посвятить остатокъ дней монхъ Всемилостивѣйшему моему Государю Императору къ вѣрному служенію въ званіи митрополита. Чванится пѣлое унитское духовенство справедливымъ и ласкательнымъ управленіемъ вашего сіятельства. Я въ теченім жизни моей дозналь спокойствія и облегченія въ трудахъ будучи подъ правительствомъ вашимъ и хотя я тѣшился, что время старости сближенной по разныхъ чревъ 30 близъ лѣтъ трудахъ спокойствія овощей употреблять будеть, вложенная однакожъ на меня обязанность новая есть любою, нбо знаю, что въ милостивыхъ сіятельнаго князя словахъ престолу былъ я представленъ". Дѣло 1810 г. о необходимости греко-уніатской іерархіи имѣть своего митрополита.



<sup>&</sup>quot;) Булгакъ изъ дворянъ Гродненской губерніи Слонимскаго повъта; обучался въ базяліанскихъ училищахъ и въ 1774 г. вступиль въ базяліанский орденъ; съ 1779 по 1782 гг. былъ ученикомъ въ березвечскомъ и жировицкомъ училищахъ; съ 1782 по 1785 г. обучался въ Римъ въ Коллегіи de propaganda fide, гдъ посвященъ въ духовный санъ и получилъ степень доктора богословія и каноническаго права; въ 1786 г. назначенъ коадъюторомъ пинскаго епископа; въ 1798 г. епископомъ возстановленной брестской епархів.

По званію президента греко-унівтской коллегіи онъ жиль въ С.-Петербургъ ); епархією же управляль, по порученію его, оффиціаль (председатель консисторін) Антоній Тупальскій 10). А ставленниковъ посвящаль жившій на нокой въ супраслыскомъ монастыръ епископъ Яворовскій. При такомъ порядкъ вещей. разумъется, не мало было влоупотребленій. "Мы много слышали анекдотовъ на этотъ счеть---писаль одинь изъ лицъ того края--но для приивра ограничимся только следующимъ. Къ одному изъ вліятельныхъ лицъ, отъ котораго зависёло поставленіе во священика, является кандидать на это званіе. Онъ быль грамотенъ настолько, сколько требовалось тогда для того, чтобы удостоиться священического сана. Влінтельное или лучше сказать всесильное въ тогдашнемъ управлени уніатскою спархісю лицо спросило его: "а снажи, мой сынку, сколько сакраментовъ (таниствъ)"? Простодушный ставленияъ, вёроятно наученный къмъ-либо предварительно, что дъло не въ богословскихъ повидніяхъ, а совсёмъ въ другихъ (въ извёстномъ даяніи), не разбиран предложеннаго вопроса, бухнуль въ отвътъ: девяносто девять illustrissime! "Эхъ какой ты забавникъ, мой милый, возравыть illustrisaimus, почему же ужъ не сто"? "Да, смиренно отвъчалъ ставлениять, отправляясь изъ дому ви имъль ровно ето (разумъя червонцы), но одинъ принужденъ быль размънять въ дорогъ; кое-что изъ него осталось, да необходимо и то на дорожные расходы на обратномъ пути". "Ну будетъ и деваносто девять", сваваль illustrissimus и ставленникъ отправлялся съ над-



<sup>\*)</sup> Въ 1807 г. Лисовскій купнать въ С.-Петербургі домъ для жительства полоцкихъ архіереєвъ и устройства уніатской церкви (на Васильевскомъ острові, въ 12-й лини за среднямъ проспектомъ). Но съ возведеніемъ Булгака въ санъ митрополита и по его настоянію домъ этотъ съ Высочайщаге соизволенія переданъ въ відініе коллегіи и отданъ для жительства митрополиту Булгаку.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Тупальскій обучался въ папскомъ алюмнать; отъ полоцкой академіи получилъ степень доктора богословія; въ 1796 г. рукоположенъ въ священника. Посль былъ двятельнымъ сотрудникомъ Іосяса Симашки. Скончался въ званіи протопресвитера виленскаго каседральнаго собора въ 1848 г. (Некрологъ его въ "Виленск. Епарх. Въдомост." 1863 г., стр. 185—200).

лежащею бумагой въ Супрасльскій монастырь для рукоположенія во священники 11).

Въ 1819 году Булгавъ посвитилъ въ епископы Мартусевича. Базиліанамъ не нравилось, что правительство начало предоставлять архіерейскія мъста лицамъ бълаго духовенства. Нужно было по крайней мъръ сберечь принципъ на будущее время и обязать бълыхъ священииковъ принять монашеское постриженіе предъ посвященіемъ въ епископы. Посему, вслъдъ за посвященіемъ Мартусевича, Булгавъ, ссылаясь на правила греческой церкви и постановленія Замойскаго собора, 25 сентября отнесся въ князю Голицыну объ испрошеніи Высочайшаго повельнія, дабы въ случав наименованія епископа изъ бълаго духовенства наименованный принялъ монашеское званіе, пробылъ на искусъ по правиламъ монашескаго ордена св. Василія Великаго годъ и шесть недъль и по выдержаніи сего искуса сдълалъ торжественные объты. Но министръ однако не призналъ нужнымъ испрашивать подобное Высочайшее повельніе.

Между тымъ былое духовенство, выходя мало-по-малу изъ того приниженнаго положенія, въ которомъ держали его базиліане и архіерен изъ этого ордена, начало требовать возстановленія своихъ законныхъ правъ. Первый выступилъ капитулъ именно той епархіи, которою управлялъ митрополитъ,—Брестскій. Капитулъ этой епархіи учрежденъ былъ еще въ 1775 г., но за смертію большей части членовъ почти уничтожился. Въ 1808 году Булгакъ возстановилъ оный, назначивъ въ составъ его 6 прелатовъ (старшее соборное духовенство) и 12 канониковъ (младшіе протоіереи).

Положеніе его было очень затруднительно, такъ какъ митрополить жиль въ С.-Петербургѣ; консисторія находилась въ Жировицахъ, убогая епархіальная семинарія въ Лаврешевскомъ монастырѣ. Въ Брестѣ жъ не было даже соборной церкви, такъ какъ ею завладѣли базиліане и только епископъ суффраганъ жилъ въ Супрасльскомъ монастырѣ. Это былъ самый бѣдный, заброшенный капитулъ. Прелаты и каноники носили капитульшые кресты, такъ-называемые дистинкторіи, но были что-назы-

<sup>&</sup>quot;) "Литовскихъ Епарх. Въдомостяхъ", 1872 г., стр. 44.



вается не у діль и безъ всяких средствъ. Вождями движенія, вынужденнаго такимъ страннымъ положеніемъ, были предсідатель капитула, архипресвитеръ Янковскій и канедральный каненикъ, впослідствій профессоръ виленскаго университета, Антонъ Сосновскій.

Въ 1819 г. 24 февраля капитулъ прислалъ къ князю Голицыну прошеніе съ жалобами на притесненіе отъ базиліанъ и съ ходатайствомъ о покровительствв. "Отягощенія, кои около двухъ сотъ лътъ свътское греко-унитское духовенство отъ монаховъ ордена св. Василія Великаго терпівло, довольно очевидны; ибо лишась права выбирать между себя епископовь, состоя подъ начальствомъ и управленіемъ монаховъ, свътское духовенство почти во всвят епархінят потеряло всв вашитульныя именія, частію управляющими и частію монахами отобранныя, чрезъ что разорены капитулы, доходы пребенда называемые и даже ихъ церкви истреблены, а пляцы евреямъ и другимъ жителямъ проданы. Семинаріи съ фундушами или обращены на что иное, либо чрезъ влоуправление монаховъ выходили изъ оныхъ въ духсвное званіе недоученыя особы, да и сихъ не находилось въ оныхъ опредвленное число, чрезъ что притупилось даже въсвътскомъ духовенствъ просвъщение. Принадлежности, называемыя бенефиціями, саныя лучшія забраны монахами и передъданы на монастыри; прочін жъ церкви въ давнихъ временахъ истреблены монашескими ревизорами". Затъмъ капитулъ просилъ объ исходатайствованіи Высочайшаго повельнія, дабы: 1) съ давнихъ его имъній захваченныхъ базиліанами, если бы оказалось невозможнымъ возвратить ихъ, сделано было ему вспомоществованіе; 2) чтобы базиліанскіе монастыри (поименованные) опредълены были въ капитульскія пребенды и на прочіе нужные институты; 3) дабы Супрасльскую церковь обратить въ наседральную, а монастырь на помъщение спархіального спископа со штатомъ, капитула, консисторіи и семинаріи; и 4) чтобы доходъ Супрасльскаго монастыря опредъленъ былъ на содержание канитула.

Прошеніе это, какъ и следовало ожидать, передано митрополиту. Митрополитъ сдаль его въ консисторію, положивъ резолюцію "въ выраженіяхъ укорительныхъ и уничижительныхъ" и поручивъ консисторіи потребовать отъ капитула объясненія. Капитуль не могъ не обидеться этимъ, потому что составляя со-



вътъ епископа онъ отданъ былъ подъ судъ инзшей инстанців и консисторіи. Оффиціаль Тупальскій повель діло по всей формь суда и предложиль канитулу 10 вопросовъ съ требованіемъ объясненія. Капитуль даль объясненіе, нивя надежду, что господинъ архипастырь будеть висть сострадание надъ капитуловъ; но не дождавшись ничего, кромъ униженія, въ 1823 г. 8 января онова подалъ прошеніе внязю Голицыну: 1) объ исходатайствованіи у Высочайшаго престола подтвержденія привиллегій капитулу и фундушей на содержаніе онаго; 2) изъ уваженія, что капитуль, бывь советомь епископскимь, имееть право въ отношенін даже сохраненія респекта санаго архипастыря желать, дабы въ формальныхъ бумагахъ не употребляемо было словъ уничижительныхъ и неприличныхъ, тэмъ болве что права духовныя и Высочайщіе указы сіе запрещають, а таковыя бунаги остаются навсегда въ актахъ метрополитальныхъ, епархіальныхъ и напитульныхъ, капитулъ просилъ объ уничтожени таковыхъ бумагь и объ удаленіи отъ должности архіерейскаго секретаря Мудровича, злоупотребляющаго архипастырскимъ добродушісиъ и непріявненняго білому духовенству; а на его місто опреділить изъ бълаго дуковенства; 3) затъмъ напитулъ просиль предоставить ему самому храненіе своихъ актовъ, дабы капитуль всегда имълъ въ рукахъ доказательства своего дъла и чтобы паче чаянія не уничтожились, какъ было при митрополитъ Ментацкомъ, чрезъ пожаръ, который произвелся въ архивъ тогда, когда бълое духовенство по повельнію сейма должно было отыскивать свои права; и 4) чтобы г. митрополить не изволиль принуждать капитула въ процессу противъ базиліанъ, ибо былое духовенство бъдно и не можетъ несть тяжести съ орденомъ. Но ниявь Голицынъ уже отживаль последніе дни своего управленія, а Мудровичъ былъ неумолимъ и прошеніе капитула осталось безъ отвъта.

Базиліане чувствовали свою силу. Такъ какъ знаменемъ бълаго духовенства былъ Красовскій, стоявшій уже на пути къ званію митрополита и едва не получившій этого сана, то базиліане на него и направили свою месть. Красовскій не скрывалъ и гласно заявляль потомъ, что и Булгакъ имълъ противъ него вражду, частію перенесенную на него съ митрополита Лисовскаго, котораго онъ ненавидълъ, частію возбужденную собствемнымъ положениемъ его, какъ бълаго архиерея и притомъ соперника митронолиту.

Узель интриги завязался въ 1820 году, когда Булганъ взялъ на годъ отпускъ изъ коллегіи и жилъ не въ своей брестской, а въ полоцкой епархіи въ Онуфріевскомъ монастыръ.

Месть местью, а между прочимъ Булгаку хотвлось завладъть богатою полоцкою епархією, на которую онъ уже давно имълъвиды <sup>12</sup>).

Орудіемъ выбрано было лицо, близкое въ Красовскому экономъ архіерейскаго дома священникъ Воронецкаго прихода Оома Арматовичъ, нигдъ неучившійся, имъвшій порученіе только смотреть за мастеровыми и покупать запасы и за эти домашнія услуги опредъленный сперва протодіакономъ, а потомъ въ 1819 г. рукоположенный во священника. Въ августъ 1820 г. онъ подаль князю Голицыну прошеніе, въ которомъ жаловался на удаленіе его отъ должности и запрещеніе священнослуженія "за то, что онъ будто бы разгласиль по двумъ губерніямъ производимый архіспископомъ въ покояхъ его секретный судъ надъ подчиненными ему особами", между тэмъ какъ архіспископъ, подъ страхомъ ананемы, обязаль его ни съ къмъ ни слова не говорить объ этомъ двяв. Къ оффиціальному прошенію присоединена севретная ваписка для свыдымія съ обвиненіемъ Красовскаго въ нетрезвости, въ худомъ содержаніи семинаріи и въ жестокомъ обращения съ врестьянами. Слишкомъ ясно, что оффиціальное обвиненіе было только предлогомъ, расчищавшимъ путь клеветь, которою и наполнена секретная записка. Между твиъ министерство взглянуло на двло мначе и дало такое направленіе двлу, какого не ожидали въроятно и сами доносители.

Князь Голицынъ поручилъ митрополиту Булгаку секретно разследовать дело объ Арматовиче, о производимомъ въ подоцкой епархіи безгласномъ суде и о положеніи семинаріи; а

<sup>12)</sup> Полоцива епархія досталась потомъ ему, но уже много лёть спустя и то благодаря великодушію Іосифа Симашко. О средствахъ содержанія полоциаго епископа можно судить по оффиціальнымъ показаніямъ Красовскаго, что онъ съ имѣній епархіи и Онуфріевскаго монастыря получаль въ годъ вѣрнаго до-хода до 50.000 руб. и невполнѣ вѣрнаго до 10.000 руб. Изъ этихъ средствъ онъ содержалъ консисторію, семинарію и архіерейскій домъ.



министру внутреннихъ дёлъ сообщилъ о разслёдованіи, точно ли справедливы свёдёнія на счетъ притёсненій, дёлаемыхъ престьянамъ архіепископомъ Красовскимъ и его управляющими.

Между тъмъ прежде нежели получены были свъдънія о послъдствіяхъ этого предварительнаго дознанія, Арматовичъ, шпіономъ слъдившій за встим дъйствіями Красовскаго и знавшій о каждомъ сказанномъ имъ словъ, донесъ князю Голицыну, что Красовскій располагается встрътить Государя на обратномъ пути изъ-за-границы — Государь въ то время былъ на конгрессъ въ Лайбахъ. Голицынъ опасансь, чтобы Красовскій не предупредилъ его и изъ-за этого не вышло для него непріятности, послалъ къ Государю докладъ о содержаніи донесенія Арматовича и о своихъ предварительныхъ распоряженіяхъ по этому дълу. Государь написалъ на докладъ: "Я желаю знать въ подробности, въ чемъ состоялъ секретный судъ, о коемъ здъсь упоминается, къмъ оный былъ учрежденъ, за какую вину и чъмъ кончился".

Вслъдъ затъмъ получены были первыя донесенія митрополита изъ Судиловичъ, гдъ онъ въ теченіи пяти недъль производилъ слъдствіе. Митрополитъ писалъ, что никакого секретнаго суда въ полоцкомъ архіерейскомъ домъ нътъ, кромъ установленной и законами предписанной духовной консисторіи. Что же касается архіепископскаго гитва на священника Арматовича, то гитвъ этотъ возымълъ свое начало не съ худыхъ поступковъ Арматовича всякому извъстныхъ, но съ личныхъ домашнихъ отношеній.

Арматовичъ, вознамърясь удалить изъ милостей и кредита у своего архипастыря архіерейскаго секретаря Владычинскаго и переводчика консисторіи Яцкевича, дѣлалъ на нихъ разные секретные доносы и въ то же время распускалъ по епархіи разные на его счетъ слухи. Интриги эти во всёхъ подробностяхъ дошли до свёдёнія архіерея. Архіепископъ созвалъ къ себё всёхъ ссорившихся на очную ставку, чтобы удостовёриться, сколько во всемъ этомъ правды, и если можно склонить ихъ къ миру. При архіерей начались странныя пререканія и взаимныя улики. Яцкевичъ самъ пожелалъ перейти въ другое мѣсто. Но тогда вся ярость Арматовича обрушилась на Владычинскаго. Послё безуспёшныхъ попытокъ помирить ихъ, архіепископъ пресле

доставиль инъ вёдаться, если пожелають, формальнымъ судомъ, но въ то же времи приказывалъ имъ не клеветать другъ на друга. Арматовичъ этимъ не унялся и не переставаль всячески оскорблять Владычинскаго и повсюду разносить на него влеветы. Архіепископъ напомниль ему, что онъ ноступаетъ противно званію священника. Новое личное увъщаніе архіерея вивло не болъе успъха и кончилось грубостію со стороны Арматовича къ архіепископу. Вслёдъ за симъ онъ, безъ вёдома начальства, увхаль въ С.-Петербургъ и подаль извистное прощеніе, въ которомъ, по признанію самого митрополита, придаль видъ государственной вины дълу домашнему и совершенно ничтожному. Со стороны Красовскаго упущение состояло только въ томъ, что онъ не отослалъ виновныхъ, которые болве не слушали его пастырскаго увъщанія, въ консисторію для формальнаго процесса. "Иев семъ-то-занлючаеть митрополить состоитъ повъсть о секретномъ судъ".

По другимъ частямъ управленія Булгакъ не нашель въ полоцкой епархіи ничего неправильнаго, лично заявляль объ этомъ архіепископу и въ секретныхъ донесеніяхъ князю Голицыну, а о содержаніи семинаріи отозвался даже съ полною похвалою. Одно только пятно оставалось на репутаціи архіепископа: личная его слабость. По этому поводу митрополитъ сдълаль ему каноническое увъщаніе.

Донесенія повътовыхъ маршаловъ показали, что положеніе архіерейскихъ крестьянъ полоцкой епархіи не хуже того, въ какомъ находятся помъщичьи крестьяне.

Дъло получило довольно опредъленныя очертанія; но они показались слишкомъ тъсными для враговъ Красовскаго и они вывели его за эти очертанія.

Возвратись въ С.-Петербургъ и снесись съ доносчиками, митрополитъ здёсь уже въ ихъ клеветахъ напалъ на слёдъ тайнаго суда, котораго не нашелъ въ Полоцкъ. Тамъ онъ видълъ одно учрежденіе бывшее при архіерейскомъ домъ подъ названіемъ аудиторіата для обученія и испытанія ставленниковъ и для исправленія посылаемыхъ на эпитимію священниковъ и самъ хвалилъ заведенный по сей части порядокъ. Здёсь же въ С.-Петербургъ ему объяснили, что это-то и есть тотъ сепретивий судъ, вотораго онъ не нашелъ.

Обязанностію онаго учрежденія было — писаль Красовскій обучать богослужению ставленниковъ или новицієвъ, преподавать имъ иравственное богословіе и прочія нужныя науки, слушать экзамены и достойнъйшихъ представлять въ рукоположенію и повышенію чинами. Онаго же обязанностію было смотръть за тъми, кои для исправленія находятся на эпитиміи, дабы небезполезно теряли время, для оставленія прежнихъ своихъ пороковъ, никому кромъ ихъ самихъ не дълающихъ вреда. Употребление всегда строгости формальнымъ поступлениемъ не соотвътствуетъ мирному духу церкви и евангельскимъ ученіямъ, а сверхъ того въ состояніи бълаго унитскаго духовенства сдадалось бы отъ того много вдовъ и сиротъ. Сіе назначеніе эпитиміи ничуть не бывало употребляемо въ важныхъ преступленіяхъ; но и осужденные консисторією по важивйшимъ проступкамъ поступали въ то же самое мъсто, которое назначалось для эпитимистовъ по архіерейскому приговору. Аудиторіатъ смотрвлъ за всвии оными по правиламъ сходно кроткимъ ученіямъ евангельскимъ, св. отецъ и соборовъ; да сверхъ сего сіе заведеніе было какбы госпиталемь для лишившихся ума оть худыхъ своихъ навыковъ. По всей справедливости оное должно было назвать богоугоднымъ".

На это-то учрежденіе и свели секретный архісрейскій судъ. Обстоятельства дёла доведены были до свёдёнія Государя и 6-го ноября 1821 года послёдовало Высочайшее повелёніе о преданіи архіспископа Красовскаго "за нарушеніе государственныхъ и церковныхъ узаконеній, въ дёйствіяхъ его открытое" суду съ устраненіемъ отъ управленія епархією.

Судъ предположено было учредить въ С.-Петербургъ подъ предсъдательствомъ митрополита изъ луцкаго епархіальнаго епископа и одного изъ суффрагановъ—епископовъ; ибо правила церковныя требуютъ, чтобы епископъ судимъ былъ митрополитомъ и двумя епископами или уполномоченными отъ нихъ. "Вижу ясно—писалъ Красовскій къ Голицыну 15 февраля 1822 года—что борьба нъсколько стольтій продолжающаяся между духовенствомъ бълымъ и чернымъ утъсняетъ меня тъмъ паче, что перваго былъ я единою надеждою. Не въ видъ виновнаго осмъливаюсь отозваться къ наилучшей христіанской душъ вашего сіятельства: "будьте милосердны, якоже и Отецъ нашъ небесный

есть милосерденъ". О митрополить же писаль: "Я призываю судъ Божій и Царевъ, можетъ ли таковое дёло по справедливости подлежать сужденію митрополита Булгака"! Красовскій просиль выслушать его и дать ему средства къ оправданію. Его вызвали въ С.-Петербургъ, какъ подсудимаго. Митрополить Сестренцевичъ гостепріимно предложиль ему у себя квартиру и столь 13).

Изъ назначенныхъ въ составъ суда луцкій епископъ Мартусевичъ отказался прівхать за бользнію. Суффраганъ литовской
митрополичьей епархіи Головня—тоже. Вызвали брестскаго суффрагана Яворовскаго. Литовскій суффраганъ назначилъ вмёсто
себя делегата—ассессора коллегіи отъ брестской епархіи, каноника Василія Маркевача (заметимъ, одного изъ техъ членовъ
брестскаго капитула, которые въ 1819 г. подавали жалобу на
базиліанъ и Булгака); луцкій епископъ назначилъ вмёсто себя
вновь избраннаго ассессоромъ коллегіи луцкаго протопресвитера, магистра богословія Іоснфа Симашку. Секретаремъ въ сему
делу назначенъ митрополитомъ іеромонахъ изъ ордена базиліанскаго докторъ богословія и каноническихъ правъ, состоявшій
секретаремъ при Булгакъ Іосафать Мудровичъ.

Красовскій протестоваль противъ назначенія секретаремъ Мудровича въ виду явной его противъ покойнаго Лисовскаго и противъ него Красовскаго ненависти, такъ какъ Мудровичъ принадлежаль къ Полоцкой епархіи, именно быль монахомъ Софійскаго базиліанскаго монастыря, постоянно уничижаль и оскорбляль своего архипастыря и наконецъ перебъжаль къ Булгаку, не испросивъ законнаго разръщенія своего епископа. Но протестъ оставлень безъ уваженія. Всё бумаги составляемы были Мудровичемъ. "Хотя судъ и увёряль—писаль Красовскій—что были сочиняемы подъ надзоромъ епископа Яворовскаго: но

<sup>13)</sup> Администрація епархіи поручена врагу Красовскаго архимандриту Шулякевичу, а для управленія фундушевыми имфніями и доходами образованів коммиссія изъ 4-хъ членовъ: двухъ изъ бѣлагодуховенства и двухъ изъ ордена. Префекту семинаріи Лужинскому (впослѣдствіи преосвященный Василій, членъ святѣйшаго Синода) поручено, вмѣстѣ съ званіемъ члена, исполнять обязанности секретаря коммиссіи. Шулякевичъ послѣ десятимѣсячной администраціи скоропостижно умеръ.

сія невърность столь ясна повсемъстно, что при первомъ взглядъ нельзя оной не видъть".

Судъ открылъ свои засъданія еще до прибытія Симашки 22 мая 1822 года. Симашко прибылъ послъ первыхъ уже засъданій, въ августъ этого года.

Указъ о преданіи архіспископа суду объявленъ ему администраторомъ Шулякевичемъ намъренно въ самый день его имянинъ, 4 декабря, послъ торжественно отслуженной базиланами объдни. Затъиъ вызванъ я сюда-писалъ архіепископъ-но въ такихъ жестокихъ выраженіяхъ, какъ бы осужденный криминалистъ на эшафотъ. Чинимо было разсуждение въ коллегии о моемъ гардеробъ, но одинъ изъ членовъ подалъ голосъ: неужели мы должны даже и обнажить нашего архипастыря" 14)? Квартира мив въ моемъ домв была отказана. Но высокопреосвященнъйшій митрополитъ Сестренцевичь благосклоннъйше изволилъ мив означить таковую въ своемъ собственномъ домъ, со стодомъ дично для меня. Сіе благодъяніе весьма есть великое, яко содвланное для меня тогда, какъ цвлый такъ-сказать светъ, ввирая на начальство, отъ меня устранился и я оставленъ безъ всякой помощи и пристанища. Однакожъ и по сему поводу много я претерпыть. Между прочинь г. директорь департамента духовныхъ двяъ Тургеневъ изъявияъ особенно за сіе ко мив свое негодованіе и даже лично даваль мив за то строжайшій выговоръ, на который я объяснялся, призывая въ свидътели Бога, что я и мысли не имълъ въ томъ о какихъ-либо (по его директора словамъ) интригахъ. Но гдъ же миъ жить приличиве находящемуся въ такомъ бъдственномъ положеніи, когда на сіе последовало милосерднейшее снисхождение самого преосвященнейшаго". Коммиссія, конфисковавъ и описавъ все его имъніе еще въ Струнъ, прислада въ нему полицію еще разъ въдомъ митрополита Сестренцевича, гдъ ужъ нечего было больше описывать. "Встревоженный я даль ей нужныя объясненія, за симь оставили они меня спокойнымъ".

Обвиненія Красовскаго состоями въ томъ, что онъ 1) безъ

<sup>(6)</sup> Священникъ прибывшій съ архіепископомъ и желавшій остаться при немъ высланъ обратно въ епархію чревъ полицію.



всякой вины священника Арматовича по поводу частнаго домашняго разбирательства, которое тотъ разгласилъ, отнялъ у него настоятельское мъсто; 2) подвластныхъ ему духовныхъ и другихъ людей безъ суда подвергаетъ наказаніямъ, какъ-то: завлючаетъ въ тюрьму на годъ и болье, содержитъ ихъ въ оковахъ и наказываетъ тълесно, приводя таковыя свои распоряженія въ дъйствіе чрезъ членовъ учрежденнаго имъ особо комитета, названнаго авдиторіатомъ; 3) ведетъ нетрезвую жизнь и отъ того почти въ каждомъ мъсяцъ бываетъ около двухъ недъль въ такомъ положеніи, что не въ состояніи принимать никого по службъ; наконецъ 4) поступаетъ жестоко съ фундушевыми его крестьянами.

Красовскій не быль вобразцовымь пастыремь: но духовенство все же любило его какъ своего и онъ дъйствительно много сдъдаль для духовенства. А потому, какъ только сделалось известнымъ повелъніе о преданіи архіепископа суду, неподдъльное горе охватило Полоцкую спархію. Отъ духовенства и семинаріи начали поступать просьба за просьбой о возвращении имъ любимаго архипастыря. Первымъ по времени было прошеніе Полоцкой протопресвитеріи. "Сей пастырь— писаль генеральный визитаторъ Полоцкаго и Городецкаго деканатовъ протопресвитеръ Никоновичъ-въ течен је двънадцатилътняго правленія епархіею распространеніемъ просвъщенія, искорененіемъ пороковъ, возмездіемъ добродітели, защитою вдовъ и сиротъ и прочими приличными сану своему поступками, отличнымъ дарованіемъ висчатавль въ сердца ввъренной ему паствы въ себъ любовь, а тъмъ самымъ оправдалъ Вашего императорскаго величества назначение. Се чада Твои слезно вопіють простирая ослабленныя руки своя, воззрите отеческимъ окомъ, отрите слезы возвращениемъ любимаго намъ отца и пастыря".

Затемъ последовали просьбы отъ духовенства Бобыницкаго и Лепельскаго поветовъ, отъ Витебскаго протопресвитерства, отъ деканатовъ Себежскаго и Освейскаго, отъ протопресвитеровъ Копысскаго, Мозовскаго, Рогачевскаго и Оршанскаго, всю-ду за подписями всёхъ священниковъ, отъ клириковъ, профессоровъ и священниковъ Полоцкой епархіальной семинаріи 15).

<sup>16)</sup> Къ этой петиціи нежду профессорани подписался нагистръ богословія



"Ему-то, писало духовенство, мы обязаны тою для насъ лестною славою, каковая вообще отдается нынъ влиру нашему. Онъ, архіспископъ жилъ не для себя, но единственно для блага спархін своей: сіе мы видимъ въ институть семинарів, которую въ столь вначительномъ числе способных в юношей содержаль въ наилучшемъ порядкъ. Онъ сей вертоградъ засаживалъ, онъ его лелъялъ съ заботливостію, изъ коего епархія получила уже созрълые плоды. Изъ тъхъ доходовъ, которые прямо принадлежали въ его собственный удъль, обращаль большею частію на тоть же одинь предметь, содержа въ помянутой семинаріи сверхъ положеннаго числа воспитанниковъ на своемъ собственномъ иждивении болве 30 душъ юношей, кои съ достижениемъ цели своей могутъ принести религіи и отечеству пользу, а спархін и намъ славу. При всемъ томъ сколь кроткое и благосклонное его архіепископа было обращение съ священствомъ: каждый изъ насъ смъло прибъгалъ въ нему во всякомъ случав съ полнымъ увъреніемъ, что въ нуждахъ и дълахъ своихъ, лишь бы только закону не противныхъ, найдетъ для себя снисходительного отца, и никто въ томъ не обманулся. Каждаго изъ священниковъ принималь не какъ начальникъ подчиненнаго, но какъ благосклонный отецъ сына. Бъдныя вдовы умершихъ собратій нашихъ не отходили отъ него иначе, какъ только съ обезпечениемъ участи своей".

Повъренные Бобыницкаго и Лепельскаго деканатовъ жаловались особенно на то, что временное начальство Полоцкой епаркіи усиливается разстроить семинарію и уже уменьшило число воспитанниковъ оной; что постоянно враждебные бълому духовенству базиліане ищутъ всъхъ средствъ погасить возженное въ духовенствъ полоцкой епархіи просвъщеніе.

Между тъмъ для изслъдованія проступковъ Красовскаго въ распоряженіи помъстьями и крестьянами ему ввъренными, составлены были коммиссіи въ каждомъ повътъ, гдъ оныя имънія находятся, изъ маршала и стряпчаго того повъта и двухъ духовныхъ депутатовъ. Арматовичъ, въ качествъ шпіона, слъдилъ за показаніями крестьянъ и дъйствіями коммиссій и посылалъ

профессоръ логини, краснорвчія и всеобщей исторіи Антоній Зубко, въ послідствін епископъ Минскій и между воспитанниками 4-го класса—Оома Маминескій, скончавшійся въ сані архіспископа Нижегородскаго.



одинъ за другинъ тайные доносы. Но коммиссія удостовърила, что врестьяне не объявили никакой претензіи въ Красовскому, что Красовскій не отягощаль ихъ излишними сборами и жестокими наказаніями, а напротивъ употребляль умъренные способы въ обузданию развратныхъ и что Богь бы ихъ наказалъ, ежели бы они, польстясь на его собственность, что-либо ложно противъ него говорили, ибо онъ берегъ ихъ какъ дътей своихъ; что указанная имъ его собственность и описанная на ихъ удовлетвореніе инъ не нужна и они ея не хотять. Витебскій губернаторъ представилъ эти заявленія министру съ своимъ отзывомъ, что не находить въ архіепископъ съ этой стороны ни малъйшей виновности. Красовскій съ своей стороны показаль, что онъ неоднократно вносиль за крестьянъ казенныя подати не тысячами, но десятками тысячъ, а одну изъ таковыхъ податей, накопившуюся еще при жизни покойнаго митрополита Лисовскаго, после пріема оныхъ именій въ свое управленіе изъ собственныхъ доходовъ уплатилъ выше 10.000 рублей; послъ непріятельскаго разоренія исправно завель везде сельскіе запасные магазейны въ полномъ количествъ, такъ что отъ раздачи хлъба крестьянамъ въ весеннее время остается еще въ магазейнахъ до нъсколькихъ сотъ четвертей.

Объ авдиторіать бывшіє въ разное время члены его соборные священники подъ присягою показали, что не знають и не помнять, чтобы кто-либо быль наказываемь. Красовскій писаль, что никогда не употребляль жестокихь средствь, имъль всегда въ виду благо бълаго духовенства и потому оно не жаловалось на него, а напротивъ въ-самомъ нынышнемъ его архіерейскомъ удаленіи явился въ пользу его голось сего духовенства, который достигь уже до правительства.

Относительно нетрезвой жизни Красовскій писаль, что двла его и все управленіе могуть всякаго убъдить, что преданный пьянству не могь бы такь успъвать по всёмь частямь управленія, что всякое о томь изысканіе для него нестрашно, что имъеть слабости, но онъ не выше его и что ни сложеніе его, ни занятія не позволяли ему излишества.

Судъ предоставиль Булгаку сдълать сношение съ митрополитомъ Сестренцевичемъ, въ домъ котораго Красовскій жилъ, для получения удостовърения о его жизни и поведении. На тре-



бованіе Булгава Сестренцевичь объявиль, что Красовскій имветь квартиру въ дом'я его какъ собрать и что онъ митрополить не есть инспекторь и о поведеніи Крассовскаго не дасть никакого свид'ятельства. Но зат'ямь по просьб'я самаго архіепископа въ 1825 году онъ даль письменное показаніе, что въ теченіе трехъ съ половиною л'ять преосвященный Красовскій не подаваль ни мальйшаго повода къ утвержденію столь предосудительной для имени его клеветы.

Главная надежда судей была на двухъ священниковъ, соборнаго декана Ляхтановича и каноника Лавецкаго, на которыхъ указалъ Арматовичъ, и на архіерейскаго духовника вице-офиціала Слонимскаго. Митрополитъ властію верховнаго пастыря разръшилъ ихъ отъ всякаго запрещенія и стъсненія совъсти въ отношеніи къ своему епископу предписавъ in virtute Sanctae obedientiae показать самую сущую истину. Первые два нашли способъ отмстить архіерею за нанесенныя имъ обиды и на ихъ показаніяхъ главнымъ образомъ основывалось обвиненіе Красовскаго въ жестокихъ поступкахъ; но Слонимскій не показалъ ничего худаго на своего духовнаго сына и тъмъ навлекъ на себя гнъвъ митрополита Булгака.

Доносчикъ Арматовичъ получилъ отъ митрополита институцію на Воронецкій приходъ и кромъ того 1000 руб. изъ жалованья архіспископа въ вознагражденіе исчисленныхъ митрополитомъ убытковъ по случаю прівзда его въ С.-Петербургъ. Митрополитъ приказалъ самому Красовскому уплатить доказчику эту сумму; но архіспископъ просилъ поручить исполнить это коммиссіи, завъдывавшей его секвестрованнымъ имуществомъ. Я не имъю, писалъ онъ, для исполненія сего довольно духа. Очень тягостно сбитому съ ногъ сносить, когда его топчутъ и давятъ повергнутаго уже на землю".

Мы не будемъ передавать всъхъ подробностей суда. Министръ и департаментъ, прежде благосклонные къ Красовскому, теперь приняли сторону базиліанъ. Управленіе епархією поручено было базиліанину Шулякевичу. Арматовичъ подавалъ кляузу за клаузой и департаментъ все принималъ и какъбы поощрялъ доносчика къ новымъ показаніямъ. Въ дополненіе къ "запискъ для памяти" Арматовичъ подалъ на польскомъ языкъ самое ужасное описаніе жизни и поступковъ архіепископа, прибавивъ

какъ бы въ насивнику: съ осторожностно и сохранением его добраво имени сдпланное. Потомъ щин доносъ за доносомъ о ходъ допросовъ врестьянъ по повътамъ, объ образъ жизни архіепископа въ С.-Петербургъ, о дъйствіяхъ въ защиту Красовскаго бывшаго севретаря его Владычинского и племянника-бывшаго васъдателя въ коллегіи Копецкаго и пр. Красовскій подаль два объясненія 3-го ноября 1822 г. и 24-го февраля 1823 г. Мудровичь передълываль ихъ по своему. Жалуясь на извращение Мудровичемъ фактовъ, Красовскій писаль: "даже мое объясненіе 3-го ноября поданное и содержащееся на 392 страницамъ тодико искажено почти во всякомъ періодъ и изображено въ выписнъ такъ, дабы дъйствовало противу меня самаго, а тъмъ болве, что сіе приписано мив же, аки бы принесенное въ мою оборону и оправданіе. А изъ сего весьма нетрудно было увидъть цъль стремленія севретаря Мудровича и тъхъ, которые совокупно съ нимъ дъйствуютъ, дабы таковымъ порядкомъ затикть дело, сделать оное запутаннымъ и самотруднейшимъ для виденія въ немъ истины, меня побудить къ новымъ возраженіямъ (какъ сіе и сдълано въ отношеніи суда отъ 16 февраля сего 1823 г.), а изъ того повода возложить на меня причину медленности въ дълъ, ибо послъ сихъ вовраженій должна была бы составляться новая выписка и опять во мив отсыдаться въ рукоприкладству, на которую я, какъ подобную прежнимъ, опять бы точно возражаль и опять бы дълалась выписка и такъ доходило бы до безконечности".

Съ одной стороны придирки и медлительность, съ другой—постоянныя жалобы изъ полоцкой епархіи на худое управленіе администрацією довели діло до того, что понадобилось поручить епархію въ болье надежное управленіе постояннаго епископа. Но надежды и разсчеты митрополита и Мудровича сбылись только на половину. 10 марта 1823 г. дійствительно и состоялся Высочайшій указъ сенату о порученіи полоцкой епархіи, впредь до повеліня, луцкому епископу Мартусевичу,—минуя митрополита и его суффрагановъ. Князь Голицынъ, сообщивъ Мартусевичу о предназначеніи его къ управленію полоцкой канедры, объявиль ему секретно, для частнаго токмо его свіддінія, волю Государя Императора, что Красовскій если и оправдается, не можеть быть по особымъ частнымъ причинамъ возвращенъ къ управленію полоцкою епархією.

Digitized by Google

Черезъ три дня после этого, 14 марта 1828 г. состояюсь постановленіе суда. "Судъ, какъ выражается протоколь, росписался надвое въ своихъ мивніяхъ". Митрополитъ Булгакъ съ Яворовскимъ положили удалить Красовскаго отъ управленія полоцкою епархіею, оставивъ при немъ титулъ архіспископа; управленіе же епархіею поручить сусорагану, который и долженъ имъть наблюденіе за поведеніемъ Красовскаго до времеми точнаго исправленія. Еслибы правительству благоугодно было опредълить въ другомъ мъстъ, не при полоцкой касодръ, для архіспископа Красовскаго мъстопребываніе, то въ семъ случав возложить обязанность на мъстное начальство, чтобы оно въ свое время доносило о поведеніи архіспископа, гдъ слъдуетъ.

Уполномоченные другихъ двухъ епископовъ, каноники Симашко и Маркевичъ, придерживаясь болъе каноническихъ правиль полагали, что Красовскій имель власть наказывать порочныхъ священниковъ, исправлять ихъ по своему усмотренію законными средствами и давать свои опредвленія и резолюціи. Обращаясь же къ роду употребленныхъ наказаній, они находили, что по отзыванъ всвхъ свидетелей священно и церковнослужители заключаемы были въ тюрьму, но какого рода была сін тюрьма, кто и за что оною наказывались, обстоятельно не изъяснено; впрочемъ и таковое наказаніе заключеніемъ въ настоящую тюрьму дозволено епископамъ по каноническимъ правиламъ за важныя преступленія; что свидътели говорять о употребленіи цвией, но также не поясници, въ какихъ случаяхъ сіе допусквется, кромъ происшествія съ священникомъ Пучковскимъ; а такъ какъ сей священникъ, по отзыву одного свидътеля, въ пьяномъ видъ дълалъ неистовства, то нельзя признать архіепископа виновнымъ въ употребленіи средства къ обузданію его; что ніжоторые преступники, по показаніямъ свидітьлей, были напазываемы дисциплинарно, въ томъ архіепископъ совнается. Хотя же и послъ Замойского синода обычай ввелъ таковое наказаніе, продолжавшееся до недавнихъ временъ; а съ другой стороны согласиться должно, что находятся еще свящемники, кои симъ только родомъ наказанія могуть быть обуздываемы: но такъ какъ просвъщение между бълымъ духовенствомъ болье и болье распространяется, а государственныя уваконенія запрещають подобныя наказанія, то признать архіспископа виновнымъ въ оныхъ; но по изъясненнымъ уваженимъ, служащимъ къ уменьшению его вилы, строго ему подтвердить, дабы онъ не употребляль впредь подобныхъ наказаній. Что Красовскій сознался въ нетрезвой жизни и теперь сего сознанія не отвергаетъ, но протестуетъ только противу того, что митрополить полагаль, якобы отъ сего могли произойти безпорядки по епархівльному управленію: посему признать его виновнымъ въ сей слабости, сану его неприличной. Но такъ какъ по праванъ каноническимъ во всякомъ, и особенно отъ слабости проистекающемъ преступленін, самый последній священнять безъ троскратного увъщанія наказань быть не можеть, то дать архіспископу другое ваноническое на сей предметъ увъщание. Относительно такъ предметовъ, въ коихъ архіепископъ обвиняетъ митрополита, поелику судъ не можетъ разбирать дъйствій своего председателя, а сей последній заключеній своихъ о томъ делать, то сіе оставить безъ разръшенія.

Исправлявшій должность секретаря духовнаго суда, базвліанскій монахъ Мудровичъ, препровождая въ департаментъ 14 марта 1823 г. дело о Красовскомъ съ состоявшимся определениемъ о немъ духовнаго суда, представилъ свой протестъ противъ дъйствія членовъ суда—Маркевича и Симашки, укоряя и завяняя ихъ въ пристрастіи къ Красовскому. Вотъ одно изъ его заявленій, обрисовывающее образъ дъйствій Симашки. "Секретарь по своему долгу сдълаль замъчанія противъ объясненій архіспископа, обнаруживая несогласія въ показаніяхъ. Митрополить съ членомъ епископомъ важивншія и служащія къдвлу внесли въ свое определение, но не велели внести въ протоноль, потому что делегаты премного негодовали на оныя, особливо Симашко, причиняя не мало досады секретарю, сказавъ именно въ засъданіи 17 февраля, что такое-то логическое заключеніе есть происходящее изъ устъ Apis (Taki wniosek jest ariuszonsie) и что всв оныя закиюченія следуеть перечернить, делая знакъ рукою буквы Х. Во всемъ вышеписанномъ сепретарь свидътельствуется преосвященнымъ епископомъ Яворовскимъ, во всемъ теченіи дъла не оказавшимъ мальйшаго пристрастія ни нь одному лицу, привосновенному въ дълу и почти на всякомъ васъдани боровшимся съ делегатомъ Симашкою, который и того

даже требовалъ, чтобы онъ сидълъ въ судъ выше епископа, и митрополитъ по сему предмету принужденъ былъ сноситься съ върителемъ его, епископомъ Мартусевичемъ, послъ чего епископъ Яворовскій остался на своемъ мъстъ".

На этомъ остановилось дёло въ царствованіе императора Александра и князь Голицынъ не утруждалъ уже Государя императора докладомъ о судё, котя оный конченъ былъ еще весною 1823 года.

Окончаніе этого процесса и ръшеніе діла о Красовскомъ относятся уже къ слідующему царствованію. Но мы изложимъ здісь дальнівшія о немъ свідінія для полноты и законченности всего этого діла.

Въ 1824 году департаментъ духовныхъ двяъ распался. Грекороссійское отделеніе отошло къ оберъ-прокурору Святвишаго
Синода (князь Мещерскій и Нечаевъ), а изъ трехъ остальныхъ
отделеній образованъ департаментъ иностранныхъ исповеданій.

Шишкось, назначенный министромъ народнаго просвещенія, въ
то же время принять главное управленіе делами иностранныхъ
исповеданій. Директоромъ департамента назначенъ за выходомъ А. И. Тургенева, бывшій начальникъ отделенія гр. Ив.
Карташевскій, который отнесся съ большимъ безпристрастіємъ
къ Красовскому, нежели его предшественникъ.

Въ іюнъ 1826 года адмиралъ Шишковъ представилъ Государю императору докладную записку о Красовскомъ съ изложеніемъ всёхъ обстоятельствъ дела, съ заключеніемъ о немъ духовнаго суда и отвывонъ митрополита Сестренцевича о личномъ поведении архіепископа. Общій тонъ докладной записки быль благопріятень для Красовскаго. Извяснивь положеніе дъла, Шишковъ представлялъ въ Высочайшую волю Государя явить архіспископу Красовскому монаршую милость. Если судить по правиламъ, коими сей архіепископъ, следуя по стезямъ митрополита Лисовскаго, прежде руководствовался въ управленіи епархією, то можно надъяться, что онъ и впредь будеть столько же благонадеженъ на поприщъ службы, если не въ прежнемъ своемъ мъстъ, въ Полоциъ, куда епископъ Мартусевичъ призванъ навсегда по волъ блаженной памяти Государя императора, то въ другой епархіи, гдъ самая слабость его прежняц не можетъ быть столько гласна, напримъръ въ луцкой епархін, которая управднится если Вашему императорскому величеству благоугодно будетъ ръшительно утвердить Мартусевича въ Полоцев".

Государь приказаль передать докладную записку вивств съ двломъ на разсмотрвніе комитета гг. министровъ.

Комитетъ министровъ, въ засъданіи 12 октября по разсмотрвніи двла нашель, что по управленію имвніями полоцкой епархіи не обнаружено со стороны Красовскаго ни малейшаго отягощенія; равнымъ образомъ и крестьяне не предъявили на него никанихъ претензій; почему справедливость требуетъ оставить его отъ всякаго по сему предмету обвиненія свободнымъ и наложенное на собственное его имъніе запрещеніе снять. Но что насается до произведеннаго надъ нимъ духовнаго суда! за неприличные поступки съ духовенствомъ его епархіи, то комитетъ имъя въ виду съ одной стороны происшедшія между членами духовнаго суда разныя мнтнія на счеть оправданія Красовскаго въ жестокихъ и произвольныхъ поступкахъ съ подвъдоными ему духовными людьми, а съ другой-объявленную бывшимъ министромъ духовныхъ дълъ и народнаго просвъщенія въ 1823 году секретно Высочайшую волю, что Красовскій, хотя бы и оправдался въ тъхъ поступкахъ, не можетъ по нетрезвой его жизни быть возвращень къ управленію полоцкою епархією, полагаль уволить его нынь вовсе отъ званія полоцкаго епархіальнаго архіепископа съ сохраненіемъ архіепископскаго сана и дозволить ему избрать для жительства своего одинъ изъ уніатскихъ монастырей; на содержаніе же его опредълить приличную сумму, предоставивъ главноуправляющему духовными дъдами иностранныхъ исповъданій войти о семъ съ особымъ представленіемъ. Въ засъданіи 9 ноября объявлено комитету, что Государь императоръ повелвваетъ опредълить Красовскаго дуцкимъ архіепископомъ.

З декабря последоваль указъ сенату съ повеленіемъ архіепископу Красовскому управлять луцкою епархіею. До того времени луцкою епархіею управляль съ званіемъ епископа Пинскаго суффраганъ Сероцинскій <sup>16</sup>).

<sup>(1951)</sup> Кириллъ Съроцинскій изъ дворянь, священическій сынъ; обучался въ Умани у базиліанъ, съ 1790 по 1794 г. въ папскомъ алюмнать; съ 1795 г.



Красовскій прибыль въ епархію, помъстился въ Жидичинскомъ монастыръ и началь дъйствовать въ томъ же духъ и съ такою же внергією, какъ дъйствоваль въ Полоцкъ. Современникъ тъхъ событій пишетъ о немъ, что прибывши на Волынь онъ сильно встревожилъ базиліанъ введеніемъ архіерейскаго богослуженія по чину православному; приказалъ отпечатать литургію Златоустаго въ маломъ форматъ для сослужащихъ и сталъ подчинять орденъ базиліанской архіерейской власти; за что до крайности его не любили, но боялись. (Холиск. Варш. Въстн. 1879 г. № 6, стр. 95). Но недолго пришлось побыть ему на Волыни. 23 августа 1827 года, пне бывъ одержимъ дъйствительною бользнію" онъ скоропостижно умеръ.

Луцейй повътовый штабъ-лъкарь Маркъ Миллеръ заявиль объ обстоятельствахъ этой смерти нижнему земскому суду объяснивъ, что архіепископъ умеръ не бывъ одержимъ дъйствительною болъзнію, что не быль пользовань какимъ-либо врачемъ и медикаментовъ изъ аптекъ получаемо не было, а только во время кончины призванъ былъ тамошній цирюльникъ еврей Мошко, ноторый, какъ самъ сознался, бросиль съ объихъ рукъ кровь, но кровь не пошла по причинъ неожиданной скоропостижной смерти. Луцкій судъ поручиль своему засёдателю Яловицкому вивств съ Маркъ Миллеронъ немедленно освидетельствовать мертвое тело; но когда они прибыли 24 августа въ Жидичинъ, то суффраганъ Сфроцинскій объявиль, что не исполнить этого требованія, ибо архіепископъ не скоропостижно, а по четырехнедъльной бользни жизнь свою кончилъ. Напоследовъ сказалъ, что не допустить къ освидетельствованію; а ежели съ употребленіемъ полицейскихъ міръ приступлено въ сему будеть, то онъ епископъ, созвавъ своихъ людей, силою воспрещать и недопускать будеть, развъ цълая рота солдать будеть прислана. На вторичное требование суда епископъ далъ тотъ же отвътъ.

быль учителемь въ Немировских школахъ; съ 1799 г. секретаремъ епаркіальныхъ двлъ и дошель до чина титулярнаго совътника; въ 1811 г. вышель въ отставку; въ 1816 г. посвященъ въ духовный санъ и назначенъ ассессоромъ дуцкой комсисторіи; въ 1817 г. при назначеніи его управляющимъ луцкою епархією возведенъ полоцкою академією въ степень доктора богословія и каномическаго права.



Между тъмъ въ донесеніи же суду писалъ, что Красовскій съ 27 іюля до 19 августа употребляль много вина венгерскаго, съ котораго числа уже не пилъ вина, а принималъ прописанное ему еще въ С.-Петербургъ генералъ штабъ-докторомъ Лейтономъ лъкарство; 21 августа дълалъ нъкоторыя распоряженія и была надежда на выздоровленіе; но на 23 ночью въ половинъ перваго часа съ нимъ сдълались конвульсіи, въ которыхъ омъ и умеръ.

Маркъ Миллеръ съ своей стороны, донося суду о двиствіяхъ Съроцинскаго, писалъ, что ему не понятно, какъ епископъ могъ сопротивляться указамъ 16 іюля 1761 и 29 декабря 1809 г. тогда когда самое сопротивленіе въ семъ случав подаетъ немалое подозръніе.

Гражданскій губернаторъ сообщиль объ этомъ митрополиту Булгаку, а губернское правленіе донесло сенату. 12 декабря Шишковъ довель до свёдёнія Государя обо всёхъ этихъ обстоятельствахъ, "кои наводятъ сомивніе по сему предмету" и просиль разрёшенія "ближе объяснить сіе дёло", предоставивъ оное распоряженію Государя Цесаревича, главнокомандующаго Литовскимъ отдёльнымъ корпусомъ.

При следствіи заседатель суда Яловицкій показаль, что онь основался на слышанныхъ имъ въстяхъ, которыя разсвялъ цо городу Луцку удаленный отъ должности сотникъ селенія Жидичинъ Залъсскій, будто покойный архіепископъ отравленъ, и удостовъряль это тъмъ, что подъ вечеръ передъ смертію его, когда дакей поднесь ему въ питіи вино и покойникъ оное выпиль, то почувствовалъ несносное внутри печеніе и тогда же призвавъ его Залисскаго говориль ему: я вирно отравлень, вели взять того лакея и наказывать его жестоко, можеть онъ сіе откроеть; чему савдуя Залъсскій биль того данея, но онь не совнался. Послъ на слъдствіи Зальсскій отрекся отъ этого показанія. Священникъ Жирицкій, наполнивши отвъты свои личностію къ особъ Строцинского, показаль, будто слышаль отъ свидетелей, что его преосвященство питаль непримиримую вражду въ архіепископу Красовскому, но свидетели те на очной съ Жирицкимъ ставкъ ссылку его опровергнули. А митрополитъ римско-католическихъ церквей Цециновскій и епископъ суффраганъ луцкій Подгородинскій письменно засвидітельствовали, что архіспископъ

Красовскій многократно прівзжаль въ нимъ съ епископомъ Съроцинскимъ и они между ними не только непримиримой вражды, но и мальйшаго неудовольствія не примътили.

Доведя до Высочайшаго свъдънія о положеніи этого дъла (19 апръля 1829 г.) Д. Н. Блудовъ полагаль представить Государю Цесаревичу, по собственному усмотрънію его, или дать дальнъйшій ходъ сему дълу судебнымъ порядкомъ или же, буде нътъ основательныхъ причинъ предполагать, чтобъ виною смерти архіепископа Красовскаго было злодъяніе, то прекратить сіе дъло, какъ предосудительное для епископскаго сана. Государь Цесаревичъ, не видя основательныхъ причинъ къ подозрънію какого-либо злодъянія въ смерти Красовскаго, предписалъ волынскому губернатору прекратить это дъло 17).

#### ІІ. УЧРЕЖДЕНІЕ УНІАТСКИХЪ ВПАРХІАЛЬНЫХЪ СЕМИНАРІЙ.

Съ первыми опытами назначенія на епископскія канедры лицъ изъ бълаго духовенства появились заботы о возвышеній умственнаго уровня этого духовенства и о предоставленій способовъ образованія молодымъ людямъ, готовящимся ко вступленію въ это званіе. Нікоторые архипастыри простирали свою заботу далье, изыскивая средства къ доставленію начальнаго образованія вообще дітямъ білаго духовенства.

## 1) Супрасльская семинарія.

Первый примёръ въ этомъ подалъ супрасльскій епископъ Николай Духновскій (изъ бёлаго духовенства), открывшій въ 1804 году епархіальную семинарію въ Супрасльскомъ монастырё и пожертвовавшій на фундушъ для оной 40.000 польскихъ злотыхъ (6.000 р.). Первымъ ректоромъ семинаріи былъ Михаилъ Даниловичъ изъ Ломжи.

Съ присоединеніемъ Бълостокской области къ Россіи и съ закрытіемъ Супрасльской епархіи, вошедшей въ составъ Брестской, закрыта въ 1810 г. и супрасльская семинарія, а сумма ея присовокуплена къ фундушу брестской епархіальной семинаріи.



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Сфроцинскій скончался отъ апоплексическаго удара 6 марта 1831 года, и епархія луцкая закрыта.

### 2) Брестская епархіальная семинарія.

Въ 1799 году указомъ правительствующаго сената имъніе упраздненнаго Новодворского базиліанского монастыря, состоящаго въ Пинскомъ увадъ, Минской губерніи, назначено на семинарію брестской епархін, которую Булгакъ и учредиль въ Лавришевском монастырв (въ 12 верстахъ отъ Новогрудки), по близости тогдашняго его жительства въ Новогрудкъ. Но находя вышесказанный фундушъ на содержание 20 воспитанниковъ недостаточнымъ, онъ предложилъ духовенству сделать на этотъ предметъ пособіе. Въ 1810 году, какъ ны виділи, средства этой семинаріи увеличились присоединеніемъ фундуща закрытой Супраслыской семинаріи. Несмотря на то семинарія эта, не оживляемая вниманіемъ, участіємъ и помощію архипастыря, клонилась къ упадку и Булгакъ ограничилъ число воспитанниковъ ея 12. Въ 1819 году духовенство брестской епархіи ходатайствовало объ улучшеній быта епархіальной семинаріи и о переводъ ея изъ Лавришевскаго въ Супрасльскій монастырь. Булганъ со ставиль новый штать семинаріи, разсчитавь его на 20 клириковъ, при ректоръ, 3-хъ учителяхъ и экономъ, всего на сумму 2856 р.: но это предположение, высказанное безъ настойчивости, осталось безъ осуществленія. Будущіе кандидаты священства обучались уменью читать и писать и славянской грамоте домашнимъ образомъ у какого-либо священника или же при епархіальномъ управленіи, гдв было тогда ивчто въ родв богословскаго отдъленія, носившаго названіе Моралки, потому что наставленія имъли видъ обученія моральному, т.-е. нравственному и пастырскому богословію. Ученіе продолжалось здівсь два-три мъсяца. Благодаря этому немало было священниковъ, которые по образованію почти ничемъ не отличались отъ своихъ прихожанъ, съ трудомъ разбирали богослужебныя книги и могли коекакъ нацарапать свое имя и фамилію 18).

# 3) Полоцкая семинарія.

Въ 1799 году декабря 28 повелёно было обратить на содержаніе Полоцкой семинаріи Полоцкій Борисоглёбскій базиліанскій

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) "Лит. Епарх. Вѣд." 1872 г., стр. 45.

монастырь съ доходами. Въ 1806 году 16 декабря на содержание (между прочимъ) семинарій, по ходатайству Лисовскаго, отданъ Полоцкій Софійскій монастырь. Полоцкій архісписковъ Красовскій увеличиль фундушь містной семинарім и при большемь числъ казенновоштныхъ воспитанниковъ содержалъ на свой счеть болье 30 сверхномплектных воспитанниковь. До 1812 года семинарія поміщалась въ монастырі; но по разореніи нівкоторыхъ зданій его непріятелемъ, въ немъ оставлены были только высшіе влассы, а низшіе переведены вь фольваровъ Судиловичи, гдъ жилъ архіерей и помъщалась консисторін. Въ 1820 году митрополить Булганъ, обозръвавшій Полоцкую семинарію, представиль подробный отчеть о ен состоянів. Первое (младшее) отдвленіе составляется изъ учениковъ, которымъ преподаются первоначальныя основанія наукъ по классамъ отъ 1 до 5 или до риторики, во всёхъ тёхъ предметахъ, какіе обще назначены для ужиныхъ училищъ и нравственнаго или пастырскаго богословія, нужная для готовящихся въ приходскіе священники; н вивств преподаются языки россійскій, французскій и немецкій. Ко всемъ классамъ определены особые учители. Распределение времени наукъ въ 5 классахъ въ точности наблюдается по проспекту издаваемому ежегодно отъ самого архіерея, по установленнымъ правиламъ для увздныхъ училищъ. Учители проходили прежде влассы въ Полоцкой семинаріи, послекончали полный курсь философскихь и богословскихь наукь одни въ главной семинаріи при Виленскомъ университеть, другіе въ бывшей Полоцкой академіи и имъютъ дипломы на ученыя степени.

Второе отдёленіе Полоцкой семинаріи, по окончаніи низшихъ классовъ въ Судиловичахъ, поступаєть къ высшимъ наукамъ въ Полоцкій Софійскій монастырь, получая тамъ все жизненное содержаніе и подъ надзоромъ двухъ воррепетиторовъ ученики ходили въ бывшую Полоцкую академію, въ которой одни кончали полный курсъ наукъ, другіе отъ философіи поступали въ главную семинарію. Нынъ по упраздненіи той академіи, коррепетиторы заступили мъсто профессоровъ, къ коимъ еще двухъ прибавлено. Оные четыре профессора удостоены учеными степенями, трое изъ клириковъ бълаго духовенства Полоцкой епархіи, вышедшіе изъ Полоцкой академіи и главной семинаріи, а четвертый ісромонахъ изъ ордена базиліанскаго, оплосовін магистръ и богословія докторъ.

Митрополить лично присутствоваль на испытаніяхь учениковъ въ обоихъ отдёленіяхъ и изъ успёховъ въ преподаваемыхъ наукахъ основательно удостовернися, что юношество довольно усовершенствовано въ предметахъ, каждому классу присвоенныхъ.

Въ обоихъ отдъленіяхъ въ 1820 году находилось учащихся, 67 (въ Полоцкомъ 14, въ Судиловицкомъ 53), учителей 11, проректоровъ 2, префектъ 1, духовникъ 1 сверхъ двухъ въ монастыръ.

Учебныя и прочія книги получились частію наз Вильны, частію наз С.-Петербурга, стараніемъ самаго архіерея. Кром'я того ученикамъ выдавались для чтенія книги изъ библіотекъ изъ собственной архіерейской и Софійского монастыря. Софійсная библіотека была весьма значительна, ио послів по большей части растрачена во время нашествія непріятеля и занятія монастыря подъ военный госпиталь и цейхгаувъ.

Распредъленіе временн для наукъ и ежедневныхъ упражненій, равно правила касающіяся нравственности и дисциплины составлены саминъ архіепископомъ Красовскинъ.

Ежедневная пища учениковъ и объдъ изъ 3-хъ блюдъ съ говядиною, а въ постные дни съ рыбою; въ праздничные дни прибавлялось 4-е блюдо; ужинъ состоялъ изъ 2-хъ блюдъ. Малолътніе передъ объдомъ и ужиномъ на фриштыкъ и перекуску (полдникъ) имъли сыръ съ хлъбомъ или кашицу; старшимъ давался только фриштикъ.

Полоцкая семинарія не имъла опредъленнаго числа воспитанниковъ. Ни митронолить Лисовскій, ни Красовскій не вычислили, сколько нужно содержать желающихъ вступить въ духовное званіе для занятія вакантныхъ мёсть въ епархіи. Тотъ и другой принимали въ семинарію всёхъ бёдныхъ священно- и церковнослужительскихъ дётей отъ 10-ти-лётвяго возраста, начиная воспитаніе ихъ отъ чтенія и грамматики. Потому это учрежденіе есть "болёе школою для бёдныхъ священно- и церковнослужительскихъ дётей, нежели собственно семинарією". "Поелику, писалъ митрополитъ, заведеніе сіе есть такого рода, въ уваженіе имёть должно ихъ (дётей) малолётство и выгоды млад-

Digitized by Google

шихъ учениковъ, коихъ нуждамъ легче удовлетворить въ деревнѣ, нежели въ городѣ; ибо тамъ щедрая натура доставляетъ намъ даромъ много своихъ даровъ, которые въ городахъ получаемъ покупкою". А потему митрополитъ совѣтовалъ младшіе классы оставить, какъ были, въ Судиловичахъ.

Но это заявленіе не было уважено и съ следующаго же года младшее отделеніе переведено въ Полоциъ, въ Софійскій монастырь.

Въ 1823 году пресектомъ семинари былъ магистръ богословія Михаилъ Шелепинъ 10).

#### 4) Свержиянская семинарія въ Литовской епархіи.

Литовская епархія, по отдъленіи ея отъ Брестской, пробавлялась до 1834 года, когда открыта Жировицкая семинарія, небольшою школою на 12 клириковъ, носившею названіе семинарія, въ Свержнянскомъ монастыръ Минской губерніи и утяда. Вообще по образованію духовенство Литовской епархіи было въ такомъ же положеніи, какъ и въ Брестской епархіи.

#### 5) Луциая епархіальная семинарія.

Въ Луцкой епархіи семинарія открыта епископомъ Мартусевичемъ, на 20 воспитанниковъ.

# 6) Главная семинарія.

Латинство и ісвунты были счастливъе своими учебными заведеніями въ западныхъ губерніяхъ. Учрежденіе въ 1803 году въ Вильнъ университета, образованіе подъ въдъніемъ его новаго учебнаго округа изъ девяти западныхъ губерній и преобразованіе полоцкаго ісзунтскаго коллегіума въ 1812 году въ академію не могли дъйствовать благотворно ни на православіе, ни на унію. Польскій патріотизмъ и ісзунтская хитрость старались

<sup>19)</sup> Впосафдствін священникъ и ректоръ семинаріи, съ 1835 года, архимандритъ; скончался въ званія настоятеля Березвечскаго монастыря 30 декабря 1866 г. ("Лит. Епарх. Вѣд." 1867 г. стр. 205). Изъ профессоровъ почтеннымъ дѣятелемъ былъ Хруцкій, расположенный къ Восточной церкви.



обратить эти образовательные центры въ разсадники польщизны и католичества, дъйствуя то угрозами и насмъшками, то обаяніемъ вниманія, ласки и дружества.

Воспитанники старшихъ влассовъ Полоцкой семинаріи ходили на нѣкоторыя левціи въ іезуитскую академію. Въ числѣ ихъ былъ и молодой клирикъ Зубко. "Мы были, пишетъ онъ, предметомъ насмѣшевъ и поруганій со стороны академиковъ. Для избѣжанія этихъ насмѣшекъ мы не входили въ аудиторію безъ профессора, прибытія котораго ожидали въ монастырскомъ корридорѣ. Но когда мы и съ профессоромъ (іезуитомъ) проходили чрезъ школьный дворъ, насъ осыпали будто ружейными выстрѣлами, криками: попъ, попъ".

Иначе поставлено было, но направлено къ той же цвли высшее образование униатскихъ клириковъ въ главной семинарии при Виленскомъ университетъ.

Семинарія эта учреждена въ 1803 году, почти въ одно время съ основаніемъ Виленскаго университета, по представленію попечителя Виленского учебного округа князя Ад Чарторыжского для католиковъ и уніатовъ. На содержаніе ся отнесено было 11 богатыхъ бенефицій. Но такъ какъ эта сумма оказалась недостаточною, то ректоръ университета (въ последствіи Виленскій епископъ) Стройновскій († 1815) подаль проектъ, чтобы увеличить ее ежегодными денежными взносами отъ всвхъ католическихъ и уніатскихъ монастырей имперіи по расиладив, соразмърной количеству ихъ имъній и получаемыхъ съ нихъ доходовъ <sup>20</sup>). Проектъ этотъ удостоился Высочайшаго утвержденія. Число обучающихся въ семинаріи клириковъ положено было 50: 33 изъ натолическихъ епархій-изъ Могилевской 10, Жмудской 8, Луцкой 5, Каменецкой 5, Минской 5; и 17 изъ уніатскихъ-Полоцкой 6, Брестской 9, Луцкой 2. Предсъдателемъ семинарскаго совъта былъ ректоръ университета; профессорами-университетскіе профессоры. Богословскія науки преподавались ли-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Изъ унівтскихъ монастырей самый большой взносъ пришелся на *Почаевскій* монастырь (560 р.); за нимъ следують *Тороканскій* (225 р.), *Полочкій* (207 р.), *Тадулинскій* и *Вербиловскій* (по 205 р.), *Онуфріевскій* (200 р.), *Милецкій* (180 р.), *Битенскій* (137 р.), *Жидичинскій* (100 р.); остальные менёв 100 р. Всего годоваго взноса съ монастырей было до 4.936 рублей.



цами духовнаго званія, которые были въ тоже время профессорами университета. Но сверхъ богословскихъ наукъ были еще обязательные для воспитанниковъ семинаріи некоторые светскіе курсы въ университетъ-исторіи, философіи, филологіи и права. Зданія университета отстояли отъ семинаріи только въ 10-ти минутахъ ходьбы. На университетскія лекціи семинаристы отправлялись въ сопровожденіи одного изъ своихъ префектовъ, обязанныхъ оставаться бевотлучно и во время урока. Курсъ ученія въ семинаріи полагался четырехлітній 21). Преемникомъ Стройновского быль Янъ Сиядецкій. Изъ профессоровъ извъстнъе другихъ Гродевъ (онлологін и древностей), Капелли (римскаго и каноническаго права) и уніатскій священникъ Миханлъ Бобровскій (св. Писанія) 22). Но прошло только 4 года со времени отврытія семинаріи, какъ военныя событія и замышательства 1812 года пресъвли существование этого института. Последствія войны, временное разстройство монастырских доходовъ и происшедшая отъ сего остановка во взносъ слъдующей на семинарію складки, равноміврно занятіє семинарскаго дома подъ военный госпиталь и разорение онаго были причинами, по которымъ семинарія могла открыться едва въ сентябръ 1816 года.

Эти ли уназанныя экономическія замышательства или, что выроятите, смуты происходившія въ Виленскомъ университеть и отражавшіяся на главной семинаріи, были причиною, что въ 1817 году 1-й департаментъ коллегіи представиль князю Голицыну объ упраздненіи вовсе семинаріи и о предоставленіи обучающимся въ оной клирикамъ оканчивать ученіе въ спархіальныхъ семинаріяхъ. Князь Голицынъ потребоваль мизнія объ этомъ попечителя Виленскаго университета, князя Чарторыжскаго.

Князь Чарторыжскій отвічаль, что по прибытіи въ Вильну, вникнувъ въ дійствительное состояніе семинаріи и причины разстройки, которой она подвергалась, онь уже думаль отне-

<sup>23)</sup> О Бобровскомъ Ходиск. Мъсяцесл. на 1867 г. Бобровскій—сымъ священника изъ Бълостокской области, обучался въ Дрогиченскихъ училищахъ, Бълостокской гимназіи, въ Главной семинаріи и Виленскомъ Университетъ, гдъ получилъ степень магистра; въ 1815 г. рукоположенъ въ свищенника, въ 1876 г. навначенъ ассессоромъ консисторіи.



<sup>21) &</sup>quot;Лит. Епарх. Въд. 1863, стр. 307.

стись къ министру съ просьбою принять институть сей подъ особое свое покровительство, какъ получиль предложение съ возражениемъ 1-го департамента противъ семинарии. Князь Чарторыжскій представиль пространное мивніе, въ которомъ доказываль необходимость и пользу оставить существование главной семинарии. Въ продолжени 4-хъ первыхъ лътъ существования сего института выпущено изъ главной семинарии 34 достойныхъ и дъйствительно просвъщенныхъ ісресвъ, изъ которыхъ нъкоторые употреблены къ учительскимъ должностямъ по спархівльнымъ семинариямъ, другіе, бывъ опредълены къ проповъданию Слова Божія, значительно сіе званіе отличали. А младшіе изъ нихъ сдъланы приходскими настоятелями, посредствомъ спасительнаго вліянія новопріобрътеннаго воспитанія управляютъ своими приходами съ истинною христіанскою ревностію и приличнымъ сему сану достоинствомъ".

Затемъ внязь Чарторыжскій разсматриваетъ и опровергаетъ возраженія противъ пользы этого учрежденія, сделанныя римско-католическою коллегіей.

"Время (изъясняетъ римско-католическая духовная коллегія), которое илирики теряють на науки постороннихъ имъ предметовъ, лучше бы употреблено было на пріобрътеніе свойственныхъ сему сану внаній". Клирики обучаются тэмъ наукамъ, которыя въ Высочайше утвержденномъ уставъ предписаны; но единственно духовныя преподаются имъ во всемъ своемъ пространствъ и главное въ правилахъ семинарій занимаютъ мъсто; прочія суть дополнительными. Освобождается отъ нихъ клирикъ, оказывающій менъе способности. Обращая же вниманіе на истинное предопредъление духовныхъ особъ, помня, что онъ вообще наставленію посвящены, можно ли почитать какую-нибудь науку, заслужившую на сіе почтенное названіе, ненужною клирикамъ главной семинаріи? Въ нихъ-то усиатриваетъ правительство будущихъ учителей народа, достойныхъ проповъдниковъ Слова Божія и людей способныхъ занимать высшія даже церковныя мъста съ истиннымъ поревнованіемъ и достоинствомъ, древнія времена блеска церкви напоминающимъ. Впрочемъ, кто оспорить можетъ, сколь много науки, такъ называемыя природными, придаютъ совершенства духовнымъ наукамъ? Сочиненія славнъйшихъ въ семъ предметв писателей, сочинения церковныхъ от-



цовъ, въ коихъ глубокія естественныхъ вещей свёдёнія заключаются вмёстё съ богословскими истинами, и не разъ основаніемъ, а часто примёромъ имъ служатъ, многія въ поддержаніе сего могли бы представить доказательства.

Заключеніе, будто бы клирики претерпівають въ университеть насмішки отъ світскихъ, есть несправедливо. Малыя пренія между духовными и світскими если когда происходили, недостойны были быть упомянутыми, а часто случиться могуть между самыми світскими; но находясь нынів на місті, я удостовірился и увітрить ваше сіятельство могу, что въ виленскомъ университеть ни мало не открывается духъ какой-либо ненависти или преслідованія духовныхъ. Всіт мои усилія стремятся къ тому чтобы училищное юношество зріло въ религіи основанія своей науки, поворядось съ благоговініємъ святымъ ея правиламъ и почиталс

Другое заключение, что клирики, находясь въ сообществъ съ свътскими, отвращаются отъ духовнаго званія, само собою опровергается, ибо сіе паче полезнайшимъ, нежели вреднымъ въ институтв почитаемо быть должно. Можеть быть, что инвющіе слабое постановленіе ко вступленію въдуховное званіе, видаясь со свътскими учениками, котя весьма ръдко, ибо только на университетскихъ лекціяхъ, слабіють въ ономь паче, но сіе есть пробою истиннаго и непоколебимаго постановленія. Проба таковая не токио дозволительна, но и весьма одобряема церковными уставами. Впрочемъ не согласнъе ли съ предопредълениемъ и долгомъ сана, когда молодой человъкъ, вникнувъ самъ въ себя, лучше обратится вспять съ предпринятіемъ, нежели когда бы, устоявъ въ ономъ и утвердивъ присягою то, чего не имълъ истинно въ сердив, попрадъ послв святость своихъ обязанностей и сдълался позоромъ своего сана? Правда, что ненаградимымъ было бы ущербомъ, если бы духовное юношество, приходя на публичныя ленціи, когда префектъ семинаріи за всёми усмотръть не можетъ, уклонялось въ неприличныя мъста и развращалось въ нравахъ, какъ римско-католическая хуховная колдегія въ представленіи своемъ вашему сіятельству доноситъ. Но донесеніе сіе повидимому основано на рапортв визитатора, обозръвавшаго главную семинарію въ то время, когда послъ военныхъ замъщательствъ, въ 1812 году происшедшихъ, ни одного клирика въ оной не находилось, нашелъ онъ слъдъ одного непріятнаго въ семъ родъ происшествія въ билгахъ семинарін; но въ тахъ же саныхъ книгахъ найти еще можно, что по строгомъ изследованім явственно оказалось, что клирикъ, въ семъ преступленів изобличенный, привезь уже съ собою изъ епархіальной семинаріи сей соблазнительный навыкъ, за что наказанъ примърно и высланъ обратно въ свою епархію. Впрочемъ подобныя происшествія случаются везді, а навірно трудно было бы найти въ гругой семинаріи о избъявніи оныхъ тщательности и попеченія, какъ нашель я въ управленіи главной семинарін, разсматривая книги, въ конхъ по уставу регентъ и префектъ семинаріи записывають ежедневныя происшествія и свои замъчанія о поведенім всякаго влирика. Но если бы даже и такъ было, я не находиль бы еще достаточных причинь въ уничтоженію главной семинаріи, ибо ежели который институть имветь хорошую пъль и заключаетъ въ себъ основание всеобщей пользы, не уничтожать оный для вакихъ-либо случайныхъ происшествій, но приводить въ благоустройство и совершенствовать Hallemuts.

Могутъ ли епархіальныя семинаріи заменить главную? Соображеніе действій сихъ институтовъ наилучшій доставить отвътъ. Съ древнихъ временъ епархіи имъютъ свои семинаріи. При всемъ томъ, не касаясь древнихъ временъ, отъ двадцати слишкомъ лътъ, такъ въ оныхъ упало благовоспитаніе, что исвлючая монаховъ и унитовъ, изъ двухъ тысячъ свътскихъ ісреевъ въ 6-ти епархіяхъ римскаго исповъданія немного сыскать можно ученыхъ богослововъ и способныхъ проповъдниковъ. Виленскій университетъ донына не ималь въчисла своихъ профессоровъ ни одного свътскаго іерея; съ великою трудностію сыскать можемъ въ светскомъ духовенстве способныхъ духовниковъ и проповъдниковъ для училищъ, которые по большей части принимаются изъ ионашескихъ сословій. Впрочемъ вакое избраніе учителей и учениковъ имъютъ епархіальныя семинаріи, показать можеть и то, что изъ присланныхъ въглавную семинарію, которые изъ лучшихъ по епархіальнымъ семинаріямъ выбираемы были, 36 клириковъ совътъ принужденъ былъ выслать обратно какъ неспособныхъ къ наукамъ, или испорченныхъ нравовъ".

Затэмъ князь Чарторымскій просить возобновить сидадку съ монастырей и потребовать причитающілся на никъ недоники. "Неизвъстны мит побужденія, которыми руководствовалась римско-католическая духовная коллегія поднося ваниему сіятельству таковое противъ главной семинаріи представленіе; но прискорбно зріть, что міто, котораго обязанностію бдіть надъ духовнымъ саномъ и которое бы наиболіве стараться должно, чтобы сей санъ заняль высшее ему довліжощее мітото, само желасть низвергнуть оный въ прежнее забвеніе и небреженіе, изъ конхъедва мудрыя постановленія всемилостивій шаго монарха воздвитать оный начали. Сіє неминуємо воспослідовать должно, если главная семинарія уничтожена будеть, нбо отъ ецархівльныхъсеминарій столько токмо ожидать можно, сколько на оныя дійствовать будетъ главная семинарія".

Князь Голицынъ силонииси на представленіе виязя Чарторыжскаго и предложиль коллегіи заняться изысканіемъ средствъ, какимъ бы образомъ устроить существованіе главной семинаріи такъ, чтобы она доставляла всё выгоды для надлежащаго обученія и образованія кандидатовъ къ духовному сану и удалена была отъ всёхъ неудобствъ, какія коллегія находить въ нынёшнемъ состояніи оной. Исправляющій должность министра внутреннихъ дёлъ О. П. Козодавлевъ съ своей стороны поручиль ей сдёлать ревизію семинаріи, для каковой цёли назначены: со стороны римско-католической суфораганъ виленскаго епископа князь Пузына, а со стороны уніатской брестскій прелатъ Канторъ Илія Мокржицкій 23).

На этотъ разъ существованіе семинаріи было обезпечено.

Какъ разъ въ это время (1816—1820 г.) проходиль въ ней высшій курсъ Іосифъ Симашко. Въ последствіи онъ писалъ: "я всегда вспоминаю съ восторгомъ свое въ главной семинаріи пребываніе. Отлично подобранное начальство, достойные учители, превосходное преподаваніе наукъ, совершенное согласіе и дружба, въ подобномъ заведеніи редко случающіяся, навсегда пріятнымъ образомъ запечатлели въ моей памяти четырехлетнее тамъ пребываніе; но я долженъ сказать истину: нигде уніаты не соеди-



<sup>23)</sup> Дѣла Архива греко-уніатск. митр. № 301.

ниются такъ твено съ римлянами и посылаемые въ главную семинарію уніатеніе клирики возвращаются можетъ-быть разсудительными римлянами, но не хорошими уніатами" 24).

Іоснов не погладся этимъ обольщеніямъ датинства. Но была другая опасность, которой онъ не приизчалъ и которан можне сказать для него не существовала, между темь накуры менъе връпкія не миновали ся. "Получившіе образованіе въ Виденской главной семинарін-писаль однив изв тувемцовъ-были въ некоторомъ симсле духовные аристократы. Они сиотрели на остальныхъ своихъ собратій свысока и неохотно сближались съ ними. Бывшій виденскій университеть и существовавщая при немъ главизя семинарія относительно религін находились подъ сильнымъ вліяніемъ идей XVIII въка, навъянныхъ съ запада. Довольно сказать, что иные изъ воснитанниковъ главной семинаріи, канъ намъ удалось слышать изъ ихъ собственныхъ устъ, принадлежали къ тайнымъ обществамъ овларетовъ и филоматовъ. О степени искренности, съ какою они привимали въ нихъ участіе, можно судить по тому увлеченію, съ кавимъ они отзывались спустя много леть после исчезновенія этихъ обществъ объ ихъ мнимо высокой цвли, направленной будто бы въ преобразование человъчества. Идеи, какими руководились сказанныя общества, на видъ были весьма гуманны, но въ сущности онъ грозили разрушениемъ всякому общественному порядку, а въ дълъ религіи вели къ раціонализму и къ безвърію 25).

Но, къ слову сказать, въ нихъ кромъ религознаго индифоерентизма была политическая подкладка. Образование тайныхъ антиправительственныхъ обществъ въ съверо-западномъ краъ началось около 1815 года; въ 1817—1818 г. открыто было въ Вильнъ однимъ изъ сотрудниковъ князя Чарторыжскаго въ ополячении съверо-западнаго края (Снядецкимъ) общество Шубрав-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) "Сямащко—писаль младшій (двумя годами) товарищь его Антоній Зубко—и тогда уже быль вполий самостоятелень въ своихъ убіжденіяхъ, направленныхъ иъ единенію съ русскимъ народомъ, какъ можно было заключить изътого, что онъ предпочель русскую литературу всймъ другимъ предметамъ, предоставлявшимся на выборъ учениковъ съ цёлью спеціальнаго изученія".
<sup>26</sup>) Лит. Епарх. Вёд. 1872 г. № 1. Холиск. Мёсяц. 1867 г., стр. 129—136.



цевъ и одновременно съ нимъ между студентами университета общество филоматом; вскорв послв отврытія этехъ обществъ открыты были между студентами же университета общества филаретова и променистика (дучезарныхъ). Въ 1823 г. составленъ быль комитеть для разсмотрвнія двль виленскаго университета; но постановленія его не прекратили ни действін обществъ, ни возбуждаемыхъ ими безпорядковъ. Преемникъ Чарторыжскаго по управленію учебнымъ округомъ, Новосильцовъ не видаль въ нихъ политической подкладки, считая ихъ произведеніемъ господствующаго духа времени. Въ 1828 г. только воспрещено было уніатамъ посылать своихъ питомцевъ въ главную литовскую семинарію. Но когда въ 1830 г. общества эти открыто примкнули къ интежу и изъ среды ихъ нанесено было оскорбленіе великому князю Константину Павловичу, то правительство нашлось вынужденнымъ принять рёшительныя мёры. Въ 1830 году запрыта была главная семинарія. Въ 1831 г. виленскій университетъ переведенъ въ Кіевъ 26).

#### III. BARNJIAHCRIK MOHACTSIPH.

Выше мы сказали, что при императоръ Павлъ 11-го декабря 1800 г. состоялось новое положение объ управлении латинскихъ монастырей, по которому они освобождались изъ-подъ власти епископовъ и получили право избирать себъ настоятелей и провинціаловъ по правиламъ ордена. Но званіе орденскихъ генераловъ и званіе базиліанскаго протоархимандрита (уничтоженныя въ 1772 г.) не были возстановлены <sup>27</sup>).

Базиліанская орденскія провинціи въ Россіи—*Бълорусская*, Литовская и Русская (южная) немедленно воспользовались этимъ правомъ и избрали своихъ провинціаловъ <sup>28</sup>).

Со вступленіемъ на престоль имп. Александра это постановле-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Въ 1805 г. въ русской провинціи считалось 24 базиліанскихъ монастыря, въ литовскій 33, въ бізгорусской 17.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Изъ исторіи виденскаго учебнаго округа. Русскій Архивъ 1874 г., ч. І, стр. 1171—1243. См. также Русскій Архивъ 1873 г., кн. І., стр. 207—224.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Исключеніе оставлено было только въ пользу ісзуштскаго ордена, которому дозволено было выбирать генеральнаго викарія.

ніе изсколько ограничено и указомъ 18 ноября 1801 года 30) латинскіе и базиліанскіе монастыри, при сохраненіи внутренняго самоуправленія ихъ, снова подчинены наблюденію епархіальныхъ архіереевъ. Распоряженіе это встрачено было монашескими орденами весьма несочувственно; при томъ же недавній примъръ дозволенія (13 августа 1802 г.) ісвунтскому обществу на мъсто умершаго генерала Каре избрать новаго шефа подавалъ надежду достигнуть того же и для прочихъ монашескихъ орденовъ. Но отврыто дъйствовать было нельзя и потому пустили въ ходъ тонко сплетенную интригу. По делу видно, что ее вели съ санаго начала предсъдатель воллегіи еписнопъ Бениславскій и прокуроръ Скржендзевскій. Нить интриги завизывается съ заявленія какого-то ісромонаха Фальковскаго, который, явясь въ коллегію, показаль, что онъ ималь будто бы прежде сего вваніе протоархимандрита ордена (которое онъ получиль будто бы въ 1793 году еще при бытности нъкоторой части базнланскихъ ионастырей подъ польскою державою) и котораго яко бы онъ самъ собою сложить не можеть. Указавъ въ то же время на различные безпорядки, которые происходять по бълорусскимъ монастырянъ отъ монаховъ, исходатайствовавшихъ себъ отъ бывшаго папскаго нунція Литты архимандритскія и аббатскія достоинства, Фальковскій просиль разръшенія на созваніе генеральнаго капитула. Наменъ былъ прямо на Бълорусскаго провинціала, архимандрита Новаковскаго, который, находясь въ спархіи Лисовскаго, вполив подчинялся новымъ постановленіямъ объ орденскомъ управленін; а между тамъ располагаль большими имъніями, которыя какъ бы уходили изъ рукъ ордена.

Коллегія нашла его заявленіе уважительнымъ и 19 феврали 1801, г. разрішивъ ему вступить въ управленіе орденомъ, предписала собрать капитуль для произведенія новыхъ выборовъ. Фальковскій созваль капитуль въ Тороканскомъ монастырів на 8 сентября 1802 г. Капитуль избраль въ протоархимандриты на місто Фальковскаго Гусаковскаго и между прочимъ постановиль уничтожить бізлорусскую провинцію, присоединивъ ее къ литовской. Но противъ этого подаль въ коллегію протестъ біз-



<sup>&</sup>quot;) Полн. Собр. Зак. № 20.053.

дорусскій провинціаль Новаковскій. Колдегія приняла сторону Фальковскаго. Діло дошло до Сената. Сенать раскрыль вею мезаконность дійствій Фальковскаго и колдегін, и указомь 9 ноября 1803 г. поставиль это на видь колдегін. Но прокурорь ея съ тремя членами нашли невозможнымь испелнить указь Сената, какъ несогласный будто бы съ постановленіями о монашескихь орденахь въ Россіи и возвратили ето въ Сенать прося о новомъ разсмотрівній діла; вслідствіе чего Высочайше утвержденнымь 1 марта 1804 г. приговоромъ Сената вельно было членовь коллегіи—епископа Бениславскаго, инфулата Бышковскаго и предата Скерневскаго удалить отъ присутствія въ коллегіи навсегда, а прокурора Скржендзевскаго за противозаконный и дерзкій его поступокъ, за пренебреженіе правъ сената и Своей должности отставить и предать уголовному суду во).

Между твиъ въ то время, какъ производилось это дело, подольскій генераль-губернаторъ Розенбергь, вступивъ въ управленіе ввъреннымъ красиъ и види, что начатое при его предмественникахъ дъло объ уничтожени излишнихъ базиліанскихъ монастырей останавливалось ва недоставлениемъ со стороны дуковныхъ начальствъ необходимыхъ свъдъній, отчесся съ требованісив оныхв ив спископу Бениславскому и съ своей стороны 12 августа 1802 года представиль Сенату о необходимости приведенія въ дъйствіе Высочайшихъ повельній императрицы Екатерниы II и императора Павла I. Исъ 26 монастырей (мужскихъ и женскихъ) Волынской губернін-писаль онъ-11 вовсе не ванимаются ни просвъщенемъ юношества, ни помощію немощнымъ. Кроив сикъ монастырей и всв прочіе котя и имъютъ влюссы и богадъльни, но, вынаючая одинъ Почаевскій монастырь, всв вообще занимаются въ просвещении юношества тавинъ образомъ, что инвють товно одниъ влассъ, по окончаніи въ воемъ наукъ учениви переводиться должны въ другіе монастыри. Многіе монастыри, оставаясь при маломъ имвнін и ища средствъ умножить оное по претензіямъ своимъ, чтобы наданные прежде имъ фундуши отъ помъщиковъ опять были отобра-

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) См. также объ этомъ М. Я. Морошкина: "Іезунты въ Россіп" II, стр. 203—318 и А. Н. Попова: "Послёдняя судьба папской политики въ Россіи", стр. 82—86.



ны, завели съ оными процессы и занимаются вовсе неприлично одними тяжбами. Съ благочестивыми священниками безпрестанно ведутъ споры и дълаютъ разныя притязанія, самоправно удаляя ихъ отъ тъхъ церквей, которыя состоятъ при монастыряхъ посвященными на благочестіе.

Съ своей стороны Святъйшій Сиводъ, по поводу неодновратно повторявшихся случаевъ совращенія изъ православія вновь на унію требоваль, для водворенія тишины и спокойствія между православными и уніатекими прихожанами, ограничить число уніатекихъ перквей извъстнымъ числомъ.

Всявдствіе этого Сенать, имъя въ виду вынісозначенныя Высочайшія повельнія о управдненія излишних уніатских монастырей и принимая во вниманіе, что монахи многихъ монастырей оставаясь въ приходахъ, благочестие принявшихъ, могутъ имъть вліяніе на совращеніе и къ обезпоконванію прихожанъ служащее и что многіе монастыри не занималсь ни просв'ященіемъ юношества, ни помощію біднымъ, остаются и довыні обществу безполезными, указами отъ 17 мая и 9 іюня 1804 года предписаль военнымь губернаторамь: кіевскому, былорусскому н литовскому представить ведомости объ уніатскихъ монастырякъ съ мибијемъ, какје изъ никъ къ уничтоженію следують; а натолической коллегіи-представить списки предполагаемыхъ въ заврытію монастырей, и назначиль ей для этого шестимъсячный срокъ. Начальники губерній затребовали свъдънія о монастыряхъ отъ епархівльныхъ епископовъ. Управлявшій подоцною епархією митрополить Лисовскій (отъ 16 іюля 1804 г.) заявиль, что по мивнію его означенныя Высочайшія повельнія относятся только въ Минской, Волынской и Подольской губерніямъ и что въ епархіи его не столь великое число состонтъ монастырей, чтобы следовало некоторые изъ нихъ уничтожить; при томъ же всв почти внутри уніатскихъ приходовъ, которыми и управляють и вромв того взносять ежегодно 9500 руб. на содержание въ Витебскомъ дъвичьемъ монастыръ школы и обязаны платить на содержание въ Вильнъ главной семинарии. Луцвій епископъ также отозвался, что Высочайшіе указы не относятся въ Кіевской губерніи.

Коллегія, подъ председательствомъ митрополита Сестренцевича, 14 января 1805 г. составила списовъ предназначенныхъ въ

П₽

упраздненію монастырей, предполагая изъ 84 мужскихъ монастырей <sup>81</sup>) закрыть 59 и оставить 25 и изъ 11 женскихъ закрыть 5 и оставить 6.

Но уніатскіе члены коллегіи не были приглашены въ составленію списва и не согласились съ ен постановленіемъ, ссылаясь на то, что не были приняты въ уваженіе отзывы епархіальныхъ преосвященныхъ и не было сдѣлано сношенія съ министромъ народнаго просвѣщенія объ обезпеченіи дальнѣйшаго существованія состоявшихъ при монастыряхъ школъ. Прокуроръ коллегіи, коллежскій совѣтникъ Овцынъ за), опираясь на семъ разногласіи уніатскихъ членовъ коллегіи, опротестовалъ ен заключеніе. Дѣло затянулось, базиліане употребляли всѣ усилія и ухищренія, чтобы возвратить свои прежнія права и значеніе. Это было и удалось имъ съ помощію римлянъ, къ которымъ они теперь тѣснѣе примкнули, разсчитывая на ихъ силу.

Всявдствіе сенатскаго указа министръ народнаго просвъщенія графъ Завадовскій вошель въ сношеніе по этому предмету съ попечителемъ виленскаго учебнаго округа.

Е Князь Чарторыжскій возложиль на визитатора тайнаго совътника Чацкаго и на бывшаго ректора виленскаго университета епископа Стройновскаго, дабы они снеслись съ литовскимъ экспровинціаломъ архимандритомъ Лещинскимъ и совокупно изследовавъ существо вещей относящихся въ сему предмету, изложили свои мивнія о лучшемъ того устроеніи. Тъ, обозръвъ училища и пройдя установленія какъ древнихъ, такъ и близкихъ временъ, которыя гласятъ, что общество базиліанъ обязано содержать училища для юношества и сіе сопряжено со многими

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Овцынъ по должности преемникъ Скрендзевскаго, почитатель језунтовъ. См. Морошкина, језунты въ Россіи, стр. .



<sup>1)</sup> Изъ числа сихъ монастырей находилось: въ бълорусской епархіи 18 (именно 8 въ Витебской и 10 въ Могилевской губерніяхъ); въ луцкой 28 (именно 23 въ Волынской губерніи, 3 въ Подольской и 2 въ Кіевской); въ Брестской 38 (именно 6 въ Виленской, 18 въ Гродненской, 12 въ Минской и 2 въ Курляндской губерніяхъ). Всёхъ монашествующихъ было 742. За монастырями состояло земли 3605 уволовъ 10 морговъ 42.475 десятивъ и 2907 сажевъ; крестьянъ мужескаго пола 19.622 души; денежныхъ капиталовъ 685.477 р. серебромъ и 182.500 р. ассигнаціями. За дъвичьмии монастырями состояло: земли 261 уволова 13 морговъ 1277 десятивъ; крестьянъ мужескаго пола 1270 душъ; капитала серебромъ 11.650 р., ассигнаціями 79.298 рублей.

фундушами ихъ монастырей, отнеслись въ попечителю, а сей къ министру народнаго просвъщенія, чтобы присоединить базилівнъ нъ сословію, вспомоществующему единообразно народное просвъщение. Согласившись съ этимъ предположениемъ, Завадовскій представиль о семь Государю, изъяснивь, что къ достиженію сей цвли служили бы следующія меры: 1) правительство признаетъ духовное базиліанское общество воспитательнымъ сословіемъ и обезпечиваетъ существованіе онаго; 2) домы или монастыри базиліанскіе могуть быть только тамь, гдв есть училища и гдв назначены будуть домы для заслуженныхъ, для принятія юношей въ новиціать (подъ искусь), для начальнаго ихъ образованія и для духовнаго начальства; 3) назначаются по Волынской губерніи для духовнаго начальства, для принятія и начальнаго образованія духовнаго юношества, Почаєвъ; въ Литвъ для начальства Торокане, для образованія въ наукахъ Вольна и для новиціата Бытень; 4) для выслуженныхъ въ Волынской губернін Загоровъ и Дермань; въ Литвъ Тадулинскій и Оршіннскій монастыри; 5) домы для исправленія два — въ Мъльцахъ и Махеровъ; 6) духовное юношество, по исполнени искуса и приготовленное въ первыхъ четырехъ разрядахъ училища, нигдъ не можетъ обучаться высшимъ наукамъ, кромъ — въ Вильнъ и Кременцъ, и для сего предоставляется базиліанамъ въ Вильнъ нынашній ихъ монастырь, а въ Кременца отдается имъ реформатскій; 7) сіе юношество состоить подъ начальствомъ своихъ настоятелей, обучается всёмъ тёмъ наукамъ, которыя ими будутъ признаны нужными для увадныхъ и высшихъ училищъ; равнымъ образомъ оно подвергается испытанію въ своихъ успъхахъ и наблюдаетъ общія постановленія по учебной части; 8) съ 1815 года никто изъ вступившихъ въ сіе духовное общество со времени сего узаконенія не будеть въбазиліанскихъ училищахъ учителемъ, если въ виленскомъ университетъ или въ волынской гимназін не окончить назначенных наукъ, не будеть испытань въ успъхахъ и признанъ отъ училищной власти способнымъ въ сему званію; 9) обязанности духовныхъ учителей суть тв же самыя, какія установлены по учебной части для всъхъ вообще учителей; 10) въ числъ учителей почитаются преподающіе науки, проповъдники и начальники училищъ (префекты); 11) время службы по обязанности назначается 15 леть; 12) званіе начальниковъ, провинціала, санъ архимандритовъ и спископовъ вибють получить один только заслуженные учители. Они должны притомъ стараться о получени довторской степени, яко непремвино служащей условіемъ къдостиженію чиновныхъ мъстъ; 13) по выслуженін съ похвалою 15 леть, всякій базиліанскій учитель быть можетъ профессоромъ въ университетв и другихъ высшихъ училищахъ. Училищная власть оказываетъ ему уваженіе по мъръ прилежныхъ трудовъ и способности. Опредъленные должны получеть положенное въ штатъ жалованье; 14) перемвны профессоровъ, смотря по надобности и соображаясь съ предписаніями училищной власти, еслибы какія последовали, производять духовные начальники и доносять о томъ училищному начальству; 15) избранный духовнымъ сословіемъ общій провинціаль, въ отношеніи къ училищамь своего общества, имветь такія же права и обяванности, какъ директоры гимназій. Базиліанскія училища подлежать осмотрамь обозрителей (визитаторовъ) по общимъ правиламъ для увадныхъ училищъ; 16) какъ число монастырей уменьшается, то имветь быть только одинь общій провинцівль, управляющій всти базилівнскими монастырями въ государствъ, имъя при себъ двухъ помощниковъ съ имененъ визитаторовъ, которые, состоя подъ его начальствомъ, разделяють съ нимъ труды и должность объездовъ для осмотрвнія. Кругь осмотровь ихъ инветь начертать первый общій базиліанскій капитуль (соборь); 17) всякое училище, состоящее въ управлении базиліанъ, должно быть снабжено учителями, библіотекою и учебными пособіями по общимъ правиламъ. Учителей, еслибы какихъ базиліане не имъли, книги и орудія, коихъ бы они по предписании и по отобрании отъ нихъ въ томъ объясненія не купили, будуть имъ на счеть ихъ доставлены отъ университета, съ утвержденія попечителя; 18) всъ базиліанскіе фундуши почитаются духовно-эдукаціонною собственностію, состоящею въ распоряжении базилианъ, и для того о цълости и неприкосновенности къ онымъ обязано пещись и свътское училищное начальство. Для заслуженныхъ предоставляется шесть архимандрій, приносящихъ ежегоднаго дохода по 900 р. сер. въ пользу самихъ архимандритовъ. Архимандрін суть: Полоцкая-Борисоглюбская, Пинско-Лещинская, Гродненская, Мюлецкая, Дерманская и Жидичинская. Въ сихъ архимандріяхъ и следующихъ

нъ уничтоженію монастыряхъ всегда остается приходское вчилище и неправляющій должность приходскаго священника изъ базиліанскаго общества, ежели есть приходъ. На сін архимандрін изъ заслуженныхъ учителей представляются одобрежные мизніємъ университета и общаго провинціала. 19) Какъ Виленскій университеть и Волынская гимнавія суть училища бавиліанских учителей и даже изъ общаго фундуща имветь производиться жалованье, если кто по выслужени леть займеть катедру или мъсто проповъдника въ свътскомъ училищъ; а при томъ Краковскій университеть ималь присоединенную къмему архимандрію: потому Онуфрійская архимандрія присоединяется къ Виленскому университету, а Оврущвая къ Волынской гимназін (сохраняя на семъ фундушъ убадное базиліанское училище). 20) Нынвшніе архимандриты двйствительные и наречен ные остаются по смерть при владеніи своихъ архимандрій. 21) О монастыряхъ, подлежащихъ въ уничтожению и о ихъ фундушахъ, предназначаемыхъ единственно на пособіе училищамъ и остающимся монастырямъ, первый общій базиліанскій капитуль чрезъ своихъ избранныхъ вивств съ особою, которую министръ просвъщенія назначить, сдълають положеніе и представять оное чревъ сего же министра на Высочайщее утвержденіе.

Состренцевичъ, съ которымъ Завадовскій предварительно снесся по этому предмету, нашелъ всё эти предначертанія совивстными съ правами базиліанъ, соотв'ютствующими назначенію сего сословін и об'ющими истинную пользу государству.

27 іюля 1807 года государь утвердиль это положеніе и министръ просвъщенія предложиль Высочайшую волю Правительствующему Сенату въ распоряженію объ исполненіи.

Но противъ этого распоряженія вооружился митрополить Лисовскій и прислаль къ князю Голицыну записку по двлу о реформю уніатских базиліинских монастирей 38). Голицынъ представиль

за) Вспоминая объ этомъ въ 1809 году митрополить Лисовскій писалъ къ князю Голицыну: "Римляне въ одинаковомъ хотя системать стъсненій и уничтоженія въ свою пользу унитовъ, другія однакожь къ сему дъйствію придумали способы, какъ то было видно изъ сочиненнаго ими прожекта о реформъ василіанскихъ унитскихъ монастырей, ибо чрезъ оную хотьли завладыть всыми остальными фундущами унитской церкви, управленіемъ монашествующими лицами, производствомъ на всё духовныя степени и наконепъ орденъ

записку государю. Государь приказаль передать оную грасу Завадовскому, повелёвь въ тоже время министру юстиціи князю Лопухину пріостановить дёло о монастыряхь исполненіемь въ Сенате впредь до особаго повелёнія.

Въ такомъ нервшительномъ положеніи дёло оставалось до 2-го октября 1810 года, когда послёдовало Высочайшее повелёніе объ оставленіи базиліанскихъ монастырей на прежнемъ основаніи. Въ слёдующемъ 1811 году, 24-го сентября министръ юстиціи Дмитріевъ, получивъ увёдомленіе отъ министра народнаго просвёщенія, что вышеупомянутый докладъ Завадовскаго, за состоявшимся 2-го октября 1810 года Высочайшимъ повелёніемъ, долженъ оставаться навсегда въ бездёйствіи, предложилъ Сенату дать дёлу объ упраздненіи базиліанскихъ монастырей надлежащее теченіе. Но дёло надолго осталось безъ движенія.

Послѣ Овцына прокуроромъ коллегіи въ обоихъ департаментахъ былъ много лѣтъ полякъ Кржижановскій, пользовавшійся щедрыми даяніями богатаго римско-католическаго духовенства и богатыхъ базиліанскихъ монастырей. Потому дѣло о монастыряхъ и не поднималось.

Въ 1822 году главноуправляющій духовными дізами князь Голицынъ возобновиль было дізло о закрытій ніжоторыхъ базиліанскихъ монастырей, предложивъ греко-уніатскому департаменту заняться разсмотрізніемъ этого предмета. Но и въ этотъ разъ дізло не имізло движенія.

И. Чистовичъ.

сей монашескій сділать только педагогическим институтом, переміння во многом существенность монашеских обітов, какъ обо всем семъ онъ митрополить подробно иміль честь изобразить въ своемъ мийніи. Сін многострадальные опыты прикосновенности римлянь къ унитамъ еще болів усугубляють ихъ просьбу, дабы сін послідніе были уволены по разнымъ отношеніямь отъ вліянія Виленскаго университета и слідовательно дабы онал реформа, яко во всемъ своемъ пространстві парящая пользою римлянъ съ достоянія унитовъ, была отмінена и униты остались бы утверждены въ свойственныхъ ихъ церкви правахъ къ незыблемому оныхъ существованію слідно 1808 года о греко-унитскихъ монастыряхъ, состоящихъ въ Білостокскомъ край.



# СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕНІЯ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШІЯ ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТ-РИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНДРОВНЫ И РОЖДЕНІЯ И ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОВЪРНАГО ГОСУДАРЯ В. КНЯЗЯ НИКОЛАЯ НИКОЛАЕВИЧА СТАРШАГО И ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОВЪРНАГО ГОСУДАРЯ В. КНЯЗЯ НИКОЛАЯ НИКОЛАЕВИЧА МЛАДШАГО.

Возлюбленніи, не дивитеся еже въ васъ раждеженію ко искущенію вамъ бываему, яко чужду вамъ случающуся (1 Петр. 4, 12).

Торжествуемый нами нынѣ день задолго до сего отмѣченъ нерстомъ Провидѣнія, какъ день благоволенія Божія къ Россіи, поелику въ этотъ день Господь Вседержитель благоволилъ даровать жизнь Той, въ которой Благочестивѣйшій Государь нашъ обрѣлъ Себѣ спутницу жизни, а вся Держава Русская обрѣла себѣ державную матерь. Признательные къ сему устроенію Провидѣнія Божія, вѣрные сыны Россіи радостно стекаются нынѣ въ храмы, чтобы предъ престоломъ Царя царей излить сердечныя молитвы благодаренія за сохраненіе въ мирѣ и благопоспѣшеніи драгоцѣнныхъ для насъ дней вѣнчанной благотворительницы народа Русскаго въ мимошедшее лѣто ея жизни, а виѣстѣ и принести усугубленныя мольбы о продленіи на долго и долго лѣтъ ея жизни, къ радости и утѣшенію Самодержца

нашего, во благу и счастію всей върнопреданной Россіи. При этомъ естественно благодарною памятію силимся мы обнять все многообразіе щедротъ, какія вънценосная матерь народа Рус-скаго въ продолженіе минувшаго года своей жизни соизволила явить, какъ и всегда являетъ, съ истинно-материнскою благопопечительностію на пользу всякаго рода нуждающихся и страждущихъ отъ различныхъ бъдъ въ благоговъйно чтущемъ ее народъ. Но къ этимъ отраднымъ для насъвоспоминаніямъ за обозръваемый нами годъ присоединяются и такія, которыя отъ всей души желали бы мы вычеркнуть изъ памяти о быломъ, какъ воспоминанія, причиняющія ръзкую боль въ сердцъ, но не можемъ. Не можемъ мы безъ содроганія сердечнаго не вспомнить того, какъ въ этомъ же году пройде ей, натери нашей, оушу оружие (Лук. 2, 35), святотатственно подъятое противъ жизни Самодержца нашего; и къмъже? конечно, выродкомъ и извергомъ, но принадлежащимъ къ числу тъхъ, о которыхъ не можемъ мы не сказать съ горечью въ сердцъ: от насъ изыдоша, хотн не бъща от илсъ (1 Іоан. 2, 19). А развъ мало еще нерадостныхъ воспоминаній, однородныхъ съ этимъ горчайшимъ изъ всъхъ, найдется у насъ за этотъ же годъ? Не перебирая теперь всв одно за другимъ, обрящаемъ внимание особенно на одно, всплывающее надъ другими по своей терпкой горечи, а именно вотъ какое: не горько ли было видеть въ этомъ же году нъкоторыхъ изъ женщинъ русскихъ, даже такихъ, которымъ по рожденію и образованію надлежало бы служить украшеніемъ своего пола, оказавшимися отребіемъ человъческаго рода; поелику вивсто того, чтобы быть, согласно указаніянь святой въры и самой природы и заботамъ матери-царицы о благонаправлении воспитанія и общественной діятельности русскихъ женщинъ, созидательницами общественнаго благосостоянія и порядка на основахъ взледінннаго ими семейнаго быта, онв явились спосившницами злодъйственныхъ скоповъ, поджигательнацами и исполнительницами ихъ разрушительныхъ замысловъ. И мало ли еще представится подобныхъ же воспоминаній среди раздумья о томъ, сколько высокихъ доблестей духа открывается въ дивномъ великодушін, съ какимъ Благочестивъйшая Государыня, соревнуя великодушію Государя Императора, остается пензывнною въ своемъ благоволения въ возлюбленной ею

странъ Русской при всъхъ нерадостныхъ видахъ, являемыхъ ей нынъ нашею страною!

Да, православные соотечественники, нерадостные это ни для ного виды. И если по этимъ видамъ судить о современномъ состоянія общественной жизни на Руси, нельзя не признать, что время, ныит переживаемое Россією, по изкоторымъ скоимъ чертамъ есть время испытанія для нея и испытанія недегкаго. Не можемъ посътовать, будто время мрачно; но не можемъ и не озабочиваться тамъ, что есть въ немъ начто смутвое. Ярко сіясть на тверди жизни церковной свъть православія, питаемый пріумноженіемъ способовъ къ распространенію, такъ ярко сіястъ, что привлекаетъ въ ограду Цериви не только давнихъ домашнихъ отщепенцовъ отъ нея, но и невъдущій христівнства народъ самаго отдаленнаго востока; но не слышится ли по временамъ гласт плача, накимъ Церковь плачется о природныхъ чадах своихъ, яко не суть (Мв. 2, 18), потому что наи отторгнуты возникающими новыми видами отщепенства, или совствиъ погубляются на вткъ буйнымъ отвержениемъ втры въ Бога и Христа Его? Если отъ жизни церковной перенесемъ взглядъ на жизнь гражданскую нашего отечества: то здёсь, въ этой области, небосклонъ вообще представится очень яснымъ. Онъ весь залитъ и согрътъ лучами всъми признаваемой и нами признательно чувствуемой животворной благости и зиждитель. ной мудрости, какіе на всв отрасли государственной жизни Россіи, повсемъстно, до самыхъ отдаленныхъ враевъ ея и до самыхъ темныхъ ея угловъ, изобильно льетъ отъ себя богозданное и богохранимое солнце Россіп — Царь самодержавный. Такъ, небосклонъ государственной жизни отечества ясенъ; но отъ какихъ свиръпыхъ волю, и какого моря, пънящихся, по выраженію апостола, срамотами, вздымаются, при роковомъ созвъздін какихъ преместных зепідо сплотняются, и какими в'ятрами нагоняются въ среду нашей общественной жизни эти облацы безводни, имъ же саминъ мракъ тми во въки блюдется, и которые туманять нашь небосклонь, застилая его своею мглою, а иногда оставляя кучи пепла по мъстамъ блужданія своего, и даже орошая стогны мирныхъ городовъ каплями невинно пролитой крови? Откуда эти ропотники, эти ругатели, которые хулять, елика не въдять, елика же по естеству яко безсловесная животная въ-

дать, въ сихъ сквернятся (Іуд. ст. 12, 13, 16, 18, 10), и которые посягають низвратить весь порядовь жизни общественной, нагло попирая права семейныя, имущественныя и личныя всыхъ и важдаго, стремясь уничтожить религію и добрые нравы въ народъ и въ буйномъ изступленіи дерзая предательски поднимать убійственную руку даже на Помазанника Божія, неприкосповеннаго по уставанъ правды Божіей? Не испытаніе ли все это для благовърной Россіи? Правда, зло быстрыми, мудрыми и энергическими действіями правительства ограничивается и сокращается; правда, охранительною силою Провиденія Божія оно воспящается отъ приближенія къ конечному осуществленію своихъ запысловъ, а всявдствіе всего этого бременящее насъ испытаніе далеко отъ того, чтобъ быть огненных искушеніемъ: но оно грозить сдъдаться такимъ, если усилится. А потому не безвременно нынъ углубиться винманіемъ въ то наставленіе апостольское, которое предложено върующимъ въ словахъ: "воздюбленные, огненнаго искушенія, для испытанія вамъ посылаемаго, не чуждайтесь, какъ приключенія для васъ страннаго". Наставление это дано на всв случан испытания въ различния напастех» (1 Петр. 1, 6), разжигаетъ ли это испытание искущаемыхъ слегка, или разваряеть (Мал. 8, 3) съ силою плавильного огня, а потому это наставленіе удобно можеть быть примтнено и въ тому испытанію, въ горниль котораго испытываемся мы нынв.

Въ этомъ наставленіи примънительно къ потребностямъ нашего времени можно усматривать скрытыми три частныя наставленія.

Правило апостольское, вопервыхъ, говоритъ: когда встръчаете въ жизни своей, общественной или личной, вы, право върующіе и ревнующіе о благочестій, такое нестроеніе или бъдствіе, которое справедливо можете признать искушеніемъ для себя; то прежде всего не дивитеся: вамъ должно быть чадами Божійми непорочными посредь рода строптива и развращена, въ нижже являетеся якоже свытила въ міры (Филипп. 2, 15), и въ васъ по благодати уже свътится чудный свыть (1 Петр. 29); а свъть ненавистенъ тить, и тма пытается затмить свътъ. Пусть воздвигается она для сего съ особеннымъ напряженіемъ: не поражайтесь громадностію или насильствомъ искушенія, не падайте недъятельно

въ изнеможени предъ немъ, но усиливайтесь воспрянуть изъподъ бремени искушения върою въ Бога помощника искущаемымъ и упованиемъ на то, что искушение это имъетъ для васъ значение только временнаго и скоропреходящаго испытания, а не ръшительной кары или неноцъльной пагубы.

Вовторыхъ, касается ин наждаго изъ васъ лепосредственно или не насается то зло, которое составляетъ для васъ искущеніе, — никто не почитай его чуждымъ для себя, накъ скоро оно проявляется, много ли, мало ли, въ томъ обществъ, къ которому вы принадлежите. Тогда только оно станетъ для васъ чуждымъ, когда совсъмъ исчезнетъ въ обществъ. А чтобы достигнуть этого, надобно тщательно изслъдовать причину обуръвающаго зла, чтобы оно не казалось приключеніемъ страннымъ, неизвъстно откуда налетъвшею случайностію. Должно надъяться, что вы неповинны въ привлеченіи его на себя, какъ скоро върны своему призванію; но по изслъдованіи болье точномъ можетъ оказаться, что вы и не совсъмъ невинны въ томъ, что это искушеніе васъ постигло. Итакъ изслъдуйте его причину.

Въ третьихъ напоследовъ, судя по тому, что по тщательномъ изследования откроется вамъ въ вашей совести, руководствуемой закономъ Божимъ, о причине зла, расположите ко благу дальнъйшій образъ своихъ мыслей и действій, вообще всей вашей жизни; тогда это зло сделается для васъ действительно чуждымъ, какъ скоро совсемъ устраните его отъ себя, вопреки ему усовершивъ свою въру и возрастающую отъ веры добродетель. Тогда и техъ, которые теперь оказываются орудіями прискорбнаго для васъ испытанія, по мере ихъ пріемлемости, можете пріобрести вере и добродетели; если же и не такъ: то по крайней мере, доказавъ имъ на деле тщету ихъ усилій ввергнуть и васъ съ собою въ ровъ погибели, къ общему всёхъ благу угасите разженіе ихъ гибельныхъ стремленій.

Попытаемся теперь эти наставленія усмотренныя нами въ постановленныхъ во главу слова словахъ Апостода, примънить по возможности въ обстоятельствамъ времени въ нашемъ отечествъ.

Встръчаемся мы въ своей общественной жизни съ извъстнымъ јже намъ вломъ: зло это кичится мнимымъ соотвътствіемъ погребностямъ въка, оно выступаетъ на видъ съ наглою дерво-

стію, иногда кажется завоевывающимъ себъ болье и болье сторонниковъ. Не дивитесь сему, не поражайтесь его визыпостію: его кичливость есть пустая надутость; его дервость по общему свойству дервости отнюдь не признакъ силы, а горячечныя судороги безсилія не могущаго преодольть въ себь броженіе силь умственныхъ и нравственныхъ, страждущихъ раставнісиъ; саное распложение его не свидътельствуетъ о его живучести и способности жить: это инвиое распложение есть только осуществленіе того закона, который выражень Апостоломь по поводу подобнаго же случая въ словахъ: гангрена жиръ обрящеть (2 Тим. 2, 17), то-есть, всякій видъ тавнія всегда найдеть себв поживу. пока есть раставнныя или неогражденныя отъ тлетворной заразы составныя части въ твав, которое поражаетъ. Но конечный удель тленія во всякомъ случае-смерть. Должно не изнемогать самому въ борьбъ съзаразою, и укръплять въ себъсилу жизни, правильно питать жизненные соки; и тлекіе не заразить. Какъ бы ни усиливалось оно преобороть жизнь: оно безсильно въ борьбъ съ вдоровою жизнію. Сониъ върныхъ богу служителей и истинныхъ ревнителей правды и добра всегда былъ, есть и будетъ малое стадо, а къ концу въковъ содъявется и едва примътною точкою среди всеобщаго правственнаго растявнія; но ену, этону налону стаду, блаюизволи Отець небесный дати нарство (Лук. 12, 32).

Не поддавансь злу, отъ котораго страждеть общество, и держа себя на страже оть заразы этимъ зломъ, и не такъ иъ нему относитесь, какъ совсемъ нъ чуждому вамъ, а старайтесь препобъждать оное въ томъ обществе, которое отъ него страждеть. Зло это никому изъ насъ не можетъ быть чуждымъ уже по закону общественнаго сострастія, по которому аще страждеть единъ удъ, съ нимъ страждуть еси уди (1 Кор. 12, 26). Средство же пъ побъдъ надъ зломъ указано въ словахъ Апостола: не побъхдень бывай отъ зла, но побъждай благимъ злое (Рим. 12, 21), то-есть: противопоставь злу чистое добро вообще, и въ особенности добро, прямо противоположное злу; и тогда въ радости своей будещь имъть новое побужденіе воздать Богу благодареніе, есегдъ при этомъ условіи побъдители насъ теорящему о Христь Іисусь (2 Кор. 2, 14). Кромъ сего, когда это зло, противъ котораго боремея, сполько-нибудь обще; всегда можно преднолагать болье



или менте общую причину его: якоже маюлется притча древия: ото безваковнике изыдеть преступление (1 Ц. 24, 14). Повтому веж и наждый, не почитая зла совсёмь чундымь для вась, ищете его причину, и можетъ-быть найдете, что и сами не совозиъ невенны въ возникновение этого зла, какъ ни кажется оно дикимъ. Изыскание же причины возмущающаго васъ вынъ зда не трудно: всяко бо древо от плида своем познается (Лук. 6, 44), Плоды, смрадная и горькая гниль которыхъ, разносимая различными путями общественности, отравляеть нынь наше тикое и безиятежное жите (1 Тим. 2, 2), это-произникающе поивстамъ въ нашенъ отечествъ плевелы богохульнаго отвержения въры въ Бога и Церковь, по выражению Писанія, рукою гордости (Числ. 15, 30), и столь же держиво возстанія противъ власти, даже противъ Помазанника Вожія, и наглаго попранія самыхъ основныхъ правиль жизни общественной во всехь ея видахъ. Отпуду убо имать плевелы (Мв. 13, 27) благословенное наше отечество, эта, по истинъ, "Божін нива" (1 Кор. 8, 9), если судить по предшествующей его исторів, сколько ножемъ ее запомнить? Отвътъ на этотъ вопросъ можно находить въ слова Евингелія: "невърный въ маломъ невъренъ и во многомъ" (Лук. 16, 10). Малыя и частныя отступленія отъ неуклонной върности праотеческимъ въръ и благочестію усыпили въ насъ бдительность къ соблюденію той предосторожности, которой учить праван віра, ногда говорить: не бывайте удобь преложни, ни изло не превлоняйтесь подъ чужое ярмо съ невърными (2 Кор. 6, 14); и вотъ разраслись ползущіе отъ иноверныхъ плевелы безверія. Съ этимъ естественно сочетавается невёрность Царю и государственнымъ законамъ по той злополучной последовательности, о которой говорить старое, но не устарвлое наблюдение, яко чрева ради своего Божественная повемнія преступившій, ниже царским повемніямь благопосмушни будуть (З Макк. 7, 9). Естественного навываеть эту связь по тому, что забвеніе о Богь, даже только временное, влечеть за собою разнузданность, преобладаніе чувственности. А чувственность, какъ скоро вопреки природе делается преобладательницею, ненасытна по тому самому, что хочеть, и не можетъ, утолить прирожденныя человику духовныя алчбу и жажду однимъ только своимъ кормомъ и изъ одной только своей, на видъ золотой чаши, полной мерзости и сквернь любодьянія (Апок. 17, 4); всявдствіе этой ненасытности разнувданная чувственность ропотлива, мятежна, ругательна и склонна нъ насилію. Притомъ же изступленная чувственность воспаляется и пышеть пламенемъ, исходящимъ изъ бездны себялюбія, изъ пропасти того по истинъ адскаго эгоизма, который не щадитъ ничего кромъ себя. Отъ этихъ общихъ указаній испытующая мысль стремивась бы перейдти къ частнымъ разоблаченіямъ; но не велитъ предостереженіе апостольское: да не како многою скорбію пожерта будеть (2 Кор. 2, 7) кто-либо изъ слышащихъ. А потому частныя примъненія высказанной горькой истины можно предоставить совъсти каждаго, не пытаясь судить прежде времене сокровенные совтью сердечные (1 Кор. 4, 5) каждаго.

Обратимся въ болве плодотворному и назидательному разнышленію о томъ, какъ по сдвланнымъ общимъ указаніямъ должны всв мы. располагать самихъ себя, чтобы миновало совсвиъ тяготящее насъ искушеніе. Въ Апокалипсись видимъ, что пред-ВВСТІВ о годинь искушенія хотящей прішти на всю вселенную искусити живущія на земли соединяется съ наставленіемъ: держи, еже имаши (3, 10, 11), и наставление это соединяется съ обътованиемъ побъды и велинихъ благъ побъдителю. То же саное наставление унъстно обратить къ православному нашему отечеству нынъ подъ бременемъ терзающаго оное испытанія. Благовърная Россія, тебѣ ввѣрены изъ сокровищими Провидѣнія два сокровища: православіе и самодержавіе; это драгоцінійшія изъ твоихъ достояній: они залогь твоей кріпости и силы; они и задатокъ пышнаго расцвъта твоей народности. Храни же, бдительно храни, кръпко держи еже имаши; и благополучно избълнщь всякой годины искушенія. Это главная нынь, впрочемь и всегда настоятельная, всимь общая задача. Но общая задача осуществляется посредствомъ частныхъ усняй. Поэтому и всё мы и каждый, вакъ истинные сыны православной Россіи, должны принять, крвико принять къ сердцу слвдующія наставленія: бодрствуйте, стойте въ въръ, мужайтеся, утверждайтеся (1 Кор. 16, 13); тверди бывайте, непоступни, избыточествующе въ дъль Господни всегда (15, 58). Всегда и во всемъ поступайте яко свободни истинною нравственною свободою, то-есть свободою отъ порабощенія чувственности и себялюбію, а не яко прикровенів имуще злобы свободу, но яко раби Божіи. Вспах почитайте: братство возлюбите, Бога бойтеся, Даря чтите (1 Петр. 2, 16. 17). Наиначе чтите Царя, и въруйте съ Давидомъ, что якоже возвеличится душа Помаванника Господня во очію вашею, тако возвеличится душа ваша предъ Господемъ, Господь покрыеть васъ и изметь отъ всякія печали (1 Цар. 26, 24).

Одушевляемые этою отрадною надеждою, не забудемъ еще православные сыны Россіи, того опытнаго наблюденія мужей богопросвещенныхъ, которое уверяетъ, что "ни одинъ народъ не властенъ въ успъхъ начинаній, но Самъ Господь даеть вся благая, и его же аще восхощеть, смиряеть якоже хощеть (Тов. 4, 19). Азъ соблюду от годины искушенія (Апок. 3, 10), глаголеть Онъ въ Аповалипсисъ соблюдающимъ слово Его; и никому иному не можетъ принадлежать сія слава. Потому, ревностно прилагая доступныя для каждаго изъ насъ усилія къ прекращенію зла, которое составляеть для насъзлобу дня, не забудемъ непрестанно взывать въ Богу крепкимъ гласомъ молитвеннымъ: Боже, попускающій намъ терпъть искушеніе, сотвори со искушеніемь и избытіе (1 Кор. 10, 13), не буди зиждяй среди насъ злая (Исх. 45, 7), отними способность сохраненія и распространенія у того зла, которое отравляеть благоденствіе наше, и управляя непреткновенно къ добру нравы народа и нараждающихся въ немъ покольній, возвесеми радостію (Псал. 20, 7) Царя — Отца отечества и совънчанную Его супругу, да будетъ она матерію о насъ, чадъхъ ен, веселящеюся (Псан. 11, 2, 9). Многомилостиве Господи! да престанутъ иножиться въ возлюбленной Тобою Россіи сыны и дщери безумныя, которыя по истинъ тажкая печамь православной Церкви русской - общей всемъ намъ Матери (Притч. 10, 1). Аминь.

Протојерей Ф. Сергјевскій.

## ЦЕРКОВНО-ОБЩЕСТВЕННЫЕ ВОПРОСЫ.

овъ овщественной влаготворительности и приходскихъ попечительствахъ.

Вопросъ о народной благотворительности есть одинъ изъ самыхъ важныхъ общественныхъ вопросовъ: съ разръшеніемъ его подвинулись бы въ ръшенію и многіе другіе существенные вопросы.

И по существу двла вопросъ этотъ какъ будто не представляется очень сложнымъ; для разрешенія его, кажется, не столько требуются головоломныя соображенія, сколько добрая воля и прямое отношеніе нъ двлу. Въ русскомъ народъ много совнательныхъ и несовнанныхъ, проявившихся и непроявившихся расположеній на добро. Нужно только дать этимъ расположеніямъ свободный выходъ и правильное направленіе. Нътъ никакого сомивнія въ томъ, что способъ мелкой, розничной благотворительности, досель искони выковы главнымы образомы практиковавшійся у насъ за недостаткомъ другихъ, далеко не достигаетъ своей цъли, что этотъ способъ благотворительности представляетъ много случайностей и ошибокъ, что онъ не даетъ серьёзнаго удовлетворенія народной нужді, а только раздражаетъ ее, что онъ много содъйствуетъ распространенію нищенства, тунеядства, попрошайства со всеми ихъ последствіями неизчислимо тяжелыми и вредными для всего общества и темъ не менње ръшительно неустранимыми, пока не установился другой болже привильный способъ благотворенія. Другой способъ благотворительности оффиціальный, государственный, сцентрализованный въ особенныхъ въдомствахъ и учрежденіяхъ, съ сложивищею бюрократіею, со множествомъ чиновниковъ, съ большими окладами жалованій и пенсій, со всякими приманками для корыстолюбія и тщеславія, и со всякими проявленіями произвола, пристрастій, злоупотребленій, при существующей постановвъ также не достигаетъ своей цъли. Этотъ способъ благотворительности можетъ располагать большими средствами, но онъ даже не имветъ прямаго соприкосновенія съ нуждою народною. Кавенный способъ благотворительности могъ бы получить болве правильную постановку тогда, когда съ развитіемъ другаго, непосредственно сопринасающагося съ нуждою народною на самомъ мъстъ ея проявленій, онъ быль бы сосредоточень лишь на благотворительныхъ учрежденіяхъ центральнаго характера, имъющихъ прямо оффиціальное государственное значеніе. Тогда ограничивъ кругъ своей дъятельности, онъ могъ бы освободиться и отъ слишкомъ сложной бюрократіи и отъ иножества чиновниковъ и служащихъ, поядающихъ нассу благотворительныхъ капиталовъ.

Ближе къ мъстной нуждъ народной могутъ стоять частныя благотворительныя учрежденія: различныя общества, братства и т. д. Но и такія учрежденія, -не говоря о томъ, что ихъ пока и мало у насъ, — опять могутъ правильно дъйствовать только тогда, когда, имъя во главъ опытныхъ и преданныхъ дълу руководителей, и оберегаясь отъ соблазновъ личнаго произвола, пристрастія и тщеславія, отъ излишней формальности и бюрократіи, в равно и отъ произвольного и безконтрольного отношенія къ дълу, они будутъ сосредоточивать свою дъятельность на опредвленныхъ, спеціально-благотворительныхъ цвляхъ. Но за выдъленіемъ такихъ спеціальныхъ нуждъ въ въдъніе особенныхъ обществъ и учрежденій, въ народів все-таки останется цізлая масса иногоразличныхъ нуждъ и бъдствій, постоянныхъ и случайныхъ, не только подавляющихъ собою тъхъ, на кого они непосредственно падають, но и вообще задерживающихъ и разстроивающихъ правильное теченіе всей народной жизни.

Дли постоянной борьбы съ этою массою народныхъ нуждъ и



бъдствій на самомъ мъстъ ихъ проявленія, самый лучшій способъ благотворительсти есть несомивнио приходскій. Приходъ въ православной Церкви въ русскомъ народъ, самая естественная, въвами сложившаяся, форма народнаго саморазвитія, народнаго вваимообщенія какъ въ высшей религіозно-правственной сферъ, такъ и въ сферъ бытовой — экономической. Приходская благотворительность, исходя изъ самой идеи христіанства-изъ иден Церкви и совпадая съ общиннымъ началомъ жизни народной, можетъ совивщать въ себв дучшія стороны благотворительности личной и общественной, оставаясь чуждою недостатковъ той и другой. Являясь съ помощью народной нужде на самомъ мъстъ ея проявленія, приходская благотворительность вивств съ твиъ имветъ наилучшія средства и въ наблюденію за тыпъ, чтобы оказываемая ею помощь дыйствительно облегчала нужду, обращалась въ пользу, а не содъйствовала распространенію тунеядства и попрошайства. Съ другой стороны въ приходской благотворительности, ограниченной малымъ, всегда встить доступнымъ и для встать открытымъ, райономъ дтйствій менње можетъ быть мъста случайностямъ, пристрастію, произволу въ оказываніи вспомоществованій, элоупотребленіямъ благотворительными средствами, лишнимъ затратамъ на устройство и веденіе самой благотворительной организаців. Приходокая благотворительность, пріучая народъ къ взаимной помощи и устрання нищенство со всеми вредными его последствіями, не тольно можетъ содъйствовать правильному развитію экономической жизни народа, но и вивств съ твиъ можетъ имвть на народъ въ высовой степени нравственно-воспитательное вліяніе. Противъ всего этого едва ли кто станетъ спорить. Значеніе приходской благотворительности сознано и обществомъ и правительствомъ. Уже пятнадцать лать назадъ изданы у насъ Высочайше утвержденныя правила объ учрежденіи приходскихъ попечительствъ при православныхъ церквахъ, между прочимъ въ цвияхъ развитія приходской благотворительности. Но отчего же однако приходская благотворительность и досель развивается у насъ все еще очень слабо? При большей части православныхъ церквей приходскія попечительства вовсе не открыты (и что всего замвчательные-тамъ, гды нищенство особенно явлнется во нсемъ своемъ безобразіи сравнительно съ общимъ довольно обезпеченнымъ положеніемъ населенія, напр. въ Москвъ) 1). Въ иныхъ мъстахъ попечительства существуетъ только по имени; въ иныхъ дъйствуютъ, но очень слабо въ нныхъ, виъсто большаго нравственнаго объединенія прихода, становятся даже предметомъ какихъ-то пререканій, взаниныхъ подозръній и раздоровъ между духовенствомъ и прихожанами, между церковными старостами и такъ-называемыми попечителями.

Кажется, причины этому между прочимъ и едва ли не главнымъ образомъ занлючаются въ нъкоторыхъ правилахъ самаго Положенія о приходскихъ попечительствахъ. При обнародованіи этихъ правилъ Государственнымъ Совътомъ было предположено, по указаніямъ опыта, по заявленіямъ самихъ попечительствъ и представленіямъ поставленныхъ во главъ ихъ архісреєвъ, дълать въ этихъ правилахъ измъненія и дополненія. Кажется въ настоящее время показаній опыта слишкомъ достаточно для того, чтобы вновь пересмотръть все Положеніе о приходскихъ попечительствахъ.

1) Прежде всего Положение отличается большою неопредвленностью въ указаніи самой цели приходскихъ попечительствъ. Положение выработывалось тогда, когда одновременно были возбуждены у насъ вопросы объ улучшеній быта духовенства, объ устройствъ земского самоуправленія и о развитіи народного образованія. Въ приходскихъ попечительствахъ думали найти средство въ разръшенію заразъ вськъ этихъ запутаннъйшихъ общественныхъ вопросовъ первостепенной важности. Приходснимъ попечительствамъ вменено въ обязанность заботиться о благоустройствъ и благосостоянии приходскихъ церквей и причта въ хозяйственномъ отношения, объ устройствъ первоначального обучения детей и о развитии благотворительности въ предвлахъ прихода (1 и 5 §§ Положенія). Но такое сившеніе и разнообразіе цвлей въ учрежденіяхъ, только призываемыхъ къ жизни и не обезпеченныхъ никакими готовыми средствами, и должно было повредить ихъ развитію, а въ иныхъ мъстахъ и

<sup>1)</sup> Мы не знаемъ даже, составлены ли какъ это требуется Высочайшее утвержденнымъ мевніемъ Государств. Совёта о приходскихъ попечительствахъ, особенныя соображенія объ устройстве приходскихъ попечительствъ въ столичныхъ городахъ.

самому возникновенію. Въ немъ естественно долженъ быль открыться источникъ пререканій и подозрвній между приходскимъ духовенствомъ, церковными старостами и попечителями приходовъ. У твхъ и другихъ могло возникнуть стремленіе дать средствамъ попечительства, еще только собираемымъ или даже предполагаемымъ, преимущественное направление въ пользу тъхъ интересовъ, которые имъ ближе; или по крайней мъръ у тъхъ и другихъ могло явиться подозрвніе относительно такихъ стремденій другь противъ друга. Неопределенность отношеній между членами причта, церковными старостами и членами попечительствъ могла дать поводъ въ неумъстнымъ вившательствамъ однихъ въ дъла другихъ или къ бездъльному сваливанью заботъ объ общемъ дълъ одними на другихъ. Чтобы не было поводовъ къ недоразумъніямъ и столкновеніямъ такого рода, въ иныхъ мъстахъ сочли за лучшее совстиъ не открырать попечительства. Льдо, намъ кажется, можетъ поправиться и пойти въ ходъ только тогда, когда изъ Положенія о попечительствахъ будетъ устранено это разнообразіе стремленій и цэлей, когда цэль ихъ будетъ ограничена исилючительно устройствомъ приходской благотворительности. Удучшение быта духовенства и развитие народнаго образованія-предметы очень важные; но пусть попеченіе о нихъ будетъ возложено на другіе органы общественной взаимопомощи и самоуправленія. Для улучшенія быта духовенства мъстными средствами, независимо отъ приходскихъ попечительствъ пусть будутъ устрояемы особенные церковные совъты; устройство народнаго образованія уже входить въ кругь предметовъ подлежащихъ въдънію мъстнаго земскаго и городскаго самоуправленія. Дъйствія же приходскихъ попечительствъ пусть будутъ исключительно ограничены помощью приходскимъ бъднымъ 2). Тогда и попечительства будутъ опредвленно знать, что имъ нужно дълать, и жертвующіе на нихъ не будутъ имъть ни-



<sup>\*)</sup> Вътвхъмвстахъ, гдв попечительства уже двйствують и довольно успвшно, выдвление изъ круга ихъ двятельности попечений о церкви и причтв въ ввдвние особенныхъ церковныхъ соввтовъ, не представить затруднений, такъ какъ самыя средства, собираемыя въ пользу церкви и причта (по 6 \$ Положения) въ попечительство, отдвлены отъ средствъ собственно благотворительныхъ.

какихъ недоразуменій относительно того, куда могуть пойти ихъ жертвы....

Ограничивая дъятельность приходскихъ попечительствъ исключительно благотворительными цёлями, иы конечно не то хочемъ сказать, чтобы попечительства лишены были всякаго права оказывать пособіе бъднымъ членамъ причта или бъднымъ семействамъ ихъ: но бъдныя семьи причта могутъ пользоваться пособіями отъ попечительствъ, какъ и вообще бъдныя семьи прихода. Исключение же особеннаго попечения о нуждахъ причта изъ непосредствениего въдънія приходскихъ попечительствъ, по нашему мивнію, не только не отодвинеть назадъ важнаго вопроса объ удучшени быта духовенства, но можетъ-быть скорве подвинетъ его впередъ. Когда духовенство, въ качествъ членовъ благотворительныхъ приходскихъ учрежденій, покажетъ болъе попеченія и труда надъ облегченіемъ нуждъ народныхъ, тогда и прихожане болье стануть заботиться объ улучшени положенія духовенства. Точно также, исключая изъ непосредственнаго завъдыванія приходскихъ попечительствъ заботу о народномъ образованіи, мы не то хочемъ сказать, чтобы приходскія попечительства вовсе не имъли права открывать школы для бъдныхъ дътей, особенно первоначальныя. Но всякое дъйствіе приходскихъ попечительствъ должно опредъляться благотворительною целью. Приходское попечительство можеть отврыть и приходскую школу, и пожалуй приходскую библютеку, рядомъ съ приходскою богадъльнею, больницею и т. д., если будетъ имъть на все это средства, и если приходская школа является въ приходъ предметомъ первой необходимости, т.-е. если въ приходъ не будетъ другихъ болъе вопіющихъ нуждъ, а бъднымъ дътямъ прихода совершенно негдъ учиться.

Вообще же приходскія попечительства должны преимущественно заботиться объ облегченіи самыхъ настоятельныхъ нуждъ народа, въ особенности тъхъ, которыя производять нищенство. Накормить голоднаго, одъть нагаго, дать пріютъ безпріютному, помочь (хотя бы временно и заимообразно) разорившемуся отъ несчастнаго случая, дать мъсто и дъло способному работать, но не находящему работы: вотъ первые предметы дъятельности приходскихъ попечительствъ. А потомъ, по мъръ средствъ и нужды, можно думать и объ учрежденіи осо-

бенныхъ приходскихъ заведеній — школы, больницы и т. д. Гдв на что болбе нужно обращать вниманія, это конечно должно опредъляться ибстнымъ состояніемъ и преимущественными нуждами каждаго прихода.

2) Должна быть устранена неопредъленность въ организація приходскихъ попечительствъ. Неопредъленность эта въ существующемъ Иоложении о попечительствахъ насается преимущественно главнаго отвътственнаго лица, которое должно завъдывать этими учрежденіями. "Председатель попечительства, по 2 § Положенія, избирается общинь собраніемь прихожань по большинству голосовъ изъ лицъ пользующихся общимъ довъріемъ, не исключая и мъстна го священника<sup>и</sup>. Этинъ §, по нашему мивнію, совершенно напрасно двиствія приходской благотворительности отделяются отъ главнаго религозно-правственнаго центра приходской жизни-отъ Церкьи. Въ приходъ, рядомъ съ священникомъ, возставляется особенное офиціальное лицо съ несоотвътственно громкимъ для маленькаго приходскаго учрежденія званіемъ предсъдателя; на священника косвеннымъ обравомъ бросается неблагопріятная тань не только относительно компетентности его нъ завъдыванію благотворительными дъйствіями прихода, но и относительно самаго дов'врія прихожанъ въ нему; между священникомъ и завъдывателемъ приходскаго попечительства открывается источникъ неправильныхъ отношеній, пререканій, столкновеній и т. д... Исходный пунктъ недоразуменія здесь завлючается, по нашему мивнію, въ томъ, что приходская благотворительность представляетъ какъ-будто вакое-то самостоятельное отправление общественной жизни, не имъющее прямой непосредственной связи съ религіозно-нравственною жизнью прихода вообще и лишь случайно пріурочиваемое въ приходу, какъ въ сложившейся общественной единицъ. Такое представленіе неправильно. При правильномъ раввитіи религіозно-нравственной жизни въ приходъ, пряходская благотворительность должна являться нанъ одно изъ прямыхъ, необходимыхъ и самыхъ существенныхъ ея выраженій. Поэтому и завъдываніе приходскою благотворительностью по существу дъла не можетъ принадлежать ни кому другому какъ тому, на кого возлагается руководство религіозно-нравственною жизнью прихода вообще, т.-е. священнику-настоятелю прихо-

да. Никто лучше священника не можеть знать положенія бъдныхъ въ приходъ, никто болъе священника не имъетъ случаевъ входить въ бъдныя семьи тогда именно, когда имъ въ особенности бываетъ нужна мірская помощь, входить и изследовать нужду и оказывать пособіе безъ назойливости и стіненія. Никто же болве священника не можеть пользоваться правственными средствани и къ расположенію имущихъ членовъ прихода оказывать помощь неимущимъ и къ наблюденію за тамъ, чтобы пособія, оказываемыя приходомъ, обращались въ пользу, а не во вредъ вспомоществуемымъ. Между твиъ ближайшее участіе въ нуждахъ народныхъ всего болве могло бы скрвпить нравственную связь священника съ прихожанами и возвысить духовное служение не только въ глазахъ прихожанъ, но и въ его собственомъ существъ, - что было бы конечно весьма желательно какъ въ интересъ самаго духовнаго служенія, такъ и въ интересъ народа. Наконецъ, такъ-какъ приходскія попечительства, по Положенію, подлежать высшему наблюденію епаржівльной власти, то конечно ближайшими уполномоченными этой власти и вивств лицами ответственными за ведение попечительствъ въ строгомъ смысле слова могутъ быть священники: міряне не могутъ признавать себя настолько обязательными и отвътственными по отношенію къ епархіальной власти; епархіальная власть не можетъ имъть на нихъ такого вліянія, и если дело приходскихъ попечительствъ будетъ главнымъ обравомъ въ завъдываніи и отвътственности мірянъ, епархіальная власть едва ли когда-нибудь можетъ получить въ этомъ дълъ возможность серьёзнаго контроля и руководства. Не здёсь ли отчасти заключается и причина тому, почему епархіальныя власти во многихъ мъстахъ относятся холодно въ учрежденію и развитію приходскихъ попечительствъ? "Но священники, могутъ сказать, и не устраняются совершенно отъ завъдыванія приходскими попечительствами. Предсёдатель попечительства, по 2 § параграфу Положенія, избирается изъ лицъ пользующихся общимъ довъріемъ, не исплючая и священника. Затывь, н при другомъ председателе священникъ, по Положенію, обявательно долженъ быть непремпиныма членомъ попечительства. Съ другой стороны, не всякій священникъ можетъ быть способенъ руководить действіями попечительства, и не всякій готовъ бу-

деть приложить из этому двлу свое усердіе. Всв подобныя возраженія, по нашему митнію, могуть основываться только на недоразумения. Что касается до перваго пункта, т.-е. до настоищаго отношенія свящанника въ попечительству, какъ оно опредвляется по 2 § Положенія, то оно представляется наиз на такомъ свять, что пожалуй священнику лучше совсвиъ не нивть никакихъ отношеній къ попечительству, чвиъ нивть такія. Офиціально создавать для священника въ его собственномъ приходъ такія положенія, въ которыхъ онъ можеть оказаться и можеть и не оказаться пользующимся довфріемъ прихожанъ. — дълать изъ председательства въ попечительстве какую-то приманку тщеславія, поводъ однимъ священнякамъ хвалиться передъ другими большимъ довъріемъ прихожанъ (при ченъ председательство въ попечнтельстве на санонъ деле ножетъ пріобрататься часто вовсе не превосходствомъ ственныхъ достоинствъ, способности и усерхія къ двау, а и другими случайными условіями), — ставить священника въ приходъ въ положение лишь придаточного второстепенного лица въ такомъдъль, которое относится въ его существеннымъ обязанностямъ, какъ нравственнаго руководителя прихода, а вивств съ твиъ имвть его всегда про запасъ и для главнаго руководства двлами попечительства на случай, если этотъ другой оффиціальтый руководитель, избранный общимь довъріемь прихожанъ, окажется даже отсутствующимъ и надолго отсутствующимъ въ томъ мъстъ, гдъ всякій день можетъ встрътиться нужда въ благотворительномъ пособій или если у него не станетъ усердія не только изследовать положеніе нуждающихся на месть, но и явиться ва председательство въ общихъ собраніяхъ членовъ попечительства (и такіе случаи могутъ быть, и они какъ будто предусматривались при составленіи 2 § Положенія): все это представляетъ такія стороны діла, изъ которыхъ можетъ выходить много неправильныхъ положеній и отношеній. Вывсто того, чтобы имъть священникамъ такія положенія и отношенія въ приходскихъ попечительствахъ, лучше, говоримъ, не имъть никакихъ, (т.-е непремънныхъ и обязательныхъ) отношеній къ попечительствамъ.

Что касается до другаго возраженія, т.-е. что не у всякаго священника могутъ оказаться способность и усердіе руководить



дъйствіями попечительства: то и это представляется намъ спорнымъ. Что не всв священники могутъ быть одинаково способными и усердными руководителями приходских попечительствъ, это конечно такъ. Но вообще священники сравнительно со всякими другими членами прихода могутъ быть лучшими руководителями этого дъла. Это прежде всего потому, что священники постоянно, безотлучно находятся при приходъ, что священники имъютъ болъе, чъмъ кто-нибудь, средствъ знать нужды прихожанъ, и вибств съ твиъ священники имвютъ наиболе средствъ и случаевъ къ расположению состоятельныхъ прихожанъ благотворить неимущимъ. Затъмъ, только священникъ можетъ созна вать служение мъстной благотворительности своимъ непосредственнымъ долгомъ — существенною обязанностію. У мірянъ прихожанъ усердіе къ участію въ благотворительныхъ дъйствіяхъ прихода можетъ явиться какъ хорошій порывъ, какъ дъло досуга, иногда даже, какъ дъло тщеславія; все это можетъ быть непрочно и скоропреходяще. У священника же это участіе, являсь какъ непосредственный долгъ, должно представлять болъе прочности. Притомъ такъ какъ это участіе не требуетъ отъ священника и никакихъ особенныхъ трудовъ и жертвъ: то тъмъ болъе представляется здъсь ручательствъ къ надежному исполнению двла. Наконецъ ближайщая отвътственность за веденіе этого дъла, если только оно будеть поставлено въ непремънную обязанность священникамъ, также можетъ быть для нихъ такимъ значительнымъ побужденіемъ къ выполненію этого дела, какого для мірянъ доброхотно и необязательно принимающихъ участіе въ этомъ дъль быть не можетъ. Въ способностяхъ священниковъ завъдывать дълами приходской благотворительности еще можно было бы сомнъваться тогда, если бы дъла эти отличались какою-нибудь особенною сложностью, требовали какойнибудь подготовки, какого-нибудь особеннаго умънья. Но такія дъла не представляютъ никакихъ, хитростей и трудностей, въ особенности для священника, которому и безъ особенныхъ изследованій известны нужды бедных семействе прихода и который во всякое время можетъ имъть доступъ во всякую семью никого твиъ не смущая и не удивляя, особенные же случаи къ тому имветъ тогда именно, когда бываютъ наибольшія несчастія и нужды въ семьнув. Никакой выборный попечитель изъ

мірянь такихъ удобствъ къ выполненію благотворительнаго дъла не можетъ имъть. Для попечителя изъ мірянъ разузнаваніе нуждъ, изследованіе положенія бедныхъ, а равно и наблюденіе за правильнымъ употребленіемъ оказываемыхъ пособій, за образомъ жизни получающихъ пособія, должно составлять особенное дъло, требующее особеннаго труда, времени, умънья, и въ иныхъ случаяхъ особенныхъ свойствъ характера. Поэтому здёсь скорее можно опасаться за ослабление внимания и усердія къ двлу, которое притомъ для попечителя-мірянина и не можетъ имъть особенной обязательности и отвътственности. У священника же это дело ближайшимъ образомъ можетъ соединяться съ отправленіями самыхъ приходскихъ обязанностей. Поэтому и нътъ основаній опасаться, чтобы священники стали тяготиться этимъ деломъ и небрежно относиться въ нему. Если въ настоящее время со стороны священииковъ замъчается холоднее отношение къ приходскимъ попечительствамъ и вообще въ дълу приходской благотворительности; то это всего болве зависить отъ того, что дело приходскихъ попечительствъ вообще не установилось, отношене приходской благотворительности въ непосредственному отправленію пастырских обязанностей недостаточно сознано; и отъ того еще, какъ мы выше объяснили, что самымъ Положеніемъ о приходскихъ попечительствахъ свищенники поставлены въ неправильное отношение въ этимъ попечительствамъ. Въ доказательство неспособности и небрежности священниковъ къ исполнению общественныхъ обязанностей всего чаще ссылаются на неудавшіеся опыты веденія священниками народныхъ школъ, — опыты приведшіе будто бы къ необходимости передать дъло народнаго образованія въ другія руки. Но забываютъ при этомъ, какъ мало поддерживалась и поощрялась дъятельность духовенства по народному образованію въ то время, когда оно почти исключительно находилось въ рукахъ духовенства. Да кажется, и слишкомъ обольщаются успъхами народнаго обравованія въ техъ местахъ, где народныя школы перешли отъ священниковъ въ другія руки. Вообще отдъленіе начальнаго народнаго образованія изъ-подъ вдіянія церкви, кто бы ни былъ виновать въ немъ, есть такое явленіе, о которомъ во многихъ отношен яхъ нельзя не пожальть. Въ этомъ отношени желательно было бы по врайней изръ, чтобы главное наблюжение надъ начамной школой и преподавание Закона Бежия оставалось вездъ въ рукахъ священниковъ, и чтобы труды священниковъ по этому дълу поощрялись по крайней мъръ не менъе, чъмъ труды другихъ народныхъ учителей. Но начальное народное образование хотя и находится въ близкой связи съ деломъ настырского служенія, все-таки еще не такъ существенно связано съ нимъ, какъ приходская благотворительность. Поэтому, если при правильномъ развити приходской жизни, нежелательно было бы и разъединеніе народнаго образованія съ религіозною жизнью-съ вліяніемъ Церкви, то темъ более нежелательно искусственное отабление отъ этого влиния приходской благотворительности. Притовъ народное обучение, даже и первоначальное, требуетъ все-таки нъкоторой особенной подготовки, извъстныхъ педагогическихъ знаній и прісмовъ, некоторой особенной склонности и способности въ педагогическому дълу, что можеть быть не у всякаго овященника, и затымь требуется извъстная опредъленность, срочность въ выполнения этого дълакаждый день въ извъстные часы, отъ чего иногда въ пастырсвихъ обязанностяхъ священника могутъ встрвчаться отвлеченія. Но при выполненіи дёль приходской благотворительности и это не имветь значенія: эти двав, какь мы сказали, не требують никакого особеннаго умёнья, никакой подготовки, и могутъ выполняться священниками въ большей части случаевъ при самомъ отправленіи пастырскихъ обязанностей. Здёсь если можетъ возникнуть сомнёніе, то разве только въ безпристрастности и безкорыстности отправленія священниками этого рода обязанностей: но въ этомъ отношении дъятельность священника постоянно будеть находиться подъ контролемъ другихъ членовъ попечительства, подъ наблюдениемъ всего прихода. Священникамъ неудобно быть главными завъдывателями и дъятелями въ приходскихъ попечительствахъ только въ такомъ случай, когда въ вругу двятельности попечительствъ будетъ оставаться по Положение и попечение о благоустройства причта въ матеріальномъ отношения. Но такъ какъ ивъятие этой этатьи изъ Положения и ограничение дъятельности попечительствъ исключительно попеченіемъ о приходской благотворительности мы вообще считаемъ первымъ и самымъ необходимымъ условіемъ въ развитію попечительствъ, то и это соображение въ нашемъ представления объ этомъ двяв не имветъ никакого значенія. Наконецъ здвсь можетъ представляться еще одно практическое недоразумение: "поставлениемъ священниковъво главъ приходскихъ попечительствъ. какъ главныхъ и непремънныхъ руководителей, не будетъ ли охлаждено отношение въ этимъ попечительствамъ такихъ мірянъ, которые имъютъ наибольшее усердіе въдълу благотворенія, считають для себя за особенную честь, за особенное удовольствіе служеніе этому ділу, и которые по своимъ средствамъ могутъ въ особенности содъйствовать развитію благотворительнаго дела въ приходе"? Такія возраженія также могуть возникать лишь по недоразумёнію, въ виду тёхъ неправильныхъ отношеній въ приходъ, какія могуть вызваться твиъ же Положеніемо о приходскихъ попечительствахъ. Когда званіе приходскаго попечителя становится предметомъ конкурренціи между священниковъ и прихожанами, тогда изъ-за этого званія, ко вреду дъла, пожалуй могутъ возникать соперничества у прихожанъ съ священникомъ и у вліятельныхъ прихожанъ между собою. Разочарованіе въ надеждё быть избраннымъ попечителемъ всего скорже можетъ приводить къ ослабленію усердія въ благотворительномъ двлв. Но когда священникъ по самому положенію своему будеть поставлень завёдывать благотворительною дёятельностью прихода; тогда ни у кого не можетъ возникнуть и мысли соперничать съ нимъ въ этомъ отношенім или охлальвать къ двлу приходской благотворительности изъ-за того, что не пришлось стать во глава этого двла. Усердный къдвлу благотворенія прихожанинъ гораздо полезніве можеть быть не въкачествъ главнаго завъдующаго попечительствомъ лица, а въ качествъ ближайщаго сотрудника или помощника свищеннику по двлу благотворительности. Это званіе непременно должно быть въ каждомъ приходъ, и оно должно предоставляться лицу свътскому изъ прихожанъ по выбору самихъ прихожанъ. Въ этомъ вваніи всякій усердный къ двлу приходскаго благотворенія мірянинъ можетъ приносить большую пользу этому дълу, не становясь во главъ дъла, не принимая на себя формальныхъ обязательствъ и оффиціальныхъ отношеній въ епархіальному управленію. Въ этомъ званія усердный къ делу благотворенія мірянинъ можетъ вліять и на священника, когда у него окажется

болье ревности къ этому дълу, чъмъ у священника, или быть ему ближайшимъ помощникомъ, когда священникъ самъ не только по положенію, но и по личному усердію къ дълу будетъ стоять во главъ благотворительной дъятельности. Между тъмъ, стоя не во главъ дъла, а лишь какъ пособникъ ему, мірянинъ благотворитель не можетъ много повредить дълу и тогда, если онъ, взявшись сначала горячо за дъло, потомъ охладъетъ къ нему или даже и совсъмъ долженъ будетъ оставить его. Дъло благотворенія не будетъ въ такомъ случат подвергаться тъмъ случайностямъ, въ какія оно можетъ быть поставлено при настоящемъ положеніи. Быть избираемыми въ это служеніе могли бы, кажется, и мущины и женщины, или не было ли бы признано болъе удобнымъ имъть въ приходъ для такого сотрудничества два лица—мущину и женщину?

Затемъ непременныме помощникомъ священника въ деле приходской благотворительности, по самому званію своему, долженъ быть діаконъ. Что касается другихъ членовъ попечительства, числа ихъ, срока службы и т. д., это согласно съ Положеніем всего лучше ножеть опредвляться містными условіями и усмотреніемъ самихъ прихожанъ. По нашему мненію, здесь нътъ надобности дълать и тъ частныя обязательныя постановленія, какія значатся въ томъ же 2 § Положенія. Нётъ надобности, чтобы всв члены причта, кроив священника и діакона, были непременными членами попечительствъ. Нётъ надобности также, чтобы непременными членами были старшины и головы не только того села и той волости, гдв находится приходскан церковь, но и другихъ деревень, которыя могутъ принадлежать въ ней. Вообще нътъ надобности, чтобы составъ попечительства имълъ слишкомъ сложный и слишкомъ оффиціальный характеръ. По существующему Иоложению о попечительствахъ, въ важдомъ попечительствъ выходитъ отъ шести до десяти мепреминиж членовъ изъ оффиціальных лицъ. При такомъ положеніи дъла, чтобы не дать въ благотворительномъдълвизлишняго перевъса оффиціальнымъ членамъ и оффиціальному вліянію, нужно прихожанамъ, кромъ нихъ, избрать по крайней мъръ такое же, если не вдвое большее число членовъ по выбору. Удобно ли и нужно ли приходскимъ попечительствамъ имъть такой большой составъ членовъ? При большомъ составъ членовъ не скоръе ли

можетъ возникнуть такое положеніе, что или никто изъ членовъ не будетъ сознавать себя отвътственнымъ за дъло попечительства, или все это дъло исключительно останется въ рукахъ непремънныхъ-обязательныхъ членовъ?

3) Признавъ приходскія попечительства, какъ органъ мъстной благотворительности, необходимымъ выражениемъ религизноправственной жизни каждаго прихода, вивств съ темъ необходино признать, чтобы приходскія попечительства обизательно были открыты во всъхъ приходахъ. Объявляя Положение о приходскихъ попечительствахъ въ 1864 г. правительство на первыхъ порахъ воздержалось отъ этого. Къ открытію попечительствъ предложено было приступить не одновременно, а постепенно, по мъръ удобствъ и возможности. Можетъ быть, на первыхъ порахъ такъ было и нужно, пова не выяснилась самая идея попечительствъ. Между темъ однакожъ такое свободное предоставление права отпрывать или не отпрывать попечительства, устанавливая взглядъ на нихъ какъ на нъчто не совствъ необходимое, также можетъбыть во многихъ мъстахъ было причиною того, что если на первыхъ порахъ по изданіи Положенія и была возбуждена накоторая ревность нъ открытію ихъ, то далье эта ревность постепенно ослабъвала и все болъе и болъе сталъ распространяться такой взглядъ, что приходскія попечительства вовсе не необходимость въ приходской жизни, а лишь прихоть администраціи, притомъ не совсвиъ удобная къ исполнению. Такой взглядъ не только могъ задерживать открытіе новыхъ попечительствъ, но и парализовать дъйствія уже открытыхъ. Съ другой стороны, при розничномъ недружномъ дъйствовании приходовъ въ устроеніи попечительствъ, эти последнія не могли достигать самыхъ простыхъ ближайшихъ своихъ цълей, напр. искорененія нищенства въ приходахъ, попрошайства на папертяхъ церковныхъ храмовъ. Потому что при такихъ условіяхъ попрошайство могло быть выведено только въ такихъ приходахъ, гдъ учреждены попечительства; но нищіе изъ такихъ приходовъ могутъ переходить въ ближайшіе приходы, гдв таковыхъ попечительствъ нътъ. Въ настоящее время, когда значение приходскихъ попечительствъ во всякомъ случав можно считать болве уяснившимся, правительству рашительно нечего было бы стасняться распоряженіемъ о немедленномъ и повсемъстномъ отпрытіи ихъ во всёхъ приходахъ. При посильномъ и непринудительномъ сборъ пособій на попечительства, такое распоряженіе никому не показалось бы отяготительнымъ. Между тёмъ только тогда во всёхъ приходахъ стали бы смотрёть на открытіе попечительствъ, какъ на дёло необходимое, и рёшительнъе вездё приступили бы къ открытію ихъ.

"Но у насъ есть, могутъ сказать, множество приходовъ настолько бедныхъ, что у нихъ решительно не можетъ быть и мысли объ облегчении мъстныхъ нуждъ приходскими средствами. въ которыхъ не съ кого и не изъ чего дълать сборы на приходскія попечительства. Съ другой стороны, есть приходы, не нивющее бълныхъ, въ которыхъ нътъ надобности учреждать попечительства." Какъ то, такъ и другое едвали можетъ быть признано справедливымъ. Намъ кажется, ръшительно не можетъ быть такихъ приходовъ, гдъ не оказалось бы никакихъ средствъ, ни готовности въ оказанію пособій бъднымъ; самымъ бъднъйшимъ сельскимъ приходамъ большею частью приходится самимъ прокарманвать своихъ бъдныхъ, увъчныхъ; и въ такихъ бъднъйшихъ приходахъ иногда не менъе, едвали не болъе оказывается пособія нищимъ, чвиъ въ богатыхъ. Учрежденіе попечительствъ вътленить приходамъ моть сколько нибудь можетъ помочь болве правильному распредъленію и употребленію такихъ пособій-Нътъ надобности конечно, чтобы благотворительныя пособія въ такихъ приходахъ (да и во всякихъ) собирались только деньгами; они могутъ собираться хавбомъ, овощами, старою одеждой и бывьемъ-всим, чим и небогатый человивь готовъ бываеть и можеть оказать пособіе другому біздивійшему. А затімь на ивств вездвичше можно примвниться, какъ удобиве распредвлять такія пособія.—Что насается до такихъ приходовъ, въ ноторыхъ вовсе не можетъ оказаться бедныхъ и нуждающихся: то существованіе такихъ приходовъ еще болве представляется сомнительнымъ; въ самыхъ богатыхъ центрахъ роскоши и избытка часто гивадится вопіющая бедность и безпомощность. Да если бы и јоказались такіе приходы, вполив во всемъ обезпеченные и преизбыточествующіе: темъ обязательнее для такихъ приходовъ благотворительность и правильное устройство дела благотворительнаго: попечительства въ такихъ приходахъ могли бы служить наилучшимъ органомъ къ правильному собиранію и распредъленію пособій не только для бъдныхъ своего прихода, но и другихъ болье нуждающихся приходовъ, для нуждъ цълой мъстности, для возникающихъ общенародныхъ и государственныхъ нуждъ, которыя до настоящаго времени большею частью застаютъ насъ неприготовленными и вызываютъ всегда добрую готовность на пожертвованія, но безъ правильной организаціи пожертвованій.

4) При правильномъ и повсемъстномъ устройствъ приходскихъ попечительствъ, между ними должна образоваться живая связь, постоянная круговая порука. Нътъ надежды конечно, чтобы всякое попечительство могло удовлетворять всв мъстныя нужды только своими приходскими средствами. Съ другой стороны, нътъ необходимости, чтобы всякое попечительство непремънно употребляло всв собираемыя имъ средства только на ивстныя нужды своего прихода. При правильномъ устройствъ взаим-ныхъ отношеній между попечительствами, бъднъйшія могутъ обращаться къ богатымъ, и богатыя, конечно по предварительному уполномочению отъ своихъ прихожанъ, могутъ помогать бъднымъ. Во всякомъ случав такая передача пособій отъ одного благотворительнаго учрежденія въ другое ножетъ быть организована гораздо правильные и достигать цыли гораздо существенные, чымъ розничная, ничымъ необезпеченная, пересылка пособія изъ одного мъста въ другое - отъ лица на лицо. Но часто появляются въ народъ такія нужды и бъдствія, которыхъ натъ возможности облегчить не только мастными приходскими средствами, но и пособіемъ ближайшихъ частныхъ благотворительных учрежденій, сосыдних приходских попечительствъ и т. д. Неурожан, пожары, эпидемін разоряютъ целыя большія ивстности, и не проходить, кажется, ни одного года безъ того, чтобы гдв нибудь на пространстве нашего обширнаго отечества не равразилось бъдствіе такого рода. Отсюда равореніе и нищество распространяется въ ближайшія и отдаленныя мъстности, и рядомъ съ нищенствомъ по необходимости, законнымъ такъ-сказать нищенствомъ, сейчасъ же возникаетъ эксплуатація народнаго бідствія — промысловое нищенство. Въ борьбъ съ бъдствіями такого рода приходскія попечительства также могли бы оказать существенную пользу. Частнымъ лицамъ, потерпъвшимъ отъ бъдствій, они могли бы выдавать свидътельства для сбора пожертвованій, — свидътельства во всякомъ случать болте компетентныя, чтить удостовъренія частныхъ лицъ или казенныхъ учрежденій, не имтющихъ ближайшаго отношенія къ ттить нуждающимся, которые обращаются къ нимъ за удостовъреніями о бъдности. Для цтитыхъ же разоренныхъ обществъ, не имтющихъ возможности поправиться собственными средствами, приходскія попечительства могли бы быть наилучшими ходатаями не только предъ частными благотворителями, но и передъ высшими въдомствами и учрежденіями, имтющими въ своемъ распоряженіи особенные благотворительные капиталы и предназначенными къ оказыванію помощи народу во времена общественыхъ бъдствій.

Но для всего этого необходимо, чтобы приходскимъ попечительствамъ законодательнымъ порядкомъ даны были извъстныя права и правильныя организаціи. Устроеніе приходскихъ попечительствъ еще не будетъ достигать своей цъли, если они будутъ только разрозненными учрежденіями, действующими самостоятельно только въ своей ограниченной сферъ. Чтобы между попечительствами могла установиться солидарность и въ случав надобности-взаимная помощь, необходимо, чтобы въ каждомъ увядв коть раза два въ годъбыли попечительные съвзды. Для завъдыванія благотворительными дъйствіями въ цълой губерній должень быть постоянный комитеть въ въдъніи мъстнаго губернатора и начальника губерніи. Комитету, дабы имъть живую связь со всеми значительными нравственными и экономическими силами въ извъстной мъстности, необходимо входить въ совъщанія о своей дъятельности съ представителями мъстнаго земскаго городскаго самоуправленія на обычныхъ губернскихъ земскихъ и сословныхъ собраніяхъ. Наконецъ, для общаго управленія благотворительными дійствіями въ ціломъ государствъ, надъ всъми мъстными комитетами должно быть высшее правительствоенное учрежденіе, состоящее изъ высшихъ представителей отъ духовнаго въдомства, министерства внутренныхъ двлъ и министерства финансовъ, которое не только могло бы имъть въ своемъ распоряжении постоянныя значительныя средства для поощренія и развитія благотворительной дъятельности въ государства, но и въ случав особенныхъ нуждъ и бъдствій народныхъ могло бы испрашивить особенныя чрезвычайныя пособія на этотъ предметъ.

Вотъ съ вакихъ сторонъ, кажется, по преимуществу должно быть изивнено и пополнено Положение о приходскихъ попечительствахъ, чтобы двятельность ихъ получила болве шировое развитие, и чтобъ вообще общественная благотворительность въ нашемъ отечествъ приняла болве правильный характеръ.

Прот. И. П. въ

## ЗНАЧЕНІЕ СОРОКОДНЕВНАГО ПОМИНОВЕНІЯ УСОПЦІИХЪ.

слово въ 40-й день памяти в. к. рукавишниковой говоренное въ моск. новодъвичьемъ монастыръ 31 июля 1879 г.,

> Их же предувъдъ, тъх и предустави сообразных быти образу Сына своего, яко быти Ему первородну во многих братіях. (Рим. VIII, 29).

Въ Церкви Христовой издревле съ особенною заботою наблюдаются и освящаются первые сорокъ дней усопшихъ чадъ ея; преимущественнымъ же освящениемъ запечатлъвается день четыредесятый. Что сіе означаетъ, какую особенную знаменательность имъетъ первая четыредесятница христіанской души въ жизни загробной?

Жизнь будущаго въка неизглаголема языкомъ въка настоящаго. Великій Христовъ апостолъ, сподобившійся многихъ откровеній даже до живаго восхищенія на третіє небо и слышавшій тамъ дивные глаголы, однако возвъстилъ о нихъ только то, что ихъ невозможно передать языкомъ человъческимъ: слышахъ, говоритъ, неизреченны глаголы, ихъ же не лють есть человъку глаголати. Если

Digitized by Google

въ другомъ случав тотъ же апостоль различаеть наыки человъческіе и языки ангельскіе; если самъ Христосъ благоводиль открыть, что ез воскресеніи человъки живуть яко ангели Божіи на небестах: то изъ сего можемъ отчасти проразумьвать, каковъ языкъ небесный для вещей небесныхъ и почему его глаголы не лють есть человъкомъ земнымъ глаголамъ. Впрочемъ, когда апостолу было даровано внимать онымъ глаголамъ о небесномъ и довольно уразумъть ихъ неизреченность ко всеобщему откровенію; то слъдуетъ, что они хотя неудобопереводимы на языкъ человъческій, однако удоборазумъваемы духу ума; слъдственно вещи небесныя имъютъ нъкоторое соотвътствіе съ вещами въка настоящаго, или точнъе — сіи послъднія суть въ соотвътствія съ оными первыми, какъ первообразными.

И въ самомъ делъ, не Единое ли Слово Божіе изрекло къ бытію въ началь и небо и землю въ единомъ творческомъ дъйствін и къ цълому единству бытія? И не сіе ли творчески изрекающее Слово есть по сему самому Первообразъ и слова ангельскаго и слова человъческаго, и слова небеснаго и слова земнаго? Наконецъ не сіе ли единотворческое и первообразное всему Слово, дабы все и небесное и земное, какъ сообразныя своему Образу въ источникъ и началъ бытія, предуставить къ въчной первообразности, несмотря на временное произвольное безобразіе наше, - не сіе ли Слово, скажу гласомъ громовымъ, Слово и Вого плоть бысть и вселися выни, и видыхомь славу Его, славу яко Единороднаго от Отца, исполнь благодати и истини? — Такъ земное не только стоитъ въ соотвътствіи, но уставлено въ истое подобіе существа съ небеснымъ: ибо небесное во Христв всесовершенно вообразилось въ земное, въчное во временное, Божественная жизнь въ человъческую жизнь, въ ея естественные воврасты вромъ гръха и во всъ ен промыслительныя боговодительства отъ рожденія даже до смерти, но съ побъдою смерти; по силь же этой побыды, — возвратно земное причастилось небеснаго, временное-въчнаго, человъческая жизнь Божественнаго естества — въ Христовомъ воспресени отъ гроба и въ Христовомъ вознесении на небо.

Такъ все небесное и земное неразрывно соединено подъ главою Христо из (Ефес. I, 10), и какъ въ Немъ проникнуто единою упостасною жизнію, такъ и въ себъ предувъдано и предуставлено



къ полной сообразности образу Его. Ихъ же бо предустдю, тюхъ и предустави Богъ Отецъ, сообразных быти образу Сына своего, яко быти Ему первородну во многих братіяхъ.

Но посять сего и мы, братіе, начатоко духа Христова имуще, на семъ положенномъ основаніи можемъ — земные о небесномъ, въ въкъ настоящемъ о жизни будущаго въка, о предуставленныхъ намъ тамошнихъ путяхъ и состояніяхъ жизни, — можемъ нъчто разумъвать и нъчто нъмотствовать, если и не дерзаемъ облечься большимъ дерзновеніемъ, въ которое совершенныхъ во Христъ всебогатно облекаетъ великій апостолъ: во Христъ, говоритъ онъ, вы обогатились всюмъ, всякимъ словомъ и всякимъ познаніемъ (1 Кор. I, 5).

Нашему слову и нашему познанію доступнъе пути и состоянія настоящей земной нашей жизни: ибо они извъстны нашему опыту. Хотя эти же пути и состоянія въ лицъ Христа Господа, благово лившаго во истину усвоить оные Себъ, доступные нашей въръ и ея исповъданію, должно признаться, уже менъе доступны нашему слову и нашему познанію: велія благочестія тайна, Бого явися во плоти. Но менъе ли великая тайна — собственные пути Христовы, пути Его святаго, обоженнаго человъчества, т.-е. Его воскресеніе отъ гроба и вознесеніе на небо, которые тъмъ не менъе благоволить Онъ также воистину усвоить намъ и предуставляеть какъ собственные наши будущіе пути и состоянія въ жизни будущаго въка? Поелику это суть пути новые человъчеству гръшному и провозвъщаемые только для будущаго опыта; то о нихъ по истинъ мы можемъ развъ нъчто разумъвать и нъчто нъмотствовать.

Будемъ же размышлять и бестровать съ благоговъніемъ. Начнемъ такъ: эти дивные пути и состоянія жизни Христа Господа, провозвъщенные и для ттъх, иже Христовы суть, предуставлены не для какихълибо иной природы существъ, но именно ради насъ человъковъ и нашей ради природы; эти пути жизни, хотя и новые для насъ, но суть возвратные намъ отъ смерти къ потерянной нами жизни; еще же — чрезъ нихъ мы возвращаемся къ оной жизни всеединою, творческою и спасительною, вчера и днесь и во въки върною себъ, всепроницательною и благопромыслительною премудростію. Итакъ, эти уставленные намъ пути не должны ли быть намъ не странны, но соестественны?

Не должны ли они быть уставлены не безъ союза, но въ живомъ союзъ съ извъстными уже нашему опыту промыслительными путями настоящей нашей жизни? Особенно не должны ли они быть сообразны тъмъ путямъ настоящей нашей жизни, которыми она водительствуется въ ея предварительномъ освящени на землъ во святой Церкви Богочеловъка? Ибо Церковь и на землъ есть небесная и на небо съ земли пересаждаемая; и на небъ и на землъ — есть единое тъло, единая скинія, единая Церковь Христа Бога и Человъка, — въ совершенную сообразность земнаго образа небесному Первообразу.

Такъ, поистинъ съ этой вершины всего-земнаго и небеснаго, съ этой высоты Христова Богочеловъчества надлежить намъ. Христовы собратіе, смотрёть на всю нашу жизнь въ вёке настоящемъ и грядущемъ, уразумъвая будущее по настоящему, пути обътованія по путямъ опыта, и самыя ихъ поприща сразсуждан взаимно. Но такимъ образомъ, кажется, мы неложно можемъ сопоставить, какъ подобныя, первое четыредесятидневное поприще земной жизни христівнина съ первою четыредесятницею души въ жизни загробной. Въ самомъ дълъ, если церковь земная есть вивств и небесная; если самый храмъ Бога на землв, видимый храмъ, есть образъ пренебеснаго и мысленнаго Господня жертвенника, ибо первому храмоздателю, пророку Моисею первве показана скинія небесная, по образу которой надлежало устроить и устроена скинія на земль: то и законы жизни въ церкви земной суть образы законовъ жизни въ церкви небесной. Но законъ первыхъ шаговъ жизни въ церкви еще Ветхаго Завъта быль таковь, что новорожденный вивств съ родившею долженствовали первые сорокъ дней провождать въ удаленіи отъ храма Божія, въ день же четыредесятый являться во храмъ для первой жертвы и молитвы. Почему такъ? - Безъ сомивнія, потому, что новорожденный и родившая въ первое поприще дней посла рожденія живуть нікоторою особенною, сложною, двойственною жизнію, отчасти еще утробною и нецвлою вивутробною жизнію, такою еще неустановившеюся жизнію, которой порядовъ естественнаго благоустроенія, по благой воль Законодателя, ничвиъ не долженъ быть нарушаемъ, наже высшимъ Его перядкомъ духовнаго благоустроенія, дабы и сему высшему въ дійствіи не было безпорядочнаго воспященія или смещенія отъ низшаго.

Потому что Богъ не есть Богъ неустройства, но благостроенія: несть бо нестроенія Богъ, но мира (1 Кор. XIV, 38). И какъ оную ваповъдь Ветхаго Закона благоволилъ съ точностію исполнить самъ Законодатель, когда явился на земли въ немощи младенчества: такъ точно и въ церкви Новаго Его Завъта та же заповъдь дъйствуетъ ненарушимо, какъ существенная и неотмънная въ премудрости Его Церкви, - и въ христіанствъ новорожденный только въ четыредесятый день воцерковляется. Не подобное ли сему, но въ высшей истинъ, въ первообразной знаменательности совершается въ жизни будущаго въка съ душею въ четыредесятый день по рожденіи ся, чрезъ ложесна смерти, въ жизнь въчную? То-есть: только въ сей предъльный день четыредесятницы соверщается рашительное пріятіе души варной въ церковь небесную, совершается-въ своемъ каждой души чинуея пріобщеніе къ сонивив небожителей и къ душамъ праведниновъ достигшихъ совершенства и въ самому Ходатаю Завъта Новаго Іисусу и въ Судіи всъхъ Богу (Евр. XII, 22—24). По-чему бы такъ, почему не ранъе и не позже? — Видно потому, что Божественный Законъ человъческой жизни одинъ и тотъ же здёсь и тамъ; видно и тамъ, подобно какъ здёсь, новорожденная къ въчной жизни душа, въ первое опредъленное поприще существованія живетъ еще сложною, двойственною жизнію, отчасти еще земною и непълою небесною жизнію, каковому порядку законоположено пройти первые весь путь своего конечнаго, неминоздъшняго устроенія, дабы только потомъ тихое и простое, уже невозмущаемое и несмъщаемое земнымъ, небесное жите пожити в будущем выпь во всяком мирь и поков, въ въчномъ же поков.

Но не мечтаемъ ли мы? Не искусственно ли изыскиваемъ случайное соотвътствіе образовъ, не отвъчающее существу вещей?— Нътъ, братіе; въ Божественныхъ законахъ жизни нътъ случайности, — все внутренно едино и согласно по существу; и это единство и согласіе въ самомъ словъ Божіемъ проводятся до совершенства: такъ открывается союзъ плотскаго и духовнаго рожденія; союзъ перстнаго и небеснаго житія; союзъ жизни и умиранія во Адамъ, и воскресенія и въчной жизни во Христъ. Итакъ мы не колеблясь простираемъ слово далъе.

Наша четыредесятница за гробомъ, будучи подобіемъ началь-

ной четыредесятницы нашего младенчества въ церкви земной, по образу первой четыредесятницы младенчества Христова, не есть ли далъе, въ поступаніи этой сообразности, истиннъйшее заключеніе всей земной жизни къ благословенному вознесенію ея отъ земли на небо? Въ какой сообразности? — Въ сообразности съ послъднею Христовою на земли четыредесятницею и ея Божественнымъ заключеніемъ. Въ этомъ мы утверждаемся на разумъніи слова Христова и апостольскаго и на священномъ преданіи церкви.

Христосъ сказалъ: Азъ есмь путь, и никтоже пріидеть ко Отиу токмо Мною; следовательно путь Христовъ есть нашъ путь. И апостолъ провъщаль сообразных быти нась образу Сына Божія, яко быти Ему первородну во многихъ братіяхъ; не сабдуетъ ин уже изъ этихъ словъ, что все поприще Его жизни на землъ даже до вознесенія на небо предуставлено въ поприще нашей жизни отъ земли до неба? Но наконецъ есть болъе прямое слово: и сущих наст мертвых прегришеньми, сооживи Христомъ и съ Нимъ воскреси и спосади на небесных. (Ефес. II, 5, 6). Дивная благодать и истина! - Не напрасно самъ Христосъ Спаситель послъ воскресенія сорокъ дней пребываль еще на земль, человъческимъ языкомъ бесвдуя съ присными и даже осязательно увъряя ихъ къ совершенію ихъ; но и по Себъ безъ сомивнія Богопромыслительно пребываль, созерцая лицемь къ лицу всв ихъ во плоти и на землв состояния: страха человвческого, радости человъческой; косности сердечной, отверзенія ума; сомивнія невърія, исповъданія восторга въры; печали раскаянія, деряновенія прощенія; нетерпънія ожиданія царства Его и мирнаго дъйствія последняго великаго Его обетован ін: пріимите силу, нашедшу Святому Духу на вы, и будете Ми свидътели-даже до послюдних земли. Но-это было уже последнее Христово слово на земли; и сія рекъ, зрящимь имь взятся, и облакъ подъять Его отъ очію их (Двян. І, 8, 9). Такъ вознесеніе Господа отъ земли на небо въ славу Бога Отца совершилось токио уже послъ всесовершеннаго испытанія и совершеннаго разрышенія многоразличныхъ состояній жизни земнородныхъ. Не тотчасъ въ день воскресенія, но послю онаго чрезъ поприще еще четыредесяти дней, послъ нъкоторой особенной и не двоякой ли жизни, хотя не перваго иладенчества, но уже последняго возраста мужа совер-



шенна,—жизни частію сокровенной и частію еще являемой, жизни небеснаго прославленія и вмісті еще земнаго пребыванія; послів испытанія этой особенной жизни на опреділенномъ поприщі времени и послів искушенія и ея плодовъ и дійствія въ Себів и въ присныхъ братіяхъ на томъ же поприщі, наконець въ четыредесятый день Христосъ вземлется въ славу Бога Отца, да быет искушент по всяческих отъ земли может и искушаємым помощи отъ славы. Такъ земная жизнь Господа видимо заключилась не воскресеніемъ, но вознесеніемъ.

Но если Христось воста от мертвых, начатот умершим бысть, т.-е. сдёлался начальникомъ и нашего воскресенія отъ гроба, въчемъ видимо предувёриль насъ Своимъ явленіемъ по воскресеніи: то самое явленіе Воскресшаго именно сорокадневное, заключившееся вознесеніемъ отъ земли на небо, не есть ли также видимое, промыслительное увёреніе для насъ въ сообразности нашего послёдняго пути отъ земли съ онымъ путемъ Господнимъ? Правда, самый образъ вознесенія Христова есть извёстное увёреніе о иной вещи, о образѣ втораго пришествія Его на землю; однако, примёчательно, и здёсь возвёщено, что оставшіеся въ живыхъ до сего пришествія восхищени будуть на облачать, въ срътеніе Господне на воздустать, и тако съ Господемъ будуть (1 Оесс. IV. 17). Не всёмъ имёть на землё эту истую сообразность со своимъ Господомъ; но безъ сомнёнія не лишены своего особеннаго сокровеннаго участія въ ней вёрующіе, предварившіе и имѣющіе предварить тёхъ, кои останутся въ живыхъ до дня великаго, и о восхищеніи которыхъ ко Господу возвёщено.

Святому Макарію Египетскому, искавшему изъясненія сокровенной тайны, было откровеніе о ней чрезъ ангеловъ, которое онъ изложилъ въ своемъ словъ о исходъ души. Здъсь въ простыхъ чертахъ изображается день за днемъ первая четыредесятница души въ жизни загробной, всъ пути и состоянія этой жизни, на этомъ первомъ ея поприщъ являющейся поистинъ иъкоторою особенною, сложною, неустановившеюся жизнію, только отчасти небесною, и отчасти еще земною; то возводимою чрезъ благодать къ небу, то ниспадающею чрезъ тяготъніе къ землъ; то восходящею къ Раю, то нисходящею ко аду и зыблющеюся надъ бездною, до ръшительнаго дня четыредеся-

таго, — дня вознесенія души въ Судін всёхъ Богу. Послушаємъ изъ слова св. Макарія.

"Въ продолжение первыхъ двухъ дней въ успени тъла поволяется душтвитетт съ находящимися при ней ангелами ходить на зеилъ, гдт хочетъ. Посему душа, любящая тъло, скитается иногда около дома, въ которомъ разлучилась съ тъломъ; иногда около гроба, въ которомъ положено тъло; и такимъ образомъ проводитъ два дня, какъ птица ища гнтзда себт. А добродътельная душа ходитъ по тъмъ мъстамъ, въ которыхъ имъла обыкновение творить правду. Въ третит же день, Тотъ, кто воскресъ въ третит день изъ мертвыхъ, повелтваетъ въ подражание Его воскресению, вознестись всякой христианской душт на небеса для поклонения Богу всяческихъ.

Послав сего поклоненія, повелавается отъ Бога показать душаў различныя и пріятныя обители святыхъ и красоту рая. Все сіе соверцаетъ душа шесть дней, удивляясь и прославляя Содателя всего, Бога. Соверцая же она сама изманяется и забываетъ скорбъ, которую имала, будучи въ тала. Но если она виновна во грахахъ, то при вида наслажденій святыхъ начинаетъ скорбать и укорять себя, говоря: увы мна! Увлекшись удовлетвореніемъ похотей, я провела большую часть жизни въ безпечности, и не послужила Богу, какъ должно, дабы можно было и мна удостоиться сей благодати и славы. Увы мна бадной!.. По разсмотраніи же, въ продолженіе шести дней, всей радости праведныхъ, душа пока возводится ангелами на поклоненіе Богу: это девятый день.

"Послё вторичнаго поклоненія, Владыка всёхъ повелёваетъ отвести дущу и показать ей мёста ада и разнообразныя нечестивыхъ мученія. По симъ различнымъ мёстамъ мукъ душа носится 30 дней, трепеща, чтобъ и самой не быть осужденной на заключеніе въ оныхъ. Въ сороковой же день опять она возносится на поклоненіе Богу; и тогда уже Судія опредёляетъ приличное ей по ея дёламъ мёсто селенія или заключенія". До здё св. Макарій Египетскій. Примёнительно къ его слову о третьемъ днё, не погрёшимъ, если послёднія его слова перескажемъ такъ: въ сороковый день Тотъ, кто вознесся въ день четыредесятый на небо, повелёваетъ, въ подражаніе Его вознесенію, вознестись всякой христіанской душё для поклоненія Богу всяческихъ.

Не дано намъ, братіе, въдать съ точностію и непрерывною последовательностію весь путь Христовъ отъ дия смерти и воскресенія Его до дня вознесенія; однако и по тому, что извъстно, можемъ видъть по существу соотвътствие изложеннаго частнаго откровенія о пути отшедшей христіанской души съ откровеніемъ Евангелія и Церкви о пути Христовомъ. Такъ при соображения того и другаго воспомяните пасхальную пъснь Цернви: во гроби плотски, во ади же съ душею яко Богь, въ раи же съ разбойникомъ и на престоль быль еси, Христе, со Отиемъ и Духомъ-вся испомяви неописанный. Воспомяните также и слова Христовы Маріи Магдалинъ въ самый день Воспресенія: не прикасайся Мню, не убо взыдожь ко Отцу Моему,— иди же ко братіи моей и рцы имъ: восхожду ко Отцу Моему и Отцу вашему, и Богу Моему и Богу вашему. Сіе восхожденіе во Отцу не отлично ли собственно отъ Господня вознесенія ибо то, въ чемъ прежде отказано Маріи, дозволено было потомъ Оомъ? Наконецъ, воспомяните прочее, что по Евангелію изображено выше о последней четыредесятницъ Христовой и о диъ ръшительнаго вознесенія: н не будеть ли сего довольно въ истинному, возможному уразумьнію тайны нашей загробной четыредесятницы, къ уразуменію же не ради простаго любопытства, но ради спасительнаго назиданія?

Помни послюдняя твоя, и не согращими. Предварительно и свободно переживай послёдній путь твой благоговейным размышленіем о немъ къ покаянію и возвращенію къ добродётели, прежде нежели твоя душа будетъ на оный необходимо и безвозвратно поставлена. Да несмутить онъ душу какъ незнаемый и нечаемый, но да явится ей съ миромъ какъ уповаемый и предуведенный. Да будетъ онъ душе путемъ совершенія, а не изтязанія. Да будетъ путемъ восхожденія къ небу для рая, но не путемъ низведенія къ аду отъ неба. Да достигнетъ призванная ко Христу душа предуставленной для нея блаженнёйшей сообразности Его образу. Да последуетъ стопамъ Его, да причастившись Его жизни, смерти и воскресенія, смосаждена будетъ на небесныхъ во Христь Іисуст!

Уповаемъ, что душа почившей рабы Божіей, которой четыредесятидневную память творимъ нынѣ, прошла свой послъдній путь не какъ путь странный ей и нечаянностію смущающій, прошла же въ мирѣ вѣры и упованія, и благодатію Христовою достигла уготованнаго въ Немъ небеснаго покол. Къ сему упованію имъемъ нъкоторое особенное основаніе, по которому мы избрали и самый предметъ настоящаго слова. Приступая къ слову въ сей знаменательный день памяти почившей, мы невольно вспомнили, какъ нъкогда върная христіанская душа, четыре года назадъ, въ загробную четыредесятницу возлюбленнаго сына своего, сама благочестивою мыслію устремлялась въ слёдъ его пути, и какъ жаждала она проникнуть въ тайну первой сокровенной въ небъ жизни; мы вспомнили, какъ ради сего читали съ нею утёшительное и назидательное слово св. Макарія Египетскаго и неоднодневною бесёдою собесёдовали, уразумъвая смыслъ его слова. И вотъ настоящая бесёда есть сугубая память о почившей, и да будетъ въ сугубое утёшеніе о ея упокоеніи.

Въчный покой рабъ Божіей Еленъ и въчная ей память во Христъ Іисусъ Господъ! Аминь.

Протогерей Н. Сергієвскій.

## ЦЕРКОВНЫЙ ВОПРОСЪ ВЪ БОСНІИ И ГЕРЦЕГОВИНЪ.

Занятіе двухъ названныхъ областей Европейской Турцій австрійскими войсками возбудило вопросъ о будущей ісрархической зависимости трехъ исповеданій, между коими делится населеніе этихъ странъ. Само собою разумвется, что этотъ вопросъ имветъ пока лишь предполагаемое значеніе, и не можетъ сделаться предметомъ церковно-юридической практики, пока политическія права Порты на помянутыя области еще не потеряли своей силы. Временное занятіе областей австро-венгерскими войсками и такое же подчинение ихъ австро-венгерской администраціи еще не дають имперіи Габсбурговъ верховныхъ правъ надъ этинъ краемъ. Тёмъ не менёе и въ офиціальныхъ сферахъ и въ публицистикъ Австро-Венгріи уже подвергаются болве или менве тщательному разсмотрвнію такіе вопросы, которые потребують своего решенія только после установленія владельческих правъ Габсбургского дома надъ Босніей и Герцеговиной. Къ числу такихъ вопросовъ принадлежитъ и вопросъ о церковномъ устройствъ этихъ областей, славянское населеніе которыхъ испов'ядуєть частію мусульманство, частію католичество, частію православіе. Что касается первыхъ, то о ихъ зависимости отъ стамбульского шейхъ-уль-ислама никто и не споритъ въ Австро-Венгріи; да къ тому же мусульманская іерархія и не особенно нуждается, для управленія духовными

интересами мъстныхъ общинъ, въ такой организаціи, которая бы вполнъ совпадала съ политическимъ дъленіемъ. Что касается католиковъ, которыхъ въ Босніи и Герцеговинъ насчитываютъ теперь 208.317 человъкъ, то и прежде, завися отъ римской куріи, они управлялись однимъ изъ хорватскихъ епископовъ, но-сившимъ титулъ папскаго викарія, и отчасти ивстнымъ еписко-помъ in partibus infidelium, такъ что для нихъ и при австрійскомъ владычествъ нътъ надобности производить какую либо іерархическую перемъну. Совершенно въ иномъ видъ представляется вопросъ объ устройствъ православной церкви въ Боснім и Герцеговинъ, въ случат предполагаемаго австро-венгерскою публицистикою перехода этихъ областей подъ владычество Габсбурговъ. Дъло въ томъ, что въ Австро-Венгрін ванъ и въ Турціи, православная ісрархія распадается на нівсколько самостоятельныхъ церковныхъ управленій. Такъ константинопольскій патріархъ, достигшій только въ прошломъ стольтін полнаго господства на Балканскомъ полуостровъ, никогда не простиралъ своей власти на черногорскую церковь; потомъ онъ же долженъ былъ признать автокефальность церквей Греціи, Сербіи и Румыніи, и наконецъ въ последніе годы былъ свидътелемъ отторженія болгарскаго экзархата, имъющаго превратиться въ самостоятельную церковь при окончательномъ устройствъ Болгарскаго вняжества и, вромъ того, сохраняющаго свои притязанія на болгарское населеніе Восточной Ру-меліи, <del>Оракіи и Македоніи.</del> Православное же населеніе Босніи и Герцоговины все еще состоить подъ высшею церковною властію константинопольскаго патріарха. Но самъ патріархатъ явился въ этихъ областяхъ преемникомъ бывшаго сербскаго Ипекскаго патріархата, перенесеннаго въ австрійскіе предвлы въ концъ XVII и началъ XVIII стольтія. Переселившись въ Австрію, этотъ сербскій патріархать долгое время стояль во главъ церковнаго управленія всъмъ ея православнымъ населеніемъ. Но сперва въ 1864 году образована была особая православная ісрархія для трансильванскихъ и венгерскихъ румынъ, а потомъ, послъ введенія дуализма, когда всъ православные жители Транслейтаніи, т.-е. собственной Венгріи и другихъ земель, присоединенныхъ къ коронъ св. Стефана, остались подъ

управленіемъ сербской патріархіи, мъстопребываніе которой находится въ городъ Карловцахъ, — православные обитатели Цислейтаніи, т.-е. остальной половины имперіи, подчинены были особой митрополіи, въ составъ которой вошли двъ далматинскія и одна буковинская епархія, съ мъстопребываніемъ митрополита въ городъ Черновцахъ. Это послъдніе дъленіе очевидно вызвано было политическимъ раздъленіемъ самой имперіи на двъ части. Такимъ образомъ временное подчиненіе Босніи и Герцеговины австро-венгерскимъ политическимъ властямъ вызвало вопросъ, кому должно быть подчинено въ цер-ковномъ отношении православное население ихъ: константинопольскому натріарку, отъ коего оно и теперь зависить, или же карловацкому патріарху, который есть глава православнаго населенія Трансейтаніи, иначе Венгріи, или черновицкому митрополиту, управляющему православными Цислейтаніи, т.-е. Австріи, или же наконецъ слъдуетъ образовать изъ православныхъ епархій Босніи и Герцеговины новую автокефальную митрополію? Нѣтъ сомнѣнія, что рѣщеніе втого вопроса имѣ-етъ главнымъ образомъ политическое значеніе, особенно если принять во вниманіе и иную сторону діла, обыкновенно оставляемую въ сторонъ австрійскими публицистами: мы разумъ-емъ давнія притяванія сербскаго княжества на Боснію и Герцеговину какъ въ политическомъ, такъ и въ церковномъ отношеніяхъ. Всв эти историческія, политическія и юридическія усложненія и были причиною того, что на нашихъ глазахъ возникла въ нъмецкихъ, мадыярскихъ и славянскихъ газетахъ Австро-Венгріи обширная полемика, носящая громкое названіе "борьбы ва право по вопросу о православной церкви въ Босніи и Гер-цеговинъ". За газетною полемикой появились и брошюры. На одну изъ нихъ мы желаемъ обратить вниманіе читателей "Пра-вославнаго Обозрънія". Она интересна для насъ и по имени своего автора. Радославъ Радичъ, нынъ патріаршій протодіаконъ Емиліанъ, профессоръ богословія въ Карловцахъ, слушалъ богословскія науки не только въ томъ заведеніи, гдв нынв состоитъ преподавателемъ, но также въ нѣмецкихъ университе-тахъ и московской духовной академіи. Онъ исъвстенъ уже нѣсколькими сочиненіями, каковы: Die Serben in Ungarn (Göttingen, 1875); Beiträge zur Geschichte der serbischen Kirche im XV.

und XVI. Jahrhunderte (Leipzig, 1876); Electio episcoporum secundum canones et praxin orientalis orthodoxae ecclesiae (Leipzig, 1876); Die Verfassung der orthodox-katholischen Kirche bei den Serben in Oesterreich-Ungarn. 1 Th.: Das oberste Kirchenregiment (Werschetz, 1877). Послъднее сочиненіе, посвященное первенствующему члену Россійскаго Св. Синода, митрополиту Исидору, и профессорамъ московской духовной академіи, было диссертаціей на степень магистра богословія, которую авторъ получиль отъ этой академіи. Намъ извъстно, что въ настоящее время имъ приготовлена въ печати и докторская диссертація, подъ заглавіемъ: Verfassung sämmtlicher orthodox-orientalischen Particular-Kirchen in Oesterreich-Uugarn, mit Berücksichtigung des canonischen und des Verfassungsrechts der übrigen orthodox-orientalischen Particular-Kirchen".

Новое сочиненіе Емиліана Радича, о которомъ мы говорямъ теперь, носитъ такое заглавіе: "Ein Kampf um's Recht. Beitrag zur Lösung der orthodoxen Kirchenfrage in Bosnien-Herzegovina (Prag, 1879 г.; str. 51). Авторъ разсматриваетъ поставленный имъ вопросъ съ точекъ зрвнія: исторической, государственной, церковной и практической. Указавъ на то, что въ началъ среднихъ въковъ население Боснии и Герцеговины вполнъ принадлежало православной церкви, онъ отивчаетъ появление хорватскаго владычества въ оныхъ въ половинъ XI въка и вивстъ съ тъмъ латинской пропаганды, которая особенно усилилась со времени соединенія хорватскаго королевства съ венгерскимъ. Такъ, напримъръ, папа Инновентій VI далъ въ 1355 году королю Людовику I титулъ "генералъ-капитана всего христіанства" въ этихъ странахъ съ правомъ истреблять огнемъ и мечемъ ехпанатическихъ сербовъ. Далъе авторъ совершенно справедливо останавливаетъ свое внимание на томъ значени, какое имъла въ исторіи Босніи богомильская ересь, подготовившая переходъ значительной части православныхъжителей ся въ католичество и мусульманство. Затъмъ, оставляя въ сторонъ дальнъйшую судьбу католиковъ и мусульманъ, авторъ излагаетъ исторію православной церкви въ Босніи и Герцеговинъ и убъждается, что она находилась въ тъсной внутренней связи съ исторіей сербской церкви вообще, пока ипекскіе патріархи не перешли

въ Австрію, чрезъ что данъ былъ поводъ константинопольской патріархін исходатайствовать у турецкихъ султановъ бератъ на подчиненіе имъ всёкъ православныхъ епархій въ предёлакъ европейской Турців. Такимъ образомъ выводы изъ историческихъ изследованій автора получились таковые: а) зависимая православно-боснійская церковь есть законная дщерь независимой сербской церкви; б) зависимость ея отъ сербской церкви до паденія ипекскаго патріархата была непрерывною и твердою; в) она основывалась на историческомъ происхождении боснійской церкви и на очевидномъ церковномъ и естественномъ правъ сербской. Тоже самое авторъ доказалъ и относительно Герцеговины. Дальнъйшія права сербскаго патріархата, переселившагося въ Австрію, на подчиненіе ему православныхъ церквей Босніи и Герцеговины авторъ основываеть съ одной стороны на томъ, что поводы для присоединенія бывшихъ его епархій константинопольскому патріархату не имали каноническаго значенія и въ свое время были опротестованы мъстными епископами, а съ другой-на томъ, что автокефальность сербскаго патріархата не прекратилась съ перемъною его мъстопребыванія и сами константинопольскіе патріархи никогда не протестовали противъ нея. Такимъ образомъ оккупація Босніи и Герцеговины австровенгерскими войсками представляется, по мижнію автора, естественнымъ поводомъ къ возвращению карловацкой, бывшей ипекской, патріархіи ся прежняго достоянія. Доказательства техъ же самыхъ правъ, взятыя изъ области государственнаго права, сводятся къ следующему: въ привиллегіяхъ австрійскихъ императоровъ, дарованныхъ переселявшимся въ ихъ земли сербскимъ патріархамъ, кругъ ихъ церковной власти распространялся также на Боснію и Герцеговину; австрійское правительство въ своей церковной практикъ всегда опиралось на принципъ національности, что доказывается напримъръ отдъленіемъ румынской церкви отъ сербской въ предвавль Австро-Венгріи, между тъмъ какъ соединеніе сербскихъ далматинскихъ епархій съ славянско-румынскою въ Буковинъ проистекло помимо политическаго дуализма въ имперіи, изъ неясныхъ церковныхъ отношеній самихъ далматинскихъ епархій, перешедшихъ къ Австріи не отъ Турціи, а отъ Венеціи. Наконецъ, по мизнію автора, государственные интересы Австро-Венгріи требуютъ прекращенія власти константинопольской патріархіи въ предълахъ Босніи й Герцеговины съ передачею ея карловацкому патріарху, въ подкръпленіе чего авторъ приводитъ не вполнъ равносильный прямъръ, указывая на то, что австрійское правительство не подчинило же своихъ православныхъ румынъ ісрархіи румынскаго княжества, а образовало для нихъ особое перковное управленіе, и забывая, что сама румынская церковь лишь въ недавнее время стала самостоятельною.

Затемъ авторъ борется противъ образованія особой автокефальной ісрархім для православныхъ спархій Боснім и Герцеговины. Для образованія такой ісрархіи необходимо согласіе той автокефальной церкви, подъ покровомъ которой возникли имъющія отдълиться епархіи: такъ было при отдъленіи русской церкви отъ константинопольской. Далве, каноническое право восточной церкви усвоило себъ заимствованный изъ свътскаго грекоримскаго права принципъ, по которому церковное дъленіе должно совпадать съ политическимъ. Стало-быть съ тъхъ поръ, вакъ Боснія и Герцеговина соединятся съ Австро-Венгріей, не будетъ повода оставлять ихъ православныя епархіи въ подчиненіи Константинополю. Но съ другой стороны нътъ никакихъ каноническихъ основаній и для образованія автокефальной церкви въ этихъ областяхъ. Тому противятся привиллегіи карловацкой патріархіи, неимъніе до сихъ поръ каноническаго титула для предполагаемой отдельной церкви и отсутствие всякихъ внутреннихъ средствъ для осуществленія ея автокефальности. Такъ нътъ и стныхъ источниковъ для содержанія автокефальной митрополіи; въ Сараевъ и Мостаръ существуютъ равноправныя канедральныя церкви, изъ коихъ одну пришлось бы подчинить другой; ни въ Босніи, ни въ Герцеговинъ нътъ никакого духовнаго училища, нътъ также благоустроенныхъ монастырей и вообще нътъ образованнаго пастырскаго сосмовія.

Все изложенное до сихъ поръ можетъ быть разсматриваемо въ качествъ подготовки къ ръшенію вопроса, еслибы Австро-Венгрія перешла отъ временнаго занятія Босніи и Герцеговины, на что она уполномочена берлинскимъ трактатомъ, къ постоянному обладанію ими. Авторъ однакожъ находитъ возможнымъ ускорить ръшеніе церковнаго вопроса и при нынъшнихъ обстоя-



тельствахъ. Онъ разсуждаетъ такъ: берлинскій конгрессъ возложилъ на Австро-Венгрію умиреніе дурно управлявшагося до тахъ поръ врая; но Боснія и Герцеговина управлялись дурно и въ церковномъ отношеніи. Исключительно ли турецкій фанатизмъ, спрашиваетъ онъ, и необузданныя злоупотребленія Порты были причиною такого печальнаго состоянія и неописанной нищеты христіанъ и христіанской церкви въ этихъ областяхъ? Не падаеть ли вначительная часть вины въ томъ на греческое духовенство, въ особенности на фанаріотскую јерархію? Не на ея ли отвътственности лежитъ значительная часть тъхъ тяжестей, которыя несуть турецкіе христівне? Само собой разумъется, что всякій, кто хоть сколько-нибудь знакомъ съ исторіей управленія славянскихъ епархій въ Турціи греческою ісрархісю и съ исторією отношеній константинопольскаго патріархата къ султанской власти, долженъ отвътить утвердительно на всъ эти вопросы. Даже въ русской литературъ не разъ говорилось о томъ, какъ цареградскій патріархать, сначала совершенно свободный отъ всякой дани султанамъ, затъмъ добровольно подчинился ей и долженъ быль увеличивать ее съ году на годъ, вследствіе заискиванія самими греками, или лучше сказать ихъ различными партіями, благосклонности у султановъ въ пользу нъсколькихъ соискателей патріаршаго престола: кто болве платиль изъ нихъ, тотъ и получаль султанское утвержденіе. Чрезъ то наростали долги патріархін, которые раскладывались на епархіальныхъ владынъ, а ими на низшее духовенство, которое въ свою очередь увеличило ввиманія съ народа. Авторъ совершенно правъ также, говоря о равнодушныхъ отношеніяхъ греческой ісрархіи въ славянской паствъ, принимавшихъ иногда даже враждебный характеръ; правъ упоминая о симоніи при раздачь какъ епархіальныхъ, такъ и приходскихъ должностей, намекая на крайнее невъжество большинства греческихъ монаховъ въ Турціи и ссылаясь на донесенія консуловъ, удивлявшихся той готовности, съ какою фанаріотское духовенство жертвовало интересами несчастных христіанъ предъ наклонною къ страшнымъ злоупотребленіямъ турецкою администрацією. Наконецъ онъ совершенно правъ, что главною причиною въ присоединенім сербской ипекской и болгарской охридской іерархій въ воистантинопольскому патріархату были корыстолюбивыя цели фанаріотовъ. Но едва ли его соображеніями можетъ воспользоваться австровенгерское правительство для того, чтобы теперь же изъять боснійскія и герцеговинскія епархіи изъ-нодъ цареградскаго управленія. Берлинскій конгрессь не цризываль къ суду греческое духовенство, не касался церковныхъ дълъ и поручаль Австро-Венгріи только умиреніе врая и введеніе въ него лучшей гражданской администраціи. Мы не смотримъ однакожъ на мивнія автора, какъ на принадлежащія исключительно ему одному. Они разделяются главными представителями сербской ісрархів въ Австро-Венгрів, и намъ любопытно знать. что политическія притяванія хорватовъ на Боснію и Герцеговину встратились въ этомъ случав съ стремленіями сербской іерархін въ Австро-Венгрін. Ныньшій парловацкій патріархъ Прокопій Ивачковичь уже сділаль соотвітственное тому представление венскому правительству. Авторъ разсматриваемой нами брошюры явился только истолкователемъ и защитникоиъ такого представленія. По его мижнію, карловацкая патріархія обладаеть всеми средствами и способами для того, чтобы съ одной стороны управлять православными епархіями въ Боснім и Герцеговинъ, а съ другой-оказать поддержку австровенгерскому правительству въ его примирительно-цивилизаторской роли. Доказательства тому онъ видитъ въ следующемъ: а) кардовацкая церковь есть сербская церковь и потому можетъ управдять сербскими же церквами въ Босніи и Герцеговинъ безъвсявихъ недоразумъній и съ несомнънною пользою для нихъ; б) географически изъ всвхъ великихъ церквей она есть ближайщая въ этимъ областямъ, и потому можетъ поддерживать безпрерывныя сношенія съ ними и оказывать необходимыя попеченія имъ; в) она обладаетъ богословскими школами и клиромъ, просвъщеннымъ нравственно и научно; г) она имветъ достаточное число монастырей, не мало фондовъ и благотворительныхъ учрежденій; д) нынвшній глава ся, патріархъ Прокопій, есть высоковаслуженный архипастырь предъ трономъ и отечествомъ; е) у нея есть многочисленияя и благомыслящая интеллигенція; ж) навонецъ изъ всвяъ православныхъ церввей Австро-Венгрія она пользуется наибольшимъ значеніемъ въ цълой восточной церкви. Далиатинская митрополія, по митнію автора, не только не можетъ имътъ притязанія на такую роль, по малочисленности своего населенія и по сравнительной бъдности въ средствахъ, но и въ свою очередь должна быть возсоединена съ карловацкою патріархіей. Въ заключеніе авторъ прямо говоритъ о политическомъ значеніи предлагаемаго имъ плана: чъмъ глубже и сильные будетъ вліяніе карловацкой ісрархіи на боснійско-герцеговинскую церковь, тъмъ сильные станетъ вліяніе венгерскаго правительства на послъднюю; ибо оно имъетъ право надзора надъ первою, которое естественнымъ образомъ распространится и на вторую.

Нидъ Поповъ.

### СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ УСПЕНІЯ ПРЕСВЯТЫЯ БОГОРОДИЦЫ, ПРОИЗНЕСЕННОЕ ВЫ-СОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ МАКАРІЕМЪ, МИТРОПОЛИТОМЪ МОСКОВ-СКИМЪ И КОЛОМЕНСКИМЪ, ВЪ БОЛЬШОМЪ УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ 15 АВГУСТА 1879 ГОДА.

Велія будеть слава храма сего, посладняя паче первыя. (Аггея 2, 10).

Это пророческое слово, относившееся ко второму храму іудейскому, исполнилось во всей широт и на нашемъ святомъ храмъ, въ которомъ мы присутствуемъ и который торжествуетъ нынъ свой главный правдникъ. У Гудеевъ существовалъ только одинъ храмъ—въ Герусалимъ, и когда не стало перваго храма, созданнаго тамъ царемъ Соломономъ, то второй Герусалимскій храмъ можно было сравнить только съ первымъ и славу втораго храма со славою перваго. У насъ, на святой Руси, и прежде были и нынъ существуютъ цълыя тысячи, даже десятки тысячъ святыхъ храмовъ. И среди всъхъ этихъ храмовъ храмъ Успенія Пресвятыя Богородицы въ Москвъ, съ самаго происхожденія своего, всегда занималъ первое мъсто, и слава его всегда была велія, паче славы каждаго изъ нихъ. Не о великольній нашего храма и не о внутреннемъ его богатствъ и красотъ наша ръчь,—хотя и въ этомъ отношеній онъ, въ теченій

нъсколькихъ въковъ, превосходилъ всѣ русскіе храмы, — а о томъ высокомъ, особенномъ значенім какое, онъ имълъ и досель еще имъетъ для всей русской церкви и для всего нашего отечества.

Хранъ Успенія Пресвятыя Богородицы въ Москвъ воздвигнуть по мысли, по желанію и при содъйствіи великаго угодника Божія, митрополита Петра, и вакъ только быль освящень, сдълался инстомъ нанедры или канедральнымъ соборомъ русскихъ первосвятителей. Онъ быль канедральнымъ соборомъ всехъ нашихъ митрополитовъ, начиная со св. Петра, который первый изънихъ поседидся въ Москвъ; оставался канедвальнымъ соборомъ и всъхъ нашихъ патріарховъ, жившихъ также въ Москвъ. Существовали канедральные соборы и въ другихъ городахъ Россін; но то были соборы ивстныхъ епархіальныхъ владывъ п считались главными храмами наждый одной какой либо опархін. А Московскій Успенскій соборъ, какъ канедральный самихъ первосвятителей Русской церкви, быль и навывался "первопрестольнымъ и храномъ не одной Москвы, не одной епархін, но всей Россіи. Важивищее его преинущество предъ всини другими соборами и храмами состояло въ томъ, что вдёсь совершалось посвящение русскихъ архіеревъ, не только епископовъ и архіспископовъ, но и самихъ митрополитовъ и патріарховъ. Здёсь чрезъ таинственное рукоположение святительское получали наши архіерен божественную благодать, которую потомъ и раздавали каждый въ своей епархіи, чрезъ таинственное же рукоположеніе, всему священству, а чрезъ священство и всей духовной своей паствъ. Отсюда такимъ образомъ освящалась вся Руская земля. И хотя нынь, съ техъ поръ какъ, виесто одного верховнаго пастыря, началь управлять Русскою церковью равноправный и равночестный ему постоянный Святвиній Синодъ, посвящение нашихъ архипастырей перестало быть исключительнымъ преимуществомъ Успенскаго собора въ Москвъ и совершается почти всегда въ главийшихъ храмахъ нашей съверной столицы, гдв имветь пребыван е Правительствующій Синодъ, но и нынъ, какъ всегда прежде, Московскій Успенскій соборъ ясно выдъляется изъ среды всёхъ соборовъ русскихъ'и возвышается надъ ними: такъ какъ онъ одинъ только изъ нихъ находится въ непосредственномъ въдънім не епархіальнаго архіерея, а самого Правительствующаго Синода, простирающаго свою власть на всю Русскую церновь. Печему и ныив Московскій Успенскій соборь остается первопрестольнымь соборомъ всей Россіи. Предназначенный, при самомъ основаніи своемъ, быть мёстомъ каседры для русскихъ первосвятителей, этотъ соборъ съ то же времени сділялся и містомъ успокосній ихъ по смерти. Святитель Петръ погребенъ быль здісь, когда пострейка храма еще не была окончена, и затімъ здісь же погребались всі всероссійскіе митрополиты и патріархи. Но самос важность томъ, что здісь покоятся въ числі другихъ и ті великіе первосвятители Русской земли, которыхъ, за ихъ святость и подвиги для церкви и отечества, Господь прославнить нетлівність и чудесами; здісь почивають своими святыми мощами угодники Божіи: Петръ, Іона, Филиппъ, московскіе и всея Россій чудотворцы. Сюда потому стекается Русскій народъ, чтобы поклониться своимъ прославленнымъ первосвятителямъ, поучиться у нихъ свои радости и свои скорби и помолиться имъ, какъ своимъ неусыпнымъ ходатаямъ и заступникамъ предъ престоломъ Вседержителя.

"Если ты послушаещь меня, сынъ мой,—говориль святитель Петръ московскому внязю Іоанну Даниловичу Калить,—и воздвигнешь храмъ Пречистыя Богородицы въ своемъ городъ, то и святители поживутъ здъсь, и городъ твой сдълается славнымъ между всъми городами Русскими, и самъ ты съ твоимъ потомствомъ прославишься болъе всъхъ другихъ внязей". Исполнилъ внязь желаніе святителя, воздвигь храмъ Пречистыя въ Москвъ: исполнилось и предсказаніе великаго святителя. Москвъ была тогда еще небольшимъ городкомъ и московское княженіе—однимъ изъ молодыхъ удъльныхъ вняженій. Многіе другіе города стояли гораздо выше ея, ваковы особенно: Владиміръ, гдъ налим внязья восходили тогда на великовняжескій престолъ, Рязань, Тверь, Смоленскъ, Новгородъ, Псковъ. Но лишь тольно утвердилсь въ Москвъ начедра русскихъ первосвятителей въ новосозданномъ Успенскомъ соборъ, Москва сдълалась вдругъ первымъ городомъ въ понятіяхъ всъхъ православныхъ сыновъ Россім, гдъ бы они ни жили,—разумъется, первымъ въ церковномъ отношеній: потому что они представляли себъ вдъзь главу Русской церкви, видвли адёсь своего общаго верховнаго архинастыря и отца. Едва прошель годь после сооруженія Успенскаго собора въ Москвъ, напъ создатель его киязь Іоаннъ Данидовичъ. съ утверденія самого хана татарского, подъ властію котораго находилась тогда Русская вемля, возведень быль въ достоинство великаго книзя, и это достоинство стало потомъ наследственнымъ въ его потомствъ. А спустя около столътія потомки Іоанна Даниловича Калиты, московскіе князья начали восходить на великовнижескій престоль уже не во Владиніры, но въ самой Москва, въ Успенскомъ собора, то-есть Москва и въ гражданскомъ отношении едвивлесь первымъ городомъ России, великовняжескою столицей. Еще важиве было не для одной Москвы и MOCKOBCRATO RHSSS, HO M MAS BEEFO HAMIETO OTEVECTBA ADVICE NOследствіе утвержденія первосвятительской канедры въ Московскомъ Успенскомъ соборъ. Россія оставалась еще въ то время раздвленною на удвльныя вняжества и продолжала много терпъть отъ княжескихъ междуусобій. Московскіе ведикіе князья. начиная съ Іоанна Даниловича Калиты, вознамфрились исподоволи уничтожить это гибельное для отечества разделение и соединить всвять Русскихъ подъ своею властію въ одно великое московское государство. Канедра митрополитовъ, утвердившаяся въ Москвъ, послужила въ тому однимъ изъ первыхъ и самыхъ главныхъ средствъ. Сюда въ наоедръ своего первосвятителя естественно начали устремлять свои вворы всё наши архіерей изъ всвиъ удвльныхъ княженій, а за архіереями и все духовенство. Завсь вовругь своего верховнаго пастыря нервако собирались они вмъстъ съ другими внатнъйшими членами подвъдомой имъ ісрархін для соборныхъ сов'ящаній и въ лицъ своемъ представляли соединенными здёсь и всё свои духовныя паствы. Отсюда отъ первосвятетельской канедры разливалась духовная живнь чревъ архіереевъ во всё концы Россіи, на всёкъ православныхъ сыновъ ен. Такимъ образомъ мало-по-малу совершалось въ Москвъ и чревъ Москву то объединение Русскихъ, нотораго такъ желали московскія князья, хотя это объединеніе было пова только церковное. Съ другой стороны, сами первоевятители наши, имън постоянно свою канедру въ Москвъ и потому считая себя подданными московскаго великаго князя, естественно старались подкраплять его своею духовною властію ва

его стремленіяхъ въ созданію единаго на земль Русской государства. Съ этою целію они обращались въ удельнымъ виявьямъ со своими архипастырскими увъщаніями-прекратить распри и междуусобія, смириться предъ великимъ княвемъ и покориться ему; слади такія же увъщательныя грамоты въ Новгородъ, Псковъ, Тверь и другіе города; действовали иногда на непокорныхъ внязей и цълыя области чрезъ мъстныхъ епископовъ, а иногда даже варали упорныхъ церковнымъ отлучениемъ въ тъхъ случаяхъ, когда всъ мъры кротости и убъжденія оказывались безсильными и не оставалось ниваних другихъ средствъ предотвратить отъ отечества страшныя бёдствія. При такомъ могущественномъ нравственномъ содъйствім оть митрополитовъ, московскіе великіе князья достигли наконець, къ исходу ХУ столътія, своей вождельнной цъли: ниспровергли одно за другинъ удъльныя княжества, причинявшія столько зла Россіи, и на развалинахъ ихъ основали и утвердили одно великое государство. Но въ это же самое время началось еще новое и весьма важное для Россін значеніе Московскаго Успенскаго Собора — канедры русскихъ первосвятителей: онъ сдълался мъстомъ священнаго вънчанія и помазанія на царство нашихъ государей. Великій виязь Іоаниъ III, нанесшій последній ударъ уделамъ и водворившій въ Россіи единодержавіе, первый вінчаль здісь вінцомь Мономаховымъ, појособому церковному чину, своего внува Димитрія, котораго желалъ имъть своимъ преемникомъ, хотя вънчанному юношъ и не суждено было возсъсть на престолъ. Здъсь же потомъ вънчались и муропомазывались со всею торжественностію всв наши великіе князья и цари; ввичались и муропомавывались и вев наши императоры. Здвсь получали и получають они, чрезъ таинственное помазание отъ Духа Святаго, новыя благодатныя дарованія и силы, чтобы достойно проходить свое великое служение Богу и Россіи и устроять благо и счастіє своихъ подданныхъ.

Успенскій соборъ — это для насъ, братіе, какъ для жителей Москвы, первая святыня. Съ основаніемъ его положено основаніе и возвышенію Москвы среди всёхъ городовъ русскихъ. Сначала она сдёлалась стольнымъ или канедральнымъ городомъ русскихъ первосвятителей, а потомъ уже постепенно восходила до степени первопрестольной столицы русскихъ государей.



Успенскій соборь—это если не первая, то одна изъ первыхъ святынь и для всъхъ сыновъ Россіи. Здёсь вокругъ первосвятительской кабедры началось и совершалось объединеніе русской земли, раздробленной тогда на мелкіе удёлы, объединеніе сперва церковное, а затёмъ и государственное. Здёсь въ продолженіе вёковъ совершалось поставленіе всёхъ нашихъ архинастырей, и отсюда распространялось благодатное освященіе на всю землю русскую. Здёсь же совершалось въ продолженіе вёковъ и доселё совершается священное коронованіе нашихъ благочестивъйшихъ государей и муропомазаніе ихъ отъ Святаго для ихъ высокаго служенія вемлё русской. Здёсь нетлённо почивають знаменитые святители русской земли, много подвизавшіеся для нея при жизни, неусыпные молитвенники за нее по смерти и неумолкающіе для насъ наставники, какъ намъ жить, какъ угождать Богу и какъ трудиться для роднаго края.

Успенскій соборъ—это и для насъ и для всёхъ нашихъ соотечественниковъ святой и многовёковой памятникъ тёхъ великихъ благодёяній, какія совершила здёсь въ Москвё, какъ для Москвы, такъ и для всей Россіи, наша православная церковь, одинъ изъ драгоцённёйшихъ памятниковъ, которыхъ не мало разсёяно по землё русской и которые постоянно проповёдуютъ намъ, сколько мы обязаны въ самомъ государственномъ нашемъ быту нашей святой вёръ, и какъ должны мы и впредь дорожить ея благотворнымъ вліяніемъ на судьбу нашего возлюбленнаго отечества. Аминь.

## ЗАПИСКА

ЧИТАННАЯ ВЪ ОБЩЕМЪ СОБРАНИ ЧЛЕНОВЪ ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА 13 МАЯ 1879 ГОДА.

Благодареніе Богу! Православное Миссіонерское Общество благополучно провело девятый годъ своего существованія и мирно вступило въ десятый, еще при жизни своего основателя и руководителя, въ Бозъ почившаго Высокопреосвященнъйшаго Митрополита Иннокентія.

На последнемъ собранія Совета Православнаго Миссіонерскаго Общества за прошлый годъ почившій Архипастырь, съ умилительнымъ выраженіемъ благодарности Богу за совершенное и преданности волё Его относительно будущаго, говорилъ объ этомъ девятилетіи: "Ну, слава Богу за все! А впередъ что будетъ, увидимъ". Онъ какъ будто предчувствовалъ, что конецъ его земнаго поприща бливокъ и что десятый годъ Общества потечетъ уже бевъ него...

Подъ живымъ впечатавніемъ великой утраты собирается сегодня наше Общество. Потому и нынёшнее общее собраніе, безъ сомивнія, желало бы услышать, и Совётъ Общества счелъ бы своимъ долгомъ предложить ему прежде всего воспоминаніе о почившемъ своемъ предсёдателё и объ его апостольскихъ трудахъ и заслугахъ.

Но съ одной стороны величавый образъ почившаго инссіонераархипастыря и поучительная судьба его жизни представлены уже съдовольною полнотой въ надгробныхъ словахъ и другихъ сочиненияхъ по поводу его кончины, съ другой — предметъ сей такъ общиренъ и важенъ, что теперь еще трудно высказаться объ немъ съ должною обстоятельностью.

Посему, кратко упомянувъ на первомъ мѣстѣ настоящаго отчета о такомъ печальномъ печальномъ печальномъ печальномъ печальномъ печальномъ печальномъ печальномъ печальномъ печальности въ подробное изображение его миссіонерской дѣятельности и заслугъ Обществу въ слѣдующемъ отчетномъ году, къ которому собственно и относится его кончина, Совѣтъ Православнаго Миссіонерскаго Общества предлагаетъ вниманію нынѣшняго Собранія Общества отчетъ за истекшій 1878 годъ.

Въ доходахъ Православнаго Миссіонерскаго Общества за отчетный 1878 годъ оказался противъ 1877 года недоборъ въ 1695 р. 8 к. Причиною сего, по указанію нікоторыхъ комитетовъ, должно признать происходившіе и въ 1878 году, по приміру двухъ предшествовавшихъ, сборы на неотложныя надобности Общества попеченія о больныхъ и раненыхъ воинахъ и оказавшійся необходимымъ новый сборъ на русскій добровольный олотъ. Есть надежда, что съ минованіемъ военныхъ тревогъ и съ упроченіемъ мира вниманіе православнаго русскаго народа къ задачамъ Православнаго Миссіонерскаго Общества усилится, и дізтельность нашихъ миссій будетъ идти безпрепятственно и съ полнымъ обезпеченіемъ ихъ содержанія.

За прошедшій 1878 годъ составъ и средства Православнаго Миссіонерскаго Общества представляются въ следующемъ виде: Въ Московскомъ Отделеніи его действительныхъ членовъ было 2287 1).

Членскихъ ваносовъ и пожертвованій въ кассу Совъта Общества поступило 53,429 р. 25% к. °).

<sup>2)</sup> Въ числъ 53,429 р. 25<sup>3</sup>/4 м., показанныхъ приходомъ по касеъ Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества, ваключаются: а) 34,677 р. 20<sup>3</sup>/4 к., взносовъ и помертвованій отъ членовъ и благотворителей; б) 1,770 р. 88 к. сбора въ церквахъ послъ променесенія поученій въ неділю Православія; в) 96 р. 77 к. няъ круменъ, находящихся въ развымъ общественныхъ учрежденіяхъ; г) 16,537 р. 21 к. процентовъ съ состоящихъ въ въдінія Совъта капаталовъ Общества; д) 324 р. 79 к. прибыли отъ покупки процентныхъ бумагъ в е) 22 р. 40 к. отъ продажи помертвованныхъ княтъ и др. вещей.



<sup>1)</sup> Въ томъ числѣ членовъ, обезпечившихъ ежегодные взносы капиталамя 371.

| Въ Астраханскомъ комететъ членовъ было |           | 193        |
|----------------------------------------|-----------|------------|
| пожертвованій поступнао                |           |            |
| "Благовищенскомъ комитеть членовъ      |           | 76         |
| пожертвованій                          | 70 K. 4). |            |
| "Витебскомъ комитетв членовъ           |           | 37         |
| пожертвованій                          | р. 12 к.  |            |
| " Владимірскомъ комитеть членовъ       |           | 178        |
| пожертвованій                          |           |            |
| "Вологодскомъ комитетъ членовъ         |           | 109        |
| пожертвованій                          | D. 5 L    |            |
| "Воронежскомъ комитетъ членовъ         |           | 104        |
| пожертвованій                          |           |            |
| "Вятскомъ комитетъ членовъ             |           | 117        |
| пожертвованій                          |           |            |
|                                        |           | 108        |
| "Донском» комитеть членов»             |           | 100        |
|                                        |           | 166        |
| " Енисейскомъ комитетъ членовъ         |           | 100        |
| пожертвованій                          |           | 000        |
| " Иркутскомъ комитетъ членовъ          |           | 517        |
| пожертвованій                          |           |            |
| "Канужскомъ комитетв членовъ           |           | <b>3</b> 0 |
| пожертвованій                          | 644 p.    |            |
| " Кіевскомъ комитетв членовъ           |           | 98         |
| пожертвованій                          |           |            |
| "Костромскомъ комитетъ членовъ         |           | 280        |
| пожертвованій 4.003 ј                  | p. 44 K.  |            |
| " Минскомъ комитетъ                    | 5)        |            |
| " Могилевскомъ комитетъ членовъ        |           | 57         |
| пожертвованій                          |           |            |
| "Оренбургскомъ комитетв членовъ        |           | 139        |
| пожерт вованій                         |           |            |
|                                        | , •       |            |

Сверхъ того получено: а) 12,504 р. 43<sup>3</sup>/<sub>4</sub> к. церковно-кружечнаго сбора на распространеніе православія между язычниками въ Имперін, б) 2653 р. 2 к пересланныхъ въ Совътъ изъ Епархіальныхъ Комитетовъ Общества и в) 470 р. 50 к. суммъ переходящихъ. Итого всъхъ суммъ въ Совътъ Православнаго Миссіонерскаго Общества за 1878 годъ на приходъ поступнаю 69,057 р. 21<sup>1</sup>/<sub>4</sub> к.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) За исилюченіскъ 309 р. 34 к. церковно-кружечнаго сбора.

<sup>4)</sup> За вычетомъ 1816 р. 48 к., отпущенныхъ комитету изъ кассы Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества и 40 р. 2<sup>4</sup>/<sub>2</sub> к. церковно-кружечнаго сбора. Таковыя суммы въ вышелядоженномъ счисленія исключены изъ приходныхъ статей и по прочимъ комитетамъ.

 <sup>6)</sup> Свъдъній не имъется.

| Въ | Орловскомъ комететв членовъ                              | 17  |
|----|----------------------------------------------------------|-----|
|    | пожертвованій 742 р. 67 к.                               |     |
| 77 | Перискомъ комитетв членовъ                               | 156 |
|    | ножертвованій 2.421 р. 18 <sup>3</sup> / <sub>4</sub> к. |     |
| ,, | Рязанскомъ комитетъ членовъ                              | 184 |
|    | пожертвованій                                            |     |
| "  | Самарскомъ комитетв членовъ                              | 245 |
|    | пожертвованій                                            |     |
|    | Симбирскомъ комитетъ членовъ                             | 144 |
|    | пожертвованій                                            |     |
| n  | Тамбовскомъ комитетъ членовъ                             | 84  |
|    | пожертвованій                                            |     |
| "  | Тобольскомъ комитетъ членовъ                             | 470 |
|    | пожертвованій 4.400 р. 41 к.                             |     |
| n  | Томскомъ комитетъ членовъ                                | 119 |
|    | пожертвованій                                            |     |
| "  | Харьковскомъ комететъ членовъ                            | 334 |
|    | пожертвованій                                            |     |
| n  | Черниговскомъ комитетъ членовъ                           | 79  |
|    | пожертвованій                                            |     |
| 77 | Якутскомъ комитетъ членовъ                               | 71  |
|    | пожертвованій 921 р. 97 к.                               |     |

Въ прошедшемъ году 11 мая открытъ комитетъ Православнаго Миссіонерскаго Общества въ нижегородской епархіи. Совътъ съ радостію привътствоваль открытіе этого комитета какъ потому, что миссіонерская дъятельность нужна въ предълахъ самой нижегородской епархіи, гдъ живетъ болъе 30 тысячъ татаръ-мусульманъ, между которыми находится до 1000 старокрещеныхъ, въ послъднее время отпавшихъ отъ православія, такъ и потому, что при такомъ дъятельномъ и ученомъ архипастыръ, какъ преосвященный Хрисанеъ, можно было надъяться на быстрое и плодотворное развитіе миссіонерскаго дъла во всемъ Поволжьи, при дружной и сочувственной дъятельности Нижняго вмъстъ съ Москвой и Казанью. Къ прискорбію, нижегородскій епископъ Хрисанеъ, какъ слышно, серьёзно забольлъ, и о дъятельности созданнаго имъ комитета досель ничего неизвъстно въ Совътъ Обшества.

Всего въ Православномъ Миссіонерскомъ Обществъ въ 1878 году дъйствительныхъ членовъ было 6254 °): пожертвованій по-

въ предшествовавщемъ 1877 году было действительныхъ членовъ Православнато Миссіонерскаго Общества 6587.



ступило 111,537 р.  $67^4/_4$  к.  $^7$ ), что съ присоединеніемъ церковновружечнаго сбора на распространеніе православія между язычниками въ Имперіи, въ количествъ 25,496 р.  $13^4/_2$  к.  $^8$ ), составляетъ 137,083 р.  $80^8/_4$  к.  $^9$ ). Въ сложности съ остаткомъ 1877 года въ 531,570 руб.  $37^4/_2$  к.; всъхъ суммъ по 1 января 1879 года въ приходъ было 668,604 р.  $18^4/_4$  к., а по принятому раздъленію на напиталы: неприкосновеннаго 288,760 р. 55 к., запаснаго 182,053 р.  $72^4/_2$  к. и расходнаго 197,789 руб.  $90^3/_4$  коп. За исключеніемъ же 139,761 р.  $93^4/_4$  к.  $^{10}$ ), поступившихъ въ 1878 году въ расходъ, къ настоящему 1879 году осталось 528,842 р. 25 к.; въ томъ числъ неприкосновеннаго капитала 276,760 р. 55 к., запаснаго 150,845 р.  $71^4/_2$  к.  $^{11}$ ) и расходнаго 101,735 р.  $98^4/_4$  к.  $^{18}$ ).

Въ замъчательнымъ пожертвованіямъ поступившимъ въ Общество въ прошломъ году, должно отнести жалуемыя ежегодно отъ членовъ Императорской Фамиліи, ихъ Высочествъ. Великаго Князя Константина Николаевича и Великой Княгини Александры Іосифовны 100 р., Великаго Князя Николая Николаевича Старшаго 50 р., Великаго Князя Михаила Николаевича и Великой Княгини Ольги Феодоровны 100 р.

Изъ вновь поступившихъ въ Совътъ Общества пожертвованій за 1878 годъ заслуживаютъ благодарнаго упоминанія слъдующія: отъ душеприкащиковъ покойнаго титулярнаго совътника Николая Николаевича Плотникова, по духовному его завъ-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Въ томъ числъ суммъ, имъющихъ особое назначение 73,984 р. 85<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к.; эти суммы не входятъ въ число ассигнуемыхъ по смътъ П. М. Общества на общія нужды миссій и миссіонерскихъ учрежденій.



<sup>7)</sup> Въ 1877 году получено пожертвованій, не вилючая церковно-кружечнаго сбора, 111,458 р. 15 к.

<sup>\*)</sup> Въ 1877 году церковно-кружечнаго сбора получено 27,275 р. 783/, к.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) За 1877 г. вс $^{1}$ ъхъ сумиъ съ церковно-кружечнымъ сборомъ въ приходъ было 188,728 р.  $88^{3}/_{\star}$  к.

<sup>10)</sup> Въ томъ числе: а) 12000 р. изъ неприкосновеннаго капитала, переданныя иркутскимъ комитетомъ на храненіе въ Залогскую церковь, по желанію благотворителя М. А. Сапожникова, пожертвовавшаго сей капиталь для обезпеченія содержанія причта Залогскаго стана Иркутской миссін; 6) 31,708 р. 1 ж. изъ запаснаго капитала Общества и в) 96,053 р. 92½, к. изъ суммъ расходныхъ. Въ предшествовавшемъ 1877 г. весь расходъ Православнаго Миссіонерскаго Общества простирался до 113,522 р. 73½, к.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Изъ капиталовъ состоявшихъ въ остаткъ отъ 1877 г. убавилось въ 1878 году: а) изъ неприкосновеннаго 8713 руб. 49 коп. и б) изъ запаснаго 11,690 руб. 4<sup>1</sup>/<sub>4</sub> коп.

щанію—15,000 р., назначенныя въ Алтайскую мессію "для устройства св. храмовъ премущественно въ селеніяхъ новокрещенныхъ"; отъ душеприкащика умершаго почетнаго гражданина Василія Герасимовича Солодовникова 1,000 р. по духовному завъщанію назначенные, на расходы по просвъщенію православною върою сибирскихъ и кавказкихъ вновърцевъ", отъ душеприкащика покойнаго кандидата духовной Академіи Петра Григорьевича Кліентова 100 р., по духовному завъщанію назначенные въ пользу Православнаго Миссіонерскаго Общества 13); чревъ казмачея Совъта В. Д. Аксенова, отъ мензвъстнаго въ пользу Японской миссіи 2,000 р.; отъ преосвященивйщаго епископа Осогноста 300 р., отъ каммергера статскаго совътника И. А. Яковлева 300 р., отъ графини Е. Г. Ламбертъ 200 р., отъ г. Юрія Струйскаго изъ гор. Кутанса 200 р., отъ Почаево-Успенской Лавры 100 р. отъ генералъ-лейтенанта А. О. Россетъ 100 р.; отъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Говоря о поступившихъ въ Совътъ помертвованіямъ по завъщаніямъ, слъдуетъ отмътить для намяти еще два завъщанія, о которыхъ въ 1878 году получены увъдомленія: 1) отъ прокурора московскаго Окружнаго Суда отъ 23 мая за № 8504, и 2) отъ прокурора Нимегородскаго Окружнаго Суда отъ 50 апръля за № 6630.

Первымъ завъщаниемъ назначена въ Православное Миссіонерское Общество пятая часть изъ всего капитала (30,000), оставшагося послъ покойнаго коллежскаго совътника Петра Монсеевича Лильева. Эта часть (6,000 р.) должна поступить въ Миссіонерское Общество по смерти родной сестры г. Лильева и находящейся при ней въ услужении солдатской вдовы Авдотън Ивановой Старостихиной.

Во второмъ завѣщаніи, оставшемся послѣ умершей вдовы штабсъ-капитана Екатерины Дмитріевны Каратаевой, между прочимъ сказано: "если по смерти моей не будетъ въ живыхъ Александра и Маріи Каратаевыхъ и Елисавечы Апехтиной, то все завѣщанное этимъ лицамъ имѣніе и имущество переходить къ Николаю Павловичу Апехтину, а если онъ умретъ ранѣе, но будетъ женатъ и имѣть дѣтей, то къ потомству его по нисходящей линіи. На другихъ же родственниковъ моихъ и мужа моего право на наслѣдство не распространяется, а въ случаѣ смерти всѣхъ сказанныхъ лицъ завѣщанный имъ капиталъ поступаетъ въ половинномъ количествѣ въ пользу дворянскаго пріюта если учрежденіе его состоится, а другая половина въ пользу Миссіонерскаго Общества, пренмущественно для миссіи сибирскаго врая, и въ пользу православныхъ братствъ Прибалтійскаго и Сѣверо-Западнаго края, для устройства и поддержанія православныхъ церквей; если же учрежденіе пріюта не состоится, тогда вся сумма поступаетъ по двумъ послѣднимъ назначеніямъ по-ровну<sup>и</sup>.

коллежскаго секретаря С. В. Хомянова 100 р.; отъ московскаго купца Г. О. Ситнова 100 р.; отъ московской купеческой вдовы А. А. Фроловой 100 р. и отъ месковскаго купеческаго сына А. Д. Фролова 100 р.

Наконецъ передъ самымъ Общимъ Собраніемъ получено новое пожертвованіе при слідующемъ предложеніи на имя Совіта: "Покорнійше прошу, какъ знакъ моего сочувствія святому ділу Православнаго Миссіонерскаго Общества, принять отъ меня доп тысячи рублей серебромі въ двухъ билетахъ 2-го восточнаго займа, за № 72,298 и 72,294, и присоединить сію сумму къ неприкосновенному капиталу Общества, а проценты ежегодно употреблять на миссіонерскій нужды. Предсідатель Православнаго Миссіонерскаго Общества Макарій Митрополить Московскій.

Были значительныя пожертвованія и по комитетамъ Общества: въ Тамбовскомъ—въ пользу Православной миссіи въ Японіи 150 р. 14) по завъщанію умершаго псаломщика села Павловскаго Усманскаго увзда, Антона Яковлевича Пескова. Въ Иркутскомъ: 2,000 р. отъ Михаила Аггеевича Сапожникова,—въ добавокъ къ прежнему 10,000-му капиталу его имени, на содержаніе причта Залогскаго стана, Иркутской миссіи, и 5,000 р. отъ неизвъстнаго благотворителя на открытіе новаго стана въ Забайкальской миссіи. Въ Астраханскомъ: 8,000 р. пособія отъ главнаго попечителя калимщкаго народа, по назначенію г. министратосударственныхъ имуществъ, на постройку православнаго храма въ миссіонерскомъ станъ для крещеныхъ калимковъ урочища Ноинъ-Шире. Это пожертвованіе вполнъ замънило пособіе на построеніе того же храма, объщанное Совътомъ изъсредствъ Общества.

Пожертвованія вещами въ 1878 году 15) также, какъ и въ предыдущіе годы, поступали въ количествъ довольно значительномъ-Изъ нихъ обращаютъ особенное вниманіе: двое серебрянныхъ: вызолоченныхъ сосудовъ для употребленія при совершеніи литургіи, пожертвованные отъ двухъ лицъ, пожелавшихъ остаться неизвъстными; 313 разныхъ иконъ, писанныя на кипарисныхъ доскахъ, отъ московскаго купца Николая Васильевича Немирова-Колодкина; 4,000 картинъ религіознаго содержанія четы-

<sup>(6)</sup> О пожертвованных вещах были печатаемы объявленія въ взданім "Миссіонеръ".



<sup>14)</sup> Эти деньги Тамбовскимъ комитетомъ въ 1878 г. высланы въ Советъ. Православ. Миссіонер. Общества, а симъ препровождены въ Японскую миссію.

рехъ названій, помертвованныя отъ дъйствительнаго члена Общества Максима Ивановича Иванова для раздачи инороднамъ, принявшимъ православную въру.

Прочія пожертвованія состоять изъ вещей хоть не столь цінныхь, но также очень полезныхь и нужныхь для нашихь миссій на дальнемъ востоять. Между ними встрічаются: священническія и діаконскія облаченія, иконы въ мідныхъ посеребренныхъ ризахъ, книги и брошюры для школь и вообще для новокрещеныхъ. Есть вещевыя пожертвованія, предназначенныя прямо для миссіонеровъ, напр. суконная и шелковая рясы, мізховой подрясникъ и т. п.

Разскажемъ подробнъе объ одномъ пожертвовании, назначенномъ въ Алтайскую миссію, и важномъ не только по цънности дара, но особенно по мысли и цвли и вообще по духовному своему значеню. Сотрудникъ этой миссіи, заботившійся о ней въ теченіи 40 літь, члень Совіта Православнаго Миссіонерскаго Общества протоіерей Н. Д. Лавровъ, 19 октября 1878 г. представиль въ Совъть получение имъ отношение отъ настояпредставиль въ Совъть полученное имъ отношеніе отъ настоятеля Русскаго Пантелеимонова монастыря, на Авонъ, архимандрита Макарія съ братією, при которомъ препровождена къ нему чрезъ Авонскаго іеромонаха Арсенія пожертвованная въ Алтайскою імиссію икона св. Великомученика Пантелеимона, на кипарисной доскъ, въ мъру подлинной чудотворной иконы св. Великомученика на Авонъ, длиною въ 1 арш. и 6 вершк., шириною въ 15 вершк., съ малыми по краямъ иконами, изображающими жизнь и страданія св. великомученика, со вложеніемъ части многоцълебныхъ мощей его. При семъ о протоіерей Лавровъ выразиль следующее предположение: "когда сія Авонская святыня частнымъ довъреннымъ лицомъ привезена будетъ въ церковь, находящуюся въ ближайшемъ къ г. Томску селеніи или въ ок-раинъ города, тогда, кажется, было бы приличнымъ встрътить оную съ врестнымъ ходомъ, по распоряженію епархіальнаго Том-скаго начальства, и препроводить въ Томскій канедральный соборъ, въ которомъ, по совершении молебствия, могла бы оставаться недфли на двф или на три для желающихъ помолиться св. великомученику и приложиться къ его иконъ. При совершении молебствий неръдко въ подобныхъ случаяхъ, какъ извъстно, бывали чудесныя исцъленія больныхъ. Подобнымъ образомъ можно было бы и встрётить и препроводить св. икону въ городахъ Бар-наулё и Бійскё, оставляя ее тамъ въ соборныхъ храмахъ для молебствія на достаточное время, а изъ Бійска препроводить въ Алтай съ подобными отпусками и встръчами до послъдняго ся навначенія". Объ этомъ было сообщено Совътомъ преосвященному
Томскому, и полученъ уже отзывъ о согласіи его на торжественное принятіе иконы въ Томской епархіи. Въ непродолжительномъ времени икона св. великомученика Пантелеимона будетъ препровождена въ Алтайскую миссію, сообразно съ укаванными предположеніями <sup>16</sup>). Несомнънно можно надъяться,
что этотъ благовъйный и торжественный способъ препровожденія святыни возбудитъ теплыя чувства усердія къ великомученику, усердіе и въра привлекутъ благодать ему дарованную, и
далекій Алтай, если Господу будетъ угодно, огласится славою
чудесъ и исцъленій, какъ это было въ самой Москвъ и другихъ
мъстахъ православнаго міра.

Заслуживаетъ также особеннаго вниманія и благодарности заявленіе московскихъ купцовъ Николая Васильевича Немирова-Колодкина, Алексвя Николаевича Дьячкова и иконоцисца художественнаго промышленнаго музеума Эсодора Алексвенча Соколова о желаніи ихъ на собственныя средства и на пожертвованія другихъ лицъ внутренность новоустрояемой Боголюбской часовни росписать въ древнемъ стилъ и устроить копію съ Боголюбской иконы Божіей Матери для поставленія ся на наружной стънъ башни, гдъ стояла икона подлинная. Заявленіе это важно, какъ новое доказательство усердія къ святынъ и къ цълямъ Православнаго Миссіонерскаго Общества со стороны лицъ шяъ среды благочестивыхъ московскихъ жителей.

Расходъ Православнаго Миссіонерскаго Общества въ 1878 г., по смътнымъ назначеніямъ, утвержденнымъ общимъ собраніемъ, простирался до 88.910 р. 43 <sup>3</sup>/4 к. <sup>17</sup>). Переслано Совътомъ по назначенію жертвователей въ Японскую миссію 6850 р. 83<sup>3</sup>/4 к. и въ другія миссіонерскія учрежденія 503 р. <sup>18</sup>). Епархіальными комитетами, открывшими у себя миссіонерскую дъятельность, на мъстныя нужды произведено по собственнымъ распоряже-

<sup>10) 500</sup> р. въ Кавказскую епархію и 3 р. въ Братство св. Гурія въ Казани.



<sup>16)</sup> Икона св. Великомученика Пантелениона, со вложеніемъ части св. мощей его, для доставленія томскому преосвященному, вручена священнику Александру Павловичу Оаддееву, отправившенуся изъ Москвы 29 мая сего 1879 года чрезъ Томскъ въ Благовъщенскъ на Амуръ для поступленія на службу въ Камчатскую епархію.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Болъе сивтнаго расхода за 1877 г. на 9892 р. 64<sup>4</sup>/<sub>2</sub> кон.

міямъ расходовъ не вошедшихъ въ общую смѣту Совъта Правоскавнаго Миссіонерскаго Общества 30,281 р. 773/4 к. Совътомъ Общества сверхъ смѣтнаго назначенія издержано на миссіонерскій нужды 273 р. 911/4 к. Воето же на миссіонерское дѣло употреблено Обществомъ въ прошедшемъ году 126,819 р. 961/2 к. 11), что съ расходами самаго Общества въ 12,941 р. 961/4 к. 20) составляетъ 139.761 р. 931/4 коп.

Значительные изъ сверхивстныхъ расходовъ кромъ произведенныхъ комитетами изъ суммъ предоставленныхъ въ ихъ распоряжение на мъстныя миссіонерскія нужды, были въ прошломъ году слъдующіе: Благовъщенскимъ комитетомъ изъ суммъ Общества отпущено 1000 р. на построеніе для Анадырской у Чукочъ миссіи новаго деревяннаго храма вмъсто пришедшаго въ ветхость. Симбирскимъ комитетомъ употреблено 600 р. на устройство въ деревнъ Среднихъ Алгашахъ, въ Симбирскомъ уъздъ, дома для миссіонерской чувашской школы, открытой въ октябръ 1877 года. Изъ суммъ Тобольскаго комитета назначено 350 р. на содержаніе в тораго священника миссіонерской Тромцвой въ городъ Сургутъ, по случаю открытія сей вакансім снова въ 1878 году.

Но не только въ поддержанію прежде заведеннаго направлена была дъятельность Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества въ прошедшемъ году, было обращено вниманіе и на усиленіе миссіонерской дъятельности, въ чему можно, между прочимъ, отнести заботу объ отврытіи въ Алтайской миссіи

 $<sup>^{19}</sup>$ ) Съ присоединеніемъ 100 р. зачтенныхъ—126,919 р.96 $^t$ /<sub>4</sub> к. Въ предшествовавшемъ 1877 году всёхъ суммъ на содержаніе миссіи и миссіонерскихъ учрежденій было употреблено 104771 р.  $8^t$ /<sub>4</sub> к.

<sup>28)</sup> Изъ 12941 р. 968/4 коп. употребленныхъ на расходы самаго Общества: 1) 3288 р. 252/4 к. издержано епархальными комитетами и 2) 9658 р. 71 к. Совътомъ Православнаго Миссіонерскаго Общества. Статьи расходовъ въ Совътъ были слъдующія: а) на устройствой Боголюбской часовни 5531 р. 32 к., б) на жалованье редактору изданія "Миссіонеръ" 1000 р., в) на жалованье служащимъ въ канцеляріи Совъта 1757 р., г) на наемъ и содержаніе помъщенія для канцеляріи 402 р. 85 к., д) на печатавіе отчетовъ, газетныхъ объявленій и бланковъ 449 р. 83 к., е) на пересылку сумиъ, вещей, пакетовъ и телеграмиъ 184 р. 79 к., ж) на обстановку палаты для Общаго Собраній 111 р. 3., к. з) остальные же 216 89 к. употреблены: на уплату за храпеніе въ Банкъ процентныхъ бумагъ, на выписку газетъ, на покупку календарей и справочныхъ книгъ, на письменныя и пр. конторскія принадлежности, на разъъзды и др. мелочныя издержки.

двухъ новыхъ становъ. Представилась надобность и въ открытіи миссіонерской двятельности на одномъ изъ новыхъ мъстъ. — Въ предълахъ Томской епархіи по правую и особенно по лъвую сторону ръки Иртыша проживаютъ въ большомъ количествъ киргизы-магометане и язычники. По заявленію преосвященнаго Томскаго Петра о необходимости учредить для нихъ миссію въ г. Усть-Каменогорскъ, Совътъ объщалъ, по полученій его преосвященствомъ отъ святъйшаго Синода разръшенія на открытіе миссіи, отпускать изъ средствъ Общества жалованье одному миссіонеру съ причетникомъ и толмачемъ, изъ которыхъ будетъ состоять предпологаемая миссія, въ размъръ окладовъ положенныхъ алтайскимъ миссіонерамъ. Можно надъяться, что при достаточномъ обезпеченіи содержаніемъ найдутся люди, готовые съ полнымъ усердіемъ принять на себя труды благовъствованія въры Христовой и въ непочатыхъ еще мъстностяхъ Сибири.

Изъ заявившихъ Совъту о желаніи поступить на служеніе среди инородцевъ въ отдаленныхъ краяхъ Сибири избранъ былъ одинъ, именно Александръ Өаддеевъ, окончившій курсъ общеобразовательныхъ наукъ въ Вологодской духовной семинаріи. По собраннымъ свъдъніямъ на мъстъ службы Өаддеева и на основаніи его аттестата, онъ былъ Совътомъ рекомендованъ преосвященному Камчатскому, съ его согласія рукоположенъ 29 минувшаго апръля здъсь въ Москвъ во священника и будетъ отправленъ къ мъсту служенія. 21)

Теперь сообщимъ объ успъхахъ нашихъ отечественныхъ миссій въ обращеніи во Христу невърныхъ 22). По имъющимся свъдъніямъ, количество инородцевъ, просвъщенныхъ св. креще-

Теперь сообщимъ объ успъхахъ нашихъ отечественныхъ миссій въ обращеніи во Христу невърныхъ <sup>22</sup>). По имъющимся свъдъніямъ, количество инородцевъ, просвъщенныхъ св. крещеніемъ миссіонерами въ истекшемъ году было, въ Алтайской миссіи 461, въ Иркутской 1748, въ Забайкальской 221, въ миссіи Камчатской епархіи 357 <sup>23</sup>), въ Обдорской миссіи 126, въ Астраханской епархіи 42, Самарской 31 <sup>21</sup>) и Пермской 9 душъ обоего пола.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Кром'в сего, въ Самарской епархіи присоединено къ православной церкви: язъ модоканства 9 и изъ разныхъ раскольническихъ сектъ 93.



<sup>21)</sup> Отправился 29 мая 1879 г.

<sup>&</sup>lt;sup>ээ</sup>) Свёдёнія о миссіяхъ и миссіонерскихъ учрежденіяхъ здёсь выложены кратко, такъ какъ подробныя печатаются въ меданіи "Миссіонеръ".

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Сверхъ того, крещено инородцевъ приходскими священниками: въ предвахъ Иркутской миссіи 52, Забайкальской 29 и въ Камчатской едархіи 12.

Для утвержденія новообращенных въ въръ обращено вниманіе на умноженіе школъ, на распространеніе между инородцами книгъ на ихъ языкахъ, картинъ религіознаго содержанія, на построеніе и украшеніе храмовъ и на обезпеченіе миссіонеровъ.

По распространенію между инородцами внигь на [ихъ родныхъ языкахъ обращаетъ на себя внимание дъятельность переводческой коммиссін, учрежденной Обществомъ при Братствъ св. Гурія въ Казани. Въ отчетномъ году ею издано въ печати 11 книгъ, именно: 1) Евангеліе отъ Матеел, на Мокшанскомъ нарвчін мордовскаго языка, переводъ А. Тюменева (1200 экз.), 2) Книга Премудрости Інсуса сына Сирахова въ извлечени на татарскомъ языкъ (5000 экз.), 3) чинъ исповъданія и како причащати больнаго, на чуващскомъ языкв (1200 вкз.), 4) Пасхальная служба на чувашскомъ явыкъ (1200 экз.), 5) Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завъта, на наржчій Съверобайнальсвихъ бурятъ, съ приложениемъ вартинъ (1200 экв.), 6) Житія первоверховныхъ Апостоловъ Петра и Павла и святителя Ниводая, архіепископа Мурликійскаго, на чувашскомъ языкъ (1200 экз. 7) житіе святителя Николая, на нарачін Свверобайкальскихъ бурять (1200 экз..) 8) Житіе Авраамія мученика Болгарскаго, на татарскомъ языкъ (600 экз.), 9) наставление христіанское Святителя Тихона Задонскаго, на Вотяцкомъ языкъ (1200 экз.) 10) "Завтра прінду", изъ твореній Святителя Тихона Задонскадо, на татарскомъ языкъ (5000 экз.), и 11) Гранматика Монгого. Бурятскаго разговорнаго языка, составленная протојеремъ А. Орловымъ (600 экз.).

Къ православной миссіи въ Японіи Совътъ Общества продолжаетъ относиться съ особенною заботливостію. Въ разнос время прошедшаго года онъ послаль ей пособіе 17000 р., <sup>25</sup>) что конечно могло довольно содъйствовать ея успъшному дъйствованію.

О состояніи Японской миссіи за прошлый годъ доставлены, по просьбъ Совъта, начальникомъ ея о. архимандритомъ Николаемъ очень подробныя свъдънія. Сообщимъ хотя малую часть изъ нихъ настоящему Собранію Православнаго Миссіонерскаго Общества.

Преосвященнымъ Мартиніаномъ, епископомъ Камчатскимъ 19-



<sup>25)</sup> Въ апрълъ текущаго 1879 года посла 12000 р.

23 іюля отчетнаго года рукоположены во священники во Владивостонской Успенской церкви избранные Японскою церковію пятеро изъ природныхъ Японцевъ. До этого быль только одинъ извъстный Павелъ Савабе.

Каждый священникъ имъетъ изъ мъстныхъ христіанъ одного причетника, предварительно обучавшагося нъсколько въ Тоокоо церковному пънію и чтенію; каждый также снабженъ необходимою церковною утварью и священными облаченіями. Въ городахъ Маріока, Санума и Такисимидзу мъстными христіанами уже построемы храмы; въ Оосака богослуженіе совершается во временно приспособленномъ для того помъщеніи.

Проповъдническихъ округовъ по всей Японіи въ настоящее время 31; проповъдниковъ, утвержденныхъ соборомъ <sup>26</sup>) 1878 г. 30 іюня—4 іюля, 73, принятыхъ на службу послъ собора церковнымъ совътомъ въ Тоокёо изъ прежде служившихъ проповъдниками и временно оставлявшихъ службу по болъвни или по другимъ обстоятельствамъ 5,—всего 78, изъ нихъ 27 въ званіи катихизаторовъ, прочіе катихизаторскихъ помощниковъ. Городовъ и селеній, гдъ есть христіане или върующіе и производится проповъдь до 150. Христіанъ во всей Японской церкви ко времени собора 1878 года состояло 4115 душъ. Къ концу года это число значительно увеличилось, такъ какъ въ Тоокёо со времени собора крещено 96 человъкъ и одинъ присоединенъ изъ протестантства; въ прочихъ церквахъ также весьма часто совершаются крещенія.

Миссійскихъ училищъ въ Тоокео 4: катихизаторское, семинарія, женское и причетническое. Въ Хокодате—два отдёльныя училища для мальчиковъ и девочекъ.

Въ катихизаторское училище поступають подъ личнымъ ручательствомъ мъстныхъ катихизаторовъ за добронраветвенность и прочія качества, потребныя для будущаго проповъдника, люди отъ 18 до 60 лътъ, имъющіе желаніе служить церкви распространеніемъ въры. Курсъ годичный. Преподаются: Догматическое Богословіе, Толкованіе Священнаго Писанія, Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завъта и Церковная Исторія. Ежедневныхъ классовъ два; кромъ того, имъющіе хорошіе голоса обучаются пънію, а въ церкви исполняють обязанность псалом-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Такъ называются собранія катихизаторовъ и представителей церковныхъ общинъ въ Японіи, бывающія періодически для обсужденія церковныхъ дізль.

щимовъ. Ежедневные устные отвъты заданныхъ уроковъ и безпрерывное висаніе сочиненій на заданныя темы дають возможность судить, какъ кто успъваетъ; годичное же пребываніе на глазахъ миссіи, съ обязательствомъ соблюдать опредъленную школьную инструкцію, совершенно достаточно для удостовъренія въ добропорядочности будущаго проповъдника. Въ декабръ мъсяцъ въ катихизаторскомъ училищъ было 28 учениковъ отъ 18 до 51 года. Преподавателемъ былъ самъ архимандритъ Николай.

Въ видахъ обезпеченія прочности успъховъ проповъди и будушаго процвътанія церкви, а также освобожденія Россіи отъ обязанности неопредвленно-долгое время высылать въ Японію миссіонеровъ, самое важное тамъ училище-семинарія. Въ последніе два года, 1876 и 1877, въ ней не было пріема учениковъ, ва неимъніемъ достаточнаго количества учителей, а также за недостаткомъ средствъ содержанія; но теперь преподаватели для нившихъ классовъ подготовлены изъ самихъ семинаристовъ; средства же, какъ надвется о. Николай, у него будутъ. И потому неоднократно уже объявленъ по церквамъ, пріемъ къ 1 сентября 1879 года 30 воспитанниковъ. Столько же находилось въ семинаріи изъ прежде поступившихъ въ концъ декабря мъсяца на 3-мъ, 4 и 5 курсахъ, гдъ преподавались: русскій языкъ, кктайскій языкъ, географія, физика, всеобщая исторія, психологія, исторія философіи, Священная исторія Новаго Завъта, Церковная исторія, Догматическое Богословіе, Толкованіе Священнаго Писанія; Литургика. Преподавателями состояли: священникъ Гавріндъ Чаевт, архимандрить Николай, дучшіе изъ старшихъ воспитанниковъ для младшихъ и три учителя китайско-японскаго языка.

Въ исходъ 1875 года положено начало женскаго училища при Японской миссіи. Необходимость имъть для церковнаго хора дискантовъ и альтовъ заставила миссію завести маленькую женскую школу. Въ послъдствіи она стала служить пріютомъ для дочерей и родственницъ японскихъ священниковъ и по крайней мъръ главныхъ катихизаторовъ. По мивнію начальника миссіи, въ ней также можетъ быть начало женскаго монашества въ Японіи; такъ два года тому назадъ, одна дъвица, при первомъ ознакомленіи съ христіанствомъ, не зная и имени монашества, возгорълась желаніемъ оставить міръ и посвятить себя Богу на всю жизиь, для чего и пришла изъпровинціи, чтобы отдать себя

подъ руководство миссін; она помъщена была въ школу и нынъ подъ руководство миссін; она помъщена обла въ школу и нынъ оставаясь неизмънною своему объту, служитъ отличною учительницею для дътей. Далъе архимандритъ Николай видитъ здъсь начатки живописной церковной школы въ Японіи; у одной изъ ученицъ замъчены были необывновенныя способности къ рисованію, и она опредълена приходящею ученицею въ правительственную рисовальную школу, гдъ преподаетъ рисованіе выписанный изъ Италіи профессоръ; нынъ она второю ученицею въ школъ; первую ученицу она также обратила въ христіанство, и мечта ихъ объихъ служить цернви живописью. Навонецъ въ этой школъ молодые катихизаторы, ръшившіеся жениться, по-мъщаютъ своихъ невъстъ для дальнъйшаго религіознаго обра-зованія, чтобы имъть потомъ въ жемъ хорошую помощницу для зованія, чтоом имять потомъ въ женя хорошую помощницу для преподаванія христіанства женщинамъ; такъ здёсь почти два года училась невёста одного катихизатора, после собора сбевнчанная съ нимъ; теперь учится невёста другаго катихизатора. Въ школе преподаются: Законъ Божій, ариеметика, японская и всеобщая географія, японская и всеобщая исторія, китайско-японскій языкъ, китайско-японская каллиграфія и изъ рукодълій японскій языкъ, китайско-японская каллиграфія и изъ рукодълій—
шитье. Кромъ того, почти всв ученицы ежедневно приходятъ
на классъ пънія. Всёхъ ученицъ 25, изъ нихъ 19 живущихъ въ
школъ и 6 приходящихъ. Преподаютъ въ ней: начальница школы
вдова 50 лътъ и ея помошница дъвица 20 л., одинъ изъ учениковъ катихизаторской школы, двое изъ старшихъ семинаристовъ
и двое изъ семинарскихъ учителей китайско-японскаго языка.
Въ причетнической школъ, состоящей въ завъдываніи регента
при миссіи, до конца 1878 года состояло 5 учениковъ, но изъ
нихъ трое должны были возвратиться къ своимъ церквамъ для
служенія при священникахъ. Ученики этой школы, кромъ спепіальнаго изученія церковнаго пънія, чтенія и порядка отправленія Богослуженія, слушаютъ лекціи въ катихизаторской
школъ.

школъ.

Въ Хакодате въ двухъ миссійскихъ школахъ, основанныхъ и руководимыхъ членомъ миссіи іеромонахомъ Анатоліемъ, преподаются: Краткій Катихизисъ, Православное исповъданіе св. Димитрія Ростовскаго, Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завъта, ариометика, японская и всеобщая географія, китайско-японскій языкъ, китайско-японское писаніе; для дъвочекъ, кромъ того шитье и вязанье.

Преподаютъ: въ школъ мальчиковъ-начальникъ школы, два учители и старшіе пъвчіе тамошняго хора; въ школь дъвочекъ-

начальница школы, ся помощница, вдова русскаго резидента въ Хакодате, Сосья Адексвева и еще два учителя нужской школы. Преподающіе въ сною очередь слущають лекція ісромонаха Анатолія. Всёжь учащихся въ хакодатскихъ школахъ 40 мальчиковъ и 31 девочка, итого 71; изъ нихъ 12 мальчиковъ и 6 девочекъ живутъ при миссіи на ся содержаніи, прочіс—приходящіе.

Богослуженіе въ японовихъ церквахъ совершается на японскомъ языкъ. Пъніе въ тоокейской церкви четырехголосное. Хоръ пъвчихъ изъ семинаристовъ и ученицъ женской школы очень стройно поетъ, благодаря старанію и способностямъ регента миссіи. Въ прочихъ церквахъ пъніе—одноголосное.

Въ Тоокео при миссіи состоять образованные ею три переводчика, изъ которыхъ одинъ перевель Священную Исторію Новаго Завъта и догматику преосвященнаго Платона костромскаго, уже напечатанныя, и записки по Церковному Законовъдъню, ожидающія средствъ для напечатанія; въ декабръ мъсяцъ занять быль перегодомъ Нравственнаго Богословія преосвященнаго Платона; второй перевель Священную исторію Ветхаго Завъта и Церковную исторію Рудакова, послъдняя половина которой тоже еще не напечатана по неимънію средствъ; въ декабръ переводиль Православное исповъданіе Петра Могилы; кромъ того онъ занимался изученіемъ греческаго языка; третій переводческій ученикъ, еще неимъющій своихъ трудовъ въ печати, котя если бы были средства, можно бы напечатать его переводь о семи таинствахъ свящ. Михайловскаго, въ декабръ мъсяцъ переводиль Церковную исторію Бахметевой.

Къ переводчикамъ, имъющимъ свои труды для печати, можно причислить и всъхъ семинаристовъ 5-го курса и старшихъ по возрасту 4-го; потому что всъдони, упражняясь въ переводахъ съ русскаго, успъли перевести много серіезныхъ вещей, которыя съ тъмъ и даваемы были имъ, чтобы потомъ употребить ихъ трудъ на пользу церкви.

Въ последней половине 1877 года миссіею начато и регулярно ведется періодическое литографированное изданіе "Церковный Вестникъ"; въ немъ помещаются главнымъ образомъ извлеченія изъ донесеній катихизаторовъ о состояніи ихъ церквей и событіяхъ оныхъ, а также действія и распоряженія тоокійской церкви; такимъ образомъ онъ даетъ возможность всёмъ натихизаторамъ и христіанамъ постоянно знать подробно состояніе всей православной церкви въ Японіи.

При изображенномъ состояніи японской миссін и цервви, принимая во вниманіе, что миссія учреждена Святвишимъ Синодомъ не ранве 1870 года и что только въ 1871 году прибылъ на мъсто первый миссіонеръ, что следовательно не протекло и полныхъ 8-ми лътъ дъйствительнаго существованія ея, что во все это время миссія, состоящая изъ 4-хъ членовъ, почти никогда не имъла полнаго состава ихъ налицо, что она къ тому же, кромъ жалованья миссіонеровъ, не имъла никакихъ опредъленныхъ средствъ обезпеченія, нельзя не видъть въ успъхахъ миссіи Десницу Божію, явно хранящую ее и чудесно помогающую ей.

# извъстія и замътки.

#### ОПРЕДЪЛЕНІЕ СВ. СИНОДА

Отъ 30-го ман— 7-го іюня 1879 г., за № 1053, объ издаваемомъ священникомъ Преображенскимъ журналь "Православное Обозръніе", съ журналомъ учебнаго комитета.

По уназу Его Императорскаго Величества, Святвишій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный господиномъ синодальнымъ оберъ-прокуроромъ, 3-го мая 1879 года, журналъ Учебнаго Комитета, за № 129-мъ, объ издаваемомъ подъ редакцією священника Петра Преображенского журналь: "Православное Обозрвніе". Изъ журнала Учебнаго Комитета видно, что священникъ Петръ Преображенскій просиль Ученый Комитетъ министерства народнаго просвъщенія рекомендовать издаваемый имъ съ 1875 года журналъ "Православное Обозрвніе" для библіотекъ учебныхъ заведеній министерства народнаго просвещенія. Ученый Комитетъ министерства народнаго просвъщенія препроводиль это издание для разсмотрения въ Учебный Комитетъ при святьйшемъ Синодъ. Приказими: издаваемый подъ редакціей священика Петра Преображенского съ 1875 года журналъ: "Православное Обозрвніе", согласно съ заключеніемъ Учебнаго Комитета, рекомендовать для пріобратенія накъ къ библіотеки духовныхъ семинарій и училищъ, такъ равно въ библіотеки среднихъ и низшихъ учебныхъ заведеній министерства народнаго просвъщенія, то чемъ поставить въ извъстность правленія духовныхъ семинарій и училищъ чрезъ напечатаніе копін съ журнала Учебнаго Комитета въ "Церковномъ Въстинкъ".

Журналъ Учебнаго Комитета при Святъйшемъ Синодъ, за № 129, объ издаваемомъ подъ редакціею священника Петра Преображенскаго журналъ: "Православное Обозръніе".

Кромътлубоко назидательныхъ, живыхъ и имъющихъ близкое отношение къ современной жизни проповъдей, "Православное

Обозрвніе", за время изданія его подъ редакцією священника Преображенскаго (съ 1875 года), представляєть немало очень хорошихь статей по различнымъ отраслямъ богословскаго знанія и по соприкосновенной съ нимъ оплософской наукъ,

По отделу богословской науки, сверхъ дельныхъ изследованій по исторіи церкви вообще и въ частности церкви русской, обращають на себя внимание статьи, написанныя въ защиту русскаго перевода Библін съ оригинального текста, опыты общедоступнаго, но основаннаго на здравой филологіи, изъясненія книги псалмовъ, самой употребительной при церковномъ богослужении и въ домашнемъ чтении у нашего народа, трактаты о церкви и о ересяхъ первыхъ трехъ въковъ и т. п. Пренму-щественно же "Православное Обозръніе" имъетъ въ виду расврывать положительных основанія христівнской въры и защищать истины православія отъ нападеній современнаго невірія, выступающаго противъ нихъ съ соціалистическими теоріями и мнимо-научными результатами естествознанія. Съ этою палью въ немъ помъщены статьи: "разумъ и откровеніе", "о библейской исторіи творенія въ свяви съ естественною исторією". "христівиское ученіе о любви къ человъчеству сравнительно съ ученіемъ соціалистическимъ", по соотношеній устройства земнаго шара съ условінии жизни" и проч. Къ той же цёли направлены и статьи по философін, написанныя сколько можно яснымъ и удободонятнымъ языкомъ въ виду распространяемыхъ въ нашемъ обществъ возаръній такъ-называемой повитивной ондософіи и матеріадизма. Таковы статьи объ Огюстъ Контъ, авторъ позитивной философіи, "о Д. Ст. Миллъ и его утилитарной теоріи, -- религія и позитивная философія", "чтенія по философія религін", "телеологическое значеніе природы" и т. п. После статей богословскихъ и философскихъ заслуживаютъ вниманія статьи, относящінся къ современныма религіозныма движеніямъ въ западной Европа и въ нашемъ общества и особенно къ исркоснообщественным вопросань въ нашей духовной и свътской журналистикъ. Таковы статьи: объ Ирвингизиъ, о лордъ Редстокъ, о духовенствъ по произведеніямъ нашей беллетристиви, о духовноучебной реформъ, объ обязательномъ народномъ образованіи, объ уменьшения праздничныхъ дней, о свободъ совъсти, по поводу циркуляра министра народнаго просвъщенія отъ 24-го мая 1875 г., и по поводу событій на Балканскомъ полуостровъ, по поводу жалобъ на духовенство. Наконецъ въ "Православномъ Обозрвнін" насколько статей посвящено критическому разсмотрвнію внигь и журналовь, имвющихь бливкоє отношеніе дъ учебно-воспитательному двлу въ нащемь отечествв. Таковы критическія статьи: о книгр Фланмаріона "Богь въ природь", книгв Секви "единство физическихъ силь" (объ эти книри искажены съ атеистическою тенденцією въ русскомъ изданіи), о книгъ Дренера "исторія столкновенія религіи съ наукою"; изъ журналовъ разсмотрвны съ указаніемъ ихъ недостатковъ: "Русскій рабочій", "Народный листокъ" и "Дітскій садъ".

Это краткое указаніе на накоторыя статьи "Православнаго Обозранія" понавываеть разнообразіе ихъ и живое отношеніе къ современной дайствительности и ея требованіямь; къ этому надо прибавить, что большая часть этихъ статей, сверхъ достоинствъ хорошаго литературнаго изложенія, отличаются жизненнымъ характеромъ, чужды богословской схоластики, крайностей возвранія, сословной узкости и односторонняго пониманія религіозныхъ требованій, и вообще представляють удачные опыты выполненія той задачи, которую поставило себа "Православное Обозраніе": сближать духовную науку со сватскою, изолированное духовенство съ обществомъ и запросами современной религіозной мысли.

Поэтому вполнъ справедливо рекомендовать журналъ "Пра. вославное Обозрвніе" для чтенія обучающемуся юпошеству старшихъ возрастовъ и даже преподавателямъ учебныхъ заведеній въ нашемъ отечествъ, но къ сему присоединяется следующее важное обстоятельство. Извъстное дъло, что наши духовные журналы, не смотря на давнее свое существованіе, весьма мало распространены въ образованномъ обществъ: большинство его не знаетъ одуховныхъ журналахъ или представляетъ ихъ изданіями въ родъ церковныхъ проповъдей или подобныхъ имъ книгъ, чуждыхъ и по языку и по содержанію своему вопросамъ соврешенной общественной жизни. Между тъмъ обравованное это общество чрезъ чтеніе иностранной и русской свътской литературы знакомится съ возаръніями и понятіями антирелигіовными и враждебными христівнству и православію и нередко заражается и увлекается ими. Чтобы въ настоящее тревожное время успъшно противодъйствовать распространенію антихристіанскихъ ученій и съ другой стороны положить предълъ печальному равнодушію и незнакомству нашего общества относительно духовной литературы и журналистики, надобно начать и вести это дело со школы, чрезъ школу и сядентелей и представителей. Въ виду этого обстоятельства надобно жемать, чтобы хотя одинь духовный журналь, и именно наиболье удовлетворяющій своей задачь, какь "Православное Обозръне", выписывали не тольно въ семинарін и училища духовнаго въдомства, но и въ среднія учебныя заведенія и увядныя училища въдомства министерства народнаго просвъщенія, чтобы учащіеся, нногда и учащіе въ сихъ заведеніяхъ могли находить въ упомянутомъ журналь противовъсъ навъваемымъ отовсюду ложнымъ и вреднымъ ученіемъ.

На основаніи вышензложеннаго Учебный Комитетъ полагаль бы издаваемый подъ реданціей священника Петра Преображенскаго съ 1875 года мурналь "Православное Обоврѣніе" рекомендовать для пріобрѣтеніи какъ въ библіотеки духовныхъ семинарій и училищъ, такъ равно въ библіотеки среднихъ и низшихъ учебныхъ заведеній вѣдомства министерства народнаго просвѣщенія.

#### КЪ ВОПРОСУ О КОНТРОЛЪ ЦЕРКОВНЫХЪ СУММЪ.

Во всёхъ газетахъ за последнее время съ настойчивестию передавались извёстія, что въ духовномъ вёдомствё возбужденъ вопросъ о пересмотрё дёйствующихъ нынё правиль относительно завёдыванія хозяйственною частью церквей Имперіи. Нынёшнее почти безконтрольное веденіе хозяйства церквей старостами церковными крайне ненормально. Хотя старосты, являсь избранными лицами изъ среды прихожанъ, тёмъ самымъ уже представляются людьми, намболёе честными и добросовестными изъ среды общества, однако отсутствіе контроля надъ ними можетъ подавать имъ поводъ къ небрежнему веденію дёла, а иногда и къ прямымъ злоупотребленіямъ церковною кассою. Нынёшній контроль надъ церковными старостами выражается по существующей Инструкціи лишь въ томъ, что мёстные причты духовенства свидётельствуютъ церковную нассу однажды въ мёсяцъ, и притомъ въ назначенный заранёе день. Понятно, что такая ревизія не достигаетъ своей цёли. Необходимо учрежденіе контроля надъ дёйствіями старостъ боле постояннаго и дёйствительнаго—съ дёйствительнымъ, а не фиктивнымъ участіемъ причта и прихожанъ. Во всякомъ случаё слёдуеть отнять отъ старостъ характеръ безконтрольныхъ хозяевъ церквей, и тёмъ болёе, что духовенство, стоя въ матеріальной зависимести



отъ церковныхъ старостъ, людей по большей части богатыхъ и играющихъ родь покровителей своего причта церковнаго,—лишено возможности относиться къ нимъ на равныхъ правахъ. Если принять въ разсчетъ, что доходы, ежегодно получаемые въ церквахъ нашей Имперіи, простираются до 10 милліоновъ рублей, то вопросъ объ установленіи наиболюе правильнаго и целесообразнаго порядка веденія церковнаго хозяйства являются весьма важнымъ, темъ болюе, что церковные доходы въ такихъ громадныхъ размърахъ могли бы идти на пользу не только самихъ церквей, духовенства и его учебныхъ заведеній, но и другихъ разнаго рода благотворительныхъ учрежденій въ районю каждой церкви, въ которыхъ такъ нуждается повсюду нашъ народъ.

Далъе газеты сообщали, что въ Петербургъ изъ представитедалье газеты сообщали, что вы петероургы нав представите-лей духовенства уже образована особая воминскія для изкладова-нія вопроса объ изысканіи маръ къ улучшенію существующаго нына порядка веденія церковнаго хозяйства. На съязда духо-венства здашней епархіи, бывшемъ въ 1878 году, многими депутатами заявлено, что хозяйственная часть въ церквахъ, ко-торою единолично и безконтрольно завъдываютъ церковные старосты, ведется крайне дурно. Хотя причтамъ церквей и пред-оставлено право контроля надъ дъйствіями церковныхъ старостъ, тъмъ не менъе уже издавна установился, вслъдствіе уни-женнаго состоянія духовенства передъ епархіальною властью, такой порядокъ, что причты церковные только лишь фиктивно участвують въ двав управленія хозяйствомъ церквей. Старосты же нынь поставлены въ глазахъ епархіальнаго начальства какъ единственные радътели церковнаго благосостоянія и даже вакъ благотворители церквей, за что и получають, при посредствъ этого начальства, почетныя награды-медали, ордена и т. д. Въ частности, въ церквахъ Петербурга, по заявлению духовенства, ховяйство ведется также дурно, какъ и повсюду. Между тъмъ получаемые во многихъ церквахъ столицы богатые денежные доходы могли бы, при лучшемъ управленіи, быть значительно увеличены. Какъ у духовенства, такъ и у приход-скихъ при каждой церкви общинъ есть весьма много нуждъ, на удовлетвореніе которыхъ могли бы быть употребляемы церковные доходы. Посему столичное духовенство, не ожидая результатовъ общей реформы церковнаго хозяйства, уже предположенной, по слухамъ, главнымъ духовнымъ начальствомъ, изыскиваетъ нынъ, спеціально по отношенію къ здёшнимъ (цернвамъ мёры въ усиленію контроля со сторовы церковныхъ причтовъ надъ старостами и въ улучшенію самой системы завёдыванія хозяйствомъ церквей, практикуемой ныне старостами.

Тотъ же вопросъ служетъ предметомъ заботъ и толковъ дуковенства и московской епархів, гдв въ особенности старосты столичныхъ церквей, по большей части изъ купечества, присвоили себв право единолично и произвольно распоряжаться церковнымъ хозяйствомъ и эксплутировать въ свою польку церковные сборы, и можетъ-быть подвергиется обсуждению на предстоящемъ епархіальномъ събядъ.

Органы московской ежедневной печати посвятили этому вопросу нъсколько передовыхъ статей, съ которыми считаемъ нужнымъ познакомить нашихъ читателей.

Воспроизводимъ изъ Мо-ковскихъ Вюдомостей следующую передовую статью о контроле перковныхъ суммъ, отъ 31 іюля.

"Вопросъ о контроле церковныхъ сумиъ повидимому подвигается къ разръщенію. Уже восемь льть тому назадъ, именно въ 1871 году, Московскія Видомости обратили общественное винманіе на этотъ вопросъ. Починъ въ этомъ положенъ быль не потерявшею до сихъ поръ своего значенія статьей по поводу 21% сбора съ церковныхъ сумиъ на духовно-учебныя заведенія, напечатанною въ издававшейся тогда при *Московскихъ* Видомостях Современной Литописи (1871 года, № 8, отъ 1 марта). Въ ней съ внаніемъ дъла доказывалось, что многомиліонныя въ своей сложности церковныя суммы находятся въ безконтрольномъ завъдываніи церковныхъ старостъ, что тольво незначительная часть ихъ записывается въ церковныя книги, а остальныя въ видъ такъ-называемыхъ "темныхъ сумиъ" или расходуются произвольно или же исчезають неизвъстно вуда. Вивств съ твиъ, съ точномъ исполнени Высочайте утвер-жденной инструкции церковнымъ старостамъ, указывались и способы дъйствительнаго учета финансовыхъ операцій въ нашихъ церквахъ. Статья эта, принадлежащая одному изъ мос-ковскихъ протојереевъ В. Г. Н., вызвала цълый рядъ статей въ различныхъ изданіяхъ по возбужденному вопросу, и вскоръ послёдоваль циркуляръ Святвйшаго Синода о неуклонномъ контролировании церковныхъ суммъ. Казалось бы и конецъ двлу; не тутъ-то было. Несмотря на циркуляръ, хозяйство цер-ковное попрежнему осталось виз требуемаго закономъ контродя. Первую и серьёзную попытку осуществить требованія его на практикт сдалаль одинь изъ московских благочинныхъ,

протојерей А. Г. Никольскій. Вскор'в после паденія Коммерчепротогереи А. Т. Никольски. Вскорв после падени повмерческаго ссуднаго Банка, онъ принялся настойчиво вводить учетъ церковныхъ суммъ въ подвъдомыхъ ему московскихъ приходахъ, но встрътилъ въ нъкоторыхъ изъ старостъ ръшительное сопротивление. Хотя и странно доказывать, что чужия деньги ввъренныя кому бы то ни было, хотя бы самому состоятельному и честнъйшему лицу, должны же повъряться, что контроль не можетъ быть обиденъ ни для кого, энергическому отцу протојерею пришлось не разъ доказывать и это, вести борьбу съ противниками контроля и теривть отъ нихъ пораженія... Между твыв, при всекъ препятствіяхв, контроль и въ неширокой сферт далъ замтивтельные результаты: доходы отъ одной свтиной операціи въ девяти церквахъ благочинія возрасли болъе чъмъ въ семь разъ. Изъ опубликованныхъ протојереемъ Никольскимъ свъдъній видно, что въ доконтрольное время въ 1872 году свъчная прибыль въ этихъ церквахъ доходила до 1.418 руб., и въ 1875 до 2.001 руб., а въ контрольное время, въ 1878 году, возвысилась до 15.252 руб. Интересны и частности этого возвышенія дохода подъ вліяніемъ контроля. Въ одной, этого возвышенія дохода подъ вліяніемъ контроля. Бъ однои, напримівръ, церкви до учета эта прибыль выражалась цифрой въ 59 руб., а при учеть выразилась въ 408 руб., въ другой церкви прежде она доходила до 230 руб., а теперь возвысилась до 2.114 руб., въ третьей прежде составляла 188, а въ настоя щее время поднялась до 1.983 руб.

"О. Никольскій не находить "результаты своего контроля вполнь соотвітствующими желаніямъ" и значить признаеть

"О. Никольскій не находить "результаты своего контроля вполнъ соотвътствующими желаніямъ" и значить признаетъ отчетныя цифры не выражающими дюйствительнаго прихода сумть въ контролированныхъ церквахъ. Пусть однако эти цифры безусловно върны: предположимъ, что повсемъстный контроль церковныхъ сумть въ Россіи повыситъ церковные доходы въ семь разъ какъ и въданномъ случаъ; затъмъ помножимъ общую, приблизительную впрочемъ, сумму церковныхъ доходовъ въ десять милліоновъ ежегодно на этого множителя; получимъ 70 милліоновъ. Не станемъ дознаваться, да и дознаться не можемъ, куда теперь идутъ эти милліоны; допускаемъ, что они тратятся на мъстныя церковныя нужды, но не можемъ ме замътить, что, оставаясь темными суммами, при безконтрольномъ употребленіи, онъ не могутъ и на мъстъ принести всей пользы. Пусть и на будущее время церковныя деньги расходуются на благолъпіе храмовъ, улучшеніе богослуженія, на устройство школъ, богадълень и пр., лишь бы только расходы

дъзались не въ потемкахъ. Контроль не унизитъ старостъ, не оскорбитъ прихожанъ и жертвователей на храмы, не возвысить вліянія клерикальной партіи, какъ готовы сказать наши газеты.

"Исторія вопроса о контролю дерковных о суммо показываеть, что одмих бумажных предписаній начальства не достаточно для его осуществленія; для этого нужна настойчивость властей. Оню должны побуждать и приходскіе причты и благочинных къ исполненію законных требованій о контролю. Высшая же церковная власть можеть съ успромъ воспользоваться ревизіями церковных хозяйствъ въ отдральных епархіяхъ.

"Не должно забывать и объ устройствъ свъчныхъ епархіальныхъ заводовъ. Такой заводъ въ Нижегородской епархіи даетъ средства на полное содержаніе въ семинаріи сыновей всего духовенства не пользующихся казенными стипендіями, и дочерей его въ женскомъ епархіальномъ училищъ.

"Съ разръшеніемъ вопроса о повсемъстномъ контролъ церконныхъ суммъ и правильномъ устройствъ свъчной операціи можетъ-быть совершенно измънятся условія матеріальнаго обезпеченія нашего духовенства.

Соглашаясь съ мивніемъ Моск. Вюд., что упоминаемая ими статья Современной Лютописи до сихъ поръ въ своихъ главныхъ основаніяхъ не потеряла своего руководящаго значенія въ вопросв о контролю церковныхъ сумиъ, приводимъ ее in ixtenso.

"Нельзя не встрътить съ особеннымъ сочувствиемъ и отрадными надеждами Высочайше утвержденныхъ въ 21-й день декабря 1870 г. предположеній о замънъ свъчнаго сбора опредъленными процентами (21°/0) со всъхъ церковныхъ суммъ, на потребности учебной части по духовному въдомству. Это вызываетъ насъ сказать нъсколько словъ о томъ, какъ върнъе, по нашему мнънію, можно было бы достигнуть того, чтобъ эти предположенія увънчались наилучшимъ исполненіемъ. Прежде всего само духовенство, совокупными силами съ своею администраціей, должно содъйствовать точному и върному исполненію ожиданій св. Синода: дъло идетъ объ удовлетвореніи одной изъ важнъйшихъ насущныхъ потребностей не только самого духовенства, но чрезъ вего и всего православнаго общества, ожидающаго отъ него просвътительныхъ трудовъ.

"Какимъ же образомъ духовенство можетъ содвиствовать исполнению ожиданий высшаго духовнаго правительства? Самымъ върнымъ путемъ будетъ, думаемъ мы, если оно выведетъ на

свътъ тъ церковныя суммы, которыя извъстны подъ названіемъ темных, расчистить этоть родникь, котораго достаточно будеть на удовлетворение и нуждъ храмовъ и потребностей духовноучебныхъ заведеній. Темными сумиами называются тв церковныя деньги, которыя, какъ будто краденыя, не повазываются въ церковныхъ книгахъ и тратятся на негласныя потребности церкви и разные проторы и расходы безъ въдома начальства, часто даже безъ согласія и въдома причта, не знающаго и о количествъ этихъ суммъ. Предположимъ, что большая часть такихъ денегъ, при самомъ лучшемъ употребления, идетъ на дъло церкви: но согласитесь, что очень немало ихъ тратится совствъ непроизводительно, напримъръ на сдачу книгъ, на наемъ пъвчихъ въ ненужномъ кодичествъ (пълаго хора), на выдачи отъ дица старосты стороннимъ протојеренмъ, јеренмъ, особенно протодіаконамъ, приглашаемымъ къ служенію въ нарочитые дни, на награды приходскому причту при поздравлении старосты въ храмовые и другіе праздники, и мало ли еще на что. Темныя сунмы въ церквахъ – это такія деньги, которыя безнаказанно можетъ опустить въ свой карманъ всякій умінющій польвоваться плохо лежащимъ. Чтобы вывести такін суммы изъ круга негласной экономіи церквей, пусть прежде всего духовная администрація дасть право тратить на действительныя нужды церкви безъ разръщения, всегда хлопотливаго, не до 50 р., какъ это дозволено было до сего ремени, а до 500 рублей, какъ вто равръшено для монастырей 1): въ такомъ случав не нужно будеть прибъгать къ этой хитрой мъръ, чтобы прятать въ церкви деньги на непредвиденные и предвиденные расходы, ибо можно будетъ показать затрату ихъ открыто. Затъмъ, дабы достигнуть того, чтобы въ церквахъ не было темныхъ суммъ, не нужно изобрътать новыхъ правилъ, а следуетъ лишь неуклонно и точно исполнять тв, которыя изложены въ Высочайше утвержденной инструкцін церковнымъ старостамъ касательно храненія и свидьтельствованія сумыъ.

"Полный просторъ образованію темныхъ сумиъ прежде всего дается несоблюденіемъ, кажется повсемъстнымъ, 8-го правила этой Инструкціи, гдъ сказано: "деньги вырученныя отъ продажи

<sup>1)</sup> Въ последнее время уже разрешено столичнымъ церквамъ тратить на возникающия потребности по ремонту или украшению храмовъ до 300 р. безъразрешения епарх. начальства, съ ведома только благочиннаго. Ред.



"свъчей и собираемыя въ кошельки и кружки.... немедленно опу-"скать" (обязанность церковнаго старосты) "въ устроенные для сего ящики, запертые ключомъ его и запечатанные печатьми "священнослужителей и церковнаго старосты, если онъ того по-"желаетъ" (то-есть приложить свою печать къ ящикамъ). Дъло, вакъ видите, немногосложное: въ три, четыре минуты можно опустить въ ящикъ, какъ постановлено, все деньги въ присутствін если не всёхъ, то хоть одного члена причта, п даже на главахъ принесшихъ въ церковь деньги. Но это больное мъсто для щекотливости церковныхъ старостъ. Обыкновенно они говорятъ: "намъ нужны деньги на размънъ, на сдачу, на текущіе расходы; ужели каждый разъ безпокоить батюшку" или воголибо изъ причта снятіемъ и наложеніемъ печатей? Обидно, говорять, и для нась, для нашего вредита, что намъ не довъряють самимъ хранить собранныя деньги какъ мы умвемъ, именно за однимъ только нашимъ ключомъ, въ томъ самомъ ящикв, изъ котораго ны продаемъ свъчи: какъ будто ны захотинъ попользоваться церковною копъйкой? Иначе, зачвиъ же прихожанеизбиратели ручались за довъріе къ намъ?

"Но позвольте, господа старосты. Высочайше утвержденная Инструкція, въ которой постановлено вышензложенное правило, дана лицамъ заслуживающимъ довъріе (см. § 2 Инструкцін), следовательно высшее правительство, постановившее такое правило, вовсе не думало заподозривать ва у честность; и однако оно дало это правило въ неуклонному исполнению. Скажемъ, по правдъ: что обиднаго для вашей чести въ томъ если вы въ три, четыре минуты всв деньги вырученныя за службой ссыпите чрезъ нарочито устроенныя отверстія, пожалуй безъ счета, въ тв ящиви, гдв установлено хранить ихъ до мвсячного счета? На размінь, на сдачу, пожалуй, на расходы вы можете взять изъ собранной суммы сколько нужно, только счетомъ, а не безъ счета. Неуклоннымъ исполнениемъ этого правила вы покажете, что у васъ ни одна копъйка не держится для состава темной сумны, а владется туда, гдъ причтутъ ее въ другимъ ясно повазываемымъ деньгамъ. Необходимость точнаго исполненія вышеуказаннаго правила видна еще изъ того что старосты, особенно въ городахъ, не имън досуга самолично быть въ церкви при каждой службъ, повъряють свое дъло такъ-называемымъ подстаростамъ или же служителямъ церковнымъ. Подстаросты, по собственнымъ своимъ мотивамъ, ръдко ломятся въ амбицію, если имъ приказываютъ хранить деньги по надлежащему, потому что

и сами старосты держать ихъ на отчеть. А эти-то подстаросты, за исключеніемъ праздничныхъ и воскресныхъ дней, и ведуть всю финансовую дерковную операцію. Оть несоблюденія установленнаго правила васательно храненія церковныхъ денегь какія куріозныя происходить явленія! Умираеть староста или объявляетъ себя несостоятельнымъ плательщикомъ долговъ недуманно, негаданно. Священникъ, не смотръвшій по какой-то ложной деликатности ва надлежащимъ храненіемъ церковныхъ денегъ, бъжитъ съ приходорасходными внижками ко вдовъ умершаго, или къ женъ обанкрутившагося, въ администрацію, въ конкурсъ, и заявляетъ: "Павелъ Васильевичъ остался долженъ церкви билетати на сумму въ двъ съ половиной тысячи рублей, которые записаны воть въ этихъ книгахъ; где билеты, я не внаю; если они не окажутся въ церковномъ ящикъ, я не отвъчаю, въ такомъ случав вы выдадите сумму въ этомъ количествъ: иначе я подниму следственное дело о растрате церков-чаютъ ему иронически холодно, --когда вы сами почему-то деликатничали наблюдать за сохрачениемъ церковныхъ денегь, какъ предписано вамъ правилами? Вы сами виноваты". Священникъ, посовътовавшись съ причтомъ, ръшаетъ: "доносить начальству и начинать дело-значить признать себя виновнымъ въ несоблюденіи правиль Инструкцій. Постараенся выбрать старостой Ананія Николаева, который давно просилъ принять его въ должность старосты; навърное онъ согласится по времени внести въ церковь недостающее количество денегъ изъ темныхъ. А о теперешнихъ темныхъ, которыя, какъ мы догадываемся, должны быть въ церкви, молчокъ". Изъ-за темныхъ суммъ неръдко бывають коллизіи и такого рода: сміняють прихожане старосту, а ему не хотвлось бы оставить эту почетную должность. Чтобы насолить преемнику, онъ записываетъ прибыли отъ продажи свъчей 50 рублями болъе чъмъ въ прежніе годы; эти деньги онъ даетъ не изъ своихъ собственныхъ, а изъ темныхъ, и говоритъ своему преемнику: вотъ, любезный, прими 90 копъекъ, которыя остались за время моей службы. Тотъ, со сдержаннымъ негодованіемъ, допрашиваетъ его: "а изъ темныхъ на нужды церковныя, вотъ хоть на поправку колокольни, которая валится, на починку крыши черезъ которую идетъ течь, ничего не передаешь мнъ?—"Какія тутъ темныя, я совершенно не понимаю; я велъдъло на чистоту, отвъчаетъ отставной,—спроси хоть у благочивнаго, и тотъ скажетъ что - въ нашей церкви никогда не водилось такихъ денегъ". Подите, доказывайте противное.

"Далъе, 12-е правило Инструкціи предписываетъ церковнымъ старостамъ дълать расходы не иначе, какъ съ согласія членовъ причта 3). Несоблюдение этого правила "хозяевами церкви", какъ любять называть себя некоторые старосты, также даеть не мадый просторъ образованію темныхъ суммъ, особенно при несоблюденіи 8 правила Инструкціи. Во многихъ случаяхъ староста дълаетъ пристройки, поправки, украшенія въ церкви на значительныя суммы, не только безъ разръшения высшаго начальства, но даже не спрашивая согласія членовъ причта, заявляя последнимъ, что онъ дълаетъ это на свои деньги. Но когда не знаешь сколько староста собраль въ продолжение мъсяца, а часто и пълаго полугодія, до благочинническаго обзора, то невольно задаешься вопросомъ: точно ли староста тратить свои собственныя деньги, а не церковныя изъ разряда темныхъ? А за пожертвованіе болье 100 руб., по извыстной статью устава консисторіи, нужно еще ходатайствовать о наградъ! Насъ увъряли, что въ одной съверной спархіи, въ которой еще прежде спархіальное начальство назначило извъстный процентъ со всъхъ церковныхъ денегъ въ пользу семинаріи, старосты прибъгли кътакой уловкъ: не уменьшая суммъ въ годовомъ итогъ, стали записывать въ число ихъ какъ будто собственныя пожертвованія, съ конхъ извъстный проценть на потребности семинаріи не взимался. Какова удовка! А въдь староста могъ получить и награду за пъсколько такихъ пожертвованій, то есть, въ существъ дъла, за то, что уклонялся отъ отчисленія процентовъ въ пользу духовнаго образованія.

"Но вотъ гдъ саман сумь происхожденія темныхъ суммъ: это операція при покупкъ и продажь восковыхъ свъчей. Кто имъющій глава, просто одни глава, подумаетъ, что почтенныя цифры кружечнаго и кошельковаго сбора, показываемыя въ книгахъ, образуются изъ наличныхъ денегъ этого названія? Войдите въ какую угодно городскую приходскую церковь въ праздничный день; увидъвъ въ ней немалое число молящихся, вы наглядно убъдитесь, что они даютъ на блюдо и въ кружку сравнительно немного, а на покупку свъчей втрое, въ пять, въ десять разъ

<sup>2)</sup> И—прибавимъ согласно Инструкцій—почетныхъ или вабранныхъ прихожанъ. Ред.



болве. Вотъ эти-то свъчныя деньги и состывляють главный фондъ для тёхъ почтенныхъ денежныхъ цифръ, которыя во всёхъ приходскихъ церквахъ въ несколько разъ крупнее, чемъ цифры свъчныхъ денегъ. Для чего же дълалось такое нецеремонное перечисление денегъ одного названия въ сумму другаго? Затъмъ. чтобы не отсылать всей свъчной прибыли. Для повърки свъчныхъ доходовъ, какъ болъе значительныхъ, нуженъ особенно точный контроль; иначе св. Синодъ далеко не получить на содержаніе учебныхъ заведеній вськъ техь денегь, которыя сльдовало бы получить. А контроль свъчныхъ денегь, самъ по себъ очень простой, ясно опредъленъ 15-мъ правиломъ Инструкпін цервовнымъ старостамъ. Если по 12-му ся правилу они должны производить закупки для церкви не иначекакъ съ согласія священно-служителей, то само собою разумвется, что они должны заявлять имъ, сколько свъчей покупають они для продажи н какой цвиности. З-мъ пунктомъ 15-го правила Инструкціи постановлено записывать въ книгу покупку свъчей не въсомъ только, но и счетомъ, точно также какъ записываются наличныя деньги. Эта денежная операція очень нехитрая, и вести ее правильно не разъ предписывалось указами св. Синода, но едва ли гдв эти указы исполнялись. Покажите въ расходной книгв. что въ такомъ-то мъсяцъ куплено по 80 коп. 10 фунтовъ десятикопъечныхъ свъчей бълаго воска, по 13 свъчей въ фунтв 3); 10 фунтовъ пятикопъечныхъ по 24 свъчи въ фунтъ, 10 фунтовъ трежиопъечныхъ по 40 въ фунтъ, 10 фунтовъ двужнопъечныхъ по 60 свъчей въ фунтъ; смотрите, сколько должно быть чистой прибыли отъ продажи такихъ свъчей: отъ фунта свъчей перваго сорта 50 коп., втораго, третьяго и четвертаго по 40 коп.; вообще 421/2 кои. отъ каждаго фунта. Приложите къ этому деньги выручаемыя за огарки отъ каждаго фунта, положимъ за полфунта 32 коп., а если не хотите показывать весь остатокъ огар. ковъ, то положите не менъе какъ одну четверть фунта, 16 к., итого будетъ чистой прибыли отъ продажи каждаго фунта свъчей съ огарками 581/, коп., отъ пуда 23 руб. 40 коп. А сколько прибыли повазывается въ книгахъ? 15 или много 20 коп. отъ фунта. Извольте теперь счесть, сколько перечисляется въ кошель-



<sup>\*)</sup> Статья эта писана въ 1871 году; значить, тогда цена свечамъ была по 32 р. за пудъ: а теперь, благодаря устроенію епарх. свечнаго завода, свечи въ частныхъ лавкахъ продаются по 30 р. и дешевле за пудъ. Ped.

ковую сумму прибыли отъ продажи одного пуда бълаго воска свъчей? ровно 17 р. 40 к. или по крайней мъръ не менъе 15 р. 40 коп. Но при этомъ, если записывается въ книгу проданнымъ въ мъсяцъ только одинъ пудъ свъчей, можно почти сказать навърное, что продано не менъе трехъ; сосчитайте число церковныхъ службъ посъщаемыхъ молящимися и разныхъ духовныхъ требъ отправляемыхъ со свъчами, особенно погребеній, поминовеній съ паннихидами, крещеній, молебновъ въ церкви и домахъ, и вы не станете противоръчить мнъ. Вотъ и судите, сколько въ годъ перечисляется изъ свъчныхъ доходовъ въ составъ кошельковыхъ, а еще болъе того въ составъ темныхъ суммъ?

"Защитники темныхъ суимъ скажутъ, что какъ ни указывайте записывать продаваемыя свячи счетомъ и въсомъ, для точнаго опредъленія прибыли отъ продажи ихъ, все-таки найдутся художники, которые сумъютъ вести свъчную операцію, для пользы церкви, въ тихомолку, положимъ, съ въдома священника. Позвольте замътить, что есть еще способъ, указываемый св. Синодомъ, къ тому, чтобы подобное художество не достигло своей цъли. Синодъ признаетъ полезнымъ, чтобы духовенство по опредъленію своихъ съъздовъ, устроило свои свъчные заводы или, по врайней мъръ, свои свъчныя лавки. Превосходно. Къ этому нужно только прибавить, чтобы духовенство на своихъ съведахъ поставило въ непремънную обязанность покупать свъчи для продажи въ церквахъ именно въ этихъ заводахъ или лавкахъ. Почему? потому что, вакъ показаль опыть въ нёкоторыхъ епархіяхъ, въ церковныхъ заводахъ и давкахъ есть возможность продавать свъчи для церквей и доброкачественнъе и дешевле на насколько процентовъ, чамъ въ городскихъ лавкахъ. Эти проценты можно было бы употребить, напримвръ, на содержаніе духовныхъ училищь, а вибств съ тымь представится полная возможность контролировать сколько свъчей для продажи, наждая церковь купила въ мъсяцъ или въ годъ, и какой цън-ности эти свъчи (10, 5, 3, 2-копъечныя, или другія). Само собою равумъется, что для этого въ церковныхъ заводахъ или давкахъ должны быть шнуровыя книги, выдаваемыя съвздомъ духовеч-

"Если устройство церковныхъ заводовъ или давокъ для продажи свъчей покажется недостаточнымъ, для того чтобы по книгамъ ихъ контролировать свъчные доходы каждой церкви, то мы внасиъ и еще мъру, которая довольно върно приведетъ къ цъли Указами св. Синода не разъ предписывалось епархіаль-



нымъ преосвищеннымъ производить внезапныя ревизіи церковныхъ сумиъ. Внезапныя ревизін, — это слишкомъ грозно и новедетъ, при обычной неисправности, къ слишкомъ тяжелымъ посавдствіямъ и для церковныхъ старостъ и для причтовъ. Не дучше ли принять для достиженія той же ціли мізры предупредительныя, болъе иягкія и дъйствительныя? выбрать на съвздахъ духовенства на годъ ревизоровъ для наблюденія: а) за надлежащимъ храненіемъ суммъ церковныхъ, въ запечатанныхъ ящикахъ, б) за своевременнымъ свидътельствованиемъ ихъ, и в) главнымъ образомъ, за своевременнымъ, правильнымъ веде-ніемъ, а не сочиненіемъ приходо-расходныхъ книгъ, и вмъстъ съ этимъ г) за повъркой продажи и покупки свъчей въ церковныхъ давкахъ? Въ должность такихъ ревизоровъ не должны быть избираемы благочинные, потому что, сколько намъ извъстно, они въ своихъ приходскихъ церквахъ терпятъ темныя суммы. Хорошо было бы избирать ревизоровъ изъ постороннихъ благочинных округовъ, какъ менте зависящихъ отъ чьего-либо вліянія.

"Скажутъ, что всявдствіе рекомендуемой точности соблюденія правилъ васательно храненія и контролированія церковныхъ сумиъ всв старосты убъгутъ отъ службы при церквахъ. Болве чъмъ сомнъваюсь въ такомъ предположении. Въдь не бъгутъ же отъ должностей гласные въ думахъ и управахъ изъ-за того, что поступающіе туда значительные денежные сборы хранятся, не въ ихъ единоличномъ завъдываніи, а въ запертыхъ и запечатанныхъ сундувахъ, свидътельствуеныхъ всъми. Я не предвижу бъгства всъхъ церковныхъ старостъ отъ служенія интересамъ церковнымъ; намъ извъстны очень многіе усердные къ этимъ интересамъ старосты, которые за честь поставляють себъ покавать предъ причтомъ и обществомъ что они ведутъ свое дело, что называется, на чистоту, и публично показывають, что они берегутъ церковныя деньги, какъ святое приношение на храны Божіи. А неусердныхъ къ интересамъ церкви нечего и жалъть. Церковь отъ удаленія такихъ ктиторовъ не только ничего не потеряетъ, но можетъ-быть даже пріобратетъ, по крайней маръ можно быть увъреннымъ, что возрастуть средства на удовлетвореніе учебно образовательных потребностей. Въдь есть же при церквахъ подстаросты изъ людей нанимаемыхъ на темныя церковныя суммы. Служеніе ихъ церковнымъ интересамъ можетъ имъть предъ неусердными церковными старостами то преимущество что они не станутъ противиться благодательнымъ видамъ правительства, желающаго, чтобъ извъстные проценты съ церковныхъ суммъ отчислялись на образовательныя пъли вполнъ.

"Заявляя печатно эти наши мысли и соображенія, мы имвли въ виду показать несостоятельность патріархальнаго веденія финансовыхъ церковныхъ операцій, которое, въ теченіе не одного десятильтія, по необъяснимому невниманію, считали нормальнымъ. Дай Богъ, чтобы такое веденіе, въ интересахъ самой церкви, получило свой конецъ и никогда болье не возобновлялось. Мы желаемъ чтобы съ настоящаго времени установился такой порядокъ, который бы въ нерасчищенномъ родникъ церковныхъ суммъ открылъ обильный источникъ на удовлетвореніе существенно насущныхъ потребностей духовно-нравственнаго образованія сперва въ духовенствъ, а чрезъ него и во всемъ обществъ православной Россіи. Родникъ этотъ снизу видиъе."

Въ следующій разъ мы обратимся въ передовымъ статьямъ Современныхъ Извъстій.

#### УЧРЕЖДЕНІЕ ПРОТИВОРАСКОЛЬНИЧЕСКИХЪ БИБЛІО-ТЕКЪ И КНИЖНЫХЪ СКЛАДОВЪ ВЪ САРАТОВЪ.

Изъ отчета саратовскаго братства св. Креста ва прошлый годъ, видно, что городская управа г. Петровска отпустила изъ суммъ города 500 руб. на учрежденіе въ Петровскъ библіотеки "старопечатныхъ книгъ". Фактъ небывалый въ нашей губерніи, да, полагаемъ и во всей Россіи. Починъ въ этомъ дълъ сдъланъ городскимъ головою г. Петровска и свящ. Знатоковымъ, энергично взявшимися за дъло учрежденія библіотеки "старопечатныхъ книгъ", и все общество петровское сочувственно отнеслось къ чрезвычайно полезному начинанію. Такимъ образомъ, въ г. Петровскъ недавно возникла капитальная библіотека "старопечатныхъ книгъ"; въ этой библіотекъ естъ книги, ком сами старообрядцы цёнятъ на въсъ золота, и которыя скоро сдълаются библіографическою рёдкостію: есть наприм., въ библіотекъ книги Никона "Черныя горы"; есть толкованіе Златоуста на посланія св. Апостола Павла, изданныя задолго еще до п. Никона Захаріемъ Копыстенскимъ, котораго уважаемая старообрядцами книга "о Въръ" называетъ въ своемъ предисловіи "ревнителемъ благочестія". Въ толкованіи Златоуста на



посланія ап. Павла есть старопечатныя свидетельства о приизношеніи имени Іисусъ; а извъстно, что изъ-за произношенія имени Христа Спасителя-Іисусъ, не говоря уже о безпоповщинъ вообще, возникло впослъдстви, какъ по одной изъ главнъйшихъ причинъ, множество фанатичныхъ и дикихъ сектъ, каковы: оедосвевщина, филиповщина, не молящіеся за царя, самокрещенцы, хлысты, бъгуны, подпольники и пр. Отъ учрежденія библіотекъ "старопечатныхъ книгъ" всегда можно ожидать чрезвычайно важныхъ последствій; ничему такъ не верить старообрядецъ какъ своей старопечатной книгь; но въ старопечатныхъ старообрядческихъ книгахъ заключаются почти всв тв истины православія, противъ конхъ ратують старообрядчество. А такъ какъ многіе изъ старообрядцевъ или не знаютъ мъстъ изъ старопечатныхъ книгъ, въ коихъ подтверждается ученіе православной церкви, или - слишкомъ довърчиво относится въ своимъ книгамъ, то когда вы укажете старообрядцу изъ его же старопечатныхъ книгъ, гдъ содержится ученіе православной греко-россійской церкви, - а вм'яст'я съ тъмъ укажете ему прежде бывшія измъценія въ обрядахъ богослуженія, въ прибавленіи и убавленіи молитвословій, поклоновъ и т. п. - даже несогласія и противорти объ одномъ и томъ же предметь "старопечатныхъ книгъ", изданныхъ до п. Никона; тогда старообрядецъ, котораго начетчики держали до того времени во тымъ невъдънія, расшатывается въ твердости своихъ убъжденій, впадаетъ въ раздумье; вы уже твиъ сдълали шагь впередъ, и будьте увърены, что указанія ваши не пройдутъ безследно. Опыты настоящаго столетія ясно доказали, что многіе, самые заклятые враги православія потому и приняли православіе, что собственными очами, изъ своихъ же старопечатныхъ внигъ убъдились въ истинахъ православія. А такъ какъ библіотеки могутъ существовать цвлыя полстольтія, если не больше, то можете себъ представить, сколько десятковъ тысячь душъ, въ течения такого продолжительнаго періода времени, почерпнутъ изъ внигъ указанія для разрівшенія своихъ недоумъній, какими благотворными последствіями отразится учреждение библютекъ на разъяснения въковыхъ ложныхъ убъжденій, сколько прольется свъта во тьму фанатизма, непроходимаго невъжества, которое сплотившись въ массу, составило враждебный оплотъ противъ церкви и общества; если даже нъсколько только фанатиковъ, пропагандистовъ раскола, примирятся съ церковію и обществомъ, то эти бывшіе рьяные защитники раскола многое сдёлають въ пользу истины, въ пользу церкви и отечества. Одно то уже утёшительно, что противораскольничья библіотека даетъ возможность сынамъ православной церкви защищать истину своей вёры, бороться съ расколомъ.

Мъстный преосвященный Тихонъ принядъ все это въ соображеніе, и благодаря его иниціативъ, возникло недавно нъсколько библіотекъ въ саратовской епархіи. Что же касается духовенства, то оно вноситъ сборъ, частію и отъ прихожанъ, на учрежденіе такихъ библіотекъ. Духовенство одного изъ благочивническихъ округовъ Хвалынскаго уъзда ръшило, независимо отъ братства св. Креста, учредить въ своемъ округъ противораскольничью библіотеку на свои средства. Нъкоторые съященники пошли еще дальше; такъ священникъ с. Одоевщины, саратовскаго уъзда, о. Островидовъ и духовенство г. Петровска намърены учредить книжные противораскольническіе склады, а священникъ с. Золотаго, о. Еланскій, уже и учредилъ такой небольшой складъ, бодьшею частію на частныя пожертвованія.

Скажу нъсколько словъ о такомъ важномъ дълъ, какъ книжные склады. Въра сильна въ русскомъ народъ, и вотъ когда, при развитіи грамотности въ народъ, проснулась народная мысль, любознательность, народъ, смвшанный по мвсту жительству и сношеніямъ съ старообрядцами, взялся за ръшеніе са-маго драгоцъннаго для него предмета, задался самымъ жгучимъ вопросомъ: "чья въра истиннан—православная или старообрядческая"? Между тъмъ въковой расколъ былъ замкнутъ, почти не всплываль, что называется наружу; въ настоящее же время, при свободъ слова, при живыхъ его сношенияхъ съ православнымъ, всявдствіе развитія торговян, путей сообщенія и т. под., расколь обънвиль открытую войну православію, а православіе-расколу. Когда вы проважаете по городамъ и селамъ губерній, зараженных расколомь, вдете на пароходь, по жельзнымъ дорогамъ, или останавливаетесь на постоялыхъ дворахъ, вы часто встрътите разсуждения о въръ, болье или менъе жаркие споры, борьбу за въру и изъ за-въры. Чъмъ же удобиве помогать разръщению спорнаго между православными и старообрядцами вопроса о въръ и удовлетворению любознательности народной?

Послъ библютекъ старопечатныхъ книгъ, самый лучшій способъ, самое надежное оружіе къ борьбъ съ расколомъ—учрежденіе противораскольническихъ книжныхъ складовъ. Капитальныя



сочиненія противъ раскола составлены самыми лучшими полемистами, каковы: московскіе митрополиты — Филаретъ, настоящій-Макарій и бывшій петербургскій-Григорій, а также вышедшіе изъ среды раскола Павель Прусскій и Адріань Озерскій; изъ періодическихъ изданій особенно полезны для народа журналь "Истина" и "Душеполезное Чтеніе". Что же касается до другихъ сочиненій противъ раскола, то спеціальною разработкою некоторых вопросовъ старообрядчества занялись: гг. Нильскій, Ивановскій, Пархомовичь, о. Твердынскій, и вышедшіе изъ среды раскола-ісромонахъ Филаретъ и о. Прокопій. Въ капитальныхъ изданіяхъ почти всё старообрядческіе вопросы и возраженія начетчиковъ опровергнуты со всею силою доказательствъ, недоумънія разръшаются со всею ясностью; въ прочихъ же сочиненіяхъ разсмотрыны нівоторые вопросы, но тоже съ доказательнымъ и яснымъ изложениемъ дъла. "На первомъ планъ въ ослабленію и опроверженію раскольнических интиій-говоритъ Павель Прусскій—должно поставить распространеніе въ народъ противораскольническихъ сочиненій; многаго можно ожидать отъ распространенія въ народъ сочиненія, наприм., митрополита Григорія "Истинно-древняя Христова Церковь", особенно если эту внигу прочитаютъ раскольники. Дъйствительно, книга-наставникъ, указатель; "книжку", листъ, а подъ часъ и капитальное сочинение, можетъ имъть съ собою каждый, когда угодно и гдъ угодно; по указаніямъ, ссылкамъ на свято-отеческія и др. писанія, изложеннымъ въ противораскольничьихъ сочиненіяхъ, можно отыскать любое місто и изъ "старопечатной книги" съ разъясненіемъ, полемическими сочиненіями, тіхъ мізсть, недоумізній и возраженій; а такъ какъ вы встритите во многихъ губерніяхъ и старообрядца и любознательныхъ грамотныхъ людей, то отчего же, кому должно и возможно, не учредить въ мъстахъ; гдъ не нало раскола, хотя небольшіе противораскольничьи книжные склады? Помъщение для этихъ складовъ всегда можно найдти въ городахъ и селахъ при церквахъ, при церковныхъ и училищныхъ зданіяхъ и гдв есть миссіонеры; найдутся и покупатели книжекъ и листовъ "о разныхъ върахъ", какъ выражается сельскій людъ. Денегъ, особенно на первыхъ порахъ, не Богъ въсть сколько нужно; на 20-30 р. не мало можно пріобръсти противораскольничьихъ изданій; обратитесь къ жертвователямъ, разъяснивъ имъ всю важность дъла и глубокія последствія, какихъ всегда можно ожидать отъ учрежденія складовъ, и діло не останется безъ успъха. Кроив частныхъ пожертвованій, есть еще

върный и легкій способъ къ учрежденію складовъ, о коихъ пишу, именю: довъренный по распродажъ книгъ въ народъ отъ московскаго братства св. Петра, іеромонахъ московскаго Никольскаго единовърческаго монастыря Филаретъ, отпускаетъ на коммиссію книги и брошюры противораскольничьяго содержанія, на сумму до 50 р., по дешевой до нельзя цънъ, не стъсняя коммиссіонеровъ своихъ преждевременнымъ требованіемъ денегъ, до распродажи книгъ и брошюръ. Отъ о. Филарета (на наличныя деньги) можно получить и остаропечатныя книги".

Братчикъ, свящ. Петровъ-Корниловъ.

## ИЗДАНІЕ ПРОПОВЪДЕЙ КАФЕДРЪ ПЕТЕРБУРГСКОЙ И МОСКОВСКОЙ.

Соборный староста Исаакіевскаго собора въ С.-Петербургъ, генералъ-маіоръ Богдановичъ, съ апръля текущаго года, по благословенію высокопреосинщеннаго митрополита Исидора, издаетъ брошюрами, на сной счетъ, для безплатной раздачи желающимъ, проповъди, произносимыя въ этомъ соборъ, подъ заглавіемъ: "Канедра Исаакіевскаго собора".

Въ предисловіи къ своему паданію церковный староста говорить:

"Еще въ 1873 году "Высочайше учрежденная коммиссія для изследованія сельскаго хозяйства и сельской производительности въ Россіи", обсуждая причины, замедляющія правственное развитіе народа, столь тесно связанное съ его экономическимъ преуспениемъ, признавала, что "въ высшей степени желательно ближайшее участіе духовенства въ деле распространенія началь правственности и трудолюбія въ народе, и что призывъ въ тому духовенства именемъ правительства могь бы принести существенную пользу".

"По отзыву оберъ-прокурора Святвищаго Синода, "недостатки нашей церковной проповъди заключаются въ ея отвлеченности, сухости, излишней искусственности и въ отсутстви принаровленности къ духовнымъ нуждамъ поучаемыхъ".

"Крайне желательно, чтобы наша церковная канедра пріобрала болье живое направленіе, стала ближе къ жизни, касаясь современныхъ вопросовъ и явленій общественной жизни и поставивъ себъ цълью—разъясненіе христіанскаго ученія именно въ соприкосновеніи съ этими вопросами. При такомъ направленіи церковной проповъди, православная паства будетъ слушать въ храмъ Божіемъ, вмъсто отвлеченныхъ разсужденій о въръ и нравственности, живое слово христіанскаго назиданія".

"Въ послъднее время на канедръ Исаакіевскаго собора духовная проповъдь перестала чуждаться современныхъ явленій общественной жизни, и занялась живымъ разъясненіемъ христіанскаго ученія, именно въ виду этихъ современныхъ явленій".

"Желая сдёлать лучшія произведенія проповёдниковъ канедры Исаакіевскаго собора достояніемъ всего общества, я принялъ на себя изданіе этихъ проповёдей, подъ общимъ названіемъ "Канедра Исаакіевскаго собора".

Изданныя уже шесть проповъдей имъютъ задачею: съ православно-христіанской точки зрънія указать и разоблачить ложь тъхъ ученій, которыя въ настоящее время пытаются распространить въ средъ народа люди крамолы.

По имъющимся даннымъ, изданныя проповъди безплатно распространены донынъ въ 40.000 экземпляровъ, въ томъ числъ между войсками гвардейскаго корпуса въ количествъ 3.000 экземпляровъ. Эти проповъди, произносимыя въ Исаакіевскомъ соборъ, выписываются большею частію войсковыми школами, крупными фабрикантами, волостными правленіями, учрежденіями приказа общественнаго призрънія, исправительными колоніями для преступниковъ, сельскимъ духовенствомъ, какъ изъ внутренней Россіи, такъ и изъ отдаленныхъ ея окрамиъ, а также изъ заграничныхъ православныхъ церквей, духовенствомъ уніатскимъ и иновърческимъ, въ томъ числъ даже еврейскимъ. Церковная проповъдь съ кафедры Исаакіевскаго собора, отзываясь на современныя явленія, имъющія общественное значеніе, составляєть одно изъ могущественныхъ средствъ къ удовлетворенію духовно-правственныхъ потребностей населенія Россіи. По этому примъру и съ тою же цълію и въ Москвъ по ини-

По этому примъру и съ тою же цълю и въ Москвъ по иниціативъ архипастыря предпринято изданіе проповъдей, произносимыхъ къ моск. паствъ лучшими проповъдниками, подъ навваніемъ: "Московская церковная канедра". Рядъ выпусковъ, коихъ вышло до сего времени три, начатъ словомъ высокопр. Макарія въ день Владим. иконы Божіей Матери, которое напечатано въ іюльской кн. "Прав. Обозрънія".

Digitized by Google

#### оглавление втораго тома

#### ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

#### 1879 Г.

### МАЙ—ІЮНЬ.

|                                                                                              | Cmp.                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| I. Слово въ день святителя и чуд<br>Высокопрессв. Димитрія, Ар<br>и Житомирскаго             | хіеп. Волынскаго 1—7               |
| II. Псаямы въ русскомъ перево ніями. М. В. Никольскаго                                       |                                    |
| III. Апокалипсисъ и обличаемое чество. (Окончан.) Н. А. Ник                                  |                                    |
| IV. О жизни и сочиненіяхъ іер Вріеннія, греческаго проповъ XIV, и первой четверти XV Арсенія | дника въ концѣ<br>столѣтія. Архим. |
| V. Слово сказанное Высокопреос<br>трополитомъ Московскимъ вт<br>соборѣ при первомъ служені   | ь М. Успенскомъ                    |
| VI. Іоаннъ Кальвинъ, реформаторъ долженіе). С. В. Назаревскаго                               | XVI BTRA. (Про-                    |
| VII. Состояніе Уніатской церкви вт<br>ствованіе Императора Алекс                             | ь Россіи въ цар-                   |
| Чистовича                                                                                    |                                    |
| III. Происхожденіе в значеніе ф<br>Милославскаго                                             |                                    |
| IX. Слово въ день празднованія пресодією и Кириллу. Прот. П                                  |                                    |

| X. Слово на празднованіе стольтняго юбвлея Ковстантиновекаго Межеваго Института. Селщ. А.                                                                                                                                                                                                     | Cmp.            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| I'. Полотебнова                                                                                                                                                                                                                                                                               | 277—285         |
| XI. Нъсколько словъ о преподования Закова Божін. Ө. Г. Тернера                                                                                                                                                                                                                                | 286—297         |
| XII. Православное учение въры или краткое христіанское богословие. Прот. Волобуева                                                                                                                                                                                                            | 298-312         |
| XIII. Слово при погребеніи протопресвитера Димитрія Петровича Новскаго. Прот. Н. А. Сергіевскаго                                                                                                                                                                                              | 313320          |
| XIV. Папизмъ въ наукъ (отвътъ профессору Ваг-<br>неру). А. Ө. Гусева                                                                                                                                                                                                                          |                 |
| XV. Чудеса Христовы. Предварительныя понятія. Гл. III. Важность (авторитеть) чудесь. IV. Чудеса Евангельскія въ сравненія съ циклами другихъ чудесь. Изъ Тренча, Дублинскайо Ар-                                                                                                              |                 |
| хиспископа  XVI. Извъстія и замътки: Вступленіе Высокопреосвященнаго Макарія на канедру Моск. митроліи. — Пребываніе Высокопреосвященнъйшаго Митрополита Московскаго Макарія въ Тронцко Сергісвой Лавръ.—Общее собраніе Миссіонерскаго Общества.—Протопресвитеръ Д. Ц. Новскій †.—Объявленія. |                 |
| 1 Ю.Л Ь.                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
| I. Слово Высокопреосвященнаго Димитрія, Архіев.<br>Волынскаго в Житомирскаго на 16-е января<br>1879 года                                                                                                                                                                                      | <b>385</b> –392 |
| И. Слово къ окочнввшимъ курсъ восинтанняцамъ-<br>Николаевскаго Свротскаго Института. Прот.<br>Н. К. Протопопова                                                                                                                                                                               | 393—402         |
| III. О жизни и сочиненіяхъ Іеромонаха Іоспфа Вріеннія, греческато пропов'єдинка въ конці XIV и первой четверти XV. столітія. (Окончаніе). Архим. Арсенія                                                                                                                                      | 103—450         |
| IV. Напутственное слово воспитанникамъ XVI выпуска Александровскаго Военнаго Училища. Прот. А. М. Иванцова                                                                                                                                                                                    | 451-462         |
| V. Обзоръ апологетическихъ статей въ нашей<br>духовной журналистик в. X                                                                                                                                                                                                                       | 463—495         |

|     | Границы религіи, философіи и естествознанія.<br>(Три чтенія въ Петерб. Обществъ Любителей<br>Духов. Просвъщенія). Кн. Д. Н. Цертелева.                                                                                                                                                                     | Сш <b>р.</b><br>496—534               |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|     | Слово произнесенное Высокопрессв. Макаріемъ Митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ въ день Владимірской иконы Пресв. Богородицы. Слово произнесенное Высокопрессв. Макаріемъ                                                                                                                             | 53 <b>5—541</b>                       |
|     | Митрополитомъ Москов. и Коломенскимъ 15 іюля                                                                                                                                                                                                                                                               | 512-544                               |
|     | Отчетъ отдъла распространенія духовпо-вравственныхъ книгъ за 1878 годъ                                                                                                                                                                                                                                     | 315-561                               |
| Х.  | Извъстія и замътки: Годовщина независимости Сербія.—Десятилътнее управленіе Литовскою епархією Высокопреосвященивящаго Макарія нынъ Митрополита Московскаго.—Поправка.—Объявленія                                                                                                                          | 56 <b>2—576</b>                       |
|     | АВГУСТЪ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                                     |
| II. | Слово въ недѣлю 4 ю по Пасхѣ. Высокопреосв. Димитрія, Архіеп. Волынскаго и Житомирскаго. Произвольное зарожденіе. Дж. Тиндалля Состояніе Уніанской церкви въ Россіи въ царствованіи Императора Александра І. И. А. Чистовича                                                                               | 577—58 <b>2</b><br>583—628<br>629—676 |
| IV. | Слово въ день рожденія Благочестввъйшія Го-<br>сударыни Императрицы Маріи Александровны<br>и рожденія и тезоименитства Благовърнаго Го-<br>сударя В. Князя Няколая Николаевича Старша-<br>го и тезоименитства Благовърнаго Государя В.<br>Князя Няколая Николаевича Младшаго. Прот.<br>Ф. А. Сергіевского. | 677—685                               |
| V.  | Церковнообщественные вопросы. Объ общестственной благотворительности и приходскихъ                                                                                                                                                                                                                         |                                       |
| VI. | попечительствахъ. Прот. И. II — ва                                                                                                                                                                                                                                                                         | 686—704<br>705—714                    |
|     | Церковный вопросъ въ Босніи и Герцеговинъ.<br>Н. А. Попова                                                                                                                                                                                                                                                 | 715—723                               |

| VIII. Слово произнесенное Высокопреосв. Макаріемъ Митрополитомъ Москов. и Коломенскимъ въ Успенскомъ соборъ 15-го сего августа                                                                                                                                                                                  | _      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| IX. Записка, читанная въ общемъ собраніи членовъ Православнаго Миссіонерскаго Общества 13 мая 1879 года                                                                                                                                                                                                         | 129120 |
| Х. Извъстія и замътки: Опредъленіе Св. Синода объ изданій «Православное Обозръніе». — Къ вопросу о контроль церковныхъ суммъ. — Учрежденіе противораскольническихъ библіотекъ и книжныхъ складовъ въ Саратовъ. — Изданіе проповъдей Петербургской и Московской кафедръ. — Оглавленіе втораго тома. — Объявленія |        |
| 130                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |

#### объявленія.

поступила въ продажу

#### новая книга

КРИТИЧЕСКІЙ РАЗБОРЪ Талмуда: его происхожденіе, карактеръ и вліяніе на върованія и нравы еврейскаго народа и нъсколько словь объ употребленіи евреями христіанской крови для религіозныхъ цълей, съ 244 цитатами изъ Талмуда, на еврейскомъ языкъ съ переводомъ на русскій.

B. M. KUPOEEBCKATO.

цвия 2 рув. сер., оъ первом людо,

Свладъ изданія этой книги въ типографіи П. М. Мартынова и Ко, на Тверской улиць, д. Хомяковыхъ, и во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ въ Москвъ.

Книгопродавцамъ дълается обычная уступка. Иногороднымъ выписывающимъ не менъе 10 экз. дълается уступка  $20^{\circ}/_{\circ}$ .

#### ПЧЕЛОВОДСТВО - САМОУЧИТЕЛЬ

священника Тульской губерніи, Ефремовскаго увада, села Лобанова.

А. И. Успенскаго,

УПРОШЕННОЕ И ЧИСТО ПРАКТИЧЕСКОЕ.

Тула, 1879 года.

Издана новая по пчеловодству кпига, писанная тою рукою, какая слишкомъ 30 льтъ работала на пчельникъ и въ ульяхъ. Рекомендуется для сельскихъ школъ, въ видахъ распространенія упавшаго у насъ знанія водить пчелъ самымъ дешевымъ и упрощеннымъ способомъ, но съ двойною пользою въ сравненіи съ рутиннымъ пчеловодствомъ.

Цѣна книги 40 коп. и пересылка на счетъ автора, къ которому и прошу адресоваться. Для сельскихъ школъ  $10^{9}/_{0}$  скидки.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатаніп представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровь. Москва, августа 24 дня 1879 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

LD-9 80m 11/80 (Bay .

# RETURN CIRCULATION DEPARTMENT TO 202 Main Library LOAN PERIOD 1 2 3 HOME USE 5 6

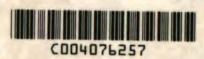
ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS

| DUE AS STAMPED BELOW |    |  |  |  |
|----------------------|----|--|--|--|
| OCT 09 19            | 87 |  |  |  |
| 110 · 28 1987        | 31 |  |  |  |
| ***** NOV 2 8 1987   |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |
|                      |    |  |  |  |

FORM NO. DD6, 60m, 1/83 BERKELEY, CA 94720

8-) M.

U.C. BERKELEY LIBRARIES





Digitized by Google

