

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

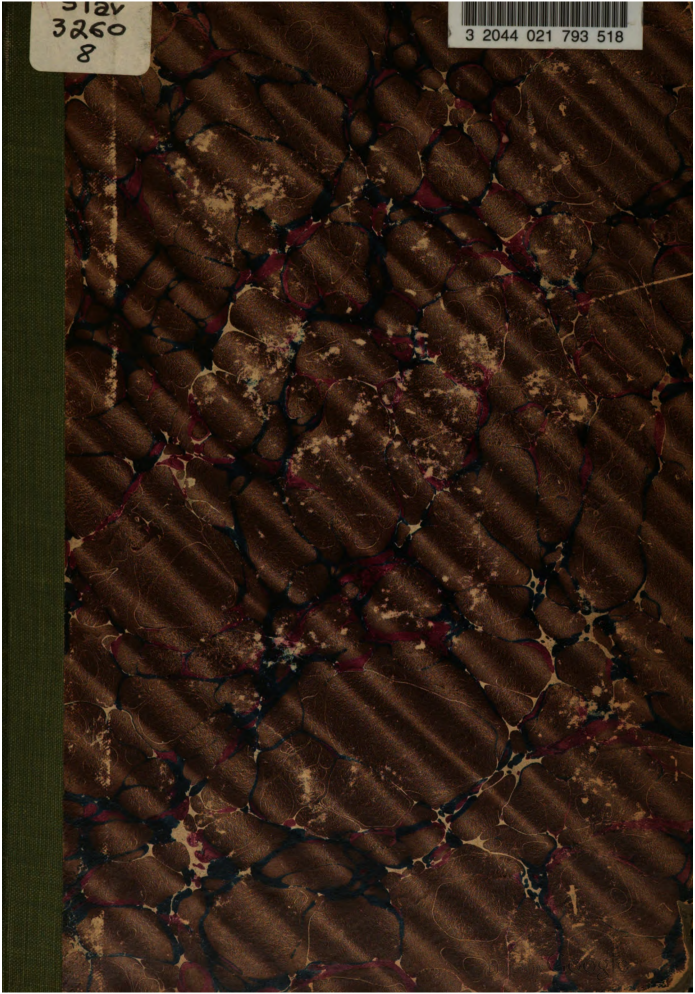
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

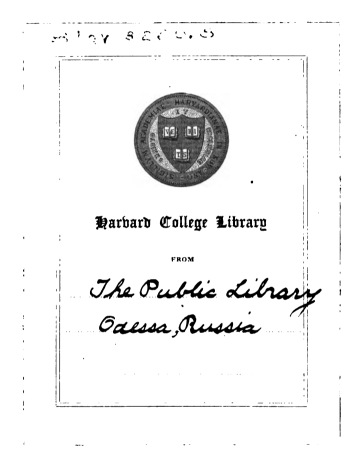
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







•

4 🧶 X 🥲

.

•

.

Digitized by Google

•



### А. Л. Бертье-Делагардъ.

Berte - Delagard.

over

Slav 3260,8

Digitized by Google

# Къ Исторіи \_\_\_\_\_\_ \_\_\_\_ Христіанства въ Крыму

мнимое тысячелътіе.

5

ОДЕССА, Типографія С. Мерка, бывш. А. Шульце, Ланжероновская ул. д. №.30. 1907.



A. J. Бертье-Делагардъ. A.L. Bert'e - Delacued

# 

D

f

A 100

and the survey of

adaptin to

- 17.

ì

ļ

мнимое тысячелътіе.

ОДЕССА Типографія С. Мерка, бывш. А. Шульце, Ланжероновская ул., д. № 30. 1908.



5lav 3260. 1

The Partic Lehrany

•

. MAN 15 1313

Отдъльный оттискъ изъ XXVIII тома "Записокъ ИМПЕРАТОРСКАГО Одесскаго Общества Исторіи и Древностей".

Печатано по постановленію ИМПЕРАТОРСКАГО Одесскаго Общества Исторіи и Древностей.

Вице-президентъ А. Л. Бертье-Делагардъ. Секретарь А. А. Павловскій.

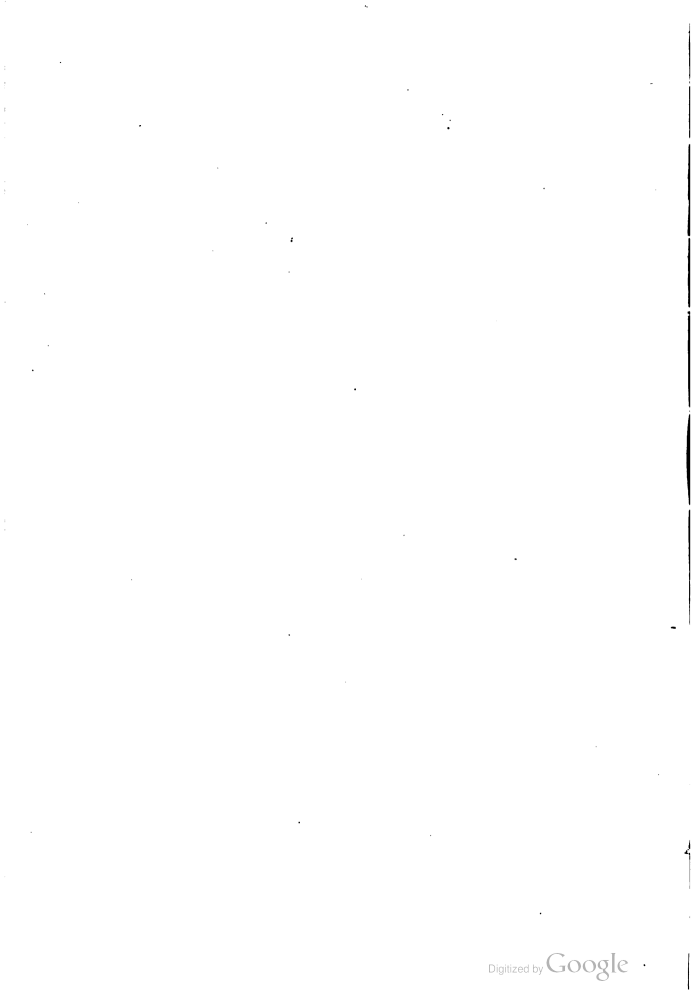
PRESERVATION MASTER AT HARVARD



Исторія христіанства въ Крыму весьма близко соприкасается съ исторіею не только этой страны, но и всей Россіи, этимъ самымъ представляя особое значеніе для каждаго изъ насъ. Думали объ этой исторіи и даже намѣчали ея главныя черты издавна, со времени покоренія Крыма, но только трудами нѣкоторыхъ нашихъ ученыхъ послѣдняго времени, хотя и не имѣвшихъ въ виду именно эту исторію, начинають съ достаточною отчетливостью вырисовываться нѣкоторые ея моменты, для полноты же картины еще не достаетъ многаго. Понадобится не мало изслѣдованій по совершенно частнымъ и мелочнымъ вопросамъ; еще болѣе окажется необходимымъ провѣрить уже рѣшенное, при чемъ не мало высказаннаго, какъ простая догадка, но отъ частаго повторенія кажущагося истиною, будеть отвергнуто; едва-ли многое уцѣлѣетъ изъ положеній, нынѣ признаваемыхъ несомнѣнными, но загромождающихъ лишь путь дальнѣйшему изслѣдованію.

Настоящая статья, вызванная всего болбе давними воспоминаніями и влеченіемъ автора, изслѣдуеть мельчайшій вопросъ, прикосновенный къ исторіи христіанства въ Крыму, но сдѣланная въ ней нѣкоторая очистка принятаго. а затѣмъ и сопоставленіе иныхъ, положительныхъ данныхъ, можеть быть, окажутся не совсѣмъ безполезными, когда настанетъ время писать дѣйствительную исторію церкви и жизни въ ней народовъ, населявшихъ Крымъ.

Digitized by Google



### Вымысель и дъйствительность въ истории Георгіевскаго Балаклавскаго монастыря.



Digitized by Google

Въ двѣнадцати верстахъ отъ Севастополя, на верху высокаго скалистаго обрыва берега къ морю, устроился Георгіевскій монастырь, называемый, по имени сосѣдняго городка, Балаклавскимъ. Каждый, посѣщающій Крымъ, считаетъ неизбѣжнымъ дѣломъ побывать въ этомъ глухомъ уголкѣ, вынося оттуда неизгладимыя виечатлѣнія, навѣянныя рѣдкою прелестью видовъ природы и самой обители.

Наиболье далекія и яркія воспоминанія моего дътства связаны съ этимъ монастыремъ. Я хорошо его помню еще до Крымской войны; помню добросердечнаго, древняго старца митрополита Агаоангела, управлявшаго монастыремъ; помню многочисленныхъ монаховъ, охотно провожавшихъ или носившихъ меня на рукахъ, подъ сводомъ прохода въ монастырь; помню, какъ я всегда просилъ тутъ остановиться, чтобы полюбоваться едва ли не единственнымъ въ Россіи по красотѣ видомъ моря, скалъ и монастыря; помню то особое, не передаваемое словомъ, впечатлѣніе красоты уединенія, господствовавшаго въ обптели. При воспоминаніи теперь всего этого, мнѣ кажется, что тамъ доподлинно могъ бы быть «на земли миръ».

Прошли многіе годы, я вновь сталъ часто посѣщать монастырь и сознавалъ перемѣну не только въ себѣ, но чувствовалъ, что и въ монастырѣ дѣло уже не то: дивную красоту вида испортили, загородивъ сводъ прохода нелѣной постройкой; монаховъ было мало, да и глядѣли они иначе; появился элементъ совсѣмъ особенный, прежде не бывалый, шумный, пріѣзжіе, а съ ними не мало и всяческаго нестроенія. Все это портило мои старыя впечатлѣнія, хотя къ нимъ и прибавлялись иныя, тоже имѣющія свою прелесть для меня. Занявшись археологіею и исторіею родного Крыма, я прилагалъ свои занятія и къ нашему монастырю, старательно изслѣдовалъ и зналъ и его самого, и все про него нисанное. Не могъ я и тогда уже не чувствовать, что темная туча бульварной цивилизаціи надвигается и грозитъ затонить всю прелесть тихой обители. но не думалъ дожить до этого.

Затьмъ опять пришлось два, три года не бывать въ монастырѣ и воть, къ моему несказанному изумленію, читаю гдб-то въ газеть, ОТР Георгіевскій монастырь собирается праздновать ни много, ни мало, какъ тысячельтие своего существования, что въ немъ сдъланы какія-то необычайныя находки древней церкви и многое еще въ такомъ же родь. Каюсь, прежде всего я подумаль, что это просто балуеть какой-нибудь газетный шутникъ, но вскоръ оказалось, что тутъ не до шутокъ, а тысячельтие и разныя истории и открытия выдаются за нечто совершенно точное и несомпѣнное. Удосужившись, наконецъ, въ 1891 году, передъ самымъ празднованіемъ тысячельтія, потхать посмотрѣть, что дълается въ монастырѣ, увидълъ тамъ нѣкоего господина, который, будучи въ одеждѣ послушника, назвалъ себя газетнымъ корреспондентомъ. Я понялъ тогда, что въками сберегаемая красота обители пускается въ обороть, и миѣ это показалось безмѣрно досаднымъ; думалось туть же писать обо всемь этомъ, но меня удержало разсуждение плотника, работавшаго въ монастырѣ, котораго я тогда же встрѣтилъ и попросилъ показать, гдѣ найти вновь открытую древнюю церковь. Этого милый человѣкъ не зналъ, но зато взялся показать мнѣ кресть, тотъ самый, что, «сказывають, еще раньше самого Христа туть поставлень». и показаль. Этоть случай меня успокоиль: я подумаль, что всяческіе вымыслы не особенно опасны, пока жива такая безпредъльно-наивная въра, смутить которую никто не пожелаеть, а потому и ръшилъ помолчать, пока все успокоится и затихнеть.

Съ тѣхъ поръ прошло много лѣтъ, давно истекла земская давность; всякія празднества кончились и забылись, всѣ вымыслы признаются пепреложною истиной, цивилизація въ полномъ ходу и даже случилось прочесть, что не то подлѣ монастыря, не то въ немъ самомъ, собираются курортъ устроить, вѣроятно, со всѣми новѣйшими прелестями и усовершенствованіями. Послѣ этого можно, кажется, безъ соблазна сказать и нѣсколько словъ правды; не многіе ее прочтутъ, еще менѣе найдется охотниковъ ей повѣрить, ибо вымыселъ много занятиѣе, зато тѣмъ, кто не понимаетъ красоты безъ правды, старый монастырь, очищенный отъ вымысловъ, покажется, быть можеть, въ его быломъ видѣ. Пусть же это историко-археологическое изслѣдованіе и будетъ благодарнымъ приношеніемъ моей старости красотѣ и правдѣ Георгіевскаго монастыря моего дѣтства.

### Вымыелы.

I.

Георгіевскій монастырь старая, даже, пожалуй, древняя обитель; это мы чувствовали давно, но никогда ничего точнаго въ этомъ вопрос'ь не знали, не знаемъ и теперь. Почитая вообще старость монастыря, можно бы праздновать намять его основания, когда угодно и какъ угодно; ничто не мѣшаеть, въ общемъ смыслѣ, считать ему пятьсоть, тысячу и даже двѣ тысячи лѣть, если послушать монастырскаго плотника. Празднованіе въ такихъ условіяхъ имѣло бы просто значеніе наивнаго, но добросердечнаго почитанія неопредѣленно большой древности; не основанное на историческихъ изследованияхъ, оно не могло и подлежать исторической критикв. Не то было сделано въ нашемъ монастырь; время его основанія опредылилось, какъ исторически-точно извъстное событіе, происшедшее именно въ 891 году, а тысячелътіе считалось и праздновалось действительное, не просто почетное; значить къ этому случаю, не только можно, но и должно отнестись, какъ и ко всякому историческому событію, съ требованіемъ доказательствь и съ ихъ критикой. Въ этомъ смыслі я и разсмотрю все касающееся этого вопроса.

Опредъленное тысячелътіе существованія какого-либо монастыря дъло ръдкое, а въ Россіи (кромъ Кавказа) даже и вовсе неимовърное. Долго владъемъ мы Крымомъ, исписали о немъ уйму книгь, но о тысячелътіи Георгіевскаго монастыря въ опредъленномъ, точномъ смыслъ этого слова, никто изъ сколько-нибудь освъдомленныхъ писателей ничего и никогда не говорилъ. Не возможно указывать не говорившихъ, пришлось бы перечислить почти всъхъ писавшихъ. Вспомню лишь одного архіепископа, который указываеть на большую древность Бахчисарайскаго Успенскаго монастыря и церкви св. Іоанна Предтечи въ Керчи, но ни слова не говорить онъ о Георгіевскомъ монастыръ и его чу-

Digitized by Google

дотворной иконѣ, а уже, конечно, не этоть архипастырь и ученый могъ упустить что-либо подобное, изслѣдуя и описывая древніе храмы и монастыри своей епархіи; если же имъ этого не было сдѣлано, то значить, для нашего монастыря не нашлось никакого основанія замолвить о немъ слово <sup>1</sup>). Что же такое случилось, вдругъ, въ 1891 году? Можно подумать, что были открыты какіе-нибудь новые источники, древніе надписи, документы, да иначе, казалось бы, п быть не могло въ такомъ чисто историко-археологическомъ вопросѣ. Но оказывается, что ничего ровно не было найдено или открыто, и просто произошло какое-то недоразумѣніе, что ли, не знаю уже какъ и выразиться, о такомъ изумительномъ дѣлѣ.

По поводу празднованія тысячельтія нашего монастыря издано нѣсколько брошюръ и написано очень много газетныхъ статей. Всѣ онѣ, въ существѣ, повторяютъ одно и тоже, а потому разсмотрю только главнѣйшія. Начну съ маленькой книжечки открывшей походъ<sup>2</sup>). Тамъ, на 4-ой страницѣ, съ большими подробностями расказывается, какъ именно основался Георгіевскій монастырь въ 891 году, и даже сдѣлана ссылка на источники, будто бы удостовѣряющіе такое событіе. Сколько-нибудъ знакомому съ литературой о Крымѣ не трудно однако замѣтить, что не только это мѣсто, но и вся брошюрка о. игумена не что иное, какъ сокращенная перепечатка описанія Георгіевскаго монастыря, сдѣланнаго Ливановымъ много лѣтъ передъ тѣмъ <sup>3</sup>).

Этимъ послѣднимъ издано нѣсколько описаній разныхъ древнихъ мѣстностей въ Крыму; всѣ они, по внѣшности съ большими претензіями на историческую достовѣрность и съ общирными ссылками на якобы источники, въ дѣйствительности ничѣмъ не отличаются отъ обычныхъ изданій для путешествующихъ по Крыму, переполненныхъ тѣми праздными вымыслами, которымъ нѣтъ предѣла не только въ исторической правдѣ, но даже и въ простомъ здравомъ смыслѣ. Нельзя не пожалѣть о томъ, что въ столь рѣдкомъ дѣлѣ, какъ опредѣленіе тысячелѣтія, не попробовали провѣрить Ливанова, хотя первичный источникъ всего наговореннаго имъ находился подъ руками у монастыря и не могъ оста-

<sup>1</sup>) Гавріялъ, арх. Херо. и Тавр., Хронолого-истор. опис. цери. епар. Херо. и Тавр. Зап. Од. Общ. Иот. и Др., т. II, 197—198.

<sup>2</sup>) Ницандръ, игуменъ, Тысячелътіе Георгіевскаго Баланлавонаго монаот., Севаст. 1891 г. (Перепеч. изъ., Крымонаго Въсти" № № 51, 52 того же года).

<sup>3</sup>) Ливановъ, Георгіевскій менастырь въ Крыму., І-се изд. Москва 1874 и 1875 г. (измён. только обложка); 2-се изд. Петерб. 1891 г. Надо, впрочемъ, правду сказать, изумительная вздорность новёйшихъ писаній (напр. Протепоновъ, Георгіевскій монастырь въ Крыму, 1905 г.) превзопиа даже и Ливанова съ Никономъ и Никандромъ. ваться ему неизвъстнымъ. какъ увиди́мъ далѣе. Такъ вотъ, на стр.14-ой (I-е изд) и 18-ой (2-ое изд.), у Ливанова находится весь разсказъ объ основанія монастыря, съ указаніемъ тѣхъ же источниковъ, сдѣланнымъ точно въ такомъ видѣ: «Истор. Сестренцевича, ч. I, стр. 26 и Описаніе Таврической епархіи М. Родіонова стр. 215». Къ нимъ мы и обратимся.

Сестренцевичъ-Богушъ. сочиненіе котораго долго служило и служитъ еще и до сихъ поръ обычнымъ источникомъ всевозможнаго баснословія по исторіи Крыма, оказывается въ настоящемъ случаѣ, къ немалому моему изумленію, вполнѣ неповиннымъ и не только на указываемомъ мѣстѣ, но и нигдѣ не говоритъ ни слова объ основаніи Георгіевскаго монастыря <sup>1</sup>); на стр. же 26 имъ сдѣлано только географическое замѣчаніе такого рода: «Мысъ св. Георгія (нъкогда Парвеніонъ, Кар.юсъ, Козофаръ, Чифуросъ, Уретъ), извъстный славнымъ въ древности храмомъ Діанинымъ». Для немногихъ, думается, приходится прибавить, что этотъ совершенно нелѣпый наборъ собственныхъ именъ, не только къ Георгіевскому монастырю, но и ни къ чему не прилагавшійся, никакого отношенія не имѣетъ къ вопросу о времени основанія монастыря. Итакъ, Ливановъ приплелъ Сестренцевича такъ себѣ, только для украшенія, надо думать. полагая, что однимъ вымысломъ болѣе или менѣе для этого писателя, не видно и не обидно.

У о. Родіонова дѣло обстоить иначе и на указанной страницѣ имѣется весь разсказъ, но источника, откуда онъ взятъ, никакого не указано. а просто говорится «гласитъ преданіе такое», а съ преданіемъ, какъ думають сочинители книгъ для путешественниковъ по Крыму, нечего стѣсняться, а, стало быть, ему можно приписать все, что угодно, да и самому выдумать преданіе, все цѣликомъ, стало почитаться не только не зазорнымъ, но и довлѣющимъ<sup>2</sup>). О. Родіоновъ, впрочемъ, самъ ничего не выдумалъ, а только не безъ основанія, какъ увидимъ далѣе, постѣснился указать источникъ, изъ котораго онъ почерпнулъ свой разсказъ буква въ букву. Найти этотъ источникъ не хитрое дѣло. Это ни что иное, какъ брошюра тоже настоятеля того же Георгіевскаго монастыря, архимандрита Никона, напечатанная еще въ 1862 г.<sup>3</sup>) Въ этомъ изумительномъ произведеніи. на стр. 7-ой, впервые изло-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сестренцевичъ-Богушъ, Исторія е Таврія, Слб., 1806, т. І, 26; это переводъ съ перваго франц. взд., Hist de la Tauride, Brunsw., 1800.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Родіоновъ, Статиотико-хронологико-которическое описаніе Таврической епархіи, Симферополь, 1872, стр. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Никонъ, архимандр., Балавлавскій порвовлассный монастырь, Черинговъ, 1862. (Былъ настоятелемъ монастыря съ 1860 по 1867 годъ).

женъ всѣмп повторяемый разсказъ объ основаніи Георгіевскаго монастыря тысячу лѣтъ тому назадъ; этотъ разсказъ я п приведу цѣликомъ, во всей его неприкосновенной предести:

«Объ основаніи Балаклавскаго Георгіевскаго монастыря есть преданіе, гласящее изъ рода въ родъ, что крымскіе греки, имѣя коммерческій промыслъ, во время плаванія по Черному морю, бывъ настигнуты страшною бурею и гонимы волнами къ отторженнымъ отъ гряды горъ чудовищнымъ камнямъ, видя свою неизбѣжную погибель, вопіяли объ избавденіи къ великомученику побѣдоносцу Георгію, и онъ услышалъ вопль ихъ сердечный, явился на большомъ камнѣ, отстоящемъ отъ берега въ десяти саженяхъ, и буря въ тотъ же часъ утихла. Греки погибавшіе, бывъ отъ погибели спасены покровительствомъ великомученика, взяли икону съ камня и, въ знакъ благодарности, близъ того самаго мѣста, гдѣ погибали, устроили въ скалѣ, гдѣ нынѣ Георгіевская церковь, съ благословенія скиескаго епископа Ветранія, зависѣвшаго отъ патріарха (около 891 года), пещерную церковь и поставили чудотворную икону; болѣе другихъ набожные стали жить при храмѣ постоянно и положили основаніе обители»

Воть этоть именно разсказь точно перепечатань о. Родіоновымь и, съ нѣкоторыми отмѣнами, Ливановымъ, не безъ основанія нашедшимъ, что преданіе сочинено неудачно; послѣдній псправилъ нѣсколько стиль, сгладилъ кое-какія грубыя противорѣчія, дополнилъ и приспособилъ разсказъ къ своимъ собственнымъ, болѣе широкимъ измышленіямъ. Онъже выпустилъ и стыдливое указаніе на преданіе, прямо говоря «какъ повъствуютъ», и туть же придумалъ ссылку на вышеуказанные источники, чтобы невѣжественной выдумкѣ придать видъ прочно обоснованнаго историческаго событія, справедливо, какъ оказывается, разсчитывая, что никто источниковъ повѣрять не станеть.

Нужно ли говорить, что не только подобнаго преданія, но и какого бы то ни было объ основаніи нашего монастыря никто никогда не слыхивалъ; ссылаюсь не только на безусловно всю обширнѣйшую литературу о Крымѣ, гдѣ не сыщется даже и намека на что-либо подобное, но и на разслѣдованіе, произведенное по приказу Святѣйшаго Синода, о чемъ скажу далѣе. Стало быть, настоящее преданіе не «*масило изъ рода въ родъ*», а было выдумано единолично самимъ арх. Никономъ. И, странное дѣло, всѣ перепечатывали этотъ разсказъ, но никто не рѣшался указать истиннаго автора глубокомысленнаго измышленія.

Обращаясь кь существу самого якобы преданія, даже світскій читатель съ совершеннымъ, думаю, изумленіемъ, услышитъ, что монастырь, бывшій всего въ двінадцати верстахъ отъ своего епархіальнаго города Херсонеса, основывается съ благословенія не своего епископа, а чужого, да еще и какого, скноскаго, пребывавшаго въ городѣ Томи (нынѣ Анадолъ-кой, деревня близъ Кюстенджи), южнѣе устьевъ Дуная. До этого епископа, въ тъ времена, не скоро добрались бы потерпъвшіе крушение, но, и добравшись, были бы повергнуты въ немалое изумленіе, когда бы этимъ не только несчастнымъ. но и грубо невѣжественнымъ людямъ, на просьбу о благословени епископомъ Ветраніемъ отвѣтили, что не только такого епископа, но и самой епархіи не имъется; такая спархія была и такой синскопъ точно существоваль когда-то въ епархіи, но было это еще при императорѣ Валенть, царствовавшемъ между 364 и 378 годами, а, сятдовательно, вь 891 году благословение можеть быть дано имъ только изъ могилы, въ которой епископъ Ветраній поконтся уже болье пятисоть льть. Да и изъ могилы этого нельзя сдълать, потому что никакой јерархъ не можетъ благословить построеніе храма въ чужой епархія, поо такое обстоятельство предусмотр'ьно и возбраняется церковными постаповленіями, понынь существующими и действующими, хотя и забытыми авторомъ вымысла о тысячелети и его послѣдователями<sup>1</sup>). Хороши крымскіе греки, которые не знали, что у нихъ въ самомъ Крыму есть нѣсколько епархій, и въ поиски за епискономъ отправились къ устьямъ Дуная, для чего, конечно, пробхали черезъ Херсонесъ, сосъдній съ мъстомъ совершившагося чуда епархіальный городъ, но тамъ епископа не примѣтили.

Кажется, нѣтъ надобности прибавлять, что и въ житіяхъ св. Георгія также нѣтъ ни малѣйшаго намека на возможность подобнаго разсказа.

О мелкихъ несообразностяхъ этого мнимаго преданія я умалчиваю. Довольно и сказаннаго, чтобы оцѣнить должнымъ образомъ и разсказъ, и его сочинителя. Трудно придумать что либо злосчастнѣе этого измышленія, но его подкладка еще хуже.

Архимандрить Шиконъ хотя и говорить, что разсказъ основанъ на преданіи, но указываеть также, откуда онъ почеринулъ это преданіе. и воть туть дёло перестаеть быть только смѣшнымъ. Такимъ источникомъ указана «Истор. Р. Iepap. 1827 г. стр. 479». Это сочиненіе, на-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 2-ое правило 2-го и 8-ое прав. 3-го вселенскихъ соборовъ: «дабы нинте изъ еписаопевъ не простиралъ власти на чужую епархію».

писанное ученъйшими нашими архипастырями, до сихъ поръ не потеряло своего значенія <sup>1</sup>); найти его, однако, не легко, и я, не видя самого сочиненія, долго ломаль себі голову, стараясь додуматься, какъ могли столь крупные ученые и церковные писатели сочинить что-либо, хотя издали, подобное по нельпости вышеприведенному разсказу. Когда мнъ, наконецъ, попалось въ руки сочинение епископа Амвросія, то я увидѣлъ нѣчто такое, послѣ чего затрудняюсь даже и описать поступокъ изобрѣтателя тысячельтія. Для начала замѣчу, что самъ Амвросій въ общей части своего труда (I-е изд.) ни словомъ не упоминаетъ о Георгіевскомъ монастыръ, который имъ указанъ только въ простомъ перечнѣ всѣхъ монастырей. Здѣсь онъ названъ даже дважды, -- подъ именемъ Балаклавскаго Георгіевскаго и подъ именемъ Георгіевскаго греческаго<sup>2</sup>). Видимо, ученые авторы не подозрѣвали, что эти оба названія относятся къ одному и тому же монастырю. Сказанное ими привожу въ приложении: это, съ небольшой прибавкой вначалѣ, дословная перепечатка изъ перваго путешествія Сумарокова (приложеніе XI). Разумъется, о времени основанія монастыря во всемъ этомъ нътъ и намека, Затьмъ, въ 1827 году, въ Кіевь, начало выходить вторымъ изданіемъ то же сочиненіе Амвросія съ большими прибавленіями, а въ ихъ числѣ и все то мѣсто, на которое ссылается арх. Никонъ. Эти прибавленія сдѣланы митрополитомъ Евгеніемъ. знаменитымъ ученымъ іерархомъ (Болховитиновъ, 1767—1837, съ 1822 г. митропол. Кіевсвій), принимавшимъ большое участіе въ составленіи п перваго изданія<sup>3</sup>). Указанную страницу и слѣдующую этого изданія сочиненія Амвросія, точнѣе сказать митр. Евгенія, перепечатываю сполна, въ XVII приложении, здъсь-же разскажу ихъ сущность. Ни въ этомъ мъсть, ни въ какомъ либо иномъ указаннаго изданія ни единымъ словомъ, ни просто именемъ, ни же намекомъ не упоминается о Георгіевскомъ монастырѣ, хотя далѣе и сказано о древнихъ крымскихъ епархіяхъ. Βъ приводимомъ мѣстѣ авторъ говоритъ лишь о скиоской епархіи, указываеть, гдь она была (въ Томи), называеть единственнаго извъстнаго ему по имени ея епископа (Ветранія). замѣчаеть, что онъ жилъ во время



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Амвросій (Орнатскій), Истерія Россійской Іерархін, Кіевъ, 1827 г., 2-се изд. т. 1; приложеніе XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ 1-мъ изд. (1807—1815 г.) т. II, стр. СХL и т. III, стр. 23, 343 и 688—689 приложение XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Уже и въ немъ все касающееся, исторіи монастырей, составлено Евгеніемъ Болховитиновымъ. (см. Сбори. ст. чит. вь отд. руссв. яз. Анаден. Н., т. У. вып. І., Въ память митр. Евгенія, стр. 22, 44., указ. 13 и 14); да и весь трудъ главнымъ образомъ принадлежить сму-же. Большее значеніе самому Амвросію отводитъ А. А. Титовъ (см Зая. е мизни пресов. Амвросія, 4—5. отд. отт. изъ Душеполези. Чтенія, 1905, № 5).

царствованія императора Валента, наконець, прибавляеть, что «въ росписи епархій, составленной импер. Львомъ около 891 года, степень скивской епархіи показана второю»; больше ничего.

Все это изложеніе не достаточно подробно и полно, но правильно и основано на достов'єрныхъ источникахъ. Какъ бы то ни было, скиоская епархія. находясь. по в'єрнымъ словамъ автора, около устьевъ Дуная, ни мал'яйшаго отношенія не им'яла къ Крыму вообще, а т'ємъ болѣе въ частности къ Георгіевскому монастырю какъ, по отдаленности, такъ и потому, что въ Крыму были свои епархіи, которыя и описываются авторомъ вслѣдъ за скиеской: Херсонская и Сурожская <sup>1</sup>).

Въ этой самой росписи, будто бы времени импер. Льва (886--911), на которую ссылается «Ист. Рос. Iepap.r.», показаны въ Крыму не только эти двѣ епархіи, а пять: Херсонская. Воспорская, Готская, Сугдейская и Фульская; степени ихъ 16, 29, 34, 35 и 36. Самъ Евгеній, въ шисьмѣ къ неизвѣстному лицу, время этой росписи опредѣляеть еще болье условно и примърно: «якобы при Льеть, около 891 года». Она позже времени Льва<sup>2</sup>). Но дело, впрочемь, совсемъ не въ томъ, й между этими росписями и нашимъ монастыремъ не только нѣтъ какого-либо соотношенія, но и выдумать таковое, казалось бы, невозможнымъ. И, однако, именно отсюда, изъ столь яснаго изложенія, приплетенъ изумительный 891 годь, якобы годь основания монастыря. Для такой догадки недостаточно одной простоты, а приписывание ея высоко**ученымъ** iepapxaмъ, къ тому же цокойнымъ, — поступокъ, не легко называемый. Хорошо для автора преданія, что Амвросія уже не было въ живыхъ; грозный архипастырь, самъ про себя говорившій, что онъ «въ экономіи Божіей укусъ. не спустиль бы приписыванія ему небылицъ. Во всякомъ случаѣ, епископъ Амвросій, а тѣмъ болѣе митрополить Евгеній-не Сестренцевичь, и взваливать на нихъ крымскія выдумки по малой мъръ не простительно<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Анвресій, Истор. Рос. Іер., 2-е взд., 480—487

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше указан. Сборн. Анадем. Н. т. V, выл., I, отр. 63. Это тѣ самыя росписи, что напечатаны у Partbey (Hieroclis syneodemus et Notit. episo.) подъ № I и II; первая для Скнеской епархіп, вторая для прочих: теперь время составленія послідней считаютъ въ концѣ XII вѣка, а не при Львѣ Мудромъ. Ср. Васильевскій, Русси. Виз. Маслѣд. Вып. II, ССІІ и De Boore, Nachträge z. d. Not. Episcop., 316-318.

<sup>изслъд. Вып. п. ссп и De Boore, Nachtrage 2. а. Not. Ерісор., 316-318.
<sup>3</sup>) Подробности объ Амвросія (1778-1827) и его сочяненія: Титовъ, Запибни е</sup> жизни прекодеб. Амвросія; Венгеровъ, Крит. Біогр. словарь, т. I., 485-491. Хотя здѣсь и не мѣсто, не могу, однако, не замітить. что ученые авторы "Ист. Рос. Iер". сказали о скнеской ещархій не много. Еще и Le Quien (Oriens christianus, I. 1212-1216. Provinc. Soyth., Ecclesia Tomorum, Paris 1760) зналъ въ ней не одного, а двѣнадцать епископовъ, доведя въъ до половинч VI вѣка; изъ нихъ вышеупомянутый Ветраній считается четвертымъ. О немъ находятся немногія свѣдѣнія у Ермія Созомена (Migne Patrologiae сиге. compl., Т. LXVIII, 1343-46, I. VI, сар. 21), гдѣ онъ названъ Ветраній (Vetranie) въ затинскомъ текстѣ и Бретаній (*Везпачіси*) въ греческомъ, и у **Веодорита** (Мот. цериви,

Послѣ сдѣланныхъ объясненій понятно будеть, почему о. Родіоновъ постъснился указать источникъ приводимаго имъ преданія. но ему слъдовало бы остеречься и вовсе не перспечатывать явно нельный п выдуманный разсказъ, чёмъ и было бы уменьшено его распространение. а не придавать ему своимъ именемъ большаго значенія. Невброятно, чтобы Ливановъ, а особенно монастырь не знали брошюры одного изъ настоятелей монастыря; трудно допустить, чтобы вся грубость вымысла этой брошюры не была имъ понятна, а въ такомъ случав следовало провърить разсказъ, хотя бы заглянувъ въ указываемый источникъ, въ ученый трудъ Амвросія, посль чего стало бы несомньннымъ, что мнимое преданіе объ основаніи монастыря нѣчто худшее, чѣмъ простой вымысель, и что о немъ всего лучше молчать, а не пускать его въ обращеніе. Многіе знали десятки лѣть эту выдумку, но не считали возможнымъ и стоющимъ даже опровергать ее, чтобы не возбуждать къ ней вниманія; нельзя не пожалѣть, что примѣру золотого молчанія не послѣдовали и представители монастыря.

Къ вопросу о времени основанія монастыря я еще вернусь далёе, а пока прибавлю, что только годомъ ранѣе появленія вымысла арх. Никона другой почтенный духовный писатель (нарочно избираю такового), превосходно знавшій Георгіевскій монастырь, пересмотрѣвши архивные документы, говорить такъ: «о началѣ Георгіевскаго монастыря, который, безъ сомнѣнія, есть древняя обитель, возбужденъ былъ вопросъ во время управленія имъ (1794 г.) греческаго архіепископа (Реондажскаго) Игнатія»<sup>1</sup>); несмотря на всѣ старанія узнать, «кѣмъ монастырь заведенъ», ничего изъ этого не вышло и «что дознано, неизвѣстно».

тамъ-же, Т. LXXXII, 1193—95, I. IV. сар. 31), называющаго его Бретаній (Bretanic) въ датинскомъ и греческомъ Воетачіа, но въ одномъ изъ сивсковъ есть и Ветраній Ветоачіани. Несомитино, что у обоихъ рязь вдеть объ одномъ и томъ же епископт, за святость жизни и особенно за обличеніе аріанствовавшаго императора причтенномъ къ дику святыхъ. Ветраній...современникъ императора Валента; точитве время его жизни не извъстно; въ нашихъ мъслцесловахъ его смерть показывается въ 377 и 380 г., въ католическихъ въ 380 г., сами отцы церкви, писавшіе о немъ, Созоменъ около 444 г. и Осодоритъ около 449 г., умерли въ 450 и 457 годахъ. (Филаретъ. Мотор. ученіе объ отцахъ церкви, III. 157 и 7; Латышевъ, Извъст. древи. писат. I, 1756 и 772; Лебедевъ, Цериосиван Исторіегр., 103—104, 192—194). Замъчательно, что этотъ святой дважды поминается нашей церковью, раздъльно подъ обоной, въ Симеін. 25-го января; въ этотъ иослідній дель ему празднуетъ и латинская перковь. (Мосолаговъ, Мъсяцесловъ Правосаввой церкви, 2 изд. 1880 г., 186 и 55, 699 и 694; Le Quien, ор. с., 1213; Мав Latrie, Tresere de chronologie. 693, 906). Несмотря на двойное празднованіе и такія ясныя указанія времени его житія, монастырскіе настоятели заставных того епископь жить, вибсто IV въка, въ IX и даже точно въ 891 году. Скисекая митрополія была весьма общирна, ея нанбольшій городъ, Томи, стояль во главь 13 другихъ епископскихъ городовъ, она еще показана въ спискахъ VII и VIII въка (Parthey, Notit. grecae episcoрации, Berl. 1866, ист. VII, 152; de Воог. Nachträge z. d. Not. Episc., Gotha, 1891, 679.) 1) Лебединцевъ, прот., 0 Феодосійской викарной епархія, Херс. епарх. въд., 1861 г. № 1, стр. 47.

Авторъ этихъ словъ, конечно, не премин улъ бы упомянуть о преданіи, если бы только таковое существовало. О. Лебединцевъ, повидимому, не зналъ, къмъ былъ возбужденъ вопросъ о началъ монастыря, и не могъ видѣть всѣ относящіяся къ этому дознанію документы, но мнѣ привелось прочесть все дѣло изъ архива Святьйшаго Синода, и, такъ какъ въ немъ находятся вполнѣ достовѣрные и любопытные документы, то я и разскажу подробно обо всемъ, что можно извлечь изъ нихъ<sup>1</sup>).

Въ сентябрѣ 1793 года Святѣйшій Синодъ потребовалъ отъ викарнаго епископа Өеодосійскаго (жившаго тогда въ Старомъ Крыму) подробнѣйшихъ свѣдѣній о церквахъ и монастыряхъ его епархіи (ихъ мѣстоположеніе, когда устроены, кто настоятель, число монаховъ, какія недвижимыя имѣнія и средства содержанія). Преосвященный Өеодосійскій Іовъ (впослѣдствіи Екатеринославскій), посылая нарочныхъ, старательно собиралъ всѣ требуемыя свѣдѣнія и представилъ Святѣйшему Синоду 3-го ноября того-же года двѣ вѣдомости: первую о нашемъ монастырь (единственномъ тогда въ епархіи), по ея значенію, привожу цьликомъ въ VII приложении. О времени основания монастыря въ ней говорится: «когда и къмъ заведенъ, надписей и записокъ не сыскано, и никто изъ монашествующихъ о томъ не знаетъ». Вотъ, кажется, былъ случай высказать всё преданія, особенно если вспомнить, что въ то время еще былъ живъ, бодръ и крепокъ старецъ, отшельникъ Каллиникъ, уже и тогда болбе 80 лётъ подвизавшийся въ нашемъ монастырѣ 2). Однако, какъ видимъ, никакого преданія не нашлось, а измышлять что-либо тогда, въ такомъ дълъ, не ръшались. Святъйшій Синодъ отвѣтомъ Іова не удовлетворился и вновь поручилъ ему «приложить свое стараніе разв'ядать о семъ (т. е. о времени устроенія монастыря) оть грековъ, переселившихся изъ Крыма». Іовъ еще разъ старался узнать, что можно, при посредствѣ маріупольскаго благочиннаго Трифилія Карацоглу и игумена нашего монастыря Анеима, даже посылалъ нарочнаго въ Маріуполь, но и въ этоть разъ оказалось «яко никто изъ грековъ не знаетъ»<sup>3</sup>). Затѣмъ, Іову удалось узнать, что о



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣло 1794 года, подъ № 41. "О соотоящень въ Веодосійсной епархія пушесновъ бялавлавоновъ понастырѣ". Это дѣло рёшительно всёмъ, наченая съ Амеросія и понымѣ, остается вполнѣ неизвѣстнымъ; я могь его найти, благодаря косвеннымъ намекамъ, сохранившимся въ копіяхъ нѣкоторыхъ документовъ. въ "Сборнивѣ архіеп. Гаеріила", хранящемся въ боблютекѣ ОД. Об. Ист. и Др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. приложение XXXVII, ст. Чернявскаго Каллинивъ скончался, 116 лътъ отъ роду, только въ 1808 году.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Донесеніе 6 го октября 1794 года. № 409, въ топъ не дѣлѣ. Благочниный Трифилй, тотъ самый, который былъ экономовъ и правою рукою последнаго интрополита Готоейскаго и Кефайскаго Игнатія (умершаго въ 1786 г.) еще въ Крыму и виссте съ нимъ выскалъ въ Маріуполь.

монастырѣ заботится правитель Таврической области, сдѣлавшій даже и планъ монастыря, <sup>1</sup>) но справки Іова, обращенныя въ эту сторону, тоже ни къ чему не привели; правитель области отвѣтилъ, что о времени сооруженія монастыря точныхъ свѣдѣній не имѣется, а есть надпись, будто бы 1175 года, на то указывающая, найденная Игнатіемъ, архіеп. Реонтскимъ (или, какъ говорили въ монастырѣ, — Реондажскимъ), получившимъ въ управленіе нашъ монастырь въ 1794 году. Тогда Іовъ послалъ нарочнаго въ монастырь сдѣлать копію надписи и представилъ ее тогда же Святѣйшему Синоду; объ этой надписи и представилъ ее тогда же Святѣйшему Синоду; объ этой надписи рѣчь будетъ ниже, пока скажу, что она надмогильная, конца восемнадцатато вѣка, и никакого отношенія ко времени основанія монастыря не имѣетъ. Весь этоть розыскъ, Святѣйшій Синодъ постановилъ хранить для историческаго описанія монастыря, но все-же дѣла на этомъ не кончилъ, а указалъ собрать свѣдѣнія о ризницѣ, образахъ и прочихъ вещахъ, бывшихъ въ монастырѣ; что дознано по этой части, скажу далѣе.

Итакъ, мы видимъ, что долгое (продолжалось два года), тщательное изслѣдованіе, сдѣланное повсюду, такъ сказать, по горячимъ слѣдамъ, съ опросомъ стариковъ, знавшихъ монастырь за три четверти вѣка до русскихъ, не привело ни къ чему опредѣленному и ничего не выяснило, не обнаружило никакого достовѣрнаго или даже сомнительнаго преданія, разсказа; оно осталось лишь образцомъ тщательности и осторожности, съ которыми приступали къ рѣшенію подобныхъ вопросовъ въ былое время. Къ сожалѣнію, мы не сумѣли воспользоваться ни примѣромъ осторожности, показанной Святѣйшимъ Синодомъ, ни документами, имъ своевременно и предусмотрительно собранными. Исторію монастыря стали сочинять на мѣстѣ, отъ скуднаго разума, а затѣмъ оказалось достаточнымъ простой нелѣпой выдумки, переполненной явными несообразностями, чтобы, безъ малѣйшей ея провѣрки или обсужденія, прямо признать и праздновать тысячелѣтіе монастыря.

### II.

Взявшись очистить исторію монастыря отъ небылицъ, нельзя ограничиться разборомъ только мнимаго тысячельтія, приходится пересмотрѣть и многое другое, при чемъ разумѣется, я не буду подробно останавливаться на мелкихъ ошибкахъ; самое большее, что укажу ихъ при случаѣ.

<sup>1</sup>) Следовало бы поискать этотъ планъ въ архивахъ Симферополя. Правителенъ области въ ту пору былъ Жегулинъ (1788-1797).



Въ приведенномъ выше разсказѣ объ основаніи Георгіевскаго монастыря, а вслѣдъ за нимъ и въ брошюрѣ арх. Никона говорится, что спасенные мореходы обрѣли икону великомученика Георгія на камнѣ, лежащемъ въ морѣ передъ монастыремъ, и что эта чудотворная икона именно та самая, которую впослѣдствіи увезли въ Маріуполь въ 1779 году. Авторъ не усомнился даже прибавить, будто и чудотворная икона Божіей Матери увезена тогда-же, тоже изъ Георгіевскаго монастыря, такъ что «обстоятельства времени лишили обитель двухъ небесныхъ драгоцѣнностей»<sup>1</sup>). И въ этомъ онъ опять ссылается на ту же "Ист. *Рос. Іерарх. стр. 41*», но само собою понятно, что ни на указанной страницѣ, ни на какой либо иной въ сочиненіи преосв. Амвросія и Евгенія ни слова не говорится о какой бы то ни было иконѣ нашего монастыря или какого иного въ Крыму.

Во всемъ разсказѣ Никона несомнѣнно только нахожденье огромнаго обломка скалы въ водъ близъ монастырскаго прибрежія, очевидно, и ставшаго красугольнымъ камнемъ всего баснословія. Затёмъ, нёкоторую въроятность имъетъ и соображение о томъ, чго изъ Георгиевскаго монастыря, кажется, вывезли въ Маріуполь икону великомученика Георгія; все остальное есть плодъ воображенія. Говорю: вѣроятно и кажется, потому что о происхождении, чудотворности и вывозѣ изъ Георгіевскаго этой иконы ни у кого изъ монастыря и даже просто о бытіи тамъ старыхъ писателей нѣть ни малъйшаго указанія. А что подобныя обстоятельства всегда вызывали усиленное внимание, видно изъ того, что тогда же и много разъ до того, начиная съ XV вѣка, все это указывалось для иконы Божіей Матери, вывезенной въ Маріуполь не изъ Георгіевскаго Балаклавскаго, а изъ Успенскаго Бахчисарайскаго монастыря; ньть сомньнія, что не упустили бы сказать ньчто подобное и объ иконѣ св. Георгія, если бы къ тому было основаніе. Архіепископъ херс. и тавр. Гавріиль, кажется, достаточно надежный судья и свидьтель, особенно въ этихъ ділахъ, описывая переселеніе грековъ изъ Крыма, собирая справки, когда были въ живыхъ еще очень многіе самоличные участники и свидьтели переселенія, упоминаеть только объ одной чудотворной икон'ь у крымскихъ грековъ, Пресвятой Богородицы, о нашей-же иконѣ св. Георгія не просто умалчиваеть, а говорить мелькомъ, какъ о рядовой, стоящей надъ могилой Игнатія 2). Также относится къ ней и протојерей Серафимовъ, хотя тоже указываетъ ико-



<sup>&#</sup>x27;) Никонъ, ор. с., стр. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гаврінаъ, Перессленіе грековънзъ Крыма. Зап. Од. Общ. Ист. и Др., т. 1, 203; Тимошевскій, Маріуполь и его сирестности, стр. 101.

ну Богородицы. 1) Въ сборникъ рукописей того-же архіен. Гавріида имѣются подробнѣйшія описанія. по его же вызову составленныя благочинными въ 1836 году и доходящія до совершенныхъ мелочей, всѣхъ церквей грековъ, переселившихся изъ Крыма. Тутъ упоминаются имена причта, бывшаго во время исхода, приводятся преданія, переписываются ризницы, указываются старыя почитаемыя иконы, даже въ маленькихъ деревенскихъ церквахъ, а чудотворная икона Богородицы подробнѣйше описывается, и при всемъ этомъ не сказано ни слова, не сдълано даже и намека на икону св. Георгія<sup>2</sup>). Въ самомъ Маріуполѣ, въ старину, эта икона чтилась не болѣе совсѣмъ неизвѣстной иконы св. Харалампія, во имя котораго сооруженъ соборъ, тогда какъ во имя св. Георгія никакой церкви никогда тамъ не было <sup>3</sup>), да и нынѣ есть этого имени только одинъ придёлъ въ новомъ соборѣ, сооруженномъ въ 1845 году, и тоть, въроятно, сделань подъ вліяніемъ уже русскихъ или, можеть быть, воспоминанія объ Игнатіи. Такимъ образомъ, почитаніе иконы св. Георгія чудотворною установилось только въ недавнее время, а о вывозѣ ея изъ монастыря впервые напечатано, насколько знаю, въ «Статистич. обозр. города Севастополя, за 1839 годъ». 4) Тоже подтверждаютъ В. И. Григоровичъ и о. Лебединцевъ, но они писали еще позже (въ 1873 и 1883 годахъ) и основывались единственно на собственныхъ соображенияхъ отъ разума 5). Впрочемъ, эти соображения можно считать возможными по общему смыслу всего; отчасти они даже подтверждаются темъ, что на чудесное явленіе иконы въ неопредбленное время есть указаніе, данное въ самомъ монастырѣ и въ то еще время, когда тамъ, кажется, вымыслами не занимались. Въ 1815 году Броневскому указывали то дерево, на которомъ явился чудотворный образъ св. Георгія <sup>6</sup>). Какъ видно, это дъйствительно существовавшее преданіе могло бы служить нікоторымъ указаніемъ, если бы было достаточное основаніе счесть его идущимъ глубже русскихъ временъ; во всякомъ случат оно ничего общаго не имбетъ съ разсказомъ о мнимомъ тысячелѣтіи. То дерево, на которомъ указывали явленіе иконы,

<sup>1</sup>) Серафиновъ, Крымскіе хриотіане на берегу Азовскаго моря, Херс. Епарх. Вѣд., 1862, № 3, стр. 155—156 и 160. Тоже отдѣльн. изд., Екатеринославъ, 1901, стр. 18, 24. <sup>2</sup>) Сборникъ рукописей Гавріяла, т. 2, № 67; (въ библ. Од. Общ. Ист. н Др.).

<sup>3</sup>). Гаврімаъ, ор. с. 202; Тиношевскій. ср. с. 126 и 73. Въ 1795 г. въ Маріуполѣ четыре нервоначальныхъ церкви: Харлампіевская, Марін-Магдалининская, Рождества и Успенія Пресв. Богородицы. Быда в пятая Феодора Стратилата, но скоро сгорѣла. (Сборинкъ Гаврімла, т 2, Изслѣд. е времени построенія церквей Маріуполя, № 3).

\*) Жури. Мин. Вн. Д., 1840. № 8, стр. 270; см. прил. XXXIII.

<sup>5</sup>) Григоровичъ, Записки антиквара, о поъздиъ на Калиу. Одеоса, 1874, стр. 9; Лебединцевъ, Стелътіе цериовной мизни Крыма, Зап. Од. Общ. Ист. и Др., т. XIII, 201.

<sup>•</sup>) Бромевсий, Обезръние южнаго берега Тавриды, отр. 23; см. прил. XXIV.



не только теперь не существуеть, но уже и задолго передъ крымской войной его не было или его не знали въ монастырѣ, и преданіе о явленіи иконы исчезло безслѣдно, мимолетно появившись.

Изъ всего сказаннаго ничего точно опредѣленнаго объ иконѣ св. Георгія нельзя извлечь, но о ея появленіи въ Крыму возможно высказать и иную догадку. Послѣдній митрополить Готеейскій и Кефайскій, Игнатій, прибыль изъ Константинополя въ Крымъ, въ Балаклаву, моремъ, въ 1771 году, именно въ день памяти св. Георгія, 23-го апофля: несмотря на понятную усталость оть тяжкаго, по тогдашнему, пути, онъ тотчасъ же потхалъ въ не очень близкій Георгіевскій монастырь. гдѣ, вѣроятно, и служилъ впервые на своей крымской каоедрѣ<sup>1</sup>). Даже можно думать, что именно Игнатій возобновиль этоть монастырь или церковь въ немъ, судя потому, что ея антиминсъ, увезенный вмёстё со всёми образами и ризницею въ Маріуполь, оказался даннымъ темъ-же Игнатіемъ въ 1772 году, никакого болѣе стараго не нашлось; обо всемъ этомъ еще будеть сказано далѣе<sup>2</sup>). По выходѣ грековъ изъ Крыма икона св. Георгія находилась въ самомъ Маріуполѣ не глђ либо въ церкви, а на дому у митр. Игнатія, потомъ на его дачѣ, гдѣ онъ думалъ основать Георгіевскій монастырь и гдѣ скончался. Послѣ смерти митрополита икона св. Георгія была поставлена надъ его могилой въ старой церкви св. Харалампія (нынѣ подновлена и въ 1868 голу вновь освящена во имя св. Екатерины), а въ новый соборь перенесена потому, что старый пришелъ въ совершенную ветхость и былъ послѣ постройки новаго въ 1845 году 3) заброшенъ. Нельзя не видѣть во всемъ приведенномъ выше особой привязанности митрополита Игнатія ко всему связанному съ именемъ св. Георгія и усиленнаго почитанія, воздаваемаго имъ этому святому, а эти чувства митрополита объяснятся намъ изъ того, что у тогдашнихъ грековъ (да и нынѣшнихъ), было въ обычать считать особымъ покровителемъ рода какого либо святаго и что такимъ, какъ бы семейнымъ святымъ въ родѣ Игнатія (Гозадиновыхь), былъ и до сихъ поръ почитается именно св. Георгій, мощи котораго издавна и понынъ хранятся вь этой семьѣ (потомство брата митрополита), въ особомъ ковчежцѣ 4). Къ этому должно приба-

\*) Тимешовевій, ор. с., стр. 99 и 137.

21

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замътан изъ архива Готеейской епархін въ Крыму, Зап. Од. Общ. Ист. и Древи., т. VI, стр. 592. Эти замътан были сдъланы темъ самымъ Трифиліемъ Карацоглу, о которомъ говорено выше; никто не стоялъ ближе къ митр. Игнатию и не зналъ лучше епархіальныхъ дълъ; къ сожалению, инсалъ онъ кратко и на мало доступномъ, татарскомъ языкъ, греческими буквами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъло арх. св. Синода, 1794 г., № 41, донос. Іова, 10-го августа, 1795 года.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Серафиновъ, ор. с., отр. 160; Типошевскій, ор. с., стр. 125.

вить, что въ описяхъ вещей, хранившихся у Игнатія, но принадлежавшихъ разнымъ церквамъ и монастырямъ, составленныхъ тотчасъ послѣ смерти Игнатія, есть опись и вещей Георгіевскаго монастыря, но въ ней нашей иконы св. Георгія не значится, хотя тогда еще все и у всёхъ было въ свёжей памяти. По мёстному-же преданію иконы, вывезенныя изъ Георгіевскаго монастыря, находятся въ церкви селенія Сартаны (ближайшемъ къ Марјуполю и дачѣ митрополита), въ ихъ числѣ есть и икона св. Георгія, изображеннаго всадникомъ (т. е. поздняго а не стоящимъ, какъ на почитаемой чудотворною <sup>1</sup>). Изъ извода). всего вышеприведеннаго можно съ нѣкоторымъ вѣроятіемъ заключить что та икона св. Георгія, о которой идеть ръчь, была не въ нашемъ монастырѣ, а составляла частную собственность самого Игнатія и имъ же привезена въ Крымъ; послѣднее тымъ правдоподобнѣе, что при тыхъ, болѣе чѣмъ натянутыхъ, даже враждебныхъ отношеніяхъ, которыя существовали между митрополитомъ подъ конецъ его жизни и его наствою, трудно думать, чтобы оставляли у него на дому не лично ему приналлежащую, особо почитаемую, чудотворную икону, не внесли ее въ монастырскія описи и поставили ее къ нему на могилу, наль которой ни мальйшаго указанія не сдълали и даже простьйшій памятникъ (мраморную плиту) соорудили только въ 1868 году.

Какое бы предположение изъ двухъ вышесказанныхъ ни оказалось достовѣрнымъ, была ли икона изстари монастырской или привезена Игнатіемъ, но несомнѣнно, что она вывезена изъ Крыма не въ 1779 году, какъ увѣряетъ Никонъ, а не позже сентября 1778 года, когда тронулся въ путь и самъ митрополить, предварительно отправивъ всю свою паству<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Типомевсиій, ор. с., стр. 97 и 99. Несмотря на всевозможныя старанія, я не могъ получить копін съ оциси вещей Игнатія, на которую есть только краткое указаніе у г. Типомевсиаго.

Указаніс у г. Та пошевоваго. <sup>3</sup>) Дубровань, прасоединеніе Крыма из Россія, СПБ. 1885 г. т. II, отр 380, 401, 655, 590, 635, 710, 752, 759; т. III, стр. 194. Первое офиціальное приказаніе Румянцова, полученное въ Крыму еще кн. Прозоровскимъ, о принятія мъръ для вывода христіанъ послёдовало 25-го февраля 1778 года, окончательное же о томъ распоряженіе дано уже Суворову 17.го мая того же года. Черезъ два мѣсяца, 17-го іюля, Суворовъ продотавляль условія, высказанныя христіанами. утвержденныя императрицею только 21-го мая слёдующаго года; почему и переселеніе, вногда, относять къ 1779 году, хотя оно тогда уже было давно закончено. Началось оно около 25-го іюня 1773 года, а 18-го сентября того же года Суворовъ доноснать объ окончанія всего дёла, представляла подробнёйшія вёдомости; 7-го октября и самъ Игнатій, вмёстё съ армянскимъ архимандрятомъ Маргосомъ, еще ранёе поквнувшіе Бахчисарай, послёдними выёзжала изъ предёловъ Крыма. Самъ Суворовъ, давая краткій формуляръ службы, свою автобіографію, говорить: "Того же года (1778)..., вывелъ христіанъ изъ Крыма въ Россію безъ остатку.." (Алевобевъ, письма и бумаги Суворова, 15). Хартахай (Христіанство въ Крыму, Самф. 1864 г., отр. 62), очевядно, по знакомымъ ему мѣстнымъ воспоминаніять, софиціальными довументами выходъ Игнатія, съ яконою Богоматери, изъ Бахчисарая, офиціальными довументами выходъ Игнатія, съ яконою Богоматери, изъ Бахчисарая,

Важнѣе, чѣмъ принадлежность иконы, было бы опредѣлить время и мѣсто ея изготовленія, но и тутъ ничего точнаго сказать нельзя. Въ этомъ случаѣ указаніемъ должно быть художественное исполненіе иконы, ея стиль, но она стоить въ соборѣ г. Маріуполя, куда не такъ то легко добраться, и никогда не подвергалась художественно-археологическому изслѣдованію ученыхъ, да и сдѣлать это нелегко, такъ какъ икона въ сплошной ризѣ (начала XIX вѣка), изъ подъ которой видны только части лика и рукъ. Имѣть возможность снять ризу и близко осмотрѣть со всѣхъ сторонъ икону никому изъ знающихъ дѣло не приводилось, а безъ этого всякое сужденіе будетъ недостаточно обосновано. Приходится довольствоваться немногимъ сказаннымъ объ этой иконѣ компетентными людьми и снятыми съ нея рисунками. Свидѣтельства знатоковъ немногочисленны, насколько я знаю.

Григоровичъ, видѣвшій эту икону въ 1873 году, но, конечно, только поверхностно, не высказался опредѣленно о времени ея исполненія; онъ лишь счелъ ее первостепеннымъ памятникомъ византійскаго искусства<sup>1</sup>).

Г. Покровскій, изв'єстный ученый и знатокъ церковной археологіи, довольно подробно описавшій икону, думаеть, что она идеть оть времени XI или XII в'ка, скор'є перваго; онъ судить по фотографіи и самой иконы не разсматриваль. Воть и все<sup>2</sup>).

Рисунковъ иконы печатано довольно много, но, даваемые въ разныхъ монастырскихъ и вообще церковнаго характера изданіяхъ, они не имѣютъ никакого сходства съ подлинною въ смыслѣ ея стиля и художественнаго исполненія, а потому я и не буду ихъ перечислять. Большая и хорошая фототипія съ иконы помѣщена въ монастырскомъ альбомѣ, но здѣсь икона была сфотографирована въ ризѣ, а вндимый ея

- <sup>1</sup>) Григоровичъ, ор. с., 9.
- <sup>2</sup>) Anxeonornyeon. Nantoria, 1895, Nº 6, 225-226.

<sup>30-</sup>го сентября 1778 года. Экономъ матрополита Игнатія также говорнть: «въ 1778 году мы вышли нэъ Крыма" (Зап изъ арх. Готе. епархій, стр. 593). Каранмь Рабби-Азарья оставившій оть того времени записки, давая любовытныя свёдёнія о выходё христіанъ изъ Крыма, тоже пишеть: "Проходъ изъ прододжался отъ іюня до ноября ивсяца 1778 года". (Себытія, случив. въ Крыму; перев. Фирисвича, Времен. Инп. Меси. Общ. ист. и Древ., 1856 г. ин. 24, стр 128). Очевидно, хорошо знавшій дъло авторъ печатать въ Аеминать въ 1853 г., что выходъ христіанъ рёшенъ 16-го іюня 1778 г., (Г. А., Пері тоу салу изъ праворивая цанта, на которой несомивно ошибочно сказано: "извель въ 1859 г., что выходъ христіанъ рёшенъ 16-го іюня 1778 г., (Г. А., Пері тоу салу изъ праворивая цанта, на которой несомивно ошибочно сказано: "извель въ 1777". Разные, совершенно неявлые, ивстные маріупольскіе разсказы (напр. о вывозё интропонта Игнатія нан иконь Богородицы изъ Крыма въ бочкѣ), пріурочивающіе выходъ христіянъ въ 1777 году, несмотря на попытки ихъ соглашенця, не заслуживають ни малёйшаго довёрія (Тимешевоній, Маріуполь стр. 18). Вышеприведенныя правительственныя и частныя показанія одинаковы, ясны, точны и подробны.

ликъ ретушированъ до поднаго неподобія. <sup>1</sup>) Рисунокъ иконы безъ ризы есть въ книгѣ г. Тимошевскаго «*Маріуполь и его окрестности»*, но сдѣланъ онъ приблизительно, отъ руки и въ очень маломъ видѣ <sup>2</sup>).

Я видѣлъ эту икону нѣсколько разъ, но всегда только въ ризѣ и не имѣлъ возможности осмотрѣть ее близко и подробно, такъ что и мнѣ приходится судить о ней всего болѣе по превосходной фотографіи, безъ ризы, сдѣланной въ 1891 году г. Ивановымъ (фотографомъ) въ Севастополѣ, когда икона туда была привезена для празднованія мнимаго тысячелѣтія. По этой фотографіи исполнена фототипія, прилагаемая здѣсь, что даетъ возможность читателю и самому составить то или иное мнѣніе объ этомъ рѣдкомъ памятникѣ церковнаго искусства; въ ожиданіи его настоящаго художественнаго изслѣдованія и изданія можетъ быть полезна и фототипія, сдѣланная почти въ одну шестую долю подлинника.

Какъ видимъ, это большой образъ, шириной одинъ, а высотой полтора аршина. Онъ раздъленъ по ширинѣ на три части: въ средней, во всю высоту, изображенъ стоящій воинъ, а по бокамъ, съ каждой стороны, по пяти маленькихъ иконъ, одна надъ другою, въ которыхъ не трудно различить событія изъ исповѣданія вѣры св. Георгіемъ, а стало быть и въ стоящемъ по серединѣ воинѣ слѣдуеть видѣть того же святого. Всѣ маленькія иконки своимъ порядкомъ и существомъ совершенно точно отвѣчають изложенію страданій св. великомученика Георгія въ Минеи-Четьи. Слѣва сверху: 1) исповѣданіе вѣры передъ царемъ и царицей; 2) избіеніе святого и отводъ его въ темницу; 3) накладываніе тяжелаго камня на грудь: 4) мученіе на колесь; 5) заканываніе въ известь (въ сосудѣ); хожденіе въ обуви съ гвоздями пропущено. Справа сверху: 6) бичевание воловьими жилами; питье яда пропущено; 7) воскрешение мертваго; 8) оживление вола, 9) низверженіе идоловь; 10) устченіе главы св. Георгія. Внизу боковыхъ рядовь еще остаются свободныя мъста для двухъ иконъ, и неизвъстно, почему они не заполнены изображеніями двухъ пропущенныхъ событій. Потому ли, что ихъ смыслъ трудно поддается иконографіи, или потому, что они и въ описаніи мученій явились, какъ поздн'єйшія вставки.

На сплошной деревянной, довольно толстой доск'ь образа всъ изображенія выр'взаны болье или мен'ве вглубь доски, представляя м'єстами очень высокій рельефъ, зат'ємъ все было покрыто слоемъ ма-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Георг. нон; худеместв. альбонъ, изд. Краевснаго, больш. формата, 1898 г. послёдн. листь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Типошевскій, ор. с., 126—127.

стики, а по ней краской и позолотой. Это послѣлнее именно и не позволяеть думать, что въ иконъ мы имъемъ теперь лишь деревянную матрицу, съ которой сорвана выбитая на ней басма, если и допустить такую технику, очень сомнительную<sup>1</sup>). Слѣды мастики уже мало примѣтны, но дерево сохранилось еще довольно сносно и только значительно побито шашнемъ, что хорошо видно, и на фототиции. Георгій изображенъ въ древнемъ иконографическомъ типѣ: святой стоить, держа въ правой рукъ длинное копье, а лъвой опираясь на щитъ упертый ребромъ въ землю; голова непокрыта, и только волосы на ней, сдъланные въ три ряда завитковъ, могуть дать поводъ думать (см. у г. Покровскаго), что на головѣ былъ какой то уборъ; одѣтъ онъ въ пластинчатую броню съ выпущенной изъ подъ нее туникой; хламида едва примѣтна; на ногахъ сапоги въ полъ-голени; у лѣваго бока впоперекъ высовывается рукоять меча; щить вокругь по краю обвить грубымъ жгутомъ, а по серединѣ, вмѣсто умбона (выпуклости), пзображеніе женскаго лица, съ лучами зв'їзды вокругь; повидимому, это совершенно неожиданное воспоминание о головѣ Горгоны. Еще замѣчу, что на маленькихъ иконахъ, боковыхъ, святой въ нимбѣ, но на среднемъ, большомъ изображеніи нимба нѣть или, по крайней мѣрѣ, слѣды его не примѣтны. Вдаваться въ большія подробности описанія мнѣ кажется безполезнымъ въ виду приложенной фототипіи, лучше всякаго описанія показывающей, въ чемъ дѣло. Въ общемъ, какъ можно видѣть, работа иконы грубая, почти безобразная, особенно, если вспомнить, что она исполнялась изъ такого легко обрабатываемаго матеріала, какъ дерево: большая голова, топорно сдѣланная, толстое туловище, короткія, тонкія ноги съ едва намъченными ступнями.

Довольно близкое подобіе нашей иконѣ, мнѣ кажется, въ образѣ св. Георгія въ Ватопедѣ на Аоонѣ, но его работа несравненно лучше, а стиль его выше; крупнѣйшій авторитетъ въ этихъ вопросахъ. академикъ Н. П. Кондаковъ, относитъ эту аоонскую икону къ XI или XII вѣкамъ<sup>2</sup>). Еще ближе къ нашей, по нѣкоторымъ чертамъ (сходство суроваго выраженія лица, несоразмѣрно длинный носъ, видъ, а частью и украшенія щита), изображеніе св. Георгія на иконѣ въ Джумати въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этой техники на Кавкази си. Уварова, Матер. не Арх. Нави., X, 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кондановъ, Паняти. Искусства на Асенъ, 204. Ск. также Schlumberger, Еререе Byzantise, Basile II, Seconde partie, 273 приписывающій этотъ образъ X въку безъ достаточнаго однако основанія. Одной арочки вокругъ шконы, большей полукруга щ оцерточ на двойныя колонки, перехваченныя узломъ по середнив, довольно, чтобы не счесть исполненіе образа ранъе XII въка.

Гурія, въ храмѣ арх. Гавріила и Михаила 1). На этой иконѣ есть надписи, упоминающія эристава Вардана Варданидзе (первоначальная) и гуріели Бешкена (позднѣйшая), а по соображенію съ данными грузинской исторіи всего вѣроятнѣе, что первое изъ этихъ лицъ, а стало быть и икона, существовали не ранѣе конца XII вѣка или начала XIII вѣковъ<sup>2</sup>). Наша икона много грубъе иконы въ Джумати; въроятно, она изготовлена еще позднѣе. Вътвь съ листьями въ узорахъ поясковъ, между боковыми иконами, также всего ближе XII-XIII вѣкамъ. Близко подобныя иконы имѣются и еще на Кавказѣ, въ Иллиріи, Сори и др.; особенно вся постановка фигуры святого, совершенно тождественна <sup>3</sup>). Изъ только что сказаннаго можно думать, что и происхождениемъ своимъ, по мѣсту изготовленія, наша икона обязана Кавказу или Трапезунту и близкимъ къ нему мъстамъ Анатоліи. За это говорить не только большое сходство ея съ иконами Кавказа, но также и то, что она рѣзная, чёмъ старались подражать чеканнымъ. На Кавказъ весьма распространены были долгое время сплошь чеканныя иконы высокаго рельефа, при чемъ ихъ дѣлали изъ серебра и даже изъ золота. (Очень много указаній на такія иконы съ рисунками у Кондакова, «Описан. Пам. Грузіи», и Уваровой, "Матер по арх. Кавк.") Эти иконы по матеріалу своему были цённы, да и по работь тоже, а потому въ подражание имъ сдѣлали икону рѣзную на деревѣ, покрывъ ее позолотой, слѣды чего и до сихъ поръ примѣтны на нашей. 4)

Итакъ въ настоящемъ положени вопроса, время и мѣсто изготовленія иконы остаются подъ сомнѣніемъ; еще менѣе возможно опредълить, съ какого времени она находилась въ Георгіевскомъ монастыръ и даже была ли въ немъ когда либо; несомнѣнно только то, что происхождение ея изъ IX вѣка совсѣмъ невѣроятно.

### III.

Таже брошюра игумена увъряетъ, что за время до 1794 года настоятели монастыря неизвестны, а въ монастырскомъ архиве неть никакихъ документовъ, а произошло это будто бы оттого, что до ска-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нондановъ, Опис. памяти. Грузія, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>-)</sup> ноядаювь, онис. нажити. грузи, 107. <sup>3</sup>) Bresset, Hiat. de ia Géorgie. Бешкенъ, върсятно, тотт, что упомянутъ подъ 1230 годомъ (I, 528.), а позже съ титуломъ гуріели, древнъйшее упоминаніе котораго извъстно около 1244 г. (I. 521, 11, 252). Варданъ Варданидзе, и въ нацинси на образъ еще не называющій себя гуріели, конечно, тотъ, что извъстенъ при Тамаръ (II84--1212), съ большимъ значеніемъ и титуломъ эристава (I, 402-404, 410).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Уварова, Мат. по арх. Кавказа, вып. III, табл. VIII, IX, особенно XIII, вып. IV. TRÓJ. XLI.

<sup>\*)</sup> Tumemesoniä, op. o., 124-125.

заннаго года монастырь зависѣль отъ константинопольскаго патріарха; въ его архивъ и отосланы монастырскія дѣла, гдѣ ихъ и видѣлъ не названный французскій аббать въ 1885 году <sup>1</sup>). Это утвержденіе, представленное безъ малѣйшаго признака доказательства, всѣми въ точности повторяется, хотя и здѣсь никто не рѣшился указать его источника. Достовѣрно и въ немъ только неимѣніе старыхъ, т. е. писанныхъ ранѣе русскихъ временъ, документовъ въ архивѣ монастыря.

О судьбахъ монастыря въ русское время скажу далѣе, но уже и теперь замечу, что въ немъ известны русские настоятели не съ 1794 года, а съ 1791, да, въроятно, были и ранъе: пълое дъло, возникшее въ 1793 году, указано выше. Затвмъ, ни откуда не видно, чтобы нашъ монастырь не только до 1794 года, но и вообще когда либо зависѣлъ отъ константинопольскаго патріарха, т. е. былъ его ставропигіей; болѣе того, есть нѣкоторое основаніе предполагать, что именно этого никогда не было. О патріаршихъ ставропигіяхъ въ Крыму (да и тѣ исчезли задолго до русскихъ временъ) мы знаемъ въ Өеодосія. Ялть и самомъ Херсонесѣ, но Георгіевскій монастырь нигдѣ и ни въ какое время не упоминается<sup>2</sup>). Лучшимъ доказательствомъ несуществованія ставропити въ нашемъ монастырѣ, по крайней мѣрѣ въ послѣднее время, служить вывозъ митрополитомъ Игнатіемъ ризничныхъ вещей и образовъ, «всѣхъ безъ изъятно», при переселении грековъ изъ Крыма, какъ о томъ доносилъ Святѣйшему Синоду Өеодос. преосв. Іовъ (10 Августа 1795 г. № 532) <sup>3</sup>). Если-бы нашъ монастырь былъ ставропитіею патріарха, то Игнатій не только не рышился бы начисто обобрать чужой монастырь. но и не могь бы этого сділать, такъ какъ въ монастыр' былъ бы неподчиненный ему настоятель, отвѣтственный передъ патріархомъ; въ такомъ случаѣ монастырь, съ выходомъ грековъ въ Маріуполь, не могъ бы быть покинутымъ: его настоятель долженъ былъ оставаться, а съ нимъ и архивъ. Когда монастыремъ занялись русскіе и стали назначать туда настоятелей, то могли это сдёлать только потому, что монастырь быль всёми покинуть и до тла очищень оть всего, какь увидимь далёе. Одни изъ первыхъ настоятелей монастыря, игуменъ Анеимъ и архіеп. Игнатій (Реонтскій), принимавшіе діятельное участіе, какъ указано выше, въ розысканіяхъ прошлыхъ судебъ монастыря, сами родомъ греки, имѣвшіе прямыя и близкія связи съ патріархатомъ, не могли не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Никонъ, ор. с., стр. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Древніе анты конот. натріархата, Зап. Од. Общ. Мот. в Др., <sup>\*</sup>т. VI, 457, 458, 460 463, 466, т. V., 964.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дѣло св. Сниода, указ. выше.

знать о ставропигіи и увозѣ архива, если бы что либо подобное было не только въ ихъ время, за которое они были отвътственны, но хотя бы на ихъ памяти или памяти монаховъ, особенно Каллиника, не покидавшаго монастыря. Будь что либо подобное, настоятели не имъли причины не указать этого Святьйшему Синоду и даже навърное поспѣшили бы это сдѣлать или обратились бы за справками въ патріаршій архивъ вмѣсто того, чтобы указывать ничего не значащія надписи или обращаться за свёдёніями къ ушедшимъ въ Маріуполь грекамъ и все таки ничего не отвѣтить положительнаго на запросъ Святѣйшаго Синода. Наконецъ, есть и прямыя указанія на то, что митр. Игнатій, прибывъ въ Крымъ, какъ уже говорено, прежде всего отправился въ нашъ монастырь, а затёмъ далъ туда и антиминсъ; все это онъ едва-ли бы сдѣлалъ, если-бы не считалъ монастырь подчиненнымъ себѣ<sup>1</sup>). Когда затёмъ, Игельстромъ (тогдашній главный начальникъ въ Крыму), желая собрать точныя свёдёнія о церквахъ, оставшихся послё выхода грековъ, обратился въ 1783 году за справками въ Маріуполь, то тотъ же Игнатій, представляя подробныя списки церквей своей бывшей епархіи, въ ихъ числъ прямо показалъ, въ Мангупскомъ кадылыкъ, и нашъ Георгіевскій монастырь, не ділая никакого указанія на патріарха и сообщая разныя свѣдѣнія о монастырѣ, къ которымъ я еще вернусь<sup>2</sup>). Отсюда слёдуеть, что Святьйшій Синодь поступиль и правильно и справедливо, отказавъ городу Севастополю и монастырю въ ихъ ходатайствъ о возвращении изъ Маріуполя иконы св. Георгія; икона принадлежала и принадлежить не голымъ ствнамъ покинутой каменной церкви, если даже и была въ ней когда либо, а той живой, собранію вѣрныхъ, которая цёликомъ и съ пастырями своими была выведена въ другую страну, по естественному да и предоставленному ей праву, взявъ съ собою и все принадлежавшее ей.

Что касается до мнѣнія французскаго аббата, то слѣда о немъ я нигдѣ не находилъ, и, если даже такой аббать не цѣликомъ выдуманъ монастырскими бытописателями, а дѣйствительно существовалъ и высказывалъ что либо подобное, то все же придавать значеніе этому едва ли слѣдуетъ. Не думаю, чтобы патріаршій архивъ могъ быть много и долго доступенъ и понятенъ фрянцузскому аббату, неизвѣстному въ наукѣ, и, если онъ все таки тамъ нашелъ документы о нашемъ Георгіевскомъ монастырѣ, значитъ они легко видимы, такъ какъ же случилось, что такіе изслѣдователи и ученые, какъ Миклошичъ, Миллеръ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замътни изъ архива Готе. епарх., Зап. Од. Общ., т VI, отр. 592.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Статиотическія свѣдѣнія о Крымѣ, Зап. Од. Общ. Ист. и Др., т XIV, стр 136 и 138.

архим. Антонинъ. Саеа, разбиравшіе патріаршій архивъ. ни о чемъ подобномъ не говорять. Найденное ими. касающееся Крыма, напечатано и частью переведено, но въ немъ нѣть ни слова о нашемъ монастырѣ<sup>1</sup>). Отсутстве въ архивѣ монастыря старыхъ документовъ объясняется вполнѣ понятными: — ничего не осталось причинами простыми И потому, что ничего и не было въ убогой и маленькой обители, гдъ между полудесяткомъ простецовъ монаховъ, я думаю, съ трудомъ и не всегда находили грамотныхъ, въ буквальномъ смыслѣ этого слова. Не надо въ татарское время въ Крыму даже не всѣ связабывать. что щенники только-что умѣли читать по-гречески, слабо или вовсе не понимая читаемаго, а писали еле-еле, и то не многіе. Большинство такъ называемаго греческаго населения говорило и понимало только по татарски, не исключая священниковъ; церковныя книги и самая служба въ перкви у нихъ,-были на татарскомъ языкь; самъ митрополить Игнатій вынуждень быль говорить пропов'єди по-татарски, даже въ Маріуполь; записки Трифилія, быть можеть наиболье грамотнаго тамъ человѣка, писаны на этомъ же языкѣ. Какъ же при такихъ условіяхъ, въ такой странь, ожидать встрытить не только монастырские архивы, но хотя какое бы то ни было писаніе. а стало быть нѣть надобности, въ объяснение отсутствія документовъ придумывать событія, невъроятныя сами по себъ и ничъмъ не подтверждаемыя. Да, наконецъ, греки, выходя и забирая все съ собою, не могли не взять и изъ архива то немногое, что въ немъ было, и BCe ЭТО исчезло въ пожарѣ дома Игнатія, въ 1780 году въ Маріуполь, какъ онъ указывалъ тому-же Прозоровскому. Впрочемъ, если что и осталось, то вѣдь цѣлую кучу рукописнаго и нечатнаго хлама въ монастыръ большею частью сжегъ тотъ же арх. Никонъ, а мало ли что могло быть въ этой кучѣ, если изъ нея же добыли и спасли полную рукопись евангелія XI вѣка. (См. ниже).

Указанія- на ошибки брошюры арх. Никона этимъ и заканчиваются<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Miklosich et Müller, Acta Patriarchata Constantinop., (1315–1402), Vindeb — 1860; **Древије авты конст. патріарх., Зап. Од. Общ. И**от. и **Др.**, т. VI., 445 и V, 963; Σαθα, Μεσαιωνική Βεβλιοθήκη, έπιστασία, 1872; Γ. Γ, Περίληψες Πατριαρχικόν Έγγράφων (1538–1684).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Должно прибавить, что тотъ же настоятель остакилъ по себв не забываемую память не только вышераясказаннымъ. Когда то добрайшій старецъ, митрополитъ Агаеангелъ, истинно святой жизни, десятки латъ самъ ютился нь маленькой лачужка, прислоненной къ скала, по старательно отстраивалъ монастырь; онъ же, возведя особый сводчатый проходъ въ монастырь сверху, съ немалыми расходами, достигъ цали, получить не только забъютый входъ, но и удивительный, поразительный эффектъ картины природы и вотъ именно это построеніе, загородилъ, а видъ уничтожизъ Никонъ,

Въ дальнѣйшемъ дѣло всякихъ баснословій перешло въ руки Ливанова, который, взявъ сущность изъ брошюры арх. Никона, о немъ самомъ тщательно умолчалъ, но нашелъ, что все это слишкомъ слабо и настоящія измышленія взялся показать самъ. Онъ, конечно, могъ свободно говорить, что угодно, но все имъ сказанное непреложно принято монастыремъ, да еще и съ присовокупленіями.

Перепечатывая вымысель объ основании монастыря, и самъ Ливановъ не счелъ возможнымъ сдёлать это цёликомъ, полагая, вёроятно, что къ вымыслу дозволительно относиться, какъ къ таковому, мѣняя его по произволу. Онъ поправилъ слогъ, непонятное изложение явления иконы написаль по своему и, находя, что ужь если выдумывать, то не стоить останавливаться на одномъ тысячелѣтіи, а надо, какъ у монастырскаго плотника, брать «раньше самого Христа», совершенно перемѣнилъ соотвѣтствующее мѣсто разсказа. Арх. Никонъ увѣряеть. ЧТО въ 891 году «устроили въ скалѣ . . пещерную церковь», а потомъ уже со временемъ и монастырь. Ливановъ и всѣ за нимъ поправили это мысто въ томъ смыслѣ, что въ 891 г. «основали въ пешерномъ храмѣ монастырь», самъ же пещерный храмъ устроенъ ни много, ни мало, какъ еще св. Климентомъ, а этому и всъ тысяча восемьсоть лътъ. Не понимаю, почему, повъривъ на слово Ливанову въ одномъ. не повърнли въ другомъ и не праздновали прямо тысячевосьмисотлѣтіе пещернаго храма, къ тому же тутъ же будто бы и найденпокажу далѣе, никогда не существовалъ. наго, хотя онъ, какъ празднование было бы еще любопытние и даже правдопо-Такое побиће. Мићніе Ливанова, конечно, совершенно нелѣпый вымысель. но хорошо хотя тъмъ, что никого не обижаетъ. Оно основано на



выстронвъ, какъ разъ напротивъ, лично для себя, безобразный домъ, за что великій князь Константинъ Николаевичъ тогда же поговорилъ съ нимъ весьма крупно. Объ этомъ я давно слышалъ отъ вполив достовърнаго очевидда, какъ и всъ, возмущавшагося этимъ дѣломъ. Опо все было такъ досадно и цамятно, что, по прошествін болѣе четверти вѣка, великій князь не забылъ его и я, уже самъ лично, отъ него слышалъ въ Оріандѣ повтореніе рѣзкаго, но заслуженнаго миѣнія о дѣятельности Никона. Наши путешественники тоже не пропустили безъ замъчанія такого случая и одинъ нзъ нихалъ о вандализиъ, инсалъ о немъ въ 1865 году: "Еще не ѣздя въ Крымъ, я слышалъ о вандализиъ, инсалъ о немъ въ 1865 году: "Еще не ѣздя въ Крымъ, я слышалъ о вандализиъ, инсалъ о немъ въ 1865 году: "Еще не такого случая и одинъ нзъ нихалъ о таконъ одного изъ чудеснѣйшихъ его видовъ", далѣе прибавленъ должный отзывъ объ арх. Никонѣ и его брошюрѣ (Малюковъ, Нынѣшній Севястолель, Библ. для чт., 1865, янв., 40, 42 и 43) Этотъ же настоятель увичтожнать и послѣдній остатокъ древняго монастыря, безъ надобности разломавъ старую трапезную церковь св. Днинтрія. Какъ онъ поступнать съ драгоцѣннѣйшею рукопльсью XI вѣка, полнымъ евангей монастыря вспомнитъ его благодѣтеля Атаевангела, и хотя въ память его снесеть настоятельскій домъ, чѣмъ и окажетъ монастырю услугу превыше всякихъ вымысловъ прошямхъ, настоящъть и будущихъ.

такихъ неимовърныхъ соображеніяхъ: на мъсть монастыря въ древности былъ храмъ Дѣвы и мысъ Парееній; св. Климентъ устроилъ въ Крыму много церквей; значить св. Клименть разориль всъ идольскія капища, въ томъ числѣ и храмъ Дѣвы; а если разорилъ, то непремѣнно построиль на томъ мѣстѣ церковь, почему то, впрочемъ, пещерную, хотя при такомъ явномъ, всеобщемъ торжествѣ христіанства прятаться въ пещеру, казалось бы, и не зачёмъ. Почти излишне указывать. что этоть наборь вымысловь, не заключая въ себъ даже логическаго смысла, въ самыхъ основаніяхъ своихъ не въренъ. Дъйствительно, здъсь прежде всего требуется, чтобы мысъ, въ древности называвшійся Пароеній, быль тождествень сь Георгіевскимь монастыремь, гдѣ нѣть никакого мыса. Допустимъ, что дёло идеть о сосёднемъ мысё Феолентё, который, однако, вовсе не то, что Георгіевскій монастырь. Такое предположеніе дблалось не однимъ Ливановымъ, но и очень многими дъйствительными учеными, еще въ прошломъ вѣкѣ; въ наше время, особенно на немъ настаиваль Брунь <sup>1</sup>). Авторы этого предположенія всь были кабинетными учеными, не заботившимися ни о географической карть, ни о ея мърахъ, не знавшими и не желавшими знать мъстныя условія, въ которыхъ вся сила. Пріурочиваніе древнихъ названій мѣсть, въ нашемъ уголкь, обыкновенно делается на основании словь Стравона, такъ какъ нѣть иныхъ источниковъ, столь же подробныхъ и опредѣленныхъ<sup>2</sup>). Стравонъ же далъ намъ, съ одной стороны, превосходное, образцовое топографическое описание местности между Херсонесомъ и Балаклапоказалъ несоотвётствующія дёйствительвою, а съ другой стороны ности мѣры разстояній 3).

Объ этомъ здѣсь не мѣсто входить въ большія подробности, но замѣчу вкратцѣ, что описаніе Стравона, въ прибрежномъ плаваніи даетъ послѣ Херсонеса три бухты, затѣмъ мысъ Пароеній, потомъ древнѣйшій Херсонесъ, и тогда уже бывшій въ развалинахъ, наконецъ бухту Символовъ, т. е. Балаклаву. Если мысъ Пароеній принять равнымъ теперешнему Фіоленту, то придется развалины города и порта искать далѣе къ востоку, на скалистыхъ, вполнѣ не доступныхъ берегахъ Георгіевскаго монастыря, какъ и сдѣлалъ Брунъ, ну а это, думаю, даже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Брунъ, Къ вояресу о древней телеграфіи Ираклійскаго лолуострова, Черномерьє т. 1,63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хорошее сопоставление всего взвъстнато по этому вопросу есть у Петра, "О ивстоположения Дъвина мыса", Кіевъ, 1895.

<sup>•)</sup> Географія Стравона, ин. VII, гл. IV, Пер. г. Латыш. 123. Подробности по этому вопросу приведены мною въ Мавъот. Арх. Ком., вып. 21, 177-180, ст. "О Херсонесъ"

и арх. Никонъ призналъ бы совершенно невозможнымъ <sup>1</sup>). Очевидно, что надо вѣрить не разстояніямъ Стравона, которыя добывались только на глазъ, безъ пособія точныхъ инструментовъ и, слѣдовательно, не могутъ не быть ошибочными, а смыслу его разсказа. Такъ посмотрѣвъ на свидѣтельство этого древняго географа, окажется, что по Стравону мысъ Пароеній непремѣнно и обязательно равнозначащъ не Феоленту, а Херсонескому мысу. Прибавлю, что, если разстояніе данное Стравономъ, сто стадій отъ города Херсонеса до м. Пароенія не вполнѣ точно подходитъ къ Херсонесскому мысу, то оно еще менѣе подходить къ м. Феоленту<sup>2</sup>).

И такъ, ясно, что мысъ Парееній Стравона ни въ какомъ случав нельзя приравнять къ м. Феоленту, а, слѣдонательно, нельзя искать ни въ Георгіевскомъ монастырѣ, ни подлѣ него какого бы то ни было храма Дѣвы, а тѣмъ болѣе портового города; стало быть, такой храмъ, здѣсь не существовавшій, не могъ быть разрушеннымъ св. Климентомъ и ничего не приходилось ему устраивать на мѣстѣ разрушеннаго. Въ заключеніе напомию, что въ послѣднее время г. Латышевъ доказывалъ, что и на Стравоновскомъ мысѣ Парееніи не было никакого храма Дѣвы и что слова древняго географа о мѣстѣ этого храма понимались до сихъ поръ неправильно<sup>3</sup>). Но и помимо географической невозможности, всѣ соображенія Ливанова вполнѣ невѣроятны.

Не входя въ разборъ нашихъ, совершенно легендарныхъ, свъдъний о самомъ существовании св. Климента, а тъмъ болье о его ссылкъ и дъятельности въ Крыму<sup>4</sup>), но даже и допуская, что онъ здъсь былъ и имълъ самый ръшительный успъхъ въ проповъди, все же невозможно думать, чтобы уже въ концъ перваго въка христіане пожелали и

<sup>2</sup>) Въ дъйствительности отъ Херсонеса изъ его бухты до траверва Херсонесскаго мыса, 74-89 стадій, а до траверва мыса Феодента 151-183 ст., плывя въ одной верств отъ берега и смотря по величнив, которую мы примемъ для стадіи Стравона, что и до сихъ поръ нодвержено нѣкоторому сомивнію.

<sup>3</sup>) Латышевъ, Замѣтин по древней географіи Чернаго моря., Ж. Мин. Нар. Пр., 1892 г., апр., 6.; сравн. Петра, ор. о. 1—8.

•) По этикъ вопросамъ много данныхъ. Франко Съвятий Наимент Нерсуни, 22, 96, 98, 119, 134 и жиого другихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Путаница въ этомъ вопросѣ произоща отъ непонятной, но грубой ошнбки Палласа; мысъ Айя имъ повазанъ у самаго Георгіевскаго монастыря, не только на тринадцать вероть западнѣе, чѣмъ онъ лежитъ въ самомъ дѣлѣ, но и тамъ, гдѣ инкакого мыса въ природѣ нѣтъ вовсе; на эту ошнбку Палласа уже указывать Муравьевъ (Путемествіе по Тавридѣ, стр. 89–92). что не помѣшало на ней настанвать иногимъ до Бруна включительно, искавшато здѣсь древнѣйшій Херсонесъ, отсюда и выводы самые невозможные. Хорошее понятіе объ этихъ почти недоступныхъ скалахъ до 750 футовъ высотою надъ морешъ, омывающенъ ихъ подножіе, на воторыхъ будто бы помѣщался древній портовый городъ, даютъ многіе рисунки, напр. Dubois, Voyage автоит du Caucase, II serie, pl. XL, планъ этого мѣста, со всѣми бывшими и по нынѣ существующими развалинами. н видъ съ моря тэмъ же, V série, pl. XVI, fig. 4 et 5, гдѣ и названо все храмомъ, якобы, Ифигеніи.

имѣли малѣйшую возможность разрушить какой бы то ни было языческій храмъ, гдѣ бы то ни было, во всемъ тогдашнемъ мірѣ, а тѣмъ болбе всё храмы и главную святыню столь упорнаго въ язычестве города, какъ Херсонесъ. Доказывать это послѣднее здѣсь не мѣсто, но не мѣшаеть вспомнить нѣкоторыя событія. Христіанская проповѣдь апостола Андрея, хотя онъ и долго пробылъ въ Херсонесѣ, не имѣла успѣха, такъ какъ объ этомъ молчитъ составитель его хожденія, а о самихъ жителяхъ Херсонеса высказываетъ крайне обидное мнѣніе<sup>1</sup>). Все сдѣланное гдв-то вблизи Херсонеса св. Климентомъ, каково бы оно ни было, очень скоро забылось совершенно и, даже двумя вѣками позже, первые епископы Херсонеса, погибшіе въ теченіе короткаго времени въ борьбѣ съ упорно-языческимъ населеніемъ, не напрасно называются священно-мучениками; еще и седьмого изъ нихъ, Капитона, пришлось водворять въ Херсонесѣ, при Константинѣ Вел., подъ защитою сильнаго военнаго отряда<sup>2</sup>). Св. Мартинъ, папа римскій, находясь въ ссылкъ гдъ-то подлъ Херсонеса, всего болъе жалуется на его жителей, приравнивая ихъ къ самымъ злостнымъ язычникамъ, а это было въ VII въкъ 3). Въ IX въкъ всъ чудеса надъ могилою, да и самая могила св. Климента оказываются давно и безслъдно забытыми, а разспросы о нихъ возбуждали только насмъшки; жители Херсонеса тогда сами про себя говорили, что все это случилось по ихъ винъ, что они пришельцы, ничего не помнять и не знають; потребовалась настойчивая ревность Константина Философа для отысканія могилы 4). Не за долго до того, въ половинъ IX въка. Енифаній, составитель хожденія Ап. Андрея, самъ бывшій въ Херсонесь, такъ отзывается объ его жителяхъ: «Херсаки-же народъ коварный и до нынѣшняго дня туги на въру, лгуны и поддаются влеченію всякаго вътра» 5). Какъ же думать,

1) Васильевсиій, Хощд. Апост. Андрея, Ж. Мин. Нар. Пр., 1877, № 2, 164-169.

<sup>2</sup>) Херсоноціе святители, Зап. Од. Об. Ист. и Др.. Т. VII; Латышевъ, Житія св. еписи. Херс., 73.

\*) Migne. Patrologiae, t. LXXXVII, 203.

•) Подробиве все это въ "Расиопнахъ Херсонеса", стр. 58-60. О ивстонахожденік могилы, считавшейся могилой Климентв.

<sup>1</sup>) Васильвений, ор. с., 164—169; Латровсий, Сиаз. объ апост. проповѣди по сѣверо вост. Черноморси. поберенью. От. изъ Зап. Од. Общ. Ист. и Др., т. ХХ и ХХІ. 214, 277. Въ славянскомъ переводѣ этотъ укоръ звучитъ пожалуй еще силытёв: "худовѣр по же племя Корсунане до днешняго дие и не крѣпки есть па вѣру, лжи въ сему вѣтру впадающе". Замѣчательчо, что такой худой славой херсонесцы пользовались издавна. Около 365 года у нихъ вздумалъ укрыться одинъ изъ претендентовъ на византійскій престолъ, Провопій, но скоро бѣжалъ, замѣтивъ, что жители "не заслуживають никакого довѣрія и собираются его выдать". (Зосимъ, у Латышева, Изв. дрви. писател. т. І, 798; Lebeau, Hist. du Ваз Емр., III, 228). Нѣчто подобное и тоже, повидимому, на гнусной почвѣ иредательства, повторялось не разъ и нозже, а при Юстиніанѣ II городу пришлось и инострадать жестоко за что то въ такойъ же родѣ.



что вокругь такого города можно было разрушить всё языческіе храмы, уже вь концё перваго вёка построивъ вмёсто нихъ христіанскія церкви. Но, и допуская существованіе св. Климента и устройство имъ многочисленныхъ церквей, совершенно не возможно понимать это въ буквальномъ смыслё построенія особыхъ по виду и назначенію зданій; въ то время такихъ христіанскихъ церквей еще вовсе не существовало нигдё на свётѣ; церкви времени св. Климента можно понимать только въ смыслё устроенія собранія вѣрныхъ<sup>1</sup>).

Все сказанное ведеть насъ къ тому, что вымыселъ тысячевосьмисотлѣтней пецерной церкви надо покинуть совершенно, не только въ смыслѣ достовърности, но даже и простой возможности. Ливановъ, однако, имъ не ограничился, а собравъ все ему извѣстное о первыхъ временахъ христіанства въ Херсонесь, все это приписалъ Георгіевскому монастырю, даже всю дъятельность первыхъ херсонесскихъ епископовъ связаль съ этимъ монастыремъ<sup>2</sup>). Конечно, разъ что тамъ устроилась церковь, то она непремѣнно подчинялась херсонесскому епископу, а не кому иному, бъда лишь въ томъ, что на существование здъсь въ то время церкви или монастыря мы не имбемъ ни малбишаго указанія. Единственный намекъ на возможность связать діятельность первомучениковь херсонесскихъ съ Георгіевскимъ монастыремъ даеть, кажется, одно выраженіе «страданій св. Василея», въ которомъ сказано, что онъ скрывается въ пещерѣ, именуемой Пароенонъ, а такъ какъ Пароенонъ отождествили съ мысомъ Парееніемъ, а этоть послѣдній съ Георгіевскимъ монастыремъ, то, значить, и Василей скрывался именно въ мъстности нашего монастыря; если тамъ прятался этоть епископъ, то почему не жить тамъ же и его преемникамъ? Воть логика Ливанова, и не думаю, чтобы можно было нагромоздить больше ошибокъ на столь маломъ пространствъ. Выше я указывалъ, что мысъ Парееній не имъетъ ничего общаго съ Георгіевскимъ монастыремъ, гдѣ никакого Пареенона не бывало. Впрочемъ, и помимо этихъ соображеній, пещера еп. Василея, именуемая Пареенонъ, не Георгіевскій монастырь уже и потому, что она, какъ то извъстно, находилась въ самомъ городъ Херсонесь; въ томъ же "страданіи" это опредѣлено настолько ясно, что едва ли остаются поводы къ домысламъ: еп. Капитону отвели для жительства «восточную часть города, оть малаго торга до мѣста называемаго Пареенонъ»<sup>3</sup>).

34



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мученіе св. Климента, Зап. Од. Общ. Ист. и Др., т. Х, 156

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ливановъ, ор. с., стр. 9-12 (І-ое изд)., II-I5 (2-ое изд).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Херсонскіе святители, Страданія свящ. муч. Херсонов. еписк. Зап., Од. Общ. Иот и Др., VII, стр. 122—130. Латышевъ, Нитія св. еписк. Херсоновихъ, 50 – 53, 68, 73.

Держась той же системы, Ливановь и всю дальнѣйшую исторію Херсонеса сводиль къ Георгіевскому монастырю, утверждая, что имъ управляли всё тѣ херсонесскіе епископы, имена которыхъ онъ могъ разыскать; въ этомъ, какъ и во всемъ прочемъ, ему въ точности слѣдуетъ игуменъ Никандръ <sup>1</sup>).

Только что утвердивъ многовѣковое существованіе, устроеніе и подчиненіе херсонесскимъ епископамъ пещерной церкви, оба сочинителя тутъ же, къ ряду, начинаютъ вышеприведенный разсказъ, объ обращеніи этой церкви въ монастырь, при-чемъ за благословеніемъ на то посылаютъ не священника церкви къ своему епископу, а потерпѣвшихъ крушеніе, и тоже не къ херсонесскому епископу, управлявшему по словамъ обоихъ авторовъ этою церковью и жившему всего въ двѣнадцати верстахъ, а къ скиескому, за тридевять земель, въ противность точнымѣ церковнымъ постановленіямъ. Нужно ли еще прибавлять, что все это силошной вымыселъ, рѣшительно ни на чемъ не основанный и что управленіе Георгіевскаго монастыря херсонесскими епископами столь же баснословно, какъ и самое основаніе или существованіе нашего монастыря, въ такое отдаленное время.

٧.

Есть еще вымысель, въ которомъ повиненъ уже не одинъ Ливановъ, это утвержденіе о нахожденіи въ Георгіевскомъ монастырѣ многочисленныхъ остатковъ древнихъ сооруженій. Первый пустилъ его въ ходъ Хартахай, говорившій, что въ Георгіевскомъ монастыря, искусная «сохранились величественныя развалины древняго монастыря, искусная рѣзьба на колоннахъ и другихъ вещахъ» и т. под.<sup>2</sup>) Ему послѣдовали и путеводители<sup>3</sup>), не разобравъ того, что Хартахай, съ такою увѣренностью и рѣшительностью изъяснявшій трудные вопросы исторіи христіанства въ Тавридѣ, имѣлъ о послѣдней самое смутное понятіе и не зналъ, ни гдѣ находится, ни что такое Георгіевскій монастырь; онъ воображалъ, что это древнее названіе обители, нынѣ не существующей, стоявшей на развалинахъ Херсонеса, на мѣстѣ которой теперь устроенъ монастырь св. Владиміра, а потому, услышавъ о находкахъ разныхъ древностей, дѣлаемыхъ въ Херсонесѣ, приписалъ ихъ всѣ нашему монастырю.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Аквановъ. ор. с. 13 -14 (1-е изд). 16-17 (2-е изд); Никандръ, ср. с. 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хартахай, Христіанстве въ Крыму, Сниферелоль, 1864, стр. 11, 23 и 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Головинскій и Вериеръ, Путеводитель по Нрыму, изд. 1889 г., етр. 194. У казываю этоть путеводитель потому, что издавался онъ людьми серьезными и учеными.

Ливановъ въ томъ же направденіи прибавляеть, что «французы и сардинцы» увезли изъ монастыря множество пьедесталовъ, капителей и колоннъ въ свои музеи; разумѣется, это тоже совершенный вымысель уже по одному тому, что никогда ничто подобное не бывало находимо и не хранилось въ Георгіевскомъ монастырѣ, значитъ, и увозить оттуда было нечего; что было находимо, укажу далѣе. Сардинцы, никогда не занимавшіе нашего монастыря, охраняемаго французскимъ карауломъ, не могли ничего изъ него взять, даже если бы тамъ что либо и было.

Хартахай, вообразивъ, что Георгіевскій монастырь находился вь Херсонесь, а съ другой стороны, считая, что іерархи херсонесской епархіи жили не иначе, какъ тоже въ Херсонесѣ, заключилъ отсюда, что всё они жили въ Георгіевскомъ монастырѣ, а такъ какъ епископы херсонесские извъстны съ первыхъ въковъ христіанства, то, значить, и монастырь существуеть съ того же времени и быль центромъ христіанства въ Тавридѣ. Это изумительное разсуждение усердно подхватили и развили, пополнивъ именами херсонесскихъ святителей, Ливановъ и его послѣдователи <sup>1</sup>). Воть какъ случайная, смѣшная даже ошибка даеть поводъ къ общирнъйщимъ и нелъпъйшимъ вымысламъ. Въ другой статьѣ<sup>2</sup>). Хартахай не только повторилъ все TO же, но и съ изумительною развязностью одной говорить на страницѣ 0 необъятномъ богатствъ нашего монастыря, будто бы ограбленномъ на 200,000 ефимковъ, на слъдующей даетъ самые ничтожные размъры его храма, приводя въ свидѣтели арх. Гавріила и указывая на тѣ его слова, которыми определяются разв. храма св. Георгія вь Өеодосія. Это уже совсѣмъ способъ арх. Никона И такія то измышленія по маломъ времени становятся документами для мало разборчивыхъ читателей.

## VI.

Разсмотримъ еше одинъ, послѣдній вымыселъ. Начало ему положено давно легкимъ указаніемъ, но рѣшительно его утвердили недавно, найдя и освятивъ то, чего никогда не бывало,—пещерную церковь, будто бы ту самую, которая устроена тысяча восемьсотъ лѣтъ тому назадъ.

- <sup>1</sup>) Ливановъ, ор. с., 1-е изд. 62-е изд.; Никандръ, ор. с., 17.
- <sup>2</sup>) Хартахай, Истор. судьбы Кр. татаръ, Въсти. Европы, 1867, іюнь, 151-152.



١

Мнѣнія о существованіи въ нашемъ монастырѣ пещерной церкви высказывались уже съ конца XVIII вѣка; я приведу какъ эти мнѣнія, такъ и иныя, разумѣется, только данныя очевидцами, т. е. лицами, посѣщавшими монастырь до уничтоженія старой церкви; затѣмъ будетъ видно, что все дѣло здѣсь въ недоразумѣніи. Не трудно доказать, что пещерной церкви въ обычномъ смыслѣ этого слова никогда не бывало въ Георгіевскомъ монастырѣ, а отъ дѣйствительно существовавшей церкви ни малѣйшей части на виду не сохранилось, и даже ея мѣсто было вовсе не тамъ, гдѣ нынѣ показывають ея якобы алтарь.

Старѣйшее указаніе пещернаго характера церкви Георгіевскаго монастыря находится въ книжкѣ, напечатанной въ видѣ офиціальнаго путеводителя передъ путешествіемъ 1787 года въ Крымъ императрицы Екатерины II. Тутъ говорится, что въ Георгіевскомъ монастырѣ: «построено нѣсколько келій, а по серединѣ ихъ высѣчена въ горѣ церковь, черезъ двери и два небольшія окошка съ вонной стороны освѣщенная». <sup>1</sup>) Въ этихъ словахъ недостаточно ясно, что именно значитъ «высѣчена въ горѣ».

Яснѣе объ этомъ говоритъ г-жа 'Гутри: «Келья и часовня высѣчены въ естественной скалѣ».<sup>2</sup>) Это показаніе однако слишкомъ распространено и поэтому сомнительно; уже и выше указано, что кельи были, хотя :астью, построены, а не только высѣчены въ скалѣ.

Опредёленнёе въ этомъ смыслё говоритъ только одинъ Чернявскій: «Церковь въ каменной пещерё квадратная въ 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> сажени, съ престоломъ, выдёланнымъ въ скалё». <sup>3</sup>) Это свидётельство дано, къ сожалёнію, по прошествін почти шестидесяти лётъ и въ глубокой старости автора (ему было тогда 83 года); мы ниже увидимъ, что авторъ, ошибся и въ мёрахъ, да и въ самомъ существё своего разсказа, такъ что и его нельзя понимать въ буквальномъ смыслё.

Есть еще свидѣтельство, хотя данное и не очевидцами, но, быть можеть, у нихъ заимствованное и оффиціальное: «монастырь заключалъ въ себѣ небольшую высѣченную въ скалѣ церковь». <sup>4</sup>)

Болье никакихъ подобныхъ свидетельствъ не имъется, но, казалось бы, и этихъ довольно. Читатель, впрочемъ, сейчасъ увидить, что всъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Путешествіе Ея Императоронаго Величества въ полуденный край Россіи, СПБ. 1786 стр. 76. (Црвл. V).

<sup>)</sup> Guthrie, A. tour performed in the years 1795-90 etc. "London., 1802, 104-106. (CM. UPEL X).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Чернявскій, Баланлавскій монастырь, фельет. Од. Въст. 1850 № 50 (пр. XXXVII).

<sup>•)</sup> Статистинесное обезръне Сезастополя за 1839 годъ, Н. Мин. Внутр. Дълъ. 1840. № 8, стр. 270 (прилом. XXXIV)

эти показанія невѣрны и что настоящій случай только лишній разь подтверждаеть, съ какою осторожностью надо относиться къ сообщеніямъ такъ называемыхъ очевидцевъ, о которыхъ прежде всего приходится справляться, способны ли они были видѣть, какъ слѣдуеть и именно то, что надобно; эти качества не такъ часто встрѣчаются, какъ кажется.

По настоящему вопросу мы имѣемъ, кромѣ названныхъ, еще очень много описаній первобытнаго состоянія нашего монастыря; и вотъ оказывается, что тоже очевидцы: Палласъ, Кларкъ, Сумароковъ, Кастельно. Рёльи, Измайловъ, Венцель, Броневскій, описывая Георгіевскій монастырь, ни однимъ словомъ не обмолвились о пещерномъ характерѣ его церкви, а всѣ они на это обстоятельство обращали большое внимание, настоятельно указывая пещерныя церкви вездъ, гдъ только онъ были и гдъ ихъ видъли эти путешественники. 1) Мало того Палласъ не только прямо указываеть на существование пещеръ естественныхъ въ нашемъ монастырѣ, но и прибавляетъ, что онѣ обращены, «однѣ въ монастырскія кельи, а другія въ курятники»; кажется, всего скорѣе упомянуть объ обращеніи пещеры въ церковь, если бы таковое было. Позднѣйшіе ученые и археологи Муравьевъ, Дюбуа, Мурзакевичъ, Аркасъ и многіе другіе, могшіе разспрашивать очевидцевь древней церкви, обращавшіе тоже особое вниманіе на пещерные храмы, ничего подобнаго не указывають по отношенію къ Георгіевскому монастырю. Но, и не зная, какая именно была церковь въ монастырѣ, можно утверждать, что она не могла быть такою пещерною, какъ мы привыкли понимать это слово вообще, а особенно въ Крыму, судя по сохранившимся, очень многимъ, пещернымъ церквамъ Инкермана, Мангупа, Черкесъ-Кермана и друг. Дѣло въ томъ, что пещерныя церкви могли строиться и строились только тамъ, гдѣ для того находился удобный матеріалъ; напр., у насъ въ Крыму, большія скалы плотнаго, мягкаго известняка, который легко обработывается и вмѣстѣ съ тѣмъ хорошо сопротивляется атмосфернымъ переминамъ, такъ что въ немъ скорие, проще и дешевле выдолбить помѣщенія, чѣмъ построить таковое, изъ того же, но наломаннаго камня, а затѣмъ и самое помѣщеніе оказывается безопаснѣе и долговѣчнѣе.<sup>2</sup>) Вотъ причина, и только она, не что иное, того что мы встрѣчаемъ въ Крыму

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлинные отзывы всёхъ этихъ писателей, ученыхъ и путешественинковъ см. приложения: IX, XIV, XI, XIX, XVIII, XII и XIII, VIII, XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Говорю о пещерныхъ храмахъ Бессарабіи, Крыма и Кавказа. Этотъ вопросъ не только вообще, но даже и для одного Крыма слишкомъ сложенъ, такъ что касаться его здёсь не приходится; одно для Крыма несомнёвно, позднее появленіе въ иемъ пещерныхъ церквей.

пещерныя церкви только тамъ, гдъ проходятъ гряды мъловыхъ скалъ (середина Крыма. отъ Инкермана до Карасу-базара) и ихъ не назападъ, югъ и востокъ Крыма, гдъ на крайнемъ ходимъ иныя образованія каменной породы, весьма твердой, не допускали вовсе попобныхъ сооруженій или ділали ихъ трудно исполнимыми и гораздо болье дорогими, чьмъ обычныя постройки. Между тьмъ, именно на этихъ окраинахъ Крыма, гдѣ лежатъ Херсонесъ, весь Южный берегъ, Судакъ, Өеодосія, весь Боспоръ, всегда и всего болье была развита жизнь гражданская и духовная; христіанство здѣсь начиналось, отсюда и распространялось внутрь страны; это были мѣста наиболѣе богатыя и въ нихъ сохранилось всего болѣе слѣдовъ всякихъ древностей, въ томъ числь и христіанскихъ, лишь пещерныя церкви безусловно отсутствують или имѣю; ъ особый характеръ приспособленія естественныхъ пещеръ къ богослуженію. Къ этимъ мѣстностямъ принадлежить и Георгіевскій монастырь, такъ какъ его скалы вверху состоять изъ грубаго неоднороднаго, твердаго, такъ называемаго степного известняка, того же, что и въ Херсонесѣ или вокругъ Севастополя (геологи его называють оолитовымъ по структурв и Сарматскимъ по мъсту и времени образованія); лежитъ этоть камень въ прослойкахъ различной крѣпости, съ проростями глины и песка, что и дълаетъ его негоднымъ для пещерныхъ сооружений, темъ более, что онъ твердъ более, чемъ нужно. Въ этихъ скалахъ попадаются, мѣстами, естественныя пещеры всегда открытыя съ лица, часто приспособляемыя для разной житейской потребы, а иногда даже и для жилья; были и есть таковыя и въ Георгіевскомъ монастырѣ, но вообще изъ всего сказаннаго следуеть, что здесь нельзя встретить настоящей пещерной церкви. <sup>1</sup>) Какъ же согласить, однако, эти разсужденія и молчаніе всіхъ приводимыхъ выше авторовъ съ показаніемъ нікоторыхъ? Да, весьма просто. Старая церковь была прислонена или частью врыта въ гору, такъ что одна ея сторона, алтарная, а, быть можеть, и весь алтарь, были самою скалою, но три другія стороны церкви были въ видѣ обыкновенныхъ каменныхъ стѣнъ; покрыто все было тоже обыкновенною черепичною крышею. Такое сооружение мы, теперь, конечно, не назовемъ пещернымъ, не назвалъ его такъ и никто изъ главныхъ путешественниковъ; только алтарь въ скалъ далъ къ тому поводъ нъкоторымъ. Чтобы читатель не подумалъ, что я тоже пустился въ вымыслы оть собственнаго разума, привожу и доказательства сказаннаго выше.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лѣтонъ 1908 года случайно открыта естественная пещера, приспособленная для церкви; я опишу ее далве.

Послѣдній, изъ числа писавшихъ, видѣвшій эту церковь былъ Броневскій, образованный, много видавшій, путешествовавшій и плававшій, морской офицеръ; онъ говоритъ: «небольшая церковь прилѣпленная къ горѣ» и далѣе «древняя церковь... находившаяся во впадинѣ горы.» <sup>1</sup>).

Надобно ли указывать, что такихъ выраженій не возможно примѣнить къ пещерной церкви. Неизвѣстный путешественникъ 1805 года, долго прожившій въ монастырѣ, говѣлъ тамъ и причащался, а въ письмѣ своемъ къ неназванному архіепископу, только и нашелъ сказать: «мѣстоположеніе диковинное, монастырь малый и скудный».<sup>2</sup>) Затѣмъ, сохранилось, нѣсколько старинныхъ видовъ Георгіевскаго монастыря (о нихъ далѣе) конца прошлаго и начала нынѣшняго вѣковъ, на которыхъ ясно видно, что древняя церковь была именно такая, какъ я описалъ выше,

Мнимый алтарь, небывалой пещерной церкви, показывають теперь въ полугоръ, сажени на три выше той площадки, на которой стоитъ теперешняя церковь св. Георгія, но точно изв'єстно, что уничтоженная древняя церковь стояла именно на этой послъдней площадкъ, а не выше ся. Образовать площадки на крутомъ склон'в горы не легко и таковая была встарь одна и очень небольшая: «уступъ сей шириною не болѣе 3-хъ, а въ длину саженъ на 15», на немъ и всѣ постройки, какъ говорить очевидецъ, 1786 года, и другого уступа или площадки не было. <sup>3</sup>) Въ числѣ этихъ построекъ была и церковь, а къ ней вплотную примыкала трапеза и кельи. Изъ всего этого устройства уничтожена была только одна церковь, потому что пожелали расчистить мѣсто вокругь новой большой, которую по твенотв маста построили туть же, рядомъ съ старой. Арх. Никонъ, причину уничтожения старой церкви видить въ томъ, что «вся часть скалы, гдѣ устроена была церковь, отдѣлилась отъ гряды горъ и сдѣлала наклонность со ската къ морю, а потому немедленно (это невърно) было приступлено къ разобранію пещерной церкви и къ устройству, на томъ самомъ мѣстѣ (и это невърно) новой церкви». 4) Это соображение явилось уже тогда, когда послъ

\*) Никонъ, ор. с., стр. 12.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Броневсиій, Списаніе юмнаго берега Тавриды вь 1815 г., стр. 24—2" (см. прил. ХХУ). <sup>3</sup>) Перечень письма 1805 года изъ Севастополя, Другъ Юисшества, 1812, стр. 69—75 (см. прил. ХІХ). Этотъ путешественникъ безъ сомивнія Лопухнич, который въ своихъ, тогда же писанныхъ запискахъ (1805 г.) такъ говоритъ о нашемъ могастырѣ; , На страстной недтат говтать и пріобщался въ Егорьевскомъ монастырѣ, котораго мѣсто есть самая скрытая страшными романтическими скалами пустыня на великолѣпнъйшемъ берегу Чернаго моря". Ничего болте го нашемъ дажо и этотъ высокообразованный дѣятель, бывшій тогда въ Крыму предс. комиссіи по разбору земельныхъ далъ (Вѣст. Всем. Ист. 1900, № 5, стр. 118).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Путешествіе Ея Имп. Вел., СПБ., 1786, с. 75 (прилож. V.)

приходилось оправдываться въ уничтоженіи древняго храма; по крайней мѣрѣ еще недавно кусокъ старой церкви былъ на мѣстѣ, и никакой наклонности скала не обнаруживала никогда, такъ что на ней тогда же рядомъ, вплотную къ старой, воздвигли новую церковь, понынѣ стоящую въ цѣлости.

Отсюда видно, что, во-первыхъ, уничтожена вся часть скалы съ примыкавшими къ ней постройками, сохранился только кусокъ одной ствны старой церкви; во вторыхъ, все это разбиралось, — выражение правильное для кладенныхъ ствнъ, но не применимое для скалы пещерной церкви, которую надо было ломать; это выражение не случайно неточное, потому что его же употребиль и другой авторь, еписк. Гермогенъ, говорящій о томъ же дълъ, какъ увидимъ далье. Церковь не немедленно разобрали, а прежде построили рядомъ, но не на томъ же мъств, другую; это точно засвидвтельствовано Броневскимъ, видввшимъ объ церкви вмъстъ въ 1815 году, да и само по себъ понятно, такъ какъ новую начали строить въ 1811 году, а освятили ее едва въ 1816 году, не могъ же монастырь пять лѣть быть безъ церкви. <sup>1</sup>) Разобрана тогда была только одна церковь, а примыкавшія къ ней и находившіяся съ нею на одномъ уровнъ кельи и трапеза уцълъли до нашихъ дней; въ этой старой транезь, впослъдстви, устроили церковь, во имя св. Димитрія Солунскаго, а я хорошо помню эту маленькую церковь, и, конечно, много найдется лицъ, помнящихъ ее дольше меня; мы можемъ въ точности указать, гдя и какая именно она была, въдь ее разобрали всего въ 1866 году.<sup>2</sup>) Эта церковь находилась влѣво, передъ самымъ входомъ въ теперешнюю Георгіевскую церковь, и оть нея еще и понынъ сохранилась задняя ствна, «прилвпленная» къ скалв, говоря точными словами Броневскаго. Впереди этой трапезы-церкви была маленькая,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Броневскій, ор. с., стр. 25, (прилож. XXIV) Съ такою подробною точностью описывая событія происшедшія тысячу и болѣе лѣть тому назадъ, въ монастырѣ не знали и не знаютъ, въ которомъ году осващена новая церковь, хотя это и случилось (для арх. Никона) всего около полувѣка тому назадъ. О. Родіоновъ (ор. с., стр. 215) рѣшительно говоритъ, что церковь освящена въ 1814 году; арх. Никонь полягветъ «по устному преданію старожиловъ», что это случилось въ 1814 или 1815 году (ор. с., стр. 215) могу увѣрить, что въ 1815 году, въ маѣ мѣсяцѣ, эта церковь еще только заканчивалась (Броневскій, ор. с., стр 25) и слѣдовательно была освящена не ранѣе конца 1815 года, а всего вѣроятнѣе въ началѣ 1816 года (думается въ день св. Георгія), какъ то видно изъ вышеупомянутаго «Статистич. спис. Севаст.», гдѣ говорится, что пещерная церковь существовала до 1816 года (ок. прилож. XXXIII). Есть показаніе одного нѣмецкаго журнала неизвѣстно откуда почерпнутое, что новая церковь построеня только въ 1819 году: что едва.-и вѣроятно, (Das Kloster des heil. Georg auf d. кгім, Мад. f. d Liter d. Auèl.-1855, № 42, S. 167). <sup>3</sup>. Родіоновъ ов. с., стр: 216, прин. Думается мнѣ, что иконостасъ этой церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>). Родіоновъ, ор. с., стр. 216, прим. Думается мий, что иконостасъ этой церкви, хотя и не зяключаль въ себе чего либо бывшаго до прихода русскихъ, какъ увидимъ далес, но все же могъ бы служить образчивомъ нашихъ походныхъ церквей конца прошлаго века; желательно бы знать не уцёлёло ли отъ него что либо.

ветхая, деревянная галлерея, съ крылечкомъ, всъмъ намъ памятная; воть эта галлерейка именно и вела прямо изъ транезы въ старую, разобранную церковь, алтарь которой, да и вся она находились туть же внизу. 1) Вся старая церковь была разобрана цыликомъ и открывшаяся посль того часть горы сръзана и подкрыплена стыночкою, составившею проходъ между горою и новою церковью. О. Лебединцевъ, самъ XODOшо знавшій монастырь передь крымской войной, говорить, со словъ Чернявскаго, знавшаго монастырь съ 1792 года: «пещера эта (т. е. церковнаго алтаря) находилась по левую сторону нынешней Георгіевской церкви и упразднена вслѣдствіе расчистки прохода между скадой и церковью». <sup>2</sup>) Отъ древней церкви, до самаго послѣдняго времени сохранялась нижняя часть стёночки ея лёвой стороны, сложенная на особомъ красноватомъ растворѣ (известь съ пескомъ и толченымъ кирпичемъ-цемянкой); для знакомаго съ древнею церковною архитектурою въ Крыму такая техника служить несомнѣннымъ доказательствомъ во первыхъ того, что это остатокъ именно церкви, а не чего либо иного, а во вторыхъ того, что эта церковь имѣла, какъ указано выше, обыкновенныя каменныя стѣны, а не была пещерною. Лумаю, что раскопки. сделанныя въ указываемомъ меств, могли бы обнаружить остатки древнихъ стбнъ или фундаментовъ. Послѣдніе видимые камни древней перкви истреблены безъ остатка только недавно, когда сдѣлали снизу лвстницу къ выдуманной пещерной церкви.

Все сказанное относительно мѣстоположенія древней церкви усматривается и на старинныхъ рисункахъ, сдѣланныхъ ранѣе разрушенія древней церкви, о которыхъ подробнѣе будетъ сказано далѣе. Первый по времени изъ путешествія Уорслея въ 1786 г.<sup>3</sup>); второй 1787 года русскаго художника Иванова; <sup>4</sup>) два находятся у Палласа <sup>5</sup>); одинъ грубый и малопохожій у Сумарокова; <sup>6</sup>) наконецъ еще одинъ, самый большой и лучшій, вполнѣ выясняющій все дѣло, находится въ очень рѣдкомъ альбомѣ Кюгельхена.<sup>7</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Маленькая церковь соединенная врытымъ ходомъ съ большею трапезою», очень маленькая церковь и сообщающаяся съ нею большая трапеза», вотъ слова Палласа и Кастельно, (см. прилож. 1Х и XIX).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лебединцевъ, ор., с. стр. 48, прил. XLII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Museum Worsleyanum, London 1794, vol. II, 111.

<sup>\*)</sup> Альбомъ рисунковъ хранится въ Эрмитажъ, книга 3, № 186, рис. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pallas, Bemerk. auf eine Reise etc., Leipz. 1801 T. II, puc. 7 n виньетия 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Сумароковъ, Досуги Крымскаго суд<sup>ь</sup>и., СПБ. 1803, т. І. рнс. 19.

<sup>7)</sup> Kúgelgen, Vues pittoresques de la Crimée, St. Petersb., 1827, pl. l.

Недавно я нашелъ еще три источника, не только вполнѣ и окончательно рѣшающіе этотъ вопросъ, такъ какъ я его объясняю, но и не подлежащіе никакому сомнѣнію.

Первый находится въ сборникъ документовъ архіеп. Гаврила. Когда Іовъ, еп. Өеодосійскій, по требованію синода въ 1793 году собиралъ разныя свъдънія о церквахъ и монастыряхъ въ Крыму, какъ говорено выше, то объ этой церкви въ своихъ черновыхъ замъткахъ онъ выразился такъ: «Въ Балаклавскомъ Георгіевскомъ монастыръ маленькая каменная надъ самымъ моремъ въ горъ». Онъ же о Бахчисарайской, дъйствительно пещерной, выражается совсъмъ иначе: «въ горъ каменной высъченная церковь.»<sup>1</sup>)

Затёмъ, въ подлинной вёдомости о нашемъ монастырё, представленной Святьйшему Синоду 30 ноября 1793 года, сказано: «церковь великомученника Георгія изъ дикаго камня малая».<sup>2</sup>)..

Наконецъ, третій источникъ указываетъ епископъ Гермогенъ (бывшій Таврическій). Вотъ подлинныя слова преосвященнаго: «Изъ монастырскихъ описей 1808 и 1810 г. видно, что древняя Георгіевская церковь, по ветхости разобранная, была очень мала—11 арш. длины и  $6^{1}/_{2}$  арш. высоты (т. е. ширины, конечно) и что половина ея алтаря была въ натуральномъ грунтъ скалы, а прочія стъны церкви сложены были изъ тесанныхъ плитъ на извести.» <sup>3</sup>) Лучше и точнъе этого описанія не придумать.

Отсюда слѣдуетъ, что всѣ вымыслы о нахожденіи пецерной церкви не могутъ объясняться даже неполнотою или неимѣніемъ свѣдѣній въ самомъ монастырѣ, гдѣ есть старыя описи, и что въ свидѣтельствѣ очевидцевъ, въ томъ числѣ и Чернявскаго, не всякое лыко въ строку,

Надъ древнею церковью и постройками монастыря были, по словамъ Палласа, нависшія скалы, угрожавшія паденіемъ; подъ этими скалами находились различныя пещеры, обращенныя, частью въ кельи, а частью въ курятники; <sup>4</sup>) туть же росли и фиговыя деревья. Все это вполнѣ точно такъ было и до самыхъ послѣднихъ дней. Совершенно тоже говоритъ и Муравьевъ, указывая на эти пещеры, какъ на лежащія «надъ» кельями и значитъ надъ бывшею древнею церковью. <sup>5</sup>) Надумавъ праздновать выдуманное тысячелѣтіе, сочли благовременнымъ от-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гавріилъ, Сборинвъ документовъ, I, листъ 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Смотр. Вѣдоность, приложение VI.

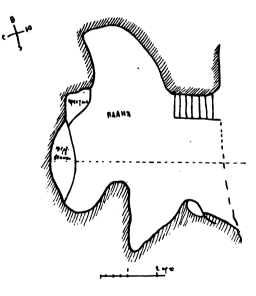
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гериогенъ, еп., Таврич. епархія, Псковъ 1887, стр. 470.

<sup>•)</sup> Pallas, ор. с., стр. 91 (см. прилож. IX).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Муравьевъ, ор. с., стр. 85 (см. прылож. XXVI).

крыть и никогда не существовавшую пещерную церковь. Увидъвъ сажени на три выше мъста истинной древней церкви и совсъмъ въ сторонъ отъ нея, одну изъ пещеръ, жилье или курятникъ, давно всъмъ намъ извъстную, именно се и приспособили подъ древнюю церковь <sup>1</sup>). Самъ по себъ этотъ вымыселъ, пожалуй, ничего особенно вреднаго не изоб\_ ражаетъ, бъда лишь въ томъ, что его автору не представились достаточно ясно вытекающія изъ него умозаключенія, по малой мъръ не удобныя для его предмъстниковъ по управлецію монастыремъ. Древнюю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ниваноръ, ор. с., стр. 17. До новъйшихъ приспособленій и передѣловъ это была очень маленькая пещера, открытая съ лица, образовавшаяся силами природы, безъ участія рукъ человѣческихъ. При расчисткъ ея, «приготовляясь къ торжеству», нашли остатки стъночки, сложенной на глинѣ, загораживяевшей пещеру снаружи и, подъ камнемъ, 75 молкихъ серебряныхъ «древнихъ монетъ, неизвѣстнаго происхожденія и времещи», прибавляетъ игум. Никандръ, но ни для кого, включая и его самого, не могло быть сомнѣнія въ томъ, что эти монеты не совсѣмъ неизвѣстны, такъ какь всѣ знали, что онѣ татарскія, послѣднихъ временъ ханства. Всего этого было слишкомъ недостаточно, даже и игум. Никандру, чтобы увидѣтъ здѣсь церковь, а погому пещеру стали приспособлять, расширяя се, подправляя въ ней впадины и уступы (якобы жертвенникъ и престолъ) и ступени для входа. Годомъ позже. рисунокъ этой подправленной пещерки далъ Струковъ, не только тоже видъвшій здѣсь древнюю церковь, но даже увѣрявшій, что она найдена по его указанію (Дѣло археолог. ком. о раскоп. Струкова, № 99, 1892 года, и тамъ же Рис. Струкова II. 14). Этоть рисунокъ, по обычаю Струкова, тоже подправленый, вполив ясно показываетъ, не смотря на всѣ новѣйшія подтески, что это простѣйпая пещера, никогда и ни для чего не приспособлявшаяся, развѣ, что для какого либо жилья.



Будь это и въ самомъ дѣлѣ церковь, разумѣется нашли бы время въ теченіе тысячелѣтія, придать ей хоть сколько нибудьправильную фитуру, что мы и увидимъ въ только что раскопанной пещерѣ, дѣйствительно бывшей церковью.



церковь разобрали, а ся, будто бы целую, алтарную часть бросили, не только безъ призора или ограды, но даже безъ отмътки, обративъ ее въ глухое мъсто для загаживанія нечистотами людей и животныхъ, какъ было на моей памяти, съ самаго далекаго дътства. Это буд-TO то бы сдёлалъ управлявшій монастыремъ высокообразованный, перевидавшій весь свыть, старець-митрополить Хрисаноь, съ древнимь, многовѣковымъ алтаремъ, въ которомъ онъ самъ нѣсколько лѣтъ (съ 1810 по 1816 года) до того приносилъ безкровную жертву. Архіепископъ Іовъ (Екатер. и Таврич.), внимательно относившійся къ дѣлу, видъвшій древнюю церковь, еще бывши епископомъ Өеодосійскимъ, вновь посвтивъ монастырь, сдълалъ даже выговоръ за разобрание древней церкви, а покинутаго ея древняго алтаря не замѣтилъ и тяжкаго упущенія не поправиль. 1) Почти прямой преемникъ Хрисаноа, митрополитъ Агаоангель, вложившій душу въ нашь монастырь, истратившій тамъ болѣе сотни тысячъ рублей, оставилъ все въ томъ же видѣ.<sup>2</sup>) Возможно ли допустить подобное, а допустивъ, возможно ли придумать тягчайшій укорь даже мірянину, а тімь боліе духовнымь лицамь, столь высоко поставленнымъ. Считаю все это немыслимымъ и думаю, что одного этого соображения, безъ всякихъ вышенриведенныхъ доказательствъ. довольно, чтобы твердо и рѣшительно утверждать, что древняя церковь вовсе не тамъ была, гдв се нынъ показывають, и что она разобрава или засыпана, вся безь остатка, кромѣ нѣсколькихъ камней. Можно смѣло върить и даже твердо знать, что, если бы ея алтарь оставался цълымъ и на виду, то онъ непремѣнно былъ бы огороженъ, укрытъ и отмѣчень. За разобрание древней церкви, какъ только что говорено, митрополиту Хрисаноу, въ свое время, былъ сдъланъ строгій выговоене, быть можеть даже не совсъмъ заслуженный; какъ бы то ни было, не намъ увеличивать тяжесть этого выговора неудачными выдумками, обидными для памяти митрополитовъ Хрисаноа и Агаоангела, истициыхъ благодвтелей и зиждителей монастыря.

Я кончилъ съ вымыслами, подавившими старый монастырь, въ честь и память котораго я и взялся за такое тяжелое и неблагодарное дѣло. Охотно вѣрю, что всѣ новѣйшіе вымыслы сдѣланы съ самыми благими намѣреніями, но для насъ цѣль не оправдываеть средствъ; къ тому же и выдумывать вѣдь надобно не иначе, какъ съ большимъ зна



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лебединцевъ, ор. с., стр. 48, прил. XLII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О работахъ и дъятельности митрополита Агаззангела см. прилож. XXXVII. ст. Чериявскаго,

ніемъ и ловкостью, до которыхъ намъ куда какъ далеко, къ счастью; поэтому не удивительно, что благія, но совершенно не умѣло сдѣланныя вылумки. легко п ознаются и приводять къ нежелательнымъ заключеніямъ. Вымыселъ тысячилітія кажется только смішнымъ, но ero смѣхотворность перенесена на высокопочтенную память епископа Амвросія и митрополита Евгенія; изобрѣтеніе ставропигіи монастыря, какъ бы случайная обмолвка, не болѣе, но она равносильна укору іерарха Готеіи и Кафы, честнѣйшаго посдѣдняго И добрѣйшаго человѣка, чуть не въ грабежѣ; открытіе выдуманнаго алтаря никогда небывалой пещерной церкви, пожалуй, не что иное, какъ археологическая ошибка, но она становится тягчайшимъ оскорбленіемъ памяти митрополитовъ Хрисаноа и Агавангела и архіенископа Іова. Всѣ эти іерархи давно въ могилахъ, взваливать на нихъ можно. что угодно, пусть же хотя мой голось встанеть въ ихъ защиту, а дивная. Богомъ данная, красота Георгіевскаго монастыря не будеть подавлена вымыслами.



## Дъйствительность.

Выше говорено о томъ, чего не было въ нашемъ монастырѣ, при этомъ само собою отчасти выяснилось истинное положение вещей, но этой стороны вопроса я касался мало, поэтому и полагаю, что настоящее изслѣдованіе полезно распространить на то, что дѣйствительно быдо или что можно хотя бы предполагать, но съ нѣкоторымъ вѣроятіемъ; бывшее и предполагаемое я понимаю только такое, которое основано на достойныхъ вѣры и невыдуманныхъ источникахъ. Если обратить внимание на всѣ вымыслы и часто совершенную нельпость писаннаго о нашемъ монастырѣ, сейчасъ же можно замѣтить, что все этоявляется последствиемъ не одного только невежества, но также и незнакомства съ настоящими источниками, которые оказываются не только неизвъстными, но и недоступными простымъ не ученымъ, изслъдователямъ этого мелкаго историко-археологическаго вопроса. Часть жедательныхъ источниковъ имѣется только въ иностранной литературѣ; еще болѣе между ними трудовъ рѣдкихъ или цѣнныхъ, а потому малодоступныхъ; многія, особенно журнальныя статьи, почти не находимы, твмъ болѣе въ провинціи <sup>1</sup>). Поэтому мнѣ казалось полезнымъ перепечатать въ приложении все мнѣ извѣстное въ литературѣ о Георгіевскомъ монастырь, носящее характерь положительнаго факта, впервые сообщеннаго. Не видълъ надобности передавать вздорные вымыслы, особенно послѣдняго времени, и ничего подобнаго не перепечатывалъ; даже правильныя соображенія я не привожу, если они не самостоятельны, а только повторяють ранбе сказанное или опираются на источники, приводимые мною въ подлинникъ; отсюда слъдуеть, что очень многія изъ хорошо мнѣ извѣстныхъ статей, не только не перепечатаны, но и не указаны. Не могу думать, что мнѣ извѣстно все и что не найдется чего либо, мною упущеннаго; за указание подобнаго буду премного благода-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ моемъ распоряжени очень большая библіотева по Крыму, и я всегда гот. въ предоставить ее желающимъ для серьезныхъ занятій.

ренъ. Приводя эти источники, я и самъ принимаю ихъ въ соображение. Иностранныя сочинения прилагаются съ переводами.

Обращаясь къ исторіи Георгіевскаго монастыря и желая находить въ ней только одну правду, не прійдется останавливаться на временахъ слишкомъ отдаленныхъ. Все то полубаснословіе, въ которомъ поминаются Тавры, Ифигенія съ Орестомъ, мысъ Пароеній и тому подобное ни малѣйшаго соотношенія не имѣеть даже съ той мѣстностью, на которой стоить монастырь, а тѣмъ болѣе съ нимъ самимъ; перечисленіе всего этого въ настоящемъ случаѣ совершенно праздная и безпочвенная болтовня, не имѣющая ни малѣйшаго интереса новизны или оригинальности, такъ какъ повторяется издавна и излишне часто; она не свидѣтельствуетъ и о начитанности авторовъ, потому что всегда перепечатывается не изъ подлинныхъ источниковъ. Во всемъ этомъ вздорѣ впрочемъ было и хорошее; эти пересказы дали поводъ Пушкину «думать стихами» и написать звучное, прелестное, вполнѣ достойное дивной мѣстности монастыря «Посланіе Чадаеву»:

> Къ чему холодныя сомнѣнья? Я вѣрю: здѣсь былъ грозный храмъ.

Не менье праздное занятіе подбирать всякія событія изъ временъ основанія и развитія греческихъ колоній въ Тавридь, а за тьмъ, въ связи съ этими колоніями, изъ исторіи Рима. Византін или даже Россіи; подобное можеть находить себъ мъсто въ описаніи жизни Херсонеса, но къ нашему монастырю также ни мальйшаго прямого отношенія не имъ́еть.

Иервое документальное свидѣтельство о Георгіевскомъ монастырѣ оказывается только отъ конца XVI вѣка; оно представляетъ намъ монастырь уже извѣстнымъ и, вѣроятно, давно существующимъ. Когда же онъ основанъ? На этотъ вопросъ нельзя дать точнаго отвѣта, а возможны лишь нѣкоторыя догадки, но прежде, чѣмъ я ихъ представлю, напомню, какъ рѣшали этотъ вопросъ донынѣ. Исключивъ тѣ монастырскіе вымыслы, о которыхъ предовольно говорено выше, ничего и никѣмъ не было высказано опредѣленнаго. «Время основанія неизвѣстно», вотъ можно сказать, общее всѣмъ рѣшеніе, начиная съ того разслѣдованія, которое было сдѣлано Святѣйшимъ Синодомъ еще въ прошломъ вѣкѣ и о которомъ уже разсказано; такъ же говорятъ и всѣ болѣе или

менье оффиціальныя указанія; 1) большинство другихъ просто молчить. очевидно подразумѣвая тоже самое.<sup>2</sup>) Сумароковъ (только въ 1-мъ, менъе подробномъ и освъдомленномъ путешествии, въ «Досугахъ» онъ этого не повторясть) и оть него взявшіе «описаніе монастырей» vB<sub>-</sub>Pряють бездоказательно, что монастырь, «современный древностью Херсонесу», что равносильно мнѣнію монастырскаго плотника, такъ какъ Херсонесъ основанъ гораздо ранѣе христіанства и, въ сущности, ничего не опредѣляетъ, 3) Одинъ Броневскій и у него заимствовавшій Свиньинъ, говорять: «существуетъ около 1000 лѣть», но туть же прибавляють «и есть первый христіанскій храмь, построенный въ Крыму»; 4) ясно, что тысяча лётъ здёсь просто значать много лётъ, но ничего опредѣленнаго въ численномъ смыслѣ не заключають, да и никакого источника авторомъ не могло быть указано для оправданія его фантастической хронологии. Мильнеръ предполагаеть монастырь основаннымъ въ Х вѣкѣ. будто бы тѣми монахами, которые бѣжали, не желая подчиниться ереси Фотія; все это говорится, конечно, безъ указанія источниковъ, да и простого смысла въ себѣ не заключаетъ. 5) Наконецъ, одинъ неизвъстный авторъ, но со словъ митрополита Хрисаноа, настоятеля и возобновителя монастыря, говорить, что онъ построенъ еще во время татаръ (значитъ позже XIII вѣка), но это соображеніе, столь мало опредѣленное, рѣшительно ни на чемъ не основано, хотя и наиболье достовърно. 6) Какъ видимъ въ монастыръ и при митр. Хрисаноъ (начало XIX въка) никакихъ о немъ преданій не существовало.

Итакъ, писанныя свидѣтельства не говорятъ ничего, но въ археологіи не рѣдко бываетъ, что камни говорятъ куда больше и яснѣе людей; къ сожалѣнію, въ настоящемъ случаѣ нѣтъ и камней, а это по истинѣ изумительно. Монастырь занимаетъ едва ли не лучшее мѣсто, не только по красотѣ, но и по удобствамъ культуры, во всемъ округѣ Херсонеса. Въ этой сухой мѣстности, гдѣ искони гоняются за каждою каплею воды, довольно одного превосходнаго монастырскаго родника, чтобы оправдать мои слова Изъ этого великолѣпнаго мѣста только од-

•) О мъстопол Баланл. Георг. мон., прилож. XXV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ратшинъ, Стат. Обозрън. Севаот., Афанасьевъ, Лебединцевъ, прилож. XXII, XXXIV XLI, XLII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Паляась, Гутри, Измайловь, Клариъ, Рольи, Разныя опиоанія. Муравьевъ, Герановъ. Ляйель, Дмонсъ, Вебстеръ, Дюбуя, Демидовъ, Гомеръ де Гель, Мурзаневичъ; прилом. IX, X, XII—XIII, XIV. XVIII, XXI, XXII, XXIII, XXVI, XXVII, XXVIII, XXIX. XXXI, XXXII, XXXII, XXXVI, XXXVI,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сумаровсвъ, прил. XI.

<sup>\*)</sup> Броневскій, Свиньинъ, прилож. XXIV, XXX.

<sup>\*)</sup> Milner, The Crimes its anc. and. mod. history, London, 1855, 307 (прилож. XL)

ни наши пришельцы, съверяне монахи, ничего не умъють сдълать и держать его въ видѣ одичалаго пустыря, зря выпуская воду, тогда какъ еще въ прошломъ и началѣ этого вѣка, пока монахами были греки. весь склонъ горы вверху былъ подъ огородами, садами и виноградниками, на что усиленно указывають всё путешественники 1). Безъ сомнѣнія, это мѣсто, задолго до появленія монастыря, было занято культурой, а стало быть и поселеніемъ, віроятно, довольно значительнымъ и сравнительно богатымъ. Несмотря на всё эти вероятныя соображенія, на мѣстѣ Георгіевскаго монастыря нѣть и не было никакихъ древнихъ развалинъ: это не легко объясняется, но върно. Есть развалины въ двухъ трехъ верстахъ, но это нѣчто совсѣмъ особенное, а въ самомъ монастырѣ кое-что найденное оказывается совершенно ничтожнымъ, находкахъ такъ много говорили, что надо на нихъ котя объ этихъ н фсколько остановиться.

Если хорошенько прочесть и сравнить показанія разныхъ авторовъ, то окажется, что навѣрно было находимо слѣдующее: колонна простого известковаго камня; плита (не колонна) съ греческою надписью будто бы 1175 года; другая плита съ однимъ только годомъ, 1747, греческими буквами<sup>2</sup>). Къ этому общеизвѣстному списку прибавлю маленькую капитель, хранящуюся въ Императорскомъ эрмитажѣ въ Петербургѣ<sup>3</sup>) и нѣсколько мраморныхъ обломковъ, видѣнныхъ Кларкомъ<sup>4</sup>). Все названное, кромѣ капители въ Эрмитажѣ, исчезло безслѣдно.

О колоннѣ Палласъ говорить, что она очень древняго происхожденія; не соображу, какое время онъ предполагаетъ подъ такимъ туманнымъ выраженіемъ и не думаю, чтобы онъ что либо понималъ вообще въ архитектурныхъ остаткахъ, а тѣмъ болѣе въ простомъ стержнѣ колонны безъ капители и, слѣдовательно, не заключающей въ себѣ рѣзкихъ признаковъ художественнаго стиля и времени. Колонна, судя по ея размѣрамъ (7 ф. 8<sup>1</sup>/<sub>2</sub> дюйм. дл. и 13 д. діаметр.), вѣроятно, византійско-христіанской эпохи, изъ какой-нибудь базилики, но болѣе опредѣленнаго ничего о ней нельзя сказать.

Капитель краснаго мрамора, не крымскаго, сложнаго ордера, I—II вѣка по Р. Х.; гдѣ и когда она найдена въ точности неизвѣстно, но

<sup>&#</sup>x27;) Паляасъ, Гутри, Нларкъ, прилож. IX, X. XIV, а также всё выше указанные рисунки.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ этихъ находкахъ говорятъ чуть не всв, укажу первыхъ: Pallas, ор. с., 91; Clarke, ор. с. 501; Сумарововъ, ор. с., I, 201; Геравовъ, ор. с., 35; арх. Никономъ все это безпощадно перепутано.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Древи. Босф. Кириер. Инпер. Эрм. (каталогъ), СПБ., 1886 г., стр. 19.

<sup>\*)</sup> Clarke, op. c., 501.

въ эрмитажномъ каталогѣ отмѣчена идущею изъ нашего монастыря; размѣры ея такъ незначительны (около фута въ діаметрѣ), что едва ли можно допустить принадлежность капители какому либо языческому храму; скорѣе можно думать, что она идеть отъ мелкаго частнаго зданія или надмогильнаго памятника. У нея обдѣлана только одна сторона: стало быть колонна подъ нею была частью задѣлана въ стѣну, а не свободно стояла.

Иужно ли говорить, что эти ничтожныя и совершенно случайныя архитектурныя находки ровно ничего не значать и даже, всего вброятнье, были завезены въ монастырь просто, какъ обломки, въ самыя позднѣйшія времена, скорѣе всего изъ развалинъ Херсонеса; таковы же и кое какіе обломки мрамора, видьнные, но не опредъленные Кларкомъ. О надписи съ 1175 годомъ говорено выше. Плита съ этою надписью была задѣлана по словамъ. Сумарокова, въ монастырской оградѣ и до сихъ поръ мы знали о ней только по единственному, явно невѣрному, списку данному, тѣмъ же Сумароковымъ, по которому нельзя было понять ея содержанія; 1) такой извістный ученый и знатокь этого діла, какъ В. В. Латышевъ, не нашелъ возможнымъ дать къ ней какое либо поясненіе<sup>2</sup>). Несомнѣнно было только, что годъ этой надписи, 1175, невозможенъ, такъ какъ въ XII вѣкѣ, въ Крыму, онъ не могъ быть такъ написанъ; уже и Кеппенъ замътилъ, что въ это время годъ писался отъ сотворенія міра, а не отъ Рождества Христова; прибавлю, что въ это время онъ могъ быть написанъ только греческими буквами, а никакь не арабскими цифрами; стало быть эта надпись должна быть гораздо позднѣе XII вѣка. Тогда же Кеппенъ указывалъ, что она упоминаеть о томъ самомъ Гервасіи Сумельскомъ, который вырубилъ надъ входомъ въ церковь деревни Стиля тоже надпись, о посъщении ея въ 1754, 1760 и 1765 годахъ. <sup>3</sup>) Изъ вышеупомянутаго дъла Святъйшаго Синода мы можемъ извлечь гораздо болѣе подробныя свѣдѣнія, не оставляющія сомнѣнія въ правильности догадокъ Кеппена. Преосв. Іовъ, узнавъ о существовании въ монастырћ надписи, посылалъ нарочнаго и затѣмъ доносилъ Святѣйшему Синоду, что «камень находится въ стѣнѣ церковной (а не въ оградѣ) возлѣ дверей, на которомъ бывшая щекатура въ іюлѣ мѣсяцѣ сего 1794 года обвалилась и на немъ стали видны слова какія жъ именно... представляю». Надпись списана видимо



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сумароковъ, ор. с., т. I, 202.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Латышевъ, Сборн. греч. надп. христ. врем., 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кеппенъ, Крымскій сборникъ, 16—17; Сборникъ рукописей арх. Гавріила, т. 11. въд. 53, деревия Стипя; Латышевъ, Сборникъ греч. надп., 36—37.

очень старательно и по толкованію тогдашняго синодскаго переводчика значить: «Памятникъ. Предадеся земли Гервасій Іеромонахъ Сумеліоти. Сдѣланный отъ Евгенія Іеремонаха». На камнѣ былъ, дѣйствительно. вырѣзанъ слѣва 1175 годъ, но справа 1760 и не можетъ быть ни малѣйшаго сомнѣнія въ томъ, что и слѣва надо читать 1775 годъ- просто недорѣзали черточки вверху единицы сотенъ. В. В. Латышевъ вновь напечаталъ эту надпись по переданному ему мною синодскому списку. сопроводивъ все это учеными коментаріями; онъ не признаеть правильности перевода прошлаго въка и не находить возможнымъ дать иной <sup>1</sup>). Наиболѣе вѣроятно, однако, что синодскій переводчикъ-грекъ, давая не просто буквальный, а такъ сказать объяснительный переводъ, достаточно понималъ смыслъ современныхъ и родственныхъ ему надгробій и что наша надпись только и можеть быть надмогильною, --- «памятникъ», какъ пояснилъ переводчикъ, того самаго Гервасія Сумельскаго, который во второй половинѣ прошлаго вѣка ѣздилъ по Крыму и между 1760 и 1775 годами быль въ нашемъ монастырь, гдъ скончался и погребенъ въ 1775 году<sup>2</sup>). Плита съ надписью исчезла изъ монастыря, вёроятно, при разломкѣ древней церкви, неизвѣстно куда; она была очень небольшая, всего около 13 вершковъ длиною и 8 ши-

<sup>1</sup>) Латышевъ, Замѣч. въ хриот. надпис. изъ Крыма, Зап. Од. Общ. Мот. и Др., т. XXI, отр. 225.

<sup>3</sup>) Монастырь Сумела (Σουμελά), т. е. б είς то Мела находится на горѣ Мела (Черная), близъ г. Трапезунда, въ 10—12 часахъ пути (около 40 версть). Главный храмъ въ немъ во вия Успенія Пресватой Богородицы. Этоть монастирь (Εύαγγελίδης, 'Ιστορία τῆς Ποντικῆς Τραπεζοῦντος, 28) основанъ, въ 386 г. двумя авинянами Варнавою в Софроніемъ, послѣдовавшими за чудотворною яконою Богородицы, писанной евангел. Лукою, указавшей имъ путь отъ Авинъ и мѣсто пустыпножительства. Чудотворная икона Одигитріи (Путеводительницы) и понынѣ находится въ Сумельскомъ монастырѣ, который поэтому издревле пользуется большою извѣстностью во всей странѣ, и не только въ православномъ, но и въ магометанскомъ наседеніи; церковь празднуетъ этому образу 18-го августа (Носолаповъ, Мѣояцес. 387).

церковь празднуеть этому образу 18-го августа (Иссолаповъ, Мъсяцес. 387). Разсказываютъ, что этому монастырю, благодаря особому случаю, покровительствоваль одниъ изъ султановъ турецкихъ, давъ разныя льготы и снабдивъ большими средствами; вотъ какъ будто, было дъло. Однажды, нѣкій султанъ, путешествуя и остановившись на ночлегъ въ монастырѣ, другіе говорятъ заблудавшись на охотѣ, вздумалъ подробно его осмотрѣть, а при отъёздѣ, принимая отъ настоителя въ даръ драгоцѣнный умывальникъ, принадлежавшій еще одному изъ Комненовъ, спроситъ о причинѣ замѣченнаго имъ благоустройства монастыря, не смотря на суровую, неблагопріятную м'стность. Настоятель отвѣчалъ совершенно въ восточномъ ввуск: «вечернее дѣло на утро не откладываемъ». Спустя нѣкоторое время, тотъ же султанъ, на военномъ совѣтѣ, собранномъ передъ большою битвою, изъ тѣхъ, что рѣшаютъ судьбы царствъ, склонился въ инѣнію своихъ визирей и отложилъ начало сраженія до другого дня въ вяду крайней усталости войскъ, подходившихъ въ ночлегу послѣ тяжелог изода. Монастырскій умывальникъ, внесенный для омовенія въ концѣ совѣщанія вдругъ напомнилъ изреченіе монаха и султанъ, тутъ же, отмѣнивъ рѣшеніе совѣта и не давъ вядохнуть устанымъ, ронщущимъ войскамъ. повелъ изъ лично въ жестокій бой, выигралъ его и широкими щедротами отблагодарилъ монастырь. Въ этомъ преданіи дѣло идетъ, повидимому, о султанѣ Селимѣ 1, который еще

Въ этонъ преданін діло идетъ, повидимому, о султанѣ Селникі I, который еще при отці своемъ Баяветь II быль губернаторомъ Трапезунта (его и называютъ, напр. Арсеній, Літопись цери. соб., 587), а затімъ, уже будучи султаномъ (1512—1520) выигралъ у персовъ въ августі 1514 года, знаменитое сраженіе подъ Чалдираномъ, різриною. Во всякомъ случаѣ, изъ этой надписи ничего нельзя извлечь касательно времени основанія нашего монастыря.

Камень съ однимъ 1747 годомъ греческими буквами, найденный мит. Хрисаноомъ при построеніи Георгіевской церкви, понятно, не имѣетъ никакого значенія <sup>1</sup>).

Итакъ, извѣстные до сихъ поръ камни тоже ничего не могутъ сказать по исторіи монастыря.

Нѣкоторые старые предметы, сохраняющиеся въ монастырской ризниць относительно новы, да и находятся въ монастырь только со времени покоренія Крыма; завезли ихъ сюда ть греческіе іерархи, которые болье полувька находили пріють въ нашемъ монастырь. Все что было въ древнемъ монастырѣ, «ризничныя вещи и образа всѣ безъизъятно», взяты митрополитомъ Игнатіемъ въ Маріуполь, какъ доносилъ Іовъ, разслѣдовавъ это дѣло по требованію Святьйшаго Синода, 10-го августа 1795 года, № 532. Даже антиминсь съ престола быль взять, а по его истребованіи Іовомъ оказалось, что онъ освященъ для всякаго мѣста тѣмъ же Игнатіемъ и всего 21-го ноября 1772 года. Этоть антиминсъ сохранился и до сихъ поръ, въ чемъ я убъдился совершенно случайно, осматривая Кіевскій музей Духовной Академіи. По розыскамъ оказалось, что антиминсъ, за упраздненіемъ Өеодосійской викарной епархіи, переходилъ вмѣстѣ съ ея архивомъ и, наконецъ, былъ переданъ изъ Екатеринослава, въ 1876 году, въ церковный музей при Кіевской Духовной Академіи, гдё и хранится, въ четвертой комнать, подь № 2702. Это единственный несомнѣнный предметь, принадлежавший монастырю до русскихъ временъ<sup>2</sup>). Къ сожалѣнію, присланный Іову

пившее участь всей Мессонотамін; начало этого сраженія дійствительно напоминаеть въ общемъ обстоятельства, указываемыя преданіемь. Эгимъ султаномъ перекрыта и крыша съ куполами и крестами на церкви Успенія Богородицы въ монастыръ. (См. Напиег, Hist. de l'Emp. Ottoman., IV, 103, 193).

') Геравовъ, ор. с.; прилож. XXVII.

<sup>3</sup>) Петровъ, Уназ. церк, арх. шуз. Ніевси. Дух. Анад., стр. 59 (для антиминса) и 205 № 160 (для евангелія, о которомъ см. дальше, прим. І-ое)



<sup>(</sup>См. Напшег, Hist. de l'Emp. Ottoman., IV, 103, 193). Крымъ, въ которомъ этотъ монастырь также высокопочитался, находился съничъ, повидамому, въ постоянномъ, сосъдскомъ общени; главный врымский монастырь, тоже съ церковью во имя Успения Богородицы въ Бахчисараѣ, былъ подража ніемъ Сумельскому п наша чудотворная икона, нынѣ Маріупольская, копія Малоалійской Путеводительницы, что подтверждають и старвиные разсказы приводимыо На кропнымъ (Пещерная скала, Таврич. Епарх. Вѣд., 1880, № 2,88), о происхождения иконы изъ Анатоліи. До сихъ поръ Сумела владѣетъ имуществами въ Крыму. куда и наѣзжаютъ его представители. Можьо думать, что всего скорѣе въ этомъ монастырѣ могутъ найтись источники для истори самаго глухого времени въ Крыму XIV-XVIII вѣковъ. Карауловъ, сочинившій всторическую повѣсть «беодора, владътельница древнейшей Сугдан» будто бы на точномъ основания рукописи Сумельскаго монастыря (стр. 4-6, 100), подъ именемъ монастыря Успенія Божіей Матери, безъ сомитьнія, разумѣлъ Сумельскій монастырь; онъ, вѣроятно, не все выдумалъ, а и въ дѣйствительности читалт, ини слышалт, что либо въ этомъ родѣ.

«реестръ» предметовъ взятыхъ изъ нашего монастыря, не былъ посланъ въ Святѣйшій Синодъ и я не могъ его розыскать, а надо думать, изъ него можно было бы получить нѣкоторое понятіе о томъ, чѣмъ былъ нашъ монастырь до прихода русскихъ<sup>1</sup>); этой любопытнѣйшей описи нѣтъ и въ бумагахъ митр. Гавріила; остается поискать ее въ Екатеринославѣ, въ старыхъ дѣлахъ Өеодосійской епархіи. Въ числѣ будто бы древнихъ предметовъ, имѣющихся въ монастырѣ, указываютъ картину (Благословеніе дѣтей Ноемъ), на которой помѣченъ 1081 годъ, но само собою разумѣется, что этотъ годъ надо читать просто 1801-мъ, какъ совершенно справедливо замѣтилъ еп. тавр. Гермогенъ<sup>2</sup>).

Ничтожество найденнаго или сбереженнаго въ монастырѣ пополнилось совершенно неожиданнымъ, случайнымъ открытіемъ, весной 1908 года. Много ниже старинной площадки монастыря, въ сторонѣ отъ нея, къ востоку, на очень крутомъ склонѣ горы, надумали монахи разровнять площадку для посадокъ; срѣзывая съ этой цѣлью крутой откосъ, они обнаружили верхъ естественной пещеры, а по расчисткѣ ея до низа оказалось, что пещера внутри довольно правильно обрублена, выровнена и была маленькой церковью. Въ ней отлично сохранились престолъ и передъ нимъ низкая алтарная преграда, вырубленные изъ самой скалы; на престолѣ примѣтны остатки желѣзныхъ пироновъ дающіе поводъ думать, что верхъ престола былъ покрытъ плитой твердаго камня, мо-

<sup>1</sup>) Дъло Святъйшаго Синода, № 41.

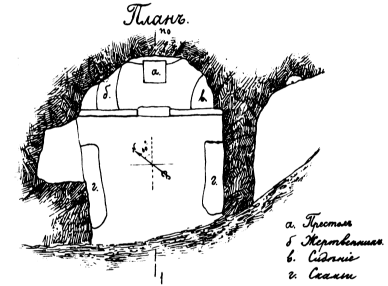
<sup>3</sup>) Герногенъ еп., Таврическая епархія, 47І. Остальные предметы. теперь сохранающіеся въ монастырской ризниців, описаны у Никона и въ другихъ монастырскихъ изданіяхъ; все это появилось въ монастырів уже въ русскія времена и ни какого интереса, въ смыслів настоящихъ замітокъ, не представляетъ.

Тереса, вы симсля настоящих замътокъ. не представляеть. Бывшее въ нашемъ монастырё греческое евангеліе, рёдкая полная рукопись X1 вика, сиасено отъ истребленія счастливой случайностью. Еп. тавриче кій Гурій, во время своего посёщенія монастыря (въ 1869 году), усмотрёлъ и извлекъ эту рукопись изъ груды разнаго рукописнаго и печатнаго хлама. предназначеннаго къ сожженію, поручивъ тому же достопамятному Никону (позае его бытія архимандритомъ) пересмотрёль все остальное. Никонъ донесь, что найденное евангеліе оказалось единственною кингою, а остальное годится, будто бы только на подтопку печей, куда и было обращено. Спасенная рукопись евангелія нынё хранится въ музет Кіенской Духовкой Академів, куда она была переслана еп. Гуріемъ. Жаль, конечно, что монастырь въ этотъ разъ лишился не выдуманной, а дъйствительно въ немъ бывшей «пебесной драгодённости», говоря словами Никона, но утёшительно хотя то, что въ музеё эта рукопись небавлена отъ мудрыхъ расперяженій новыхъ Никоновъ, которыхъ монастырю, по грѣхамъ нашимъ, видно не избыть. Подробности обо всемъ этомъ и о самой рукописн евангелія см. въ ст. Гречесное румолисное евангеліе, наход, въ бибя. Таврич. сешиаріи, Зап. Мип. Арх. Общ. нов. сер., т. 1, отр. 97 и далѣе. По принискамъ сдтланслучаѣ, несомиѣнно находилась въ немъ съ XI вѣка, но также несомиѣнно, что съ съ той поры по конецъ XVIII вѣка принадаемала не нашему монастырю, а какой то поры по конецъ XVIII вѣка принадаемала не нашему монастырю, а какой то поры по конецъ XVIII вѣка принадаемала не нашему монастырю, а какой то поры на камаными албаниами, когда очи переходили, въ 1783 году изъ Керчи и Феодосіи въ Балаклаву, такое предположене объясняеть, почему это евангеліе не попало въ Муріуполь вмёстѣ съ выселнодимися и забравшими все съ собой, до чиста, крымскими греками (см. выше). жеть быть мрамора. Лицо пещеры, а частью и ея бока, теперь открытыя, въ свое время конечно были задѣланы стѣночками изъ каменной кладки, отъ которыхъ теперь ничего не сохранилось и, кажется, даже и при раскопкахъ не было находимо. Въ связи съ церковью были по сторонамъ и другія пещеры, очевидно служившія жильемъ. Что именно обнаружено лучше словъ покажетъ сдѣланный мною чертежикъ; надобно только замѣтить, что на разрѣзѣ, по недосмотру, алтарная преграда показана, какъ бы сложенной изъ камня, тогда какъ она вырублена изъ материковой скалы, какъ указано выше.

Ири раскопкЪ, кажется, ничего не было найдено, по крайней мЪрЪ я ничего не видЪлъ; по виду открытаго также нельзя сказать чего либо опредЪленнаго о времени, къ которому возможно отнести

эту церковь. Слѣдуеть еще замѣтить, что направленіе алтаря и здѣсь, какъ

и вообще въ Херсонесѣ, на сѣверо - востокъ; хотя это и обусловливалось, отчасти, направленіемъ пещеры,



но все же примѣчательно.

Всего въроятнье, церковь была покинута вслъдствіе разрушенія и сплыванія скалы, вывьтривающейся на воздухъ; это соображеніе уже можеть отчасти сказать, что таковая церковь едва ли могла существовать долго; во всякомъ случаъ, она была покинута и забыта очень давно, такь что успъла совершенно заплыть и засыпаться землей безслъдно, въ такомъ видѣ она была уже при занятіи нами монастыря.

Раскопки вокругъ еще не закончены, и можетъ быть ихъ продолженіе показало бы что нибудь, почему и весьма желательно, чтобы это произвела Археологическая Коммиссія. Пока открытое служитъ указаніемъ, какими могли быть церкви въ скалахъ монастыря и всего лучше показываеть, до чего было невѣроятно считать церковью пещеру, изображенную на выше-

приведенномъ рисуночкъ Струкова.

Изъ всего вышесказаннаго относительно древностей монастыря, съ новымъ, открытіемъ включительно, какъ видно, тоже ничего нельзя извлечь для опредѣленія времени его основанія.

Paspras non 1.

Единственное свѣдѣніе, на которомъ можно построить нѣкоторыя

предположенія о времени сооруженія древней монастырской церкви, я нашелъ тамъ, гдѣ его, казалось, нельзя было встрѣтить, а именно на одномъ изъ вышеупомянутыхъ рисунковъ монастыря, сдѣланномъ Кюгельхеномъ. Видъ Георгіевскаго монастыря находится на первомъ листь тетради литографій крымскихъ видовъ этого художника, появившейся въ 1827 году. Поздній годъ этого изданія не имфеть решающаго значенія, такъ какъ на рисункѣ изображена только древняя церковь и вовсе не показана новая, начатая постройкой въ 1811 году, освященная въ 1816 и понынѣ существующая. Отсюда уже слѣдуеть, что Кюгельхенъ зарисовывалъ свой видъ ранте 1811 года, но такъ какъ опредъленіе здѣсь времени имѣетъ значеніе, то я и предпринялъ по этому вопросу нѣкоторые розыски. Оказалось, что о самомъ Кюгельхенѣ (Карлѣ) и его старшемъ брать (Герардь), оба извъстные художники-живописцы, появилось въ послѣднее время нѣсколько воспоминаній съ ихъ біографіями. Тамъ можно найти, что К. Кюгельхенъ путешествовалъ по Крыму въ теченіе 1803-6 годовъ и на щедрое пособіе Александра I, заготовиль боле 200 этюдовь 1). По этимь этюдамь имь же были сделаны, помѣченные 1824 годомъ, 40 листовъ великолѣпныхъ сепій тщательнъйшей работы, купленныхъ Государемъ и хранящихся въ Эрмитажѣ (старый № 10,301; размѣръ ихъ 42×32 см.) Какъ ни хороши эти сепіи, но характеръ ихъ почти исключительно живописный и для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Семья нъмециихъ художниковъ, Ист. Въст., 1906, Юль, 198.

познанія прошлаго Крыма, конечно, много более могли бы служить подлинные, первоначальные этюды сдѣланные на мѣстѣ, въ особенности неиспользованные для сепій и находящіеся, вѣроятно, у потомковъ художника. Обративъ часть своихъ этюдовъ въ законченные рисунки для Государя, художникъ тогда же задумалъ издать ихъ литографіей въ Парижѣ. Предполагалось напечатать 48 видовъ въ шести тетрадяхъ, но вышла только одна вышеуказанная въ восемь листовъ, съ однимъ листкомъ объясненій на французскомъ языкѣ, печатанная въ Петербургѣ, составляющая теперь большую библіографическую рѣдкость <sup>1</sup>). Объ этомъ изданіи предварялъ читателей Кеппенъ въ 1825 году, говоря, рисунки сдбланы «за двадцать леть передъ симъ», въ точности ЧТО этимъ подтверждая вышеуказанное время поъздки Кюгельхена въ Крымъ, за нъсколько лъть до разрушенія древней церкви Георгіевскаго монастыря<sup>2</sup>). Позже эти самые восемь видовъ Крыма были переизданы въ Москвь, очень плохой литографіей, тоже составляющей великую редкость; здесь хотя и говорится, что это переводь съ французскаго, но авторъ не названъ<sup>3</sup>). Сравнивая листы литографій съ Эрмитажными подлинниками можно, примѣтить кое-какія мелкія различія, однако ясно показывающія, что рисунки дѣлались не прямо на мѣстѣ, а по предварительнымъ этюдамъ и наброскамъ и въ этомъ согласуясь съ указаніями воспоминаній о художникъ. Сепін, конечно, лучше литографій, къ тому же послёднія хотя и очень рёдки, но все же изданы, а потому я прилагаю здёсь видь мопастыря точной фототипіей по сепіи Эрмитажа, лишь уменьшивь ее ровно вдвое.

Въ этомъ видѣ монастыря церковь оказывается изображенной съ такой, повидимому незначительной подробностью, которая говорить однако очень много. Эта церковь (крайнее справа зданіе) представлена съ крышей имѣющей приподнятую середину, совершенно также, какъ то должно быть въ церквахъ построенныхъ по типу базилики въ три корабля. Конечно, все это просто добросовѣстная и умѣлая передача видѣннаго, такъ какъ выдумать такую подробность и даже вмѣть о ея значеніи представленіе не могъ Кюгельхенъ. Однако, рисунокъ Палласа, указанный выше, иной; на немъ церковь представлена въ группѣ неопредѣленнаго очертанія обыкновенныхъ зданій, простой прямоугольной формы. Рисунокъ Палласа данъ въ 1794 году, т. е. ранѣе Кю-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kugelgen, Vues pittoresque de la Crimèe, St.-Petersb., pl. l.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Библіографическіе листы, 1825 года, № 14, стр. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Новое живописное путешествіе по Крыму въ восьми искусне литографированныхъ мартинахъ и т. д., 1833 г., Мосива.

гельхена и слёдовательно, какъ не мало вёроятно это, можно думать, что ко времени Кюгельхена древнюю церковь передёлали.

Къ разрѣшенію такого сомнѣнія указалъ мнь путь Я. И. Смирновъ, ему и приношу глубочайшую благодарность. Съ величайшею любезностью и предупредительностью онъ, зная, что я интересуюсь рисункомъ Кюгельхена, указалъ мнь подобный же, открытый имъ въ собраніи рисунковъ, принадлежавшихъ королю Станиславу Августу, находящихся въ библіотекѣ Академіи Художествъ <sup>1</sup>). На этомъ рисункѣ Георгіевскаго монастыря надписано, что это копія съ рисунка кавалера Уорслея и это имя направило мои розыски къ знаменитому изданію «Museum Worsleyanum», гдь и дъйствительно оказался превосходный видъ Георгіевскаго монастыря.

Это открытіе было такъ неожиданно и любопытно, что я всевозможными справками старался его выяснить. Благодаря величайшей предупредительности того же Я. И. Смирнова въ Петербургѣ и Е. И. Миннса въ Кембриджѣ, которымъ, по истинѣ не знаю, какъ и выразить мою глубочайшую благодарность, я былъ снабженъ всяческими, самыми подробными свѣдѣніями и рисунками. Изъ всего этого и иныхъ моихъ поисковъ оказалось вкратцѣ вотъ что.

Уорслей (sir Richard Worsley) богатый, знатный англичанинъ, предпринялъ въ 1785 году поъздку изъ Рима на востокъ. Въ Константинополъ, весной слъдующаго 1786 года, онъ встрътился съ своей соотечественницей, извъстной леди Кравенъ, только что прибывшей изъ Севастополя на русскомъ военномъ фрегатъ. Крымъ въ то время казался очень далекимъ, новымъ и привлекательнымъ, тъмъ болѣе, что туда-же ожидалась поъздка Екатерины и леди Кравенъ доставила возможность Уорслею проъхать туда на возвращающемся фрегатъ<sup>2</sup>), вмъстъ съ приглашеннымъ имъ изъ Рима спутникомъ, извъстнымъ художникомъ Ревлеемъ (William Reveley), рисовавшимъ всъ виды. Въ Крымъ они отправились 29-го мая 1786 года и пробыли тамъ, повидимому, не долго, но все же вывезли оттуда четыре превосходно сдъланныхъ вида (Георгіевскій монастырь, Өеодосія, Старый Крымъ и Балаклава). Изъ Крыма Уорслей отправился въ Москву и Петербургъ и затѣмъ, ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Портфель 176, № 382.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Craven, A journey through the Crimea, London, 1789, 214. Въ Крыму была съ 3 по 13 Апрѣли, 1786 года; 20 Апрѣля уже въ Перѣ. Ђздула въ Крымъ изъ Петербурга съ большими рекомендаціями Потембина и даже самой императрицы, какъ бы въ видѣ испытанія безопасности и удобносполнимости такого путешествія.

нечно, черезъ Варшаву, гдѣ и оставилъ копіи нѣсколькихъ своихъ рисунковъ Станиславу Августу, возвратился въ Римъ въ апрѣлѣ 1787 года <sup>1</sup>).

Описаніе всёхъ собранныхъ Уорслеемъ коллекцій, древностей и рисунковъ появилось вскорѣ въ роскошнѣйшемъ изданіи 1794 года. Появившись въ чрезвычайно ограниченномъ числѣ экземпляровъ оно оставалось очень мало извѣстнымъ и Европа съ нимъ познакомилась только при второмъ изданіи, вышедшемъ въ 1824 году, съ котораго были сдѣланы простенькіе, но удободоступные переводы на итальянскій и нѣмецкій языкъ, и теперь не составляющіе особой рѣдкости<sup>2</sup>). Ни перваго, ни второго изданія, насколько знаю, нѣть въ Россіи; фотографическими снимками рисунковъ перваго изданія, а также всяческими о немъ свѣдѣніями меня снабдилъ Е. И. Миннсь, пользуясь экземпляромъ Кембриджскаго университета, и Я. И. Смирновъ.

Всѣ коллекціи Уорслея достались его племянницѣ, вышедшей замужъ за перваго графа Ярборо, и находятся въ родовомъ замкѣ послѣднихъ (Brocklesby Park, Lincolnschire). По любезнѣйшему сообщенію ихъ настоящаго владѣльца. графа Ярборо, которому свидѣтельствую мою глубокую благодарность, оказывается, что всѣ четыре крымскіе вида, сохранились въ замкѣ и до сихъ поръ, несмотря на бывшій тамъ пожаръ; всѣ они работаны сепіей (water – colour painting in sepia), очевидно тоже по вывезеннымъ этюдамъ и наброскамъ; размѣръ вида Георгіевскаго монастыря  $49 \times 33$  см.; почти того же размѣра и прочіе виды Крыма. Съ этихъ сепій для печати перваго изданія были сдѣланы великолѣпнѣйшія гравюры, но уменьшеннаго размѣра,  $30 \times 20$  см.

Нашелся и еще видъ монастыря, работанный въ 1787 году; онъ находится въ альбомѣ рисунковъ Мих. Матө. Иванова, хранящемся въ Эрмитажб<sup>3</sup>). Этотъ видъ также сдѣланъ сепіей, размѣромъ 33×22 см.

Оба только, что указанные вида, и Уорслея, и Иванова, сняты съ одного мѣста и до мелочей похожи одинъ на другой, однако не такъ, чтобы въ какомъ либо изъ нихъ заподозрить копію съ другого. На обоихъ видъ монастырской церкви точно такой же, какъ показанъ Кюгельхеномъ, слѣдовательно всѣ эти три превосходные художники, Ревлей,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Smith, A Catalogue of Antiquities in the collection of the Earl of Yarborough 1897 London., introd., 1, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Museum Worsleyanum, or a collection of antique basso relievos, bustos, statues and gems, with vews of places in the Levant taken on the spot in the years 1785—6 and 7. London, 1794. Объ участия Ревляя, т. I, стр. 2; видъ Георгіевскаго монастыря и неимъющее значения описание (см. VI прилож.), на стр. 111. Это первое издание напечатано etero въ 50 полныхъ экземплярахъ и стоило до 27,000 фунтовъ (Biogr. universelle anc. ас moderne, Paris, 1828, T. LI, 205).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Инига Е, Ж 186, рис. 62.

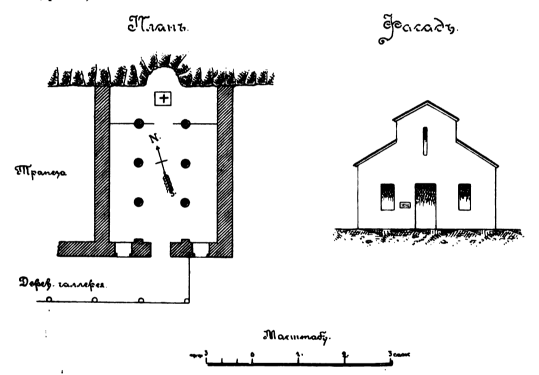
Ивановъ и Кюгельхенъ, одинаково точно изобразили видѣнное ими. Послѣ всего сказаннаго несоми ѣнно, что церковь монастыря изображена на этихъ видахъ именно такою, какою она была издавна. Иное ея изображеніе у Палласа объясняется гораздо меньшею тщательностью рисунка (художника Г. Гейслера), его меньшею величиной и большею простотой, эскизностью.

О такомъ замѣчательномъ типѣ церкви въ видѣ базилики не говоритъ ни одинъ изъ старыхъ писателей очевидцевъ, но это потому, что всѣ они, не обращая вниманія на церковную архитектуру, по условіямъ своего времени, не умѣли видѣть то, что дѣйствительно того стоило и составляло важнѣйшую сторону дѣла.

Монастырская базилика должна была имѣть внутри два ряда столбовъ, которыми могли быть такія колонны, какъ упомянутая выше. Случалось не рѣдко, что часть проходовъ между колоннами задѣлывали сплошными стѣнками, тогда колонны всѣ или частью, выбрасывались; дѣлалось это для лучшей опоры стѣнъ средняго корабля, стоявшихъ на колоннахъ, а пногда для отгораживанія въ церкви особаго отдѣленія, чего то въ родѣ діаконика, ризницы.

Порывшись въ монастырскихъ или старыхъ епархіальныхъ делахъ (вь Екатеринославѣ), мнѣ кажется можно было бы найти болѣе подробныя указанія, но уже и теперь можно считать установленнымъ слідующее: древняя церковь находилась на той самой площадкъ, что и существующая внизу во имя св. Георгія; она примыкала алтарной стороной къ скаль; ея планъ былъ базиличный, съ двумя рядами колоннъ, не болье двухъ-трехъ съ каждой стороны; направление ея алтаря было на летній востокъ, т. е. северо-востокъ, не вынужденное местными условіями; стіны церкви были сложены пзь бутового камня на известковомъ растворѣ съ цемянкой; въ наружной щипцовой стѣнѣ были два окна и одна входная дверь внизу и одно окно вверху; слѣва къ церкви примыкали вплотную трапеза и кельн, съ которыми церковь сообщалась крытымъ деревяннымъ переходомъ. Все это добыто изъ описаній и рисунковь или видьно еще мною. При возстановленіи плана и вида церкви, схематически говоря, она должна походить очень близко на изображенія на стр. 61.

Всѣ эти свѣдѣнія уже дають кое-что, особенно, если принять въ соображеніе подробности крымской церковной архитектуры вообще, а херсонесской въ особенности. Древнія церкви въ Херсонесѣ часто строились на извести съ цемянкой; этотъ способъ кладки стѣнъ держался въ Крыму весьма долго, начавъисчезать вътатарское время; въ XV и даже XIV вѣкахъ такую, кладку. повидимому, перестають употреблять. Такимъ образомъ, видя въ древнемъ зданіи въ Крыму кладку съ цемянкой, можно предположить, съ нѣкоторымъ основаніемъ, что таковая относится ко времени не позже XV вѣка. По этому признаку можно полагать, что и церковь нашего монастыря не моложе этого времени. Базиличный типъ ея ничего точнаго, относительно времени не можстъ сказать, встрѣчаясь едва ли не во всю историческую жизнь Херсонеса, но все же онъ свидѣтельствуетъ, что эта постройка едва-ли позже вышеуказаннаго времени и что она ни подъ какимъ видомъ не могла считаться пещерной <sup>1</sup>).



Гораздо труднѣе опредѣлить, не ранѣе какого времени наша церковь; здѣсь могуть быть даны только соображенія неимѣющія достаточно твердыхъ основъ. Напомню, чѣмъ былъ нашъ монастырь къ приходу рускихъ: маленькая, неогражденная со стороны обрыва площадка, саженъ сорокъ квадратныхъ, на которой ютилась церковка, могшая вмѣстить съ полсотни молящихся, да два три домика, съ тремя-пятью монахами. Все



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробности относительно Херсонесскихъ базнанкъ въ «Расконахъ Херсонеса» стр. 35, 48-51.

это очень бёдное и жалкое, особенно если сравнить съ развалинами даже позднѣйшаго Херсонеса, подъ вліяніемъ котораго только и могъ быть построенъ нашъ монастырь. Византійскій Херсонесь, тоть, котораго развалины откапывають теперь съ такимъ успѣхомъ, былъ во всѣ времена не особенно богатымъ строителемъ; его церкви въ общемъ, малы и плохи, но все же до такой ничтожной бъдности, какъ нашъ монастырь, онь не доходили. Невозможно думать, чтобы Херсонесь когда либо могъ ограничиться такимъ жалкимъ монастыремъ, тѣмъ болѣе, если допустить, что этотъ монастырь былъ изъ числа особенно почитаемыхъ вслъдствіе чудеснаго явленія иконы. По крайней мъръ все то, что мы находимъ въ Херсонесь въ сколько нибудь цъломъ видъ, несравненно лучше церкви нашего монастыря <sup>1</sup>). Отсюда можно думать, что нашъ монастырь строился не ранье времени самаго послъдняго упадка Херсонеса или даже тогда, когда городъ былъ почти покинутъ жителями. За это соображение говорить еще одно обстоятельство. Херсонесь, какъ извѣстно, былъ окруженъ хорошими стѣнами; по его особымъ условіямъ жизни это было необходимо не ради красоты и не только на случай какихъ либо рѣдкихъ временъ войны, а было, такъ сказать, ежедневною потребностью. Можно съ увъренностью сказать, что жизнь гражданъ Херсонеса, внѣ его стѣнъ, во всѣ времена существованія города, была обезпечена крайне плохо, такъ что и сельское население въ большинствь жило въ городь, а внъ его пребывало лишь временно, въ постоянной готовности бѣжать, скрываться въ городѣ. Такимъ положеніемъ вещей объясняется рѣдкое нахожденіе развалинъ деревень вокругъ города, тогда какъ сохранились безчисленныя примъты даже простыхъ маленькихъ оградъ, на сухо сложенныхъ вокругъ полей; по той же причинь, въ многочисленныхъ, сохранпвшихся развалинахъ одиночныхъ загороднихъ домовъ, почти всегда встръчаются помъщенія, сложенныя изъ громадныхъ камней, не поддающиеся разрушению иначе, какъ путемъ чрезвычайныхъ усилій; въ нихъ можно было отсидѣться и кое что спрятать, при нападении мелкихъ шаекъ грабителей<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О времени построенія многихъ Херсонесскихъ церквей см. въ «Расионахъ, Херо.». стр. 51: также «Нондаловъ и Толстой, Русскія древности», вып. IV, стр. 14—15. <sup>2</sup>) Планы этихъ сооруженій можно видёть у Дюбуа (Voyage etc., I sér., pl XXI), хотя и очень невѣрныя; у Аркаса (Олио. Ирак. полуострова, табл. IV—V.), тоже не очень сходныя съ дѣйствительностью. Дюбуа, сочиненіе котораго пользуется до сихъ поръ совершенно незаслуженнытъ авторитетомъ, и въ текстѣ своемъ (т. IV, 174 в далбе) и на плань (I série, заглави. и XX аноты) изобразилъ остатки не только без-численныхъ дрезнихъ оградъ и дачъ (болѣе 300), но даже и 12 деревень. Я виблъ возможность не только повѣрить все это, но и пользоваться особенно тщатель о сдѣ-ланною повробнѣйшею картой, на которой усерано навиачанись всѣ древны стѣночки ванном подробнѣйшею картой, на которой усердно назначансь всё древнія стёночки и могу увёрить, самымъ положительнымъ образомъ, что планы Дюбув, сдёланные по плохой картё, а не снятые съ натуры, никакого подобія не имёють съ дёйствитель-

Все это совершенно понятно и естественно для пограничнаго города, во всё времена своей жизни наполненнаго не малымъ числомъ эксплуататоровъ, возбуждавшихъ ненависть окрестнаго населенія, состоявшаго изъ варваровъ, съ разными наименованіями, но съ неизмѣнно разбойничьими наклонностями. Если, при такихъ условіяхъ, нельзя придать большого развитія сельскимъ поселеніямъ, то еще труднье устраивать загородные монастыри, изъ которыхъ не легко успѣть во время бѣжать въ городъ, а главное, унести и спрятать церковную святыню, утварь и имущество. Этимъ объясняется, почему во всёхъ ближайшихъ окрестностяхъ Херсонеса, переполненнаго церквами, не находять признаковъ древнихъ монастырей или церквей. Исключеніемъ была церковь надъ могилой св. Климента, на островѣ Казачьей бухты, но это исключеніе подтверждаеть правило, такъ какъ даже надъ такою святыней часовня, построенная по необходимости внъ города, да и то на самомъ берегу укрытой бухты, посъщалась только разъ въ годъ, водою, а затъмъ рание времени Константина Философа была разорена и совершенно забыта. Возстановленная, она благодаря своему исключительному положенію, продержалась почти до прихода русскихъ. 1) Недавно найдена еще крестообразнаго плана церковь внѣ стѣнъ города, кладбищенская; но и она, не смотря на близость къ городу, была окружена особой крепостной оградой. Изъ всего сказаннаго возможенъ тотъ выводъ, что всъ монастыри Херсонеса, а таковые были непремънно, находились въ самомъ городѣ, но не въ окрестностяхъ его, стало быть мало вѣроятно существование нашего монастыря, пока быль цёль городь. Когда Херсонесь сталь хирьть, население его брело врознь, стыны обваливались, брошенныя безъ починокъ, или растаскивались самими же жителями, а надъ всёмъ Крымомъ простерлось, почти съ стихійной силой, владычество татаръ, передъ которымъ всѣ уравнивались и никакое ему сопротивление или спасение отъ него, иное чѣмъ покорность, не казались возможными даже и за ствнами, тогда только становится вброятнымъ возникновение внѣ городскихъ стѣнъ монастырей, видѣвшихъ свою защиту и охрану не въ прочныхъ стѣнахъ и мужествѣ защитниковъ, а въ убожествѣ и смиреніи. Окрестная городская территорія, каменистая безводная и безплодная, вслёдъ за запустёніемъ Херсонеса, жившаго



ностью и составлены имъ очевидно на глазъ, а не какимъ либо топографическимъ путемъ; ствночки существуютъ, конечно, и даже ихъ гораздо больше, чвмъ показано у Дюбуа, но ихъ расположение иное, дачъ разъ въ пять меньше, а деревень почти ивтъ и чляда; во всемъ этомъ, у Дюбуа, особенно много необузданной фантазии.

У Подробности въ Раскопкахъ Херсонеса» стр. 58-63; тамъ же и свидательства 10го, насколько не обезпечены были окрестности города.

торговымъ посредничествомъ, никого не привлекала; почти покинутая населеніемъ, она пренебрегалась и татарами; воть въ такую то пору, вѣроятно, на ней и возникъ нашъ монастырь, такъ ловко пріютившійся подъ скалою, что его ни откуда не примѣтно, да если бы и увидѣли случайно, то нашли бы въ немъ такую жалкую бѣдность, которую и трогать не стоило. Если мы теперь вспомнимъ, что Херсонесъ совершенно исчезаеть въ концѣ XIV или началѣ XV вѣка, то можно предположить съ нѣкоторымъ основаніемъ, что около того же времени основался и нашъ монастырь, всего в роятние, усердіемъ кого либо изъ послѣднихъ жившихъ въ городѣ јерарховъ херсонесской епархіи или жителей Херсонеса, но, во всякомъ случат, подъ вліяніемъ его обычаевъ и порядковъ. Это сказалось, какъ въ базиличномъ типѣ церкви, такъ и въ направлении ея алтаря на съверо-востокъ; и то и другое особенности, свойственныя Херсонесу. Нельзя не замѣтить, что въ ХУ вѣкѣ, вѣроятно. въ его первой половинь, основался и Успенскій пещерный монастырь въ Бахчисараѣ, единственный въ Крыму, о которомъ мы имѣемъ прямое свидѣтельство лѣтописей. 1) Около тѣхъ же вѣковъ, XIII-XV частью ранье, устроены многія крымскія пещерныя церкви, имѣющія совершенно монастырскіе обликъ и обстановку. Все это даетъ право думать, что тогда въ жизни христіанскаго населенія въ Крыму произошло нѣчто, усилению его направившее къ уединенію и отшельничеству. въ трудно доступныхъ или скрытыхъ и пустынныхъ мѣстахъ. Такимъ побужденіемъ къ отрѣшенію отъ суеты мірской было окончательное завладение Крыма татарами и особенно распространение межъ ними магометанства и турецкаго вліянія, а затімь сь ними связанныхъ подавленія и истребленія последнихъ остатковъ сколько нибудь самостоятельныхъ христіанскихъ владьній, генуэзскихъ и греческихъ; впрочемъ этотъ вопросъ весьма сложенъ, а данныхъ для его рѣшенія не много, да и имѣющимся здѣсь не мѣсто.

Въ XVI вѣкѣ, быть можетъ въ его началѣ, нашъ монастырь, оставаясь все же очень бѣднымъ, дѣлается довольно извѣстнымъ, посѣща-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mathias de Miechow, Tractatus de duabus Sarmatils, libr., prim. capit. sec. Augusta Vindello., 1518. Это старинное свидътельство, добытое безъ сомнънія отъ очевидпевъ, указывается чуть и не всъми, другъ у друга перепечатывавшими, писавшими объ Успенскомъ монастыръ, но даже и ученые его видятъ только у русскаго компилятора Лызлова. (Скиеййсв. Ист. ин. IV, стр. 4, изд., 2-е), п. савшаго въ 1692 году; въ такомъ случаѣ, это позднее показаніе немного имѣло бы цѣны, но Лызловъ самъ заимствовалъ (что и показываетъ хотя и не полно) у Гваньина (Kronius Sarmacyey Europskiey, ks. VIII, 27, Krakow, 1611; только въ этомъ, пополненномъ, польскомъ, позднъй шереводѣ, а не первыхъ латинскихъ изданіяхъ соч. Гваньина), а этотъ послѣдній и Блэзъ-де Виженеръ, тамъ гдѣ я указываю, хотя сами они о томъ и не говоратъ.

емымъ, такъ что объ этомъ могъ точно свидѣтельствовать Броневскій, польскій посолъ къ татарамъ, бывшій въ Крыму въ 1578 году. Онъ говорить:

«Въ томъ мѣстѣ, откуда вытекаетъ этотъ ручеекъ<sup>1</sup>), есть деревня, не ничтожная, и не подалеку, на берегу моря, на каменистой горѣ, греческій монастырь. Тамъ обычно празднуютъ ежегодно торжество св. Георгія благочестивые греки христіане, еще остающіеся въ Тавридѣ, стекаясь многолюднымъ сборищемъ.<sup>2</sup>)

Это первое документальное свёдёніе о нашемъ монастырё, и мы въ правѣ были бы изъ него заключать, что въ то время монастырь пользовался большимъ вліяніемъ и значеніемъ; даже можно подумать, что онъ быль тогда гораздо больше доставшагося намъ въ концѣ XVIII вѣка. Впрочемъ, придавать такое рѣшительное толкованіе извѣстію о большомъ числѣ собиравшихся тамъ богомольцевъ совсѣмъ не соотвѣтствуетъ условіямъ тогдашней жизни. Въ ть времена упадка христіанства и обнищанія страны, довольствовались самыми жалкими церквами, ничтожными по размерамъ, въ чемъ насъ вполне могутъ убедить многочисленныя развалины древнихъ церквей въ Крыму, наибольшая изъ которыхъ не удовлетворитъ самую захудалую, современную деревушку. Съ другой стороны, еще разъ напомню, что въ монастырѣ никогда не находили никакихъ развалинъ и тамъ даже не было мъста для скольконибудь значительной постройки. Такимъ образомъ можно съ достаточнымъ основаніемъ утверждать, что сохранившаяся до начала XIX вѣка древняя церковь и была именно та самая, которую видель Бронеьскій въ 1578 году. Что и въ самомъ дълъ значение Георгиевскаго монастыря, даже и въ эту пору, было очень не велико, видно и изъ другого документа, немногимъ позднѣйшаго.

Русскіе посланники къ татарскому хану, Степанъ Тарбѣевъ и Иванъ Басовъ, въ челобитной, поданной изъ Крыма въ іюнѣ — іюлѣ 1623 года царю Михаилу Өеодоровичу, объясняли, что къ нимъ, на станъ въ Яшловѣ, пріѣзжали «попъ Онтонъ да попъ Василей изъ золотчиковъ". (т. е. Салачика, предмѣстья Бахчисарая, тутъ-же, въ сосѣдствѣ, село Марьино, нашихъ посольскихъ документовъ и Успенскій монастырь) и показывали жалованную грамоту царя Бориса и царевича Өеодора,



Руческъ тутъ указываемый не всегда течетъ, а образовывается изъ родниковъ бывшей Юхарина балки въ очень дождливые годы, какъ было напр. при Пълласт въ подовина девяностыхъ годахъ XVIII въка или въ тридцатыхъ годахъ XIX въка (по семейнымъ разсказамъ) и, наконецъ, въ 1878—80 годахъ, на нашей памяти.
 маrtini Broniovii, Tartariae descriptio, р. 6, Col. Agrip. 1595 (см. прилож. [)-

1598 года, на выдачу милостыни четыремъ церквамъ. Жалованье приказано было выдавать и впредь. 1) Эта жалованная грамота, сохранившаяся до сихъ поръ въ спискъ, приложенномъ къ челобитной, при чрезвычайной бёдности документальныхъ свёдёній о тёхъ временахъ въ Крыму, представляется важнымъ документомъ для выясненія крымской церковной и общественной жизни и, такъ какъ на нее еще не было обращено вниманія и я не знаю была ли она даже гдѣ нибудь напечатана, то и привожу ее цёликомъ въ приложении, а здёсь даю краткое изложение съ пояснениями.

Изъ грамоты мы видимъ, что денежное жалованье или милостыня дается четыремъ церквамъ, «престоламъ», по просьбѣ ихъ предстателей, игумена и священниковъ. Церкви поименованы такъ: «Пречистыя Богородице въ Салачикъ... Егорьгія Страстотерпца, что въ Корсуни... Ивана Предтечи.... Өедора Стратилата». Кромъ денежной милостыни, тою-же грамотою жалуются образа и свъчи къ Пречистой-же, а также «къ архангелу Михаилу въ новосуроженный храмъ, да въ храмъ же къ Настасіи Христовы мученицы».

Не можеть быть сомнивнія въ томъ, что «Егорьгій (въ другихъ мвстахъ грамоты Егорь) Страстотерпецъ», представителемъ котораго названъ игуменъ Мелентій, есть по этому самому монастырь и не иной какой, а именно нашъ Георгіевскій. Въ самомъ Корсунѣ, т. е. Херсоуже около двухъ вѣковъ, ни человѣка, ни несв, къ тому времени жилья цёлаго не было, оставались лишь развалины, что и засвидётельствовано совершенно точно и подробно твмъ же очевидцемъ, Броневскимъ, посломъ Баторія;<sup>2</sup>) о томъ же слишкомъцѣлымъ вѣкомъ ранѣе ясно говорять консульскія донесенія кафскихъ генуэзцевь, <sup>3</sup>) и тоже подтверждаеть весьма освѣдомленный д'Асколи, писавшій между 1624-34 годами. 4) Нашъ монастырь показанъ въ Корсунѣ только по его близости къ послъднему, а также, въроятно, и по значенію этого слова для русскихъ, никогда ими незабывавшемуся и настолько цёнимому. что указание на него, по соображению монастырскихъ дипломатовъ, могло дать болье удачи въ просьбахъ о милостынь.

Итакъ, Георгіевскій монастырь значится въ ряду другихъ церквей и чтобы яснъе было представление о немъ, вытекающее изъ нашей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Моси. Гл. Арх. М. Ин. Д., Крымси. дъла 1598 года, декабрь, приложение II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mart. Breniovii, op. c., p. 6-7. «Всё дома лежать въ развалинахъ, греческій монаотырь разорень и безь врыших. <sup>3</sup>) Vigna, Codice diplomatico delle cel. Tauro-Ligure, p. 735, 872.

<sup>•)</sup> Д'Асколи, Опис. Чернаго моря и Татарія, З. О. О. Ист. в Др., т. XXI 122—123. «Херсона—совствить разрушена и покннута».

грамоты, надобно указать, чёмъ были и гдё именно находились эти дру гіе храмы: Пречистой Богородицы, Іоанна Предтечи, Өеодора Стратилата, Архангела Михаила и Анастасіи. Благодаря археологическимъ изысканіямъ, особенно послёдняго времени, это возможно сдёлать съ несомнённостью.

Пречистая Богородица въ Салачикѣ есть, какъ давно уже показано, та самая пещерная церковь во имя Успенія Богородицы, которая находится въ Бахчисарайскомъ монастырѣ. Удивительно только, почему ея представители названы попами, а не игуменомъ или монахами; отсюда, пожалуй, можно было бы заключить, что эта церковь была приходскою, а не монастырскою, если бы послѣднее не было въ точности и не однажды засвидѣтельствовано: напр. въ 1595 году царь Өедоръ Ивановичъ подтвердилъ прежнее пожалованье, 15 рублей на годъ, «греченину Пасхалію», пріѣхавшему «из монастыря от Пречистой из Салачика».<sup>1</sup>)

Храмъ во имя Іоанна Предтечи находился въ большой деревнѣ Бія-сала, около 12 версть отъ Бахчисарая и былъ построенъ въ 1587 году, т. е. на близкой памяти грамоты; отъ этого храма и понынѣ уцѣлѣла, въ существующей церкви въ то же имя, алтарная абсида съ фресками. Хотя и въ деревнѣ построенный, этотъ храмъ все же имѣлъ нѣкоторое значеніе, видное изъ того, что по тогдашнему онъ былъ построенъ хорошо, а обстоятельства его сооруженія изложены въ длинной надписи еще недавно существовавшей (въ тридцатыхъ годахъ XIX вѣка) изъ этой надписи мы знаемъ, что его освящалъ архіерей Готеіи Константій, а выстроенъ онъ иждивеніемъ «господина Бината Темирке» (т. е. Бинъ-ата сынъ Темиръ-кая), повидимому какого то крупнаго владѣльца, можетъ быть той же деревни, его чисто татарское имя возбуждаетъ не мало предположеній<sup>2</sup>).

Храмъ во имя архангела Михаила (и Гавріила) былъ въ деревнѣ Шюрю, верстахъ въ 9 отъ Бахчисарая и всего въ 2—3 верстахъ отъ Бія-салы. Строенъ этотъ храмъ хорошо, изъ штучнаго камня, а потому его стѣны и теперь еще стоятъ цѣлыми, недостаетъ только крыши. На немъ сейчасъ имѣется вырубленная на камнѣ надпись о его возобновленіи въ 1594 году (очевидно отъ фундамента), такъ что въ грамотѣ его вѣрно называютъ новосооруженнымъ<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Мося. Гл. Арх. М. Ин. Д., Крымскія д'ала 1596 г., Ж 5.

<sup>2</sup>) Подробности см. Латышевъ, Сбер. Греч. надп. хриот. времен. изъ Южной Рес., СПБ., 1896, отр. 67—69.

\*) Подробности см. Латышевъ, ор. с., стр. 64,

Храмъ во имя св. Анастасіи Фармаколитріи [Аластасіа; тү́; фарџахолотріа;], какъ извѣстенъ онъ между выселившимися греками, да и понынѣ въ Крыму гдѣ это прозваніе св. Анастасіи переводять, — «уворѣшительницы», былъ въ маленькой, исчезнувшей деревенькѣ Качи-кальенѣ, близъ еще существующей деревни Пички, у подножія огромной скалы, въ которой издревле извѣстенъ святой источникъ Анастасіи, верстахъ въ 8 отъ Бахчисарая и въ 4 отъ деревни Шюрю. На томъ же мѣстѣ и теперь есть церковь, въ то же имя, но въ ней отъ древней сохранилась только малая часть стѣны алтаря; она приписана къ Бахчисарайскому Успенскому скиту <sup>1</sup>).

Храмъ во имя св. Өеодора Стратилата находился въ селенія Мангушъ, въ 9 верстахъ отъ Бахчисарая. Эта деревня всегда была очень большою; изъ нея въ 1778 году вышло грековъ 773 души съ пятью священниками; эти выходцы основали подъ Маріуполемъ село съ церковью въ то же имя. Оставшаяся въ Крыму деревня въ скорости была занята русскими переселенцами, а древняя церковь освящена во имя Петра и Павла; она нѣсколько разъ перестраивалась, такъ что въ ней древняго ничего не осталось; само селеніе и теперь очень многолюдно, болѣе тысячи душъ.<sup>2</sup>)

Изъ сдѣланныхъ описаній видно, что всѣ указанные въ грамотѣ храмы находились въ деревняхъ лежавшихъ въ самомъ близкомъ сосѣдствѣ, какъ между собою, такъ и съ Бахчисараемъ, къ югу и востоку отъ него въ сторону горъ. Въ такомъ же къ нему сосѣдствѣ (версть 8) но къ сѣверо-западу въ сторону степи, находится село Біюкъ-Яшлавъ (или по прежнему написанію, просто Яшловъ), мѣстопребываніе, станъ русскихъ посольствъ около описываемыхъ временъ. Отсюда дѣлается понятнымъ, что милостыня давалась этимъ храмамъ, предпочтительно передъ какими либо иными, потому что ходатан за нихъ легко могли добираться до русскихъ посольствъ, да и тѣ, конечно, охотно посѣщали близкія къ нимъ церкви и такимъ путемъ знакомились съ ними. <sup>3</sup>) На-

<sup>1</sup>) Сборнивъ Гавріила, т. II, Изслѣд. с времена пастр. церивей Маріупельскаго духови. правленія, № 10; въ 1778 г. выселилось изъ Качи-Кальена всего около 20 дворовъ грековъ.



ì

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дуброванъ, ор. с., т. II, 713; Сбори. Гавр., т. II, Изслъд. и проч., № 24. Отношенія между этими деревнями хорошо видны наъ споровъ за общую ихъ выгонную землю около разсматриваемаго времени (Лашковъ, Сельси. Общ. въ Крым. Ханствъ, сент. 1887. стр. 5—6).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Я не нашель современнаго грамот'я указанія, но безь сомнёнія и въ это время ділаюсь то же, что и позже, когда, напр. въ 1680 г., посланники Зотовъ и Тяпкинъ несколько разъ ёздили въ греческія села Мангушъ и Шюрю (Стат. Опис. Зан. Од. Общ. Ист. я Др., т. II, 595, 597, 609, 612, 624, 628, 633) или въ село Марінно "къ церкви Пречистыя Богородицы чудотворные ее вконы помолитись" (тамъ же стр. 614).

ходившимся въ такихъ условіяхъ причтамъ всего ближе и легче было выпрашивать жалованье, особенно на новое строеніе, почему и можно съ большою въроятностью предположить, что не только церкви Іоанна Предтечи и Михаила Архангела, о которыхъ мыотэ знаемъ по надписямъ, но и обѣ другія церкви, т. е. Өеодора Стратилата и Анастасіи, построены около того же времени и жалованье получали именно, какъ вновь строящіяся. Еслибы такихъ примъровъ мы знали больше, а я думаю, что ихъ бывало не мало, особенно, если бы знать помощь, оказываемую самимъ составомъ посольствъ, изъ его личныхъ средствъ, можно было бы усмотръть въ этомъ до нъкоторой степени даже и извъстную политическую систему поддержанія христіанства въ Крыму или хотя бы привлеченія симпатій христіанскаго населенія.

Георгіевскій монастырь, ихотя былъ далекъ оть посольскаго стана, но оказался въ спискъ между сосъдними къ Бахчисараю перквами и получалъ милостыню всего въроятнъе потому, что былъ въ то время, вслёдъ за Успенскимъ, если не единственнымъ, то все же наиболѣе виднымъ монастыремъ въ Крыму, на сколько мы знаемъ, а сверхъ того ему ставили въ заслугу и его нахождение какъ бы въ Корсунфсвятомъ мѣстѣ для Россіи; однако, все же считали этотъ монастырь второстепеннымъ. На первомъ, главномъ мъстъ – Успенскій, конечно, не за одну его близость къ посольствамъ, по и ради чудотворной иконы Пречистой; сюда опредЪлялось жалованья по 15 рублей на годъ, сверхъ того дана икона и поставная свѣча, да и общая жалованная грамота хранится туть же и ходатаями за всёхъ оказываются попы отсюда же, чёмъ и признается, какъ бы главенство этого монастыря; можеть быть имѣло вліяніе и пребываніе тамъ митрополитовъ, если бы мы могли знать это достоверно. Георгіевскому монастырю определяють только по пяти рублей на годъ, какъ и прочимъ церквамъ, икону и свѣчу ему не посылають и всёмъ этимъ онъ приравненъ къ простымъ деревенскимъ церквамъ, въ Бія-салѣ и Мангушѣ, но все же поставленъ выше церквей въ совсѣмъ маленькихъ деревняхъ Шюрю и Качи-кальенѣ, которымъ даны только иконы и свѣчи.

Позже указанной грамоты царя Бориса и почти одновременно (не-

Въ 1692—95 годахъ, Василій Айтемиревъ тоже весьма часто йздитъ въ Пречистой и даже пользуется этимъ для дипломатическихъ переговоровъ подъ рукою (Стат. опис., Зап. Од. Общ. Мот. и Др., т. XVIII, 37, 39, 48). Онъ же на Петра и Павла былъ въ атацкомъ (т. е. татскомъ—населенномъ татами, кристіанами, горными жителями пе татарами) селѣ чуре (т. е. въ вышеуказанномъ Шюрю) въ первым архангела Божія Миханла у объдни, а то село отъ жидовскаго городка (Чуфутъ-Кале) обрътается за горами въ четырекъ верстахъ» (тамъ же 43). Посъщеніе Пречистой послами было дъломъ столь обычнымъ, что его предлагаютъ сами татары (тамъ же, 26).

много ранбе) съ ея подтвержденіемъ есть извістіе о нашемъ монастырь имѣющее довольно большое значеніе, къ сожалѣнію оно дано слишкомъ кратко и поэтому неясно и даже несколько сомнительно. Греческій митрополить Іосифъ прислалъ изъ Крыма грамоту (не сохранившуюся) въ 1626 году, давшую поводъ къ разспросамъ подъячаго Рахманина Болдырева, при чемъ оказалось, что въ Крыму тогда было два митрополита "одинъ живеть близко Бахчисарая въ Егорьевскомъ монастырѣ, а другой живеть оть Бахчисарая версть съ пятьдесять близко Кафы, и въ которомъ монастырѣ и какъ ихъ зовутъ, и сколь давно въ Крымѣ живуть, и откуда въ Крымъ пришли того де онъ не въдаеть"<sup>1</sup>). Болдыревъ былъ въ Крыму дважды въ 1617--18 и въ 1624-25 годахъ<sup>2</sup>) и нельзя сказать къ которымъ именно годамъ относится его показаніе, но вѣроятнѣе, что къ послѣднимъ, т. е. къ 1624-25 годамъ. Другое сомнѣніе болье существенно; о нашемъ-ли Георгіевскомъ монастырѣ идеть рѣчь? Этоть монастырь находящійся верстахъ въ сорока (около 25 тогдашнихъ) отъ Бахчисарая, какъ будто и не очень близко лежащій, но и тотъ что по словамъ Болдырева близко Кафы (50 тогдашнихъ, около 80 нашихъ, отъ Бахчисарая) находится оть нее еще дальше. А такъ какъ никакого иного православнаго Георгіевскаго монастыря неизвестно въ юго-западномъ Крыму, то и приходится считать за върное, что ръчь идеть именно о нашемъ, и что разстояніе въ сорокъ верстъ люди привыкшіе къ необъятности пустынныхъ степей считали близкимъ. И такъ мы можемъ признать, что около 1625 года нашъ монастырь служилъ мѣстопребываніемъ митрополита, вѣроятно того же Серафима, о которомъ будетъ рѣчь далѣе. Надо думать однако, что это было деломъ случайнымъ и непродолжительнымъ, потому что Броневскій, лично бывшій, за полвѣка ранѣе, въ нашемъ монастырѣ, не преминулъ бы сказать о томъ, а далѣе мы увидимъ, что и митрополить Серафимъ вскорѣ жилъ уже въ другомъ мѣстѣ, въ Успенскомъ монастырѣ близъ Бахчисарая. Сестренцевичъ также утверждаеть, что христіане имѣли епископа "на полуденномъ берегу Крыма въ Георгіевскомъ монастырѣ", т. е. очевидно въ нашемъ; по своему обыкновенію никакого источника онъ не указываеть, но что нибудь подобное онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Моси. Гл. Арх. Мин. Ин. Дълъ, Крымскія дъла 1626 г. ренв. 20, № 3, Извътъ пристава Ходырева.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лашковъ, Ресстръ II Крымскаго двора, «Изв. Тавр. Уч. Арх. Ком. № 15, стр. 11, 12, 23, 25.

слышалъ, такъ какъ выдумывать безъ надобности и повода, такую комбинацію казалось бы и не къ чему, даже и Сестренцевичу<sup>1</sup>).

Немного позже былъ въ Крыму съ посольствомъ Бориса Дворенинова въ 1634—35 годахъ священникъ Іаковъ и оставилъ намъ едва ли не лучшее и даже почти единственное по значенію описаніе положенія тамошняго христіанства въ то время. Онъ былъ верстахъ въ десяти отъ Георгіевскаго монастыря, много распрашивалъ и подробно описалъ сосъдній ему Инкерманъ и горы вокругъ, вообще видимо очень интересовался положеніемъ христіанъ и ихъ святынь, но о нашемъ монастыръ даже и не заикнулся, что тоже подтверждаетъ его незначительность, если не совершенную захудалость<sup>2</sup>).

Следующее затемъ, по времени, документальное сведение о нашемъ монастыр'ь указано Хартахаемъ; къ сожальнію, приводимая имъ челобитная митрополита Серафима, къ царю Михаилу Өедоровичу, очень любопытная сама по себь, часто перепечатываемая, никакого отношенія къ Георгіевскому монастырю не имбеть и ни прямо, ни косвенно его имени не упоминаетъ (подробно разсмотрѣна далѣе въ примѣчаніи), Хартахай отнесъ эту челобитную къ разсматриваемому мѣсту только вслѣдствіе уже указанной грубой ошибки и приложенія къ дѣлу совершенно непостижимой логики: онъ полагалъ, что Георгіевскій монастырь находится въ Херсонесь, митрополить, называющій себя Херсонскимъ (о чемъ Хартахай забылъ упомянуть), какъ и всѣ крымскіе митрополиты, жилъ всегда и непремѣнно въ этомъ-же городѣ, и не иначе, какъ въ нашемъ монастыръ; слъдовательно, чтобы, гдъ и когда не писалъ митрополить все это непременно писано изъ нашего монастыря и только о немъ. Такіе силлогизмы сами по себѣ не мало изумительны, да. и познанія автора о Крым'ь крайне слабы, когда указывають м'єстожительства митрополита въ такомъ городѣ гдѣ уже болѣе двухъ въковъ оставались только развалины. Сказанное Хартахаемъ многими усердно повторялось, хотя и не легко постичь, какъ могли не замѣчать у него награмажденія грубѣйшихъ ошибокъ<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Sistrzencewicz, Histoire du Royaume de la Chers. Taur., St. Petersb. 1824, p. 430; Ero-me, Moropia o Taspia, II, 403.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сказаніе свящ. Іакова, Зап. Од. Общ. Ист. и Др., т. II, 685—692.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хартахай, ор. с., 36; Онъ же, Историчесная судьба врымснихъ татаръ, Въсти. Европы, 1867, йонь, отр. 151—153. Здёсь, быть можетъ и не слёдовало бы еще разъ останавливаться на ошибкахъ Хартахая, ни даже на этой грамотѣ Серафима, но не могу хотя немного не поговорить обо всемъ этомъ и вотъ по какой причинѣ: статья Хартахая сопровождена лестною рекомендаціею публикѣ молодого ученаго историкомъ Костомаровымъ, и выводы этой статьи пользуются нѣкоторою извѣстностью, а грамотъ Серафима вовсе не введена въ обиходъ свѣдѣній о Крымѣ, хотя и составляетъ важный добументъ для его бытовой исторіи. Нѣсколько объясненій по этому, мнѣ кажется, не будутъ безполезны.

Извъстна еще просъба, 1681 года, крымскаго греческаго монастыря о жалованьи, ссылающаяся на прежнія царскія грамоты (не

Грамота Серафина была напечатана Хартахаенъ (Христ. въ Крыму, стр. 30-31) съ такими опибками и передѣлками (напр. безъ упоминанія епархіи митрополита, весьма любопытиаго, не указывая містонахожденія грамоты и проч.), думаю умышленными, что все ся значеніе терястся, а ся показанія меняють смысль и дали понания, что нее славачено гораноса, в са показания подалого списата и даля по водъ въ не малой путаницъ. Эта грамота, (писанная 1-го августа 1636 г.) находится въ Моск. Гл. Арх. М. Ин. Д. въ врымскихъ дълахъ, 1637 года, 16-го августа, подъ № 24; греческий подлиннакъ ся по сохранился и упълъть только современный грамоти переводъ; за тимъ же номеромъ и числомъ, но безъ датъ написанія, нитется въ ТВ переводъ; за твиъ же ноперопъ и числовь, по осер дать пописания, вирогод въ архивѣ и другая грамота того же Серафима, говорящая о мощахъ св. Меркурія по-сланныхъ имъ, царю Миханду Өеодоровичу. Съ той грамоты, о которой говоритъ Хар-тахай, даю польый и точный списокъ въ приложении III, такъ какъ, кажется, она нигдъ болѣе, кромѣ какъ у Хартахая, и то съ пропусками и ошибками, не была на-печатана и перепечатывалась многими, не замъчзя ошибокъ, и невозможности вывопечатала и перепечатывалась шлогаша, не зашачда, ошноскь, и певозножности выво-довъ. Разсматривая эту грамоту мы увидимъ, что никакого мъста дъйствія или напи-санія въ ней не указано, а потому отнесеніе ее къ Георгіевскому монастырю есть простой домысль самого Хартахая, ни на чемъ не основанный. Грабежи вещами и вымогательство денегь показаны въ грамотв не вмёств, какъ указываетъ Хартахай, а раздъльно, по мёсту и времени; первое нёсколькими годами ранбе, второе въ йолё 1636 году, когда писана грамота, а не въ 1637 г. какъ говоритъ Хартахай. Митропонота съ братонъ засадни въ тюрьму и взяли съ нихъ деньги въ виде окупа за осво-божденіе, а не просто ограбили какой бы то ни было монастырь или иное мёсто. Это насиліе устроилъ какой то султанъ, а не ханъ Мухаммедъ-Герай, хотя бы уже потому что ханомъ тогда былъ Инайетъ-Герай (съ 6-го марта 1635 по 4 йоня 1637 г.). Не маловажная сумма, двъсти тысячъ офимиовъ, до такой степени громадна, что должна бы была остановить внимание всякаго своею совершенною невъроятностью. Въдь эта не валоважная сумна, болёе ста тысячь тогдашнихъ счеткыхъ рублей, только по весу серебра составляеть около двухсоть пятидесяти тысячь теперешинах (Заблоцкій, () цённостяхь въ древней Руси, 92), но вжъ покупная сила была на миого выше, осо-бенно въ Крыму. Боюсь очень распространяться приводя тогдашнія цёны для сравненія, но нісколько указаній, выхваченныхъ паудачу, не будуть безполезны. Менгли-Герай, на построеніе цалой новой крапости, занимаеть въ 1499 году тридцать три тысячи алтынъ, т. е. всего одну тысячу счетныхъ рублей и очень хвастается огромностью такой суммы передъ Иваномъ III (Памяти. Дипл. онош. оъ Нрым. орд., Сбори. Р. Ист. Общ., т. XLI, 152.) Поминокъ татарамъ врымскимъ со всей Россія, тоже своего рода окупъ, не превышалъ сорока пятидесяти тысячъ рублей, а около указываемаго времени (1615 г.) татары, запрашивая только десять тысячь рублей, получали много меньше (Лашковь, Пам. дипя. снош. оь Кр., Изв. Таврич. Арх. Ком., Х. 13, 80—35; Бережковь, Планъ завоев. Крыма, 66). Въ 1661 г. поминки поляковъ, бывшіе въ сущности военной субсидіей татарамь за об'вщаніе воевать съ Россіей, на пять л'ять, составляли только тв же двъсти тысячъ ефинковъ (Барсуновъ, Родъ Шереметевыхъ, VI, 46-47). Окупъ за самаго главновомандующаго, боярина Васил. Борис. Шереметева, сдавшагося позявямъ и отдавнато измёной въ плёнъ татарамъ, послё пораженія подъ Чудновымъ (1659 г.), случай совершенно исглочительный, быль только въ шестьдесять тысять ефинковъ (Барсуновъ, ор. с., VI, 287, 289, 368). Высшій окладъ жалованья въ рус-скомъ государствъ около того же времени, получалъ вн. Червасскій, всего 850 рублей въ годъ; а воевода кіевскій, бояринъ П. В. Шереметевъ, превосходно тамъ управившійся, одинъ наъ первыхъ чиновъ государства, получаль 500 рублей и въ особую на-граду дано ему сто девяносто рублей прибавки нъ годъ. Стольникъ Н. И. Шереметряду дано ему сто девяносто руслов прилавые нь годь. Стольнысь п. п. переме-тевъ, блязкій бъ государю человёкъ, бывшій въ походѣ у него подручнымъ, получаль всего по семьдесятъ пять рублей въ годъ, а за особое отличіе ему было прибавлено жалованья по одночу рублю съ полтиной, на годъ (Барсуковъ ор. с. VI, 278—280, VII, 216). Гонцу, подъячему Айтемирову, бывшему въ Крыму за посла и превосходно

Хартахай далъ цёлые выводы о положеніи христіанства и въ особенности духовенства въ Крыму, въ основу которыхъ всего болёе легли данныя взятыя будто бы изъ этой грамоты Серафима, а именно; 1) митрополиты жили въ Георгіевскомъ монастырё, который 2) вовсе не былъ такъ бёденъ, какъ говорятъ монахи, ибо 3) въ 1637 году этотъ монастырь былъ ограбленъ, 4) Мухаимедъ Гераемъ и 5) изъ него взято одними деньтами двёсти тысячъ ефимковъ, а такая сумма 6) не можетъ быть названа маловажною. Во всёхъ шести пунктахъ этого разсужденія, буквально нётъ ни единаго слова правды, а общій смыслъ всего представляеть такую рёдкую научную передержку, послё которой ко всёмъ выдумкамъ Никоновъ, Ливановыхъ или Никаноровъ приходится относиться съ полиёйшимъ снисхожденіемъ.

указывая ихъ точно)<sup>1</sup>); просить ктиторъ Успенскаго монастыря, за свой монастырь и за сельскія церкви Іоанна Предтечи и Өеодора Стратилата,

справившему свое діло, доставившему обиліе всяческихъ свідіній, за три года пліна «за службу, ва убытки и за терпізье», дали сто рублей и то не въ приміръ прочимъ (Стат. Спис., З. Од. Общ. Ист. и Др., XVIII, отр. IX). Я думаю не будетъ преувеличеніемъ, если покупное вначеніе въ Крыму тогдашнихъ делегъ счесть разъ въ тридцать боліве ныпізшнихъ и стало быть не маловажная сумма въ двісти тысячъ ефимковъ, сто тысячъ рублей, будетъ тоже что милліона три рублей ныпізшнихъ (Большія подробности о тогдашней цівности денегъ можно видіять въ примізаніяхъ къ переводу д'Асколи. Опло. Чернаго моря и Татаріи., З. О. О. Ист. и Др., т. XXIV, 153-154, • примізч. 33).

Мы ведень, какъ тогда монастыри и церкви годами выпрашевають милостыню, по пятнадцати и даже по пяти рублей на годъ; самыя эти, по нашему, ничтожныя суммы по тогдашнему были столь значительны, что ихъ выдача сопровождается не налой торжественностью: даются онъ при особой грамоть, съ большимъ титуломъ, за царскими подписью и печатью и воть при такихъ условіяхъ, не безъязвѣстныхъ и Хартахаю, онъ находитъ возможнымъ найти въ нашемъ монастырѣ цѣлыхъ сто тысячъ тогдашнихъ рублей, что и признаетъ не маловажнымъ. Я же думаю, что въ то время, вытряхнувъ кармалы всего полудиваго, ницаго крымскаго юрга, едва ли могла набраться таква огромная сумма наличными деньтами. Гораздо позже, конечно, (въ 1749 годъ), но все же вполив пригодно и для времени грамоты, кошевой Игнатовичъ въ защиту козаковъ, обвиненныхъ тъ грабежѣ 2.974 рублей у пастуха татарина, совершенно справедляво говорилъ, что такой суммы не то, что у простого татарина, а и у самото визиря крымскато сискать невозможно. (Андріевскій, Мат. дая ист. юннорусси. прая, Зап. Од. Общ. Ист. и Др., XI, 454).

Все разсказанное выше само по себт столь очевидно, что я было полагаль видёть описку или опечатку у Хартахая, но напрасно, такъ какъ сумма двёсти тысячъ повторяется нёсколько разъ, въ двухъ статьяхъ, цифрами и прописью, даже съ указаніемъ что ефимки тѣ же піастры (не сказано какіе). Тогда я надумалъ обратиться къ подлинному списку грамоты гдв и оказалось не двёсти тысячъ, а отчетливо написанныя двё тысячи ефимковъ. Приходится думать, что какъ эта, такъ и всё остальныя ошибки у Хартахая не случайны, потому что основанное на нихъ все его разсужденіе направлено къ доказательству того, что татары не притёсняля христіанъ, и что послёдніе всего болёв терпёли отъ своего же духовенства, выпрашивавшаго и вымогавшаго подачки, обладяя огромными суммами. Увёренъ что никто не вынесеть такого вцечатлёнія прочитавъ внимательно грамоту, по которой нѣсколько лётъ проситъ и даже не денегь, в архіерейскихъ облаченій и церковимать сооудовъ и не получаютъ уже давно обёщаннаго. Въ такихъ случаяхъ нельзя не принимать въ соображеніе, что Москва никогда че была богата и еще менѣе оказывалась тароватой и податливой, о чемт всё знали издавна. Какъ бы то ни было, все же и двё тысячи ефимковъ, т. е. около тысячи тогдашнихъ рублей, а по современному около тридцати тысячъ, миѣ кажутся неимовърно большой суммой и, если не сдѣлалъ описки или ощибки переводчикъ, то я склоненъ думать, что митрополитъ увеличить ваятый съ него окупъ разъ въ десать, чтобы большой суммой и, если не сдѣлалъ описки или ошибки переводчикъ, то я склоненъ думать, что митрополитъ увеличить вабывъ, что опа, по своему же реченію слезамъ не въритъ. Цѣли своей Серафимъ, однако, не достигъ, по крайней что-либо въ этотъ разъ.

Оставя въ сторонѣ соображенія Хартахая, дуьаю не иншнымъ будетъ сдѣлать иѣсколько поясненій въ самой грамотѣ вообще. При чтеніи ся всого досаднѣе, конечно, что неизвѣстно откуда она писана и о какилъ мѣсталъ говоритъ, а опредѣлить это послѣднее во нзоѣжаніе путаницы епархій очень желательно. Въ грамотѣ о писываются два случая грабсжа и вымогательотва. Первый разъ, «югайскіе татарове осаднын насъ и ограбили до конца», что случилось во время Мухаммедъ-Герая III, когда въ Крыму были послами «Степанъ съ товарищи». Мухаммедъ-Герая III былъ ханомъ съ 1623 до половины 1628, а посолъ Степанъ Тарбвевъ, съ подъячимъ Иваномъ Басовымъ былъ въ Крыму съ ноября 1627 года по осень 1628 года. (Савеловъ, Посольотво С. Тарбъева въ Крымъ, Изв. Тавр. Арх. Нопис., № 239, 3, 11, 17). Значитъ, грабежъ могъ былъ въ Крымъ, Изв. Тавр. Арх. Нопис., № 239, 3, 11, 17). Значитъ, грабежъ могъ былъ въ крымъ, изв. тавр. Арх. Нопис., № 239, 3, 11, 17). Значитъ, грабежъ могъ былъ въ крымъ, изв. тавр. Арх. Нопис., № 239, 3, 11, 17). Значитъ, грабежъ могъ быль только въ самомъ-конца 1627 или половита 1628 года. Упоминанане не просто татаръ, а именно ногайцевъ, которые, вообще говоря, въ Крыму тогда не кочевали, а такъ какъ ссылается на русскихъ пословъ, даютъ вовожность опредѣлить не только время, но и мѣсто описываемылъ событій, съ большимъ вѣроятіемъ.

<sup>1</sup>) Лашковъ, Просьба Кр. греч. монаот., Крымск. Дѣла 1681 г. 9-го іюля, *Ж* 15, Зап. Общ. Иот. и Др. XVII, 7. очевидно тѣ самыя, что и вышеупомянутыя, но нашъ монастырь туть вовсе не упоминается, а это даеть поводъ думать, что въ эту пору онъ

Второй разъ, когда интрополить поплатился деньгами, не просто ограбнии его или какой-либо монастырь, а прибёгли къ обычному разбойничьему пріему и понынё не рёдко употребляемому: захватили гдё то самого митрополита съ его братомъ, по помъ Димитріемъ, и засадили ихъ въ кръпкое мёсто, требуя выкупъ, который тё и внесли; не сказано изъ какихъ именно суммъ, но, конечно, не изъ какого бы то инбыло монастыря, а всего вёроятнёе собранныхъ по всей епархів для выручки архи-

Ханъ Мухаммедъ-Герай III, съ своимъ братомъ, калгой Шагинъ-Гераемъ, пред ставляли собой, даже и по тому времени, усиленно разбойничье, жестокое и иститель ное начало, съ попытками въ установлению врымской самостоятельности. Сводя счеты вровомщенія и стараясь усилить свою власть, они всячески добирались до Мансур-скаго отділа ногайцевь, кочевавшлго въ степяхъ ствернаго прибрежья Чернаго моря-Для ихъ покоренія или даже конечнаго истребленія, пошелъ изъ Крыма къ Аккерману калга, въ феврала 1628 года (Савеловъ, ор. с., 69), но быль разбить на голову гда то за Диби-ромъ, и бъжаль назадъ въ Крымъ. Слъдомъ за нимъ, въ концъ апръля (Савеловъ, ор. с., 69). ворвались ногайцы цилой ордой, ведомой ся главою, Канъ-Темиромъ, личнымъ врагомъ-вровоистителенъ хана и калги, засъвшихъ съ нъсколькими сотнями близвихъ приверженцевъ въ Бахчисарав, гдв ихъ и осаднии. Бахчисарай никогда укрвпления не имвлъ и можно бы думать, что братья защищались въ Чуфутъ Кале, но д'Асколи съ такой подробностью, по днямъ, разсказываеть обо всемъ этомъ, что защиту надо видёть не только въ Чуфутъ кале, —altro castello, какъ его называетъ д'Асколи, но и въ самонъ Бахчисарав, гдъ братья упорно оборонялись, пользуясь естественными условіями мъстности и нъсколькими маленькими пушченками, которыхъ ужасно боялись ногайцы. Султанъ и калга еще ранте, съ декабря, ссылались съ Запорожьенъ, подговоривъ козаковъ прійти на помощь, что тв и сдилан, явившись въ самую критичес-кую минуту, въ составъ четырехъ тысячъ (или до шести тысячъ по Ст. Тарбвеву, Кую инкугу, вы составы четырскы пасаты (наи до шести тысячы по от. таровозу, Савеловъ, ор. с., 70, 98), съ четырьмя пушками, подъ предводительствоиъ Михайла Дорошенка. Пробиванксь козаки сквозь весь Крымъ до Бахчисарая непрерывнымъ боемъ въ течение шести сутокъ, потеряли четверть своего состава и самъ кошевой Михайло Дорошенко былъ убитъ въ бою на Алиѣ. Этимъ козаки слово сдержали и выручили хана съ калгой, такъ какъ съ ихъ прибытиемъ ногайцы, пошедшие навстръчу, но жестоко разбитые на Алит, разбижались. Еще разъ показали козаки, какниъ жалкимъ ничтожествомъ оказывались эти мнимо-страшныя татарскія орды, когда за нихъ брались привычные въ ратному дёлу, мужественные люди. Ст. Тарбеву они тогда поко оранов призначие из распону два, нунски води. От. Таровој они тога говорни прежде сего на невідзи, часин, что Крымъ кріпкое ністо и крымскіе люди бойцы, ажно-де Крымъ хуже деревни и крынскіе люди худы, битца не уність ... а впередъ де Крымъ Божій да нашъ» (Савеловъ, ор. с., 98). Правда, козакамъ было изъ-за чего и драться, такъ какъ ханъ и калга имъ обіщали сто тысячъ червонцевъ, баснословную сумму, сто двадцать тысячъ тогдашнихъ рублей, до четырехъ миліо-новъ нынёшпихъ. Неизвёстно и счень сомнительно, чтобы удалось имъ все получить, хотя, конечно, себя они не забыли и совсёмъ безъ вознагражденія не вернулись бы домой такъ скоро; по донесенію Ст. Тарбёева имъ «давали жаловонье многое», (Савеконо ган бакор, но коноти случав, частью, козаки были оплачены твин носок, (сно номинками, которыя привезии Степанъ Тарбвевъ съ товарищемъ. Вслёдъ за твиъ, послё неудачной осады Кафы и прибытія туровъ, братьямъ, хану и калть, прищесь всвор'я б'яжать, а въ конц'я іюля новый ханъ. Джанноскъ Геран, извъщаль царя Ми-Вскорв обжать, а въ концв иоля новый ханъ, джанноскъ Герай, извъщалъ царя Ми-ханда Феодоровича о своемъ назначеніи и утвержденіи на хавствъ. (Подробности см. у Смирнова, Крымское ханство, I, 491—492, 494—496; пополняются и исправляются особенно относительно времени, Свъд. о пох. въ Крымъ Мих. Дорош., въ Мем. отн. въ Истор. Юми. Руси, вып. II, 153, 154, 161 и въ Кіевси. Стар., 1896 № 11; все это точно подтверждаетъ подробнѣйшій разсказъ d'Ascoli, Descritione della Tartaria, въ Чт. въ Общ. Неот. Лѣт., ин. 5. стр. 16—18. и переводъ его въ Зап. Од. Общ. Иот. и Др., т. XXIV, 107—113, особенно примѣч. 59—69.). Изъ этого всемърно сокращевнаго разсказа Рийно, что митрополитъ Соробнъя и сирязейно уберешевать но сокращевнаго разсказа видно, что митрополить Серафимь не случайно указываль на ногайцевь и освду: все это именно такъ и было въ Крыму, вокругь Бахчисарая, стало быть и митрополить находился тогда туть же въ Бахчисарав или же, что вёроятнёе, въ сосёднемъ Успенполоднася гогда туть же въ дахчисарав или же, что ввроятиве, въ сосвднемъ Успен-скомъ монастырё, гдё его осаждали и ограбили ногайцы, ничему не дававшіе пощады; все это было въ мат — іюнт 1628 года. Посолъ Степанъ Тарбтевъ, на котораго ссылаєтся въ двухъ грамотахъ митр. Серафимъ, жилъ тогда въ Яшловѣ, подлѣ Бах-чисарая, а осаду выдерживалъ въ Чуфутъ-кале (Савеловъ, Посылии въ Ирымъ, Зап. Од. Общ. XXIV, 75; челобитная посольскихъ людей бывшихъ въ осадѣ) и, конечно, не могъ бы удостовтрить осаду и грабежъ, если они былибы далеко, напр. въ нашемъ Ге-ортјевскомъ монастыръ оргіевскомъ монастырв.

уже совсёмъ захирёлъ или даже былъ покинутъ, подтверждая такимъ образомъ молчаніе о немъ свящ. Іакова.

Итакъ послѣ указанныхъ свидѣтельствъ Броневскаго, грамоты царя Бориса, показаній Болдырева и нѣкоторыхъ прелположеній мы ничего опредѣленнаго уже не знаемъ о монастырѣ вплоть до первой турецкой войны при Екатеринѣ II и занятія Крыма нашими войсками. Къ этому времени, т. е. къ 1771 году, относятся два свидѣтельства современниковъ; одно о прибытіи митрополита Игнатія на крымскую каведру, прямо въ нашъ монастырь, о чемъ уже говорено выше; другое одного изъ офицеровъ, посѣтившаго въ томъ же 1771 году и оставившаго о немъ коротенькую замѣтку въ своихъ запискахъ; тогда въ монастырѣ было всего пятъ монаховъ <sup>1</sup>).

Затѣмъ, черезъ семь лѣтъ, состоялось выселеніе всѣхъ грековъ изъ Крыма, въ 1778 году; тогда въ монастырѣ было, по словамъ самаго митр. Игнатія, только три монаха<sup>2</sup>). Замѣчательно, что Игнатій тутъ же въ той же вѣдомости, о которой говорено выше, прибавляеть:

Вообще эта грамота Серафима даетъ не мало такихъ Свёдёній, для правильнаго пониманія которыхъ необходимы нёкоторыя знанія и объясненія, но въ ней также есть язвёстіе очевидное, несомиённое, для своего уразумёнія никакого соображенія и янанія не требующее, такъ сказать бросающееся въ глаза— существованіе самого митрополита Серафима, и вотъ именно этого-то и не примётних Хартахей, умудрившійся найти въ грамотё цёлый рядъ совершенно небивалыхъ и невозможныхъ обстоятельствъ; въ данномъ имъ синскё крымскихъ іерарховъ Серафимъ не значится. Родіоновъ и епископъ Гермогенъ, тоже, по странной забывчивости, этого митрополита въ даваемихъ ими спискахъ нигдё не помѣстили, (Родіоновъ, ор. с., 38; Гермогенъ, ор. с. 150). Не повездо Серафиму, а между тёмъ этотъ митрополитъ былъ не случайно заѣзжій, а мѣстный, правившій епархіей въ Крыму болёе 10 лётъ, къ тому же носившій весьма любопытный титулъ вовсе не готскаго, какъ, повѣривъ Хартахаю, сочли веё писавшіе объ этомъ, даже настоящіе ученые. Все это весьма интересно, но уже совершенно и далеко выходитъ изъ рамки настоящаго изслѣдованія, почему и приходится его разсмотрѣніе отложить. Скажу только, что до сихъ поръ предполагалась въ Крыма лишь одна епархія, Готеейская въ эту пору, между тѣмъ оказывается, что и тогда ихъ бла не менѣе трехъ, если не всегда, то котя временами: Херсонская, Готеейская

<sup>1</sup>) Фонъ-Штрандшанъ, Записви, Руссв. Стар., 1884, 1юль, 69; (см. приложение IV), <sup>3</sup>) Статистич. св. о Крымъ, 3. Од. Общ. Ист. и Др., т. XIV, 186,—138.

пастыря. Было все это уже въ йоль 1636 года, когда въ Крыму никакого общаго замъщательства неязвъстно, и это проясшествіе составило случайно-обычное дъло, но частное, а не самого правившаго тогда хана Инайетъ-Герая. Мъсто захвата митрополита и тюрьмы, въ которую его упрятали, не указано, но, въроятно, все это было гдъ либо въ глуховъ углу, не близко отъ Бахчисарая, подлъ котораго отъ такого грабежа защиниль бы ханъ, уже хотя бы потому, что ему не было никакого разсчета дать другому придущить курицу, несшую волотыя яйца для него самого. Митрополитъ говорить: «понмалъ насъ султанъ» и онъ, хорошо знавшій крымскіе порядки, не мотъ такъ выразиться о ханъ, такъ какъ по словамъ одного наъ нихъ «хановъ не можетъ быть тотъ вто носитъ званіе султанъ» и онъ, хорошо знавшій крымскіе порядки, не мотъ такъ выразиться о ханъ, такъ какъ по словамъ одного наъ нихъ «хановъ не можетъ быть тотъ вто носитъ званіе султанъ» и онъ, хорошо знавшій крымскіе порядки, не можетъ быть тотъ вто носитъ званіе султанъ. у очень много, с. 488). Султанами въ Крыму на вывансь вотъ зтакътъ султанъ» кочень много, смирно имъ инкогда не сидълось, да и дъла у нихъ, а такъкъ султановъ—ханычей и выжалъ себё врибытокъ нзъ подвернувшагося подъ руку митрополита, вмъсто того, чтобы идтя въ далекую Русь-обычное поле татарской жатвы. Весьма въроятно, что это былъ Сафа-Герая султанъ, бывшій въ сладующемъ 1637 г. нур-эд-диномъ у новаго хана, Бегадыръ-Герая, истававшій русскихъ пословъ, вымогая у нихъ подарки разными пытеами (Смирновъ, Мрымоное какоте 640).

"подъ монастырь было отведено 25.000 десятинъ". Если это не какаянибудь крупная описка или опечатка, то это выражение нельзя понимать иначе, какъ въ смыслѣ величины монастырскаго округа, его, такъ сказать, прихода ; невозможно думать, чтобы ничтожному монастырю принадлежало столько земли на правахъ дъйствительнаго владънія. Это огромное пространство, почти равное всему нынышнему севастопольскому градоначальству, вм'єщало и тогда нісколько деревень, даже больше, чёмъ теперь: --- Карань, Камары, Кадыкой, Алсу, Каракуба (не существуеть), Мармора (не существ.), Чоргунъ, Акъ-яръ (не существ.), Учь-кую (не существ.), Бельбекъ (не существ.), Камышлы и два города, Балаклаву и Инкерманъ (не существ.). Не могло все это принадлежать монастырю, потому что, владія такимъ громаднымъ земельнымъ достояніемъ, онъ не былъ бы столь ничтожнымъ и могъ бы содержать гораздо больше монаховь, а не трехъ-пятерыхъ, какъ то было въ самомъ дѣлѣ. Наконецъ, невѣроятно, чтобы русскія власти отобрали у монастыря такую большую землю, всю безъ остатка, да еще и такъ, что объ этомъ не сохранилось никакого воспоминанія; между тімь мы знаемъ, что и теперешнее земельное владение монастыря, около 900 десятинъ, составилось только изъ пожертвованій, сделанныхъ соседлями уже во времена русскаго владычества, въ концъ XVIII и началъ XIX въковъ <sup>1</sup>).

Послѣ выхода грековъ изъ Крыма, въ 1778 году, монастырь, хотя и оставался безъ ризницы, утвари, иконъ и даже антиминса, все же не быль совершенно покинуть, о чемъ мы знаемъ положительно ИЗЪ многихъ свидътельствъ. Всего подробнъе о томъ говорилъ Чернявскому, еще въ 1792 году, старецъ Каллиникъ, пробывшій въ нашемъ монастырѣ восемьдесять лѣть, во время татарь и въ смутное время междувластія, послѣ 1778 года остававшійся, повидимому, единственнымъ хранителемъ монастыря, не захотѣвъ его покинуть; ему то, по всѣмъ соображеніямъ, и обязанъ монастырь своимъ спасеніемъ и сохраненіемъ; къ сожальнію, Чернявскій не успель или не сумель толкомъ распросить такую драгоцённую живую лётопись, а можеть и перезабыль слышанное, вздумавъ напечатать свои воспоминанія болте чѣмъ черезъ полъ вѣка<sup>2</sup>). Однако, начало своей оффиціальной жизни въ русское время самъ монастырь считаетъ только съ 1794 года, когда будто бы назначенъ туда первый настоятель. Что же было съ монастыремъ ВЪ промежутокъ времени между 1778-1794 годами?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Няконъ, ор. с., 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чернявскій, ор. с. (см. прилож. XXXVII)

Въ годъ покоренія Крыма и долго послѣ того и войска и флотъ занимали сосёднія съ монастыремъ Балаклаву и Ахтіярскую гавань. Не только близость, но еще более священный характеръ и красоты природы нашего монастыря несомнённо послужили къ скорому сънимъ сближенію и ознакомленію нашего воинства. Выше приведена замѣтка о монастырѣ одного изъ нашихъ офицеровъ; на всѣхъ многочисленныхъ, тогда же сдёланныхъ картахъ, морскихъ и сухопутныхъ, монастырь обозначается особенно різко, такъ что даже близъ него лежащій мысъ вначалѣ назвали мысомъ св. Георгія по имени монастыря и только впослѣдствіи упрочилось его исковерканное турецкое названіе-Феоленть (Феленкъ-бурунъ, Тигровый мысъ, по цвъту напластований. темнаго трахита и желтоватаго известняка). Понятно, что при такихъ условіяхъ войска и эскадра, занявшіе Севастополь, во время окончательнаго присоединенія Крыма, въ 1783 году, увиділи въ нашемъ монастырь знакомую и любимую обитель. Тогда же и Балаклава населилась вновь греками, хотя и не Крымскими<sup>1</sup>); имъ были пожалованы земли окресть монастыря. Если вспомнить, что и во флоть было очень много офицеровъ тоже родомъ грековъ, то не удивительно, что нашъ греческій монастырь оказался, можно сказать, настоящимь учрежденіемь на настоящемъ мѣстѣ; онъ тогда же самъ себя сопричислилъ къ сосѣдней Балаклавѣ и до сихъ поръ носить ея имя. Вслѣдъ за тѣмъ, ΒЪ новомъ воинствующемъ населении Севастополя и Балаклавы нашлись благодьтели, жертвователи, строители и монастырь, понемногу, началъ возобновляться. Въ такомъ положения дѣла и слѣдуетъ видѣть причину того, что онъ не только уцѣлѣлъ при сплошномъ разорении всего христіанскаго, но даже сталъ расти и развиваться въ то самое время, когда всѣ безъ исключенія монастыри и церкви ВЪ горномъ Крыму были заброшены и на долгіе годы преданы запустьнію. Поэтому-же совершенно невъроятно, чтобы первый настоятель монастыря былъ назначенъ только въ 1794 году, какъ то утверждаетъ арх. Никонъ. Нельзя допустить, чтобы въ русской странь, окруженный русскимъ населениемъ и начальствомъ, всъмъ извъстный и всъми любимый монастырь оставался безъ настоятеля больс десяти льть; особенно это невѣроятно послѣ того, какъ въ Крыму была основана въ 1787 году Осодоссійская викарная епархія, для православнаго, главнымъ образомъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ называемые, неправильно, албанцы, арнауты, выходцы изъ Морен и Архипелага, посл'в экспедицін Орлова, ихъ поселили сначала въ Керчи и Еникале, а потомъ, въ 1783 годъ, перевели въ Балаклаву, гдъ и над'ялия землею.

греческаго населенія, какъ вышедшаго изъ Крыма, такъ и вновь его населившаго; первый епископъ этой епархіи, Дороесй, и самъ былъ родомъ грекъ.

Въ этомъ же 1787 году состоялся прівздъ Императрицы Екатерины II въ Крымъ. Къ ея знаменитому путешествію все и вездѣ готовилось, между прочимъ, какъ я уже говорилъ выше, была напечатана особая книга, въ родъ путеводителя, находившаяся въ рукахъ Императрицы и ея спутниковъ; въ этой книгѣ, въ числѣ достопримѣчательностей, показанъ и описанъ Георгіевскій монастырь<sup>1</sup>). Понятно, что, назвавь и показавь въ путеводителѣ монастырь, приходилось думать, что его можеть посттить кто либо изъ высокопоставленныхъ лицъ; этого не случилось, но къ этому должны были готовиться и монастырь не могъ оставаться безъ призора и настоятеля<sup>2</sup>).

Для ръшенія вопроса о времени назначенія настоятелей слъдуеть пересмотръть нъкоторые архивы, чего я не могъ. сдълать, но уже и теперь могу утверждать, что неимение въ монастыре настоятелей до 1794 года такая же выдумка, какъ и многія выше показанныя, чему доказательства нашлись въ вышеприведенныхъ «Сборникѣ Документовъ» арх. Гавріила и «Дѣлѣ св. Синода». Когда второй по времени епископъ осодосійскій Моисей умеръ въ 1792 году (самоубійство, въ бользненномъ принадкь), то временно управлять ееодосійскимъ архіерейскимъ домомъ былъ посланъ «Балаклавскаго Георгіевскаго монастыря игуменъ Анеимъ», который и доносилъ о томъ екатеринославской консисторіи 11-го апреля 1793 года; изъ ведомости, 1793 года (прилож. VII) видно, что игуменомъ нашего монастыря онъ опредѣленъ 10-го апр'вля 1792 года. Еще раньше, этотъ-же Анеимъ, титуловавшійся намѣстникомъ ееодосійской епархія, донося Моисею о числѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пут. Ея Имп. Вел. 1786 г., стр. 76, (см. прилож. V).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пут. Еп Инп. Всл. 1786 г., стр. 76, (см. прилож. V).
<sup>2</sup>) Г. Бриннеръ, (Пут. Ипп. Енатер въ Кр., Ж. Мин. Нар. Пр. 1872, № 7, стр. 45) говоритъ, что тогда монастырь посётния спутники императрицы, графъ Секоръ и принцъ Нассау, но это ошибка, неправильно понятыя слова Сегюра, который не только не говоритъ, что самъ былъ въ монастырѣ, но и даетъ его описяние въ видѣ буквальто перевода изъ въ шеупомянутаго русскато путеводителя. Это доказываетъ, что Сегюръ не видѣлъ самъ монастыря и что путеводителя. Это доказываетъ, что Сегюръ не видѣлъ самъ монастыря и что путеводителя. Это доказываетъ, что Сегюръ не видѣлъ самъ монастыря и что путеводителя. Это доказываетъ, что сегюръ не видѣлъ самъ монастыря и что путеводитель составленъ не напрасно, его читали и принимали въ соображеніе. Мой экземпляръ этой довольно рѣдкой книги напечатанъ на особо хорошей буматѣ и снабженъ черезъ каждую страницу вклеенными чистыми листками бумать очень высокаго достовнства, на которыхъ, четком рухою Екатерининскаго времени, сдѣлано не мало любопытныхъ примѣчаній; очевид-но, что онъ былъ въ руквахъ кого либо изъ слугинсковъ императрицы, но узнать руквать руквать руквать примѣчаній; очевидрудою Екатерининскаго времени, сдалано не жало люсопытных примъчании; очевид-но, что онъ былъ въ рукахъ кого либо изъ спутниковъ императрицы, но узнать руку я не могъ. Что ни Сегюръ, ни Нассау. не были въ монастырѣ, видно и изъ писемъ послѣдняго. С. de Ségur, Mémoires etc., 3—me éd., 1827, t. III, 186—187, 210—212; въ русскомъ переводѣ, Записни гр. Сегюра, Спб. 1865, почти воѣ эти мѣста, выпущены, да и вообще переводъ крайне не исправенъ; М. d'Aragon, Un paladin au XVIII Siècie, 158-167.

церквей въ Крыму, въ рапортъ 18-го декабря 1791 года говорилъ: «Въ Севастополъ . . монастырь св. Георгія, церковъ каменная, (а не пещерная), игуменъ Никодимъ». Впослъдствіи въ 1793—95 годахъ, тотъ же Анеимъ велъ все дъло розыска о времени основанія монастыря, о чемъ говорено выше <sup>1</sup>).

Въ 1794 году въ нашемъ монастырѣ былъ данъ пріютъ Игнатію архіепископу Реонтскому и Прэстскому, или Реондажскому, какъ пишетъ Никонъ, ставшему настоятелемъ монастыря<sup>2</sup>); при немъ Анеимъ оставался игуменомъ и былъ вновь самостоятельнымъ послѣ смерти Игнатія, съ 1799 года; только съ этого года его показалъ и Никонъ въ спискѣ настоятелей<sup>3</sup>).

Изъ сказаннаго мы видимъ, что уже съ 1791 года были въ монастырѣ настоятели, два имени которыхъ, Никодима и Анеима, надо прибавить къ списку извѣстныхъ до сихъ поръ. Не сомнѣваюсь, что внимательный пересмотръ архивовъ южныхъ епархій, а, вѣроятно, даже одного монастырскаго, укажетъ его настоятелей и еще раньше, съ самаго начала русскаго владычества.

Съ конца XVIII вѣка судьбы нашего монастыря извѣстны довольно хорошо; онѣ описаны тѣмъ же арх. Никономъ, хотя и въ этомъ случаѣ онъ не отличился ни безпристрастіемъ, ни точностью, ни подробностью, много говоря о самомъ себѣ и въ весьма слабой мѣрѣ указывая дѣла своихъ попечительныхъ, добросердечныхъ предмѣстниковъ; сказанное имъ безъ измѣненія перепечатывается монастырскими и всякими иными изданіями понынѣ. Впрочемъ, все уже не представляетъ особаго интереса и въ достаточной степени выяснится всякому, кто будетъ имѣть терпѣнie просмотрѣть перепечатанныя въ приложеніи замѣчанія разныхъ путешественниковъ; для большихъ подробностей у меня нѣтъ подъ руками достаточно данныхъ, вѣроятно, находимыхъ въ архивѣ монастыря.

Надо зам'єтить, что монастырь, хотя и находился въ русской странѣ и подчинялся русскимъ духовнымъ и гражданскимъ властямъ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сбернивъ довум. арх. Гавріила, т. І. Дов. о смерти Монсея и числѣ церквей; Дѣло арх. ов. Синода, № 41.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Быль архієнископомь Реонта и Прэста (*Рέоνго; ха*ї *Поасотой*, бдизь Наварина), подчиненнымь митрополиту Монемвасійскому (Нацоли-ди Мальвазія; Le Quien, ор. с., II, 219, 236—37; Σαθα, Μεσαιωνική Βιβχιοθήκη επιστασια, Т. І., 567, 575) и вышель въ Россію вийств съ митрополитомъ Монемвасійскимъ Аненмомъ и другими архипедажскими греками. Аненмъ умеръ и погребень въ Керчи, подзв церьви св. Іоанна (Нендарани, Уимвер. опис. Ирыма, ч. 16, 55). Патріаршія грамоты Игнатію, (ставлен. 1784 г. и друія) находятся въ библіотекѣ Од. Общ. Ист. и Др. (опис. Серафимовъ въ IX, т. Зап. Общ., стр. 382).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Никонъ ор. с. 11.

все же долгіе годы сохраняль вполнѣ свой греческій обликь; его настоятели, да и монахи, были чистокровные греки, за рѣдкимъ исключеніемъ; служба шла почти всегда на греческомъ языкѣ. Число монаховъ, въ то время, было очень незначительно: въ 1793 году ихъ было восемь<sup>1</sup>); въ 1796 считалось пять<sup>2</sup>); въ 1820 числилось одиннадцать и между ними только одинъ малороссъ, а остальные всѣ греки<sup>3</sup>); въ 1822 году находилось только пять, всѣ греки<sup>4</sup>); даже въ 1837 было лишь десять монаховъ, но уже большинство ихъ, если не всѣ, русскіе<sup>5</sup>). Съ этого времени, съ начала тридцатыхъ годовъ, вмѣстѣ съ развитіемъ черноморскаго флота, увеличивается число монаховъ, а съ усиленіемъ во флотѣ русскаго элемента или, точнѣе сказать, съ исчезаніемъ и обрусеніемъ греческаго, сталъ вполнѣ русскимъ и нашъ монастырь, до крымской войны служившій убѣжищемъ іеромонахамъ, назначаемымъ на суда черноморскаго флота.

Этимъ я закончу свои замѣтки, сожалѣя о томъ, что не много могъ сказать положительнаго по исторіи монастыря, но какая же и можеть быть исторія у бѣдной, жалкой, но дивно красивой, чисто отшельнической обители. Нужны были наши времена всеобщей погони за рекламой, чтобы выдумывать такую исторію, о которой прежнимъ простецамъ-монахамъ, умѣвшимъ лишь славить Господа въ величіи созданнаго имъ, не приходило и въ голову. Еще болѣе сожалѣю, о томъ, что мнѣ пришлось очень много говорить отрицательнаго, но это уже вина не моя и не стараго монастыря.

Будемъ же надѣяться, что все пройдетъ и забудется, одна лишь правда останется.

А Бертье-Делагардъ.

Декабрь 1897 --- Декабрь 1907 Сухумъ. Ялта.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. прилож. VII, въдомость изъ дъла св. Синода.

<sup>)</sup> Guthrie, A tour etc., (CM. DPHAOM. IX).

<sup>&</sup>lt;sup>с</sup>) Гераковъ, Путевыя записки, Спб. 1830, стр. 35, (см. прилож. XXVII).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lyall, Travels etc., Lond., 1825, 300; Jones., Travels etc., Lond., 1827, 271 (cm. npnaom. XXVIII n XXVIX).

<sup>\*)</sup> Demidoff, Voyage, Paris, 1840, 396, (см. прилож. XXXV).

# ПРИЛОЖЕНІЯ.

#### I.

### Martini Broniovii, Tartariae descriptio. Col. Agripp. 1595.

P. 6. «Est in eo loco unde rivullus ille delabitur pagus quidam non ignobilis, et non proêul in ripa maris, in monte saxoso, Graecum monasterium. Sancti Georgii solemne, anniversario devotio Graecis Christianis qui nunc in Tauria sunt reliqui, in magna frequentia ibi fieri solet».

### Броневскій (Мартынъ). Описаніе татаріи. Кельнъ, 1595.

Стр. 6. «Въ томъ мъстъ, откуда вытекаетъ этотъ ручеекъ\*) есть деревня, не ничтожная и неподалеку, на берегу моря, на каменистой горъ, греческий монастырь. Тамъ обычно празднуютъ ежегодное торжество св Георгія благочестивые греки-христіане, еще остающіеся въ Тавридъ, стекаясь многолюднымъ сборищемъ.

Примѣчаніе: Переводъ соч. Броневскаго данъ въ VI т. Зап. Од.Общ. Ист. и Др., нашъ параграфъ и стр. 341. Настоящій переводъ нѣсколько измѣненъ.

II.

Списокъ жалованной отъ царя Бориса Годунова грамоты, данной въ Крымъ на четыре церкви благочестивыя въ Салачикѣ ежегодной дачи руги по 30 руб. на годъ, — присланный отъ россійскихъ въ Крыму бывшихъ 1628 года посланниковъ Тарбѣева и Басова.

<sup>\*)</sup> По предыдущему, тотъ ручевкъ, отъ котораго начинался херсонесский водопроводъ; нынъ это мъсто называется балкою Юхарина.

моты и послали къ тебѣ государю для того, чтобъ (тебѣ государю) про тоѣ грамоту было вѣдомо.

На оборотъ отписки:

«Государю царю и великому князю Михаилу Федоровичу всеа Русиі».

«136-го августа въ 24-де с станичным татарином сачехдою Бунюкоеымя.»

"136-го августа въ 25-тъ государь і святъйшиі государь патриархъ указалъ к тъмъ храмамъ ко Пречистой богородицы что въ золотчикъ, и к Предтечи и къ Егорью страстотерпцу и к Өедору стратилату послать ево государево жалованье по прежнему.

Списокъ з грамоты слово въ слово.

Бога всемогущаго и во всъх всяческая дъйствущего вездъ сый и вся исполняющего и утешения благаія всем чловекомъ дарующего того силою и дъйствомъ чловъколюбия и жизни дателя въ Троицы славимого милостию и властию и хотъньем и благоволениемъ Богомъ избранныі утвердившему скифетръ держать в православиі во осмотрънье і во обдержание великого россијскаго царствия и многих новоприбылых государствъ и з Божиею помощию соблюдати мирно и безмятежно на веки. Мы велики государь царь и великиі княз Борис Өедорович всеа Русиі, самодержець Владимирскиі, Московскиі, Новгороцкиі, царь казанскиі, царь Астраханскиі государь Псковскиі и великий княз Смоленскиі, Тверскиі, Югорскиі, Пермскиі, Вятскиі, Болгорскиі и иных государь и великиі князь Нова города Низовские земли, Черниговскиі, Резанскиі, Ростовскиі, Ярославскиі, Белозерскиі, Лиелянскиі Удорскиі, Обдороскиі, Кондинскиі і всея Сибирския земли и северные страны повелите и государь Иверские земли грузинскихъ царей и кабардинские земли Черкаских и горских князей и иныхъ многихъ государствъ государь и обладател и сынъ нашъ царевичь князь Өедор Борисович всеа Русиі. Пожаловали есмя Пречистые Богородице что в Крыме в Салачике попа Онтона да брата его попа Павла Πа Егорьгия страстотерпца что въ Корсуни, игумена Мелентия да Ивана Предтечи попа Костянтина да Өедора стратилата попа Федора или въ перед хто у тъхъ храмов иные попы будут, что бил намъ.... поп Онтонъ да греченя Паскел да Ол.... а сказали: было де у них блаженные памяти . . . . государя царя и великого князя Өедора Ивановича всеа Русиі самодержца жалованная грамота, что им имати наше жаловане годовые руги на тъ четыре престола тритцат рублевъ на год, и та де у них жалованная грамота утерялас и нам бы великому государю царю и великому князю Борису Өедоровичю всеа Русиі самодержцу и сыну нашему царевичу князю Өедору Борисовичю всеа Руси попа Онтона и брата его попа Павла и игумена Мелентия и поповъ Костянтина да Өедора и иныхъ, которые въ пред у тъхъ храмовъ попы будут пожаловати, велъти имъ дати нашу царскую жалованную новую грамоту на наше царское имя и на сына нашего царевичево князе Өедорово имя. Мы великиі государь царь и великиі княз Борис Өедоровичь всеа Русиі самодержец и сынъ нашъ царевичь княз Өедор Борисович всеа Русиі, пречистые Богородицы что въ

Крыме в Салачике попа Онтона или хто по них у тъх церквеи попы впред будут, пожаловали нашу царскую жалованную грамоту велъли имъ дати за нашею царскою печатю, коли попы Онтонъ или иной которой поп отъ тъхъ храмов приъдут к нам в наше государство к Москвъ и им нашего царскаго жалованя велили есмы мы давати на престолъ ко пречистой Богородицы в Салачикъ по пятинатцати рублевъ на год. а к Ивану предтечю да къ Егорю страстотерпъцу да к Өедору стратилату, которые у тѣх храмов священники будут по пятнатцати рублевъ на год по пяти рублев к престолу і всего на всѣ четыре престолы велѣли есмя давати нашего жалованя руги тритцать рублевъ денегъ на год; а коли попъ Онтонъ или Іванна предтечи и отъ Егоргия страстотерпца и от Өедора стратилата свяшенники въ которомъ году к Москвъ (не) приъдут, мы велики государь царь и великиі княз Борисъ Өедорович всеа Русиі самодержець и сын наш царевичь княз Өедоръ Борисовичь всеа Русиі тѣ руж . . . . велим посылати въ Крымъ с нашими посланники или з гонцы, коли лучитца от насъ посылка въ Крымъ. А ныне пожаловали есмя велъли дати наше руги попу Онтону на прошлые на три годы, на которые годы имъ нашего жалованя руги не дано, на 105 да на 106 да на 107 год по росчету по прежнему нашему указу двадцат два рубля с полтиною, а к Ивану предтечи и къ Егорю страстотерпцу и к Өедору стратилату наше жаловане ругу на тъ прошлые на три годы велъли есмя послати з гонцом нашимъ с иваномъ с Лодыженскимъ по прежнему на храм по дватцати по два рубли с полтиною; да с попом же с Онтономъ послали есмя к пречистей Богородицы въ Салачикъ да к архангелу Михаилу вь новосуроженной храм да в храм же къ Настасъе Христовы мученицы три образы: образ пречистые Богородицы да образ архангела Михаила да образ великие мученицы Настасъи да три свечи мъстные поставных. Дана ся наша царская и сына нашего царевича князя Өедора жалованная грамота въ царствущем граде Москвъ лъта 7107-го декабря мъсяца.

Московскій Главн. Архивъ Мин. Иностр. Дълъ. Крымскія дъла 1598 (7107 г.). Декабрь Точный списокъ съ провъреннаго въ Архивъ. Ореографія соблюдена, титла раскрыты.

#### III.

Переводъ з греческой грамоты, что писалъ ко государю царю і великому князю Махаилу Федоровичу всеа Руси Сераеимъ митрополитъ Херсонскиі і Ератинскиі о милостинъ въ нынешнемъ во 145-мъ году августа въ 16 день. (1637 годъ).

Благочестивому Богомъ вѣнчанному християнскому самодержавному Московскому государю царю і великому князю Михаилу Федоровичу всеа Русиі облагодателю державному твоему царствію и миръ і милость здравье от Бога Вседержителя и Господа нашего Исуса Христа по семъ многолѣтныі царю дерзнувъ есть писати к великому твоему царствію, что государь во время Магметъ-Гирея царя былъ в Крыму твоі государевъ посолъ Степанъ с товарищи і в тѣ поры пришли безбожные нагайские таторовя и



осадили нас и ограбили до конца і преосвещенные и свещенные сусуды и церковное строение все поимали и после того посылалъ ссми к тебъ государо з гречениномъ сываномъ челобитную, и тотъ греченинъ іванъ с Москвы в Крым при вхалъ, а указу от тебя государя никакова не прівез, а не только привез к нам от царствия твоего одну о милостне грамоту, а в ней пишешъ, что какъ де привдут в Крымскую землю твои государевы послы і в ту-де пору пришлють к нам твою государеву милостину, какъ тебъ государю Богъ известить, и с тъхъ, государь, мъстъ три года прошло и ниединое слово к нам не бывало и люди твои государевы, которые к нам притизжають и отезжають, а къ нам ничево не бывало, и сего ради посылаем царствию твоему грамоту твою государеву, что послалъ еси к нам. И какъ произволитъ царьствие твое прислати милостыню и нам для святые Божие церкви всего нужне зело архиерейския ризы и церковные сосуды; а мы ради за царствие твое Бога молити безпрестанно. А ныне от нашего же смиренное моление, потому что пребываемъ во многихъ бъдностяхъ, в скорбяхъ от безбожныхъ одержащихъ нас агарянъ, не токмо тъ прошлые беды и в нынешнемъ году июля мъсяца поималь нас султань и посадиль нас в тюрьму меня и брата моего попа Димитрія и взялъ у нас две тысящи езимковъ и сего ради слыша благодательное и нищихъ любителное милосердие твоего царствия и милостню писали к царствию твоему, что намъ головы своеъ инде приклонит нъгдъ и да сотворить царствие твое милостиню, какъ тебъ государю объ насъ бъдныхъ Вогъ извъстит. Посемъ благодать Божия и безчисленная его милость и молитва и благословение нашего смидения буди со державнымъ твоимъ царьствиемъ аминь.

Писано лѣта 7144 (1636) мѣсяца августа въ 1 день, а внизу грамоты подпись: смиренной митрополитъ Гератинской и Херсонской.

Московскій Главн. Архивъ Мин. Иностр. ділъ. Крымскія діла 1637 г. Августа 16 Ж 24.

Ореографія соблюдена, титла раскрыты. Точный списокъ съ провъреннаго въ архивъ.

#### IV.

## Записки Густава Фонъ-Штрандмана 1771 г.

### Русская Старина 1884 г. Іюль

Стр. 69. Въ 8-ми верстахъ отъ Балаклавы, на крутомъ берегу расположенъ небольшой русскій (т. е. православный) Георгіевскій монастырь. Въ настоящее время живутъ всего пять монаховъ; мъстные греки ходятъ молиться въ монастырь.

## Путешествіе Ея Императорскаго Величества въ полуденный край Россіи. Спб. 1786.

Стр. 75—76. По близости отъ развалинъ сего города (Херсонеса) выдается въ море мысъ, извѣстный въ древности подъ именемъ Парееніона, состоящій изъ высокія и утесистыя горы, на коемъ былъ нѣкогда храмъ и статуя Діаны Таврическія, а нынѣ тутъ находится малый монастырь Св. Георгія. Съ верху сея горы къ морю по крутому ея утесу высѣчена въ камняхъ узенькая тропинка, ведущая ко вратамъ пустынки, сдѣланныя на узкомъ уступѣ сея висящія надъ моремъ крутизны. Уступъ сей шириною не болѣе 3, а въ длину саженъ на 15; на немъ построено нѣсколько келей, а посрединѣ ихъ высѣчена въ горѣ церьковь, черезъ двери и два небольшія окошка съ внѣшной стороны освѣщенная.

### ٧I.

Worsley, Sir Richard. Museum Worsleyanum or a collection of antique Bassorelievos Bustos, Statues and Gems, with views of Places in the Levant, taken on the spot in the years 1785-6-7. London 1894.

#### View of the Cape and monastery of St. George.

View of the Cape and monastery of St. George, built on the ruins of the Temple of Diana Taurica, situated on the south-west coast of the Crimea, distant about three hundred and fifty miles from Constantinople. The mountains between Cape St. George and Balaclava, are composed of a compact calcareus stone, shining in the interior: they are perpendicular on the side towards the sea, and in parts undermined at the bases; in others, they appear to have suffered some violent shocks. Immense pieces of the rock have rolled from the top into the sea where they are seen lying along the shore; they present likewise beds of the same rock perpendicular, and there are evident marks of subtecraneous fire. Almost every where on the sur face is to be seen clay of o reddish colour, and the stones appear to abound whit iront In some of the crevices of the rocks are found cubic chrystals of half transparent spath, and some of a half hexagon shape. In some places is also to be met with a calcareous stone dividing like states, of a grey colour mixed with white, but none of these stones inclose petrifactions; but shells are found in the cliffs of an argillaceous substance, even to the summits of the mountains.

### Видъ мыса и монастыря Св. Георгія. (Въ 1786 году).

Видъ мыса и монастыря Св. Георгія, построеннаго на развалинахъ храма Діаны Таврической, находящагося на юго-западн. берегу Крыма, въ разстояніи около трехсотъ пятидесяти миль отъ Константинополя. Горы между мысомъ Св. Георгія и Балаклавой, состоятъ изъ плотнаго известковаго камня, блестящаго въ изломѣ: они представляютъ отвѣсные обрывы, мѣстами подмытые въ основаніи, другія мѣста указываютъ на сильные подземные толчки. Огромныя части скалъ свергнуты съ горъ въ море, гдѣ они видимы лежащими вдоль берега, они также представляютъ отвѣсные обрывы и носятъ явные слѣды подземнаго огня. Почти вездѣ на поверхности видна глина красноватаго цвѣта и въ камняхъ оказывается обиліе желѣза. Въ нѣкоторыхъ расщелинахъ скалъ были находимы кубическіе кристаллы прозрачнаго шпата отчасти гексогональной формы. Мѣстами, встрѣчаются известковые камни слоистаго образованія сѣро-бѣлаго цвѣта, вта порода не заключаетъ окаменѣлостей, но находились раковины, въ скалахъ глинистаго сланца, даже на вершинахъ горъ.

## VII

# Изъ архива Св. Синода, дѣло 1794 года № 41, о Балаклавскомъ монастырѣ; представлена вѣдомость 30 ноября 1793 г. за № 152.

Вѣдомость учиненная въ Өеодосійской духовной консисторіи по силѣ Святѣйшаго Правительствующаго Синода отъ 29 Сентября сего 1793 года указа, о состоящемъ въ Өеодосійской епархіи одномъ мужескомъ монастырѣ, въ которомъ онъ уѣздѣ и при какомъ урочищѣ положеніе имѣетъ, въ какое имянованіе церковь, кто въ немъ настоятель, и сколько монашествующихъ, и отъ чего содержаніе имѣютъ.

1-е. Монастырь положеніе имѣетъ Симферопольскаго уѣзда на берегу Чернаго моря, въ горѣ называемой Балаклава, между бывшимъ Херсонесомъ и городами Севастополемъ да Балаклавою, и по сему послѣдняго города имени называется и монастырь Балаклавскимъ, но когда и кѣмъ оной заведенъ, надписей и записокъ не сыскано, и никто изъ монашествующихъ о томъне знаетъ, который разстояніемъ отъ ееодосійскаго архіерейскаго дома въ сту семидесяти шести верстахъ.

2-е. Въ немъ церковь великомученика Георгія изъ дикаго камня налая.

3-е. Настоятель Ігуменъ Анеимъ, уроженецъ купеческій, учился греческой, вольской и Россійской грамотамъ, 1759 года въ Іюлѣ мѣсяцѣ у вольскомъ городѣ Букарешскѣ Митрополитомъ Гревенскимъ Хрисанеомъ постриженъ въ монашество и Іеродіакономъ произведенъ, 1766 года февраля 17 въ Яссахъ. Гавріиломъ Митрополитомъ Ясскимъ рукоположенъ во Іеромонаха и того года выѣхалъ въ Россію въ Московскій греческій монастырь, находился въ немъ 10 лѣтъ при священнослуженіи, въ 1776 году по прозьбѣ Черниговской Епархіи Нѣженскаго Благовѣщенскаго монастыря Архимандрита Варлаама перешелъ въ тотъ монастырь, и съ того года 1787 года по мартъ мѣсяцъ исправлялъ должность Намѣстника. Въ Мартѣ же мѣсяцѣ покойнымъ Преосвященнымъ Дорофеемъ Епископомъ Θеодосійскимъ и Маріупольскимъ взятъ въ Старый Крымъ, находился при немъ

Digitized by Google

Протосингеломъ, а 1792 года Апрѣля 10 числа Преосвященнымъ Моисеемъ Епископомъ Өеодосійскимъ опредѣленъ въ Балаклавскій Георгіевскій монастырь Ігуменомъ. Лѣтъ ему отъ роду 57.

4-е. Монашествующихъ:

Іеромонаховъ . . . . 3 Іеродіаконовъ . . . . 1 Монаховъ . . . . . 4

Итого 8

5-е, Заведенъ возпѣ монастыря малый виноградный садъ, имѣется рогатый скотъ и овцы, но земли для хлѣбопацества и сѣнокоса, а равно другихъ угодій нѣтъ, и монашествующіе питаются съ Економіи и доброхотнаго подаянія.

Балаклавскаго Еоргіевскаго монастыря игуменъ Анфимъ,

Секретарь Иванъ Триполскій Канцеляристъ Никита Степановъ.

### VIII.

## Van Woenzel. Aanteekeningen, gehouden op eene reise door Turkijen ..., de Krim etc. Constantinopolen 1794.

V II, p. 263. ". . . maar dat, welk op den weg van Balaklava op de niterste boord van een over de zee hangende klip gebaund is, werdt noch door een Bisschop en eenige Grieksche munniken bewoont. Ik ziegeen kans mijne eerlijke, onbereisde landsluî een denkbeeld te geeven van een zo woerte Kluizenorij."

# Ванъ Вонцель. Замѣтки сдѣланныя во время путешествія по Турціи ..... Крыму и проч. 1794 г.

",,,, но тотъ (монастырь), что построенъ на дорогѣ къ Балаклавѣ, на самомъ краю скалы, висящей надъ моремъ, еще обитаемъ епископомъ и нѣсколькими греческими монахами. Не вижу возможности, мои честные непутешествовавшіе соотечественники, дать описаніе столь дикой обители. Примѣчаніе: Былъ въ Крыму на службѣ въ Севастополѣ, морскимъ врачемъ въ 1787 и 88 годахъ, (стр. 233-239),

### IX.

# Pallas. Bemerkungen auf einer Reise in die südlichen Statthalterschaften des Russisches Reichs in den Jahren 1793 und 1794. Leipzig 1801.

V. II, S. 90—93. Das Kloster St. Georgs liegt in einer flachen Aushöhlung des südlichen sehr hohen und steilfelsigen Ufers des Chersones, zwischen dem vorerwähnten fürchterlichen Vorgebirge Aja-Burum und der vor-



springenden Felsenecke, welche das Georgiesche Vorgebirge (Georgiefskoi Muis) genannt wird. Von dem obersten ganz felsigen Absatze dieser Einbucht senkt sich hier das Ufer in abwechselnden Stufen-Felsenabsätzen steil bis zur Seefläche, dergestalt, dass die schmalen Stufenabsätze oder Terrassen zu oberst zu Wohnungen, weiter hinunter aber zu Weingärten haben eingerichtet werden können, wie denn auch Bäume, und darunter der Cypressenähnlich e schwarze Wacholder (Juniperus lycia) zwischen den Felsen zerstreut wachsen. Die Lage, und Ansicht des Klosters, der Gärten und des ganzen Ufers macht der Prospect auf der siebenten Platte, welcher von der Höhe der vorspringenden Ecke des Ufers an welcher die schwärzliche Klippe in der See liegt, gezeichnet ist, deutlich Es ist schwer, dergleichen aus der Höhe genommene Aussichten mit hinläglicher perspectivischer Richtigkeit auf dem Papiere darzustellen. Man wird sich aber wenigstens daraus von der Anlage des Klosters eine Vorstellung machen können, welche aus der fünften Vignette noch deutlicher wird. Bev dem Einschnitte des Ufers, durch welchen man zum Kloster, zwischen Oolithen ähnlichem Kalksteine, (der aber aus lauter kleinen, Hirsekörnern ähnlichen, incrustirten Schnekchen besteht) hinunter geht, zeigen sich Stellen, wo man grosse Werkstücke, wie man sie in den alten Gebäuden des Chersones findet, ausgebrochen hat; und die Gebäude bey der Uschakofschen Meierey zeigen auch eben diese Art von Kalkstein. Über dem Kloster selbst soll man, durch Einsturz des Ufers, diejenige antike Säule gefunden haben, welche noch daselbst gezeigt wird und die nur aus Kalkstein aber in sehr richtiger Proportion gearbeitet, doch ohne Kapitäl ist. Sie ist vierhalb Arschinen lang und im grössten Durchmesser 13 Zoll. In der Mitte bauchig und scheint sehr alt zu seyn. Einige wollen daraus schliessen, als ob hier über dem Kloster das Fanum daemonis virginis gestanden habe, wovon man aber von dem beym Aja-Burum zuerst beschriebenen Gebäude an bis zu der Felsenecke der schwarzen Klippe nicht die geringste Spur sieht. Der Ort kann jedoch wohl durch allmähliges Einstürzen der Felsen unkenntlich geworden seyn. Denn auch jetzt sind die Felsen des obern Absatzes über dem Kloster und der Kirche so überhängend, dass es nur eines geringen Erdbebens bedarf, um sie herab zu stürzen. Es befinden sich verschiedene Grotten darunter, wovon einige zu Mönchszellen und zum Hühnerstall gemacht worden und bey welchen einige schöne Feigenbäume stehen, die von dem harten Winter 1798 und 1799 nicht gelitten haben, der doch sonst in einigen Thälern diese Bäume bis an die Wurzel tödtete. Die Lage des Klosters ist aber ungemein warm, ganz gegen die Mittagssonne gerichtet, vor allen kalten Winden geschützt und nur bey südlichen und südwestlichen Stürmen fürchterlich. Das Kloster besteht aus einer kleinen Kirche, einem durch bedeckte Gänge damit zusammenhängenden grossen Gastzimmer und einigen mässigen Wohnungen, die von wenigen griechischen Mönchen bewohnt werden. Es wohnte da auch ein griechischer, untergeordneter Bischof, und das Kloster ist wegen der Lust- und Wallfahrten, die am Georgentage im Aprilmonate, vorzüglich von Griechischen Familien aus der ganzen Krym dahin geschehen, und die besonders den Weibern wohlgefallen, berühmt. Gleich unter dem Kloster quillt ein wohleingefasster Quell aus dem Felsen, welcher zur Bewässerung der Weingärten abwärts fliesst und vortreffliches reines und kaltes Wasser hat. An den Felsen wächst viel Elaterium und andere Wärme liebende Gewächse. Es ist aber am Ufer mühsam botanisiren, und mit den besten Lungen wird schwerlich Jemand, wenn er bis zur See den Schlangenpfad hinabgestiegen ist, in einem Athem wieder bis zum Kloster hinauf klimmen.

Nach dem ersten Besuche, den ich bey diesem Kloster abstattete, da auf dem hohen Ufer noch nichts als ein hölzernes Kreuz zu sehen war, und der Reisende beym Eingange, der zum Kloster führt, durch die unvermutete Aussicht in ein angenehmes Erstaunen gerleth, ist jetzt eine Capelle zum Gedächtnisse eines da beerdigten Griechen erbaut; auch hatte der in den Grafenstand erhobene General Kachofsky daselbst eine grosse Menge der ungeheuren Werkstücke der alten Chersonitischen Gebäude zusammenführen lassen, um seiner hier beerdigten Gemahlin eine solche Gedächtnisscapelle zu erbauen. Es ist aber bei dem Vorsatze geblieben."

#### **Иалласъ.** Замъчанія изъ путешествія въ южныя провинціи Россійской Имперіи в 1793и1/94 годахъ. Лейпцигъ 1801. Томъ, II. стр. 90.-93.

Монастырь Св. Георгія лежитъ въ неглубокой бухть очень высокаго и скалистаго южнаго берега Херсонеса между вышеупомянутымъ весьма грознымъ мысомъ Ая-Бурунъ и выдающимся скалистымъ отрогомъ, носящимъ название Георгіевскаго мыса. Съ верху весьма обрывистыхъ береговъ этой бухты мъстность круто спускается до уровня моря, сбразуя по перемънно ступени и скалистые уступы, такъ что узкіе ступенчатые уступы или терассы могли быть приспособлены на верху для жилыхъ помъщений, далъе же къ низу для виноградниковъ; среди скалъ мъстами произростаютъ также деревья и между ними, похожій на кипарись, черный можевельникъ (luniperus lycia). Ясное представленіе о положеніи и видъ монастыря, садовъ и сего берега даетъ рисунокъ на 7-мъ листъ, взятый съ высоты выдающагося пункта берега. гдъ въ моръ гаходится черноватый выступъ. Подобные виды, взятые съ высоты, трудно изобразить на бумагѣ съ достаточной правильностью перспективы. Но по крайнъй мъръ онъ даетъ возможность составить себъ представление о положении мъстности, уясняющееся еше болъе 5-ой виньеткой. Въ проръзъ берега, по которому спускаются къ монастырю между известняками подобными оолитовымъ (но состоящимъ исключительно изъ мелкихъ окаменълыхъ ракушекъ, похожихъ на просяныя зерна) находятся мъста, гдъ были выломаны большія плиты, подобныя находимымъ въ древнихъ сооруженіяхъ Херсонеса; такія же зданія близъ Ушаковской мызы построены изъ известняка той же породы. Даже надъ самымъ монастыремъ, говорятъ, вслъдствіе обвала берега, была найдена та древняя колонна которую тамъ-же еще показываютъ; она выдълана также изъ известняка, но весьма правильныхъ пропорцій, хотя безъ капители. Имѣетъ три съ половиной аршина длины и въ наибольшемъ поперечникъ 13 дюймовъ, въ средней части выпукла и повидимому, весьма древня. Нъкоторые думаютъ

изъ этого заключить, что здъсь, надъ монастыремъ, былъ расположенъ Eanum daemonis virginis, отъ котораго, однако. не видно ни малъйшаго слѣда, на пространствъ отъ выше писаннаго зданія у Ая-Бурунъ, до угла черной скалы, Впрочемъ, мъстность могза сдълаться неузнавлемой вслъдствіе постепеннаго обвала скалъ, ибо и теперь скалы верхняго уступа НЕСТОЛЬКО НАЕИСЛИ НАДЪ МОНАСТЫРЕМЪ И ЦЕРКОВЬЮ, ЧТО ДОСТАТОЧНО НЕЗНАчительнаго землетрасенія, чтобы свергнуть ихъ внизъ. Подъ этими скалами находятся различныя пещеры, изъ которыхъ нѣкоторые обращены въ монастырскія кельи и въ куратникъ; оксло нихъ стоятъ нъсколько прекрасныхъ фиговыхъ деревьевъ, не пострадавшихъ отъ суровой зимы 1798 — 1799 г., погубывшей въ нъкоторыхъ долинахъ такія деревья до корня. Мъстоположение монастыря чрезвычайно теплое, обращено прямо къ полудню защищено отъ всѣхъ холодныхъ вътровъ; страшны же только южныя и югозападныя бури. Монастырь состоитъ изъ маленькой церкви, большой трапезы, соединенной съ ней крытымъ ходомъ и нъсколькихъ скромныхъ жилищъ, населенныхъ незначительнымъ числомъ греческихъ монаховъ: тамъ жилъ также греческій подчиненный епископъ; монастырь славится благодаря увеселительнымъ повэдкамъ и паломничествамъ, которыя предпринимаются въ Апрълъ мъсяцъ, въ день Св. Георгія, преимущественно греческими семьями и которыя нравятся въ особенности женщинамъ. Непосредственно у подножія монастыря бьетъ изъ скалы хорошо обдъланный источникъ, текущій внизъядля орошенія виноградниковъ и имѣющій чистую и холодную воду. На скалахъ находится много Elaterium'a и другія растенія, любящія тепло. Ботанизировать, впрочемъ, на берегу трудно и, спустившись къ морю внизъ по извилистой тропинкъ, даже съ лучшими легкими. трудно сразу опять подняться наверхъ къ монастырю.

Во время перваго моего посѣщенія этого монастыря, на высокомъ берегу не видно было ничего, кромѣ деревяннаго креста, и путешественникъ при входѣ, ведущемъ къ монастырю, бывалъ пріятно пораженъ неожиданнымъ видомъ. Теперь здѣсь построена часовня въ память погребеннаго здѣсь грека; генералъ Коховскій, возведенный въ графское достоинство, велѣлъ свезти туда-же большое количество громадныхъ плитъ древнихъ херсонесскихъ сооруженій, чтобы воздвигнуть изъ нихъ часовню въ память своей супруги, здѣсь погребенной. Но это осталось только въ предположеній.

X.

# Guthrie (Mrs. Maria). A tour performed in the years 1795—96, th rough the Taurida, or Crimea, etc London, 1802.

### Lettre XXXI.

CTP. 204-106. "The Monastery of St. George is a peaceful and quiet retreat, nom only inhabiteb by five Greek monks. . . . . The monks subsist on



the charity of the inhabitants, and the produce of a pretty garden which they cultivate with their own hands in the bosom of their romantic rocks; dividing their time most judiciously between prayer and labour.

P. S. I had forgotten to tell you, that the situation of this convent is most charmingly romantic, and the view from it one of the finest and most delightful in the world. The cells and chapel are cout out of the living rock, with its garden produces not only plenty of excellent pot-herbs, but a variety of fine flowers and delicious fruits "

### Гутри. Поѣздка, 1795—6 годахъ, по Тавридѣ и проч. Лондонъ 1802.

Стр. 104—106. "Монастырь св. Георгія мирное и тихое убѣжище, нынѣ обитаемое пятью греческими монахами.

Монахи существуютъ благотвореніями жителей и произведеніями своего красиваго сада, находящагося на склонѣ романтическихъ скалъ, обработываемаго ихъ собственными руками; свое время они правильно распредъляютъ между молитвою и работою.

Р. S. Забылъ вамъ сказать, что мъстоположение монастыря плънительно-романтическое, а видъ изъ него одинъ изъ пріятнъйшихъ и прелестнъйшихъ въ свътъ. Кельи и часовня высъчены въ естественной скалъ, а ихъ садъ даетъ не только много хорошаго подножнаго корма, но и разнообразные нъжные цвъты и вкусные плоды."

Примѣчаніе. Въ пропущенныхъ строчкахъ довольно длинной главы не заключается болѣе никакого фактическаго матеріала. Хвалитъ очень трудолюбивыхъ монаховъ, Екатерину и т. п. Указываетъ что русскіе этотъ монастырь считаютъ построеннымъ на мѣстѣ храма Діаны, что Палласъ думаетъ иначе. Большія подробности на эту тему находятся въ слѣдующей главѣ; все это къ нашему дѣлу не относится, да и само по себѣ представляетъ безынтересное повтореніе.

## XI.

## Сумароковъ, Путешествіе по всему Крыму и Бессарабіи въ 1799 г. Москва, 1800 г.

Стр. 122—123. "Верстъ 8 далѣе Херсонеса къ Балаклавѣ находится современный ему древностью Греческій Георгіевскій монастырь, который стоитъ въ полугорѣ великой крутизны надъ самымъ моремъ. Сія обитель, вмѣщающая въ себѣ небольшую оскудѣвшую церковь, притомъ нѣсколько келій обнесена каменною оградою... (описаніе красотъ природы)... Естрѣчающіяся повсюду въ Крыму изображенія св. Георгія служатъ доказательствомъ, что сей святой былъ въ отличномъ почтеніи у здѣшнихъ народовъ".

## XII.

#### Измайловъ. Путешествіе въ полуденную Россію, Москва, 1802.

Ч. III. стр. 90—94. . . . "Сія церковь посвященная Богу и стоящая въ половинъ горы между столътними деревьями..."

## XIII.

### Тоже. Новое изданіе. Москва 1805.

Ч. III. стр. 20 – 22. . "Храмъ посвященный Богу христіанскому, стоитъ въ половинъ горы, отчасти скрытой въ тъни лѣса. Въ горъ видны пещеры, которыя служатъ кельями для монаховъ. Далѣе изъ нѣдръ утеса, струится чистая, холодная вода."

Примѣчаніе. Остальное, въ обоихъ изданіяхъ, пустая реторика о красотахъ природы, прелестяхъ дружбы и проч. Путешествовалъ въ 1799 г.

## XIV.

### Clarke. Travees in various countries Cambridge, 1810.

CTP. 500 - 501. Monastery of St. George. Then follows the boy in which stands the Monastery of St. George, in a picturesque and singular situation, so placed among sloping rocks as to seem inaccessible. The few Monks who reside there have formed their little gardens upon terraces one above another. . . . . . . The Monks of the Monastery, in the ground behind their chapel, had recently found a small stone column, the schaft of which was seven feet light inches and a half in length, and thirteen inches in diameter. This column, together with a few broken slabs of marble, and other antiquities discovered there, seem to prove, supposing Formaleoni's positiw of Parthenium to be correct, that in this situation stood the old Chersonesus, which Strabo, after speaking of the new, describes as in ruins, and as occurring after the promentory."

### Кларкъ. Путешествіе въ различныхъ странахъ. Кембриджъ 1810. (1-е изданіе).

Далъе слъдуетъ бухта, гдъ возвышается монастырь Св. Георгія, въ мъстности замъчательной и живописной, между обрывистыхъ скалъ, кажущихся неприступными. Нъсколько живущихъ тамъ монаховъ устроили маленькіе садики по террасамъ лежащихъ одна надъ другою

.... Монастырскіе монахи недавно нашли въ землѣ, позади своей часовни, маленькую колонну простого камня. Ея стержень былъ длин-

ною семь футовъ восемь съ половиной дюймовъ, а діаметръ тринадцать дюймовъ. Эта колонна, вмъсть съ нъсколькими кусками разбитыхъ мраморныхъ плитъ и другими найденными здъсь древностями, повидимому подтверждають, предположивъ что Формалеони точно указалъ мъсто Парвеніума, что здъсь находился древнъйшій Херсонесъ, описанный Страбономъ, поспъ разсказа о новомъ, какъ находящійся въ развалинахъ лежавшихъ далъе мыса."

Примѣчаніе. Въ другомъ мѣстѣ (стр 564) Кларкъ указываетъ только, что видъ монастыря данъ въ соч. Палласа, и что ежегодное торжество (день Св. Георгія) о которомъ говоритъ Броневскій (посолъ польскій) еще празднуется монастыремъ.

Затъмъ Кларкъ, на стр. 566, указываетъ и описываетъ развалины древнъйшаго Херсонеса совсъмъ въ другомъ мъстъ (близь маяка) давая имъ новый планъ (стр. 551) Путешествовалъ въ 1800 году.

## XV.

# Сумароковъ. Досуги Крымскаго Судьи или второе путешествіе въ Тавриду. Спб. 1803

Стг. 200 -- 203. "Отдѣлившійся отъ утеса высокой горы устулъ, помѣщаетъ на себѣ сію обитель, которая будучи закрыта отъ поверхности хребтомъ оной, виситъ на остальной крутизнѣ, надъ самымъ моремъ. Весь тотъ ужасающій отрѣзъ до берега, разстояніемъ на версту, покрытъ по нисходящимъ ступенямъ фиговыми деревьями, дикими кедрами и виноградными кустами. Небольшой храмъ, униженныя кельи, древность, простота, сокрытое убѣжище отъ свѣта.... Открытый и госполствующій надъ бездною деревянный проходъ, являетъ.... море....

Изъ слъдовъ отдаленныхъ столътій я видълъ тутъ только нечаянно открытую колонну, бълаго мрамора, длинною 4 аршина, въ поперешникъ 5 вершковъ и закладенную въ оградъ греческую надпись. [Надпись перепутана, потому и не приводится; она указана въ текстъ по инымъ источникамъ].

Поврежденіе нѣкоторыхъ литеръ, включеніе въ оные иноязычныхъ, и неокончательный смыслъ не позволяютъ разобрать содержаніе оной, а открывается только то, что нѣкто Іеромонахъ Гервасій Сумеди упоминаетъ о другомъ своемъ собратѣ, называвшемся, какъ видно Евгеніемъ и означенъ 1175 годъ, чему теперь 628 лѣтъ."

Примѣчаніе. Въ пропускахъ и далѣе разсужденія о красотахъ природы, Парееній, Орестъ и прочее баснословіе. Путешествовалъ въ 1802 г.

## XVI.

# Исторія Россійской Іерархіи, собранная Новгородской Семинаріи Ректоромъ и Богословія Учителемъ, Антоніева монастыря Архимандритомъ Амвросіемъ, 1807—1815, (1-е изд.).

Ч. II. стр. LXL. Балаклавскій Геориввскій. Въ 1806 г. при учрежденіи оному монастырю штата положено быть въ немъ Настоятелю, не сказано именно, игумену-ли или архимандриту; нынъ состоить архимандрить которому 1808 г. генваря 3-го дня по Имянному указу состоявшемуся на докладъ Синода, повелъно производить жалованье игуменное по 200 рублей.

Ч. Ш. стр. 23. Въ графакъ имъется только: Балаклавский Георгиевский съ архимандриею (1811 г.) 3-го класса.

Ч. III. стр. 343. Балаклавскій Георгіевскій Екатеринославской Епархім 3-го класса мужескій монастырь находящійся въ безуъздномъ городъ Балаклавъ, по которому и названіе свое имъетъ Балаклавскій а Георгіевскій по главной церкви. Въ 1806 г. : . (далъе все почти тоже что выше показано въ ч. II. стр. СХL).

Ч. Ш. стр. 688-689. Геориевский преческий мужеский монастырь, на полуостровѣ Крымѣ, въ 10 верстахъ отъ города Ахтіари; (что прежде назывался Севастополь) и въ 8 верстахъ ближе къ Балаклавъ отъ развалинъ знаменитаго въ древности Херсонеса, основаннаго Иракліотами почти за 500 лътъ до Рождества Христова, и который столь славенъ былъ въ тѣ времена по Тавридѣ, что весь полуостровъ по оному херсоническимъ назывался. Сей современный ему древностью монастырь стоитъ въ полугоръ великой крутизны надъ самымъ моремъ. Мъсгоположение его соотвътствуетъ уединенію живущихъ въ немъ пустынниковъ; съ одной стороны отдѣляются они отъ міра возвышающимся надъ ними хребтомъ горъ, съ другой обтекающимъ моремъ, гдъ повислые навъсомъ каменіи разбросанные по скаламъ, плодовитые деревья придаютъ ему необычайный видъ. Встръчающіяся по всюду въ Крыму изображенія св. Георгія служатъ доказательствомъ что сей святой былъ въ отличномъ почтеніи у здъшнихъ народовъ такъ какъ вообще у грековъ. Монастырь сей вмъщаетъ небольшую оскудъвшую церковь притомъ нъсколько келій и обнесенъ оградой.

Примѣчаніе. Одинъ и тотъ-же нашъ монастырь описанъ какъ два различныхъ; первыя свѣдѣнія взяты очевидно изъ оффиціальныхъ документовъ; послѣднія (Ч. III. стр 688) главнымъ образомъ перепечатки Сумарокова перваго путешествія.

### XVII,

Исторія Россійской Іерархіи собранная епископомъ бывшимъ Пензенскимъ и Саратовскимъ, Амвросіемъ, а нынѣ вновь пересмотрѣнная исправленная и умноженная. Изд, второе. Напечатанное съ дозволенія Святѣйшаго Правительствующаго Синода. Томъ I, часть 1-я Кіевъ. 2-е изд. 1827 г. стр. 478—479.

#### ПРИБАВЛЕНІЕ.

О древнихъ греческихъ Епархіяхъ, въ предълахъ нынъшней Россіи находившихся.

#### СТАТЬЯ ПЕРВАЯ.

#### О Скиеской Епархіи.

«Скиејею у грековъ именовались вст стверныя страны отъ ръки Дуная и отъ Крымскаго полуострова. Нынъ большая часть сихъ странъ въ предълахъ Россіи. Греческіе церковные историки 5-го въка, Өеодоритъ въ IV книгѣ гл. 35 и Созоменъ въ VI книгѣ гл. 21 и VII гл. 19 своихъ исторій, согласно свидътельствуютъ что встами Скиескими церквами всегда издревле управлялъ одинъ епископъ имѣвшій каеедру свою въ знаменитомъ торговомъ городѣ Томи, назначаемомъ на картахъ древней географіи не далеко отъ южнаго устья рѣки Дуная. Изъ епископовъ сей епархіи у Созомена и Өеодорита наименованъ одинъ только епископъ Ветраній, обличавшій Императора Валента въ Аріанской ереси. Въ росписи епархій греческихъ, учиненной при Императоръ Львъ Премудромъ около 891 года, скиеская сія епархія между самовластными или независимыми ни отъ кого кромѣ Патріарха поставлена степенью второю, по списку Беверскіеву. Можетъ быть тамъ пребывалъ и первый митрополитъ, или епископъ, около 861 г. посланный къ Руссамъ, о коемъ повъствуетъ Константинъ Багрянородный, Кедринъ, Зоноръ и Глики».

Примѣчаніе. Затѣмъ слѣдуютъ статьи вторая и третья «О епархіяхъ Херсонской и Сурожской» относяшихся до Крыма но не заключающихъ даже и намека на Георгіевскій монастырь.

Вся эта глава цъликомъ прибавлена, во 2-мъ изданіи митрополитомъ Евгеніемъ.

### XVIII.

### Reuilly. Voyage en Crimée etc. Paris, 1806.

P. 109—112. "Je fus bien reçu au monastère de Saint-George, situé sur un roc escarpé; on voit croitre disseminé çá et lá quelques arbres, et parmi eux le genévrier noir, ressemblant au cyprès; le monastère consiste, en une petite église, un réfectoir et quelques logemens de moyenne grandeur habités par les moines.



#### Рёльи. Путешествіе въ Крымъ и проч. Парижъ, 1806.

Стр. 100 – 112. Меня хорошо приняли въ Георгіевскомъ монастыръ расположенномъ на обрывистой скалъ; виднъются нъсколько растущихъ деревьевъ, разбросанныхъ тамъ и сямъ и между ними черный можжевельникъ, похожій на кипарисъ; монастыръ состоитъ изъ маленькой церкви, трапезы и нъсколькихъ помъщеній средней величины обитаемыхъ монахами."

Примѣчаніе. Далѣе описаніе картинъ природы, тишины и бури. Путешествовалъ въ 1803 году.

### XIX.

# Castelnau. Essai sur l'histoire . . . de la Nouvelle Russie. Paris, 1820.

T. III, 203-206..., "une très petite église et un grand réfectoir qui communique avec elle"...

### Кастельно, опытъ исторіи . . . Новороссіи. Парижъ, 1820.

Т. III, 203—206... очень маленькая церковь и сообщающаяся съ нею большая трапеза...

Примъчаніе. Въ остальномъ авторъ отрицаетъ возможность искать здъсь хр. Діаны; ни малъйшаго слъда развалинъ храма тутъ невидълъ; одна маленькая колонна, простого известняка, въ 1 ф. діаметр., ни по размърамъ, ни по качеству, не идетъ ни къ какому большему храму. Путешествовалъ въ 1807 году.

### XX.

# Перечень письма изъ Севастополя о красотѣ мѣста Георгіевскаго монастыря и о церковномъ благолѣпіи. Другъ юношества. 1812 г. № 11 (Ноябрь).

Стр. 69—75. "Мъстоположение диковинное; монастырь малый и скудный" Примъчание. Заглавію не отвъчаетъ пустота содержанія. Письмо писано неизвъстному архіепископу путешественникомъ (Лопухинымъ), который говълъ въ монастыръ, значитъ пробыпъ тамъ довольно долго, нъсколько дней.

### XXI.

# Описаніе монастырей въ Россійской Имперіи находящихся, изд. 8-е, Москва, 1834; изд. 4-е 1817 г.

Стр. 45. "Георгіевскій монастырь мужскій 3-го класса, Екатеринославской Епархіи, въ городѣ Балаклавѣ; (въ немъ церковь во имя Св. Георгія. Состоитъ подъ управленіемъ архимандрита).

Digitized by Google

1

A

Тамъ-же. "Георгіевскій Греческій монастырь, въ Крыму, въ 10 верстахъ отъ города Ахтіара (Севастополя) и въ 8 верстахъ отъ развалинъ знаменитаго въ древности Херсонесса. Сей монастырь, современный ему древностью, стоитъ въ полугоръ великой крутизны надъ самымъ моремъ, гдъ повислые по высотъ каменья, разбросанные по скаламъ деревья и разстилающійся въ низу виноградъ придаютъ ему необычайный видъ. (Онъ вмъщаетъ въ себъ небольшую оскудъвшую церковь, при томъ нъсколько келій, и обнесенъ каменною оградою)."

Примѣчаніе. Всѣхъ изданій не видѣлъ, но въ 4-мъ 1817 года, стр. 11 и 32, почти теже, исключая строчки взятыя въ скобки. Это столь распространенное, много разъ издававшееся, сочиненіе давало не только краткія описанія монастырей, но и служило, чѣмъ-то въ родѣ церковнаго альманаха. О нашемъ монастырѣ все взято изъ 1-го изд. Амвросія, т. е. изъ Сумарокова, съ тѣми-же ошибками—одинъ монастырь описанъ дважды.

## XXII.

## Подробное и вѣрное описаніе монастырей находящихся въ Россійской Имперіи. Москба 1829

Стр. 45. О Георгіевскомъ монастырѣ всего 20 строкъ; въ началѣ фразы о красотѣ мѣстоположенія, почти точно такъ какъ въ предъидущемъ "Опис. Монастырей". Въ концѣ: "Въ семъ монастырѣ есть одна каменная церковь во имя Великомученика Георгія, но она приходитъ уже въ вѣтхость."

Прим в чаніе. Очевидно описаніе относится ко времени ранве уничтоженія древней церкви, хотя и напечатано гораздо позже.

### XXIII.

# Алекс. Ратшинъ. Полное собраніе историческихъ свѣдѣній о всѣхъ бывшихъ въ древности и нынѣ существующихъ монастыряхъ и примѣчательныхъ церквахъ въ Россіи, Москва, 1852.

Стр. 502. "Балаклавскій Георгіевскій мужскій 2-го класса въ мѣстечкѣ Балаклавѣ состоитъ подъ управленіемъ архимандрита. О времени основанія его неизвп-стно. Здѣсь соборная церковь Великомученика Георгія. Монастырь сей по духовному вѣдомству принадлежитъ къ Херсонской Епархіи."

Тамъ-же. Георгіевскій, Греческій, мужскій, въ 12 верстахъ отъ Севастополя и въ 8 герстахъ отъ развалинъ знаменитаго Херсонесса. Сей монастырь, современный Херсонессу, стоитъ на скаль, почти отвѣсной, надъ самымъ моремъ, мѣстоположеніе его необыкновенно живописно; онъ огражденъ каменною стѣною, внутри коей помѣщаются нѣсколько убогихъ келій и небольшая церковь во имя Великомученика Георгія."

Примѣчаніе. Очевидно все взято изъ предъидущаго "Опис. Монаст." съ тою-же ошибкою: эдинъ и тотъ-же монастырь описанъ какъ два различныхъ. Далѣе авторъ даетъ опис. Успенскаго Бахчисарайскаго монасты ря, обращая вниманіе на его пещерный характеръ, чего не замѣчаетъ въ Георгіевскомъ.

## XXIV.

# Броневскій (Владиміръ). Обозрѣніе южнаго берега Тавриды. Въ 1815 году. Тула, 1822.

Стр. 23. Георгіевскій Монастырь (Сначала нѣсколько словъ о храмѣ Діаны).

"Прівхавши на самый край крутаго берега омываемаго моремъ и спустившись немного внизъ, представляются удивленному взору нъсколько бъдныхъ строеній и небольшая церковь прилъпленныя къ горъ. Монахи изъ келій своихъ могутъ видъть только небо и море. Не широкая терраса высъченная въ скалъ предъ монастырскими зданіями служитъ для проходу въ церковь; на ней углубляться въ размышленія небезопасно, ибо гора падаетъ тутъ по отвъсу, а для схода внизъ къ морю сдълана лъстница.

Древняя церковь посвященная Св. Георгію находящаяся во впадинѣ горы, существуетъ около 1000 лѣтъ, и есть первый христіанскій храмъ построенный Греками въ Крыму. 23-го Апрѣля стекается сюда множество поклонниковъ изъ дальнихъ мѣстъ; близость Севастополя и приношенія молельщиковъ обезпечиваетъ содержаніе монаховъ. Митрополитъ Хрисанфъ выѣхавшій изъ Греціи и получающій пансіонъ, своимъ попеченіемъ собралъ достаточную сумму, и оканчиваетъ теперь новую прекрасной архитектуры церковь. Въ старой церкви, нѣтъ богатыхъ украшеній, образа вообще грубой греческой живописи. Въ семъ печальномъ уединеніи, похазываютъ одно дерево, на которомъ явился Чудотворный образъ Св. Георгія.<sup>4</sup>

## XXV.

## О мъстоположения Балаклавскаго Георгіевскаго монастыря. Отечеств. Записки 1825 года часть 24.

Нъсколько словъ исторіи Херсонеса; храмъ Діаны тамъ гдъ монастырь. Камень лежащій въ моръ будто бы похожъ на барана. Митроп. Хрисанфъ будто бы нашелъ храмъ тамъ гдъ арка въ скалъ (западнъе мыса Фіоленты, версты двъ отъ Георг. монастыря), онъ-же нашелъ въ ущельи, гдѣ то мраморную колонну и пьедесталъ высокой работы; онъ-же (стр. 104) "вмѣсто вѣтхихъ и развалившихся хижинъ и пещеръ гдѣ до того иноки имѣли жительство" устроилъ новый монастырь на мѣстѣ стараго "построеннаю еще во время Татаръ". Затѣмъ нѣсколько словъ о красотѣ мѣста.

Примѣчаніе. Писано въ 1820 году.

# XXVI.

# Муравьевъ-Апостолъ, Путешествіе по Тавридѣ, въ 1820 году. Спб. 1823.

Стр. 84-85 . . . до мыса Феолента, за коимъ представляется поглащенный крестъ, водруженный на самомъ краю утеса. Надобно близко подъѣхать, дабы выйти изъ обмана и увѣриться, что это крестъ церковной главы Георгіевскаге Монастыря, стоящаго на уступѣ горы, къ коему ведетъ спускъ крутый и опасный на лошадяхъ. Небольшой домикъ къ ктѣнѣ прислоненный, жилище Архіепископа; за нимъ немногіе кельи, надъ коими видны опустѣвшія, осыпающіеся пещеры, въ коихъ прежніе отшельники обитали, наконецъ небольшая чистенькая, недавно отстроенная церковь, вотъ все то что составляетъ обитель Георгіевскую. Сойди нѣсколько ступеней крыльца церковнаго и ты на террасѣ, какъ балконъ висящемъ надъ ужасною пропастью. . . Не довѣряй полусогнившимъ деревяннымъ периламъ

Примъчаніе. Далъе философскія разсужденія и ничего фактическаго.

### XXVII.

## Гераковъ Продолженіе путевыхъ замѣтокъ. 1820—21. Петрорадъ, 1830.

Стр. 34—36. "Вѣка протекли, а храмъ Божій, хотя и былъ разоренъ безбожниками, но всегда возобновлялся. Шесть лѣтъ тому назадъ какъ нынѣ здѣсь живущій Митрополитъ Греческій, Хрисанфъ, выстроилъ церковь и кельи и хорошо поставилъ контрфорсы. Все дышетъ здѣсь чинностью, и старецъ Хрисанфъ 88 лѣтъ, весьма обращаетъ на себя вниманіе... Онъ бодръ еще, не смотря на то что обтекъ Индостанъ, берега Малабарскіе и Коромандельскіе, Персію и Бухарію, часто былъ гонимъ судьбою; всѣ почти Европейскія Государства видѣли у себя сего просвѣщеннаго Архипастыря. Онъ не утвердительно однако говоритъ, что нигдѣ нельзя предполагать храма Ифигеніи, какъ на мѣстѣ выстроенной имъ новой церкви... Митрополитъ Хрисанфъ показывалъ намъ бѣлый камень, открытый при созданіи новой церкзи, на коемъ только по гречески начертанъ 1747 годъ. Старикъ самъ недоумѣвалъ, чтобы означалъ сей камень. Въ Георгіевскомъ монастырѣ десять монаховъ, Грековъ, пришедшихъ изъ разныхъ странъ Греческихъ, и одинъ Малороссіянецъ. Въ сіе время они занимались собираніемъ винограда. Старикъ говорилъ мнѣ что у него была лодка въ которой пускался онъ до Севастополя, а нынѣ не можетъ сего сдѣлать — бурею унесена лодка, а другую нажить трудно и дорого.

### XXVIII.

### Lyall, Travels in Russia. London, 1825.

V. I, p. 299-300. "A small chapel with columns, erected about eight years ago, and some other new edifices, have a good deal altered the appearance of St. George's monastery Since Pallas's plate and vignette were publisched; but Nature is still the same, — still equally grand and majestic. Here is another small chapel, berides the houses of the monks, who have a most enviable residence.

St. George's is a Greek monastery, and can admit thirteen monks; but' at our visit, it was inhabited by five solitary individuals. Its superior Platon was born in Little Russia, but is necessarly decended from Greek parents. . Above the convent, and one the lofty brow of the hill, is placed a very small chapel, with george and the Pragon cut in stone upon its lintel, and which is said by Pallas to have been erected by a Greek, who died near this Spot.. (Затъмъ обычныя разсуждения о Діанъ, Пареении и проч.).

### Ляйелъ. Путешествіе по Россіи. Лондонъ, 1825.

Т. I, 299—300. Маленькая часовня съ колоннами, построенная около восьми лѣтъ тому назадъ и нѣкоторыя другія новыя зданія во многомъ измѣнили внѣшній видъ монастыря св. Георгія сравнительно съ его изображеніями на рисункѣ и виньеткѣ Палласа; но природа все таже--грандіозна и величественна. Здѣсь находится еще маленькая часовня и дома служащіе завиднымъ жилищемъ монахамъ.

Георгіевскій монастырь греческій, могущій вмѣстить тринадцать монаховъ, но, при нашемъ посѣщеніи, ихъ было только пять. Ихъ настоятель Платонъ, родился въ Малороссіи но вѣроятно отъ родителей грековъ...

Надъ монастыремъ на краю обрыва находится очень маленькая часовня съ изображеніемъ св. Георгія съ дракономъ высѣченнымъ въ камнѣ перемычки; эта часовня по словамъ Палласа воздвигнута грекомъ умершимъ на этомъ мѣстѣ.

Примѣчаніе. Путешествовалъ въ 1822 году.

# XXIX

### lones. Travels in Norway. . . Russia etc. London, 1827.

Vol. II 271-272. The Monastery consists of a small church, a spacious refectory, and some tolerable apartments, with highly-cultivated terraces, the whole occupied by a bischop, and a few Greek monks: the former is a remarkably fire mar of eighty years old, and is said to speak eight different languages; perhaps French and Englisch are reckoned amongst the number, for he could pronounce a few, and only a few words of each. He told me he had been in India when the Marquis of Cornvallis was Governor general. The spot is certainly romantically and terrifically fine; it is celebrated for the pilgrimages and parties of pleasure to it on St. Georges Day, by Greek families throughout the Crimea.

Extremely bad tast has led to the erection of two modern chapels on the summit of the cliff, which must diminish the interest of the approach to the monastery."

# Дженсъ. Путешествіе въ Норвегію. . . Россію и проч. Лондонъ 1827.

Примѣчаніе. Сверхъ того нѣсколько словъ о необычайно жаркомъ положеніи на югѣ и жестокихъ буряхъ оттуда-же. Путешествовалъ въ 1823 г.

### XXX.

# Свиньинъ (п.) Обозръніе путешествія. въ 1825 году относительно Археологіи. Отеч. Зап 1826 г. Апрѣль, № 72

Стр. 111—112. "Пустынная колокольня, какъ маякъ, указываетъ на крутой берегъ, подъ навъсомъ коего скрытъ славный Георгіевскій мона-



стырь, существующій около 1000 лѣтъ, и потому почитающійся первымъ Христіанскимъ храмомъ, построеннымъ Греками въ Крыму. Къ сожалѣнію уже въ недавнія времена истребили остатки старой церкви ископаенной или, лучше сказать, выдолбленной въ горѣ; но на мѣстѣ оной, Митрополитомъ Хрисанфомъ выстроена новая прекрасной архитектуры. И стерли и драгоцѣнные признахи Діанина храма... Въ монастырѣ живетъ достойный быть упомянутымъ маститый старецъ Димитрій Черновъ—163-хъ лѣтъ."

Примѣчаніе. Имѣется и неизбѣжный разсказъ объ Ифигеніи и проч.

### XXXI.

### Webster. Travels through the Crimea etc. London, 1830.

V, I., p. 68. "At St. George we saw the monastery, and the new church, in order to build w hich, the old one was destroyed. The monastery is a most healthily situated." (Далъе по обычаю Діана и прочее).

### Вебстеръ. Путешествіе по Крыму. . . Лондонъ, 1830.

Т. І. 68. Въ св. Георгіи мы видѣли монастырь и новую строющуюся церковь ибо старая была разрушена. Монастырь расположенъ въ весьма здоровой мѣстности.

Примѣчаніе. Путешествовалъ въ 1827 году. Говорится о началѣ постройки вєрхней церкви во имя Воздвиженія Честнаго Креста Господня.

#### XXXII.

#### Dubois de Montpéreux. Voyage autour du Caucase etc. Paris, 1843.

T. VI. p. 196—200. " Je me rappellerai toujours l'effet magique que produisit sur moi la découverte de ce monastère. . . nous nous demandions toujours où était le monastère sur cette plaine rose. Voilà bien la pointe de Fanary et l'emplacement de Séwastopol dans le lointain; nous voyons aussi au bord du rocher une petite chapelle, vers la quelle nous avançons machinalement. O merveille! à peine nous sommes—nous penchés en tremblant sur cette corniche pour mesurer de l'oeil l'abime qui s'ouvre devant nous, qu'on lieu d'un précipice affreux. rongé par une mer sans fond, c'est une église, ce sont des habitation, des terrasses appuyées les unes sur les autres, des jardins, de beaux arbres, de vieux peupliers arrosés d'une belle source, sur lesquels nous planons. Tout cela est à 50 pieds au dessous de nous, sur une petite oasis suspendue comme par enchentement à quelques centaines de pieds au—dessus de la mer, au millieu d'une enceinte de roches noires, basaltiques, majestueusement élancées, qui tranchent d'autant plus avec la verdure dans



laquelle le monastère semble se cacher. Une porte taillée dans le rocher et une rampe d'escalier sont la seule entrée et le seul chemin de ce grand hermitage, crée d'abord pour les Troglodytes; car dans le voisinage de la petite église la muraille calcaire est percée de grottes antiques qui servent maintenant de caves, de poulaillers, et qui datent peut-être des premiers habitants de la Crimée. Les moines s'en étaient fait des céllules où il demeuraient encore en 1794 du temps de Pallas: aujourd'hui ils aiment mieux hors de terre.

Le monastère consiste en plusieurs corps de bâtiments, dont plusieurs sont déstinés aux étrangers. L'église rebâtie dernierement, fait regretter l'antique chapelle qu'on a détruite pour lui faire place. Une source, coule an-dessous des maisons dans un bassin en pierre, ombragé de peupliers. Plus bas sont desjardins terrassés avec quelques portions de vignobles.

Il n'y a pas longtemps q'un éboulement dans le voisinage du monastére a fait découvrir une colonne antique de pierre calcaire (d'Inkerman?). Taillée dans de très—justes proportions, elle a 7<sup>1</sup>/, pieds de haut et 13 pouces dans son plus grand diamètre. Elle a paru a Pallas de la plus haute antiquité. Ordinairement ce petit coin habité de la Chersonése est très solitaire. Mais le 23 avril, jour de la saint George, la scéne change : le bord du roches se couvre de huttes et de tentes ; une foule de Grecs, surtout des femmes, y accourent de toute la Crimée ; c'est le plus vivant tableau q'on puisse voir ; les femmes grecques sont très jolies et embelissent la fête. On vend et on achété comme à un jour de marché. Mais bientôt l'heure du service approche; on se presse vers l'église qui ne peut contenir les fideles, et quand la bénédiction a été donnèe, ceux qui en ont la force se précipitent à qui pourra arriver le premier, au risque de se casser bras et jambes, sur le rivage, pour y puiser de l'eau qu' on conserve soigneusement pendant l'année, comme reméde contre toutes espéces de maladies."

#### Дюбуа де Монпере. Путешествие по Кавказу и проч. Парижъ, 1843.

Т. VI. стр. 196—200. "Я всегда буду помнить волшебное впечатлѣніе полученное мною открытіемъ этого монастыря... мы все время спрашивали самихъ себя гдѣ былъ монастырь, на этой красновагой равнинѣ. Вотъ мысъ Фанари\*), а вдали Севастополь; мы также видимъ на краю обрыва скалъ маленькую часовню, къ которой безучастно подвигаемся. О чудо! Лишь только мы боязливо нагнулись надъ этимъ обрывомъ, чтобъ глазомъ измѣрить бездну—открывающуюся передъ нами, какъ вдругъ, вмѣсто пропасти изрытой бездоннымъ моремъ, оказалась церковь, жилища, террасы одна подъ другою, красивыя деревья, старые тополя, орошаемые прекраснымъ источникомъ; надо всѣмъ этимъ мы парили. Все это на 50 футовъ подъ нами въ маленькомъ оазисѣ, какъ бы чудомъ висящемъ на нѣсколько сотъ футовъ надъ моремъ, огражденнымъ базальтовыми скалами рѣзко выдѣляющимися, своимъ чернымъ цвѣтомъ, на зелени, въ которой какъ-бы прячется монастыръ"....

\*) Т. е. Херсонесскій. Пр. Б. Д.

Дверь вырубленная въ скалѣ и лѣстница, единственные входъ и дорога, въ это пустынножительство созданное троглодитами, ибо въ сосѣдствѣ маленькой церкви скала известняка пробита древними пещерами, сдѣланными быть можетъ еще первыми обитателями Крыма, а теперь служащими подвалами и курятниками. Монахи сдѣлали въ нихъ кельи, въ которыхъ еще жили въ 1794 году, во время Палдаса; теперь они предпочитаютъ жить надъ землею.

Монастырь состоить изъ нѣсколькихъ строеній частью предназначенныхъ для посѣтителей. Недавно перестроенная церковь возбуждаетъ сожалѣніе о древней часовнѣ; разрушенной для образованія мѣста новой. Ниже домовъ родникъ течетъ въ каменный водоемъ отѣненный тополями. Еще ниже сады террасами и нѣсколько виноградниковъ.

Недавно, обвалъ земли, въ сосѣдствѣ монастыря, обнаружилъ древнюю колонну, извѣстковаго камня (инкерманскаго?). Тесанная очень правильно—пропорціонально, она имѣетъ 71/2 футовъ высоты и 13 дюймовъ въ наибольшемъ діаметрѣ. Палласъ считалъ ее самой далекой древности. Обыкновенно, этотъ маленькій обитаемый уголокъ Херсонеса очень пустыненъ, но 23 Апрѣля, въ день св. Георгія, все измѣняется: Край обрыва покрывается шалашами и палатками; толпы грековъ, особенно женщинъ, стекаются туда со всего Крыма; это самая жизненная картина, какую только можно видѣть; женщины, гречанки, очень красивы и украшаютъ праздникъ. Продаютъ и покупаютъ, какъ въ базарный день. Но вотъ приближается часъ службы и всѣ толпятся къ церкви, которая не можетъ вмѣстить вѣрныхъ; послѣ благословенія всѣ, имѣющіе достаточно силъ, стремятся на перегонки, съ опасностью сломать руки и ноги, на берегъ моря, чтобы почерпнуть воды тщательно сохраняемой въ теченіи года, какъ лекарство отъ всѣхъ родовъ болѣзней."

Примѣчаніе. Путешествовалъ въ нашихъ мѣстахъ въ 1832 и 1833 годахъ. Въ виду большой извѣстности этого писателя приложено все его описаніе, исключивъ лишь геологическія соображенія.

#### XXXIII.

## Мурзакевичъ. Поѣздка въ Крымъ въ 1836 году. Ж. Мин. Нар. Пр. 1837 годъ, № 3.

Стр. 653 "Императоръ Александръ I, осматривая Крымъ, два раза посъщалъ этотъ монастырь. Небольшал церковь, во имя св. Великомученика Георгія Побъдоносца, достаточна для небольшаго числа братіи, которой часть находится на военныхъ корабляхъ Черноморскаго флота."

Примѣчаніе. Сверхъ того нѣсколько словъ о соотвѣтствіи мѣста могастыря съ отшельничествомъ, а въ концѣ соображенія о возможности нахожденія здѣсь храма Діаны.



### 105

### XXXIV.

# Статистическое обозрѣніе военно-портового города Севастополя за 1839 годъ. Журн. М. Вн. Дѣлъ, 1840 г. № 8. Ч. XXXVII.

Стр. 270. Начало построенія (Георг. монастыря) неизвѣстно. До 1816 года заключалъ въ себѣ небольшую высѣченную въ скалѣ церковь во имя св. Великомученика Георгія, а нынѣ выстроена, на томъ-же мѣстѣ, каменная церковь и нѣсколько отдѣльныхъ монашескихъ келій, съ разными при нихъ удобствами; столовою, залою и сходомъ въ монастырь со сводами. Древній образъ св. Георгія, Греки, по выходѣ изъ Крыма въ Маріуполь, взяли съ собою."

Примѣчаніе. Опис. весьма подробное, для Севастополя составлялось офиціально, мѣстными знающими людьми, (членами статистическаго комитета).

### XXXV.

# Demidoff. Voyage dans la Russie méridionale et la Crimée, etc. Paris. 1840.

Стр. 396-397. "Sur un pli de la roche et dans la partie supérieure de ce beau cirque naturel, s'élève le monastère de St. Georges. Autour du monastère se sont grouppès, de la façon la plus pittoresque, quelques maisons riantes; elles ont pour centre une assez belle église, dont le toit de métal rouge et la croix dorée brillent au milieu des austérités du paysage. Dix moines, sous les ordres d'un vénérable archévêque que nous avions rencontré à Sévastopol, habitent ordinairement cette majestueuse solitude; ce séminaire fournit presque tous les aumôniers de la flotte. Voilà pourquoi quatre d'entre eux seulement occupaient le monastère. Cinq de ces religieux servaient sur les Vaisseaux; quant au dixieme frére il était prisonnier chez les Circossilus, et le couvent amassait peu à peu et à grand, peine les 8.000 roubles exigés pour sa rançon. A côté de la simple habitation des solitaires, deux maisons plus spacieuses sont destinés aux familles qui viennent, à certaines époques, chercher une sainte retraite parmi ces rochers. Chacun peut se promener librement sur le plateau qui domine le couvent; on y parvient par un escalier vouté. Quant aux jardins des bons moines, une belle source leur prête sa fécondité et son murmure; ils s'en van descendant vers une plage unie, ou nous attirait l'irrésistible attrait d'un bain abrité du vent et des vagues."

### Демидовъ. Путешествіе въ южную Россію и Крымъ.

"На уступѣ скалы, въ верхней части этого красиваго природнаго цирка, возвышается монастырь св. Георгія. Вокругъ монастыря, самымъ живи-



тельнымъ образомъ размѣстились нѣсколько веселыхъ домовъ; посреди ихъ довольно красивая церковь, которой крыша изъ краснаго металла (sic.) и золоченый крестъ блестятъ промежъ суровостей пейзажа. Десять монаховъ, подъ началомъ почтеннаго архіепископа, котораго мы встрѣчали въ Севастополь, обыкновенно живуть въ этой величественной пустынь Это убъжище поставляетъ почти всъхъ священниковъ для флота. Поэтой причинѣ только четверо изъ нихъ находились въ монастырѣ; пятеро иноковъ служили на корабляхъ; а десятый братъ былъ въ плъну у черкесовъ и монастырь, мало по малу, съ великимъ трудомъ, накоплялъ 8,000 рублей потребованныхъ для его выкупа. Подлъ простого жилища иноковъ, два более общирныхъ дома предназначены семействамъ ищущимъ между этихъ скалъ, въ извъстныя времена года, священнаго уединенія. Каждый можетъ свободно прогуливаться на площадкъ господствующей надъ монастыремъ куда поднимаются по лъстницъ крытой сводомъ. Прекрасный источникъ разносить по садамъ добрыхъ монаховъ свое плодородіе и журчаніе; эти сады спускаются къ ровному морскому прибрежью. куда насъ неудержимо привлекла прелесть купанья защищеннаго отъ вътра и волнъ."

Примѣчаніе. Имѣется русскій переводъ изданный въ Москвѣ, въ 1853 году, стр. 363—364, но такъ какъ онъ не полонъ и недостаточно точенъ, то здѣсь представленъ другой. Путешествовалъ въ 1837 г.

#### XXXVI

## Hommaire de Hell. Les steppes de la mer Caspienne etc. Paris, 1845.

T. II, p. 374-378..., nous arrivâmes tout prés du couvent, mais sans q'un indiu quelconque, nous annoncons son voisinage. Aussi fûmes nous trés surpris lorsque le còcher, quittant joyeusement son siége, vint nous prier d'imiter son exemple. Interrogeant vainement du regard tous les environs, nous fûmes tentés de croire qu'il se moquait de nous, et nous héritâmes à le suivre dans un passage voûté, où il venait de s'engager, d'un air norquois qui nous semblait être le comble de l'impertinence. Mais, à l'extremité du passage, un cri d'admiration s'échappe de nos lèvres le monastèr, avec ses maisonettes adoséses contre le rocher, ses terrasses, son église à dôme vert ses jardins, sa riche végétation, s'offrit à nos yeux, suspendu à plusieurs centaines de pieds au dessus de la mer. Longtemps nous contemplâmes l'effet magique.

# Гоммеръ де Гель. Степи Каспійскаго моря и проч. Парижъ, 1845.

Т. II, стр. 374—378.,... мы подъѣхали совсѣмъ близко къ монастырю, но никакой признакъ не обнаруживалъ его сосѣдства. Поэтому мы были очень удивлены когда кучеръ, весело соскочивъ съ козелъ, подошелъ просить насъ послѣдовать его примѣру. Напрасно оглядывая всѣ

Digitized by Google

окрестности мы склонны были думать, что онъ смѣется надъ нами и колебались послѣдовать за нимъ въ сводчатый проходъ, куда онъ направился съ усмѣшкою казавшеюся намъ верхомъ нахальства. Но въ концѣ прохода у насъ вырвался крикъ восторга: монастырь съ своими домиками прислоненными къ скалѣ, террасами, церковью съ зеленымъ куполомъ, садами, богатою растительностью, предсталъ передъ нашими глазами висящимъ въ нѣсколькихъ стахъ футовъ надъ моремъ. Долго мы созерцали волшебный видъ...."

Примѣчаніе. У этого автора (точнѣе авторши — его супруги написавшей всю описательную часть сочиненія) путешествовавшаго въ 1841 г., нѣтъ ничего фактическаго и я привожу эту выписку только какъ образчикъ впечатлѣній иностранца. Далѣе идетъ разсказъ о превосходствѣ западныхъ монастырей передъ православными и затѣмъ, въ самыхъ разныхъ выраженіяхъ: о дурномъ пріемѣ путешественниковъ въ монастырѣ, объ отсутствіи непродажнаго гостепріимства, удобствъ, чистоты и заботливости; о наихудшихъ нравственныхъ качествахъ монаховъ; о приготовленіи къ празднеству св. Георгія. Все это сильно преувеличено и для настоящихъ замѣтокъ не имѣетъ никакого значенія.

# XXXVII.

# Чернявскій. Балаклавскій Георгіевскій монастырь. Фельетонъ "Одесскаго Въстника" за 1850 г. № 75.

Прочитавъ объявленіе о возстановленіи древнихъ святыхъ мѣстъ по горамъ крымскимъ, я, съ умиленіемъ подумалъ — чего не сдѣлаетъ добрая человѣка воля, посвященная во славу Божію? — Представилъ себѣ это живо потому особенно, что возстановленіе одного подобнаго святаго мѣста осуществилось предъ глазами нашими. Это было въ Балакловскомъ Георгіевскомъ монастырѣ.

Я знаю эту обитель съ 1792 года. Въ ней тогда были три полураз валившіеся келіи и церковь въ каменной пещеръ, квадратной въ 2<sup>1</sup>/, сажени, съ престоломъ, выдъланномъ въ скалъ. Все это и церковная утварь были бъдны въ полномъ смыслъ сего слова. Въ числъ 3-хъ или 4-хъ человъкъ монашествующихъ я нашелъ одного русскаго, 100-лътняго старца Калиника, жившаго отшельникомъ въ келіи ниже монастыря, самимъ имъ сложенной, куда я, съ помощью провожатаго арнаута, спустился. Глубокая старостъ съ бодрымъ духомъ, благочестіе и особенно ласковый пріемъ внушили во мнъ къ нему душевное уваженіе. Онъ позволилъ мнъ провести ночь въ его келіи, и въ продолженіе всей весенней лунной ночи, я пользовался его бесъдою, въ особенности о времени татарскаго владънія Крымомъ; о святыхъ мъстахъ въ горахъ крымскихъ, изъ коихъ въ великомъ уваженіи и у самыхъ татаръ урочища св. Безсребренниковъ Косьмы и Даміана и въ Масандръ Іоанна Предтечи; о томъ, что татары вообще имъли уваженіе къ водамъ въ тізхъ містахъ, которыя освящены православной върой, часто оныя посъщали и какъ бы сближались съ христіанствомъ. Много интереснаго передалъ мнѣ сей старецъ, но я нынѣ сообщаю то, только, что болье относится къ предмету сей статьи. Онъ тогда считалъ время своего пребыванія въ Георгіевской обители 80 лѣтъ. Онъ засталъ, что татары, съ незапамятныхъ временъ, имъли уважение къ цълебной силъ воды, истекающей изъ родниковъ въ семъ мочастыръ. Въ послъдствіи самъ многими опытами удостовърился въ томъ и употреблялъ оную, какъ даръ Божій, и симъ болѣе расположилъ татаръ къ святому мѣсту. Безмездное и удовлетворительное леченіе обратило многихъ мурзъ и беевъ, татарскихъ дворянъ, къ особенному уваженію къ сей обители. Не было примъра, чтобы старшины ихъ приходили къ водъ съ оружіемъ, которое оставляли на верху. Соблюдали постъ, привозили съ собой рыбу и фрукты. Леченіе происходило при діэть: умываніе головы и всего тьла, питье воды натощакъ по роду болъзней, отъ 5 до 10 дней. Эготъ старецъ увърялъ меня, что уважение татаръ къ водъ причиною, что монастырь совсъмъ не уничтоженъ, подобно другимъ святымъ мъстамъ въ Крыму, а особливо въ послѣднее время предъ тѣмъ, когда Таврія присоединилась къ Россіи. На другой день по утру, я предложилъ почтенному старцу напиться со мной чаю, но онъ отвѣчалъ: "Боже сохрани! пейте и вы монастырскую воду и будете здоровы и долговъчны какъ я". Я простился съ нимъ какъ сынъ съ отцомъ. И эта ночь осталась запечатлена въ душть моей на всю жизнь.

По прошествіи 10 лѣтъ, т. е. 1802 года, во второй разъ пріѣхалъ я по службѣ въ Севастополь, и въ тоже время посѣтилъ обитель и многоуважаемаго старца Калиника, котораго нашелъ на томъ-же мѣстѣ въ одинаковомъ здоровьѣ, а монастырь въ томъ-же видѣ. Въ послѣдствіи времени сей подвижникъ скончался 116 лѣтъ. Миръ праху твоему благочестивый старецъ Съ 1802 года я постоянно живу въ Севастополѣ; пріобрѣлъ землю п сосѣдству съ монастыремъ, и по первому моему впечатлѣнію благоговѣю къ сему святому мѣсту и бывъ, такъ сказать присвоеннымъ къ сей обители, видѣлъ ея возстановленіе. Въ то время управлялъ оною греческій митрополитъ Хрисанеъ, который, въ послѣдствіи времени, съ значительнымъ пособіемъ адмирала Ушакова, на мѣстѣ пещеры построилъ церковь, снабдилъ оную всѣмъ потребнымъ и далъ приличный видъ монастырю.

По смерти сего митрополита опредъленъ настоятелемъ митрополитъ же Агаеаниелъ, который вступилъ въ управление 1825 года. Съ сего времени обитель сия безпрерывно приводима была въ болъе цвътущее состояние. Не входя въ подробное исчисление всъхъ построекъ и всего ея благоустройства, объясню главнъйшие предметы:

Начальствомъ опредълено, чтобы всъ священнослужители Черноморскаго флота, до 35 лицъ, до востребованія ихъ на службу имѣли постоянное пребываніе въ семъ монастырѣ; для жительства имъ построены два большіе корпуса келій, со всъми удобствами, и особо трапезная.



Для удобства схода съ крутой горы въ монастырь устроенъ на поверхности проходъ со сводомъ и приличными св. мъсту вратами, при которыхъ, для пріема пріъзжающихъ построенъ большой корпусъ въ 23 саж. длины, о 10 комнатахъ, одна отъ другой отдъльныхъ, съ корридоромъ во всю длину строенія.

На вершинѣ горы, на мѣстѣ кладбища, построена вновь церковь со сводомъ внутри, и внизу для склеповъ, съ арками при входѣ, красивой архитектуры, съ мраморными украшеніями и сгупенями во всѣхъ трехъ дверяхъ. Иконостасъ красивый, утварь церковная благолѣпна, ограда,—съ одной стороны, каменная на извести стѣна, а съ другой—чугунная красивая рѣшетка. Храмъ сей гоговъ со всѣмъ потребнымъ для богослуженія.

Сія церковь, корпуса келій, трапезная, проходъ со сводами и домъ для провъзкающихъ построены ло правиламъ архитектуры прочно, изъ твердаго чистаго камня, на извести, съ употребленіемъ гдъ нужно жельза, а вмъсто сосноваго, дубоваго крымскаго лъса, извъстнаго своимъ хорошимъ качествомъ; покрыты желъзными листами.

Вмъсто стараго развалившагося фонтана, сдъланъ новый въ большемъ пространствъ съ мраморною лицевою стороною и корытомъ для воды.--- Далъе, внизу, построенъ бассейнъ или резервуаръ для собиранія воды, истекающей отъ фонтана, на поливку зелени и фруктовыхъ деревъ.

Все это по возможности можно передать читателямъ; но какъ выразить весьма трудную работу контрфорсовъ? Они необходимы для благонадежности всего монастыря, а особливо прежней церкви, которая, по тъснотъ монастырскаго мъста, построена на самомъ краю утеса, висящаго надъ глубиною. Должно представить себъ какія были затрудненія на крутой пологости найти върное основание для фундамента подъ контрфорсы. Какія нужны были со стороны утеса подставы для производства работь! Но прежде того нужно было принять мъры къ отводу воды, истекаю цей во многихъ мъстахъ изъ каменнаго утеса на мъста контрфорсовъ, которые въ продолжение времени вода подмывала и двлала вредъ и самое разрушеніе. Но постоянное усиліе высокопреосвященнаго митрополита Агавангела отвратило всъ препятствія. Контрфорсы по всъмъ правиламъ архитектуры, съ мъстнымъ приспособленіемъ, изъ твердаго чистаго камня на извести съ желъзными укръпленіями въ мъстахъ болъе крутыхъ, сдъланы длиною сплошь на 150 саж., вышиною отъ 3 до 6<sup>1</sup>/2 сажень. На верху оныхъ, гдв составилась прекрасная площадь, сдвланы по краямъ желвзныя перила съ благонадежнымъ укрѣпленіемъ.

Послѣ сихъ многотрудныхъ и многостоившихъ работъ, благополучно и съ полнымъ удовлетвореніемъ о прочности и благонадежности оконченныхъ, можно только сказать мимоходомъ о значительномъ улучшеніи прежнихъ келій и всѣхъ зданій, планировкѣ мѣста, занимаемаго монастыремъ, исправленіи дорогъ и посадкѣ деревъ, которыя теперъ осѣняютъ весь монастырь, а особливо главную площадь, ведущую въ церковь. Произведены немаловажныя, экономическія, необходимыя строенія на хуторѣ близь монастыря и особенно для зимняго содержанія овецъ, принадлежащихъ обители, Стойкость контрфорсовъ и другихъ главныхъ строеній вышепоименованныхъ, общимъ мнѣніемъ пслагается болње 100 тыс. рублей серебромъ, кромѣ изящной утвари и благолѣпія въ церквахъ, не вѣками, но немногими годами созижденныхъ. Все это возстановлено безъ всякихъ издержекъ со стороны казны, съ помощью Божіею, съ благословеніемъ епархіальнаго начальства, доброю волей, искреннимъ желаніемъ и постояннымъ усиліемъ высокопреосвященнаго митрополита Агавангела, который, какъ представитель св. обители, какъ маститый архіерей, всѣми уважаемый, путями смиренномудрія и особенной привѣтливости ко всѣмъ посѣтителямъ монастыря, достигъ желанной цѣли.

Изъ числа близко знающихъ первобытное состояніе Балаклавскаго Георгіевскаго монастыря, едва ли кто остался въ живыхъ, а современные зрители не могутъ передать всего того, что мнѣ 83-лѣтнему старцу, болѣе полвѣка созерцающему, извѣстно; но видя лично, что высокопреосвященнъй митрополитъ Агаеангелъ, совершивъ добрый подвигъ, извѣстный Богу, имѣетъ въ томъ свое утѣшеніе, и упокоеніе посвящая и послѣднее время жизни своей во благо обители, въ которой указалъ уже уголокъ вѣчнаго своего спокойствія, —я\_оставался въ молчаніи. Между тѣмъ, всѣ ето труды и подвиги дошли до свѣдѣнія духовнаго начальства, и вслѣдствіе того, сей монастырь, состоявшій въ 3 классѣ, малоизвѣстный въ Россіи, возведенъ въ 1-й классъ. Почему-же теперь не узнать и всѣмъ православнымъ, что можетъ сдѣлать добрая воля человѣка, посвященная во славу Божію.

Изобразивъ благоустройство сей обители, присовокуплю нѣсколько словъ о единственномъ, величественномъ и живописномъ мѣстоположеніи оной. Сіе святое мѣсто сооружено Таврической губерніи на полуостровѣ Трахеѣ (каменной). Этотъ полуостровъ образуется съ южной и западной сторонъ Чернымъ моремъ, а съ сѣверной Севастопольскою рейдовою бухтою (въ древности Ктеносъ), съ восточной рѣкою Узень, нынѣ Чоргунъ, вытекающею изъ Байдарской возвышенности и впадающею въ Инкерманѣ въ Ктеносъ, наконецъ со стороны юго-восточной, отъ верхней части рѣки Чургуна, до бухты Балаклавской, именовавшейся въ древности Симболонъ, перешейкомъ не болѣе какъ въ двѣ небольшія мили, въ древности огражденнымъ каменной стѣной.

Монастырь сей построенъ на крутизнѣ выеокой скалы, выдавшейся къ морю, вышиною отъ горизонта моря до монастыря перпендикулярно 230 сажень; пологость на югъ до 500 саж., на этомъ пространствѣ во всякое время года деревья, а особливо можжевеловыя зеленѣютъ, виноградники во множествѣ вездѣ тянутся съ дерева на дерево и красуются гирляндами и фестонами. Съ каждаго пункта изъ каждыхъ дверей и оконъ монастырскихъ видно необозримое море, красующееся во въю ночь мерцаніемъ звѣздъ, а иногда и луны; на разсвѣтѣ перспектива расширяется: утесы скалъ, нависшіе надъ монастыремъ и по сторонамъ онаго, а особливо мысъ Фіолентъ, извѣстный вь древности Парееніонъ, какъ-бы указатель съ моря мѣсто монастыря, представляютъ величественный и очаровательный видъ. Съ умиленіемъ взираемъ на плавающіе въ морѣ суда, а

Digitized by Google

особливо эскадры Черноморскаго флота, которыя, на извѣстномъ разстояніи салютуютъ монастырю пушечными выстрѣлами; здѣсь привѣтствуютъ ихъ колокольнымъ звономъ, а священнослужители во храмѣ Божінмъ молятся о благополучномъ ихъ плаваніи.

Мъсто монастыря здоровое, чему благопріятствують двъ главные стихіи: чистый, горный и вмъстъ морской воздухъ и живая вода; о цълебномъ ея свойствъ, кромъ преданій старца Калиника и другихъ современныхъ наблюденій, можно заключить изъ того, что живущіе тамъ священнослужители Черноморскаго флота до 35-ти человъкъ и весь причетъ монастырскій всегда находятся въ удовлетворительномъ здорорьъ; многіе воздержанные достигали до глубокой старости, незная тъхъ злокачественныхъ лихорадокъ и прочихъ недуговъ, которые иногда свиръпствуютъ внутри Крыма. Гдъ-же въ другомъ мъстъ все это совокупно можно видъть?

Со стороны исторической обитель сія, по указанію бывшаго римскокатолическаго митрополита Сестренцевича, взятому изъ древнихъ Историковъ, стоитъ на томъ самомъ мъсть, гдъ существовалъ нъкогда языческій храмъ Діаны, разрушенный, за 1206 лѣтъ до Р. Х., Орестомъ, сыномъ греческаго царя Агамемнона, братомъ Ифигеніи, бывшей жрицею въ сема храмъ. Есть и местные факты, подтверждающие о томъ. Но здъсь не мъсто, распространяться о семъ, отдаленномъ въками предании, имъя въ виду священныя, услаждающія душу событія, собственно на полуостровъ Трахеъ. въ уголку нынѣшняго монастыря. Здѣсь святые слѣды стопъ св. Андрея Первозваннаго, слъды, по коимъ христіанская въра перешла изъ Корсуня или Херсонеса въ Кіевъ. Тутъ чудотворное знаменіе въ моръ мощей папы Римскаго Климента; здъсь св Владиміръ принялъ крещеніе и чудотворно прозрълъ очами тълесными и духовными; отселъ началось просвъщение всей Россіи върою во Христа Спасителя, благословляющаго Россію и Царствующихъ надъ нею Самодержцевъ; здъсь память и прочихъ угодниковъ Божіихъ. Тутъ, наконецъ, монастырь во имя св. Великомученика и Побѣдоносца Георгія, охраняющее сіе священное мѣсто, распространявшее свою благодать на весь Крымъ. Сколько по его горамъ св. мъстъ, которыя нынѣ съ помощію Божіею возстановляются!

Итакъ исчезло названіе Понта-Аксеносъ (негостепріимный). Теперь Черное іморе въ предѣлахъ благословенной Россіи протягиваетъ мощную дружескую руку ко всему роду человѣческому, всѣхъ привѣтствуетъ хлѣбомъ и солью.

Коллежскій ассесоръ *Леонтій Чернявскій*.

Севастополь, 20 августа.

Примѣчаніе. Эта статья, сама по себѣ весьма любопытная, помѣщена въ столь трудно находимомъ изданіи, что я счелъ полезнымъ перепечатать ее цѣликомъ, со всѣми разсужденіями автора, даже и тѣми которыя не заключаютъ въ себѣ ничего фактическаго. Я не выпустилъ и всѣхъ соображеній объ Орестѣ, Таврахъ и прочемъ, потому, что все это собрано авторомъ хотя и вкратцѣ но довольно полно и именно въ томъ видѣ какъ повторяется до нынѣ. Не мѣшаетъ и здѣсь указать до какого



...

невѣроятнаго предѣла доходитъ легковѣріе писателей и читателей, долгимъ повтореніемъ одного и того же, пріученныхъ не отличать вздорныхъ побасенокъ отъ подлинно историческихъ событій.

## XXXVIII.

# Домбровскій. Обозрѣніе южнаго берега Тавриды, пособіе для путешественниковъ. Одесса, 1850.

Стр, 37. "Дорога въ монастырь пустынна. Монастырь открывается неожиданно и то новая церковь, отстроенная нед вно по образцу Петропавловской церкви въ Севастополъ, во имя Воздвиженія Честнаго Креста Господня. Внутри поставленъ уже иколостасъ. Иконы работы художника Алексъева. Собственно монастырь находится внизу: онъ, словно ласточкино гдъздо, прилъпленъ къ обрывистому высокому берегу. Видъ поразительный. Въ церкви св. Георгія Побъдоносца погребенъ князь А. Н. Голицинъ, а за стъною храма графъ Виттъ. На одной изъ площадокъ устроенъ, усердіемъ куппа Гущина, превосходный фонтанъ.»

## XXXIX.

# Обновленіе древнихъ памятниковъ христіанства въ Крыму. Отечеств. Записни 1853 г., № 7.

(Перепечат. изъ «Одесск. Въстника»)

Стр. 25. «Эта послъдняя церковь (т. е. монаст. св. Георгія) существовала во все время владънія Татаръ Крымомъ, и остававшіеся христіане производили въ ней богослуженіе. Когда Русскіе заняли Крымъ, церковь эта была отдана поселившимся въ Балаклавъ Грекамъ; затъмъ поступивъ въ достояніе іеромонаховъ, которые назначаются въ море на черноморскій флотъ, она названа была Балаклавскимъ Георгіевскимъ монастыремъ; въ 1811 году, настоятель этого монастыря митрополитъ Хрисанфъ возобновилъ ее, а позже, митрополитъ Агаеангелъ укръпилъ оврагъ, при ней контрфорсомъ, построилъ кельи для монаховъ и пріъзжихъ и устроилъ кладбищную церковь въ честь Воздвиженія Креста Господня.

### XL.

#### Milner. The Crimea its ancient and modern history. London, 1855.

307-310. The monastery dates from the tenth century, when a few Greek monks who refused to join in the heresy of Photius retired to the spot. It remained Greek till the accession of the Emperor Nicholas, who introduced

Russians; and the Slavonic language was substituted in the service of the church . . .

Seventcen monks, besides the superior ocupied the monastery, when the Anglo French arrived in the neigh bour hood. The remainder, about twenty more, were engaged with the coopedup fleet. Father Suerondi, the archimandrite, distinguished from the rest of the fraterrnity by a gold cross upon hir breast, was immediately assured of freedom from all disturbance by a genera order, the execution of which was committed to a corps of Zouaves: «The convent of St. George is placed nu der the protection of the allied armies. Military men and other persons following the armies are forbidden to enter it by force, or to disturb in any way the security of its inhabitants, or violate the rights of property. At the Camp of Chersonesus, Oct. 2 1854.»

#### Мильнеръ. Крымъ и его древняя и новая исторія. Лондонъ, 1855.

307—310. Монастырь былъ основанъ въ десятомъ въкъ, когда нъсколько греческихъ монаховъ, отказавшихся присоединиться къ ереси Фотія, удалились въ эти мъста. Онъ былъ греческимъ до воцарснія императора Николая, который ввелъ туда русскихъ, а славянскій языкъ въ богослуженіе

Семнадцать монаховъ съ настоятелемъ пребывали въ монастырѣ во время занятія его окрестностей англо-французами. Остальные двадцать были заняты на судахъ флота. Архимандритъ, отецъ Геронтій, отличающійся отъ прочей братіи золотымъ крестомъ на груди, былъ тогда-же обезпеченъ отъ всякихъ тревогъ слѣдующимъ приказомъ по арміи, исполненіе котораго возложено на отрядъ зуавовъ: «Монастыръ св. Георгія поставленъ подъ покровительство союзныхъ войскъ. Военнымъ и всякимъ инымъ лицамъ слѣдующимъ за арміею воспрещается входить туда насильно, тревожитъ какимъ-бы то нибыло путемъ его обитателей или нарушатъ права собственности. Въ Херсонесскомъ лагерѣ 2-го октября 1854 г.»

Примѣчаніе. Сверхъ того выписки разсужденія Гомеръ де Геля и указаніе на бывшій военный телеграфъ изъ монастыря въ Каліапрію.

#### XLI.

# Лебединцевъ (прот. Арсеній) О. Өеодосійской викарной епархіи (Херсонскія Епархіальныя Вѣдомости 1861 г. № 1, стр. 47—48).

"О началѣ Георгіевскаго монастыря, который, безъ сомнінія, есть древняя обитель, возбужденъ былъ вопросъ во время управленія имъ (1794 г.) греческаго архіепископа (Реондажскаго) Игнатія. Этотъ преосвященный нашелъ въ монастырѣ камень съ греческою надписью, удостовѣряющею, какъ сообщалъ объ этомъ преосвященному Іову \*) правитель Таврической обла-

<sup>\*)</sup> Еписк. Өсөдөсійскаго, (съ окт. 1792 по май 1796) которому подчинель быль и Георгіевскій монастырь. Пр. Б Д.

сти Жегулинъ, что въ Георгієвскомъ монастыр'я храмъ состроёнъ въ 1175 году, и что ктиторъ его іеромонахъ Гервасій, вышедшій изъ монастыря Пресвятыя Богородицы, Сумелла именуемаго, въ Трапезунтв. По донесеніи о семъ Св. Суйоду было предписано тому-же преосвященному юву развъдать отъ переселизшихся изъ Крыма Грековъ «къмъ этотъ монастыръ заведенъ и что окажется донесть»; но неизвъстно что дознано преосвященнымъ.»

Прим в чаніе. Далъе выборки мнѣнія Сумарокова, Кеппена и Чернявскаго, которые приводятся здъсь въ подлинникъ. Прочія свъдънія авторъ почерпалъ изъ архивныхъ документовъ, какъ то указываетъ на стр. 44.

### XLII.

#### Афанасьевъ. Путеводитель по Севастополю. Николаевъ, 1857.

Стр. 19. "Основаніе монастыря неизвѣстно. Преданіе глубокой древности указываетъ здѣсь храмъ Діаны, въ которомъ жрицею была Ифигенія, дочь царя Агамемнона. Видъ на море и на спускъ къ берегу къ подошвѣ горы, на которой расположенъ монастырь, превосходны. Во время осады Севастополя зданія монастыря служили отчасти къ помѣщенію французской арміи, о чемъ вамъ подробно разскажутъ мѣстные монахи."

## XLIII.

# Telfer. The Crimea and Transcaucasia. London, 1876.

P. 28-29. ". The apartments within the monastery which were occupied by Miss Florence Nigtingole during the war, are schown by the Inmates with un afferted satisfaction, for the remembrance of that lady is respectfully preserved; they are available to pilgrims and strangers desiring to pass the night."

## Тельферъ. Крымъ и Закавказье. Лондонъ, 1876.

28—29. . "Покои въ которыхъ жила въ монастырв во время войны миссъ Флоренсъ Нойтингаль охотно показываются привратникамъ; потому что память этой леди почтительно сохраняется; ихъ предоставляютъ для ночлега богомольцамъ и иностранцамъ."

Примѣчаніе. Путешествовалъ въ 1874 году. Остальное обычное повтореніе всѣхъ путеводителей.

1





.

Digitized by Google

