

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP378,20(1863) Jan-Man



HARVARD COLLEGE LIBRARY CP 378.20 (1263

## православный

COESCHAHRE, 235
909

mpm

KASAHCROR ATTORNOR ARAZEMII

1863.

**АНВАРЬ** 

KADARL.

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY

itized by Google

### въ 1863 году

издается по той же программ'я, из томъ же строгоправославномъ дух'я и въ томъ же ученомъ направления, какъ надавания досель. Онъ будеть выходить, по-прежиему. съ 1-го января ежемисячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ. Въ составъ его будутъ входить: 1) предприиятый при казанской академін переводъ «Ділній (актовъ) вселенских соборовъ, въ полномъ ихъ составъ, и именно -«Прини лемериал» вселенского собора» (которыя составять третій томъ этого паданія);—2) Сочиненіе ниока Зимовія, ученика Максима Грека, подъ ваглавіемъ «Истины попазаніе нь сопросыения о носоме учения (которое составить одинь больнюй томъ);—3) статьи догматическаго, правственнаго, перковно-исторического содержанія, и другія болье или менье подходящія къ програмив;—4) кромі того, будуть помішаемы замічательнійшія ня духовных сочиненій русских древнихъ писателей, досель остающияся въ рукописахъ, вли хотя уже изданныя, но которыя редакція можеть найти въ -ини втеплевая чем-чемовно стинка и чентирующего вым жекъ головаго изданія ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСВЛНИКА, по окончанін года, составится, пром'я «Ділній вселенских» соборовъ» и сочинения Зниовія (им'яющихъ особый счеть томовъ и страницъ),-три тома оригинальныхъ статей, съ приложеніемъ «памятниковъ древне-русской духовной письменноств»: въ каждомъ томъ будеть отъ 25 до 30 печатныхъ INCTOUS.

Цъ́на за годовое наданіе ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪД-НЦКА на 1863 годъ, изъ двънадцати кинжекъ, со *Rase*ин съ доставкою на домъ, и съ пересылкою со есъ мъста Имперец—

#### СЕМР БАРТЕН СЕБЕВЬОМР-

Подписка принимается со Казани со редакціи «Прасославнаго Собеспдника» при духосной акад смін.

(см. на обор.)

### RIHREL

### ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ,.

H3 AAHHLIA

B'S PYCCRON'S HEPEBOA'S

MPH.

KARAHCKOË AYXOBHOË AKAJEMIR.

TOM'S TPETIE.

KABAHL

BY ARRESCHIETCEOÙ TRHOTPAGE.

1262

3

BX460 .P16

HITTO ST.

Отъ казанскаго комитета дуковной испоры вечатать

. **, C**eelland h.

Цензоръ, провессоръ акаленія, Н. Соналось.

ALIFIET TACE

211.12.11

Salabin dia 12 mang kanala.

# IV. Соворъ Халкидонскій,

Digitized by Google

L1 L1

### историческия свъдъния

a and de the mean anneal each for the more leading leading leading to the control of the anneal each of the control of the con

### о четвертомъ вселенскомъ соборъ.

Посль того, какъ незложенъ быль Несторій, церковію константинопольскою управляль Максиміань, затвить Прокль, и по его кончина Флавіянь. Последній, въ царствованіе Өеодосія ІІ макдшаго, при консудахъ Флавіяхъ-Зенонъ и Постуміанть, т. е. спустя восемьдесять леть после ефесскаго собора, созваль соборь въ Константинополь изъ тридцати епископовъ для разсужденія по дълу, которое возникло между Флоренціенъ, главнымъ епископомъ (митрополитомъ) Лидін сардійской, и двумя подчиненными ему епископами-Іоанномъ и Коссинісять. На этомъ соборъ, кромъ другихъ представителей, засъдаль Евсевій, епископь фригискаго города Дорилен, мужъ вполив знаменитый какъ славою учености и правственньпин качествани, такъ и твердостию опроверженія еретиковъ. Онъ донесь святому собору, что-Езтихій, пресвитерь и архимандрить энаменитыйшаго въ товъ городъ монастыря, давно уже жачаль заблуждаться и мыслить объ Искупитель: и O TAMHCTE'S HCKYTLICHER CODCER'S BHRUC, BESTEAM

Digitized by Google

какъ предано отъ апостоловъ и отцевъ никейскихъ. Ибо онъ училь, что Христось не состоить изъ двухъ естествъ, и что Онъ не восприналь отъ Дъвы человъческаго тъла односущественнаго нашимъ тъламъ. Но тогда, какъ онъ свъще мъры котъль избъгнуть несторіанской крайности, т. е. двукъ во Христь личностей, стремительно впылъ въ противоположную ей бездну, приписавъ Господу Христу не только одну упостась, но и одно. естество. Затемь, превративъ Слово Божіе въ плоть, и смъщавъ между собою два естества чрезъ сліяніе ихъ въ одно, говориль, что одно божество не истинно, а только подъ образомъ плоти, претеривло голодъ, жажду, утомленіе, бодрогнованіе, кресть, смерть, и посль трехъ дней воскресло изъ гроба. Когда епископъ дорилейскій сообщиль о всьхъ этихъ бредняхъ, которыя Евтихій заимствоваль изъ норъ и логовиць Манихел, Валентина и Аполаннарія, и разсъяваль по монастырямъ посредствомъ изданной имъ книги: то Флавіанть и находившіеся съ нимъ епископы сильно были возмущены. Соборъ прежде всего разсудиль, чтобы Евсевій, по причинть прежней дружбы, бывшей между нимъ и Евтихісмъ, убъднать сего последняго возвратиться къ своему долгу и благочестно. Евсевій отказался оть этого предложения на томъ основаніи, чтобы не пришлось ему опять слышать человака, писпровергающаго нечестивыми словами таинства Божественнаго домостроительства, такъ болве, что онъ уже не однажди

непыталь это, когда многократно убъждаль его прежде, какъ друга, но его совъты и мольбы не имъм никакого дъйствія на душу безумствующаго. Поэтому посланы были пресвитеръ и запритникъ Іоапнъ и діаконъ Андрей, чтобы предста-вить Евтихія на соборъ. Евтихій отказался идти на соборъ, говоря, что ему неприлично даже ступить ногою за станы монастыря, куда онъ, избъгая всякаго шума, заключнися болъе какъ мертвый, нежели какъ живой. Кромъ того, онъ сильно жаловался на Евсевія за то, что онъ донесъ на него собору болве по чувству непріязни, нежели изъ видовъ благочестия. Отцы снова призывали уклоняющагося еретика соборными посланіями чрезъ двухъ пресвитеровъ — Маму и Өеофила. Монахи, опасаясь за своего архимандрита, чтобы обмануть посланныхъ, сказали имъ, что Еътихій страдаеть тяжкою бользнію; но узнавъ отъ пресвитеровъ, что ничего нътъ такого, чего они могли бы чрезмърно стращиться, тотчасъ привели ихъ къ нему. Когда же Евтихій сталь выставлять имъ и свою отягченную льтами старость, в свой ненарушимый обътъ монаниескаго отинельничества и уединенія, а также приступаль къ разсуждению объ ереси, которой онъ тайно держался: послы, не успъвъ въ своемъ дълъ, возвратились. Призывали его и въ третій разъ чрезъ Мемнона, хранителя священных сосудовъ, и двухъ діаконовъ – Епифанія и Германа. Когда эти посланные были на пути въ монастырь, припледъ

Ġ,

r

на соборъ другой архимандритъ, Авраамъ, съ намъреніемъ защищать Евтихія и отъ его имени дать отвать на предложенный вопрось о вара. Безстыдство Евтихія было слишкомь явно, потому что епископамъ вовсе не казалось дъломъ справедливымь то, чтобы одинь выставляль вместо себя другаго, или чтобы кто нибудь подъ предлогомъ благочестія не могъ явиться на соборъ н выдти изъ своего места, куда самь заключился. Между тычь Евтихій, по причина настойчиваго требованія Мемнона, и не могим представить другихъ причинъ, кромъ приведенныхъ выше, объщался придти, куда его звали; но просиль себъ семь дней отсрочки, для поправления разстроеннаго своего здоровья. Въ это время онъ обратныся къ хитростяжь и коварнымъ уловкамъ, въ которыхъ онъ быль селенъ, изощривши ими свой умъ и навыкъ, именно: онъ прибыть съ покоритышего просьбою къ евнуху Хрисафію, который быль самымь приближеннымь человакомь къ Өеодосію Августу и находился въ самыхъ дружескихъ отношеніяхъ къ Евтихію, потому что быль воспринять имь оть священной купели и налитался заблужденіями своего воспріемника; ему-то и поручиль Евтихій себя и свой образь мыслей, приведенный въ крайнее замышательство. Кромъ того, этогъ евнухъ питаль немалую вражду къ Флавіану за то, что когда требоваль отъ него какого нибудь дара за избраніе его, въ знакъ благодарности, Флавіанъ послаль ему чистые кла-

бы, а не золотой подарокъ, какого тотъ требоваль, при чемъ Флавіанъ сказаль, что онь не имъеть въ изобили такихъ вещей, если не возметь для этого священные церковные сосуды, которые, какъ очень хорошо извъстно, посвящены Богу и бъднымъ. Повтому евнухъ, затронутый побужденіями дружества и вражды, совътоваль императору, чтобы онь уполномочель властію патриція Флоренція и повельль ему присутствовать на соборъ, дабы Церковь не потериты какого нибудь вреда. Повельніе государя объ этомъ предметь представиль собору великій секретарь, вувсть съ которымъ пришелъ и Евтихій, не какъ на собраніе епископовъ, но какъ-бы на войну, окруженный не только множествомъ монаховъ, но и вооруженными тълохранителями и преторіанскими воннами. Отцы приняли Флоренція съ привътствіемъ, и отнеслись съ великою похвалою о Осодосів за то, что онь оградиль соборь предсвдательствомъ такого знаменитаго мужа, котораго въра и благочести всъмъ извъстны.

Туть предложена на обсуждение въра Евтикія, и ему вельли открыто произнести, какъ онъ върочеть относительно Христа. Евтикій сначала сказаль, что онъ намъренъ теперь говорить то, чето прежде не говориль, и что онъ готовъ исполнить повельніе собора. Но посль того, какъ ему приказано было говорить болье и болье, онъ высказаль, что правая въра основывается не столько на обязательности высшаго повельнія, сколько на

внутрениемъ убъждени души, и тотчасъ изблеваль скрываннійся въ немъ ядь, утверждая, что было два естества, прежде нежели Слово соединилось съ плотио, но что сделалось одно естество, посль того какъ божество и образъ раба соединелись въ одну упостась. Отцы одинъ за другимъ начали увъщевать его, чтобы онь повърилъ свои мысли никейскимъ символомъ, и совътовали ему, чтобы онь благочестиво осудиль то, что утверждаль нечестиво, - настанвали, чтобы онъ не отрицаль по безумио того, что неизмънно утвердила мудрость предковъ. Наконецъ этого человъка, презръвшаго столь спасительныя увъщанія, отлучиля отъ священнодъйствія таннствъ. липным управления монастыремь и удалили отъ сообщества православныхх; и это запечатлым собственоручными подписями тридцать епископовъ н двадцать три настоятеля монастырей.

Трудно повърить, какою злобою и какинь бъщенствомъ воспламенился Евтихій. Онъ ръцинася употребить всъ силы и ухищренія, чтобы свергнуть съ себя осужденіе. Съ этою цълію онъ прежде всего, выставивши на перекресткахъ объявленія, публично провозглащаль, что эта совершеннъйшая справедлявость собора есть несправедливость. Потомъ писаль къ римскому епископу св. Льву великому, что въ Константинополь ожила ересь несторіанская, что на него напали съ ложньми обвиненілми, что онъ угнетенъ, обиженъ, и не быль даже выслушанъ, когда взываль къ апостольскому престолу. Эта въсть смутила римскаго епискона, который впрочемъ скоро услоковься, когда получиль письма отъ Флавіана и вся дъянія собора. Затъмъ отъ канедры римскаго егископа Евтнхій, по своему необычайному развра-щенію, обратился съ жалобою къ преторія Авгу-ста, прося, чтобы императоръ повельть перевърить вновь тъми же епископами, въ присутствия патриція Флоренція, подъ предсъдательствомъ Оа-лассія, епископа Кесаріи каппадокійской, дълнія собора, которыя, какъ онъ утверждаль, повреждены Флавіаномъ. Осодосій, слишкомъ синскодидены Флавіаномъ. Сеодосін, слишкомъ синсходи-тельный и уступчивый къ ходатайству царедвор-цевъ, согласился. Такимъ образомъ соборъ снова начался при консулахъ—Протогенъ и Астерів, въ началъ апръля, въ присутстви трибуна Македонія, въ церковной крещальнъ. Сюда, вопреки собор-ному обычаю и явному воспрещению епископовъ, введены были три монаха, Констанцій, Елевсій и Константинъ, которые должны были заприцать Евтикія. Перечитаны прежнія соборныя постановленія, обсужены свидътельства и каждое изъ нихъ тщательно разслъдовано. Все прежнее подозръние н теперь пало на главнаго виновника этого дълк; нбо чемъ тщательные все было разбираемо, тымъ ясные становилась непогрышительная выра Флавіана и открывалась низкал ложь и обмань Евтихія. Этоть человъкъ, ничего не успъвъ у законныхъ судей, не устрашился на помощь своему дълу призвать и возбудить разновъзсліе егніскоповъ. Онъ добился себъ покровительства Діоскора, епископа александрійскаго, отъявления о недоброжелателя Флавіана за честь константинопольской канедры. И немного труда стопло этому клеветнику привлечь Діоскора на свою сторону противъ Флавіана, такъ какъ къ душъ укваленной легко прививается измышленное обминеніе; въ особенности же, когда Евтихій допускаль во Христь одно естество, то онь хотыть казаться защитникомъ того соединенія (естествъ во Христъ), которое зацищаль въ Ефесъ св. Кириллъ противъ несторіанскаго раздъленія. Постому Діо-скоръ, бывшій прежде архидіаконость Кирилла, а послъ сдълавшийся преемникомъ его епископства. легко быль обольщень именемь Кирилла и изкоторымъ пустымъ сходствомъ ученій. Истиню свидътельствуеть апостоль, что тв, которые отверсии добрую совъсть, отпадають отъ въры (1 Тим. 1, 19). Сио-то совъсть отринуль погибельный Діоскоръ, неловакъ самыхъ дерзкихъ свойствъ, влословный, оригенисть, обезчестившій себя прелюбодълніями. неловъкоубійствомъ и другими влодълнілин, которыя однакоже прежде своего избранія умъль скрывать подь личиною благочестія и святости. Этотьто Діоскоръ пораженному и лежащему Евтихію подаль надежду и руку помощи, и визста съ императоромъ настанваль чрезъ письма на томъ, что такія двля требують вселенскаго собора, дабы величайная вражда и несогласіе перквей уничтожены были высшим авторитетом Церкви. Напротивъ Флавіанъ это отрицаль, Левъ не одоби ряль, и всв благочестивые смущались. Но благосклонность взяла верхъ надъ благочестість:

Итакъ Осодосій, предавный въ душть партів Діоскора, объявня второй ефесскій соборъ, при консулахъ Астерів и Протогенв (въ 449 г.), чрезв девятнадцать лать посла перваго. Туда сошлись: Діоскоръ александрійскій съ своимъ Евтихісмъ, Домиъ антіохійскій, преемникъ Іоанна, Ювеналій іерусаличскій, Флавіанъ константинопольскій со ста тридцатью и даже болье епископами. Также и Левъ, повинуясь волъ императора, присоединиль авторитеть апостольской каоедры и послаль істатовъ-ІОліана, епископа путеольскаго, прес« витера Рената, діакона Нларія и нотаріуса Дульцитія, съ письмами къ Флавіану и къ собору, въ которыхъ ясно выражаль правую въру противъ лежеумствованія Евтихія. Съ своей стороны и нишераторъ въ тоже время послаль архимандрита Варсуму, чтобы онь оть имени всахъ монаховъ дайствоваль противь всехь восточных епископовы которые осудели Евтикія, и потомъ Емидія, члена священной консистории, чтобы онъ быль блюстителемъ и стражемъ собора; при чемъ липиль права суда епископовъ, которыми судемъ быль Къ THEY'S.

При такихъ, столь унизительныхъ и неблагопрілтивіхъ предзнаменованіяхъ, составился соборъ въ Ефесъ, въ храмъ пресвятой Маріи, четвертаго числа августа. Елиндій прежде всего повеляль

нивть разсуждение о дълнілкъ константинопольскаго собора. Этому воспротивнансь римскіе легаты, требуя, чтобы напередъ были прочитаны письма Льва. Евтихій возмутился противъ нихъ, и возымъль къ нимъ подозръне и ненависть, потому что они объдали у Флавіана и слишкомъ высказывали къ нему свое сочувствіе. Легаты оставили соборъ какъ потому, что письма ихъ епископа не были приняты еретиками и даже коварно утаевы, такъ и потому, что имъ не было предложено первенства на соборъ ради преимущества римской перкви; впрочемъ послъ они возвратились. Но Діоскоръ и Варсума, которымъ обычно было дайн ствовать не по правиламъ справедливости, а свлою и войскомъ, не полагаясь на законныя разсужденія и совъщанія, собрали воиновъ и сильную партно монаховъ, изъ трехъ сотъ человъкъ, ворвались вооруженные на соборъ, отбили пальцы у нисцовъ, которые записывали соборныя дълнія, и разбили таблицы; потомъ осудили и липили епископскаго сана Өеодорита кирскаго и Иву едесскаго, которые были тогда въ отсутствин, - также и Домна антіохійскаго, бывшаго въ тотъ день больнымъ; Флавіана заставили молчать, а его сочленовъ заключим въ железныя цени; у прочихъ епископовъ необычайными угрозами и страхомъ исторган голоса противъ Флавіана, принудили ихъ подписать чистый и бъльй пергаменть, на которомъ неизвастно имъ было, что будеть написано. Римскіе легаты возстали было протива этого; но

ничего не могши сдълать, ушли подъ прикрытиемъ вооруженныхъ талохранителей и скрывись, какъ отв битвы разбойниковъ ("). Послъ этого стам читать публично книгу, представленную собору Евтихісить, съ символомъ, въ которомъ уничтожены были слова: «воплотившагося отъ Духа Святаго и Дъвы Маріи». Діоскоръ съ восклицаніемъ одобриль эту книгу и объявиль, что въ ней содержится върд никейская. Тогда Евтихій возстановленъ въ свое прежнее положеніе; а Евсевій дорилейскій и Флявіанъ, подъ именемъ еретиковъ, заключены въ оковы. Флавіанъ воззваль къ апостольской каседрв; но когда онъ это сдвлаль, Діоскоръ изъ епископа превратился въ палача и такъ измучилъ его побоями и ударами своихъ пятъ, что тотъ, спустя три дия, скончался въ заключении отъ жесточаниять страданій. На мъсто умершаго пригласили діакона Анатолія, который быль у Діоскора апокрисіаріемъ н., какъ имъ казалось, не быль чуждымъ Евтихію. Торжествующій Діоскоръ прыгаль отъ радости, такъ какъ бы съ его стороны не было сдълано никакой дерзости, никакого неистовства, тогда какъ имъ было превращено все, чего требуетъ Божеское и человъческое право. Возвратившись въ Александрію, опъ показаль новый примъръ злодъйства, пустивъ стрълу анаоематства и на римскаго епископа Льва.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Соборъ этотъ взяйстенъ подъ внененъ разбойничата (отнобое дарония).

Получивъ горестное извъстіе о такомъ бъдствін чрезъ діакона Иларія, почти невозможно выразить, съ какимъ сокрушениемъ духа оплакаль Левъ убіеніе Флавіана, страхъ и бъгство ениско-повъ, раззореніе церквей, ниспроверженіе въры, торжество ереси. Чтобы облегчить этотъ плачь и сътованіе, онъ приложиль все свое стараніе и усиліе. Съ этою цалію онъ какъ можно скорає поситышиль созвать соборъ въ Римъ, на которомъ осудиль и отвергъ все, что было сдълано въ Ефесъ; потомъ частыми письмами сталь побуждать Өеодосія и Пульхерію, чтобы они по единодушному согласно назначили другой соборъ въ предвлахъ самой Италін, который уничтожиль бы безславіе и пятно, допущенное въ Ефесъ. Для лучшаго успъха въ этомъ своемъ намерени, онъ со многими ещископами вышель на встръчу Валентиніану Августу, который съ императрицами, т. е. матерію своею Галлою Плакидою и супругою Евдоксією, ради благочестія путешествоваль въ Римъ къ мъстопребыванио апостоловъ. Когда Левъ съ горькимъ плачемъ и многими рыданіями разсказаль имъ о злоденніяхъ ефесскаго собора, то и у императрицъ, извлекъ слезы; потоять умолыть Валентиніана, чтобы всь они написали къ Оеодосію и побудили бы его вновь пересмотрать другимъ соборомъ то, что несправеданно произведено въ Ефесъ. Августъ писаль къ Августу, писали и императрицы. Но душа Осодосія, опутанная обманами и происками Евтихія, не могла

преклониться никакими письмами, никакими моленіями, никакимъ дружествомъ своихъ. Онъ даже публичными законами осудилъ Флавіана и повелъль признавать ефесскій соборъ равнымъ нежейскому. И за столь великое преступленіе не подвергся онъ ни тяжкому, ни легкому наказанию! Впрочемъ, спустя немного времени, когда онъвхалъ верхомъ, то упавъ съ коня, сильно упибся и испустилъ духъ, не оставивъ по себъ никакого наслъдника.

Сестра его Пульхерія, по согласію сената, вступна въ бракъ съ знаменитымъ сенаторомъ Маркіаномъ, который вместе съ этимъ получиль въ свою власть и восточную имперію. Отличная честность Маркіана и всемь извъстное его благочестіе побудили Льва искать у него того, въ чемъ онъ не могъ успъть посредствомъ писемъ къ Өеодосію. Маркіанъ и Пулькерія были на этосогласны, и отправивъ письма ко Льву, равно какъ получивъ и отъ него, созвали въ Никею шесть сотъ тридцать епископовъ для собора (въ 451 г.).. Но римскіе легаты, которыхъ послаль Левъ, епископы — Пасхазинъ лилибетанскій, Луценцій аскуланскій, Юліанъ цензенскій, и пресвитеръ Бонифацій, считая важнымъ дъломъ для соглашенія вещей и прекращенія волненій евтихіанской партін то, когда бы на соборъ присутствоваль самь Маркіанъ, покорнайше просили его, чтобы онъ перенесъ соборъ на такое мъсто, гдъ самъ онъ удобно могъ бы посъщать его. Поетому соборъ-

BC. C. III.

Digitized by Google

перепесенъ быль въ Халкидонъ висинскій, отстояций отъ Константинополя на семь стадій, и открытъ въ осьмой день октября, при консулахъ-Маркіанъ н Адельфів, въ присутствін римскихъ легатовъ, подъ предсъдательствоиъ Анатолія вошстантинопольскаго, въ храмъ пресвятыя Давы и мученицы Евоими. Тамъ присутствовали почтеннъйши сенать и нъсколько другихъ высшихъ сановниковъ, въ качествъ судей собора, которые однакоже назначены были императоромъ не столько для того, чтобы разсуждать о предветахъ, относящихся къ въръ и благочество, сколько для того, чтобы своимь авторитетомь сдерживать шукъ и волненія. Ибо во второмъ засъданія открыто признались сами судьи, что имъ должно учиться у епископовъ; а на третьемъ засъданія, когда присутствіе судей на соборъ не одобраль Діоскорь, епископы отвъчали: если бы разсуждения велись законно, то не было бы нужды ни въ какихъ гражданскихъ судъяхъ; и въ этомъ же за-Съдания таже епископы высказали, что однивь епископамъ вварена Богомъ власть судить епи-CKODOST.

Прежде всего возгласния римскіе легаты, что неприлично Діоскору, какъ виновному, имъющему быть судимымъ отъ другихъ, засъдать между енископами и судить о другихъ. Когда этотъ предметъ обсуживался судіями и легатами, Евсевій дорилейскій представнях судьять противъ Діоскора записку, наполненную преступлениями и исистовствами ефесскаго собранія. Когда она была прочтена, Константинъ, бывній секретаремъ консисторін, по приказанію судей, публично возвъстилъ всъ дъйствія соборовъ какъ константинопольскаго, такъ и втораго ефесскаго, въ обвиненіе Евтихія и Діоскора. Когда изъ всего этого открышсь нечестивыя ихъ ереси и неслыханные примъры жестокости, отцы возроптали противъ Діоскора, на могли терпъть присутствія отцеубійцы, и изимали этого человъка своимъ видомъ, взорами, восклицаніями.

Спустя несколько дней, началось новое засъданіе, на которомъ публично быль прочтень символь никейскій и константинопольскій; потомъ были читаны посланія Кирилла къ Несторію и Іоанну антіохійскому, далье посланіе Льва къ Флавіану, при которомъ епископы восклицали: «такъ сказаль чрезъ Льва Петръ; такъ учили апостолью! Діоскоръ же, пораженный сознаніемъ своихъ злодъяній, не присутствоваль ни на второмъ ни на третьемь засъданіяхь; а такъ какъ онъ требовался къ суду по поводу записки Евсевія дорилейскаго, то, по приказанію отцевъ, быль вызываемъ на соборъ чрезъ епископовъ Константина. Акакія и Аттика. На этоть вызовь онь отвечаль, что ему запрещено ликторами даже выходить изъ дому. Когда начальникъ ликторовъ тутъ же поэволиль ему выдти, онь прямо отказался явиться на соборъ, на которомъ, какъ ему сдвлалось извъстно, уже не находелись въ ту пору ни сенатъ,

1

ē

ï

L

•

ни судын. Послъ этого отправились къ нему еще другіе три епископа—Пергамій, Кекропій и Руфинъ. Онъ безстыдно отказался и туть подъ предвогомъ бользии. Между тымъ Асанасій, Осодоръ, Исхиріонъ и Софроній александрійскіе, допущен-ные на соборъ, представили записки съ показаніемъ важныйшихъ преступленій, сдължныхъ Діоскоромъ, именно, что имъ опустоплены поля, пожжены угоды, похищены чужіл жены, обезчещены дъвы, осквернены супружества, и совершены другія злодъянія въ этомъ родъ. Отцы, бывъ возмущены всемъ этимъ, въ третій разъ призывали этого человъка чрезъ епископовъ Франкіона, Лукіана и Іоапна. Но и на этоть разъ не болзе успъли, какъ и прежде. Тогда римскіе легаты, нзчисливъ въ совокупности всв его злодъяния, которыми и по свидътельству александрийских обличителей, и по актамъ ефесскаго собора, связаль себя Діоскорь, отъ лица епископа Льва объ-ABHAH, TO OHL AMIDACTCA CURCKOUCKATO CAHA M вськъ правъ священнодъйствія. Этотъ приговоръ Анатолій, епископъ константинопольскій, и всъ прочіе отцы подтвердили самычи сильными выраженіями, представили его Августу и Августь, обнародовали публичными эдиктами и извъстили перковь александрійскую.

По осужденін Діоскора, опять обратились къпосланію Льва, и занялись утвержденіємъ правильнаго образца въры. При чемъ весьма многіе епископы восклицали, что они, притасненные Діоскоромъ въ Ефесъ, вынуждены были мыслиъ, говорить и писать то, чего не следовало, и просили чистосердечно простить нись эту погрананость. Въ следствіе этого, имъ приказано было, чтобы каждый изъ нихъ написаль отъ себя особое изложеніе своего исповъданія и въры. Они написали, и, признавъ посланіе Льва за непогряшительную норму православнаго учения, легко получили прощене, кром'в египетскихъ епископовъ и накоторыхъ архимандритовъ, которые впрочемъ просили, чтобы имъ позволено было дождаться новаго епископа александрійскаго, съ согласія котораго они написали бы то, что отъ нихъ требовалось. Соборъ не отказаль имъ въ этомъ, но только обязаль ихъ клятвою и свидетельствоиъ, чтобы они не отлучались изъ Халкидона, нока не будеть имъ повельно это святымъ соборомъ.

Затъмъ разсуждали о составлени образца въры, чтобы совокупить во едино всв церкви. Для этого положено было отъ каждой области избрать изкоторыхъ епископовъ, которые бы привели это въ исполнение, вмъстъ съ римскими легатами и Анатоліемъ константинопольскимъ, занимась симъ дъломъ по-одиночкъ, въ уединенномъ мъстъ церкви. Всъ они обратились къ посланио дъва, какъ къ образцу и утвержденио въры, когда старались выразить свои мысли, и опредължи такъ: Христосъ Господь есть совершенный Богъ и совершенный человъкъ, состоящий изъ двукъ естествъ неслитно, неизмънно, нераздъльно и не-

3:

: ::

. .

Ţ

ραзλучно (άσυγχύτως, άτρέπτως, άδιαιρέτως, άχωосос), и потому Онъ по божеству единосущенъ Отцу, а по человъчеству намъ и, кромъ гръха, во всемъ намъ подобенъ; при чемъ осудели всъ мысли, которыя въ какомъ либо отношени могли показаться несогласными съ этимъ ученіемъ. Такъ опредълено было избранными отцами, и послъ до-несено Маркіану Августу, который немедленно прибылъ со многими знаменитыми мужами въ Халкидонъ, осьмаго числа ноября, не для показанія своей власти, но для увъщания всехъ отцевъ къ единству правой въры. Объ этомъ онъ сказалъ рвчь сперва на латинскомъ языкв, а потомъ на греческомъ. При этомъ такой пламень объяль души всехь, что после самыхъ благожелательныхъ восклицаній въ честь императору и Августь, всь приняли то исповъданіе, которое составили римскіе легаты съ Анатоліемъ н прочими его сочленами, и съ полнымъ согласіемъ подписали. - Изложивши въру, начали разсуждать о разныкъ несогласіяхъ между епископами; Ива и Осодоритъ были возстановлены для своихъ перквей.

Императоръ же Маркіанъ, приложивъ все усвліе къ защищенію и распространенію въры и Церкви, издаль самые строгіе законы, чтобы викто не подвергаль сомивнію опредъленій халкидонскихъ отцевъ. Онъ отмъниль и узаконеніе Осодосіл противъ Флавіана, котораго и мощи, какъ славивішаго мученика, съ великими почестами и благоговъніємъ народа перенесены были въ Константинополь. Евтихіанамъ опредъльть изгнаніе въ ссылку и другія наказанія, и воспретыть допускать ихъ къ епископскому и пресвитерскому сану, или къ какому либо обществу монаховъ; распространлющихъ же эту ересь повельть подвергать самому жестокому наказанію. Діоскора, на мъсто котораго халкидонскій соборъ избраль Протерія, изгналь въ пафлагонскій городъ Гангрену, гдв онъ жалкимъ образомъ и умеръ. Приказаль изгнать и Евтихія; но такъ какъ онъ не переставаль распространять свой ядъ между тъми, съ которыми жиль, то, по совъту Льва и указу императора, онъ быль заточенъ въ болье отдаленное и уединенное мъсто.

### отавление первое,

ومنتجون المتعود والجرائين بهاله والمنو

СОДЕРЖАЩЕЕ ВЪ СЕБЪ ПОСЛАНІЯ, ОТНОСЯЩІЯСЯ КЪ СО-БОРУ, НАПИСАННЫЯ ПРЕЖДЕ КТО СОСТАВЛЕНІЯ.

Посланіе Льва, архівнископа римскаго, къ Ев-

Возлюбленный шему сыну, пресвитеру Евтихию, епископъ Левъ.

До нашего свъдънія довель ты письмомъ любви своей, что ересь несторіанская стараніемъ нъкоторыхъ вновь воскресаетъ. Мы съ своей стороны пишемъ, что такая заботливость твоя намъ пріятна; ибо свидътельствомъ такого твоего расположенія духа служитъ самая ръчь, которую мы получили. Почему не сомнъваемся, что Виновникъ въры каволической Господъ поможетъ тебъ во всемъ. А мы, какъ только разузнаемъ поливе о тъхъ, нечестіемъ которыхъ это сдълалось, сочтемъ за необходимое, при помощи Божіей, позаботиться о томъ, какъ бы исторгнуть съ корнемъ нечестивую заразу, давно уже осужденную. Богъ да сохранитъ невредимымъ тебя, същъ вовлюбленитиний! — Дано перваго числа исил, въ консульство славиъйшихъ мужей Постумана и Зенона.

Посланіе римскаго архіепископа Льва ку константинопольскому архіепископу Флавіану.

Возлюбленный вы брату, епископу Фланану, епископъ Левъ.

Когда христіаннъйшій я милостивъйшій императоръ, при своей святой и похвальной въръ, заботясь о миръ Церкви канолической, прислаль намъ письма о томъ, что у васъ произвело инумъ и смятенія: то мы удивились твоему братству, какъ ты могъ молчать предъ нами о томъ, въ чемъ состолиъ этотъ соблазиъ, и не счелъ ва лучшее постараться, какъ можно скорье, увъдомить насъ объ этомъ посланіемъ твоего благочестія, дабы мы не могли солитьваться относительно справедливости совершившихся событый, Ибо мы получили просьбу отъ пресвитера Евтихія, который жалуется, что онъ, по обвинению епископа Евсевія, незаслуженно отлучень оть общенія; особенно же жалуется на то, что онъ, бывъ позванъ на судъ, присутствовалъ на немъ и не озрицался быть, да притомъ утверждаеть, что на самомъ судь онъ предложиль аппельяціонную просьбу, которая однакоже не была принята. Этимъ обстоятельствомъ онъ быль вынуждень выставить

въ городъ Константинополь протесты. Когда вышли у васъ такія двля, мы до сить порь не вивемъ, по какой справедливости онъ отлученъ отъ церковнаго общенія. Итакъ, обращая выманіе на это обвинение, мы хотимъ знать причину такого твоего поступка, равно какъ котивъ, чтобы все было доведено до нашего свъдънія; нбо мы, желая, чтобы суды надъ священниками Господа были здравые, но не узнавъ всахъ обстоительствъ, никакого не можемъ постановить опредъления въ ту или другую сторону, пока достовърно не узнаемъ обо всемъ, что произопыю. А посему, пусть твое братство извъстить насъ подробивнивни донесеніемъ чрезъ благонадежное, преннущественно же способное лице, о томъ, какая возникла у васъ новизна противъ древней въры, которая должна быть защищена самымъ строгиять разсужденисять. Ибо и церковное правило, и благоговъйная върв благочестивъйшаго императора обязывають насъ къ великому попечению о меръ христіансковть, да-бы пресъкци разномыслія, ненарушивого сохранить каеолическую въру, и возвративъ отъ заблужденія тахъ, которые заприцають неправильное, оградить нашимь авторитетомь тахъ, которыхъ въра была правая. И въ этомъ отношения не можеть представиться никакого затрудненія; потому что упоминутый пресвитерь признается въ собственной просьба, что онь готова исправиться, если въ немъ найдется что либо достойное укоримы. Ибо въ такихъ случалять, любениямий

брать, нужно особенно заботиться о томь, чтобы, безъ шума прекословій, и любовь сохранить и истину защитить. И поэтому, такъ какъ любовь твоя видить, что мы по необходимости озабочены такимъ предметомъ, то пусть она посиъшить объяснить намь, какъ можно полнъе и понве то, что надзежало сдвлать прежде, дабы жежду показаніями разныхъ сторонъ, мы не обманулись какимъ либо недоумъніемъ и дабы не питалось разномысліе, которое должно быть уничтожено въ самыхъ своихъ начаткахъ; потому что въ нашемъ сердцъ, по внушению Божественному. пребываеть то правию, чтобы постановленія досточтимыхъ отцевъ, утвержденныя свыше и относящіяся къ прочности въры, не нарушались чымъ либо неправильнымъ толкованіемъ. Богъ да сохранить тебя невредимымъ, возлюбленивищий братъ. – Дано 12 числа мая, въ консульство славнышихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва къ Оеодосію Дегусту.

Епископъ Левъ Осодоско Августу.

Какую защиту приготовить Господь своей Церкви въ въръ вашей кротости, это открывается даже изъ тъхъ писемъ, которыя вы прислам ко миъ; и мы радуемся, что въ васъ не только императорская, но и священиическая душа: по. 21

тому что, сверхъ наператорскихъ и публичныхъ заботъ, вы имъете благочестивайщее попечение о въръ христіанской, т. е. печетесь о томъ, дабы въ народъ Божіемъ не усиливались расколы, вли ереси, или какіе либо соблазны; ибо тогда только будеть въ отличномъ состояни и ваша . имперія, когда сохранится въ ней исповаданіе единаго Божества въ вачной и неизманной Тродцв. Что же касается до того возмущения, которое произопью въ церкви константинопольской и которое ногло такъ возбудить нашего брата и соепископа Флавіана, что онъ лишиль общеніл пресвитера Евтикія, то объ этомъ мы еще не могли съ очевидностію разузнать. Ибо упомянутый пресвитерь котя послаль чрезъ просьбу къ апостольской канедръ жалобу на свою скорбь, впрочемь онь только кратко увъдомиль о нъкорыхъ вещахъ, утверждая, что онъ, сохраняющий постановления никейскаго собора, напрасно обвиненъ въ разности въры. Записка же обвинителя его епископа Евсевія, списки которой прислаль къ намъ выше упомянутый пресвитеръ, никакой не заключаеть въ себъ очевидности обвиненія; и хотя онъ наводить на пресвитера вину въ ереси, а въ чемъ она состоитъ, ясно не выразилъ, тогда какъ и самъ епископъ исповъдуетъ, что онъ держится опредъленій никейскаго собора. Поэтому мы ни откуда не могли инисто узнать. А такъ какъ и разумъ въры и похвальное попечение вашего благочестія, вознаградыли заслуги въ этомъ

дъль: то необходимо уже не давать мъста какому либо подлогу. Но прежде надлежить извъстить насъ относительно того, въ чемъ должно обвинять его, дабы прилично судить о томъ, что хорошо дознано. Къ выше упомянутому же епископу я уже отправиль письмо, изъ котораго онъ можеть понять, какъ непрілтно мив то, что онъ до сихъ поръ молчить о случившемся, тогда какъ ему надлежало прежде всего позаботиться о томъ. чтобы донести намъ обо всемъ. Впрочемъ мы на-. дъемся, что онъ, хотя посль нашего увъщания; увъдомить насъ, такъ чтобы, приведни въ женость то, что досель кажется скрытымъ, можно было судить о томъ, что согласно съ учениемъ евангельскимъ и апостольскимъ. - Дано перваго числа мая, въ консульство славивнинить мужей Астерія и Протогена.

Посланіе Флавіана, архівнископа константинопольскаго, ко Льву, папь города стараго Рима, о заблужденіях в нечестиваго Евтихія.

Святьйшему и блаженныйшему отцу и сосыщеннику, Флавіанъ (желасть) о Господъ всякаго блага.

Нътъ ничего достопочтените для священияковъ, какъ благочестие и правильное проповъдание слова истины, что и самъ ты знаещь, возлюбденнъйши Богу. Ибо въ этомъ состоитъ вся нация

надежда на спасеніе и воздажніе объщанных благь. Поэтому мы должны дълать все и подвизаться за истинную въру, за изложенія (въры) и ученіе святыхъ отцевъ, такъ чтобы всегда и при всъхъ потрасенілкъ, оставалось все это цъльмъ и невредимымь. Итакъ, необходимо было намъ; когда мы увидъм въ настоящее время, какъ нарушается православная въра и возобновляются ереси Аполлинарія и Валентина монахомъ Евтихіємъ, не презирать этого, но для предостереженія народа, обнаружить это открыто. Ибо этотъ Евтихій, удерживая въ себъ скрытую бользнь развращеннаго ученія, злоупотребляя нашею кротостію, недобросовъстно и безстыдно началь распространять между многими собственное нечестіе, говоря, что прежде вочеловаченія нашего Спасителя Інсуса Христа, были два естества — божеское и человъческое, а послв ихъ соединенія въ Немъ, стало одно естество; онъ не знаетъ ни того, что говорить, ни того, что утверждаеть (1 Тим. 1, 7). Ибо единеніе двухъ; сошедшихся во Христъ естествъ, состоитъ не въ томъ, будто эти естества следись своими свойствами вместе, во едино, во въ томъ, что свойства естествъ пребываютъ совершенными во взаимномъ общеніи. Присовокупиль онь еще и другое нечестіе, утверждая, что тьло Господа, образовавшееся отъ Маріи, не есть нашего существа и не человъческаго состава; но хотя и называеть его человъческимъ, однакоже не признаеть его односущественнымъ ни нашимъ

тъламъ, на родинией Его по плоти. И это онъговориль, не смотря на то, что въ дъяніяхъ смятаго вселенскаго собора, бывшаго въ Ефесъ, прямо сказано въ посланіяхъ противъ нечестиваго Несторія такъ: «хотя соеденнянсь вивств различныя естества: но одинъ есть Христосъ, Сынъ-Божій, въ двухъ естествахъ; не такъ впроченъ, чтобы уничтожилось въ Немъ различіе естествъ по причина ихъ соединения, но лучше сказать, чрезъ неизреченное и непостижимое сочетание во едино божества и человъчества, для насъ одинъ сталь Господь Інсусь Христось». И это не неизвъстно твоей святости, такъ какъ ты вполив читаль двянія, бывшія въ Ефесь. Евтихій, сия-, тая ихъ за ничто, нимало не думаеть о томъ, что онъ подлежитъ наказанио, опредвленному на томъсвятомъ вселенскомъ соборъ, такъ какъ чрезъ его слова и выраженія многіе простайшіе въ въръвводятся въ заблуждение относительно сего предмета. Посему-то, когда онъ быль обвиненъ достойнъйшимъ уваженія Евсевісмъ, и посль того, какъ бывъ призванъ на соборъ, произнесъ собственными словами свойственное ему ученіе, мы осудили его, какъ чуждаго истинной въры, что покажуть вашей святости всь действія, какія постановлены нами противъ него и о которыхъ мы: выскажемь въ сихъ напихъ письмахъ. — Справедливымь считаю известить вась и о томъ, что тотъ же Евтихій, заслужившій справедлявое каноническое осуждение, который своими послудующими действіями должень бы загладить первыни совершеннымъ покалніемъ и многими слезами умилостивить Бога, а также и наше сердце, силно сокрушенное его паденемъ, облегчить истиналиъраскалніемъ, не только ничего этого не сдалаль, но даже покусился совсемъ возмутить нашу церковь, публично распространяя на наши будтобы несправедливости жалобы, исполненныя элорачія, н сверхъ сего принося моленія благочестивъйшему и христолюбивъйшему императору, также полныя высокомърія и дерзости, и такимъ образомъ поправъ всъ божественныя правила. Но когда план такимъ образомъ дъла, мы получили отъ вашей святости письма чрезъ достойнаго удивления нашего сочлена Пансофія, изъ которыхъ узнали, что тотъ же Евтихій отправиль къ вамь просьбы, исполненныя всякой лжи и коварства, утверждая, что онь во время суда предложные аппедационныя жалобы и на меня и на самый этоть свя-. той соборъ, призывая быть судією ваше свя-тыйшество, — чего никакъ не было нягь сдълано. Онъ солгаль и въ этомъ дъль, надъясь чрезъ. ложь привлечь къ себъ благосклопность вашу.--Итакъ, святваний отецъ, ты, который быль возмущенъ всвиъ твиъ, что поднято ниъ и произведено какъ противъ меня, такъ и противъ съвтышей Церкви, и что дълается теперь, —съ свойственного тебв правотою, двиствуй право, какъ этого требуеть священство, исполняя долгь собственный и общий, и правило святыхъ перквей.

## ИСТИНЫ ПОКАЗАНІЕ

#### L' Bonpochrinne o Hobone yarnie.

COTHERE

инока зиновія.

KAJANL.

HAL YHURROCHTETCHOR THROUPAGES.

4863.

Digitized by Google

animal man manuae con care a conseque

्र भवास्त्रज्ञे । सो प्रक्रांस्थाः । प्रश्नास्त्रक्षाः । १ क्षेत्रक्षाः । १ क्षेत्रक्षाः । १ क्षेत्रक्षाः । १ व्यक्तसम् । १ वर्षः । १ क्ष्रांस्थाः । १ वर्षः । १ १ वर्षः १ वर्षः । १ वर्षः ।

### ОТЬ ИЗДАТЕЛЕЙ.

Послъ Просвътителя преп. Іосифа волоцкаго; который обличаль раціоналистическую ересь жидовствующихъ, и послъ сочиненій преп. Максина Грека, который ревностно подвизался противъ напъва въ Россію западнаго вольномыслія и противъ русскаго неразуми въ въръ и въ жизни -послъ этихъ сочиненій самое видное мъсто, безспорно, занимаеть сочинение Зиновія «Истины показаніе». Зиновій быль ученикомъ преп. Максима н по заточенін святогорца сослань быль въ новгородскій Отенскій монастырь, въ которомъ подвизался до самой смерти своей (1568 г.). Въ новгородской области и особенно въ «великомъ господинъ» ея Новгородъ, бывшемъ въ тасныхъ сношеніяхъ съ западными странами, издавна бродели вольныя мысли относительно предметовъ веры. Дело начиналось съ недовольства мірянь духовенствомъ, съ недовольства новгородскаго духовенства московскими владыками, и кончалось образованіемъ сильныхъ и злыхъ ересей. Такъ линлись въ новгородской области ереси стригольниковъ въ XIV и жидовствующихъ въ XV въкъ. Ереси эти, особенно жидовствующихъ, напосили сильный вредь русской Церкви. «Аще кто и не

Digitized by Google

отступи въ жидовство, замъчаетъ преп. Госифъ, то мнози научинася отъ нихъ писанія божественная укаряти, и на торжищахъ и въ домъхъ о въръ любопръне творяху, и съмитие имяху. И толико бысть смущене въ христіянехъ, яковаже никогдаже быша, отнелиже солице благочестіа начатъ восияти въ русской землию (1). Это-то умственное смущеніе, произведенное еретиками въ новгородской области, развиваясь далъе подъвліяннять приходившихъ съ запада реформаціоннораціоналистическихъ идей, около половяны XVI въка въ тойже новгородской области произвело новую болье прежинхъ сильную раціонализмомъ ересь Осодосія Косаго, котораго облизаєть Зиновій въ своей кингъ.

Припомнить состояне просващения того времени, чтобы стать въ недоумание предъ появленіемъ такихъ ересей, какъ ересь Осодосія Косаго и современника его Бакшина. Возьмемъ хоть отзывъ Стоглава о приниманциять на себя священный санъ. Ставленики, говорится въ Стоглавъ, сграмотъ мало умъютъ, и святителемъ ихъ поставити— ино сопротивно священнымъ правиломъ, а не поставити — ино святыя церкви безъ пънія будутъ, а православные христіане учнутъ безъ покалнія умирати. . Да о томъ ихъ святители истазуютъ съ великимъ запрещенемъ, почему мало умъютъ грамотъ, и они отвътъ чинятъ: мы

Digitized by Google

де учимся у своихъ отцовъ или у своихъ мастеровъ, а неде намъ учитися негдъ; сколько отцынаши и мастеры умьють, потому и нась учать, А отцы ихъ и мастеры ихъ и сами лотомужъ: мало умъють и силы въ божественномъ писанів. не знають, а учитися имь негдь» (1). Если мыприпоменить всв указаніл Стоглава и преп. Максима на суевърія русскаго народа, на жалкое неразуміе въ въръ и жизни христіанской; если вспоменуь постановленія самаго Стоглава о крестномъ знаменіи, о сугубой альплуін, о брадобритін и пр., писанныя, по справединому отзыву отцевъ великаго московскаго собора 1667 года, «перазсудно; простотою и невъжествомъ»; если припомникънельныя подробности житія преп. Евфросина, писанцаго клирикомъ Василемъ и одобренияго визсть съ службого преподобному (вътомъже духв) къ церковному употребленію: то увидимъ крайнее измельчаніе мысли и потемньніе религіознаго смысла въ большинствъ русскаго народа, сильную: суевърную привязанность ко визшности, къ буквъ въ дълакъ въры. Въ такое-то темное время является ересь малообразованнаго Өеодосія Косаго, родомъ московскаго холопа, принявняго пострижение въ Кирилловомъ монастыръ. Чтобы понять видимую несообразность самаго злаго раціонализма Косаго съ общимъ строемъ религіознаго сознания русскаго народа, достаточно упомянуты

Digitized by Google

<u>: 3</u>

<sup>(\*)</sup> Гл. 25 стр. 126—121.

только о накоторыхъ пунктахъ его ученія. Косой отвергаль вса книги священнаго писанія крома Монсеевыхъ, священное преданіе, церковныя правила и отеческія писанія; отвергаль догматы о св. Тронца, о божества Інсуса Христа, о воплошенін, объ искупленін, отвергаль почитаніе святыхъ, мощей, иконъ, креста и постовъ, молитаці, все церковное богослуженіе и священство; жизнью своей Косой проповадываль такое пренебреженіе ко всякимъ уставамъ, такое извращеніе общечеловаческихъ нравственныхъ понятій, что трудно было рашить, вароваль ли онъ въ Бога; а Зиновій изъ его дайствій прямо выводиль заключеніе, что онъ не варить даже въ Бога.

Какимъ образомъ могло возникнутъ на Руси учение Косаго при извъстномъ намъ направления религозныхъ понятій русскаго народа? Очевидная несообразность его, равно какъ и ереси жидовствующихъ и Бакшина, съ состояніемъ просвъщенія русскихъ того времени, съ привязанностью ихъ ко визшности въ дълъ въры, а также нъкоторые историческіе намеки давали поводъ производить эти ереси съ запада, отъ раціонализма напр. социніанъ и вообще реформаторовъ римской церкви (1). Такое заключеніе исторически върно, хотя къ нему подходять не безъ натяжекъ. Но въ изслъдованіяхъ объ иноземномъ происхож-

13, rn. 511, to

<sup>(\*)</sup> См. Ист. ерес. и раск. Руднева и стат. о ерес. Баки. и Кос. въ Труд. кісв. акад. 1862. мартъ, іюмь и сентабрь.

деніи этихъ ересей весьма мало обрапцается внісманія на тв стороны религіозно-правственной жизни русскаго народа, которыя дозволяли приниваться къ нему раціонализму. Причиной этого служить недостаточное знакомство съ памятниками тогдашней письменности и недостатокъ самихъ современныхъ памятниковъ. О существования и ученін этихъ ересей свидътельствуютъ большею частно оффиціальные документы, по которынть трудно изучать ихъ во всекъ подробностяхъ и основаніяхъ, и сочиненія православныхъ писателей, часто не лично знакомыхъ съ еретиками, писавшихъ по слухамъ, по догадкамъ. Изложенія ересей, ихъ основныхъ причинъ и побужденій, яхъ. успъха и пр. со стороны самихъ еретиковъ мы. почти вовсе не имъемъ. За недостаткомъ показаній самихъ еретиковъ для основательнаго вэученія ихъ ересей необходимо по крайней мърв. самое подробное знакомство съ литературой того времени, самый широкій взглядъ на совокунность передовыхъ вопросовъ и вообще историческаго направленія въ то время. Такъ напр. раціоналистическое ученіе Косаго о священства и о монастыряхъ, легко объяснимое изъ западнаго реціонализма, было плодомъ желанія низшихъ, униженныхъ, бъдныхъ, притесненныхъ, выйти изъ подь гнетущаго подчиненія высшимь, сильныйть, богатымъ. И Георгій Скрипица и Максимъ Грекъ возставали противъ подавляющаго вліянія высилаго духовенства и чрезмърнаго богатства монастырей, и даже обвиняемы были какъ преступники церковные и еретики. Но она остались строгоправославными, потому что возставали только противъ влоупотребленія правомъ; тогда какъ еретики, выходя изъ тъхъ же побужденій, не захотым отличить элоупотребления правами отъ сущности правъ и отвергли самыя права. И Максимъ Грекъ возмущался бездупнымъ мертво-обрадовымь направлениемь въ русскомъ народъ, доказываль даже къвеликому соблазну русскихъ, что мертвое выполнение церковныхъ обрядовъ, постовъ н пр. безъ истинно-нравственныхъ христіанскихъ дъйствій, не принесеть никакой пользы; но онъ быль вполив православный и истинно благочестивый мужъ. Между темъ Косой, возмущаясь темъ же самымъ вившинить направлениемъ религіозной дългельности, не умъль остановиться, гдв сльдовало, и пришель къ раціоналистическому отверженю всей церковно-религіозной вивлиности. Такнуъ образомъ подробное знакомство съ тогдашней письменностью, изученіе самыхъ видныхъ вопросовъ, обобщение жизненныхъ явленій того времени, сдълаеть понятнымъ появление такихъ ересей, какъ Косаго, въ нашей Церкви и избавить нась отъ излишнихъ, произвольныхъ догадокъ о путать, какими онъ переходили къ намъ съ за-

Сочиненіе Зиновія весьма достойно изданія: оно знакомить насъ съ ересью Косаго и съмивніями другихъ, бывшими тогда въ ходу, и кромъ

того составляеть прекрасный памятникь нашего отечественнаго богословія. Сочиненіе Зиновія отличается общирными свъдънілми, особенно по части богословской, и глубокими соображениями здравой христіанской философія; изложеніе взя-таго въ разсмотръніе предмета у него необыкно-венно просто и общедоступно, только по мъстамъ нъсколько растянуто. По сходству ереси жидов-ствующихъ съ ересью Косаго, Зиновій часто разсуждаеть о такъ самыхъ предметахъ, о которыхъ говорить преп. Іосифъ въ своемъ Просвътитель. Но книга Зиновія выше Просвътителя по своему достоинству; въ ней болве самостоятельности въ разсужденіяхъ, соображенія болье глубокія и отчетливыя. Изъ бесьдъ крылошань съ Зиновіемъ можно замътить, что современники уважали его за ученость; изъ нъкоторыхъ замъчаний нослъдую-щаго времени можно видъть, что книга Зиновія пользовалась заслуженным уваженіемь. Въ борьбъ сь западнымь вольномыслемь наши последующе богословы пользовались сочинения Зиновія. Съ этой цълью одна бесъда его о поклонени иконамъ напечатана была въ сборникъ въ Москвъ 1642 г.; такъ въ сборникъ казанской академи-ческой библютеки № 606 есть «слово обличительное на ересь новыхъ развратниковъ православ-пыя христіянскія въры, Лютера, глаголю, и Калвина и на Феодосія чернца рекомаго Косаго ж еретика, списано же сіе слово инокомъ Зиновіємъ боголюбезныйшимь Отин пустыни»: въ немъ довольно неудачно мизнія Косаго принисываются Лютеру и Кальвину, и опровергаются также, какъ у Зиновія. И во всякое время (не исключая и настоящаго), когда въ обществъ обращаются матеріалистическія и раціоналистическія иден, книга Зиновія можеть быть прочитана съ большово пользою: основные догматы въры она утверждаеть на незыблемыхъ основаніяхъ, права Церкви и духовенства, истинное значеніе церковныхъ уставовъ и законоположеній подкрышляєть и объясняеть здравыми и убъдительными разсужденями.

Сочиненіе Зиновія раздвляется на 56 главъ и кром'в того на 10 пришествій крылошанъ или бесъдь; каждое пришествіе содержить въ себъ изсколько главъ. Мы удержимъ въ своемъ изданін то и другое раздъленіе. Для настолицаго изданія сочиненія Зиновія мы имъемъ двъ рукописи: одну — московской академической библіотеки № 61, писанную въ первой половинъ XVII в. скорописью (1), и другую — казанской академической, бывшей соловецкой, библіотеки № 605, писанную скорописью около половины того же въка (2).

<sup>(\*)</sup> Въ этой рукописи после оглавления сделамо заигечание, что автограоъ сочинения Зановія взять въ Москву нарко Василько Навновичу, а по листамъ сделана слідующая подпись сліта Зрог далъ въ домъ живоначальные Тронцы въ Сергієвъ монастырь смо имиту нелерь старецъ Симонъ Азарыннъ вовіни неотченнено никону». Автограоъ см. у Толстаго. III. № 64.

<sup>(2)</sup> Подпись по листанъ этой рукописи: «сія инига соловецкаго монастыря соборнаго старца Иринарка Тарбъева пелейная. По спер-

Последняя рукопись — неполная: въ ней после слова Василія великаго въ осьмомъ пришествін все опущено. Поэтому мы будемъ издавать сочинение Зиновія по рукописи московской академін, сличая, гдв нужно, съ рукописью казанской академии. Что касается до подлинной ореографін сочиненія, то мы, къ сожальнію, должны ограничиться только заявленіемъ желянія Зиновія о соблюденія ел. Зиновій посль оглавленія своей книги натисаль: «нже аще волить кто коел ради потребы преписати что отъ книжицъ сихъ: молю не премъняти простыхъ ръчей на краснъйшая пословицы и точки и запятыя; но тако претисовати, якоже лежать рвчи здв и точки и запятыя (1). Ащели же учненть премъняти, ты добрый мудрый писарю, пословицы и точки и запятыя: будуть убо книжицы сія ниже твоя, ниже предположившаго ихъ; и твоя бо краснъйшая пословицы изгибнуть въ грубыхъ пословицахъ, и грубыя твоимъ мудрованіемъ смятутся, и будуть кинжицы внъ истины. Того ради молю тя преписовати тако, якоже лежать речи и точки и запя-

ти мосй взяти въ книгохранительную соловенкую казну, прочитающимъ въ пользу въдавати и мени граничаго во святыхъ ванихъ модитвахъ поминати. Подписалъ своею бренною граховодимою руков ван найл въ 🗸 домъ.

<sup>(\*)</sup> Въ рукописи московской академія—тольно, и потоить заивчаніе другаго: «и о семъ писано въ самой кинги Зимовлевы для того что взата его внига его рука, и та его внига взата къ Моских нарко Весилью Ивановичу всеа руски».

тыя, да будуть не виз истины книжицы сим. Такъ высоко нанилась въ то время подвиняя ореографія (въ общирномъ смысль), — и это голось замбчательно умнаго человака. Но напирукописи писаны не съ автографа: «сіе надписаніе, говорится далее, лежить въ самой сея книги творца, —его руки писма вея книга, — старца Зиновія монастыря Отин пустыни въ великонъ Новіграда. А сія книга спись не съ его руки; потому знатно, что точки и запятыя во многихъ мвстехъ стоять не по лапотаю. Поетому въ издани сочиненія Зиновія мы буденъ держиться нынашней ореографіи и сохранить только особенности языка.

HERE ELECTIVE CONTROL CONTROL

enterplace of the contribution of the contribu

 ्राता स्थापन व्यवस्था स्थापन में व्यवस्था स्थापन स्थापन स्थापन

ernaa kantoo ja -- inkair koolan konemint enna koolan kantoo ja masta koolan koolan ja kantoo en

Иже аще волить прочитати случнуюся намъ бесьду, яже гисана въ книжицяхъ сихъ: не буди ему неприлъжно прочетщу и осудити лисаниза здъ; но да прочтетъ вся и до конца и разсмотривъ въ нихъ прилъжно, тогда да отдасть (9 подобающая лежащемъ въ нихъ. Не о красотъ бо слова бъ чтимое, но о истина показание; ниже о побъдъ подвить бываемое, но разсужение есть подобающимъ достойное. И иже аще по лапота произведеся слово, Богови есть благодать; аще ли педостаточно обрящется въ немъ, отпущение грубыти буди. Къ удобизненому же знаменія обрътенію (<sup>2</sup>) евангельскимъ и апостольскимъ и пророческимъ и Василіевымъ словесемъ, знаменіе отъ краевъ строкъ на болышить поли запятые; во прочихь же словесехъ знамение отъ красвъ строкъ на заднемъ (\*) поли запятые. Прежде же предложити числомъ иже въ нихъ сущихъ главъ добро быти непицевахъ, яже суть сіл.

<sup>(\*) № 605:</sup> разснотрявъ прилъжно въ нихъ, оддесть.

<sup>(2) № 605:</sup> обрътению внаша.

<sup>(6)</sup>  $N^0$  605: на малоиъ.—Въ рукописи московской академи это знамене [1] или указине цитованныхъ мёстъ во вску случнихъ поставлено [1] на большонъ полъ, а въ рукописи  $N^0$  605 вовсе изтъ его; въ нашенъ надания поставлены обыкновенные вносиме знаме ( $\alpha$  »).

Сказаніе главам в беспов иже писанным здъ сущимь (1).

Разсмотръніе о ученін, еже аще ново когда будеть, аще по Бозъ есть, или ивсть отъ Бога, и аще и еще остало есть мъсто когда быти новому учению.

Разсмотрание о учители (\*) новаго учени, кто и откуду есть, и что исправление въ жительства его, и апце имать въ себа истину.

г Разсмотръніе, аще подобаеть учителемъ Ко-... сого именовати или прінмати ученіе его.

Испытаніе, кая ученія Косой учить.

Å

 Отвъщаніе о немощьствін върованія и о сає мобытномъ мудрованін.

Разсмотраніе о еже камо нудимо человачество самоновелительна и нравообычна (\*) службы сотворати.

<sup>(\*)</sup> Вст слова, писинная из рукописахъ инноварью, из нашента надмии печатаются курсиногъ.—Вибето этихъ словъ из № 606 слъдукопрія: «Главы. Истаны показаніе из вопросинимих о новоих учения прерочно паки вопросинимих о правоих мудровній, и о двою 
заповідя, второй и первой, иже на богописанныхъ сирижалехъ, и 
о боместичній славъ, иже из кимат Бытія, и иже из ней о проображения градущикъ, и о апостольскихъ глаголехъ пікихъ, и овравданіяхъ, име христіянство жинть, и о человіческовъ предавія, 
еще писа Василей Кесарія, и о адравтій віріх и благочестнитй славіз, име из постинкъ его, и о мнихъ свидініяхъ, име из христіянстив. Глава А. Неписаміє чисов Вальсківь.

<sup>(2)</sup> Nº 605: cme o yuntem.

<sup>(\*)</sup> N° 605: speeces oferne.

Разсмотраніе о сущихь, аще самобытна суть 3 или сотворена, и аще познавается отъ сихъ, иже сими владвяй есть, и о еже аще присносущенъ есть владвяй сими, или аще инако како.

Разсмотръніе (1), аще нже владъяй сущими по- и добно быти ему живу и о нже сущимъ живому пролысленику аще подобно ко присносущиму ему естеству како Слово и Духъ (2).

Разсмотраніе по святьй бытейстьй книза, аще опревачный (\*) Богь въ единствъ есть, рекше единъ (\*) токмо самъ (\*) и не имъя никогоже соприсносущны или нъкако сія, во мноза же ли или вмаль.

О изъявленіи въ богодухновенномъ писанія святыл бытейскіл книги, яко суть накіл съприсносущи Богу, и сприснены ему суща, и равномощны ему.

Разсмотраніе по святай бытійстай книза, къ «и кому рече Богь: сътворимъ человака по образу нашему и по подобио.

Разсуженіе по богодухновенному писанію, ка- ы ко человъкъ по образу Божію и по подобію, и о различіи человъка отъ прочихъ животныхъ, и

<sup>(\*)</sup>  $N^\circ$  605: Разсмотряніе, яко Бога жива есть, сего ради на Боза Слово и Духа; якоже Бога истинента безсмертента, таможе Слово его и Духа его нетлинента и безсмертента.

<sup>(2)</sup> Ha nort: nepro(strend).

<sup>(1)</sup> N° 605: yearmers.

<sup>(\*)</sup> После этого слова въ рукописи следують неунествая адъсь слова: «нъ нему и видить великую ону чюдотвориую внону великаго чюдотворца Николью; потоить; «и не шеда»...

» еже въ животныхъ глаголево едниъ человъкъ есть.

П О изъявленіи въ богодухновенномъ писаніи, къ намъ же рече Богъ: сотворивъ человака по образу нашему и по подобію, и аще имать накій разумъ таковый глаголь Божій.

ді Разсмотръніе о заповъди иже въ Второзаконін, еже: сльши, изранлю, Господь Богъ твой Господь единъ есть, аще едино лице именуеть, при аще изкако назнаменуеть и не едино лице.

е Разсмотраніе въ святай бытійстай книза, како пріемлемо божественное, и о еже положи покрывало Монсей пророкъ на лицы своемъ (').

О изъявленіи свътльйшемь, иже во святьй бытійстьй книзъ, божественныя славы истивнъ, и о еже како пріемлется явленіе Божіе къ Авраму великому, иже въ полудни, внегда и вита Господь въ кущи его.

Разсмотръніе въ святьй бытействи книзъ, богословному въ ней писанію, внегда отхожа же Господь отъ Авраама и уклонися къ Содомъ лицъ, " о еже како тамо о Божіи славъ пріемлется.

м О Божін славъ, въ богодухновенномъ (\*) писанін изъявляемъ при Авраамъ велицъмъ, внегда повелънъ вознесе на всеплодіе Богови съна своего Исаака.

М Паки о слава Божества, изъявляема въ свя-

<sup>(\*)</sup>  $N^{\circ}$  605 : показаніе, яко въ веткомъ закомѣ вызова есть Тровца тонць, вже высекь есть Сымъ Бокій, яко Богъ истановъ есть.

<sup>(2)</sup> Nº 605: 35 Gorocamentura ayranoneumoura.

тъй бытейстъй книзъ и о еже како проразумъвается, еже видъ Ілковъ лъствицу, и Господь въсклинищеся на ней, и о еже нощио мужъ борайся съ Ілковомъ, кого показуетъ бътти святое писаніе.

О божественный славы, и еще вы богодухновенномы писании свытло изываленный, Моисею пророку при купины иже вы Хоривы, и о еже вы показании славы Божества на горы Моисею, егди и лице его просвытися.

О пришествін второмъ тъхъ же крылошанъ (\*). - Разсуженіе о еже аще (\*) Монсеову закону и ба: нынъ напредь идущу, или имать престати когда, и о еже како нынъ имать о немъ, и аще развъствить отъ свангеля.

О третьемъ пришествін крылошанъ (\*).

Разсмотръніе о словеси, иже въ Дълнінхъ Пе- къ тромъ верховнымъ апостоломъ реченномъ, еже: яко и Господа и Христа сътворилъ есть Богъ сего Інсуса, егоже вы расплсте, и о словеси, реченномъ апостоломъ Павломъ, еже: и единъ есть ходатай Богу и человъкомъ человъкъ Інсусъ Христосъ, и о еже како пріемлютъ апостоли Господа глаголати Інсуса Христа (4) и человъка въ своихъписаніяхъ.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> N° 605: **EPSLEOGRAPS**—arbys.

<sup>(2)</sup> Nº 605: auge и еще,

<sup>(</sup>в) Эти слова опущены въ объякъ руковисякъ.

<sup>(4) № 605:</sup> и Христа.

Зинов.

Паки тъхъ же крылошанъ принцествіе четвертое (¹).

П Разсмотръніе въ святьй бытейстьй книзь о словеси, Богомъ реченномъ (3), еже: сотворимъ человъка по образу нациму и по подобно, како примъмется, и о еже повнегда обетщати образу и падшу сокрупштися, како поновляется и на подобіе возводится, и созиданіе Адама и Еввы, и о еже аще что Богъ сотворяеть, како непицуется, и о еже аще вся (3) въсть Богъ будущая преже даже не быти ниъ, и о еже колика честно непицевати есть человъка.

Разсмотръніе въ богодухновенномъ писанін о пришествін двою ангелу въ Содомъ, како пріемлется, и о еже егда святость надстаеть нечистотв, како имать, и аще можеть претерпъти нечистота идъже нашедши святости, и о еже призва Господь Богъ Адама, како имать.

ме Разсмотръніе въ святьй бытействи книзь о еже вита Господь Богь со двема въ купци Авраамли, чесо ради и како пріємлется сіє, и Саррино просмъяне еда аще повреди благодать.

К5 Разсмотраніе въ святай бытействи книза о еже явися Монсею ангель Господень изъкупивы во пламени огнена, како пріемлется, и о завата.

<sup>(\*)</sup> Въ руковиси: «третіе»; также и въ № 605: «о тъхъ же въми крыдоминскъ, приместни въъ третьенъ» и такъ далее въ огладени до самаго послъднито приместни, поторое называется деватыкъ, а не десятымъ; потому что выше заибчамие о третьенъ приместни было спущено.

<sup>(2)</sup> Nº 605: Goronyapennous.

<sup>(\*)</sup> N°: 605: еда не вся. .

еже завъща Господъ Монсею послъди написания законнаго, и кій той есть завътъ

Разсмотръніе во святьй бытейства книзь о 43 завътехъ Божінхъ, и о еже иже со Іяковомъ боряшеся мужъ до заутрія и отнеможе, что есть сіе и како о семъ прісмлется.

О пятомъ тахъже крылошанъ пришествия. 😋 🚣

Разсмотръніе о словесехъ пророческихъ: Да- км вида и Соломона и Іеремія, о еже: идоли язычестій сребро и злато, дъла рукъ человъческихъ, и о еже что есть идоль и еже что иконы (1), како о сихъ пріемлется, о иже въ Царствінхъ и по Соломону и поримонъ (2).

Разсмотраніе, еже во святьй бытействи кни-козв о заповади, Богомъ писанной, иже на скрыжалехъ второй, глаголющей: да не будуть теба бози иніи, и иже: не сотвори себа кумира, на всякаго обличія, и прочая яже глаголеть въ ней.

О писстомъ приписствін тахъ же крылошанъ (7. — Разсмотраніе о хвалахъ и почитанінхъ отшед— л шихъ жизни сел отъ Авраама великаго и доднесь, иже Богови работавшихъ, како прісмлется.

Разсмотръніе о созиданіи многимъ церкванъ, ... и о иже подагаемымь въ нихъ мощемъ и пъваемымъ въ нихъ и молитвуемымъ, како пріемлется. ...

Разсмотръніе о словеси пророчестамъ, еже Аб

<sup>(°)</sup> N° 605; и о вномихъ, что есть.

<sup>(1)</sup> no lepenin?

<sup>(\*)</sup> N° 605: xpalaomana—schra.

глаголеть, яко живін помощи оть мертныхъ взыв скують, что есть и како пріємлется.

П Разсмотръние о начертании образовъ отшедшихъ жизни сел, иже Богови работавшихъ, нже жо велико почитаеми (1).

Разсмотрвніе, аще едино и тоже учить и Косой, еже поучаеть Антоней великій и Никифорь патріярхъ о тълесехъ мученикъ Христовыхъ и послужившихъ Христу во маниествъ и въ епископствъ, или нико како, и о погребенихъ.

Разсмотръще о возбраненіи поклоненія, по Петрову ученію, нже въ Дъяніихъ Корнилію сотнику, и по ангелову ученію, еже во Апокалипси Іоанну Богослову.

О седьмомъ пришествіи крылошань.

Разсмотръніе о Христовъ крестъ, како убо аще пріятень есть Богови крестъ Христовъ нан аще ни, и о почитаніи его, како имать, и о еже почитающін Христовъ крестъ како пріємлются Боговя Отпу Інсусъ Христову.

О пришествій осьмомъ тъхъ же крылошанъ. Разсмотръніе о словеси великаго Василія, еже въ постныхъ глаголеть: «прельстиль есть насъ злъйшій обычай и великимъ злымъ вина намъ бысть развращенное человъческое преданіе», что убо есть человъческое преданіе и о коемъ преданіи глаголеть се, и въ коихъ Василіе самъ показуеть человъческое преданіе.

<sup>(°) № 605:</sup> причитаеми.

Великаго Василія о здравъй въръ и благоче- ин стивой славъ пріятно въ показаніе Косого чади, имже пріемлють себъ Василія на оправданіе.

Предисловіе великаго Василія иже отъ негодособранным Господним запов'ядем, лежацівить да разстянить въ Евангелін и Апостоль.

Вмалъ отвъщание и отъ великаго Васили еже (\*) м о собрании Господнихъ заповъдей.

О изложенных уставовъ правиломъ къ Го- ма споднимъ заповъдемъ великато Василия.

Васили великаго преданіе и уставъ въ Го- мк споднихъ заповъдехъ, по отеческимъ правилость.

О девятомъ пришествіи крылошань (3).

Разсмотраніе о правилохъ седмьдесятихъ вели- му каго Василія, съ постными его правилы аще изсть согласны (3).

Разсмотръніе о правилахъ церковныхъ, аще ма Василій нарищаетъ ихъ человъческая преданія, или суть Господня заповъдн (\*).

Разсмотръніе о еже кал бысть вина минхомъ ме поставляти монастыри, о пріемлющихъ довольну любовь, аще имуть упованіе въчныл жизни.

Разсмотраніе о миншеских отцах русских, ма пріемпих любовь приносливих ка наиз села и домы и ины виды недвижимыя монастыремъ и

<sup>(°) № 605:</sup> предпреченнями отнічний выше великого Васнаів.

<sup>(1)</sup> Caona str saste MSS N° 606.

<sup>(5)</sup> N° 605: auge micts corractes—ubrs. •

<sup>(\*)</sup> Въ № 606 эта глава опущена; потому далее счета главъ идетъ единицею меньше, и насчитывается тольно 85 главъ.

крамомъ священнымъ и вручаемыхъ ('), и коею силого знаменоносцы быша, и како познавается иже преподобнемъ сподобляяйся дарованию знамения.

О десятомъ пришествін такъ же мужей.

мз Разсмотръніе о клятвъ седьмаго собора гипе-" мылъ книгамъ послъжде вселенскаго собора (\*).

ми Разсмотраніе о иже на едино колано покло-

Разсмотръніе о духовныхъ пъснехъ насе въ

н Разсмотрвніе о сподобляющихся къ ввчной " муцв.

на Размотръніе о словеси иже во изображеніи святыя въры, еже: «воплющиася отъ Духа свята», и прочав.

нь Въ немь же разсмотръне о словеси, еже: си " въ Духа святаго».

нг Въ немъ же разсмотртние о словеси, еже: «жду " воскресенія мертвымъх.

Разсмотръніе о воситьванін Господскія молитвы во святыхъ тайнахъ

 не : Разсмотръніе о начертанін Бога иже во образъ Давидовъ и Інсуса съдяща на крестъ всеоружна, како пріемлется.

Разсмотръніе о шестомъ вселенскомъ соборъ, аще имать кое сопротивленіе къ неокесарійскому собору.

<sup>(°) № 605:</sup> священных поручаемых».

<sup>(3)</sup> Nº 605: cero cocopa.

<sup>(3)</sup> Nº 605: BE CRATMEN.

# истины показанів

RE BOUPOCHBUIMME O HOBOME YPEHIM M UPEPOTHO HARU RE BOUPOCHBUIMME O UPABOME MYAPOBAHIM, M O ABONO SAUOBBAU, BTOPOÙ H UEPBOÙ, HARE HA BO-FOUHCAHHLINE CRPHRAIENE, H O BORECTBEHHRÙ CIABB, HARE BE RHUSE BLITIA, H HARE BE HEÙ O UPOOBPARHIM FPAAVIUMBE, H O AUOCTOLECRUNE FLAFO-JENE HERUNE, H O OUPABAAHIMEE, ARE NPUCTIANCTBO MMATE, H O PEIOBETECKOME UPRAAHIMEERE URCA BACULIE RECAPIN, H O SAPABEÙ BEPE M O BIAFOTECTHERE CJABE, HARE BE UCCTHEINE EFO, M Q HHENNE CREATELHINE, NEE BO NPUCTIANCTBE (1).

Пріндопіа въ монастырь, идѣже живяхъ, тріс мужи, и два въ нихъ мниха и единъ мірянинъ, иже обрѣтше мя въ церкви святыхъ тріехъ святителей (а). И въ конецъ пънія приступиние ко мнѣ единъ отъ нихъ, иже и прежде пришедый,

<sup>(\*) № 605: «</sup>Сіл книга счинена подмитомъ и трудами и ідностр черморизца киръ Зиновія, житіе виуща въ россійстьй асили, славняго и великаго Новаграда въ монастыръ зовомомъ Отия пустыма, ученика быниаго старца Максима Грека, на новоявляннуюся оресь Осодосія Косого и ученикъ его, послідующихъ тому же его злому учению, кивъ бысть въ літо отъ созданія міра /дъ. Истина показаніс. . . . .

<sup>(2) № 605:</sup> во святьй перкви святыхъ великихъ тріскъ святителей, Василія Великаго, Григорія Богослова, Іонина Злагоустаго.

сотвори молитву, глаголя: «Господи Інсусе Хри-сте, Съще Божій, помилуй насъ», и мить отвъщавшу имъ: «аминь», и, якоже обычай есть, поклоненіе сотворшимъ, вопросихъ ихъ: «кто и откуду суть»? Они же ръща: «крылошане есмы Спасова монастыря» (7). Вопросихъ же именъ ихъ, како нарицаются, и оба мника повъдастася, единь ею нарицается Герасимъ, иже преже принде, вторый нарицается Аоонасіе; міряниять же повъда себе Осодоромъ зовома, иконописецъ художествомъ. Абіе же три метанія сотвори Герасимъ ко мить, моля съ заклинаніемъ, глаголя: «Бога ради не отрини отъ себе, ни скрый пользы, рцы, како спастися». Миз же о семь удивльнуся, и рахъ къ нимъ: «повъдаете себе, яко крълющане есте; убо присно прочитаете писанія священная, повъдующая всякому хотящему спастися» (3). Они же рвша: «книги писаны закрыто». Рахъ же къ нють: «открыто убо зъло божественное евангеліе и отеческая словеса, и всякому хотящему готово разумъти есть». Они же отвъщаща: «просвъщеннымъ убо открыто писаніе, непросвъщенным же и зъво закрыто». Рахъ же и паки имъ: «яко всякому и неучену сущу кому книгамъ удобъ разумно божественное евангеліе и отеческая словеса». Они же глаголаща: «есть нынъ ученіе, н мнози похваляють нынъшнее учене, понеже от-

<sup>(4) № 605:</sup> Спасова монастыря отъ Старыя Русм.

<sup>(2) № 605:</sup> повъдующая, како спастися котящему.

крыто, а отеческое ученіе закрыто и того ради отеческое ученіе прочитати не полежно; глиголеть же ныизышнее ученіе, яко во отеческом ученім есть и человъческая преданія, Василіе же великій въ своей книзъ возбраняетъ послъдовати человъческому преданію; молимся, ріцы намъ ты истяну, а не отрини насъ Бога ради». Отвыщахъ имъ (): «отеческое ученіе въль добръ, н Василія великаго (<sup>2</sup>) лостническую книгу знаю; нынтыпниго же ученія, егоже глаголете, не въмъ, ниже сланихъ его». Они же прилеживе моляху мя, глаголюще: «Бога ради скажи намъ истину, пънтышнее учение како ты минши, есть ли божественно или отъ Бога (\*); добро бо нынышие учение, помеже возбраняеть последовати человъческимъ преданісмъ, послъдовати же учить (4) писанію, столповыть кимгамъ; Бога ради скажи намъ истину». Азъ же о семъ новомъ и необътчномъ вопропления ихъ вомнозв удивленін бывъ, отвыцавь рекохъниъ: «сіл же вы глаголете, нъсть моея мъры, но церковное дъло есть се». Они же (\*) неослабно принужаху мя о семь. Азъ же не возмогохъ отрепнися имъ сего ради, понеже Божіе имя, якоже прилучися (\*), преступити просто (\*) нъсть безъ бъды Сего ра-

<sup>(°)</sup> отвішава же рекоха ка имга.

<sup>(2)</sup> n forcerbemaro Bacuzia.

<sup>(\*)</sup> H ors Bora M.

<sup>(4)</sup> DOBELTHACTS.

<sup>(\*)</sup> OHR 200 H DAGE.

<sup>(6) № 605:</sup> жоже прилучися,—просто,—изга этиха сыйз.

ди обыщахся имъ по объдъ синтися съ ними на разсмотръніе вопроценія ихъ.

Разсмотръніе о угенін, емсе аще ново когда будеть, аще по Бозъ есть, или нъсть от Бога, и аще и еще остало есть мъсто когда быти новому угеню. Глава ъ

По объдъ же спиедпися на мъстъ монастырю внышнаго двора, и рекохъ къ иниъ: «церковная словеса въ соборъ бесъдовати и священия священствующимь подобно есть; намъ же съ послушающими быти льно есть. Повельваеми же аще глаголати кая, отрицатися праведно не мию. Егда бо отъ старъйшихъ повельніе, не точно достоинства ихъ ради, но и совъсти ради послушати ихъ есть. Егда же равными намъ или меньшими повелъваеми есмът, заповъди ради Господил и со-103а любве послушати праведно есте. Сего убо закона преступити не возмогые, и мы принужающимъ насъ повинутися судивше. Понеже пришедше къ намь, зъло належите принужающе насъ, разсмотривше подати вамъ разумъ, аще достопріятно бывающее ученіе нынь. Таковая убо не наша есть начати (') якоже преже рахъ, но јерейская и архіерейская; обаче вездв преподобно есть послушаніе. Інсусовать работь иго наложено есть AKO GLATO; TEMENE AKO HOCATIPE ECONA GENTOE HITO

<sup>(\*)</sup> **есть творить**.

вко о учени семъ явлышемся нынъ, не враждово, ниже любопрепирательствомъ, ни у премудреніемъ, ни мудростио, ниже коварствомъ конмъ, но въ простотъ отъ чиста сердца; точію единою истиново пекущеся, а не премудрыми словесы красящеся, паче же грубою бесъдою братолюбить восприменть разсмотръти ученіе нынъ являющееся, и разумьемъ; каково и кое есть то; аще отъ Бога есть и божественно ученіе оно, еже нынъ являющееся». !

Взысканіе, аще и еще остало есть лив-

«Да скажеть же ся преже намь вашею братскою любовно, како именчется учене иже нынь бываемое (2), его же разсмотръти синдохомся и разумъти е, аще отъ Бога бываемо или божественно есть». И рече Оеодоръ иконникъ: «лв. шееся учене нынъ именчемое новое, егоже разсмотрити придохомъ и разумъти его, каково есть, понеже мнозъми похваляемо и приемлемо (3), и любимо отъ многихъ, и познаваемо, яко истинно есть новое учене, и глаголють: никтоже отъ прежнихъ учителей тако истину позна, и не бысть иного учения такова преже, якоже новое учене, нынъ явлышееся въ лътъ отъ создания за мъ и шестъ-десятномъ».

J. Y. W.

<sup>(\*)</sup> Слова эти внесены въ текстъ мув N° 605.

<sup>(\*)</sup> ное учение манъ бываеное.

<sup>(\*)</sup> и прісилено невоє ученів.

Яко аще новое учение будеть, сопротивление есть Богу и нечестие в.).

Азъже отвъщавъ рекохъ кънымь: «повъдаете намь, яко учене нынъшнее новое именуется. Аще же новое учение есть ныитышнее, егоже разсмотрати сищостеся и разумати его, кое есть, (2) даще отъ Бога то ученіе, есть: понеже (3) именовасте учение се новымъ, и все показасте, кое есть ученіе се, и насть потребы намноза разсмотряти его. Отъ нареченія бо единаго сіе ученіе познаваемо есть: за еже именовати его новымъ ученісять, откровенно показуеть въ немъ являемое беззаконіе и великое нечестіе къ Богу. Занеже бо апостоль такова древле проклять глаголя: н аще и ангель съ небеси благовъстить вамъ паче еже пріясте, анаоема да будеть (\*). Учаше же апостоль не дивитися таковой прелести: не чюдно, и самъ бо, рече, сатана преобразуется въ ангела свътла; не веліе убо, аще и служителіе его преобразуются яко служители правды (4). И пророкъ преже многа леть о семъ беседова, глаголя: мужь безумень не познаеть и неразумивь не разумъеть сихъ, егда прозябониа гръциницы яко

<sup>(\*)</sup> Слова эти внесены въ тепстъ изъ № 605.

<sup>(2)</sup> Начисления отделова, на которые разделяются гланы, въ № 605 ибтъ, но вы сохраниять его въ слоемъ надмин.—Здесь указанняя словомъ начинется отделъ первый и все предыдущее составляетъ наябы вступлене.

<sup>(\*)</sup> Fas. 1, 8 = 9.

<sup>(4) 2</sup> Rop. 11, 14 m 15.

трава, и проинкоша вси дълающен беззаконіе (°). Что убо не научить ли насъ пророкъ, понеже неразумный не разумъеть и мужъ безумный не познаеть, внегда нови гръшницы явятся, проникие яко трава, дълателіе беззаконія? И зъло научи, глаголя: сего ради прозябоніа и проникоша, яко да потребятся въ въкъ въка. Не просто же рече пророкъ потребятся, но въ въкъ въка потребятся гръшницы и дълатели беззаконія. Ибо многое беззаконіе есть, аще новое прозябнеть, и великому нечестію явленіе прониченіе новаго ученія.

Яко учение божественное не просто вы мірь посылается (1), но Духомь святымь съ чюдесы и силами благодатными освящено.

Не убо по прилучаю, ниже просто учитель- в ство бываеть отъ Бога и божественно, и глаго-леть (\*) ни пророкъ, ниже ангелъ, но всъхъ Господь. Единъ бо есть учитель вашть Богъ, рече, преже заповъдавъ, глаголя: вы же не нарицайтеся учители (\*). О себъ же самомъ рече: мое учене нъсть мое, но пославшаго мя (\*); и паки: не о себъ глаголю, рече, но пославый мя Отецъ,

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Ilcan. 91, 8 m 9.

<sup>(2)</sup> No 605: не просто въ мірѣ отъ Бога посляно.

<sup>(\*)</sup> не просто убо бываеть учительство, ниже лю прилучию, и се глаголеть.

<sup>(4)</sup> Mo. 23, 8. 10.

<sup>(3)</sup> Joss. 7, 16.

той мить дастъ заповъдь, что реку (1): н; дъл. аже дасть мив Отець, та сведетельствують о мив (2), аще мив не въруете, дъломъ моимъ въруйте (3). Дъла же своя повъда ученикомъ Іоанновымь, внегда вопросища его, глаголюще: ты ли еси грядый, или иного чаемь; отвъщавъ рече имъ: шедша повъдита Іоаннови, яже слышита и видита, яко слыши прозирають, глусін слышать, н хромін ходять, мертвін востають, намін глаголють, прокаженній очищаются, и ницій благовъствують (4). Благовъстницы же не богатін, но нипін, не иніи, но тіи, къ нимъ же речено бысть: якоже посла мя Отецъ, и азъ посылаю вы (°). Сего ради пишеть Ілковъ брать Господень, глаголя: не мнози учители бывайте, братіе, въруще, яко болій гръхъ пріемлемъ (1). Спасителево же ученіе проречено есть искони Монсеомъ и псалмы и пророки. И Моисеово ученіе не Моисеово есть, не о себъ самомъ ученіе Моисеово, но пославилаго его Господа, иже въ купинъ пламеннъй явлышагося, претворивша руку его аки воскъ, и жезль его въ змію, и воду въ кровь, и прочад чюдеса вся. Тако божественное учительство бываеть и отъ Бога ученіе чюдесы, и знаменіи, и

<sup>(</sup> loes. 12, 49.

<sup>(2)</sup> loss. 5, 36.

<sup>(3)</sup> Ican. 10, 38.

<sup>(4)</sup> Mo. 11, 3-5.

<sup>(\*)</sup> loss. 20, 21.

<sup>(</sup>º) Im. 3, 1.

силами, и различными пресвятаго и благаго Духа дарованми. И самый же той всебожественный пресвятый Духъ, иже отъ Отца исходяй и уча апостолы, не о себъ глаголаще, но отъ Господа примаще, якоже Господь глагола: яко отъ моего приметъ ('); и о своемъ учени сказа: мое учение ивсть мое, но пославшаго мя; и апостолы своя учителя поставляя рече: якоже посла мя Отецъ, и азъ посылаю вы, си ръчь не собою поставляю вы учителя, но по Отчи заповъди посылаю вы учити; глаголаще бо Господь: Отецъ ми дасть заповъдь, что возглаголю. Тако не просто бываетъ учительство Божіе (2).

Яко не подобаеть новому ученію бывати нынь (3).

Почесому нынвшиее новое учение будеть оть Бога и како будеть Божие учение се? Коими свидетельствовано новое учение пророки ли, чюдесьы ли, или силами и святаго Духа обильными даровании? Аще вся сія имать новое учение, егоже повъдасте (\*) намъ? Но не имате таково что показати въ немъ. Едино бо ветхое въ письмени законное точію учение Божіе, свидътельствуемо

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> loss. 16, 15.

<sup>(2)</sup>  $N^{\circ}$  605. Божіе тако ман'яствовано силами и благодатами чю $\gamma$  деста же ученіе.

<sup>(2)</sup> Her N° 605; he pyrounch N° 61 bto saranne moctableme nume, no ha chocke where.

<sup>(4)</sup> N° 605: microsecre.

чюдесы (1). Едино же Господне учение новое въ Дусь святемъ, свядътельствуемо силами и различными чюдесь дарованми, еже апостоль склауетъ: древеля мемондоша, се бъща вся нова (9). Аще Господня нова быша, кая и еще нова нынъ ученія? Господню ученію уже сущу, и како па-ки ньигь новое ученіе? Во святыхъ кингахъ ингда же не обратается нову учению божественному быти; яко едино свидътельствуемо учение Божіе чюдесы въ ветхомъ письмени, и едино же новое ученіе Христово, подалніємъ Дука святаго свидательствуемо, прореченное отъ всахъ святыхъ пророкъ. Откуду же убо нына учение и еще новое проповъдуемо, ему же невозможно быти никогда же, даже и до скончанія міру всему? Самъ бо Слово Божіе (3), во плоти пришедь, вся исправи, яже на спасеніе всему міру, вадый Бога Отца волю всю, яко Сынъ возлюблень ему сый въ надрахъ Отчихъ, единосущенъ Отцу, яко и послушливъ толико Отцу даже до смерти; твиже вся двла Отча Божіл содьла безъ недостатка, и всесовершень намъ путь истиненъ и животворенъ къ Богови и Отпу дасть единородный Сынь Божій Інсусь Христосъ, иже въ славу Богу Отцу, сотворивъ и научивъ всю волю Божію Отчю. Которому же нному и еще учению возможно быти паче Христова

(2) 2 Rop. 5, 16.

<sup>(\*)</sup> Здісь поміщено укранное выше загламіе.

<sup>(3)</sup> caus de Bors tore post.

## ПРАВОСЛАВНЫЙ

COESCRAHERL.

THE PROPERTY OF

EPH

КАЗАНСКОЙ ДУКОВНОЙ АКАДЕМІИ

1863.

TACTS REPRAS.

MARAKA

B'S THEORYCHTETCHON THEORYAGES.

Отъ назавскаго донитета духонной певзуры нечатать дос-

Цензоръ, инспекторъ вкадения, врачивнорить Вонівлини.

Contrador to Standard Ba

## о папъ формозъ

## N AATHICKOM'S REPCTOCAOMENIA.

Формозъ быль сначала епископомъ портуенскимъ. Въ этомъ звании, еще въ 866 году, онъ быль посылань вместь съ другими папою Николаемъ въ Болгарио, для распространения тамъ христіанской въры ('). Не мъсто здъсъ распространяться о томъ, по какому первоначальному по-

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ повъствуетъ Анастасій книгохранитель, современный свидътель происшествія. Въ предотвращеніе великъ подовріній въ произвольности нашего изследованія приводить адісь собственный его разсказъ, какъ постараемся ділать это и въ другихъ случакъ. Анастасій упоминаетъ, что Миханлъ царь болгарскій праслаль къ папів пословъ, чрезъ которыкъ спрацималь у его апостольства, какъ спасительніе поступать ему, или что ему долимо святаго крещенія, дабы приняль онъ тапиства віркі», и потомъ прадолжаетъ: сслыша сіе, блаженнійшій папа, исполненный великой раченною себъ церковно, принося нескончасныя благодарскія Гесподу нашему, въ посліднія сім времена содільнизму столь великое чудо, съ благоговъйною любовію снящель на унименное прошенію. Потомъ, когда уже были приняты слятычь папою тіже посли отъ висни Миханла цэря болгарскаго, онъ съ честію удержаль икъ у соби. И между тіягь, назначить посланняковъ зностольскаго простоль,

воду, законно ли и съ какимъ успахомъ совершено это посольство, послужившее, какъ извъстно, для православной Церкви первымъ поводомъ къ открытно и обличенио возникшихъ въ Римъ заблуждений. Къ цъли нашего изслъдования это не относится. Замътимъ только, что во время пребывания своего въ Болгарии; Фермозъ успълъ внушитъ царно болгарскому особенную предъ прочим доябренность. Царь просилъ даже напу, чтобы Формозъ былъ поставленъ архионскопомъ Болгарии (1). Формозъ съ своей стороны не только этому не противился, но даже, какъ видно изъ послъдствий, старался всячески содъйствовать, и едвали не самъ первоначально внушилъ царто такое желание.

вменно Павла популоненаго и Формова портучискаго, епископовъ велика евитости, и наставивъ ихъ медоточивали увъщаниям и поучевиви, опредъщът вет идти на пропозада из тому пероду». Са. Райгой, сига. compl. tom. CXXVIII. Anastani Bibliothecari Histor. de vitis rom. pont. t. II. ed. Migue. 1852. рад. 1373. 1374. Болбе вършее нажител чтене, по которому им и приводиять, — у Баронія Алп. Т. XV. ап. 866. п. II. р. 53. Замътнить здісь разъ нивсегда, что слова Анастасія, равно какъ и другихъ латинскихъ писателей должим быть принимаемы тольно относительно ахъ пов'єтнованій о томъ им друтомъ собатии. Что же насается до покваль, воторыя обильно расточаются ими предстоятелямъ римской церкии и всімъ ихъ поступамъ: на имъъ должно смотръть, какъ на выраженіе односторонного сумлова датинскихъ приверменцевъ, то есть им совставъ отверкать, яли принимать съ крайною равборчивостно.

<sup>(1)</sup> Вота слова объ этомъ Анастасія: «славный же щарь болгарскій ез такичь постоянствомъ поставлять инставленіями отъ сего благочестиваго отца (т. с. имия) полученнями, что житнає жез царста своего всіхъ чужезещень, убіжденный единственно прововідно пышесказанняхъ вистоянство возданниковъ рімпился висино простано питаться на пакитяхъ вічной жини, и исправиваль, чтоби сцять изъ нитъ Формовъ, списковъ житень и правови, давъ быль му въ врхісцисковно. Patrol. сига. complet. tom. cit. р. 1373—1376.

Это обстоятельство было, съ одной стороны, первымъ обнаружениемъ въ Формозъ духа честолюбія, и съ другой — послужню отдаленитайщею причиною его последующихъ бъдствій.

Желаніе царя болгарскаго и вмаста съ тамасамого Формоза не было исполнено. Въ отвътъ на посольство, которымъ царь, прося у папы преовитеровъ для своего народа, испращиваль вмъста съ тамъ Формоза въ архіепископы, папа отправиль въ Болгарію пресвитеровъ. Но относительно второй просьбы разсудиль, что Формозу не сладовало оставлять свою епископію; и посладъ только двухъ епископовъ для избранія народу болгарскому архіепископа изъ посланныхъ пресвитеровъ (1). Самому же Формозу вельно было возвратиться въ Римъ (2).

Однако ни царь ни Формозъ не оставляли

<sup>(4)</sup> Слова Анастасія: «тогда опять (царь) направиль своих» пословъ въ Рямъ и между прочямъ, внушая блажениталния упять это саное (т. е. чтобы Формогь быль сдълять болгарскить архіеписнопомъ), требоваль отъ его святости пресвитеровъ для инставления сего народа. Получинъ объ этомъ свъдънія, папа весьма обродовался, и воздавая Богу нескончаения хвалы, испыталь предъ собою ве нялыхъ числомъ пресвитеровъ, и которыхъ нашель достойнями, отправилъ въ Болгарно для проповъди; съ ними мамечалъ онъ Домъника тринскато и Гримоальда полимартийскато епископовъ, съ тъмъ, чтобы, такъ какъ самому Формову епископу не слъдовало оставлить въренный ему народъ,—изъ сихъ пресвитеровъ который нейдется достойнять, избрань быль наконецъ во ини Божіе на архіенискойство и посланъ въ вностольскому престолу для посващения. Ратой: сига. complet. tom. cit. р. 4375—4376.

<sup>(2)</sup> Папа назначаль его собственно не въ Риги, а въ Константинополь еъ поручениемъ,—вийстъ съ другимъ епископомъ Донинкоиъ. Но по обстоятельстванъ это не исполнялось. См. Вагоп. Annel. t. XV. an. 867. n. III. р. 88.

своего желанія. Когда Формозъ, по приказанію папы, возвратился въ Римъ въ 869 году, вмъсть съ нимъ явился изъ Болгаріи къ новому уже папъ Адріану новый посоль, который по повельнію царя котя и указываль папъ на другое лице, для занятія болгарской каоедры, однако не переставаль настанвать на поставленіе къ нимъ Формоза. И на это вторичное прошеніе папа отвъчаль отказомъ, изъявляя готовность поставлять для нихъ въ архіепископы кого имъ угодно, за исключеніемъ только лицъ, ими представляємыхъ (\*).

<sup>(1) «</sup>Въ прошлое время», шишетъ продолжатель Анастасиевой льтописи Вильгельиъ инигохранитель, «достопочтенные спископы: Формозъ портуенскій в Павель популонскій, посыланные съ прочими, по повельнію святьйшаго папы Николая, на проповъдь, утвишли по своемъ возвращения апостольскій престоль извістілин о христіанстить болгаръ и о совершенномъ подчинении, съ какимъ въ особенности они подклонили покоривации выи свои святой римской перкии, и представили верховному первосвищенику ота Михаила болгарскаго пара, -посла, вмененъ Петра. Сей посолъ съ дарени парственными поднесъ и царское письмо чрезвычайно умоливиесь верконнаго пастыря, чтобы онь отпустыль из нимъ, посвятивъ въ архіспископа, или хорошо муз изв'єстнаго діакона Марина, или отправиль из Болгарами для избранія кого либо,—изъкардиналови, тольво своей первыя,—мужа, который бы по мудрости, личности своей и по жимни вполит достоинъ быль архіепископства, съ тамъ чтобы, когда по одобрении ихъ онъ снова возвратится, возвысяль его въ архіеписнопское служеніе. Но какъ Маринъ, мы сказали, съ усердіємъ исправляль константинопольское посольство, то верховный первосмищениять отправиль для избранія из болгарамь ніжоего Сильвестра вподіакона, котораго весьма скоро и получиль обратно витьсть съ Леопардовъ виконскиять и Доминикомъ травскимъ епископани; при чеиъ витетт болгары прислади и писька съ великою докучанностио умолявшия, чтобы или поставлень быль имъ Маринъ въ архієписнопы, или отосланъ быль Формовъ еписнопъ портуенскій. На это папа между прочимъ отписалъ имъ, что на чье бы ими ни указало царское усердіе, того, не сомизваясь, и поставить въ архіепископы болгарамъ первосвищенияческая предусмотрительность, за

Неудача, испытанная Формозомъ, не охладила однако его честолюбія. Въ продолженіе на-СКОЛЬКИХЪ ПОСЛЕДУЮЩИХЪ ЛЕТЪ, ОНЪ ЯВЛЯЕТСЯ, ПОвидимому, не болве какъ покорнымъ и върнымъ нсполнителемъ папскихъ порученій. Въ 872 году, онъ, вместе съ прочими посланными отъ папы Алріана, передаеть Лудовику, королю нъмецкому, папское разръщение отъ клятвопреступления (1); въ 875 году, вместе съ другими, является отъ папы Іоанна осьмаго къ королю Карлу Лысому, для приглашенія его въ Римъ на коронованіе (3). Но въ следъ за этимъ, въ 876 году, онъ осуждается соборно въ Римъ тамъ же папою какъ за происки къ получению болгарскаго архіепископства, такъ и за другія честолюбивыя и мятежническія покушенія; и это осужденіе подтверждено потомъ на соборъ понтигонскомъ, собранномъ въ томъ же году для утвержденія избраннаго императора. «Въ шестое или въ пятое иль Іюля», пишется въ современныхъ дъяніяхъ сего последняго собора, «собравшимися епископами читано посланіе апостольское объ осуждени Формоза епископа, Григорія и соумьшилющих имъ» (3). Въ чемъ со-

исключеність Марина и Формовь. Patrol. curs. complet. t. cit. pag. 1393—1396. Вполиз правильное чтеніе возстановляется сличенство съ выпискою у Баронія Annal. t. XV an. 869. в. XCII. р. 194.

<sup>(\*)</sup> Baron. Annal. t. XV. an. 873. n. III. р. 269. Объ ошибкъ Баронія относительно года посольства см. замъчаніе Пагія II. ма той же страниць.

<sup>(3)</sup> Baron. Annal. t. XV. an. 875. n. Vii. p. 280.

<sup>(</sup>в) Дъния сего собора читаются въ собрания Биніа: Concilia

столло осуждение, это объясилется для насъ синкъ самымъ посланіемъ папы, прочитаннымъ на соборъ понтигонскомъ. Въ немъ папа объявляеть, что утвердивъ въ мартъ сего года соборное опредъленіе, положенное въ Римъ противъ изкоторыкъ преступниковъ: Григорія номенкулятора и зятя его Георгія, -- онь вызваль ихъ къ оправданію. Но они, давъ объщаніе, со дня на день отдагали его исполнение, чтобы успыть или погубить самого папу, или призвать къ себъ на помощь противъ него саращинъ. Когда же обманъ нхъ быль открытъ и противъ нихъ взячы были мъры, они съ своими соумънцисивниями, въ числъ которыхъ быль епископъ Формозъ, отворивъ поддъльными ключами городскія вороты, тайно бъжали изъ города, захвативъ при этомъ всъ церковныя сокровища и оставивъ городъ отпертымъ на жертву грабившимъ въ окрестностяхъ саращинамъ. Итакъ снова папа призывалъ ихъ къ суду, и когда это было тщетно, созваль въ Римъ соборъ и положиль на всяхъ ихъ осужденіе. Вотъ какъ гласиль приговоръ, постановленный при семъ собственно противъ Формоза: «Формозу портуенскому епископу, который блаженной памяти господиномъ предшественникомъ нашимъ папою Николаемъ быль назначень въ отечество болгаръ, но вновь до того растлиль сердце о Христа воз-

generalia et provincialia graeca et latina etc. t. III. pars II. Coloniae Agrippinae. 1618. pag. 96, 97.

рожденнаго царя, что, какъ васиндательствоваль, страцивами клятвами обязаль его не принимать, HOKA OHD MHBS, HEROTO BS CUMCKOUM OTS AUTOстольскаго престола, и, какъ признался, не менъе стращивыми клятвами самъ обязался ему, что возвратится къ нему въ возможно скорвинемъ времени, и который испросыть у насъ для отправленія туда позволеніе, письмо и необходимыя пособіл, - такъ какъ уже давно, по честолюбио, усиливаясь предвать отъ меньшей церкви къ большей, то есть, къ святому престолу апостольскому, нашель для себя многихъ соумышлениямовъ, н ньить послъ дознаннаго лицентрія, возвращаясь назадъ, безъ позволенія и въдома нашего, оставыль собственную епархію, и съ своими доброжелателими умыслыть противъ безопасности государства и возлюбленнаго съща нашего Карла, избраниаго и поставленияго нами государя, --если отсель въ продолжени десяти дией, т. с. въ третын календы настоящаго мал, девятаго индикта, не явить въ удовлетворение намъ своего присутствія: - властио Бога всемогущаго и святыхъ апостоловъ Петра и Павла, опредълженъ быть лишенному всякаго церковнаго общенія». И далее: «если же, не тронувшись и сею милостивого отсрочкого, смирению не предстанеть онъ предъ наше присутствіе чрезъ двадцать дней, то есть, къ седьмымь идамь того же мая месяца, или деренетъ производить какое либо возмущение въ Церкви Божіей, или покусится дъйствовать и возставатъ противъ сего общаго нашего приговора, — анавема да будеть отъ Отца и Съна и Святаго Духа, и да въдаеть, что не оставляется ему надежды на прощене, или доступа къ разръшению никогда, ин на какомъ соборъ (\*).

Въ чемъ собственно, кромъ домогательствъ къ получению болгарскаго архіепископства, состолли другіе происки Формоза, упомянутые въ соборнозть опредъленія: принадлежаль ли Формозъ къ числу сторонниковъ другаго короля, желанцаго быть императоромъ, злоумышляль ли действительно противъ жизни самого папы, или покушался на папскій престоль еще до избранія Іоанна, современныя записи подробно не объясняють, и вто для цъли нашего изследованія ненужно. Какъ бы то ни было, изъ представленнаго приговора видинъ, что Формозъ домогался папскаго престола и умышляль противъ императора. Умысель быль открытъ, и Формозъ, болсь наказанія, бъжаль,

<sup>(\*)</sup> Послине Іонина из Patrol. curs. complet. ed. Мідпе. tom. CXXVI. 1852. орр. Іонина рарве VIII. ер. XXIV. col. 675—679. Вскорі, кажется, іонить снова подтверднять осуждение Формова. Объ этонъ моженть заключать изъ сохранивняють уже опредъления и Формова и Тригорія, пишетъ: стакъ кикъ они не престають возмущать случъ нарей и князей и къ прежинить злод'явняять, изъ соединения съ графителями и разорителями перкии, стараются прибавлять новам злод'явня, то властно Св. Духа Бога нашего перагръщимо связуемъ ихъ узаци наисегда и безъ надежды на прощение, и безпозиратно иншекъ ихъ всякаго права помъщанть о получения погда либо сипехождения. См. Рагг. curs. состранения стара понастанно объ было издално прежде, немели Формозъ былъ поймать, сл'ядовательно прежде 878 года.

по всей въроятности, въ Галлію или Германію (\*), оставивъ Римъ и бросивъ свою епархію. Тогда-то, послъ тщетныхъ неоднократныхъ вывововъ, онъ былъ осужденъ преемственно на двухъ соборахъ, римскомъ и понтигонскомъ.

Формозъ впрочемъ вскоръ является въ Римъ, но не какъ преступникъ просящий помилованія, а съ новыми мятежными замыслами. По смерти Карла и избраніи императоромъ Лудовика, нъкоторые изъ недовольныхъ этимъ избраніемъ, въ 878 году, вооруженною рукою вторглись въ Римъ, чтобы вынудить избраніе Карломана, заключили папу подъ стражу, и содержали тамъ, пока наконецъ Іоаннъ успъль убъжать во Францію (2). Въ

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ можемъ заключать изъ того, что вышеуновинутое напское посланіе, въ которомъ наложенъ соборялії приговорь
противъ Формоза, назначено, какъ говорится въ надвисами, еко всімъ
галламъ и германцамъ»; и оканчивая посланіе, паш увіщеваеть не
сообщаться съ отлученными въ импуъ, штім или бесідъ и пр. Итакъ
пребываніе Формоза, въроятно, предполагалось въ Галліи и Германія.
Замътимъ здісь, что какъ въ предъдущихъ повъствованіяхъ, такъ и
въ послідующихъ, чвето встрічнется сопоставленіе Формозовой
епархіи съ Римомъ; наприпітръ, Формозь оставляеть Римъ и емескопно и проч. Для объясненія этого должно замътить, что синсипія портученская была подгородата, бливь самато Рима при норів, нечему и получила свое названіе (рогішь гошагия).

<sup>(3)</sup> Сведения объ этомъ событии заимствуемъ частио изъ посляния, инсаннато саимиъ Іоанномъ въ семъ году иъ Іоанму; аркіенископу равенскому (см. Patrol. curs. complet. tom. cit. opp. Ioan. CVII. col. 755—758). Въ немъ пяна описанаетъ свои бъдстви и бъество свое. Тоже короче повъствуется и въ приведенномъ у Баронія, соврещенномъ оранцузскомъ літописить (Ватол. Annal. t. XV. an. 878. п. X. разд. 316, 317). Заямствуемъ изъ последнить собствонныя слова: «Ламбертъ, Витоновъ сънъ, съ сильныть войсномъ: пъпалъ на Римъ, и по заключения подъ стражу первосващенний» Повъна, принудилъ римскихъ вельномъ утвердить клатией върность Кар-

числь ихъ соумышленниковъ видемъ и Формоза (\*). Однако, на сей разъ Формозъ быль уже пойманъ и папа, захвативъ его съ собово, при бъгствъ изъ Рима, снова уже во Франціи, на общемъ соборъ французскихъ и бельгійскихъ епископовъ, провозглащаетъ противъ него анавему и обнародываетъ свое опредъленіе (\*).

Дальнейшая судьба Формоза известна изъ единогласнаго почти повъствованія писателей. Лишенный всякаго духовнаго сана, отлученный, Формозъ даетъ клятву не возкращаться ин въ Римъ, ни на есископію; но по смерти папы Іоанна, разрешается отъ клятвы и возстановляется въ прежнемъ санъ папою Мариномъ; въ последствіи вре-

домену». И дале: «упоменутый же первосващениях сёль на порабль, чрезъ тирренское норе вошель из королевство Карла и такъ пробыль почти весь годъ».

<sup>(1)</sup> Примаго свидательства объ участии Формоза из вовстании противъ напы не находимъ; но можемъ заключать изъ того, что въ упоминутомъ посления своемъ папа говоритъ между прочимъ о Дамбертъ: «дерано привелъ съ собою на насъ даже святой римской церкви и нашихъ враговъ и намънниковъ, кои съ вашего согласи и за вашено подписко уже отлучени и осуждены два и три раза, и внустилъ ихъ въ городъ Рамъ безъ нашей волиъ. (См. Ратоі, ситъ, сотріет, нова сит долины быть отнесены иъ Формозу и его соумышлениямът, показываетъ потомъ то обстоятельство, что при новомъ отлучении Формоза на слъдующемъ соборъ, имя его соединено съ вмененъ Дамбертъ.

<sup>(2)</sup> Бароній на основанія Аймомна (бів. 5. сар. 37), ближаго из сему времени літописца, вишеть, что спана приплыль въ Аредать веза пліннаго Формоза». Вагол. Аппаl. t. XV. ап. 678. и XIV. рад. 318. У поминутый соборъ созванъ быль въ Труа. «Между тімъ», пишется въ дімнякъ сего собора, «пана Ісониъ сділавъ общій соборъ съ еписковани Галли и бельгійскихъ проминий, велільт прочитать на соборъ, какъ въ Рим'є отлучиль онъ Ламберта и Адальберта, да Формоза и Григорія номенидитора и соумымленниковъ мхъ, и

мени вступаеть на папскій престоль (); и наконецъ, уже по смерти своей, терпитъ отъ своихъ преемниковъ поруганіе. Стефанъ созываеть соборъ, выкапываетъ трупъ Формоза, полагаетъ на собора, судить и казинть, отсакая у него персты. Романъ и Осодоръ, Стефановы пресминия, защищають дело Формоза. Следований за мими Іоаннъ девятый созываетъ даже соборы въ его защиту, сперва въ Римъ, гдъ уничтоженъ соборъ Стефановъ, и потомъ въ Равенив, гдв подтверждень соборь римскій. Но въ посладствія папа Сергій третій повториль осужденіе и казнь надь Формозомъ: снова выкопаль его изъ могилы, отсвкъ голову, и бросиль его въ Тибръ. Между тъмъ у церковныхъ писателей возникъ споръ: справедливо ли осуждение Формоза и можеть ли онь быть оправдань?

Итакъ, въ чемъ же собственно состовла вина Формоза, навлекшая на него, съ одной стороны, столь строгій и даже безумный судъ, съ другой, — оправдываемая его приверженцами?

<sup>(\*)</sup> Посль Марини, пишче Мартина, были пишний последовительно Адріанть III, Стечнить VI, и потомъ уже Формовъ.



нотребовать согласия еписнополь на тоше отлучение». Еписпения са это согласились и даже просили пяну, чтибы отв обивродовать опредаление, «дабы», какъ говорили они, «ограждения» епредаления вностольского престола, съ большего силово и удобствоиъ, при въмощи Божией, могли им и напи пресвинки единомысление противестоять разращеннымъ гработелянъ и реворителянъ перезрателять предопристав и презрателять сампениято симскопсияте служение противениемът требуеное, подписать силскопсияте всих симскопсиять предостав и предъижне. (См. Вині Сопсійа депет. et разученье. etc. tom. III. par. II. pag. 98. и принтичния Пагія Вегов. Annal. 6. XV. an. 878. Pagii n. II. р. 316.

Вина Формоза состолла въ томъ, что онъ вступиль на папскій престоль, по понятілить свонхъ противниковъ, не имъя правъ священнодъйствія и управленія церковнаго.

Обстоятельства предшествовавшей жизни Формоза, какъ мы видъли, дъйствительно подавали достаточный поводъ къ такому обвинению. Принявъ на себя папское достоинство, Формозъ нарушилъ, во-первыхъ, свое клятвенное объщание не возвращаться никогда ни въ Римъ, ни на епископию. Во-вторыхъ, онъ поступилъ вопреки суду и отлучению, положенному на него Іоанномъ осъмымъ. Правда, отлучение и клятва сияты были съ него папою Мариномъ. Но разръщение, данное, какъ мы видъли; съ меньшею торжественностию, нежели съ какою произнесена была анавема (1), могло быть не всъмъ извъстно: тогда

ப் பங்கு <del>சே நக்கு க</del>ுக்கள் பட்சுவ

<sup>(\*)</sup> О разрішеніи Формоза папою Маринон'я из'я современнях'я инсателей упоминаєть только Анканлій из своем'я сочинемім «Оснорбитель и защитника». Из'я слов'я сего писателя, доброжелательнаго Формозу, не видно, чтобы Формозу был'я разрішентя также соборною властію, как'я отлучену. Напротиву из XX глав'я этого сочиненія, которая и посвящона собственно вопросу: «клав'я формоз'я по нивложеній возстановлентя был'я апостольскою властімо», говорител только о пап'я: «благ'я и милосерд'я апостольскій отецть, опред'ямимий возстановить его»! И дал'я, влагая из уста «Оскорбителю» возраженія: «пи'ял'я и право первосвищенних возстановить челов'яка, который пред'я епископами осудила себа собственными устами, и за то был'я нивложентя,—в'я отв'ять не упоминает'я, что бы Формоз'я возстановлен'я был'я пред'я епископами же, но отв'язаста только: «п мог'я бы противоположить сему то, что он'я не по петинному признанію осудила себа, а сдулал'я, по великому страху, котя и не безвиню, угожденіе вопрошавшему его. Не достаточно того, что он'я вестрах возстановлен'я апостольскою властию». См. соч. Авканлія в'ямфайной Vetera analecta. Рагівій. 1723, р. 47. Подобинать

какъ отлученіе, не разъ соборно провознашенное, по разнымы мъстамъ, и потомы всенародно объявленное, не могло не быть памятно каждому. Послъ соборнаго суда, прощеніе, данное одного властію папскою, могло казаться даже недостаточнымъ; и дъйствительно, при этомъ папа Маринъ дозволилъ себъ уклоненіе отъ обычаевъ церковныхъ, неупотребительное даже въ римской церкви въ тогдащнее время (1). Съ другой стороны, Формозъ уже тъмъ преступилъ заковы церковные, что переходилъ съ низшей епархіи на выстиую. Переходъ съ епархіи на епархію вообще быль воспрещень какъ апостольскимъ правиломъ, такъ и правилами перваго и четвертаго вселен-

образомъ упоминается и далее въ гл. XXXII (стр. 51) въ словатъ Оскорбителя: «какъ папа Маринъ могъ разръщить Формова отъ клятвы, данной противъ воли, такъ и меня апостольскій отецъ разръщить отъ связания клятвоко. Защитникъ не преминулъ бы при семъ упоминуть въ отвътъ о соборномъ разръщения Формова, если бы таковое дъйствительно было. Но онъ говорить адбел только слъдующее: «итакъ по законному состраданию опредълным разръщитъ Формова отъ такой клятвыр. Разумъетъ ли онъ въ сихъ словахъ соборее опредъление епископовъ, — нелавъстно. Во всякомъ случай разръщение горжественностно не равналось торжественности отлучена, — и притотъ должно было казаться незаконнымъ уже потому самому, что отлучение на Формоза положено было, какъ мы видъж, баземърмина.

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ ясно свидътельствуетъ соборъ Іоанна IX, евзвенный въ Римѣ для утвержденія Формозовыхъ рукоположеній. Въ
дѣяніяхъ собора говорится, что Формозъ возведенъ въ наисное достопиство только по нуждѣ, и потомъ прибавляется: «ябо къ чему
вногда снисходится по необходимости, того, по минованіи нужды, не
дозволено принимать за полномочіс. Но ниже да возмечаетъ кто либо—соборно низверженнаго изъ периовной степени, и возстановнаго не по правиломъ, возводить на высшіль. Ясно, что возстановленіе Формоза признается несообразивить съ правилами. Дѣянія собора у Бинія lib. cit. р. 136.

скихъ «соборовъ (\*); и эти правил вивли силу въ римской церкви, какъ мы видъл изъ предпествовавшей судьбы Формоза (\*), тъмъ болъе, что они неоднократно были подтверждены собственно римскими церковными постановлениями. Но въ особенности строго былъ судямъ правилями римской церкви переходъ подобный тому, какой дозволиль себъ Формозъ, гдъ является презръне



<sup>(\*)</sup> Въ 14 правиль впостольскомъ пишется: спеноволительно описнопу оставляти свою опархію и въ жиую преходити, апре бы и отъ многихъ убъщенъ быль, резет когда будеть нъкоторая вына блигословная, еле творити его нонуждиницая, опо ногущаго большую пользу обитающимъ тамо принести словомъ благочестия, и сіе не по своему проваволу, но по суду иногихъ епископовъ и по сильизаниему убъщению. Въ 15 правиль 1-го ликейскиго собора додтверждается тоже: «по причинь многихь смятений и происходищихъ неустройства за благо разсуждено совершенно прекратити обычай, вопреки апостольскому правилу обративния на накоторых в мастаха: дабы жет града во градъ не преходиль ни епископъ, ни пресвитеръ, ни діаконъ. Аще же кто по семъ опредъленія святаго и велинаго собора, таковое что либо предприметь, или допустить сделать съ собою таковое дъло: распоряжение да будеть совершению недъвствительно, и перешедшій да будеть возвращень въ перковь, къ которой рукоположенъ во епископа или пресвитера или діакона». Подобими симсять имбеть и 20-е правило халкидонского собора. Хота ово и относится болье из другииз членииз илира церковниго, однако было приводимо противъ Формоза его обвинителими. Оно читается такъ: «клирикамъ, опредъленнымъ къ церкви, непозволительно, какъ уже мы постановили, опредълятися къ церкви внаго города: но должны быти довольными тою, въ которой начально удостоены служенія, за исключенісмъ техъ токно, кои лишась отечества своего по нужда прешли въ другую церковь. Аще же который ени-скоть посла опредънения сего, принисть клирика, принадлежащиго другому епископу: то суждено нами быти вив общения нерковнаго и приятому и приявинему, доколь нерешедший клирикъ не возвратится as свою периовы. См. Кинг. правила. 1839 г. стр. 12, 39, 40 д 65.

<sup>(\*)</sup> Разумбенть соборный приговорть протикть Формова, гдз новмо высказана между прочинть та причина, ять его осужденно, что окта «усиливался предъсть отть меньшей перкви из большей, то есть изсвитому престолу апостольскому». Хоти правило это часто было ме-

къ низшей епархіи ради высщей. И если одно намъреніе перейти съ портуенскаго престола на болгарскій и римскій, подвергало уже Формоза, какъ мы видъли, опасности низвержения и отлученія: то чего заслуживало исполненіе намеренія самымъ дъломъ? И не тамъ ли виновиве быль поступокъ, что побужденіемъ къ нему со сторовы Формоза было единственно его честолюбіе, засвидътельствованное всею его предплествующею жизнію и подтвержденное самыми обстоятельствами его избранія? Въ самомъ дъль, Формовъ набранъ быль въ папы не единодупинымъ голосомъ клира и народа римскаго, но одолженъ престоломъ болъе насилно и подкупу. Припоменить замъчаніе Платины о подкупъ, бывшемъ при избранін Формоза. Съ другой стороны, передаднить, какъ описываетъ его избраніе Лунтпрандъ, доброжелательный ему писатель. Говоря о возмущенін, происшедінемъ въ Римъ противъ Формова

Digitized by Google

рушаемо въ тв времена, въ римской церким, но стротія вапрещенія противъ перехода съ епархін на епархію, особенно съ никшей на высшую, подтверждены были папами св. Льюмъ и Геласіенъ. Вотъ правило Льва: ессли какой епискотть, презръвъ незначательность своего города, будетъ домогаться управленія м'ястоять болбе анаменитымъ, и по накой бы то ни было причинъ перейдетъ из большену имроду, тотъ да будетъ паки изгнанъ изъ чумой каседры, и да будетъ лишенъ и собственной: чтобъ не начальствовалъ ни надъ тіми, номихъ возжелаль по мадности, ни надъ тіми, коихъ презріль по гордости. Итакъ каждый да будетъ доволенъ своими предъями, и не долженъ возрости свыше игры права своего. Правило Геласія: если кто безъ причинъ, оставляя свою церковь, надумаетъ перейни въ другой, и безравсудно будетъ принять вопреми достоумимаеть правиламъ, то ни свить онъ, ни примакъній и вопосительно бъжатъ постановленій, которыя положено соблюдить относительно

уже въ то время, какъ послъдній быль папою. онь гиппеть: «съ ето время благочестивъйшій пата Формозъ сильно быть оскорбляемъ римлянами. такъ что по его просьбъ пришель въ Римъ король Арнульфъ. По прибытін своемъ, последній въ отанценіе за обиду, напесенную папъ, вельль обезглавить многихъ князей римскихъ, спъпивпикъ къ нему на встръчу. А причина вражды между Формозомъ папою и римлянами была вотъ какая. Когда предпественникъ Формоза умеръ, накоторая часть римскаго народа избрада накоего Сергія, діакона римской церкви. Другая же часть, не весьма малал, желала себь въ папы поименованнаго Формоза, епископа портуенскаго города, за истинное его благочестіе и знаніе божественнаго ученія. Тогда какъ двло дошло къ тому, чтобы рукоположить въ наивстники апостольскіе Сергія, та часть, которая благопріятствовала сторонъ Формоза, не съ малымъ мятежемъ и обидою прогнала Сергія отъ олгаря, и поставила папою Формоза» (3.

Посла всего этого, Формозъ на папскомъ престола не долженъ ли быль представляться для многихъ не болье какъ міряниномъ, притомъ от-



подобнихъ похитителейь. Оба правила заимствуемъ изъ упоминутаго сочинения Амения, гдв онв помъщени въ гл. IX и X им стр. 34.

<sup>(\*)</sup> Monumenta Germaniae historica ed. Pertz. tom. V. script. tom. III. Hannoverse. 1839. Lindprandi antapodosis lib. L. cap. 28. 29. peg. 282.

лученнымъ, — восхитившимъ на себя не принадлежащее ему право священнодъйствія и управленія церковію? То самое и виднять еще при жизни Формоза, въ возмущенін, которое описано Луитпрандомъ.

Такъ понимали, дъйствительно, вину Формова и его пресладователи, гнавшіе его уже по смерти. Что дълаетъ Стефанъ, его первый посмертный обвинитель? Онъ употребляетъ при наказании уже мертваго Формоза тъ самыя дъйствія, какимъ подвергались неръдко похитители архісрейской власти, лишенные права священнодыйствовать. Вельвъ привлещи своего предшественнява; какъ-бы живаго, на соборный судъ, онъ областоль, потомъ снова разоблачаетъ: словомъ, воз-лагаетъ на Формоза и потомъ снова сниметъ съ него знаки папскаго достоинства. Въ ръчи, воторую произносить осужденному, право указываеть на незаконный, внушенный честолюбемъ, переходъ съ портуенскаго престола на римскій; потомъ отдаетъ его тало на погребение въ могиля странниковъ, лишая архіерейскаго погребенія; 🕿 наконецъ, объявляетъ ничтожными всъ рукоположенія, произведенныя Формозомъ. Почти тоже съмое двлаеть и другой обвинитель Формоза, Сер-гій: снова выконавъ Формоза, онъ велить бросить его въ Тибръ, признавая его, какъ отлученнаго, недостойнымъ и обычнаго христіанскаго погребенія; и потомъ, для всехъ рукополож

женныхъ Формозомъ почитаетъ нужнымъ новое повторительное рукоположение (°).

Не вначе понимали вину Формоза пресминки, дъйствовавшіе въ его защиту. Сообразно съ дъйствіями Стефана, Романъ и Осодоръ, къ выраженио правоты Формоза находять достаточнымъ допустить рукоположенныхъ имъ снова къ тамъ степенямъ, въ которыя они были первоначально поставлены (1). А папа Іоаннъ девятый выражаетъ тоже самое даже соборными опредълениями. Вотъ какъ, именно, разсуждаль о дълъ Формоза соборъ римскій, вполнъ, какъ мы уже замъчали, повторенный въ последствін, и подтвержденный соборомъ равенискимъ: «такъ какъ нужды ради, изъ портуенской церкви, по заслугъ житія, переведенъ быль Формозъ на апостольскій престоль: то постановляемь и во всей силь опредъляемь, чтобы никто сего не браль въ примъръ; ибо въ

 <sup>(</sup>¹) См. свидѣтельства приведенныхъ уже повѣствовителей о Формозѣ.

<sup>(2)</sup> Изъ повъствователей о Формозъ, которые приводими были выше, Сигебертъ импеть о Феодоръ: «сей, мудрствуя вопреки папъ Стесну, восприсоединиль рукоположенныхъ Формозомъ, коихъ Стеснътъ низложиль внутри, а не вить Рима,—и однако не дерваль воспринять ихъ. Напа Феодоръ возстановиль ихъ, вовератиль витъ и велътъ предать отню книги отречения. Мопит. Germ. histor. ed. Pertz. tom. VIII. встръ. t. VI. Напасочет. 1844. Sigeb. Chron. pag. 345. Подобное читается у Бериврал: сонъ, мудрствуя вопреки Стесну, возстановиль всткъ рукоположенныхъ папосо Формозомъ». Spic. Rom. tom. VI. р. 214. Почти слово въ слово тоже говоритъ греческій отрывокъ о папахъ, тамъ же стр. 600. Въ томъ же состолю, вонечно, и противодъйствіе Стесниу Романь, коти повъствующій объ этомъ Платина и говоритъ глухо: «Романъ родомъ рамланиять, по вступления на первосващенство, тотчасъ отвергаетъ и отм'яметъ опредъления и дъщна первосващенство, тотчасъ отвергаетъ и отм'яметъ опредъления и первосващения отманата отманата и тотчасъ отмерство отмерство отмерство отманата и тотчасъ отмерство отманата отманата отманата отманата отмерство отманата отманата отманата отманата отманата отманата

особенности священных правила совершенно воспрещають это, и дерзающихъ на такое дало норажають отминениемь, такъ что въ конецъ возбранлють имъ всякое общеніе. Ибо къ чему иногда снисходится по необходимости, того по миновани нужды, не дозволено принимать за полномочіе. Но ниже да возмечтаеть кто лабо соборно изверженнаго изъ церковной степени и возстановленнаго не по правиламъ, возводить на выспия, какъ то рука народная дерзнула сдалать съ Вонифатіемъ, низложеннымъ съ иподіаконства, а вскоръ потомъ съ пресвитерства. Если же кто, какого бы ни было сана и власти, презръвъ Бога, и поправъ постановления святыхъ отцевъ, покуко да поразится, по апостольскому суду, анаеемою, но да подвергнется и гибву императорскому, дабы чинъ святой церкви пребываль нена-рушимъ и дерзновение беззаконниковъ получило отмщеніе. Итакъ, епископовъ или пресвитеровъ и діаконовъ, также иподіаконовъ и прочихъ высшаго чина святаго престола апостольскаго, которые твыть же досточтимымъ папою Формозомъ по правиламъ посвящены и по произволу накоторыхъ безразсудно извержены, возводимы вы собственные ихъ чины и степени, и объявляемъ ихъ, по воль Божіей и по каноническому разсмотрънію, утвержденными во всегдашней силь. Повторительныя рукоположенія, или повторительныя крепценів и перемъны престоловъ святые отцы, собранные

на африканскомъ соборъ, всячески воспретим: ниъ следуя и мы воспрещаемъ, постановляя, что-бы приставленные къ какой церкви пребывали при ней, и безъ извержени ихъ всенароднымъ разсмотрениемъ, имъющимъ по правиламъ полновластие, другие да не рукополагаются, и церковъ да не терпитъ раздъления. Но сообразно съ тамъ, что постановили святые отцы, каждый епископъ да имъетъ попечение о своей церкви и властъ надъ церковными дълами, да не потергитъ какимъ либо образомъ раздрани святая церковъ; — такъ какъ и воинамъ, пригвоздившимъ Христа, не дозволено было раздрать хитонъ Его» (7).

<sup>(\*)</sup> Соборъ, изъ котораго приводится опредъленіе, созванъ быль въ 904 г., въ томъ же году быль и подтвердительный соборъ ре-Benezifi. Cm. Binii, Concilia generalia et provincial. etc. T. III. part. II. pag. 136. 137. Tars me cm. n ouperkaenia cofopuna. Чтобы отнять всякій предлогь къ подозрінілив въ опущени чего либо нужнаго изъ сихъ соборныхъ дъмей, въ которыхъ, конечно, имимъ уже не могло быть унолчано другое преступлене Формоза, если бы таковое было, приводинъ изъ нихъ адъсь отъ слова до слова все, что относится къ Формозу. Вотъ самое начало опредъленія: «объ отижнения лиссобора, составленнаго предшественняюмъ Сточановъ. Бывиній во времена блаженныя памяти папы Стечана шестаго, то есть нашего предшественника, соборъ, на воемъ досточтимое тело досточтимаго папы Формоза влачили по земля, поруганились его гробница, и какъ-бы приведенное къ суду деранули судить и осудить,— чего, какъ предано намъ, никогда не бывало во времена предпоственниковъ нашихъ, -- совершенно отижняемъ и воспрещаемъ, дабы впредь сего не дервалось ни на какомъ судилиль Духа Святаго: ибо мертный не можеть быть призываемъ къ суду; призываемое на судъ жие за темъ зовется, чтобы или призналось въ томъ, что ему представляють, или обличилось представляемыми. А встагь ясно, что трупъ мертваго не можетъ за себя ни отвічать ни удовлетворать». Къ Формозу относится еще далье опредъление о наказания лицъ, болье виномых въ ругительства надъ Формовоныть трупоить: «Сергія, Венедикта и Марина тогдашнихъ пресвитеровъ святой римской перкви, и Льва, Пасхалія и Іоанна, тогданняму діаконов'я саятаго

Наконецъ писатели, совершенно постороние, лично неприкосновенные къ дълу Формоза, мо имъвшие случай достаточно знать происшестые, прямо свидътельствують, что все дъло Формоза состояло въ вопросъ о законности или незаконности его власти. Приведемъ изъ никъ нъкоторыхъ.

а) Сигебертъ, писатель совершенно безпристрастный къ той и другой сторонъ и непричастный икъ обоюдной распръ, опредълетъ дъло Формоза такъ; «въ тъ времена», пишетъ онъ о времени Христофора папы, бывшаго предъ Сергіемъ третьимъ, «Авкзилій написаль разговоръ

апостольскаго престола, праведно и канонически осужденияхъ; и отъ лона святой Божіей церкви отвергнутыхъ, если навой либо человікъ, поправъ самыя священнійшія права, захочеть безъ відома нашего, инвть среди периовных в мужей, или пожелесть когда жобо возвести ихъ какинъ либо образонъ на та самыя степени, коихъ они лишены каноническою властно, или покусится навывать и почитать ихъ священниками, да въдаетъ, что онъ будетъ пораженъ анаесново отъ Отца, Сына и Св. Духа, какъ янивнийся нарушителемъ святакъ правиль. Осивернители и раскопатели священияго гроба тогоже господина Формоза папы, кои умысливъ заговоръ для получения во-кровищъ, влача тало его, не уболлись бросить въ ріку Тибръ,— властно Божісно и нашимъ соборнамъ опредъленісить да будутъ отлучены от прага святой Божіей перквих. Упоминаемый адась пресвитеръ Сергій еднали не есть одно и тоже лице съ Сергісить, наторый, быть до аступленія Формова на престоль еще діановонь, со-CTERRICA C'S HINES O DEDCROWS ACCTORNICAST, M ROTOPHIE S'S DOCARACIMÍN получивъ желаеную власть, истиль Формову за прежил свои исудачи. Дълня собора равенскаго не прибавляють къ опредъленио ранскаго собора начего, произ простаго одобрения. «Соборъ», говорить наша, обращаясь къ императору Ламберту, «быншій въ ваши времена въ храий блаженнаго Петра апостола, относительно искоренения изкоторых золь, а наиначе по дълу господина Формоза святъйшаго папы, да украпится вашимъ императорскимъ согласісиъ и согласісиъ достопочтем-. имкъ епископовъ и вельномъ вашихъ, и да соблюдется утвериден-. нымъ навсегда: ибо онъ не по зависти, а ради правоты совершенъ нанонически». См. Binii lib. cit. pag. 137.

въ лицъ Оскорбителя и Защитника, огражденный божественными и каноническими примърами, противъ внутренняго раздора римской церкви, то есть о рукоположеніяхъ, отмънахъ рукоположеній и повторительныхъ рукоположеніяхъ, произведенныхъ римскими первосвященниками, и объ отмънахъ рукоположеній и повторительныхъ рукоположеніяхъ рукоположеніяхъ рукоположенныхъ ими» (1). Авкзилій, какъ извъстно, писаль собственно оправданіе Формоза; итакъ, понятіе о дъль Формоза до того тожественно было съ понятіемъ о его рукоположеніяхъ, что упомянувъ о распръ относительно рукоположеній, Сигебертъ не считаетъ даже нужнымъ приводить въ объясненіе имя того или другаго папы.

б) Самъ Авкзилій, во всъхъ трехъ сочиненіяхъ своихъ, писанныхъ имъ въ отвътъ на современныя обвиненія противъ Формоза, ни самъ отъ себя, ни отъ лица своихъ противниковъ, дъйствительно, ни о чемъ другомъ не говоритъ, кромъ какъ о правахъ Формоза на паиское достоинство, и о силъ его рукоположеній. Желающій можетъ справиться съ самыми его сочиненіями. Приведемъ съ своей стороны только слова, которыми Авкзилій въ началъ своего сочиненія «о рукоположеніяхъ совершенныхъ Формозомъ» предъувъдомляетъ читателя о дальнъйшихъ разсужденіяхъ. Они представляють достаточное свидътельство того,

<sup>(\*)</sup> Слова Сигеберта приведены у Баронія т. XV. ап. 908. п. III. р. 547.

какъ понималь дъло Формоза Авкзилій. «Благоразумный читатель», пишеть онъ, «отъ обилія писаній и отъ свидътельствъ святыхъ отцевъ заимствовали мы это, то есть, что когда епископъ будеть изгнанъ отъ своего престола предстоящею достовърною нуждою или пользою, онъ можеть быть поставлень въ другой церкви, которая не имъетъ предстоятеля, однако не безъ власти римскаго первосвященника и что рукоположеніе, которое совершиль Формозъ, оказывается двйствительнымъ и законнымъ, хотя бы самъ Формозъ, какъ говорятъ, и не быль должнымъ образомъ рукоположенъ. Потому, для кого недосужно читать многое, того, безъ сомивнія, съ обиліемъ можеть удовольствовать и это сочиненіе, вкратцъ составленное» (7).

<sup>(\*)</sup> После столь ясиего предуведомления, следнино самить писателем, изтъ нужды излагать подробно содержине сочинения. Омо состоить изъ 40 главъ и действительно наполнено свидетельствани и принерами, относищинием къ вопросметь о перехождения епископовъсъ епархи на епархию и о повторительных рукоположения. Изъ другихъ двухъ сочинений одно, написанное въ виде разговора менду частцемъ и ответчикомъ» (изипилатот е сатот), вибетъ заглава: синига изкосто вопрошающато и ответчающато, или иника Анкилая о деле написанное также въ виде разговора, есть неоднократно упомичувая выше вишта «Оснормитель и Защитинкъ». О содержани этихъ инигъ можно заизтить, что коти въ объихъ говорится объ одномъ и томъ же, то есть о правихъ Формоза на сащенный самъ: однамо первое заименето боле инцемъ самого Формоза, второе рукомоложевами, кихъ игъ про-изослеными, такъ и посторенными из последстви Стеомомъ и Формозомъ. Ходъ доказательствъ съ той и другой сторовы и все вобще изложене—утогнено-схоластическое. Какъ «Оснорбител» и Защитинкъ», текъ и прочня сочинения Анкалла и пареде 28—52. Другое вадане этихъ сочинения въ Расгою, силъ соторес, еd. Мідов. с. СХХІХ. 1853. сой. 1053—1112. Кроке сочинения Анкалла, яз ме-

в) Точно также выражаются изследователи, писанийе и въ защиту Формозовыхъ преследователей. Приводимъ слова писателя, хотя и не весъма древняго, однако имъвшаго способы къ пріобретению достовърныхъ сведаній, — кардинала Белдармина. Въ отвътъ своемъ на возражение протестантовъ противъ непогръщительности Стефана и Сергія, онъ, изложивъ весъ ходъ дъла, заключаєть отисание свое следующими словами: «итакъ главный вопросъ состояль въ томъ, быль ли Формозъ законнымъ первосвященникомъ, или изтър (\*)?

тинской литература встрачаема писанныя ва защиту Формова, немолна до нашего времени сохранившихся, современным «Укоризмы Риму за Формоза папу», —напечатанныя ва тома же тома Patrolog. сила сопррі, сой 823—838. Дало Формоза налагается на папа совершенно также, кака и у Аккаплія. Така наприм'яра, ва уста ругависмуся нада Формозома Риму влагаются вота какія облиненія протива. Формоза: «скажета ножета быть: Формоза жала облиненія процива, была хиприма, присвоитель, самозванецть, послящена визпроциведенныя ничтожны; она ничего не вибла, ничего и не дала». (См. столб. 827). «Говорита еще: недозволительно было ему по низложения исправлять священное служеніе; и если исправлять, недовволительно было переходить иза города ва города» (столб. 828) и

<sup>(\*)</sup> Вейагил. Disputation. de controversiis christianae fidei. tom. I. lib. IV de summo Pontif. cap. 12. п. 15. Возражение протестантовъ противъ непогръщительности Стессия и Сергія, рамо какъ и слабая защита ихъ, представленная Белларминовъ, для насъ не инъмить ниманой важности. Но самое наложение кода дъла, по асности слоей, съ какою оно, котя и кратко, представлено у Беллармина, аслуживаетъ бътъ приведенныть вполить въ новое подтверштельное обычение нашихъ старообрадцевъ. «Вотъ из чемъ исторів», говоритъ Белларминъ. «Формовъ, кардиналъ и еписковъ портуенскій, вапою Іоанновъ VIII наложенный и лишенный свиз, и нижеденный из пірскій чинъ, вышель изъ города и покладея, что никогда не сверти Іоанна VIII, пресминкъ его Мартинъ II разріжнать Формоза, отъ неостородкию дамной клатам, и возстамоваль въ преживить свих. Не-

Ни эти писатели, ни другіе, которынь дон: води гось писать о Формоза, не упоминають, что. бы Формозъ быль обянияемъ еще въ какомъ либо другомъ преступленія; никто не упрекаль его въ какихъ либо нововнеденияхъ догматическихъ: нан обрадовыхъ; никто не возводнав вины его: далье простаго нарушения церковныхъ правыльотносительно епископскаго поставления. А между: темъ, умолчали ли бы враги Формоза, оскорб-. ленные имъ и дышаншие къ нему ненавиство, если: бы, кромъ извъстной, находнии въ немъ еще дру-: гую вину? Не воспользовались ли бы ево, въ защиту Стефана и Сергія тв, которые оправдывали ихъ повторительныя рукоположения? .Не старались ли бы отклонить отъ Формоза новый упрекъ люди, дъйствовавшие и писавшие въ его защиту, напримъръ, папа Іоаннъ IX или Арканлій? Не передали ли бы этого намъ, по крайней мърв, писатели посторонніе и непричастные распрв.

долго послі тоть же Формовь діластся папою, живеть шть літь, и прилагастся къ отцамъ своимъ. Пресиствують Стессить VI, вотерый воспламененный великою ненавистью противъ Формова, или не вная или не въри, что тоть разрішенть отъ клятам импою Партиномъ, всенародно опреділяєть,—что Формовъ шикогда не быль законнымъ первосвищенникомъ и потому всів его діннія должим быть вибнасмы ни во что; и получиминкъ отъ вего свищеними степени принудиль снова рукополагаться, такъ какъ-бы имеето още отъ нето не получаль. Не понравился этотъ воступокъ всіять, и потому три первосвищенника, радонъ слідующіє, Романъ І, Осодорить В, и въ особенности Іоаннъ ІХ, созвать другой соборъ, воложили, что Формовъ быль истинный первосвищенникъ, и отибими приговоръ Стессин VI. Пресиствуеть вослі того Сергій III, и во всемъ вослідоваль Стессину VI. Итакъ, гланный вопросъ состояль въ томъ, быль ли Формовъ законщить первосвищенниковъ, вли ціять во-

какъ одну изъ причинъ внутренняго раздора въ Римъ? Но ни тъ, ни другіе, ни третън, словомъ никто, другихъ причинъ не предполагаютъ.

Послъ сего понятно и то, какое собственно участие въ винъ Формоза имъм его отсъченные персты. Враги Формоза имъм цълно показать, что Формозъ недостоннъ былъ архіерейскаго сана; и ругательствами надъ его трупомъ, они лишали его непринадлежащей ему власти, что потомъ подтвердили, уничтожая послъдствіл незаконню принятаго сана, то есть, торжественно отвергая силу произведенныхъ имъ рукоположеній. Такой смыслъ имъло разоблаченіе мертваго Формоза, и его погребеніе въ могилъ странинковъ, а потомъ и утопленіе въ Тибръ. Въ томъ же, безъ сомненія, смыслъ должно понимать соединенное съ прочими ругательствами и самое отсъченіе перстовъ. Итакъ

1) Персты, отсъченные у Формоза, выражали символь похищеннаго имъ сана, подобно какъ
и возсъданіе на престоль и папскіл одежды, равно были и однить изъ орудій, которыми производиль онъ не по праву присвоенныя себъ дъйствія. Ясное доказательство тому представляють
слова самого Лунтпранда, отчасти переданным и
въ русскомъ переводъ Баронія. «Благословеніе,
сообщаемое служителями», говорить онъ въ осужденіе Стефану, или, по его мизнію, Сергію, «изливается не тъмъ, котораго видимъ, но невидимымъ священникомъ. Ибо ни насаждали есть что,

ни напаляй, но возвращали Богъ» (1 Кор. 3, 7) (1). Понимая, что у Формоза имън намереніе отсячь именно тв персты, которыми онь благословляль, онъ какъ-бы такъ говорить: «отникая у Формоза орудіе, которывсь онъ пользовался къ преподаванію благословенія, думали уничтожить тамъ снлу самаго благословенія: но благословеніе истекаеть не оть видимаго дъйствія перстами, а оть невидимаго Бога». Тоже даетъ понять и Авканлій. Въ отвътъ своемъ на предполагаемое возраженіе, что недостоинство Формоза подтверждено и поруганіемъ, которому Стефанъ предаль его тало, онъ говорить: «подобно дикимъ зварямъ не намятуя человъчества, какъ разумъли они, такъ в дъйствовали. Несчастивнине! гдв они этому научились? въ особенности, когда Господь не сказаль: елика аще свяжете подъ землего, или подъ ръкою, но сказаль: елика аще свяжете на земли, будутъ связана на небеси (Мо. 18, 15). О таковыхъ то апостоль говорить: некоторые ресность Божію имуть, но не по разуму (Рим. 10, 2). О злодъйство! Внимали бы они хотя голосу стихотворца: берегись влодвиствовать надъ руками благочестивыми, тъмъ болве щади погребеннаго. Впрочемъ, если бы такое перенесение съ престола на престоль и было какимъ либо об-

<sup>(\*)</sup> См. выше это мъсто, приведенное въ полновъ видѣ, виѣстѣ съ переводомъ его въ русскомъ маклечения изъ Баронія. Приб. къ Твор. св. отц. 1855. ян. 2. стр. 253—258.

разомъ недозволительно, то, по церковному благочестию, не терпъть ли они были должны, а не преувелячивать неслыханными элодъйствами» (')? И здъсь, ясно, мысль таже: «думая упразднить власть Формоза вязать и ръшить, то есть, право священства, вы уничтожаете видимый знакъ этой власти, но знакъ этотъ ничтоженъ у мертваго, и вы совершаете безполезное злодъйство».

2). При этомъ объяснения, какое ни предположимъ при жизни Формоза частивйшее употребленіе отсаченных перстовь, то ли, что онь им благословляль, или что онь осязаль тайны, - въ томъ и другомъ случав все равно, или лучине сказать, то и другое предположение равно можеть быть справедиво. Луитпрандь, когда говорыль, что у Формоза отсъчены персты, которыим въ обычат благословлять, разумъль, какъ видно изъ собственныхъ словъ его и изъ общаго жода дъла, не обычай благословенія вообще, но собственно благословеніе, которое употребляется при освященіи таинствъ, преимущественно, при таниствъ рукоположения. Равно и Платина, когда указываль, что у Формоза отсачены персты, которые преимущественно употребляются при освящени, конечно, разумълъ, какъ видно изъ тогоже хода дъла, то собственно благословение, которое употребляется при освященіи таинствъ, между прочимъ при посвященіи служителей цер-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Votera Anal. t. I. pag. 50.

кви. Итакъ, скажемъ ли, что у Формоза отсвчены персты, которыми онъ благословлялъ, или что тв, которыми онъ осязалъ тайны (точнъе, которые употребляются при освящении тайнъ благословениемъ), въ томъ и другомъ случав мы выскажемъ одну и туже мысль и укажемъ одни и тъже персты, только въ послъднемъ случав ивсколько ближе къ дълу и частиъе.

## (продолженіе будоть)

## СВ. АӨАНАСІЙ ВЕЛИКІЙ.

Афанасій родился въ Египтъ, близь Александрін; годъ рожденія его до сихъ поръ еще не опредълень точно (въроятно между 296 и 298 гт.). За свои аскетическіе подвиги и основательное образованіе онъ въ 319 г. быль посвящень во діакона александрійской церкви, и съ этого времени сдълался правою рукою своего епископа Александра. Въ 325 г. онъ сопутствоваль ему на соборъ никейскій, и отсель вступиль на поприще своей жизненной борьбы. Чувствуя близкую свою кончину, епископъ Александръ назначиль (въ 326 г.) Аванасія своимъ преемникомъ. Сознавал свои немощи, Аоанасій отказывался отъ принятія на себя такого высокаго служенія, н только громкое одобреніе народа и другихъ епископовъ заставили его покориться этому избранію. Сдълавшись епископомъ, Аванасій продолжаль свою

<sup>(\*)</sup> Нэв кинги: Geschichte der Philosophie der patristischen Zeit, von D-r phil. Albert Stöckl. Würzburg. 1859. S. 264—277.

борьбу противъ аріанства. Онъ противился принатио Ария въ общение Церкви, вопреки воль самого императора Константина. Аріане, вмъсть съ мелетіанами, употребляли всевозможный средства къ низвержению Аоанасія; для этой цълн они не задумались прибъгнуть даже къ позорнымъ обън-неніямъ противъ него, между прочимъ въ нецъломудрін, убійствъ н т. п. Хотя подобныя влеветы и были самымъ очевиднымъ образомъ опровергнуты, однакожъ враги Аванасіл, помощію лись свидътелей, успъли достигнуть своей пъли: на тирскомъ соборъ (335 г.) онъ быль осуждень, лишень сана и сослань въ Триръ. По смерти Кон-стантина Аванасій быль вызвань изъ своего заточенія, но вскор'в начались новыя интриги аріанъ. н на антіохійскомь соборть (341 г.) Асанасій быль низложенть снова. Изгнанный, силою оружия, изъ-Римъ, гдъ быль съ честно принять папово Юлі-. емь и торжественно оправдань на созванном тамъ соборъ. Это оправдание повторено было на соборъ сардикійскомъ, въ Иланріи (347 г.), и Асанасій возвратился къ своей паства, посла освінлътняго разлучения съ него. Но его говители и теперь не давали ему покол. Они вооружили противъ него императора Констанція, утверждая, что во время возмущенія противъ него Магненція, Асанасій приняль сторону последняго (тогда какъ дзло было совершенно наобороты). Разсерженный этой клеветой, императоры рышылся погубить Ава-

Digitized by Google

насіл и безстыдными средствами устраціснія заставиль многихь епископовъ осудить его на соборъ въ Миланъ (355 г.). Затъмъ, по приказанью императора, взята была, силою оружія, церковь, въ которой находнася Аванасій съ своею паствой. Только чудо спасло его, и онь убъжаль въ пустыню. По смерти Констанція (362 г.), когда взошель на престоль Юліань отступникь, Аранасій опять возврателся на свою качедру. Но такъ какъ онь могъ скоръе противодъйствовать плану Юліана — поссорить между собой христіань, чъмъ солъйствовать его исполнению, то снова должень быль подвергнуться изгнанію. Юліань вскорв умерь (363 г.), и въ его преемникъ Іовинанъ Аванасій напиель себв благосклоннаго покровителя. Къ сожальнію, этоть императорь жиль только до 364 г.; послв него взопиель на престоль аріанинъ Валенть, и Аоанасій въ пятый разъ быль лишень своей каеедры. Валенть, впрочемь, скоро вызваль его изъ ссылки, и теперь только върный ревинтель Господній, въ последніе годы своей жизни, получиль наконець накоторый внашній покой, посвященный имъ на усердное служение Господу. Побъдивъ всъхъ своихъ враговъ, св. Аеанасій великій скончался въ 373 году, имъвъ утъщеніе видъть еще при жизни своей упадокъ аріанства ('). Многотрудная жизнь св. Аванасія была про-

<sup>(\*)</sup> Cpans. Möhler, Athanasius der Grosse und die Kirche seiner Zeit. Mainz. 1837.

никнута однимъ стремленісять — защитить догматы объ истинномъ божествъ Інсуса Христа противъ аріанъ и объ истинномъ человъчествъ Его про-тивъ аполинаріанъ. Среди потока еретическаго ученія, которое, подобно язвъ, явилось на тълъ Церкви, едва только получившей свободу, и грозило разрушить основные догматы христіанствао божествъ Спасителя и Его истиниомъ человъчествъ, Аванасій столль какъ скала въ моръ, о которую разбивались волны ереси. И тотъ геній, съ которымъ онъ запишаль упомянутые основные догматы христіанской въры, сдълаль его славу и въ научномъ отношении безсмертного для всъхъ временъ. Его умъ обращался по преимуществу въ области догматической; однакожъ онъ по необходимости касался и другихъ областей въдънія, для возможно удовлетворительнайшаго разръшенія той задачи, которая назначена была ему Провиденіемъ. Въ особенности онъ долженъ быль касаться психологическихъ вопросовъ; потому что, независимо отъ примънимости ихъ въ другихъ отношеніяхь, успышная защита христіанскаго ученія о воплощенін могла быть достигнута имъ только на основании исихологии, которой основоположенія равнымъ образомъ носили бы на себъ ха-рактеръ христіанскій. Если бы онъ не понималь существа человака совершенно въ христіанскогъ смысль, то и его ученіе о Богочеловакъ не моголо бы быть христіанскить. Но какъ объ одновъ; такъ и о другомъ Аоянасій имъль истинный понятія. Поэтому, хотя мы и не встръчаемъ у него совершенно выработанной антропологіи, — такъ какъ это не входило въ его задачу и не требовалось временень, — однакожъ находимъ нъсколько отдъльныхъ психологическихъ ученій, столщихъ въ истинно христіанской срединъ между крайностями нделизма и реализма, въ которыя болье или менъе уклюнялись его ближайшіе предшественники.

Опираясь всегда, относительно истинь христіанскаго ученія, на въръ, которою онъ, какъ богооткровенныя, должны быть принимаемы точно и безпрекословно, св. Аванасій не упускаеть однакожь случая пользоваться и разумными доказательствами, говорящими въ пользу истины христіанскаго откровеннаго ученія. Онъ повсюду старается показать сообразность христіанской истины съ разумомъ, чтобы посрамить заблуждение язычниковъ, считавшихъ христіанство безуміемъ. Хриотіанство выступило противъ языческаго многобожіл прежде всего съ великимъ ученіемъ о единства Бога, необыкновенным для тогдащияго языческаго сознанія, совершенно опутаннаго заблужденіями политензма. Аванасій, поэтому, старался представить язычникамъ высочайщую разумность христіанскаго ученія о единствъ Божіємъ. Въ этомъ отношения онъ указываетъ прежде всего на порядокъ и гармонію, повсюду царствующія въ видимомъ мірв, которыя тамъ удивительнае, что мірь состоить изь разнообразивнивихь и противоположиващих составных частей. Но вездв.

гдъ царствуетъ порядокъ, необходимо предпольгается и его виновникъ. Тоже должно сказать и относительно всеобщаго міроваго порядка. Итакъ надъ міромъ долженъ господствовать высочайній Учредитель порядка. И этотъ Виновникъ міроваго порядка можеть быть только однив; нотому что единый порядокъ, усматриваемый нами въ міръ, не мыслимъ безъ предположенія о единоль его Виновникъ. Гдъ много производителей порядка, тамъ можетъ воспоследовать только смешене. Этотъ единый Винопникъ порядка есть единый Богъ (1). Какъ отъ единаго органическито взаимнопроникновенія частей нашего тала мы доливы заключать къ одной душъ, которая есть начало этого органическаго единства и единой жизненности въ нашемъ теле: такъ отъ единства міра разумъ заставляеть насъ заключать къ единому Богу (2). Этимъ не отрицается возможность существованія многихъ міровъ: единый Богъ можеть создать многіе и различные міры; но единство этого созданнаго міра указываеть на единство Божіе (\*). Многіе боги не суть боги. Политензив есть атензмъ (4).

Это доказательство представляется Аоанасію столь очевиднывть, что онь считаеть его до-

<sup>(\*)</sup> Athanasius: contr. gent. p. 38. seqq. (Këzascace zamme 1686).

<sup>(</sup>a) Ibid. p. 44.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 43.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 41: of nolvoleding dividings.

статочнымъ для прикованнаго къ чувственности разума язычниковъ. Въ самомъ дълв, это доказательство имветь значение только вспомогательнаго соображенія для чувственных людей. Кто возвышается душею надъ чувственными пожеланіями и проистекающими отсюда чувственными образами фантазін и очищаеть свой внутренній міръ отъ гръха и всякой наклонности къ нему, тому не нужны подобнаго рода доказательства, тоть внутри себя самого, какъ въ зеркалъ, видитъ отраженіе образа божественнаго Слова, - нбо человъкъ созданъ по образу Божно (1). Въ этомъ отношенін для познанія единаго Бога мы нуждаемся только въ себв самихъ, въ своей собственной душъ, въ своемъ собственномъ разумъ (3). На этомъто основывается то явленіе, что за отрицаніемъ Бога всегда слъдуетъ отрицаніе души. Когда язычники отрицали единаго Бога, тогда они отрицали и душу (3). Тоже бываеть и наобороть.

Сей единый Богъ безконечно совершенть и не можетъ быть обнятъ никакою силою человъческой мысли. Онъ непостижимъ и неизслъдимъ (\*). Только изъ Его дъйствій мы можемъ въ нъкото-

<sup>(\*) 1</sup>b. р. 37: «когда душа слагаеть съ себя всю излившуюся на нее скверну гръха и соблюдиеть въ себь одинъ чистый образь, тогда (чему и быть слъдуеть), съ просиътлинемъ онаго, какъ въ зериалъ созерцаеть из неих Отчій образъ—Слово, и из Словь уразумъваеть Отца, котораго образъ есть Спаситель».

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 32.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 33.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 3.

рой мъръ познавать Его; а познаемъ мы въ настолщей жизни болье то, что Онь не есть, Его отрицательную сторону, нежели что Онъ есть, Его существо (1). Онъ безконеченъ, безтълесенъ, неизменлемъ, вседоволенъ (3). Онъ благъ, и даже болье чемъ благъ (3). Онъ вънце самаго бытія (4). Онъ простъ и недълимъ (\*), и слъдовательно сиъцивать Его съ созданнымъ міромъ нан, еще хуже, съ отдальными частями его, есть величийшее безуміе, въ какое только могъ когда любо впасть человъческій разумъ; потому что этнить онъ дробить на части и самое существо Божіе, съ чвиъ вмъсть очевидно уничтожаются и всв прочіл существенныя свойства Бога (1). Только Богъ христіанскій есть Богъ истинный; боги язычниковъ суть призраки, составленные испорченного фантазією дюлей (7).

Порядокъ и гармонія, являющіяся въ созданномъ міръ, ведуть нась къ заключенію о единомъ Богъ, господствующемъ надъ міромъ. Вместь съ этимъ, въ разсматриваніи міроустройства мы получаемъ новую важную мысль. Порядокъ и гармонія созданнаго міра указывають намъ на то,

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 37 seqq.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 24.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 2. (\*) Loco citato.

<sup>(\*)</sup> Loco citate. (\*) Ibid. p. 30.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 28 segg.

<sup>(7)</sup> Ibid. p. 3 sequ.

что н въ Богъ есть Разумъ, н что именно изъ этого божественнаго Разума должны были произойти этотъ порядокъ и эта гармонія (1). Объ этомъ самомъ божественномъ Разумъ, объ этомъ божественнуь Словъ (Лоуос) сообщаеть намъ свъдъніе божественное откровеніе. Божественное Слово не есть что либо безличное, не есть простое единство идей, открывающихся въ созданныхъ вещахъ (Λόγος σπερματικός стонковъ); Оно есть упостасная Премудрость Божія, которая въчно была въ Богъ и у Бога (3). Божественное Слово нуветь одно существо съ Богомъ Отцемъ (одообнос): Оно не создано, но рождено (3); не было времени, когда бы Его не было (оди ду, бре оди ду о Môs) (1). Apiane robopilm, будто Богъ можеть относиться къ міру не прямо, а только чрезъ какое нибудь посредствующее существо. Это уже потому нельно, что въ такомъ случав посредничество должно было бы простираться въ безконечность, такъ какъ само посредствующее существо нуждалось бы, въ свою очередь, въ новомъ по-

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 44.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 44 seqq.

<sup>(\*)</sup> Отат. II. соптта агіап. р. 314. «Онть есть истиннай, дійствительный по природі, Сынъ Отца, собственный Ену по существу, единородная Премудрость и истинное Слово; Онть одинъ отть Бога, и не тварь или созданіе, но собственное рожденіе существа Отца. Поэтому Онть есть истинный Богъ, будучи единосущенъ истинмому Отцу. Всіх же другіе, которынъ Богъ сказаль: Аве расе: бози еспе, инісотъ такую благодать у Отца тельно по участно въ Слові чрезъ Дукав.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 314 seqq.

средничествъ, и т. д. до безконечности (1). Мы не можемъ соединиться съ Богомъ чрезь тварь: нбо каждая тварь сама нуждается въ Богъ, чтобы Онь соединиль ее съ собою (2). Сынь Божій, слъдовательно, не есть тварь, но божественнал Vиостась, единосущая Отцу и нераздальная съ Нимъ. Богатство положительных и умозрительныхъ доказательствъ, при помощи которыхъ Аванасій старается утвердить этоть возвышенивний догмать христіанства, и блестящее остроуміе этихъ доказательствъ, могутъ возбуждатъ только удивленіе (\*). — Ученіе о Сынъ Аванасій связуеть съ ученіемь о Св. Духв. Духв Святый есть третве Лице въ Божествъ. Онъ не сотворенъ (\*): нбо, если бы Онъ быль одною изъ тварей, то чрезъ Его двиствіе мы не соединялись бы съ Богомъ. Такъ какъ Онъ своею благодатію дълаеть насъ причастниками Божества, то безъ сомнина Онъ есть Богъ (\*). И какъ Богъ, Онъ единосущенъ Отцу и Сыну. Воть три Лица въ Божества, и сін три по существу суть одно. Тайна непостижники, но ROSELITICHES E

Послъ всего этого понятно само собого, что

<sup>(\*)</sup> Orat. III. c. ar. p. 397.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 439.

<sup>(\*)</sup> Превосходитаннее въ этонъ есношения сочинение его: четыре слова противъ аріанъ.

<sup>(4)</sup> Cpans. ep. 1. ad Serap. «Spir. sanct. non cose crosturari». p. 173 seqq.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 198 seqq.

Аоанасій излагаеть и идею творенія не иначе, какъ во всей ел чистотъ. Если бы Богъ, для обнаруженія вовив своей двятельности, нуждался въ предсуществовавшей матерін, то это, очевидно, было бы знакомъ Его слабости или безсиля, чего мы отнюдь не можемъ приписать Богу, какъ Существу совершенныйшему. Міръ сотворень Богомъ изъ ничего (1). Все безъ исключения произопыю изъ творческой силы Божіей, а изъ этого сладуеть, что въ міра все - добро. Ибо Богь, какъ благій, могь создать только благое. Зло, поэтому, не есть бытіе, не есть субстанція; оно не создано Богомъ и свое основание можетъ имъть только въ самихъ же созданныхъ существахъ (3). Побужденіемъ къ творенію міра была благость Божія, въ которой Онъ восхотьль явить себя тварямъ (\*). Тотъ, чрезъ кого созданъ міръ, есть божественное Слово. Оно-то и есть Творецъ (Дημιουργός) (1). Оно вызвало міръ съ его стихіями изъ ничтожества и соединило ихъ въ то правильное единство и гармонію, которыя мы теперь усматриваемъ въ мірв. Поэтому Слово все проникаеть, все содержить и всемь управляеть (\*). Такимъ образомъ Ово есть вместь и Откровитель Бога въ области созданнаго міра. Оно-то

<sup>(2)</sup> De incarn. Verb. p. 54 seqq.

<sup>(2)</sup> Contr. gent. p. 5 seqq.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 45. De incarn. Verb. p. 56.

<sup>(\*)</sup> De incarn, Verb. p. 55 seqq.

<sup>(5)</sup> Contr. gent. p. 45 seqq.

прежде всего открываетъ Себя въ міръ какъ Абуюс. а чрезъ Себя открываеть и Отца. Оттого Отца мы можемъ познавать только чрезъ Слово, которое есть посредникъ нашть, возводящий насъ къ Богу. Если несомивано, что мы можемъ познавать Бога изъ дъль Его, то глубокое основание этого заключается именно въ томъ, что въ дълахъ Божінхъ открываетъ себя намъ Абуос. О. Ивль творенія міра отсюда опредвляется сама собою. Міръ создань именно затымь, чтобы чрезь него мы приходили къ познанию Бога, а чрезъ познаніе Бога достигали блаженства. Такимъ образомъ цъль міра подчинена назначенію человька (<sup>2</sup>). Человъкъ есть глава видимаго творенія. Въ своемъ разумъ онъ носить образъ божественнаго Слова и внутренно соединяется съ Нимъ чрезъ благодать Св. Духа (\*). — Посмотримъ теперь, какъ, на основанін этихъ началь, образовалось психологическое ученіе Аванасія.

Душа человъческая, по ученію Аванасія, есть субстанція существенно отличная отъ твла, и следопательно безтълесная и духовная (1). Это основное положение своего психологического учения Аоанасій не приминуль подтвердить умозранісмъ. Неразумныхъ животныхъ занимаетъ только то,

<sup>(\*)</sup> Contra arian. or. II. p. 318. Contra gent. p. 37 seqq. 42. 48 segg.

<sup>(2)</sup> Contra gent. p. 3.

<sup>(\*)</sup> De incarn. Verb. p. 63 seqq. Ep. l. ad. Serep. p. 200. (\*) De incarn. Chr. p. 626. De salut, adv. Chr. p. 634.

что въ данную минуту поражаеть ихъ чувства; онв не могуть ни выйдти изъ подъ вліяни внешняго впечатльнія, ни дать себъ отчета въ немъ: Человъкъ, напротивъ, не только мыслить о многомъ другомъ, что въ данное время не дъйствуетъ на его чувства, но и судить о томъ, что востърниято имъ изъ опыта, и опредъляеть, какой предметь надобно предпочитать другому. Отправленю органа зрвнія состоить только въ томъ, что онь видить извъстный предметь, отправление ужа въ томъ, что оно сыщить и т. д.; но судить о слышанномъ или видънномъ, или опредълять, что вадобно увидеть или услышать: это уже не есть дъло внъшняго чувства. Слъдовательно въ насъ нужно предположить особенное начало, которому свойственно это послъднее отправленіе; начало это и есть разумная душа (1).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Contra gent. р. 33: «не маловажным» доказательством» (существеннаго отличия души отъ тала и отъ жизни животной) будетъ и то, что одинъ только человъкъ разсуждаетъ о находищемся вит его, мысленно представляетъ и то, чего нътъ предъ нимъ, и опитъ разсуждаетъ и обсуживаетъ, что бы изъ обдуманнаго избрать лучшее. Безсловесныя видитъ то одно, что передъ ними, стремится кътому одному, что у нихъ предъ глязами, хотя бы из последствии быль отъ того имъ вредъ; но человъкъ стремится не къ видимому, а напротивъ того, видимое глазами обсуживаетъ разсудкомъ; неръдею, устремившись уже, разсудкомъ бываетъ удержанъ, и что имъ обдумано, обсуживаетъ снова. И всякій, если только онъ другъ истимы, сознаётъ, что умъ человъческій не одно и только онъ другъ истичаю, сознаётъ, что умъ человъческій не одно и только онъ другъ истичаю, сознаётъ, что умъ человъческій не одно и только онъ другъ истичаетъ зто, и указываетъ чувстванъ лучшее. Дъло глаза—видътъ только, ущей—сланиать, устъ—вкушать, ноздрей—принимать въ семать, до чело должно вадъть и сланы викъ, до чело должно вадъть и обовить—не дъло

Кромъ того, человъкъ мыслить не только о томъ, что можеть извъстнымь образомь дъйствовать на его чувства, но способенъ возвышаться своею мыслію и къ такичь предметамъ и въ такую область, которые лежать далеко вив непосредственнаго наблюденія. Онъ мыслить и любить не только преходящее и смертное, но и непреходящее н безсмертное. Возможно ли было бы это, если бы въ немъ самомъ не было начала непреходящаго и безсмертнаго? Если бы человъкъ быль только теломи, то упомянутый факть быль бы совершенно невозможенъ; потому что преходящее н смертное можеть относиться только къ прекодящему же и смертному (2). Если, далье, чувства по своей природъ обращаются къ соотвътствующему имъ предмету и след., коль скоро онъ находится предъ ними, не могутъ сами по себъ

уже чувствъ; судять же о томъ душа и умъ св... Но это свойственно только людямъ, и это есть разумность человъческой души, пользуясь которою, отличается она отъ безсловесныхъ, и доказываетъ о себъ, что она дъйствительно ис одно и тоже съ видиналиъ въ тълъ».

<sup>(2)</sup> Contra gent. р. 34: «для тёх», которые дошли даже до бевстыдства неразумности, строгимъ доказательствомъ послужитъ и следующее. Тёло по природе смертно; почему же человътъ развишеляетъ о безсмертия, и нередкю, изъ любяв къ добродётели, свиъ на себя навлекаетъ смертъ? Или, тёло—временно; почему же человътъ представляетъ себя въчное, и поэтому прецебрегаетъ тъмъ, что у него подъ ногами, вождёлеваетъ же въчнаго? Тёло само о себя не помыслятъ ничего подобнаго; оно не помысляло бы и о томъ, что ин е его; потому что оно смертно и временно. Необходимо же бытъ чему нябудь другому, что помышляло бы о противоположимомъ телу. Итакъ, что же это опять будетъ, камъ на душва разумная и безсмертная? Не совить, но кнутри, въ тълъ, закъ музыкантъ на лирѣ, производитъ она совершенияѣщие вкумъ.

оставаться безь воздъйствія въ отношенія къ не-MY: TO KAKE ME OFFICHERH OF TO ARRESTE, SAMEчаемое нами въ человъкъ, что его чувства часто оставотся вить вліжнія отъ своего предмета и не получають своего удовлетворенія, если мы не предположить въчеловеке другаго, отличнаго отъ твла и твлесныхъ чувствъ, начала, во власти котораго находится упомянутое господство надъ чувствами? И что другое можеть быть такимъ началомъ, какъ не душа разумная (1)? Человъкъ только потому способень внимать закону, новелъвающему ему дълать добро и уклоняться отъ зла, что въ немъ живеть и действуетъ разумная дуппа; существо неразумное совершенно неспособно къ различению добра и зла (3). Самое состояніе сна свидътельствуеть о существованіи въ человъть духовнаго начала: н во время сна это начало остается дъятельнымъ, неръдко обнаружи-

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 35: сепять, глазу естественно спотръть, и слуку—слушать; почему же одного отпращаются они, а другое избирають? Кто отвращаеть глазь оть эркия? Или, кто заключаеть для слаизвий слухь, по природь стремещійся къ слушанно? Или, кто перъдно удерживаеть оть естественнаго стременія вкусь, по природѣ иззиченный для вкушенія? Кто запрещаеть до визго кастася
рукв, по природь дъзгельной?.. Или, почему тіло, отвращаєв оть 
требуеваго природою, склюнается на совъть другаго (т. е. умя) и 
обуддивается его нановенісить? Все сіе доплавнаеть не вное что, 
какъ разумную душу, владачествующую надъ тілонъ».

<sup>(</sup>з) Ibid. р. 35: «посену-то я двотся лодить законы дънть доброе и отвращаться порока; для безсловесных» же, лишенных» разумности и манилени, и худое остается невыптивать и нераздичизакить.

ваясь даже особеннымъ образомъ, напр. накоторымъ прозръніемъ въ будущее (\*).

Если такимъ образомъ душа есть существенно отличная отъ тала, безталесная субстанція, то потому самому она безсмертна по своей природъ, какъ тало по своей природъ смертно (7. Душа движетъ тало, а не наоборотъ; какъ скоро душа оставляетъ тало, его движение прекращается. Но если душа движетъ тало, а не тало душу, то въ ней начало ел собственнаго движенія; а если такъ, то эта сила душевной смюдентельности не можетъ уничтожиться съ смертію тала. Слад. душа и по смерти тала должна сохранить эту самодвижимость. Но въ тожъ насенно, что душа движетъ сама себя, состоитъ ел жизнь, и слад. она должна продолжать житъ и по смерти тала, т. е. должна быть безсмертна (7).

Digitized by Google.

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 34: сткло часто лежита на земли, а человика представляета и соверщаета, что на небѣ. Тъло часто поноштел, безнолствуета и сидита, а человъкъ—внутренно въ движения, и соверщаеть, что виф его, переселяясь и переходи въз стравы въ страву, встрачаясь съ жижковими, неръдко предугадивая и предушнава поэтому дъла свои на другой день. Что же это иное, какъ не разунная душа, которая въ человъкъ размишляетъ и представляетъ, что выше его»?

<sup>(2)</sup> Ibid. р. 35: еесли въ словѣ нашемъ доказано, что дума не одно и тоже съ тѣломъ, тѣло же по природѣ смертио: то необходино душѣ бытъ безсмертного потому самому, что ома не нодобиа тѣлуъ.

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 35 весц.: «попять, если, по доказанному, дуна динжеть тело, а сама мичемъ другимъ не приводится въ динжене: то слудуеть, что душа самодникна, и, по сложения съ себи тела въ землю, опять будеть сама себи приводить въ динжене. Ибо не душа подвергается смерти, умираеть же тело, вслудстве разлучения съ нинъ души. Если бы душа приводния была въ динжене тъдонъ,

Кромъ того, еще и во время своего пребывания въ тълъ, душа живеть въ извъстной степени жизнию самостоятельною, не будучи ограничена, по своему мышлению и своей волъ, тъсныть пространствомъ, въ которомъ находится тъло, но возвышаясь надъ нимъ и обращаясь въ высшихъ, неизмърнныхъ областяхъ. Какъ же не жить ей, по разлучени съ тъломъ, жизнио тъмъ свободнайшею и совершениващею! Наконецъ она не была бы способна ни познавать безсмертное, ни любить его, если бы сама не была безсмертное (7).

Эту духовную, безсмертную душу св. Аванасій признаёть, такимъ образомъ, составною частію человъческой природы. По существу своему душа есть едина, и разумъ, которымъ человъкъ познаёть сверхчувственное, есть только одна изъ основныхъ ея способностей, а не что-нибудь

то, по разлучени съ движущить, ей слідовало бы умереть. А если душа движеть тіло, то тімъ болье необходимо ей приводить въ движеніе саму себя. Приводя же въ движеніе себя, по необходимости она будеть жить и по смерти тіла; потому что движеніе души есть не имое что, какъ жизнь едь.

<sup>(1)</sup> Ibid. р. 36: «если и тогда, какъ душа заключена въ тътъ и соединена съ нимъ, она не ограничивается одною малостно тъля, и не соразмъряется съ нею,—тъло лежитъ иногда на одръ и, какъ-бы уснувъ смертнымъ сноить, пребываетъ недвиживо, душа бодрствуетъ по силъ своей природы, возвышается надъ природою тъла, и коти пребываетъ въ тълъ, но, какъ-бы переселавъ изъ него, представляетъ и созерцаетъ, что превыше земи, и меръдно, посираетъ къ святымъ и ангеламъ, пребывающимъ вив земныхъ тълъ, и бесъдуетъ съ ними,—то разръщившись отъ тъла, когда будетъ се угодно соединившему ее съ опымъ Бо-гу, не тълъ маче, и не въ большей ли еще ибрф, пробрътетъ она

субстанціально отличное отъ нел; почему понянятія ума (νούς) и души (ψυχή) Аванасій повсюду поставляєть одно на мъсто другаго ('). По отношенно своему къ другой составной части человъческой природы, къ тълу, душа есть истинная и существенная его форма, а слъд. и начало, заправляющее его жизнію и его ощущающею природою (3). Она живеть во всъхъ частяхъ его и проявляєть всюду въ немъ свою дългельность (1). Посему и весь человъкъ есть не иное что, какъ единство души и тъла (1), такъ какъ объ эти части стоятъ въ существенномъ отношения другъ къ другу (1). По душъ своей человъкъ со-

иситалное въдъне о безсмертит? Если, и связанная тълоть, от имла такою жизнио, которая вит тъла, то по смерти тъла тълъ виче будеть жить, и не прекратится жизнь ел; потому что такъ сотворалъ ее Богъ Словомъ своимъ, Господомъ нашимъ висусомъ Христоить. И позыпилаетъ и мудрствуетъ она о безсмертномъ и въчноста, потому что сана безсмертна. Какъ тълесныя чувства, воелику тъло смертно, видятъ смертное: такъ душть, созернающей безсмертное и помышлающей о безсмертномъ, необходино и саной быть безсмертного и жить въчно. Ибо понита и созернана безсмертна викогда не оставятъ ее, пребывая въ ней и служа какъ-бы подпистомъ (ёкмиция) къ поддержанно безсмертия».

<sup>(\*)</sup> Cpass. De incarn. Verb. p. 95 seqq. De salut. adv. Jes. Chr.

p. 648. De incarn. Chr. p. 630.

(2) De sal. adv. I. Chr. p. 634.

<sup>(2)</sup> De sal. adv. I. Chr. р. 634. «душа называется рабіня» араком'я (норфі доглов), умопредставляєньні составительники почалови. Посему умершій челов'ять называется невыплощини вида (бросред) и весь разрушается, как'я скоро разлучается съ тілов'я дуща, неторая есть меразрушная «орма (блиго» Гдогов тір морфі»)».

<sup>(\*)</sup> De incarn. Verb. p. 95. 96.

<sup>(4)</sup> Epist. ad Epict. 587.

<sup>(\*)</sup> De inc. Crist. p. 631: «тіло человіна незываєтся тілона, а не душею, и душа человіна называєтся душею, а не тілона; одно находится въ отношенін нъ другому, т. е. дукъ къ тілу». Срам. р. 630.

зданъ по образу Божію, а тъло взято отъ земли; объ же эти части вмъстъ составляютъ одно существо, стоящее во главъ видимаго міра, существенное назначеніе котораго есть служеніе человъку.

Человъкъ свободенъ, и въ этой свободъ лежитъ возможностъ какъ добра, такъ и з.а. Зло не есть что либо самостоятельное въ человъческой природъ; оно, какъ уже выше замъчено, не есть что либо сущее (¹), — оно, напротивъ, есть небытіе, ибо только доброе есть сущее и наоборотъ (²). Человъкъ долженъ пользоваться своей свободой для того, чтобы познавать и любить Бога, и это-то есть благо; напротивъ, если онъ обращается отъ Бога къ чувственности, то это самое удаленіе отъ истиннаго богопознанія и любви Божіей есть зло: на мъсто истиннаго бытія, въ мысли и воль человъка становится тогда ньчто не сущее, лишь воображаемое (³).

Первый человъкъ, выпледшій изъ рукъ Творца, быль надълень отъ божественной благодати высокими преимуществами. По природъ своей онъ быль смертень, но по особенной благодати, да-

<sup>(1)</sup> Contr. gent. p. 2.

<sup>(</sup>a) Ibid. p. 5: ebrta de corí tà malà, oùs brta de tà gatilas. De inc. Verb. p. 57.

<sup>(4)</sup> Contr. gent. p. 5 seqq. p. 7 seqq.: «кло не отъ Бога, и не въ Богъ; его не было въ началь, и изтъ у него какой либо сущности; но люди, съ утратою представлени о добръ, сами себъ, но своему произволу, стали измышлять и воображить не сущес». De incara. Chr. p. 627.

рованной ему Богомъ, онъ возвышенъ до безсмертіл. Но это не было его единственнымъ преимуществомъ. Благодать даровала ему еще жизнь, высшую жизни только естественной, именно жизньвъ Богв и по Богу (1). Чрезъ это онъ создаль его по своему образу и подобію (2). Чрезъ это онъ достигаль и преимущества высшаго познанія, такъ какъ въ своей богоподобности онъ могъ познавать Слово, а чрезъ Него и Бога, непосредственно и безъ дальнъйшихъ вспоможеній (3). Человакъ долженъ быль беречь эти преимущества жизнію и дъйствованіемъ по Богу, по Божественной воль. Но онь не сдъльть этого, -- онь согръщиль. Чрезъ это онъ лишился высокихъ преимуществъ, которыя Богъ по благодати своей дароваль ему. И этоть гръхъ, съ своими послъдствіями, распространился на всехъ потомковъ перваго человъка (1). Вслъдствіе этого подобіе Божіе

<sup>(2)</sup> De mearn. Verb. p. 56 seqq.: «человъкъ, какъ сотворенный изъ ничего, по природъ смертенъ; но по силъ слоего подоби Сущему, если бы сохранилъ оное устремлениеть къ Нему ума слоега, могъ бы замедлять въ себъ естественное тлъне и пребылъ бы метлъннымъ... Богъ не только сотворилъ насъ изъ ничего, по, по благодати Слова, даровалъ намъ и жизнъ по Богуъ.

<sup>(2)</sup> Ibid. р. 56: сумилосердившись надъ человъческиять родомъ, и зная, что по закону бытія своего омъ не имъетъ достаточныхъ силь пребывать всегда, Богъ дароваль людять нѣчто большее: не создагь ихъ просто, какъ всёхъ безсловесних на землів, по сотвериль ихъ по образу своему, сообщивъ имъ и силу собственняго Слова своего, чтобы, имъя въ себъ какъ-бы нѣкіе оттънки Слова и ставъ словесными, они могли пребывать въ блаженствъъ.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 64: «благодать, сообщенная въ образѣ Бошенть, достаточна была къ тому, чтобы привести человѣка къ повнавно Бога Слова, и чрезъ Него къ познавно Отща».

<sup>(4)</sup> Contra arian, orat. 2. р. 358; «когда Адамъ далъ, то поврещдение распространилось на встать модей».

въ людяхъ все болве и болве помрачалось; оны погружались во глубину чувственности въ возрастающей степени; въ той же мърв упадало въ человъчествъ и истивное познание Бога и души, и произоплю идолопоклонство (\*). Изъ этого гръ-ковнаго состояния человъкъ самъ собого уже не могъ освободиться (\*); спасти его могъ Тотъ, кто сотвориль его; потерянное въ человъкъ подобие Божие могъ возстановить въ немъ только Тотъ, кто самъ есть личный гіжду веой, божественное Слово (\*). И потому божественное Слово стало плотию, дабы освободить насъ къ благодатной жизни, побъдить смерть и снова привести насъ своимъ ученіемъ къ истиному богопознанію (\*).

Итакъ Слово приняло на себя человъческую

<sup>(\*)</sup> Contra gent. p. 8 seqq. p. 36.

<sup>(2)</sup> De sal. adv 1. Chr. p. 638.

<sup>(\*)</sup> De incara. Verb. p. 59 seqq.: сесли люди, вслідствіє предпествовавшаго преступленія, однаждая сділялись подвластивни естественному тлінію в утратили благодать Божія образа (тір мог сіміми хібег), то чему вному надлежало совершиться? мля въ поизвиомъ была потребность для вовиращенія таковой благодати и для воззавнія человіковъ, кромі: Бога Слова, язъ ничего сотворявнияго вселенную въ началія? Ему принадлежало и тлінное привости опать из нетлініе, и достойнійное всего соблюсти Отпу».

<sup>(4)</sup> lbid. p. 73: «дабы вску» соделять неподлежащими ответственности за древнее преступленіе и свободилии отв негов.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 60... p. 68. p. 69: «Спаситель вочелов'ячения явиль сугубое челов'яколюбіе—и тімъ, что уничтожиль въ насъ смерть и обноваль насъ, и тімъ, что, будучи не познаять и невидиоть, шкить Себя въ діляхъ своихъ и показаль, что Онт есть Отчес Слово, Вождь и Царь вселенной, .. нусть аналоть, что Господы пришель не показать Себя, но учрачевать и нучить страждущихъ. р. 66.

природу, и притомъ вполить, во всей ел пъвостности, - приняло не только тело, но и душу ("). Тъло, рожденное отъ пренепорочной Дъвы (3), Онъ предаль за тъло наше и душу за душу нашу (9; затъмъ именно Онъ и приняль ихъ, чтобы предать ихъ за насъ (1). Поэтому во Христв и двъ воли: божественнял и человъческая (1); человъческая воля въ Немъ, подобно божественной, была не только свободна отъ всякаго граха; но, по причинъ ихъ упостаснаго единенія, и совершенно неспособна къ гръху (7). Говоримъ: по причинъ упостаснаго единенія; ибо божественная в человъческая природа во Христъ, по учению Аванасіл, соединены въ единствъ божественнаго Лица. Сынъ Божій не есть иной, чамъ сынъ Марін (\*), и не иной тоть, который страдаль, в который не страдаль (\*); но тоть и другой есть единый Христосъ, который есть вмъсть Богь и человекъ (1). Тоть, который есть Сынъ Божій,

<sup>(\*)</sup> De inc. Chr. р. 618: «Господь ясно показаль, что вигнеть и плоть, и кровь, и кости, и душу, которая скорбить, возмущается в тукить».

<sup>(\*)</sup> De inc. Verb. p. 60:... сотъ пречистой, мерастальной, меискусомужной Діма».

<sup>(\*)</sup> De incarn. Chr. p. 630.

<sup>(4)</sup> Ibid: p. 694.

<sup>(\*)</sup> De hum. net. suscept. p. 611.

<sup>(\*)</sup> De incarn. Chr. p. 629. p. 629.

<sup>(&#</sup>x27;) Ep. ad. Epict. p. 590.

<sup>(\*)</sup> De inc. Chr. p. 624.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 623: velg dorie & Aquorde, uni Gede uni Erdennes & adress. p. 625.

есть вместе и сынь человеческій, и наобороть (3). Божественное Лицо во Христъ есть субъектъ всякаго дъйствія и страданія, принадлежать ли онъ Его божественной, или Его человъческой, прироать (\*). По силь общенія свойствъ, основывающагося на этомъ единоличин, можно горорить, нисколько не погръщая противъ истины, что Богь претерпаваль поношенія, что Богь быль распять (1), равно какъ и наоборотъ-человъка Христа (только не человъчество въ Немъ) можно н должно называть Богомъ (\*). — Сей Богочеловакъ принесь свою жизнь въ жертву ради нашего искупленія (\*), и изъ сей жертвы проистекаетъ нание спасеніе, то спасеніе, которое простирается не только на душу, но и на тело, на всего человъка (7). Какъ душа чрезъ эту жертву получаеть упованіе на блаженное безсмертіе, такъ и тъло чаетъ будущаго воскресенія; ибо воскресеніе Христа есть причина и начало всеобщаго воскресенія (\*). И какъ смерть Христа не разрушила Его упостаснаго единенія, потому что божество оставалось присущимъ и тълу во гробъ, и душъ,

<sup>(2)</sup> Contra arian. or. 2. p. 352.

<sup>(\*)</sup> Contra arian. or. 4. p. 481-484. p. 487.

<sup>(5)</sup> De sal. adv. I. Chr. p. 647.

<sup>(4)</sup> De hum. nst. susc. p. 597.

<sup>(4)</sup> De incarn. Verb. p. 61.

<sup>(</sup>e) Ep. ad. Epict, p. 587. De incarn. Chr. p. 628.

<sup>(4)</sup> De inearn. Verb. p. 73.

скодившей въ преисподняя (\*): подобнымъ образомъ и наша смерть не разрушаетъ нашу настоящую жизнь совершенно, но эта жизнь будетъ нъкогда опять возстановлена воскресеніемъ. Если во гръхъ мы склоняемся къ небытно (\*), то чрезъ Христа и во Христъ мы получаемъ истинную жизнь, становясь въ Немъ, въ извъстномъ смыслъ, обоготворенными (\*).

Воть то ученіе, которое Аванасій противопоставиль ересямь Арія и Аполлинарія, запинцая христіанскіе догматы. Чтобы утвердить христіанское ученіе о вочеловъченіи Бога и, въ связи съ этимъ, христіанское ученіе о человъкъ, и развить то и другое съ такою глубиною и проницательностио мысли, и еще въ такое время, въ которое жиль св. Аванасій, для этого, не говоря о божественной благодати, нужна была не только непоколебимая сила воли, но и непреклонная твердость и последовательность мысли, - словомъ, нуженъ быль геній. И этого высокаго достоинства никто не станеть оспаривать у св. Аванасія, кто знакомъ съ его жизнио и дълами и съ его сочиненіями. Послъднія въ особенности дають блистательное свидътельство не только о величін его духа, но, въ извъстномъ отношеніи, и о твердо-

<sup>(\*)</sup> De sal. adv. I. Chr. p. 645 seqq.

<sup>(2)</sup> De incarn. Verb. p. 57.

<sup>(\*)</sup> Contra arian, or. 4. p. 487. De incarn. Verb. p. 110. 111. Contra gent. p. 83.

сти и энергін его воли. Для насъ понятно, какъ Аванасій могъ сдълаться ужасомъ для еретиковъ, и какъ последніе, не смотря на то, что были владыками почти всего тогданняго міра, могли запілищаться отъ одного этого мужа только клеветого и гоненіємъ.

## O BPAKB

## православныхъ съ неправославными.

(EPOTEST PACEOUSHEEDS)

Раскольники, считающие себя строгими хранителями старой въры, въ числъ «премънъ и новинъ, въ Церкви россійстьй сущихъ», указываютъ и то, что православная русская Церковь незаконно, будтобы, дозволила православнымъ вступать въ бракъ съ лицами неправославнымъ кристіанскихъ исповъданій. Въ доказательство незаконности втого дозволенія, они приводять правила вселенскихъ соборовъ: 14-е четвертаго и 72-е шестаго, также 10-е и 31-е правила собора лаодикійскаго, Матеея Правильника (Властаря)—12-ю главу, стихъ 3-й; Никона игумена Черной горы—слово 13 и Тактикона его—главу 26-ю, сказаніе древлеписанныхъ кіевопечерскихъ патериковъ о преподобномъ Оеодосіи печерскомъ, и наконецъ то, что Игнатій, патріархъ московскій, за вънчаніе Лжедимитрія съ Мариною, дочерью сендомер—

скаго воеводы, лишенъ былъ сана. Всъ эти доводы перечисляются въ статъъ «о бракъ съ еретики», помъщенной въ раскольническомъ сборинкъ подъ названіемъ: «объявленіе премънъ и новинъ, въ Церкви россійстъй сущихъ» (1).

Вопрось о бракъ православныхъ съ неправославными заслуживаеть разсмотранія; потому что бракъ православныхъ съ иновърными христіанами даеть поводъ мнимымъ старовърамъ дълать упрекъ православной русской Церкви, тъмъ болве заслуживающій вниманія, что сама Церковь русская устами своихъ пастырей изрекла, что «брачитися православнымъ съ иновърными дъло есть не безъ сомнительства совъсти; ибо какъ въ ветхомъ завътъ, такъ и во время новаго обрътаются заповъдн и правила, бракъ таковый отръщающию (3). Самое лучшее ръшеніе вопроса о бракъ съ еретиками можеть и должно быть историческое; такъ какъ и сила упрека старообрядцевъ заключается преимущественно въ томъ, что Церковь русская, дозволяя бракъ православныхъ съ иновърцами, противоръчитъ правиламъ и практикъ древлеправославной Церкви. Поэтому для ръшенія вопроса о бракъ съ еретиками и вообще съ неправославными христіанами, мы изложимъ сначала церковныя постановленія о немъ, за нарушеніе которыхъ болве всего въ настоящемъ случав упрекаютъ

<sup>(\*)</sup> Рук. казан. акад. библіотеки.

<sup>(</sup>a) Посл. св. Синода къ привославнилить.

насъ мнимые старовъры; потомъ представних другія древнія свидътельства и примъры изъ древней исторіи, какъ греческой, такъ и русской, касающіеся смъщанныхъ браковъ, потому что такія свидътельства и примъры лучше всего объяснять, какъ древняя православная Церковъ понимала соборныя постановленія объ означенныхъ бракахъ; далье сдълаемъ выводы, какіе будутъ слъдовать изъ тъхъ свидътельствъ и примъровъ; наконецъ покажемъ основанія, по которымъ православная русская Церковъ разръщила бракъ православныхъ съ неправославными, и увидимъ, заслуживаетъ ли она упрека за это или нътъ, и справедливо ли старообрядцы признаютъ незаконными смъщанные браки.

1. О бракъ православныхъ съ неправославными существуютъ и отчасти указываются раскольниками слъдующия постановления. Въ 14-мъ правилъ четвертаго вселенскаго собора сказано: «чтецъ или пъвецъ, еретическую поимъ жену, и чада съ нею пріобрътъ, да приведетъ ю ко общенію. Аще ли суть тамо некрещена, ктому да не будетъ крещена отъ еретиковъ» (1). 72-е правию шестаго вселенскаго собора говоритъ: «нетвердъ съ еретики бракъ; совокуплынижеся прежде сего правила, аще хотятъ, да пребываютъ» (2). 10-е правило лаодикійскаго собора предписываетъ

<sup>(\*)</sup> Корич. Іосие. издан. л. 99.

<sup>(2)</sup> Tauxe, a. 199. 200.

«съ еретики въ сватовство не сходитися» (<sup>1</sup>). 31-е правило тогоже собора говорить: «не подобаеть еретыкомъ даяти на сочетание чадъ своихъ; но понмати отъ нихъ, аще христіаны быти объщаются» (3). 21-е правило кареагенскаго собора предписываеть: «еретикомъ или поганымъ причетиицы чадъ своихъ да не счетаютъ» (1). 12-е правило третьлго кареагенскаго собора повельваеть: «разсуждено, чтобы дъти или дочери епископовъ ныи какихъ бы то ни было клириковъ не вступали въ бракъ съ язычниками, или еретиками, нли схизматиками» (4). Такія же предписанія встръчаются въ правилахъ соборовъ, бывшихъ на западв. Соборъ арелатскій 1, бывшій въ 314-мъ году при папъ Сильвестръ I, въ 11 правилъ опредъляеть: «о върующихъ отроковицахъ, которыя соединяются съ язычниками, разсуждено, чтобы онъ на нъкоторое время были отлучаемы» (\*). Но на двухъ соборахъ, изъ которыхъ одинъ быль прежде арелатскаго, а другой послъ него, совершенно запрещено православнымъ вступать въ бракъ съ иновърными и еретиками. Такъ соборъ иллибеританскій, бывшій въ 305 году при папъ Маркелгь I, въ 16 правиль опредълиль: «не должно

<sup>(\*)</sup> Кората. Іосию. надам. з. 74 на об.

<sup>(3)</sup> Tanoso, 1. 78 am of.

<sup>(\*)</sup> Taure, a. 127 m ob.

<sup>(4)</sup> Hpanua этого собора помыщены у Labbe. I, 147 sqq.

<sup>(\*)</sup> Atamis ero ap. Hardwin. I, 259 sqq.; Labbe. I, 1421 sqq.; in edit. Regia II, 22, sq.

отдавать за еретиковъ православныхъ дъмить, если они не хотять обратиться къ касолической Цер-кви» (1). Соборъ агатенскій, бывній въ 506 году при папъ Симмахъ II, въ 67 правиль постановиль: «не должно съ еретиками вступать въ супружества, — не отдавать имъ ни сыновъ ни дочерей, но принимать, если объщаются сдалаться христіанами и православными (2).

Святые отны Церкви говорять согласно съ указаниными опредъленими соборовъ, не совътують православнымъ вступать въ бракъ съ неправославными. Святый Амвросій медіоланскій пишеть: «берегись взять себъ въ жену язычницу, или іудеянку и иноплеменницу, т. е. еретическую (жену), и всякую, чуждую твоей въръ... Хотя бы она была христіанка, но сего недостаточно, если оба вы не получная (истиннаго, - въ Церкви) крепреніл» (1). Такихъ же мыслей касательно брака съ еретиками были и другіе отцы и учители Цер-кви, напр. Тертулліанъ, св. Кипріанъ, бл. Ангустинъ, св. Іоаниъ Дамаскинъ. Такое же согласи въ сужденияхъ о бракъ съ еретиками показывають свидетельства и техъ православных тисателей, которые хотя не имеють значения св. отцевъ, но которые, какъ православные, не могли.

<sup>(\*)</sup> Ap. Harduin. I, 247 sqq.; Labbe I, 967 sqq.; in edit. Regin I, 639 sqq.

<sup>(2)</sup> Ap. Hardum. II, 995 sqq.; Labbe IV, 1381 sqq., in ed. Regia X, 370 sqq.

<sup>(2)</sup> De Abraham. lib. I. n. 84. Patrol. curs. complet. XIV, 451.

конечно, говорить противъ обычая православной Церкви, существовавшаго въ ихъ время по отношению къ означеннымъ бракамъ. Никонъ черногорецъ, доказывая, что православнымъ не дозволенъ бракъ съ еретиками, ссылается на 72 правило плестаго вселенскаго собора и на 31 правило лаодикійскаго собора, также на гражданскій законъ ('). Въ книга Тактеконъ для той же цали Никонъ ссылается на 72 правило шестаго вселенскаго собора, и приводить его въ болве пространномъ видъ, нежели какъ оно читается въ кормчей, изданной при п. Іосифъ (2). Зонара (XII в.) пишеть: «если еретикъ или иновърный объщаеть присоединиться къ православной Церкви, то договоръ (брачный) можеть быть сдъланъ, но бракосочетание должно быть отложено до времени, когда будеть исполнено объщаніе». Тоже говорить Вальсамонь (\*). Матеей Правильникъ (XIV в.) также не одобряеть брака православныхъ съ еретиками, и ссылается на 14 правило четвертаго, на 72 правялю шестаго вселенскаго собора, на 10 и 31 лаодикійскаго, на 21 кареагенскаго н на градскій законъ (1). Въ частности касательно брака православныхъ съ латинянами, послъ отпаденія ихъ отъ православія, православная гре-

<sup>(\*)</sup> Слово 13 кмд. почаснокое, 1796 г. стр. 96.

<sup>(2)</sup> Ca. 26, a. 147 ma of. mag. movemences.

<sup>(5)</sup> См. толкование обонкъ на 14 правило халиндонскаго собора.

<sup>(\*)</sup> Kas. anal., Guinnell Cohos., Guidi. N° 687, J. 68, nort ant.  $\gamma$ , f.g. 12.

ческая Церковь держалась тахъ же соборныхъ постановленій, которыя составлены по отношенію къ бракамъ съ еретиками; это видно изъ толкованія Вальсамона на 14 правило четвертаго вселенскаго собора и изъ Матеел Правильника (Властаря). Послъдній говорить: ксін и сущін отъ латинь творити истязуеми суть, иже православныя жены полти волище; неповинующенжеся семсь правильнымъ запрещенемъ подлежатъ; съ раздръшеніемъ бо брака и запрещеніе пріемлють приступающем». (1). Для объясненія этихъ словъ надобно между прочимь заметить, что выше Матеей приводить правила, запрещающий бракъ православныхъ съ нехристіанами и еретиками. Съ мизніями церковныхъ законовъдовъ о бракъ православныхъ съ еретиками согласны и древніе греко-римскіе гражданскіе законы (3).

2. Что же по вопросу о бракъ православныхъ съ еретиками представляетъ исторія православной Греціи и исторія древей православные греки и наши православные предки держались соборныхъ постановленій о бракъ православныхъ съ неправославными? Нътъ. Мы знаемъ изъ достовърныхъ источниковъ, что греческіе цари и русскіе князья, равно какъ и ихъ подданные, издревле, по временамъ, отдавали своихъ дочерей

<sup>(\*)</sup> Taucase, s. 69.

<sup>(\*)</sup> Codex Justin. 1, 5. constit. 12. Basilic. 1, 1. cap. 25. 30. 38. ca. Photii Nomocan. lib. 12. cap. 13.

не только за неправославныхъ, но даже за нехристіанъ. Воть доказательства на это изъ исторін древней православной Греціи. Сестра Констанстантина великаго была за Ликиніемъ язычникомъ, злыты врагомъ Христовой Церкви ('). Михаиль Палеологъ, греческій царь, выдаль свою дочь за татарскаго килзя, но царевна не застала въ живыжь нареченнаго мужа и вышла за сына его(2). Тотъ же Михаиль выдаль двухъ дочерей своихъ за последователей римско-католического исповеданія (\*). Іоаннъ Ласкарь, царь греческій, быль женать на сицилійской королевив, исповъдывавшей латинскую въру (1). Миханлъ же Палеологъ отдалъ въ замужство дочь свою Евфросинио за татарскаго хана (\*). Миханль грекъ, деспоть эпирскій, выдаль дочь свою за Манфреда, короля сицилійскаго, который быль латинскаго въроисновъданія (1). Тотъ же Михаилъ выдалъ свою дочь за Ногая, татарскаго князя (7). Андроникъ Палеологъ взяль себъ въ жену испанскую королевну (°). Іоаннъ Кантакузенъ, царь греческій, выдаль свою племянницу за армянина Гима, еретика, который

<sup>(\*)</sup> Си. пери, ист. Каселія и другихъ писателей.

<sup>(3)</sup> Георгій Пахимеръ. 3, 3. мад. Rom. 1669 an.

<sup>(5)</sup> OHT ME 3, 6.

<sup>(4)</sup> Онъ же 3, 7. и Никисоръ Григорасъ 2, 7. изд. Paris. 1702 ап.

<sup>(</sup>в) Пахиморъ 5, 3. и Никисоръ Григорасъ 5, 4,

<sup>(\*)</sup> Пахимеръ 1, 32, и Никиноръ Григорасъ 4, 3.

<sup>(7)</sup> Has. Transpacts 5, 7.

<sup>(\*)</sup> Ours me 6, 2.

быль потомъ королемъ армянскимъ (1). Орханъ, сынъ перваго турецкаго султана, взялъ себъ въ жену Өеодору, дочь греческаго царя Іоанна Кантакузена (2). Греческій вельможа, именемъ Ватацъ, выдаль дочь свою за Солимана магометанина (7). Амуратъ ІІ, турецкій султанъ, взялъ себъ въ жену Елену, дочь православнаго деснота сербскато-(1). Елена, дочь Алексъл Коминна, царя транезунтскаго, была въ замужствъ за Магометомъ ІІ, турецкимъ султаномъ (2). А сколько, безъ соминанія, браковъ православныхъ грековъ съ неправославными, не записано у историковъ?

На Руси издревле были, какъ замътили мы, браки православныхъ литъ съ неправославными. Правда, русскіе пастыри не совсъмъ благопріятно смотръли на браки этого рода. Когда Изаславъ, сынъ Ярослава, спросиль преп. Осодосія печерскаго о латинской върв, то преподобный, между прочимъ, сказалъ о бракъ православныхъсти своихъ дщерей не давати за нихъ, ни у нихъпонмати, ни брататисло (6). Митрополитъ колитъ по словамъ лътописца, хитрый въ кинтакъ и

<sup>(\*)</sup> Никифоръ Григорасъ 12, 15.

<sup>(\*)</sup> Ode store ministe: care Rahtanyache de cacel meredin 3, 95. Histoope Touropace 15, 5, Jaconice Xalboures 1, 12. mg. Paris. 1650 an.

<sup>(\*)</sup> Никиноръ Григорасъ 4, 11.

<sup>(4)</sup> См. въ родословной туренияхъ султановъ.

<sup>(\*)</sup> Tausse.

<sup>(6)</sup> Cat. 175 Hers, payer steps superces. Matt. 2. H. COB. L.

ученьи, въ своемъ посланін къ Іакову черноризцу. въ главъ 6, пишетъ: «иже дщерь благовърнаго князя даати замужъ въ ину страну, идъже служать опръснокы и скверноядения не отметаются, недостойно зъло и непреподобно върнымъ сіе творити своимъ дътемъ; божественный уставъ и мірскый законь тояже въры благовърство повевельваеть поимати» (1). Но такіе строгіе отзывы о бракъ православныхъ съ датинянами не могли воспрепятствовать брачнымъ союзамъ нашихъ княвей съ иноземцами. Союзы эти были, начинал съ XI въка, именно съ того времени, когда западъ совершенно отпаль оть православной восточной Церкви и когда, значить, по понятіямъ минмыхъ старовъровъ, всего менъе можно было ожидать подобныхъ союзовъ. Такъ извъстно, что Казиміръ, король польскій, женился 1043 года на Марін, сестръ Ярослава Владиміровича; прижитыя съ нею дочери выданы Ярославомъ: Анастасія за Андрея 1, короля венгерскаго; Елисавета за Гаральда IV, короля норвежскаго, прозваннаго Гардрадомъ или строгимъ; Анна за Генриха I, короля французскаго. Въ 1062 году Анна вышла за

<sup>(\*)</sup> Это пославіе находится въ трехъ кормчихъ бывшей соловецкой библіотеки: N° 475 (дачи Дюнисія архимандрита), N° 476 (писана 1519 г. въ Новгородъ) и N° 858. Оно напечатано въ Росс. Достопам. 1, 86—103. М. 1821. ид. Калайдовичемъ. Заглавіе его по кормчей 1519 г. слідующеє і «Іоанна митрополита русскаго, назвивнаго пророкомъ Христа, написавшаго правило церковное отъ сватыхъ княгъ вкратцѣ Іакову черноризцу». Указанное м'єсто приведещо по N° 476, въ которомъ посланіе составляєть 68 статью.

графа Павла Валуа, какъ единогласно говорять о томъ новые римско-католическіе писатели. По ска-занію Саксона грамматика, Гида, дочь последнято англо-саксонскаго короля Гаральда, убитаго въ сраженін при Гастингев, была въ замужствъ за русскимъ княземъ Владниіромъ, внукомъ Ярослава, по объяснению Карамзина. Въ нъмецкихъ лътописяхъ говорится, что Ода, дочь Леопольда, графа штаденскаго, и Кунигунда, графиня орламиндская, сочетались бракомъ съ русскими князьями въ подовинъ XI въка. Карамзинъ говоритъ, что Ода была супругою Вячеслава, а Кунигунда женою Игоря Ярославича. Ламбертъ ашаффенбургскій пишетъ, что русскіе послы «печальны возвратились изъ Кведлинбурга, потому что пын обратно съ ръшительнымъ отказомъ касательно дочери царя своего (Ярослава), которую надъялись выдать въ супружество за царя Генриха». Въроятно, Яро-рославъ Владиміровичь предлагалъ Генриху руку той самой Анны, которая послъ выдана была за короля французскаго. Старшая дочь Владиміра великаго Предслава вышла за короля богемскаго, а средняя Премислава за короля венгерскаго. Но свидътельству нъмецкихъ историковъ, въ 1089 го-ду, слъд. въ княжение Всеволода Ярославича, им-ператоръ Генрихъ IV женился на русской княжиъ, которую они называють то Агнесою, то Пракседою, и присовокупляють, что прежде она находилась въ замужствъ за маркграфомъ штаденскимъ. Карамвинъ подагаетъ, что эта Агнеса могла

быть дочерью Всеволода. Около 1089 года Евпраксія, сестра Святополка Изяславича, по свидътельству польскихъ историковъ, была отдана за сына Болеславова. Стариная дочь Святополка-Михаила Сбыслава сочеталась бракомъ въ 1102 году съ польскимъ королемъ Болеславомъ III Кривоустымь, а вторая по имени Предслава вынила въ 1104 году за сына Коломанова; самъ Коломанъ женатъ былъ въ 1112 году на Евенин, дочери Владиміра Мономаха (1). Георгій Ярославъ, великій князь новгородскій, вступиль въ бракъ съ Ингрою, королевою шведскою (3); Марія, дочь ведежаго князя кіевскаго Всеволода, была женой Болеслава храбраго, короля польскаго (\*); Елева Іоанновна, великая княжна россійская, была женой Александра, великаго князя литовскаго (1); князь Глебъ Васильковичь россійскій женился въ ордь (\*); Димитрій Михайловичь, килзь тверской, взяль за себя дочь Гедимина, князя литовскаго (\*); Константинъ Всеволодовичь, князь суздальскій, жениль своего сына Бориса на дочери Ольгерда Ге-

<sup>(\*)</sup> Cm. course spos. Hassons so chousenex's main as Peccietos, ctp. 7-42.

<sup>(2)</sup> Іоаниз Локценій, стр. 22.

<sup>(</sup>в) Истор. польск. и кіевская.

<sup>(\*)</sup> Истор: корол. польскихъ.

<sup>(\*)</sup> Никон. лът. III, 37, Воскрес. II, 234. Тогда управлял больмой ордой Кублай—христіання, вступивній на престоль 1256 г. см. Повъствованіе о Россія. т. II. стр. 27. кад. М. 1838. Но какого христіанскаго испольданія быль этоть кань, непавістно.

<sup>(4)</sup> Дрений новгородскій літописсич.

диминовича, великаго князя литовскаго (1); Даніиль Галицкій жениль сына своего Льва на дочери Конрада, короля венгерскаго, основываясь ма томъ, что Конрадъ «христіанинъ» (1), не обращая вниманія на то, что дочь Конрада была римскокатолическаго исповъданія. Примъровъ браковъ православныхъ простолюдиновъ съ неправославными въ пограничныхъ мъстахъ можно было бы насчитать тысячи, если бы такіе примъры были записываемы. «О простаго народа бракахъ съ вновърными, —говорится въ посланія св. Синода къ православнымъ, — засвидътельствуетъ вся республика польская, въ которой православніи женятся съ дщерьми иновърными, какъ католицкаго, такъ и августинскаго, т. е. лютерскаго исповъданія, непротивляющимся духовнымъ пастыремъ».

Посмотримъ, на какихъ условіяхъ православные предки наши вступали въ бракъ съ неправославными: какія требованія были со стороны русскихъ или православныхъ, и какія со стороны неправославныхъ или послъдователей римско-католической церкви. Требованія послъднихъ объяснятъ и требованія первыхъ.

Русскіе, отдавая своихъ давицъ за неправославныхъ, требовали, чтобы неправославные не отвлекали своихъ православныхъ женъ отъ православія, а иногда требовали, чтобы и сами мужья

<sup>(\*)</sup> Древній новгородскій автописецъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Повъствов. о Россія. т. П. стр. 14, 15 мария. 91—94.

обращались въ православіе; последнее случалось ръдко. Іоаннъ III, выдавая дочь свою за Александра, великаго князя литовскаго, требоваль отъ нареченнаго зятя, чтобы онъ не принуждаль жену къ принятію римско-католическаго исповъданія; объ этомъ свидътельствуетъ Василій Ивановичь въ письмъ къ Еленъ (1507 г. въ йонъ): «а о тебъ, о нашей сестрв, вельль (Іоаннь III) говорить бояромъ своимъ съ его паны, какъ тебъ нашей сестръ, будучи за нимъ, свой греческій законъ содержати во всемъ. И панове его съ нашими боярьми уговорили о томъ, что тебъ будучи за нимъ. свой греческій законь держати во всемь, а ему тебя къ римскому закону не нудити ничъмъ. И элть нашть Александръ король и грамоту свою утверженую отцу нашему на то даль, и съ Божьею волею отепъ напъ потому и даль тебя за Александра короля» (1). Тоже самое говорили послы Василія Ивановича польскому королю Сигизмунду (2). Дошель до насъ и самый договорный акть о сохранения Еленою православной въры въ замужствъ за Александромъ (3). Когда Мижанть Өедоровичь хотъль выдать дочь свою за датскаго принца Вальдемара, сына Христіана IV, то въ основаніе условій, на которыхъ могъ состояться бракъ, положено было обращение Валь-

(2) Taxes No 80. crp. 104.

<sup>(1)</sup> Акты, относящіеся къ западной Россія, собр. и кад. археографи. коминсе. т. II. № 22. стр. 24.

<sup>(\*)</sup> Тамже т. І. № 116. изъ сборимкь Муханова № 46. стр. 69.

демара къ православно, и бракъ не заключенъ нотому главнымъ образомъ, что принцъ не соглашался принять православіе (). Русскія жены всегда почти расторгали бракъ, когда видъли принуждение отъ своихъ неправославныхъ мужей къ измънъ въръ; это видно изъ буллы папы Гонорія III (1222 г.) къ судьямъ Ливонін: «до насъ допило, писаль онь, что русскіе... не соблюдають праздниковь и опредъленныхъ постовъ, разрывая браки, заключенные между новообращенными» (1). Какіе браки разрывали русскіе? Конечно, тъ, отъ которыхъ была опасность для чистоты ихъ въры. Какъ твердо держались православія русскіе, находясь въ бракъ съ неправославными, свидътельствуеть и папа Григорій IX: въ 1232 году онъ нашель нужнымъ написать строгую буллу польскому духовенству и запретить римско-католикамъ вступать въ бракъ съ неотрекшимися отъ православной греко-россійской Церкви (\*). На основаніи этой буллы епископъ моденскій, папскій легать, въ окружномъ пославін Q приведеніи въ порядокъ дъль ливонскихъ, 1235

<sup>(\*)</sup> Слов. м. Евгензя о писат. дух. чина. т. II. стр. 71—74 подъ сл. Миковиля.

<sup>(2)</sup> Historica Russiae monumenta, Mag. Typresessarz. T. I. N° XII.
(3) Nec pati volumus, nec debemus, nucarz nana, quod fideles perfidis matrimoniali copula conjungantur, eo quod lucis ad tenebras conventio non existat, nec deceat membra Salvatoris Christi membria satanae sociari, aut picem cum balsamo commisceri, percipiendo mandamus, quatinus ne in partibus illis hujusmodi detestanda matrimonia contrahantur, auctoritate nostra firmiter inhibentes, illa deinceps fieri nullo modo permittatis. Tanzee, t. I. N° XXXIV. p. 31, 32.

года, писалъ между прочимъ, что браки перепиедшихъ въ римско-католическое исповъдание съ православными составляють кобыкновенія, противныя божественному законую, и принявшимъ римскокатолическое исповъданіе дозволяль бракъ съ православными только въ томъ случав, когда онъ быль заключень прежде принятія латинской въры (1). Но напрасны были всв усиля папъ заставить православныхъ измънять православію при вступленін въ бракъ съ послъдователями римскокатолическаго исповъданія: изъ прошенія князя Януша Радзивила къ папъ о разръшени ему, ва принятіемъ римско-католическаго исповъданія, вступить въ бракъ съ родственницею своею княжною Софією Слуцкою, остававшеюся въ православін, видно, что при бракъ православныхъ дъвицъ съ римско-католиками въ 1600 году, въ которомъ писано это прошеніе, не требовалось отъ первыхъ непремъннаго перехода въ латинство; н Радзивилъ не потому, какъ видно изъ самаго прошенія (2), просить папу разрішить бракь, что нельзя было обвенчаться съ православною, а потому, что она находилась съ нимъ въ четвертой

<sup>(\*)</sup> Supra dicti neophyti, mcars nancsifi serars, libere primas uvores retineant, quas ante baptismi gratiam (по рамско-католическому обраду) receperint habentes dumtaxat exceptas, quas lex divina habere prohibet. Post baptismum autem in matrimonjis contrahendis, servent canonicas sanctiones. Hist. Russ. monum. t. I. N° XLIV. p. 40. 41.

<sup>(2)</sup> Прошеніе это, на латинскомъ взамѣ, помѣщено подъ № 44. на стр. 66 и 67, въ собранія дрежихъ граматъ и актовъ минской губернія, изданняхъ въ Минскѣ 1848 г.

степени родства, а бракъ въ этой степени могъ разрешить, по правиламъ западной церкви, только папа (1). — Не скрываемъ, есть свидътельства, что русскія княжны, вступая въ брачный союзъ съ римско-католиками, иногда отступали отъ православія. Такъ Длугошъ въ своей исторін говорить: «Марія, царица польская (сестра Ярославія) не только оставила обрядь греческий, въ которомъ была воспитана, но будучи научена клириками обряду католическаго римскаго закона и увърена въ его чистотъ, получила отвращене отъ греческой въры и наконецъ, въ исправление тахъ недостатковъ, кои допускаются русскими священниками, несвъдущими въ божественныхъ писаніяхъ и законахъ, омыта источникомъ святаго крещенія въ краковской церкви, и оставивъ свое преденее имя, принятое по греческому обряду, сталаназываться Доброгнавою» (3). Анна, дочь Ярослава, выданная за Генриха I короля французскаго, на богатое приданое, вывезенное изъ Россіи, и на подарки, сдъланные мужемъ, устроила въ 1059 году великольпный монастырь въ Сандись свъ честь св. Винкентія», какъ сказано въ западной льтописи (в). Постройка монастыря для посльдо-

<sup>(\*)</sup> Cs. Corpus juris canon., edit. Richter. Lips. 1836. p. f. pag. 1108. 1109. 1120.

<sup>(2)</sup> Historia polonica. lib. 3. columna. 218. Tome mumers Cupadinoscenii su xpomust. lib. I. pag. 161.

<sup>(\*)</sup> Gallia christiana, opera et studio monachorum congregationis. s. Mauri ordinis s. Benedicti, ed. altera. Parisiis. 1744. t. X. p. 261. ranne p. 1493.

вателей датинства показываеть если не совращеніе отъ православія, то по крайней марть сильную наклоніность къ датинству. Софія, дочь Андрея кіевскаго отъ сестры Витовтовой, четвертая жена Ягайла, перекрещена была по римскому обряду ('). Но все это показываетъ только то, что русскія княжны, какъ слабыя женщины, иногда уклонялись отъ православія, тъмъ болье, что ихъ, какъ видно изъ западныхъ сказаній, соблазилли къ тому хитрые люди и самая жизнь среди однихъ исповъдниковъ датинства.

Русскіе, и князья и подданные ихъ, вступая въ бракъ съ дъвицами, воспитанными въ неправославіи, всегда требовали, чтобы онв принимали православіе. Еще въ 1232 году папа Григорій ІХ писаль польскому духовенству, что русскіе, вступая въ бракъ съ дъвицами римско-католическаго исповъданія, перекрещивали ихъ: «католическихъ женщинъ, —писаль папа о русскихъ, — которыхъ они берутъ иногда себъ въ жены, на позоръ христіанской въръ перекрещиваютъ по своему обряду» (2). Лжедмитрій писаль въ Краковъ воеводъ сендомирскому, что Марина, какъ царица россійская, должна по крайней мъръ наружно держаться греческой въры и ея обрядовъ (2). На-

<sup>(\*)</sup> Стрыйковскій, р. 520.

<sup>(2)</sup> Hist. Russ. monum. t. I. No XXXIV. p. 31.

<sup>(\*)</sup> Карама. Ист. гос. рос. т. XI. стр. 263 и прим. на это мъсто 472. Прежде "Іжедимитрій объщать Маринъ свободу въ въръ, но это быль обмань: самозванецъ быль тогда еще въ Польшъ. См. Собр. госуд. грам. ч. 2. № 76. стр. 161. инд. М. 1819 г.

прасно папскій легать Рангони замечаль на ото требованіе, что законъ не запрещаеть брака между христіанами греческой и римской церкви. напрасно также утверждаль, что предки лжединитрієвы (т. е. русскіе князья), когда хотым жениться на княжнахъ польскихъ, всегда предоставдяли имъ свободу въ въръ (): обычай русскихъ князей — брать иностранокъ въ замужство подъ непремъннымъ условіемъ принятія ими православія—не могъ быть отменень открыто, и Лжедимитрій, какъ ни опасался поляковъ, заставиль согласиться по крайней мерв на то, чтобы Марина ходила въ русскіе храмы, пріобщалась св. таинъ отъ патріарха и т. п. Патріархъ Игнатії, льстецъ, возведенный по повельнію Лжедимитрія въ санъ патріарха (2), быль доволенъ такимъ усло-

<sup>(\*)</sup> Вотъ слова Рангони изъписьма его из Лжединитрію (3 освраля 1606 г.): «повсюду почти видин», что датинской первый люзи посягають женть греческаго закона, а греческой въры женится на исповъдающихъ ричекую, оставляя ихъ невозбранно при своихъ обрядахъ, и при своей въръ; потому что въ обоякъ сикъ обрадахъ одинаковое исповъдуется таниство, установленное отъ ринскаго и уніатскаго духовенства. Не должно также візрить, чтобы законодатели относили то установление из государяму, будто они должина жениться только на единовърныхъ. Ибо, какъ говорять, и въ прежин времена сіе было, что когда н'Екто изъ предковъ вашего величества хотъть жениться на польской королевит, то предоставляль ей сохранять и исповъдывать свою датинскую въру и обрадъв. Си. Собр. гос. грам. и догов. ч. 2. № 124. стр. 268. Рамгони агалъ, говори, что русскіе князья, когда женились на мностранкахъ, не требовали отъ нихъ перехода въ православіе; не имъя доказательствъ, онъ ссылается на молзу-сговорятъ». Почему же онъ не указалъ примъровъ? Конечно, потому что ихъ не было. И досель не отыскано ни одного историческаго свидательства, которое подтверждало бы поизвение Petrous.

<sup>(2)</sup> Игнатій возведенъ быль на патрівривество по воль синь-

BIEMTS, KOTOPSIMTS, HOBELHEMOMY, MOZERO OSLEO OSмануть православныхь; русскіе святители изъ стража предъ самозванцемъ молчали, въ самомъ молчаніи не соглашаясь съ Игнатіемъ, а казанскій митрополить Гермогень и коломенскій епископъ **Посифъ** сказали прямо, что Марину должно крестить по греческому обряду, т. е. что она вообще должна принять православіе, и что въ противномъ случав бракъ царя съ нею будетъ беззаконіемъ (1). Эти два пастыря рыньлись высказать Лжедимитрію требованіе, исполненіе котораго всегда строго было соблюдаемо на Руси: иначе имъ не было необходимости подвергать себя неминуемому гивву самозванца. Доброжелатели Лжедимитрія увъряли русскихъ, что Марина учится православио и постится, готовясь къ крещению по обряду православной Церкви (3); а посль одвимъ изъ главныхъ обвиненій Лжедимитрію было то, что онъ, не окрестивши Марину по обряду православной Церкви, взяль ее себъ въ жену н вънчаль царскимъ вънцемъ (\*).

званца. Какъ китрый грекъ, онъ помогалъ видакъ самозванца и, не дорожа православненъ, готовъ былъ согласиться на все. См. грамату Игнатія, помъщенную въ Собр. госуд. грам. ч. 2. № 92. стр. 204.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Карама. Ист. гос. рос. т. XI. етр. 264.

<sup>(2)</sup> Тамже стр. 268 и прин. 487 къ этому мъсту.

<sup>(\*)</sup> Парица внокиня Мареа въ окружной грамать сибирскинь городанъ писала о Лжединитрін (21 мая 1606 г.); «и въру христівнскую хотклъ попрати, влявъ дъвку вът Польши латинскія върм, и не крестиль ее, вънчался съ нею въ соборной перкви пречистыя Богородица, и помавать ее муромъ, и вънчаль ее парскимъ вънцемъв. Собр. гос. грам. ч. 2. № 146. стр. 306. 307.

- 3. Соображал все, что досель приведено нами изъ соборныхъ постановлений, изъ св. отцевъ и древнихъ церковныхъ законовъдовъ, также изъ исторіи Церкви, находимъ слъдующее:
- а) Въ древнія времена христіанства бракъ православныхъ, особенно клириковъ, съ еретиками быль запрещаемъ, и лице православное, вступившее въ бракъ съ неправославнымъ, обязывалось обращать его къ православно, равно какъ и дътей воспитывать въ православни, хотя бы они были рождены тогда, когда оба еще, мужъ и жена, не принадлежали къ православнымъ. Такая мыслъ выражается во всъхъ указанныхъ постановленияхъ, какъ восточной, такъ и западной Церкви, равно какъ въ свидътельствахъ Амеросія и другихъ отцевъ и законовъдовъ православной Церкви.
- безусловно бракъ православныхъ съ еретиками, какъ прелюбодъяніе, признавали его, когда онтъ быль уже заключенъ, и слъд. ограничивая или запрещая бракъ съ еретиками, имъли въ виду главнымъ образомъ возможныя послъд твіл его. Даже шестый вселенскій соборъ, запретивній бракъ съ еретиками и мірянамъ, не осудиль безусловно втого брака и дозволиль православному жить въ супружествъ съ неправославнымъ лицемъ, если бракъ заключенъ быль до обращения къ православно.
  - в) Поэтому, не смотря на означенным опредъления соборовъ, запрепцавлияхъ бракъ правосаме-

наго лица съ неправославнымъ, въ древней православной греческой имперіи, равно какъ и въ древнемъ православномъ русскомъ царствъ, были примъры такихъ браковъ. Это доказываютъ прамъры, приведенные нами изъ греческой и русской истории.

- г) Православное лице, вступал въ бракъ съ неправославнымъ, не всегда требовало отъ послъдняго принятія православія, хотя н были примъры такого требованія: первое видно изъ браковъ напихъ княженъ съ западными государями, второе изъ браковъ русскихъ государей съ иноземными княжнами.
  - д) Правила соборовъ, запрещающия бракъ православных съ неправославными, понимаемы были не въ безусловномъ смыслъ, какъ и слъдовало: когда Церковь видъла, что отъ такого брака могъ произойти вредъ для православия и не находила особенной нужды въ немъ, запрещала его. Когда же Церковъ усматривала, что отъ брака православныхъ съ неправославными не могло бытъ вреда для православия, когда притомъ находила его необходимымъ по обстоятельствамъ, дозволява такой бракъ. Поэтому нътъ никакого противоръчия между невыгодными отзывами о бракахъ съ еретиками и опредълениями соборовъ о нихъ и между примърами такихъ браковъ, извъстными какъ въ древней греческой, такъ и въ русской Церкви.
    - е) Если бы соборное запрещение браковъ пра-

вославных съ еретиками составляю такое требованіе, котораго ни въ какомъ случав Церковь не могла ограничить, смотря по обстоятельствамъ: то православные цари Греціи и русскіе князья, строгіе блюстители православія, никогда не согласились бы отдавать своихъ дочерей за неправославныхъ. Отдавая за неправославныхъ своихъ дочерей, православные цари знали, конечно, соборныя правила, запрещавшія бракъ съ еретиками, и заключали такіе браки, безъ сомитнія, съ согласія пастырей Церкви. Послъднее само собою следуетъ изъ того, что власть гражданская и власть церковная, какъ въ Греціи, такъ и на Русси, издревле жили въ миръ, дъйствовали единодушно, какъ свидътельствуетъ исторія.

4. Въ Россіи до императора Петра I котя и были, какъ мы видъли, примъры браковъ между православными и неправославными; но не было общаго, обнародованнаго правительствомъ, разрышения на нихъ. Петръ великій предложиль святвишему Синоду разрышить иностранцамъ неправославныхъ христіанскихъ исповъданій вступать въ бракъ съ лицами православной Церкви. Въ сладствіе втого предложенія св. Синодъ 23 іюня 1721 года издаль указъ слъдующаго содержанія: спредскимъ пленникамъ, которые обрътаются въ сибирской губерніи, и имъють искусство въ рудныхъ дълахъ и торгахъ, и въ службу его царскаго величества присягою обязалися въчно, также и впредъ, которые въ оную службу съ обязаніемъ въчной

присяги ндти пожелають, и такимъ позволить жениться на русскихъ двякахъ и вдовахъ, безъ премъненія въры ихъ, таковымъ образомъ: прежде сочетанія брака у тахъ планниковъ, которой съ согласія избереть себъ изъ русскихъ въ жену, взять сказку за рукою, подъ штрафомъ жестокаго истязанія, что ему по сочетаніи брака жему свою во всю свою жизнь ни прелыценіемъ и ни угрозами и никакими виды въ въру своего исповъданія не приводить и за содержаніе въры ел православныя поношенія и укоризны не чинить. И отъ которыхъ будутъ родиться двти мужеска и женска пола: и ихъ крестить въ православную въру россійскаго исповъданія, и какъ въ младенчества, тако и въ совершенномъ возраста обучать ихъ всякому православному Церкви восточной, обычаю, а въ свою въру, также какъ и женъ своихъ, не склонятъ, но попускать содержать имъ ту православную въру даже до кончины своел; н когда кто такою сказкою обяжется, то позволить жениться; а ежели кто такой сказки дать не пожочетъ, и на въчную государеву службу прислги не учинить, и такимъ жениться на русскихъ дъвкахъ и вдовахъ не попускать; а ежели кто, давъ такую сказку, женится, а потомъ со времени жену свою или дътей склонить въ свою въру, а о томъ извъстится: и о таковыхъ чинить, какъ церковныя правила и законы градскіе повельвають. Православнін же священницы, кто оныхъ въ приходь своемъ интьють иновърцевъ, съ русскими

женами сочетавшихся, должин суть подъ жиленіемъ сана своего, со всякимъ прилежаніемъ и бодростію наблюдать, не дълается ли сему оберегательству противное, и ходять ли жены русскія, иновърнымъ мужемъ сопряженныя, въ церкова, исповъдаются ли духовникамъ своимъ и пріобинаются ли тайнамъ евхаристін святой у ихъ же восточнаго исповъдания пресвитеровъ; и тожде смотреть и за детьми ихъ, какъ женскаго, такъ в мужеска пола отъ семильтниго возраста» (1). Этотъ указъ самъ собою обличаетъ неосновательность мнимыхъ старовъровъ, считающихъ такой бракъ одной изъ новинь русской Церкви. Что въ немъ новаго? Мы видвли, что и прежде разръщался бракъ православныхъ съ неправославными, какъ въ древней православной Греціи, такъ и у нашихъ предковъ. Поэтому разръщеніе на бракъ съ еретиками — не новость. Нътъ ли новаго въ условіяхъ? И условія не новы: на такихъ же условіяхъ отдавали и наши древніе князья въ замужство своихъ дочерей неправославнымъ, именно они требовали только, чтобы православныя жены не были принуждаемы къ отступленію отъ правослявія. Нать ли въ условіяхь такихь сторонь, которыя невыгодны или даже вредны для православія? И этого нътъ. Бракъ православныхъ съ неправославными быль бы тогда невыгодень в опасенъ для православія, когда бы неправослав-

<sup>(\*)</sup> Hom. coop. 2011. pooc. mm. T. VI. N° 3798. crp. 401. 462.:

ному мужу дозволено было совращать православную жену къ тому исповъданно, котораго онъ держится, и когда бы дозволено было дътей, рожденныхъ отъ такого брака, воспитывать не въ православной въръ, а въ томъ исповъдании, котораго держится неправославный мужъ православной жены. Строгая отвътственность, которой по русскимъ гражданскимъ законамъ подвергается неправославный мужь, склоняющій православную свою жену, какимъ бы то ни было образомъ, оставить православіе, в воспитывающій рожденныхъ отъ брака съ православного дътей не въ православной въръ, составляетъ надежную защиту отъ вреда и опасности для православія со стороны брака съ неправославнымъ. Надзоръ духовнаго и гражданскаго начальства ручается за върность исполненія указанныхъ условій, на которыхъ дозволенъ бракъ православныхъ съ неправославными. Такимъ образомъ ясно, что въ дозволеніи православнымъ вступать въ бракъ съ неправославными нътъ никакой новины, тъмъ болье нътъ ничего такого, что заслуживало бы укоризны.

Но примъры браковъ православныхъ съ неправославными, бывшіе въ древнеправославной Руси, были забыты, и не дивно, что напілись люди, которые при самомъ изданіи указа, разръщавшаго такой бракъ, стали говорить, что это нововведеніе противное Церкви, никогда небывалое ни у нашихъ православныхъ предковъ, ни у древнихъ православныхъ грековъ. Поэтому св. Синодъ

вскоръ по изданін указа (августа 18 тогоже года) нашель необходимымъ написать «посланіе къ православнымъ»; извъщая о дозволени православнымъ вступать въ бракъ съ неправославными, онъ вместе съ темъ изложиль и основания, по которымъ не следуетъ называть этого дозволения новостью, противною древней православной Церкви. Мы не будемъ приводить здъсь этихъ оснований буквально, по причинъ общирности ихъ; кто желаеть разсмотрать ихъ съ полнымъ вниманиемъ, -- а должень разсмотрать всякій, кто сомнавается въ чистотъ брака православныхъ съ неправославными, -пусть прочитаеть это посланіе въ полномъ собраніи законовъ россійской имперіи (т. VI. N° 3814. стр. 413—419). Въ «посланін къ православными» св. Синодъ прежде всего говоритъ, что бракъ православныхъ съ неправославными разръщается по необходимости, -- потому что необходимые для россійскаго государства иностранцы не могуть жить у насъ безъ женъ, а женившіеся за границей не ръшатся оставить домъ, семейство, или же съ семействомъ перейти въ Россио. Потомъ-«желая подать врачевство бываемому о семъ недоумънію простосердечныхъ, но немощныхъ и въ учени неискусныхъ человакъ», объясняетъ, «коихъ ради винъ браки съ невърными или съ иновърными запрещаются». Нужно знать, говорить посланіе, что бракъ православнаго лица съ неправославнымъ и даже съ невърнымъ не есть самъ по себъ нечистота богомерзкая, оскверняющая:

върное лице; если бы такой бракъ быль скверна, то апостоль Павель повельть бы православнымъ женамъ оставлять невърующихъ мужей, или върнымь мужамь-невърныхь жень, темъ более, что тогда не было недостатка ни въ върныхъ мужахъ, ни въ върныхъ женахъ; напротивъ онъ «ясно утверждаеть таковый бракъ быти правиль» ный и законный таковымъ доводомъ: инате бо гада ваша негиста были бы, нынъ же свята суть (1 Кор. 7, 14)». Отъ нечистоты не можеть быть святыхъ двтей; поэтому бракъ върнаго лица съ невърнымъ есть законный бракъ. Да и Церковь никогда бы не допустила такихъ браковъ, если бы они сами собою были неправильные и богопротивные. Отсюда ясно, что «когда полагаются запрещенія, дабы върное лице съ невърнымъ или со иновърнымъ не брачилося, тогда не просто бракъ ихъ запрещается, аки бы самъ собою быль онъ беззаконный, но токмо для нъкоего бъдства, таковому браку слъдовати могущаго; наиначе же, дабы върное лице не совратилося къ зловърно невърнаго или иновърнаго своего подружіл». По этой именно причинь запрещенъ быль бракъ іудеямъ съ язычниками (Исх. 34, 15. 6. Втор. 7, 2—4. Інс. Нав. 23, 12. 13), точно также, какъ запрещены были имъ союзные договоры съ иноплеменниками; но когда не было опасности совращенія, то они «безгрътно двазля мирные союзы съ невърными». Подобно тому и апостоль запрещаеть всть идоложер-

твенное, гдв есть опасность соблазнить немощнаго брата, и разръщаеть, гдв нъть такой отмености (1 Кор. гл. 8 и 10). «Отсюду всякь познати можеть, въ коей силь положено запрещеніе браковъ съ невърными или иновърными, я когда таковыхъ браковъ хранитися, когда же и не хранитися подобаетъ». Поэтому и православнымъ можно вступать въ бракъ съ неправославными, когда нътъ ни вреда, ни опасности для православія, потому что законами ктакое уставлено оберегательство, при которомъ отнюдь же опасатися совращения лица върнаго», и напротивъ «подается благонадежіе, что и инославная лица обратится къ православию», по апостолу: гто впси жено, аще мужа спасеми: или тто впси мужу, аще жену спасеци? (1 Кор. 7, 16), в еще: аще нъцыи не повинуются слову, женскими житіеми бези слова плинени будути, видльние еже со страхомь гисто житів (1 Петр. 3, 1). Примъры такого обращения есть въ исторіи. Нонна, благочестивая мать св. Григорія богослова, обратила къ православію своего мужа; мать бл. Августина обратила мужа своего ко Христу; патріархъ Іаковъ научня Рахня презирать идоловъ отца своего. Для большаго еще удосто-въренія въ законности браковъ православныхъ лицъ съ неправославными и съ невърными, можно представить примеры такихъ браковъ, какъ изъ св. Писанія, такъ и изъ исторін. Патріархъ Іаковъ напр. женился на дочери невърнаго Лавана (Быт.

29 гл.), Іосифъ—на дочери египетскаго жреца Пентефрія (Быт. 41 гл.), Монсей—на дочери Іофора, мадіамскаго священника (Исх. 2 гл.), Сампсонть—на филистимлянкъ (Суд. 14 гл.), Воозъ—на Руон моавитянкъ (Руо. 4 гл.), Давидъ—на дочери царя геосурскаго (2 Цар. 3 гл.), Соломонть—на дочери царя египетскаго (3 Цар. 3 гл.); Есонрь была женою Артаксеркса царя персидскаго (Есо. 3 гл.); апостолъ Тимооей сынъ бъ нъкія эксены іудеани върны, отща эксе еллина (Дъяв. 16, 1. 3). Много примъровъ браковъ православныхъ лицъ съ неправославными представляетъ и исторія какъ греческой, такъ и русской Церкви. (Эти примъры, со включеніемъ другихъ, приведены нами выше).

Намъ не остается ничего прибавить къ такимъ твердымъ основаніямъ, разрышающимъ всъ недоуменія о бракахъ православныхъ лицъ съ неправославными. Теперь мы только съ большею твердостію можемъ сказать, что несправедливо утверждаютъ минмые старовъры, будто бракъ православныхъ съ еретиками есть «новина россійской Церкви», допущенная притомъ незаконно.

o ne se to in legisles y the insight of the end

## ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПНСЬМЕННОСТИ.**

## HARASHAR FPAMATA MHTPOHOJHTA MARAPIR HO CTOFJABHOMY COGOPY ()

Благословеніе преосвященнаго Макарія митрополита всея Русіи въ пресловущій градъ Каргополь, царя и великаго князя городовому прикапику Іосифу Михайлову, да Семену Иванову сыну Мохнаткину, да поповскому старостъ священнику Киндею, и всъмъ посадскимъ игуменомъ и соборнымъ священникомъ и діакономъ, и по волостемъ и по селомъ игуменомъ и священникомъ и діакономъ, и всего каргопольскаго уъзда посадскимъ и волостнымъ и сельскимъ старостамъ и цъловальникомъ земскимъ, да въ Турчасово на станъ Оедору Васильеву сыну Иванову, да Ива-

<sup>(\*)</sup> Содержаніе этой граматы и свой взгладть на нее ны наложили въ декобрыской книжка Православнаго Собескания 1862 года.

ну Тимовееву, да поповскому старостъ попу Накифору Родіонову сыну Варгунову, и посадскому нгумену и діакону и соборнымъ священникомъ посадскимъ, и по волостемъ и по селомъ нгуменомъ и священникомъ и діакономъ, и всего турчасовскаго уезда, и посадскимъ и волостнымъ и сельскимъ старостамъ и цъловальникомъ земскимъ. Приговорили есмя со своимъ сыномъ государемъ благовърнымъ царемъ и великимъ княземъ Иваномъ Васильевичемъ, всея Руссіи самодержцемъ, и съ его братіею, и со всъмъ священнымъ собопы, и съ бояры, и со всъмъ священнымъ соборомъ, по священнымъ правиломъ и по царскимъ закономъ:

## О МНОГОРАЗЛИЧНЫХЪ ЦЕРКОВНЫХЪ ЧИНЪХЪ.

1. Наипаче же брегучи и жалуючи васъ своихъ богомольцевъ, что отнынъ и впредь царя и великаго князя бояромъ и дворецкимъ и ділкомъ, и по городомъ намъстникомъ, и по вслюстемъ волостелемъ, и ихъ тіуномъ въ святительскіе суды не вступатись, архимандритовъ и игуменовъ, и протопоновъ и священниковъ и діаконовъ, и ружныхъ поновъ и діаконовъ, и игуменей и ихъ сестръ, и строителей, и всего священническаго и иноческаго чина не судити ни въ какихъ дълъхъ, опрочь душегубства и разбоя съ поличнымъ. А судятъ святители ихъ сами по священнымъ правиломъ и по царскимъ закономъ, или кому повелятъ. А ко-

му будеть священическому и иноческому чину своихъ искати обидъ на мірскихъ людехъ, или кому на нихъ инымъ людемъ вскати, и тотъ судъ см'есной; и святители посылають за ними людей и поповскихъ старостъ и десятскихъ священияковъ. А въ которыхъ городъхъ десятильники живуть, ино судять десятильники съ поповскими жъ старосты и десятскими священиями и старостами н съ земскими цъловальники (1), и управу имъ чинять на объ стороны по царскому судебнику и по уставнымъ граматамъ. А поль и крестнаго цълованія священническому и иноческому чину не присужають, но обыскомъ обыскивають и многими достовърными свидътели; а въ которыхъ дълъхъ обыскати не могутъ и достовърныхъ свидътелей не будетъ, и въ таковыхъ дълъхъ на судьбы Божія возлагати, метати жеребы, и которой жеребей напередъ вымется, того оправите. А поль и крестнаго цълованія однолично священническому чину не присужати ни въ какихъ дъ-JEXT.

2. Такожъ архимандритомъ и игуменомъ самимъ судити старцовъ своихъ и слугъ и хрестъянъ, межъ ихъ сами судятъ во всякихъ дълъхъ съ соборными старцы, или кому прикажутъ, и управу имъ чинятъ по суду, опроче: духовныхъ дълъ. А въ духовныхъ дълъхъ всъхъ людей судятъ сами святители, или кому повелятъ отъ свя-

<sup>(\*)</sup> Нужно: «и съ зенскими старостами и правиланния».

щенныхъ судити. А мирскимъ суділять въ духовныхъ дълъхъ однолично никого не судити. А кому будеть на слугахъ и на крестышехъ монастырскихъ царя и великаго киязя двтемъ бояр-СКИМЪ, ИЛИ КРЕСТЬЯНОМЪ И ВОЛОСТНЫМЪ И ВЛАДЫЧнимъ, или монастырскимъ христіаномъ и городовымъ людемъ чего искати, или о земли споръ, нли кому своихъ обидныхъ дъль искати встръчу, и въ техъ во всехъ делехъ судять ихъ царя и великаго князя бояре и дворецкіе по ихъ жаловальнымъ граматамъ, у кого которые городы приказаны. А архимандритовъ и игуменовъ, и протопоповъ, и строителей, и игуменей и ихъ сестръ, н всего священническаго чина и иноческаго, и ружныхъ поповъ и діаконовъ царя и великаго князя бояре и дворецкіе и діяки, и по городомъ намъстники, и волостели и ихъ тіуны однолично не судять ни въ какихъ дълъхъ, -- тотъ судъ святительской, - развъ душегубства и разбоя съ поличнымь: въ такихъ дъльхъ да судять по царскимъ закономъ.

- 3. Такожъ отнынъ и впередъ нашимъ архіепископовымъ и епископовымъ () и ихъ десятильникомъ судити; а у нихъ въ судъ быти поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникомъ по два, да земскимъ старостамъ и цъловальникомъ по два жъ для бреженья.
  - 4. Такожъ нашимъ десятильникомъ и заъзщи-

<sup>(\*)</sup> Gospours?

комъ по городомъ и по десятивамъ не водити, щ десятинь изъ завздовъ не сбирати, и жодей своихъ по десятинамъ не посылати. А въ которыхъ городъть искони въчно жили десятильники, и въ твуъ городвуъ нынв нашимъ десятилникомъ быти, и судъ святительской судити во всякихъ двлъхъ, опроче духовныхъ дъль. А архимандритовъ и игуменовъ, и протопоповъ, и игуменей, и строителевъ имъ не судити. А у десятильниковъ въ судь быти потому жъ поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникомъ во два жъ, по недвлячь переменяясь. И какъ къ вамъ царя и великаго князя грамата придеть и наше послине, и вы бы совъстясь съ протопольи и съ игумены, и съ соборными и съ посадскими священики, и съ пригородными священники и діаконы, и съ посадскими старостами и предовальники, и съ зем-СКИМИ ЦЪЮВАЛЬНИКИ, ДА ВЪ ГОРОДЪ И НА ПОСАДЪ уставили бы поповскихъ старостъ, сколько пригоже, и десятскихъ священниковъ, а по волостемъ бы есте и по селомъ уставили десятскихъ священниковъ. И тъ поповскіе старосты и десятскіе священники, которые живуть въ городь м на посадъ, были бы въ судъ у нашего архіепископля десятильника по два, переменяяся по не-ALLINS.

5. Также земскіе старосты и цъловальники были бъ у нихъ въ судъ по два, перемънаяся понедълять же, для береженія, которые живуть въгородъ и на посадъ; и кого десятильникъ засу-

дить, и къ темъ бы суднымъ спискомъ те поповскіе старосты и священники десятскіе руки прикладывали береженія для, чтобъ тахъ списковъ не переписывали и не передълывали. А тахъ бы судныхъ списковъ цъловальники и старосты поповскіе и десятскіе священники, списавъ слово въ слово, держали у себя. Да къ тъмъ бы противнемъ старосты и десятскіе поповскіе руки свои прикладывали бреженья для. Да и приказывали бы естя старостамъ поповскимъ и десятскимъ священникомъ, и старостамъ и цъловальникомъ земскимъ, чтобъ берегли накръпко, чтобъ наши архіепископли десятильники судили бы вправду по царскому судебнику и по уставнымъ граматамъ, а попилину бы имали на виноватомъ гривенную, а лишка бы не имали. А учнутъ судити непрямо, и посулы имати, и дълы волочити, и продажу чинити, и старосты бы и цъловальники, и поповскіе старосты и десятскіе священники, которые у нихъ въ судъ съдять, о томъ имъ говорили накръпко, чтобъ судили вправду, и посуловъ не имали, и не воличили дълы. А не учнутъ нкъ слушати, и старостамъ и цъловальникомъ, и поповскимъ старостамъ и десятскимъ священинкомъ сказывати и писати на нихъ ко мив архіепископу. А не управлю язъ архіепископъ, и старостамъ и священникомъ о томъ писати къ царю и великому князю. И десятильникомъ моимъ архіспископыннь оть царя быти въ великой опаль, и ваятое вельти на нихъ доправити втрое по су-

- дебнику. А будеть неправда въ судъ, и всякая китрость, и продажа въ десятильникахъ и въ венскихъ старостахъ и цъловальникахъ, и въ полове скихъ старостахъ и въ десятскихъ священникахъ, и доведутъ ихъ мнозъми свидътели, и тъмъ бые ти всъмъ отъ царя въ великой опалъ, а отъ насъ въ духовномъ запрещении по священнымъ правивъюмъ.
- 6. Также бы есте берегли накръзко десятскіе священники и земскіе старосты и цаловаль. ники, коли придутъ напи архіепископли недъльщики и десятильничи суда (?) на обыскъ или по приставнымъ отъ кого на поруки давати: и они . бы на поруку давали передъ вами десятскими свяпценники, или передъ вами старостами и земскими цъловальники; а отъ порукъ бы и поклонного не имали ничего; а безъ десятскихъ священияковъ и безъ васъ земскихъ старостъ и цъловальниковъ однолично бы на поруки не давали, и съ записьми бы недъльщики не вздили, развъ духовныхъ дель. И вы бы обо всемъ о томъ берегли накръпко, и обыски бы писали дъячки церковные или земскіе передъ десятскими же священники и передъ вами земскими старостами и цъловальники. И вы бы обо всемь о томъ берегли, по царскому указу и по нашему благословению.
- 7. А учнутъ напи архієпископын недъльщики или десятильники поклонное имати или отъ поруки, или безъ васъ десятскихъ священниковъ, или безъ васъ земскихъ старостъ и пъловальни-

ковъ на поруку давати, не по сроку и не по уставнымъ грамотамъ, и обыски писати безъ васъ: и вы бы на твхъ недвлыщиковъ о всемъ о томъ писали ко мит архіепископу; а не управлю язъ архіепископъ, и вы бы о томъ о всемъ писали ко царю и великому князю. И твмъ моимъ недвлыщикомъ отъ царя быти въ великой опалъ, а взятое на нихъ втрое допрацивати. А не учнете вы о томъ беречи десятскіе священники и земскіе старосты и цъловальники, и вы учнете ихъ покрывати, или учнете съ ними съ одного продавати, и вамъ всёмъ быти отъ царя и великаго князя въ великой опалъ, а отъ насъ въ духовномъ запрещени по священнымъ правиломъ.

8. Также вамъ указъ царевъ и соборной отвътъ о вънечной пошлинъ и о прочихъ винахъ: заказывають и собирають священники и старосты поповскіе и священники десятскіе во архіепископьяхъ по всемъ городомъ и по десятинамъ и по селомъ. А емлють съ перваго брака алтынъ, а со втораго браку два алтына, а съ треженцовъ по четыре алтына, по цареву указу, да тъ денги собравъ отдають святителемъ въ казну и съ земскими старостами и цъловальники, которые съ ними у святительскихъ бояръ и у десятильниковъ въ судъ съдять, съ данью вмъсть и съ десятныничею и съ завзщиковою поплиною, на зборъ нан въ тотъ же день по зборъ сполна по книгамъ. А по соборнымъ церквамъ протопопы и священники емлють вънечную пошлину потому жъ.

Digitized by Google

- 9. Да тъ жъ поповскіе старосты и священники десятскіе о томъ берегуть накръпко, чтобъ тое вънечные пошлины не танли, сколько которой попъ по своимъ церквамъ свадебъ вънчалъ и молитвъ говорилъ, отдавали бы сполна. А который попъ отъ тъхъ вънечныхъ пошлинъ утантъ и обличенъ будетъ, и онъ на томъ емлютъ промыту, по цареву судебнику, по два рубля по четыре алтына и по полуторе деньгъ; да тъ денги отдаютъ съ данью же вмъстъ святительскіе казны казначесмъ.
- 10. Да темъ же священникамъ поповскимъ старостамъ и священникамъ десятскимъ избирати добрыхъ священниковъ богорадныхъ и искусныхъ, которымъ тв знамена о вънечной поплинв давати, и писали бы къ нимъ знамена имянно, чтобъ женились ни въ кумовствъ, ни въ роду во племяни; да о томъ бы обыскивали накръпко, елика ихъ сила. А четвертой бы бракъ никогда жъ не именовался и молитвъ имъ не говорили; и о томъ бы имъ накрвико запрещали, чтобъ наложницъ не держали и содомскіе скверные дъла не именовались; а жили бы вси православные христіяне со своими женами, по закону христіянскому и по священнымъ правиломъ, якожъ подобаеть православнымъ христіяномъ жити и пребывати во всякомъ благочестін и чистотъ.
- 11. Да нашимъ же архіспископымъ недъльщикомъ въ великомъ Новъгородъ и по всъмъ городомъ во архіспископыи и отъ десятильниковъ по

десятинамъ и по селомъ вздити съ приставными на правду и на обыскъ о всякихъ дълвуъ отъ жалобинковъ саму другу, а въ дальные мъста саму третью. А давати на поруки поповъ и ділконовъ и вси причетники церковные передъ десятскими священниками, а безъ десятскихъ священниковъ на поруки не давати ихъ. А по мірскихъ людей во всякихъ дълъхъ отъ жалобниковъ вздити имъ съ приставными и на правду и на обыскъ потому жъ; а давати ихъ на поруки передъ земскими старостами и десятскими, а безъ земскихъ старостъ и безъ десятскихъ на поруки ихъ не давати, и отъ поруки у нихъ поклоннаго не имати. А срочные и обыскные списки во всякихъ дъльхъ у нихъ писати земскимъ дьякомъ передъ тъми жъ старостами и десятскими, или церковнымъ дъячкомъ кръпости для и береженія земскаго. А Съ одновытными и съ записьми по поповъ и дьяконовъ, и по всъ причты церковные, и по всъхъ людей не вздити, и на поруки ихъ не давати, опрочи духовныхъ дъль. А лучится въ духовныхъ дълъхъ ъхати по кого съ записьми, и имъ давати ихъ на поруку передъ тъми жъ священники десятскими и передъ земскими старостами и десятскими; а срокъ имъ чинять передъ святителей, которые -у нихъ съ записьми написаны; а отъ поруки у нихъ и поклонного не емлотъ HHYEFO.

12. Да тъмъ же священникамъ старостамъ поповскимъ и священникамъ десятскимъ у всъхъ

поповъ и дълконовъ дозирати ставленыхъ, и благословенныхъ, и отпускныхъ грамотъ, и перехожихъ, и по селомъ, въ кою пору данъ собираютъ. И у которыхъ поповъ и дълконовъ не будетъ ставленыхъ, и благословенныхъ и отпускныхъ грамотъ, и имъ тъмъ попомъ и дълкономъ служити не велъти, да тъхъ поповъ и дълконовъ посылаютъ за порукою къ святителемъ.

- 13. А въ которомъ городъ вновъ десятильникъ наъдетъ, и тъмъ всъмъ попомъ и діякономъ того города, опроче сельскихъ поповъ и дълконовъ, свои жаловальные грамоты, и ставлёные, и благословенные и отпускные десятильнику являти передъ тъми жъ поповскими старосты и предъ земскими старосты и пъловальники, которые у десятильниковъ въ судъхъ съдятъ; а поплины съ нихъ не даютъ. А у которыхъ поповъ и діяконовъ ставленыхъ, и благословенныхъ, и отпускныхъ не будетъ, и десятильнымъ тъхъ поповъ и діяконовъ отсылати ко святителемъ за порукою.
- 14. А которые попы и ділконы поставлены или отъ церкви ко церкви перейдуть, и онъ свои грамоты десятильникомъ являють и перекожіе гривны платять по старинъ передъ тъми старостами и священники. А десятильники къ себъ грамотъ не емлють у нихъ, смотривъ да имъ и отдадуть назадъ часа того передъ тъми жъ старостами и священники. А у сельскихъ поповъ и діяконовъ десятильники грамотъ не дозираютъ, потому что десятскіе священники и старосты зем-

скіе грамоть ихъ дозирають; и у которыхъ грамоты не подписаны, или отпускныхъ нътъ у котораго, и онъ тъхъ срочать ко святителю, а къ десятильникомъ о томъ не вздитъ.

- 15. А которые ново перешли и ново стали, и священники (1) на нихъ емлютъ перехожіе гривны и отдаютъ десятильникомъ.
- 16. А тіуномъ и недъльщикомъ нашимъ аржіепископымъ съ ябедниками и блудницами зговору не имъти, и по зговору священническаго и иноческаго чина и всъхъ православныхъ христілиъ не продавати. А которымъ будетъ мужнимъ женамъ, и вдовицамъ, и черницамъ, и дъвицамъ силы искати на священническомъ и на иноческомъ чину и на мірскихъ людвув: и недвлыщику отъ нихъ на поруки давати передъ старостами и передъ священники десятскими и передъ земскими десятскими, якожъ предъ ръхомъ. А ставити ихъ передъ бояры, и бояре объ нихъ святителемъ возвъщають; и святители священническій и иноческій чинъ соборомъ по священнымъ правиломъ сами судять, или кому повелять оть священныхь; а бояромъ ихъ въ духовныхъ дълъхъ не судити. А которые тіуны и недъльщики, стакався съ блудницами и съ ябедники, учнутъ дъла составляти, я продажу чинити священническому чину и иноческому и всемь православнымъ христіяномъ, отъ порукъ и отъ поклонного денги имати, или что

<sup>(1)</sup> Вићсто «свищенники» нужно: «завъщики». См. Стога. стр. 317.

насильствомъ возмутъ и потомъ облачени будутъ многими свидътели: и святители о томъ обыскавъ извъстно добрыми свидътели безъ суда, да повельваютъ бояромъ своимъ доправити на нихъ втрое, да истцемъ отдаютъ, по цареву судебнику, а ті-уновъ изъ тіунства измещутъ и недъльщиковъ отъ недъль отставливаютъ, да и съ двора таковыхъ высылаютъ вонъ, да и прочи страхъ примутъ таковая не творяти.

- 17. Также бы естя въ городъ и по селонъ и по волостемъ во всемъ увадъ велъм поговскимъ старостамъ и цъловальникомъ, по цареву наказу и по соборному уложению, нашу святительскую дань, и десятильничи поньмиры, и кормъ, и завадъ, и вънечную поньмиру сбирати по кинтамъ, а книги есмя къ вамъ послам о всемъ по старинъ, какъ прежъ сего было. И вы бы тъ вси поньмны, собравъ по нашимъ книгамъ сполна, привозили къ Москвъ на зборъ или въ тойже день по зборъ безъ всякаго переводу, по цареву наказу (1); и то намъ велъти доправити на васъ поповскихъ старостахъ и цъловальникахъ земскихъ моему казначею, по цареву указу.
- 18. А которыхъ старостъ поповскихъ и десятскихъ священниковъ, и старостъ земскихъ и цъловальниковъ выберете и уставите въ городъ, и на посадв, и по волостемъ, и по селомъ, и во

<sup>(\*)</sup> Здъсь опущены слова: «а чего сполна не привезуть по винганъ». См. Стога. стр. 369.

всемъ увздв: и вы бы темъ старостамъ поповскимъ и десятскимъ священникомъ, и старостамъ земскимъ и целовальникомъ имена написавъ на списокъ, прислали къ намъ часа того, чтобъ намъ извъстно и въдомо было. А нынъ, по цареву совъту и по соборному уложению, о всемъ о томъ писали есмя къ вамъ, какъ имъ наши дела святительские въдати и делати отнынъ и впредь о всемъ подлинно.

- 19. Также есмя нынъ послади къ вамъ, по цареву совъту и по повельнію и по его царевымъ вопросомъ, сіе соборное посланіе, вкратцъ написавъ о многоразличныхъ церковныхъ чинъхъ, чтобъ вамъ протопопомъ и поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникомъ, которые живутъ въ городъ и на посадъхъ и которые десятскіе священники живутъ по волостемъ и по селомъ во всемъ увздъ, отнынъ и впредъ беречи накръпко о всъхъ церковныхъ различныхъ чинъхъ.
- 20. То есмя Божіе великое дело положили на вашихъ освященныхъ душахъ, чтобъ по всъмъ святымъ церквамъ звонили и пъли во время, божественныя литоргіи служили и прочая церковная пънія правили сполна и по чину о всемъ по преданію святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, по божественному уставу и по священнымъ правиломъ, чинно и безмятежно, ничтожъ претворяюще. А на вечерняхъ бы, и на павечерняхъ, и на полуноприщахъ, и на завтреняхъ говорили псал-

мы и псалтырь тихо и нествиню со винманиемъ: такоже и тропари и съдальны на завтрени сказывали по чину и несташно, и потомъ читали божественное толкованіе, евангеліе толковое и прочее священное писаніе на поученіе православнымъ христілномъ, и потомъ степенна пъли и сказывали по чину, и каноны конархали и говорили не вдругъ, прежъ во октан, и потомъ въ минеи, н потомъ въ тріоди, такожъ н прочал, якожъ уставъ повелвваетъ. Такожъ и во вся воскресенія, и по всемъ владычнымъ праздникомъ, и богородичнымъ, и прочимъ святымъ пъти и чести и каноны конархати и говорити не вдругъ, по чину и по преданію святыхъ отець, чиню и безмятежно, безъ всякаго зазора (1) церковнаго. А вдругь псалмовъ и псалтыри не говорити и каноновъ по два вместе; занежь то въ нашень православін великое безчинство ввелося и грахъ великъ; творити такъ святыми отцы отречено бысть. Аще кто со земнымъ царемъ бесъдуетъ, то со страхомъ и трепетомъ предстоитъ, и всемъ сердцемъ и умомъ внемлеть отъ царм глаголемал, и не смъетъ зръти съмо и овамо. Аще ли, оставл царя, учнетъ съ клевретомъ своимъ бесъдовати, каково негодованіе отъ царя на себя привлечеть? Не токмо негодованіе, но и отъ лица царева изгнанъ будеть таковый. Кольми же паче



<sup>(\*)</sup> Въ рукописи: «затвора», какъ и въ статът 31; но въ другихъ ифстахъ и особенно въ Стоглавт веадт употребляется «завора».

вствить православнымъ во святыхъ церквахъ на божественномъ на всякомъ пънін, паче же на литоргіяхъ святыхъ со страхомь и трепетомъ предстояти, ничтожъ земнаго помышляюще, якоже писаніе глаголеть: всякъ правов'єрный со вниманіемъ и со страхомъ Божінмъ молясь, таковый съ Богомъ бесъдуетъ. Аще ли кто во святыхъ церквахъ, оставя молитву, учнетъ со други своя о тленныхъ и мимотекущихъ беседовати, отъ Бо-га како услышанъ будеть таковый? Мощно ли человъку зръти окомъ единымъ на небо, а другимъ на землю? Аще раби предъ господиномъ два или три или мнози разны вопросы творятъ вдругъ, то како господинъ ихъ можетъ послушати, аще не по единому ихъ отвътъ сотворитъ? Такожъ во святыхъ церквахъ и въ домъхъ всъмъ православнымъ христіяномъ едиными усты и единымъ сердцемъ Бога славити во услышаніе и въ разумъ себъ, уши бы слышали и сердце разумъло. Отъ разумнаго бо и благочестнаго божественнаго пънія приходить всякому человъку умиленіе въ душу, и страхъ Божій въ сердце, и умильное покаяніе и слезы, и всемь умомъ къ Богу вопіюще; и услышавъ Господь общая и согласная вкупъ моленія, даруеть благодать и милость рабомъ своимъ. И того ради подобаеть пъти и чести во святыхъ церквахъ и со страхомъ и трепетомъ предстояти не токмо священнымъ, но и всемъ православнымъ христіяномъ. И того ради церковнаго чина въ царствующемъ градъ Москвъ и по

всемъ градомъ россійскаго царствія во архістископьяхъ и епископьяхъ, кійждо во своихъ предълъхъ повельхомъ собориъ уставити и доанрати вамъ протопопомъ и поповскимъ старостамъ и де-CATCRIME CRALLECHIRIKOME NO BCA ARE NO BCENE CRAтымъ церквамъ божественная правила и церковный чинь о всемь сполна, по божественному уставу и по священнымъ правиломъ, ничтоже претворлюще; и чтобы сами протополы и священницы и діяконы во всъхъ святыхъ Божінхъ церквахъ всегда съ великимъ тицаніемъ предстояне имъли ко Господу Богу, и пречистой Его Матери, и къ небеснымъ силамъ и ко всемъ святымъ прилежно и со благогованіемъ и съ великимъ воздержаніемъ по вся дни, и заутрени воскресныя в дневныя пъли бъ по уставу, и божественныя кимги почитали - евангеліе толковое, и Златоуста, и житія святыхъ, и прологъ, и прочія душеполезнъи книги на поученіе, и на просвъщеніе, и на истинное покаяніе, и на добрыя дъла, всемъ православнымъ христіяномъ въ душевную пользу; и отпъвъ заутреню со всякимъ благоговънісять и со страхомъ Божінмъ, да по заутрени или предъ объднею пъли бы естя молебны по вся дни, молили Бога о многольтнемъ здравія и спасеніи благороднаго и христолюбиваго и Богомъ вънчаниаго царя государя и великаго князя имрекь всея Русін самодержца, и о нашей благовърной и христолюбивой великой княгинъ ммрекъ и о ихъ благородныхъ чадъхъ, чтобъ имъ умножиль Господь Богъ лять живота ихъ, и возвысиль бы Господь Богъ царскую десницу его надо всеми недруги его и враги, и строилъ бы царство его мирно и въчно въ роды и роды на въки. Такожъ бы естя молили Бога и о всъхъ благовърныхъ князъхъ и боляръхъ, и о пособлении христолюбиваго царя воинству, и о благопребывании и о устроении земскомъ, и о тишинъ и о здравии и о спасении всего православнаго христинства.

- 21. Такожъ бы естя по вся дни берегли о святыхъ церквахъ, чтобы въ царскіе двери ходили священницы, по уставу и по преданио святыхъ отецъ, во всемъ сану во время божественныя службы; а котораго дни объдни служать, и они бы въ царскіе двери просто не входили безъ патрахиля и безъ ризъ, и царскія бы двери не отверзали никогдажъ, развъ начала и выходу и отпуста; и всякое бы церковное пъне священницы начинали въ патрахиляхъ и въ ризахъ, а божественную бы литоргію служили во всемъ священническомъ сану, по преданно святыхъ апостоль и святыхъ отецъ. Да чтобъ у васъ по всъмъ святымъ церквамъ у царскихъ дверей извнутрь олгаря запоны были; а въ олгарь ж въ жертвенникъ, по священнымъ правиломъ, пива, и меду, и квасу, и браги, и кутьи, и жатьба, и колачей, и всякого брашна, и людскихъ сокровищъ не вносили, развъ свъщь, и онмьяна, и вина служебнаго, и просвиръ, и укропа, и книгъ.
  - 22. Такожъ на божественный престолъ и на

жертвенникъ ничего не возлагали, развъ сълтаго евангелія, и честнаго креста, и священныхъ сосудъ, и сударей, и покровцевъ, и воздуховъ и прочихъ освященныхъ покрововъ.

- 23. Такожъ бы во святый олгарь простыть людемъ и второбрачнымъ входити не давати. А діакони бы и пономари и проскурни единобрачни были и житіємъ непорочни безъ всякаго зазора; и второбрачни бы діакони и пономари и проскурницы черницы не были однолично по мірскимъ церквамъ.
- 24. Также бы священницы по всыть церквамъ дътей крестили и воду святили въ навечерін святыхъ богоявленінхъ и на происхожденіе честнаго креста во всемъ священническомъ чину сполна. А вечерни бы, и понахиды, и павечерницы, и полунощницы, и заутрени, и молебны пъли по всемъ святымъ церквамъ въ потрахилехъ да въ ризахъ по обычью, кромв монастырскаго чину, занеже въ монастырекъ свой чинъ; а безъ ризъ бы и безъ патрахилей не начинали и не пъли, по священнымъ правиламъ, якоже глаголетъ 16 правило святыхъ отецъ и 17 правило Іоанна милостиваго въ поучение попомъ. А дътей бы крестили въ церквахъ по уставу и по преданию святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, и не обливали водою, но погружали въ три погруженія. Но сяце подобаеть крестити: прінмъ священникъ руками крещаемаго глаголеть: крещается рабъ Божій имрекь во имя Отца аминь, низводить его,

н паки погружаеть: и Сына аминь, и святаго Духа, нынв и присно и во въки въковъ аминь, и третицею погружаеть его; и тако бы крестить въ три лица божественна, въ тридневное воскресеніе Христово, треми погруженіи. И посемъ мажеть его великичь муромъ, и облачить его во вся новая, предавъ его на руки пріемнику; и посемъ глаголетъ священникъ съ людьми: блажени имже отпустищась беззаконія и имже прикрыщась гръси, все по уставу. А кумъ бы единъ, любо мужескъ поль, любо женскъ, а по два бы кума и мнози кумове не были, какъ у васъ преже сего было.

- 25. А обрученіе бы у васъ и вънчаніе было по божественному уставу все сполна, во всемъ священническомъ чину; а вънчали бы естя послъ объдни, а ночи бы не вънчали; вънчали бы естя отрока 15 лътъ, и отроковицу менше 12 лътъ не вънчали; а потомъ бы естя новобрачныхъ по-учали отъ божественнаго писанія, како подобаетъ православнымъ христіяномъ по закону жити и проч.
- 26. А второбрачнымъ и треженцамъ нъсть вънчанія, но токмо молитва по правиломъ; а третему (браку) молитва подъ запрещеніемъ по священнымъ правиламъ: второму браку два лъта епитемьи, а третьему пять лътъ отъ общенія и отъ святыни. А четвертой бы бракъ у васъ отнюдь никогда даже не именовался, понеже святыми отщы отреченъ бысть.

(окончанів сладуеть)

## объявленія.

4.

# ОТЪ РЕДАКЦІОННАГО КОМИТЕТА

# ПО ИЗДАНІЮ ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦЕВЪ.

Оканчивая ДВАДЦАТЬНІ годь своего наданія, Редакціонняй Комитеть поставляєть долгонъ свидітельствовать благодарность любителянь дуковнаго чтенія, которыхъ находиль онъ нежду вейни се-

словіями, на всемъ пространства Инперіи.

Съ 1863 года Творенія Св. Отценъ съ Прибовленіями дуковинго содержанія, вибсто прежинкъ четырекъ, будуть надаваться въ ШЕ-СТИ инижкать, которым будуть выходить чренъ две ибсяща. Въ каждой книжкъ будеть не менъе 15 листовъ текста, отнечатаннято на лучшей бъюй бунатъ. По окончаніи года составатся два чома перевода и одинъ прибоваленій.

Въ течение 1863 года будутъ пом'ящаемы въ переводной части, кром'я продолжающагося надания творений св. Григоріа Инсскаго, твореніа св. Елиманія Кипрскаго. Твореніа того и другаго св. отна будутъ пом'ящаемы въ такомъ порадк'я: въ 1, 3 и 5 иншинихъ будутъ печатаемы творенія св. Григорія, во 2, 4 и 6—св. Епиманія.

Въ Прибавленіяхъ, по прежнему, будутъ поміжаеми статья, опносящіяся из ученію въры, христіанской правственности и периовной исторіи. При этомъ, обращая винманіе на пераоначальные источники ученія въры и правственности, Редацція полигаетъ болео, чтить прежде, уділять итаста въ сосемъ взданіи истолюванно Са. Писанія, которато переводы, постепенно распространиемие, котя и облегчаютъ его разумініе, но еще не дмотъ всего, что нужно для правлинато и полнаго его пониманія, и что предвижнотъ съ. Перковь и италин собранные труды благонамізренной учености.

Содъйствуя, по и връ свать, услъханъ духовнаго просвъщения, Редавция будетъ внакомить съ занъчательными въземиями въ духовной литературъ, подвергая ихъ добросовъстной оцънкъ, но въ томе премя, охраняя чистоту православия, не оставитъ обличать суемудрам

оскорбленія его, как' то ділала и прежде.

Цѣна годоваго изданід, съ пересыдкого во всё итега Россійский Имперія, ПЯТЬ РУБЛЕЙ сереброить. По той же цѣить можно возучать заземплары Твореній Св. Отцевт, въ русскоить переводі, съ прибавленіями дуковнаго содержанія съ 1843 года по 1862 включьтовано.

#### O IIPOJOJÆRHIM MAJAHIE

# "TPYAOBЪ RIEBCROÑ AVXOBHOÑ ARAABEIL" BЪ 1863 ГОЛУ.

Журналь «ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИ» въ 1863 году будеть выходить еженбелчно книжнами отъ 8-им до 10-ти листовъ Въ составъ его войдуть:

 Переводъ са. Писанія Ветхаго Зав'єта, который, для удобнізація правітній читателей, будетъ снабжаемъ правітнани ов-

дологическими, археологическими и проч.

Переводъ твореній св. Отцевъ древней западной перкви. Въ слѣдующемъ году будутъ переводимы творенія блаженнаго Іеронима.

3. Статьи болье или менье ученого содержанія, по предметамъ относящимся къ христіанско-религіозному образованно, съ цълю удовлетворить, по возможности, требованіямъ такихъ читателей, которые ищуть въ духовныхъ изданіяхъ не одного общеназидательнаго чтенія, но и обстоятельнаго изложенія или раскрытія христіанскихъ истинъ. Въ составъ этого отдела войдугъ: а) Статьи, направленным, по преимуществу, къ укснению истинъ въры, отличительных свойства православной Церкви и содержимых ею началь жизни христанскаго общества; статьи эти будуть по временамъ помъщаться и въ виде словъ или беседъ, предлагаемыхъ съ церковной каосдры. б) Статън, имъющія предметомъ прошедшее или современное состояние церкви отечественной. в) Извъстія о состояни церкви у единовърныхъ намъ народовъ, а равно о замъчательныхъ событияхъ церковныхъ въ обществахъ христіанскихъ неправославныхъ. г) Статън вритическаго и библіографическаго характера, представляющія обзоръ современной духовной литературы, а по временамъ и произведений литературы свътской, въ тъхъ случаяхъ, когда она касается вопросовъ въры и жизни христіанской.

Редакція съ благодарностію приметь статьи, присылаемые ей со стороны для пом'ященія въ ея журналь, если найдеть ихъ со-

отвітствующими ціли изданія.

Ціна за годовое наданіе журнала съ доставкою на домъ ш пересылкою во всі города ШЕСТЬ РУБЛЕЙ сереб. Выписывающіе журналь этоть вийсті съ Воскруснымъ Чтенісмъ платить за оба

журнала витесть ДЕСЯТЬ РУБЛЕЙ сереброиъ.

Подписка на получение журнала принимается въ Редакція его при кіевской духовной Академіи, въ Консисторіяхъ, въ Правленіяхъ духовныхъ Семинарій и Уъдныхъ Училищахъ, и въ книжныхъ магазинахъ С. И. Литова въ Кіевъ на Крещатикъ, и въ Санктиетербургъ по большой Италіянской, въ домъ Гау № 13.

**3**.

### обр нзаани.

# **НРАВОСЈАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ**

въ 1863 году.

Кончается третій годъ, какъ Редакція Православнаго Обокрінія предпринала свое изданіе, поставивъ для него задачею-быть органомъ сбликения между духовною наукою и жизнию, между обществоиъ и духовенствоиъ. О направлении Православнаго Обовржил и успеха выполнения его задачи могутъ безпристрастно судить постоянные его читателя по тамъ даннымъ, которыя представляетъ напъ журналь за весь почти трехльтий періодь своего существованів. Какъ ни были разнообразны и сильны предубъедения, вызванивая новостно задачи и первоначальными опытами сл выполнени, но съ теченіемъ времени они утратили свою силу въ людихъ благовыслепикъ. Изданіе Православнаго Обозрѣнія не только пользовалось постоянно возраставшимъ сочувствіемъ общества, но житло вліжне на опредъленіе характера и другихъ духовныхъ журналовъ, по благородному сознанио многихъ изъ нихъ. Въ этомъ-и исный призникъ, что задача нашего журнала была поставлена втрно, и витесть свыное побуждение для редакции дългельные и рышительные стремиться къ возможно полному ел раскрытно.

Съ санаго начала мы высказали убъжденіе, что жинь Въры и сила духовной науки не ограничивается областію религіознаго сознанія, но обивнаєть собою всі счеры человіческой діятельности—
науку, искусство, общественную жизнь и пр. Эта истина получаеть 
особенно важное значеніе при современных обстоятельствахъ русской жизни. Нельзя довольно взяїсить всю важность послідствій, 
наміченныхъ коренными преобразованіями по всімъ сторонамів жизни въ нашенъ отечестві. Одно изъ важнійшихъ послідствій, обіщаємыхъ этими резорнами, въ особенности желанною перемінною 
законодательства относительно печатняго слова, несомнінно ест отирытое вы ступленіе религіознаго вопроса во всей общирности его смысла, во всемъ разнообразія его практическихъ приложеній къжизни. Въ виду такихъ обстоятельствъ, для духовнаго жур-

нала откращается настоятельная потребность, которой мы и будемъ служить по нашимъ силамъ,—потребность всесторонняго раскрытія тъхъ жизненныхъ началъ, которыя хранятся въ христіанствъ и правосланной церкви,—ихъ смысла, историческихъ судебъ и вначенія

для полноты развитія народнаго духа.

Но всеобщее движение русской жизни, вызывая усиленное винманіе духовной литературы из разъясненію религіознаго вопроса, еще болье требуеть отъ самаго духовенства подъема его двятельности и нравственнаго, а не вишне-формальнаго участи въ созпданія общественной жизни. Здісь, по нашему убіжденію, прежде всего и помимо правительственных меръ нуженъ для духовенства собственный подвигь нравственнаго самопреобразованія, нужно, чтобы духовенство въ своей средѣ и въ области своего служенія глубже прониклось правственными началами и духомъ общественности, нужно, чтобы оно изъ своей заминутости серіозно пробудилось из сознанію общиха и высшиха интересова православія. Въ этомъ его великая сила, главитищее условіе благотворности его служенія, опора его твердаго общественнаго положенія и залогъ улучшени даже матеріальнаго его быта. Съ такимъ убіжденісмъ Редакція Православнаго Обозр'янія обращала особенное вишманіе духовенства на дългельность его по народному образованию, на вопросы о его отношеніяхъ къ народу, о мерахъ и условіяхъ лучшаго приготовленія будущихъ пастырей нь ихъ служенію и пр., и кромѣ того приглашала лицъ духомплуъ, въ особенности сельскихъ священниковъ и законоучителей, доставлять ей свои соображения и замътки по означенными преднетами. Въ нынъшнемъ году было до-ставлено въ нашъ журналъ изъ дальнихъ захолустьевъ Россіи не мало статей и корреспонденцій, дільныхъ не только по содержанію своему, но и по литературному достоинстку: и это, мы думаемъ, одно изъ отрадныхъ пріобрітеній для духовной литературы и для жизни самого духовенства. Редакція Православнаго Обозріжнія снова предлагаеть страницы своего журнала для всякаго добросовъстнаго изаожения фактовъ и соображения по вопросамъ о жизни церковной, народновъ образования, быть духовенства, духовно-учебныхъ заведеній и т. п. Съ своей стороны Редакція постараєтся, чтобы въ ед журналь и сельское духовенство нашло чтеніе, особенно необходимое ему въ настоящихъ обстоятельствахъ.

Программа нашего журнала остается таже. Въ составъ Право-

славнаго Обозрвнія будуть входить:

1) По предмету перевода Свящ. Писанія на русскій языка, будета продолжаться печатаніе опытова перевода неканоническиха частей Ветхаго Завата, известныха на греческома языка, начатое ва нынашнема году, и вийств печатаніе русскиха переводова книга Ветхаго Завата покобнаго миссіонера архим. Макарія. А така нака на связи са далома библейскиха переводова находится дало руководства ка изученю Библіи, то Редакція предложита рядаруководства ка изученю Библіи, то Редакція предложита ряда-

2) CTATEM GOFMATEGECKATO, HPARCEBEHHATO, HEPROBHO-

поторическаго и воовще назидательного содержания (пропов'яли, изследованія, размышленія, очерки, разскавы, письма), надкольно представляють оне опыты живаго направленія и общедоступнаго изложенія. Редакція постоянно будеть заботиться о разнообравія статей для овщаго чтенія.

 Статьи, инфонція предметонъ общества иновірший, религіи нехристіанскія и еплосоескія ученія о религіи,—какъ въ видо опщихъ обозраній, такъ и отдальныхъ извастій изъ совра-

MEHNOË PEJECIOSHOË MHSHE.

4) Въ критикъ и виблюграфии, не обходи замъчателникъ книгъ духовной литературы—русской и вностранной, Редакція будетъ заботиться не столько о полнотъ перечня книгъ, сколько о разълснения вопросовъ, возбуждаемыхъ ими, смотря по закию-

сти ихъ для современной мысли и жизни.

б) Заматки. Этота отдёла уже значительно расширена не только въ объема (для чего она уже печатается особыма убористыма шриотома), но и въ содержании въ нынашнема году. Въ него входята внутренняя корреспонденція, заграничныя заматки, разныя извастія. Но при настоящема развити сватской и дуковной журналистики и особенно при возрастающема числа спархівльных вадомостей, которыя представляюта иногда замачательных сужденія по общима вопросама церкви и дуковенства, но не мижота пирокаго круга читателей виа взавастной спархін, чувствуются потребность въ сведенія, обобщенія и оцілка результатома разрошенной мастной литературной даятельности. Поэтому Православное Обозраніе счатаета нужныма обратить вимимне читателей на вамачанне современные вопросы, поднимаємые и рашаемые ва журналаха и вадомостаха, и для этого вводить ва состава этото отдала—журнальным заматки.

6) Приложение. Въ нънташнемъ году оканчивается томъ подлинныхъ сочиненій мученика Іустина въ русскомъ переводъ. Въ 1863 году будутъ помъщаться съ предисловіями и пояснительными примъчаніями Апологетическія Сочиненія Татіана, Авинагора и

апологія другихъ неизвъстныхъ писателей,

Въ 1863 году Православное Обозрѣніе по прежнему будеть маходить ежен телчно книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ.

Въ трудахъ Редакція принимаютъ постожнюе участіе самисиники: Г. П. Симрновъ-Платоновъ и П. А. Преображенскій.

#### теловія подписки:

Цъна за годовое въдвие: въ Москвъ безъ доставии на довъ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ серебромъ, съ доставкою на довъ въ Москвъ, равно съ пересылкою въ другіе города, СЕМЬ РУБЛЕЙ серебровъ.

Въ Москвъ можно подписываться: въ Конторъ Редакціи Православнаго Обозрінія, на Остоженкі, въ приході Новаго Воскресснія, въ домі свящ Смирнова-Платонова; въ книжных в магазинах гг. Базунова, Свішникова, Глазунова, Осранонтова, Саласва и у другихъ книгопродавцевъ Москви.

Въ Петербурго: въ книживкъ движъ гг. Базунова, Овемникова Крашениникова, Кораблева, Исакова, Давадова и у другить

кингопродавцевъ Петербурга.

Иногородные, во избытание различных недоразумений, благоволять адресоваться съ своими требованиями примо и исключительно въ контору редакціи православнаго обозрънія въ

МОСКВВ. Адресъ Конторы вывестенъ почтанту.

Новыв подписчики на Православное Обозрѣніе, которые подпишутся не поздиве выхода первой книжки, получать мачало меканонических вингъ Ветхаго Завъта-Товитъ и Юдиес въ русскоить переводе, поизищенных въ нынешнемъ году и потому Редакція проситъ, чтобы они, обращаясь съ требованівни своини право въ Контору Редакціи, обозначали, что не подписывались на Православное Обозрѣніе въ 1862 году.

Редакторъ, свящ. Н. Сергієвскій, Ординарный прочессоръ богословія въ московскомъ университетъ.

Въ редакцін продолжается подписка на ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за прошлые годы, по слёдующимъ цёнамъ—и съ перекылию:

```
ва 1855 годъ (4 княгя) 4 рубля серебр.
за 1856 годъ (4 княгя) 4 рубля —
за 1857 годъ (4 княгя) 4 рубля —
за 1858 годъ (12княгъ) 7 рублей —
за 1859 годъ (12княгъ) 7 рублей —
за 1860 годъ (12княгъ) 7 рублей —
за 1861 годъ (12княгъ) 7 рублей —
за 1862 годъ (12княгъ) 7 рублей —
```

Редакція нашла возможнымъ, для облегченія своихъ подписчиковъ, понизить цъну на ПРАВО-СЛАВНЫЙ СОБЕСБДНИКЪ за 1855, 1856 и 1857 годы, какъ показано выше (до 4 руб. вмъсто 5 руб.). —Въ тъхъ же видахъ, редакція тъмъ изъ подписчиковъ, которые выпишуть, прямо изъ нея, вдругъ не менъе 10 экземпляровъ ПРАВО-СЛАВНАГО СОБЕСБДНИКА, — за одинъ ли годъ, нли за разные, —будетъ дълать уступку противъ объявленной цъны по 1 руб. съ каждаго экземпляра всъхъ годовъ.

Контора редакців въ С. Петербургі находится при кинжномъ магазнит Д. Е. Кожсанчикова, на Невскомъ проспекті въ домі Демидова, откуда можно получать ПРАВОСЛАВНЬ П СОБЕСВДНИКЪ за всі годы по вышеноказаннымъ нішамъ.

## COAEPHAHIE:

|                                                                       | стражиц.       |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------|
| Дъянія вселенскихъ соборовъ. III,                                     | 1—32.          |
| Сочиненіе инока Зиновія. Истины                                       |                |
| показаніе къ вопросившимъ о новомъ                                    | \              |
| О папъ Формозъ и латинскомъ перстосложения                            | . 3—31,        |
| Св. Аоанасій великій                                                  | 32-56.         |
| О бракъ православныхъ съ неправославными (противъ раскольниковъ)      | 5 <b>7—86.</b> |
| Памятники древне-русской духов-<br>ной письменности: Наказная грамата |                |
| митрополита Макарія по стоглавному собору                             | 87—106.        |
| Объявленія                                                            | I-VI.          |

# православный

собестаникъ,

**BATABARISH** 

EPE

KASAHCKOR AYXOBHOR AKAZEMIN

1863.

**GEBPAJЬ.** 

KASAHK.

BY AMBRICHISTOROS SERVICENCES.

# православный собесваникъ

# въ 1863 году

надается по той же программ'я, вы томъ же строгоправославномъ духѣ и въ томъ же ученомъ направления, жакъ надавался досель. Онъ будеть выходить, по-прежнему, съ 1-го января сискивсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ. Въ составъ его будутъ входить: 1) предпринятый при казанской академін переводъ «Діленій (актовъ) вселенских соборовъ», въ полномъ ихъ составъ, и именно-«Авнія четвертано вселенскаго собора» (которыя составять третій томъ этого наданія);—2) Сочиненіе инока Зиномія, ученика Максима Грека, подъ заглавіемъ «Истины показеніе къ сопросыещими о новоми учению (которое составить одинь большой томъ);—3) статьи догматическаго, правственняго, церковно-исторического содержанія, и другія болье или менье подходящія къ программ'є;—4) кром'є того, будуть пом'єщаемы замічательнійшія из духовных сочиненій русскихъ древнихъ писателей, досель остающися въ рукописяхъ, или хотя уже взданныя, но которыя редакція можеть найти въ новооткрытыхъ и лучшихъ спискахъ.—Изъ двенадцати кинжекъ годоваго наданія ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА, по окончанін года, составится,—кром'в «Дівній вселенских» соборовъ и сочиненія Зиновія (имінощих особый счеть томовъ и страницъ),-три тома оригинальныхъ статей, съ привожениемъ «памятниковъ древне-русской духовной письменпоство: въ каждомъ томъ будетъ отъ 25 до 30 печатныхъ MICTOR'S.

11/4 за годовое надавіе ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪД-НИКА на 1863 годъ, изъ двёнадцати книжекъ, се Кассни се доставкою на доме, и се пересылкою со ест миста Имперіа—

## семь рублей серебромъ.

Подписка принимается от Казани от редакціи «Прасославнаю Собеспедника» при духовной академіи.

(см. на обор.)

Digitized by Google

Digitized by Google

а также україні вару благочестнавіннаго и христолюбивайціаго императора нашего. Ибо дало наше требуеть только вашего утаніенія и защищенія, чамть должны вы, по собственному сознанію, привести все къ миру и спокойствію. Ибо такнить образомъ ересь, которая возникла, и смятенія, которыя произведены ею, при содайствіи Божіємъ и чрезъ ваши письма, весьма легко низложатся, не будеть нужды и въ соборъ, который уже обълаляется, дабы чрезъ это какимъ либо образомъ во всахъ концахъ не возмутились и святайшія церкви. Я и вса, которые со мною, приватствуемъ все братство, которое съ вами. Будь невредимъ о Господъ, для Церкви и для насъ, и молись за насъ, благочестивайшій и святайшій отець!

Списокъ съ (изложенія) въры Флавіана, епископа константинопольскаго, написаннаго собственною его рукою и предложеннаго императору, по его требованію.

Флавіанъ, епискоїть константинопольскій, благочестивъйшему и христолюбивъйшему императору нашему Өеодосію (желаетъ) всякаго блага.

Ничто столько не требуется отъ священника Божія, просвъщеннаго догматами божественными, какъ то, чтобы онъ быль готовъ удовлетворить всякому, требующему отъ него отвъта относительно нашей надежды и благодати. Ибо не стыжусь благовъствованія Божія; потому что оно есть-

Digitized by Google

сила Божія во спасеніе всякому върующему (Рим. 1, 16). Поэтому, такъ какъ мы, по милосердію Царя всвуь-Христа Бога, содълались причастниками священнодъйствія благовътствованія, то право и неосужденно мудрствуемь, всегда слвдуя божественному писанію и изложенію (въры) святыхь отцевь, собиравшихся въ Никев, и въ Константинополь, и въ Ефесъ при священной памяти Кириллъ, который быль епископомъ александрійскимь; и проповъдуемъ одного Господа нашего Інсуса Христа, рожденнаго по божеству отъ Бога Отца безначально прежде въкъ, въ послъдніе же дни, для насъ и для нашего спасенія, (родившагося) по человъчеству отъ Дъвы Марін, совершеннаго Бога и совершеннаго человъка, по воспріятію разумной души и тъла, единосущнаго Отцу по божеству и единосущнаго Матери по человъчеству. Итакъ, исповъдуя Христа въ двухъ естествахъ, послъ Его воплощенія отъ святой Дъвы и вочеловъчения, мы исповъдуемъ въ одной упостаси и одномъ лицъ одного Христа, одного Сына, одного Господа. И не отрицаемъ, что одно естество Бога Слова воплощенное и вочеловачившееся; потому что изъ двухъ (естествъ) одинъ и тотъ же есть Господь нашть Інсусъ Христосъ. А твіть, которые возвіщають или двухъ сыновъ, или двъ члостаси, или два лица, а не проповъдують одного и тогоже Господа Інсуса Христа, Сына Бога живаго, анаоематствуемъ и признаемъ чуждыми Церкви; и прежде всахъ анаосматствующихъ такъ, какъ свойственно ему, и тоже говорящихъ: и да отлучатся таковые отъ всыновления, обътованнаго истиню върующитъ. (И послъсего присовокупилъ и въ залижаниясъ написалъ:) Господи, Христе Боже, помоги намъ! (И вще:) Это я написалъ своею рукою для удовлетвореная вашего величества и для того, чтобы низложивсь злословящие наше благое и простое пребывание во Христъ.

Посланіе Флавіана, архіепископа константинопольскаго, ко Льву, архіепископу святой римской церкви.

Блаженнъйшему и боголюбезнъйшему отцу и сослужителю Льву, Флавіанъ (желаеть) о Господъ всякаго блага.

Ничто не укрощаеть лукавства діавола, этого неудержимаго зла, полнаго смертоноснымъ
ядомъ. Ибо онъ, носясь туда и слода, ищетъ,
кого бы убить, кого бы побъдить, кого бы ноглотить (1 Петр. 5, 8). Поэтому наиз нужно
бодрствовать и укрыпляться молитноно къ Богу,
чтобы мы могли избъжать роковыкъ его нападеній. Ибо мы научились изъ божественныхъ пысаній, что должно слъдовать нашимъ отщавъ и
не перемънять древнихъ опредъленій. Итакъ, отложивъ свой плачь и слезы, которыя и проливаю
непрестанно о томъ, что находящійся въ мосиь

подчиненія клирикъ, уловлень злымь демономъ, а я не могъ освободить его и отнять у этого волка, - я, который готовъ положить за него свою душу, теперь начинаю повъствовать о томъ. какимъ образомъ онъ похищенъ, какъ онъ отступнав от божественнаго призванія н, отклоняя отъ себя наставленія отцевъ, презирая ихъ постановленія, убъжаль къ тому, кому свойственно погублять. - Есть накоторые, кажущіеся въ своей одеждв овцами, а внутри они хишные волкн (Ме. 7, 15), которыхъ мы должны узнавать отъ плодовъ ихъ. Они съ перваго вида представляются отъ нашего общества; но они не отъ на-шего общества. Ибо, если бы они были отъ общества нашего: то пребыли бы съ нами (1 Іоан. 2, 19). Когда же они стали изрыгать несчастіе, тогда то, что прежде они скрывали, сдълалось открытымъ: ибо всякое зло должно обнаружиться предъ всвми. Есть же люди съ слабою върою, которые не знають божественыхъ наставленій и которыхъ они вмъстъ съ собою низвергають въ пропасть, превращая и уничижая учение отцевъ и все прочее божественное писаніе, къ собственной своей погибели. Каковыхъ людей мы должны предусматривать и много оберегаться отъ нихъ, дабы нвкоторые другіе, обольщенные ихъ нечестіємъ, не отпали отъ своего утвержденія. Ибо они изощрили свой языкъ, какъ змін, и имеють ядъ въ устахъ своихъ, какъ аспиды (Псал. 139, 4). Это пророкъ возвъстиль объ нихъ. Таковымъ явился

между нами Евтихій, бывшій изкогда пресвитеромъ и архимандритомъ, который мыслель какъ будто согласно съ нашимъ ученіемъ и держался его; но онъ подтвердиль нечестіе Несторія и за Несторія приготовнася на брань, которая предпринята была противъ Несторія; а изложеніе въры, составленное 318 святыми отцами, и посланіе къ Несторію, написанное священной памяти Кирилломъ, равнымъ образомъ его же посланіе къ восточнымъ (епископамъ), съ которыми вса были согласны, пытался препратить, возстановляя давнее ученіе нечестиваго Валентина и Аполинарія; и не уболлся онъ заповъди истиннаго Царя, сказавшаго: всякь, кто соблазнить одного оты малых сих дотей, лугше бы ему было, если бы повпынень быль на немь жерновь осельскій и онь потонуль бы вь елубинь моря (Мо. 18, 6). Отвергъ онъ своимъ въроломствомъ всякую совъсть и, сбросивъ съ себя покровъ невърія, которымъ прикрывался, утверждаль на нашемъ священномъ соборъ, говоря ръцительно, что не должно исповъдывать Господа нашего Інсуса Христа состоящимъ изъ двукъ естествъ, после Его вочеловечения, такъ какъ Онъ познает-СЯ НАМИ ТОЛЬКО ВЪ ОДНОЙ УПОСТАСИ, ВЪ ОДНОМЪ лиць, - и что самое тьло Господа будтобы не односущественно намъ, на томъ основани, что, бывъ воспринято отъ насъ, оно соединилось съ Богомъ Словомъ упостасно; напротивъ, онъ говорилъ, что хотя Дъва, которая родела Его по плоти, одно-

существенна намъ, самъ Господъ не воспринялъ отъ нея плоти, односущественной намъ; и тъло Господа не есть твло человъческое, называется же человъческимъ потому, что оно отъ Дъвы; такимъ образомъ онъ думалъ вопреки ученио всахъ отцевъ. Но чтобы не распространить своего письма, я не стану говорить много; а о томъ, что мы сдълли относительно его (Евтихія), мы послади письмо къ вашему блаженству, въ которомъ показали, что мы лишили его пресвитерства, такъ какъ онъ связаль себя такими заблужденіями, и приказали ему не имъть въ монастыряхъ никакого значенія, и отлучили его отъ нашего общенія, дабы ваша святость, зная то, что сдълано нами относительно его, удостоила своимъ объявленіемъ о нечестін его всъхъ епископовъ, находящихся подъ властио вашего блаженства, для того, чтобы кто нибудь по невъдъ-HITO TOPO, KAK'S OH'S MUCLIITY, HE OTHOCHACA K'S нему, какъ къ православному, или письмомъ, или какимъ другимъ образомъ. – Я и тъ, которые со мною, премного привътствуемъ все во Христъ братство, которое находится съ вашимъ благочестіємъ. Будь невредимъ о Господъ для насъ и молись за насъ, боголюбезнъйшій отецъ!

Отвътное посланіе папы Льва къ Флавіану, епископу константинопольскому.

Левъ, епископъ Рима, возлюбленному брату Флавіану. Прочитавъ посланіе любви твоей, которое такъ.... и прогее, какъ излагается ниже во второль застданіи.

Посланіе тогоже папы Льва кь Юліану, епископу цензенскому.

Возлюбленному брату Юліану, епископъ Левъ. Хотя мы, чрезъ отправленныхъ нами изъ Рима по дълу въры, послали пространивниее письмо къ брату Флавіану противъ заблужденій необычаннаго нечестія: впрочемъ, такъ какъ мы получили посланіе любви твоей чрезъ нашего сына, діакона Васплія, которое очень намъ понравилось пламенемъ каоолического чувства, то мы придагаемъ еще и эту страницу, которая будетъ весьма согласна съ темъ письмомъ, дабы вы единодушно и твердо противостали темъ, которые хотять превратить Евангеліе Христа; потому что у насъ и у васъ одно просвъщение Св. Духа, одно ученіе. Кто не принимаеть этого ученіл, тоть не члень тъла Христова и не можетъ быть прославленъ Тою Главого, въ которой не признаетъ своей природы. Какая же польза этому неблагоразумитайшему старцу (Евтихію), подъ именемъ ереси несторіанской, терзать образъ мыслей тахъ, благочестивайшей въры которыхъ онъ не можетъ растерзать? Ибо сколько отступыть отъ истины Несторій, отдъливъ божество Слова отъ существа воспринитаго Имъ человъка, столько же удалился отъ истиннаго пути и тоть, кто проповъдуеть рождение единороднаго Сына Божія оть чрева блаженной Девы такъ, будто Онъ имъль только видъ плоти человъческой, но самая плоть не была соединена дъйствительно съ Словомъ. Кто не видитъ, какіл чудовищныя понятія раждаются отъ этой чудовищной лжи? Ибо отрицающій Посредника Бога и человъковъ — человъка Іисуса Христа, необходимо долженъ исполниться многими нечестіями; онъ долженъ присоединиться или къ Аполлинарію, или благопріятствовать Валентину, или принять сторону Манихея, изъкоторыхъ ни одинъ не привнаваль во Христв дъйствительности человъческой плоти. Ибо если эта плоть не воспринята, то вмъстъ съ плотио нужно отвергнуть не только раз-умную душу въ Томъ, кто быль во образъ Божіемъ, и пребывая однимъ и тъмъ же, явился во образв раба, какъ человъкъ, но даже и то, что Онъ быль распять, умерь и погребень, что Онъ воскресь въ третій день, что Онъ возсъдаеть одесную Бога Отца, что Онъ придеть судить живыхъ и мертвыхъ въ томъ самомъ таль, въ которомъ быль присужденъ къ смерти. Слъд. если не върить, что Христось восприняль истинное и всецалое естество истиннаго человака: то этимъ упразплется вся тайна нашего искупленія. И ужели потому, что во Христв были явлены всв признаки божества, должны считаться ложными до-казательства Его тъла? Напротивъ, для спасенія твари не нужно ли признать дъйствительными доказательства того и другаго естества? Что принаддежить божеству, того плоть не умаляеть; что принадлежить плоти, того божество не уничтожа-еть. Ибо одинь и тоть же есть вачный отъ Отца и временный отъ Матери; въ своей силь невредимый, въ нашей немощи страждущий; въ троичномъ Божествъ одного и тогоже естества съ Отцемъ и Св. Духомъ, въ воспринятия же человъка не одного существа, но одной личности, такъ что Онъ одинь и тотъ же есть богатый въ бъдности, всесильный въ немощи, безстрастный въ страданін, безсмертный въ смерти. Ибо Слово не превратилось какою либо своею частию въ плоть, или въ душу, потому что естество божества всегда все просто и неизмънлемо въ своей сущности, не получаетъ какой либо для Себя убълди или приращенія, и такъ облаженствовало воспринятую на Себя природу, что она пребываеть прославленною въ прославляющемъ. И почему бы могло казаться страннымъ, или невозможнымъ то, чтобы Слово и плоть и душа соединились въ одномъ Іисусъ Христъ такъ, чтобы Онъ быль одинь и тоть же Сынь Божій и сынь человаческій, когда плоть и душа, которыя весьма различны по природь, составляють одно лице даже и безъ воплощенія Слова? И не гораздо ли легче совитьстить въ себъ это единство Божеству своею сылою, нежели удерживать его человъческой немощи въ своихъ недълимыхъ существахъ? - Такияъ образомъ ни Слово не перемънилось въ плоть, ни

гьють въ Слово; но то и другое пребываеть въ одномъ, и одинъ остается въ обоихъ, не раздъляясь различіемъ, и не сливаясь смишеніемъ, и не такъ, чтобы иной быль отъ Отца, и иной отъ - Матери, но одинъ и тотъ же иначе (раждается) отъ Отца прежде всякаго начала, и иначе отъ Матери по исполненіи времень, для того, чтобы Ему стать Посредникомъ Бога и человъковъ-человъкомъ Інсусомъ Христомъ (1 Тим. 2, 5), въ которомъ обитала бы вся полнота божества тълеснъ (Кол. 2, 9). На этомъ основаніи и приписывается превознесеніе тому, что воспринято, а не Тому, кто восприняль; потому что, какъ говоритъ апостоль, Богь Его превознесь и дароваль Ему имл, которое выше всякаго имени, такъ чтобы предъ именемъ Інсуса преклонилось всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ, и исповъдалъ бы всякій языкъ, что Онъ есть Господь Інсусъ Христосъ во славу Бога Отца (Филип. 2, 10). — А въ разсуждение того, что на судъ епископовъ осмълнася говорить Евтихій, будто во Христв до воплощенія были два естества, а по воплощенін стало одно, необходимо было подвергнуть его. для объясненія своего исповъданія, многимъ тщательнымь вопросамъ со стороны судей, чтобы онъ не обощелъ мимо, какъ начто незначительное, то, что излиль въ такомъ изобилия, почерпнувши самъ изъ ядовитыхъ ученій. Думаю, что говорящій это, имъль то убъжденіе, будто душа, которую восприняль Спаситель, прежде нежели

получна свое рожденіе отъ Даны Марін, находилась на небъ, и съ нею соединилось Слово во чревъ. Но этого не выносить слухъ и разуиъ каеолическій, потому что Господь, сопредний съ неба, ничего не взяль съ Собою такого, что принадлежало бы нашему бытію, и не принималь Онъ души, которая существовала бы прежде, ин плоти, которая не была бы заимствована отъ тала матери. Ибо наша природа не такъ воспринята, что бы она напередъ была сотворена, а потовъ воспринята, но такъ, что она получила свое происхожденіе вивств съ воспринатісять. Постому, за что справедино осуждень Оригень, который утверждаль, что души не только живуть, но и различнымъ образомъ дъйствуютъ, прежде нежели онъ вселиются въ тъла, за это долженъ необродимо подлежать наказанію и сей (Елтихій), если онъ не захочеть отвергнуть своей высли. Ибо происхождение Господа по плоти хотя виветь иъкоторыя свои особенности, которыми Онъ превосходять наше человъческое происхождение, жакъ, напримъръ, то, что Онъ одинъ зачатъ и рождень чрезъ Св. Духа отъ пренепорочной Давы безъ пожеланія плоти, или то, что Онгь такъ произошель отъ дванческаго чрева, что и двторожденіе открылось и дъвство сохранывсь; но Его плоть не была иной природы, чвить жили, и жь началь не инымъ образомъ была сообщена Ему душа, какъ и всемъ прочимъ модять, которая превосходила всъ другіл души не различенъ сво-

его происхожденія, но высотою добродътели. Ибо она ничего не имъла въ себъ противнаго отъ пожеланія своей плоти, не допускала противорвчія желаній, при борьбъ разныхъ волей. Тълесныя чувства дъйствовали безъ влілнія на нихъ закона гръха, и чистота ихъ движеній управлялась силого Божества и разума; не увлекалась она (душа) обольщеніями и не упадала при обидахъ. Истинный человъкъ быль соединенъ съ истиннымъ Богомъ, который не быль сведень съ неба по предварительно существовавшей душъ, и не быль сотворень изъ ничего по плоти, но имъль одну и туже личность въ божествъ Слова и общее съ нами естество по тълу и душть. Ибо не быль бы Онъ Посредникомъ Бога и человъковъ, если бы не быль одинь и тоть же Богь и человъкъ, оставаясь истинно въ томъ и другомъ естествъ одинъ и тотъ же. - Подлинно къ общирности разсужденія побуждаеть нась величіе предмета; но изтъ надобности много трудиться для твоей образованности, въ особенности же потому, что мы чрезъ своихъ пословъ отправили къ Флавіану достаточныя письма съ тою цалію, чтобы утвердить не только души священниковъ, но и самаго народа. Въруемъ, что милосердіе Божіе устроитъ такъ, чтобы безъ потери чьей либо души, вопреки козней діавола, и защищены были здоровые, и уврачевались получившие рану. - Дано въ началь іюня, въ консульство славныйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже Льва, архівнискова древняго Рима, къ Фавсту и Марцеллину и прочим архимандритам в конставанию польским в.

Возлюбленнымъ сынамъ, Фавсту и Марцеллину и прочимъ архимандритамъ, епископъ Лекъ.

Хотя по двлу въры, которую покусился вовмутить Евтихій, я пославь своихъ приближенныхъ, чтобы они присутствовали при заплищения истины: впрочемъ считаю даломъ соображнымъ то, чтобы отправить посланіе и къ вашей любан; по-TOMY UTO HE COMMISSAIOCE, UTO ME CTO.MEO 3860титесь о благочестин, что никакъ не можете слушать равнодушно богохульства и нечестивые вовгласы, сохрания въ сердцахъ своихъ апостольское наставленіе, которое говорить: если кто будеть благовъствовать вамь кромъ того, сто вы приняли, анавема да будеть (Гы. 1, 19). Что же касается до образа мыслей выше означеннаго Евтихія, который, какъ наяв извъстно нзъ чтеніл самыхъ дъль, осуждень справедляю, то и мы опредължемъ, что онъ долженъ быть отвергнуть, такъ что, если этоть неразумный захочеть упорствовать въ своей неправоть, то пускъ имъетъ соучастіе съ тъми, заблужденію которыхъ онъ последоваль. Ибо справедливо должень быть вив Церкви тотъ, кто отвергаетъ во Христа человъческую, т. е. нашу природу. Но если бы онъ, по милосердію Духа Святаго, исправившись, отказался отъ нечестія своего заблужденія и осудиль

бы съ полнымъ удостовъреніемъ то, что провлянають канолики, то мы не хочемъ отказать ему въ прощеніи, такъ какъ для Церкви Господа туть ве будеть никакого вреда. Поэтому кающийся можеть быть принять, и одно заблуждение да будеть отвергнуто. О великомъ же таинствъ благочестія, въ которомъ чрезъ воцлощеніе Бога Слова состоитъ наше и оправдание и искупление, какъ мы разсуждаемъ по преданію отцевъ, достаточно, какъ я думаю, изложено въ посланіяхъ, которыя я послаль къ моему брату Флавіану, такъ что чрезъ внушение вашего предстоятеля, вы должны узнать, что мы желаемъ утвердить въ сердцахъ всахъ варныхъ, согласно съ Евангеліемъ Господа Інсуса Христа. —Дано въ началь іюня, въ консульство славивищихъ мужей Астерія н Протогена.

Посланіе тогоже Льва, архіепископа римскаго, къ благотестивпійшему императору Оводосію.

Благочестивъйшему и человъколюбивъйшему Оеодосію Августу, ещископъ Левъ.

Сколько Божественное провиданіе благоволило имать попеченіе о далахъ человаческихъ, это показываетъ внушенная Духомъ Божінмъ заботливость вашей благосклонности, которая ничего не хочетъ видать въ Церкви канолической неуспокоеннымъ и разстроеннымъ; потому что ва-

ра, будучи сама въ себъ одна, ни въ чемъ не можеть быть неподобна самой себъ. Почему, хотя Евтихій, сколько открываеть порядокь епископскихъ дъйствій, представляется заблудившимся по несмыслію и неблагоразумію, и ему надлежало бы отступить отъ своего убъжденія, справедливо признаннаго достойнымъ осуждения: впрочемъ такъ какъ ваше благочестіе, которое для славы Божісй весьма благоговъйно уважаеть канолическую истину, опредъльно быть въ Ефесъ собору епископовъ съ твиъ, чтобы этому несмысленному. старцу открылась истина, въ которой онъ крайне савпотствуеть, то я послаль монкъ братьевъ, епископа Юліана, и пресвитера Рената, и сына моего діакона Иларія, которые могли бы по важности предмета замънить мое присутствіе и принести съ собою такое чувство справедливости и благосинскожденія, по которому, — такъ какъ не можеть быть никакого сомивния относительно того, въ чемъ состоитъ чистота христіанскаго исповъданія, — и осудилась бы неправота цълаго заблужденія и заблудившій, если бы раскаялся и сталь просить себв прощенія, получиль бы благоснисхождение епископовъ; потому что онъ самъ оставилъ себв мъсто къ этому благоснисхожденію, когда въ своей просьбъ, которую прислаль къ намъ, объщался исправиться во всемъ, чего не одобрило бы наше суждение о томъ, что въ его мысляхъ худо. А какъ Церковь канолическая въруетъ и учить относительно таниства воплощенія Господа, объ этомъ подробно говорится въ посланіяхъ, которыя отправиль я къ нашему брату и соепископу Флавіану.—Дано въ началъ іюня, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе святьйшаго и блаженныйшаго Льва, архівпископа римскаго, къ благотестивыйшей Пульхеріь (Августь).

Славнайшей и человаколюбивайшей дочери Пулькерів, епископъ Левъ.

Какую надежду должна объщать себъ Церковь Божія отъ въры вашего человъколюбія, это , я часто подтверждаль многими доказательствами, потому что вы, какъ научены внушениемъ Св. Дука, во всемъ покорили свою власть Тому, по дару и покровительству котораго царствуете. Поэтому, такъ какъ я узналь изъ донесенія моего брата и соепископа Флавіана, что въ церкви константинопольской произведено нъкоторое разномысліе противъ чистоты въры христіанской, виновникъ котораго Евтихій, и самое содержаніе соборныхъ дъйствій объяснило намъ видъ всего дъла: то достойно будеть вашей славы то, если заблужденіе, которое произонню болье отъ несмыслія, нежели отъ злоумышленія, будеть уничтожено прежде, нежели оно, по дерзости неправоты, пріобратеть себа какую либо силу оть согласія неблагоразумныхъ. Ибо сколько отступиль

отъ истивы Несторій, который утверждаль, что Господь Інсусъ Христосъ родился отъ Давы Марін только челов'якомъ: столько же отдалился отъ пути канолическаго и сей, думающій, что произ-шедшій отъ той же Дъвы, не быль одной съ нами природы, такъ что Онъ носиль только образъ раба, почему и быль подобень и сообразенъ намъ, но въ Немъ не было дъйствительности, а одно будто бы накоторое подобіе нашей плоти. Итакъ, безполезно твмъ доказывать, что, Господь нашъ — сынъ блаженной Дввы Марін, есть человъкъ, которые не върятъ, что Онъ есть человъкъ отъ того рода и съмени, о которомъ возвъщается въ началь евангелія. Повтому много скорблю и много сокрушаюсь, что тоть, кто прежде сего казался похвально разсуждающимъ о разсматриваемомъ нами предметь, дерзнулъ прибавлять пустое и крайне развращенное противъ единственной нашей и нашихъ отцевъ надежды. Такъ какъ самъ онъ видъль, что образъ мыслей его неразумія оскорбляєть канолическій слухь: то ему надлежало бы оставить свое митаніе, дабы не возмущать предстоятелей Церкви до того, чтобы навлечь на себя приговоръ осуждения. Почему, если онъ захочеть оставаться при своемь убъждени, то никто не можетъ пособить ему. Ибо управленіе апостольской канедры держится такого правила, чтобы весьма строго поступать съ упорствующими и оказывать синсхождение исправляющимся. Посему, такъ какъ я великую полигию

Digitized by Google

надежду на чистыйную въру вашего благочестія: то умодяю славивание ваше благоснисхождение, знаменитыщая и благочестивыщая дочь, - какъ твоя святая заботливость всегда вспомоществовала проповеди каоолической, такъ и ныне покровительствуй ел успъху. Ибо нынв подвергается разсужденно не какая нибудь незначительная частица нашей въры, которая была бы менье ясва, но несмысленное противленіе дерзаеть нападать на то, чего Господь не хочеть оставить невъдомымъ ни для кого въ своей Церкви. А поэтому, по обычаю своего благочестія, благоволите потрудиться, чтобы все, что безуміе изрекло богохульнаго противъ единственнаго таинства человъческаго спасенія, было удалено отъ душть всехъ; и если бы самъ впадшій въ это искушеніе раскаялся, такъ чтобы собственными устами и подписомъ осудилъ то, что думаль худо, то быль бы возстановлень въ свое прежнее достоинство. О чемъ, да знаетъ ваше благочестіе, я писаль моему брату и соепископу Флавіану, и посланным мною поручить, чтобы милость была оказана, коль скоро будетъ отвергнуто заблужденіе. А дабы не было заметно моего отсутствія, согласно съ распоряженіемъ благочестивъйшаго императора, по которому составляется епископскій соборъ, я послаль своихъ братьевъ, епископа Юліана и пресвитера Рената, и сына моего діакона Иларія, которые могли бы замънить мое присутствіе. Но тому, кто находится въ заблуждени, мы лучше совътуемъ, чтобы гдв онь возбезумствоваль, тамъ и раскаямся

бы, и гда заслужиль осуждение, тамъ получиль бы и разръшение. — Дано въ начала ионя, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва кь тойже Пульхерів Августв (<sup>4</sup>).

Левъ, епископъ канолической римской церкви, благочестивъйшей Пулькерів Августъ.

Какую защиту приготовиль Госполь своей Перкви въ вашей благоснисходительности, это д часто доказываль многими доводами, и все, чвыъ въ наши времена владъетъ священическое попеченіе противъ нападающихъ на канолическую нотину, Онъ отнесъ преимущественно къ вашей славъ; потому что, какъ научены вы внушенемъ Духа Божія, во всемъ покорили свою власть Тому, по дару и покровительству котораго царствуете. Поэтому, такъ какъ я узналъ изъ донесенія моего брата и соепископа Флавіана, что въ церкви константинопольской произведено изкоторое разномысле противъ чистоты въры христіанской, виновникъ котораго Евтихій, и самое содержаніе соборныхъ двиствій разъяснило намъ видъ всего дъла: то достойно вашей славы то, чтобы заблужденіе, которое, какъ я думаю, произонью болье отъ безсмыслія, нежели отъ злоумыпиленія, было уничтожено прежде, нежели оно, по дерзости неправоты, пріобратеть себа накоторую силу

<sup>(\*)</sup> Въ этомъ послини содержится тоже, что и въ предидущемъ, но адъсь поливе и съ извоторьния прибавлениям.

отъ согласія неблагоразумныхъ; ибо невъжество неръдко доходить до тяжкихъ паденій, и особенно впадаетъ въ діавольскую пропасть неосторожная простота, по которой, какъ я думаю, подкрался духъ лжи къ вышеупомянутому (Евтихію). Ибо, когда онъ думаетъ, что благочестивъе разсуждаеть о величи Бога Сына, если отрицаеть въ Немъ дъйствительность нашего естества: то семъ самымъ признаетъ, что Слово, которое стало плотио, всецвло имветь одно и тоже естество. И сколько Несторій отпаль оть истины, когда утверждаль, что Христось родился отъ Дъвы Марін только человъкомъ, столько же н сей удалился отъ канолического пути, когда не върить, чтобы оть той же Дъвы Маріи произошью наше существо, желая такимъ образомъ понимать, что оно было существо одного Божескаго естества, такъ что носило одинъ образъ раба и было только подобно и сообразно намъ, т. е. имъло лишь изкоторое подобіе съ нашею природою, а самой дъйствительности ея не содержало. Итакъ, безполезно темъ доказывать, что Господь нашъ — сынъ блаженной Давы Марін есть нстинный и совершенный человъкъ, которые не върятъ, что Онъ человъкъ отъ того рода, о которомъ возвъщается въ евангеліи. Ибо Матоей говорить: книга родства Іисуса Христа, сына Давидова, сына Авраамля (Мв. 1, 1.);—н такимъ образомъ слъдуетъ порядку рожденія, пока доводить наконець линію родовь до юсифа, ко-

торому обручена была Матерь Господа. А Лука, въ обратномъ порядка изчисляя степени покольній, доходить до самаго начала рода человьческаго, т. е. до перваго Адама, и такиять образомъ показываетъ, что и новый Адамъ имветъ тоже естество. Знаемъ, что всемогущество Съна Божія для наученія и оправданія людей могло житься такъ, какъ являлся Онъ патріархамъ и пророкамъ, т. е. въ одномъ видв плоти, когда или вступаль въ борьбу, или даваль сако и вивста съ этимъ не отвергаль даровъ гостепринства, выц даже принималь предлагаемую Ему пащу; но та подобія были изображеніемь того человъка, существо котораго долженствовало заимствоваться отъ покольнія предшествующихъ отцевъ, и интали значеніе таинства. И поетому самаго таинства нашего примиренія, предопредъленнаго отъ въчности прежде времень, не могли исполнить никакіе образы; потому что еще не снизошель Духъ Съятый на Дъву, и сила Вышняго еще не осънка ее, и внутри дъвственнаго чрева еще не создала Премудрость себв домъ. Наконецъ Слово стало плотно, и образъ раба и образъ Бога соединлись въ одно лице; Творецъ временъ родился во времени, и Тотъ, къмъ все сотворено, самъ родился между всеми. И если бы новый Человить, явившися въ подобін плоти граха, не восприняль нашей ветхости и Единосупрый Отцу не бытоволыть сдалаться единосущнымъ Матери, и Единый безгрышный не соединиль съ Собою нашей

природы: то планенное человачество оставалось бы все вообще подъ рабствомъ діавола, и мы никакимъ образомъ не могли бы воспользоваться побъдою Побъдителя, если бы она была совершена вив нашей природы. По причинв же этого чуднаго участія намъ передается таинство возрожденія, такъ что чрезъ самого Духа Святаго, отъ котораго зачать и родился Христось, вновь возраждаемся духовнымъ рожденіемъ и мы, которые рождены чрезъ пожеланіе плоти. Почему евангелисть говорить о върующихъ: они не от крови, ни от похоти плоти, ни от похоти мужа, но от Бога родились (Гоан. 1, 13). Кто непричастенъ этой неизреченной благодати, кто нсключаетъ изъ своей въры то, что насъ главнымъ образомъ спасаеть, тотъ не можетъ наслъдовать всыновленія дътей Божіихъ. Поэтому много скорблю, много сокрушаюсь, что тоть, кто прежде казался похвально разсуждающимъ объ разсматриваемомъ нами предметв, дерзнулъ прибавлять суетное и крайне нельное противъ единственной нашей и нашихъ отцевъ надежды. Такъ какъ самъ онъ видълъ, что образъ мыслей его безумія крайне противень слуху канолическому: то ему надлежало бы отступить отъ своего мивнія, дабы не волновать предстоятелей Церкви до того, чтобы заслужить и получить приговоръ осужденія. Почему, если онъ захочеть оставаться при своемъ убъждени, то никто не можетъ помочь ему. Ибо управленіе апостольскаго престола

держится такого правила, чтобы весьма строго поступать съ упорствующими и оказывать синсхожденіе кагощимся. Посему, такъ какъ я великую полагаю надежду на чистъйшую въру твоего благочестія: то умоляю славу твоего благосписхожденія, - какъ твоя заботливость всегда содъйствовала каеолической проповъди, такъ и нынъ благопріятствуй ел успъху; можеть быть, для того и попустиль ее Господь подвергнуться этому искупнению, чтобы можно было узнать, каковы тв, которые скрывались внутри Церкви, которыхъ однакоже не должно оставлять безъ попеченія, дабы потеря ихъ не сокрушала насъ самихъ. Августъйпій же и христіаннъйшій императоръ, желая какъ можно скоръе прекратить возмущение соборомъ епископовъ, который онъ хочеть созвать въ Ефесъ, слинкомъ короткое и малое назначилъ время, опредъливъ для собранія первый день августа; потому что отъ третьяго дня мая, когда мы получили письмо отъ его пресвътлости, большая часть времени должна быть употреблена на то, чтобы можно было распорядиться отправленіемъ священниковъ, которые были бы способны для дъла. Ибо то, чего ожидаеть его благочестіе, т. е. что и я долженъ присутствовать на соборъ, это хотя бы требовалось на основании какого либо прежде бывшаго примъра, теперь вовсе не можетъ бытъ исполнено; потому что слишкомъ неопредъленное положение настоящихъ дъль пикакъ не поэволяеть мив отлучиться отъ народа такого города; да и сами производяще смятение пришын бы въ нъкоторое отчалне, если бы увидъли, что я, по случаю церковнаго дъла, захотълъ оставить отечество и апостольскую каеедру. Посему, такъ какъ, вы знаете, относится къ общественной пользв то, чтобы при полномъ дозволенін вашей благосклонности, не отказать любви и моленіямъ монхъ гражданъ, то считайте, что въ этихъ моихъ братьяхъ, которыхъ я послалъ вместо себя, и я также присутствую съ теми, которые тамъ будутъ находиться; имъ сказалъ я полно и ясно, что нужно соблюдать относительно самаго предмета, довольно для меня объяснившагося и ходомъ дъль, и признаніемъ того, о комъ идетъ разсужденіе. Нбо теперь разсуждается не о какой либо малой частица нашей въры, которая была бы менъе объяснена, но безразсуднъйшее противленіе дерзаеть нападать на то, чего Господь не хочеть оставлять неведомымь ни для кого въ своей Церкви, ни мужескому полу, ни женскому; потому что и самое краткое исповъдание канолическаго символа, которое дванадцать апостоловъ составили въ такомъ же числь мыслей, столько защищено небеснымъ огражденіемъ, что всв мивнія еретиковъ могуть быть сражены однимъ собственнымъ его мечемъ. Если бы Евтихій захотвль чистымь и простымь сердцемь принять полноту этого символа: то не отступиль бы ни отъ одного изъ положеній священнъйшаго никейскаго собора, - и если бы онъ поняль, что этотъ символь составленъ святьми отцами, то ин одной мысли, ни одного слова не возвысиль бы противъ апостольской въры, которая одна. И посему, по обычаю вашего благочестія, благоволите потрудиться, чтобы все, что безуміе произнесло богохульнаго противъ единственнаго таниства человъческаго спасенія, было удалено отъ душть всяхъ; и если бы самъ впадшій въ это искушеніе раскаялся, такъ чтобы письменнымъ удостовъреніемъ осудиль свое заблужденіе, то пусть не будеть ему отказано въ прежнемъ его чинъ. О чемъ, да знаетъ твоя благосинсходительность, я писаль къ святому епископу Флавіану, дабы не была пренебрежена любовь, коль скоро будетъ отвергнуто заблужденіе. — Дано въ началь ноня, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Послание тогоже папы Льва ко второму ефесскому собору.

Епископъ Левъ святому собору, собравшемуся въ Ефесъ, (желаетъ) о Господъ всякаго блага.

Благочестивъйщая въра благосклониъйщаго императора, зная, что въ его славъ по преимуществу относится то, если внутри Церкви каеолической не будетъ произрастать никакое зерно заблужденія, оказала такое уваженіе къ божественнымъ догматамъ, что для исполненія святаго своего намъренія, призвала авторитетъ апостоль-

ской качедры, какъ-бы желая отъ самого блаженныйшаго Петра получить разъяснение того, что было похвалено въ его исповъдания, когда на вопросъ Господа: за кого почитаютъ Меня, сына человъческаго (Мо. 16, 13), ученики представили различныя мизнія людей; но когда самн они были спрошены, какъ върують: то первый изъ апостоловъ, соединивъ въ краткомъ словъ полноту въры, сказаль: Ты Христосъ, Сынь Бога живаго (Me. 16, 16); — т. е. Ты, который истинно сынь человъческій, и вывств истинно Сынъ Бога живаго; - Ты, говорю, истиный въ божествъ, и истинный во плоти и, сохранивъ свойства двоякаго естества, одинъ въ томъ и другомъ. — Если бы Евтихій смысленно и живо въроваль этому: то никакъ не удалился бы отъ пути въры. Поэтому и Господь отвъчаль Петру: блаженъ ты Симонъ, сынъ Іонинъ; потому что не плоть и кровь открыли тебъ это, но Отецъ мой, Который на небесахъ. И Я говорю тебъ, что ты Петръ, и на этомъ камени построю мою Церковь, и врата ада не одолжить ел (Ме. 16, 17-18). Слишкомъ далекъ отъ состава этого зданія тоть, кто не принимаєть исповъданія Петра н противоръчить евангелію Христа, показывая, что онъ никогда не прилагаль своей заботливости узнать истину, и напрасно носить почтенный видь тотъ, кто никакою зрълостио дупни не украсилъ съдину своей старости. Впрочемъ, такъ какъ не должно оставлять безъ попеченія и такихь, и хри-

стіаннъйшій императорь весьма справеданно и благочестиво пожелаль составить соборъ еписконовъ, дабы полнымъ разсужденіемъ могло уничтолиться всякое заблужденіе: то поэтому я я посладь монкъ братьевъ, епископа Юліана, пресвитера Рената и сына моего діакона Иларія, и съ ними нотаріуса (писца) Дульцитія, испытанной нами взры, которые замънили бы мое присутствіе на святомъ собранін вашего братства и общею съ вами мыслю постановели бы то, что должно быть благоугодно Господу, т. е. чтобы прежде всего, осудивъ гибельное заблуждение, разсудили бы даже и о возстановлении того, кто заблудиль неблагоразумно, если только онъ, принявъ истину, вполив и открыто осудить собственным голосомь и подписомь еретическія понятія, въ которыхъ запутался по несмыслю, что онъ и саяв объявиль въ своей просьбъ, которую прислаль къ намъ, объщая, что онъ во всемъ готовъ последовать нашему сужденію. Получивь же посланіе отъ нашего брата и соепископа Флавіана, вы совершенно полно отписали ему о томъ, что, казалось, относилось до насъ, такъ чтобы, по уничтоженін того заблужденія, въ которомъ находялся обезчестившийся имъ, въ похвалу и славу Бога во всемъ міръ одна была въра, одно и тоже нсповъдание, и о имени Інсуса поклонилось бы всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ, и исповъдаль бы вслкій льякъ, что Господь висусь Христось въ сливу Бога Отпа

(Филип. 2, 10). Аминь. — Дано въ началь іюня въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе святьйшаго и блаженныйшаго аржіепископа римскаго Льва къ Фавсту, пресвитеру и архимандриту.

Возлюблениваниему сыну, пресвитеру Фавсту, епископъ Левъ.

Миъ всегда прілтно бесъдовать съ тобою и удовлетворять своему желанію привътствовать тебя; потому что знаю тебя съ похвальной стороны, какъ стража чистъйшей въры, который не влается всякимъ вътромъ ученія, но стоить твердо на основании пророковъ и апостоловъ, которое есть Христосъ. Почему, когда придетъ Сынъ человъческій въ своемъ божествъ для очищенія всего міра, ты явишься какъ избранное зерно, достойное быть положеннымь въжитницу въчности. Итакъ, получивъ отъ тебя посланіе чрезъ сына моего Пароенія, и исполняя съ своей стороны взаимное привътствіе, убъждаю твое совершенство, сынъ возлюбленнъйшій, чтобы ты не смущался о евангелів рожденія Господа Інсуса Христа, съща Давидова, съща Авраамова по плоти; потому что эта въра побъждаетъ міръ, когда вто въруетъ, что Інсусъ есть Сынъ Божій. Если же возникнуть какіе либо вопросы относительно въры: то совътуемъ тебъ писать къ намъ пространиве о томъ, что относится къ общей нользъ, и мы примемъ съ удовольствіемъ тахъ, которые доставятъ ихъ намъ.

Посланіе Петра, епископа равенискаго, къ архимандриту Евтихію.

Возлюбленитьйшему и досточтимому същу Евтихию Петръ, епископъ Равенны.

Печальный прочель я твое печальное посланіе, н горестныя твои строки пробыжаль съ должною горестию; потому что какъ насъ исполняеть небесною радостіго миръ церквей, согласіе священниковъ, спокойствие народа, такъ низлагаетъ и сокрушаетъ насъ братское разновысле, въ особенности когда оно происходить изъ такихъ причинъ. Въ теченіе тридцати льтъ человьческіе законы рашають вопросы человаческие; а рождение Христа, которое въ божественномъ законъ представляется неизъяснимымь, после столькихъ вековъ подвергается безразсудному изследованию: На чемъ преткнулся Оригенъ, изследователь началь, какъ паль Несторій, разсуждая о естествахъ, - это не безъизвъстно твоему благоразумию. Волхвы своими таниственными дарами исповъдали Христа въ пеленахъ, какъ Бога (Мо. 2, 11); а свлецениями жалкимъ вопросомъ испытывають, кто Тоть, который родился отъ Святаго Духа давственнымъ. рожденіемъ? Когда Інсусь въ пеленахъ издаль плачь, то воинство небесное возгласнью: слася съ вышних Богу (Лук. 2, 14). И теперь ж под-

нимать вопрось о Его рожденіи, когда о имени Іисусовъ поклоняется всякое кольно небесных и земных и преисподних (Филип. 2, 10)? - Мы, брать, говоримь вмъсть съ апостоломь: аще и разумпьхомь по плоти Христа, но нынь ктому не разумњемъ (2 Кор. 5, 16). Мы не можемъ пытливо изследовать о Томъ, кому должны принесть честь и воздать страхъ; должны мы ожидать, а не разбирать Того, кого исповъдуемъ, какъ Судио.—Такъ отвъчаю, брать, на твое посланіе кратко; готовъ писать пространнъе, если напишетъ ко мнъ что нибудь объ этомъ предметь нашъ братъ и соепископъ Флавіанъ. Если же тебь покажется это непріятнымъ, такъ какъ ты написаль свою любимую мысль: то какимъ образомъ мы можемъ разсуждать о тъхъ, которыхъ не видимъ по причинъ ихъ отсутствія, и что они думають, не знаемъ по причинъ ихъ молчанія? Нельзя признать справедливымь посредникомъ того, кто выслушиваетъ одну сторону такъ, что инчего не хочетъ принимать оть другой стороны. Совътуемъ тебъ, достопочтенный брать, чтобы ты съ покорностію внималь всему, что написано блаженивищимъ папою города Рима; потому что св. Петръ, который живеть и возсъдаеть на своемъ престоль, открываеть ищущимъ истину въры. Ибо мы, по любви къ миру и въръ, помимо согласія епископа римскаго, не можемъ разследовать о предметахъ въры. Да благоволить Господь сохранить любовь

твою невредимою на долгое время, возлюбленнъйшій и достопочтенный сънъ!

Посланіе блаженный шаго папы Льва къ Флавійну, епископу константинопольскому.

Возлюбленныйшему брату Флавіану Левъ, епи-

Получиль я посланіе любен твоей вивств съ дъяніями, которыя совершены у васъ по вопросу о въръ. И такъ какъ благосклонивний императоръ, озабоченный миромъ Церкви, хочеть созвать соборъ, хотя очевидно, что дъло, о которомъ идетъ разсужденіе, нисколько не требуетъ соборнаго изследованія: то я извещаю тебя, брать возлюбленивищій, что вследь за симъ придутъ ть, которыхь я назначель по этому двлу. И не было надобности писать теперь съ большею подробностію; такъ какъ, по милости Божіей, о томъ. что мы считаемъ нужнымъ для этого дъла, тъл полнъе узнаешь изъ тъхъ писемъ, которыя они принесутъ съ собою. – Дано пятнадцатаго дня іюля, въ консульство славныйшихъ мужей Астерія и Протогена,

Посланіе тогоже папы Льва къ Оеодосію Августу.

Епископъ Левъ Осодосію Августу.

По получени посланія твоего, я усмотраль, что много должна радоваться вселенская Церковь; потому что твоя благоскдонность не хочеть, что-

бы въра христіанская, которою чествуется и прославляется Божество, оставалясь въ комъ либо различною и несогласного. Ибо какими человъческими дълами успъщнъе можно привлекать милосердіе Божіе, какъ не тъмъ, если всъми будеть воздаваться Его величію одно благодареніе и священнодъйствіе одного исповъданія? Въ томъ и состоить благочестіе священниковь и всяхъ върныхъ, когда они не иначе мыслять о томъ, что единороднымъ Сыномъ Божіимъ — Словомъ сдълано для нашего искупленія, какъ самъ Онъ повелъль о Себъ въровать и проповъдывать. Поэтому, котя ко дню епископскаго собора, который назначенъ вашимъ благочестіемъ, мнъ никакъ нельзя явиться, потому что на это не было прежнихъ примъровъ, и настоящая необходимость не позволяеть оставить своего города, особенно же потому, что предметь въры такъ очевиденъ, что по разумнымъ причинамъ можно было бы удержаться и отъ созыванія собора: впрочемъ, сколько благоволиль Господь помочь мнв, я приложиль свое усердіе, чтобы въ нъкоторой мърв повиноваться опредъленіямъ вашей благосклонности, назначивъ отъ себя моихъ братьевъ, которые были бы способны къ отсъчению соблазновъ, по справедливости дъла, и которые бы замънили мое присутствіе; ибо возникшій вопросъ не таковъ, что бы можно или должно было колебаться сомивніемъ. — Дано двенадцатаго дня ігоня, въ консульство славиващихъ мужей Астерія и Протогена.

ученія? Кто же паче единородняго Божія Сына и единосущнаго возвъстить волю Божно и правду его научить? И посему не возможно паки оному новому учению быти. И кто дерзостенъ толико, яко смъти учити ново (1) кромъ Божія воля? Воля же Вожія вся о возлюбленивых Сынв его единородивых Інсусв Христв, якоже самъ Богъ Отецъ (\*) свидетельствова на Ердани преже, потомъ на Озворъ, сво: ты еся Сынъ мой возлюбленный, о тебъ блисволихъ (\*), ово же: се есть Сынъ мой возлюбленный, о немже благоволихъ, того послушайте (9. Тъмже Божіл заповъди послушателемъ быти есть (9. еже о возлюбленитьмъ Сынъ Божін, жие Сынъ Божій научиль есть уже и заповада (\*) своими апостолы, ижже послушающие спасаются (7). Ком же недостатцы ученія Божія въ Сынъ его единосущных обрящутся, Богу Отцу послушествовавшему о немъ множнцею и послушати того повельница же сему сущи съвтал соборная апостольская Церкви, содержание непорочно Христово ученіе во апостольств веленіи право и истинно даже и до днесь. Како па-

<sup>(°) № 605:</sup> и кто дервостемъ силти исвому учина.

<sup>(3)</sup> Bors Overs — wars.

<sup>(\*)</sup> Ayr. 3, 22. (\*) Ayr. 9, 35.

<sup>(\*)</sup> Clors: «Theme, — Gette ecte» — whys.

<sup>(\*)</sup> научивъ уже и заповъди полоши.

<sup>(1)</sup> послушающе творять провосливии христівне:

Swine.

жи новое ньить хощеть быти учене, емуже мъста уже не бысть оставлено? Довольно убо речеся о еже не имять мъста новое учене, идъже подобаеть ему быти когда, ниже будеть накое время, въ неже прінти новому ученію, Господу своимъ пришествіемъ ученіе Божіе истивное принесшу и запечатлъвшу распятіемъ и смертію и погребеніемъ своимъ; и всю исполни (1) Божію волю и свидетельствова самъ, глаголя: не приндохъ разорити закона, но исполнити (3), еже на крестъ пригвожденъ исповъда, приемъ желчь и оцеть глаголя: совершинася, и преклонь главу предасть духь (3), утверди завъть, яко ктому не уяти уже ни приповельвати что къ завъту Христову, якоже апостоль засвидетельствуеть, глаголя (4): человъку утвержена завъта никтоже отметаеть, никтоже приповельваеть (\*). И о семъ новомъ ученія нъсть потребы разсмотряти; разумно бо, яко нынъ явлышееся новое ученіе нъсть божественно учительство и Божіе ученіе, но непокровенное беззаконіе и нечестіе изъявленіе есть (6), внегда новому учению явитися или быти

<sup>(\*)</sup> N° 605: ncno.mmmy.

<sup>(</sup>s) Mo. 5, 17.

<sup>(\*)</sup> loss. 19, 30.

<sup>(4)</sup> и апостоль сказуеть нь Евресиз глаголя.

<sup>(\*)</sup> Tal. 3, 15.

<sup>(\*)</sup> z maemos morestic.

Разсмотръніе о учители новаго ученія, кто и откуда есть, и что исправленіе въ жительствъ его, и аще имать въ себъ истину (1). Глава 1.

Яко крнва учителя развращена суть и ученія его.

Азъ же отвъщавъ, рекохъ къ нимъ: котъ начала словеси нареченіемъ имени учителя новому ученію показасте развращенное его косое бо неможеть быти прямо, а еже изсть прямо, сіе не можеть быти истиню. Развращеніе бо очію его назнаменуеть развращеніе и ума, такову же и душу его развращенну. Обыче бо умъ послъдовати присно (1) зрънію очесъ, отводу же и душа похотъвати обычай имать. Глаголеть бо Господь ко Іезекінлю пророку: се азъ отъемлю отъ тебе помышленіе очію твоею (1); номышленіе очію

<sup>(\*)</sup> N° 605: tra store cramacuis.

<sup>(3)</sup> вопросихъ ихъ паки: да сканете одинеча.

<sup>(</sup>в) отвіждавше ин реколиа.

<sup>(4)</sup> observati do upuicuo musts yers mocatamente.

<sup>(\*)</sup> lesex. 24, 16.

ero meny ero raprojeta, madionity cloby (1), aro умъ очесемъ послъдовати обычай иматъ, помышленія же (3) оть душа исходять. И есть истиню, яко умь очесемъ последуеть; ибо помышленія душевная онъмъ (5) последують, якоже пророкъ сказа. Учитель же новому учению очи имать косы, и по развращению очесъ его нужа присно сразвращатися и души со умомъ его. Показасте же намъ виновна новому учению косого, и понеже косое нъсть право, убо и учению вина неправа ума ради по очесемъ. И како отъ кривыя вины будуть права ученія? И якоже оть неправыя вины неправа и истеченія (4) бывають: сице и косого учителя всяко и ученія его крива (\*) суща, по последованию очесть его уму и души, по пророку Іезекінлю. И се показася яко невозможно учительству праву въ развращенныхъ очесъхъ его бывати. Вопросихъ же ихъ паки, глаголя (\*): **«обаче повъдите, кто и откуду той учитель на**рицаемый Косой»? Они же повъдаща ми глаголюще: «Косой москвитинъ есть, рабъ единаго отъ честныхъ слугъ царевыхъ» (1). Азъ же ръхъ низ: «повъдуете Косого москвитину ему быти и

<sup>(°)</sup> N° 605: показа — вийсто: мылющу слову.

<sup>(&</sup>quot;) a nonortuic.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) помънкаемія же души самъ же.

<sup>(\*)</sup> неправа и происхоженія.

<sup>(\*)</sup> scarae yearie spane.

<sup>(\*)</sup> вопросихъ же и пами ихъ.

<sup>(7)</sup> Вдесь следують слова ниже помещеннаго оглавления: «по писанно отрановень есть рабь во всикое свядетельство».

единаго отъ сланыхъ московскихъ раба суща, паки по последованию слова непрілтное показасте о немъ. Глаголетъ бо Соломонъ, иже всяхъ человъкъ премудръйшій: треми трясется земля, четвертаго понести не можеть, аще рабъ воцарится (1). И закони же градстін отмещуть яже оть рабовъ бываемая свидательства; не повелявають бо закони рабовъ на суднин представляти во взысканиях межю прящемися быти послухомъ.

Яко по писанію отриновень есть рабь во есякое свидътельство.

И аще писаніе показуеть величество злобы 🖁 рабіл, отъ нелже земля трясется, внегда рабу вопаритися (°), и закони отсыдають не дающе рабу послушествовати: како же рабъ учитель будеть, егоже и писаніе отмещеть и закони отрицають (\*)? Именовасте бо новому учению учителя Косого раба суща и отъ прозвания его развращенно быти учению его (1), яко отъ прирожена случая его наречено прозвание ему Косъ (\*), и отъ жительства его учене его непріятно показасте, яко рабъ бълше. Вопросихъ же ихъ и еще, глиголя: «что же убо исправленіе Косого сказуете, яко быти ему

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Притч. 30, 21. 22. (\*) N\* 605: энегда рабу во свобода быта.

<sup>(\*)</sup> OTCHLEMOTS.

<sup>(4)</sup> и отъ вмени его развращена быти и ученів его

<sup>(\*)</sup> Hapeveno mus ero.

достойну учителю (')»? Они же глаголана: яко бывый рабь, а нынв уже нъсть (2), и рабъ же бывъ славна мужа, а не худа, и свободну ему уже преже много времени». И рекохъ имъ: «аще убо и свободна его повъдаете вы нынъ, единаче бысть рабъ. Но премудрый Соломонъ, коегождо существа естество и случай испытавъ известно, аще получившу рабу толико свободу, яко и воцаритися ему, показа, яко и тогда злобы его земля наиначе не возмогаетъ претерпъвати. И отъ сего зъло непрілтно показуется, аще рабіе ученіе будеть. Вопросихь же ихъ паки: «повъдите же убо, како рабъ сый Косой возможе свободу улучити»? Они же ръша: «и зъло свободу улучи Косой мужествомъ и разумомъ своимъ; поемъ бо коня и имъніе отай и шедъ отъ господина своего (\*) на Бъло езеро пострижеся и бысть мнихъ; во мнишествъ же Косому много, угожая и господинъ его. Ятъ же бывъ нъкогда Косой и блюдомъ во единомъ отъ монастырей московскихъ, приласкавъ же ся хранящимъ, пріемъ послабленіе отъ нихь и бъжавъ, въ Литву отънде (1), ндъже учаще новое учене и бракомъ законнымъ оженися вдовицею жидовынею, поять (\*), и есть

<sup>(3) № 605:</sup> яко быти ему достойну учителю—натъ.

<sup>(3)</sup> HECTS pags.

<sup>(3)</sup> посыть бо ношію отъ господния своего коня и вытине от-

<sup>(4)</sup> убъка, въ Литву прівле.

<sup>(4)</sup> KHAORAHORO, DORTS — HETS-

честень тамо и мудръ учитель новому учению; позналь истину наче всъхъ, имветь бо разумъ адравъ.

Яко недостоить Косому угителю быти, понеже (1) согрышиему ему зъло смертных грыхи.

Отвъщавъ же азъ рекохъ имъ: «въ похва- г лахъ вашихъ о Косомъ влидии намъ показуете непотребна его во всемъ и всяческими отвержена; елма взимаяй что рабь отай господина своего, тать есть, и отшедь тай оть господина своего рабь (3) и бывая минхъ, бъглецъ есть. Золъ порокъ Косому и се едино, яко рабу ему, несвобожену же сущу отъ господина его, взыска свободы; не порокъ же токмо, но и грвхъ звло великъ, похули бо имя Божіе и ученіе его, Господу заповъдавшу Павломъ кръпко, рабъ ля кто призванъ бысть, рекъ, да не нерадили, яко братія суть владыки, но паче работай (\*); и паки: рабомъ по всему послушати господій своикъ, да не имя Божіе хулится и ученіе (4); тойже апостоль писа: аще кто отвергся закона Монсеова при двою или тріехъ свидьтелехъ, безъ милости

<sup>(\*)</sup> N° 605: noneme — meta.

<sup>(\*)</sup> Caona: «TRIL ects... choose pada» mincensi na tenera ma N° 606.

<sup>(\*)</sup> Kep. 7, 21.

<sup>(\*)</sup> Kos. 3, 22; 1 Tms. 6, 1.

умираеть: кольщъй горией муцъ повиненъ бываетъ иже Господа отметаліся ()? Косой же. заповъдь Господню преступивъ, не покаяся, имя Божіе и ученіе похули и глаголь Господень уничижи, не поработавъ до конца господину своему, ни послушавъ его по всему, по заповъди Господен , взыска свободы не по воли господина своего. Сограши убо Косой, и грахъ къ смерти ему есть (3); въ руци бо гордости душа его согреши зъло. О таковомъ въ законъ повеление глаголеть (\*): и согрешившая душа истрытіемъ истрыется, и грахъ ел въ ней (\*). Сего ради тяжко мученіе, понеже (\*) согращи грахь въ руцы гордости; преступи бо волею (\*) заповъдь и тамъ глаголъ Господень уничижи, разоривъ законъ. Се ли мужество Косого и разумъ, по пожваль вашей? По бытпо же его золь порокъ есть и велико прегращение. Къ сему же приложилъ есть гръхи на гръхи; глаголаете бо вземина Косого имъніе господина своего ношію, и отшедша тай, и мниха бывша, еже гръхи многи суще. Окраде бо господина своего Косой нощію, татьбу сотвори; не гдв же прилучися, украде, но господина окраде ("), еже и тяжчае сограще-

<sup>(\*)</sup> Esp. 10, 29.

<sup>(\*) № 605:</sup> сограни убо граха Косой ка смерти.

<sup>(\*)</sup> noneskaners, rancoss. (\*) Tucs. 15, 30, 31.

<sup>(\*) 4</sup>mcs. 15, 30, 31 (3) 880.

<sup>(\*)</sup> BOJON — HETE.

<sup>(\*)</sup> но у гоздальна управа.

ніе. Къ синъ же огорчи господина своего, срамоту наведъ тому, невъріе же и огорченіе ма прочал рабы (1) сотвори ему; и въ срабиыхъ сво-MX'S MHOTO CHYMLESIC BAOME H MHOTYTO MOJBY, KS симъ же и на долго печаль наведе имъ недовъреність и огорченість господина ихъ на нихъ, ради невърнаго и лукаваго умъниленія самого того Косого къ господину, и томление срабивлиъ не Христа ради, ниже за добродетель бываемое привведе; ниже вина пользующая душу, въ ней же страданіе бываеть, завора бо полна вина, лука-вое и невърное показавь, покравь бо побаже. Отвъщавше же рекоша они (\*), яко конь его есть, на немже вадяще Косой, и нже нивніе у него, одежа и прочал особнал отъ господиновыхъ ему; а яже взять господина его мада есть его, понеже служиль есть господину своему Косой; а яже притяжа имънія у господина, мада есть работы его, понеже и израильтине, бъжаще Египта, взяща египетское богатство разумомъ за изду работы своел. Азъ же отвъщиеъ ръхъ къ нимъ: «нъсть се на оправданіе Косому; изранльтяне бо свободни суще и по насилю нужею порабощени, а не раби изранлытане египтяномъ бъща. Сего ради и повельни бъща израильтяне отъ Бога испросити у египтянь нивнія, яко свободныхъ сущихъ израильтянь стиптя-

<sup>(\*</sup> N° 605, раздева. С) ставшта на навашта речето на ста

не насиловаща ихъ въ работу. Насть же убо едино работа свободнаго и работа рабіл. Ино рабь и ино наемникъ. Наемникъ свободенъ есть и, ему же хощеть, работаеть по найму (1), и нже кто хощеть, наимаеть его; рабъ же не можеть работати, ему же хощеть, ниже кто хощеть, поемлеть его работати себв, понеже рабъ имать господина и рабъ есть своему господину, а не всьмь есть рабь (2); и елико аще поработаетъ господину своему, мады не имать и найма не вземлеть. Егда бо не восхощеть творити работы господина своего, томленіе и раны пріемлеть рабъ. И посему рабъ не имать свое ничтоже, но вся, яже имать у себе, господина его суть, и самую срачицу и вся купно, яже рабъ притажеть, отыодуже аще будеть, господину своему, а не себъ притяжаетъ. Тъмже Косой не насмъ, ни мзду свою взять, ниже свое притяжаніе поять, но окраде господина своего и послъднею мъдницею, юже аще и у себе имъяще, якоже речеся. Не себъ бо притажа Косой, елико аще не притажа, но господину своему притяжа рабъ сый его. Аще я остави господинь его имати ему притяжанная нагь; единаче господина его, а не Косого есть, н не будеть, како очиститися Косому отъ татьбы сограшенія (3) господина своего, юже сотво-

<sup>(\*)</sup> Nº 605: malaoceanca.

<sup>(\*)</sup> ecrs pads-wire.

<sup>(\*)</sup> ors corptmenia apagades.

ри из нему (1). Къ симъ же согръщениемъ его и еще приложение, яко къ нимже прииде въ монастырь, идъже постригоша его, солга, не повъда вся имъ, яко рабъ есть (в); паки же солга, повъдавъ себе не бъжав(ша) отъ господина своего (\*); солга же и еще, не повъдавъ, яко окрадши господина своего прінде къ нимъ; обольсти же ихъ лукавствомъ пріяти его; паки лестію лукавство сотвори Косой, предьстивъ нгумена пострищи его, егоже не бъ достойно пострищи, н гръхъ возверже на душу ему; прельсти же и вся менхи монастыря того пріяти его, егоже насть праведно пріяти въ монастырь, и во грасв томъ увязнути минхомъ сотвори. Толика же паки согръщенія въ похваляемомъ вами Косомъ, внегда поиману быти ему въ согращенияхъ его и предану ему быти въ монастырь на блюдение до разсмотрънія наке о немъ. И ту лукавую лесть сотвори; приласкаябося стрегущимъ его, прельсти ихъ ослабление дати ему, приемъ же ослабу отъ нихъ, убъжа отъ нихъ, и виъсто милосердия, сотвореннаго отъ нихъ на немъ, зло воздастъ имъ, оставивъ ихъ на истязаніе быти о немъ, еже и звърей не видъти таковая дъющихъ.

<sup>. (\*)</sup> N° 605: KB HOMY—MBTS.

<sup>(3)</sup> не повъданся имъ рабъ господина его.

<sup>(</sup>в) повіданся не біжа отъ госнодния его.

Разсмотръніе, аще подоблеть Косого именовати угителемь или пріимати угеніе его (<sup>1</sup>). Глава 5.

Паки же похваляемо вами въ Литву бъжаніемъ пришествіе Косого, и тамо учителю быти и женитися быслецу отъ земля своея бывшу Косому, и учителю самому ся сотворити, коликъ есть зазоръ? Идъже и гръха множество видъти, самому сл учителю сотворшу, апостоль бо сказуеть, глаголя: како услышать безь проповъдающаго? како же проповъдять, аще не послани будутъ (3)? Писано же есть и о самомъ Павлъ и Силь: сія, рече, послана бъста отъ Духа свята, идоста (\*). Рекохъ же (\*): «въ чесомъ же убо пріять будеть таковый учитель, иже не послань учити, самъ же себв повель учительство»? Раша же крылошане (\*): «и кто въсть, аще посланъ будеть и Косой». Отвъщавъ же азъ рекохъ имъ (\*): ки аще посланъ Косой, что имать силы и кая дарованія? Аще море раздъли? Бъжа бо и Косой въ землю чюжу, глаголете вы, якоже израильтяне Египта (1). Бъжа убо израиль Египта, но Бо-

<sup>(\*)</sup> Nº 605 : ustrs oranacenia.

<sup>(\*)</sup> Pmsi. 10, 14. 15.

<sup>(5)</sup> Atm. 13, 4.

<sup>(4)</sup> penox3 me-mira.

<sup>(\*)</sup> com 200 pount.

<sup>(</sup>c) perory me ny mary.

<sup>(7)</sup> Аще море раздам, бажата Косой за чожую зем по? глаголоте вы, яко вермыхлию бажаща Египта.

гомъ повеланъ, и Фараону самому зало отступившу израная, и египтиновъ всвать потпрация-СЛ МНОГО НУДИТИ ИХЪ ИЗБІТИ ОТЪ НИХЪ, И СЛИВА скорость, помогаху сгиптине израклытиновъ алатыми и сребравами сосуды и одеждами. Написа же ся бъжание израилю, понеже Фараонъ солгавъ явися изранляю; отпусти (\*) бо изранльтянь и погна въ следъ ихъ пленити ихъ, раскамбося отпустивъ израндя. Сего ради глаголишеся, жю изранль бъжа (\*) Египта, хожаху пъшь, морго служащу имъ и столюма облачному и огисиному. провожающи(мъ) ихъ. Фарасна же солгания море поглотаеть зало; жо отпустивь изранлатины, паки гонище ихъ. Что же? Косого ли къ сему хощете сподобляти? Но невозможно, ниже прилично; не отпущенъ бо бълга, паче же и поиману ему сущу и стрегому, убъжа отъ нихъ въ чюжую землю. Обаче аще послить Косой, кое знаменіе посланія его? Аще раками разсадеся веньи ему, или мания съ небесе одождися ему, HAR AYER E COARIGE, DOCAYIDREDE ETO, CTORER, EAR рвиныя струя въспятишася ему? Аще послив-Косой, даровы за святаго Духа виать? Аще сляпа рожена воочеси, аще разслабленных стягну, аще слукія исправи, аще сухія вжили, аще хроныя утверди, аще мертныя оживыть есть? Коя enate chies him shamenis nocamie ero? Karo me

<sup>(\*)</sup> N° 605: overyment.

<sup>(\*)</sup> supermanne Giunne.

будеть върень чюжей земли Косой, иже своел земля отбыть? Ять бывъ въ своей земли и не возмогъ отвъщати о согръщениять своихъ, отвъта же уболься бъжа въ чюжую землю. Сіе ли знаменіе хощете положити посланію его, еже обольстивъ стрегущихъ его и бъжа (')? И рече Герасимъ: «и Петръ апостоль бъжа изъ темницью. Отвыщавъ же азъ рыхъ имъ: «да не убо ли слышасте Петра, въ темницы како бысть? Еда бо ласка воины Петръ, или стража темничныя прельстивъ убъжа? Не въ юзахъ ли жельзныхъ связанъ Петръ и между двъма воинома простертъ спаше, и ни едино помышление имъя о бъжанія, ниже печашеся о счерти, яко хотящу Ироду наутрін убити его, но кромъ всякаго промышленія спаше твердв и толико безпечально спаше, елико толкнутиемъ въ ребра возбудити его ангелу? Смотрите же и нетщательное Петрово изъ темницы изшестве, нежели избъжание: спавинить бо веригамъ съ него лежаще и еще. а не абіе вскочи, но егда повельнъ отъ ангела. встати, тогда вста; и вставъ ничтоже творяще, донельже повельнь оть ангела облешися въ ризы своя; и облекся въ ризы паки пожидаще, донельже повельнь обутися и последовати ангелу: последуя же ангелу и повелень сый, толико леняшеся ко изхождению изъ темница, яко и много ведень по пути не хотяше ощутити, яко вс-.

<sup>(\*)</sup> N° 605: este oбольстви... и бълга-изть.

тинна есть бываемая отъ ангела ему; и толико свободенть отъ помышления бытственняго, яко сонъ помышляти еже ангеломъ свобожение ему взъ теминца; егда же отступи ангель отъ него, тогда воспріять въ себв быти и разсмотрити. Колико убо свободень Петръ отъ бъжанія, яко ни понышленіемъ своимъ воспріяти таковое что, свобожену уже сущу ему ангеломъ изъ темпица? И Павель и Сила не тако ли же, яко же и Петръ? Внегда всажени въ темницу, въ полунощи же потрясшися теминцы разверзоплася двери ел, ж узникомъ всемъ отъ юзъ свобоженомъ, сидиста Павель и Сила, яко ничто же постраданца; выдвише же стража заклатися восхотъвша за отверзеніе дверей темвица, вопілше къ нему Павель: не сътвори себъ вла, глаголя, вси бо есмы вдв: и внегда повельни испуститися изъ темница и темничному стражу понужающу изыти имъ, тін же изъ темницы не исхожаста (), наипаче же поймы (а) творяху начальникомъ града, хотящимъ ихъ безъ народа извести изъ теминцы. Таково посланных учителей дъло есть; толико тщательнін ко отвыщанію о поемлемыхъ имъ (\*); тако неподвижна на бъганіе, внегда ятымъ быти имъ.

<sup>(\*)</sup> N° 605 : не вехощаета вым.

<sup>(1)</sup> пойна—упрекъ, укорияна.

<sup>(3)</sup> No 605: OUR DOCKHERING HOUL.

Яко по бытію Косого и пребыванію ого безумень есть Косой и неистовь (1).

Косому же кая исправленія такова, да въренъ будеть учитель въ чюжей земль, иже въ своей земли зъло непотребенъ бывъ и всячески неключимъ, и въ всъхъ своихъ обращенихъ развращену ему сущу? Въ чюжую же вемлю пришедша Косого глаголете исправленія его, яко бракомъ законнымъ оженися вдовицею; и отсюду разтланное его показуете, тлю и погибель съдъвающа его своей души и творяща. Понеже объщася Хри-СТУ СЪ ВЛЯТВОЮ ЧИСТО ЖИТИ, И НЕ ЖЕНИТИСЯ, И поститися и чернечествовати, и вся терпъти царства ради небеснаго; и во всъхъ сихъ объщанінхъ своихъ къ Христу солга, клятвопреступникъ н законопреступникъ бысть; отвергся закона христіянскаго, отвержеся чернечества, мірянинъ бывая и женяся (1); отвержеся постничества, мясоядецъ бывая, и заповъди поста разруши; отвержеся объщанія своего, отвержеся и теривнія, отбъжавъ монастыря своего, отбъжавъ трудовъ монастырскихъ; отбъжа и послушанія наставниковъ, еже объщася Христови (\*) хранити до послъдняго издыханія; отбажа блюдущихъ его, внегда яту ему бывшу; отбъжа отвъта о поемлемыхъ нань; отбажа отъ земля своея въ чюжу землю,

<sup>(\*)</sup> Nº 605: mbrs storo stramia.

<sup>()</sup> H MONECE-HETS.

<sup>(\*)</sup> Boross.

٠,٠

повинень сый въ законы земля своен. Преградтпеніенть убо великинть преграции Косой на землю поженія его и бытія его (1), преступняв вся своя объты (\*) и ожениеся, бысть клятнопреступникъ: оженижеся вдовицею, закону отричнопцу не бывати служителю Божно поемпену вдовицу, влювицу бо законъ блудницу именуетъ. Преграменіемъ убо преграшивъ Косой зало велия и въ Бога, и въ законы христілискія, и въ законы земля роженія своего, и въ законы градскія и въ папскія (\*), како Косой, по глаголу вашему, премудръ учитель будетъ, иже таковая нечестія сотворивый, и толикая законопреступовавъ, и толико лгавый, таковы льсти содълавый, и таковы прелести показавый везда, и лукавствовавь во всемъ? Раша ми тріе опи крылошане: си како не премудръ Косой учитель? Еще бо прохожение землю роженія своего, внегда бъжати ему въ Литву, въ няже ндише грады и мъста, преименоваше новое имя себъ, да не увъданъ будетъ, и ндъже учаше въ градъ коемъ или мъсть, съблюдаше себе и учениковъ своихъ отъ вазора; веножицею и накія оть ученикь своихь и ва четныя ризы облачаше, и имена иныл симъ налагал: месо. **АДЯШЕ ТОЧНО СО УЧЕНИКИ СВОИМИ, ПРИ МНОГИХЪ** людехъ (°) въ посты, въ среду и въ пятокъ (и)

Зинов.

<sup>(\*) № 605:</sup> его, отвержеся черночества.

<sup>(\*)</sup> oftru us Bory.

<sup>(\*)</sup> DE BY SEROUM HERCKIE H BY SOMEKIE.

<sup>(\*)</sup> Слова: «при многихъ лодохъ... и млоко» вмесены въ телетъ  $\mathbb{R}^6$  605.

B'S BEARKIE PROCT'S MACA II MARKA HE ADMING, HO TORMO CO CROMMI Y GENERA MACO ARRIVE H MARKO (1) и въ среду и въ пятокъ и въ великія посты, и себе и своя ученики отъ зазора многихъ (1) храняше; сего ради въ посты отай ядяще млеко и мясо. Сице имать Косой разумъ здравъ и въсть истину паче всахъ учитель изрядень» (3). Отванцахъ же убо имъ о семъ: «отнюдуже Косого похваляете, отвстоду показуете его много зъло непріятна и всячески отриновення, и имиже мудра его именуете, тами несмыслена его объявляете, и коими хощете права показати Косого, сими крива и непреподобна обличаете его, и аможе аще обращаете о немъ хваленіе, тамо укоризну ему налагаете. Идъже бо аще по вашимъ хваламъ взыскую о Косомъ, нячтоже множае обратаю въ немъ, токмо развращение и во всемъ законопреступленіе, лукавство же, и лесть, и лицемъріе, и ложь Аще бы истиненъ быль Косой. не бы лицемърился христілинномъ, чюжь сый христіянства, и мнихъ бывая Косой и двя же вся и творя мірская. Иже аживъ житіемъ своимъ, въ чесомъ убо той истиненъ будеть? жительствомъ ложь, въ словесвиъ ли истиненъ будеть? Не точно жительствомъ своимъ лживъ, но и именемъ своимъ дживъ, якоже рекосте, часто преименоваще себе различными имены, въ коеждо место приходя, и ученики своя міряны въ чернеческая облачая и

<sup>(&</sup>quot;) N° 605: mioraxi-mbra.

<sup>(°)</sup> By N° 605 catagory serussic: «fine Gesynters ects Rocolie.

превыенова яхъ (1), лукавое и льстивое во всемъ подлагая и законопреступление вводя (\*). И апре бы мудръ быль Косой и въдаль бы истину паче всахъ, не бы отай мясо аль чернецъ сый. И аще бы добро мясо ясти черицу, почто яде тай Косой масо? Н аще бы не законопреступасию творяще, ни злодъйство, почто въ посты мясо яде нощию? Или речете се, яко Монсей со изранльтяны (\*) нощію паску яде мяся печена? Но взранль единого л'втомъ, перваго м'всяца въ јі день. точію единол нощи яде мяса печена. Косой же или множае Монсея законъ творяще, яко полеся нощи ядяще мясо? Аще убо быль бы (') христіянинь Косой, христіянская и мудрствовати достоить ему; аще ли чернецъ бывал, чернеческая льно и творити ему; аще ли жидовинь Косой, жидовская да мудрствуеть. И како убо можеть Косой въдати истину паче всъхъ, иже червечества отвержеся, христілиства отпаде, въ жидовствъ развратися, въ ляховствъ не исправися и во всахъ законопреступовавъ? Колико убо неразуменъ и несмысленъ Косой, иже ни чернецъ, ни христілнинъ, ни жидовинъ, ни бусурманниъ, ниже ляхъ, и всъхъ тъхъ мудрованія чюжь? Како убо

<sup>(\*)</sup>  $N^{\bullet}$  605 : мірины жилин мисякі прозывал и оъ черныя римы облачал.

<sup>(3)</sup> TROPAL

<sup>(\*)</sup> co mapanestant water.

<sup>(\*)</sup> Asme Go.

мудръ учитель Косой, не паче ли предагатай есть, жительствомъ своимъ и мудрованіемъ своимъ им въ единомъ въренъ, ни истиненъ? Отъ работът бо бытлець, и господину его тать, чернечество прельсти, отъ чернечества въ міряны отступи, отъ христілиства въ развращенія, отъ правовърія въ кривовъріе (1) прилагаяся, и нигдъже истиненъ бысть и ниже истовъ (°), наже имать въданіе, им разумъ, или мудрость, но во всъть ложь обрътеся и предагатай и предестиять, еже есть измевиникъ, дазука, израдца (\*), а не учитель (\*). И вище бываеть въ толнкихъ законопреступленияхъ учитель, азъ не въжь, вы сами судите; и аще есть законоположнику бывати самому излиха беззаконнику сущу, или праведно послушати ненаучена кого и наказовати любопрящася, или возможно валиощемуся въ многихъ прегращенихъ спасати послушавшая его? Какову убо похвалу нчуть иже такова учителя хотяще ученицы бывати, холопа, бъглеца, татя, оманцика, джива, коса, прелагатая, законопреступника многа, грвпника велика, лукава, чюжапосвтителя? Колику же н какову и славу себъ спискають любящи быти Косому ученицы?

<sup>.(\*)</sup> Nº 605: of upanocamia no epeca.

<sup>(3)</sup> H MCMCTOW'S.

<sup>(\*)</sup> израдна—изм'янника, израда—изм'яна; № 605: издраща.

<sup>(\*)</sup> ниже истовъ, ниже имать въданіе или разумъ.

Henumanie, Ras granis Roccii grants Ch.

Carrier e and Вопросихъ же ихъ, глаголя (\*): каще убо след во происходя и показа Косого отъ прозванія его развращение его, нарицаемъ бо есть Косой; такоже и отъ случая крина суща, понеже косына очима зраніе имать, съ нима же и развращеніе мыслей сердца его; такоже и отъ жительства ero saoe nokasaca, nomeme xoaous n avrabs uneas. господиномъ своимъ и въ клевретохъ его: прочихъ холоповъ; такоже и отъ нрава его меленио алодайствіе его, понеже тать (°), и биглеца, и предагатай (1), и законопреступникъ, тмами во гръд свять преграции. Обаче да скажете намъ, что учить Косой и что законоположение его. Они же повъдаща ми, глаголюще, яко учить Косой сія: «повелавая человаком» на земли отца себа. не именовати, но на небеси Бога (\*) Отца себр именовати, и кресты и иконы сокрушати, и святыхъ на помощь не призывати, и въ церковь не входити ни покланятися ни молитися, и именовати церкви кумиринцы, и въ ней кресты и иконы именовати идолы (\*), и кингъ церковныхъ учи-,

<sup>(°)</sup> N° 606: meta orangemia.

<sup>(\*)</sup> Вопросихъ же и мана мизь. . 7-

<sup>(\*)</sup> TETS-METS. . .

<sup>(4)</sup> speacratel a sentement.

<sup>(\*)</sup> Bors-usts.

<sup>(\*)</sup> Caoba: sum mollematings... Magnes inducem by bourty may be 600.

телей, и житія и мученія святыхъ не прочитати, и къ попомъ не приходити, и молебновъ не творити, и молитвы ихъ не требовати, и не калтися, и не причащатися, и темьяномъ не кадитися. и на погребеніи отъ епископовъ и отъ поповъ не отпъватися, и по смерти не поминатися; глаголеть Косой, яко епископи и попы ложній учители, идольстін жерцы, и маньяки велять приносити, проскуры, и канунъ, и свъчи ко идоломъ на жертву; подобаеть поклонятися духомъ Отцу, а не поклоны творити, ни проскуры, ни кануны, ни свъчи приносити». Вопросихъ же азъ ихъ, глаголя (1): «аще таковая законополагаетъ Косой, и сицевая повельвая мнится истиненъ быти учитель: и како увърится Косой истененъ учитель (3), откуду ли познанъ будеть, яко истину учитъ, почесому же убо будутъ въдоми, аще епископи и попове ложній учители будуть, повъдите» (\*). И реша мя они, яко глаголеть Косой: «посему ложній учители епископи и попы, понеже учатькнигъ въ руку не держать (4); самъ же Косой посему истинна учителя себе сказуеть, понеже въ руку имъя книги и тыя разгибая, комуждо писанная дая самому прочитати, и сія книги раз-сказуетъ». И вопросихъ же ихъ (\*): «кія убо кни-

<sup>(1)</sup> N° 605: Boupocara me ara a case.

<sup>(3)</sup> Слова: «и како . . . учитель» внессим въ текстъ изъ № 60б.

<sup>(3)</sup> CREMETO.

<sup>(1)</sup> понеже учать жаусть.

<sup>(\*)</sup> авъ же и еще вопросихъ ихъ, глаголя: да скажете убо

ги носитъ Косой въ свою руку, и кая словесь дветъ прочитати, разгибая книги, и како разсказуетъ сіль?

And nosce yvenie Rocceo diasone ecms yvenie (1).

Ониже повъдаща рекущи, яко Косой вистда 4 имъеть (\*) книгу Дълній апостольскихъ, разгибаетъ писаное, глаголъ Петра апостола: да разумъетъ весь домъ израилевъ, яко и Господа и Христа сотвориль есть Богь, сего Інсуса, егоже вы распясте (\*). Разсказуеть же сіе (\*) Косой, глаголя: како дерзнуша написати и выну глаголати въ «Вврую во единаго Бога» рожена, а не сотворенна Христа? Петръ же глаголетъ, яко Христа и Господа сотвориль есть Богь сего Інсуса, а не глагола Петръ, яко роди Богъ, а не сотвериль есть сего Інсуса. Разгибая же пославія Павла апостола (1), показуетъ писаная: единъ бо есть Богъ, и единъ ходатай Богу и человъкомъ, человъкъ Інсусъ Христосъ (\*). Егда же бытейскія книги носить, разгибая показуеть писаная: с.н.ши, изранлю, Господь Богъ твой Господь единъ

<sup>(&</sup>quot;) Nº 605: METS STORO SECRES.

<sup>(\*)</sup> Они же пов'ядина ми, глаголюще: Косой инфетъ.

<sup>(</sup>s) Atms. 2, 36.

<sup>(4)</sup> разсказуетъ же и се.

<sup>(\*)</sup> Паки же показуя Павля посленія и режибее.

<sup>(°) 1</sup> Tm. 2, 5. :

есть (), и писаное: да не будуть тебь бози мніц, развъ мене, не сотвори себъ кумира и вслкаго обличія, еже на небеси горъ, и елика на земли низу, и елика въ водажъ и исподи подъ землею, да ся не поклониши емъ, ни да послужищи емъ (<sup>3</sup>). Въ Премудрости же Соломони, и въ пророческихъ книгахъ, и послашемъ Гереміннымъ разсказуетъ : иконы идолы быти, по Давиду и по Соломону и по прочихъ пророкъ, и церкви кумирницы, и церковная служба идольская служба, постъ непотребенъ, молитвы не подобны, вся та человъческа преданія. Не подобаеть убо держати человаческая преданія (°), якоже и великій Василей въ книвъ своей глаголеть; «тъмже прельстиль есть васъ влайшій обычай, и великимъ влымъ вина намъ бысть развращенное человъческое преданіе», и въ начало слова сего, егда и еще не познавъ (1), глаголетъ: «якоже на мършть овогда убо съмо, овогда овамо прекланяхся, н ниому инако или къ себъ мя влекущу ради многольтного человъкомъ обычая, или инако оттыкающу ради иже въ божественныхъ писаніихъ познаваемыя истиный. Глаголеть же Косой (\*), яко глагола Василе о правилахъ и о уставъ. И разсужаетъ отъ книгъ Косой (\*): «Богу единому быти, а не мно-

<sup>(\*)</sup> Brop. 6, 4. (\*) Hex. 20, 4. 8.

<sup>(3)</sup> Слова: «не подобает»... предания внесены въ тесктъ вяъ № 606.

<sup>(\*)</sup> и въ начало сего, егда и еще не разумения себе саиз.

<sup>(\*)</sup> Глаголеть же Косой, разсуждая оть вингъ.

гимъ, и что Богу воскотати воплотитися; какоже и во чревъ ему лежати женстъ, и како съв достойно будеть Богу въ маста такома калив дежати и таковымъ проходомъ проити»? (7 Слы- 3 шавъ сід азъ отъ тріекъ онвкъ мужей, вострепетахъ весь отъ ужася (1) и постепавъ болезисяна, отващава и рака ка ника: «таковыя гляголы Косого повъдасте намъ, яцыхъ же не слышахомъ никогда же преже; многъ намъ подвигъ эвло предюжисте, ябо различныхъ ересей мудрованія слышахомъ, нже множае веже на сто осмьдесять расколовшихся. Сицева же безбожів н хулы въ толикихъ ересехъ не обрътохомъ. На Бахметь, иже врагь Христовы въры, таковыя хулы ве извъща (\*); ниже распенийн Господе жидове таковая глаголаша. Не вымь точно едины: твуъ бо мнози скверній философи на христіянство книги списациа, иже тогда же съ ними ч квиги ихъ изчезоща. Но елиномъ маль зазоръ мнится; своихъ бо боговъ студъ и поношение прикрывающе, на христілиство понудишася алословіе писати; понеже велика срамота (1) на боги ихъ евангельского проповадно бысть, сего ради и противищася еллини христіянству, и мужіе апре н сквернін, обаче философи и словесни суще. Косой же ни философъ, ниже мало ученъ слову, толикъ хульникъ на христіянство бысть:

<sup>(°) № 605:</sup> проходомъ нечнотъмъ изыти.

<sup>(°)</sup> вострепетахъ весь отъ ужаса-изгъ. (в) на Госпова извѣща.

<sup>(4)</sup> MANNES CTYAS.

Яко косой безбожень есть и учить безбожно (1).

Не подобаеть убо (\*), не подобаеть, о друзи, Косого глаголы слышати, ниже отвъщевати о немъ по влобъ его. Но послушаниъ Соломона, нже отъ Бога премудръ; глаголетъ бо: якоже остенъ коню и стрекало ослу, тако жезль языку законопреступну; не отвъщай безумному по злобъ его, да не подобенъ ему будени, но отвъщай безумному по безумію его, да не является мудръ о себв, отъ путей бо своихъ поношенъ бываеть (3). Ибо холоть Косой злобу имветь безумія н не тал устнама (4) вещаеть, лже въ сердцы своемъ имать; обаче сердечное безуміе его обличиша устенъ его глаголи. Аще бо Косой и книги носить въ руку свою и, разгибая сія, повельваеть прочитати учимымъ отъ него; но отъ разсуженія словесь его обличается зъло, яко (не) въруетъ (\*) Косой, яко есть Богъ, и на немъ писаніе сбывшееся виднять оно, еже: рече законопреступный согращати въ себа, насть страха Божія предъ очима его; яко ульсти предъ нимъ об-• ръсти беззаконіе свое и возненавидети; глаголы устъ его беззаконіе и лесть, не восхоть разумъ-

<sup>(°) № 605:</sup> На Косого сресь, ано... безбожно учить человым.

<sup>(</sup>т) убо жиз.

<sup>(\*)</sup> Hpere. 26, 3-6.

<sup>(4)</sup> yernama caemia.

<sup>(\*)</sup> обличается врчо и не враметя:

ти да ублажить (). Понеже Косой ульсти предъ ниять обрасти беззаконіе свое, по пророку, яко безуменъ сый рече въ сердцы своемъ: насть Бога (\*). Сего ради оставляю глаголати къ лицемърному и линвому его глаголанию, но восирвнимаю глаголати къ сокровенному, иже въ сердцы его, беззаконія гляголу, яко корень желун, прозябаяй выспрь (°). Сердце бо его исполнено невърія отступити отъ Бога жива; сего ради дерзо и безстудно развращая божественная писанія, понеже нъсть страха Божія предъ очима его; темже и отверзи, аки гробъ, гортань свой, аловоня неправду въ лукавствъ, языкомъ свопить льстить послушающихь его, мжащихь (°) разумомъ къ истинъ Божія писанія; понеже Косому нъсть желанія воскресенію и безсмертный (\*) жизни ни попеченія ему о грозномъ и ужасномъ отгорькихъ многобользненыхъ мукъ безконечныхъ("); богъ бо ему чрево его, яко работая чреву, отвержеся Бога живаго. Инако бо ему невозможно лукавыхъ похотій своихъ улучити, блуда и лакомства и всахъ злобъ, аще не отвержется Бо-

<sup>()</sup> Hear 35, 2-4. ..

<sup>(\*)</sup> Hear 13, 1.

<sup>(5)</sup> Rep. 12, 15.

<sup>(4) № 605:</sup> мжити — жмурить, илурить ганов

<sup>(\*)</sup> и вічній и безспертиві.

<sup>(\*)</sup> еже на странивать и тренетивить судв. (\*) мукъ муникъ.

га истиннаго (') и приступивъ работаетъ діяволу, отъ негоже повельнъ предходить антихристу, сыну погибельному, уготовати прелести его путь, научая люди отступити отъ Христа. Таковая въ сердны Косого обличана словеса гортани его. Не дявно же убо, еже Косому зло учити; хологъ бо бъ и бъглецъ въ чюже царство; тамо въ чужемъ царствін, не имъя укруха хльбна и сляченъ, якоже мию, гладомъ, понудися нищетъ своей изобръсти поможеніе, ново развращеніе писанцо ввести (3) паче бывшихъ ересей древнихъ еретикъ, да удобь пріять будеть работающими чреву н подчревнымъ. Вси бо раби удобь притичютъ къ срабному и срадуются. Сего ради пріяша его вси, нже искони прописани въ сей гръхъ нечестія, якоже прорече апостоль. Ръша тріе они мужи: кглаголетъ Косой о себъ, яко добръ учитъ благочестію, истину паче всехъ весть, истина то, еже той учить». И рахъ къ нимъ азъ: «никтоже отъ върующихъ божественному евангелію да дивится Косого безбожному развращению, а не реку ученію. Слышасте убо Господа во евангелін глаголюща: яко нужа прінти соблазномъ (3); и понеже приближается время, по писанію, тщится діяволь ввести въ міръ отступленіе отъ Бога, да явить слугу своего по дъйству своему, сына по-гибельнаго антихриста; и убо востокъ весь раз-

<sup>(\*)</sup> Nº 605: Bora musaro.

<sup>(3)</sup> но развращение писанию упалсиить воести

<sup>(\*)</sup> Mo. 18, 7.

прати Бахметомъ, запидъ же Мартиновгъ изминномъ, Литву же Косымъ, предпутіе творя житвхристу предотечами его — Бахиетомъ и Марияноять и Косыпты. И рече отъ трехъ единъ, жі-рявинъ: «не отъ себе учитъ Косой, но кими ямая въ руку свою, и по княгамъ учитам. От-BRUDAYS ARE AND KE HERES, PARFOAR (\*): «MILLE HERES ти носить Косой не дивитеся; не сего бо реди HOCHTS (3) KIHIIW, AN BEDVETS KIHITAMS; CETO DAME носить книги, да въ безвъріе наче послушающих его приведетъ. Воспоминаю Павла впостоля жъ Тимовею рекуппа: се же въждь, яко въ последняя дви настануть времена люты; будуть бо человацы самолюбцы, сребролюбцы, величавы (9, горди, хульницы, родителень противлинеся, неблагодарии, непреподобни, нелюбиви, невътохранителе, прелагатан, невоздержницы, некротцы, неблаголюбцы, предатели, нагли, продераливи, возносливи. сластолюбцы паче нежели боголюбцы, имуще образъ благочестія, силы же его отвергинеся; и сихъ отвращайся; отъ сихъ бо суть поныраюme (\*) въ домы и планиюще женищи собранагръхми, водима похотии различными, всегда учащася, и николи же въ разумъ истины прияти хотяща; якоже Анній и Амарій противистася Моисею, тако и сін противятся истина; человаща

<sup>(\*)</sup> N° 605 : oretupes me n pies es mues.

<sup>(2)</sup> Rocoll.

<sup>(\*)</sup> DOMESTANDA, ORANGEMEL.

<sup>(4)</sup> michanien

растлын умомъ, неискушени о въръ; но не преуспъють паче о мнозь; безуміе бо ихъ лвъ будеть всамъ, якоже и онахъ бысть (1). Сіе убо апостольское писаніе живопишеть вся нравы Косого. Тъмже нельпо намъ противу глаголомъ его глаголати, якоже и преже ръхъ, но глаголати, якоже Соломонъ добръ научи, глаголя: якоже остенъ коню и стрекало ослу, тако жезлъ языку законопреступну; не отвъщай безумному по влобъ его, да не подобенъ ему будени, но отвъщай безумному по безумію его, да не является мудръ о себъ, отъ путей бо своихъ поношенъ бываеть. И понеже (3) вечеру постигающу днесь, время убо нынъ разытися, рекохъ имъ, во утрін же Богу хотящу, снидемся, и яже ми подастъ Господь, отвъщаю къ вамъ. И сія глаголавше, разыдохомся (2).

Отвъщание о немощьстви върования и о самобытномъ мудровании (\*). Глава г.

Воутрів же сопедшеся, и воспріємъ (1) слово глаголахъ къ нимъ: «повъдасте ми убо вчера (1) глаголъ единъ въ безбожныхъ Косаго глаголехъ,

<sup>(1) 2</sup> Tm. 3, 1 — 9.

<sup>(2) № 605:</sup> и понеже . . . разыдохомся — изтъ

<sup>(\*)</sup> Hirs ormaneme.

<sup>(4)</sup> Паки же восприям.

<sup>(\*)</sup> вчера — изгл. Вообще по N° 605 бестил не прерывались.

ниже показа Косой отступление его отъ Бога и еже въ сердцы его сокровенный глаголъ беззаконія, корень горести прозябаяй выспрь. Рекосте бо, яко глаголеть Косой молитвы неподобны, еже не повельваеть Косой молитися Богу. И аще бы въровалъ Косой, яко есть Богъ, не бы возбраналь ученикомъ своимъ молитися Богу. Но понеже не въруетъ Косой, яко есть Богъ, сего ради и молитися не повелеваеть, да забудуть челованы благодателя своего Бога, да не будета человакъ разумети создателя своего Бога, сотворшаго ему душу живу. Паки же сего ради не повельваетъ молитися Богу Косой, имже (1) отступиль есть отъ Бога и не въруетъ, яко Богъ есть, понеже предотеча (3) антихристовъ Косой и служить антихристу; тъмже своимь ученикомъ и молитися Богу не повельваеть. Но понеже предложити хотеніе намъ въ началь бесвлы взыскати любовію единыя истины кром'в всякаго коварства, и аще не бы сему предварити, не бы возможно слышати всякому имъющему умъ, а не реку правовърному (\*), таковыя Косого неподобныя глаголы, яже повъдасте намъ, и суля буесловія его. нежели како и бесъду о таковыхъ подвигнути. Но понеже о истинъ слово подвигохомъ, сего ради истину испытаемъ, начало сотворше (4) сло-

<sup>(°)</sup> N° 605: nossesse.

<sup>(3)</sup> предотеча ба.

<sup>(</sup>в) в не глаголю правосленияму.

<sup>(4)</sup> начало сотвориве... увърщинися истиною — изтъ.

веси нашему, еже о истинь, самою нетиною. Елма видится въ коемждо языць или человыць родитися безбожно, отъ лакомства страстей, невоздержание же страстемь отъ безвърія есть; тъмъ же предлежить намъ преже всъхъ рещи о безвъріи, отъ негоже есть самобытное мудрованіе, начение отъ долу менцими, иже доль плежупримъ (\*), взыскающе вышнихъ, аще возмощи будуть нъкако возникнути когда изъ безвърія и возръти ко истинь, увършишел истиною (\*).

Нко родове всякого животна несамобытна быти наразумпьваются (?).

Испытающе преже отъ бытія самаго (\*) животныхъ родовъ или во изв'ященіе въровати, еже яко отъ бога сотворена животныхъ родовы, или во обличеніе невърующимъ, еже быти животныхъ родомъ божію сотворенію (\*), видимъ убо, яко птица отъ янцъ ражаются, янца же птица ражаютъ (\*), примъщающимся мужеску полу и женскому. Нехотящія же въровати писанію глаголющему, еже рече богъ: да изведетъ вода душу

<sup>(\*)</sup> Плежити — пресмыматься, полнять на чрема.

<sup>(\*) № 605:</sup> Ако сометану сеть Бом, а не самобытье родосоми сетество, по Возами соместем.

<sup>(</sup>в) Пани же предзежить испытати и отъ самого бытів.

<sup>(4)</sup> не въруковнить адапію быти Божію родовъ животнанть.

<sup>(\*)</sup> Вадинъ убо итица отъ мир ражнопияхся, мир не отъ итицъ происходица.

## O HAUB COPMOSE

. .

## N JATHICKOM'S HEPCTOCAOXENIA

(conservanie)

Изъ предшествующаго очевидно, что Формозъ не быль изобратателемъ новаго перстосложеніл въ крестномъ знаменін. Персты его, сложенные на благословеніе, служили признакомъ похипценной имъ священной власти: следовательно, онъ употребляль тоже самое перстосложение, какое и всъ въ его время, въ римской церкви. Но какое оно было? Представленных досель свидьтельства дають поводь къ двоякому заключению,--что Формозъ благословляль или тремя, или двумя перстами. То и другое заключение называющійся старообрядцемъ можеть обращать въ свою пользу. Въ первомъ случав онъ можетъ предподагать, что перстосложение Формовово, если же по употреблению, то по крайней жара по виду своему, было одинаково съ сохранившинися въ

COS. 1,

православной Церкви, и следовательно находить свою мысль о латинскомъ происхождении православнаго троеперстія (1) не вполить отвергнутою. Согланіаясь на второе заключеніе, овъ можеть пользоваться симъ къ доказательству особенной древности своего собственнаго перстосложенія. Итакъ, нужно точнее объяснить, какой именно видъ перстосложенія означается въ разноръчивыхъ показаніякъ писателей о Формозъ, и какія следують отсюда заключенія о сравнительной древности и православіш того и другаго обычая, какъ сохраняемаго въ православной Церкви, такъ и принятаго мнимостарообрядцами.

Къ ращеню сего должно предварительно принять въ соображение, какое перстосложение сами послъдователи римской церкви признають за свое отличительное, и какое приписывають православно-восточной Церкви. Въ этомъ отношения латинскіе писатели, подвергавшіе сей вопросъ особенному разсмотрънно, совершенно согласны между собою. Они свидътельствують, что римская церковь собственно не усвоила себъ никакого особеннаго перстосложенія; поставляя своею отличительностию въ совершеніи крестнаго знаменія обычай знаменоваться съ лъваго плеча на правое, она почитаеть при этомъ равно дозволительнымъ употреблять то или другое перстосложеніе, или даже обходиться безъ всякаго опредъленнаго пер-

<sup>(\*)</sup> См. прибева къ Тв. св. отц. 1855 г. ня. 2. стр. 242.

стосложенія. Что же касается до православновосточной Церкви, то, кром'я способа совершать крестное знаменіе, съ правой стороны на л'явую, въ ней сохранялось всегда, по свид'ятельству тахъ же писателей, и двоякое, отличительно свойственное ей перстосложеніе, —то самое, которое досель употребляется въ православной Церкви.

Приведемъ сначала слова Льва Аллатія. Сей . латинскій инсатель семнадцатаго стольтія такъ описываеть способъ совершения крестнаго знаменія, употребительный у православных грековъ и у латинъ: «Нужно намъ, говоритъ онъ, разсмотръть способъ знаменоваться, весьма различный у грековъ и латинъ. Греки, протлиувъ и соединивъ одинъ съ другимъ три первые перста правой руки, а остальные два согнувъ немного въ ладони, прикасаются къчелу; и проводятъ руку, такимъ же образомъ сложенную, къ персии; потомъ отъ правой стороны груди идутъ на лъвую; наконець, склонивъ голову и плеча, падають на лицо» (1). Далье: «латины протягивають всв персты, и нначе, нежели греки перевосять руку отъ головы къ животу, и отъ левой стороны къ правой; потомъ, наложивъ большой палецъ на указательный, лобызають оный, прикладывая къ устамъ, и темъ оканчивають кресть. За это латниъ греки укоряли» (3). Въ подтвер-

<sup>(&</sup>lt;sup>a</sup>) Allatii de Ecclesise occidentalis atque orientalis perpetua consensione. Coloniae Agrippinae. 1648. l. III. c. 18. num. 15. pag. 1358.

<sup>(\*)</sup> Tars me, num. 16. pag. 1359.

жденіе послъднихъ словъ, Аллатій приводить нъсколько примъровъ, изъ которыхъ видно, что православные обличали латинъ какъ за неправильность въ самомъ начертаніи крестнаго знаменія, такъ и за употребление при семъ только одного, или всъхъ пяти перстовъ, и учили, чтобы при правильномъ совершени крестнаго знаменія, рука проводима была отъ правой стороны къ лъвой и употреблялось притомъ сложение перстовъ, ко-торымъ бы означались три Лица св. Троицы и кромъ того два естества во Інсусъ Христь. Потомъ старается защитить свой обычай отъ приведенных обличеній, и далье продолжаеть: «греки и латины при благословения начертывають кресть пятью перстами. Но различествують въ томъ, что латины протягивають при семъ всъ персты, а греки — указательный, средній и малый протягивають и нъсколько нагибають, впрочемь, не въ одинаковой мъръ, но такъ что указательный простерть болве и стоить прямо, средній, нагнутый болье указательнаго, наклоняется внутрь, малый направляется между большимъ и среднимъ, большій же налагають на ноготь перстеннаго, склонивъ слегка послъдній къ себъ». И далъе: «объяснено мив было также наблюдателями подобныхъ тайнъ, что если посмотръть на согнутые и сложенные такимъ образомъ персты, то вполять признаемъ въ нихъ буквы, изображающія Имя Інсуса Христа слъдующимъ образомъ: ІС ХС (').

<sup>(\*)</sup> Тамъ же, п. 17. рад. 1361. Аллатій изражается адесь несо-

Прибавнить из этому, что по цалямъ своего сочиненія, назначеннаго из содайствію унів, Алатій старался представлять всё различія между обаими Церквами въ ученіи и обрядахъ маловажными и случайными. Следовательно, въ пользу своей церкви онъ не преминуль бы зам'ятить, если бы находиль, что православные греки когда либо крестились и благословляли иняче, нежели какъ имъ описано. Но Аллатій, напротивъ, прибавляетъ только, что и сами латины въ древности, кажется, совершали крестное знаменіе подобно грекамъ, то есть тремя перстами, и притомъ отъ правой стороны из лавой, и въ подтвержденіе приводитъ изъ дванадцатаго стольтія свидательство объ этомъ папы Иннокентія третьяго (1).

Свидътельство Аллатія объ отличін латинскаго перстосложенія отъ православнаго подтверждается и объясняется для насъ болье подробнымъ описаніемъ, которое находимъ въ общирноять изслъдованіи о кресть, принадлежащемъ писателю,

neture oferoatement. Fonopa offe yearatements mepers, our yearpediagets member extensis, ac modicum incurvatis, non its tamen, ut inter se respondeant; sed pollex direction sits, non its tamen, ut inter se respondeant; sed pollex direction sits, non. Acus supovents, uto noge casesome pollex pazyesette yearatement. O formore namely our responsers smoothers in ocodemo: spolice super annularis ad sess moderata deflexi unguem appositos. In moot.

<sup>(\*)</sup> Търгъ же, п. 17. рад. 1360. Приведя слова Иннокентія, Аллатій прибавляєть: «итакъ, не безъ основанія, кажется, отъ гревовъ укориются латины, кои отвергнуют, что было прежде, избрали восяв себъ то, чего ранъе не было, и презръвъ образъ совершенія преста, неподтвержденный толью предписаніенъ отъ нервосъщивания, приложили сердце къ другинъ обычалиъ, новыкъ и менъе обымнорешенитър.

нъсколько болъе раннему, језунту Гакову Гретсеру. Изъ этого описанія именно видимъ, что когда Альтій говорить о пятиперстномь римскомъ знаменованіи, то подъ симъ должно разумѣть не особенное какое либо знаменательное сложение перстовъ, а просто отсутствіе всякаго опредъленваго перстосложенія въ это время въ римской церкви. «Крестъ Христовъ, говоритъ Гретсеръ, изображается трояко: во-первыхъ, однимъ перстомъ, то есть пальцемъ, наклонивъ однако несколько къ пальцу указательный, и какъ-бы оперевъ на него. Этоть способъ по большей части соблюдаемъ тогда, когда сіе спасительное знаменіе описываемь на чель, устахъ и персяхъ, или другое что либо знаменуемъ чрезъ прикосновеніе. Вторымъ способомъ обыкновенно изображается рукою, сперва на челъ положенною, потомъ проведенною до низа груди, и оттуда перенесенною къ левой стороне, и отъ нея-къ правой: по совершенія чего многіе еще, по ревности къ почитанію креста, приносять руку къ устамь, мобызають изображение креста, положивь больший палецъ на указательный. Можно же такого рода кресть изображать или всею рукою, то есть пятью пальцами, или тремя, или даже двумя соединенными (1). Третьимъ способомъ обыкновенно кресть описывается на воздухв, или всею рукою,

<sup>(\*)</sup> Iacobi Gretseri, Societatis Iesa Theologi, opp. omn. t. l. de sancta cruce. Ratisbonnae. 1734. lib. IV. cap. 1. pag. 338.

или тремя, либо двумя перстами. Таковый образъ начертанія креста имъетъ мъсто въ благословенія и освящении, и притомъ проводится, когда нвображается на человъкъ, отъ правой стороны его къ левой» ("). Итакъ, одинаково правильно, помизнію Гретсера, изображать крестное знаменіе одинмъ, и двумя и тремя перстами, и даже всею рукою. Очевидно, что такое равнодушіе къ перстосложению свидательствуеть только о совершенномъ отсутствін опредъленнаго перстосложенія. Заметимь къ этому, что и Гретсерь въ свою очередь со словъ Иннокентія третьяго свидательствуетъ, что въ древніл времена, пренмущественно одобрительнымъ въ римской церкви почиталось однако — знаменоваться тремя перстами, и съ правой стороны къ левой, не скрывая при семъ н того, что это обычай собственно греческій (?).

Что же отсюда долженъ заключить сынъ православно-восточной Церкви, или называющій себя ел сыномъ? При свъть представленныхъ свидътельствъ, для него должно быть совершенно

<sup>(\*)</sup> Такъ же, рад. 340. Гретсеръ родился 1562, умеръ 1625 г. Кишта о крестъ писана изъ 1598 г. См. описание жижи его, допъщенное въ началъ 1-го тома и посвятительное посление предъ киштом о крестъ, напечатанное такъ же.

<sup>(2)</sup> Гретсеръ, тамъ же, стр. 339, приведя слова Наповентіє, тотчасъ прибавляетъ; «таковый способъ изображать крестъ, камется въ то время быль употребительнъе, чънъ тотъ, который имиъ обыкновенно въ употребления». И далъе: «томе дълнотъ мънъ гренки». Слич. при сенъ приведимыя имъ на той же страницѣ обличения латинамъ, бывшия отъ дреникъ правосланныхъ учителей за одноверстное и пятинерстное знаиснование, и притомъ съ лъвато плеча на правосе.

ясно во-первыхъ то, что не перстосложение восточной Церкви, нынъ ею употребляемое, заимствовано изъ латинскаго, но что напротивъ, нынъшнее латинское есть искажение сохранившагося въ восточной Церкви, которое было накогда общимъ для всей Церкин вселенской. Иначе, какъ объяснить мы себв, что латинскіе писатели почитають ныизывнее греческое перстосложение всегдапинимъ, неизмъннымъ обычаемъ православновосточной Церкви? Какъ объяснимъ себъ и ихъ собственное сознаніе, что латины въ древности крестились подобно нынышнимъ грекамъ? Какъ, наконець, объяснить себъ старообрядець и то обстоятельство, что при сложении перстовъ, употребляемомъ въ восточной Церкви, по его мивнию, неправославномъ, сохраняется однако несомітьнно и для него древне-православный способъ начертанія креста отъ правой стороны къ львой, тогда какъ обычай собственно латинскій требуетъ противнаго? Итакъ, онъ долженъ согласиться, что и самое сложеніе перстовъ, употребляемое при древне-православномъ начертанін креста, такъ же, какъ и сіе послъднее, искони было православнымъ и слъдственно образцомъ перстосложенія для той и другой Церкви. А при семъ несоминивымъ для него должно быть и то, что, какое бы сложение перстовъ ни употреблялъ Формозъ, троеперстное, или двуперстное, во всякомъ случать первое долженствовало быть болве древнимъ и близкимъ къ истинно-православному, а второе — несомивнымы его искажениемы.

Обратимся теперь за бликайшимъ подтвержденіемъ высказаннаго заключенія. Его легко можно открыть, свършвинсь съ современными Формозу памятниками латинскаго перстосложенія. Возьмемъ подлинныя свидътельства о семъ перстосложеній, начавъ временемъ, нъсколько болъе раннимъ, и окончивъ нъсколько позднайшимъ, чтобъ тъмъ съ большею несомизивностію не только опредълять перстосложеніе, которое употребляль самъ Формозъ, но и видъть всю постепенностъ искаженія, которому подверглось оно, образовавшись первоначально изъ православнаго.

Древявание памятники латинскаго перстосложенія суть неписанные: они сохранились для нась въ разнаго рода изображеніяхъ. Укажемъ изъ нихъ только тъ, кои въ самихъ себъ представляютъ ясное ручательство за свою неповрежденность, каковы изображенія мозаическія на иконахъ и литейныя на монетахъ.

а) Въ самомъ Римъ, въ такъ называемой датеранской церкви, построенной при святомъ Константинъ великомъ, есть мозаическое изображение Спасителя, мъстнымъ преданіемъ, котя можетъ быть не безъ преувеличенія, приписываемое тому же времени, но во всякомъ случать, по суду знатоковъ искусства, принадлежащее ко временамъ гораздо древнъйшимъ Формоза. Спаситель на семъ изображеніи представленъ съ державою въ лъвой рукъ; правая же изображена подъятою на персяхъ, съ двумя послъдними перстами, прикломенными къ длани, а тремя первыми, одинаково простертыми, такъ что большій палецъ представленть раздъльно отъ двухъ прочихъ ().

- б) Съ подобнымъ же перстосложениемъ представляетъ Спасителя въ томъ же городъ въ церкви Константія, другое мозапческое изображеніе, о древности котораго можно судить по мъстному преданію, относящему его ко временамъ построенія самой церкви въ четвертомъ стольтіи. Спаситель изображенъ стоящимъ между двумя апостолами: правая рука поднята, съ двумя послъдними перстами, къ длани приклоненными, и прочими простертыми (\*).
- в) На монетъ приписываемой Криспу, сыну св. и равноапостольнаго царя Константина, изображенъ на одной изъ ея сторонъ Спаситель, возсъдающий между двумя предстоящими мужами, какъ догадываются, между Константиномъ и Крис-

<sup>(\*)</sup> Свёдёния о семъ наображенія, равно какъ и снимокъ съ него, можно находить въ книгѣ: Sinnbider und Kunst Vorstellungen der alten Christen von Dr. Friedrich Münter. Altona. 1825. Heft. 11. На таблицѣ V въ наображенія 9-иъ представленъ снимокъ на стр. 22 читается описаніе въображенія. Аженкурь въ своей исторіи искусства заиѣчаєтъ, что преданіе римской церкви почитаєтъ сей образъ въденныхъ. Онъ явился, будтобы, народу римскому въ день освященія церкви при св. Константинѣ; изображенный тогда мозаикою, съ того времени сохранылся невредимымъ при неоднократныхъ пожарахъ храма. Въ XIV-иъ столѣтіи смотръли на него уже какъ на денній. См. Histoire de l'art depuis sa décadence au IV siècle jusqu'à son renouvellement au XVI par Teroux d'Agincourt. t. V. Paris. 1823. р. 45.

<sup>(2)</sup> Agincourt, Hist. de l'art et cet.... Сивнокъ съ образа представленъ въ т. VI. табл. 16. квобр. 2; объяснение — въ V т. стр. 15.

- помъ. Въ лавой рука Спасителя крестъ; правал подълта съ двумя послъдними перстами, къ длани пригнутыми, указательнымъ и великосреднимъ простертыми, и большимъ, присоединеннымъ къуказательному, какъ-бы положеннымъ на него (<sup>3</sup>).
- г) На монетъ императора Констанса, другаго сына Константинова, взъ трехъ мужей изображенныхъ на ней, двое сидлине по сторонамъ, представлены въ вънкахъ, съ руками сложенными, третій—возсъдающій среди ихъ—въ вънцъ, съ какимъ пишутъ святыхъ на иконахъ: правая рука его поднята, два послъдніе перста пригнуты къ дадони и три первые простерты (°).
- д) Подобное же изображение находимъ на монетъ, приписываемой императору Гонорію, дар-

<sup>(\*)</sup> Разсужденія о сей монеть в сивнокъ съ внображени находивъ у Гретсера орр. отпл. t. III. de s. cruce. Ratisbonnae. 1734. р. 17. Надълнображеніевъ Спасителя надпись: salus et spes X Rpublicae (буква X означаетъ Христа). На другой сторонъ ионеты ввображенъ савъ Кристъ съ подписью: Стізриз Nob. Саев. Кристъ съ дълитъ Цевъренъ въ 315 г. унерицьенъ въ 324 г.—Относительно ввображенъ Спаситель на монетахъ, вообще можно замѣтитъ, что Іоаниъ Куропалитъ, а за нимъ Кедринъ говоритъ о Цинисків (969 — 975), какъ о первоиъ виператоръ введшенъ сей обичай. Но Са. I. Дамаскитъ (ер. ad Theoph. с. III. Орр. t. I. р. 630) свидътельствуетъ, что Константивъ вод. подагалъ на монетахъ Христово взображеніе витетъ съ своитъ собственния.

<sup>(\*)</sup> Описание сей монеты в сипновъ съ изображения находитъ у Дюкания въ его Historia Byzantina etc. Lutetiae Parisiorum. 1680. на табл. 12, стр. 35. Другое описаніе витетъ со сипниковъ, монию видъть въ инитъ Бандури: Numismala Imperatorum Romanorum a Trojano Decio ad Palaeologos Augustos. t. II. Lutetiae Parisiorum. 1618. синновъ на стр. 231, описане на стр. 352. Круговъ изображения представлены три волискія хоругов съ на другой сторона монети представлены три волискія хоругов съ надписью: Constans PF Ang. Констансть, маядшій сынъ Константина великаго, род. въ 320, нароченъ Цезаренъ въ 333, умеръ въ 380 году.

ствовавшему въ Римъ съ 395 до 423 года. На ней изображенъ самъ Гонорій стоящимъ на побъдной колесинцъ, съ правою рукою поднятою, двумя послъдними перстами приклоненными и тремя первыми простертыми (1).

Изъ самыхъ временъ Формоза сохранилось для насъ уже письменное свидътельство о латинскомъ перстосложении. Папа Левъ четвертый, правившій римскою церковію съ 847 по 855 годъ, слъдственно уже во время жизни Формоза, хотя и до начала всъхъ его бъдствій, въ числъ прочихъ наставленій подвъдомственному духовенству, даваль именно слъдующее о благословеніи даровъ въ таинствъ евхаристіи. «Чашу, пишеть онъ, и хлъбъ знаменуйте правильнымъ крестомъ, то есть, не кружа и не разставляя перстовъ, какъ дълаютъ весьма многіе, по два перста сжавъ, и большій заключивъ внутрь, — чрезъ что означается Троица, правильно старайтесь изображать сіе знаменіе: ибо не можете иначе ничего благословлять» (3).

Послъ Формоза, кромъ изображеній, на ко-



<sup>(\*)</sup> Снимовъ и описаніе изображенія можно видіть у Гретсера, t. III. р. 30. и у Бандури, р. 499. Кругомъ наображенія надпись: Gloria Romanorum; на другой сторонів монеты представлено поясное изображеніе Гонорія же съ надписью: DN Honorus PF Aug. Гретсеръ предподагаеть, что на сей родь изображеній наменаеть современникъ Гонорія св. Златоусть, когда въ словів на Евтропія говорить: чи парскаго образа укращеніе не столько въ томъ, что подъ стопами царскими лежать повергнутые варвары, со связанными назади рукамир.

<sup>(2)</sup> Cm. y Emsis, Concilia General, et Provincial, t. III. part. 1. sectio poster. Colon. Agrippinae. 1618. Homilia Leonis Papae IV de cura posterali, pag. 371.

торыхъ представляется съ незначительными медонамъненілми тоже самое перстосложеніе (1), встръчаемся еще съ двумя письменными наставленілми о семъ обрядъ. Первое изъ нихъ, принадлежащее Папъ Иннокентію III, правившему римского церковію съ 1197 по 1216 г., было уже выше упоминаемо, какъ поводъ, послужившій датинскимъ писателлять къ догадкъ о первоначальномъ согласіи въ обрядъ крестнаго знаменія римской церкви съ греческою. «Знакъ креста, пишетъ Ивнокентій, должно изображать тремя перстами, такъ чтобы онъ отъ верха инсходиль до инза, и отъ правой стороны къ лъвой». «Но, прибавляеть онъ, нъкоторые, впрочемъ, знаменіе крестное прово-

<sup>(1)</sup> Изображенія латинскаго перстосложенія жез временть, ближайшихъ къ Формозу, моженъ находить въ указанной нами виштъ Аженкура: Histoire de l'art etc. t. VI.- Такъ напр. изображенія от-носимыя нить къ IX стольтію см. на табл. XXXVIII, XXXIX, XIIV; KE XI CT. HA TAGA. LHI, LIV; KE XIII-TAGA. LXX MIDOU. HA BOOKS сихъ изображенияхъ представляется собственно тоже самое перстосложеніе, какое предписывается правиломъ Льва, то есть, два перста указательный и средый простираются, а больный заключается внутрь. Точное соответствие сему правилу показываеть изображения рука у Спасителя на табл. XLIV: большій палець внутрь протинуть совершенно посреди простертых указательнаго и средниго, при ченъ представляется въ тоже время какъ-бы положенных на проче два пригнутые. Тоже перстосложение предполагается безъ совыши и твии изображениям, гдв рука представлена зрителю своей наружной стороной, при чемъ видны собственно только два простертые перста, и два пригнутые, а не видно большаго. Оченилныя видопаизненія сего перстосложенія на указанныхъ наображеніяхъ, насмотог собственно положенія большаго пальца, который, невсегда положенный точно посредних двухъ простертыхъ, то более прибликается къ двумъ пригнутымъ и загибается на нихъ, какъ напр. представляется на табл. IV, то совежив откодить отв двухв простертыхв перстовъ и ставится хотя прямо противъ ихъ средники, однико въ отделенія отъ нихъ, такъ что не зная папскаго правила, трудно было бы догадаться, какое это перстосложение, и можно было бы даже почесть его за двоеперстіе, неточно представленное.

дять оть левой стороны въ правой. Однако, если внимательные посмотримь, и на другихъ знакъ креста мы проводемь отъ правой стороны къ лъвой, ибо знаменуемъ не какъ-бы обращая тыль, но какъ-бы представляя лицо» (1). Другое свидътельство принадлежить испанскому писателю тринадцатаго стольтія Лукь, епископу тудскому. Въ сочиненіи своемъ «о будущей жизни и о спорахъ въ ученін върым сей писатель, разсматривая между прочимъ вопросъ о томъ, какъ должно на себъ н на другихъ изображать крестное знаменіе, упоминаеть, что въ его время быль споръ, должно ли въ томъ и другомъ случав переносить руку отъ правой стороны кълъвой, или наоборотъ. По его мнанию, тоть и другой обычай, какъ говорить онъ, «добръ, тотъ и другой святъ, тотъ и другой преодольваеть силы вражія, если только производить это въ простоть каоолической въра Христіанская». Однако, при молитвенномъ употребленіи крестнаго знаменія, по его мнънію, правильные будто бы проводить руку отъ львой стороны къ правой. Онъ даетъ сему таинственное пространное объяснение и замъчаеть: «сіе представляеть, кажется, всякій верный, когда ограждая лицо свое знаменіемъ креста, говорить, поднимая къ верху противъ чела три протянутыя перста: во имя Отца и проч. (2). О благосло-

<sup>(\*)</sup> De Mysteriis Missae. lib. 11. cap. 45. Conf. Allat. de perp. cons. etc. lib. III. cap. 18. num. 17. pag. 1360. m Gretser t. I. pag. 339 m 340.

<sup>(2)</sup> Maxima Bibliotheca veterum patrum. Lugduni. 1677. t. XXV.

венін же онъ разсуждаєть, что княображая знаменіе на лиць другихь, мы оканчиваємъ знакъ креста своей правой, а ихъ львой сторонойь. Приводя въ основаніе правильности сего обычая противъ защитниковъ противнаго, главнымъ образомъ, ту мысль, что при знаменанін другихъ должно, будто бы, имъть въ виду не ихъ правую, или львую сторону, а свою собственную, онъ заключаєть: «протянувъ три перста, то есть большій, указательный и средній, а другіе два согнувъ, мы знаменуємъ себя и другихъ съ призыванісять Божественныя Тронцы, для того, чтобы явньими провозглашеніями исповъдывать троичность Лицъ въ единствъ Божества» (1).

Изъ представленныхъ свидътельствъ открыпается, что по первоначальному преданио римской церкви, крестное знамение должно было сопершать тремя первыми перстами, въ изображеніе единосущія трехъ Лицъ святыя Тронцы. Преданіе сіе шло съ самыхъ древнъйшихъ временъ, и сохранилось даже до тринадцатаго столътія. Но видно также, что самое сложеніе трехъ первыхъ перстовъ, въ разныл времена различное въ римской церкви, ни однимъ изъ своихъ видовъ не соотвътствовало въ тоже время вполнъ ни мысли, съ какою употреблялось сіе перстосложеніе, ни цели, для которой оно установлено. Ни оди-

Lucae Tudensis episcopi. De altera vita fideique controversis adversus II Albigensium errores. I. II. cap. XV, pag. 229.

<sup>(2)</sup> Ibidem, cap. XVIII. pag. 233.

наковое простертіе всахъ трехъ перстовъ, представляющееся на древнычимх памятникахъ, и въ поздивишія времена предписываемое въ наставленін Луки, ни перстосложеніе установляемое правиломъ Льва четвертаго, не представляють удобства изображать крестное знаменіе всими тремя перстами совокупно, и чрезъ то не выражають ясно единосущія святыя Троицы. Особенно же современное Формозу правило, предписывал для изображенія святыя Тронцы простирать два перста, безъ сомивнія указательный и великосредній, а большой заключать внутри, то есть простирать среди ихъ, тъмъ самымъ давало единственную возможность знаменоваться собственно только двумя перстами. Итакъ, чрезъ ето сами собою ръшаются вопросы какъ о точномъ видъ перстосложенія, которое собственно употребляль Формозъ, такъ и о сравнительномъ достоинствъ православнаго троеперстнаго сложенія и двоеперстнаго раскольническаго. 1) Сложеніе перстовъ, которое употреблять Формозъ, - по всей въроятности то самое, о которомъ упоминаетъ папа Левъ, -- было въ тоже время и троеперстное и двуперстное. Оно было троеперстное по своему намъренію и по мысли, съ какою складывались персты, двуперстное — по современному способу изображать крестное знамение и по самому виду сложенныхъ перстовъ. Въ этомъ смыслв безъ сомнънія и обозначается оно разноръчиво современными писателями, изъ которыхъ одни, какъ именно Лунтпрандъ, обращали внимание на внутренний смыслъ перстосложения, надъ которымъ совершено было ругательство, и потому говорили о трехъ Формозовыхъ перстахъ; а другіе, какъ напр. Авканлій, судя по внашнему виду перстосложения и въроятно желля въ тоже время точные обозначить самое число отсъченныхъ перстовъ (1), упоминали только о двухъ.

- 2) Сіе перстосложеніе образовалось мало помалу чрезъ нскаженіе другаго, правильнаго троеперстіл, вполна соотвътствовавшаго своему намаренію. Какое же это вполна правильное троеперстіе? Безъ сомнанія то, въ коемъ вса три первые персты слагаются во едино и совершенно уравниваются между собою, — словомъ, которое досель употребляется православно-восточною Церковію.
- 3) Двоеперстное сложеніе, которое явилось впоследствін въ римской церкви, какъ особое, самостоятельное перстосложеніе, было въ свою оче-

<sup>(\*)</sup> После всего предшествовавшаго изследования о формозовых в перстах», усиливаться решать съ несомиванного точностию, сколько именно перстовъ отсечено, — совершенно излишне. Два, вля три отсечены, для цели изследования—все равно. Однако представиить себе, что у Формоза, когда вынули его изъ могилы, но вседоверности, персты уже сложены были на благословене, по тогдашнему римскому обычаю. Итакъ, всема естествений, что оруде, которымъ они были отсечены, отнавъ два простертыя, не космулось большаго пальца, который достигалъ ихъ только своемо верхивны разомъ, безъ той торжественности, съ какою, по уверенно расмольнической басии, каждый перстъ отнишаемъ быль будтобы поромы.

редь искаженіемъ искаженнаго римскаго, современпаго Формозу, троеперстія, и признано за особое перстосложение только по забвению первоначальной мысли, съ какою слагаемы были персты. Называющійся старообрядцемъ должень вполнъ AOBEDRITA CEMY BREAROUGHIO: HOTOMY UTO H CAME его учители, лишенные руководительнаго объясиенія, заключающагося въ правиль папы Льва, сочли составленное точно по сему правилу изображеніе римскаго перстосложенія на корсунскихъ вратакъ за чисто-двоеперстное, обманутые его наружнымъ видомъ; и представили потомъ втотъ примерь въ «поморских» ответахъз даже въ доказательство православной, будтобы, древности своего перстосложенія (1). Будеть ли онь посль сего удивляться, что и въ римской церкви, по забвенію того же самаго правила, могла случиться таже опибка?

И въ самомъ двлв, проследимъ постепенность, съ какою является видоизменение римскаго перстосложения на указанныхъ нами памятникахъ. Съ самаго начала мы застаемъ уже римское перстосложение уклонившимся отъ точной правильности, въ видв первыхъ, одинаково простертыхъ перстовъ, однако еще несовсъмъ раздъленныхъ,

<sup>(\*)</sup> Поморскіе отвітні. Отв. 5. О томъ, что это наображеніе латинское, уже сказано было въ книгі: Бесіды къ глаголемому старообрадцу по над. Моск. 1850 г. стр. 211 — 213. Подробное описаніе корсунских врать ем. въ книгі: Корсунскія врата. Москва. 1834 года.

даже, какъ на монетъ Приска, съ большина пальцемъ, положеннымъ на указательный, то есть весьма близко къ объглаю православному и съ сохраненіемъ накотораго удобства знаменоваться всами тремя перстами. Въ последствін виднить колебаніе: первый персть, то откидывается оть двукъ прочихъ, и такимъ образомъ предоставляется на выборъ - знаменоваться только или двумя простертыми перстами, или одникь, отдально отъ HEX'S CTOMILLIN'S, TO KIRACTCE TAK'S, HAM HERGE внутри ихъ, давая чрезъ то исключительное мъсто одному двоеперстному знаменованию. Первоначальное соотвътствіе съ смысломъ перстосложенія уже утрачивается, хотя самый смысль остается еще твердымъ, какъ показываетъ правело папы Льва, уже прямо замечающее о частых въ сіе время отступленіяхъ въ обрядъ крестнаго знаменія и само отступающее даже отъ своего обасненія. Затъмъ, съ продолженіемъ прочихъ уклоненій, начинаеть забываться даже порядокь, соблюдаемый въ самомъ изображении на себъ креста, и первоначальный смысль, съ какимъ опредвлено слагать персты. — Иннокентій третій говорить о трехъ перстахъ, но уже не упоминаетъ ни о томь, какіе это три перста, ни какъ слагать ихъ, ни ради какого значенія; настанваеть еще на то, что креститься должно отъ правой стороных къ левой, но и здесь колеблется отдать сему обычаю рашительное преимущество, и самъ, во преви правильному обычаю, велить знаменать дру-

гихъ, полагая крестъ съ лъвой стороны знаменуемаго къ правой. Между тъмъ православные греки уже укоряють латинь за то, что они крестятся однимъ и пятью перстами (1), иначе, безъ всякаго опредъленнаго перстосложенія. И только на отдаленномъ западъ, въ предълахъ Испаніи, упоминають еще о трехъ первыхъ перстахъ, простертыхъ во образъ святыя Троицы. Но и здъсь видимъ уже утверждающимся неправильный порядокъ знаменованія съ лівой стороны къ правой; и, если отстаивается правильный порядокъ въ благословенів, то единственно вследствіе неправильнаго основанія, будто знаменующій другихъ долженъ имъть въ виду свою собственную, а не ихъ правую, или лъвую сторону. Наконецъ, первоначальное перстосложеніе совстмъ забыто, смыслъ его утраченъ; неправильный порядокъ въ изображенін креста обратился въ законъ. Последующіе писатели говорять уже о знаменования съ лъвой стороны къ правой, какъ объ отличительномъ римскомъ обычаъ. О значени слагаемыхъ перстовъ говорять неръшительно, или совстмъ умалчивають (2), и вслъдствіе того почитають равно

<sup>(\*)</sup> Указываемыя Гретсеромъ и Аллатіемъ обличения датинамъ отъ православныхъ учителей за одноперстное и пятиперстное знаменованіе, принадлежатъ именно кътринадцатому столітию. См. ниже заміч. 1-е на стран. 135.

<sup>(</sup>а) Аллатій ничего не говорить о мисли датинскаго перстосложенія. Гретсеръ, хотя и старается придавать тамиственное объясненіе, однако не встять, упоминаемимъ у него видамъ перстосложенія; мапр. не указываетъ никакого тамиственнаго значенія въ однопер-

законнымъ какъ самое отсутствіе всакаго перстосложенія, или знаменованіе всего рукою, такъ знаменованіе однимъ, двумя и тремя перстами.

Какъ ясенъ этотъ постепенный переходъ отъ одного правильнаго перстосложения къ искаженнымь и притомъ нъсколькимъ! Какъ понятно, что отсутствіе перстосложенія почтено за особое плтиперстное сложеніе, а двуперстное и одноперстное знаменованіе, при неправильномъ троеперстномъ сложенін, принято за особое сложеніе отъ троеперстнаго, вслъдствіе забвенія первоначальной мысли, съ какою складывались персты! Вотъ сіе-то самое, если можно такъ сказать, меновеніе перехода отъ единаго троеперстія къ нъсколькимъ нетроеперстнымъ сложенілмъ подильтиль сочинитель «Првнія панагіота со азимитомъ», когда вложиль въ уста панагіоту такое обличеніе: «и почто не согибаеши три персты, и крестишися десною рукою, егда полагаеши на чель твоемъ, и не одъваешися оружіемъ креста Господня, но твориши крестъ обоими персты и послъди пальцемъ вившиею страною, и воображение креста твоего зрить вонь; вместо, еже бы имъ одеятися, якоже мы Христіане, а ты совлачнинся животворящаго креста»(1). Словомъ, панагіотъ

стін. Въ другихъ случаяхъ, какъ вменно относительно патинерстиаго знаменованія, объясненія отличаются явною натанутостію. «Пать перстовъ напоминають намъ», говорить онъ, «пать явъ Христовыхъ». См. Grets. opp. t. 1. de s. cruce. lib. IV. cap. IV. pag. 343.

<sup>(\*)</sup> Кириллова книга. гл. 96: о лежинских сроских. л. 236.

знаеть, что ремляне, подобно православнымъ, почитають нужнымь изображать крестное знамение тремя первыми перстами, и вполив одобряеть сей обычай. Но онъ видитъ, что самое сложеніе перстовъ, употребляемое ими, въ тоже время неправильно, и вслъдствіе того, способъ знаменованіл не соотвътствуєть намъренію перстосложенія. Итакъ, онъ обличительно вопрошаеть панагіота: зачамь не сгибаеть онь трехь перстовь, употребляемыхъ имъ для крестнаго знаменія, а оставляеть ихъ простертыми? Зачамъ знаменаетъ себя, вопреки намърению перстосложения, не всъми тремя перстами совокупно, а кладетъ на чело только указательный и средній, в потомъ на животъ и перси только палецъ визинею страною, то есть ноготь раздъльно стоящаго отъ никъ большаго перста? Вслъдствіе того онь не одъвается оружіемъ креста Господня, - возлагаетъ на себя не всъ персты, изъ которыхъ составляется его кресть. Изображеніе креста его зрить вонъ, то есть изкоторые персты, необходимые для изображенія ими крестнаго знаменія, остаются при совершеніи сего обряда праздными, не какъ у насъ православныхъ христіанъ, которые слагая три перста во образъ святыя Тронцы, встани ими и ограждаемъ себя совокупно. Таковъ, безъ сомнанія, быль смысль словь панагіота, смысль, сообразный съ самымъ ходомъ ръчи, съ существомъ латинскаго перстосложения, и съ наставленіемъ святаго Ефрема Сирина, которое, въроятно, и имъль въ виду составитель «Првийл», погда говориль объ одълнін оружість креста Господня. «Да не будемъ убо удобь пленени врагомъ, читается по старому переводу въ словъ святиго Ефрема объянтихристь, - паче же удобь плънени будемъ силою крестною. Пензбытенъ подвигъ при дверекъ настоитъ, щить въры воспримень вси, и почерпемъ съ любовію отъ Божід источника упованіе спасенію души нашей, несозданную, глаголю, возлюблений, Тронцу единосущиу сущу, источникъ источающу жизни; аще бо оградытся тацьмь оружіемь наша душа, то попрань будеть змій посредв. За все же подобаєть намь молитися, да не виндемъ въ напасть, инже быство наше зимъ будетъ»(1). Объ этомъ-то самомъ (3) одълнін оружіємъ креста Господня, и го-

<sup>(\*)</sup> Слова святаго Еерена Сирина съ словани авин Доровся вечатан, въ супрасмской типограени. 1791 г. Слово 105 святаго Еерена собя сипиленска. Ј. 272 и на обор.

<sup>(3)</sup> Составители «поморских» отвётова», ва отвёте IX вного усиминаются дать иное объеснение слованъ панагіота. Не уклонансь отъ мстины въ разумании того, какое перстосложение было обличаемо во азминть, они стараются однако доказать, что обличение составлено собственно въ защиту двоеперстнаго сложения. Гланное жть доказательство опирастся на ложномъ истолкования словъ: почто не совибосии мри перети. «Не рече, говорять они, почто не простипися треми персты, но, почто не согибаению, и выводять отсюда заключене, что панагють унораль азвинта вменю за отступлене отъ двоеперстнаго сложения, из котором'я согибаются три перста, то есть больний съ двумя последнями. Но то самое, напротива, и доказанаетъ намерение панагиота утвердить своего противнява въ троеперстномъ сложения, что онъ не сказаль престичния, а сибосии. Азямить уже крестыть тремя перстами, то есть возноснив три вростертые персты на чело, животь и перси, и чрезъ то образовать на себъ знаменю креста, но только неправильно слагаль персты, и отъ того не одвачася крестимиъ оружісиъ, не каждый разъ всё персты сово-

ворить панагіоть объ огражденін себя святою Троицею, словомъ, о совокупномъ возложеніи на себя всъхъ трехъ, знаменующихъ Троицу перстовъ.

купно, а порожнь возлагаль на себя. Итакъ, съ сего-то неправильнаго сложения и начинаеть рачь свою панагють, и переходить потомъ из неполному одъянно крестомъ. Иначе надлежало бы ему вести свое обличение, когда бы защищаль онъ двоеперстное сложение. Къ чему было бы говорить ему противъ несогбения трехъ перстовъ? Изъ трекъ перстовъ, сгибаемыхъ въ двоеперстномъ сложении, два у азмента уже были согнуты: итакъ, ему нужно было бы сказать только: не принибаеми пальца. И какой обличительный симсяз нивля бы въ устакъ его слова: и крестишися обокии переты и послыди пальцеми и пр., когда бы самъ онъ требовалъ, чтобы крестились двумя персты? Ему следовало бы сказать только о неправильномъ возложения на себя пальца. «Поморскіе отвіты» замічають, что при двоеперстномъ сложенія одволють оружість преста Господня. Замічаніе сіс справединю въ томъ смысле, что мнимый старообряденъ возлагаеть на себя оба перста, которыни, по мысли его перстосложения, должно знаменоваться. Но странно было бы ожидать отъ защитника двоеперстія, чтобы онъ говориль объ оділнін крестномъ и о совлаченін его, въ обличение римскаго перстосложения. Къ чему такой обороть річн? И въ чемъ была бы туть сила доказательства? Между тъмъ, приведенныя слова святаго Ефремо Сирина показываютъ, сколь приличнымъ и сильнымъ должно было представляться знавшему ихъ такое доказательство при защить троеперсты!

Представляя это замѣчане мимоходомъ, собственно въ защиту указаннато нами смысла словъ панагіота, удерживаемся отъ подробнаго разбора другихъ, впрочемъ столь же малосвльныхъ доказательствъ, представляемыхъ минимими старообраддами въ пользу своего объясненія, и основанныхъ собственно на нѣкоторой разпости чтенія. Но не можемъ опустить безъ вниманія возраженія, которое можетъ представить называющійся старообрадецъ въ отвѣтъ на наши объясненія, «Почему же, можетъ спросить онъ, творецъ «Пращицы» находилъ, что панагіотъ обличаль въ заминтѣ двоеперстное сложеніе»? По той самой причинѣ, отвѣтимъ мы, какую самъ онъ при одномъ случаѣ объявляетъ: спонеже азъ есмъ сынъ святыя восточныя и великоросійскія Перкве, а не латинскаго костела, и долженъ отвѣтствовати о своихъ догматахъ, а не о латинскихъ» (отв. 104. д. 188). Такимъ образомъ, ошибиться въ опредъленія датинскаго перстосложенія Питириму — было совершенно мавинительно.

Изслъдованіе наше было бы не кончено, если бы мы не рашили посладилго вопроса: какъ судила православная Церковь о формозовомъ перстосложени? Мы не коснулись бы тогда глубочайшаго основанія, на которомъ опираєтся ложное понятіе минмостарообрядца о православномъ перстосложенін. Основаніемъ симъ служить для него мысль, что малъйшее различіе въ обрядъ перстосложенія, напримъръ сложеніе одного и тогоже большаго пальца съ тами, а се другими двумя перстами, хотябы въ ознаменование одного и того же, православно исповъдуемаго догмата о святой Тронцв, само собою, разрушаеть уже всь узы, какими соединены въ одно духовное твло всв чада православной Христовой Церкви. На семъ-то основани, между прочимъ, онъ не ръшается, или симъ прикрываеть свою нервинмость присоединться къ Церкви, даже когда съ снизхожденіемъ дозволяется ему, въ числъ прочикъ, принимаемыхъ имъ обрядовъ, сохранять въ общени съ Церковно и привычное ему перстосложение. Слъпо увъренный въ своемъ обычав, онъ не только почитаетъ его древнимъ и православнымъ, но воображаютъ даже, что всякое другое перстосложение неминуемо влечеть за собою проклитіе древне-православной Церкви и на тахъ, кои принимають, такъ и на тъхъ, кои присоединяются къ пріемлющимъ его. Итакъ, подъвліяніемъ сей-то мысли, находя въ исторіи о Формозъ упоминание о троеперстномъ сложение, и

предполагая, не безь основанія, по крайней мѣрѣ сходство сего перстосложенія съ употребляемымъ въ православной Церкви, онъ представляетъ по-своему судъ на Формоза, и выдумываетъ потомъ хульныя толкованія на православное троеперстіе (1), и тѣмъ укрѣпляетъ себя въ отчужденіи отъ Церкви. Пусть же отъ самой древнеправославной Церкви поучится онъ духу любви, котораго не достаетъ въ немъ.

Сложеніе перстовъ, которое употребляль Формозъ, или точнъе, которое было общимъ обычаемъ римской церкви въ его время, — какъ имъли мы уже выше случай замътить, уклонялось отъ первоначальнаго, точнаго троеперстнаго сложенія, и невполиъ соотвътствовало своему назначенію. Посему, безъ сомнънія, древне-православная Церковь не одобряла его: но такъ ли строго судила она объ немъ, какъ желаль бы того называющійся старообрядцемъ? Къ рышенію сего достаточно нъкоторыхъ указаній.

1) Представленныя выше свидвтельства о датинскомъ перстосложени показываютъ, что уклоненія отъ правильнаго обычая начались въ римской церкви еще за долгое время, за нъсколько въковъ до Формоза, когда еще пребывала она въ полномъ миръ съ православною. Видно, что древне-православная Церковь не считала сего обстоя-

<sup>(°)</sup> См. прибава. къ Тв. Св. Отп. 1855 г. пп. 2. стр. 242. замъч. В.

тельства достаточнымть къ расторжению цериов-

2) При первомъ обличенін латинскихъ заблужденій, последовавшемъ чрезъ четыре года после смерти папы Льва четвертаго (1), сладовательно, когда отступленіе римлянь отъ правильнаго сложенія перстовъ не только вошло въ общей обычай, по успъло перейти уже въмъстный церковный законъ, подъ видомъ папскаго опредвленія, — и когда въ тоже время сіе опредъленіе долженствовало бытть еще въ свъжей памяти, - обличаний римлить цареградскій патріархъ Фотій въ посланія своемъ къ папъ Николаю перечислиль ихъ заблуждения. Какія заблужденія находиль онь выничь, это можеть видьть старообрядець хотя изъ уважаемаго имъ Баронія. «Поносять намъ, пишеть Бароній объ обличеніяхъ римлянамъ, бывшимъ въ сіе время, а) яко изхожденіе Св. Духа и отъ Сьяна исповъдуемъ; б) яко въ субботу постимся; в) яко великаго поста не цълыл осмь недъль исполняемъ; г) яко въ праздникъ пасхи агица іудейски съ тъломъ Господнимъ на олгаръ освящаемъ; д) яко іерен наши браду брають; е) яко епископа изъ діакона, минувше священство, посвящаемъ; ж) яко бракомъ гнушаемся н іереомъ его возбраняемъ; в) яко муромъ помазовати јереемъ не попущаемър (\*). Но объ уклоненія римлянь въ сложенія перстовъ

<sup>(\*)</sup> Папа Легь четвертый умерь въ 855 г., а въ 859 Фотов писаль уже свое обличительное посленіе.

<sup>(</sup>з) Берон. Дън. пери. и гранд подъ 867 г. л. 985.

для крестнаго знаменія Фотій не упоминаєть. А казалось, какой бы удобный случай упомянуть объ этомъ!

3) При окончательномъ расторженіи союза съ римскою церковію, во времена константинопольскаго патріарха Миханда Керулларія, въ одиннадцатомъ стольтіи, къ прежнимъ обличеніямъ православные присоединили еще нъкоторыя указанія 
на другія заблужденія римлянъ. Но и здъсь, при 
всей подробности перечисленій, какія находимъ 
въ сочиненіяхъ православныхъ обличителей о сложеніи перстовъ, употребительномъ въ римской церкви, не встрачаемъ упоминаній. Объ этомъ можетъ справиться старообрядецъ опять хотя по 
той же книгъ Баронія (1).

Какой урокъ любви для мнимаго старообрядца! Православная Церковь обличала римское перстосложеніе, но за что именно и какъ? По указаніямъ самихъ латинскихъ писателей, православные учители тринадцатаго стольтія укоряли ла-

<sup>(1)</sup> Барон. Дѣм. церк. и гражд. подъ 1053 г. л. 1215 на об. и подъ 1054 г. л. 1220. Вотъ какъ перечисляются въ последнемъ местъ тогдацина обличена латвнамъ отъ патріарха Миханла: «и не токио они а) на опръсноцъхъ служатъ, но и б) удавленное адатъ; в) браду бріютъ; г) субботу хранятъ; д) нечистое адатъ; е) монаки ихъ масомъ питаются и свининою; ж) въ постъ великій недобръ постатся; з) егда у насъ сырная недъля, они масо адатъ; и) и въ свиненовот сія словеса приглашаютъ еже и омъ Сына; і) хулятъ и бракъ священническій; к) и два братія роднія могутъ у нихъ двѣ родныя сестры въ жены поятя; л) на мшѣ при опръснокъ другъ друга объемлетъ и миръ ему дветъ; и) епископи перстни на рукахъ носятъ, вси женящеся съ церковію; н) и на войну исходяще, ружою своею непріятелей убиваютъ». Не къ мному заключенію приведетъ и вивиательное чтеніе современныхъ подливныхъ обличена.

тинъ за то, что они «пятью перстами, косвещо какъ нибудь наскоро изображають кресть, и такимъ образомъ знаменують лицо свое»; и за то, что «однимъ перстомъ знаменують лицо, перенося руку отъ лъвой стороны къ правой», уподоблясь въ семъ случат ізковитамъ и армянамъ (1). Подобное тому итчто читается и въ «Кирилновой кингъ», въ главъ о римскихъ ересъхъ: «пятно персты странно иткако благословляютъ и послъди пальцемъ лице прекреприваютъ». (2). По

<sup>(\*)</sup> Въ полночъ своемъ виде сочинение неизвестнаго православнаго учителя, гдв помъщены сін обличенія, напечатию у Котемера BY MINISTER MORNIMENTA Eccles. Graecae. tom. III. Lutet. Parisior. 1686. на стр. 95 — 520, подъ заглавіснь : та актірата тіў датычніў дожілогас. Первое изъ приведсиных обличеній читается на стр. 500, въ обличения XXXVI; второе на стр. 508, обл. LVIII. Объ уподобленія въ крестномъ знаменік латинъ армянамъ, правосланный учи-TEAL DESCYMANITY TAKE: CAPMINICTEVIOUS ME OHE: HE TEXE ME OUDS-CHORAYS; BY MACOAJERIN BY CMPORYCTHYDO H DEDBYIO DOCTA CEARRITY .... стр. 506, обл. LVII. Потомъ, перечисливъ еще итскольно обрадовъ, въ накичъ латины сходятся съ арминами, прибавлаетъ: «да и крестъ начертывають на ляцѣ однимъ перстоиъ, дабы показать свиъ одно естество Распятаго», стр. 507. Объ уподобленія ізковитанъ стр. 508, облич. LVIII: «въ накоторыхъ же вещахъ латины страждуть заблужденімин ізковитовъ, произшедшихъ отъ иткоего Ізкова монаха; ибо и си за одинаковое почитаютъ покланяться и не покланяться Божественнымъ икономъ; когда же покландются, не лобызаютъ; а лицо жименують однимъ перстомъ, переноси руку съ левой стороны на правую. Сочинение писано после взяти Паряграда крестоносция, какъ ясно изъ того, что въ обличение латинамъ приходится ихъ дъйства по заняти сего города, стр. 570. облич. LXL и слъд. Подобима же обличения приводятся въ отвътномъ сочинения одного летинания, десанновъ въ 1252 году и напечатанновъ у Канизія въ вишть: Thesau-rus monumentorum Ecclesiastic. tom. IV. Antwerpiae 1725, опятію перстами какъ-то ніжоторые благослованоть, и пальцень лице внаменують какъ моновелиты», стр. 63. На сів-то обличенія укавывали Гретсеръ, opp. t. I. de s. cruce. p. 339. и Алитій de регр. consens. etc. lib. III. cap. XVI. pag. 1359.

<sup>(</sup>з) Кирилл. книга. глава 27: о ричскихъ сресъхъ. л. 259 на оборотъ.

указанно сочинтеля «Првніл панагіота со азимнтонт», православные обличали латинт въ томъ, что, крестясь тремя нерстами, не одвваются оружіемъ креста Господня, и не всъ персты совокупно возлагають на себя ('). Итакъ, воть въ чемъ обличаемъ быль римскій обычай совершать крестное внаменіе, въ неправильномъ образъ начертання самаго креста, въ небрежности, съ какою совершался этотъ обрядъ, въ отсутствіи всякаго знаменятельнаго перстосложенія, и въ приближеніи къ еретикамъ монофизитамъ! И съ сей стороны римляне дъйствительно заслуживали строгаго обличенія, поелику обрядъ крестнаго знаменія дъйствительно требуетъ благоговъйнаго совершенія, по благоговънію къ Распятому, и поелику дъйствительно опасно и предосудительно уподобляться еретикамъ усвоеніемъ обычаевъ, въ которые вложим они свой еретическій смыслъ.

Но найдеть ли минмостарообрядець не только въ подлинныхъ сочиненияхъ подлинно православныхъ писателей, но даже въ искаженныхъ, котя и уважаемыхъ имъ старыхъ книгахъ, что бы когда лябо и кто лябо укорилъ римлянъ за сложение въ крестномъ знамении трехъ перстовъ, во образъ святыя Тронцы? Найдетъ ли онъ хотя вообще слово противъ сего перстосложения гдъ лябо, кромъ книгъ, писанныхъ въ самыя позднъйшия времена отступниками отъ православной Церкви? Найдетъ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Cat. manne.

м онъ даже въ саныхъ осужденихъ и проклатияхъ, сочиненныхъ въ старыя времена защитниками двоеперстнаго сложенія, что бы его осужденія и провлятія направлены были именно- противъ троеперстнаго сложенія? Нътъ, онъ не найдетъ сего 
нигдъ (¹), не исключая даже искаженной повъсти о 
сложенін перстовъ святаго Мелетія (³). Сего и 
не могло быть даже въ самоль жаркомъ защитникъ двоеперстія, ибо и въ принимаемомъ виль



Миниостерообраденъ монетъ указать зъ мограниеміе на прокляти протива некрестищихся и неблигословлиющиха двуми перстим, поторое находить онъ въ старыхъ рукописныхъ инитехъ и потоиъ въ потребникъ Іоасановскоить 1639 года. Но пусть винивтельное ревсмотрить онь весь чинь отречения, въ которомъ помещено это провытіе : онъ увидить, что провытіе направлено собственно вротивъ одноперстнаго, а совствъ не противъ троеперстнаго знаменована. Во всемь чинъ инъется въ виду собственно ересь иопонивитовъ ж HAT GOTHROOM, KRIT SCHO HOKREHISRETE CRICC METRIO CTO: 4255 MICHEL отъ гнусныя ваковитанъ в ханцыцарьскія ереси, киспорочита правовърныхъ всею душею приступаю въръ, прокливно вся отреченныя ереся, зектих в архимандрить начальник ересемь, да будеть проклять, и діоскоръ сообразитель ихъ да будеть проклять», и проч. и самыя отречения, из исиз поизщениям, импр. «не испольдующе дву естеству и дву волю, единъ же составъ при Господъ нашенъ Ісуст Христт неиспонтаующе ни прісылоще, да будутъ проклаты». Итакъ, и самое перстосложение, оченидно, виветъ въ виду мощониэнтское же и моновелитское. А моновелиты, какъ винестно изъстарыхъ же книгъ, крестится одникъ перстоиъ: она своихъ лицихъ кресть единёмъ перстомъ начертывають латыни, яко моновелитанев, говорится ва тога же потребника на д. 440. Вога протива чего DOODYWEETCH SPOKENTIC.

<sup>(2)</sup> Искаженная полість о Мелетін представляеть единственный приніръ, гдт двесперстное сложеніе противопоставляется троеперстному, но и адтісь говорится только, что ногда Мелетій показаль при перста, то «небысть знаменія», троеперстное сложеніе пе-сперопоказальсь снитіень нольніснодобило огна, которынь положи, будтобы, ознаменовано было двосперстное сложеніе. Заго пскавиталь подащенного сказанія о Мелетія, при всемъ своємъ пеленія вомелично двоеперстіе, не оситавивался пичего прибавить боле ять уминенню православнаго перстосложенія.

перстосложенін слагаются также три перста, котя и другіе, во образъ святыя Тронцы; и даже во всвхъ правилахъ, благопріятныхъ сему перстосложенію, во всвхъ безъ исключенія, прежде всего повелвается къ крестному знаменію слагать три перста, а потомъ уже говорится обыкновенно о двухъ (1). Ясное доказательство, какъ мысль о необходимости троеперстія въ правильномъ крестномъ знаменіи, присуща была самимъ защитникамъ инаго перстоложенія! Да и вообще ясно, что ни въ какой странъ и ни въ какое время не могло быть осужденія на троеперстное

<sup>(1)</sup> Минмое слово <del>Осодорита начинается следующими словами :</del> есище благословити рукою и креститися. Три персты развы инсти вкупь по образу Тронческому»... и проч. А потомъ: «тако тымъ тремъ перстоить указъ. А два перста визътвъ... и проч. Тоже и въ слояв, приписываемомъ Максиму Греку: «сище и знамениемъ честнаго креста все вкупъ благовърга таниство учитъ ны исповъдывати таниственив, глаголю же самую святую и поклоняемую Троицу... Совокупленість бо трехъ перстовъз... и проч. А потомъ уже слідуеть объяснение двоеперстия. Подобное встрачаемъ и въ Стоглавъ: «и правую руку, сирѣчь десницу, уставливали къ крестному воображению, большей палецъ, да два меньшие во едино совокупивъз....; а затвиъ уже правило о двоеперсти. Тоже предпочтение троеперстио отдаеть и Госифовская псалтырь съ возследованиемъ: «тому же подобно, начинаетъ она свое правило, и знаменемъ честнаго креста вседоброе въры таниство учить насъ познавати дайну, ибо три персты сложити выесто........ Тоже и въ книга о верв : «время приходить. о еже знаменуется имъ повъдати, и кая въ томъ тайна замыкается? Сице исповъдаеть святая Церковь: совокупленіемъ тріехъ перстовъ правыя руки... и проч. Тоже и въ маломъ катихизись: «отвыть: совокупити три персты правыи руки.... и проч. Не говорииз уже о великомъ катихизись, гдь правиломъ о крестномъ знамения прамо предписывается православное треперстное сложение и гдв объяснительное прибавление съ правилонъ о двуперстии есть очевидная вставна. Нельва после того не удивляться, какъ въ последствин достало реиммости у лодей, приводившихъ въ основание свое сін самыя правила, утверждать о неприличии будтобы взображать догнатъ святыя Троицы въ крестномъ знамения.

сложеніе, гдв только исповадуется вара во святую, единосущную и нераздальную Тронцу.

Но спросять, почему же сама Церковь посла исправленія книгь, первоначально судила такъ строго о двоеперстномъ сложенін, тогда какъ имъ православно также исповадается вара во святую Троицу и въ два естества во Інсусь Христа?

Отватимъ на это словами самой книги скрижаль, изданной Никономъ въ 1654 году, въ которой содержится первоначальное изложение суда православной Церкви о двоеперстномъ сложеніи, и которая, следовательно, лучше всего въ семъ случав можеть ответствовать возражающимь. «Рщите же и вы, говорить сіл книга къзащитникамъ двоеперстнаго сложенія, рците же и вы, соединяющін великій персть, сіесть палець, со двъма малыми последними, веліе неравенство и разстолніе мъстное между себе имущими, како можете исповъдати таинство святыя Тронци, соприсносущным и равнославным, неприличными во встину всячески изображениемъ первообразнаго, идъже нъсть ни первыства, ниже послъдства, якоже выше рахомы(1), и ниже большества, ниже меньшества во иного естества, якоже въ толкованін на Григорія богослова Никиту праклійскаго слышимъ, явно о семъ свидетельствующа и

<sup>(\*)</sup> Сочинитель указываеть на наложение догнята о святой Тронца, сдаланное имъ за наскольно страняца выше при описания православняго тросперстваго сложения, на стр. 995 — 997, и из приводиную нами выписку не вошедшее.

глаголюща сице». Приведя слова Никиты ираклійскаго о равенства Лица святыя Троицы, - киига продолжаеть: «отонудуже всякому весьма извъстно есть, яко равными и подобными персты, къ себъ же и другъ къ другу, святая, соприсносущая, сопрестольная же и равнославная Тронца почитается, а не неравными и неподобными къ себъ же и другъ къ другу: зане како бы образъ быль первообразнаго, не спасаяй пообразное. Рците же еще прочее и о двухъ перстахъ, указательномъ глаголю и среднемъ, имиже глаголете исповъдати таинство смотрънія Бога Слова, и глаголюще въ нихъ заключати божество и человъчество, како исповъдуете? Зрите убо, еда не впадаете (аще и нехотящимъ вамъ) во еже мудрствовати двъ упостаси во единомъ Христъ, и раздъляти по Несторію, глаголющему, иного убо быти Сына Бога Слова, иже отъ Отца рожденнаго прежде въкъ, другаго же Інсуса, нже отъ Назарета, человъка проста непциевавшему, и по любви соединена, а не Бога истинна воплощинася, яко н вы нынь раздылете: первые вы трехы перстыхы изобразующихъ святую Тронцу, указуете быти сыновню упостась: таже особь отдъливше ину повъдаете быти, во указательномъ, глаголю, и великосреднемъ: или еда сего блюдупцеся, яко да не причастится Отецъ и Духъ вочеловъчению Сыновию? Но да не убо минтся кто въ васъ сицевая мысля, и бояся отложити новонводное и необдержное сіе изображеніе, покоримжеся паче вси

вкупъ древнему преданию, отъ святыхъ апостолъ н святыхъ отецъ преданному, еже треми персты первыми воображати на лицъ нашемъ честный крестъ» (1) и проч.... Итакъ, первоначально было опасеніе, не скрывается ли въ двоеперстномъ сложеніи, которое сношеніємъ со всъми православными патріархами дознано было за нововводное, какой либо еретической мысли, къ чему представлялся поводъ и въ самомъ видъ перстосложенія. Опасеніе это высказано было державшимся двоеперстія, и при семъ внушаемо было имъ, лучше покориться древнему преданію Церкви, въ предотвращеніе всякаго соблазна. Но предостереженій не хотъли слушать, внушеніямъ не покорлянсь. Какъ же послъ того Церковь должна была судить о непокорникахъ?

Съ тъхъ поръ прошло много времени. Относительно двоеперстнаго сложения Церковъ дозволяетъ даже привыкщимъ оставаться при немъ, снизходя къ немонцной совъсти, и снова зоветъ ихъ, если не соединиться съ нею въ единообразномъ исповъдании святыя Тронцы знаменательно сложенными перстами, то хотя не совсъмъ лищиться общения въ ея таниствахъ. Но и сему внушению еще не всъ внемлютъ. Пусть же скажетъ послъ того самъ благоразсудительный старообрядецъ: какъ думать теперь объ этомъ новомъ непокорствъ?...

<sup>(\*)</sup> Сприжаль, эть гл. о екс конми перены доскил руки неображовим прости, на стр. 1001 — 1006.

## ФБЗОРЪ ОПРЕДЪЛЕНІЙ КОНСТАНТИНОПОЛЬ-СКАГО НАТРІАРШАГО СОБОРА НО ВОПРОСАМЪ ФЕОГНОСТА, ЕПИСБОПА САРАЙСКАГО (1801 Г.) (\*)-

Памятники древняго русскаго церковнаго законоположенія им'єють двоякую для насъ важность: историческую и историко-каноническую. Въ историческомъ отношеніи они важны темъ, что вводять насъ въ церковную жизнь того времени, въ которое они появились. Если вообще письменные намятиики представляють важньйшія данныя для изследованія древности,—между самыми письменными намятниками преимущественную важность им'єють намятники законодательные. Опредъляя разныя явленія не только церковной, но и общественной жизни своего време-

<sup>(\*)</sup> Дения этого собора наложены въ рак. носновской духовной анадемін № 191. Они находятся также между руконисями Кирилло-Бъловерскаго монастыря въ трехъ различныхъ спискахъ (см. Чт. московск. общ. истор. и древи. 1860 г. ч. 2); иткоторыя изъ михъсодериатся въ сборинкахъ, принадасжащихъ кат. дух. акад. №№ 22, 860 и 1114.

ни, раскрывая нужды Церкви Христовой, вопро-сы, возникавшіе между членами Церкви, показывая, какія примъчались уклоненія отъ древне-церковнаго правильнаго чена, какія возникали сомнанія и недоуманія, требовавшія разсмотранія и каноническаго опредъленія,— памятники церковіва-го законоположенія служать однимь изъ важивишихъ пособій при опредвленіи общаго духа, направненія и состолнія церковной жизни своего времени. - Въ каноническомъ отношени паматин-KH STH RAKHLI TENE, UTO HOKASLIBAROTE, KAKIA 1835 древне-церковныхъ правиль и опредъленій, заключавшихся въ номоканонъ, требовали возобновленія н напоминанія, какъ и какія двлались приложеніл древнихъ церковныхъ правиль къ особеннымъ обстоятельствамъ Церкви русской, какія давались особенныя, новыя опредъленія и учрежденія по требованию особыхъ обстоятельствъ. Если новым изданія вообще письменныхъ и въ особенности каноническихъ памятниковъ древности, пополний, объясняя прежиня, дороги для интересующихся стариной, то не менъе важно и систематическое изложение содержания того или другаго памятиика древности. Памятники древняго законоположенія, какъ произведенія времени, наряду съ другими письменными памятниками, носять въ себъ всв особенности своего времени и въ образъ выраженія и изложенія, которыя неръдко затрудняютъ пользованіе ими. Каноническія опредъленія древней Церкви, появившіяся по требованію часто

непредвиданных нуждь Церкви и обнимавшія то одну, то другую сторону того или другаго случая, въ памятникахъ излагаются или такъ, какъ возникали, или какъ хотълъ или могъ изложить ихъ переписчикъ. Вслъдствіе этого иногда несистематичность ихъ доходитъ до того, что одинъ и тоть же вопрось въодной своей половина рашается въ началь, а въ другой — въ концъ памятника, или опредъленія, относящіяся къ одному случаю, перемъщаны съ опредъленіями, для другихъ. Въ видахъ облегченія пользованія каноническими памятниками нелишнимъ было бы представлять систематическій обзоръ по крайней мъръ важивищихъ изъ нихъ. На этотъ разъ мы предложимъ обзоръ опредъленій константинопольскаго патріаршаго собора по вопросамъ Өеогноста, епископа сарайскаго, - опредъленій, состоявшихся въ 1301 году.

Церковь русская съ самаго начала своего существованія составляла одну изъмитрополій константинопольскаго патріархата ('). Патріархъ константинопольскій былъ верховнымъ пастыремъ и правителемъ Церкви русской. Предоставляя дъла внутренняго управленія, сообразно съ церковны-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Въ каталогахъ XI в. интрополя русская стоитъ на 61-иъ мъстъ между митрополіями подчиненными константипольскому патріаршему престолу, а въ каталогахъ XIII в., при Андроникъ Палеологъ старшемъ, занимаетъ 70-е мъсто. См.  $Pa\chi\lambda\eta$  маі πότλη Σύνταγμα τῶν θέων мανόνων. Т. V. σελ. 474, 493. (Емд. Αθηνήσων 1854 г.). Слич. Прибавл. къ Твор. св. отцевъ. 1850 г. стр. 132: о русской интрополия въ концъ IX в.

ми правалами (1), собственному непосредственному въдънно и распоражению русскихъ пастърей, подъбликайшимъ смотръніемъ и управленіемъ митрополита, патріархъ оставался высшимъ пастыремъ Церкви русской, какъ подвъдомой его престолу митрополін, на основанілхъ, положенныхъ для этого древними перковными правилими.

Древними правилами церковными и государственными законами патріарху константивопольскому предоставлены были сладующіл важнайшіл права: а) власть поставлять митрополитовъ въ подвадомым ему области (°), б) право выклаго безаппелляціоннаго суда и право принимать аппелляціи на митрополитовъ, подвадомыхъ ему митрополій (°), в) право разсмотрѣнія и рѣшенія всъхъ трудныхъ и сомнительныхъ дѣлъ и случаевъ (°). Всв эти главиѣйшіе виды власти патріарховъ и отношеній ихъ къ подвадомымъ имъ митрополіямъ мы видимъ и въ Церкви русской. Въ силу этихъ правъ митрополиты русской Церкви не только были поставляемы въ Константивополь патріархомъ, но и избираемы тамъ же (°). Потомъ,

<sup>(\*) 34</sup> пр. св. ап.; антіох. собор. 9; двукрат. 14.

<sup>(</sup>a) IV acesesca. co6. 28.

<sup>(\*)</sup> IV acesesce. co6. 9. 17.

<sup>(4)</sup> Justin. Novel. 123.

<sup>(\*)</sup> Иларіонъ митрополить, при в. к. Ярославі, и Клименть, при Илаславі Мстиславичі, были избраны и посвищены русскими емескопами. Но избраніе того и другаго было соединено со спорами, и если бы не настоятельная нужда, то едвали бы напин мастыри отказались отъ убіжденія, что интрополить должень быть зановно воставляемъ только патріархомъ. При избранія Климента имоторые

жотя избраніе стало совершаться въ Россія (1) и нзъ русскихъ духовныхъ лицъ; но избираемые для поставленія посылаемы были къ патріарху. Послв отступничества митрополита Исидора и послъ взятія Константинополя турками, прекратилось поставленіе русских в митрополитов в Константинополь, но не прекращались сношенія по этому дълу съ патріархами: патріарху сообщалось объ избраніи и поставленіи митрополита и испрацивалось его благословеніе. Такъ, когда поставлень быль св. Іона и не могъ по обстоятельствамь(2) увъдомить объ этомъ патріарха самъ, то это неполниль великій князь чрезъ свое посланіе, въ которомъ, между прочимъ, говорилъ и то, что Церковь русская не хочеть прекращать сношеній съ константинопольскою, но желаетъ и будетъ продолжать ихъ до техъ поръ, пока земля ея стоить (3). — Высшую судебную власть патріарховъ видимъ неоднократно въ судъ по жалобамъ разныхъ лицъ на митрополитвъ русскихъ. Это право обнаружилось на соборъ по дълу объ обвиненін митрополита св. Петра, который и созванъ

епископы увървли, что правила, которое бы позволило поставлять митрополита епископомъ, нътъ между древне-церковными правилани. (Ист. р. Ц. пр. Филарета. ч. І. стр. 171—181; Ист. Р. Соловьева. т. III. глав. 1).

<sup>(\*)</sup> Что въ прамовъ и буквальномъ симслѣ было исполнениемъ правила халкидонскаго собора, въ которомъ говорится: «митрополитомъ быти поставленнымъ константинопольскимъ архіепискомъ по учиненіи согласиаго по обычаю избранія, и по представленіи ему онаго» (пр. 28).

<sup>(2)</sup> Прибава, из Твор. св. отнекз 1846. г. стр. 238.

<sup>(4)</sup> ART. MCTOP. T. 1. J& 39.

быль по повелянію патріарха и происходиль вы присутствів его посла (1). Навонець во всяхь соминтельных далахь, во всяхь трудных случаяхь, когда нельзя было удовлетвориться рашеніемь церковной власти въ Россіи, русскіе пастыри относились къ патріарху и получали отваты в рашенія на свои недоуманія.

Употребленію втого посладняго права обазаны своимъ происхожденіемъ опредаленія патріарха и собора патріаршаго по вопросамъ, предложеннымъ Осогностомъ, епископомъ сарайскимъ (1301 г.).

Сарайская епархія (а), заключавшая въ себъ болье иновърцевъ и язычниковъ, нежели православныхъ христіанъ, и невсегда имъншая удобство въ снопеніяхъ съ другими православными епархіями и съ русскими митрополитами, естественно имъла много затрудненій и въ исполненіи каноническихъ постановленій Церкви, встръчала много вопросовъ по поводу особенныхъ, въ ней одной представлявшихся, случаевъ и недоумъній касательно приложеній къ своимъ особеннымъ, мъстнымъ обстоятельствамъ правилъ Церкви вселенской. Такихъ вопросовъ и недоумъній много



<sup>(\*)</sup> Приб. къ Тв. са. от. 1844 г. стр. 76—77. С.жч. Христ. Чт. 1852 г. — о соборахъ.

<sup>(3)</sup> Сарайская епархія учреждена была въ 1261 году. Первыть епископомъ ез быль Митроманъ, рукоположенный Кирилломъ, митрополитомъ кіевскимъ. Ардыб. 2. стр. 32. пр. 238. стр. 218. Случ. Приб. къ Твор. св. отц. 1843. 1. — Кириллъ II. стр. 419. Карамъ. изд. 3. IV. стр. 99. пр. 101.

встрачалось особенно въ отношения къ разнымъ частямъ богослуженія и къ правильному совершенію таинствъ, были также недоуменія и въ разсужденія постриженія въ монашество, погребенія умершихъ и касательно постовъ. При кочевомъ быть монголовь, вместь съ ними должно было странствовать и христіанское общество. Но такъ какъ христіане не могутъ лишить себя святьни своихъ храмовъ: то отсюда естественно возникаль вопрось, прилично ли и позволительно ли переносить освященный престоль съ одного мъста на другое? Были случан, когда епископъ долженъ быль совершать богослужение безъ діакона съ одними священниками, нли священнику обагренными на войнъ руками нужно было приносить безкровную жертву. Случался также недостатокъ въ виноградномъ винь для таинства евхаристін. Нужда иногда требовала отступать отъ правильнаго образа совершеніл таинствъ. Такъ за неимъніемъ большихъ сосудовъ, ръкъ и озеръ, таниство крещенія не всегда могло быть совершаемо по чину православной Церкви посредствомъ погруженія, равно какъ таинство брака — съ соблюденіемъ условій, касательно родственныхъ отношеній сочетавающихся. Были иногда недоумънія касательно лицъ, совершающихъ и пріемлющихъ иноческое постриженіе, а равно и условій, съ ыимъ соединенныхъ. Эти и подобные имъ случан возбудиля въ епархін сарайской недоумънія, какъ поступать въ томъ или другомъ изъ нихъ.

Пресынкъ Митрофана (1) Осогность, вступившій на престоль сарайской епархін въ 1269 году, быль однимъ изъ ревностивнимхъ пастырей того времени. Обозравал внутреннее состояне своей перкви и паствы. Осогность не могь не заметить вышеуказанныхъ и другихъ случаевъ, требоваешихъ каноническаго опредъленія. Но кромъ вопросовъ и недоумений, вытекающих изъ особеннаго положенія паствы сарайской; пастырю ея представлялось еще много недоразуманій и во-/ просовъ общихъ, возникшихъ не по поводу мъ- . стныхъ обстоятельствъ церкви сарайской. Требовалось напримеръ или разрешить какой либо новый, небывалый случай, или общій церковный законъ применить къ частному обстоятельству церкви. Такъ между вопросами были и слъдующе: можно ли литургію совершать на двухъ агицахъ? Сколько разъ надобно произносить молитву при крещенін нъсколькихъ лицъ заразъ? Можетъ ли епископъ постригать епископа въ схиму? Можно ли употреблять въ пищу животныхъ, задавленныхъ въ силкахъ? и др. Эти и подобные вопросы не могли не занимать пастыря сарайскаго. Въ бытность свою въ Константинополь (\*) Осо-



<sup>(\*)</sup> Митронанъ 1269 г. пострится въ схину, а на его ийсто рукоположенъ былъ Өеогностъ. Каранъ. изд. З. IV. пр. 138.

<sup>(2)</sup> Осогность, будучи спископомъ, три раза задиль въ Комстантинополь. Въ 1279 г. онъ задиль туда съ граматами и поминками отъ митрополита и Мангу-Тимура. Карама изд. 3. IV. пр. 170. Времи и причина другаго его туда путешества нежижества. Во времи пребывания своего тамъ въ третій разь онъ въролтно предложиль и свои вопросы.

гностъ предложенъ свои вопросы тамопинему собору. На соборъ подъ предсъдательствомъ патріарха Іоанна (\*), въ числъ шести подвъдомыхъ греческому патріархату митрополитовъ, присутствоваль и русскій митрополить Максимъ (\*). Всъхъ вопросовъ, предложенныхъ Оеогностомъ, было около (35 (\*)). На каждый изъ нихъ пастыръ сарайскій получиль особый отвътъ.

Опредъленія, содержащіяся въ отвътахъ собора, относятся: 1) къ совершенію таннствъ, II) къ различнымъ частямъ богослужебнаго чина, III) къ условіямъ монашескаго постриженія и IV) къ постамъ.

ſ.

Изъ таинствъ вопросами <del>Осогноста вниманіе</del> собора обращено было на нъкоторыя условія совершенія таинствъ крещенія, муропомазанія, по-каянія, причащенія и брака.

<sup>(</sup>¹) Соборъ, какъ значится въ рукописи, былъ видикта 14; а видиктъ 14 былъ 1301 г.; значитъ и соборъ былъ въ томъ же году, слъд. при патріархѣ Іоаниѣ, который занималъ престолъ царетрадскій 1294 — 1303, и былъ пресиникова Аванасія (1289 — 1293). Въ рук. каз. дук. академіи № 22 примо сказамо, что соборъ былъ подъ предсъдательствомъ патріарха Іоанна.

<sup>(2)</sup> Митрополитъ Максииъ правитъ русскою Церковію 1283 — 1305. На соборѣ онъ присутствовалъ вѣроятно по приглашенію патріврха, который виѣлъ право созывать на соборы кого угодно изъподвѣдомаго духовенства.

<sup>(3)</sup> Всё ли вопросы Өеогноста пом'ящены въ пом'яченныхъ меми рукописахъ — опредънть трудно.

Вопросы, относищеся къ таниству крещенія, касаются образа совершенія этого таниства, частію лицъ, совершающихъ его, и частію обрядовыхъ подробностей.

Вопросъ, предложенный Осогностомъ объ образв совершенія танцства крещенія, очевидно возбуждень быль особенными обстоятельствами церкви сарайской и показываеть, что въ его время татары стали уже обращаться къ Церкви православной. Осогность спрациваль: какъ поступать въ томъ случав, когда бываеть нужно коестить татаръ, а сосуда удобнаго (велика) добътъ негдь? И получить соборный отвъть, что в такомь случать крещение, можно совержать грезь обливание. Отвътъ собора показываеть, что въ XIII в. православная восточная Церковъ обливаніе считала только дозволенньють образоить совершенія крещенія и притокь въ случаяхь невозможности погружения, но что правильными, общимъ и главиъйшимъ образомъ совершения этого таниства было погружение (1). Въ противномъслучать не возникло бы сомнаныя и вопроса.



<sup>(\*)</sup> Въ случат крайней нужды, когда напр. прещене совернивось при тижкой болгани крещаемаго, въ дренией Церкии употребламось обливане. Ерірі. Настел. § 28. Вак. т. еріят. 306. Кипрінк. у Басев. 6. 43. Обливательное крещеніе употребламось въ Россіи и послі; потону что витрополить Кипріанъ (1390 — 1405) въ послании къ исковскому дуковенству и Фотій (1440) къ пісновляму, визсвоихъ посланій запрещали его. Но что собственно обливаніе те уничтожаєть силы тапиства, это засвидітельствовано и русскить соборомъ 1667 г., на которомъ отмінено постановленіе собора (620 г. перекрещинать обливанцевъ. (См. объ облив. прещем. Приб. къ Тъ. съ. отв. 1865 г.).

Недостатокъ священниковъ въ епархіи сарайской съ одной стороны, а бользненность раждавшихся младенцевъ съ другой, были въроятно причиною того, что нъкоторые изъ новорожденныхъ умирали не дождавшись крещенія. Скорбя объ этихъ невинныхъ жертвахъ, пастырь сарайскій счель нужнымъ предложить собору вопросъ и о лицакъ, совершающихъ таинство крещенія. Можно ли, спрашивалъ онъ, крещеніе совершать другимъ лицамъ, кромъ священника? Въ случать нужды, отвъчалъ соборъ, таинство это можетъ совершать не только діаконъ, но даже и причетникъ.

Кромъ этихъ опредъленій въ отношеніи къ крещенію соборъ даль еще другіе — на вопросы объ обрядовыхъ подробностяхъ этого тайнства. Какъ поступать, спрацивалъ Өеогность, когда случатся два священника и одинъ крещаемый, — могуть ли они крестить двое и сколько разъ въ такомъ случат должно читать молитвы? Какъ поступать, когда крещаемыхъ много, а священникъ одинъ, и когда много дътей и священниковъ? Отвъчая на эти вопросы, соборъ опредълиль: въ перволь случать молитвы должень быть си-таемы однажды и крестить долженъ одинъ священникъ долженъ однажды и крестить долженъ одинъ священикъ долженъ симать молитвы, а другой совершать погружение и другія дъйствія крещенія; (слътобы крещенія); кака крещенія крещенія; (слътобы крещенія крещені

<sup>(\*)</sup> Рук. мез биба. Кирила.—Бъловор. мон. рук. инв. акад. № 22.

довательно крещеніе могуть совершать и два сващенника). Въ другомъ случав, если крещаевыхъ много, а свліщенникъ одинъ, — молитом оне моэксеть гитать одинъ разъ для осъсть, а погружсать каждаго порознь и при погружсенія каждаго произноснить слова таинства: во имя Отца и пр. Въ третьенть, — если много дътей и свліщенниковъ, — каждый свліщенникъ должень крестить особое дитя. Эти вопросы своимъ происхожденіемъ обязаны были тому, безъ сомньнія, обстоятельству, что въ епархін сарайской многіе изъ иновърныхъ обращались къ православію, быть можеть семействами, или даже изсколькими вмасть.

Далье, изъ вопросовъ Осогноста видно, что въ его спархін не только магометане обращались къ христіанской върв, но и сретики къ православію. Несторіане и яковиты, упоминасмые въ вопросахъ, служили въ войскъ монгольскомъ, в были безъ сомитьнія изъ Персін, Индіи и Мовголін (1). Многіе изъ нихъ, познакомившись ближе съ православными, просили въроятно у нихъ церковнаго общенія. Поэтому Осогность и спранинваль на соборъ объ образъ присосливенія въз къ Церкви православной. Соборъ опредъльть: месторіанъ и яковитость принимать въ общеніе посредствомъ муропомазанія, требуя при толь от нихъ, ттобы искренность своего

<sup>(3)</sup> Ист. руск. Перим пр. Филарета. ч. П. стр. 81.

обращенія они засвидпьтельствовали проклятівми своего ученія и учителей.

Накоторые изъ священниковъ освобождали сограцившихъ отъ четырехмъсячной эпитимии за 10 литургій, а отъ годичной за 30, т. е. снимали съ нихъ повельніе совершать извъстное число поклоновъ, или запрещеніе вкущать мясо и молоко въ теченіе четырехъ мъсяцевъ или года, если они отслущають 10 или 30 литургій и внесуть въ церковь достаточные вклады. Въ отвътъ на вопросъ объ этомъ соборъ называетъ это обыкновеніе великимъ зломъ, прибавляя, что въ такомъ случать люди богатые слишкомъ легко, безъ труда откупались бы отъ граховъ, и что грахи очищаются не денежными вкладами, а покалиемъ (1).

Въ отношения таинства причащения Осогностъ предлагаль собору недоумъния касательно вещества для таинства, лицъ его совершающихъ и присмлющихъ, позволительности и законности брать

<sup>(\*)</sup> Рук. кас. дух. акад. № 22. Се глаголотъ издън расчиталавотъ на лъто ї служебъ. за д міры, а поста и поклона не запов'язквають, ни отъ миса ни отъ молока. и питіл не бранить, на д служебъ, то за года чтутъ.

Се отнодъ вло есть. то князь бы, или богатъ кто согрѣщва много, и даваль бы на разным службы, а самъ бы ся не трудиль, и отступиль отъ вла и неправды: и тако быша и въ сресь вошли, послушая учитель влыхъ, и чреву рабъ а не Богу име учатъ, то суть льстыци, и блазнители: имже кто тъломъ согрѣщилъ, твиъ ся и потрудитъ, а милостыми по силв.

св. дары въ путь и полигать ихъ въруки умер-

Высота значенія таннства причащенія и слубина благогованія къ нему очень естественно вывывала вопросъ о томъ, какое вещество и къмъ должно быть приготовляемо для этого такиства, тамъ, гдъ невсегда можно было отыскать дос~ тойныя лица и приличные матеріалы для его приготовленія. Вследствіе этого важнымъ вопросомъ въ отношеніи къ веществу таниства причащенія быль вопрось: кто можеть и долженъ ваниматься самымъ первоначальнымъ приготовления жльба для евхаристія — печеніемь? Можеть ли напр. петь просфоры вдова? Соборь даль на втоть вопрось утвердительный отвъть, но сь такими ограниченіями: если вдова по смерти мужа своего будеть жить ипломудренно в гистоту своей жизни засвидътельствуеть предъ духовнымъ отцемъ, если она стара, или если пострижется въ монашество. Другой вопросъ касательно вещества таинства евхаристия относылся ко второй части его. Именно въ сарайской епархін невсегда можно было найти виноградное вино для совершенія евхаристів. Поэтому Өеогностъ и спращиваль: можно ли это таниство совершать на сухой виноградной вътви? Если вовсе нивть винограднаго вина, отвъчали отцы собора, то его можено замънить сокомы, выжатыль, только изь свъжей, а не сухой

11

виноградной кисти, потому сто послъднее гръино ().

При многочисленномъ стеченіи народа для пріобщенія св. таннъ, одного агнца могло быть недостаточно для всвять, а между тамъ особаго постановления приготовлять въ подобныхъ случаяхъ по нъскольку агнцевъ не было. Отъ этого Осогность и спрациваль: позволительно ли совершать службу на двукъ агнцакъ? Соборъ разръшиль совершать литургію не только на двуxь, но и на трехъ агнцахъ, особенно когда служатъ нъсколько священниковъ. При возношени однакожъ соборъ предписываетъ взимать только одинь агнець — великій, а просіе, — прибавляеть, от в него уже будуть полугать освящение (4). Отъ какого же изъ сихъ агицевъ, присовокупляетъ другой вопросъ Осогность, надобно давать новопоставленному священнику, когда онъ рукоположень при такомъ богослужени, - отъ великаго, или отъ прочихъ? От прогихъ, отвъчаль соборъ, которые находятся на других в дискосах в. Знячить, для нъскольскихъ агнцевъ надобно столько же дискосовъ (3). Продолжая вопросы объ агицъ,



<sup>(\*)</sup> Литургію совершать безъ мина митрополить Кипріанъ (1392 г.) извываеть великить преступленіемъ.

<sup>(2) «</sup>Достоить ли двема агицема служити? Не токио единемъ, но и двема и трема, аще приключится многимъ попомъ быти. Но когда будеть св. возношене, да взимаеть единь агиець великій, да темъ возношенемъ вси освящаются».

<sup>(\*) «</sup>Когда хиротописати попа, отъ котораго агица дати ему, дев ди отъ великато агица? Преже священия новоскищенному но отъ мивхъ, кие суть на мивхъ дискосъхъ, да отъ твхъ дати агисцъ ему».

пастырь сарайскій предложиль еще одинь замы чательный: можно ли совершать литургію на такомъ агица, который поврежденъ животнымь? Благоговъя предъ святостию агица, соборъ повельвиеть совершать на немь литургію даже и въ таколь слугать, если бы оть него осталась только кетвертал касть. На другой вопросъ о непредвиданныхъ случаяхъ при богослуженін, именно: какъ поступать, когда свящевнекъ забудетъ влить воды или вина въ потиръ и вспомнить объ этомъ среди богослужения продолжать ли его, или начать сначала? -- соборъ даль такой отвъть: вливь той или другаго тоткась, какь только вспомнить, священникь должень продолжать службу, а не возвращаться назадь. Можно полагать, что при малочисленности св. храмовъ въ сарайской епархін; надобно было какъ самому Өеогносту, такъ н священникамъ, запасаться нногда св. дарами, когда они отправлялись въ места отдаленныя отъ св. церквей, дабы преподавать ихъ нуждающимся: Отсюда въроятно возникъ и другой вопросъ Өеогноста касательно причащенія: позволительно ли брать твло Христово въ путь?-- на который и последоваль соборный ответь: не только жо-экно, не и должно. Соборь безь сомпенія имель при этомъ въ виду то, что крайне больные не должны быть лишаемы последняго напутствія, хотя бы сами они и не могли приходить въ храмъ (7. 

<sup>(\*) 13</sup> прев. 1-го вселенск. собора.

При малочисленности же духовенства въ сарайской епархін были случаи, когда св. дары необходимо было преподавать върующимъ, а между тъмъ священниковъ не было. Посему Оеогностъ и предложилъ вопросъ: если не случится при умирающемъ ни епископа, ни священника, можно ли діакону пріобщить его св. танить, и, въ случав его смерти, отправить надънимъ погребеніе (пъти)? Соборъ отвъчаль положительно, — сто въ случаю нужеды діаконъ может пріобщить больнаго, совершить погребеніе надъ умершимъ и освятить (коливо) кутью, въра бо человіжа, прибавляетъ соборъ; привлачить милость Божію (1).

Опасаясь преподавать таниство причащенія лицамъ недостойнымъ, пастырь сарайскій въ разсужденія пріємлющихъ его предложиль два вопроса. Можно ди давать причастіє тому, кто страдаєть или головокруженіємъ или топинотой. Отвъчая на эти вопросы, соборъ опредълилъ: первому можно преподать причащеніе при смерти даже и тогда, есля бы бользненное состояніе не прекратилось, равно какъ и тогда, есля онъ будетъ свободенъ отъ него въ теченіи года, а

<sup>(\*) «</sup>Ащо но будет» еписнове, ни попа при смерти, азвли діякону дати салтое причащеніє мли піти нада ним'я мли колию салтити?—Лзв причастіє дати и нада ними піти и колию свящати». Рук. кав. дух. акад. № 1114. стр. 65.

второму только подъ тъмъ условіємъ, если опъ не теряетъ сознанія и не богохульствуеть (1).

На последній вопрось пастыря сарайскаго относительно причащенія соборь отвечаль отрицательно и рашительно воспретиль тело Христово влагать вы руки умершаго епископа, 
кла не жее сего, — прибавляеть соборь, — не уставина божественнім канонию (1).

Относительно таниства брака между вопросами Феогноста находится только одинъ вопросъ объ отношеніяхъ родства, не препятствующихъ заключенію брака. Въ епархін сарайской, какъ видно, еще невсегда были соблюдаемы условія родства духовнаго, при которыхъ бракъ позволителенъ и при которыхъ запрещенъ. Посему Феогносту и хотвлось узнать, можно ли крестному сыну жениться на теткъ, или тетчинъ своего крестнаго брата, и соборъ ему отвъчалъ, что можно (°).



<sup>(1)</sup> Въ рук. казен. дух. акад. № 22. «Аще са ито вадручаеть. дати зи причастіе? И аще не минется: но ли при смерти дати, мина Богъ избовлаеть. аще зи гъто боль чисть будеть, тоже дати. «Аще ли виковъ вредъ. или голова обходить. или тошно бываеть. или отъмертвецахъ ли. дати ли причастія? аще ли смыслить. им виона ууликть. тому дати причастіе». Смч. вопр. черноризц. Кирима Нисому. (Памяти. росс. слов. XII в. изд. 1821 г. Қалайдовича).

<sup>(2)</sup> Соб. кареаг. пр. 26. Трульск. 83. Въ ркп. каз. дук. акад. № 22—сватия отци и божественния каноне, а № 1114—тольно—сватия отцы.

<sup>(\*) «</sup>Подобаеть ли брату врестившаго или тетку или тетчину полти жену себт? Неудержанно да повметь». По другому свиску библ. преп. Кирилла бълозерскаго: «се удержано да ме поиметь».

engele z **M**eriejek ingelek

Вопросы и опредъленія, относящіеся къ богослуженію, касаются различныхъ случаевъ, бывающихъ при совершеніи богослуженія. Они имъютъ въ виду лицъ, совершающихъ богослуженіе — епископовъ, игуменовъ и священниковъ, опредъляютъ время нъкоторыхъ службъ, условія правильнаго богослужебнаго чина, и касаются священныхъ вещей.

Въ епархіи сарайской, какъ недавно учрежденной, невсегда можно было собрать священнослужителей всвхъ степеней, нужныхъ для соборнаго богослуженія. Нерадко, какъ видно изъ вопросовъ Өеогноста, епископу надобно было служить, а между тъмъ діаконовъ не было. Недоумъвая, позволительно ли епископу совершать богослуженіе безъ діакона, Өеогность и предложиль свое недоумъне собору. Обращая въроятно вниманіе на важность и необходимость соборнаго служенія, равно какъ и на удобность замънить діакона священникомъ, который можеть отправлять и безъ діакона и притомъ всякое священнодвиствіе, соборъ опредълиль: епископъ можеть служить и безь діакона сь одними священниками, при семь одинь изь нихь должень отправлять должность діакона, говорить напр. ектенію, но только стоя въ олтаръ, а не внъ онаго. Тоже могуть дълать и священники, если служать безь епи-

скопа и безь діаконовь (1). На другой вопрось: сколько разъ въ годъ святитель должень читать . евангеліе, соборъ отвъчаль: кетыре раза ву году: въ великій кетвертокъ-первое, въ свътлов Христово воскресеніе на литургін и вегерии и перваго сентября вы первый день новаго года, по тогдашнему синсленію (1). Въ слукаль однакожсь необжодимости епискому разръшается китать евангеліе и въ другів великіе праздники, но только когда съ ниме служать игумены (9). Въ прежнія времена свящевники поручали иногда совершать проскомидно діаконамъ (1). Обращая вниманіе собора на это обстоятельство, Осогностъ спращиваль: самъ ле игумень должень совершать проскомидію, когда съ нимъ служатъ многіе іерен и діаконы, мли онь можеть поручать это дело кому нибудь другому. Основываясь въроятно на древивнимъть служебникахъ, по показаніямъ которыхъ совершение

(\*) Митрополить Кипріань запрещаєть это.

<sup>(2)</sup> Въ это время въ Россіи было два начала года—гражданская съ 1 марта и церковное съ 1 сентября. Съ 1490 г. соборъ московскій предписать гражданскій годъ начинать съ сентября вийста съ дерковинать.

<sup>(\*)</sup> Это ийсто тенное. По одному списку этихъ правиль изъбиблютеки преп. Кирилла билозерскаго видно, что это относител дийствительно из архіерею, а по двунъ другинъ это ийсто относитеся иъ игуменамъ.

<sup>(4)</sup> Они основавались вёроятно на подимінить греческих служебникахъ, по которыть даконы вийстё съ самценивани выниваля при проскомидія частицы (Goar. Evchol. р. 102). Митр. Кипріанъ рішительно запрещаєть совершать проскомидію одному дівному.

проскомидін издревле было дыломы священниковы, . соборъ отвъчаль: старшіе игумены могуть поругать священникамь и діаконамь, но только въ томъ случат, когда они представляють первое лиць вь ряду служащихь; а если сь ними служить епископь, то проскомисать должны всть. На вопросъ Осогноста: позволительно ли игуменамъ выносить св. дары съ рипидами и можно ли имъ совершать остненіе? (1), соборь дозволяеть игуменамь употреблять и рипиды, но совершать остьнение (дикиріемъ и трикиріемъ) хотя и не возбраняеть положительно, однакоже предписываеть, стобы это совершалось по воль и съ благословенія епископа, которому предоставлено право дозволять или запрещать это (3). Другое недоумъніе касательно служенія игуменовъ состолю въ следующемъ: позволительно ли игумену стоя на игуменскомъ мъстъ оканчивать богослужение? Разрыпая это недоумьніе, соборь говорить, что если игумень въ мантіи, то онь люжеть окангивать службу стоя на своемъ мъстъ, а если онь облагень вы ризы, должень окангивать какь положено священникам (3). — На основания уста-

<sup>(1).</sup> По списку библіот. преп. Кирилла : «трислятое піти ли въ алтари»?

<sup>(2) «</sup>Отвічаєть, что сего божественнія и садтія каноня не возбранина; св. дары да носять, а осіненія да не творять, въ томъ волень епископъ. Аще кому благословить осіненіе творити, а въ трисвятомъ пінія ручное благословеніє» (по рукоп. прец. Кирилла).

<sup>(\*) «</sup>Аще будеть въ мантін да кончевають на мѣстѣхъ, а будеть въ разахъ да кончевають якоже и на службѣъ.

ва Өеодора Студита соборъ разримает изумену возденгать кресть, если въ городъ нъть епископа. Въ сенъ отвътъ, разно какъ и въ вопросъ Өеогноста, разумъется, кажется, воздиженіе креста 14 сентября (1).

По отношению къ священиямъ, какъ совершителямъ богослужения, Осогностъ предложилъ одинъ только вопросъ, который могъ быть вызванъ дайствительнымъ случаемъ въ его епархін. При такъ отношенияхъ, въ какихъ духовенство наше столю къ поработителямъ Россіи, оченъ летко могло случиться, что священники иногда невольно должны были участвовать въ сраженіяхъ и убивать противниковъ. Поэтому Осогностъ спрацинвалъ: можно ли священнику, который убъетъ на войнъ человъка, совершатъ богослуженіе, и получилъ отвътъ собора, что вто воспрещено божеественными каноналии (3).

Въ разсуждения времени совершенія богослуженія соборъ даль правило, по которому въ среду и плиницу сырной недпали, равно и въ ве-



<sup>(\*)</sup> Крестовоздинжение совершается во всихъ церквахъ и совершалось такъ и въ древней России. Митрополитъ Кипріанъ нарочито повеліваль совершать его по всичъ церкванъ. Но адісь разумінется, въроятно, особый родь воздвиженія креста, какой совершается только въ ніжоторыхъ напр. монастыряхъ. Впроченъ прежде, какъ налю, право воздвигать крестъ усводии только епископанъ; поэтому Емеріанъ и говорить, что воздвигать его надобно во всихъ церквахъ, кота бы гді быль и однях священняхъ.

<sup>(3)</sup> Это можно выводить изъ 27, 83 прав. св. апост. и 66 ир. Василія великаго. По другому списку пролод. Кирилля: «не удержамо есть святьни кановы».

микую плиницу, литургій совершать не долмено (ни преждеосиященной, на Златоуста) (1), а надобно отправлять касы въ 9 касу дня (2).

Сюда же надобно отнести и вопросы Осогноста о томъ, надъ къмъ могутъ быть совершаемы заунокойнныя богослужебныя действія. На этотъ разъ недоумъніе его выразилось въ трехъ вопросахъ. Можно ли, спрашивалъ онъ, совершать богослужение за того, кто удавится или «избодетсло или утопится въ нездравомъ умъ? Принимал, въроятно, во вниманіе особенныя обстоятельства сарайской епархіи, соборъ даль Өеогносту такой отвътъ: надобно тщательно изслъдовать, отв reго произошло самоубійство, и если окажется, что оно совершилось или отъ бъснованія, или от какой нибудь великой нужды и бъды, или вслыдствіе безвиннаго тяжкаго обремененія работами, или насилія, со стороны вельможсь и заимодавцевь: то во вспхы этихы слугаяхъ, можно отправлять заупэкойное богослужение за самоубійць: если же самоубійство возникло от собственнаго безумнаго произвола, то они не достойны молитвенныж приношеній. Какъ-бы для большей опредълительности этого вопроса и яснъйшаго по-



<sup>(\*)</sup> По одному вать списковъ библ. препод. Кирилла бълозерскато: «не служити св. отди уставлено, кроит благовъщенія, имо службе Завтоуста».

<sup>(\*)</sup> Тоше самое въ 1396 г. предписывать и интрополить Ки-

ниманія соборнаго отвата, Феогноста спрацияваль еще: когда рабь или рабыня, страдая ота насилія своиха господа, погибнута, можно ли совершать по нима заупокойныя службы? Если, отвачаль соборь, раба погиба ва здравома умы, то она достоина церковнаго поминовенія, а господина его должена принять годих ную впитимію; если же прихиной его смерти было бъснованіе, то господина его не подлежита церковному наказанію, а сама она достоина поминовенія. А можно ли, спращи валь наконець Феогность, поминать того, кто не въ состояній бъснованія заражеть себя? На « это соборь отвачаль утвердительно, если только самоубійца успъета принести покалніе (1).

Что касается до церковных вещей, то Осогностъ предложеть два недоумънія, ихъ касающіяся, именно: позволительно ли переносить священныя вещи съ одного мъста на другое и поновлять ихъ, и какъ и куда употреблять орудія, служившія при поновленіи церковныхъ принадлежностей. Была иногда нужда въ епархіи сарайской переносить св. престоль съ однго мъста на другое. Посему и последоваль вопрось Осогноста—можно ли это двлать? Соборь отвпъсаль утвердительно, но, присовокуплять, надобно при этоли остерегаться, стобы или

<sup>(\*)</sup> Эти вопросы и отвъты поиъщены тольно въ рук. ква. дук. акад. JGJG 22 стр. 27, и 1114 стр. 161.

не повредить или не поставить его на несистое мъсто. Въроятно у христіанъ, къ сарайской епархін принадлежавшихъ, были уже походные, подвижные храмы; только при такомъ предположеніи происхожденіе вопроса о перенесенін престола ясно. Съ этимъ вопросомъ непосредственную связь имъеть другой — о поновлении церковныхъ вещей. Отъ давности, а можетъ быть и отъ частаго передвиженія храмовъ съ одного мъста на другое, нъкоторыя священныя вещи требовали исправленія и возобновленія. Это н побудило Феогноста спросить на соборъ: можно ли церковные сосуды поновлять? Если это бывает в нужно, отвъчали на соборъ, то должно для этого покупить у мастеровь орудія, которыя потомь ввергать въ глубину, дабы не производить ими нихего другаго, ибо это послъднее гръшно.

## Ш.

Времена скорбей особенно возбуждаютъ благочестивыя расположенія духа, располагаютъ къ богоугоднымъ двламъ. Во время порабощенія татарскаго лица духовныя, князья, княгини, бояре и простые люди нервдко предъ смертію принимали иноческій образъ ('), часто даже ос-

<sup>(\*)</sup> Обычай предъ смертно принимать иноческій обрать весьма древень и употреблялся даже при царскихъ дворахъ. Многіе христіанскіе цари считали дуписсцасительнымъ дѣломъ умереть въ мо-

тавлям міръ прежде приближенія смерти. Но видно, изъ сего блигочестивато и свободнаго обычая иногда хотали двлять общую обязанность, принуждая тажко больныхъ къ принятио монашества. Видно, что и самъ Осогностъ не считаль этого двля прямо противнымъ перковнымъ постановленіямъ, когда еще сомнавался въ томъ н спрацивалъ особаго разръщенія. Вопросы его по этому двлу касаются лиць постригающихь и обланностей, кон возлагаетъ схимонашеское пострыженіе на епископовъ, его пріемлющихъї Онъ спрашиваль: можно ли не священномноку пострыгать въ монашество, и какіл обланности пріємлеть на себя епископь, постригшійся вы схиму? На первый вопросъ соборъ отвъчаль ему, сто при свободноми расположения и поды опасеніемъ смерти постригаемаго; его можеть постригать не только епископь, священникь и діаконь бълые, но и пригетникь (). Это показываеть, что обычай постригаться предъ смертію быль и въ Греціи, и соборъ смотръль на него, какъ на двло не требующее отлагательства, если умирающие его желають. - Отвачал на другой вопросъ, соборъ гвоорить, сисо



напостий особенно из ехний. Этога обычай была и из Россіи. Вз первыя премена обычай этога была така силена, что пастыри пераня считали даже нужными ум'ярять его. Чтен. из обид. пст. и дрени. 1846 г. ч. 1. № 1. стр. 46. Слич. ист. р. Ц. пресси. Макарія т. Н. стр. 243. Карама. V т. стр. 120—121.

<sup>(\*)</sup> Кипріант митрополятть (1390) поледівлетть въ вноми пострагать только свлидинивнамть, а въ склиу — ехиминамть.

епископъ, постригшійся во время бользин въ схиму, долженъ отказаться отъ епископства по выздоровленіи и оставаться въ схимонашескомъ состояніи навсегда (1). На вопросъ, — какъ погребать епископовъ, постригшихся въ схиму? — соборъ отвъчалъ: епископъ, постригшійся предъ смертію въ схиму, въ схимъ и погребается, а обыкновенный въ ризахъ.

Получивъ опредъленіе нъкоторыхъ правъ и обязанностей епископа, какъ служителя Божія, Оеогностъ спрашивалъ еще: можетъ ли епископъ какой либо изъ подвъдомыхъ ему монастырей обратить въ епископію, а монастырь перенести въ другое мъсто? Соборъ утвердилъ это право за епископомъ и разръщилъ: если какой либо монастырь понравится епископу, то онъ можетъ сдпълать въ немъ епископію, а иноковъ перевести въ другое мъсто.

## IV.

Споры о постъ въ среду и пятокъ, когда въ эти дни случится какой нибудь праздникъ, господскій или богородичный, появившіеся въ русской Церкви въ половинъ XII в., не прекратились и посль осужденія Леона, епископа ростовскаго, на соборъ 1158 г. за то, что онъ ни для какихъ праздниковъ не разръшаль посты

<sup>(\*)</sup> Ilpan. 2. con cot. — recize to post recents income vector de la

среды и пятка, а чрезъ 10 автъ Полисиров, нгумена кіевопечерскаго монастыри, за противоположное мизие. Споры эти польдались и въ последствін. Указаніе на это мы находимъ и въ вопросахъ Осогноста (1). Изъ его вопросовъ видно, что въ его время еще не было всами окончательно принято опредвленнаго мизніл о поств въ среду и пятокъ; видно также, что и самъ Осогность недоумеваль, какь поступать въ этомъ случав. Но выражалась ли эта неопредвленность въ дъйствительныхъ спорахъ, - ин изъ вопросовъ Осогноста, ни изъ исторін не видно. Могло такимъ образомъ быть, что Осогностъ вопросъ о поста ва среду и пятока предложила собору, какъ личное недоумъніе и для собственняго успокоенія, а не для примиренія несоглашающихся сторонъ. Можно ли употреблять, спрациваль онъ, мясо въ среду и пятокъ, если въ эти дни будутъ апостольскіе праздники? — Разръмал мясоястіе по средамь и пяткамь вы недпли мітаря и фарисея, святую недпыю, недпы<mark>и по со-</mark> шествін Св. Духа и по рождествъ Христовомь до богоявленія, вы остальных среды и пятки года соборь не позволиль нарушать

<sup>(\*)</sup> Споры о пость из среду и пятоих были и из Первии гроческой. Танъ они произоным отъ несогласія новых установъ евдренням. Они начались съ IX в. и съ особенного силоно производиля въ XI и XII в. Здесь въроятно лежитъ качало и русскихъ своровъ о томъ же предметъ. Подробнъе объ этомъ см. разсуму, объ ересяхъ и расколихъ. Ист. русск. Перви, проссв. Филарета. ч. 4. стр. 159.

ни для каких праздников. Этоть отвъть показываеть, что въ греческой Церкви, въ которой также за нъсколько прежде этого происходная споры о томъ же предметь ('), споры эти пришли уже къ концу и во время собора существовало уже опредъленное правило (2).

Сюда же надобно отнести и вопросъ Осогноста объ употребленія въ пищу удавленины. Правило, запрещающее употреблять удавленину (\*). было безъ сомнанія извастно Осогносту; а между твмъ онъ видовъ ся MOLP Ħ не знать. Если къ этому присоединилось и то, что охотники употребляють иногда въ пищу животныхъ, задушенныхъ во время лова, что могъ знать Өеогность, то отсюда у него естественно возникъ вопросъ: можно ли употреблять въ пищу животныхъ, задавленныхъ въ силкахъ, который онъ предложиль собору. Өеогность, какъ видно, не считаль за удавленину такого рода животныхъ. И соборъ быль согласень съ нимъ, потому что котя подъ условіемъ нужды, однакоже разрыша-

<sup>(\*)</sup> Споры эти однакоже не окончались и ез этого премени. Въ XV в. пековичи обить предлагали вопросъ интрополиту Фотно о постъ.

<sup>(\*)</sup> Въ одномъ илъ списковъ библ. Кирил-бъловер, это опредълене дополнено следующими подробностами: «а въ среду преполовение не всть мяса; аще причется привдинкъ сампекъ апостоль въ среду и патокъ, не всть мяса, но рыба, 4-е августа не всть мяса томе и до успены Богородицы. Если успены въ среду или питокъ, не всть мяса, но рыбы. Въ рождество Богородицы, если оно въ среду или питокъ, не всть мяса, но рыбы. Въ рождество Богородицы, если оно въ среду или питокъ, не всть мяса, не всть мяса, не одну рыбуъ.

<sup>(3) 2</sup> превыл. соб. гамерсы.

еть употреблять въ пищу животныхъ, задавленныхъ въ силкахъ (1).

Кром'я наложенных выше вопросовъ Өеогность предложиль собору еще два — однив о томъ, нужно ли освящать сосуды, въ которые впадеть что вибудь нечистое, а другой о томъ, позволительно ли христіанамъ путеществовать въ Іерусалимъ. Въ отвътъ на первый вопросъ соборъ опредълыть — освящать всякій сосудь, есля только впадшее въ него не сенило. Что касается до втораго вопроса, то онъ, въролгио, возникъ въ слъдствіе злоупотребленій, по которымъ путешествія въ Іерусання для многихъ были благовиднымъ предлогомъ ничего не дълать и житъ на чужой счеть. Осогность спрапиваль на соборъ, справедливо ли онъ поступаль, когда воспрещаль своимъ пасомымъ путешествовать въ Герусалнить и повелтвалъ дълать добро и жить богобоязненно дома. Одобриев образв дляствіл Овогноста, соборь присовокопиль, гто многіе подъ предлогомь путешествія ко святымь мъстамь неправильно наживають импніл и хотять жить на гужой стеть, и повельль Оеогносту воспрещать путешествія эти тъмъ болье, тто многіе изь путеше-

\*

<sup>(\*)</sup> Митр. Фотій, на основанія 63 пр. св. апостол. и 68—VI всел. соб. разрішаєть употреблять мисо тольно тіхть животивать, которыя затравлены собаками или птицами съ пролитісять крови.

ственниковъ нерпъдко распространяютъ невпърные служи о гужихъ кралхъ (1).

Изъ представленнаго обозрънія вопросовъ, предвоженныхъ епископомъ Өеогностомъ на соборв константинопольскомъ, ясно открывается, до ка-кой степени простиралась заботливость нашихъ святителей сообразоваться съ правилами церковными: они во всемъ хотъли быть строгими исполнителями церковныхъ уставовъ, ничего не хотвли оставить сомнительнымь и нерашеннымь, не допускали ни мальйшей произвольности въ двлать церковныхъ, но для всего искали положительнаго и твердаго ръшенія у высшей власти церковной. Отвъты и опредъленія собора, данные на вопросы Өеогноста, утверждаются, какъ показывають наши замъчанія, частію на древнецерковныхъ правилахъ, неизмънно соблюдавшихся въ восточной Церкви, частію на древнихъ же, преданныхъ св. отцами, обычаяхъ и установленіяхъ, сохранившихся въ богослужебныхъ чинахъ, частію составляють законные выводы изъ приложенія тыхь й другихь къ особеннымъ обстоятельствамъ, указаннымъ вопросами епископа сарайскаго. Хотя правила и опредъленія эти почти исключительно направлены были из церкви сарайской и имъли назначение мъстное, тъмъ не менье однакожъ въ разныл времена они переходили въ употребление и въ другія церкви рус-

<sup>(\*)</sup> Рукоп. каз. дук. акад. № 22. стр. 27.

скія. Объ этомъ съ достовърностію можно заключать по другимъ памятникамъ русскаго церковнаго законодательства, принадлежащимъ поздивйшему времени, гдв по мъстамъ встръчаются тъже самыя правила, котя и безъ указанія на источники. Такъ митрополитъ Кипріанъ въ посланіи въ Псковъ (1395 г.), въ отношенія къ крещенію многихъ младенцевъ, повторяєть тоже самое, что повельнать соборъ константинопольскій епископу сарайскому Осогносту. Св. Кирилгъ, игуменъ бъюзерскій, въ одной изъ трехъ книтъ своихъ правиль помъстиль отвъты Осогносту, какъ каноническія опредъленія Перкви (1). Въ некоторыхъ спискахъ кормчей также находятся отвъты на вопросы Осогноста (2):

<sup>(\*)</sup> Обзоръ первов. литер. преосв. Филерета. Записки анадем. наук. Сляч. А. метор. т. 1. №№ 12, 16, 17, 32. Ак. юрид. № 72. (\*) Нет. русск. Церкъ. преосъ. Филерета. ч Н. стр. 83.

## ЗАМЪТКИ КАСАТЕЛЬНО УСТРОЙСТВА ДРЕВНЕЙ НОВОГОРОДСКОЙ ІЕРАРХІМ.

Недавно вышло въ печати новое произведеніе г. Костомарова: «Съвернорусскія народоправства въ эпоху удъльно-въчеваго уклада» древней Руси. Подъ этимъ названіемъ авторъ изложилъ полную исторію нашихъ въчевыхъ городовъ. Въ ІХ главъ второй книги мы находимъ у него и исторію мъстной церкви, гдъ онъ изложилъ характеристическія особенности іерархическаго устройства новогородской и псковской области, очертилъ положеніе новогородскихъ владыкъ и мъстнаго духовенства, представилъ нъсколько отличительныхъ особенностей въ обрядовой практикъ мъстной церки, очерки монастырской жизни, коснулся исторіи самаго въроученія и мъстныхъ ересей.

Этотъ церковно-историческій отдъль новаго сочиненія составляєть богатое пріобрътеніе въ нашей церковно-исторической литературъ. У насъ, какъ извъстно, даже еще не выяснень, какъ слъ-

дуеть, смый вопрось объ областвих особенностяхъ русской церковной жизни. Исторія вишей Церкви досель шла по оффиціальному, такъ сказать, направлению, въ каконъ разработывались изкогда и гражданская исторія. Какъ последния исключительно занималась біографілин квязей и царей, сладила за развитілить государственниго вачала, не обращая никакого винианія на складъ жизни, на требования и жизненные идеалы самаго народа, такъ въ параллель ей и церковная исторія разсказывала намъ житія и подвиги блигочестивыхъ ісрарховъ и святыхъ мужей, сладила за проявлениями въ жизни визинией стороны православія, тоже не обращая никакого винианія на религіозный складъ, на развитіе религіознаго сознанія самаго народа, на та оригинальныя формы, въ какихъ народъ выражаль свое понимине предложеннаго ему ученія. Мы знали, кто и когда училь народь православной въръ, какія правила церковной жизни переданы были въ Россио греческого Церковію; но не знали другой, — самой существенной стороны дъла, какъ народъ усво-иль ученіе въры, какъ церковный законъ обнаруживаль свое вліяніе на народную жизнь, вакія особенности и въ въроучении и въ церковной практика проистевали отъ соприкосновения православія съ народными понятіями и жизнію. Г. Костомаровъ; по преимуществу историкъ народной жизни, котораго труды составляють въ этомъ отношенін крупное явленіе въ исторін нашей исторіографіи, стоить на тойже почва народной исторіи и въ своихъ церковно-историческихъ изсладованіяхъ. Очерки новогородской и псковской церкви въ его новомъ произведени представляютъ замъчательную попытку уяснить отличительныя особенности въ церковной жизни этихъ областей, изсладовать, какъ областное земство проявляло себя въ этой сфера, какую печатъ клало оно на чистыя формы православія.

Задача чрезвычайно трудная для историка. Не смотря на богатую врудящию и опытность въ изслъдованіяхъ, г. Костомаровъ не могъ представить всесторонняго разръшенія ел. Мы не находимъ у него разръшенія самаго существеннаго вопроса изъ исторіи областной церкви, вопроса объ особенностяхъ народно-областнаго религіознаго міросозерцанія; мы находнить у него только несколько благочестивыхъ сказаній о местныхъ святыняхъ Новгорода, Пскова, ихъ пригородовъ и волостей. Но было бы въ высшей степени несправедливо ставить этотъ пробъль въ вину автору. Раскрытіе областных особенностей реливо въ отношения къ новогородской области; этотъ вопрось стойть здъсь въ неразрывной связи со всей славянской и финской мноологіей. За недостаткомъ данныхъ для характеристики внутрен-ней стороны религіозной жизни Новгорода й Пскова, г. Костомаровъ по-неволь долженъ быль ограничиться раскрытіемъ вижинихъ особенностей мъстной церкви, очертить особенности въ ел обрядовой практикъ, ел организацио и ел положеніе среди вольно-народнаго земства.

Описывал устройство новогородской и псковской церкви, авторъ естественно прежде всего и долъе всего остановился на положения новогородскихъ владыкъ, на ихъ земскомъ значенін. Намъ нътъ нужды распространяться о важности этого вопроса въ нашей церковной исторіи. Титв новогородскаго владыки одниъ изъ самыхъ интересныхъ для изследованія. Пигде съ такою выразительностио не проявился народный принципь ісрархическаго устройства Церкви, какъ именно въ этомъ типъ. Принявъ совиъ, взъ Грецін, начало церковной іерархія, народное земство естественно силилось усвоить его себъ, превратить въ свою плоть и кровь, придать ему земскій характеръ. Правила греческаго номоканона, на которыхъ основывалось значеніе іерархіи, народная жизнь старалась перестровть по своимъ формамъ, примирить съ своими собственными началами. Вследствіе этого стремленія земской жизни, епископъ области, священникъ извъстной общины, кромъ духовнаго значенія среди своей паствы, получали особое земское значеніе, дълались представителями - каждый своего народнаго союза, органами всъхъ мъстныхъ интересовъ, земскими выборными людьми. Такое положение иерархии было общее во всвхъ областяхъ Россіи. Но на югв Россіи и въ землъ ростовско-суздальской оно не могло

развиться въ опредъленныхъ формахъ и выразить собою всв народныя требованія всладствіе разветія здъсь княжеской власти. Ставши во главъ епископскихъ выборовъ, княжеская власть естественно парализовала вліяніе народа на высшую іерархію. Когда значеніе удъльныхъ князей стало преклоняться предъ силою московскаго князя, высшая іерархія начинаеть также сильно централизоваться около московскаго митрополита. Области получають себв епископовъ изъ Москвы по назначенію великаго князя и митрополита. Понятно, что высшая іерархія перестала быть органомь земства; она стала органомъ центральной власти. Такимъ образомъ по удъламъ и въ Москвъ земское влілніе въ устройства іерархіи ослаблялось, не достигнувъ даже слабой степени ясности. Зато въ Новгородъ, среди вольно-народнаго быта, вдали отъ княжеской власти, народный взглядъ на ісрархію имъль полный просторь для выраженія въ жизненной практикъ. Такимъ выраженіемъ его служить типь новогородскаго владыки.

Г. Костомаровъ съ достаточною подробностію проследиль историческій процессь, путемъ котораго владыка получиль земское значеніе, изобранить способь избранія владыкъ на общенародномъ вече, зависимость ихъ отъ народной воли, въ характеристикъ замъчательныйшихъ личностей изъ новогородскихъ святителей мастерскою рукою сгрупироваль факты, въ которыхъ выразилась задушевная, искренияя связь владыкъ съ областію,

самое живое и дълтельное учистіе ихъ въ земскихъ интересахъ и вивств съ тамъ благоговъйное уважение къ нимъ народа, выразививееся во множества благочестивых сказаній чисто-мастиаго характера объ ихъ подвигахъ. Въ нашей -тературъ не было еще ни одной такой цъльной н художественной характеристики новогородскихъ владыкъ. Все таки нельзя не замътить, что г. Костомаровъ невполив дорисоваль свою картину. Мы не нашля у него объясненія такъ основаній, нзъ которыхъ развивалось значение владыкъ среди городскаго земства; отъ этого положение ихъ остается не совсвыь ясно. Да и самая вемская дългельность ихъ очерчена не совстиъ полно; опущено нъсколько очень важныхъ фактовъ, а главное — не опредълена точно та сфера земской жизни, среди которой главнымъ образомъ вращалась эта дългельность.

Стараясь объяснить, оть чего владыка сдвлался выборныть человъкомъ и получиль такое огромное влілніе на гражданскую, мірскую жизньсвоей области, авторь обращается за этимъ объясненіемъ къ древнимъ церковнымъ уставамъ нашихъ князей — Владиміра, Ярослава, особенно къ уставу Всеволода, имъвшему мъстное новогородское значеніе. Изложивъ содержаніе граматы Всеволода, онъ замъчаеть: «судъ владыки простирался вообще на всю семейную жизнь; такъ какъ владыка рышаль дъла о наслъдствъ, то понятно, что влілнію его непосредственно подчинялась важнъйшая часть гражданскихъ дълъ. Всякое народное върование и народная забава находили въ немъ судію и обличителя. Наконецъ, въ довершеніе важности и вліятельности владыки на двла мірскія, ему отдавалось право надзора за торговлею, жизненного стихіего Великаго-Новгорода» (7). «Все это давало владыкамъ возможность показывать силу и власть помимо одной чисто-духовной сферы. А все, что имьло въ Новгородъ власть, силу и вліяніе, окончательно, по исконному народному понятію, надлежало исходить изъ народной воли» (2). Таково объясненіе земскаго значенія владыкъ, предложенное г. Костомаровымъ. Тутъ есть небольшой, такъ называемый у схоластиковъ, сітculus in probando. Спрашивается, какъ владыка получиль вліяніе на мірскія дъла и на гражданскую жизнь Великаго-Новгорода; а почтенный ученый на основани уставовъ пересчитываетъ въ ОТВЪТЪ НА ЭТОТЪ ВОПРОСЪ, ВЪ Чемъ именно н въ какихъ дълахъ обнаруживалась власть и значеніе владыки. Конечно княжескіе уставы дали нашимъ іерархамъ, а въ частности и новогородскимъ владыкамъ, огромныя права и силу въ мірскихъ дълахъ; но все таки изъ нихъ далеко не обясняется все значеніе владыкъ. Дъятельность послъднихъ простиралась на такія дела, о которыхъ въ уставахъ нътъ и помину. Это показываетъ, что по-

<sup>(</sup>¹) Ствернорусск. народопр. ч. II. стр. 285. (²) Тамже, стр. 266.

мимо княжеских уставовъ, въ самой народной ажин нужно искать основанія, изъ котораго развивалось значение владыки, которое было причиною того, что самые эти уставы, чуждаго, византійскаго происхожденія, получили у насъ право гражданства. Въ этомъ случив княжескіе уставы были выражениемъ народнаго взгляда на јерархио и притомъ выражениемъ далеко неполнымъ. --Далъе, объясняя участіе владыки въ политиче-скихъ двлахъ Новгорода, авторъ выводить его изъ того, что «Великій-Новгородъ со всего землею состояль подъ покровительствомъ св. Софія, быль такъ сказать, въ некоторомъ смысле ей волостью... Владыка быль, такъ сказать, жи-BLIN'S BLIDAMERIEM'S STORO OTBAEVEHBARO HORISTIAN (\*). Это «такъ сказать» несколько слабо выясняетъ дъло, но авторъ немного не дошелъ до настоящаго рашенія вопроса. Ему сладовало бы только обратить винманіе на характеръ нашей древней, какъ сельской, такъ и городской общины.

Сколько можно заключить изъ отрывочныхъ свидътельствъ льтописи и народнаго предаци, общинная связь въ первый разъ завязывалась на тъхъ религозныхъ «игрищахъ между сель», на которыя собирались старославянские враждебные роды и семън. Здъсь на общей праздинчной сходкъ заключались брачные союзы; на общемъ паршествъ, «законномъ объдъ» въ честъ боговъ, ста-

<sup>(\*)</sup> Taxoxe, crp. 287—286.

ринной братчинъ люди чужіе братались между собою, становились близкими другъ къ другу; здъсь же заключались всв торговыя, договорныя и всякаго рода общинныя сдълки; — отъ етого слова «торгъ» и «торжество» происходятъ отъ одного корня. Такъ подъ покровомъ религозныхъ върованій, около языческих святынь, холма, дубравы, чудеснаго камня, завязывался основной узель общинной связи; такъ съ самаго начала гипотетическаго происхожденія общины опредвлился патріархально-родственный, братскій, нравственно-религіозный характерь, сь которымь она выступаеть въ нашей исторіи. Было бы величайшею ошибкой считать ее юридически-догопорнымъ согозомъ. Нравственно-религіозная сторона ея жизни проникаетъ всъ юридическія, гражданскія отношенія между ея членами. Юная, цъльная, непосредственная жизнь еще не выработала разграниченія между правомъ и нравственностію. Судъ древней общины простирался на всю жизнь ея члена, на все его поведене, наказываль какъ нарушеніе права, такъ вмісті съ тімь и всякое безнравственное двиствіе въ сферъ частной жизни. Самый актъ суда былъ религіознаго характера, разсматривался, какъ служеніе божеству. Законъ юридическій наравив съ правственнымъ быль «волею въкожизненныхъ боговъ»; нарушить его или допустить нарушение значило сдълать правственно-религіозное преступленіе (1).

<sup>(&#</sup>x27;) Раскрытіе этихъ мыслей си. въ сочин. г. Чебышева со пре-

Съ тъмъ же самымъ правственно-религоонымъ характеромъ леляется наша община и въ христіанскія времена. Церковь, низапиал сильное влінніе на наше законодательство, развивала наше общество въ строгомъ духъ благочестія и религіозной правственности. Во время совъщанія епископовъ съ княземъ Вледиміромъ о казин разбойниковъ ясно было высказано понятіе, какое принесло съ собою духовенство о судъ и управленін. «Ты поставленъ еси отъ Бога, говорятъ епископы князю, на казнь злыкь, а добрымсь на помилованіе» (1). Это воззраніе на задачу правленія, какъ на служеніе Богу, на преступленіе, какъ на злое двло, понятіе о нарушитель закона, какъ о «ЗЛОМЪ ЧЕЛОВЪКЪ», КАКЪ РАЗЪ СХОДЕЛОСЬ СЪ ПОНЯтілми юнаго общества, съ первоначального степенью его юридического развитіл. Съ этихъ поръ мы постоянно встръчаемъ въ исторін древней Руси граматы и устныя наставленія князьямъ со стороны духовенства на счетъ управленія и суда, гдв оно выставляеть эти двйствія княжеской власти, какъ нравственно-религозныя дъйствія, и распространлетъ ел вліяніе на всю правственно-религіозную сферу жизни; видимъ и патріархальную, отеческую заботливость правительства о нравственности своихъ подданныхъ въ его указахъ,

: 4

ступновъ дъйствін по допетровскому правув въ Уч. записк. казак. уник. за 1862 г. выпускъ 1.

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. I. CTP. 54.

наказахъ разнымъ приказнымъ лицамъ, уставныхъ граматахъ общинамъ и другихъ правительственныхъ актахъ. Правительство входило во все, наблюдало за всвиъ поведеніемъ народа, чтобы онъ ходяль въ церковь, наблюдаль церковные уставы, не пьянствоваль, матерны не лаялся и т. п., н за все это отечески наказывало. Община народнал еще болъе развивала свой нравственнорелигіозный характеръ подъ этимъ двойнымъ воспитаніемъ со стороны Церкви и правительства. Въ нынышнихъ неразвитыхъ обществахъ каждый шагъ человъка подвергается суду цълаго околодка; въ старинной общинъ эта людская пересуда была страцинымъ судомъ цълаго міра. Лихой, безнравственный человъкъ выбивался изъ волости вонъ. Сельскія общины налагали на своихъ членовъ разнаго рода нравственныя обязанности - зернью не играть, разврата не заводить, по ночамъ не бродить, не пьянствовать, ходить въ церковь, въ посты говъть, не сквернословить, въ семействахъ жить въ любви и миръ и т. п. (1). Въ одной изъ дополнительныхъ статей къ судебнику мы видимъ, что общины усивли выработать даже «земскій обычай», точно опредвлявшій въ этомъ отношеніи виновность и мъру наказанія за вину (2). Городскія общины являются

<sup>(\*)</sup> Art. 10pmg. N° 294. 301. грам. 11. N° 302. 304. 333. 349. См. еще мірскую заповідь также N° 358.

<sup>(°)</sup> A. H. T. I. Nº 154.

намъ съ тамъ же самымъ характеромъ. Въ практикъ новогородскаго вача мы встрачаемъ насколько случаевъ народнаго суда надъ чисто-правственными преступлениями (¹).

Изъ этого характера древней общины всего лучше объясняется то сліжне гражданской и церковной жизни, какое мы замъчаемъ въ древней Россін. По своему нравственно-религіозному строво община естественно группировалась около своего приходскаго храма. Приходскій храмъ получиль огромное земское значение, сдалался центромъ общинной жизни и сообщиль ей религоэную санкцію. Церковные праздники, сопровождавшіеся, какъ въ языческомъ бытв, братчиного, были времененъ всвуъ спошений и сдълокъ между членами общины. Вся гражданская сторона жизни тесно примыкала къ церковной и даже терялась въ ней. Мірская сходка всегда собиралась на церковномъ погоста подъ покровительствомъ церкви и ръшала свои дъла по благословению приходскаго священника. Отъ этого мірское, приходское духовенство становилось во главъ всего



<sup>(\*)</sup> Право суда въ Новгородѣ «орму инровалось въ карактеристическовъ выражени: «любить добрых», казнить влихъ». П. С. Р. Л. т. Ш. 30. Право всей общины судить безирактичного человѣка выражналось между прочинъ въ вѣровани, что за грѣхи одного человѣка Богъ насылаеть бѣдствая на цѣлую общину. Отъ этого Новгородъ и Псковъ во время общественныхъ бѣдствай выгонали людей водоврительной нравственности. Такъ въ 1228 году во время сильныхъ дошдей быль выгнанъ изъ Новгородъ, по подозрѣно въ дурной жижи, владыка Арсеній; въ 1407 году во время мора псковчи выгнали иназа Данила Александровича. Это же вѣроване нашло себѣ поетическое выражедне въ быливѣ о Садко.

міра. Такъ древняя община естественно, вслъдствіе своего основнаго характера, переходила въ церковный приходъ. Замъчательно, что село, зависимое отъ центральнаго села въ волости, имъло у себя и храмъ, зависввийй отъ храма въ центральномъ селъ; какъ скоро оно успъвало сдълаться независимою общиною, оно тутже начинало хлопотать о томъ, чтобы сдълаться самостоятельнымъ приходомъ (²).

Древняя городская община была основана совершенно на тъхъ же самыхъ началахъ, какъ н община сельская. Нравственно-религіознымъ и вмъств гражданскимъ центромъ городскаго союза служиль главный храмь, городской соборъ. Около него сосредоточивалась вся городская жизнь; около него собиралось городское въче для общенароднаго разсужденія о городскихъ дълахъ, н тоть же соборный колоколь, который созываль народъ на молитву, сзванивалъ и народное въче. Самый городъ считался, какъ замъчаетъ г. Костомаровъ, какъ будто бы принадлежностію собора, его волостью. Новгородъ быль городомъ св. Софін, Псковъ—св. Тронцы; вмаста съ этимъ н всв волости и пригороды Новгорода и Искова считались волостями и пригородами св. Софіи и св. Троицы. Древніе новогородцы и псковичи сознавали свой союзъ не столько подъ юридическою, сколько подъ религіозною формою. Тру-

<sup>(\*)&</sup>quot;A. E. T. L. Nº 142

дился ли виль или посадникъ для общиго зен-CEATO ALIA, TIPO HETO FOROPELH, UTO OHS DAZBETS о домъ св. Софія, вын что онъ трудится за домъ св. Тронцы. Шля рать на городь, -- горожане говорили, что она идетъ грабить ихъ святьню, сдълать вредъ св. Софін или св. Тронцъ. Отъ этого войны ихъ носять на себъ религіозный характерь; они воюють и побъждають на война во имя тахъ же городскихъ святынь и съ ихъ помощію. «Хотимъ, говорили новогородцы, во время войны съ владимірскими князьями, понскать св. Софін пригородовъ н волостей, да или найдемъ свою отчину ко св. Софін и къ В. Новгороду, или головы свои сложимъ за св. Софію и за В. Новгородъ». Или во время войнъ съ нъмцами псковичи говорили: «братья мужи псковичи! не посрамимъ отецъ своихъ и дъдовъ... се же, братья, предзежить намъживоть и смерть: потягнемъ за св. Тронцу и за святьи церкви, за свое отечество», и помогаль Богъ мужамъ псковичамъ, и посъкали они измцевъ помощно св. Тронцы. Такое же значеніе имали соборные храмы и въ другихъ городахъ-пригородахъ. Из-борскъ быль домомъ св. Николы, Торжокъсв. Спаса и т. д. Строеніе собора было важнымъ земскимъ дъломъ, ръшалось на въчъ, про- ч изводилось цълою городскою общиною; объ немъ, какъ о строеніи св. Софін, ходили народным сказанія, передававшіяся изъ рода въ родъ. Достояніе соборной церкви считалось посвященным

Богу отъ цълаго города и сохранялось подъ надворомъ въча; оно считалось священиве имущества, отданнаго въ даръ монастырю. Въ 1471 году какіе-то монахи во Псковъ, «забывше страхъ вышній, оболкшеся въ безстудство, отрекшеся отъ міра и яже въ міръ и пришедше въ міръ», изъявали желаніе притянуть къ своему монастырю землю св. Тронцы. Они собрали въче и говорили: «насть вамъ въ томъ никакого граха; только вы, отнемъ тую землю и воду отъ дому св. Тронца, да намъ дайте въ монастырь». Въче согласилось, и къ монастырю приписана была земля, доставшаяся собору по смерти какого-то Матуты, который 4 мьсяца до этого «преставися заговъвъ въ рожественое заговънье». Еще не усивло разойтись въче, какъ вспыхнуль дворъ Матуты; пламя быстро равлилось по городу, едва угасили. Такъ, по сознанию летописца, обида главнаго храма даже въ пользу монастыря, пользовавшагося всегда большимъ уваженіемъ въ древнемъ обществъ, неминуемо навлекала на городъ небесную казнь (').

Вмъстъ съ соборною святынею средоточіемъ городскаго союза были еще другія святыни, — чудотворныя иконы и мощи. Въ новогородской и исковской области почти каждая мъстность, болъе или менъе замъчательная, была освящена присутствіемъ особой святыни, преимущественно чтимой

<sup>(</sup>f) II. C. P. J. T. IV. crp. 238.

всьить визстивлить инфодонаселениеми. Вы своемы сочинения г. Костомировъ очень подробно описаль все эти святыни; что всего дороже, им наваній, искусно переданныхъ, въ которыхъ разко отпечатльнся духъ мастныхъ интересовъ; мы выднить адась, какъ эти интересы проникали въ об-ласть самой въры и давали ей особый, земскій оттанокъ. Мастиля святыня была «утвержденісять граду», и городъ благоговъйно дорожиль его, мало того-патріотически хвалился его, какъ видимьни залогом своего благосостолнія, и потому она служна еще «на похвалу граду». Покрови-теленъ Пскова быль св. Всеволодъ, первый жиль псковскій, строитель собора св. Тронцы; его мощи сдълались мъстного святынего Пскова. Извъство, что Новгородъ хотълъ было перенести эти мощи къ себъ, но не усиълъ въ этомъ намърения н получель только часть ехъ. Местиая повесть, которой содержаніе передаеть г. Костомаровь, разсказываеть это событие съ явнымъ упревомъ новогородцамъ и съ похвалою своему городу. Рознь новогородцамъ и съ похвалою своему городу. Рознь между Москвой и Новгородомъ простиралась до того, что святые, чтимые въ Новгородъ, не были чтимы въ Москвъ и наоборотъ. Покровители Москвы — св. Сергія въ Новгородъ стали чтить уже при Василів Темномъ, въ последніе годы независимости. Владыка Іона, отправлялсь въ Москву хлопотать за свой городъ предъ суровынъ княземъ, даль обътъ выстроить въ Новгородъ пер-

вый храмъ св. Сергію ('). Москва даже какъ будто унижала новогородскихъ святыхъ. Это видно изъ сказанія о томъ, какъ Іоаннъ III хотвль видъть мощи св. Варлаама хутынскаго; но быль вразумлень чудеснымъ пламенемь изъ подъ земли, что святыня завоеванной страны не подлежить гордынъ завоевателя (3). Сюда же относится сказаніе о томъ, какъ владыка новогородскій, присланный изъ Москвы, Сергій, не хотъль почтить мощей св. Монсея, одного изъ своихъ предшественниковъ, какъ, гордый своимъ московскимъ происхожденіемъ, онъ назваль святителя, чтимаго въ Новгородв, смердымъ сыномъ и быль наказанъ за то сумасшествіемъ (3). Всв подобныя сказанія, которыхъ много собраль г. Костомаровъ, живо изображають намъ религіозный складъ нашихъ древнихъ городскихъ общинъ. Не пустою, реторического фразого, а глубокимъ жизненнымъ фактомъ искренней сердечной въры являются напримъръ такіе отзывы нашихъ житій о мъствыхъ святыхъ: «Кіевъ блажить Антонія и Осодосія печерскихъ чудотворцевъ; московское парство блажитъ Петра, Алексія, Іону и Максима; Псковъ же и В. Новгородъ блажатъ Варламия и Михаила юродиваго Христа ради; Смоленскъ блажитъ князя Өедора; Ростовъ блажитъ Леон-

<sup>(\*)</sup> Сквернор. неродопр. ч. И. стр. 344.

<sup>(?)</sup> Tanne, crp. 334.

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. r. III, crp. 183-184.

тія, Игнатія, Исаіго, Вассівна и Ефрема; Вологда бляжить пр. Динтрія. Каждая область своиль бляжить. И мы, устюжане, бляжить Пронопія устюжскаго. . . маземъ (его) у себя страженъ и хранителемъ отчины нашей, Устюгать Чрезвычайно была бы интересна спеціальная разработка вопроса о мастныхъ областныхъ святцяхъ и мастномъ чествованін нашихъ русскихъ святьнь.

Таковъ быль характерь нашихъ дренияхъ городскихъ общинъ. Эта нравственно-религозная закладка всей ихъ жизни, этотъ патріархальный, братскій, духовно-религіозный оттанокъ всахъ общинных связей, стремленіе всю свою жизнь поставить подъ покровь религозныхъ върованій и всь свои дъйствія освятить, поставивши ихъ въ ближайшую связь съ мъстного святынею, -- и были тою почвою, на которой естественно развивались права и значение новогородского владыми. Около него, какъ живаго органа св. Софін, ел верховнаго служителя, все городское земство, всв концы и улицы Великаго-Нонгорода соединались въ одинъ правственно-религіозный союзъ христіанскаго братства. Городская община также легко переходила въ епархію, какъ сельская дълалалась приходомъ. Какъ священникъ прихода становился во главъ мірскаго схода и всъ его двйствія освящаль своимь благословеніемь: такь въ свою очередь и владыка дълался первымъ, начальнымъ человъкомъ всей городской общины

съ сильнымъ голосомъ въ общемъ, всенародномъ совъщания и во всъхъ городскихъ дълахъ. Его личность была живымъ выражениемъ той санкців, которую сообщала всамъ городскимъ предпріятіямъ, всей городской жизни религія, св. Софія. Отъ этого она пользовалась благоговъйнымъ почтенісять. Каждый разъ, разсказавъ о посвященія новаго владыки и о возвращения его изъ Москвы въ Новгородъ, летописецъ замечаеть: « рады быша новогородны своему владыца». Весь Новгородъ встрачаль его съ крестнымъ ходомъ нзъ собора св. Софін, и колокола звонили во всъхъ церквахъ. Граждане очень тяготились своимъ положеніемъ, когда имъ приходилось терять своего владыку; они съ плачемъ умоляли пъльмъ въчемъ своихъ святителей, когда последніе, утомившись оть множества разнородныхъ дъль, удалялись на покой въ свои любимые монастыри. Еще тяжелье было городу, когда новоизбранный владыка, увхавин въ Москву для посвъщенія, быль удерживаемь тамь изъ политическихъ видовъ иногда до 5 лътъ. Городъ совершенно сиротълъ; всъ дъла его администраціи останавливались. Новгородъ также не могъ оставаться безъ владыки, какъ и безъ князя; онъ теряль чрезъ это свою главу и центръ, около котораго сплачивался весь его составъ. «Се у васъ ньту владыки, говориль въ 1229 году князь Михаиль по изгнаніи изъ Новгорода владыки Антонія, а нельно быти граду сему безъ владыню; — это было общее народное ублюдене. Въ 1331 году владыка Василій задиль въ Вольнь за посвященіемъ; на обратномъ пути оттуда онъ быль схваченъ въ планъ литовскими людьми. Для его выкупа новогородцы выдъным литовскому князю Наримунду, сыну Гедимина, наъ новогородскихъ волостей Ладогу, Ораковъ городокъ, Корельскую землю, полонину Копорыя свъ отчину и дадину и датемъ его» (1). Этотъ фактъ всего выразительные свидательствуетъ о томъ, какъ въ Новгородъ дорожили личностию владыки, даже новаго, едва усизвинаго посвятиться и сладовательно еще не успъвшаго заслужитъ особенной любви горожанъ своими личными качествами.

Необходимость и значение владыки для городскаго союза ясно высказывается въ общемъ
стремление всехъ сколько инбудь самостоятельныхъ и значительныхъ городовъ Россіи имъть
своего отдъльнаго епископа. Мы видимъ здъсь
совершенную аналогию съ явленіемъ, которое
подмътили въ сельскихъ общинахъ. Сдълавшисъ самостоятельною, община не довольствовалась этимъ;
она старалась обособиться и въ церковномъ отношении, сдълаться самостоятельнымъ приходомъ;
вслъдствие ел двойственнаго характера, ел гражданская самостоятельность была неполною безъ
церковной. Тоже самое мы видимъ и въ жизни
городовъ и цълыхъ областей; сгруппировавшисъ

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. III. crp. 224.

около своего въча, городъ и область отыскивали кромъ того еще религіозный центръ; имъ нужна была мъстная святыня, нуженъ быль свой епископъ. Особый епископъ быль выраженіемъ областной самостоятельности, довершаль эту самостоятельность. Такъ Псковъ, бывшій прежде новогородскимъ пригородомъ, скоро обогатился путемъ торговли, сдвлался однимъ изъ важнъйлинкъ городовъ Россін, сталъ считаться съ В. Новгородомъ значеніемъ, объявивъ себя младшимь его братомь, и какъ центръ своихъ 12 пригородовъ, своей собственной самостоятельной области, совершенно обособился отъ него. Вмъств съ этимъ онъ постоянно стремнися отдълиться отъ Новгорода и въ јерархическомъ отношенін, избавиться отъ власти новогородскаго архіеепископа. Псковичи нъсколько разъ клопотали о томъ, чтобы имъ данъ былъ особый епископъ н, не получивъ его, въ 1469 году сдълали было отчаянную попытку ввести у себя пресвитеріальное управленіе, постановивъ въ главъ своей іерархіи соборъ священниковъ, независимый отъ владыки (1). Тоже самое побуждение подкръпить областную самостоятельность самостоятельностію ісрархического видимъ въ попыткъ Андрея Боголюбскаго освободить съверную Русь отъ власти кіевскаго митрополита чрезъ поставленіе особаго митрополита во Владиміръ; также въ позднъй-

<sup>(1)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 232.

никъ попыткахъ литовскихъ килзей учредить особую митрополио независимую отъ московской въ вападной Руси; наконецъ въ постолиномъ стремлении самого Новгорода избавиться отъ зависимости московскаго митрополита. Примъръ Пскова всего лучше показываетъ, какъ необходиять быль владыка для города.

Что касается до участія новогородскихъ владыкъ въ земскихъ двлахъ городскаго и областияго управленія, то оно очень легко объясилется одниль стариннымъ обычаемъ, котораго строго придерживались новогородскіе граждане. При посвицении Новгорода и при вытазда изъ него вса правительственные и вообще почетные лица непременно являлись ко владых принять от него святительское благословение. Новогородны упрекакали братьевъ великаго князя Симеона Гордаго-Ивана и Константина, присланныхъ для отраженія шведовъ, за то, что они увхали изъ Новгорода въ Москву, не испросивъ архіепископскаго благословенія ('). Точно также, какъ для частныхъ лиць было необходимо это благословение, оно было важно, обязательно и для цвлаго городскаго союза; по исконному убъждению народа, оно должно было освящать всякое общественное предпріятіе. Отъ этого безъ владычняго благословенія не начиналось ни одно земское дало. Всь новогородскія граматы писались не нначе, какъ по

<sup>(\*)</sup> Tames, r. 6856.

благословению владыки. Главное правительственное въче Новгорода собиралось у св. Софін, гдъ оно находилось подъ непосредственнымъ вліяні-емъ святителя. Такимъ образомъ владыка естественно становился во главъ всего административнаго порядка и всей городской жизни. Его значеніе выражается въ самомь титуль «владыки», который преимущественно предъ всеми русскими іерархами усволяся въ древности архіепископу новогородскому. И это дъйствительно быль владыка, начальный человакъ, глава всего городскаго земства. Отъ этого въ новогородскихъ граматахъ его имя ставилось всегда напереди, выше не только посадничьяго, но и килжескаго; онъ обыкновенно начинались такъ: «благословение отъ владыки, поклонъ отъ посадника степеннаго, тысяцкаго» и проч. Только посль присоединенія Новгорода къ Москвъ имя владыки стало ставиться на второмъ маста, посла имени великокняжескаго.

Если все исходило отъ лица владыки, все освящалось его благословеніемъ во внутреннемъ управленіи Новгорода, то очень естественно, что и во внъцшихъ дълахъ, въ разнаго рода политическихъ сношеніяхъ Новгорода съ иностранными и русскими землями владыка является также во главъ всей городской общины. Онъ былъ представителемъ ея стремленій и политики, защитникомъ ея интересовъ. Въ затруднительныхъ обстоятельствахъ внъщей политики онъ уполно-

мочивался въчемъ клопотать за городъ предъ вемогь княземъ и отправлялся въ Москву въ-чель новогородскихъ пословъ. Изъ обывновеннаго состава новогородскихъ посольствъ ясно видно, что городская община, отдаляя отъ себя корпорацио своихъ выборныхъ управителей, какъ особуво, административную часть городскиго народонаселенія, выдалила также и владыку, какъ особое, не подходиниее подъ общій уровень, начальное лице; послы обыжновенно посылались а) отъ иосаденковъ, тысяцкихъ и всяхъ властей, б) отъ Великаго-Новгорода — всахъ 5 концовъ его и всять классовъ народонаселенія — витчихь, житыхь и молодчихъ людей и в) отъ владъин. Этого мало. Мы видимъ, что отъ новогородскаго князи слались особые послы; точно также и владыка къ составу городскаго посольства присоединаль нногда своихъ собственныхъ, отдъльныхъ пословъ. Напримъръ, въ 1339 году новогородцы отправили въ Швецію Кузьму Твердиславича и Александра Борисовича для заключенія мирнаго договора; къ городскимъ посламъ присоединенъ былъ м посоль оть владыки — его сестричичь Матвей (7).

Въ другихъ русскихъ земляхъ, имъвинхъ разныя сношения и столиновения съ Новгородомъ, очень хорошо повимали значение владыки и считали его главнымъ, начальнымъ человъкомъ во всъхъ земскихъ дълахъ. Всего ясите это можно

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. III. exp. 79.

видеть изъ политики московского правительства. Желая польстить новогородцамъ и привлечь ихъ на свою сторону, в. князья ласкали выборныхъ правителей города, въ томъ числъ и владыку. Такъ въ 1335 году Іоаннъ Калита «позва владыку къ себв на Москву, на честь, и посадинка и тысяцкаго и нарочитыхъ бояръ», т. е. всъхъ людей, составлявшихъ административный совътъ города, — «и владыка Василій, бывши на Москвъ, много чести видълъ» (1). Но съ другой стороны, разгизваншись за что нибудь на новогородцевъ, московскій князь обыкновенно срываеть свое сердце на владыкъ, какъ на главномъ виновникъ, передовомъ человъкъ во всъхъ новогородскихъ дълахъ. Въ этомъ случав онъ обыкновенно пользовался подчиненіемъ новогородскаго архіепископа митрополиту московскму. Для примъра вотъ одинъ довольно выразительный фактъ. Въ 1398 году новогородцы приступили къ владыкъ Іоанну. «Не можемъ, господине отче, говорили они, сего насилія терпъти отъ своего киязя великаго Василія Димитріевича, что у насъ отняль у св. Софін н у Великаго-Новагорода пригороды и волости, нашу отчину и дъдину; но хотимъ поискать св. Софін пригородовъ и волостей, своей отчины и дъдины». И цъювали крестъ за едино, какъ имъ св. Софін и В. Новугороду пригородовъ и волостей поискать. И били челомъ владыкъ посадни-

<sup>(1)</sup> Tauxe, exp. 98.

ви, и болре, и дъти болрскіе, и житейскіе мо-ди, и купцы, и всъ вои новогородскіе: «благо-слови, господине отче владыко, поискати св. Софін пригородовъ в волостей; или паки изнайдемъ свою отчину къ св. Софін и къ Великому-Новугороду, паки ли голову свою положимъ за св. Софію и за своего господина Великій-Новгородъв. Владыка благословиль своихъ датей, воеводъ ново-: городскихъ и всъхъ воевъ (). По окончанія войны, по настояню в. князя, митрополить вызвальвладыку въ Москву, облечиль его здась въ ведостатка сипренія, держаль его въ Москва въ одномъ монастыръ болъе трехъ латъ и застазанималь владыка въ Новгородъ, постоянно на-влекало на него новыл бъды со стороны Москвал. Это было самое чувствительное масто въ организацін Новгорода, въ которое постоянно направ-лялись удары московской политики. Наконецъ, во время паденія Новгорода последній его владыка съ земскимъ характеромъ Ософилъ долженъ бълъ. дорого расплатиться за всв политическіе грахи своего народа; Іоаниз III отобраль въ каму все. его богатство, а самого сослать въ московскій Чудовъ монастырь.

Всв изложенныя нами обстоятельства, — вначеніе новогородскаго владыки, какъ живаго иравственно-религіознаго средоточіл всего новогород-

<sup>· (\*)</sup> Taume, crp. 77.

скаго народонаселенія, необходимость его для городскаго союза, сліяніе въ народномъ сознанім идеи јерархической самостоятельности съ идеею самостоятельности и независимости земско-областной, стремленіе народа всв свон двла поставить подъ освящающимъ благословеніемъ своего главнаго іерарха, дълавшее последняго первымъ эемскимъ человъкомъ, даваниее ему иниціативу во всемъ общественномъ и административномъ стров Великаго-Новгорода, представительное значеніе владыки въ посольствахь по земскимъ дъламъ, наконецъ воззръніе на него московскаго правительства, - всв эти обстоятельства показывають намь, что новогородскій владыка имъль не одно только духовное значение, какъ епископъ области.: но что онъ быль вместе съ темъ земско-правительственнымъ лицомъ, очень важнымъ въ общемъ составъ въчевой администрацін.

Г. Костомаровъ постарался опредълить сферу его власти, предълы его въдомства. Но при этомъ онъ болъе тщательно перечислить дъла только духовнаго въдомства владыки и слишкомъ слабо коснулся мірской сферы его власти. Онъ замътиль, что владыки изъявляли свое участів во внашней новогородской политикъ, что въче уполномочивало ихъ быть послами и ходаталии по разнымъ земскимъ дъламъ, что у владыки всегда просили благословенія предъ всякимъ дъломъ, что онъ часто усмирялъ народныя смуты— и только. Но все это составляетъ только визы-

нюю сторону дъла, показываетъ только, что владыка имълъ участіе въ дълахъ управленія. Вопросъ въ томъ, какія дъла подлежали его въдомству? какое значеніе имъла его власть въ порядкъ общей городской администрація? — Само собой понятно, что, постановивъ этотъ вопросъ, мы вовсе не имъемъ въ виду духовнаго въдомства владыки и тъхъ мірскихъ дълъ, которыя причислены были къ церковному суду уставами князей и греческимъ номоканономъ; мы имъемъ въ виду одни только земскія областныя и городскія дъла.

Для рышенія этого вопроса обратився къ самому устройству новгородской общины, къ составу и характеру ел въчеваго самоуправленія.

(coorranic Gydens)

# ПАМЯТНИКИ

11

# **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.**

### НАКАЗНАЯ ГРАМАТА МИТРОПОЛИТА МАКАРІЯ ПО СТОГЈАВНОМУ СОБОРУ.

#### (oconvanie)

27. Такожъ бы естя изобрали и уставили книжное училище и книжныхъ писцовъ училище въ городъ, и на посадъ, по волостемъ и по погостомъ; а изобрали бы естя добрыхъ священниковъ духовныхъ и діаконовъ и дьяковъ женатыхъ и благочестивыхъ, имущихъ въ сердцахъ страхъ Божій, могущихъ иныхъ пользовати, чтобъ онъ сами грамотъ и чести и писати горазды были. И у тъхъ бы естя священниковъ и діяконовъ и дьяковъ учинили въ домъхъ училище, чтобъ вси священницы и діакони и вси православніи христіяне въ коемждо градъ и по волостемъ предавали имъ своихъ дътей на ученіе

грамотв и на учене книжнаго тиска, и церковнаго пънія псалтырнаго и чтенія налойнаго. Н тъ бы священники и діаконы и дьяки, избранивае по училищамъ, учили своихъ учениковъ страху Вожно, и грамотъ, и писати, и пъти, и чести, со всякимъ духовнымъ наказанісять; наиначе же учениковъ своихъ брегли и хранили во всикой чистоть, и блюли ихъ отъ всякого разтлына: нанпачежь оть сквернаго граха содомскаго и рус коблудія, и оть всякія нечистоты, чтобы вышимы бреженіемъ и поученіемъ, пришедъ въ возрасть; достойнымъ быть священинческому сану и чину; да учениковъ же своихъ во святыхъ 'перквахъ Божінкъ наказывали и поучали страху Божію я всякому благочинію, псалмопенію в чтенію в твнію и конарханію по церковному чину; и учили бы своихъ учениковъ грамотъ довольно, колько сами умъють, и силу бы имъ въ писани ска зывали по данному имъ отъ Бога таланту, ничтожь скрывающе, чтобъ ученицы ихъ вси кинги учили, которые соборная церковь пріемлетъ? чтобъ и впредь могли не токмо себе, но и прот чихъ пользовати и учити страху Божно о всехи HOLESHLING. A TO THE PERSON WHEN A THE STORY OF THE SECOND

28. Такожъ бы учили учениковъ своихъ чет сти и пъти и писати, сколько сами умъютъ; ни чтожъ скрывающе, а вдъ отъ ихъ родителей да ры и почести пріемлюще, по ихъ достоинству.

29. Такожъ бы протопоны и старесты поповскіе и десятскіе священнями въ городъ и по

селомъ, и по волостемъ, по всемъ святымъ церквамъ дозирали святыхъ нконъ и священныхъ сосудовъ, и всякаго церковнаго чину служебнаго, и на престолъхъ святыхъ антиминсовъ и святыхъ книгъ, святыхъ евангелій и апостоловъ и прочихъ святыхъ книгъ, ихже соборная церковь пріемлетъ. А которыя будутъ святыя иконы олифлены, и онъ бы тъ иконы не вельли олифити. А которыя будутъ святыя книги, евангелія и апостолы и прочія книги въ коейждо церки обрящете неправлены и описливы, и вы бы тъ всъ книги святыя съ добрыхъ переводовъ переправная соборнъ; зане священныя правила о томъ запрещаютъ и не повельваютъ неправленыхъ книгъ въ церковь вносити, нижь по нихъ пъти.

30. Такожъ которые писцы по городомъ и по волостемъ и по селомъ кинги пишутъ, и вы бы имъ велъли писати съ добрыхъ переводомъ, да написавъ правили по тъмъ же переводомъ, потомъ же продавали. А который писецъ, написавъ книгу, продавъ не исправитъ ('), и вы бы тъмъ возбраняли съ великимъ запрещеніемъ. А кто у него неисправленную кингу купитъ, и вы бы потому же и тому возбранили съ великимъ же запрещеніемъ, чтобъ впредъ тако не творили. А впредъ таковіи обличени будутъ продавецъ в купецъ, и вы бъ тъ книги у нихъ имали даромъ безъ всякаго зазора, да исправивъ отдали въ цер-

i (

<sup>(</sup>a) repossors are acceptantes. (ASS) in the latest

ковь, которые будуть кингами скудны, да видещи таковая вашимъ бреженіемъ в прочім страхъ прівмуть.

- 31. Такожъ бы священные протополы и діяконы на себъ воображали крестное знаменіе крестообразно по чину в благословляли бы протополы и священники православныхъ крестьянъ крестообразно жъ якожъ предаціа святій отцы.
- 52. Такожъ бы и детей своихъ и всахъ правослапных христіянь поучали и наказывали, чтобъ себя огражали крестнымъ знаменіемъ по чину и знаменалися крестообразно правою руково: правую руку уставили ко крестному воображению, большей палецъ да два нижніе персты во едино совокупивъ, а верхній перстъ мало нагнувъ. Тако благословити святителемъ и јереомъ и на себя крестное знамение рукою возлагати двама пер сты, якожъ предаща святія отцы: первое возлагати на чело, тажъ на перси сиръчь на сердце, и потомъ на правое плече, такоже и на лавое плече, — то есть истинное воображение крестнаго знаменія, — и потомъ поклонитись душею и твломъ, умомъ и сердцемъ и всвать помышлениемъ пречистому образу и животворащему кресту Тоспода Бога и Спаса нашего Івсуса Христа, и пречистой Богородицы, и небеснымъ силамъ, и вели-. кому святому во пророцъхъ Іоанну Предтечи, я святымъ апостоламъ, и святымъ мученикомъ, и великимъ чудотворцемъ, и всемъ святымъ, на святыхь иконахь воображенымь в паписанымь, и

святымъ церквамъ, и святому евангелю, и прочимъ святымъ покланятись, якожъ предаща намъ самовидцы и слуги Божія Слова святів апостоли и святів отцы.

- 33. Такожъ бы протопопы и священницы на гордант и во святыхъ церквахъ воду святили святымъ единтыть крестомъ въ три погруженія, а прочіе святые кресты и святыя иконы со святыми мощами тутожъ діаконъ держить на блюдъ; и протопопъ или священникъ погружаетъ святый крестъ и надъ ними держитъ трижды, и потомъ кропитъ святою водою со всехъ святыхъ крестовъ; и прочая вся совершаютъ по божественному уставу.
- 34. Такожъ бы во всехъ святыхъ соборныхъ церквахъ праздничныя литіи и повсядневныя литіи неотложно пели за здравіе и за упокой поминали, якожъ уставъ повелъваетъ.
- 35. Такожъ надъ просвирами и надъ кутіями и надъ свъчами проскурницы ничего не приговаривали, развъ молитвы Ісусовы; занежъ проскурницы не имъютъ власти ничтоже дъйствовати, ниже въ олгарь входити, ни въ жертвенникъ,
  но токмо власть имъютъ, по благословлению святительскому или јерейскому, дорникомъ на просвирахъ святый крестъ воображати съ молитвою
  Ісусовою, иная жъ ничтожъ дъйствуютъ. И того ради впредъ всъмъ проскурницамъ не подобаетъ надъ просвирами ничтожъ приговаривати, но
  токмо просвиры откладывати и свъчи на блюдо

чисто или въ сосудъ, комуждо съ върого принодащему, со благословеніемъ и съ молитвого Ісусового, сиръчь: «Господи Ісусе Христе Съще Божій, помилуй насъ», и потомъ да отсылаютъ ихъ священинкомъ во святую церковъ. И тако онъ дъйствуютъ по священнымъ правиломъ, ничтожъ претворяюще.

- 36. Такожъ бы протопоны и священиям по всамъ святымъ церквамъ въ просвиромисания вытимам часть предтечеву якожъ и пречистыл часть, мало поменци, и клали бы на лавой странъ агица противу пречистой части; а прочие части приношенія клали бы на среди подножія святаго агица. А въ кою пору священницы просиромисанія, творять, и тогда въ церкви часы бы говорили, и послъ часовъ отпусть творили въ царскихъ дверехь; и тако прощаются, и потомъ объдни начивають, и прочая совершають по божественному уставу.
- 37. Такожъ бы, соборной отвътъ, по священнымъ правиломъ, чтобъ отнынъ и впредь по всъмъ градомъ, и по волостемъ, и по селомъ, во архіепископьяхъ и епископьяхъ, по всъмъ монастыремъ и по погостомъ, черицемъ и черинцамъ въ одномъ не жити мъстъ. А въ которыхъ монастырехъ и въ погостъхъ учнутъ жити черницы, и въ тъхъ монастырехъ и погостъхъ черницы, и въ тъхъ монастырехъ и погостъхъ черницъ и учерницъ и и учерницъ и учерницъ

ницами въ одномъ мъстъ не жити. И прівзжали бы къ ничъ по монастыремъ игумены и священники черные, отцы ихъ духовные, о всякомъ дълъ временемъ, и ихъ поканвали, и наказывали, и исправливали во всякихъ дълъхъ духовныхъ по священнымъ правиломъ. И о томъ бы по всъмъ градомъ, и по погостомъ, и по волостемъ берегли архимандриты, и игумены, и протопопы, и старосты поповскіе и десятскіе священники чтобы однолично чернцы и черницы въ одномъ мъстъ по монастыремъ и по погостомъ не были. А не учнутъ ихъ слушати, и онъ бъ о нихъ писали ко святителемъ и тълъ игуменомъ и игуменьямъ, и черницомъ и черницамъ быти отъ святителя въ великомъ запрещении по правиломъ.

- 38. Такожъ бы протопоны и поповскіе старосты и десятскіе священники и діаконы по всъмъ бы святымъ церквамъ брегли, чтобъ отнынъ и впредъвдовствующій попы и діаконы святыми церквами не владъли, а владъли бъ святыми церквами служащий священники и діаконы, которыя объщаются чистоту хранити; и тъ бы стояли въ церквахъ на клиросъ и имали бъ у служащихъ священниковъ и у діаконовъ во всъхъ церковныхъ доходъхъ четвертую часть; а патрахъли бъ вдовствующій священники держали у себя въ дому и по своему достоинству причащались въ олтари.
- 39. Также бы вдовствующін діаконы держали стихари и орари и причащалися въ олгари. А зазорныхъ бы лицъ вдовствующін попы и ді-

ри и сестръ и тетки, по правиломъ святаго изестаго собора вселенскаго: "" (1962) и допатела

- 40: А которые вдовствующи попы и дівконы учнуть у собя въ домать держати заворныя лица, крома священных правиль, и учнуть мірская дайствовати; и тамъ вдовствующимъ попомъ и діакономъ на крылоса не стояти и четвертой части въ доходахъ не имати:
- 41. А которые вдовствующін попы и діаконы учнуть жити въ чистоть и потомъ воскотять во иноческій чинъ пострищися и обновить себя чистымъ покаяніемъ, и аще будуть достойни, и тогда по благословенію святительскому да служать и вся священная дайствують во святыхъ церквахъ и монастырехъ, а не въ мірскихъ мъстьхъ; а въ мірскихъ мъстьхъ инкогдажъ не живуть, ни дайствують
- 42. Да и о томъ бы протопопы и священники брегли, что въ простой чади въ міру дати родятся въ сорочкахъ, и тъ де сорочки приносять къ попомъ и велять имъ класти ихъ въ церкви на престолькъ до шести недъль; и впредътаковыя нечистоты и мерзости во святыя церкви не приносели (бы) и не клали на престоль, понежъ и родивши жена до шести недъль и домдеже очистится, въ церковь не входитъ. Аще ма который священникъ таковая сотворити деринетъ, и тому быти подъ запрещения священныхъ правиль.

- 43. Такожъ на освящение церкви приносять мірстін человацы мыло и велять держати до шти жъ недаль; и священницы бъ отъ мірянъ мыла не пріимали и на престоль до шести недаль мыла не держали. Аще ли которой священникъ дерзнеть таковая сотворити, и тому быти подъ запрещеніемъ святыхъ правиль.
- 44. Такожъ бы протопопы и священники отъ проскурницъ, и отъ пономарей, и отъ церковныхъ сторожей, и всъхъ прихожанъхъ (1), посумовъ не имали у нихъ, но Бога ради избирали таковыхъ, чтобъ были единобрачни и искусни и житиемъ непорочни отъ всякаго зазора неподобнаго.
- 45. Такожъ бы протопопы и священники дътей своихъ духовныхъ всъхъ православныхъ христіянъ поучали и наказывали, чтобъ кроволденія и давленины никогда жъ не вли; понежъ священная правила причетниковъ извергаютъ, а мірскихъ людей отлучаютъ за то. Еще жъ мнози неразумніи простал чада православные христіяне во градъхъ и въ сельхъ творятъ еллинская бъсованія, различныя игры и плясанія противу праздника рождества великаго Іоанна Предтечи и въ нощи на самый праздникъ весь день и до нощи, и въ навечеріе Рождества Христова, и въ навечеріе Боголявленія; а индъ инымъ образомъ таковая неподобная дъла творять: въ тронцкую субботу, и

<sup>(\*)</sup> mpercensus.

ваговавъ Петрова поста въ первой понедължих ходять по селомъ и по погостомъ и по раканъ на игрища, та жъ неподобная единская бъсованія творять и тамъ Бога прогизвають. И того ради, по священнымъ правиломъ и заповъди съдтыхъ отецъ, отнына и впредъ всямъ правослявнымъ христіяномъ на таковая древиля единская бъсованія не исходити ни во градъ, ни по селомъ, ин по ракамъ, чтобъ та единская бъсованія отньить и впредъ Божією благодатию и вашимъ поученіемъ попрана была до конца.

- 46. Такожъ бы естя поучали и наказывали всъхъ православныхъ христіянъ, чтобъ на крикъ креста не цъловали и бородъ не брили (?), егожъ и безсловеснін скоти не творятъ. Понежъ священная правила всъмъ таковымъ запрещеніемъ отлучаютъ, священныхъ же конечному извержению предаютъ.
- 47. О томъ же, соборной отвътъ о всахъ протопопахъ въ царствующемъ градъ Москът и въ Новъгородъ и въ прочихъ городъхъ московскаго государства, и о соборныхъ и о ружныхъ и о придъльныхъ священникахъ во всахъ съвтыхъ соборныхъ церквахъ. По всамъ градомъ протопопомъ и священникомъ и діякономъ такожъ бы по всамъ святымъ соборнымъ церквамъ и въ придълехъ, по градомъ и по селомъ, адъ въ царствующемъ градъ Москвъ и въ Новъгородъ и по

· Digitized by Google

3 34 15 1 11 **11 16** 68

<sup>(\*)</sup> Вдёсь опущени слова: ен содонсниго граха не вворили.:

всемъ градомъ россійскаго государства, чтобъ о всехъ о техъ церковныхъ чинъхъ берегля протопоны, чтобъ соборные священники и діяконы мъ церквамъ Божіимъ по вся дни приходили ко всякому божественному пънію, и столли бъ на божественномъ правиль со благоговъніемъ и со стракомъ Божіимъ; а протопоповъ бы чтили и слушали и повиновались имъ о Бозв во всемъ безъ всякаго прекословія; и берегли бы о всехъ техъ предреченныхъ церковныхъ чинъхъ заедино, чтобъ божественное правило во всехъ святыхъ соборныхъ церквахъ и ружныхъ и придъльныхъ сполна было, по божественному уставу и по преданню святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, чино и безмятежно.

48. А которые соборные священники, и ружные, и придвльные не учнуть протопоповъ слушати, учнуть упиватись въ піянство и о церковномъ пъніи небречи; и протопопомъ таковыхъ соборнъ наказывати, чтобъ въ піянтсво не упивались; и къ церквамъ Божіямъ ходили, и на божественномъ правилъ стояли со вниманіемъ всящъмъ духовивить, а не бились и не сквернословили, и въ церковь бы и во святый олгарь не входили, и до кровопролитіл не бились. Занежъ священная правила апостольская и отческая таковыхъ всъхъ безчинниковъ отлучаютъ, а быощихся и кровопроливающихъ не токмо отлучаютъ, но и конечному извержению предаютъ, якоже нишутъ въ свояхъ правилъхъ: аще кой епископъ

ным презвитеръ или ділконъ бієтъ върнаго или невърнаго (°), такожъ кій епископъ или презвитеръ и ділконъ упивается и не престанетъ, да отлучится. И вы бъ спященницы священныхъ правиль болись и пребывали во всякомъ благо-говъніи священническомъ, да не отъ насъ будетъ соблазиъ и смущеніе мірскимъ человъкомъ, по евангельскому Христову словеси: горе міру отъ соблазиъ (°), и паки рече: смущалй гръхъ понесстъ (°).

- 49. А которые священники и діяконы, по первомъ и второмъ наказанім протопоповъмъ соборномъ, учнутъ прекословити и не повивоватись, и о церковномъ учнутъ наказанія небрещи; и протопопомъ о таковыхъ безчинникахъ святителемъ возв'ящати; и темъ попомъ и діякономъ отъ святителей быти въ духовномъ запрещенім и отъ церкви въ отлученіи по священнымъ правиломъ.
- 50. О протопольжь такожь. И которые протополы такожь по соборнымъ церквамъ сами учнутъ упиватись или безчинствовати и небречи о церковномъ чину; и соборнымъ священникомъ о тъхъ протополъкъ святителемъ возвъщати; и тъмъ протополомъ отъ святителей быти потомуже въ великомъ запрещени и въ конечномъ отлучени, по божественнымъ правиломъ.

<sup>(\*)</sup> Опущено: «да извержется».

<sup>(1)</sup> Mo. 18, 7.

<sup>(5)</sup> Fat. 5, 50.

- 51. О ружныхъ попъхъ и діяконъхъ. А ружные попы и діяконы, которымъ идетъ царская руга, кльбъ и денги, и за столы ходять всти и пити, и молебенные и панихидные денги емлють, и тъ бы священники и діяконы по всемъ церквамъ и по придъломъ по вся дни часы, и вечерни, и понахиды, и павечерницы, н полунощницы, и заутрени, и молебны пъли сполна, по уставу и по преданію святыхъ апостоль и святыхъ отецъ; объдни бъ служили по своимъ церквамъ во всякую недълю за здравіе, а въ субботу за упокой, н по владычнымъ праздникомъ; да и на похрестіе бы и къ молебномъ ходили со всъми соборными священники и діяконы вмість жь, якожь и прочіи священники, молили Бога, по церковному чину, за благочестиваго царя, и за его христолюбивое воинство, и за всъхъ православныхъ христіянъ.
- 52. А которые священники ружные и придъльные и діяконы не учнуть бречи о своихъ церквахъ, и о церковныхъ чинъхъ, и о божественномъ правилъ, по уставу и по преданію святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, или на похрестье и къ молебномъ не учнутъ ходити съ прочими соборными священники: и тъмъ отъ святителей, по первомъ и второмъ наказаніи быти во отлученіи, по священнымъ правиломъ, а отъ царя лишеннымъ руги быти и милостыни; и на ихъ мъсто иныхъ поповъ и діяконовъ посылати. И о тъхъ о всъхъ предреченныхъ многихъ цер-

ковных в исправления вам'ь священным протопопомъ и всамъ священняюмъ, по священными правиломъ, бречи накрапко, и о всемъ самъмъ жити со благоговъйнствомъ и молитвами, и по чину священническому, и въ прочихъ добродътелехъ.

53. Такожъ и дътей своихъ духовныхъ прач вославныхъ христіанъ учити закону и страху (Вожію) и исправляти ихъ по священным правиломъ чтобъ жили въ чистотъ и въ покални и въ прочихъ добродътелехъ, въ поств и молитвъ и въ братолюбія, мирно и любовь между собою иму ще, и приходящая святыя посты честно насъла со многимъ воздержаніемъ, и по вся дня во святымъ Божінмъ церквамъ и ко всякому соборно-му пънію приходили, и стояли бы на молитив со благоговъніемъ и со страхомъ Божінить. И сами бъ берегли естя о всемъ церковномъ бла-гостояніи, чтобы по всемъ святымъ церквамі соборнымъ и несоборнымъ церковный чинъ о всемъ шель по уставу и по преданію святых впостоль и святыхъ отецъ, и отъ пъянства бъ естя и безмърнаго питія священные протопольт в священ-няки и діяконы воздержались; да и дътей смонхъ духовныхъ о томъ наказывали, чтобы въ пьянство не упивались. Нигав бо несть писано, чтобъ не пити вина; не буди намъ таковал мудрствовати, нижъ запрещати; но самъ Богъ созда и повелъ пити вино въ веселе, а не въ пълство, такожь и ясти не во объядене, но въ сычость

я въ славу Божію. Такожъ святія апостоли в святія отцы уставиціа и заповъдаща ясти и пити въ славу Божію, а отъ упиванія въ пьянство и отъ объяденія вельми запретиціа, и подъ запрещеніемъ учиниціа, не токмо священнымъ, но и простымъ, по реченному во святомъ Евангелія, якоже самъ Христосъ отрече: да не отягчаютъ сердца ваща объяденіемъ и пьянствомъ и печальми житейскими (1).

54. Такожъ и божественный апостолъ рече: братіе, не упивайтеся виномъ, въ немже нъстъ спасенія, но блудъ (2); и паки рече: пілницы и блудницы царствія Божія не наслъдятъ (5). И много о томъ упиваніи въ пьянство въ божественномъ писаніи отречено бысть, якоже и божественный апостоль паки собравъ отрече: не прелыцайтеся: ни блудницы, ни прелюбодъи, ни мужеложцы, ни скотоложцы, ни рукоблудники, ни лихоимцы, ни чародъи, ни пьяницы, ни татіе, вси бо таковіи царствіе небесное не наслъдять.

55. О содомскомъ грвсъ. Нецыи жъ къ тому, забывше страхъ Божій, и скверное беззаконіе творятъ, еже не подобаетъ творити православнымъ христіяномъ, реку же содомскую пагубу, многимъ людемъ на смятеніе и на соблазнъ

<sup>()</sup> Jyr. 21, 34.

<sup>(\*)</sup> Eecc. 5, 18. ···

<sup>.... (\*) 1</sup> Kop. 6, 9. 10, 11, 112

и на погибель, а отъ множества народа и отъ нновърныхъ поношеніе и укоризна нашей право-славной христілистьй варъ. И о тахъ о всахъ отреченныхъ и скверныхъ затворенныхъ дъль скаредных отцемъ духовнымъ священнымъ протопопомъ и свищениекомъ дътей своихъ духовныхъ накрапко испытывати и запрещати съ великимъ запрещеніемъ и истязаніемъ духовньють, чтобы таковыхъ скверныхъ и меракихъ дъль не творядя: и которые покаются и впредь объщаются, н вы бы ихъ исправляли по правиломъ святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, а безъ епитимы бы естя не прощали; а которые не исправятся и не покаются, и вы бы ихъ отъ всякія святыни отлучали и въ церковь входу не давали, дондежъ покаются и престануть отъ своихъ двль. Такихъ бо ради скверныхъ дълъ Божій гизвъ приходитъ на православное христілиство: овогда рати, иногда глади, нногда тлетворивля вътри, овогдажъ паденіе человъкомъ и скотомъ, сирвчь смертная язва, иногда великія пожары, и иныя многія казни наводить Господь Богъ нашему неисправленно, чтобы таковая мерзость и законопреступные двда никогдажъ въ православін не именовалися и попраны были до конца. И вы бы священиями н протопопы о всахъ о тахъ предреченныхъ наказанінхъ, по священнымъ правиломъ, дътей свонхъ духовныхъ и всвхъ православныхъ христіявъ поучали и наказывали, чтобы отъ всяхь такъ предраченных злых даль престали и жили

бы въ чистотв и въ покални и въ прочихъ доб-

56. А вы бы вси православни христілне чтили и слушали и повиновались имъ о Бозъ о всемъ, и честны ихъ имейте; занежъ имъ отъ Бога дана власть надъ вами: аще кого свяжуть на земли, то и на небеси связаны будуть; аще ли кого разръщать на земли, то и на небеси разрашенъ есть. И вы бы, по данной имъ отъ Бога власти, безъ всякого прекословія отцевъ СВОИХЪ ДУХОВНЫХЪ ВО ВСЕМЪ ЧТИЛИ И СЛУПІАЛИ. А вы бы отцы духовные о всемъ о томъ берегли накрапко, по евангельскому Христову словеси: вы есте свъть міру, вы есте соль земля аще свыть потемнаеть, то тма кольми паче; аще соль обулеть, то изсыпана будеть вонь, и попираема человъки () ногами; якожъ и Григорій Богословъ рече и Діонисій Ареопагитъ: священнику свать быти, таже осгатити подобаеть; священнику чисту быти, таже и очистити подобаетъ; священнику святу быти, таже и освятити; н священный Златоусть написа: серафими бо есте плотній; нельпо вамь прилежати вину; и сего ради великато страшнаго священства вамъ отъ Бога порученная власть вязати и рышати и пасти Христово стадо словесных овень. И вы бы священницы о всемь о томъ потправись едика ваніа свіла: Занежь вамь отцемь духовнымь, по

Господни заповъди, о всяхь своихъ духонныхъ двтехъ и о ихъ единородныхъ и безсмертныхъ душахъ отвътъ дати во стращное и второе прешествіе Господа нашего Ісуса Христа. И вще сія исправите, и отъ Бога велику изду прінисте и со дерзновеніемъ речете: се авъ и дати; ихже еси даль (').

57. Такожъ и сами отъ владыки Христа сладкаго и божественнаго гласа услышите: пріндите благословеннін Отца моего, насладуйте уготованное вамъ царство отъ сложенія міру (3), и прочее по евангельскому словеси. И вы бы о всемъ о томъ съ Божіею помощію потщались совершити и исправити, елика ваша сила; и за то отъ Господа Бога велику изду воспрінмете, и отъ благочестиваго царя хвалу и честь, а отъ нашего смиренія соборное благословеніе, а отъ всего народа благодареніе и хваленіе за ваши священническіе труды и подвиги. И аще сія со благодареніемъ и хотъніемъ сердечнымъ исправити подвижитесь, то съ радостио ожидайте сугубы мады отъ Бога и царства небеснаго, по реченному Христову словеси: добрый мой рабе, благій и върный, о маль ми бысть върень, надо многими тя поставлю, вниди въ радость Господа своего (5), и прочее. И сіл доздъ священству ва-

<sup>(\*)</sup> Esp. 2, 13. (\*) Mo. 25, 34. (\*) Mo. 25, 21.

шему писахомъ. И вы бы сіе наше посланіе списывали слово въ слово, и раздавали бы поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникамъ, градскимъ и сельскимъ и волостнымъ, и всемъ священникамъ всего каргопольскаго увзда; и она икъ у себя держатъ, и впредь о всемъ потому берегутъ и ходятъ.—Писанъ на Москвъ лъта 7066 (1558) февраля въ 2 денъ.

. 13 C1. C1.

13

ОТЪ КОМИТЕТА ВЫСОЧАЙШЕ УЧРЕЖДЕННАГО ПО СО-ОРУЖЕНІЮ ХРАМА СВ. РАВНОАПОСТОЛЬНАГО КНЯЗЯ ВЛА-ДІМІРА ВЪ ХЕРСОНИССКОМЪ ПЕРВОКЛАССНОМЪ МОНА-СТЪРЪ.

Въ 23 день августа 1861 года, ГОСУДАРЪ ИМПЕРАТОРЪ сонзволиль собственноручно совершить закладку храма во жил св. разноапостольнаго княза Владжира въ Херсонисского первокласского контантыра и даровать отъ щедротъ СВОНХЪ первокачальные смособы из производству работъ. Натъ сонтани, что всй милюща русскихъ отвомутся радостилить сочувственъ, когда услащить о начатия этого благочестилаго дъза и воспользуются принтарокъ Цара, благогостионаго из древней святымъ.

Производство работъ по сооружению храна св. Владинира, ка развалицать древниго Херсониса въ Крыму на томъ изстъ, гда просвътитель Россіи рамновностольный князь Владиніръ примагь свитов крещеніе, уже начато, а между тімъ состоящій въ распоравині ВЫСОЧАЙШЕ учрежденнаго для означенной постройки помитета денежныя средства оказываются веська недостаточными для безостаповочнаго хода начатыть работъ. Твердо уповасить, что усердняе храстівне и резнители Церкви православной отвовутся съ радостио на наше возземие и охотно принесуть часть избытновъ своихъ на дело, которое градущимъ векамъ могло бы сащетельствовать о мелицентрионъ въ Россіи чувства релягіи и о перодной привинтель-MOCTH N'S REJERONY BEHORENKY HALLIEFO XPRICTIANICKATO ESPOCESSAJENIA, & чувство искренняго усердія ихв руководившее визведеть на нихв и на все отечество наше благословение Божіе. — Приновленія могутъ быть препровождаемы «не полименть ВЫСОЧАНШЕ учрежеденный по сооружению прама се, распоспостольного килол Владинира в Херсонисском персопласском монастыра, Таорической суберziu es 1. Cenamene.sto.

ПОСЛЪДНІВ ДНИ ЗЕМНОЙ ЖИЗНИ ГОСПОДА НАШІВГО ІМСУСА ХРИСТА. Сочинение покойнаго преосъященнаго Биноминта. Изд. 2-с. Одесса. 1863 г. Цтиа 2 руб., съ пересыми. 2 р. 50 им.,

Поступила въ продажу къ одесскить кингопродавцать А. С Великанову и Г. И. Б±лому.—Можно обращаться и къ Его Высокоблагородно Николаю Христоворовичу Палаузову въ Одесса. Въ редакція продолжается подписка на ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСБДНИКЪ за прошлые годы, по следующимъ це-

ва 1855 годъ (4 книги) 4 рубля серебр.
за 1856 годъ (4 книги) 4 рубля
за 1857 годъ (4 книги) 4 рубля
за 1858 годъ (12 книгъ) 7 рублей
за 1859 годъ (12 книгъ) 7 рублей
за 1860 годъ (12 книгъ) 7 рублей
за 1861 годъ (12 книгъ) 7 рублей
за 1862 годъ (12 книгъ) 7 рублей
за 1862 годъ (12 книгъ) 7 рублей

Редакція нашла возможнымъ, для облегченія свонхъ подписчиковъ, понизить цъну на ПРАВО-СЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за 1855, 1856 н 1857 годы, какъ показано выше (до 4 руб. вмъсто 5 руб.). —Въ тъхъ же видахъ, редакція тъмъ изъ подписчиковъ, которые вышицутъ, прямо изънея, вдругъ не менъе 10 экземпляровъ ПРАВО-СЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА, —за одинъ ли годъ, им за разные, —будетъ дълать уступку противъюъявленной цъны по 1 руб. съ каждаго экземпляра всъхъ годовъ.

Контора редакців въ С. Петербургѣ находится при книжомъ магазинѣ А. Е. Кожанчикова, на Невекомъ проспектѣ ъ домѣ Демидова, откуда можно получать ПРАВОСЛАВНЫЙ ОБЕСБАНИКЪ за всѣ годы по вышепоказаннымъ пѣнамъ.

#### COABPIKAHIE

Далнія вселенских соборовъ III. Соборъ хамидонскій, вселенскій чет-

Сочинение инока Заповія. Истипы показаніе къ вопросившимъ о новомъ учения.

перстосложения (опоможно).....

Обзоръ опредвлений константинопольскаго патріаршаго собора по вопросамъ Өеогноста, епископа сарайскаго (1301 г.)

Замътки касательно устройства древней новогородской іерархін

Памятники древне-русской духовной письменности: Наказная грамата митрополита Макарія по стоглавному собору (винчени):

Объявления

Початать посполяется, 15 марта 1863 г. Ценесрь ра

# ПРАВОСЛАВНЫЙ

CORSCHANHEL,

HRIADA EMBAÑ

MPE

. Ганской духовной академіи

1863.

MAPT'S.

KASAHL.

B'S YBHREPCHTETCHOÑ THROUPAGE.

#### православный собестаникъ

## въ 1863 году

издается по той же программ', въ томъ же строгоправославномъ духв и въ томъ же ученомъ направления, накъ надавался досель. Онъ будеть выходить, по-прежнему. съ 1-го января ежемпеячно, книжками отъ 10 до 12 чечатныхъ листовъ. Въ составъ его будутъ входить: 1) предпринятый при казанской академіи переводь «Ділній (актов») вселенских в соборовъв, въ полномъ ихъ составъ, и именно-«Дѣянія четоертаю вселенскаго собора» (кот тыя составять третій томъ этого изданія);—2) Сочиненіе ин ва опалія ученика Максима Грека, подъ заглавість «Испоны пола чийе от вопросиншими о новоми учению (которое состанить оттязь бельшой томъ);—3) статьи догматическаго, мунество lasковно-историческаго содержанія, и другія былів возго може. подходящія нъ программе;—4) проме того, будуть выдания емы замечательнейшія изь духовных сочиненій русскихь древнихъ писателей, досель остающияся въ рукописяхъ, или хотя уже изданныя, но которыя редакція можеть найти въ новооткрытыхъ и лучшихъ спискахъ.-Изъ двенадцати киижекъ годоваго взданія ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСБЛИИКА. по окончанів года, составится,—кром'в «Ділній вселенских» соборовъ» и сочиненія Зиновія (шитьющихъ особый счеть томовъ и стравинъ),-три тома оригинальныхъ статей, съ придоженіемъ «памятниковъ древне-русской духовной письменвоств»; въ каждомъ томъ будетъ отъ 25 до 30 вечатныхъ INCTOR'S.

Цъна за годовое наданіе ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСВД-НИКА на 1863 годъ, вът двенадцати книжекъ, съ Казани съ доставкого на доль, и съ пересылкого со есъ маста Имперіи—

#### семь рублей серебромъ.

Подписка принимается съ Казани съ редакціи «Прасославнаю Собеспедника» при духостой академіи.

(см. на обор.)

Посланів тогоже папы Льва къ Фласівну, епискому константинопольскому.

Возлюбленныйшему брату Флавіану епископъ Леяъ.

Что и сколько любовь твоя перенесла въ зашишенін канолической вары, мы узнали отъ діякона, который украдкою убъжаль изъ Ефеса. Н хотя прославляемъ Бога, украпляющаго тебя силого своей благодати: впрочемъ намъ необходимо бользновать о падени тахъ, чрезъ кого истина подвергается нападенію я потрясается самое основаніе ітвлой Церкви. А такъ какъ Божественное Провидание всегда являетъ своимъ необходимую помощь: то да знаеть твое братство, что мы для общаго дъла вичего не опустили такого, что надлежало сдълать, дабы прежде всего достигнуть того, что полезно всему обществу върующихъ. Между тъмъ, любовь твоя должна мужественно терпъть то, что, какъ она не сомнъвается, послужить ей въ въчную славу. Податель этого краткаго посланія можеть разсказать теба варнымь и точнымь словомь, къ чему, при помощи Господа, по своему усердно къ въръ и любви, мы стремимся. — Дано въ третій день октября, въ консульство славиващихъ мужей Астерія и Про-TOTERA.

Посланіе тогоже Льва, святьйшаго архіетьскопа Рима, къ императору Оеодосію, которымь просить созвать соборь въ Италіи, обвиняя второй ефесскій соборь, (на которомь ересь Евтихія была защищаема худымь разсужденіемь нъкоторыхь епископовь).

Человъколюбивъйшему и славиъйшему Оеодоспо Августу, епископъ Левъ и святой соборъ, составившійся въ Римъ.

Получивъ посланіе вашей благоснисходительности, которое по любви къ въръ канолической прислали вы прежде сего къ престолу апестола Петра, мы возъимъли такую увъренность въ за-щищения вами истины и мира, что въ разсужденіи этого предмета, столь простаго и огражденнаго, думали мы, ничего не могло быть такого, что принесло бы вредъ, въ особенности же, когда на собраніе епископовъ, которому вы повеученые мужи, такъ что, если бы александрійскій предстоятель (Діоскоръ) позволиль огласить въ слухъ епископовъ тв посланія, которыя они представили собору и Флавіану, то такимъ объявленіемъ чистьйшей въры, которую мы приняли и сохраняемъ, какъ внушево намъ отъ Бога, успо-конася бы шумъ всвхъ несогласій, такъ что ни невъжество не безумствовало бы болъе, ни ненависть не нашла бы случая двлать вредъ. Но когда частные разсчеты дъйствують подъ покровомъ

благочестія, то чрезъ это печестіємъ весьма немногихъ сдалино то, что пострадали цалая Церковь. Мы узнали, не чрезъ какого нибудь недостоварнаго вастинка, но отъ самаго точнаго поваствователя тахъ дайствій, которыя совершены, отъ нашего діакона Иларія, который, чтобы противъ воли не быть вынужденнымъ подписаться, едва убъжаль, -- отъ него-то мы узнали, что на соборъ сопплись весьма многіе епископы, собраніе которыхъ могло бы принести пользу и совъщанію в сужденію, есля бы тоть, кто прясвоиль себъ мъсто начальника, захотъль сохранить священическую умъренность, такъ что, какъ этого требоваль обычай, когда бы свободно быди произнесены миний всехъ, то по спокойновъ н правильномъ разсмотранін было бы опредълено то, что и съ върою согласно, и заблуждающимъ послужило бы къ снисхожденію. На самонъ же судь, какъ узнали мы, присутствовали не всь изъ собравшихся; потому что, какъ мы знаемъ, одни были удалены, другіе допущены, которые, по мысли выше упомянутаго епископа, простерли невольныя руки къ нечестивымъ подписамъ; такъ какъ они знали, что если бы они не исполняли того, что ниъ было повелено, это повреднао бы ихъ благосостолнію; а самъ онъ произнесъ такое миние, что когда нападають на одного человъка, то подверглась бы жестокости вся Нерковь. Когда посланные нами отъ качедры апостольской увидъли все это, до того нечестные и

противное въръ, что они не могли бы согласиться съ этимъ ни при какихъ притесненіяхъ: то постоянно должны были, какъ и следовало, свидвтельствовать на этомъ соборв, что апостольская канедра никакъ не приметь того, что на пемъ постановлялось. И въ самомъ дълв, должно нарушиться всякое таниство въры, (чего да не будеть во времена вашего благочестія), если это зловреднъйшее преступлене, которое превоскодить всякое святотатство, не будеть уничтожено. А такъ какъ діавольское влоумышленіе тонкимъ образомъ обманываетъ неосторожныхъ и такъ обольщаеть неблагоразуміе некоторыхъ подобіемъ благочестія, что подъ видомъ спасительнаго внушаеть вредное: то поэтому умоляемъ васъ, отдалите отъ мысли вашего благочестія искушеніе въры и благочестія, — и то, что допускается по вашимъ временнымъ законамъ, исполните въ разсуждении божественныхъ догнатовъ, т. е. чтобы человъческое превозношение не дълало насилія Евангелію Христа. Воть я, христіаннъйшій и достоуважаемый императоръ, вместв съ моими сосвященниками, исполняя долгь чистой любии въ досточтимому вашему благочество и желая, чтобы вы во всемъ были пріятны Богу, котораго за васъ молитъ Церковь, дабы намъ не быть осужденными за свое молчание предъ судилищемъ Христа Господа, умоляемъ васъ предъ нераздълимою Троицею единаго Божества, которое оскорбляется такимъ дъйствіемъ и которое само

есть вашть хранитель и виновникъ вашей имперіи, -умоляемъ и предъ святыми ангелами Христа, чтобы вы повельии, дабы исе оставалось въ токъ положенін, въ какомъ было прежде всякаго суда, пока не соберется большее число епископовъ со всего міра. И вы не должны допускать, чтобы на васъ палъ чужой грвхъ; потому что (намъ необходимо это сказать) мы опасаемся, чтобы тотъ, благочестіе котораго пало, не навлекъ на васъ негодованія. Имъйте предъ очами, и со всею силого ума благогонъйно воззрите на славу блаженнаго Петра, на общіе съ вимъ вънцы всяхъ апостоловъ, на побъдные знаки всъхъ мучениковъ, у которыхъ была не иная какая либо причина къ страданию, какъ испольдание во Христъ истиннаго божества и истиннаго человъчества. Такъ какъ этому таниству нына некоторые неблагоразумные нечестию противоръчуть: то со слезами и стенаніями умоляють вашу кротость всв церкви нацияхъ областей, всъ священники, чтобы вы, какъ справедливо подали свой голосъ наши послы, и какъ епископъ Флапіанъ подаль аппелалціонную загніску, повельли составиться внутри Италін вселенскому собору, который бы вся возникшія несправедливости такъ поръщиль, вле укротиль, чтобы болье не оставалось ни какого нибудь сомнънія въ въръ, ни раздъленія въ любви, при сошедшихся изъ восточныхъ областей епископахъ, изъ которыхъ если одни, бывъ побъждены угрозами и несправедливостями, отступили отъ стези истины, то были бы воззваны къ чистотъ спасительными врачевствами, а другіе, которыхъ вина болве важна, если бы, при лучшихъ совътахъ, успокоились, то не были бы отлучены отъ единенія съ Церковію. Послъ же этой представленной аппелляціи, необходимо нужно потребовать, чтобы засвидательствованы были опредвленія никейскихъ каноновъ, которые составлены епископами всей вселенной, и которые приложены здъсь ниже. - Покровительствуйте каооликамъ, по вашему и вашихъ родителей обычаю; дайте свободу защитить въру, которую, при истинномъ благогованіи вашей благосклонности, не можетъ подавить никакая сила, никакой мірской страхъ. Когда же мы подвизаемся за дъла Церкви, то вмъстъ съ этимъ подвизаемся и за цълость вашего царства, чтобы вы, въ спокойствін и справедливости, обладали своими провинціями. Защитите противъ еретиковъ непоколебимое состояніе Церкви, дабы и ваша имперія была защищена десинцею Христа. — Дано въ третій день октября, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Послачіе Льва, епископа города Рима, къимператору Оводосію, которыми просить вго, гтобы особенный собори были назнагень вы. Италіи и болье ни ви какоми иноми мпсть; потому что собори ефесскій составлень были вопреки канонами (и дъянія его считаются незаконными и неправильно совершенными). (1)

Славивниему и милостивъйшему императору - Феодосию епископъ Левъ.

Давно — изначала на бывшихъ соборахъ им получили такое полнолочіє отъ блаженитіншаго Петра, перваго изъ апостоловъ, что имвемъ авторитетъ столько защищать истину ради вашего мира, чтобы, при ел ограждени, никому не было дозволено возмущать ее вт комъ либо, пока наконецъсовсьмъ не будеть удалень вредъ. Итакъ зас подтверждаемъ, что соборъ епископовъ, который вы повельли созвать въ городъ Ефесь по дълу Флавіана, противоръчить и самой въръ и навосить рану всемъ церквамъ, что дознано нами не отъ какого нибудь недостовърнаго въстнека, но отъ самихъ достопочтеннъйшихъ епископовъ, воторые были нами посланы, и отъ върнъйшагоповъствователя бывшихъ произшествій — нашего діакона Иларія. А такая вина произошла отъ то-



<sup>(\*)</sup> Это послане отличается отъ предыдущию только началомъ, а въ остальномъ (отъ словъ: «вотъ в»—до конца) буквально сходно съ начъ. Рев.

го, что тв, которые были собраны, произнесли свои мизнія о въръ и заблудившихся не отъ чистаго сознанія и правильнаго сужденія, какъ этого требовало обыкновеніе. На самомъ даже судв, какъ узнали мы, присутствовали не всъ изъ собравшихся; потому что, какъ мы знаемъ, одни были удалены, другіе допущены, которые, по мысли выше упомянутаго епископа, простерли невольныя руки къ нечестивымъ подписамъ; такъ какъ они знали, что если бы они не исполнили того, что имъ было повельно, это повредило бы ихъ благосостоянио; а самъ онъ произнесъ такое миние, что изъ за него подверглись бы жестокости всъ Церкви. Посланные нами отъ апостольской клеедры, видя, что это крайне нечестиво и противно каоолической въръ, объявили объ этомъ намъ. Почему, кротчайций изъ императоровъ, удалите, просимъ васъ, отъ мысли вашего благочестія искушеніе въры и благочестія, чтобы человъческое превозношение не дълало наснлія Евангелію Христа. Вотъ я, христіаннъйшій и достоуважаемый императорь, вместь съ моими сосвященниками, исполняя долгь чистой любви къ досточтимому вашему благочестио и желая. чтобы вы во всемъ были пріятны Богу, котораго за васъ молить Церковь, дабы намъ не быть осужденными за свое молчаніе предъ судилищемъ Господа, умоляемъ васъ предъ нераздълимою Тронцею единаго Божества, которое оскорбляется такимъ дъйствіемъ, и которое само есть вашъ хра-

нитель и виновникъ вашей имперіи, — умоляемъ и предъ святыми ангелами Христа, чтобы вы повельы, дабы все оставалось въ томъ положения, въ какомъ находилось прежде всякаго суда, пока-. не соберется большее число епископовъ со лесего міра. И вы не должны допускать, чтобы на вась паль чужой грахь; потому что (намь необходимо это сказать) ны опасаемся, чтобы тоть, благочестие котораго пало, не навлекъ на васъ негодованія. Имъйте предъ очами, и со всею силого ума благоговъйно воззрите на славу блаженнаго Петра, на общіе съ вимъ ванцы всахъ апостоловъ, на побъдные знаки всъхъ мучениковъ, у которыхъ была не иная какая либо причина къ страданию, какъ исповъдание во Христъ истиниаго божества и истыннаго человъчества. Такъ какъ этому таинству нынъ нъкоторые неблагоразумные нечестиво противоръчуть: то со слезами и стенаніями умоляють вашу кротость всв церкви нациихъ областей, всв священники, чтобы вы, какъ справед инво подали свой голосъ наши послы, и какъ епископъ Флавіанъ подаль апислаяціонную записку, повельли составиться внутри Италін вселенскому собору, который бы всв возникшія нестравед інвости такъ поръщиль, или укротиль, чтобы болье не оставалось ни какого нибудь сомнанія въ върв, ни раздаленія въ любви, при сошедшихся изъ восточныхъ областей епископахъ, изъ которыхъ если один, бывъ побълдены угрозами и несправедливостями, отступнак

отъ стези истины, то были бы воззваны къ чистотъ спасительными врачевствами, а другіе, которыхъ вина болте важна, если бы, при луч-. шихъ совътахъ, успоконлись, то не были бы отлучены отъ единенія съ Церковію. Посла же этой представленной аппелляцін, необходимо нужно потребовать, чтобы засвидательствованы были опредъленія никейскихъ каноновъ, которые составлены епископами всей вселенной. — Покровительствуйте каооликамъ, по вашему и вашихъ родителей обычаю; дайте свободу защитить въру. Когда же мы подвизаемся за дъла Церкви, то вмъстъ подвизаемся и за цълость вашего царства, чтобы вы въ спокойствіи и справедливости обладали своими провинціями. Защитите противъ еретиковъ непоколебимое состояніе Церкви, дабы и ваша имперія была защищена десницею Христа. — Дано въ третій день октября, въ консульство славивнийшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва къ Пульхерів Августь, противъ тогоже втораго ефесскаго собора.

Епископъ Левъ и святой соборъ, сошедшийся въ городъ Римъ, Пульхеріъ Августъ.

Если дошли до вашего благочестія посланія, которыя по дълу въры отправлены чрезъ нашихъ клириковъ: то безъ сомивнія вы, при внушеніи вамъ Господа, могли приготовить врачев-

ство тамъ далямъ, которыя совершены протива: въры. Ибо когда вы не принимали стороны священниковъ, когда не стояли за благочестіе и въру христіанскую? Но если къ вашей кротости до: сихъ поръ не могли прибыть посланные, потому: что едва одинъ изъ нихъ, нашъ діаконъ Иларій, убъжавши, возвратнися къ намъ: то мы разсуды. ля вновь повторить свои послянія. И чтобы наин мольбы были сельиве, мы преложели копин: съ тъхъ посланій, которыя не допіли до вашей благосклонности; умоллемъ васъ усильнайшими прошеніями, — чамъ горестивний совершились: двла, противъ которыхъ вамъ нужно возстать отъ императорскаго престола, тъмъ большее приложите: попеченіе о славъ благочестія, которынь вы отличаетесь, дабы чистота канолической выры не была нарушена какою либо случайностию человаче--: скихъ несогласій. Ибо то, чего мы надалинсь отъ составившагося въ Ефесъ собора, что онъ долженъ быль успоконть и возстановить врачевствомъ мира, — это не только пришло въ большее разстройство, но еще (о чемъ должно очень скорбъть) обратилось къ разрушению самой въры, по которой мы считаемся христіанами. И тв, которые: нами были посланы, (изъ которыхъ одинъ, избъгая насилія александрійскаго епископа, присвоньшаго себв все, върно возвъстиль намъ о ходъ совершившихся дълъ), возглашали на томъ соборъ, какъ и следовало, не столько противъ суда, сколько противъ неистовства одного человъка,

представляя, что все, производиншееся по насылію и страху, они не могутъ предпочесть таннствамъ Церкви и самому символу, составленному апостолами, в что они, не смотря ни на какія притъсненія, не отступять оть той въры, которую весьма полно изъясненного и въ порядкъ изложенною принесли на святой соборъ отъ каведры блаженнаго апостола Петра. Когда чтеніе этой въры, по требованию еписконовъ, не было дозволено, для того именно, чтобы отвергнувъ ту въру, которая увънчала патріарховъ , пророковъ, апостоловъ и мучениковъ, упразднить (что н сказать ужасно) рожденіе Господа нашего Інсуса Христа по плоти и исповъданіе истинной Его смерти и воскресенія: тогда мы написали объ этомъ предметв, какъ могли, къ славиващему императору и, что особенно важно, къ христіанину, приложивъ также и копін съ прежинть своихъ посланій, чтобы онъ не допустиль какою либо новизного повредиться той въръ, въ которой онь, бывъ возрождень благодатію Божіею, царствуетъ. Такъ какъ епископъ Флавіанъ изъ всъхъ твердо стоитъ въ нашемъ общения, - такъ какъ то, что сдълано безъразсмотрания справедливости и вопреки всъхъ каноновъ, никакой разумъ не допустить считать окончательно рашеннымъ, — и такъ какъ соборъ ефесскій не только не уничтожилъ соблазна раздъленія, но еще увеличнать его: то пусть назначится для составления собора внутри Италін и время и масто, съ тамъ,

чтобы, выволиши жалобы и предъявлени той и другой стороны, съ большею тирительностию пересмотрать все то, что порождено преткио-веніля и злобою, дабы безь нарушенія вары, безъ насили благочество, возвратились въ виру Христову та священники, которые по немощи вынуждены были подписаться, и дабы нивложились один только ваблуждения. Чтобы наиз достигнуть этого, благочестие твоей, совержению намъ извъстной въры, которое всегда содъйствовало предпріятіль Церкви, пусть бляговолить залвить наше покориваниее моленіе предъ блигосклонивйшимъ императоромъ, къ которому сдедано особое посольство отъ каседры блаженийппаго апостола Петра, чтобы онъ прежде, нешели эта междоусобная и гибельная война усиличся внутри Церкви, даль способы, при содъйстви Божіемъ, возстановить единство, зная, что все то будеть полезно могуществу его минерія, что, при благосклонномъ его расположения, будетънуна октября, ва консульство славнайших мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже напы Льва къ клиру и народу города Константинополя.

Епископъ Левъ и святой соборъ, который составился въ городъ Римъ, клиру, достоисчтеннымъ мужанъ и народу, находищенуся въ Коистантинополь, возлюбленнымъ сынамъ, (желаютъ) о Господъ всякаго блага.

Посль того, какъ дошло до нашего свъдъніл то, что совершилось въ Ефесь противъ общаго всъхъ чаянія, признаемся, духъ нашть возмущенъ великою скорбію; и мы нелегко могли бы повърить, что столько было позволено несправедливости, если бы сынъ нашъ – діаконъ Иларій, который быль послань нами вместе съ прочими, не возвратился назадъ бысствомъ, уклоняясь того, чтобы не сдълаться участникомъ несправедливой мысля; потому что, когда тамъ подали наши голось противорьчія, то ему не хоталь внимать александрійскій предстоятель, присвоившій себъ одному всю власть и насильственно увлекций въ соучастіе своей воли прочихъ священниковъ, которые силою были вынуждены подписаться, не могши прінскать никакой достаточной причины къ осуждению. Но мы въримъ, что такія дерзости нисколько не будутъ пріятны благочестивому н христіаннъйшему императору. И теперь, такъ какъ мы узнали, что церковь ваша по этой причинъ находится въ разсвянін, мы признали за нужное васъ утъщить и ободрить своими посланіями, дабы вы противостояли нечестію въроломныхъ въ защищении касолической въры. Ибо мы не хотимъ, чтобы ваша любовь была низпровергнута этимъ горестнымъ событіемъ, когда большая слава имъетъ последовать за вашимъ постоянствомъ, если никакія угрозы, никакой стражъ не

возмогуть отторгнуть вась оть вашего, достохвального епископа. И всякій, кто бы осм'ялилея, пока живъ и невредимъ Фливіниъ, вишъ етископъ, нападать на его священниковъ, инкогда не будеть въ нашемъ общения и не можетъ считаться въ числъ егископовъ. Мы какъ аначематствовали Песторія за его упорство, такъ осуждаемъ на равное отлучение и тахъ, которые отрищаютъ дъйствительность плоти нашей въ Господъ Інсусв Христв. Итакъ станьте въ духв канолической истины и примите это апостольское наставленіе, преподаваемое ваять напиная устами: ибо вамь даровано о Христь не только то, стобы впровать въ Него, но и то, стобы страдать за Него (Фили. 1, 29.). Не думите, возлюбленивание, будто надъ святою Церковію на теперь не достаетъ, или не будетъ впредъ Божественнаго Промысла. Ибо чистота въры тогда-то н сілеть, когда отдъляется отъ нея примесь заблужденій. Поэтому еще разъ и еще заклинаемъ васъ и вмъстъ увъщеваемъ предъ лицемъ Господа, чтобы вы никакими хитростими, никакими убъжденими кого либо не отступали отъ въры, въ которой вы утверждены и въ которой, какъ мы знаемъ, пребываеть христіаннъйшій императоръ; но въ лицъ вашего епископа предъ очами сердца имъйте Того, за котораго онъ (вашъ епяскопъ) не уболься претерпъть все, что ему нашесено было; мы желаемъ, чтобы вы во всемъ были ему подражателями, дабы могли иметь съ нимъ

и общую награду въры. — Дано въ началь октября, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Второе посланіе тогоже папы Льва къ

Епископъ Левъ и святой соборъ, который составился въ городъ Римъ, клиру, достопочтеннымъ мужамъ и народу, находящемуся въ Константинополъ.

Хотя великая скорбь воражаеть насъ, при воспоминанін того, что сдылано въ Ефесь на соборъ священниковъ, потому что, какъ повъдаетъ единогласная молва и какъ подтверждаетъ самое положение дълъ, тамъ не было соблюдено ни правило справедливости, ни благочестіе въры: впроченть ны радуемся за ревность вашего благочестія и въ возгласахъ святаго народа, образцы которыхъ дошли до насъ, похваляемъ общее усердіе всяхь вась; ибо у добрыхъ сыновъ пребываеть и живеть справедливая любовь къ своему наилучшему отцу; и вы не допустите, чтобы съ какой либо стороны было повреждено просвъщеніе канолическаго ученія. Безъ всякаго соминия, какъ открыль вамь Духъ Святый, тв пріобщаются заблужденію манихеевъ, которые отрицають, что единородный Сынъ Божій восприналъ истиннаго человъка нашего естества и всъ Кго талесныя действія котять принимать за при-

вракъ одного подобіл. Дабы вы не янали сочувствія этому вечестію въ комъ бы то ни было, мы отправили уже къ вашей любои, чрезъ съща моего Елифанія и Діонисія—нотаріусовъ римской церкви, уващательныя посланія, въ которыхъвые охотно представили вамъ требуемое вами утвержденіе, дабы вы не сомиввались, будто мы отказыпаемъ вамъ въ нашей отеческой заботливости, и что мы всвми мърами стараемся о томъ, чтобы, при содъйствін милосердаго Бога, низложить всв соблазны, которые произведены людьми нечестивыми и безразсудными. И пусть не дерзаеть обольщать себя своею священии ческого почестно тоть, кто побъждень нечестиемь мысли, достойной провлятія. Ибо, ежели невъданіе едва терпимо въ простыхъ людяхъ: то во сколько разъ болъе оно является незаслуживающимъ ни извиненія, ни синсхожденія въ тахъ, которые начальствують, особенно же, когда они начинають защицать вымыслы превратныхъ митий и вовлекають въ единомысле съ собою, или обмановъ, или ласковостію, нъкоторыхъ неразсудительныхъ? Такого рода люди отвергаются отъ святыхъ членовъ твла Христова, и каоолическая свобода не должна допустить, чтобы на нее возложено быдо иго невърныхъ. Ибо должны считаться виздара благодати Божіей и виз таинства спасенія человаческого тв, которые, отрицая во Христа естество нашей плоти, и противорвчать евангелію и протиборствують символу. И не понима-

Digitized by Google

ють они того, что по своему ослилению впадають въ ту опасность, что не стоять твердо въ истинахъ ни страданія Господа, ни Его воскресенія: потому что то и другое упраздняется въ Спаситель, если не признается въ Немъ плоть нашего рода. И въ какой тьмъ невъдънія, въ какомъ закосивній нераденія находятся они, когда ни отъ слуха не научились, ни чрезъ чтеніе не вразумились относительно того, что въ Церкви Божіей такъ единогласно пребываеть въ устахъ всвув, что, между прочими таинствами нашей въры, объ истина плоти и крови во Христа не молчитъ даже и языкъ младенцевъ! Ибо въ таинственномъ раздалніи духовной пищи преподается и пріемлется то, что мы, получая существо небеснаго жавба, и сами переходимъ въ плоть Того, кто самъ сталъ нашею плотію. Поэтому н для утвержденія любви вашей, которая похвальною върою противодъйствуетъ врагамъ истины, пристойно и благовременно воспользуюсь и выражусь апостольскимъ изреченіемъ и смысломъ: сего ради и азъ, слышавъ вашу въру о Христь Іисусь, и любовь, лже ко встьив святымь, непрестаю благодаря о вась, поминаніе о васт творя вт молитвахт моихт: да Богт Господа нашего Іисуса Христа, Отецт славы, дасть вамь духа премудрости и откровенія, въ познаніе Его: просвъщенна осеса сердца вашего, яко увъдъти вамь, кое есть упованіе званія Его, и кое богатство славы

**достоянія Его во святых», и ког пресилью**щее велигество силы Его въ насъ върующихъ по дъйству державы кръпости Его, коже содъя о Христъ, воскресивъ Его отъ мертвых в посадивъ одесную Себе на небесных в, превыне всякаго начальства и власти и силы и еосподства, и всякаго имене, именуемаго не тогію въ впит семь, но и во грядущемь. И еся покори подъ нозъ Его: и Того даде главу выше вспьх Церкви, жже есть тъло Его, исполнение исполняющаго всякеская во вспась (Еф. 1, 15-23). Пусть скажутъ намъ эти противники истины, когда всемогущій Отецъ, или по какой природъ превознесъ Сына своего превыше всего, или какому существу покориль все! Ибо божество Слова во всемъ равно и сосущественно Отцу, и Рожденный довременно-отъ въчности одинаковое имъетъ могущество съ Родившимъ. Подлинно Творецъ всахъ естествъ, чрезъ котораго все произоныю и безъ котораго ничто не состоялось (loan. 1, 3), выше всего, что Имъ сотворено, и сотворенное никогда не было неподчинено своему Творцу, которому отъ въчности принадлежитъ -- быть не иначе, какъ отъ Отца, и не инымъ, какъ самъ Отецъ. Если же Ему придана власть, если прославлено Его достоинство, если превознесена высота: то, вначить, менъе превозносящаго быль Тотъ, кто превознесенъ, и не обладаль богатствомъ того естества, въ полнотъ котораго имъль нужду. Но

думающаго такимъ образомъ увлекаетъ въ сообщество съ собою Арій, разпращенію котораго много благопріятствуєть это нечестіе, отрицающее естество человъчестое въ Богъ Словъ; потому что, когда таковый считаетъ за постыдное признавать въ величін Божіемъ Его уничиженіе, то симъ самымъ или признаетъ ложнымъ во Христв образъ Его твла, или всв Его двиствія и сграданія тълесныя скоръе отнесеть къ божеству, нежели къ плоти. А если онъ дерзнетъ защищать что либо подобное, это будеть совершенно безумно; потому что ни благочестіе въры, ни смыслъ таинства не допускають, чтобы или божество потерпъло нъчто, или въ чемъ нибудь солгала истина. Итакъ безстрастный Сынъ Божій есть Богь, у котораго со Отцемъ и Св. Духомъ одна неизмъняемая сущность Троицы, т. е. то, что Онъ есть по бытію, всегда есть; но по исполнении того времени, которое предназначено было въ въчномъ совъть и предсказано знаменованіемъ пророческихъ словъ и дъйствій, содълавшись сыномъ человъческимъ, не чрезъ превращеніе своего существа, но чрезъ воспринятіе нашей природы, пришель взыскать и спасти то, что погибало (Лук. 19, 10). Пришель же не мъстнымъ приближениемъ, ни чувственнымъ движеніемъ, такъ какъ-бы сталь присутствовать тамъ, гдъ прежде не быль, или отступиль оттуда, откуда прибылъ; но пришель чрезъ то самое, чъмъ Онъ долженъ былъ показать Себя, и что въ

Немъ было видимо и обще съ видицими Его, т. е. воспринявъ во чревъ Матери человъческую плоть и душу, такъ что Тотъ, кто быль во образв Божіемъ, соединиль въ Себв и образъ раба и подобіє плоти гръха (Рим. 8, 5), чрезъчто божественное не умальть человъческимь, но божественнымъ возвеличилъ человъческое. Ибо такова была вина всъхъ смертныхъ, перешедивал отъ первыхъ родителей, что, при сообщения первороднаго гръха потомкамъ, никто не въбъжалъ бы осужденія наказанія, если бы Слово ве сдалалось плотио и не всельнось въ насъ (Іоан. 1, 14), т. е. въ томъ естествъ, которое было одного съ нами рода и одной крови. Поэтому апостолъ говоритъ: *лкоже единаго прегръще*ніемь во вся теловьки вниде осужденіе: такожде и Единаго оправданиемь во вся человъки вниде оправдание жизни. Якоже бо ослушаніемь единаго теловіька грішинь быша мнози, сице и послушанием Единаго праведни будуть мнози (Рим. 5, 18-19). И ошть: понеже бо геловъкомъ смерть бысть, ж веловькоми воскресение мертвыхи. Якоже бо о Адамъ вси умирають, такожде и о Христь вси оживуть (1 Кор. 15, 21 — 22). Такимъ образомъ всъ тъ, которые родимсь отъ Адама, во Христв получили возрождение, нивя свидътельство въры и объ оправданіи благодати и о сродствъ естества. Кто не признаеть этого естества, воспринятаго единороднымъ Сыновъ

Божінмъ во чревъ дщери Давидовой, тотъ отлучаеть себя отъ всякаго таинства въры христіанской, и не зная Жениха, не разумъя и невъсты, не можеть быть участникомь въ брачномъ пиршествъ. Ибо плоть Христа есть покровъ Слова, которымъ облекается всякій, кто истинно исповъдуетъ сіе Слово. А кто стыдится Его и отвергаеть какъ-бы недостойное, тоть не можеть получить отъ Него никакого украшенія, и хотя бы такой приступиль къ царскому торжеству и присоединился нагло къ священной вечери, впрочемъ, какъ безчестный собесъдникъ, не можетъ утанться отъ разборчивости Царя; но, какъ засвидътельствоваль самъ Господь, будетъ взять, и связанный по рукамъ и ногамъ отошлется въ кромъшную тьму, гдъ будетъ плачь и скрежетъ зубовъ (Мо. 22, 13). Поэтому, кто не исповъдуеть во Христь человъческого тала, тоть самъ призналь себя недостойнымъ таинства воплощенія и не можеть иметь участія въ этомъ таннствъ; о чемъ возвъщаетъ апостолъ, говоря: зане уди есмы тъла Его, от в плоти Его и от костей Его: сего ради оставить геловъкъ отца своего и матерь, и прилъпится къ женъ своей, и будета два въплоть едину (Ефес. 5, 30-31), и изъясняя, что это означаеть, при-СОВОКУПИЛЬ: тайна сія велика есть: азъ же влаголю во Христа и во Церковь. Итакъ отъ самаго начала рода человъческаго всъмъ людямъ возвъщенъ Христосъ, имъвшій придти во

плоти, въ которой, какъ написано, и будутъ два въ одной плоти; – эти два суть: Богъ и человакъ, Христосъ и Церковь, которая произоныя отъ плоти Жениха въ то время, когда она, при пс-течени изъ ребра Распятаго крови и воды, получила таниство искупления и возрождения. Въ этомъ и заключается новое состояне твари, которая въ крещенін совлекается не одежды истыной плоти, но порчи осужденной ветхости, для того, чтобы человъкъ сдълался тъломъ Христовымъ, такъ какъ и Христосъ есть тъло человъка. Почему мы называемъ Христа не Богомъ только, какъ еритики манихен, -- и не человъкомъ только, какъ еретики фотиніане, — и человъкомъ не въ такомъ смысль, будто у Него чего нибудь недостаеть изъ того, что безъ всякаго сомивния принадлежить человъческой природь, напримъръ, или души, или мысли разумной, или плоти, которая не была бы заимствована отъ жены, но которая составилась отъ Слова чрезъ превращение Его и измънение въ плоть, каковыя три ложныя и пустыя мысли высказаны тремя различными партіями еретиковъ аполинаристовъ, – и не говоримъ, что блаженная Дана Марія зачала человъка безъ божества, который, бывъ произведенъ Святымъ Дукомъ, посль быль воспринять Словомъ, за что достойно и справедмно осудили мы Несторія, который проповъдоваль это; — но говоримъ, что Христосъ Сынъ Божій есть истинный Богь, рожденный отъ Бога

Отца безъ всякаго начала времени, и что Онъ же есть истинный человакъ, рожденный отъ Матери человъка, по истечени извъстной полно-ты времени, и что Его человъчество, по от-ношению къ которому Отецъ больше Его есть, инчъмъ не умалило Его естества, которымъ Онъ равенъ Отцу; но то и другое вмъств есть одинъ Христосъ, который весьма истинно сказалъ—по божеству: Азъ и Отецъ едино есма (loan. 10, 30),—и по человъчеству: Отецъ болій Мене есть (loaн. 14, 28).—Эту въру, возлюбленнъйшіе, истинную и несокрупшмую, которая одна образуетъ истинныхъ христіанъ и которую, какъ мы понимаемъ и одобряемъ, вы защищаете благочестивымъ усердіемъ и похвального любовію, держите весьма твердо и всегда доказывайте. Н такъ какъ послъ Божественной помощи вамъ должно снискать еще благосклонность христіанскихъ императоровъ: то со смиреніемъ и мудростію испросите, чтобы милостивъйшій императоръ благоволиль согласиться на наше прошеніе, — объявить полнъйшій соборъ, дабы такимъ образомъ, при помощи милосердаго Бога, и здоровые получили большую силу, и больнымъ доставлено было врачевство, если бы только они согласи-лись врачеваться. — Дано въ началъ октября, въ консульство славивникъ мужей Астерія и Про-TOPERA.

Посланів Иларія, римскаго діакона, къ Пульхерів Легусть.

Славивний и благочестивнишей Августа, діаконъ Иларій.

Не нужно мив говорить, что я имъль усердіе придти послъ собора въ Константинополь; потому что явная была къ этому необходимость, которая побуждала меня представить пославія блаженнъйшаго папы, отправленныя къ вашей благосклонности, а вместе съ этимъ исполнить лежавшій на мить долгь почтенія и къ вашему благочестно и къ непобъдимъйшему и христаниъйшему императору. Но этому законному мосму намъренію противостало то препятствіе, которое враждебно всякому добру и которое расположеніе христіанъ обращаеть въ сътованіе, т. е. александрійскій епископъ, весьма сильный въ осужденіи невівныхъ мужей. Ибо посль того, какъ я не могъ сдълаться общинкомъ несправеданной его воли и мысли, онъ старался привлечь меня на соборъ (ефесскій) страхомъ и козилми; такъ какъ онъ или сделаль бы то, что мив оставалось бы подлаться его обольщеніямъ (чего да небудеть) и согласиться на осуждение святьйшаго епископа Флавіана, или за мое сопротивленіе задержаль бы меня, такъ что мив не было бы возможности ни прибыть въ Константинополь къ вашему благочестію, ни возвратиться къ церкви римской. Но однакожъ, что касается до осужденія досточти-

мъйшаго и святъйшаго мужа: то я, возложивъ свое упованіе на помощь Христа, сохраниль се-бя невиннымъ и цъльмъ; потому что никакіе бичи, никакія мученія не могли бы вынудить меня на согласіе съ его мыслію. Оставивъ все, я удалился оттуда, возвратившись въ Римъ мастами неизвъстными и непроходимыми, дабы литься предъ досточтимъйшимъ папою върнымъ повъствователемъ обо всемъ, что сдълано въ Ефеность ваша знаетъ, что прежде упомянутымъ папою, совокупно со всамъ западнымъ соборомъ, осуждается все, что сдълано епископомъ Діоскоромъ въ Ефесъ, вопреки канонамъ, по одному мірскому возмущенію и непріязни, и это никакимъ образомъ не можетъ быть принято въ тахъ частяхъ, которыя постановлены не безъ оскорбленія въры и обдуманнаго разсужденія мужа святъйшаго и невиннаго, по одному насилію выше упомянутаго епископа. А что съ твердымъ н мужественнымъ достоинствомъ высказано мною относительно въры, то я считаю излишнимъ говорить объ этомъ; ибо можете узнать это изъ посланій блаженнъйшаго папы. Посему, знаменитъйшая госпожа и милостивъйшая императрица, достоуважаемое ваше благочестіе не должно оставлять того, чему оно охотно положило начало, но съ священною ревностио о въръ и съ твердою волею сохранять.

Высогаймая послачая, отправленных от государя нашего Валентинана и бламсенной памяти Планиды и достостимой императрицы Евдоксін, къ священной памяти Оводосію, гтобы онь повельль солоать соборь въ странажь Италін.

Государю Осодосію, славному, побъдителю и тріумфатору, постолиному императору и отцу, Валентиніанъ, славный, побъдитель и тріумфаторъ, постолиный императоръ и същъ.

Когда я прибыль въ городъ Римъ для уми-достивленія Божества, въ следующій день по-шель въ храмъ апостола Петра, и тамъ, после священной ночи апостольского дил, быль умоляемъ и римскимъ епископомъ и вмъстъ съ нимъ другими, собравшиванся изъ разныхъ областей, писать къ вашей кротости относительно въры, которая -- хранительница всяхъ върныхъ душъ, какъ говорять, возмущена. Эту въру, преданную намъ отъ нашить предковъ, должны мы защищать со всемъ подобающимъ благочестіемъ и сохранять въ наши времена достониство собственнаго нашего благогованія къ блаженному апостолу Петру; вбо, — государь священный отень и досточтивый выператорь, — блаженныйши спископъ города Рима, за которымъ древность пренмущественно предъ всвым признала первенство священства, долженъ нивть место и возможность судить о въръ и священикахъ. А для этого, по

обыкновенію соборовъ, и константинопольскій епископъ приглашалъ его письменно по случаю произшедшаго спора о въръ. Итакъ я не отказалъ ему, когда онъ этого требоваль и заклиналь общимъ нашимъ спасеніемъ, и согласился обратиться къ твоей кротости съ своимъ прошенемъ о томъ, чтобы выше упомянутый священникъ, созвавъ со всего міра прочихъ священниковъ внутри Италін, удаливъ всякій предразсудокъ и узнавъ при тщательномъ разследования въ самомъ началь все дъю, которое возникло, произнесь бы сужденіе, какого требуеть и въра и разумть истиннаго Божества. Ибо въ наши времена дерзость не должна торжествовать надъ потрясеннымъ благочестіемъ, когда до сихъ поръ была сохраняема непоколебимая въра. Для лучшаго же удостовъренія вашего достоннства, мы отправили даже двянія, изъ которыхъ ваше благочестіе уразумъло бы и желанія и воззванія всъхъ.

Посланіе императрицы Галлы Плакиды къ императору Өеодосію—сыну.

Государю Өеодосію, побъдителю и тріумфатору, постоянному императору— сыну, Галла Плакида, благочестивъйшая и славная, постоянная императрица и мать.

Такъ какъ при самомъ вступленін въ древній городъ мы имъли то усердіе, чтобы почтить блаженнъйшаго апостола Петра: то, при нашемъ поклоненін предъ олгаремъ мученика, досточти-

мъйшій епископъ Левъ, окруженный множествонъ епископовъ, которыхъ онъ, по причинъ первенства или достониства своего мъста, собраль нав безчисленных городовъ Италін, едва сдерживаясь, прослезился посл'я молитвы предъ нами за въру канолическую, представляя также въ сви-ABTELH CAMOTO BEPXORHATO HPS AUGCTOLOUS, ES которому мы недавно прибыля, и смышивая слезы съ словами, расположилъ и насъ къ участио въ своемъ плачъ. Ибо немалое лишение заключается въ томъ, что сдълаво; потому что въра, которал въ продолжени столькихъ временъ правилно сохраняема была священнъйшимъ напимъъ отцемъ - Константиномъ, который первый возсіяль христіаниномъ для имперін, возмущена согласно съ мизийемъ одного человака, который, какъ говорятъ, инчего болве не произвель на соборъ въ городъ Ефесъ, кромъ ненависти и споровъ, нападая на Флавіана, епископа константинопольскаго, силою и страхомъ вонновъ, за то. что онъ прислаль жалобу къ апостольскому престолу и ко всемъ епископамъ здешнихъ странъ чрезъ твхъ, которые отправлены были на соборъ досточтимъйшимъ епископомъ Рима, и которые, по опредълениямъ никейскаго собора, обыкновенно присутствують на соборать, — государь священныйшій сынь, досточтимый императорь. Итакъ въ этомъ двле твол кротость, противодействуя такимъ волненіямъ, пусть повелить, чтобы истина въры и каеолического благочести сохраняема

была неомраченного, такъ чтобы по правилу н опредвлению апостольскаго престола, который и мы признаемъ старъйшимъ, съ возстановленіемъ Флавіана въ достоинство священства и пребываніемъ его во всемь невредимымъ, судъ надъ нимъ перенесенъ быль на соборъ апостольской каоедры, на которой считается первымъ тотъ, кто удостоился получить небесные ключи и кто украсиль собою первенство епископства. Почему и намъ должно во всемъ сохранять уважение къ этому величайшему городу, который признается владыкою всвуъ городовъ. Нужно же со всею тщательностію позаботиться еще и о томъ, чтобы то, что въ прежнія времена сохраняль нашъ родъ, не было унижено нами, и чрезъ такой примъръ не произопли бы расколы между епископами и святыми церквами.

Посланіе императрицы Ликиніи Евдоксін кв Оеодосію (о возмущеніи Церкви каволигеской).

Государю Оеодосію, тріумфатору, постоянному императору и отцу, благочестивъйшая и славная Ликинія Евдоксія, постоянная императрица—дочь-

Всемъ известно, что твоя кротость имееть такое попечение и заботливость о касолической върв, что вы совершенно воспретите дълать ей какое либо оскорбление. Ибо, когда мы прибыли въ Римъ и вступили на порогъ храма святайщато апостола Петра: то Левъ, блажениъйщій епи-

скоить города Рими, вычасть съ другими весьма многими епископами, предсталь предъ насъ съ своимъ проценіемъ, говоря, что все ученіе въры возмущено на всемъ Востокъ и произошло то, что вся въра Христова приведена въ совершенное смъщеніе. Онъ оплакиваль Флавіяна, епископа константинопольской церкви, изгнавнаго во причинъ ненависти александрійскаго епископа, и свидательствуясь святьшею самыхъ достойныхъ благогованія масть и спасеніемъ нашей кротости, требоваль того, чтобы я по этому двлу послам гисьмо къ твоей благоснисходительности, государь священиваний отець и досточтимый имиераторъ. Итакъ, привътствуя тебя, прошу справедливости, чтобы твоя кротость бляговолила дать врачевство этимъ двламъ и повельла исправить то, что сдълано худо, дабы при собрании всвхъ, что уже предположено, было всецъло разсмотръно, на составившемся внутри Итали соборъ, дъло въры и христіанскаго благочестія, которое возмущено. Ибо изъ написаннаго видно, что весь споръ возбуждень адъсь отъ того, что епископъ Флавіанъ устраненъ отъ дълъ церков-HLIX'S.

Посланіе Галлы Плакиды къ Пульхерів Августь, въ которомь осуждается второй ефесскій соборь.

Благочестивъйшая Галла Плакида, постоянная императрица, Элів Пульхерів, благочестивъйшей и постоянной императрицъ.

Движимые чувствомъ благочестія, мы пожелали взглянуть на Римъ, при многочисленныхъ стеченіяхь, и почтить своимь присутствіемь пределы святыхъ, о которыхъ намъ извъстно, что они за свою добродетель обитаютъ на небъ н не презираютъ того, что находится долу. Ибо мы считаемъ дъломъ законопреступнымъ презнрать установленіе праздниковъ. Итакъ, когда мы находились при блаженномъ апостоль Петръ. тамъ досточтимъйшій папа Левъ, окруженный множествомъ священниковъ, первый предсталь предъ насъ по достоинству своего сана. Онъ, по причинь вздоховъ наполнявшей его скорби, не могь ясно высказать въ словахъ своего желанія. Впрочемъ превозмогъ себя твердостію священнической мудрости, такъ что удержалъ немного свои слезы и ясно выразиль дъло оскорбленной въры, какъ ея защитникъ. Изъ его ръчи мы узнали, что въ наши времена потрясена въра каоолическая, которую до сихъ поръ сохраняли родители нашего рода, начиная отъ нашего отца Константина. Ибо говорять, что возбуждено нъчто злонамъренное противъ константинопольскаго епископа по воль какого-то одного человъка. Итакъ мы узнали, что на ефесскомъ соборв, на которомъ ни одинъ не соблюль ни священническаго чина, ни правила, все произведено безъ разсмотрвнія того, что божественно; потому что, какъ говорятъ, высокомъріе и несправедливость взяли силу для осужденія некоторыхъ;

живу, да рекуть наиз, что первобытное периятынь родовонь, птица ин первобытное мицань; понеже итица жиза ражають (1), или жиза итицамъ первобытное, понеже изъ жидъ ражаются птицы. Да рекуть же паки намъ (1), и рыбному роду кал суть первобытная (1), рыба ли первобытное икры, понеже рыба икру ражаеть, илиикра первобытное рыбамъ, понеже изъ икры ражаются рыбы. Такоже и звъренъ и скотонъ родове отъ мужска пола и женска ражаются; исимъ откуду первобытий родоначальницы (\*)? Н. самый человакъ, — мужъ безъ жены родити не можеть, и жена безь мужа родити не можеть же (\*). Испытающе же первобытное, аще взы-: gent to others hambens, h oth others to greдомъ, и отъ дъдъ къ прадъдомъ, и много (9) восходяще отъ сего, ничто же ино обрасти будемъ ('), точно единаго родоначальника. Родоначальникъ же человъкъ како бысть или откуду? Аще не Богъ созда человъка перваго родоначальника, жоже кинга бытія являєть въ зако-

Зинов.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup>  $N^0$  605: помеже отъ итицъ инца происходитъ, и се озвокупленіемъ мужеска полу иъ менсиому.

<sup>(\*)</sup> да рокуть же паки жань — изть.

<sup>(</sup>в) первобытива, аще рыбы не суть творенія Бонкія.

<sup>(4)</sup> родоначальницы животимиз.

<sup>(4)</sup> безъ мужа зачати не выять.

<sup>(\*)</sup> Восколяще же убо на отца наша испытаниенъ, отъ отепъ на діди, и отъ дідъ на прадідні и множас.

<sup>(7)</sup> Gygous - usts.

нь ('), да скажеть намъ иже самобытное мудрствующій (2), что животнымъ родовомъ первобытное (\*), откуду же ли или какъ бысть человъкъ. Латописательныя книги отнельже начащася писати во многихъ языкохъ и странахъ (4), и ингдъже не бысть слышано ('), яко птица бысть когда не отъ яйца, или тдв бысть когда не отъ птицы лице, развъ уединенаго Финикса. Того бо глаголють (\*) безъ явца быти и въ пять сотъ леть не умирающа; по пяти же стехь летехь умираеть предъ человеки въ гнезде, его же сотворяеть въ египетскихъ странахъ, въ немже согнивши ей, и отъ согнившия плоти ея аки черву родившуся, и возрастии паки, опернатывь, Финексь возлетить, и живеть паки пять соть леть. Обаче да рекутъ самобытная мудрствующи, откуду первое бытіе имать Финиксъ. Понеже уединенъ бысть, не имать бо супруга; тамже ни плода не имать отъ себе; умираетъ же когда или нстлеваеть, и паки отъ истивния воскресаеть (6). Откуду (7) убо сему и всамъ животнымъ родона-

<sup>(1)</sup> N° 605: BE SAROHE -- HETE.

<sup>(3)</sup> да скажутъ намъ жие въ самобытића ереси ходиціи.

<sup>(\*)</sup> что. . первобытное — жить.

<sup>(\*)</sup> и странахъ-изтъ.

<sup>(\*)</sup> IMC200.

<sup>(\*) «</sup>Того бо глаголють... воскресаетъ, — нътъ этого мъста. Виъсто его следуютъ слова: «такоже и рыба не отъ икры не быстъ гдъ когда, ни икра не отъ рыбы нигдъ же быстъ.

<sup>(1)</sup> Откуду убо симъ всъиъ родоначальниковъ бывшихъ преддожити? Речетъ ди убо самобытита ереси последоватодъ.

чальниковъ быти возмогутъ предложити измъ име самобытному мудрованию сладующий? Речеть ле убо кто отъ вихъ ('): отъ воздуха родоничальникомъ быти; понеже отъ воздушныхъ тучь изкогда и жита надождишася, изкогда же и пепель, иногда же и крохи серебреных одожди-MIRCA, AKOME ECTS OT'S ASTOMECHAIX'S KHAP'S C.MAшати; но и ныив (") нъкогда на безводиви земли после многаго дождя рыбы мертвы обретошася. Но насть воздухъ родитель сему всему, яже облацы надождиша тогда (°) жито, и пепель, я серебро, и рыбы; паче же отъ сего даетъ резумъ, еже облаковъ почершиниъ отъ долу воду, съ водою же я рыбы почерноша, ихже облацы съ дождемъ и паки на землю спустипи; а не бъяще воздухъ породивый рыбы (\*). Такоже н жито и пепель отъ облакъ одождися; не убо воздушное естество породи жито или пепель, но вразумляется таковое познати (\*) иже на Египетъ прыщевіємъ и градомъ и прочими иными мующа в Монсея пипуща (\*) въ четырехъ десятихъ летехъ израильтяномъ по вся нопри манну

<sup>(\*)</sup> N° 605: но и при макисеть бытак.

<sup>(2)</sup> HOTA

<sup>(\*)</sup> а не воздухъ рыбы породинъ на безноднихъ и сухихъ земдяхъ.

<sup>(\*)</sup> no nosertaiens camoro toro Eora.

<sup>(\*)</sup> и прочими нивых муками — мість.

<sup>(°)</sup> namyuna mae.

одождяюща Бога; аще и съ водою (1) на мори вли на езерахъ жито облакомъ подъемша и надождивша, обаче тебе выплеестественнымъ научаетъ иже твоимъ спасеніемъ промышляяй (1). Жито же убо, и пепель, и сребро одождившееся оть облакь по льтописнымь книгамь увъдахомь; животное же каково буди одождившееся и живо бывшее никогда же въ летописныхъ нигде же никако же слышахомъ (2). И аще бы самобытно было или отъ воздуха рожено животное родоначальныхъ искони, всяко подобаетъ и паки быти самобытномъ животнымъ по воздушному пошествио вли по обхожденію временъ; аще и не по тъхъ же родоначальныхъ, поне новымъ нъкаковымъ нли иноличнъ незнаемымъ паки бывати подобно. Но нъсть сего видъти когда или слъщияти (\*). Се же убо преидоша леть и и б и і, и по воздушному пошествію и по обхожденію временъ не бысть никогда же нигдь же самобытно родоначальное животное некое, или птица, или гадъ, ны звъръ, или скотъ, или человъкъ, даже и доднесь ново ни каковое незнаемое вли отчично (4); но вся тако пребывають изначала и доднесь (\*), якоже и премудръйшему Соломону философствовася: родъ приходить и родъ отходить (6),

<sup>(\*) № 605:</sup> жще и съ водою... произимаей — изтъ.

<sup>(\*)</sup> MINOTAR ME OTT STTOMECHAY'S KHHI'S HE CARMINION'S.

<sup>(</sup>a) видети когда или слединати, — него этихо слово-

<sup>(4)</sup> HORO . . . OTHERHO, - HETS STREE CAORS.

<sup>(5)</sup> TANO . . . H AOAHOCS, — HETS STREE CAORS.

<sup>(6)</sup> Remes. 1, 4.

сіяръчь ови ражаются и ови умирають. И понеже не стоить родь инеднив, но приходить и отходить (1), по Соломани философія, готово предлагаеть въ разумение, яко бысть изпосде время, егда не бысть родовь, ибо приходять (?) н отходять. И аще бысть времи, егда не быша родове, откуду же убо бытте визнотъ первобытная родовомъ? Древеса, убо и всякъ злакъ вемля влагою дождя изращаеть, по воздушиюму благорастворенію, отъ начала адміно твари в донына; животныхъ же родовъ самобытив не израсти второе. Отъ сего твердо подобаетъ разумъти, яко первобытній родове Богонъ сотвореня суть; насть бо откуду симъ отыннуду бытіе нувти, аще не отъ бога токно быти сотвореннымь; ни земля бо, ни воздухъ въ 🚜 лете не взведоща никогда же отъ себе вово (\*) въконкъ родоначальныхъ, но воспитовають бывшихъ уже и сущихъ и бывающихъ присио породу своему семенну.

Яко видимам (\*) существа не суть несотворена.

Тъмъ же разумъется воистину, яко истини 6 есть бытейская кинга, юже Момсей списа, яко-

<sup>(\*) № 60%:</sup> отходить всих родь.

<sup>(3)</sup> родовъ, понеже нестоятельны родове, приходять бо.

<sup>(\*)</sup> Въ седнь тысящь літь и въ седньдосять и четыре літа ис изведоння оть себе ново когда.

<sup>(4)</sup> Яко видимая... первобытива и, — изгъ этихъ словъ.

Богомъ сотворена быша вся первобытная и (\*) якоже сотворена бывшая отъ Бога первобытная въ началь льть, тако и доднесь родь приходить и родь отходить. По сему же и о всемъ видимомъ мірв помыслити есть, яко бысть нъкогда время, егда міръ не бысть; понеже родове не стоятельни суть, приходять и отходять, и бысть время оно, егда не бъяше родовъ (1). Отъ сего извъстно разумьти есть, яко Богомъ сотворени быша, иже не бывше преже, и быша, и имже последи въ толико летъ ново родове и иніч самобытно не явишася (1). Такоже разумъти есть, яко и земля, питающія родовы, не бъяше иног-. да (2); такоже и вода содержащіяся землею (3), бысть время нъкогда, егда не бъяще ея (3); и небо (4) надлежащій земли, всяко бысть время то, егда его не бъяще. Откуду же симъ быти видимымъ, аще не бъяще сотворены (\*) Богомъ изначала? Аще же самобытна земля, и вода, и небо (4): како же или отъ чего явищася сія самобытно? Аще же ли ни отъ чего быша: како же убо не обратается во всемъ міра ино что ни отъ че-

<sup>(°)</sup>  $N^{\circ}$  605: не бъяще родовъ, и Боговъ сотворени бънца, не бъяще преже.

<sup>(2)</sup> такоже и земля питающа родове, не бъяще вногда, егда и еще не сотворена бъ.

<sup>(</sup>з) содержащаяся въ земли, не бъяще преже.

<sup>(4)</sup> H HOGO TANOMO.

<sup>(</sup>в) Откуду же бысть видиный міръ, аще не бъяще сотворенъ.

<sup>(°)</sup> и небо: подобаше убо и паки вногда.

Нбо видине и тъгъ днойкъ ловиъ, живущихъ аки захрей въ пустыни и въ лъсвув, якоже Лопь и Гогуличи и прочін таковін, незнающін Бога истинито, отъ отецъ своихъ въ дреннихъ латехъ заблудина из ложнымъ богомъ, о единомъ чре-въ пекущеся, якоже и безсловесная;— обаче и тіп языны дней, иже инчикае лучки захри или скота симсьиющин, имуть служение къ Богу, вще в не ко истинному Вогу, единиче прилежать божеству служаще. Яко естественив душа имъ Бога, сотворшаго 10, възсковаще, егоже не возмогше увъдати заблужения ради древная прелести дізволя, къ ложнымъ богомъ служити произведонися, сими показующу самоучениз естеству, яко воистину есть Богь. И понеже естество человъче самообычайна Бога взыскуеть върово списенія отъ него, и любить службами благоугожати кійждо спасу своему Богу, аще убо кто раз-умъвъ н познаетъ () неложнаго Бога живаго, прилеживини служить и благоугожати тщится ему, страхомъ и любовио привъожденъ къ нему, а нже не познавъ Бога истиннаго кто, той къ ложнымь богомъ прибъгаеть такоже и спасенія себъ (¹) отъ него взысковаеть, аще и не получаетъ себъ спаса, заеже не отъ истиннаго Бога спаса ему ищущу, обаче взыскуеть (\*): посему убо ученно естеству человъческому исповъдающу Бога,

<sup>(\*)</sup> N° 605: новимъ и разумавъ.

<sup>(\*)</sup> II chaccais coft ... ofore suscepts, -- util state caus.

яко воистину есть Богъ (), яко воистину Божіе есть зданіе человъкъ. Но понеже человъче естество претерпъваетъ смерть, якоже бо роженну бывшу, сице нужа и мертву быти; нужа же младымъ, отъ родитель оставшимъ, наиначе единосельнымъ не въдати Бога: отнюду же, мню, положи Богъ человъкомъ отъ писанія помощь во еже разумети . его, яко есть. Како бо инако возможно познати неложнаго Бога, уже многимъ ложнымъ богомъ CAVMEMONTS (3) OTT VELOBERTS, ALLIE HE CRATEINH KHMгами и присными его рабы, якоже и речено есть: законъ данъ бысть на помощь (\*)? Показа убо самое естество человъческое, яко есть Богъ живъ и истиненъ и яко Божіе аданіе есть человыхъ. Тщетно и суе есть Косого ученіе безбожствія, и насть ино что его учене, токмо лесть, и ложь, н пропутіе (') антихристову пришествію; не инако бо явитися когда сыну погибельному, точно внегда имуть человецы последовати неправде, якоже глаголють честныя книги: да осудятся вся не въровавшім истинъ и последовавше неправдь (1):

<sup>(\*)</sup>  $N^{\circ}$  605; по сему самоучению естеству Бога испольдующу, яко есть Бога.

<sup>(°)</sup> почитаемымъ.

<sup>(\*)</sup> Въроитно, инфистем въ виду слова ап. Павла Гал. 3, 12: запонъ изступъ наиз бысть во Христа.

<sup>(\*)</sup> spearyrie.

<sup>(1) 2</sup> Cor. 2, 12.

ема и паки изсушнема, присно стражеть нужею отъ приражающихся ей. И вода и воздухъ такоже отъ временъ и отъ вътръ неволею премъненіе стражють, и наводняющися и померзающи, разгарающися и изсыхающи. И звъзды такоже нужи страстей подлежать (), свътящи и померачающися, отъ мъста на мъсто претичющи. Тъмже не могутъ вся та быти самобытна или безначальна, но твореніе сотворшему ихъ суще, и иже сотворивый ихъ, той есть неложный Богъ (\*), иже безначаленъ, присносущенъ, живъ.

Яко разумна есть творитвеная Божілсила и от сопротивленія стихіямь (1).

Паки же видится четыре стихій на состоя— в ніе движащимся, суша, мокро, студено, горяче, рекше земля, вода, воздухъ, огнь (°). Еда речетъ кто симъ быти несотвореннымъ и отъ стихій сихъ сущимъ произвестися? Како же убо сему гозможно быти, еже несотвореннымъ быти стихіямъ, елма четыре сіл стихія (°) сами себъ супротивны и друга другому губительны сущи? Вода бо погубляетъ огнь и землю, огнь же погубляетъ паки воду и землю, и студень противится огню,

<sup>(°) № 605:</sup> и забады такоже страсти своя исволено странуть.

<sup>(2)</sup> и той есть неложивай богъ сотворивый вся сін.

<sup>(\*)</sup> Hirr prore paramia.

<sup>(4)</sup> отнь и воздухъ, и убо четыре сіл стихів.

и огнь студени, такоже и воздухъ (1), къ коемуждо сихъ приближаяся, премъняется, еже вси сін страсть пріемлють. Сего ради не безначальны разумъваются стихія, имже каяждо ихъ отъ другія погибають. И еже погибаеть, сіе и бытію начало первіе имать; безначальное бо погибнути не можеть; а иже погибаеть, всяко сотвореніе есть, имже начинается отъ сотворяющаго и, и бывающи сотвореніе отъ нашедшія же иныя крыцайшая силы погибаеть (1). Тамже (2) стихія изсть безначальны или несотворены (1); понеже стражетъ каяждо стихія, отъ иныя стихія насилующися и премъняющися, возмогающи и изнемогающи, умножающися и умаляющися. И отъ сихъ (\*) зъло разумъвается паки, еже въ толицъмъ съпротивленія стихія сія, приближающися едина другой, и никакоже растлеваются, ни тепло отъ студени, ни студень отъ тепла, ни суща отъ мокроты, ни мокро отъ суши, ни паки же суща тепломъ, нли студенію, или мокромъ до конца погибаще, а н могущи погибнути; сице же и прочая стихія отъ коеяждо каяждо могущи погибнути, и не погибаme (\*). Явлено же убо есть, яко есть сила кал (\*),

(2) Не могутъ быти безначальна или несотворена.

<sup>(°) № 605:</sup> такоже и воздухъ... погибаетъ,--всего втого изгъ.

<sup>(3)</sup> и въ толиценъ сопротивлени стихиа сія, приближающися едина другой, не растлеваются, ни суша отъ мокроты, ниже мокро отъ суши, ни тепло отъ студени, ни студень отъ тепла, ни паки же суша тепломъ погибнути можаще, или студенио, ни тепло отъ мокра или отъ суши погибаетъ, но мокро отъ тепла или отъ студени погибаетъ.

<sup>(4)</sup> Убо есть сила ная.

возбраниющія супротивленія ихъ, возмогающія COMMODATE CEXTS OTS LYGHTELECTER CHIERS OTS себе ихъ, и уравняющия мирно сія на состояніе движимымъ. Сіл же сила единаго безпачальнаго Бога двйство есть, оть него же и бытіе имуть ('). Не возможно бо сопротивнымъ, приражающимся из себв самымь, себе соблюдати, и отъ иныя силы влицийя сихъ соблюдатися есть симъ. Аще ан кто хощеть симъ четыренъ стихіямъ -- мокротъ, суши, горячинъ, студени, коейждо самой соблюдати себе отъ противной ей, н како се будетъ? Въ коейждо ли убо странъ и въ своей части коейждо стихии дежати повынывется? Аще же убо въ коейждо странъ въ своей части коейжло стихін быти несывснымь: и каково могуть (\*) действо подати движивымь, разстоящися особь сами и всю силу свою въ своей части издающи? Четыре бо части (\*) міру-востокъ, поддин, западъ, съверъ, и аще раздължещимся стихіямъ по странамъ по четыремъ четыре стихія, яко поддне горяче, западъ мокръ, сверъ студенъ, востокъ сухъ (4); будутъ же и нил паки четыре некая разделяющи части стихілив, да не смесившеся единако ино растлеватися будуть, во (1) да будуть разстоящеся отъ себе; къ симъ же паки нная осмь предвловъ митти, и будуть безчисленно множество частей. Того ради не возможно ниъ

<sup>(\*)</sup> N° 605: отъ негоже и быти жиуть—шьть.

<sup>(°)</sup> несивсимить: и не возногуть.

<sup>(</sup>в) четыре бо части... востокъ сукъ,--иктъ этого ийста.

<sup>(4)</sup> да не ситемвиеся... будуть, но, -- изгъ этихъ слевъ.

будеть подавати движимымъ состояние (), разстоящеся сами въ безчисленныхъ предълохъ. Аще же (1) во едино будутъ четыре слита стихія нэводити весну, льто, есень, зиму, будуть бо вся согражена стихія слита во едино: како же согръженая подадутъ движимымъ состояніе. еже невозможно есть? Аще же мнъти кому, яко звъздному лику изводити движение сущимъ (\*): обаче и въ сихъ многу распрю и нестроение философи разсмотривше повъдають (\*), яже не нынвшняго времени о сихъ глаголати и разсмотряти (\*). Обаче же и сихъ разгласіе и нестроеніе въ союзв твердв въ тихое и гладкое устроеніе приводящія (\*) сила уншая есть. Тамже ни стихія, ни небо, ни звъзды не безстрастны (\*), посему ни безначальны; ниже самобытны (7), ни сами собою доброчинствують; но содержащія сихъ сотворшія великая сила и премудрость, управляющи на доброчние и гладость, самъхъ себъ сопротивляющихся и безчинствующихъ приводящи во смиреніе и въ союзъ нервинить. И по сему всему строителя симъ всемъ безатър-

<sup>(1)</sup> Како убо движимыми подмоть состояне.

Аще за же во едино слита будутъ стихів, прочее не будутъ стихів изводити данисніе.

<sup>(3)</sup> SELECCOSE CHARACTER.

<sup>(4)</sup> яже . . . и разсиотрати—изгъ. .

<sup>(\*)</sup> Единаче же разгласіе и не стросніе въ тихое и гладное приводи устроснів.

<sup>(°)</sup> не безпрестания.

<sup>(\*)</sup> нике самобытия—ийть

## ORPEABLERIA

### ВЈАДИМІРСКАГО СОБОРА

1274 roga.

Высшею церковною властію въ предължъ русской Церкви въ древнія времена была власть собора русскихъ пастырей. По правиданть древней Церкви, въ каждой области надлежало быть собору епископовъ дважды нля по краймей маръ одинъ разъ въ годъ (°). Въ Церкви греческой предписаніе это соблюдалось до тахъ поръ, пока наконецъ соборы временные были замънены постоянными соборами при качедрахъ патріарховъ. Въ русской Церкви постановление о ежегодныхъ соборахъ не могло быть соблюдаемо и, какъ видно изъ памятниковъ, не соблюдалось во всей точности. Это, можеть быть, и потому, что въ то время, когда образовалось въ России твердое іерархическое устройство, въ греческой Церкви уже не было везда ежегодных соборовь, а главнымъ образомъ, безъ сомнания, по мастнымъ затрудненіямъ, по отдаленности одной етископской

COB. I.

<sup>(\*) 37</sup> правило св. авостолъ.

каседры отъ другой, по неудобству путей сообщенія и пр. По нужда въ соборахъ постоянно чувствовалась и неръдко высказывалась. Соборъ патріарховъ въ 1667 году высказаль уже свое сожальніе о томъ, что авъ странахъ великороссійскаго государства не обыкоша архіерев собиратися часто и соборы творити и исправляти священническія расприя и пр., и это считалъ причиной того, что сучинищася толики раскольники и мятежники и возмутища во всемъ государство, и многія души погибоща, и вмалъ было не весь народъ прельстили и отъ православныя въры возвратили къ безумнымъ дъламъ и еретическимъ мудрованіямъ» (1).

Соборы въ Россіи составляемы были но требованно особенныхъ нуждъ Церкви — безсрочно, не въ опредъленное время. Въ жизни церковной встръчалось много нуждъ, требовасшихъ соборнаго разсмотрънія. При каждомъ изъ такихъ случаевъ пастыри русскіе, слъдуя древнимъ правиламъ Церкви, предписывающимъ важивйшія дъла ръшать соборами епископовъ (2), составляли соборныя совъщанія. — Мъстомъ, гдъ происходили соборныя совъщанія, были по преимуществу тъ города, гдъ находилась качедра первосвятителей — мотрополитовъ, — сначала Владяміръ (куда перенесена была качедра митрополи-

<sup>(°)</sup> См. выписи. якъ дъян. соборовъ—въ Собр. закон. № 412. т. 1. стр. 700.

<sup>(1) 34</sup> mpas. ca. essect.

та въ конца XIII в.), потомъ Москва, сдалашаяся изстомъ пребывания интрополита со времень св. Петра (въ началь XIV в.). Бывали несгда соборы и въ другихъ городахъ (). По отдъленія юго-западной Россін отъ московской митрополін, и тамъ были соборы правослиныхъ пастырей, по дъламъ Церкви православной (2). Право созывать соборы, какъ видно изъ памятинковъ, принадлежало митрополиту. Въ накоторыхъ впрочемъ случаяхъ, когда напр. нужно было набрать митрополита, или произвести судь надъ нимъ, соборы созывались великими кназьями (\*). а иногда старъйшимъ изъ епископовъ (4). Неръдко въ дъль созываніл и совъщаній соборовъ прянималь участіе и патріархъ константинопольскій (\*). На соборахъ, кромъ митрополита и епископовъ, присутствовали еще настоятели монастырей, и наъ **духовенства бълаго — протојерен и священники.** 

<sup>(\*)</sup> Соборъ въ Пересладъ 1311 г. по дълу объ обязиения св. Петра интрополита Андреевъ, епископочъ тверскиять (Св. Приб. къ Твор. св. отпекъ. 1844 г. стр. 76—77. Слач. Христ. Чт. 1856 г.). Соборъ въ Твери 1390 г. по поводу своеволія Евеннія, епископа тверскаго (Хр. Чт. 1852 г. Слач. Нет. Карам. т. V. стр. 257) Соборъ въ Костронъ для опредълена границъ сарабской и размиской епархій, бывшій при митрополитать св. Петръ и Осогностъ (1308—1355 г.) (А. ист. т. І. № % 1 и 3).

<sup>(2)</sup> Соборъ вызенскій 1509 г. (А. н. т. І. 36 289).

<sup>(\*)</sup> Соборъ носковскій 1478 г. для совъщанія объ граната в. Геронтія, данной бълоозерскому князю, созванъ быль вел. видзенъ Іоайноогъ ІЦ.

<sup>(\*)</sup> Соборъ 1447 г. для осуждения Шеники (А. н. т. І. 36 36 40 п 43).

<sup>(\*)</sup> Соборъ по дълу объ общиени Петра быль совъять въ еледствіе предписания константинопольского патріарка и происходиль въ присутствін его дов'єренняга.

На соборныхъ совъщаніяхъ бывали впотда в лица греческаго духовенства, даже греческіе митрополиты (1). Изъ свътскаго сословія присутствовали на соборахъ и принимали иногда участіе въ соборныхъ совъщаніяхъ великіе князья, ихъ дъти и гражданскіе сановники (2). Основаніемъ для соборныхъ совъщаній и ръшеній былъ всегда номоканонъ. Неръдко русскіе пастыри свои соборныя опредъленія основывали и на узаконеніяхъ своихъ предшественниковъ (3).

Такимъ образомъ вивший образъ устройства и дълопроизводства соборовъ Перкви древней, — онъ себъ характеръ соборовъ Перкви древней, — освященный и утвержденный временемъ и всеобщимъ въ Церкви православной употребленемъ. Въ Церкви русской, какъ и древней, при сованіи, производствъ и окончаніи соборовъ соблюдались одни и тъже условія, — въ соборныхъ совъщаніяхъ той и другой принимали участіе лица духовнаго и гражданскаго въдомства и каждое въ свойственной ему мъръ и степени (1). Опре-

(\*) Соборъ тверской 1390 г., на которомъ были Матеей и Никандръ греческіе митрополиты (Арц. 2. І. стр. 145, пр. 1045).

(5) См. О коричей Калачева прим. 28. Также соборъ въ Костронъ (А. н. т. Л. Ле Ле 1 н 3).

<sup>(2)</sup> Соборы:—1448 г. для избранія митрополита св. Іоны (Приб. из Твор. св. отценъ 1846 г., Ист. русси. Перими преосв. Филарета ч. III. стр. 12—19), 1464 г. для избранія митрополита Филиппа (Твор. св. отц. 1857 г. ч. II. стр. 221. Арцыб. т. 2. ин. IV. стр. 381. № 111.

<sup>(\*)</sup> Устройство соб. древи. см. Прав. Соб. 1858 г. •сераль. Управленіе вселенской Христовой Церкии.

дъления соборовъ русскихъ не новыи опредвленія, но или только повторенныя древнія, или проникнутьм духомъ древнихъ. Соборы русскіе OGENING CHOING SPARKLINGS SPECIOCELINIOUS, KAKS основаніе, правила номоканона, а о другить прамо говорять, что при составлени ихъ руководствоить служило законоположение Церкви древней. Соборъ владимірскій предъ многими правилами. своими ставить правила древия - соборным и св. отцевъ и на нихъ основываетъ свои ръцюнія (1). Соборъ московскій 1503 г. свои правила «уложиль и украпиль по правиламъ св. апостоль и отецъ, что написано въ правилъхъ св. апостолъ» (3). На соборъ виленскомъ 1509 г. митрополить юсифъ говоритъ, что въ юго-западной церкви иедостатки кпастырямъ подобаетъ исправляти и очищати по правиломъ святымъ» и многія правила отцы собора ограждали прибавленіемь выраженія «по преданію» или «по писанію» (\*). Московскій соборъ 1441 г., осудившій флорентійскія опреявленія и митрополита Исидора, осудиль «воззръвше въ номоканонъ» (4). Отцы, избравше въ митрополита св. Іону, также руководились древнецерковными правилами (\*).

Опредъленія соборовъ русской Церкви, по значенію и употребленію, были равносильны опредъ-

<sup>(\*)</sup> Ca. mac.

<sup>(2)</sup> Приб. къ А. Э. т. 1. № 382.

<sup>(\*)</sup> A. H. T. L. 36 289.

<sup>(4)</sup> Св. О кормч. Калачева примъч. 98.

<sup>(5)</sup> Cu. Taurice.

леніямь областных в н.ш поместных в соборовъ Церкви древней, равно какъ и самые соборы были равносильны древничь соборачь поместнымь ('). Соборы русскіе, также какъ и дрепніе помъстные соборы, занимались вообще благоустроепіемъ Церкви русской, избирали и рукополагали первосвятителей — митрополитовъ, судили ихъ и епископосъ, исправляли распоряженія частныхъ іерарховъ и соборовъ епархіальныхъ, ръпали недоумънія и возраженія, предлагаемыя лицами частными, ръщали вопросы о въръ, благочести и церковномъ управленій и прекращали мъстныя реличозныя волненія, производимыя еретиками. Поэтому вліяніе ихъ простиралось только на Церковь русскую и только для нея одной опредъленія ихъ имън обязательную сплу.

Одинъ изъ важнъйнихъ древнихъ соборовъ въ Россіи бы гъ соборъ владимірскій въ 1274 г., при митрополить Кириль II. Вступивъ на архипастырскій престоль, ревностный Кириль долго путсинествоваль почти по встиъ предъламъ общирной митрополіи своей и вездъ являлся умиротворителемъ и мудрымъ суроителемъ своей паствы. Обозръвъ во время своихъ путешествій внутреннее состояніе Церкви русской, митрополіть къ прискорбію своему замътиль по мъстамъ значительные безпорядки, какъ въ жизни духовенства и народа, такъ и въ отправленіи священ-



<sup>(1)</sup> Си. выше принич. 4-е на стр. 224.

модъйствій церкооныхъ. Въ мныхъ мастахъ нив SAMERCHO (6610 CRATOKVIICTBO; CITHCKOTHA HOCTANдали інногда въ духовный санъ безъ должной разборчиности, безъ испътания жизни и привовъ; священиям въ совершения литургін и прочихъ таниствъ не всегда слъдонали прасильному чиноноложению, по неръдко мъстнымъ объчалиъ. Съ тамъ вмаста и ираны народа требовали исправ-JEBIG; BY HHUTY MECTARY VKOPERLEICH HIPM H обычан, протигные христіанской нравственности и правиламъ Церкви. Такое пеустройство въ духовномъ чинъ и народъ происходило, какъ замъчаеть самь митрополить, частию оть неразуния, частно отъ небреженія пастырей, ръдко посъщавшихъ свои церкви, и ваконецъ отъ того, что правыла церковныя, опредължнія кругь пастырской дъятельности, для многихъ быля не вразумительны; «помрачены бо бъху премъ сего обдакомъ мудрости елинского языка» (1).

Указанныя отступленія отъ древнецерковнаго правильнаго чина тщательно были разсмотраны соборомъ и на будущее премя опредълено стро-

<sup>(\*)</sup> Это последнее обстоятельство заставило интрополита еще до сознания соборе (ополо 1260 г.) инстата из Болгарло съ просъбою—прислать ему иоможновъ. Воотому иъ 1263 г. ему и быль прислать синсовъ поножановъ, съ письмоить Слатисловъ, инибетинъв дъри болгарскаго. Синсовъ этотъ, какъ видио, былъ перезедетных синсовъ поножановъ, и рисламыето Синтисламу интрархенъ поножания тинонолосламуъ, и заключаль въ себъ правила съ толковиния воздран. (Розенваннов о корич. стр. 57—61; Восток. Отис. румица музочив. 291—293). Этотъ-то списокъ пиножноми и былъ, безъ сомпъния, употребляенъ на соборъ.

го блюсти чиноположеніе Церкви. Опредъленія, постановленныя соборомъ, направлены прямо къ прекращенію замъченныхъ неисправностей и относятся: І) къ правильному поставленію клириковъ, къ ихъ благоповеденію и обязанностямъ служенія, ІІ) къ правильному совершенію таинствъ, ІІІ) къ благочинію при богослуженіи, въ храмахъ, и ІV) къ благочинію жизни христіанъ (1).

I

Замътивъ, что въ русской Церкви пногда неправильно пріобръталось и преподавалось священство, соборъ строго осудиль эту неправильность: осудиль симонію и лихоимство во всвять видахъ и проявленіяхъ, опредълиль качества избираемыхъ въ клиръ, указаль средства дознанія, имъеть ли избираемый нужныя качества, установиль порядокъ самаго поставленія и даль иткоторыя предписанія о благоповеденіи клира, направленныя противъ пороковъ, особенно распространенныхъ тогда между клириками.

<sup>(\*)</sup> Списокъ правила, этого собора пом'ященъ въ Русек. достоп.
ч. 1. Въ этомъ спискъ нътъ окончания правилъ и правила напечатаны безъ всякаго раздъления. Кромъ того въ немъ не достаетъ двухъръчей митрополита Кирилла, которыя онъ говорилъ на соборъ. Одна изъ нихъ надана въ латинскомъ пореводъ уната Кульчискито. Начинали дънна этого собора въ старинномъ служебникъ, онъ перевель ихъ на латинский языкъ и издалъ во 2-й части своей иникии Ѕресипен Ессles. Ruthenicae (Истор. слов. о бынив. въ Росеии писат. дух. изд. 2. т. 1. стр. 334.—Кириллъ). Поучение и. Кирилла попомъ—Си. Приб. къ Твор. св. отщемъ 1843 г. ч. 1. стр. 425.

По соборному опредълению, епископы ни подъ какимъ видомъ и предлогомъ не должны брать съ посвящаемыхъ ими никакихъ уроковъ или даровъ, будетъ ли то поставляемъ мгуменъ, или священникъ. Въ подтверждение своего предписанія соборъ указать на три правила древней Церкви (1). Чтобы внушить болье отвращени къ этому богопротивному дълу, соборъ указываль на пагубныя следствія симонін въ примерахъ Симона волхва, Гіезія, Іуды предателя, уподобляль ниъ всякаго святопродавца и святокупца, и въ наказаніе за это всякому, кто посла собора бу-ACTS HOCTABLETS HAN HEYMOND BY MEYMONCEDO, MAN спляценника къ церкви за такъ называемое посошное (за деньги или дары) (3), опредъляеть извержене вместе и съ поставленнымъ, а посреддиль въ этомъ беззаконномъ дълъ — модямъ мірскимъ и монахамъ изрекаетъ проклятіе, а священноцерковнослужителямь угрожаеть лишенісмь степени (\*). Но взимание опредъленияго количества денегъ отъ новопоставленнаго на соборный клиръ, утвержденное обычаемъ и законами греческихъ императоровъ (\*), не считалось симонією и

<sup>(°) 29</sup> пр. св. впостоль, 2 пр. соб. хамид. и 22 пр. VI всел соб., которым извергають поставляющихъ и поставляетиях на изда.

<sup>(2)</sup> Посочине-перковное производилось иброитие отъ несня в мяналось накъ сборъ на жевлъ архіерейскій.

<sup>(\*)</sup> С.ич. 5 и 9 правила VII вселенского собора, 99—Васила всликаго, прав. Геннадія, пятріярхи воистантиновальского.

<sup>(4)</sup> Instinian. Novel. 123. Въ Церкви греческой пополькось брать по 7 граненть съ поставляемихъ во исъ периосима степени, дане въ

пе было возбранено ни въ Церкви греческой, ни русской. Поэтому и соборь владимірскій опредълиль, что такое взимание не подлежить осуждепію, когда оно совершается въ количествъ опредъленномъ (не болъе 7 гривенъ) и не соединено съ обременениемъ для руконолагаемаго. Нъкоторые изъ тогдашнихъ епископовъ мало того, что брали дары и требовали ставленныхъ денегъ отъ лодей богатыхъ, принуждали къ тому же и людей бъдныхъ и притомъ самымъ безжалостнымъ образомъ — посылая ихъ на тяжкія полевыя и другія работы. Негодуя на такія тяжкія несправедливости, отцы собора строго осудили взиманіе излишняго, равно какъ и настоятельное требованіе положеннаго отъ неимущихъ, а съ темъ выесть воспретили и обременять поставляемыхъ работами въ полъ или лугахъ въ случав ихъ несостоятельности ().

Анхонмство впрочемъ и пристрастія личныя, какъ видно изъ опредъленій собора, вкрались и въ шъкоторыя другія дъла. Видно, что въ то время брали деньги съ епископовъ, собиравшихся на соборы, произносили отлученіе по страсти

епископы. Сч. Разсуж. о ересяхъ в раскол. Руднева. првм. 81. 7 граценъ развялись почти 1 руб. 75 коп, сер. нынъцинить. См. А. Э. № 382 и 383.

<sup>(\*)</sup> Правило это вукло въ виду не только рукоположене, но и поставление въ церковных должности, совершаемое безъ рукоположения. Соборъ запрещаль брать излашнее или съ притъсненскъ требовать положеннаго отъ производимыхъ въ игумены, наубстники, десятники, просеориямы.

или корысти, а «не Божія двля закона». Осуждля и воспрещая такія преступленія, соборь опредвляєть виновньогь въ нихъ отлученіе отъ Церкви.

Наряду съ другими неисправностями, замъченными митрополитомъ Кирилломъ въ сопременпой русской Церкви, окъ частио самъ видълъ, а частио отъ другихъ следиллъ и о томъ, что поставляли въ священныя степени, не обращая надвежащаго випманія на умственныя и правственныя качества поставляемыхъ, а также и на ихъ позрасть и отношенія свободы и рабства, что и въ его премя еще неспособный и недостойный, несосершеннольтній и рабь получали церковных степени, что въ русской Церкви досель еще продолжался обычай, по которому у накоторыхъ владъниевъ поставляемы были въ священный санъ ихъ рабы, не освобождаясь отъ рабства и послъ поставленія, и который осуждень быль граматою патріарха константинопольскаго Германа, присланной въ Россію 1228 года на имя митрополита Кирилла I (1). Эти обстоятельстал объясняють происхождение соборныхъ опредъленій относительно качествъ, возраста и общественнаго положения поставляемыхъ въ священный сапъ.



<sup>(\*)</sup> См. Онис. румяни, муз. Востокова. № 233. д. 19. 20. № 238. стр. 326. Дренисе русское право из историческом его развити етр. 183 — 183. Пст. русск. Церкии преоскащ. Филарста стр. 210, 211 и пр. 353 — 355. Послане это сполна поизинено из И. Р. Ц. ир. Макаріа. т. 111. прим. 370.

Опредъляя качества избираемаго во священство, соборъ требуеть, чтобы онъ хорошо зналъ грамоту, чтобы онъ быль чисть и безукоризненъ въ образъ жизни и поведенія, чтобы онъ быль или дъвственникъ или въ законномъ бракъ съ дъвою, чтобы его не обвиняли въ кощунствъ, воровствъ, пьянствъ, прелюбодъяніи, лихоимствв, ябедничествв, вольномъ или невольномъ убійствъ, чтобы онъ свободень быль отъ гръховъ противоестественныхъ и дъворастлънія, чтобы онъ не обременялъ своихъ слугъ излишними работами, не изнуралъ голодомъ или наготою и небыль чародъемъ. Кто котя въ одномъ изъозначенныхъ пороковъ будетъ обличенъ, тотъ не можеть быть ни священникомъ, ни діакономъ, ли даже причетникомъ (1). Возрасть для принятія въ священный санъ соборъ опредълиль, на основаніи древнихъ церковныхъ правилъ, для діакона — 25, а для священника 30-лътній (2). Соединяя въ себъ означенныя качества, свободный отъ поименованныхъ пороковъ и имъя надлежащій возрасть, рукополагаемый въ церковный клиръ должень быть непремьино человых свободный. Раба, прибавляли отцы собора, посвящать не прежде, какъ если онъ представитъ отъ своего господина грамату, данную ему при многихъ сви-

<sup>(1)</sup> Смм. 18, 25, 61 мр. св. ап.; 2, 9 мр. 1 всел. соб.; 29 Васалів великаго.

<sup>(2) 14</sup> пр. VI всел. соб., 11 пр. соб. неокессар.

дътелихъ и синдътельствующую о совершений его свободъ; а когда послъ этого рабъ—освобов-денный будетъ принитъ въ клиръ, то предий го- сподниъ его долженъ отказаться отъ всякаго на него права (1).

Для дознавія, дъйствительно ли готовлиційся къ рукоположенно облідаеть встані потребными для клирика качествані, соборь, основывалсь на древисцерконныхъ правилахъ (\*), витилеть етисконаять въ обязанность тщательно испътывать исю жизнь его, отбирая для этого синдътельства у людей, его знамощихъ, особенно сосъдей, которые знавоть его съ дътства. Повтому избираемито отщы собора обязывали имъть о себъ синдътельство своего духовниго отща, семи другихъ священивковъ (\*) и изсколькихъ стороннихъ, пользующихся общимъ довърнемъ, «добрыхъ» синдътелей.

Что касается самаго поставленія, то оно, по требованію собора, не должно быть тайно, мо изв'єстно всім'я; оно должно совершиться въ хразга всенародно и въ присутствія выше означенныхъ свидътелей, дабы вса видън и могли

(\*) 7 spen. Occorate aucocompilicatre.

<sup>(\*)</sup> Carr. 82. mp. cs. ms. 4 — IV scen cob., 83—VI scen cob.

<sup>(</sup>в) Правило чтобы о руковолатесного свидутельствовам, проих духовиго отна изсломено других свищениямих, было и из-Перим греческой. Въ одной греческой станденной свищенической грамить, правда не древниго премени — 1619 г., паходить, что рупоположенный нитал свидутельство — себя духовито отна и рудругихъ свищениямогъ. При четь из грамить замічень, что это двластся нита гір ниченцір віпрідени (Ерукнуна тійг Фейи ничени, йхі 'Радіц т. Ч. огд. 541. Абфиров. 1854 г.).

свидътельствовать о правильности избранія и дабы въ противномъ случать не посвятить какого либо пришельца изъ другой епархін, который, скрывъ причину своего быства, святотатственно похититъ священство. Изъ неизвъстныхъ, на основаніи древнецерковныхъ правилъ (1), присовокупляли отцы собора, никого не поставлять въ церковныя степени.

Неподготовленность къ дълу своего служенія и отсутствіе предварительнаго знакомства съ нимъ, происходившіе какъ отъ недостатка образованія, такъ, быть можеть, и отъ прежняго порядка производства въ священноцерковныя степени, были причиною того, что многіе служители Церкви, къ соблазну върующихъ и оскорбленію святости своего долга, неръдко смъшивали свои обязанности и совершали то, что имъ дозволено не было. Вслъдствіе этого, сообразно съ правилами Церкви древней, соборъ опредълиль, чтобы рукополагаемый возводимъ быль чрезъ всв степени священства, начиная съ низшихъ-съ чтеца. Возведеніе на эту степень соединено было съ молитвами и облаченіемъ въ короткую фелонь. До посвящения въ діакона новопостриженный причетникъ обязывался править должность чтеца при церкви соборной, подъ надзоромъ старшаго церковнига, -- послъ чего онъ быль производимъ во діакона и затъмъ во священника. При этомъ

<sup>(1) 6</sup> mpas. VI scen. cocop.

соборъ имълъ въ виду безъ сомитий то, чтобы ставлениясь, проходи всъ эти должности, опытно и подробно могъ ознакомиться съ дължь своего служения.

До времени собора нетрезвость въ клиръ, особенно въ предълать новгородскихъ, доходила до того, что многіе, какъ говорять отцы собора, священнослужители предавались этому грубому наслаждению до самозабрения, - до забрения святости дней и своихъ обязанностей, особенно въ теченіе времени «отъ свътлыя недъли вербныя до всехъ святыхъю, такъ что въ продолже-MIE BOEFO STOFO BPEMEISE OHN HE MOTAN IE HE COвершали никакихъ богослуженій — даже литургін и крещенія. Въ видахъ искорененія этого порока соборъ опредъльть: священноцерковнослужителей нетрезвыхъ, если они исправятся, простить, а неисправныхъ всъхъ лишить сана. «Лучние бо, прибавьяють отцы собора, единь достойный служа, неже тысяща беззаконныхъ». А кто изъ нихъ будеть противиться этому опредълению и возмущать народь, да будеть проклать (1).

II.

Изъ таниствъ соборъ владимірскій находиль нужнымъ обратить вниманіе на крещеніе, муропомазаніе, причащеніе и бракъ и даль въ этомъ отношеніи слъдующія опредъленія:

<sup>(\*)</sup> Carr. 42, 43 sp. cs. anoct.

Въ отношенія къ таинству крещенія соборъ опредъльть образъ совершенія этого таинства. Какъ видно, въ нъкоторыхъ мъстахъ оно совершанось не по правильному чиноположенію Церкви. Вслъдствіе этого соборъ опредълить: таинство крещенія совершать непремънно посредствомъ троекратнаго погруженія въ водъ — во имя Отида, и Сына, и Духа Святаго, а не посредствомъ обливанія. Объ обливанія, прибавляють отцы собора, нигдъ не пишется, но предписывается погруженіе въ сосудь «отлучень» (1), т. е. собственно для сего предназначенномъ.

Въ нъкоторыхъ мъстахъ отступали также отъ правильнаго образа муропомазанія, или вовсе не совершали его. Въ иныхъ мъстахъ, говорили отцы собора, божественное муро смъщивали съ простымъ масломъ и этимъ смъщеніемъ помазывали все тъло крещаемаго, и, что еще хуже, забывали правило собора лаодикійскаго (²), т. е. не совершали надъ крещаемымъ муропомазанія. Запрещая смъщивать муро и елей, отцы собора, согласно съ древними правилами, установили: сначала послъ оглащенія помазывать все тъло крещаемаго елеемъ, произнося: мажеется рабъ Бо-

<sup>(1)</sup> Видно, въ XIII в. вопросъ о погружения и обливания былъ всеобщитъ въ России, видно также, что иткоторые котъли оспоритъ погружение, вначе отцы собора не сдълати бы послъдняго добавления. Слич. опредъл. константинопольскаго собора по вопресамъ Осогноста, епископа сарайскаго, о крещении (Прав. Собесъд. 1863 г. есправ.) и 49, 50 пр. св. ап.

<sup>(°) 84</sup> mpss.

жій маслом' радости во имя Отира и пр., а потомъ—посла погруженія въ купель—итромъ, но не все тало, а только чело, очи, упи, ноад-ри, уста съ произпесеніемъ: пехать и дарь Св. Духа (1). При этомъ отцы собора указывали на правила св. Кирилла іерусалимскаго, опредълженія образъ и объясняющія духовное анаменованію муропомазанія каждой части.

Многіе въроятно думали ограничнъся однивакрещеніемъ и не котали пріобщать датей своихъ св. таннъ. Поэтому отцы собора повелавають всякому новокрещенному преподавать св. тайны, гда бы ни совершалось надъ нимъ крещеніе, въ города ли, или села.

Замъчательно правило владипірскаго собора касательно брака. Въ древней Россін въ отношенія браковъ существовали разные обычая; — одия совершали бракъ съ согласія родителей невъсты и по христіанскому чиноположенію въ храмахъ, а другіе, большею частію изъ простаго народа, похищали невъстъ, увозили ихъ, или въ лъсъ, гдъ обрядъ брака совершали посредствоять троекратнаго объъзда около какого либо завътнаго дерева, или къ озерамъ, которые объъзжали также по три раза, и тъмъ оканчивали бракосочетаніе. Съ этою цълю въ нъкоторыхъ мъстахъ учреждались, по большей части въ маслявицу, въчер-

٤

<sup>(\*)</sup> Слова эти проболени эт нероч. нас. дук. акад. 36 36 475 и 477.

нія игрища, куда собирались молодые мужчины и дъвицы. Съ этихъ-то собраній женихи и увознаи своихъ невъстъ, конечно съ ихъ согласія, и заключали бракъ показаннымъ порядкомъ (1). На подобные обычан указываеть въ своихъ правилахъ митрополить Іоаннь и показываеть причину ихъ въ странномъ предразсудкъ простаго народа, по которому онъ думаль, будто вънчаться похристіански прилично и благословенно только боярамъ и князьямъ, а людямъ простымъ благопристойнве совершать бракъ по старинв, употребляя между прочимъ и плесканъе (2). Мивніе это въроятно перешло въ Россію изъ Греціи. Тамъ владъльцы запрещали своимъ рабамъ вступать въ бракъ при посредствъ христіанскаго благословенія, думая, будто благословеніе, даваемое при бракъ рабамъ, есть уже и благословение на ихъ свободу. Это видно изъ новеллы императора Алексъя Комнина 1087 г., которою онъ, показавъ несправедливость мибнія византійских господъ, повельваль и рабамь, какь и свободнымь, вступать въ бракъ по христіанскому чиноположенію. «Священнословіе тамъ (рабамъ), писаль императоръ, не последуеть, господемъ ихъ боящимся со священнословіемь ихъ совокупляти, да не на свободу отпустатся»... «Съ этого времени, продолжаеть онь, молитвы обручения и вънчания не ток-

<sup>(°)</sup> Арх. ист. юрид. 1850 г. ин. 1. отд. І. стр. 13. 14.

<sup>(2)</sup> Русск. достопан. І. стр. 101.

но свободнымъ, но и рабамъ держатия (). Тоже самое было варолтно и во времена митроподита Кирилла II въ новгородскихъ областихъ. Здъсъ, какъ говорили отщы собора владимірскаго, изкоторые водили своихъ невъстъ къ водъ. Въ слъдъ за тамъ соборъ изображаеть какія-то вечернія сборипца, соединенных съ безчинствомъ. Въ субботу вечеромъ, говорили отпы собора, мужчины и женпины, собираясь вивств, отправляли какія-то безчинныя празднества «яко Діонусовъ праздникъ праздновали нечестний ельнию. Въ составъ этихъ празднествъ входили нескромных нгры, сквернодъянія и жертвоприношенія (3). Сопоставляя эти два обычая собираться въ субботу и водить невъстъ къ водъ и сравнивая ихъ съ представленными выше обрядами брака, съ достовърностио можно заключеть, что субботнія собранія во времена метрополита Кирилла II имъли туже цъл, какую имъли прежде сборища на маслинить. Соборъ владимірскій, осуждая оба эти обычая, полъваетъ оставить ихъ, угрожая въ противномъ случав проклитіемъ. Вступающимъ въ бракъ соборъ предписываетъ предварительно пріобщаться св. таннъ; «безъ причащения же, прибавляли от-

<sup>(\*)</sup> Коричая над. 1810 г. въ Моский гл. 43. «Новая заповідь благочестиваго царя Алексія Коминия».

<sup>(2)</sup> Это опущено въ дънняхъ собора владнирскаго, монтацевняхъ въ Русск. достопам. ч. І., и заимствовано муз руковиской поричей, принадлежащей библютекъ Троинко-сергиевой липри д. 295—начало, — нормчихъ назвисной дук. академии 36 36 475, 476 и 477.

цы, да не крутять (не вънчають) никогоже». Отцы собора котъли указать этимъ на важность брака, какъ таинства, и на чистоту брачнаго союза, которую строго наблюдали первенствующе кристіане. Однакоже остатки неправильнаго совершенія браковъ, какъ показывають позднъйшіе памятники, видны и во времена послъдующія. Митрополить Максимъ въ своихъ правилахъ осуждаль также незаконное сожительство безъ церновнаго благословенія (1).

#### HI.

Изъ двяній собора видно, что и въ двяв церковнаго благочинія не все и не всегда про- исходило согласно древнеустановленному порядку. Видно, что непосвященные дерзам иногда исполнять то, что предоставлено было только посвященнымъ, клирики низшихъ степеней совершали то, что правилами усвоено только высшимъ. Для пресъченія сихъ неисправностей соборомъ положено:

На основании правиль вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, не только лицамъ непосвященнымъ, даже и діаконамъ воспрещено было освящать какія нибудь приношенія, напр. плоды, крупы или кутью за умершихъ.

<sup>(\*)</sup> Кормч. Тронцко-сергіевой давры № 2. гд. 52. Кермч. Руманц. муз. — описан е Восток. стр. 304. 321. Кермч. каз. дух. акад. 26 36 478 и 477.

Лицамъ непосвященнымъ соборъ воспрещаетъ входить въ алтарь, сказывать прокимны, читать апостоль; —все это должно принадлежать причетнику; но и онъ пъть и читать на амвонъ можетъ только съ благословенія пастыря и не нивече, какъ въ стихаръ, а касаться священныхъ сосудовъ, совершать кажденіе онъ не имъетъ права, —это дъло ділкона и священника. Кромъ неносвященныхъ, даже діаконы и священники те должны входить въ алтарь безъ дъла и безъ надлежащаго благоговънія къ святости мъста, дабы не оскорбить священной чистоты его. — Ничего, что не принадлежитъ алтарю, не должно вносить туда, — ни кутьи, ни плодовъ (").

Замътивъ, что въ нъкоторыхъ новгородскихъ церквахъ діаконы начинали проскомидію и вынимали агнецъ безъ священниковъ, которые уже послъ оканчивали начатое, соборъ указывалъ на несогласіе такого образа дъйствованія съ правимами Церкви (3) и предписаль: діаконы не должны вынимать агнецъ, и вообще не должны совершать проскомидін; то и другое принадлежитъ священникамъ (3).

<sup>(\*)</sup> Cars. 3 ap. cs. as.

<sup>(2)</sup> См. 56 пр. соб. модик., 18 — I вселенск. соб.

<sup>(\*)</sup> Діаконы совершали проскомидно безъ священниковъ віреятно потому, что въ поздитациять изданіять греческихъ служебийковъ — діаконы участвують въ совершенія проскомидія, изъемля вивсті съ священниками частици, — но въ древитациять служебиникъэтого изтъ. Говръ Evcholog. р. 102.

#### IV.

Въ жизни христіань соборомъ замъчены нъкоторыя языческія обыкновенія. Въ новгородскихъ областяхъ въ дни праздничные производились непозволительныя и неприличныя зрълища, исполненныя всякаго рода безчинства и оскорблявиля честь праздниковъ. Буйныя и пьяныя толпы крестьянь, собравшись съ шумомь, на площадь, производили между прочимъ что-то въ родъ кулачнаго боя, для чего употребляли даже дреколіе, многихъ убивали до смерти и съ убитыхъ снимали окровавленныя платья. Для искорененія такихъ безчеловачныхъ и богопротивныхъ обыкновеній соборъ опредълиль: участвующаго въ подобнаго рода безчинствахъ отлучать отъ Церкви. Убитые на этихъ празднествахъ прокляты и въ сей и въ будущей жизни. Отъ тъхъ, кои не перестанутъ посъщать такія языческія празднества и послъ соборнаго предписанія, не прини-мать никакихъ приношеній— ни кутьи, ни просфоръ, ни свъчей. Если бы кто изъ таковыхъ умеръ, священники подъ опасеніемъ отлученія не должны отправлять надъ ними погребенія и полагать твла ихъ около церкви.

Изъ представленнаго обозрънія опредъленій владимірскаго собора видно, что почти всъ уклоненія отъ правиль церковныхъ, замъченныя соборомъ русскимъ, были примъчены еще пастырями древней Церкви и осуждены. Повтому отнить правила дрення. Больная часть изложенных соборных предчисний дайстингелию есть только возобновление дреннях постановленій Церкии. Саныя изкланія, опредълження соборомь русских, таже, какія изопачала и Церковь дренняя за изрушение тахъ же правиль. Такъ лишение сана за симонію и истрежость есть изкланіе, употреблишееся въ Церкии дренней (7. Напоторым порочень правил собора владинірскию укланизоть на изкоторым поныя учрежденія, сообразным съ потребностиви Церкии русской. Таково упониваніе о десятильных за. о которыхъ упонивается адісь въ первый разъ, хотя они учреждены и прежде (7.

Правила собора владинірскиго всегда ночитались караду съ важивінням каноническим опредължівня и нуван практическое употребленіе. Это особенно видно изъ того, что они поизправись во чногихъ дреннихъ спискахъ поричей (7).



<sup>(°) 29</sup> ap. co. marche

<sup>(1)</sup> Долинств десимення соответством долинств дониль эмронесимия в переделенть. До учреждения менясимся сирость десимення віросню сонайнам долинств, меслідения поділення покад тим в примення старостим, меслідения

<sup>(3)</sup> Proc. 100 per. 100 magazine. Galaine. Transportational angle 36 2 ra. 51. a. 291 — 295. Repure. 100. Ayr. 1004. 36 36 475, 476 a. 477.

# ЗАМЪТКИ КАСАТЕЛЬНО УСТРОЙСТВА ДРЕВНЕЙ НОВОГОРОДСКОЙ ІЕРАРХІМ.

(oconvanie)

Въ незапамятныя времена древности на восточномъ берегу Волхова было раскинуто торговое селеніе Славно, — мъсто первой осъдлости новогородскаго племени, первоначальное ядро, починокъ В. Новгорода. Около этого Славна, путемъ естественнаго размноженія жителей и приселенія новыхъ носеленцевъ, и колонизовался Новгородъ. Выгода мъстности на пути «изъ Варягъ въ Греки», на остановочномъ пунктъ торговыхъ судовъ была причиною того, что приселенія совершались въ большихъ размерахъ иногда цълыми селеніями и общинами, изъ которыхъ каждая, войдя въ составъ города, образовывала изъ себя особый конецъ или улицу (1). Новые колонисты селились къ однороднымъ концамъ и улицамъ,

<sup>(\*)</sup> Сч. Изслидов. о происхождении В. Новгорода Малковскаго во «Временникъ» ця. XII.

свои къ своимъ по происхождению; такъ произошли цалыя улицы, носиния нажинія оть масть своего происхожденія: Прусская, Волотова (отъ Волотовскаго погоста въ Деревской пятина), Підпркова, Лублица (отъ погостовъ Щирковскаго я Лубаницкаго — въ Шелонской пятнита), Деревлиц-кая (отъ погоста Деревлинцкаго — въ Обоневской пятинъ) и т. д. (1). Приселялись свои къ своимъ по ванитиють и промысланть; такъ образовались цълые концы: Гончарскій и Плотинцкій, и множество торговыхъ и промышленныхъ общинъ по разнымы частямы города. Такингы образомы весь Новгородъ представляль изъ себя федерацию изскольких частных и цельных общикь. Всь оти общины, вступая въ городской союзь, со-: хранили полную самоуправность. Каждал выгала свою сходку, своихъ выборныхъ правителей, свое управленіе, акономію, особенные интересы, составляла особую, самостоятельную корпорацию и заявляла себя на общемъ городскомъ въчъ также корпоративно. Концы имъли свои печати, и общая новогородская грамата запечатывалась пятыю печатями всвкъ 5-ти концовъ Новгорода.

Кромъ этой колонизаціонной разносостанности Новгорода, въ немъ скоро обнаружилась рамносоставность сословная, вследствіе родоваго и экономическаго раздъленія жителей ча *валисилс*ь и



<sup>(°)</sup> Бългова «Города на Руси до монгологъ» из Жури. н. н. проск. за 1848 г. ч. LVII. стр. 162.

молодиих людей. Эти сословные классы народонаселенія сильно разопілись въ своихъ интересахъ и раздълили городъ на двъ враждебныя партіи. Замъчательно, что и это сословное дъленіе города встало въ связи съ дъленіемъ его на концы. Три конца Софійской стороны, гдъ жили бояре и ихъ люди, образовали особую корпорацію, отдъльную отъ корпораціи двухъ остальныхъ концовъ Славенской стороны, гдъ жили простые граждане. Раздъленныя Волховомъ, эти двъ стороны были чъмъ-то въ родъ двухъ разнохарактерныхъ городовъ, — города вятчихъ и города молодчихъ людей.

Каждая городская община, — улица, конецъ, сторона, каждая сословная и промышленная корпорація отличались строгою замкнутостію и эгонстичностію, которыя составляють отличительныя и существенныя черты всѣхъ юныхъ союзовъ. Членъ одного союза считаль члена другаго союза гужсимъ въ смыслъ врага. Каждый союзъ преслъдовалъ исключительно свои эгоистическіе интересы, ръшительно не обращая вниманія на интересы другаго союза. Междусоюзное право стояло на самой низкой степени развитія, и обида, нанесенная гужсому, выходила за границы юридической совъсти (1).

Следствія всего этого очевидны и совершенно

<sup>(</sup>¹) Подробности см. въ сочин. Чебышева «О преступновъ дъйствия по допетр. праву».

естественны. Автописець начинаеть историю Новгорода словами: ен почаща сами въ собъ володъти, и не бъ въ нихъ правды, и вста родъ на родь, быша въ нихъ усобиць, и воевати почаща сами на сло; и потомъ исписываетъ страницу застраницей извъстіями о внутреннихъ городскихъ смутахъ. То князь не понравится одной изъ общинь, а другимъ онъ окажется любь; то станутъ выбирать посадника, я каждая община старается посадить въ эту должность своего члена вли человъка ей благопріятнаго; -- во всахъ подобныхъ двлахъ, касавшихся цълаго города, постоянно поднималась ссера между его концами. На общемъ въчъ каждая община запинцада свой интересъ. Самал равноправность ихъ производила между ними борьбу. Оть этого радкое ваче не оканчивалось общею дракою, которал обыжновенно происходила на волховскомъ мосту между объеми враждебными сторонами. Сила окончательно рашала дало и въ вопросахъ о преступленін в судь. Въче осудить виновнаго и пойдеть его наказывать, а улица или конецъ, гдъ онъ жель, встанеть за него, какь своего члсна, я опять начинается драка; право суда переходило въ право войны. Всв общины города были постольно въ напряженномъ состолнін, подозрительно присматривались одна къ другой, и мальйшаго повода достаточно было, чтобы поднять всв 5 концовъ его и произвести страшную смуту съ шумными сходками, звономъ колоколовъ по щълымъ недвлямъ и общей свалкой народа на волковскомъ мосту. Следя за новогородской исторіей, мы не видимъ конца внутреннимъ усобицамъ до самаго паденія Новгорода. Городской укладъ только еще строился среди тяжкой борьбы между городскими стихіями. Эта борьба могла кончиться только тогда, когда примирились бы вти стихіи и уравновъсились между собою на твердыхъ юридическихъ началахъ, т. е. послъ долгаго юридическаго развитія общества.

Не имъя одного всепримиряющаго пункта, юридической нормы для своей практики внутри себя, новогородское общество для своего примиренія нашло на первыхъ же порахъ вивинее средство, призвало къ себъ князей для установленія наряда. И послъ, по замъчанию лътописца, новогородцы не могли жить безъ князя. Но княжеская власть оказалась чуждою началамъ вольнонароднаго, въчеваго уклада. Нужно было искать другое средство къ установленію порядка, внутри себя, а не вив. Тягость внутренней безнарядицы н въчевыхъ распрей, недовольство правленіемъ князей заставили Новгородъ на помощь своему въчу развить выборное начало и рядомъ съ княжеской выдстыю выдвинуть изъ среды себя выасть посадника и тысячскаго. Но, если князь быль совершенно чужой человъкъ въ городъ, если городское земство никакъ не могло подчинить его своимъ началамъ и требованіямъ, то выборные начальники съ другой стороны были уже слицновъ замисимы отъ земства. Ореди смуты городскихъ общить они инчего не могли сдълять реинтельного, не рискуя подвергнуться изродной ненамисти и потерять все. При всемъ уважения, кажить пользовался интрим. посадинсъ, онъ всетаки быль въ полной власти изрода; тотъ же капризъ черии, который долженъ быль сдерживать посадинсъ, могъ лишить его не только должиости, но и лишить.

При таконъ положени дълъ оченъ естественно, что владъка бълъ истинънтъ средоточіснъ, около котораго стативался весь городской союзъ. Съ одной стороны, владъка избирался изъ среды изстинго духовенства, бълъ свой человътъ, раздъллъ понятія, сочувствоваль асънъ пользить торода, а съ другой —бълъ облеченъ съященивать саностъ, изълъ авторитетъ въще изродиято судъ; неприкосновенный для изродъ.

Отсюда можно опредамить ту сферу земсияхъ даль, из которой по преинуществу дайствоваль новогородскій владыка. Онь служиль принириющимъ началомъ, подъ вліжність котораго соглашивля праждебные между собою интересы и исв городскіе концы и улины, раздаленные своими расприми, сходились визств, сливались из едина союзъ христіанской любии и братства. Когда общины, среди своихъ усобиць, не инходили инвамихъ средстиъ къ приниренио между собою и къ ныходу изъ тяжеляго положенія изаниюй пражды и раздаленія,—иъ атихъ случалкъ владыму

приглашали на въче и отдавали свое дъло на его ръшеніе. При неразвитости юридическаго сознанія гражданскія основы городскаго союза были слабы, не могли спасти городъ отъ распаденія на его составные элементы; но зато кръпки были религіозно-нравственныя его основы. Не даромъ Новгородъ сознавалъ себя исключительно подъ религіозною формою, какъ городъ св. Софін. И вотъ въ случав внутренняго разлада, когда городской союзъ распадался на свои составные элементы, стремленіе къ наряду и внутреннему примирению искало себъ удовлетворения не въ самой организации въчеваго уклада, не въ гражданско-юридической сферъ жизни, а въ сферъ религіозной, въ помощи св. Софіи, въ нравственномъ вліяніи владыки. Это было искуственное восполненіе недостатковъ и слабости въчевой гражданской жизни кръпостію нравственно-религіознаго строя новогородскаго общества, искуственное перенесеніе духовной, христіанской связи между членами городскаго народонаселенія въ сферу гражданской жизни. Такъ по настоятельному требованію обстоятельствъ и духа времени владыка средоточіе религіознаго союза, средоточіе мъстной церкви — дълался вмъстъ съ тъмъ правительственнымъ центромъ городской федераціи. Его вліяніе на народъ не ограничивалось обыкновенными средствами духовной власти,—поученіемъ, призываніемъ къ братской любви, обличеніями, прещеними; онъ быль призванъ разбирать саные тяжбы городскихъ общинъ, удаживать и рашить неждусоющия дъль.

Въ пояснение всего сказанняго нами передадиять однять изъ самыхъ выразительныхъ и поэтическихъ разсказовъ лътописи, въ которомъ прио выступаетъ предъ читателемъ весь внутрений строй повогородской федераціи и значеніе владыки среди внутренняхъ усобицъ.

Въ 1418 году весной шель по улиць бояринъ Данило Ивановичь Божинъ внукъ. Какой-то Степанко схватиль его и закричаль: «господа, пособите миз на злодъя этого». На его крики собрадась толпа, приняла сторону Степанки и потапрым болрина къ Волкову, награждая его поболия. Даже какая-то женицина «отвергии женскую немощь, вземим мужескую крапостью, наносяла раны болрину, съ неистояствоиъ крича, что она обижена имъ. Избитаго до полусмерти, броская его въ Волховъ. Какой-то рыбакъ спасъ его отъ смерти, привлавъ его на свого лодку; по дорого поплатился за свое состраданіе; толив туть же разнесля его доогь. Спасенный оть смерти болранъ захотълъ отнетить Степанкъ и, какъ-TO CXBATHERDE CTO, HAVALIS CTO MYVETS GRE DOMARYES рекшаго: Азъ отминение». Народъ скоро узналь, что пойманъ его братъ, и поднялось страшное волненіе. Толна сзвонила въче на Ярославовоиздворъ и нъсколько дней кричала: «пойдемъ на этого болрина, разграбнит его дворт». Въ доспахахъ, со стягомъ двинулся народъ на Кумю-

демьянскую улицу, гдв жиль Данило Ивановичь. н двиствительно разнесъ его домъ. Но вивств съ тъмъ было разграблено нъсколько и другихъ боярскихъ домовъ. Испуганные кузмодемьянцы выдали боярина. Но мятежъ не кончился этимъ, напротивъ принялъ болве серьезные размъры. Негодованіе противъ одного боярина перенесено было на весь боярскій классь и загорвлась сословная борьба. Разъярившись, какъ пьаная, толпа бросилась на Чудинцеву улицу, произвела и здъсь опустошение болрскихъ домовъ. Тойже участи подверглась улица Люгоща. На дорога попался монастырь св. Николы. «Воть гдъ житницы боярскія», закричала толга в разграбила св. обитель. Мятежники шли все дальше по Софійской сторонъ и допын до Прусской улицы, гдъ исключительно жили бояре; сюда-то и стремилась толпа. Но жители отбили ее и заставили отступить на Торговую сторону, гдв первоначально и началось волнение. Прибъжавъ на свою сторону, мятежники сообразнаи, что Софійская сторона не останется въ долгу. Разнесся слухъ, будто оттуда идуть толны вооруженных жителей грабить Торговую сторону. И вачали звонить по всему городу въ набатъ. Въ доспахахъ, какъ на рать, бросились люди съ объихъ сторонъ на волховскій мость и началась кровавал скватка. Къ довершенію общаго смятенія разыгралась страшная гроза. Перепуганные граждане, болье другихъ мирные, стали свосить свои пожитки въ церкви.

Видина Симент запаваль, услание объ усобщих датей своих», и вельль собирать дукоменство въ соборъ. Помолясь се сления объ укропценів ворода, онъ обличался въ священня ризы, вельль взять кресть и образь Богонатеря . и съ соборожь духовенства прино отпринаси да илето побоища. Въ то време, какъ рукивансь соновы гражданскаго союза, вся городская федерация полька врозь, явле раздалилось на для онесточенные взаимно партии, а выборные правители оказались совершению безсильными -утипить волисије, крапкого оставалесь религозная связь, скрапляния городь, созний христинского братства, и бдъл вадъ В. Новгородонъ свла св. Софін, представителень которой быль владыка. Латописець чрезилизано выразительно описываеть то внечатляніе, какое произвело среди общей сущьтохи польжие владыми. «Блите же на нути тасио» та доспъеменове модъми. И множе добрів муже взо очно испущиху слезы, глиголюще: да укротить Господь народы молителии господник нашего съятителя; и людіе богоболянный, пригада-NOME TO CHITHTELESONE ROTANE, CL ILLINGUE FARголина: пойди, святителю, благослови народы, д устантъ Господъ твониъ блигословенияъ усобную рать; шин же глаголаху: да будеть злоба си на начинающихъ брань. Пришедъ святитель, ста среди мосту, и взеить животворящий жресть нича благословляти объ страны; они же, копраноше на честный кресть, выполуся, ини же, из-

17

дяще архієпископа изъ очію слезы испущающа и нань смотряще, прослезищаєм». Явились ко владыка и выборные власти—посадники и тысячскіе, и стали ему кланяться, прося: «да уставить народы». Владыка вельль объимъ сторонамъ разойтись по домамъ, объщая разсудить причину всей смуты съ нарочитыми мужами. И разоплись всъ, благодаря Бога, «давшаго таковаго святителя, могущаго управити своя дъти и поучати словесы духовными. . . И бысть типина въградъ» (5). Такъ становилось въче подъ покровительство владыки и поручало ему судъ въ затруднительныхъ случаяхъ своей практики, которые касались изсколькихъ или даже всъхъ городскихъ корпорацій.

По нъкоторымъ извъстіямъ льтописи, участіе владыки въ разбирательствъ меджусоюзныхъ распрей представляется совершенно обыкновеннымъ, и его имя ставится въ ряду судныхъ мужей. Напримъръ, въ 1342 году одинъ гражданинъ Онцифоръ жаловался въчу, будто посадникъ Федоръ убилъ его отца. Владыка и новогородское въче послали архимандрита Есипа и болръ въ Копоръе, гдъ въ это время находился Федоръ, звать его на судъ. Федоръ сказалъ, что онъ вовсе и не думалъ убивать отца Онцифора. Начался по обычаю споръ. За Онцифора встала Софійская сторона и сзвонила въче у св. Софін, а за Федорона предоставности по обътрона и сзвонила въче у св. Софін, а за Федорона предоставности по обътрона и сзвонила въче у св. Софін, а за Федорона предоставности по обътрона и сзвонила въче у св. Софін, а за Федорона по обътрона по ставо по обътрона по ставо обътрона по ставо обътрона и сзвонила въче у св. Софін, а за Федорона по обътрона по ставо обътро

<sup>- (7)</sup> П. С. Р. Л. т. III. стр. 107 — 108, 136 — 137.

ра - Торговая и стала въченъ на дворъ Ярослва. Не дожданиясь суда владыки, объ стороны затъям драку. Это было утромъ, и только посль объда стороны разошлись - ися сторона себъ, а она себъ. И владыка Василій съ наизстикомъ Борисомъ докончанна миръ межи намо (1). Голось владыки имъль большую силу въ судебных далах. Онь могь останаливать приговоры самаго въча. Это давало владыкамъ случий спасать несправедино обвиненныхъ, заставляя въче меданть исполненіемь приговора до тахъ норь, пока улегались страсти враждебныхъ сторонъ в было можно приступить къ спокойному изследованию споровъ. Домъ владыки и особенно хранъ св. Софи были обыкновенным убъжищемы гражданъ, имъншихъ несчастие подвергиуться народной ненависти. Такъ подъ 1287 годомъ читаемъ въ льтописи: «бысть митежъ великъ въ Новагородъ на Семена Михайловича; вста на него весь Новгородъ безъ исправы, пойдоща на него изо всяхъ концовъ, яко сильная рать, всяхій во оружія, силого великого. Жалостно видение! и тако поидоша на дворъ его и взяща весь домъ его съ шумомъ, а Семенъ прибъжа къ владъщъ, и владъка провади въ св. Софію, и тако ублюде Богь, н заутра синдошася въ любовь» (\*).

Въчевая толна была всегда плохимъ судъею;

<sup>(\*)</sup> H. C. P. J. T. III. etp. 82.

<sup>(\*)</sup> Tanne, cop. 65.

приведя себя пъ раздражение своими собственными криками, она ничего не могла разобрать путемъ; пустое подозръніе среди нея возрастало. до громадныхъ размъровъ, и она тервала иногда совершенно невинныхъ людей, казнила перваго попавшагося ей подъ руку. Латопись часто замвчаеть о приговорахъ въча: на Богъ въсть, испытаяй сердца человъческія, право ли есть глаголощая», нли, разсказывая о короткой расправъ народа, прибавляеть, что много погибло при этомъ и невинныхъ людей. Была настоятельная потребность перенести ръшение дъль съ суда капризной, ничего не понимающей толпы на судъ лучшихъ, излюбленныхъ мужей со всего города, которые бы могли творить судъ правый и вмаств съ тълъ быть органами общенароднаго въча. Здъсь только можно было найти естественный выходъ изъ тяжелаго положенія внутренняго безнарядья и разлада между городскими корпорацілми. И мы видимъ, что въче дъйствительно стремилось восполнить свои недостатки, опираясь на выборное начало; наприм. послъ разсказанной нами смуты 1418 года положено было предоставить ръшение запутаннаго спора между концами и сословными классами города нарочитымъ мужамъ. Но и эта вторичная, болъе правильная и удобная форма городскаго самоуправленія была слаба по причинъ постояннаго вмъщательства въ нее всего народа. Очень естественно, что на первыхъ порахъ и она искала себв поддержки въ

силь правственно-религознаго уклада, встала подъ покровительство св. Софін и подъ опеку владыки. Въ стремлении предоставить управу уполномоченнымъ людямъ, заслужившимъ общее довъріе, взоры народа прежде всего обратились на владыку. Въ 1418 году первая мысль разобрать дъло чрезъ нарочитыхъ мужей принадлежала влядыкъ Симеону и приведена въ исполнение по его предложению и подъ его руководствомъ; народъ успоконася, во всемъ полагаясь на архинастыря «могущаго управити своя дати». Отъ этого, поя развити выборнаго начала, въ составъ административнаго городскаго сопъта, состоявшаго наъ посадника и тысячского степенныхъ, изъ старыхъ посадниковъ и тысячскихъ, изъ болръ и житыхъ людей со всъхъ пяти концовъ Новгорода, на первомъ маста мы видимъ влядыку. Самую полную и совершенныйшую форму выборнаго суда, до которой только могла развиться новогородская жизнь, представляеть, такъ называемый, судъ одринъ. Въ полномъ его засъданіи по грамать 1471 года (1) мы видимъ посаденка и тыслискаго или ихъ судей, владыку или его намъстника и владычнихъ судей; каждая тяжущаяся сторона представляла отъ себя по приставу въ одринъ судъ; да кромъ того для контроля въдъ суднымъ процессомъ Новгородъ высылаль сюда къ докладу представителей изъ всехъ своихъ

<sup>(\*)</sup> A. apr. secs. T. I. 36 92.

концовъ, по боярину да по житьему съ каж-даго конца. Докладъ и судъ производился въ престольной или одриной палатъ владыки, отъ чего произошло и самое название одрина суда. Мы не имъсмъ фактовъ, на основании которыхъ можно было бы опредвлить самый процессь владычняго суда, формы, въ которыхъ проявлялось участіе владыки въ дъятельности выборныхъ людей; но самое молчаніе источниковъ касательно этого предмета убъждаетъ насъ, что владыка инчвиъ особенно не отличался отъ другихъ органовъ въча. Наконецъ есть основание думать, что дъятельность владыки обнаруживалась не только тогда, когда онъ засъдалъ въ общемъ собраніи всвхъ выборныхъ властей, но и въ отношении къ частному въдомству каждаго выборнаго судын и правителя. Судная новогородская грамата опредъляетъ вообще посаднику судить свой судъ, тысячскому — свой, владыка тоже свой владычній судъ. Но изъ грамать новогородскихъ видно, что судъ посадничій производился на дворъ архіспископа; точно также какъ одринъ въ его престольной комнать. Даже намыстникь князя долженъ быль являться на дворъ владыки для своего суда вмъстъ съ посадникомъ, по крайней агъръ это условіе мы находимъ въ договорной грамать Новгорода съ Казимиромъ IV (1).

<sup>(1)</sup> A. apx. accu. No 87. Chasis. II. C. J. r. Mi. crp. 82.

lie извъстно, что было бы при полность разветін вольно-народнаго уклада, уничтожилась бы ван TOJEKO BILOHSYEHILISCE OTICKS RETIGERS HEATE RESE выить и выборнымъ управленіемъ. Вси исторія Новгорода представляеть одинъ первоначальный процессъ образованія городскаго уклада среди постоянной борьбы городских стихій. Въ конца мы видимь, какь московское завоевание однимь: взмахомъ рубить запутанный, но интересный узель, н Новгородъ остажи не достроенъ. Отъ этого до самаго конца новогородской исторін мы непрерывно можемъ следить за темъ, какъ городской. согозъ завлъзвается и постепенно скръплиется нодъ непосредственнымъ влиниемъ религозныхъ върованій и опекою новогородскаго владыки. Такимъ образомъ влиніе Церкви и духовенства неограничивалось развитіемъ монархическаго начали въ нашей исторіи; оно вносило нарядъ, идею правильно-организованнаго начальства и въ вачевой быть. Подъ опекою јерархін воспитывались и московское государство и наши вольно-народные города.

Допустивъ владыку къ участио въ своихъ дълахъ, поставивъ его даже во главъ своего въчеваго и выборнаго самоуправленія, Новгородъ смотръгь на него, какъ на земскаго человака. Онъ быль первый гражданинъ, который, не смотри на то, что быль облеченъ священнымъ авторитетоягь и чрезвычайнымъ полномочемъ народнато въча, все таки долженъ быль нести всъ зем-

скія обязанности. Эти обязанности составляли обратную сторону дарованных ему правъ и по своей важности соотвътствовали важности послъднихъ. Прослъдниъ самымъ бъглымъ образомъ право владыки и его значеніе среди городскаго земства, г. Костомаровъ за тъмъ уже ничего не сказаль объ обязанностяхъ владыки и совершенно опустилъ изъ виду эту обратную сторону его земскаго значенія.

Сила земства, стремившаяся усвоить и объединить съ собою византійскій влементь, простиралась до того, что, не смотря на каноническія постановленія, она успъла наложить на духовенство обязанность участвовать во всехъ земскихъ повинностяхъ. Чрезвычайно интересно было бы проследить эту сторону земскаго значенія іерархін по всьмъ областямъ древней Руси. Замвчательно, что освобождение духовенства отъ повинностей является у насъ въ видъ пожалованія со стороны верховной государственной власти, какъ въ ханскихъ ярлыкахъ, такъ и въ княжескихъ уставакъ и граматакъ. Въ жизни вольно-народныхъ областей привилигированное положение духовенства совершенно не развито; іерархія во всемъ сливается съ земствомъ. Съ этой стороны вопросъ о правахъ іерархіи у нась еще вовсе не изслъдованъ. Намъ кажется, что новогородская исторія въ этомъ отношенія имъетъ любопытное типическое значеніе, сообщая множество фактовъ касательно положенія высшей іерархін, точно также, какъ псковская имъетъ типическое значение въ отношения къ низшей јерархін, къ приходскому духовенству.

Самыми важными повинностими въ древней Руси были военная и городовая. Въ отправления той и другой владыка участвоваль наряду со всеми гражданами. По новогородскимъ и по общерусскимъ обычалмъ, всв земскія повинности города разлагались по концимъ, улицамъ и общинамъ города. Владыка съ своими софіянами не принадлежаль ни къ одной частной община; онъ быль средоточіе всяхь общинь, быль членомь цълаго городскаго союза. Отъ этого корпорація софіянь, во главъ которыхъ быль владыка, составляла что-то въ роде особой общины, которал несла земскіл повинности особо отъ другихъ. Мы уже представили одинь примъръ, какъ владыки участвовали своимъ благословениеть и молитвою въ военныхъ предпріятіяхъ Новгорода. Этого чисто нравственнаго участія было недостаточно, потому что значене владыки выступало за границы нравственной сферы и проявлялось практическимъ участіємь во всехъ городскихъ двлахъ. Такого же двятельнаго участія требовало его исключительное положение и въ войнахъ Новгорода; вмъстъ съ своими софілнами онъ несъ на себъ военную повянность. Каждая община выставляла въ составъ новогородскаго войска въвъстное число воевъ. Рядомъ съ городскими ратями въ войнахъ Новгорода мы видимъ и владычній полкъ съ особымь стягомь владычнимъ, составленный на счеть софійской казны (1).

Что касается до городскихъ повинностей, то по правиламъ древней народной раскладки всякихъ сборовъ сообразно съ животами, съ прожиточностію членовъ общины, съ софіянъ и владыки требовали даже больше сравнительно съ общинами. Самый древній памятникъ, изъ котораго можно извлечь нъсколько данныхъ касательно городскихъ повинностей, есть уставъ Ярослава о мостажь, помъщенный въ Русской Правдь. Здъсь довольно ясно обрисовывается и величина владычнихъ повинностей и особенное центральное, общегородское значеніе владыки. Устройство мостовой по уставу возложено на горожанъ и разложено по городскимъ частямъ. Каждая улица изъ своей общинной казны должна была вымостить все занимаемое ею пространство земли. Послъ перечня улицъ на Софійской сторонъ уставъ переходить къ пространству, занимаемому крапостью, и къ волховскому мосту. Эти маста, никому не принадлежавшія, удовлетворявшія общимъ городскимъ потребностямъ, предоставлены на попеченіе владыка. Онъ мостиль крапость н починиваль мость руками изгоевь, которые принадлежали къ въдомству владыки, какъ люди не принадлежавшие ни къ какой городской община (2).

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. IV. CTP. 127. road 6979.

<sup>(3) «</sup>А владыцѣ сквовѣ городняя ворота съ жагон, и съ другими жагон до острой городни». Далъв исчисляются 19 сотенъ по всей

Строеніе мостовой было, можеть быть, ихъ повинностію въ отношеній къ церкви, ихъ приэръвшей. Со времени Ярослява владыки постоянно заботились объ устройствъ моста и городскихъ ствиъ. Для втой цъли они даже копили серебро (1). Обязанность заботиться о постройкъ и починкъ зданій, не принадлежавшихъ ни одной частной общинъ, лежала на владыкъ въ теченіе всей исторіи вольнаго Новгорода. Судя по нъкоторымъ даннымъ, владыки занимались постройкого кръностей не только въ Повгородъ, но и по пригородамъ (2).

Софійская казна имъла важное общественное значеніе и помимо обыкновенныхъ земскихъ повинностей, исправлявшихся на ея счетъ. Новгородъ ничего не щадилъ для ея обогащенія; къ архіерейскому дому приписаны были значительныя угодья, звъриныя и рыбныя ловля, соляные промыслы, населенныя земли, даже цълые горо-

въроитности нагойскихъ из томъ порядкѣ, из каноить они должива бызли слѣдовать при работахъ; перечень идетъ до самаго торга, т. е. до Торговой стороиъ. По витенко Малковскаго, это палисадъ около кимъжова двора. Отсюда видно, что владына мостилъ на Со-ийской стороиъ дорогу скиозь весь городъ или кръпость и еще мостъ волживатий до самой Торговой стороны. См. Малковск. Времени. ХП. етр. 8 — 17.

<sup>(\*)</sup> Hourop. 257. 1. 17. 6839. 6841. 6842. 6843. 6906.—III, rz. 6839. 6872. 6998 u. ap.

<sup>(\*)</sup> Такъ владына Весплій, навъстный своими постройнами по всей новогородской области, выстроиль стръльницы въ Ортинъ въ 1362 г. Слич. Новг. I, и Новг. IV, г. 6896.

да и волости (1). Взамънъ этого софійская казна ссужала городъ огромными суммами для разныхъ общественныхъ потребностей. Прежде всего она была главнымъ источникомъ общественной благотворительности. Извъстно, что въ древней Россін на церковное имущество смотръли, какъ на имущество бъдныхъ и несчастныхъ, назначенное для «старости и немощи и въ недугъ впадшихъ, чадъ многъ прокормленія, обидимымъ помоганія, страннымъ прилежанія, въ напастъхъ пособія, въ пожаръхъ, въ потопъ, пленнымъ искупленія, въ гладъ прокормленія, вдовамъ пособія, въ худобъ умирая покровы и гробы и погребеніе» и пр. Приходскій храмъ и приходское духовенство были средоточіемь благотворительной двятельности для цълой общины; такое же значеніе имъль городской соборь и епископь для города. Софійская казна подъ распоряженіемъ владыкъ можетъ служить образцомъ такого общественнаго значенія. Особенно важною оказывалась ел помощь во время тяжкихъ народныхъ бъдствій, этихъ странныхъ язвъ, моровыхъ повътрій, пожаровъ, засухъ, голода, о которыхъ такъ часто разсказываютъ новогородскія и псковскія льтописи. Владыки двлали огромныя издержки и пожертвованія для того, чтобы помочь народу. Наприм. во время стращной язвы и голода 1230 года владыка Спиридонъ выстроилъ скудельницу для погребенія умершихъ, въ которую собрано

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. r. I. crp. 101 (6909) m 143 (6986).

было до 3030 усопинихъ (1). Или наприм. въ 1391 году Новгородь быль опустошень пожаровъ. Для вспомоществования погоръншимъ софийская казна выдала до 5000 серебра «скопленія владыки Алексья», по 1000 на каждый конець (3). Во время новогородскихъ войнъ мы видимъ примъры ваботливости владыкъ о пленинкахъ. Такъ въ 1428. году архіепископъ Евфиній задиль къ Порхову. заплатить 5000 серебра окупу литовскому жилово Витовту; при этомъ онъ добавиль еще отъ себя шестую тысячу для выкупа пленинковъ (\*). -- Кромъ того новогородцы постоянно обращались къ софійской вазив во всехъ затруднительныхъ обстоятельствахъ своей экономін. Она ссужала городь суммами для военныхъ издержекъ, на торговыя предпріятія, на разнаго рода постройки ж T. II., M BE TEMERIE MHOTHER BEKORE GELLE HOTOGникомъ общественнаго вспомоществованія. Особенно много приходилось ей тратить денегь, жогда литовскіе и русскіе князья, во время своихъ нашествій на Новгородъ и его земли, брали съ новогородцевъ свои тяжелые окупы. Не импя возможности собрать требуеную сумму денегь. новогородцы въ такихъ случалхъ брали серебро сь палатей у св. Софін. Такъ въ 1586 году, когда Димитрій Донской опустошаль новогород-

<sup>(\*)</sup> Taxono crp. 46.

<sup>(\*)</sup> Taxase 1. IV. crp. 98.

<sup>(\*)</sup> Taxone v. HL crp. 238.

скія волости за набъги ушкуйниковъ, Новгородъ добиль ему челомъ и заплатиль за миръ 8 тысячь серебра; изъ этого числа 3000 были взяты «сь палатей у св. Софіи» ('). Трудно рышить, были ли подобные случаи выдачи денегъ софійскою казною, -- соборною и владычнею, пожертвованілми со стороны Церкви, или же онъ производились въ формъ займа и послъ съ теченіемъ времени софійская казна вознаграждалась снова изъ городскихъ доходовъ. Последнее, кажется, въроятнъе; мы и посав видимъ въ древней Россін, какъ правительство въ затруднительныхъ случаяхъ прибъгало съ подобными требованіями къ монастырямъ, объщая ихъ вознаградить послъ съ лихвою. Въ такомъ случав софійская казна имъла общественное значеніе, какъ главный источникъ общественнаго кредита. Вследствіе такой важности ел для городской экономіи очень неудивительно, что съ нею соединена была и городская казна, вмъстъ съ нею хранилась въ домъ св. Софін. Очень жаль, что г. Костомаровъ не занялся изследованіемь о софійской хазна; вопросъ этотъ весьма важенъ для полной обрисовки земскаго значенія ієрархіи, да кромъ того необходимъ и въ исторіи городской экономіи. Пробълъ, допущенный авторомъ, относится и къ гражданской и къ церковной исторіи Новгорода BOCKCT'S.

<sup>(°)</sup> Tauxe T. IV. ctp. 94.

Мы въбросьм одниъ легкій очеркъ вырамтельнаго типа новогородскаго владыки, нагал въ виду только самую постановку вопроса, выяснене тахъ сторонъ предмета, на которыя нужно обратить внимание при его изследовании и которыя слабо выяснены г. Костомаровымъ. Какъ ни бъгло очертили мы земское визченіе владыки, все таки собершенно аспынсь послв этого становится это постоянное стремлене новогородскаго земства, - какъ можно больше, распространить свое вліяніе на церковную ісраюхію. Только лишь христіанство успало распространиться среди большинства вародонаселенія, только лишь успъли выясниться основныя начала ввчеваго уклада, какъ мы видимъ уже владыку выборнымъ лицемъ, которое возводиль на престоль св. Софін цъвій народь, видимъ и вліяніе на него ввча въ немногихъ, но выражительныхъ случаяхъ народнаго суда надъ архіенископомъ и изгнанія его изъ города. Г. Костомаровъ объяснить это вліяніе земства на владыку довольно искусственно, сославшись на народный принципъ, по которому все, что только нивло вляніе, силу п власть въ Новгородь, должно былю нсходить изъ воли народа (1). Но само собою очевидно, что этотъ принципъ составляетъ уже философско-субъективный выводъ изъ фактовъ самого автора. На самомъ дълв вліяніе земства на

<sup>(\*)</sup> Charpsop. suppososp. T. II. crp. 266.

владыку совершенно естественно, путемъ жизненной логики, вытекало изъ самаго значения владыки и въ свою очередь служило средствоить къ развитио последняго. Чемъ выше столль владыка, чемъ более браль участія въ земскихъ двлахъ, твиъ важиве было для всего Новгорода, чтобы онъ быль свой человекъ, выбранъ быль изъ среды народа и самимъ народомъ; любили же новогородцы, чтобы у нихъ княжиль князь, воспитанный у нихъ. И чъмъ болъе владыка клопоталь о земскихь делахь, чемь вадушевные относился къ городскимъ интересамъ, тъмъ больпимъ полномочіємъ облекало его въче и тъмъ болве любиль его народъ. Лучшіе изъ владыкъ оставили по себъ въ народъ благоговъйное воспоминаніе, какъ труженики за св. Софію и В. Новгородъ; объ нихъ составились цвлыя сказанія и они сдълались геролми народнаго эпоса. Мы не хотимъ распространяться о способъ народнаго избранія владыкъ и о случаяхъ народнаго суда надъ ними, потому что всь, относящіеся сюда, факты подробно переданы у г. Костомарова. Въ его книгъ читатель найдеть и характеристики особенно замъчательныхъ владыкъ. Въ своемъ изложеніи онъ мастерски передаль всъ черты благочестивыхъ народныхъ сказаній и въ самыхъ живыхъ очертаніяхъ представиль светлые образы новогородскихъ святителей со всею трогательною любовію ихъ къ своему городу, которая далала ихъ ходатамии за свой народъ и

посль ихъ смерти. Журпальная экономія времени и страницъ не позволяеть намъ двлать выписокъ, какъ бы мы ни желали этого. Мы наприи. желали бы цаликомъ выимсать поэтическій разсказь о поводка владыки Іоны въ Москву во время княженія Василія Темпаго, о его моленія предз грознымъ княземъ за свой вародъ и о тахъ слезахъ, которыя онъ проливаль, предвидя духонъ паденіе новогородской вольности (1). Историческій таланть автора во всей силь обнаруживается тамъ, гдъ сами памятники ясны до прозрачности, гдъ ва долю историка достается только обрисовать факть. Но онъ значительно сыбветь, гдв нужно еще добыть цъльный и опредъленный образъ путемъ насладования и сопоставления насколькихъ частныхъ фактовъ. Уклонаясь отъ этой часто долгой и утомительной работы, онь усизваеть только обрисовывать частности и подробности, оставляя общую группу жысній и фактовъ совершенно непонятного. Такъ, вы чувствуемъ всю жизненность частныхъ характеристикъ того или другаго владыки, переданных г. Костонарования; но мы не находимъ у него общиго типа исвогородскаго святителя.

Въ заключение нельзя не пожальть, что авторъ опустиль изъ виду срамнительную обрисовку новогородской ісрархін, не сопоставиль положенія владыки съ положеність енископовъ въ осталь-

088. L

<sup>(\*)</sup> Сімери, народопр. т. П. стр. 313 и дал.

<sup>1</sup> 

ныхъ областяхъ Руси. Это необходимо для того, чтобы выяснить, съ одной стороны, отличительныя особенности новогородской іерархіи, а съ другой — значеніе тъхъ основныхъ принциповъ, на которыхъ она созидалась подъ вліяніемъ новогородскаго земства. Въ остальныхъ областяхъ Руси мы также встръчаемъ слъды выборнаго значенія епископовъ; наприм. Всеволодъ владимірскій въ 1183 году не принядь отъ митрополита епископа Николая Грека, говоря: кне избраща сего людіе земли нашея». Льтописецъ замьчаетъ по этому случаю: «нъсть достойно наскавати на святительскій чинь на мада, но егоже Богь позоветь и св. Богородица, князь восхочеть и людье». Этотъ отзывъ прямо показываетъ, что поставленіе епископовъ безъ воли народной считалось незаконнымъ (1). Видимъ примъры и народнаго суда надъ епископами. Въ 1159 году ростовцы и суздальцы изгнали отъ себя епископа Леона (2). Муромцы, по подозранію въ граховной жизни, выгнали отъ себя епископа св. Василія (\*). Далъе, во все время удъльно-въчеваго уклада мы встръчаемъ святителей русскихъ во главъ всъхъ распоряженій и совъщаній княжеских по земскимъ дъламъ, видимъ ихъ уполномоченными послами отъ разныхъ областей къ князьямъ. Во время

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. I. 165; T. H. 127. (\*) Tanze T. I. 149.

<sup>(\*)</sup> Прологъ 21 мас. См. «Истор. Разанси. княж.». Пловайскаго, стр. 149 примічнию.

удъльных усобиць они служать приниринопримъ началомъ и кръпко стоятъ за земскіе интересы; они увъщеваютъ князей къ миру во ния блига всей земли русской: «княже, мы есмы приставлены къ русской земле отъ Бога востягивати васъ отъ кровопролитія... Молимся, княже, тобъ в братома твоима, не мозете погубити русскых земли; аще бо възмете рать межко собою, погани имуть радоватися и возмуть землю нашко, иже бъща стяжали отци ваши и дъди ваши, трудомъ великимъ и храбрствомъ побарающе по русъскай земли, ины земли прінскиваху; а вы хочете погубити землю русьскую» ('). Всъ эти факты, взятые нами изъ исторіи разныхъ областей, ясно показывають, что основныя начала, на которыхъ развивалась наша древняя іерархія, были вездв один и тваке, что положение новогородскаго владыки было выраженіемъ общенароднаго взгляда на ісрархіво, что въ немъ выразнлась особенная сила земства, стремившагося усвоить себв инородный влементь и переработать его въ свою плоть и кровь, сила, которой нельзя было во всемъ ея объемъ проявляться въ другихъ мъстахъ Россіи всладствіе неблагопріятныхъ обстоятельствъ. Новогородская исторія только ясиве выразила то, что лежало въ жизненныхъ началахъ целаго народа. Въ то время, какъ вездв по удвламъ княжеская власть вытеснила участіе ітрода и въ выборв

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. H. 145; T. L. 112.

епископовъ и въ судъ надъ ними и подчинила іерархію исключительно одному своему вліянію, въ Новгородъ народный идеаль владыки только все болве и болве уясилься; подъ конецъ новогородской исторіи, когда вездв народъ уже успыль забыть свои старинныя начала, этоть идеаль мы видимъ въ Новгородъ на степени сознательнаго развитія. Посль паденія Новгорода въ 1484 г. повхаль туда изъ Москвы первый владыка, посвященный безъ народнаго выбора, москвичь родомъ-Сергій. Онъ вовсе не понималь своего положенія; онъ даже гордился своимъ московскимъ происхожденіемъ; для вего новогородскій народъ быль не что нное, какъ смерды. На пути къ Новгороду онь завхаль въ Михайловскій монастырь, гдъ лежали мощи владыки Монсея — одного изъ самыхъ уважаемыхъ святителей, о которомъ въ народъ сохранилось самое спътлое воспоминаніе. Но эти воспоминанія были непонятны чужеземцу Сергію. Онъ обидълся, когда спященникъ не согласился, по его приказанію, открыть мощи святаго. «Святителю только подобаеть открыть мощи святителя», говориль священникъ. -- Стану я смотрать этого смердьяго сына, - отвачаль новый владыка. Святыня Новгорода была презрана и попраны его завътныя преданія; на канедръ древнихъ владыкъ возсъдалъ приплецъ, для котораго чужда была вся ея историческая обстановка. Народъ, оглушенный недавними ударами московскаго завоеванія, безмолствоваль; никто изъ современниковъ не смъть заявить своего протеста. Тогда поднялясь изъ гроба священия старина— и «многажды начаща являтися (Сергію) святители новогородстін, лежащіе въ дому св. Софія, овогда во снъ, овогда явъ, обличающе явъ безумное дерзнутіе на поставленіе святительства ему, яко презръвшу и поруганно оставлицу положенныя каноны святыми отцыр. Они говорили ему: «престани, безумне, отъ сего начинанія». Проходя мимо св. Софія или св. Евфимія, горожане не разъ съ изумленіемъ видъли, что Сергій смънть въ какомъ-то забытьи на паперти и безъмантін, въ одной рясъ. Гордый владыка не вынесъ своего положенія и въ одниъ годъ сошель съ ума (1).

Обратимся теперь къ организацін низшей ісрархіп въ новогородской и псковской области. 
Вопросъ, который стоитъ здвсь на первомъ планъ, касается взаимныхъ отношеній духовенства и 
народа, соприкосновенія церковной жизни съ земскою. Въ этомъ отношеніи особенное винманіе 
обращаеть на себя приходское духовенство, ваходившееся всегда въ непосредственной связи съ 
народомъ. Удивительно, отъ чего въ нашей литературъ досель нътъ ни одного солиднаго изследованія по исторіи бълаго духовенства. Этотъ 
недостатокъ только развъ и можно объяснить 
тъмъ, что церковная исторія имъла въ виду лишь

<sup>(°)</sup> II. C. P. .I. τ. III. 183—184; τ. V. 42.

примъры святой жизни, а не отношение Церкви къ народу, отъ того и обращала главное внимание на жизнь монапиествующаго духовенства, среди котораго, разумъется, больше можно найти нравоучительных примъровъ. Въ изслъдовани г. Костомарова мы также не находимъ ничего о значенія приходскаго духовенства, не смотря на то, что онь стоить на чисто народной точкв зрвнія. Онъ ограничніся только тамъ, что собраль въ одно всв извъстія о построеніи церквей въ Новгородъ и Псковъ и очертиль отношенія псковскаго духовенства къ новогородскому владыкъ. Это весьма важный пробыть въ церковно-историческомъ отдълъ второй книги, тъмъ болъе, что нигдъ такъ не высказалось значение церковнаго клира среди земства, какъ въ вольно-народныхъ городахъ, гдъ, по замъчанию самого г. Костомарова, даже монашество, совершенно отчужденное отъ міра, испытало на себъ силу народнаго влілнія. Льтописи Пскова, гдв за неимъніемъ епископа народъ не быль ничемъ стесненъ въ своихъ отношеніяхъ къ духовенству, служать самымь капитальнымъ и почти единственнымъ источникомъ для исторіи древняго клира. Укажемъ здъсь на нъкоторыя стороны вопроса, требующія особенной разработки.

Мы замътили уже, что по своему характеру наша древняя община была вмъстъ и церковнымъ приходомъ. Приходскій храмъ имълъ для нел такое же патрональное значеніе, какъ св. Софія

или Троица для цалаго города. Въ приходскіе празденики собирались всв члены городской общины для общаго торжества, древней братили, о которой говорить намь льтопись и поеть ста-\*рая пъсня (<sup>4</sup>). По церковнымъ праздникамъ располагались общинныя сдълки и предпріятія какъ въ селахъ, такъ и въ городахъ. Среди торговыхъ общинъ Новгорода храмъ имълъ важное значение въ торговомъ отношения. Въ церковныхъ подва-. въ пристройкахъ, въ самой церкви, въ разныхъ закоулкахъ и нашахъ, хранились товары, помещались лари, где лежали кинги съ торговыми сдваками, такъ что какъ скоро двалось что нибудь письменное, однив экземплярь оста-BAICA BY HERBH H CHYMELTY BOCKS AOKYMCHTONY въ случат суда (2). При нъкоторыхъ церквахъ хранились торговыя мары и васы (\*). Все это да-.гало приходскій храмъ центромъ самой живой общинной дълтельности. Цълый приходъ получаль особую физіономію, которая теперь уже стладилась; онъ быль въ высшей степени кръпкой корпораціей, члены которой были связаны между собою не только духовной, но вывств и гражданской связью. Принадлежность къ приходу имъла оффиціальное значеніе и въ государственныхъ актахъ, для обозначенія общественнаго положе-

<sup>(°)</sup> П. С. Р. Л. т. П. 83. Въ былите новогородской о Василев Буслесие упоминается братчина Никольщина, распорадителенъ когорой быль перионный староста.

<sup>(</sup>з) Ствериор. народопр. т. П. стр. 224 и далве.

<sup>(3)</sup> Aonom. A. H. T. L. N. 3.

нія человъка писалось, что такой-то принадлежить къ такому-то приходу.

Чрезвычайно интересно было бы проследить отношение между приходами и городскими общинами въ Новгородъ и Псковъ. Есть извъстія, чтоцеркви строились цълыми торговыми и промышменными корпораціями. Такъ построена была св. Патница въ Новгородъ заморскими купцами, а въ Русь устроили церковь купцы прасолы. Торговыя товарищества сосредоточивались около церквей и даже назывались по ихъ именамъ; напр. было купечество Иванское около св. Ивана на Опокахъ (1). Изъ граматы Всеволода, данной этой церкви, видно, что община Иванская содержала на свой счеть какъ церковь, такъ и ея клиръ. По другимъ извъстіямъ узнаемъ, что церкви строились цълыми улицами на счеть цълой уличной общины. Г. Костомаровъ сообщиль бы большой интересъ своему скучному перечислению извъстій о построеніи новогородскихъ и псковскихъ церквей, если бы потрудился обратить внимание на отношеніе церквей къ улицамъ. А это отношеніе было н существовало долго посль паденія Новгорода. Еще на стоглавномъ соборъ говорили, что въ Новгородъ, принимая къ церкви поповъ, дъяконовъ, причетниковъ и просвирень, уличане берутъ съ нихъ большія деньги, наприм. сь попа рублей по 15, 20, 30; кто дасть, сь



<sup>(°)</sup> Съвернор. народ. т. И. стр. 401. Доп. А. Н. L № 3. Во Исковъ: П. С. Р. Л. т. V. стр. 22.

тамъ идуть по владыка всей уляцей; а если владыка пришлеть къ церкви попа хорошаго и грамота гораздаго, да не дасть этотъ попъ денегъ уличанамъ, то они его не примутъ (1).

Для строенія перкви, для ея содержанія и для содержания первовнаго причта существовами сборныя со всей общины деньги; распорядителенъ церковныхъ сумгь и церковныхъ дълъ быль староста, выбранный цалою общиною и находившійся подъ ел контролемъ. Посль граматы Всеволода псковская летопись сообщаеть самыя древнія и точныя извастія о даятельности церконныхъ старость въ своихъ извъстіяхъ о построенін и поправка церквей (3). Патронать общить подъ приходскими церквами доходиль иногда даже до живыхъ влоупотребленій, до своевольнаго распоряжения церковнымъ имуществонъ, варушавшаго права Церкви. Особенно это относится къ Пскову, гдв была самая лучшая почва для развитія земскаго влілнія на Церковь. Мы уже видъм одниъ примъръ того, какъ въче произвольно распоряжалось даже землями св. Тронцы. Подобные принтары были нерадки во Пскова; не даромъ псковская латопись разражается такого страшною филишикою противъ восхищающихъ церковныя иманія и старается доказать неприкосновенность имущественныхъ правъ Церкви все-

<sup>(4)</sup> Стоглавъ по изд. Правосл. Собесплина стр. 176—177.

<sup>(2)</sup> Напр. П. С. Р. Л. IV. стр. 195 (6910), 202 (6924). V. стр. 22 и проч.

возможными свидетельствами изъ номоканона и св. отцевъ ('). Въ XIV въкъ м. Кипріанъ почель нужнымъ написать псковичамъ особую грамату, въ которой увъщевалъ ихъ не вступаться въ церковныя земли и села (2). Порядокъ, укоренившійся во Псковъ, до того быль силень и живучъ, что мы видимъ его во всей силъ даже въ XVII въкъ, когда во Псковъ быль уже особый митрополить. Митрополить псковскій Маркелль дважды (1685 и 1688 года) жаловался царю, что по древнему обыкновенію во Псковъ, его пригородахъ и уъздъ надъ церквами «архіереи воли не имъють, владъють мужики, а церкви всв вотчинныя, и тами вотчинами владають и себя полнять н корыстуются сами, а архіерею не послушны; о чемъ указъ попълешь, не слушають и безчестять, на счеть нейдуть; многая церковная казна пропадаетъ за ними съ давнихъ летъ», что кто ни побываетъ изъ посадскихъ людей въ староростажь церковныхъ, непремъно «торговыми промыслами промышляють и каменныя палаты себъ строятъ, а въ церквахъ Божінхъ облаченія и украшенія вновь ничего не строять» (3).

Что касается до приходскаго духовенства, то оно имъло такое же значение для каждой частной общины, какое имълъ владыка для пълаго Нов-

<sup>(&#</sup>x27;) II. C. P. J. T. IV. 237 - 239.

<sup>(\*)</sup> A. MCT. T. I. No. 9.

<sup>(\*)</sup> A. MCT. T. V. No. No. 122. 172.

города. Ота этого въ нашихъ вольно-народныхъ городахъ оно занимало высокое положение среди городскаго земства. Избранное саминъ народомъ и изъ среды народа, оно глубоко сочувствовало всемъ земскимъ питересамъ, участвовало во всехъ городскихъ двлахъ и было постоянно на виду у народа; его исторія неразрывно связана съ исторіею самаго города. Замвчательно, что въ Новгородъ, при народномъ избраніи епископовъ на ввив, последніе нередко избирались изъ белаго духовенства, тогда какъ въ другихъ местахъ, гдъ народный выборъ быль стасненъ, князья набирали епископовъ исключительно изъ благочестивыхъ иноковъ (1). Особенно велико было значеніе псковскаго духовенства. За неименіемъ особаго епископа Псковъ сосредоточнися около собора городскаго духовенства, который такинъ образомъ заступнаъ мъсто владыки. Съ благословенія этого собора и совершались городскія предпріятія. Духовныхъ лицъ, какъ земскихъ и принивь этительных в подой, мы впания деятелями въ разныхъ земскихъ дълахъ и всего чаще уполпомоченными отъ народнаго въча въ качествъ пословъ (2). Мы видъш, что въ формуль, выражавшей титуль и вмъсть полный составъ Новгорода, употреблялось особо имя владыки; такая же формула относительно Пскова выражалась слова-

<sup>(\*)</sup> Нетор. Р. Церкв. Макарія, т. III. етр. 206. (\*) П. С. Р. d. IV. етр. 185, 189, 194 и мя. ар.

ми: намъстникъ в. князя, посадники псковскіе, все Божіе священство, и весь Псковъ.

Сообразно съ этимъ высокимъ значеніемъ духовенства нигдъ не было такого сельнаго вліянія на него земства и нигдъ съ такою ясностію не выражались народныя начала устройства низшей іерархін, какъ во Псковъ. Сила народнаго вліянія ръзко отразилась на самой организацін духовенства; послъдняя была совершенный снимокъ съ земскаго строенья. Подобно тому, какъ города и все земство раздълялось на общинныя корпораціи, и псковское духовенство также раздълялось на нъсколько купъ или общинъ. Каждая купа была приписана къ одному изъ псковскихъ соборовъ. Нельзя опредвлить, сколько приходовъ приписывалось къ собору; но только число ихъ, какъ видится, было опредъленное. Съ теченіемъ времени, когда появлялись новыя церкви и приходы, ихъ свяннослужители не имъли возможности вкупаться или приписываться къ прежде сформированнымъ соборнымъ купамъ и оставались невкупными попами. Когда набиралось достаточное число этихъ невкупныхъ поповъ, они били челомъ въчу, чтобы поставлень быль новый соборъ. Такъ въ 1462 году «скопившеся попове невкупнін, биша челомъ Пскову, чтобъ пятому собору быти во Псковъ; и псковичи повелеща пятому собору быти у Похвалы св. Богородица, да у Покрова св. Богородица, да у св. Дужа

за Домонтовою станою» (1), т. е. три прихода составили купу. Иногда объ устройства собора ваче било челомъ владыка, если онъ на этотъ разъ прівзжаль во Псковъ (2). Каждая соборная купа, какъ и земская община, управлялись старостою (3). Такимъ образомъ эта должность, которой Стоглавъ даль повсемъстное значеніе, была чисто народною и притомъ въ частности псковскаго происхожденія.

Далве, по справедливому замъчанию г. Костомарова (\*), народный укладъ не имътъ въ себъ
централизующей силы. Каждая народная община,
представляя одно цълое кръпко сплоченное, даже замкнутое внутри себя, стремилась обособиться отъ другихъ общинъ и добиться самостоятельности. Мы видъли, какъ некръпка была взаимная связь городскихъ общинъ; федерація области была еще слабъе и окончательно ползла
врозь, а цълая всероссійская федерація всъхъ
областей даже не успъла и состроиться во времена удъльно-въчеваго уклада. Сильно заинтересованныя въ церковныхъ дълахъ, древнія общины увлекали въ своемъ стремленіи къ децентрализаціи и церковную жизнь. По началамъ област-

<sup>(\*)</sup> IL. C. P. J. T. IV. CTP. 221. 191; T. V. CTP. 22.

<sup>(2)</sup> Taxone, exp. 215.

<sup>(5)</sup> Taxone, crp. 189. 306.

<sup>(\*) «</sup>О жинчения Новгорода»—въ Отеч. записк. живарь 1862 г.

наго строенья и по требованіямъ ісрархической подчиненности сельскія церкви и духовенство ихъ тянули въ городскимъ соборамъ; но тяжесть тягла и стремленіе сельскихъ міровъ къ автономін были причиною того, что сельское духовенство городскаго увзда, составивъ особую купу, старалось стать въ независимое отношение къ городскимъ соборнымъ купамъ. Псковскій лътописепъ записаль въ своей льтописи, что въ 1544 году произошель расколь между псковскимъ и сельскимъ духовенствомъ. Прівхаль во Псковъ владыка Оеодосій и потребоваль отъ поповъ своего подъвзда и корма. Городское духовенство, воспользовавшись зависимымъ положениемъ сель-СКИХЪ ПРИЧТОВЪ, ВЗЯЛО СЪ НИХЪ НА КОРМЪ ВЛАДЫкъ больше, чъмъ само дало. Возникла тяжба «н откольшася отъ городскихъ поновъ, ото всехъ седми соборовъ, сельскіе попы и пригородскіе». Последніе успели выпросить себе особаго поповскаго старосту. «Владыка Өеодосій благословыль, старосту имъ даль Ивана попа георгіевскаго съ Болота, что на нихъ въ корму городскіе попы взяли сверхъ собя; и бысть у нихъ смятеніе веліе» (').

Отсюда же объясняется постоянное стремленіе общинъ отбыть отъ суда и вліянія самаго владыки. Находясь въ самой близкой, кровной связи съ своимъ духовенствомъ, они старались

<sup>. (\*)</sup> П. С. Р. Л. т. IV. стр. 306.

подчинить последнее исключительно своему собственному вліянію. Они смотрвли на дуковенство, какъ на своихъ членовъ, а на дъла, касающися его, какъ на свои домашнія дъла, и не желам допускать въ нихъ участія владыки, посторонняго человъка. Съ довъріемъ обращаясь къ архіепископу, какъ главъ всего земства, въ междусоюзныхъ дваяхъ, они уклонялись отъ его влянія на свои частныя дала. Принципъ общиннаго самоуправленія, вследствіе религіозно-правственнаго склада общинъ, естественно переносился въ церковную сферу. Среди новогородских общить, которыя находились подъ непосредственнымъ вліяніемъ владыки, мы не встречаемъ примеровъ непокоренія его іерархической власти, хотя и не можемъ сказать положительно, что подобныхъ примъровъ вовсе не было. Въ исторіи другаго въчеваго города мы остръчаемъ выразительный примъръ того, какъ городская община, защищай свое духовенство, выгнала отъ себя епископа. «Въ лъто 6667... выгнаша ростовин и суждальцы Леона епископа, зане умножиль бяще церковь, грабяй попыть (1). Въ исторіи цалой области, какъ федераціи не общинъ частныхъ, а городовъ, представлявшей поэтому большую разиосоставность населенія и большую разрозненность интересовъ, уклонение отъ јерархической подчиненности ясиве; мы видимъ въ пригородахъ уже

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. I. 149. T. II, 29.

прямое противодъйствіе владыкъ, стремленіе совершенно отдълиться отъ него и дълать всъ церковныя дъла самимъ, не спросясь архіепископа.

Исторія Пскова чрезвычайно типична и въ этомъ отношеніи. Псковское земство все болье и болве затягивало узель, привязывавшій къ нему мъстное духовенство, стремилось окончательно разрушить корпоративное устройство духовнаго чина, основанное на канонахъ Церкви, обезличить его и подвести подъ общій земскій уровень. Мы видъли, что вліяніе земства доходило до нарушенія каноническихъ постановленій даже въ отношеніи къ владыкь; темъ болье оно имьло возможности нарушать права бълаго духовенства. Въ 1343 году явился въ Изборскъ Руда попъ борисоглъб-скій съ ложнымъ извъстіемъ, что псковичи всъ побиты въ стычкъ съ нъмцами около Новаго городка; въ лътописи замъчено, что онъ въ самый разгаръ битвы бъжаль съ поля «повергъ вся оружія» (1). Удерживаемся отъ ръциятельнаго вывода изъ этой фразы. По крайней мъръ несомнънно, что псковское въче въ отношени къ земскимъ повинностямъ трактовало духовенство, какъ земскихъ людей. Во время войны съ немцами 1495 года духовенство стало было доказывать въчу, что съ церковныхъ земель не подобаетъ срубитися», набирать воевъ; но посадники и въче «учали сильно двяти надъ священинки, и лазили мно-



<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. V. crp. 13.

PARALI HA CHIM H HA BANKH, M OTHERS DS BEING влезли и хотали поповъ кнутомъ избезчествовати, Ивана священика рожественскаго и Андрел, и въ однихъ рубахахъ столен на въчъ, и ниыхъ вськь поповь и деяконовь изсоромотиция (1). Визста съ этимъ ваче псковское хотало подчивить духовенство общей админетраціи в суду, уничтожить его корпоративное подчинение исключительно духовному вачальству, - владыка. Въ 1395 году м. Кипріанъ почель нужнымъ докавывать въ своей грамать псковичамъ, что псковское въче несправеднию присвоило себъ право судять и наказывать священиямовь, что это противно христіанскому закону и церковнымъ правиламъ (2). Подобими увъщини характеристично язображиють предъ виня борьбу, возникилую между эсиствомъ, хотъешемъ слеть съ собою перковный алементь ісрархін, и духовенствомъ, которое отстанвало свого каноническую самостоятельность. Псковское въче распоряжалось нногла такичи далами, которым исключительно должны подлежать духовной и притонъ соборной власти. Въ 1468 году оно напримъръ сдъльно постановлене, нисколько не спращивалсь владыка и интрополита, - отлучить отъ службы всахъ вловых поповъ и дълконовъ по всей своей волости. Владъна вона сильно разгизвался на нихъ

<sup>()</sup> H. C. P. L z. IV. crp. 900.

<sup>(</sup>a) ART. SET. T. L 36 9.

за ето и хотель было даже наложить на псковичей свое неблагословеніе, да его разговорили (1). Замечательно, ито долго спустя после паденія въчевыхъ городовъ, до самаго XVIII въка во Псковъ видимъ сильное вліяніе мірскихъ людей на духовный чинъ, доходившее до совершеннаго порабощенія духовенства приходскими людьмя (2).

Съ другой стороны, какъ члены городской общины, священники пользовались постояннымъ покровительствомъ въча. Цълый городъ заступался за нихъ предъ владыкою, наблюдаль за выгодами ихъ, управленіемъ архіепископа, правильностію архієрейскихъ сборовъ и протестоваль противъ влоупотребленій духовнаго управленія. Было положено общимъ правиломъ, чтобы владыка управляль дълами псковской церкви черезъ псковскихъ мужей, и въче строго наблюдало за выполненіемъ этого правила (в). Лътописцы псковскіе постоянно разсказывають, какъ псковичи спорили о подъвздахъ владычнихъ, судахъ надъ попами, жаловались на убытки и т. п. Они отмачають, какъ замечательный факть, даже такія обстоятельства, какъ напр. то, что владыка въ свой подъездъ прожилъ во Пскове весь назначенный для этого мъсяцъ сполна (1). Въ этихъ

<sup>(1)</sup> IL. C. P. J. T. V. CTP. 35.

<sup>(2)</sup> A. MCT. T. V. No No 122. 172.

<sup>(</sup>a) II. C. P. J. T. IV. crp. 201. 209. T. V. 28 H APYT.

<sup>(4)</sup> Tanne, T. IV. CTP. 254.

навастихъ сквозить оригинальный взгладь пововитянъ на владыку, какъ на чужаго человека, такой же, какой имъм общины на приказных людей. Самые любимые въ Новгородъ владыки во Псковъ пользовались незавидной репутаціей. Псковская льтопись говорить о владыка вона, кака о сребролюбив, и сравниваеть его съ левитомъ въ евангельской притче о впадшемъ въ разбойники, между тъчъ какъ въ Новгородъ этотъ владыка быль въ высшей степени народного личноство и сдалался героемъ поэтическаго народнаго сказазанія (1). Непріязнь Пскова къ владыкамъ прорывалась иногда въ буйныхъ возстаніяхъ черин. Такъ, въ 1435 году псковитяне сильно обидъли владыку Евфикія, не дали ему собрать подъязда, потому что онь прівхаль не въ срокъ, и требовали, чтобы онъ управляль духовенствомъ чрезъ псковскихъ мужей. Евфимій увхаль было изъ города, но его воротили, объщая ему дать подъвздъ и судъ на попахъ. Миръ продолжался недолго. Наизстенкъ владыки сталъ судить по новому, не по псковской старинв и пошлинв. Народъ вознегодоваль и поколотиль владычнихъ людей. Тогда владыка окончательно разгибвался и увхаль домой, причинивь больше убытки духовенству (3). Своеволіе псковскаго ввча не прекращалось даже посль паденія Новгорода, когда новогородскій

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 234.

<sup>(\*)</sup> Tanke, crp. 209. Caren Cs A. Bet. T. I. 36 50.

владыка сдълался органомъ страшнаго для Пскова московскаго правительства. Такъ псковичи постоянно ссорились съ владыкою Геннадіемъ. Въ 1486 году Геннадій послаль во Псковъ игумена - Евфимія съ своимъ бояриномъ описывать по всей псковской волости церкви и монастыри и положить «въ число» все псковское духовенство; «и псковичи не вдащася въ волю его». Не согласились они и на то, чтобы Евфимій быль у нихъ владычнимъ намъстникомъ, потому что этотъ Евфимій еще прежде, будучи псковскимъ ларникомъ, много зла сдълалъ народу и едва ушелъ отъ смертной казни, поступивши въ монахи (1). Подозрительность въ отношенія къ Геннадію со стороны Пскова простиралась до того, что владычни люди ственены были въ исполнени самыхъ обыкновенныхъ своихъ обязанностей. Въ 1500 году князь псковскій, посадники и весь Псковъ держали совътъ, допустить ли посланнаго Геннадіемъ попа къ осмотру антиминсовъ во псковскихъ церквахъ, и согласились на это, предварительно «много думавше» (3). За свою ссору съ владыкой псковичи посль дорого поплатились московскому князю. Разсказывая о паденіи Пскова, летопись выставляетъ причиною великокняжескаго гивва то обстоятельство, что «быль архіепископъ Геннадій во Псковъ и псковичи своимъ попомъ

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. V. cTp. 45.

<sup>(°)</sup> Также, т. IV. стр. 272.

тронцкимъ не велъм со владънкого служить, а просвиренцамъ просвиръ про владънку не велъм печно (').

Въ заключение нашего очерка псконской ісрархін мы разскажемъ одинъ изъ самыхъ выра-. энтельных фактовъ псковской жизин, въ которомъ особенно ясно выразниясь мысль, лежаниял въ основъ псковскихъ стремленій, и результать, который едва не быль выведень изъ этихъ последнихъ. После несколькихъ тщетныхъ попытокъ получить себв особаго епископа, псковичи составные замвчательное ввче въ концъ 1469 года. Всъ монахи и священники всъхъ пяти соборовъ, благословивъ посадниковъ и весь Псковъ на въчъ, сказали: «хотимъ, сынове, промежь себя, по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ, кръпость положить во всемь священстве, какъ намъ управляться и жить по намаканону; а вы намъ, сынове, поборники будьте, потому что здесь надъ нами правителя нать, а намь самниь той крыности промежь себя о всякихъ церковныхъ вещахъ удержать нельзя, да и вы иногда вступаетесь міромъ въ церковныя дъла противъ правиль: такъ и на васъ мы хотимъ такую же кръпость положить». — То въдаете вы, Божіе священство, отвъ--чало въче, а мы вамъ поборники на всяки благой совъть. - И всъ пять соборовъ, все Божіе священство составили по номоканому грамату о

<sup>(\*)</sup> Tauxe, crp. 287.

своихъ священническихъ кръпостяхъ и о церковныхъ дълахъ и положили ее въ ларь. Тутъ же на ввчв предъ всъмъ Псковомъ выбраны были правителями двое священниковъ. Встревоженный этимъ установленіемъ пресвитеріальнаго управленія, владыка Өеофиль самъ повхаль во Псковъ и спросиль: «кто это сдълаль безъ моего въдома? Я самъ хочу судить; подерите грамату». Все Божіе священство и посадники и весь Псковъ, подумавъ на въчъ, отвъчали: «самъ, господине, знаешь, что тебь здесь долго быть нельзя, а нашего дъла тебъ скоро не управить, потому что въ нынъшнія послъднія времена сильно смущеніе въ церквахъ между священниками; нельзя тебъ всего и разсказать. Вотъ мы и выписали изъ намакануна грамату и въ ларь положили, по вашему же слову: н самъ ты, господинъ, какъ быль прежде въ дому св. Троицы, и прежніе владыки — твоя братія — благословили управлять по намакануну всеми церковными делами пять соборовъ вивств съ владычнимъ намъстникомъ». — Велика эта вещь, отозвался владыка. Какъ бы не было развратно христіанству, а Божінмъ церквамъ мятежно, а иновърнымъ радостно. Доложу я объ этомъ митрополиту, да послъ вамъ и скажу. — Черезъ годъ послъ составления граматы; • въ теченіе котораго она имъла силу въ управленія, прівхали послы отъ в. князя и митрополита. Послъдній писаль псковичамь, чтобы они возложили священническое управление на своего

архіспископа «занеже тое двло искони предано святителю управляти». Владыка Ософиль послаль сказать отъ себя: «коли тв святительскія вещи возложите на меня, такъ сами увидите, какую я поддержу кръпость во всякомъ церковномъ управлени, лучше вашей кръпости». Убъжденные распоряжениемъ митрополита и объщаниемъ владыки, все Божіе священство, посадники и весь Псковъвынули изъларя свою грамату и разодрали ее ().

Псковскія стремленія не достигли своихъ результатовъ. Церковный законъ восторжествоваль. Но не остались безъ следа въ исторіи всв эти ссоры съ владыками и непріязнь къ нимъ псковскаго земства и духовенства. Постолниое раздраженіе постепенно подготовляло почву для ереся стригольниковъ, отвергнувшей всякую јерархио. Рознь между высшей и низшей ісрархісй, общая и Пскову и Новгороду, впоследствій развилась въ другую ересь — жидовствующихъ, которая была между прочимъ протестомъ со стороны бълаго духовенства противъ высшей јерархін и духовенства монашествующаго. На этой же почвъ въ XVII въкъ съ такимъ привольемъ развивались по новогородской области церковнодемократическія секты безпоповившы.

M. R

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 232-233.

## SENCROE (BAPOÁHOE N OGINECTBEHHOE) HA-HPABJEHIE PYCCEOÙ AYXOBNOÙ HHCLMEBHO-CTH B'L XVI BBEB.

Въ первой половинъ XVI въка вся съверовосточная Русь, благодаря въковымъ усиліямъ московскихъ государей, «собралась», наконецъ, въ одно политическое цълое. Государямъ, собирателямъ русской земли, открылось теперь новое поприще дъятельности: нужно было «нарядить» землю, устроить ее на разумныхъ и благодътельныхъ для народа началахъ государственной правды и экономіи. Объ этомъ дъль постоянно напоминали русскимъ самодержцамъ народныя челобитныя, которыя получались въ Москвъ со всъхъ концовъ государства, и въ которыхъ тяглые люди жаловались на тяжесть казенныхъ податей и повинностей и на злоупотребленія государевыхъ областныхъ намъстниковъ и дьяковъ. Голосъ народа требовалъ соглашенія интересовъ казны съ интересами земства, — чтобы дъло земскаго устроенія и управленія совершалось «по правдв и по Богу». Тоже требованіе заявлено было и со стороны представителей общественнаго сознанія, книжных в русских в людей XVI въка. Здъсь, въ общественной литературъ того времени, вопросъ объ отношени государства къ земству поставленъ быль такъ широко, что за нимъ необходимо следоваль рядь других вопросовъ, которые шли въ самую глубь современныхъ государственныхъ и общественныхъ отношений. На первомъ планъ въ этомъ ряду естественно сто-яль вопросъ о Церкви. Въ прежил времена пастыри Церкви были «печаловниками русской эсмли», защитниками народа и отдъльныхъ личностей отъ угнетенія сильныхъ міра сего. Теперь же, въ эпоху торжества московской государственной централизацін, духовныя власти поставлены были въ такую зависимость отъ гражданскаго правительства, что невсегда уже ръшались висргически стоять за интересы земства и общества, подавляемые интересами казны, государства. Митрополиты Варлаамъ и Филиппъ, върные духу древнихъ пастырей русской Церкви, поплатились за свои «печалованія» низложеніемъ, а послъдній даже мученвческого смертіго. Съ своей стороны правительство старалось избирать на святительскія м'яста именно такихъ лицъ, въ которыхъ напередъ видъло своихъ сторонинковъ или — какъ выражались тогдащийе общественные писатели — «потаковниковъ». Такъ великій князь Василій Ива-

новичь, низложивъ митрополита Варлаама, который въ дълахъ политики не хотъль поступать противъ совъсти, избралъ на его мъсто своего любимца іосифовскаго нгумена Даніила, «молодаго, тридцатильтняго человька, свъжаго, румянаго лицомъ, тучнаго тъломъ и тонкаго разумомъ» ('). Этотъ Данінль, въ санъ митрополита, оказываль великому князю такія политическія услуги, которыми не безъ основанія соблазнялись современные мыслящіе люди. «Я быль у митрополита и сидълъ у него одинъ на одинъ», говориль опальный бояринь Берсень-Беклемищевь въ откровенной бесьдь съ Максимомъ Грекомъ, «и митрополить великому князю великую хвалу воздаеть: избавиль-де его Богь отъ запазушнаго врага. И я спросиль митрополита: кто быль вапазушный врагь государю? митрополить молвиль: «Шемячичь». А митрополить и позабыль, что къ Шемячичу грамату писаль и руку свою и печать къ той граматъ приложиль, а взяль его на образъ Пречистыя, да на чудотворцовъ, да на свою душу». Смущались также современные книжные люди и тамъ, что Данилъ вопреки церковнымъ правиламъ и общественному мнънио, благословиль великаго князя развестись съ своею супругою Селомонидою, ради ел неплоділ. Не таковъ быль этоть митрополить для общества # отдельныхъ личностей, нуждавшихся въ защить

<sup>(\*)</sup> Гербершт. Вег. Моссові. 20.

церковной ісрархін: «Не знаю, говориль объ нень тоть же Берсень-Беклемишевъ Максиму Греку, не знаю, митрополять ли онь, или простой чернецъ: учительнаго слова отъ него не слъщино, и ни о комъ онъ не печалуется; а прежие сватители сидели на своихъ мъстахъ въ мантілхъ е печаловались государю о всехъ людяхъ» (1). Санъ Максимъ Грекъ имълъ очень невыгодное милие о богословских в познаніях и правственных качествахъ Данінла. Исправляя наши богослужебныя книги, образованный святогорецъ находиль совершенно безполезнымъ совътоваться въ этомъ дъль съ митрополитомъ и прочими духовными властими, «занеже они того не въдають, а что они и знають, имъ надобе пиры и села, и скакати и смъяти съ ворыю (2).

Подобным печальным явленім въ жизни церковной іерархін современные выслящіе люди объясняли тъчъ, что святители, сдълавшись богатыми вотчининками, забыли о своемъ собственномъ, чисто-религіозномъ служеніи обществу, пристрастились къ земнымъ стяжаніямъ и чувственнымъ удовольствіямъ и, чтобы не лишиться того и другаго, по необходимости должны были «потакать и смотръть въ руки» мірскому правительству, которому именно такіе и нужны были свя-



<sup>(\*)</sup> A. a. z. L 36 172.

<sup>(°)</sup> Превіе витрополита Джінла съ вионить Максиндить свіязогорценть. Въ Чтен. общества ист. и древ. рос. 1847 г. № 7.

тители. Итакъ, чтобы уничтожить все церковное зло съ корнемъ, и снова поставить духовныя власти на прежною высоту нравственной независимости отъ мірскихъ властей, нужно было, по мысли современныхъ общественныхъ писателей, отобрать у церквей и монастырей вотчины. Этотъ вопросъ, возбудившій жаркіе споры и обнаруживній самыя мрачныя стороны въ жизни церковной іерархіи, былъ главнымъ проводникомъ въ народное сознаніе всъхъ антіерархическихъ идей того времени. Понятно, что противъ этихъ ндей предприняты были рышительныя мъры, указанныя въ «градскомъ законъ». Вольнодумцы подверглись жестокимъ церковнымъ и гражданскимъ казнямъ, по поводу которыхъ поднятъ былъ новый соцівльный вопросъ — о религіозной терпимости.

Такъ подъ вліяніемъ недовольства современными государственными и церковными порядками въ сознаніи мыслящихъ русскихъ людей XVI въка накопился большой запасъ новыхъ идей, которыя выразились частію въ религіозно-раціоналистической, частію въ мистико-исторической формъ. Представителями перваго направленія были еретики жидовствующіе, Матоей Башкинъ и Оеодосій Косой. Последняго направленія держались всъ современные писатели, бравшіе на себя опасное дъло защищать народные и общественные интересы, подавлямые государствомъ и пренебрегаемые церковною іерархіей. Это направленіе было господствующимъ въ общественной

русской литературъ во все продолжение XVI в до второй половины XVII въка, когда оно воспринято расколомъ, въ которомъ доведено уже до послъдней крайности.

Мистико-историческое міросозерцаніе рускихъ общественныхъ писателей XVI въка отчасти условливалось различными знаменательными событілим, которыя совершились въ міръ отъ половины XV до половины XVI стольтіл. Паденіе Константинополя, исполненіе семи тысячь льть отъ созданія міра, церковная реформа Лютера, — все это легко могло дать религіозно-настроеннымъ умамъ нашихъ предковъ мистическое направленіе. «Въ самомъ дълъ, размышляли они, не даромъ же Господъ Богъ попустиль, чтобы Царь-градъ изъ столицы православія сдълался столицею бусурманства, в чтобы на храмъ св. Софін, вмъсто честнаго в животворящаго креста, заблистала луна магометова... Не значить-ли это, что мерзость запустенія уже водворилась на мъсть свять? Не даромъ и надъ «ветхимъ Римомъ» разразилась, такая страшная туча: явился злой еретикъ Мартынь Люторъ, отвергающій церковныя преданія и таинства, глумящійся надъ ісрархісю и монашествомъ, оскорбляющий святыню храмовъ. Видно, въ римской церкви уже исполнилась мъра безза-конія, если она могла произвести такого окали-наго еретика, послъ котораго немногое остается сдълать и самому антихристу. И все это совершилось въ концъ седной и въ началь осьмой

тысячи льть отъ сотворенія міра — около того роковаго хронологическаго термина, за которымъ, по древнимъ предсказаніямъ, должно открыться въчное царство Божіе». Да, «знаменія времень» были очень, очень внушительны. На лицъ земли ос-• тался одинъ только истиню-христіанскій народъсвятая православная Русь, куда и бъжала теперь, посль паденія Константинополя, вселенская Церковь, и гдъ отнынъ должны ръшаться грядущія судьбы всего человъчества. Стой на этой возвышенной мистико-исторической точкъ зрънія, наши книжники имъли довольно правственной силы, чтобы внушать русскимъ самодержцамъ, какъ они должны устроять свою землю, и русскимъ святителямъ, какъ имъ пасти стадо Христово. Если же эти внушения оставались безъ ожидаемыхъ последствій, то съ мистической высоты книжнаго русскаго міросозерцанія раздавался угрожающій апокалипсическій возглась: «горе, горе всьмъ земнороднымъ»!

Ì.

Недовольство московскими государственными порядками, установлявшимися въ XVI въкъ по всъмъ съверо-восточнымъ русскимъ областямъ и удъламъ, сильнъе чувствовалось тамъ, гдъ еще свъжи были преданія самоуправнаго народнаго въча, и куда постоянно обращенъ былъ недовърчивый и строгій взоръ московскаго правительства, — въ Новгородъ и Псковъ. Здъсь же мы слышимъ

и синые разкіе литературные протесты протива сопременных госудерственных порядкова,

Нопогородин, отказываясь, по требованию своего порорители великаго князя Назив Восильскича. отъ всяхъ свояхъ стариневихъ вольностей, были челонть государно дать нись, но крайней мара, CIRAVIONIE AUTOTEI: CUTOUS MEMORE HIS HOROUSmonomoù serum me dallo; a cyns dalla dal mo oraрынь, какъ въ земль судь стойть; да полиловаль бы госудерь: писцовъ своихъ и даньприковъ въ новогородскія волости не посылыть, понеже химстинству то тякко: положиль бы государь на новогородскую душу, а скажуть всяхь скольво у кого будеть сохъ, да сами собравъ дань отдадуть по престному цълованно безь хитрости тому, кому великіе кинзья прикажуть въ Новгородъ: а кто утантъ коти одну обжу, а удиневъ его, и мы того скажень своимь государамь, а велийе книже того казнать» (). Государь пожаловаль повогородцевь по всемь этимъ челобитьанть. Но вельдь за взятіемъ Новгорода начались чениоды» — разселения гражданть по отдаленными. городить инсоеской земли; судь и управа въ новогородской области отдены на полный произ-BOATS POCY, ESPERANCES HAMPSCHIMEOUS H. ASSESSES, H. только въ 1517 году великій князь Васклій Ивапошчь, осльния, что инитетники въ Великонъ Новгородь судять свяю, а тіуны ихъ судять по



<sup>()</sup> Con. spen. t. 2. cap. 190-194.

мадь, вельль... выбрати изъ улиць лучшихъ жодей четыредесять восемь человакъ и къ цълованію привести. И оттоль, по цареву слову великаго князя Василія Ивановича, уставили судити съ намъстники старосту купецкаго..., а съ тіуны судити цъловальникомъ по четыре человъ-ка на всякій мъсяцъ» (1). Неоднократно въ продолженіе XVI въка посылаемы были въ новогородскія волости и писцы государевы, чтобы положить всю землю въ тягло, «по московскому обычаю»; каждая перепись новогородскихъ волостей обыкновенно сопровождалась увеличеніемъ казенныхъ податей и повинностей, такъ что во второй половинъ XVI въка на промъщиснивихъ и сравнительно богатыхъ новогородцахъ накопились большія недонмки (<sup>3</sup>). Наконецъ, въ Новгородъ, кажется, постоянно велико было число «побъдных» людей, что у государя въ опаль» (в), а въ 1570 году н весь Великій Новгородъ потеривль стращный по-громъ отъ Грознаго. — Все это, конечно, не обходилось безъ жалобъ и протестовъ со стороны «изобиженных» новогородцевъ. Какой-то мъстный книжникъ вложиль эти протесты въ уста древ-. нихъ новогородскихъ чудотворцевъ — Сергія и Германа, основателей Валаамской обители, отъ лица

<sup>(\*)</sup> Tauxe, crp. 356.

<sup>(°)</sup> См. Граматы Гронняго въ Новгородъ въ I т. Прибев. из А. И. 36 94, 101 и др.

<sup>(\*)</sup> Coo. speat. T. 2. crp. 384.

которыхъ во второй половина XVI въка двилась ебесьда» объ инокахъ и царяхъ последняго временн (1). Главное содержаніе этой бесъды составдяеть режал полемика протевь вотчинныхъ правъ монашества. Но укоряя прежнихъ великихъ киязей за то, что они давали инокамъ селя и вотчины съ крестынами, и темъ вводили въ тлаже грахи монапіество и въ крайнее разореніе крестьлыство, апокрифическіе Сергій и Германъ обращаются и къ современнымъ русскимъ самодержцамъ съ такими наставленіями: «подобаеть паремъ съ попидого изъ міру собирати всякіе доходы, и двлати двла милосердно, съ разсужденіемъ, а не гиввно и не по напосу». Самымъ тажельгить для народа государственнымъ дъломъ были тогда войны, разорительныя для земства, какъ источникъ чрезвычайныхъ податей и повинностей, и какъ причина странивыхъ опустошений не только отъ непріятелей, но и отъ самаго русскаго воинства. Въ виду всъхъ этихъ народныхъ бъдствій мнимые авторы бесьды предостерегають русских самодержцевь следующим пророчествомъ: «при последнемъ времени начнутъ людіе напрасными бъдами спасатися, и по мъстамъ будутъ глады и морове частые и всяки трусы и потопы, межоусобныя брани и войны, грады начнутъ стесняться, и во царствахъ бу-

\_\_\_

<sup>(\*)</sup> Мы пользуемся этой бескдой по рукопислять солов. библютеля № 205 и 923.

дуть смятенія великая и ужасти; волости и села запустьють, люди начнуть убывати, и земля ставитца пространиве, а людей будеть менши, да и темъ досталнымъ и немногимъ людемъ будеть на пространной земль жити негдь; царіе на своихъ царскихъ степенехъ не возмогутъ держатися, и почасту начнуть премвнятися за свою царскую простоту и за иноческіе гръхи мірское невоздержаніе. Тогда Исанно пророчество (1) начнеть во всемь мірв явъ сбыватися, царей и великихъ князей небреженіемъ и неразсуженіемъ. . . . И хотяще они государи цари и великіе князи исправляти и здержати (свое царство), и мужають грады и царствы своими могучими воины, получають мимотекущую и суетную славу міра сего бранью и мужествомъ храбрости своея: тако и достоить царю быти грозну. А не разсудять сего, ниже внимають того, что во псалтири пишетъ царь Давидъ о домехъ мірскихъ и о градъхъ ихъ собою не исправляти.... А царю достоить не простовати, съ совътники совътъ совъщати о всякомъ дълъ». Если православные государи содержатъ многочисленное воинство для защиты земли и народа оть непріятелей, то пусть не забывають, что только «невърные тщатся на ратехъ на убійство и на грабленіе и на блудъ и на нечистоту и на всякую

<sup>(\*)</sup> Здісь разумістся апокриняческое пророчество Исаін о послідняхі временахі, о которомі будеть річь наме.

алобу своими храбростьми и тамъ хвалятся. А варнымъ воннамъ подобаетъ въ войнахъ быти съ царскаго повельнія, и стояти противъ враговъ креста Христова кръпко и неподвижно, а къ своевърцамъ въ домъхъ ихъ быти кроткилъ, щедрымь и милостивымь, и ихъ не бити ниже мучити и грабленія не чинити, жень и двинь не сквернити, черницъ и вдовицъ и прочихъ сиротъ н прочихъ православныхъ христьянъ ничемъ не взобижатиз... Въ особенности православные цари не должны полагаться на поганыхъ неоземныхъ воиновъ ('), которые способны быть не помощниками, а бичомъ христіанскаго народа, и-что еще хуже -- могуть заразить и уже дыствительно заразили върныхъ вонновъ многими своими богомеракими нравами и обычалми: «горе роду христіянскому, прельстившимся въ невърныхъ парты и шлыки имущимъ ихъ на собъ, держащимъ ихъ невърныхъ прелести и впущающимъ ихъ въ земли свои и ищущимъ отъ невърныхъ помощи н хранящимъ ими и ихъ храбростію израндьтескія грады и страны христьянскія! Таковые изсть раби, но враги именуются. Понеже оставя Божію помощь, и отъ неверныхъ ищуть помощи и надежды, и потомъ ими же обезчестени и изневолени будутъ, и грады ихъ ими обладающе и горшее отъ невърныхъ воспримутъ».

<sup>(\*)</sup> Со времени взатія Казани из наших войских неходились отрады татаръ и черкасовъ. И. г. рос. т. VIII. гл. Б. над. Эйнер-лина, стр. 160.

Оплакивая современное печальное состояние общественных даль въ русской земла, минмовалаамскіе чудотворцы признають единственноблагодательнымъ для народа такое государственное устройство: «подобаетъ благовърнымъ и христолюбивымъ царемъ и богоизбраннымъ благочестивымъ н великимъ княземъ русскія земли избранныя воеводы своя и войско свое кръпити, и царство во благоденьство соединити, и распространити отъ Москвы семо и авамо, всюду и всюду, и грады аки кръпкія и непоколебимыя столпы кръпко скръпити и область вся держати не своею царьскою храбростію, ниже своимъ подвигомъ, но славнымъ войскомъ и царьскою премудрою мудростію. И на таковое дъю благое достоить святыщимь вселенскимь патріархомъ и православнымъ благочестивымъ папамъ п преосвященнымъ митрополитомъ и всемъ священноархіепископомъ и епископомъ, и преподобнымъ архимандритомъ и игуменомъ и всему священиическому и иноческому (чину) благословити царей и великихъ князей на единолысленный вселенскій совъть, и сь радостію царю воздвигнути и от встох градовь своихь и оть упьядовь градовь тьхь, безь величества и безъ высокоумныя гордости, со христоподобною смиренною мудростію, безпрестанно всегда держати погодно при собъ ото всякихъ мъръ всякихъ людей, и на всякъ день ихъ добръ и добръ распросити царю самому.....

про всякое дъло міра, а разумныхъ мужей и добрыхъ и надежныхъ приближенныхъ своихъ воеводъ и воиновъ со многими войски ви на единъ часъ не разлучати отъ собя, да таковою царьского мудростію и воиновымъ валитовымъ разумомъ въдомо будетъ царю самому про все всегда самодержства его, и можетъ скрънити отъ гръха власти и воеводы своя и приказные люди своя и приближенным своихь оть поминка и оть посула и оть всякіл неправды, и сохранить ихъ отъ многихъ и безчисленныхъ властелиныхъ гръховъ и ото всякихъ льстивыхъ льстецовъ и отъ обявниковъ нхъ, и объявлено будетъ тъми людьми осякое дпъло предъ царемъ таковою царьскою мудростію и валитовыми разумоми, да правдою тою держитца во благоденьствъ цар-ство его». Таковъ быль будтобы пророчественный «извътъ» преподобныхъ Сергія и Германа квластвующему князю великаго Новаграда, посадникомъ и сущимъ новогородцамъ съ ними». «И святитель Іваниъ архіепископъ, замъчаеть объявитель бесъды преподобныхъ, слышавъ на вседенскомъ соборъ (sic) отъ преподобныхъ сицевъ извътъ, и на свидътельствіи благослови ихъ, чество подаривъ, и повелъ списавъ не разлучати сего отъ бесъды ихъ». Однакожъ, по другой редакцін бесьды, извътъ замъняется слъдующею припискою, въ видъ челобитной государю: «міра сего порадъйте за православную въру, и ради

своего царскаго величества воздвигните побъду в одольніе отъ своея царскія руки. . . противъ своихъ царскихъ враговъ. Воззрите: писали о томъ преподобни отцы наши Сергій и Германъ, Валамскаго монастыря начальницы, а вельли про таково дльло извъщати для исправы міра сего. Во единомъ существъ русской земли, безъ таковаго Божія милосердія и безъ твоей царской добродътели, не одольти ниже попрати враговъ и всякихъ безчинниковъ, и не исправити въ радости воинства своего, и не соединити во едино существо міру всего. Царь государь, смилуйся пожалуй, воздвитни и дозри!» (1).

Около того же времени и, въроятно, къмъ нибудь изъ новогородскихъ же книжниковъ составлено было апокрифическое пророчество Исаіи о бъдствіяхъ послъдняго времени (3). Въ уста пророжа влагаются предвъщанія, взятыя, очевидно, съ той же печальной дъйствительности, на которую жалуются апокрифическіе Сергій и Германъ: «князи ихъ (людей послъдняго времени) будутъ немилостиви, а судіи ихъ будутъ неправедни, и не будетъ избавляющаго сироты отъ руки сильнаго. И въсплачются вдовицы и сироты, не имуще помощника себъ, ни заступника, зане князи не смиряются и властели не съжалятся, мучащен худыа... И будутъ знаменія въ солнцъ и въ лунъ,

<sup>(°)</sup> Сборишкъ солов. библ. 36 923.

<sup>(3)</sup> Cooperates 36 913. 4. 49-104.

н глади части во всъхъ странахъ вашихъ... И вложу ярость княземъ вашенсь въ сердце, и въстанетъ брань въ странахъ вапияхъ, и не почіетъ вогол родъ на родъ. . . И покажу имъ день погибели, и преложу въ плачь праздникы ваша и вгрища ваша въ рыданіе слезамъ, и сътворю пусты грады ваша, и церкви ваша пусты стануть, и не будеть приходящихь къ церквамъ, ни убогаго, сидлица при дверехъ церковныхъ... Тогда въсплачется земля, аки дъвица красна, за погибель человъческу; тогда въсплачются море и ръки и вся глубины преисподняя; тогда въсплачется бездна гласомъ велінмъ, аки въ трубу влатокованну; тогда въсплачются ангели, видя погибающъ родъ человаческій, за умноженіе элобы вашея; тогда антихристь явъ начнеть ходити съ бъсы своими, прелщая и уморяя человъки».

Въ 1510 году и Псковъ долженъ былъ раздълнъ тяжкую судьбу своего старшаго брата Великаго Новагорода. И здъсь мы слышимъ тъже протесты и жалобы — только уже не въ формъ апокрифическихъ бесъдъ и пророчествъ, а въ откровенномъ разсказъ мъстныхъ лътописцевъ и въ посланіяхъ къ самимъ московскимъ государямъ. Вотъ какъ изображаетъ псковская лътопись взатіе Пскова и его состояніе подъ управлениемъ московскихъ намъстниковъ и дъяковъ: «прівхалъ во Псковъ князь великой Василей Ивановичь мъсяца генваря въ 24 день, и обычай псковской перемънилъ и старину порушилъ, забывъ отпа

СВОЕГО И ДЪДОВЪ СЛОВА И ЖАЛОВАНЬЯ ДО ПСКОВИЧЕЙ н крестнаго цълованья, да уставиль свои обычан н пошлины новыя уставиль. А отчины отняль у псковичей и двухъ намъстниковъ уставиль и дьяка Мисюря, и триста псковскихъ семей къ Москвъ свель, и въ то место привель своихъ людей,... И быль во Пскова плачь и скорбь великая, разлученія ради... О славныйшій градь Псковь великій! о чемъ ты сътуень и плачень? И отвъщаль прекрасный градъ Псковъ: какъ мив не сътовать, какъ мнв не плакать и не скорбъть о моемъ опустъни? прилетълъ на меня многокрылный орель, у котораго крылья исполнены львовыхъ ногтей, и взяль у меня три кедра ливановы, и красоту мою и богатство и чадъ монхъ похитиль». Долго не прекращался этотъ плачь прекраснаго Пскова. Ибо су намъстниковъ, и у нхъ тіуновъ, и у дьяковъ великаго князя правда ихъ, крестное цълованіе, взлетъла на небо, н кривда въ нихъ начала ходить, и много было отъ нихъ зла, потому что они были немилостивы до псковичей, а псковичи бъдные не знали правды московской. И даль князь великій свою грамату уставную псковнчамь, и послаль князь великій своихъ намъстниковъ по пригородамъ, и вельль имъ пригорожанъ приводить къ крестному цълованію; и начали пригородскіе намъстники пригорожанъ притъснять и продавать великимъ я злымъ умышленіемъ, подметомъ и поклепомъ, и быль людемь великъ налогъ тогда... И начали

наувстники надъ псиопичами силу велику чинить, а приставы ихъ начали отъ поруки брать по 10 рублей и по 7 рублей и по 5 рублей; а кто наъ псковичей соцыется на великаго князя грамату, почемъ отъ поруки брать велено, и они того убыотъ, а говорили: «то де тобъ, смердъ, великаго князя грамота»! и та намастники и наза тіуны и жоди пили изъ псковичей крови много, и отъ ихъ налоговъ и насильства многіе разбаглись по чужнить городамъ, покинувъ женъ и двтей. А нноземцы, что жили во Псковъ, разо-ILLINCE BY CROH SCALIN; SHATE, HE BY MOUL MINTE BO Псковъ, только одни псковичи остались; знать вемля не разступится, а вверхъ не взлетьтью. Правда, великій князь, изв'ящаясь о жестоко-СТЯХЪ СВОНХЪ ПСКОВСКИХЪ НАМЪСТНИКОВЪ И ДЬЯковъ, сводилъ ихъ со Пскова, но судьба здъщняго земства отъ того мало изменялась къ лучшему. Съ горькою проніей говорить мастный датописецъ объ этихъ административныхъ перемвнахъ: «были дъяки частые, и были дъяки мудрые, а земля пуста, и начала казна великаго князя множиться во Псковъ» (1).

Во всахъ этихъ бъдствіяхъ роднаго городя и его области современные исковскіе книжники видъли знаменія последняго времени. Такъ, разсказавъ о взятін Пскова, летописецъ замвчаетъ: ка всему этому Богъ повельлъ бътъ за наше согръщеніе. Ибо писано въ Апокалинсисъ въ гла-

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 282. 287. 288. 297.

въ 54 (по толковому Апокалипсису Андрея кеса-рійскаго): пять царей минуло, а плестый есть, но еще не пришель; шестымь же царемь именуеть (царл) въ Руси скиескаго острова; онъ-то и есть шестый, потомъ еще седмый, а осьмый антихристь. Вотъ Христосъ во святомъ Еуангелін сказаль: да не будеть бъжство ваше зимв, ни въ суботу; но вотъ уже пришла на насъ зима. Сему царству размиряться и злодъйству умноженть-ся. Охъ, увы»! Неудивительно, если псковскіе льтописцы, смотря на Москву съ этой апокали-псической точки зрънія, не безъ страха встра-тили следующее событіе: «великій князь (Иванъ Васильевичь) женился и взяль княгиню Настасью, и были вънчаны царскими утварями, и захотъль царство устроить на Москвъ; а писано во Апокалипсисъ глава 54: пять царей минуло, а шестой есть, но еще не пришло (при немъ царство антихриста?), но воть уже настало и пришло». И на небесахъ видъли псковичи недобрыя зна-менія. Такъ въ 1547 году, (когда Иванъ Васильевичь вънчался на царство и вследъ за темъ опалился на псковичей, пришедшихъ въ Москву съ жалобою на намъстника: «безчествоваль ихъ, обливалъ виномъ горячимъ, палилъ бороды и волосы, да свъчею зажигаль, и повельль ихъ повласти нагихъ по землъ)... во Псковъ было знаменіе: на небъ надо всьмъ Псковомъ кругъ бълый, а отъ Москвы наступали на этоть былый кругъ другие круги, весьма страшные, и на большомъ кругу перепояски; а къ Опочкъ вядънъ былъ столбъ дуговидный, ибо тогда и къ Опочкъ послалъ князъ великій воеводу съ 2000 войска, истя за Салтана Сукиныхъ; ибо тотъ Салтанъ попілинникъ много дълаль вля, и опочане, изымавъ (его), посадили въ кръпостъ» (7).

Между псковскими книжниками находились и такіе, которые рыпались сообщать самить московскимъ государямъ свои мистическія думы о грядущихъ судьбахъ и двахъ человаческихъ, навъянныя печальнымъ эрълищемъ современной дъйствительности. Такъ старецъ псковскаго Елеазарова монастыря Филовей писаль велякому князю Василію Ивановичу: «да въсть твоя держава, благочестивый царю, яко вся царствія православвыя христіанскія въры снидошася въ твое едино царство: единъ ты во всей поднебесный христіаномъ царь. Подобаеть тебв, царю, сіе держати со страхомъ Божінмъ; убойся Бога, даниа-го ти сія, не уповай на злато и богатство и славу: вся бо сія здв собрана и на земли здв останутся... Сія же писахъ ти любя и взывая и моля щедротами Божінми, яко да премъншии скупость на щедроты и немилосердіе на милость: утпыни плагющих в вопіющихъ день и нощь, избави обидимыхъ изъ руки обидлицихъ... Господь поможеть ти, да аще добрь устрошии свое царство, будения сынъ съвта в граженинъ вышняго Іерусалима. Яко же выше

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. IV. crp. 307. 308.

писахъ ти, и нынъ глаголю: блюди и внемли, благочестивый царю, яко вся христіанская царства снидошася во твое едино, яко два Рима падоша, а третій стоитъ, а четвертому не быти: уже твое христіянское царство пиъмъ не останется... Святый Ипполитъ рече: егда узримъ обстоимъ Римъ перьскими вои и Перьси на насъсъ Скиолны сходящася на брань, тогда не блазненно познаваемъ, яко той есть антихристъ» (1).

Вопросъ о правильномъ отношеніи государства къ земству, такъ сильно занимавшій новогородскихъ и псковскихъ книжниковъ, сделался предметомъ общественныхъ толковъ и литературныхъ разсужденій и въ самой Москвъ, въ особенности съ того времени, когда прибылъ сюда образованный иностранецъ Максимъ Грекъ. Между сочиненіями самого Максима, такъ жестоко поплатившагося за свое невольное вмъщательство въ дъла русской политики и Церкви, мы находимы весьма замъчательное въ разсматриваемомъ нами отношеніи «слово, пространнъе излагающе, съ жалостію, нестроенія и безчинія царей и властей послъдняго житія». — «Шоль я по трудному и скорбному пути, говорить алиегорически многострадальный святогорецъ, и увидаль жену, сидящую при пути съ поникшею головою, горько плачущую и одътую въ черных ризы, приличныя вдовамъ; вокругъ нея было множество звърей: львовъ, медвъдей, волковъ, шакаловъ. Я ужаснулся при этой

<sup>(\*)</sup> Coop. cos. 6no. No. 233. s. 106 - 111.

странной и нечалиной встрача; однакожъ дерануль приступить къ женв съ вопросомъ: «кто она, и каково имя ей, и зачемъ она сидитъ при этомъ пути и плачетъ?» Дивная жена долго отказывалась отвечать мне на эти вопросы, потому что боллась, чтобы л, предавъ услышанное оть нея писанію, не подвергся гоненію оть тыхь, которые отвращаются истины, - что, по ея словамъ, причиняетъ конечную погибель человъческимъ начальствамъ и властямъ. Наконецъ, уступивъ мовиъ усерднымъ просьбамъ, она отвъчала: «я, о странникъ! одна изъ благородныхъ и славныхъ дочерей Царя небеснаго; мое имя Воси-.ия, что погречески значить царство. Я получила это имя отъ Вышняго въ знакъ того, что владъющіе мною должны служить кръпостію н утвержденіемъ для своихъ подчиненныхъ, а не виною пагубы и смятенія». На вопросъ мой о причинъ ея печали и сидънія при пустынномъ пути, она отвъчала: «меня хотять подчинить себъ всъ славолюбцы и властолюбцы, но изъ нихъ мало такихъ, которые бы устрояли двла своихъ подчиненныхъ сообразно значению моего имения большая часть, одолъваемые сребролюбіемъ и жхониствомъ, морятъ своихъ подданныхъ всяческими истязаньями, постройками многоценныхъ домовъ, нисколько не служащихъ къ утвержденію ихъ державы, а только—на излишніе угожденіе и веселіе блудливыхъ душъ ихъ. . Они растлевають благочестивый царскій санъ своими

неправдами, лихоимствомъ и богомеракимъ блудомъ; они скоры на пролити крови, по своему неправедному гивву и звърской прости; ...они не внимають ни духовному священническому поучению, ни совътамъ многонскусныхъ старцевъ, ни прещеніямъ священныхъ писаній». . . Поскорбъвъ обо всемъ этомъ, какъ и прилично было, я спросиль еще благородную жену: что значить этотъ пустынный путь и окружающе тебя звъри? И она отвъчала миъ: «этотъ пустынный путь есть образь окаяннаго сего последняго въка, какъ **уже лишеннаго благовърномудренныхъ царей, рев**нителей Отца моего небеснаго. Нынъщніе цари заботятся только о томъ, чтобы разширить предълы державъ своихъ, другъ на друга враждебно ополчаясь, другъ друга обидя и радуясь кровопролитію върныхъ народовъ, другъ на друга навътуя, какъ дикіе звъри, всяческими даяньями н лукавствамию... (7).

Вотъ еще одинъ внергическій голосъ, обличающій московское правительство въ безпощадномъ угнетеніи народа, — голосъ князя Курбскаго, который, какъ политическій противникъ Грознаго, конечно, можетъ быть заподозренъ въ чистотъ побужденій къ своему литературному протесту, но никакъ не въ истинъ самаго протеста.

<sup>(\*)</sup> Сочиненія препод. Максина Грека. ч. 2. стр. 319—337. Всть раскольническая переділка этого слова подъ заглавіснік со жені благородной, сирічнь о церкві, отъ антихриста гонимой, сирічн православивних христимам'я бігати прелести». Раск. рук. акад. биб. 36 64. л. 137—162.

Совершенно въ духъ всъхъ тогдашенихъ русскихъ общественных писателей Курбскій говорить въ одномъ своемъ посланін : «благовременно днесъ реци ангеловъ гласъ къ Громому сыну, реченный горъ: горе живущимъ на мори и на землъ, жо разрашенъ бысть сотона отъ темпицы своел на прелщеніе ихъ, имъя въ себъ ярость велію. Вонстину разръшенъ есть по всему уже и измяль ярость свою на върныя и изливаеть, и преастиль страны многія и предпраєть по вселенный, отступлению отъ Бога языки научаетъ». Затъмъ, исчисливъ различныя древнія и новыя страны и государства, увлеченным сатаною въ нечестіе, князь-писатель обращается къ Россіи и видитъ въ ней послъднюю жертву злобы діавольской: «Зри и здв прилежно, како сопротивная злынгъ совътомъ его (древняго змія) приходятъ. Державные, призванные и на власть отъ Бога поставленные, да судомъ праведнымъ, и въ кротости я въ милости державу управять, и гръхъ ради нашихъ вмъсто кротости свиръпъе звърей кровоядцовъ обратаются, яко ни отъ естества подобново пощадъти попустища, неслыханныя смерти и муки на доброхотныхъ своихъ умыслина. О нераденін же державы и кривде суда и о несытствъ грабленій чужихъ имьній ни изрыци риторскими языки седнешнія бъды возможно... Воннской же чинъ нынъ худъйшій строевъ обратеся, яко многимъ не имъти не токмо коней, къ бранемъ уготованныхъ, или оружій ратныхъ, но в

дневныя пищи, ихже недостатки и убожества и бъды и смущенія всяко слово превзыде. Купецкій чинъ и земледвлецъ всв днесь узримъ, како стражутъ, безмърными данми продаваеми и отъ немилостивыхъ приставовъ влачими и безъ милосердія біеми, и овы дани вземпе , овы взимающе, о нныхъ помышляюще и нные умыпилноще. Бъдно видъніе и умилент позоръ! Таковыхъ ради неистерпимыхъ мукъ овымъ безъ вести бегуномъ отъ отечества быти, овымъ любезныя дъти своя и исчадія чрева своего въ въчныя работы продавати, и овымъ своими руками смерти себъ умышляти, удавлению ж быстринамъ ръчнымъ и инымъ таковымъ себе предавати, отъ многія горести душамъ помрачитися естественному ихъ бытству..... Но горе грабящимъ и кровь проливающимъ и милости ж суда не имущимъ во властехъ своихъ! Блажени и треблажени претерпъвающи различныя напасти отъ таковыхъ! Занеже время отмщенія близь ecman ().

Въ извъстномъ смыслъ это пророчество сбылось: въ «смутное время» имъли свой день мести всъ классы русскаго земства и общества, «изобиженные» московскимъ тягломъ и повинюстлян.

A. HABJOPЪ.

(apodoxucenie bydoms)

<sup>(°)</sup> Игъ сборяния солов. биб. № 852. д. 246—256. -

## КАНОНИЧЕСКАЯ КНИГА «СТОГЛАВЪ», ИЛИ НЕКАНОНИЧЕСКАЯ?

·· c\*\* :: :: : : : : :

CHROS ,"ASLATOTO,, BURAÇAN COO RIVAPCHAS AN CTACTO

Въ 1862 году въ Православномъ Собесъдинкъ взданъ Стоглавъ. Къ этому изданию приложено предисловіе и предполагалось приложить кдополнительныя объяснения, которыя однакожъ, но соображения редакцін, вопын въ составь самаго Прав. Собесъдника (кн. 12). Въ объясненияхъ сделань сводь всехь досель известных актовь в сказаній, относящихся къ Стоглаву, съ цвлію опредванть, что такое Стоглавь и какъ смотръть ни него съ исторической точки зрвнія. Все изданіе сдалано отъ редакции, — и особенные участники этого изданія не были выставлены. Но въ замечаніяхъ по поводу изданія Стоглава, сдаланных П. А. Безсоновымъ, я названъ, безъ моего въдома и согласія, ближайшимъ издателемъ, напечатавнимъ этотъ памятникъ. Конечно это сдълаво съ доб-

31

рою цвлію: выставить предъ читающимъ обществомъ мою посильную заслугу въ изданіи Стоглава; а не съ тою, чтобы удобнъе назвать мои мысли о Стоглавъ и по поводу Стоглава, выраженныя особенно въ предисловіи, «ненаучными взглядами, странностями и юродствами». Какъ бы то ни было, по моему мивнію, то и другое хорошо: — и уваженіе къ посильной заслугъ отдъльной личности и опасеніе адресовать цвлой редакціи сказанныя любезности. Но чтобы не осталось недоумьнія въ комъ нибудь объ изданіи и издателяхъ, о которыхъ часто упоминаеть мой критикъ, я считаю долгомъ разсказать, какъ было дъло.

Изданіе Стоглава давно желательно было въ русской литературъ; его желали и покланлющіеся Стоглаву и небезусловно уважающіе его. Редакція Православнаго Собесъдника, имъющаго задачей своей, между прочимъ, знакомить публику съ неизданными памятниками нашей древней антературы, сдвлала мив предложение заняться взданіемъ Стоглава. Уважая этотъ памятникъ, во многихъ отношеніяхъ весьма витересный, я съ удовольствіемъ приняль трудъ изданія его, трудъ весьма тяжелый, потому что я не могъ разсчитывать ни на чью помощь. Добросовъстная передача какъ основнаго текста, такъ и всехъ варіантовъ изъ другихъ рукописей (всего 5) отинмала у меня дорогаго времени болъе, нежели сколько бы потребовалось на составление такого

же количества листовъ оригинальныхъ статей. Понятно, что редакція, какъ общество, не могла участвовать въ этомъ трудв иначе, какъ только прочтеніемъ и одобреніемъ его къ печати. Къ Стоглаву я счель нужнымъ написать предисловіе и, такъ какъ онъ составляетъ предветъ спора между учеными, дополнительныя объяснения съ нсторической точки зрвнія. Въ своихъ дополентельных объяснениях я старался собрать все, что досель взявстно было въ печати (опустиль только одно свидътельство — ненамърснио) и даже болье. Для изученія, главнымъ образомъ, вопроса о Стоглава и вздиль въ Москву, пользовался любезными указаніями П. А. Безсонова, обязательнымъ сообщеніемъ каргопольской граматы митрополита Макарія отъ Ив. Дм. Бъляева, которымъ за искрениее участие въ моемъ дълъ приношу искреннюю мою благодарность. Въ Москвъ же я разсматриваль рукописи Стоглава: сводную изъ 5 рукописей у ученаго И. Д. Бъ-ляева, и рукописи Стоглава, принадлежащія сянодальной библютекъ, при обязательномъ содъйствін о. ризничаго. Не могъ я только видъть наказъ митрополита Макарія во Владиміръ, но это не отъ меня зависьло. . . Въ Москвъ я встрътился со взглядами, радикально противоположимми моимъ взглядамъ на Стоглавъ, какъ встрвчалъ ихъ прежде въ литературъ; откровенно признаюсь, смутылся прочитавши каргопольскій наказть, нивя уже въ виду найденную мной грамату въ

Симоновъ монастырь, и прямо заявляль; что готовъ отказаться отъ своего мнънія, есля вновь открытые памятники дадуть достаточныя къ тому основанія и объяснять удовлетворительно всъ историческіе факты, говорящіе противъ Стоглава, какъ соборнаго уложенія. Но по внимательномъ пересмотръ всъхъ печатныхъ наказовъ и письменныхь, всткъ историческихъ фактовъ, сгода относящихся, я не могъ согласиться съ почтенными московскими учеными. Я написаль дополнительныя объясненія къ изданію Стоглава, въ которыхъ повторилъ буквально и развилъ исторически то, что высказаль въ предисловіи кратко. Редакція Прав. Собесъдника, согласная со мной въ главныхъ мысляхъ о Стоглавъ, сочла нелишнимъ напечатать и дополнительныя объясненія мои на страницахъ своего журнала. Такимъ образомъ все изданіе Стоглава со всеми дополненіями принадлежить мив, а не другому кому нибудь, не обществу издателей, не редакціи, и всъ недостатки изданія, всъ логръшности, если таковыя будуть открыты, должны быть приписываемы мив.

Имъл въ виду всъ историческіе факты, которые говорять противъ Стоглава, какъ церковнозаконодательнаго кодекса правиль или по крайней мъръ дъяній собора, я какъ въ предисловіи, такъ и въ послъсловіи сказалъ, что на этихъ основаніяхъ нельзя считать его канонической книгой русской Церкви, дъйствовавшей до 1667 г. Не то говорять почтенные московскіе ученые. А ждаль и досель жду съ нетерпъніемъ новыхъ открытій по стоглавному собору, чтобы еще тверже убъдиться въ върности того вли другаго инънія, и котя не встрътиль ихъ въ соображеніяхъ московскихъ ученыхъ, тъмъ не менъе считаю неналишнимъ отвътить имъ для разъясненія дъла.

Въ январъ настоящаго года И. В. Бълевъ напечаталь при «Диъ» «наказные списки соборнаго уложенія 1551 г. или Стоглава», и въ 10 N° «Дня» свое предположеніе о писатель слова <del>Осо-</del> доритова. Списки эти — владимірскій и , какъ варіанть къ нему, каргопольскій, напечатанный въ январъ и февралъ Правосл. Собесъдника за нънъшній годъ. Изъ нихъ мы, между прочинъ, узнаемъ, что распоряженія, посланныя Макаріємъ въ Каргополь въ 1558 г., были сдъланы еще въ 1551 г. или 1552 г. въ наказъ во Владиніръ. Мы не думаемъ заподозривать подлинность памятника на томъ основания, что въ 1554 г. два раза принимались разсуждать, какъ о нервиненномъ дълъ, о крестномъ знаменін, которое въ наказъ уже было ръшено; но желали бы, чтобы почтенный ученый, ратующій за каноническое достоинство Стоглава, объясниль этотъ фактъ въ предисловін нли послъсловін къ наказамъ, чего онъ не сдалаль. Въ предисловін къ наказамъ издатель утверждаеть «каноническое значение собора 1551 г. и историческую достовърность его опредъленій или книги Стоглава, какъ русскаго перковнаго закона XVI в.». Какія же доказательства

на это? 1) Голосъ всей іерархін русской Церкви на соборъ 1667 г. признавшій будтобы каноническое значеніе собора 1551 г. Напротивъ этотъто соборъ и не призналь каноническаго значения собора 1551 г. и запретиль на будущее время признавать его, и представиль основанія для своего запрещенія. «Неправедную и безразсудную клятву Макаріеву и того собора разръщаемъ и разрушаемъ, говорилъ великій соборъ, и той соборъ не въ соборъ и клятву не въ клятву, и ни во чтоже вмъняемъ, якоже и не бысть. Зане той Макарій митрополить, и иже съ нимъ, мудрствоваща невъжествомъ своимъ безразсудно, якоже восхотвша, сами собою, не согласяся съ греческими и съ древними харатейными славянскими книгами, ниже со вселенскими святвишеми патрірхи о томъ совътоваща, и ниже свопросищася съ ними», т. е. дъйствовали неправильно, не по правиламъ Церкви, не канонически. Такъ точно въ V въкъ православный халкидонскій соборъ (451 г.), уничтожая неправильныя опредъленія такъ называемаго разбойничьяго ефесскаго собора (449 г.), тъмъ самымъ объявлялъ его не-каноническимъ. Такъ и Стоглавъ, запрещая съ великимъ духовнымъ запрещеніемъ Рафли, Шестокрыль, Воронограй... и иныя составы и мудрости еретическія и коби бъсовскія, не указываетъ этимъ своимъ дъйствіемъ на то, чтобы до его времени Церковь считала ихъ дозволительными или, еще болье, полезными, спасительны-

ми, каноническими. Иное дъло, если великій соборъ призналь историческую достоверность изчисленныхъ имъ главъ Стоглава и собора. Входить въ критическое разсмотраніе этой достовърности онъ не имълъ ни нужды, ни времени; въ этомъ случав онъ смотрвль на него такъ, какъ смотръли «похваляющія и утверждающія прежде бывшая на соборъ ономъ. . . и той бывшій соборъ во свидътельство себъ о алилуін и о сложенін перстовъ приводящію» ("). По изъ признанія этой достовърности великимъ соборомъ никакъ не следуетъ, что бы до него Стоглавъ имълъ каноническое значеніе, котя бы и незаслуженно, т. е. признанъ былъ Церковио, какъ церковное законодательство. Утверждать это можно, но не иначе какъ на другихъ онованіяхъ, если такія будуть отысканы. «Говорить о неподлинности нли неоффиціальности Стоглава, думаетъ г. Бъдяевъ, значило бы представлять соборъ 1667 г. легкомысленнымъ борцемъ противъ того, что, какъ вымыслъ немногихъ, не имъю серьезнаго значению. Совершенно напрасно. Были ли статы, отвергаемыя соборомъ, подлинныя или веподленныя, имъль ли Стоглавъ каноническое значение или не имълъ, великій соборъ одинаково имълъ слишкомъ серьезныя основанія бороться противъ нихъ и него, нисколько не унижал своего достоинства. Основанія эти были въ той ожесточенной борьба, ко-

<sup>(°)</sup> Дон. А. н. т. V. № 102. стр. 55.

торую вели раскольники противъ Церкви, опирамсь именно на эти статън Стоглава. Точно такъ богохульно-глупый вымысль не немногихъ, а одного клирика Василія, обратиль на себя серьезное вниманіе великаго собора по той же самой причинъ, а не потому, что бы онъ имъль самъ по себъ хоть какое выбудь аначение вли достоинство. 2) Изъ того, что ближайние по времени къ собору 1667 г. церковные полемики даже до конца XVIII в. не оспоривали подлинности и оффиціальнаго значенія Стоглава, опять ничего не слъдуетъ въ пользу подлинности и оффиціальнаго значенія его. Принимать или отвергать — дело личнаго пониманія и знанія, и фактъ, который принимается за подлинный, не вышгрываеть отъ этого инчего. Въ пользу подлинности и оффиціальнаго значенія Стоглава говорили будтобы лица, импиния за собою авторитеть или фактическаго изученія русской исторін или ума глубокаго: таково напр. митніе Карамзина о Стоглавъ, какъ достовърномъ фактъ, и автора «Бесъдъ къ глаголемому старообрядцу», изъ коихъ послъдній выразныся о Стоглавъ такъ: «митрополить Макарий и его сотрудники, безъ сомивнія, не думали утверждать ложь; должно думать, что они были введены въ заблужденіе кингами, прежде нахъ быншимию. Изъ того, что Карамзинъ смотрълъ на Стоглавъ, какъ на достопърный факть, опять начего не слъдуетъ въ пользу его каноническаго значения: н я

смотрео на него, какъ на достовърный фактъ; только неоконченный на соборъ, и г. Безсоновъ смотрить на него, какъ на достовърный факть, тоже неоконченный на соборъ, но в не признаю его произведеніемъ собора въ цвломъ состава я отвергаю его каноническое значение, а онъ привинеть. Чтобы придать словамь глубокомыслевнаго автора «Бесъдъ къ старообрядну» желасный г. Бълзевымъ смыслъ, нужно еще присовокупить въсколько посьмокъ: отъ признанія, что именно Макарій и его сотрудники утверждали ложь въ Стоглавъ, далеко еще до признанія, что они выдали утвержденную ими ложь, какъ церковное ваконодательство. 3) «Изданіе актовъ археографическою коммиссіею, представивъ насколько важныхъ распоряжений русскаго церковнаго прави-тельства въ XVI в. право о Стоглавъ (?) и по Стоглаву, уже на половину оправдывало, говорить г. Бълевъ, высказавшихъ снова свътлую мысль (т. е. его) о необходимости признать Стоглавъ, какъ достовърный фактъ», а напечатанные имъ наказы во Владиміръ и Каргополь даказывають, будтобы, «что Стоглавь быль актомъ не только подлиннымъ, но и оффицальнымъ». Доказывають ли, если смотрыть на дъло безпристрастно? Всв акты, относящеся къ Стогляву, не исключая и этихъ наказовъ, легко объясняются и при неподлиности и неоффицальности Стоглава. Даже болье можно сказать: нъкоторыя разнорвчия ихъ съ Стоглавомъ, хотя не очень

значительныя, косвеннымъ образомъ доказываютъ его неоффиціальность. А при существованіи извъстныхъ историческихъ фактовъ, говорящихъ совершенно противъ оффиціальнаго значенія Стоглава, эти акты и наказы и на половину не оправдывають высказавшихъ светлую мысль о подливности и каноническомъ значени его. Для полноты убъжденія читателей необходимо было обратить на нихъ серьезное вниманіе и объяснить ихъ какъ нибудь. Умолчаніе о нихъ показываетъ наи болзнь встратиться съ ними, наи пренебреженіе къ нимъ, какъ не стоющимъ вниманія. Ни то, ни другое совершенно безпристрастный историкъ не дозволить себв. Извъстно, что многіе основываются именно на этихъ фактахъ въ своемъ отрицании подлинности и каноническаго значенія Стоглава.

Умолчаніе о фактахъ, говорящихъ противъ оффиціальнаго и кановическаго значенія Стоглава, даже противъ подлинности его, тъмъ неизвинительные для издателя наказовъ, что онъ не забыль обвинять своихъ противниковъ въ такихъ вещахъ, въ которыхъ они не заслуживаютъ обвиненія. Издатель наказовъ говоритъ напр., что у нихъ «изсякло жизненное, традиціонное знаніе русской старины и не замънилось еще отчетливымъ изученіемъ ел», что «мизнія отрицателей подлинности и оффиціальности Стоглава давали и даютъ ложное направленіе церковной полемикъ противъ раскола, отвращая ее отъ строгаго из-

ученія церковной русской исторів и вообще всей русской древности и обращая къ легкой манеръ сомивааться, не довърять, не признавать, считать поддълкой и подчисткой все, чего не умъли и не умъли объяснить», что поетому они носятся въ области пустыхъ словопреній и не могутъ попасть въ область строгой историко-археологической науки. А продолжатель г. издателя наказовъ мизнія о неподлинности, неоффиціальности и пр. Стоглава называеть даже дътскими забавами и городствами. Согласитесь, что обвинения довольно полновасныя, и чтобы высказывать ихъ съ совершенной основательностію, по моему мизнію, необходимо было пересмотръть основанія, на воторыхъ утверждаются сторонники этихъ мизній. Но пусть забыто это двло. Справедливы ли са-мыя обвиненія? Сильно сомитиваемся. Легкая манера не довърять, сомнъваться — есть неизбъжный, первый шагь въ строгой историко-археологической наукъ. Необходимо сначала утвердить подлинность документа, факта, и потомъ двлать объяснения и выводы. Мизния и пустыя словопренія о поддълкахъ и подчисткахъ? Это не мизщенному Игнатию, когда онъ, разсматривая соловецкую библютеку, постоянно встрачаль под*выстки* въ мъстахъ, относящихся къ старообрядству? Не обращать вниманія на нихъ, молчать?... Я имъю удовольствіе видать справедливость указаній преосвященнаго Игнатія въ этой самой биб-

лютекъ, показываю другимъ подчистки и поддълви и совершенно убъжденъ, что этимъ самымъ если не вхожу въ область строгой историко-археологической науки, то по крайней мъръ пролагаю къ ней путь, даю поводъ и побуждение обратиться къ ней именно. Возмите любое сочиненіе непризнающихъ подлинности и каноническаго значенія Стоглава, и увидите, что они не уклоняются отъ требованій строгой науки, а выполняють ихъ по мара уманья. Да и вообще говорить нынъ о необходимости историко-археологическаго изученія значить учить довольно уже поучившихся азбукъ науки. Что дъйствительно легкая манера сомнъваться, не довърять подлинности и оффиціальному значенію Стоглава не выгоняеть никого изъ области строгой историко-археологической науки въ область пустыхъ словопреній, а нелегкая манера не сомнъваться, въровать въ подлинность и оффиціальное значеніе его, сама по себть не приносить особенной пользы строгой наукв, какъ ожидаетъ издатель наказовъ, можно пояснить это сейчасъ примъромъ. Преосвященный Игнатій, отвергавшій подлинность Стоглава и каноническое значение его болъе и сильнъе, чъмъ послъдующіе сторонники отого мизнія, особенно много говорившій о поддвакахъ и подчисткахъ, разсуждая о словъ Өеодоритовомъ еще въ 1844 г., когда историкоархеологическая наука не такъ громко предъявляла свои права, какъ теперь, не уклонился однакожъ отъ ел требованій. Онъ старался опредвить, когда составлено слово Өсодоритово о двуперстін, разсматриваль для этого библіотеки; н что нашель, сообщиль, но безъ излишнихъ догадокъ, которыя бы не основывались на фактахъ, не удовлетворяли требованіямъ строгой науки. Именно онъ въ соловецкой библютекъ нашель въ сборникв N° 858, написанномъ въ Новгородъ по распоряжению соловецкаго игумена Досноея для вклада въ монастырь (около 1480 г.), «слово Өеодорита, како благословити и креститися»; онъ доказаль даже, что редакція саова Оеодоритова въ этомъ сборникъ православная и старве, нежели редакцін неправославныя, встрвчающіяся въ другихъ рукописяхъ. Въ дальнъйшія соображенія, чтобы напр. опредълить точно время составленія этого слова или открыть со-ставителя его, онъ не вдавался по недостатку положительных данных, безъ которых нельвя сказать что нибудь опредъленное. Это самое открытіе Игнатія въ 1855 году вошло въ исторію русскаго раскола — обязательный учебникъ по наукт о расколт въ духовныхъ учебныхъ за-веденіяхъ (1). Издатель наказовъ, признающій подлиность и каноническое значеніе Стоглава, къ своему прекрасному отчетливому изданию ихъ, также присовокупиль, какъ опыть не пустой, а

<sup>(\*)</sup> Си. Ист. солов. обит. стр. 87—93. Ист. русск. расшив. стр. 26. 27.

научной полемики, археологическое насладованіе, писанное имъ еще въ 1850 г., о происхождения мизній Стоглава о двуперстін и небритін бородъ, гдв объщался «представить читателямъ последующія свои изследованія, и соображенія о действительномъ творцъ этого поддъльнаго слова». Его археологическое изслъдованіе вообще хорошо н полезно въ наукв; котя въ немъ немного новаго противъ учебника исторіи раскола. Но его послвдующія изследованія и соображенія о лействительномъ творцъ этого поддъльнаго слова я осмъливаюсь считать неудовлетворяющими требованіямъ строгой историко-археологической науки. Я не стану разсматривать подробности его соображеній, не выдерживающія критики; возьму только сущность двла. «Кажется, говорить г. Бъляевъ, намъ удалось найти теперь ключь къ отысканию автора этого слова». Авторомъ его долженъ быть Өеодоритъ, извъстный просвътитель лопарей. Что онъ дъйствительно былъ авторомъ его, видно вотъ изъ чего. Въ Галицкой Руси въ XIV в. поселились армяне, держащіеся двуперстія. «Въ XVI стольтін около салых времень стоглавнаго собора, армяне часто стали являться и въ Москвъ. Въ тоже время въ съверной Россіи появилась ересь жидовствующихъ» (наказы). Последующія изследованія и соображенія: въ Новгорода двуперстіе распространилось въ концъ XV и началь XVI в., какъ оппозиція жидовствующимъ (??). Этому обычаю, кажется, следоваль и Осодорить (?). На 13 году отъ

роду пришель онь на Соловки и прожиль адъсь 15 льть. Посвященный въ дъяконы новгородскнять архіепископомъ Макаріемъ, походиль изсколько лать по саверными монастырами, потомиь поселися въ землъ лопарей и, проживши здъсъ 20 лътъ, посвященъ Макаріемъ же во пресвитера, и еще чрезъ насколько лать сдалина штуменомъ Спасо-Евонијева монастыри. Онъ и написаль слово о двуперстін. Но его накоторые стали выдавать за слово блаженнаго Өеодорита и, кажется, въ Псковъ; поэтому другъ его Курбский н писаль въ Псковъ о джесловесникахъ, выдагощихъ свои сочинения за отеческия писания; но писаль безь согласія автора, потому что посль всемърно восхваляетъ Осодорита соловецкаго. «Итакъ, говоритъ авторъ, если принятъ во вниманіе, что начальною школою Осодорита былъ соловецкій монастырь, и вообще главнынъ поприщемъ. дъятельности — съверъ, глубокій съверъ, а центромъ его двятельности, къ которому тянулъ онъ, Новгородъ, который быль и источникомъ его полномочія; далье, что временемъ его дълтельности было митрополитство Данінла, Іоасафа и Макарія; наконецъ, если присоединить сюда, что соловецкій монастырь и впоследстін явился гламнымъ центромъ старообрядческаго раскола, откуда онъ распространился опять по свверу же: то наше мизніе, кажется, должно быть принятов. Если ясные представить ходъ умозавлючений мэдателя наказовъ, то онъ выйдетъ следующий:

1) Армяне жили въ Галицкой Руси и бывали въ Москва въ половина XVI в., а Өеодорить въ началь его жиль въ соловецкомъ монастыръ н до половины подвизался на глубокомъ савера; следовательно онъ писаль слово Осодоритово. 2) Въ Новгородъ была ересь жидовствующихъ въ концъ XV в., противъ которой тамъ распространилось двуперстіе; а Осодорить получиль посвящене въ Новгородъ и жилъ тамъ два года; слъд. онъ написаль слово о двуперстін. 3) Временемъ его дъятельности было митрополитство Данінла, Іоасафа и Макарія, а Данінгь училь двуперстію, слад. Осодорить написаль слово о двуперстін. 4) Курбскій хотя и хвалиль всемърно Өеодорита, но онъ писаль во Псковъ посланіе о джесловесникахъ, выдающихъ свои сочинения за отеческія писанія; слъд. Өеодорить писаль слово о двуперстія. И наконецъ б) соловецкій монастырь чрезъ сто слишкомъ лъть сдълался центромъ раскола, слъд. Өеодоритъ написаль слово о двуперстив. Да извинить насъ авторъ новъйшихъ соображеній о творцъ слова Осодоритова, если намъ не кажется, что его мнъніе должно быть принято. Но чтобы намъ не сказали, что мы не принимаемъ по недостатку пониманія глубокихъ соображени, мы уступить и опять не примемъ по другой очень простой причина. По исчисленію г. Бълзева, крайне впрочемъ неисправному, въ половина XVI в. Өеодориту было около 60 латъ, или онъ родился въ сотыхъ годахъ XV в. Но

намъ уже сообщили «усерднъе, котя и плохо вооруженные наукою защитники церковной истины», отрицатели каноническаго значенія Стоглава, что слово Осодоритово переписано было еще около 80 года XV в. въ сборникъ Досисея, а написано, должи обыть, ранъе. Я не сталъ бы говоритъ объ открытіи г. Бъляева, если бы онъ самъ не предложилъ его читателямъ «для обсужденія», и особенно если бы мнъ не нужно было показатъ въ близкомъ къ нашему вопросу примъръ, что отрицаніе подлинности и каноническаго значенія Стоглава не вредитъ строгой историко-археологической наукъ, а признаніе не приносить особенной пользы.

Еще одно замвчаніе. Въ предисловін къ наказамъ издатель говорить, что легкая манера сомиваться, не довърять производить самое неблагопріятное впечатленіе «на расколь, твердо держащійся исторической почвы, признающій только факть, —и ничего болье», что «расколь досель строго держался этой почвы, на которой онъ считаль себя непобъдимымъ единственно (?) вследствіе слабости фактическаго изученія дъла защитниками Церкви». Такъ говорить —значить никогда не читать раскольническихъ сочиненій и не говорить съ самими раскольниками. Расколь возникъ, выросъ, держится и живеть недостаткомъ фактическаго изученія дъла; съ самаго начала раскола и досель слышится въ немъ пол-

пъйшее отрицаніе факта, исторической почвы. Все историческое, что представляли расколу православные, расколь отвергаль потому единственно, что представляли это православные, и не хо-тель слуппать истории. Воть примъръ. Недавно я жаловался одному умному безпоповцу, читающему паши газеты и журналы, знающему ивсколько погречески, что старообрядцы не хотять слушать свидътельства древности, именно Остромірова Евангелія, объ имени Інсусъ. Онъ объявиль мив, что и онъ не признаеть этого свидътельства. Почему?-Потому что издано человыкомъ, принадлежащимъ къ господствующей Церкви. -Но издатель - извъстный ученый, уважаемый въ Россін и за границей, добросовъстный, не имъвшій въ виду никакихъ споровъ и пр. — Все-таки не признаю, сказаль онъ мив. Въ расколв-то и есть полнъйшее отрицаніе всего историческаго, если только оно противоръчить его убъжденіямъ, отсутствіе всякой исторической почвы; есть правда факть, но факть отрывочный, одиночный, безжизненный, не связанный съ вселенскимъ преданіемъ, не осмысленный общимъ ученіемъ и разумъніемъ.

Много можно было бы сказать и о другихъ извъстіяхъ строгой историко-археологической науки г. Бъляева; но это отвлекло бы насъ отъ главнаго вопроса о Стоглавъ. Отрадно, по крайней мъръ, видъть, что онъ смотритъ на дъло довольно просто, старается держаться на исторической почвъ, еще въ 1858 г. высказаль миюго хорошихъ зачвчаній о Стоглавъ, хотя не безъ пристрастія, не безъ увлеченія какъ самимъ Стогларомъ, такъ и вопросами къ нему относящемися, не безъ несправедловости къ сторонникамъ другихъ мпъній. Онъ относится невнимательно къ историческимъ фактамъ, предъявляемымъ его противниками; но за то и несеть на себъ последствія своей невнимательности, какъ мы видъзи въ примърв открытія творца слова Өеодоритова. Не такъ постудаетъ другой ученый дъятель въ области вопросовъ, относящихся къ Стоглаву. Г. Безсоновъ смотритъ прямо въ лице противоръчащимъ фактамъ, безпристрастно выставляетъ ихъ, и примиряетъ противоръчія. Онъ взглянуль на дъю глубже, изобръль теорио различия между соборнымъ уложениемъ и Стоглавомъ, а равно и наказными списками по Стоглаву, и удивляется, какъ это казанскіе ученые не замътны такого различія. Теорія эта такъ общирна, что мы по необходимости отлагаемъ рвчь объ вей до ствдующей кинжки Православнаго Собесъдника. Теперь замътимъ только, что справединость требовала бы, укоряя казанскихъ ученыхъ за непонимание различія между соборнымъ уложеніемъ и Стоглавомъ, упомянуть и о московскомъ ученомъ, напечатавшемъ за мъсяцъ предъ тъмъ при той же газетъ (День) «наказные списки соборнаго уложения 1551 г. или Стоглава».

н добротворский

(ononvanie Gydams).

## ПАМЯТНИКИ

## APEBHE-PYCCKON AYXOBHON UNCPMENNOCTH.

ПОСЛАПІЕ СТАРЦА ПСКОВСКАГО ЕЛЕАЗАРОВА МОПАСТЫРЯ ФИЛОФЕЯ КЪ ВЕЛИКОМУ КИЯЗІО ВАСИЛІЮ ИВАНОВИЧУ ().

Старецъ псковскаго Елеазарова монастъря Филовей уже извъстенъ читателять «Православнаго Собъседника», по своему посланию къ великокняжескому дъяку во Псковъ Мисюрю Мунехину (3). Здъсь издается послание тогоже стар-

(°) из майской инижи: «Православнаго Собесідника» за 1861

<sup>(4)</sup> Эго посланіе падается нажи по двукъ сборишлять солов. быліотеки (№ 233. л. 106—111. и № 875. л. 248—251). Въ токъ и другомъ сборникъ оно озаглавливается такъ: «послане въ велиному княжо Василно, въ неиже о исправлени крестивго значения и о содонскоиъ блудъ». Мы приписываеть это послание пеноискому старпу Фяловею на томъ основания, что омо по складу ръчи, по току и основной мысли интетъ весьма близкое сходство съ послиненъ Филовея въ Мисторю Мунскину, издаливають

ца къ самому великому князю Василію. Ивановичу. Основная мысль обоихъ посланій одна и таже: «все христіанство заключилось теперь въ одно царство православнаго русскаго государя: два Рима пали, третій (Москва) стойть, а четвертому не быть. Старый Римъ палъ нравственно, заразнящись ересью Аполлинарія; новый Римъ — Константинополь паль и нравственно и политически, сдълавшись столицею бусурманства — за свое соединеніе съ латинянами на осьмомъ (флорентинскомъ) соборъ». Въ виду этихъ чрезвычайныхъ обстоятельствъ времени, государь русской земли должень, по мысли Филооея, двиствовать такъ, чтобы его царство, на самомъ дълъ, являлось единственнымь въ міръ убъжищемъ православія и благочестія. Въ частности, русскому самодержцу, по указанію Филовея, предлежить совершить сльдующія три великія дъла: во-первыхъ-установить, чтобы всв его подданные траво полагали на себъ знаменіе честнаго и животворящаго креста. Въролтно, старецъ обращаетъ внимание великаго киязя на ту неправильность въ совершеніи православными крестнаго знаменія, о которой царь Нванъ Васильевичь предлагалъ собору 1551 года: «крестное знаменіе не по существу полагается», т. е. какъ объясняетъ соборъ въ своемъ отвътъ: «мнози неразумніи человъцы махающе рукою по лицу своему творять, крестящеся, а всуе труждающеся» (г.л. 32). Исправленіе крестнаго знамения старецъ Филовей, наравив съ про-

чими современными ему русскими книжниками, считаль темъ болье необходимымъ и важнымъ дъюмь, что видъль въ людяхъ, не по чину крестящихся, враговъ креста Христова, имисе конець, по словамъ апостола, пагуба (Филип. 3, 18. 19). Во-вторыхь, великій князь должень чнаполнить святыя соборныя церкви еписконами, чтобы въ его правление не вдовствовала святая соборная Церковь»: намекъ на новогородскую и псковскую епархію, которая, по назложенія архіспископа Серапіона, осмалившагося протестовать противъ присоединенія Волоколамскаго монастыря къ митрополичьей области, въ продолжения семиадиати мыть оставалась безъ своего «владыки». Вообще, новогородская и псковская церковь, по тесной связи своего юридическаго быта съ прежними «вольными обычаями» того и другаго города, должна была, съ уничтожениемъ здъсь и тамъ въчеваго устройства, въ значительной степени раз-**ДЪЛИТЬ СЪ СВОНМИ ДЕТЬМИ ТЯЖЕСТЬ НОВЫХЪ «МОСКОВ**скихъ обычаевъ». Извъстно, какъ Іоаниъ III, взявъ Новгородъ, распорядился съ тамошними церковными вотчинами. Въроятно, и сынъего, при взятін Пскова, не пощадиль также вотчинь завиняго духовенства. По крайней мъръ, нашъ старецъ пишеть покорителю Пскова: «не обняви святыхъ Божінхъ церквей и честныхъ монастырей; не отнимай у нихъ того, что дано Богу въ наследіе въчныхъ благъ, на память последнему роду». Наконецъ, старецъ Филовей съ особенною силою

умоляеть великаго князя искоренить въ русской земль «горькій плевель»— содомскій грахь, которому предавались не только міряне, но и другіе, о комъ благочестивый писатель умалчиваетъ изъ стыда и приличія. . . Но главную цъль своего посланія Филовей высказываетъ на концъ: ксіл же писахъ ти любя и взывая и моля щедротами Божівми, яко да премпинии скупость на щедроты и немилосердіе на милость: утпыни плагущихъ и вопіющихъ день и нощь. избиви обидимых в изъ руки обидлиность. Здъсь нашъ старецъ является «печаловникомъ» за свою родную псковскую землю, которая въ 1510 году взята была великнить княземъ въ «свое государство» и отдана потомъ въ управленіе москов-скимъ намветникамъ и дьякамъ. Мъстные лътописцы такъ изображають современное состояніе Пскова и его области: ку намъстниковъ, у ихъ тіуновъ и у дьяковъ великаго князя правда взлетъла на небо, а между ними стала ходить кривда; всъ они были немилостивы до псковичей, грабили ихъ, какъ поганыхъ иноземцевъ, взимая съ нихъ пошлины сверхъ опредъленныхъ великокняжескою уставною граматою. А кто изъ псковичей, оберегая себя отъ хищности и насилія московскихъ правителей, ссылался на эту грамату, того убивали, приговаривал : «вотъ тебъ, смердъ, великаго князя грамата»! И отъ того насильства н грабежа многіе изъ псковичей разбъжались по чужимъ городамъ, покинувъ женъ и дътей. Убъжали бы и остальные, да «въдь земля не разступится, а вверхъ не взлетвть». Правда, великій князь, извъщаясь по временамъ, о жестокостяхъ СВОНХЪ ПСКОВСКИХЪ НАМЪСТНИКОВЪ И ДЬЯКОВЪ, СВОдиль ихъ со Пскова, но судьба порабощенныхъ Москвъ псковичей отъ того мало измъналась къ лучшему. Съ горькою проніей говорить псковскій автописець объ этихь административныхъ перемънахъ: «быша по Мисюри дьяки частые (милосердый Богъ милостивъ до своего созданія), н быша дьяки мудры, а земля пуста, и нача казна великаго князя множитися во Псковъ» (1). Такое печальное положение общественныхъ дълъ во Псковъ наводно мъстныхъ льтописцевъ на самыя мрачныя думы о современныхъ судьбахъ міра и Церкви: «всему этому Богь повельль быть за наше согръщение, - говорить одинъ изъ льтописцевъ въ заключение своего разсказа о «исковскомъ взятию. Ибо писано въ Апокалипсисъ въ глант 54 (по толковому Апокалинсису Андрея кесарійскаго): пять царей минуло, а шестый есть, но еще не пришель; шестымъ же именуетъ (тайнозритель) царя въ Руси скиескаго острова; онъто и есть пестый, потомъ еще седчый, а осьмый — антихристь... Селу царству разинраться и элодийству улиномсинься! Охъ, увым! (\*).

<sup>(1)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 282. 288. 297.

<sup>(\*)</sup> П. С. Р. J. т. IV. стр. 282.

Туже, кажется, мысль о москогскомъ государствъ выражаетъ и старецъ Филовей въ следующей цитатъ изъ Ипполитова слова объ антихристъ: «когда мы увидимъ Римъ, осаждаемый персскими войсками, и персовъ, сходящихся на насъ на брань со скиоянами, тогда неблазненно познаваемъ, что прищель уже антихристъ».

Нельзя не видеть, что взглядь псковскихъ книжниковъ (въ томъ числъ и старца Филовея) на современныя судьбы міра и Церкви имъеть весьма близкое сродство съ однимъ изъ основныхъ догматовъ раскола. Мы говоримъ о «всемірномъ паденіи Церкви», которое, по убъжденію раскольниковъ, завершилось церковными событіями роковаго 1666 года. Какъ сильно были заняты этою мыслю умы книжныхъ русскихъ людей XVI въка, видно еще изъ двухъ современныхъ Филоею сказаній: о бъломъ клобукъ и о Тихвинской иконъ пресвятой Богородицы (1). Та и другая святыня, по этимъ сказаніямъ, чудеснымъ образомъ перешла изъ Греціи въ Россію, какъ въ единственное убъжнице Церкви и православія. Замъчательно, что и сами греки поддерживали въ русскихъ такое убъжденіе. При учрежденін у насъ патріаршества, констинопольскій патріархъ Іеремія говориль царю Өеодору

<sup>(1)</sup> См. объ этихъ сказаніяхъ у Буслаева въ Очеркахъ русской народной словесности и искуства. т. II. въ статьѣ: «Новгородъ и Москва».

Ивановичу: «воистину въ тебъ, благочестивомъ царъ, Духъ святый пребываетъ, и отъ Бога сицевая мысль тобою въ дъло произведена будетъ правъ, и истинно вашего благородія начинаніе, а нашего смиренія и всего освященнаго собора того превеликаго дъла совершение. Понеже убо ветхий Римъ падеся Аполливариевою ересью. Вторый же Римъ, иже есть Константинополь, агарянскими внуцы оть безбожныхсь турокъ обладаемь. Твое же, о благочестивый царю, великое русійское царство—третій Римъ благогестіемъ оспать превлыде, и есл благогестивая въ твое царствіе во едино собранася: и ты единь подъ небесемь христілнскій царь именуещися во всей вселенный, во встькъ христілитькъ (1). Можно подумать, что вселенскій патріархъ приводить въ своей рачи цитату изъ нижеследующаго посланія исковскаго старца Филоеея къ великому князю Василю Ивановичу.

Иже отъ вышняя и отъ всемощныя, всясодержащія десинца Божія, имже царіе царствують и имже велицін величаются и силніи пишуть правду, — тебв пресвътльйшему и высокостоливишему

<sup>(\*)</sup> См. второс приложение ко второй части старой коричей. а. 15.

государю великому князю, православному христіанскому царго и владыцъ всъхъ, браздодержателю святыхъ Божінхъ престоль святыл вселенскія апостолскія Церкви пресвятыя Богородицы честнаго и славнаго ея успенія, иже вмъсто рим-скія и константинопольскія просільшу (просільшей?). Стараго убо Рима Церкви падеся невъріемъ аполлинарієвы ереси; втораго же Рима Кон-стянтінова града Церкви агаряне внуцы съкирами и оскордчи разсъкоща двери. Сія же нынъ третьяго новаго Рима державнаго твоего царствія святая соборная апостольская Церкви, иже въ концыхъ вселенныя въ православной христіанстъй въръ во всей поднебеснъй паче солица свътится. Н да въсть твоя держава, благочестивый царю, яко вся царства православныя христіанскія въры снидошася въ твое едино царство: единъ ты во всей поднебеснъй христіаномъ царь. Подобаетъ тебъ, царю, сіе держати со страхомъ Божіимъ; убойся Бога, давшаго ти сія: не уповай на алато и богатство и славу: вся бо сія здъ собрана и на земли здъ останутся. Помяни, царю, онаго блаженнаго, иже скипетръ въ руцъ и вънецъ царствія на главъ своей нося, глаголаше: богат-ство аще течетъ, не прилагайте сердца (<sup>1</sup>). Пре-мудрый же Соломонъ рече: богатство и злато не въ сокровищехъ знается, но егда помагаетъ

<sup>(\*)</sup> Ilcas. 61, 11.

требующимъ. Апостолъ же Павелъ, симъ послъдуя, глаголетъ: корень есть всемъ злымъ сребролюбіе (\*): не не имъти велить, но не прилагати упованія ниже сердца къ нему, но уповати на вседающаго Бога. - Вся убо твоя къ Богу честная (3) въра и любовь ко святымъ Божіниъ церквамъ. Но и еще, царю, исправи двъ заповъди еже во твоемъ царствіи: не возлагають (\*) человъцы на себъ право знаменія честнаго креста, о ниже издалеча провъдый апостолъ Павелъ глаголаше: преже писахъ вамъ, нынъ же плача глагодю о вразвув креста Христова, ниже конецъ пагуба (1). Второе: да исполници святыя соборныя церкви епископы, да не вдовствуетъ святая Божія Церкви при твоемъ царствін. Не преступай, царю, заповъди, еже положища твои прадъды великій Константинъ и блаженный Владимеръ и великій богоизбранный Ярославъ и прочін блаженнін святін, ихже корень и до тебе. Не обиди, царю, святыхъ Божінхъ церквей и честныхъ монастырей, еже данное Богови въ наследіе вечныхъ благь, на память последнему роду. О семъ убо святый великій пятый соборъ стращное запрещеніе положи. О третіей же пишу и плача горцъ глаголю, яко да искореници

<sup>(\*) 1</sup> Tm. 6, 10.

<sup>(1) 36 875:</sup> WHICTER.

<sup>(3)</sup> Ibid.: no monaranors.

<sup>(4)</sup> Transp. 3, 48. 49.

нзъ твоего православнаго царствія сій горкій плевель, о немже и ныив свидетельствуеть пламень жюпельнаго горящаго огня въ содомскихъ стогнахъ, о немже пророкъ Исаія рыдая глаголаше: слышите слово Божіе, князи содомстін, и внушите глаголъ Божій, людіе гоморстін! Что ми тукъ жертвъ вашихъ? Исполненъ есмь всесожженій. Аще принесете ми кадило, мерзостно ми есть, и праздниковъ вашихъ ненавидитъ душа моя (). Да слыши, благочестивый царю, яко пророкъ не мертвымъ погибщимъ содомляномъ таковая глаголаше, но живымъ человъкомъ, творящимъ дъла ихъ. Писано бо есть: преступаяй отъ своея жены раздираетъ плоть свою, а творяй содомская убиваеть самъ плодъ чрева своего. Богъ сотворилъ человъка и съмя въ немъ на чадородіе, мы же сами даемъ свои свмена во убійство и въ жертву діаволу. Да сія мерзость умножися не токмо въ мірскихъ, но и въ прочихъ, о нижже помолчю: чтый же да разумветь. Увы мнъ! Како долго терпитъ Милостивый о насъ? Не судя убо сія писахъ, но паче рыдая горцъ самъ азъ окаянный о своихъ согръщенихъ. Но боюся молчати, аки онъ рабъ, сокрывый талантъ. Азъ бо грашный и грубый во всахъ, и невъжа въ премудрости, яко же Валаамово осля безсловесное, а словеснаго учаше и скотина пророка наказоваще: яко да не зазрищи о сихъ, благо-

<sup>(\*)</sup> Mcaim 1, 10. 13. 14.

честивый царю, яже дерзнухъ писати твоему ведичеству. И нынъ молю тя и паки премолю, еже выше писахъ: внимай, Господа ради, яко вся христіанская царства снидошася въ твое царство; по семъ чаемъ царства, емуже нъсть конца. Сія же писахъ ти любя и взывая и моля щедротами Божінми, яко да премънници скупость на щедроты и немилосердіе на милость: уташи ... плачющихъ и вопіющихъ день и нощь, избави обидимыхъ изъ руки обидящихъ. He обидите, рече Господь, сихъ меншихъ върующихъ въ мя: ибо ангели ихъ видятъ всегда лице Отца моего, иже на небесъхъ ('). Блаженъ, рече, разумъваяй на нища и убога: въ день лють избавить его Господь, Господь хранить его и живить и, и ублажить его на земли, и не предасть его въ руки врагомъ (3). Господъ поможетъ ти, да аще добръ устронии свое царство, будени сынъ свъта и гражданинъ вышняго Іерусалима. Якоже выше писахъ ти, и нынъ глаголю: блюди и внемли, благочестивый царю, яко вся христіанская царства синдошася во твое едино, яко два Рима падоша, а третій стоить, а четвертому не быти: уже твое христіанское царство нивмъ не останется, по великому Богослову. А христіанской Церкви исполнися блаженнаго Давида глаголъ: се покой мой во въкъ въка, здъ вселюся, яко

<sup>(\*)</sup> Me. 18, 10. (\*) Hear 40, 1—3.

изволихъ его (1). Святый Ипполитъ рече: егда узримъ обстоимъ Римъ перьскими вон и перьси на насъ съ скиояны сходящася на брань, тогда неблазненно познаваемъ, яко той есть антихристъ. Богъ же мира и любви и долгольтьства и здравія, молитвами пречистыя Богоматере и святыхъ чюдотворцевъ и всъхъ святыхъ, да исполнитъ твое державное царство.

<sup>(&#</sup>x27;) Hear 131, 44.

Въ редакція продолжаєтся подписка на ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за прошлые годы, по следующимъ цънамъ—и се пересылюю:

```
за 1855 годъ (4 книги) 4 рубля серебр.
за 1856 годъ (4 книги) 4 рубля —
за 1857 годъ (4 книги) 4 рубля —
за 1858 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
за 1859 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
за 1860 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
за 1861 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
за 1862 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
```

Редакція нашла возможнымъ, для облегченія своихъ подписчиковъ, понизить цвну на ПРАВО-СЛАВНЫЙ СОБЕСБДНИКЪ за 1855, 1856 и 1857 годы, какъ показано выше (до 4 руб. вмъсто 5 руб.). —Въ тъхъ же видахъ, редакція тъмъ изъ подписчиковъ, которые вышишуть, прямо изъ нея, вдругъ не менъе 10 экземпляровъ ПРАВО-СЛАВНАГО СОБЕСБДНИКА, —за одинъ ли годъ, или за разные, —будеть дълать уступку противъ объявленной цъны по 1 руб. съ каждаго экземпляра всъхъ годовъ.

Контора редакців въ С. Петербургѣ находится при книжновъ магазинѣ Д. К. Кожанчикова, на Невскомъ проспектѣ въ домѣ Демидова, откуда можно получать ПРАВОСЛАВНЬІЙ СОБЕСБДНИКЪ за всѣ годы по вышепоказаннымъ цѣнамъ.

## содержание.

|                                                                                                                                                     | companies.              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Дъянія вселенскихъ соборовъ. III. Соборъ халкидонскій, вселенскій четвертый                                                                         | 65—96.                  |
| Сочинение инока Зиновія. Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ учения.                                                                          | <b>53—68.</b>           |
| Опредъленія владимірскаго собора                                                                                                                    | <b>50</b> — <b>55</b> . |
| 3амътки касательно устройства древ-                                                                                                                 | 221—243.                |
| ней новогородской ісрархін (окончакіс) Земское (народное и общественное) направленіе русской духовной пись                                          | 244—291.                |
| менности въ XVI въкъ                                                                                                                                | <del>292</del> —316.    |
| объ изданіи «Стоглава», помъщенныя<br>въ № № 10 и 11 «Дня»                                                                                          | 317—336.                |
| Памятники древне-русской духов-<br>ной письменности: Посланіе старца<br>псковскаго Елеазарова монастыря Фи-<br>ловея къ великому князю Василію Ива- |                         |
| HORRITY                                                                                                                                             | 337—348.                |

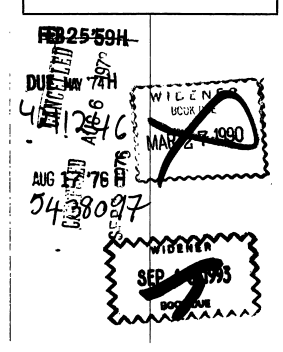
Печатать посноляется. 10 апраля 1863 г. Цензоръ архим. Вене



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



