

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

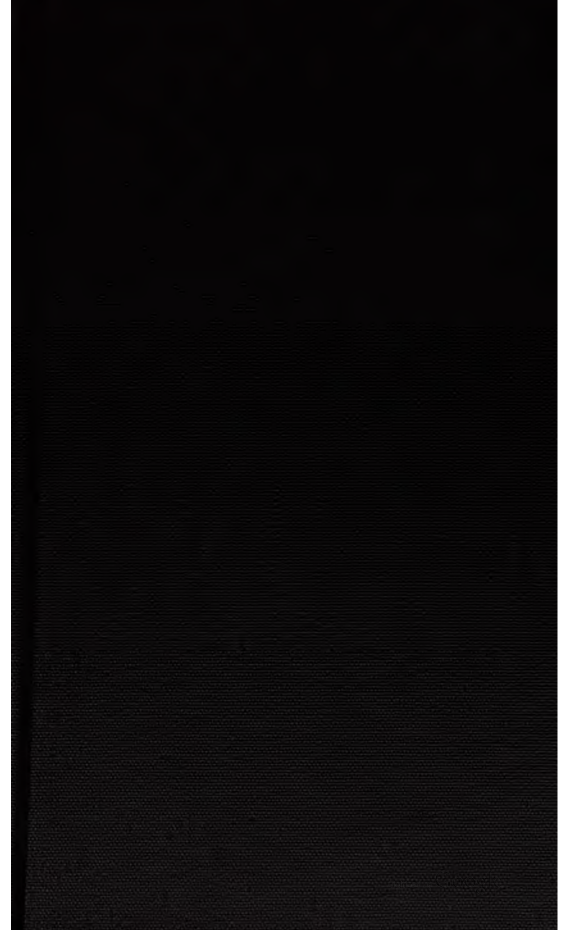
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



1997 171

# ХЛЪБЪ

ВЪ

# ОБРЯДАХЪ и ПѢСНЯХЪ.

н. Ө. Сумцова.



харьковъ. Типографія М. Зильберберга, Рыбная, 25. 1885.

MW 4355

Печатать дозволено. Кіевъ, 10-го Декабря 1884 года.



## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Да соберу нынь и слось КОКОРЕВ въ снопъхъ по слъду жнущихъ.

Книга Русь II. 7.

Предлагаемое вниманію читателя изслідованіе объ обрядовомъ употребленіи хліба представляєть продолженіе прежнихъ монкъ трудовъ по исторіи русскаго быта и міросозернанія. именно: статьи "О славянскихъ народныхъ воззрѣніяхъ на новорожденнаго ребенка", напечатанной въ Журналъ Минист. Нар. Просвъщенія" 1880 г. Ч. ССХІІ, магистерской диссертаціи "О свадебныхъ обрядахъ, преинущественно русскихъ" 1881 г., статьи о вечерницахъ въ "Миръ" 1881 г. (ноябрь) и небодьшой статьи "Къ исторіи малорусскихъ свадебныхъ обычаевъ" въ Кіевской Старинъ 1883 г. (ноябрь). Обрядоваго употребленія хліба я коснулся въ диссертаціи о свадебных обрядахъ, насколько употребление это связано съ свадебнымъ ритуаломъ. Обрядовый хлёбъ, какъ явленіе весьма сложное и разностороннее, пріурочиваемое ко многимъ событіямъ въ жизни народа, выражающее религіозно-миническія и юридическія воззрънія народныя, заслуживаетъ спеціальнаго изследованія. Цель моя-разсмотръть обрядовое употребление клъба въ разныхъ его проявленіяхъ и приложеніяхъ, указать главныя связанныя съ нимъ пъсни и опредълить его религіозно-миоическое и бытовое юридическое значенія. Насколько цель эта достигнута -- не мит судить. Могу только замътить, что я не считаю своего изследованія объ обрядовомъ употребленіи хлеба трудомъ вполит законченнымъ и обработаннымъ. Матеріала-море. Объ обрядовомъ клібой можно много говорить, и все-таки останется что-либо невысказанное или недосказанное. Таково ужъ свойство жизненныхъ народныхъ явленій.

H. C.

### ГЛАВА І.

Хлёбение обряды и пёсни. — Ихъ вваниное отношеніе. — Методъ ввученія. — Начало вемледёлія. — Его историко-культурное вначеніе. — Земледёліе у древнихъ народовъ Востока. — Аріи. — Земледёліе у греко-италійцевъ, германцевъ и славянъ. — Древнія документальныя овидётельства о вемледёліи въ Россіи. — Хлёбенія растенія въ древней Россіи. — Рожь и пшеница. — Греча.

Изследователь народнаго поэтического творчества охотно останавливается на пъсняхъ, посвященныхъ хльоу, и на соотвътственныхъ имъ обрядахъ, какъ на одномъ изъ самыхъ художественныхъ проявленій народнаго творческаго духа. Въ обрядовыхъ хлебныхъ пъсняхъ и группирующихся вокругъ нихъ причитаніяхъ, поговоркахъ, сказаніяхъ, преданіяхъ и разныхъ словесных формулах или технически-творческих слововыраженіяхъ много замівчательнаго въ эстетическомъ, культурномъ и историко-литературномъ отношеніяхъ; замъчательна и виъшняя ихъ форма, своеобразная, характерная, часто весьма изящная и возвышенная, и внутреннее ихъ содержаніе, отъ котораго въ большинствъ памятниковъ въетъ духомъ старины незапамятной. Разнеобразныя проявленія обрядоваго употребленія хлізба и народно-поэтического его определения темъ боле заслуживають вниманія, что обусловливаются различными сторонами религіозно-нравственнаго міросозерцанія и быта народа. Большой историко-культурный интересъ представляетъ ръшение вопросовъ, въ чемъ состоитъ внутренній смысль того или другаго обрадоваго употребленія хліба, той или другой посвященной хліббу пъсни или темнаго о немъ разсказа, какая существуетъ связь между хлебными обрядами, какъ и въ чемъ отклонилась хлебная песня отъ породившаго ее обряда, въ какомъ отношении обрядовое употребление хлъба стоитъ въ обрядовому употребленію каши, квашни и другимъ близкимъ или сроднымъ обрядамъ. Безъ удовлетворительнаго решенія подобнаго рода вопросовъ нельзя понять извъстнаго обрядоваго цълаго, напримъръ свадьбы, какъ совокупности нъсколькихъ пъсенныхъ и обрядовыхъ актовъ, нельзя понять древняго народнаго міросозерцанія, ни современнаго народнаго міросозерпанія. насколько его загромоздили обрывки и обломки старо-давнихъ воззрѣній на природу и человъка. Какъ бы странны и даже безсмысленны не были нъкоторые обряды и пъсни въ настоящее время, изслёдователь народнаго быта долженъ отыскать имъ объяснение и указать ихъ мъсто въ народной жизни, такъ какъ странное и безсмысленное въ пъсняхъ и обрядахъ несомнённо представляется результатомъ историческаго развитія народной жизни, народнаго самосознанія и міросозерцанія, и то, что странно, безсмысленно теперь, имъло свое raison d'etre, было вполнъ осмысленнымъ и цълесообразнымъ явленіемъ въ старину,-сто, триста, тысячу лёть или нёсколько тысячелътій назадъ.

Правильное пониманіе обрядоваго употребленія хлѣба и его народно-пѣсеннаго значенія зависить отъ яснаго и систематическаго распредѣленія относящагося сюда громаднаго и сырого матеріала. Такому распредѣленію хлѣбныхъ обрядовъ и пѣсенъ должно бы помочь составленіе предварительнаго плана изложенія. Чрезвычайно трудно, однако, установить опредѣленныя рамки и заранѣе принять цѣльную систему изложенія для такого рода культурно-бытовыхъ фактовъ, какъ пѣсни и обряды, фактовъ, крайне разнообразныхъ и мелкихъ. При полномъ уваженіи къ исторической истинѣ, при страстномъ желаніи отыскать ее въ хаосѣ

живоныхъ пвсенъ и обрядовъ, все-таки легко запутаться въ безчисленныхъ мифическихъ, этнографическихъ, историко-литературныхъ и юридическихъ фактахъ, подлежащихъ изследованію, кое-что существенное проглядъть, кое-что не въ меру выдвинуть.

Нечего, разумѣется, говорить о томъ, что хронологической системы распредѣленія тутъ не можетъ быть. Въ приложеніи къ памятникамъ народнаго поэтическаго и обрядоваго творчества слово хронологія почти такъ же безсодержательно и неумѣстно, какъ въ приложеніи къ каменнымъ орудіямъ палеолитическаго и неолитическаго періодовъ исторіи человѣчества. Изслѣдователь народнаго быта можетъ только, не грѣша противъ здраваго смысла, сказать, что такіе-то обряды и пѣсни болѣе древни, такіе менѣе, другіе возникли при нашихъ ближайшихъ предкахъ, быть можетъ, въ первое предшествовавшее намъ поколѣніе. Историко-культурное, бытовое или литературное значеніе послѣднихъ нонятно, вовсе не уменьшается отъ столь неопредѣленнаго хронологическаго опредѣленія.

Нужно также отказаться отъ этнографическаго способа распределенія клебных обрядовь по отдельнымь народамъ. Такое распределеніе, не опирающееся на сравнительный методъ, не можетъ привести къ върнымъ и важнымъ выводамъ, и даже въ своей этнографически ограниченной области не можетъ быть вполнъ выполнено, всявдствіе трудности собрать и перечитать громадное количество относящихся сюда пособій и источниковъ, не говоримъ уже о бытъ влассическихъ народовъ, имъющемъ въ одной Германіи громадную ученую литературу, но и быть славянь, также въ настоящее время изложенномъ въ огромномъ числѣ разнаго рода этнографическихъ сборниковъ, путешествій, культурноисторическихъ статей и т. п. Главное дело состоитъ въ томъ, что хлёбные обряды у многихъ народовъ, особенно у народовъ арійскаго корня, весьма сходны,

и при этнографическомъ ихъ распредълени были бы неизбъжны повторенія, такъ что безцвътное и неважное по своей всеобщности и распространенности незамътно черезъ повтореніе выдвинулось бы на первый планъ изслъдованія, а ръдкіе и характерные въ историко-культурномъ отношеніи факты по своей одиночности были бы затеряны или не были бы достаточно освъщены.

При изученіи півсень и обрядовь приходится держаться различных методовь изслідованія, согласно съ различіємь историческаго развитія півсень и обрядовь, по внутреннему ихъ существу и характернымъ ихъ природнымъ свойствамъ.

Нъкогда обрядъ и пъсня стояли въ родственныхъ отношеніяхъ другъ къ другу; между ними существовала связь, которая въ настоящее время въ громадномъ большинствъ случаевъ потеряна. Обрядъ обнаружиль большую упругость и стойкость; въ борьбъ съ всеуничтожающимъ и всеизмѣняющимъ потокомъ времени онъ сохранилъ кое-что отъ старины незапамятной, стоящей внв предвловъ писанной исторіи; въ обрядахъ въ неясныхъ, трудно уловимыхъ чертахъ сохранились слёды эпохи арійской жизни, когда главныя отрасли индо-европейскаго племени въ своемъ міросозерцаніи и основныхъ формахъ быта представляли нівчто единое и цълое въ культурномъ отношении. Летучая пъсня не устояла; она на длинномъ пути историческаго развитія европейскихъ народовъ растеряла много древнихъ чертъ и особенностей; она отдёлилась отъ обряда и за весьма немногими исключеніями приняла новую форму и новое содержаніе. Неутомимо созидающія народныя мысль и фантазія не дали ей застыть или окоченъть въ разъвылитой въ старинное время формъ, но постоянно толкали ее и выводили на торную дорогу текущей жизни, варіировали и окрашивали ее всёми возможными красками, однимъ словомъ, крѣцко завладели пъсней, какъ удобнымъ, всегда имъющимся подъ руками орудіемъ для выраженія господствующихъ настроеній минуты.

Если при научномъ изложеніи истерико-культурнаго матеріала взять основою и центромъ обрядъ, какъ скелеть прошлаго духовнаго творчества, какъ загадочный, нуждающійся въ разъясненіи символь, то придется стать на точку зрѣнія преимущественно археологическую, другими словами—разсматривать обряды, какъ ископаемыя достопримѣчательности. Археологическая точка зрѣнія на обряды не исключаеть миеологическая го ихъ объясненія. Обрядъ, разсматриваемый въ качествѣ архаическаго проявленія народной жизни, прежде всего подлежитъ именно объясненію миеологическому, если представляются къ тому достаточныя внутри его лежащія данныя, и затѣмъ объясненію историко-бытовому, въ тѣсномъ, матеріальномъ смыслѣ слова "бытъ".

Иначе стоить дёло съ пёснями. Здёсь главная точва зрёнія, отъ которой отправляется изслёдователь, не
минологическая, а этнографическая, и отчасти историво-литературная. Число минологическихъ хлёбныхъ пёсенъ незначительно. Преобладають среди хлёбныхъ пёсенъ бытовыя въ тёсномъ смыслё этого слова; какъ то:
жатвенныя, поздравительныя, просительныя. Группируя
хлёбныя пёсни по тёмъ бытовымъ чертамъ, которыя
въ нихъ заключаются, съ цёлью опредёлить понятія
народа о жизни семейной и общественной, необходимо
придерживаться опредёленныхъ, тёсныхъ этнографическихъ рамокъ; лучше всего ограничиться предёлами
роднаго для изслёдователя края, такъ какъ въ такомъ
только случаё выводы будутъ отличаться истинностью
и правдивостью.

Изученіе обрядоваго употребленія хлівба не заводить изслівдователя въ глубь пещеръ троглодитовъ, не заставляеть его опускаться въ низкіе въ духовномъ отношеніи слои человъчества. Изученіе это обходить лѣсныхъ дикарей, охотниковъ, питающихся дичью и рыбой, и оставляетъ въ сторонъ кочевниковъ-номадовъ, питающихся молокомъ и мясомъ животныхъ. Оно прямо вводитъ изслъдователя въ тотъ сравнительно высокій періодъ человъческой культуры, когда

Церера сдружила враждебныхъ людей, Жестокіе нравы смягчила И въ домъ постоянный межъ нивъ и полей Шатерь подвижной обратила.

Введеніе хлѣбопашества вызвало весьма важныя измѣненія въ религіозно-нравственной и бытовой жизни человѣческаго рода. Формы жизни сдѣлались болѣе разнообразными и сложными и сравнительно съ прежними формами жизни болѣе высокими въ нравственномъ смыслѣ.

Въ религіозномъ міросозерцаніи народа одни божества съ появленіемъ земледёлія выдвинулись впередъ. другіе померкли. На первое мъсто выдвигается обоготвореніе неба и земли, какъ высшей супружеской пары, съ прямымъ предпочтеніемъ земли, какъ матери кормилицы. Быть можетъ, подъ вліяніемъ этого предпочтенія земли среди нікоторых вырабатывается большое уважение къ женщинъ, такъ что женщина поставляется главой семьи; дёти получають имя по материнству; появляются амазонки, паляницы удалыя; возникаетъ вообще такой строй семейной и общественной жизни, о которомъ нынъ напоминаютъ темныя преданія о побёдё дёвиць надъмужчинами, въ родё чешскаго преданія о возникновеніи Девина-града. Мало по малу возникаетъ цёлый рядъ новыхъ божественныхъ существъ и миническихъ образовъ, которые связываются съ разными актами сложнаго земледъльческаго быта, посъвомъ и жатвой, и съ разными событіями въ жизни земледельця, рожденіемъ ребенка, свадьбой, похоронами. Со вступленіемъ человіна вы союзь съ древней матерью землею", съ появленіемъ хліба, какъ

пропитанія, по крайней мірів, высшаго слоя населенія, возникла світлая мысль, что богамъ противна кровь жертвенныхъ животныхъ, и хлібот ділается главнымъ предметомъ жертвоприношеній.

Чистымъ чистое угодно; Даръ достойнъйшій небесь— Нивы колосъ первородный, Сокъ оливы, плодъ древесъ 1).

Съ возникновеніемъ земледѣлія появились новые промыслы и ремесла. Слова, выражающія трудъ земледѣльца (работа, arbeit) и главное его вспомогательное средство—орало, переходятъ въ обозначеніе труда вообще и въ обозначеніе орудія или инструмента ручныхъ ремеслъ въ частности. Съ опредѣленіемъ границъ земельныхъ владѣній опредѣлилось и окрѣпло понятіе о собственности, личной и общинной. Съ возникновеніемъ осѣдлаго, земледѣльческаго быта развилось понятіе о родинѣ, любовь къ родному краю и всѣ вытекающія отсюда культурныя и нравственныя послѣдствія, какъ то: необходимость самозащиты, самообразованія и т. п.

Начало земледѣлія кроется въ таинственной глубинѣ вѣковъ. Фактическая исторія ничего о немъ не знаетъ. О его древности можно судить лишь приблизительно, напримѣръ, потому, что происхожденіе зерновыхъ хлѣбовъ утрачено для преданія и сдѣлалось предметомъ сказокъ. Народныя сказанія освѣщаютъ своими радужными, волшебными лучами перваго пахаря и первый плугъ. Всѣмъ народамъ свойственна мысль, что въ древности все было таинственно и чудно; почти все было свято. Особенно свѣтлымъ, прямо святымъ представляется столь благое для человѣчества дѣло, какъ возникновеніе хлѣбопашества. По сказаніямъ китайцевъ, грековъ, германцевъ и славянъ, первымъ пахаремъ былъ Богъ; Богъ научилъ людей хлѣбопашеству и сковалъ

<sup>1)</sup> Шиллеръ. Элевзинск. праздникъ, въ перев. Жуковскаго.

для нихъ первый плугъ, и плугъ этотъ былъ золотой. Такъ, у грековъ Деметра научила Триптолема земледълію; по персидскимъ сказаніямъ Ормуздъ научиль Джемшида 1). Какъ бы то ни было, развитіе ишеницы, ржи, растущихъ въ зерновые хлъба произошло до наступленія раннихъ періодовъ исторіи. .Насколько древне, говорить Тэйлорь, должно быть первое воздёлывание почвы, показывають древніе Египеть и Вавилонія съ ихъ правительствомъ и войскомъ, храмами и дворцами, ибо только при помощи занятія земледівліємь въ теченіе длиннаго ряда въковъ могло оказаться возможнымъ размножение столь скученнаго населения до того, что послъднее образовало цивилизованную націю 2). Древніе египетскіе памятники изобилують свидфтельствами о высокомъ развитіи земледівлін въ долинів Нила, за нъсколько тысячельтій до Рождества Христова. Въ папирусахъ сохранились пзвъстія о трудовой жизни древняго египетскаго земледъльца. Стънная живопись представляетъ различныя формы плуга, небольшой ручной плугъ, который волочить по землъ самъ пахарь и тяжеловъсный плугъ, влекомый двумя быками, съ погонщикомъ назади. Въ гробницахъ найдены образцы разныхъ хлібныхъ злаковъ 8). Халдейская литература, между прочимъ, представляетъ "Руководство для земледъльцевъ". Здъсь, среди практическихъ хозяйственныхъ наставленій пом'ящено нісколько короткихъ півсенъ, при помощи которыхъ аккадскіе пахари коротали время за полевыми работами; напримъръ: "Между тёмъ какъ подвигаются твои волы, ты улегся во ржи" или "Припрягайся-ка, телка, къ коровъ; ручки у плу-

<sup>1)</sup> Wachsmuth, Allgem. Kulturgeschichte. I 18; Klemm. Allgem. Kuturgesch. VIII. 115.

<sup>2)</sup> Тэйлоръ, Антропологія. 213.

<sup>3)</sup> Klemm, Allhem. Culturgesch. V 298, Ванъ-деръ-Бергъ. Египетъ. 12.

га крѣпки; глубоко забираетъ сошникъ, а ты знай только приподнимай!" <sup>1</sup>).

Начало земледълія въ Европъ выходить за предълы документальной исторіи. Археологіей установлено, что человъвъ новокаменнаго періода зналъ уже хлъбопашество и воздълываль хлюбныя растенія. Въ озерныхъ поселеніяхъ найдены были пшеница, ячмень и ленъ, какъ предметы, употребляемые въ пищу; льняныя воловна, вром'в того, шли на выделку тканей 2). Если хлівопашество было извівстно европейскимь народамь до прихода въ Европу арійцевъ, какъ то: греко-италійцевъ, кельтовъ, германцевъ, литовцевъ и славянъ, то въ знакомствъ послъднихъ съ хлъбопашествомъ, въ эпоху ихъ переселенія въ Европу врядъ ли можно сомнъваться. Такія слова, какъ arare, molere, встръчающіяся у всёхъ европейскихъ народовь арійскаго корня, доказывають существованіе земледельческаго европейскаго пра-народа. Следуя темъ многочисленнымъ. хотя не всегда върнымъ филологическимъ указаніямъ и розысканіямъ, которыя сдёданы Пикте въ извёстномъ его сочинении "Les origines indoevropeennes", можно прійти къ тому заключенію, что древніе аріи, предви нынышнихъ европейцевь, на своемъ азіатскомъ мыстожительствъ у верховьевъ Аму-Дарьи, были народомъ преимущественно пастущескимъ. Отъ туранскихъ номадовъ арійцы отличались тімь, что иміли болье или менъе постоянное мъстожительство. Они владъли рогатымъ скотомъ, лошадьми, овцами, козами, свиньями, не говоря уже о домашней птицъ и о другъ домасобакъ. Рогатый скотъ составляль главное ихъ богатство. Стада коровъ имъли роскошныя мъста для настьбы по травянистымъ склонамъ горъ и въ плодоносныхъ равнинахъ. Вся страна делилась на пастбища,

Digitized by Google

25

<sup>1)</sup> Сейсъ, Ассиро-Вавилонская литература. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Поповъ, Изъ первобытной жизни человъка, въ журн. "Природа и Люди", 1879 г., XII. 47.

составлявшія собственность отдёльныхъ общинъ. На каждомъ настбищъ было опредъленное мъсто, гдъ собирались животныя и пастухи, гдф доили коровь и изготовляли различные молочные продукты. Здёсь находилось жилище паступескаго семейства. Паступеская жизнь могла держаться лишь при малочисленности и разбросанности населенія; пастухи для прокормленія многочисленных стадъ животных нуждались въ обширныхъ травяныхъ пространствахъ. Съ увеличеніемъ населенія возникла необходимость обратиться къ обработвъ почвы, въ земледълію, Арін послъдовательно перешли отъ быта паступескаго въ быть земледъльческій причемъ одив ихъ отрасли перешли къ земледвлію ранье, другія позднье. Аріи знали хльбныя растенія, преимущественно употребляли ячмень; знали и бобовыя растенія. Одновременно съ изобрѣтеніемъ плуга вошло въ употребление ярмо, повозка и обработка зеренъ посредствомъ ручной мельницы 1).

Съ переселеніемъ арійскихъ народовъ въ Европу хлѣбопашество стало въ зависимость отъ мѣстныхъ природныхъ и климатическихъ условій. Лучшей почвой для его развитія естественно прежде всего явились благодатныя страны южной Европы, Греція и Италія, страны,—

..... Гдв небо блещеть Неизъяснимой синевой, Гдв море теплою волной Вокругъ развалинъ тихо плещеть, Гдв ввчный лавръ и кипарисъ По волв гордо разрослись 2).

٠,

Въ древнъйшихъ греческихъ памятникахъ упоминается хлъбопашество, равно какъ все относящееся къ нему, жатва, плугъ и т. п. Въ Иліадъ въ числъ сель-

<sup>1)</sup> Pictet, Les orig. indoevrop. I-II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Пушкинъ, въ стихотв. "Кто знаетъ край".

свихъ картинъ, изображенныхъ Гефестомъ на щитъ ахиллесовомъ, находилось вспаханное черное поле съ пахарями, жатва, виноградникъ, виноградный сборъ, стадо быковъ и стадо овецъ. Въ Одиссеъ Калипсо, свътлокудрявая нимфа острова Огигіи, надълила уъзжавшаго Одиссея хлъбомъ и одеждой:

Сътъ я на кръпкосколоченный плотъ и она, надълнящи Хлъбомъ меня и душистымъ виномъ и нетявнной одеждой, Слъдомъ послала за мной благовъющій вътеръ попутный 1).

У грековъ, какъ у всёхъ южныхъ народовъ древняго времени, преобладающими родами хлъбовъ были пшеница и ячмень. Рожь, которая елва касается съверной границы объихъ классическихъ странъ, считалась зерномъ гадкимъ, невкуснымъ и неудобоваримымъ. Другое съверное хлъбное зерно-овесъ у древнихъ считался плевеломъ. "Старайся полоть свой посъвъ и вырвать овесъ". говоритъ Виргилій въ Георгикахъ 2). Въ древней Греціи земля разсматривалась, какъ лучшій и наиболье продуктивный родъ богатства. Поземельные собственники пользовались исключительными гражданскими правами и привиллегіями <sup>3</sup>). Какъ высоко греки цънили земледъліе, видно изъ похвальныхъ словъ о немъ Сократа, приведенныхъ Ксенофонтомъ. По словамъ великаго философа, земледъліе не только даетъ средства для жизни, но и укрвиляеть тело, служить украшеніемъ алтарей, своимъ развитіемъ вызываеть и совершенствуетъ ремесла, возбуждаетъ въ людяхъ любовь въ родинъ и готовность ее защищать 4).

Римляне плугомъ владёли такъ же корошо, какъ мечомъ. Установителемъ земледёльческой культуры, точне сказать, первымъ организаторомъ земледёльческаго строя общественной жизни считался Нума. Рели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Одиссея, въ перев. Жуковскаго, VII. 264-266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Генъ, Культури. растенія и домашнія животныя. 326—327.

<sup>3)</sup> Магафи, Древне-греческая жизнь. 47.

<sup>4)</sup> Klemm, Algem. Kulturgesch. VIII. 115-117.

гіозное освященіе земледёлія обнаружилось въ культё Флоры, Сейи, Сегесты, въ свадебномъ confarreatio. Понятія хорошій земледівлець, храбрый воинь и честный, достойный уваженія человёкь сливались нераздёльно, и первое понятіе предполагало и обусловливало два остальныя. Многіе знатные римскіе роды получили фамильныя прозванія отъ различныхъ предметовъ землеядёлі и скотоводства; напримёръ: Порціусъ, Овиніусъ, Каприціусь, Эквиціусь, Таврусь. Витулусь, Бубулькусь, Пизо, Фабіусъ, Лентулусъ, Цицеро, Верресъ, Аперъ. Покража сноповъ съ поля по закону 12-ти таблицъ наказывалась смертью 1). Ліонисій Галикарнасскій превозносить Италію за то, что она хлібородна. При завоеваніи Италіи, римляне, говорить Аппіань, отлавали впусть лежащія земли всякому, у кого охота была обрабатывать ихъ, выговаривая себъ ежегодную только подать, десятину съ засъянной и пятину съ засаженной земли. Въ первое время своей исторической жизни римляне занимались однимъ хлъбопашествомъ, а виноградная культура не была еще введена. Въ позднъйшія времена римской республики Италія въ такой степени стала винодъльной страной, что прежнее отношеніе виноділія къ хлібопашеству измінилось на обратное, и хлебъ сделался предметомъ ввоза, а вино-вывоза съ полуострова. Сначала итальянское вино употреблялось одними только богатыми; бъдняки оставались при національномъ напиткъ изъ перебродившаго хлѣба <sup>2</sup>).

Въ суровыхъ, лъсистыхъ странахъ средней и съверной Европы земледъліе возникло сравнительно съ европейскимъ югомъ позднъе, почти на глазахъ исторіи, и въ разныхъ мъстахъ въ различное время, въ Галіи, напримъръ, ранъе, чъмъ въ Германіи. Римскій писа-

<sup>1)</sup> Wachsmuth, Allgem. Kulturgesch. I. 359.

<sup>2)</sup> Генъ, Культ. растенія. 15, 23, 25 и 26.

тель второго въка до Рождества Христова, Теренцій Варронъ въ сочиненіи "De re rustica" говорить о существованіи земледѣлія во внутренней Галіи и объ удобреніи земли. Въ древней Германіи сельское хозяйство находилось въ младенчествъ. Почва, обработка которой предоставлена была женщинамъ, старикамъ и рабамъ, рождала хлъбъ только для необходимаго потребленія, и главное народное богатство состояло въ стадахъ 1). Нёмецкій ученый Генъ утверждаегь, что славяне "какъ всегда, позади и послъ германцевь обратились въ высшимъ формамъ земледълія". Уже самая категоричность сужденія, притомъ основаннаго на шаткихъ филологическихъ сближеніяхъ, подрываетъ довъріе къ его истинности. Слабое развитіе земледъльческой культуры въ древней Германіи скоръе побуждаетъ предположить превосходство славянскаго земледълія и объяснить сходныя въ славянскихъ и германскихъ языкахъ слова, касающіяся земледёлія, вліяніемъ славянства. Генъ допускаетъ переходъ земледёльческихъ славянскихъ словъ въ германскіе языки, придавая, однако, этому переходу странную историческую обстановку. "Нёмецкій земледёльческій языкъ, говорить Гень, заимствоваль многія славянскія выраженія въ юныя времена, когда славянскія племена проникли въ сердце нынъшней Германіи и должны были въ качествъ крестьянъ работать на своихъ нъмецкихъ господъ" 2). Историческая наука отвергаетъ необходимость соединенія рабства и культурной отсталости вообще, въ виду того, что въ рабскомъ положении неоднократно оказывались народы, далеко превосходившіе своихъ господъ въ культурномъ отношении. Строгая историческая наука въ особенности не можетъ допустить подведенія древнихъ славянъ подъ типъ народовъ рабскихъ и

<sup>1)</sup> Шерръ, Исторія цивилизаціи Германіи. 24.

<sup>2)</sup> Генъ, Культ. растенія. 330.

варварскихъ, по недостаточности историческихъ свидътельствъ о первобытномъ состояніи славянской и германской культуръ.

Въ странахъ съверныхъ хлъбопашество развивалось, смотря по климатическимъ условіямъ и по степени близости къ культурнымъ странамъ западной и южной Европы. Такъ, въ Англіи земледѣліе было развито въ первомъ въкъ до Рожд. Хр. Цезарь и Діодоръ Сицилійскій говорять, что бритты свяли жито, изъ котораго приготовляли хлібот и варили напитки. Во время римскаго господства въ Британіи, страна эта сделалась житницей съверныхъ провинцій имперіи. При Юліанъ восемьсоть судовъ занято было жлъбною торговлею между англійскими берегами и римскими колоніями на Рейнъ 1). Если климатическія условія Германіи и Британіи были такъ неблагопріятны, что сперва только съялись яровые хлъба, и разведение озимыхъ явилось только съ теченіемъ времени, какъ плодъ усовершенствованнаго земледёлія, причемъ изъ хлёбныхъ злаковъ преобладали рожь и ячмень, то темъ боле природа и климатъ не благопріятствовали финнамъ, занимавшимъ восточную, преимущественно съверо-восточную Европу. Древнимъ финнамъ, бъдному народу, загнанному въ страну морозовъ и короткаго лъта, не свойственно было даже воздёлываніе ржи, требующей продолжительнаго труда, ни овса, зръющаго медленно и потому подвергающагося морозамъ. Финскія названія пшеницы, ржи, овса, гороха, бобовъ, картофеля, моркови, лука и огурцовъ берутъ свое начало въ языкахъ сосъднихъ народовъ, славянъ, германцевъ или литовпевъ. Коренными финскими словами называются только ячмень и рыпа. Что касается рыпы, то воздылывание ен на съверъ, быть можетъ, древнъе хлъбопашества. Извъстно, что она особенно хорошо родится на золъ

<sup>1)</sup> Спенсеръ, Описат. соціологія. Англія. 306.

выжженнаго лѣса. Въ олонецкой губерніи до сихъ поръ существуеть обычай, когда расчистять новую подсѣку, сѣять на ней прежде всего рѣпу, которая при этомъ достигаетъ большой величины; такія подсѣки имѣютъ спеціальное названіе рѣпищъ 1).

Славяне ознакомились съ земледѣліемъ очень рано, быть можетъ, на азіатской своей прародинѣ, и затѣмъ до раздѣленія своего развили его на тучныхъ дунайскихъ равнинахъ и по плодороднымъ склонамъ карпатскихъ горъ. Уже при Геродотѣ славяне были земледѣльцами. Славянинъ сильно пристрастился въ кормилицѣ-землѣ; въ честь ея и въ честь порождаемаго ею хлѣба онъ сложилъ превосходные религіозные гимны и пѣсни; русскіе славяне прославили также и пахаря въ грандіозномъ поэтическомъ образѣ Микулы Селяниновича. Начало земледѣлія у славянъ восходитъ во времена до-историческія, и опредѣлить его по существующимъ народнымъ сказаніямъ и свидѣтельствамъ языка не представляется возможности.

Происхожденіе хлібныхъ растеній и земледівльческихъ орудій украшено минами и легендами. Такъ, во многихъ містностяхъ Малороссіи говорять, что жито, овесъ, ячмень, гречиха, печь, плугъ, діжа, коса, грабли первоначально созданы Богомъ человівку на пользу. Въ нікоторыхъ містностяхъ Малороссіи существуетъ повітрье, что ячмень и горохъ произошли отъ слезъ Адама, когда онъ, по изгнаніи изъ рая, обрабатываль землю и плакаль. Въ Литинскомъ убздів подольск. губ. встрівчается интересное въ историко-культурномъ отношеніи повітрье, что по сотвореніи міра не было ни пшеницы, ни ржи, что пшеница вышла изъ куколя, а рожь изъ "стоколоса". Что такое "стоколось", видно изъ слітдующаго народнаго разсказа, записаннаго въ разныхъ містахъ Малороссіи: "Когда-то Богъ ходиль по земліт

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1877. CXCI. 280.

съ св. апостолами Петромъ и Павломъ; тогда былъ на земль золотой выкъ; хльба и всего тогда было очень много; на нъкоторыхъ злакахъ было по сту колосьевъ; колосья спускались до самой земли. Уменьшиль же Богъ колосья по такой причинъ: однажды Спаситель съ апостолами Петромъ и Павломъ зашелъ къ одной женщинъ въ видъ нищаго и сталъ просить милостыню. Женщина же эта сказала: "Вотъ тамъ, за окномъ, лежитъ кусочекъ хлъба, возьмите и идите себъ". Они подняли тотъ хлебъ и увидели, что темъ хлебомъ женщина отерла дитя. Сожалья, что хльбъ, даръ Божій, такъ неуважаемъ, Богъ рѣшилъ лишить этого дара людей; съ этою цёлью онъ пришелъ къ растущей на полъ пшеницъ и началъ отирать ее снизу до верху, въ намфреніи отереть всю; въ то время собаки начали выть, и Богъ оставилъ немного для нихъ 1). Отсюда народное выраженіе: "Мы собачу долю имо, а колысь колосъ шовъ ажъ до земли" 2). Въ бълоруссвихъ пъсняхъ и малорусскихъ колядкахъ говорится, между прочимъ, что Спаситель, ап. Петръ или прор. Илья ходить по полямь съ "житяной пужкой; де пужкой махне, тамъ жито росте" 3). Имя Господа или Ильи есть позднъйшая замъна имени бога плодородія, быть можеть, Ярила, на что есть указаніе въ одной бълорусской пъснъ. Во время большого хоровода въ честь Ярилы девушки поють длинную песню, въ которой Ярило является подателемъ земныхъ урожаевъ

А гдзѣ іонъ нагою, Тамъ жито капою, А гдзѣ іонъ ни зырне, Тамъ колосъ зацвице <sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. экспед. І. 84, 106, 156; Драгомановъ, Малорос. преданія. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Номисъ, Приказки. 198.

<sup>3)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. И. 321; О. Милеръ, Опыть ист. рус. слов. І. 37.

<sup>4)</sup> Записки географ. общ. по отд. этн. 1869. П. 84.

Въ силу того обстоятельства, что слова, касающіяся земледелія, сходны во всёхъ славянскихъ языкахъ, нужно признать не подлежащимъ сомнънію существованіе земледёлія у пра-славянскаго народа. Вотъ главныя лингвистическія данныя о земледёльческих славянскихъ словахъ: 1) Ратай-слово праславянское: въ церков.-слав. ратай; въ рус. ратай, оратай; въ болг. орачъ; въ ст. серб. ратай, въ н. серб. ратаі, ратар. орачъ; въ хорв. rataj; въ хорут, ratar, rataj, oratar. orac; въ чеш. rataj, orac, orak; въ в. луж. ratar; въ польск. ratar, oracz. Всв эти слова означають пахаря, хльбопашца. 2) Оранье - слово праславянское: въ ц.слав. ораніе, оратва, оратьба; въ рус. оранье, орьба; въ болг. оране; въ серб. и хорв. оране; въ хорут. огја; въ чеш. orani; въ польск. oranje: въ в.-луж. woranje. Всв слова означають одно и то же, -взрывание земли илугомъ для посва. 3) Рало-слово праславянское, находится во всёхъ славянскихъ языкахъ, причемъ звучить какъ радо, орадо или radlo и означаеть одно и то же, именно-плугъ. 4) Плугъ-слово праславянское, встречается нынё во всёхъ славянскихъ языкахъ, какъ обозначение пахатнаго орудія. Въ нъмец. языкъ Pflug. Плугъ съ жельзнымъ сошникомъ, а въ дальнъйшемъ развитіи и съ колесами могъ быть употребляемъ лишь въ странъ съ глубокой черноземной почвой, свободной отъ корней и каменьевъ. Трудно, однако, на . основаніи филологических данных делать заключенія о внутреннемъ состояніи жизни древнихъ народовъ Такъ, при разсмотръніи слова плугъ можетъ возникнуть мысль, что при возникновеніи этого слова славяне жили въ малолъсистой мъстности, почва которой была освобождена отъ корней и камней; такому предположению препятствуеть, однако, то соображение, что древній плугъ могъ быть очень небольшимъ, въ родъ сохи, примънительно къ почвъ, и съ теченіемъ времени вившній видъ его могъ изміниться. 5) Лемешъ-

Digitized by Google

слово праславянское; во всёхъ славянскихъ языкахъ оно ныей находится и даже звучить совершенно одинаково; измѣняется только удареніе; 6) Роля—слово праславянское: въ церков.-славянск. радиіа; русск. роля, ролья; словац., лужиц., полаб., польское rola; серб. и хорут. ral. Къ праславянскимъ словамъ принадлежать также: 7) леха въ значения полосы мъры земли, 8) гряда въ значении полосы земли, взрытой для посвва, 9) загонь или гонь въ ченіи опреділеннаго участва пахатной земли, 10) борозда въ значеніи тропинки или полосы между грядъ, 11) съяніе, 12) ярина, 13) озимина, 14) борона, 15) мотыка, 16) жатва, 17) серпъ, 18) снопъ, 19) вилы, 20) стогъ, 21) молотьба, 22) цёнь, 23) солома, 24) сито, 25) решето, 26) млинъ, 27) жерновъ, 28) отруби, 29) мука и нък. друг. Къ праславянскимъ словамъ относятся также следующія: тесто, дрожди, квась, пресновъ, жлъбъ, пирогъ, калачъ, коровай, каша, толокно, кисель 1).

Славянское пшено, пшеница Миклошичъ производитъ отъ пхати-соптиндеге; въ такомъ случав оно означаетъ то зерно, которое употребляется въ пищу не по древнвишему обычаю, непосредственно въ видв поджаренныхъ колосьевъ, но размельченное въ муку посредствомъ толченія или тренія <sup>2</sup>). Къ славяно-нѣмецкому культурному кругу принадлежитъ слово рожь, др.-верх.-нѣмец. госсо, англосакс. ruge, прусское rugis, литовское ruggys, чешсв. reż. Происхожденіе слова темное. Бенфей думаетъ, что рожь есть красное зерно и перешло къ нѣмцамъ изъ славянской земли. Нѣкоторымъ подтвержденіемъ мнѣнія знаменитаго филолога служитъ мнѣніе ученаго ботаника Де-Кандоля, что родиной ржи была страна между Альпами и Чернымъ моремъ, об-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будиловичъ, Первобытные славяне. И. 20-32; 50-56.

<sup>2)</sup> Генъ, Культ. растенія. 326.

ласть нынѣшней австрійской имперіи 1), гдѣ славяне жили уже въ очень древнее время. Впрочемъ, мнѣнія о родинѣ ржи различны, и въ нѣкоторыхъ сочиненіяхъ родиной ржи выставляется средняя Азія 2). Славянское вообще, малорусское въ особенности слово жито происходить отъ жити. Въ словѣ этомъ сосредоточивается много смысла и содержанія; имъ выражается главное благо народа, такъ что благо можно поставить синонимомъ жита, что и сдѣлано въ одномъ мѣстѣ евангелія отъ Луки: "И соберу ту вся жита моя и вся благая моя" (ХІІ, 18).

Можно думать, что такія слова, какъ поле, древнеславянское пыро, литовское kwetys, готское hwaiteisпервоначально принадлежали пастушескому быту, а впоследствіи получили значеніе земледельческих словъ. Такъ, слово поле хотя и употребляется въ значеніи мъстности, покрытой хлъбными растеніями, но въ дъйствительности, по старинному своему значенію, оно содержить въ себъ понятіе общирнаго открытаго пространства безъ лѣсу. Въ сказкахъ и пѣсняхъ поле широкое, чистое. Въ древнихъ граматахъ польскіе города-степные города. Дикое поле-степи херсонскія и екатеринославскія. Древне-славянское пыро въ значенім пшеницы, гороха, чечевицы, греческое пиросъ, литовское puraj (озимая пшеница), въроятно, происходять отъ одного подобно-звучнаго слова, означавшаго въ глубокой древности траву. Древнъйшее значение этихъ словъ сохранилось въ съверныхъ языкахъ, въ русскомъ словъ пирей, чешскомъ руг, англосакс. fyrs lolium, въ англійск. furz. Такимъ образомъ, "пыро" служило названіемъ для травы и впоследстви было применено въ пшенице 3).

<sup>1)</sup> Генъ, Культури. растенія. 328.

<sup>2)</sup> Wachsmuth, Allgem. Kulturgesch. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Генъ, Культурн. растенія. 326.

20

До нѣкоторой степени представляется вѣроятнымъ внутреннее родство готскаго hwaiteis—пшеница, литовскаго kwetys—пшеница, славянскаго квѣтъ, цвѣтъ, польскаго kwiat, малорусскаго квитка; быть можетъ, первыя два слова нѣкогда имѣли то же значеніе, что послѣднія, и только съ теченіемъ времени вышли изъ такого значенія и стали выражать собой важное въ жизни народа хлѣбное растеніе. Пшеница могла представляться лучшимъ цвѣткомъ—травой, какой природа даетъ человѣку. Малороссіяне нынѣ говорятъ, что "жито красуется", т. е. наливается въ полѣ и услаждаетъ взоръ человѣка, какъ лучшій пвѣтокъ.

Предълы земледъльческой культуры съ теченіемъ времени все болъе и болъе расширялись въ этнографическомъ и географическомъ отношеніяхъ. Народъ, ознакомившись съ благами, доставляемыми хлибопашествомъ, кръпко его держится и настойчиво его распространяеть. Нельзя, однако, не отмётить того явленія, что географическіе предёлы земледёльческой культуры отлъльнаго народа иногда съуживались, временно совращались, по несчастнымъ историческимъ обстоятельствамъ. Въ этнографическихъ предвлахъ мал русскаго народа яснъе всего обнаружилось обусловленное историческими обстоятельствами колебание въ географическомъ распространеніи земледёлія. Южнорусскій земледълецъ то выдвигался къ Черному морю и къ Донцу, то отступаль далеко на съверо-западъ, бросаль не только харьковщину, но и полтавщину, и южную часть віевщины. Лишь только свётлый Ормуздъ въ видё литовскихъ внязей, польскихъ воролей или московскихъ царей бралъ верхъ надъ мрачнымъ Ариманомъ, надъ ханами крымскими, бългородскими, надъ турецкимъ падишахомъ, и малорусскій земледелець выдвигался впередъ, въ глубь дикаго поля, какъ піонеръ европейской цивилизац.и.

Древнъйшіе русскіе письменные памятники, Льтонись Нестора, житіе преп. Өеодосія и Русская Правда. заключають въ себъ много указаній на развитый землельдыческій быть. Въ древней льтописи о хльбопашествъ впервые упоминается нодъ 946 г. Послъ того какъ древляне убили Игоря, Ольга съ войскомъ подступила къ Искороствию, "Древляне затворишася въ градъ и боряхуся кръпко изъ града... И стоя Ольга льто, не можаще взяти града и умыслі сице: посла ко граду глаголющи: что хочете досёдёти? а вси града ваши предашася мнв и ялися подань, и двлають нивы своя и земят своя, а вы хочете изъмерети гладомъ, не имучеся по дань" 1). Слова эти служать яснымь свидьтельствомъ, что въ половинъ Х въка, когда жида Ольга, или, что уже несомнѣнно, во второй половинѣ XI въка, когда жилъ лътописецъ, записавшій народное преданіе о походѣ Ольги на Искоростѣнь, земледѣліе было распространено даже во всей древлянской странъ, считавшейся на Руси сравнительно глухой и бѣлной.

Въ древнихъ памятникахъ разбросаны извъстія о земледъльческихъ орудіяхъ, о рабочемъ скотъ, о способахъ земледъльческаго хозяйства и о родахъ хлъбовъ. Въ южной Россіи, гдъ черноземный слой толстъ, былъ въ употребленіи плугъ. Плугъ и борона упоминаются въ Русской Правдъ. Въ съверной Россіи, въ новгородской и суздальской областяхъ, должно быть, употреблялась соха, съ XIV стол. часто встръчающаяся въ актахъ какъ главное орудіе съвернорусскаго земледъльца. Въ первоначальной лътописи подъ 1103 г. говорится о лошади, какъ рабочемъ скотъ въ приднъпровскомъ краъ, гдъ впослъдстіи для земледълія всегда употреблялись волы. "Дивно мы, дружино, говорилъ Владиміръ Мономахъ дружинникамъ в. кн. Святослава,

<sup>1)</sup> Летопись по Лавр. сп. Изд. 1872. 57.

оже лошадий жалуете (дружина Святослава не хотела оставить смердовъ безъ лошалей въ рабочую пору), ев же кто ореть, а сего чему не промыслите, оже то начнеть орати смердъ, и прівхавъ половчинь ударить и стрелою а лошадь его поиметь, а въ село его ехавъ иметь жену его и дети его, и все его именье? то лошади жаль, а самого не жаль ли". Для воздёлыванія земли употребляли и воловъ; въ древнемъ язывъ сохранилось названіе—"рало волово" <sup>1</sup>). Въ літописномъ преданіи объ Обрахъ ,аще повхати будяще Обърину не дадяще въпрячи коня ни вола, но веляще въпречи 3-ли, 4-ли, 5-ли женъ в телету и повести Обрена".... 2). Выходить т. о., что въ Кіевщинъ вздили на коняхъ и ( волахъ, какъ нынъ вздять въ М. Россіи. Хльбъ складывали въ копны, хранили его въ гумнъ и молотили цъпами, на что имъется сравнительно позднее указаніе въ устав-. ной грамать митроп. Кипріана 1391 г. Обмолоченный хлібот хранили въ сусінахъ, на что есть указаніе въ житін пр. Өеодосія и въ печерскомъ патерикъ, и въ клътяхъ, на что есть указаніе въ первоначальной лътописи. Хлёбныя зерна раздроблялись посредствомъ ручныхъ мельницъ. Въ печерскомъ патерикъ о преп. Өедоръ говорится: "постави же въ пещеръ жерновы и отъ сусъка пшеницу взимая, и своими руками измеляще". Въ житін Өеодосія говорится, что печерскіе иноки "ручная дёла строяще и тако носяще во градъ продаяху и темъ жито купяху и се разделяхуть, къждо въ ноши свою часть и измедящеть на строеніе хлібомъ". Хлъба уже въ XII в. раздълялись на яровые и озимые. Впервые яровые хлаба упоминаются въ Приднапровыв подъ 1103 г.; озимые-въ Новгородскомъ краћ въ 1127 г. Въ съверной Россіи хозяйство велось притеребами, т. е., расчищали новь, углублялись въ лъса и тамъ заводили сънокосы; выжигали льса и подни-

<sup>1)</sup> Аристовъ, Промишл. древ. Россія. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дътопись по Лавр. сп., изд. 1872. II.

мали цѣлины. Самыя поседенія въ средней и сѣверной Россіи легко переносились съ мѣста на мѣсто, и потому въ древности было множество пустошей, селищъ, деревнищъ, починковъ, новоселковъ 1).

Для изследователя хлебныхъ песенъ и обрядовъ не малый интересь представляеть решение вопроса, какія хлъбныя растенія преобладали въ древней Россіи, такъ какъ съ удовлетворительнымъ ръшеніемъ этого вопроса связывается приблизительное опредъление времени возникновенія нікоторых обрядовь, хронологическая ихъ давность. Кстати, для решенія такого вопроса въ древнихъ руссвихъ памятникахъ есть нъкоторыя, правда, весьма шаткія и загадочныя данныя. Въ драгопенномъ въ историко-бытовомъ отношеніи житіи преп. Өеодосія находятся явныя указанія, что въ концъ XI въка въ враю, прилегающемъ въ Кіеву, самымъ употребительнымъ хлебнымъ растеніемъ была рожь. Пшеница была известна, какъ "чистый хлебъ", и употреблялась, между прочинъ, монахами въ смёси съ медомъ, какъ лакомство, въ интовъ первой недёли великаго поста. Повидимому, и въ XI ст, жито и пшеница употреблялись такъ же, какъ нынъ, первое массой народа, вторая людьми зажиточными, богатыми. Рожь или пшеница были предметомъ обрядоваго действія въ древнее время, сказать трудно; въроятно, и та, и другая, преимущественно пшеница, какъ высшій сорть хлібныхъ растеній, наиболье приличный торжественности обрядоваго дъйствія. "На съверъ, говорить А. Щаповъ, при усиленномъ химизмъ дыханія, хлъбъ особенно необходимъ. Мясо для русскихъ не замъняло хлъба. Они почти нисколько не цънили естественное изобиліе животной пиши и только хабоъ считали главизною всего и "самой животины". Въ случав неурожая или какого-нибудь

<sup>1)</sup> Баляевъ, Нъск. словъ о земледёлін, во "Временникь" 1855. XXII. 43—44, 47—50.

недостатка хлібов. Русскіе испытывали страшныя біздствія, не смотря на изобиліе животной пищи. Изъ-за хльба народъ нашъ не разъ производилъ страшные бунты ... Хлѣбъ и земледѣліе были первыми, главными, преобладающими рычагами колонизаціи и культуры русской земли... По естественнымъ условіямъ лісная почва, въ древней Руси преобладавшая, естественно, всего больше обусловливала культуру ржи, а не пшеницы; такъ какъ она всего болбе содержала перегноя, не доставляющаго пшеницъ времне-вислаго вали и фосфорно-кислыхъ солей. Древне-русскіе поселенцы, конечно, научнымъ образомъ этого не понимали и не сознавали. Но въковой опыть, показавшій на практикъ наибольшій успъхъ разведенія на черноземной почвѣ ржи, а не пшеницы, побуждалъ всв починки и деревни, .ставившіяся ново или на нов'є, на л'єсвхъ", основывать преимущественно на ржаныхъ поляхъ. И лъйствительно, вся лёсная агрикультура основывалась главнымъ образомъ на ржаномъ хлъбонашествъ, и землелъльческія населенія насаждались и воспитывались въ дикихъ лъсахъ, на ржаной почвъ. Даже въ имтніяхъ богатьйщихъ и знатнъйшихъ бояръ, которые больше всѣхъ потребляли пшеницу, деревни сѣяли больше всѣхъ хлъбовъ рожь, примърно, тахітит пшеницы 20 десятинъ, minimum ржи 33-35 десятинъ. Крестьянскія же поля почти исключительно засъвались рожью, съ небольшимъ количествомъ овса, ячменя и отчасти, гречи и гороха. Что культура ржи главнымъ образомъ мотивировала распространениемъ земледъльческихъ поселеній, - это видно изъ исторіи земледёльческой колонизаціи Сибири, особенно восточной. Тамъ, напримъръ, на Ленъ, Илимъ, по Иркуту и проч. всъ пашенныя поседенія устроились главнымъ образомъ съ цёлью воздёдыванія ржанаго хліба для обезпеченія служилых влюлей. И новоустроеннымъ пашеннымъ крестьянамъ выдавалась изъ казенныхъ житницъ въ ссуду на свмена только рожь, съ небольшою прибавкою ачменя. Точно также преобладаніе культуры ржи въ земледёльческихъ поселеніяхъ древней Россіи обусловливалось и выражалось тёмъ фактомъ, что русскіе люди всегда ёли клёбъ преимущественно ржаной, имъ жили, на немъ вскармливались. Онъ былъ принадлежностью не только убогихъ людей, но и богатаго стола. Русскіе даже предпочитали его пшеничному, приписывали ему болёе питательности. Названіе—хлёбъ—собственно значило ржаной. Пшеничная мука употреблялась на просфоры да на "богородицынъ клёбъ", а въ домашнемъ быту на "калачи", которые были лакомствомъ въ праздничные дни; отъ этого и пословида: "калачомъ не заманишь" 1).

Въ памятникахъ X и XI въковъ упоминаются ячмень, овесъ, полба, просо, горохъ, конопля, ленъ. Такъ, въ житіи пр. Өеодосія находится извъстіе, что изъ конопли приготовляли сочиво и масло; коноплянное сочиво употребляли въ пищъ, какъ лакомую приправу. Въ приправу къ пшеничному хлъбу вмъстъ съ медомъ шелъ также макъ. Въ житіи пр. Өеодосія, между прочимъ, упоминается просо, какъ употребительный на Руси хлъбъ. Объ употребленіи овса находится свидътельство въ древней лътописи подъ 997 г. Въ ярославовомъ уставъ о вирныхъ урокахъ упоминается горохъ. Въ одной изъ редакцій "Русской Правды", изданной уже послъ смерти Ярослава, находится извъстіе о полобъ и ячменъ 2).

Особое мъсто въ ряду питательныхъ растеній занимаетъ гречка. Родина этого двусьмянодольнаго растенія (такъ какъ гречиха не есть злакъ, подобно прочимъ хлъбнымъ растеніямъ)—съверный Китай, южная Сибирь и туркестанскія степи, откуда оно перешло на западъ вмъстъ съ турецко-татарскими народами, вышедшими изъ той безпредъльной дали въ XII—XIII

<sup>1)</sup> Щаповъ, Истор.-геогр. распредъление рус. народонас. 18 и 110

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бѣляевъ, Нѣск. словъ. 37-41.

въвахъ. Въроятно, турки и татары занесли его первоначально въ южную Россію и на Балканскій полуостровъ, и отсюда уже гречиха верешла въ Европу восточную и западную, почти одновременно. Самое названіе гречихи указываеть на ея восточное происхожденіе, въ руссв. яз. гречва, гречиха, въ малорус. татарка, мадьярскомъ tatarka, франц. blé sarrazin, нъмец. Heidekorn, Tatarkorn 1). Что гречиха въ Россію проникла отъ татаръ или отъ грековъ, видно изъ народныхъ преданій и разсказовъ. Такъ, по одному разсказу, гречиха вывезена изъ татарскаго полона; по другому разсказу-гречиху звали въ гости въ Цареградъ 2). Вь Россіи гречиха появилась въ XV ст., въ западной Европъ, въ частпости во Франціи-въ началь XVI ст. Въ настоящее время громадная Россія, сообразно съ своимъ географическимъ и культурно-историческимъ значениемъ, производитъ превосходную гречиху. Гречневая каша и гречневые блины составляють привычное національное кушанье. Въ съверной Германіи и въ Нидерландахъ гречиха также составляетъ важный сельско-хозяйственный предметь. Южнее гречиха встречается ръже, а около Средиземнаго моря вовсе исчезаеть 3). Такъ какъ гречиха появилась въ Россіи довольно поздно, то и обрядовое ея употребление весьма ограничено. За исключеніемъ обрядоваго употребленія гречневой каши, которая въ большинствъ случаевъ служить лишь замъной другого, болье древняго обрядоваго кушанья, напримъръ, каши ячневой или ржаной затирки, гречиха не употребляется въ обрядахъ. Греча не встръчается въ весьма древнемъ обрядъ обсыпанія зерномъ того или другаго важнаго предмета.

<sup>1)</sup> Генъ. Культ. растенія 306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шеппингъ. Опытъ первонач. ист. землед.: въ "Чт. въ о. ист. и др." 1861. IV. 95.

<sup>3)</sup> Генъ. Культ. растенія. 307.

## ГЛАВА ІІ.

Обрядовое употребленіе хлібоваго верна и каши въ заговорахъ, на овадьбахъ, на овяткахъ, послі родинъ и похоронъ. Хміль, какъ заміна хлібоваго верна. Религіовно-мисическое и бытовое значенія обрядоваго хлібоваго верна и каши.

Древность хлібных обрядовь опреділяется преимущественно согласіемъ и связью ихъ съ древнимъ бытомъ и прежде всего связью съ древними способами приготовленія клібной пиши. Слідуя общей эволюціонной теоріи прогресса и опираясь на бытовые факты въ жизни народовъ, стоящихъ на низшей степени землелъльчесвой вультуры, можно думать, что приготовление хлъбной пищи прошло нъсколько исторически измънявшихся ступеней развитія: простое поджариваніе зерень,. размельченіе ихъ посредствомъ ручной мельницы и употребление въ пищу въ смоченномъ видъ, въ видъ вашицы и, наконецъ, приготовленіе печенаго хліба. Простейшій способъ хлебопеченія состояль въ томъ, что смачивали водой ячменную, ржаную или ишеничную муку, мъсили ее въ тъсто и мъсиво выпекали въ золъ или на горячемъ камиъ, впослъдствіи на жельзномъ листъ. Такъ возникъ пръсный хлъбъ. Изобрътеніе заквашеннаго хлеба последовало въ следствіе того, что тесто въ неочищенномъ сосуде приходить въ брожение и переходить въ закваску, которая возбуждаеть брожение въ новомъ тесте, вызывая внутри его пузырьки угольной кислоты, растягивающіе его въ губчатую массу.

Принимая обрядовое употребленіе хлібнаго зерна за древнівішую форму обрядоваго хліба, нельзя однако не признать туть возможности нівкоторых сравнительно новых явленій, возникших случайно; нельзя отрицать возможности и таких проявленій обрядоваго употребленія хлівонаго зерна, которыя возникли въ древности, но при полномъ развитіи хлівопеченія, и произошли притомъ изъ религіозно-миническаго міровоззрівнія народа, независимо отъ способа приготовленія хлівоной пищи. Віка и тысячелітія всівмъ проявленіямъ обрядоваго употребленія хлівоя придали весьма сходный, почти тожественный характеръ.

Върусскомъ старинномъ и современномъ быту обрядовое употребленіе хлѣбныхъ зеренъ весьма распространено. Что въ особенности заслуживаетъ вниманія,—обрядовое употребленіе хлѣбныхъ зеренъ обнаруживается въ наиболье архаичныхъ явленіяхъ народнаго быта, въ заговорахъ, свадьбахъ и рождественскихъ святкахъ.

Въ сѣверной Россіи среди врестьянъ существуетъ повѣрье, что "кумахи" (лихорадки) живутъ въ дремучемъ лѣсу, въ непокрытой избѣ. Больной лихорадкой выходитъ на то мѣсто, гдѣ по общему убѣжденію живетъ кумаха, обсыпаетъ вокругъ себя ячною крупою и, раскланиваясь во всѣ стороны, говоритъ: "прости сторона, мать сырая земля! Вотъ тебѣ крупицъ на кашу: вотъ и тебѣ, кумаха!" Затѣмъ снова раскланивается на всѣ четыре стороны и возвращается домой въ увѣренности, что выздоровѣетъ 1).

Обрядовое употребленіе хлёбныхъ зеренъ въ особенности распространено на свадьбахъ всёхъ славянскихъ, болёе того, всёхъ индо-европейскихъ народовъ. Это настолько важный актъ свадебнаго ратуала, что безъ него ни великоруссы, ни малороссы не совершаютъ брачнаго пиршества; повидимому, ни одинъ индо-овропейскій народъ не признаетъ или не признаваль въ старину свадьбу оконченной безъ осыпанія молодыхъ хлёбнымъ зерномъ. У древнихъ индусовъ молодыхъ осыпали рисомъ 2). У древнихъ грековъ молодыхъ, по пріёздё ихъ въ домъ отца новобрачнаго, осыпали сладкими пло-

<sup>1)</sup> Руководство для сельск. настырей. 1864. стр. 560.

<sup>2)</sup> Weber, Indische Studien. V. 229.

дами и конфектами, оръхами, винными ягодами и гранатовыми зернами 1). У Римлянъ молодую осыпали оръхами. Шумъ отъ разбрасываемыхъ около невесты ореховъ считался въшимъ. Громкій звукъ указываль на то, что божество, покровительствовавшее браку, нахолится въ хорошемъ расположении духа; оно весело и энергично направило руку бросившаго орѣхи 2). Въ настоящее время жениха или невъсту или обоихъ вмъстѣ во Франціи (въ горахъ Юры) осыпаютъ пшеницей и горохомъ 3), -- въ Молдавіи ржанымъ зерномъ и орбхами 4), у евреевъ Западнаго края овсомъ или хмвлемъ 5) (что, быть можетъ, заимствовано ими у славянъ); у Литовцевъ невъсту осыпають макомъ 6). Подобное обывновеніе встрівчается, между прочимъ, въ глухой мъстности Италіи, въ Абруццахъ: молодую, отправляюшуюся въ домъ мужа, мать ея обсыпаетъ хлѣбнымъ зерномъ 7). Документальныя извъстія объ обрядовомъ употребленіи хлібных зерень и хміля на свадьбахь находятся въ описаніяхъ княжескихъ и боярскихъ свадебъ XVI и XVII ст.; первое указаніе этого рода относится къ началу XVIст., что, разумбется, не указываетъ на первоначальную древность самого обряда. Повидимому, судя по этнографическимъ сборникамъ, обрядовое употребленіе хлібныхъ зеренъ въ настоящее время сохранилось преимущественно у славянъ южныхъ и восточныхъ, болгаръ, сербовъ, малороссовъ и великороссовъ и почти не встръчается у славянъ западныхъ, поляковъ и чеховъ. Въ Болгаріи въ то время, когда женихъ отправляется за невъстой, свахи бросають ячмень черезъ его повозку



<sup>&#</sup>x27;) Schoemann, Griech. Alterthum II. 495; Страшкевичъ, Крат. ист. греч. древ. 449; Rossbach, Die rom. Ehe. 226.

<sup>2)</sup> Rossbach, Die röm. Ehe. 349.

<sup>3)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 224. Примѣч.

<sup>4)</sup> Этногр. Сборн. V стр. 51. Народы Россін III. 223.

<sup>5)</sup> Чубинскій, Труды этн.-ст. экспед. въ зап.-рус: край. VII. 1. 33.

<sup>6)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Историч. Въстникъ 1881. III, 645.

съ одной стороны; мать бросаетъ съ другой стороны пшеницу; отецъ же черезъ всю повозку брызгаетъ водою, приговаривая: "дай имъ, Боже, свою благодать, чтобы, за что ни взять, шло благополучно, и дай имъ счастье въ хлабопашества". По совершени обряда, женихъ отправляется за невъстой 1). Въ Малороссіи обрядовое употребленіе хлібнаго зерна на свадьбахъ отличается особенною затёйливостью: на дворъ выносять скамейку; на нее ставять "діжу", покрытую чистымъ полотенцемъ; на "діжу" кладутъ тотъ хлібо, которымъ родители благословляли своего сына, и вусокъ соли. Возл'в скамейки ставять ведро воды и маленькій кувшинчикъ, которынъ обыкновенно пьютъ воду. Все это совершается передъ отправлениемъ молодаго за невъстой. Молодый съ боярами становится передъ хлёбомъ. Въ это время изъ хаты выходить мать жениха въ тулупъ на изнанку и въ шапкъ, держа въ подолъ овесъ, орвхи, подсолнечныя свиечки, свиена тыквы и мелкія деньги, которыя мать обыкновенно для этой цёли собираетъ со дня рожденія сына. Одинъ изъ бояръ подходить въ ней и подаетъ грабли или вила, представляющія въ данномъ случав лошадь, на которую она садится верхомъ. Дружко беретъ вила за конецъ и обводить вокругь дижи, а бояринь идеть сзади съ кнутомъ и подгоняетъ. Во время этого шествія мать выимаеть изъ полы овесь и разбрасываеть его во всв стороны. Объёхавши третій разъ, дружко подводить "лошадь" къ ведру, изъ котораго "молодый" зачерпаетъ кувшиномъ воды и поитъ "лошадь" (льетъ воду на конецъ вилъ). Потомъ, опять набравъ воды, передаетъ ее черезъ плечо боярину, который, взявъ кухоль, старается бросить его черезъ голову такъ, чтобы тотъ разбился въ дребезги. Затемъ мать оставляетъ

<sup>&#</sup>x27;) Княжескій, Обычан Болгаръ, въ Прибавл. къ Журн. М. Н. Просв. 1846. 73.

грабли, которыя бояры ломають и забрасывають. Такой обычай существуеть въ м. Борисполь, полтавской губернін, встрічается и въ другихъ містахъ Малороссіи съ нѣкоторыми измѣненіями 1). Въ Нижегородской губерніи отець и мать жениха встрічають молодыхь, возвратившихся отъ вънца, съ хлъбомъ и квасомъ. Они выходять на последнюю ступень врыльца съ ячменемъ, пшеницею и хмълемъ, и, вакъ только сынъ ихъ съ молодою женою подойдеть къ нимъ, привътствують ихъ и бросають на нихъ ячменемъ, пшеницею и хивлемъ, такъ что все крыльцо бываетъ засыпано этими съменами <sup>2</sup>). Въ Орловской губерніи во время осыпанія молодыхъ житомъ присутствующіе подставляють шапки и попавшія въ шапку зерна берегуть для поства 8). Осыпаніе молодых в хлібным в зерном в долгое время держалось и въ высшихъ аристократическихъ слояхъ. Такъ, на свадьбъ знаменитаго атамана войска донскаго, Платова, молодыхъ осыпали ржанымъ зерномъ 4). Осыпаютъ молодыхъ вмёстё или порознь, при отправленіи ихъ къ вінцу или во время прівзда молодыхъ въ домъ отца новобрачнаго. Обрядъ осыпанія производить мать, сваха или какая-нибудь другая женщина (въ Курск. губ. дружко), непремънно въ вывороченной на изнанку шубъ. Осыпаютъ:

- а) пшеничнымъ или ржанымъ зерномъ въ В. и М. Россіи., въ Руси Угорской и въ Болгаріи <sup>5</sup>);
  - б) ячменемъ въ В. и Б. Россіи и въ Болгаріи 6);

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. стат. экспед. IV. 314.

<sup>2)</sup> Бурнашовъ, въ Отечеств. зап. 1843. XXVI. Смесь. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Терещенко, Быть рус. нар. И. 202.

<sup>4)</sup> Пассекъ, Очерки Россіи. IV. 96.

<sup>5)</sup> Отеч. Зап. 1843. XXVI. 21; Головацкій, "Чтенія въ общ. ист. и древ." 1872. IV. 408; Чолаковъ, Бълг. народ. сбори. 15 и 19.

<sup>6)</sup> Отеч. Зап. 1848. XXVI. 21; Чолаковъ, 19 и Въсти. Геогр. Общ. 1853. VIII. 42.

- в) овсомъ въ В., М. и Б. Россіи, большею частью въ чистомъ видѣ, иногда вмѣстѣ съ водой ¹);
- г) льнянымъ и конопляннымъ сѣменемъ, по свидѣтельству Олеарія, въ XVII ст. на вняжескихъ и боярскихъ свадьбахъ <sup>2</sup>); въ настоящее время въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Россіи;
  - д) оръхами въ Малороссіи и Угорской Руси 3);
- е) мелкими деньгами, какъ позднѣйшей замѣной хлѣбнаго зерна въ В. и М. Россіи и въ Болгаріи 4), и
- ж) хитлемъ на старинныхъ вняжескихъ и боярскихъ свадьбахъ 5); въ настоящее время въ В., М. и Б. Россіи и въ Руси Угорской 6). То обстоятельство, что въ свадебныхъ обрядахъ хмёль иногда замёняетъ хлёбное зерно, можно принять за свидетельство исключительнаго положенія хибля въ древней Россіи. Еще въ 1766 г. Линней, въ статъв "Necessitas historiae naturalis Rossiae" утверждаль, что хмёль въ Западную Европу проникъ изъ Россіи во время великаго переселенія народовъ. Древнимъ народамъ хмѣль былъ неизвъстенъ. Мнънію Линнея не противоръчитъ то обстоятельство, что въ западныхъ памятникахъ хмёль упоминается немного ранбе, чбмъ въ памятникахъ русскихъ, обстоятельство, объясняемое сравнительно позднимъ возникновеніемъ въ Россіи письменности. Въ "Роlyptychon'ъ" Ирминона, аббата С.-Жерменъ-де-Пре, составленномъ въ первыхъ годахъ ІХ в.. еще до смерти Карла великаго, часто упоминаются подати хмфлемъ, который въ подлинникъ называется humolo, humelo

<sup>1)</sup> Этногр. Сборн. І. 361; Шейнъ, Бълор. пъс. 33; Москвитянинъ, 1853. XIV. 106.

<sup>2)</sup> Калачовъ, Архивъ юрид. и практ. свед. 1859. IV. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этногр. Сборн. І. 361; Головацкій, "Чтенія" 1872. IV. 420

<sup>4)</sup> Чолаковъ, Бълг. нар. сб. 15, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сахаровъ, Сказанія рус. нар. III. Дополн. 26.

<sup>6)</sup> Этногр. Сб. І. 49; Тульск. Губ. Вѣд. 1861, № 15; Вѣст. Г. О. 1853. VIII. 54; Головацкій, 1872. IV. 408.

umlo и два раза fumlo 1). Самый звукъ этого слова указываеть на его славянское происхождение. Повидимому, хмёль отъ славянъ перешелъ къ нёмцамъ и уже въ Германіи получиль датинское названіе humulus. Въ первоначальной лѣтописи хмѣль упоминается полъ 985 г. "и ръща Болгаре (дали в. кн. Владиміру клятву): "толи не будеть межю нами мира, оли вамень начнеть плавати, а хмель почнеть тонути" 2). Въ началѣ XII въка Зонара уже упоминаетъ о хмълъ, какъ опьяняющемъ напитев у славянъ, что свидетельствуетъ о древности славянскихъ словъ хмёльный (пьяный), охмёльть (опьяньть). Первое документальное свидытельство объ осыпаніи молодыхъ жмёлемъ относится къ 1526 г. За исключеніемъ свадьбы, гдё хмёль употребляется какъ замвна или дополнение хлюбнаго зерна, хмюдь въ народныхъ обрядахъ почти совсемъ не встречается. Не вошелъ хмель и въ народные разсказы и повести, если не считать старинной повёсти о высокоумномъ хмёль, имьющей отпечатовь внижности, искуственности.

У сербовъ и хорватовъ сочельникъ называется "бадънъ данъ, бадънъ въче" по тому, что въ этотъ день вечеромъ жгутъ баднякъ (сырое дубовое полъно). Въ этотъ день многіе рубятъ бадняки до солнца, посыпавши ихъ сначала зерномъ и сказавши: "Добро ютро и честитъ ти бадни данъ!" Въ Герцеговинъ, гдъ избы большія, бадняки такъ велики, что ихъ ввозятъ въ избу на паръ воловъ. Въ другихъ мъстахъ самъ хозяинъ вноситъ ихъ въ избу непремънно послъ сумерекъ. Войдя въ избу, хозяинъ говоритъ: "Добаръ въче и честитъ вамъ баданъ данъ!" Въ отвътъ на это кто нибудь изъ мужчинъ, находящихся въ избъ, посыпаетъ его зерномъ и говоритъ: "Дао ти Богъ добро сретни и честити!" Въ Славоніи бадняки горятъ въ теченіе первыхъ двухъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Гэнъ, Культ. растенія. 283.

<sup>2)</sup> Лътопись по лаврент. сп. изд. 1872 г. 82 стр.

дней Рождества. На огнище кладется сначала большой баднякъ впоперекъ, потомъ на него пять меньшихъ. Въ первый день Рождества утромъ прежде всёхъ является въ домъ полажайникъ. Въ рукавицъ несетъ онъ зерно, которымъ посыпаетъ находящихся въ избъ, сказавши предварительно "Христосъ се роди!" Изъ избы кто нибудь посыпаеть его и отвъчаеть "Воистину роди!" Тогда положайникъ "свреше бадняке", т. е. береть ожегь (ватраль), быеть имъ бадияки такъ, чтобы сыпались искры, и говорить: "Столько (сколько искръ) воловъ, столько коней, столько козъ, столько овецъ, столько свиней, столько ульевъ, столько счастья и благополучія". Потомъ онъ загребаетъ золу на очагв и владетъ туда нъсколько мъдныхъ монетъ. Замъчательно сходство сербскаго бадняка съ французскимъ la souche de Noel, доказывающее, что эти обычаи древнъе выдъленія славянскаго племени. Во Вьенъ (Vienne) самъ хозяинъ въ присутствіи домочадцевъ посыпаетъ баднякъ солью, которую можно разсматривать какъ замъну хлъбнаго зерна, и кладетъ баднякъ на очагъ, гдё онъ горитъ въ теченіе трехъ дней праздника 1). Въ Малороссіи перваго января передъ литургіей мальчики ходять "по хатамъ засивать". Они набирають въ мѣшокъ или "рукавицю" (перчатку) смѣшанныхъ зеренъ: ржи, пшеницы, гороху, проса, и въ каждомъ дом' обсыпають этими зернами хозяина и хату, приговаривая: "На счастье, на здоровье, та на нове лито; роды, Боже, жито, пшеньцю и всяку пашныцю; добри -день, будьте здоровы, зъ новымъ годомъ"! Главнаго засъвальщика приглашають състь на лавкъ, говоря: "Сядь же у насъ, та посидь, щобъ все добре у насъ садилось: кури, гуси, качки, рои и старосты" 2). Обыкновеніе это распространено во всей Малороссіи, встръчается даже въ большихъ городахъ.

W

<sup>1)</sup> Потебня, О миенч. знач. нёкот. обрядовъ и повёрін. 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чубинскій, Труды эт. ст. экси. III. 1.

Кромъ свадьбы и рождественскихъ святокъ, обрядовое употребление хлебных верень изредка встречается и въ другихъ авленіяхъ народнаго быта, напримъръ, при встръчъ дорогаго гостя, на врестинахъ и при похоронахъ. Въ Болгаріи дорогаго гостя осыпають при встрвив клюбнымъ зерномъ. Въ последнюю русско-турепкую войну болгаре въ нёкоторыхъ селахъ встрёчали русскихъ такимъ образомъ: толпой выходили на встръчу войскамъ; впереди шла старуха, имъя въ рукахъ сито, наполненное хлібнымъ зерномъ. Она осыпала этимъ зерномъ офицеровъ и солдатъ. Въ Малороссіи повивальная бабка послъ родовъ закапываетъ "місце" въ хатв подъ поломъ, на которомъ спять, и посыпаетъ его житомъ. Послъ ужина на крестинахъ баба раздаетъ присутствующимъ квитки (букеты), зимою изъ колосковъ ржи или пшеницы, а летомъ изъ барвинка, васильковъ и калины, для того чтобы ребенокъ быль здоровъ и ни въ чемъ не нуждался. Эту квитку каждый долженъ нести домой; иначе его можеть встретить нечистый. Разсказывають, что однажды человъкъ, бывшій на крестинахъ, возвращался домой безъ квитки. На дорогв подходить къ нему бъсъ и спрашиваетъ: "Де твоя квитка"?--Нема.--Чортъ завелъ его въ болото, гдв онъ долженъ былъ просидеть целую ночь 1). У пинчувовъ. когда мертвеца снимутъ съ лавки, на которой онъ лежалъ, ее посыпаютъ житомъ 2). Въ следствие чрезвычайно распространеннаго употребленія хлібных зеренъ на свальбъ и ръдкости ихъ обрядоваго употребленія въ другихъ явленіяхъ народнаго быта, можно думать, что въ языческой древности, у праславянъ, быть можетъ у аріевъ, обрядовое употребленіе хлібнаго зерна пріурочено было исключительно къ свадьбъ, точнъе сказать, тому сложному религіозному торжеству, которое связы-

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн.-ст. эксп. IV. 5, 12.

<sup>2)</sup> Котляревскій, О погреб. обыч. языч. славянъ. 217.

валось съ бракосочетаніемъ и впоследствіи перенесено было на нъкоторыя другія явленія народнаго быта, съ измѣненіемъ первоначальнаго значенія обряда. То обстоятельство, что обрядовое употребление жлібонаго зерна свойственно также рождественскимъ святкамъ не можеть противорёчить только что высказанному мнёнію, такъ какъ рождественскія святки въ древнюю, до-христіанскую эпоху народной жизни могли сливаться съ установленнымъ старо-давними обычаями и религіозно-миоическими воззрѣніями на природу временемъ свадьбы, составлять со свадьбами одно религіознобрачное торжество и празднество. Цфльность этого празднества могла быть нарушена задолго до принятія славянами христіанства, въ глубокую языческую пору. особыми, исключительными обстоятельствами, напримъръ, разселениемъ славянъ по разнымъ въ климатическомъ отношеніи странамъ. Введеніе христіанства нанесло этой цёльности рёшительный ударь и разрушило ее. Обязательный по ученію православной церкви рождественскій пость мало-по-малу подавиль собой вакхическое рождественско-брачное торжество, причемъ одни обломки древняго праздника очутились на масляной нельль; другіе остались на мьсть грандіознаго нькогда цёлаго, на рождественскихъ святкахъ, но уже безъ смысла, безъ значенія, и, главное, безъ связи съ свальбой.

Обрядовое употребленіе хлібнаго зерна не исключало обрядоваго употребленія печенаго хліба. Напротивъ, на свадьбахъ хлібное зерно шло рука объ руку съ печенымъ хлібное, не сливаясь съ посліднимъ по своему символическому и религіозно-миническому значенію, а лишь его восполняя и вмісті съ нимъ составляя нічто цільное, органически связанное со всей поэзіей и драной древняго религіознаго празднества и прославленія силь природы: солнца, дождя и т. п. Религіозно-миническое значеніе обрядоваго употребленія хлібныхъ зе-

ренъ представляется довольно яснымъ, по крайней мѣрѣ, для ознакомившагося съ народной мисологіей. О современномъ бытовомъ значеніи обрядоваго употребленія зерна говоритъ самъ народъ въ своихъ пѣсняхъ и говоритъ такъ ясно и отчетливо, что, изслѣдователю народныхъ обычаевъ нѣтъ никакой надобности прибѣгать къ личнымъ догадкамъ и объясненіямъ.

Въ религіозно-миоическомъ отношеніи осыпаніе молодыхъ хлёбными зернами тожественно съ обрядовымъ овропленіемъ или обливаніемъ ихъ водой, съ окропленіемъ водой бадняка, съ свадебной баней, съ сербскимъ и болгарскимъ обыкновеніемъ водить во время засухи додолу. Какъ далеко по внёшности, глядя со стороны, ни отстоять другь оть друга болгарская девушка дюдюль, поливаемая во время засухи водой, и веливорусская невъста, моющаяся въ банъ съ причитаніями и таинственными обрядами, въ сущности онв въ религіозно-миоическомъ отношеній родныя сестра, изъ которыхъ одна осталась жить подъ жаркими лучами южнаго солнца; другая забралась въ страну зимнихъ выюгъ и морозовъ. Вездъ одно и то же воззръніе на благодатную силу дождя; вездъ одинъ и тотъ же пронившій изъ глубины въковъ религіозно-миническій лучъ древняго міросозерцанія, только въ различныхъ преломленіяхъ, согласно съ различіемъ той исторической призмы, черезъ которую онъ прошель. На обрядовомъ употребленім хлібных зерень можно видіть, какь постепенно измъняется религіозно-миоическій обрядъ, какъ кръпко онъ держится за старину, какъ дробится и мельчаетъ, какъ онъ, принимая новую форму, выдъляетъ и обособляеть свои древнія черты, -- точно бездушный обрядъ сознательно опасается, чтобы ученый изследователь не сталъ когда-либо передъ нимъ въ тупикъ и не поняль его тысячелётней службы среди народовъ. У древнихъ индусовъ невъсту окропляли водой, при-

чемъ жрецъ произносилъ молитвы 1). У древнихъ грековъ дъвушки передъ свадьбой купались въ священныхъ источникахъ 2). У Римлянъ, по словамъ Варрона "aqua et igni mariti uxores accipiebant. Unde hodieque et faces praelucent et aqua petita de puro fonte per puerum felicissimum aut puellam interrest nuptiis. De qua nubentibus solebant pedes lavari" 3). Омовеніе ногъ возникло изъ омовенія всего тъда или обливанія. Обрядовое окропленіе или обливаніе молодых в водой встрівчается въ нъкоторыхъ мъстахъ В., М. и Б. Россіи 4); встръчается также у познанскихъ поляковъ 5). Но вотъ значеніе обряда затемняется и древняя его чистота нарушается. Въ воду начинаютъ всыпать хлібныя зерна. Въ ніжоторыхъ мастахъ молодыхъ обливаютъ водой, въ воторую брошенъ овесъ 6); такимъ образомъ въ одномъ обрядовомъ актъ соединяется обливание и обсыпание. Обливаніе наконець выходить изь употребленія и остается одно обсыпаніе. М'встами, наприм'връ, въ Малороссіи, память объ обливаніи удерживается тімь, что при обсыпаніи молодыхъ мать жениха объбзжаеть верхомъ на грабляхъ вокругъ ведра съ водою, и воду льють на грабли, не на жениха. Самой характерной арханческой чертой представляется, что осыпающая зерномъ имфеть на себъ шубу, вывороченную на изнанку. Осыпаніе въ вывороченной шерстью вверхъ шубъ указываеть на тучу, изливающую дождь. Въ обрядъ мъхъ и зерно такъ же близко стоять другь къ другу, какъ въ природъ туча и дождь.

<sup>1)</sup> Weber, Indische Studien. V. 299, 330.

<sup>3)</sup> Klemm, Die Frauen. II. 153; Schoemann, Griech. Alterth. II. 493.

<sup>3)</sup> Rossbach, Die römische Ehe. 364,

<sup>4)</sup> Гроднен. Г. Въд. 1867. № 30; Народы Россіи, III. 222; Головацкій, "Чтенія" 2872. II. 254.

<sup>5)</sup> Kolberg, Lud. polski. XI. 202.

<sup>6)</sup> Москвит. 1853. XIV. 106; Этногр. Сб. І. 361; Терещенко, ІІ. 33.

Въ самомъ язывъ сравненія сыпанія и литья весьма обыкновенны, равно какъ обыкновеннымъ явленіемъ представляется переходъ одного понятія въ другое, въ силу того, что зерна такъ же мелки, какъ капли дождя. Постоянный эпитеть дождя мелкій; въ малороса яз. дрибенъ дощъ, въ чешск. drobny dest, въ сербск. ситна киша; выраженіе "мелкій дождь" можеть быть замънено однимъ словомъ, именно чешскимъ prch, prsмелкій дождь, которое сходно съ славянскимъ прахъпорожъ (въ малорос. пъснъ "порожъ, порожъ при дорозі"), чешск. prchati, прыскать. Слово прахъ заключаетъ въ себъ такимъ образомъ сравнение дождя и пыли. Областное великорусское-бусать - пить, бусъ-пьяный человъкъ, мелкій дождь и мелкая мука, осъдающая на стънахъ мельницы; бусить-мелко дождить и пылить мукою. Обл. великор. бурить-лить жидкости болье, чыть нужно, серб. бурити-мочиться, великор. бурыться-имъть привычку часто, мочиться (о ребенкъ), пура-засцыха, пырка-дътскій мужскій дътородный удъ, и рядомъ съ этими словами, имъющими значеніе литья, сарат. пурынь-зола, выбрасываемая изъ печей, топимыхъ соломою, серб. прпа, прпоръ-зола съ водою и просто пѣсокъ 1). Слово сыпать употребляютъ въ приложеніи къ мелкому, зернистому и въ приложеніи къ жидкости (напр., въ малорус. яз. "усыпать борщу, воды"....); последнее значение древне перваго.

Въ настоящее время, осыпая молодыхъ хлѣбными зернами, хмѣлемъ или орѣхами, имѣютъ въ виду сдѣлать ихъ: 1) богатыми, здоровыми и веселыми <sup>2</sup>); 2) предохранить отъ порчи <sup>3</sup>) или 3) сдѣлать ихъ способными къ дѣторожденію, "чтобы они плодились какъ пшеница", по болгарскому выраженію <sup>4</sup>). Въ Чехіи и

<sup>1)</sup> Потебия, О минич. знач. нъкот. обряд. 61-62.

<sup>2)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. IV. 358.

<sup>3)</sup> Тульск. Губ. Вѣд. 1861. № 15.

<sup>4)</sup> Верковичъ, Опис. быта болгаръ. 15.

Силезіи распространено пов'єрье, что у молодой замужней женщины будеть столько д'єтей, сколько упадеть на нее хлібных верень во время свадебнаго осыпанія 1). У евреевь старики, осыпая молодых кмівлемь и овсомь, говорять: "да умножитесь тысячами и миріадами" 2). Въ Малороссіи, гді почти каждое обрядовое дійствіе сопровождается пояснительной пісней—обстоятельство, составляющее характерную особенность малорусскаго быта,—при обсыпаніи молодых верномь поють:

Ой сій, мати, овесь Та на нашъ ридъ увесь; Щобъ нашъ овесъ рясенъ бувъ, Щобъ Иванивъ ридъ красенъ бувъ.

или

Роди, Боже, жито
На новее лито
Густее, колосистее
На стебло стеблистее,
Щобъ наши диты мали
И стоячи жали <sup>8</sup>).

Въ связи съ обрядовымъ употребленіемъ хлібныхъ зеренъ стоитъ обрядовое употребленіе каши. И по времени употребленія, и по внутреннему своему значенію это явленія почти тождественныя, и весьма возможно, что они впервые возникли одновременно или почти одновременно, до употребленія печенаго хліба. Каша могла явиться въ дополненіе къ хлібнымъ зернамъ, притомъ въ обрядахъ древнійшаго происхожденія, какъ древнійшее хлібное кушанье. Самое слово каша озна-

<sup>1)</sup> Wuttke, Volksabergl. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этногр. Сб. І. 25, 15. Ранве факты эти были привед. мною въ соч. "О свадеб. обрядахъ".

в) Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. ІV. 415. "Стоячи жали", т. е., чтобы хлёбъ былъ такой высокій, колосомъ выше человеческаго роста.

чаетъ кушанье, приготовленное изъ растертаго зерна; санскр. каш-тереть. Первоначально каша-жидкая похлебка изъ муки; впоследствии, съ распространениемъ гречихи, слово каша стало означать преимущественно гречневую кашу. Самое слово каша въ древнемъ его значеніи, повидимому, праславянское: въ церк.-слав. кашица-puls; въ рус. каша-крупа вареная въ водъ или моловъ, размазня (Даль, ср. Бусл. Истор. Христ. 830); въ болг. каша—pate, purée, polenta, въ серб. каша puls, alica (Вукъ); въ хорв. -- kasca -- pulmentum, polenta, хорут. kasa—Brei, dekochte Grütze; словац. kasa—puls чешск. kase—Brei; польск. kasza—Grûtze (Линде) 1). Обрядовое употребленіе каши составляеть явленіе общеславянское, болъе того арійское. Кашу приносили въ жертву богамъ земледълія и скотоводства. У индусовъ ведическаго времени жертвоприношеніе каши встрівчалось въ чистомъ видъ; ячменной кашей кормили скотьяго бога Пушана 2), почему онъ и носитъ название "кашевлъ" (karamhad). Римдяне, по словамъ Плинія, въ день рожденія ребенка приготовляли кашу,—fritilla, puls. "Et hodie sacra prisca atque natalium pulte fritilla conficiuntur". Древніе германцы въ празднивъ Перахты (Берхта, Гольда) приготовляли и вли кашу 3).

Что уже въ старинное время на Руси каша составляла необходимую принадлежность свадебнаго пира и похороннаго обряда, имъются документальныя указанія. Въ воскресенской лътописи слово каша употреблено въ значеніи свадебнаго пира. Когда Александръ Невскій женился въ 1239 г. въ г. Торопцъ, то онъ праздновалъ здъсь кашу, по возвращеніи въ Новгородъ—другую, т. е., давалъ свадебный столъ. Въ одномъ старинномъ описаніи свадьбы говорится, что "мо-

W

W

<sup>1)</sup> Будиловичъ, Первобыт. слав. 54.

<sup>2)</sup> Гаасъ въ Ind. Stud. не объясняетъ значенія Пушана, а Вс. Миллеръ, "Асвини—Діоскуры", стр. 80, называетъ его скотымъ богомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Grimm, Deutsche Mythol. 251.

лодымъ въ подклётъ приносятъ кашу, и они кашу черпаютъ и за себя мечутъ" 1),—одно изъ крупныхъ свидётельствъ жертвоприношенія каши землё. На парскихъ свадьбахъ XVI и XVII ст. молодые въ банѣ ѣли кашу. Кромѣ того, разсылали кашу почетнымъ особамъ. Такъ, казанскій царь Симеонъ посылалъ кашу въ 1554 г. къ царю Ив. Вас. и его женѣ, къ кн. Юрію Вас. Углицкому и нѣкоторымъ другимъ важнымъ московскимъ особамъ того времени 2). Въ правилахъ Владимірскаго собора 1274 г. находится извъстіе, что въ Новгородскихъ странахъ "Нѣціи несвященіи освящаютъ приносимыя къ церкви плодоносія, рекше крупы или кутья за мертвыя" 3).

Обрядовое употребленіе каши на рождественскихъ праздникахъ, родинахъ, свадьбахъ, похоронахъ и въ нѣ-которыхъ другихъ случаяхъ встрѣчается во всѣхъ славянскихъ странахъ, въ особенности въ Великороссіи, причемъ съ теченіемъ времени употребленіе это все болѣе и болѣе ограничивается и въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ удержалось исключительно за рождественскими святками или за свадьбами, какъ наиболѣе устойчивыми архаизмами быта.

У сербовъ и хорватовъ каша варится съ особенными обрядами нѣсколько разъ въ теченіе зимнихъ праздниковъ, т. е. начиная со дня великмчц. Варвары (4 дек.) до Богоявленія (7 янв.). Каша, которая варится на Варвары изъ смѣшаннаго зерна всѣхъ сортовъ, у сербовъ называется варица. Обыкновенно эту кашу ставятъ въ печь еще вечеромъ наканунѣ Варварина дня, а ѣдятъ холодную на третій, и послѣ Саввы (5 дек.). на Николая (6 дек.). Сербы гадаютъ на варицѣ. "У Боци наставе варицу по вечери само, да се мало смлачи,

<sup>1)</sup> Погодинъ, Древ. рус. ист. II. 749.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сахаровъ, Сказ. рус. нар. III. Доп. 34, 77, 131.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Аристовъ, Промышл. древ. Рос. 75.

па у ютру гледаю, каква е одозго; ако надю по нёй гуке и брегове, онда веле, да слути на богатство; ако ли буду путови и пукотине, онда веле да слути на смерть и на гробове". Въ Бокъ которской существуетъ посыпаніе кашей, что отождествляетъ обрядовое употребленіе каши съ обрядовымъ употребленіемъ хлѣбнаго зерна: "У Боци поспу нёме (каше варицею) по кути, говорети: оволико люди, волова, бродова (лодокъ) коня, улишта (ульевъ), пила (домашней птицы), каша (корзинъ съ кукурузою), да се плоди плодъ и родъ! 1). "У чеховъ и куявлянъ каша составляетъ непремѣнную принадлежность свадебнаго стола 2).

Въ В., М. и Бълой Россіи и въ Руси Галицкой обрядовое употребление каши весьма обычно на рождественскихъ святкахъ и на свадьбахъ, встрфчается на престинахъ и похоронахъ. У великороссіянъ каша приприготовляется на канунъ Рождества и на Васильевъ день; въ иныхъ мъстностяхъ каша на Васильевъ день приготовляется до свёта старшей въ домё женщиной при помощи старшаго въ домъ мужчины. У малороссіянь "кутя" варится на "богатый вечерь" (наканунъ Рождества) и стоитъ на покути до новой кутьи наканунъ крещенія. Въ В., М. и Б. Россіи на рождественской кашъ гадаютъ 8). Обыкновение угощать молодыхъ въ день свадьбы кашей соблюдается въ настоящее время во многихъ мъстахъ В. Россіи и въ Руси Галицкой. Такъ, въ архангельск. губ. молодымъ за княжимъ столомъ разръщается ъсть одну только кашу, причемъ на молодую накидываютъ платокъ, подъ которымъ она и встъ кашу. У Лемковъ кашу дарятъ молодымъ на другой день послъ свадьбы. Кромъ того, каша, какъобрядовое кушанье, встръчается въ арханг. губ. въ концъ жатвы,

<sup>1)</sup> Потебня, О мие. знач. нівкотор. обряд. 59.

<sup>2)</sup> Casop. ces. Musea 1859. I 96, Erben, Prost. ces. pis. IV. 307; Kolberg, Lud. III. 257.

в) Потебня, О мионч. знач. нёкот. обряд. 56-57.

въ курск. и орл. губ. и въ особенности въ Болгаріи во время крестинъ въ костром. губ. при празднованіи именинъ, въ виленск. губ. при поминовеніи усопшихъ. Въ старинное время въ Малороссіи и въ кур. губ. и въ настоящее время въ Борис. у. Минск. губ. въ началѣ ученія школьники ѣдятъ кашу и потомъ разбиваютъ палкой горшокъ, въ которомъ она находилась. Обрядовое употребленіе каши встрѣчается въ Галиціи въ день св. Георгія; у чеховъ въ Троицынъ день, въ Костром. губ. 23 іюня 1).

Обрядовое употребленіе ваши по своему религіозноминическому и бытовому значению тожественно обрядовому употребленію хлёбнаго зерна, съ которымъ оно, какъ было замъчено, органически сливается въ обрядъ осыпанія. Оба эти обряда символически изображають дождь, который сыплется на землю, подобно свемому зерну. Собственно обряды съ кашей развились и удержались въ народномъ быту не въ силу этого древняго первобытнаго своего символическаго значенія, а въ большинствъ и въ большинствъ значительномъ потому, что каша въ древности была предметомъ жертвоприношенія богамъ. По тімь торжественнымь пріемамъ, которые свойственны обрядовому употребленію каши, съ достаточною ясностью можно опредълить, какимъ именно явленіямъ и силамъ природы каша приносилась въ жертву, какъ божественнымъ существамъ, и такое определение относительно употребления каши можно вполнъ распространить и на однородное съ нимъ обрядовое употребленіе зерна. На жертвоприношеніе каши землъ указано было ранъе въ обрядъ молодыхъ въ старинное время всть кашу и бросать ее назадъ, причемъ самый обрядъ въ глубокой древности могъ быть поясняемъ какимъ-нибудь миномъ, въ родъ греческаго мина о Девкаліонъ и Пиръ. Въ особенности

<sup>1)</sup> Сумцовъ, О свадеб. обряд. 123.

отчетливо обнаружилось значение ваши, какъ предмета жертвоприношенія солнцу, въ следующемъ обряде: Въ Орловск. губ. во время крестинъ, въ концъ объденнаго стола, повивальная бабка ставить горшокъ каши и двъ порожнія тарелки, покрытыя свернутыми полотенцами. Послъ молитвы священника бабва нъсколько разъ поднимаетъ и опускаетъ надъ столомъ ребенка. Въ то же время тоже самое делаетъ крестный отепъ съ горшкомъ каши. Въ нъкоторыхъ мъстахъ кума, приподнимая горшовъ съ кашей, высказываетъ пожеланіе, чтобы новорожденному было столько счастья. сколько звездъ на небе. Обрядъ этотъ называется "молить кашу" 1), названіе весьма характерное въ историко-культурномъ отношеніи; кашу поднимаютъ вверхъ, - приглашають солнечное божество пожаловать вивств съ своей божественной супругой (ввроятно, луной, такъ что упоминаемыя бабкой звёзды имёють значеніе ихъ дітей, какъ въ колядкахъ) въ избу крестьянина; для нихъ и кушанье, и тарелки готовы. Высказывая пожеланія новорожденному, кума въ древности сознавала присутствіе при этомъ ласково приглашонныхъ на семейное торжество и радушно угощаемыхъ солярных божествъ. Во внутрепней, органической связи съ "моленіемъ каши" находится встрічающійся въ Волынской губ. следующій любопытный обычай: врестьяне наванунъ Р. Христова за ужиномъ послъднюю ложку кутьи бросають въ потолокъ. Если къ потолку прилипнетъ много кутьи, то это означаетъ хорошее пчеловодство въ будущемъ году 2). Какъ обрядовое осыпаніе хлібнымъ зерномъ тождественно съ обрядовымъ окропленіемъ водой, такъ въ данномъ случать бросаніе каши въ потолокъ тождественно съ плесканіемъ виномъ въ потолокъ; смыслъ одинъ: жертвоприношеніе

<sup>1)</sup> Записки, Геогр. Общ. по отд. этн. 1869. II. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды кіев. дух. акад. 1871. IX. 505. (статья Н. И. Петрова).

или возліяніе солнцу. Смыслъ этотъ особенно ясно обнаруживается въ обывновеніи шаманъ монгольскихъ призывать въ молитвъ солнце и плескать ему при этомъ молокомъ въ видъ дара или жертвоприношенія 1).

Въ связи съ обрядовымъ употребленіемъ каши и напитвовъ находится обрядовое разбиваніе посуды. Изъ свадебной записви о бракосочетании в. кн. литовскаго Александра съ Еденой Ив. въ 1499 г. въ Вильнъ говорится, что, послъ того какъ священникъ далъ невъстъ напиться вина, стилянку растоптали. Въ свадебной запискъ о бракосочетани в. кн. Василія Ив. съ Еленой Глинской сказано: "и какъ еще в. кн. будетъ допивать вино, и онъ ударить стиляницу о землю и ногою потопчетъ самъ, и иному никому не топтать, опричь князя послѣ вѣнчанія, а собравъ кинуть въ ръку, какъ прежде велось". Обрядовое разбивание посуды на свадьбахъ нынъ встръчается въ В., М. и Б. Россіи. Кромъ свадьбы обрядовое разбиваніе посуды въ старинное время въ В. и М. Россіи соблюдалось при окончаніи школьнаго ученія, накануні праздника Рожд. Xp., во время крестиннаго объда 2). Въ настоящее время посуду на свадьбахъ разбивають или въ знавъ цъломудрія невъсты или въ знакъ пожеланія молодымъ счастья. Въ древнее время разбивали посуду по окончаніи жертвоприношенія; сосуды, послужившіе богамъ, не могли уже служить людямъ. На такое значеніе обрядоваго разбиванія посуды, между прочимъ, указываеть одно весьма характерное цыганское повърые. Нужно замътить, что цыгане бога неба считають злымъ богомъ, а богиню земли доброй. Если чаша для питья какимъ нибудь образомъ коснется земли, изъ нельзя пить, такъ какъ она сдёлалась слишкомъ священной для людскаго употребленія <sup>8</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тэйлоръ, Первобытн. культура. II. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сумповъ, Свадеб. обряди. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тэйлоръ, Первобыти культура. И. 324.

Современное бытовое значение обрядоваго приготовления и употребления каши состоить въ выражении пожелания урожая или плодородии. Такъ, въ Сербии во время приготовления Варицы дъти поютъ:

Вара вари варицу, Да се радю ярице, И біеле ягнице, И дътити и юнчити <sup>1</sup>).

Въ Великороссіи въ день Өеклы Заревницы, въ овинныя именины, когда начинаютъ молотьбу новаго хлѣба, молотильщиковъ угощаютъ въ овинѣ новой кашей. "Хозяину хлѣба ворошокъ; молотильщикамъ каши горшокъ", приговариваютъ благодарные молотильщики 2).

<sup>1)</sup> Потебня, О мини. знач. нък. обр. 59.

<sup>2)</sup> Шенинигъ, Очеркъ первонач. ист. землед. 83.

## ГЛАВА ІІІ.

Обрядовое употребленіе клівба на родинать и крестинать.— Вечерницы—Калета.—Овадебный клівбь въ В. и М. Россіи.—Коровай.— Дывень.—Обрядовое употребленіе клівба на похоронать.

• Обрядовое употребление печенаго хлаба покрываетъ собой обрядную кашу и хлёбное зерно, какъ самое полное проявленіе древняго земледъльческаго быта и на немъ построеннаго религіозно-миническаго міровоззрвнія. Во всвхъ событіяхъ народной жизни, сложныхъ и простыхъ, важныхъ и неважныхъ, крупныхъ и мелкихъ, обнаруживается присутствіе обрядоваго хлеба. Въ однихъ случаяхъ хлёбъ входить въ бытовое явленіе въ видъ незамътной прибавки, какъ нъчто случайное; въ другихъ случаяхъ онъ получаетъ значение господствующаго элемента, повелъваетъ цълымъ бытовымъ явленіемъ, придаетъ своеобразный характеръ опредъленной сторонъ народной жизни. Можно смъло утверждать, что народная жизнь во всей полноть ся историческаго развитія, со всёмъ ея прошлымъ и настоящимъ, наполнена обрядовымъ употребленіемъ хліба. Даже человъкъ вполнъ цивилизованный, отръшившійся отъ прадъдовскихъ преданій и обычаевъ, построившій свою жизнь на современныхъ культурно-бытовыхъ началахъ, часто сталкивается съ обрядовымъ употребленіемъ хлвба, если не въ собственной семьй, то среди своихъ родныхъ или въ кругу хорошихъ знакомыхъ. Крестьянинъ же западно-европейскій и въ особенности крестьянинъ-славянинъ, --- "дитя чорной земли", --- всей душой преданъ обрядовому употребленію хлібба, что такъ естественно при консерватизм и архаичности народной

жизни. Для селянина земледъльца обрядный хлъбъ служить утёшеніемь и радостью, услаждающей и нравственно возвышающей тяжелый земледельческій трудъ. Въ обрядовомъ употреблении хліба есть нічто задушевное, сердечное, нравственно-чистое. Здёсь, между прочимъ, обнаруживается свътлое, поэтическое воззръніе на внъшнюю природу, быть общественный и семейную жизнь.

Актъ высокой важности, первый крикъ человъка въ области печали и юдоли, рождение ребенка окружено въ Россіи и земляхъ славянскихъ значительнымъ кошихъ изъ глу-

личествомъ любопытных

Страницы пожептели, в пятнах.

Обрез ветиня.

Роскошное издание удовлетворительное, плохое.

Издание частично разброшюрсвано, Hepenger, HOMOTKH B TAKCTO гнтульном листе қа отсутствует, поьрежден/я/, отпадает, приклови/а титульный лист, верхиян, чернилами, почати карандашом. нижняя обложоткнаеод вінас эворожденнаго г отношение къ къ съ бытіемъ та домашнемъ крестинныхъ : появленіи ноизнаніе и пригвенныхъ силъ Ъдствій и уветь родинныхъ вобладаніи обства очищенія употребленія ахъ осталось, тва, большею ь вліяніемъ къ одарственнаго еимуществень присоединеиндо-европейздусовъ и герали возліянія уетъ, что рим-

## ГЛАВА III.

Обрядовое употребленіе хліба на родинать и крестинать.— Вечерницы—Калета.—Овадебный хлібот въ В. и М. Россіи.—Коровай.— Дывень.—Обрядовое употребленіе хліба на похоронать.

• Обрядовое собой обряда полное проя на немъ пос имени В.И.Ленина зрѣнія. Во в и простыхъ, вихъ, обнар: Въ однихъ С ніе въ видѣ Отдел международного книгообмена ное; въ друг 🦲 Просъба карточку обязательно вернуть сподствующа явленіемъ, п ленной стор дать, что на ческаго разв библиотека наполнена человъкъ вп прадедовски жизнь на со часто сталки Место хранения ба, если не ос ударственная родныхъ ил нинъ же зап ABTOP C нинъ-славян преданъ обр тественно п

Digitized by Google

жизни. Для селянина земледѣльца обрядный хлѣбъ служитъ утѣшеніемъ и радостью, услаждающей и нравственно возвышающей тяжелый земледѣльческій трудъ. Въ обрядовомъ употребленіи хлѣба есть нѣчто задушевное, сердечное, нравственно-чистое. Здѣсь, между прочимъ, обнаруживается свѣтлое, поэтическое возърѣніе на внѣшнюю природу, бытъ общественный и семейную жизнь.

Актъ высокой важности, первый крикъ человъка въ области печали и юдоли, рождение ребенка окружено въ Россіи и земляхъ славянскихъ значительнымъ количествомъ любопытныхъ обрядовъ, идущихъ изъ глубокой древности и раскрывающихъ возэржніе древняго человъка на беременную женщину и новорожденнаго ребенва, на ихъ положение въ семействъ и отношение въ владыкъ дома, на таинственную связь ихъ съ бытіемъ свътилъ небесныхъ и съ пылающимъ на домашнемъ очагъ огнемъ. Мотивами родинныхъ и крестинныхъ пресень и обрядовь служить радость при появлении новаго члена семьи, его торжественное признаніе и привлечение въ нему высшихъ покровительственныхъ силъ или божествъ для устраненія отъ него б'ядствій и увеличенія счастья. Отличительная особенность родинныхъ обрядовъ состоить въ решительномъ преобладаніи обрядоваго употребленія воды, какъ средства очищенія родильницы и ребенка. Для обрядоваго употребленія хлъба и каши на родинахъ и крестинахъ осталось, однако, много мъста. Родинныя празднества, большею частью пріуроченныя подъ христіанскимъ вліяніемъ къ крестинамъ, возникли изъ древняго благодарственнаго жертвоприношенія богамъ, состоявшаго преимущественно, если не исключительно, изъ каши, съ присоединеніемъ жертвенныхъ возліяній, обычай индо-европейскій, не только славянскій. У древнихъ индусовъ и германцевъ при рожденіи младепца совершали возліянія медомъ и молокомъ. 1). Плиній свидѣтельствуетъ, что рим-

<sup>1)</sup> Kuhn, Die Herabk. d. Feners. 137.

ляне въ день рожденія ребенка приготовляли кашу. fritilla, puls 1). Въ одномъ старинномъ Цвътникъ сохранилось любопытное зам'вчаніе, что "бабы каши варять на собрание роженицамь". Въ одномъ сборнивъ XV в. говорится о ставленіи трапезы Роженицамъ. Покормъ Роженицъ состоялъ преимущественно изъ каши, что, впрочемъ, не исключало возможности другихъ предметовъ жертвоприношенія. Въ Вопрошаніи Кирива XII в. говорится о принесеніи въ жертву Роду и Роженицамъ хлъба, сыра и меду 2). На преобладание каши въ старинныхъ родинныхъ праздникахъ указываеть большое распространение этого кушанья, какъ обрядоваго, на современныхъ великорусскихъ и малорусскихъ родинахъ, преимущественно въ Великороссіи. Въ Тверск. губ. въ день родинъ приготовляють двъ каши, жидкую съ молокомъ и густую съ масломъ, а въ постные дни просяную и гречневую. Обрядовое употребленіе каши на крестинахъ бываетъ также въ Орловской и Воронежской губерніяхъ. Въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи на крестинахъ варять узваръ 8). Въ то время, какъ родинная каша носить на себъ слёды глубокой древности, родинный и крестинный хльбъ въ современномъ народномъ быть не представляетъ ничего религіозно-миоическаго, обрядно-торжественнаго. Хлъбъ употребляется на родинахъ и крестинахъ, но только не какъ обломокъ религіознаго обряда, а лишь служить выраженіемь благодарности или платы за услугу, за трудъ, и выражениемъ любезности къ родильницъ. Выражение Кирика, что хлъбъ приносили въ жертву Роду и Роженицамъ, не указываетъ непремънно, чтобы жертвоприношение состояло въ видъ печенаго хлъба опредъленной формы. Если допу-

<sup>1)</sup> Rossbah, Die röm Ehe. 104.

<sup>2)</sup> Срезневскій, О Роженицахъ, въ "Архивь" Калачева. II. 104.

<sup>3)</sup> Маякъ, 1843. XI Матер. 33; Этногр. Сб. І. 184, 216.

стить, что Киривъ подъ словомъ хлебъ разумель жатьбную кашу, то родинное празднество въ старину должно было представляться главнымъ проявленіемъ обрядоваго употребленія каши, какъ предмета жертвоприношенія богамъ или богинямъ, повровительствовавшимъ браку и дъторожденію. Быть можеть, въ свадебный ритуаль каша вошла лишь случайно, по связи своей съ дъторождениемъ, какъ эмблема того, къ чему долженъ былъ привести бракъ. Предположение это отчасти подтверждается темъ, что обрядовое употребленіе каши на свадьбахъ, по крайней мізръ на старинныхъ княжескихъ и боярскихъ свадьбахъ, совершаемо было самими брачущимися передъ тъмъ, какъ идти на брачное ложе. Хотя на родинахъ и крестинахъ употребленіе хліба представляеть явленіе весьма обычное; но при этомъ хлібу присвоивается исключительно юридическое значеніе. Естественно потому кашу признать, такъ сказать, спеціальнымъ родиннымъ кушаньемъ, подобно тому, какъ хльбъ составляетъ отличительную особенность свадьбы. Въ В., М. и Б. Россіи и въ Болгаріи повсемъстно бывають вечерницы, посидёлки, досвётки, оденки, супрядки, беседки, т. е. собраніе девущевъ для общей работы и общаго веселья, съ присутствіемъ парней, которые при этомъ угощають девушекъ водкой, орехами, пряниками, забавляють ихъ пъснями и пляской и въ нъкоторыхъ мъстностяхъ укладываются спать съ ними до утра, не нанося вреда ихъ девической чести. Вечерницамъ совершенно чуждъ религіозно-миоическій элементъ. Съ ними не связано какихъ-нибудь древнихъ. со следами языческихъ верованій, песень, въ роде пъсенъ купальскихъ, колядокъ и щедровокъ. На исключительно бытовый характеръ вечерницъ и посидъуже одно отсутствіе обрядоваго указываетъ хлъба. На вечерницахъ не бываетъ привилегирован-

наго кушанья, которое приготовляли бы и употребляли

съ торжественностью, съ таинственными пѣснями и обрядами. Правда, въ Волынской губерніи, наканунъ Андреева дня, на вечерницахъ приготовляютъ "калету",-пръсный колобокъ, намазанный медомъ. Этотъ коржъ привъшиваютъ къ потолку среди хаты и при немъ сажають одного парубка, которому дають въ руки квачъ, намоченный въ водъ съ сажею (сажа-нькогда священный предметь, по близости ея къ печкъ, къ очагу, къ огню). Затемъ присутствующие поочередно подъбзжають въ коржу на палкахъ и откусывають частичку серіозно. Если вто при этомъ засмъется, парубовъ ("писарь") мажетъ его квачомъ по лицу 1). Обрядъ "калеты", весьма любопытный по языческой основъ, какъ жертвоприношение солярнымъ божествамъ, не можеть быть отнесень въ вечерницамъ. Волынская калета составляетъ принадлежность кануна праздника св. Андрея, имфющаго большое значение въ повфрьяхъ и примътахъ, касающихся женитьбы, и на вечерницы она попала случайно, вследствие подвернувшагося подъ руку праздника св. Андрея. И на канунъ Андреева дня "калета" забрела случайно. Настоящее ея мъсто на рождественскихъ святкахъ, на что указываетъ уже самое названіе "калета", испорченное каледа или коляда. Почти тождественный обычай встречается въ Литве на святкахъ. На другой день Рождества жмудины предаются увеселенію, называемому "важявились ій каралучю", т. е. прогулка въ Короловецъ (Кенигсбергъ). Для этого пекуть большой крендель, который засушивають посреди избы на ниткъ. Одинъ, принимающій на себя названіе купца, садится съ жгутомъ подлѣ кренделя; прочіе подъвзжають въ нему на скамеечев и спрашивають: "Какъ поживаете, господинъ купецъ?"--"Здоровъ, благодаря Бога! А вы откуда, господа"?--"Изъ Самогицін". — "Зачемъ сюда прівхали?" — "За товаромъ" — "Ка-

<sup>1)</sup> Петровъ, въ Трудахъ кіев. дух. акад. 1871. Сент. 570.

кого вамъ надобно?"—"Пригожей дъвушки, какъ калина, а сладкой, какъ малина".—"Пожалуй, у меня есть пригожая и сладкая".—"Хорошо, нельзя ли отвъдать?"—"Съ удовольствіемъ, въ цънъ сойдемся". Каждый старается отвъдать крендель, котораго никто не долженъ дотрогиваться руками; если же кто коснется, то купецъ гонитъ и бъетъ жгутомъ. Успъвшій отвъдать получаетъ отъ купца въ награду поцълуй. Прогулка въ Королевецъ называется въ иныхъ мъстахъ "кушанье сыра" 1).

По обрядовому употребленію хлёба славянская свадьба представляетъ явление въ высшей степени оригинальное, своеобразное въ ряду другихъ бытовыхъ явленій и весьма сходствуеть съ свадьбой индусовъ, грековъ и римлянъ, что указываетъ на ея происхожденіе изъ тъхъ отдаленныхъ временъ, когда индоевропейскіе народы въ главныхъ формахъ быта и религіозныхъ върованій составляли этнографическое цълое. Нужно допустить действіе исключительных обстоятельствъ, нужно признать вліяніе цёльнаго строя народнаго міровоззрінія, чтобы объяснить грандіозное проявленіе обрядоваго хлібба на свадьбахъ. Такими крупными, исключительными по своей важности обстоятельствами были, вопервыхъ, пріуроченіе свадебныхъ торжествъ въ главному годовому празднику рожденія солнца, вовторыхъ, - участіе въ старинной свадьбъ не только членовъ одной или нъсколькихъ близко-родственныхъ семей, а всего мира-народа божія, въ видъ мъстной сельской общины, въ целомъ ея составе, съ непременнымъ присутствіемъ и священнод'вйствіемъ старшихъ членовъ общины, старъйшинъ, старостовъ.

Г. Кавелинъ высказалъ основательное мнѣніе, что свадьба въ незапамятныя времена была частью извѣстнаго языческаго праздника, отъ котораго и получила

<sup>1)</sup> Терещенко, Бытъ русск. нар. VII. 61.

свое религіозное освященіе. Послѣ она отдѣлилась отъ годоваго праздника и совершалась особо 1). Мижніе это подтверждается свидетельствами языва и народныхъ обычаевъ. Нъмцы имъютъ для обозначенія свадьбы слово Hochzeit, древ.-сакс. hògetidi, слово, нъкогда обозначавшее высшее и наиболье священное время въ году 2). У поляковъ gody—свадьба; godownik—отецъ невъсты; у нижнелужицкихъ сербовъ словомъ gody называется праздникъ Рождества Христова 3). Изъ первоначальнаго понятія gody-время возникло понятіе объ опредъленномъ времени, времени праздничномъ, и празднество свадьбы названо однимъ словомъ съ празднованіемъ дня Рождества Хр., обстоятельство, свидетельствующее, что въ древнъйшее время совершение свадебъ было пріурочено ко времени празднованія рожденія солнца. Что славяне имъли или могли имъть въ древности одно опредъленное время въ году для совершенія бракосочетанія и свадебныхъ торжествъ, видно изъ существующаго въ настоящее время у верхнемакедонскихъ болгаръ мыяковъ обычая назначать обручение и свадьбу на извъстное время, выбирать для этого день. Того мыяка, который обручается или женится въ иное время года, община строго наказываетъ и считаетъ его несчастнымъ человъкомъ 4). Если совершение свадьбы у древнихъ славянъ и пріурочивалось въ опредъленному времени въ году, то время это врядъ ли было одно и то же для всего славянскаго племени, со времени распаденія его на части. Время это разнилось по мъстностямъ. Такъ какъ въ чертогахъ солнца, по народнымъ върованіямъ, бывають празднества весною и льтомъ, то и на землъ къ этимъ періодамъ времени были пріурочены праздники въ честь солнца; въ это время

<sup>1)</sup> Кавелинъ, Сочиненія. IV. 184.

<sup>2)</sup> Hamerle, Salzburg. Hochzeit-gebr. 2.

<sup>3)</sup> Haupt ú Smoler, Volkslieder. II. 270.

<sup>4)</sup> Верковичъ, Опис. быта болгаръ, насел. Македонію. 1868. 8.

должны были совершаться и свадьбы. Такъ могло быть въ періодъ распаденія славянскаго племени. Если же спуститься ступенью глубже въ древность, въ тотъ періодъ времени, когда славяне жили плотной массой на небольшой территоріи, или спуститься еще ступенью ниже въ арійскую древность, когда индо-европейскіе народы жили въ Средней Азіи въ одинаковыхъ климатическихъ условіяхъ, то представится возможность признать одно, общее для всъхъ празднество въ году, напримъръ, въ то время, когда дни начинаютъ прибавляться, и солнце какъ бы нарождается, время общаго торжества, жертвоприношеній, молитвъ, бракосочетаній, всего веселаго, торжественнаго и величественнаго 1).

Участіе сельской общины въ свадебныхъ торжествахъ обусловливалось причинами религіозными или юридическими, или теми и другими вместе. Можно думать, что въ древнъйшее время участіе въ свадебномъ торвходило въ число религіозно-нравственныхъ обязанностей селянина. На свадьбахъ общественное и и частное богослуженія сливались нераздёльно въ одно гармоническое цълое; молили боговъ о дарованіи счастья и благополучія молодымъ и роду ихъ, а родъ этотъ и составляль все село; частная молитва и частное жертвоприношение естественно принимали общественный характеръ. Всякій, кто только могъ, кто находился въ сель, гдь совершалось бракосочетание, и быль настолько возрастень, что могь принимать въ немъ дъятельное участіе, напримъръ, въ качествъ пъвца, долженъ быль явиться на свадебное торжество, выражавшее полное прославление боговъ, покровительствовавшихъ земледелію, скотоводству и браку, причемъ сами боги могли нисходить съ небесной высоты

<sup>1)</sup> Подробности о времени совершенія свадьбы см. въ моемъ соч. вО свадеб. обряд. 62—69.

въ избу крестьянина и присутствовать здёсь невидимо или символически въ видъ коровая или вънка и разсыпать при этомъ свои дары на брачущихся и ихъ родственниковъ, близкихъ и дальныхъ. Религіозно-миоическій характеръ свадьбы не исключаль ея бытоваго **Дъвушка** принадлежала юридическаго значенія. только той семьв, глв она родилась и выросла, но всему роду или даже пълой общинъ. Весьма обычная въ старинное время, мъстами до нынъ сохранившаяся форма бракосочетанія состояла съ одной стороны въ куплъ невъсты, съ другой-въ ея продажь: покупаль женихъ или его родъ; продавалъ невъсту ея отецъ и весь ея родъ. Изъ общины выбывала рабочая сила,взрослая дівушка, и потому ей дівлали оцінку по родовому или общественному приговору. Родные жениха должны были заплатить за нее, какъ платили за лошадь или корову. И въ настоящее время женихъ во многихъ мъстахъ Великороссіи платитъ "владку", какъ въ старину уплачивалъ "вѣно" за невѣсту. Бракосочетаніе представлялось, во всякомъ случав, торговой общественной сдёлкой, въ которой заинтересована была вся община, принимавшая дъятельное участіе въ дълахъ каждой отдъльной семьи.

Совпаденіемъ свадьбы съ религіознымъ праздникомъ рожденія солнца и бытовымъ актомъ купли—продажи невъсты обусловлено богатое развитіе въ свадьбъ двухъ сторонъ, религіозно-минической и юридической, причемъ первая сторона, религіозно-миническая, съ теченіемъ времени, такъ сказать, ветшала, блъднъла, переходила въ темный обрядъ; вторая, юридическая, подлежала общему историко-культурному развитію народной жизни, измънялась органически и поднималась въ нравственномъ смыслъ, по мъръ улучшенія народнаго быта и самосознанія.

По полнотъ обрядоваго употребленія хлъба первое мъсто занимаетъ малорусская свадьба; затъмъ слъдуютъ

веливорусская, сербская и болгарская; на послёднемъ мъстъ оказывается свадьба поляковъ и чеховъ. Замъчательная особенность малорусской свадьбы состоитъ въ томъ, что въ ней, при весьма разнообразномъ обрядовомъ употребленіи хлъба, существуетъ много хлъбныхъ пъсенъ; хлъбные обряды не представляются сухой и безсмысленной формальностью, внъшностью. Они оживлены и объяснены пъсней и, благодаря пъснъ, представляются въ большинствъ случаевъ явленіемъ живымъ, органическимъ, съ плотью и кровью.

Великорусской свадьбы, какъ цёльнаго и своеобразнаго проявленія великорусскаго быта, въ дёйствительности нъть. Можно говорить о малорусской, о сербской, о нольской свадьбъ; но почти нельзя говорить о великорусской свадьбъ. Въ научномъ смыслъ слъдуетъ строго отличать русскую свадьбу, какъ она проявляется въ среднихъ и западныхъ губерніяхъ, отъ русской свадьбы въ губерніяхъ съверныхъ и съверо-восточныхъ. Между ними весьма мало общаго. Средне-русская и западнорусская свадьба представляеть очень много сходнаго съ свадьбой малоруссовъ, болгаръ и сербовъ, въ особенности съ свадьбой малоруссовъ, такъ что естественно возникаеть мысль о происхождении малорусской и средне-великорусской свадьбы изъ одного и того же древне-русскаго, чисто славянскаго источника. Не подлежить, однако, сомнънію, что на бълорусскую свадьбу оказала вліяніе свадьба малорусская, и многія білорусскія свадебныя пъсни представляють лишь болье или менње удачный перефразъ малорусскихъ свадебныхъ пъсенъ. На средне-русской и бълорусской свадьбахъ обряловое употребленіе хліба почти такъ же обычно, какъ на свадьбъ малорусской, причемъ самый обрядовый свалебный хльбъ называется большею частью одинаково. Въ средней и западной Россіи встръчаются также пъсни о свадебномъ хлъбъ. Россія съверная и съверо-восточная относительно свадебнаго ритуала представляеть

1

W

ивчто весьма своеобразное и исключительное въ славянскомъ міръ. Въ архангельской, вологодской, пермской, вятской губерніяхъ свадьба совершается такъ, какъ не совершается въ остальномъ славянствъ: и нъсни, и обряды особенные, своеобразные. Во всемъ стров и тонъ съверно-русской свадьбы проглядываетъ что-то суровое, жесткое и тоскливое. Свътлыхъ и радостныхъ пъсенъ не слышно. "Вытье" невъсты и ея подругъ наполняеть брачный пирь. Невъста валяется въногахъ родныхъ своихъ со слезами, не всегда притворными, и назойливо проситъ, чтобы ее не отдавали въ чужую-дальную сторонку. Насвадьбъ первую роль играетъ колдунъ, иногда встрфчающійся въ качествф дружка и въ средней Россіи и на Дону. Всё его боятся, ублажають его подарками и угощеніемъ. Колдунъ чванится и ломается, задаетъ тонъ всей свадьбъ и подчасъ деспотически командуетъ молодыми и повзжанами. Онъ совершаетъ таинственные обряды съ водой, угольями, золой, шепчетъ надъ порогомъ, заглядываеть въ печь, бьеть кнутомъ угламъ избы.... Страхъ и оторопь берутъ робкаго человъка. Чувствуется присутствіе зловредной демонской силы, которую нужно разыскать въ темныхъ углахъ избы или въ печи и связать заклятіемъ. Обрядовый хльоъ на съверно-русской свадьов представляется явленіемъ второстепеннымъ, незначительнымъ. Большею частью онъ имфетъ юридическое значеніе или платы за трудъ, или предмета, соединяющаго молодыхъ для общаго труда, или просто служить предметомъ угощенія. Въ пъсняхъ, чрезвычайно длинныхъ, тягучихъ, тоскливыхъ, однообразныхъ, не говорится о хлёбъ.

Въ южно-славянскихъ свадьбахъ, болгарской и сербской, много пъсенъ и обрядовъ хлъбныхъ; только между нервыми и послъдними нътъ той внутренней органической связи, какая находится между малорусскими хлъбными пъснями и обрядами, и не такъ они архаичны, какъ послъдніе, насколько можно судить по имъвшим-

ся у насъ подъ руками этнографическимъ статьямъ Чолакова, Верковича, Качановскаго, Княжескаго и Караджича.

Западно-славнискія, чешская и польская, свадьбы растеряли много древнихъ чертъ и даже потеряли обрядовый хлѣбъ. Польская свадьба состоитъ собственно изъ двухъ—трехъ болѣе или менѣе роскошныхъ угощеній родственниковъ и знакомыхъ, причемъ въ застольныхъ пѣсняхъ хлѣбъ упоминается тольво, какъ вкусное кушанье.

Нѣтъ возможности собрать и изложить всѣ частныя проявленія обрядоваго хлѣба на свадьбахъ, по причинѣ ихъ многочисленности и разнообразія. Практическій научный интересъ требуеть не столько полноты въ перечисленіи фактовъ, сколько основательности въ ихъ выборѣ, группировкѣ и объясненіи. Матеріалу накоплены горы, и въ новомъ этнографическомъ и народно-поэтическомъ сырьѣ не ощущается надобности. Нужно разобраться въ томъ, что собрано. Чувствуется большой недостатокъ въ научной разработкѣ сыраго этнографическаго и народно-пѣсеннаго матеріала, недостатокъ критической оцѣнки новыхъ фактовъ.

Впервые свадебный коровай упоминается въ записи 1526 г. о бракосочетании вел. кн. Василия Ивановича съ Еленой Глинской. По случаю этого бракосочетания было приготовлено два большихъ коровая, которые сверху были украшены большими серебряными пѣнязями, позолоченными съ одной стороны. Кромѣ того о коровав говорится съ большими или меньшими подробностями въ царскихъ свадебныхъ записяхъ 1626 г. и 1648 г. 1). У Олеарія есть указаніе на великорусскій свадебный "кгавеіпіке" 2). Корбъ сообщаетъ, что отецъ жениха во время вѣнчанія вручалъ коровай священ-

<sup>1)</sup> Сахаровъ, Сказанія рус. нар. III. Доп. 25, 28, 30, 104, 122 и друг.

<sup>2)</sup> Калачовъ, "Архивъ" 1859. IV. 60.

нику, который поспъшно передаваль его въ руки отца невъсты 1), обрядъ, сколько намъ извъстно, нынъ невстричающійся. Въ настоящее время обрядовое употребленіе коровая встръчается во всей Малороссіи, въ Бълоруссіи, въ средней Россіи (губ. Курская, Орловская, Тульская и друг.), въ Руси Галицкой и Угорской. Въ свверной и свверо-восточной Россіи, вмъсто коровая. встричается свадебный хлибь съ другимъ названіемъ и въ особой формъ обрядоваго употребленія. Такъ, въ Архангел. губ. большой, продолговатый хлёбъ, употребляемый на свадьбахъ, называется "челпанъ". Въ нъкоторыхъ мъстахъ съверной Россіи свадебный хлъбъ называется "банникомъ"; это ржаный хльбъ, завязанный вмёстё съ солонкой и ложкой въ скатерть. Въ Саратов. губ. "курникъ" -- круглый пирогъ, начиненный курицей; въ Пермск. губ. "пирогъ рыбный", или блины, -- во время обрученія; въ Сарат. губ. "люкшинъпряка" — большой во всю печь пирогъ, который пекутъ въ домъ жениха для подругъ невъсты 2). Различныя наименованія свадебнаго хліба въ сіверной и восточной Россіи, различіе въ формъ и въ употребленіи, -- все это въ совокупности указываетъ, что чистота древнеславянскаго коровая здёсь нарушена; основные, древніе мотивы его употребленія забыты и замінены новыми, чисто житейскими съверно-русскаго склада. Такія наименованія коровая, какъ "челпанъ" и "люкшинъпряка", вытёснившія древне-славянское слово коровай или кравай, указывають на восточное, финское или тюркское вліяніе.

Въ торжественномъ обрядовомъ коровав заслуживаетъ вниманія его приготовленіе и его употребленіе, что въ наиболе архаичныхъ свадьбахъ одно отъ дру-

<sup>1)</sup> Пассекъ, Очерки Россін. ІУ. 95.

³) Москвитян. 1853. XIV. 87; Зап. Геогр. Общ. 1873. III. 12—13; Терещенко, Бытъ рус. нар. II. 318, 322; Пермс. Сбор. I. 26; Пермск. Губ. Вѣд. 1875. № 75.

гаго отдъляется, при чемъ приготовление сопровождается одними обрядами и пъснями, а употребление другими, своеобразными обрядами и пъснями.

Въ В., М. и Б. Россіи коровай пекутъ изъ лучшей муки, пшеничной или ржаной. Число короваевъ бываетъ различно. Въ Малороссіи большею частью ограничиваются однимъ вороваемъ. Въ старинное время въ Великороссіи на царскихъ свадьбахъ приготовляли два коровая. Въ Буковинъ пекутъ даже четыре коровая Въ дополнение въ короваю пекутъ хлибы меньшей величины: "перепечу", которая встръчается и на старинныхъ царскихъ свадьбахъ, какъ сдобное хлъбное печеніе особой формы, съ гранью, похожей на ананасную. "калачи", — впервые упоминаемые въ всл.-княжеской свадебной записи 1500 г., въ Костром. губ. благословенный или крутильный хлибь, въ Малороссіи лежни и шишки, т. е., небольшія булочки снизу круглой формы, а наверху съ крестомъ изъ тъста или съ небольшими по краямъ нупышками, на подобіе сосновыхъ шишекъ. Время и мъсто печенія коровая различны по мъстностямъ; пекутъ наканунъ свадьбы, въ день свадьбы и даже, что редко, на другой день свадьбы, -- въ дом' нев' сты или жениха, или тамъ и тамъ одновременно; но въ домъ невъсты съ большими перемоніями и большей веселостью; бываеть и такъ, что у молодаго пекутъ коровай наканунъ свадьбы, а у молодой въ самый день свадьбы. Въ Малороссіи коровай приготовляють только при выходъ замужь дъвушки. Вдова, выходя замужъ, не удостоивается этой чести. Коровай пекуть почти исключительно замужнія женщины. Впрочемъ, иногда дъло это поручается отчасти дъвушкамъ. Такъ, въ Кіевской губ. подъ Бълой Церковью при печеніи коровая присутствують замужнія женщины и дъвушки. Женщины пекутъ коровай, а дъвушки дывень и шишки 1). Малорусскія коровайницы украшають

<sup>1)</sup> Кіевск. Старина, 1883. И. 370.

свои годовы барвинкомъ. Всёмъ дёломъ руководить старшая коровайница. Коровай укращають древесными въточками, ръщетчатыми укращеніями изъ тъста, вызолоченными грецкими оръхами, золотой мишурой, птичками изъ тъста. Въ середину корован иногда кладутъ деньги. На старинныхъ вняжескихъ и царскихъ свадьбахъ коровай быль очень великъ; четыре чиновника носили его на носилахъ, обитыхъ гладвимъ червчатымъ бархатомъ. У малороссіянъ Сарат. губ. коровай бываеть величиной почти во весь столъ. Въ з. и ю.-з. Россіи воровай бываеть такъ великъ, что выдамливають изъ устья печи нъсколько вирпичей, чтобы его вынуть. Коровай сажають въ печь супруги, живущіе въ любви и согласін, причемъ или только они держатся за лопату, или всв присутствующіе въ домв. Въ Малороссіи коровай сажаеть въ печь мужикъ, называемый въ пъсняхъ кучерявымъ; онъ стучить при этомъ три раза въ печку ногой; женщины подхватывають дёжу и поднимають ее въ потолку. По объимъ сторонамъ печки ставятъ по ставану водви, съ приврѣпленной въ ставану свѣчей 1).

Въ способъ приготовленія коровая между славянскими свадьбами обнаруживается большое сходство, особенно между свадьбами малорусской и болгарской. Въ Болгаріи къ жениху въ домъ дня за два до свадьбы въ четвергъ приглашаютъ дъвицъ, которыя, собравшись, идутъ въ назначенныя комнаты, гдъ разложены большія корыта (наз. нощовы, малорус. ночвы), мука и нъсколько ситъ; подъ музыку онъ начинаютъ съять муку и пъть назначенныя для того пъсни; потомъ, замъсивши хлъбъ, выходятъ на дворъ и здъсь танцуютъ; по-

<sup>1)</sup> Труды, Этн. ст. эксп. въ зап. рус. край IV, 215; Этногр. Сб. III. 245, V. 49, III. 2, I. 353; Крачковскій, Быть зап.-рус. сел. въ "Чтеніяхъ" 1873, 42, 45; Терещенко, Быть рус. нар. II. 451. 510, 570, 612; Тульск. Губ. Въд. 1861. № 14; Библ. для чтенія 1834. VI. 14; Шейнъ, Бълор. пъс. 356.

томъ садятся за ужинъ, послъ ужина танцуютъ и затвиъ начинають печь изъ приготовленнаго твста калачи, называемые мединиками, и хльбы. Дввицы, вынувши хлёбь изъ печки, 4 или 5 калачей намазывають медомъ, остаются у жениха ночевать, и, взявши медомъ намазанные хлібы, выносять ихъ на дворь, владуть на скамьи или на коверъ и начинаютъ пъть и танцовать около мелиника. Слёдавши нёсколько круговъ. дъвицы берутъ клъбы, а девери вино и рюмку, и угощають всёхь, находящихся во дворё рюмкою вина и ломтемъ мединика. Никто не вправъ отказаться отъ предложенія выпить и закусить за здоровье жениха и невъсты. Одинъ мединикъ относять невъстъ и въ замънъ того получають отъ нея мединикъ.--Необходимой принадлежностью болгарской свадьбы послё мединика является кишкекъ, приготовляемый въ субботу такимъ образомъ: очищенную и истолоченную пшеницу варятъ въ двухъ огромныхъ мёдныхъ котлахъ, вмёщающихъ въ себъ до 15 ведеръ воды. Когда выкипить въ котлахъ вода, бросають туда коровье масло и приготовленными на то лопатками мъщають, пова сдълается нъчто въ родъ виселя. Въ воскресенье утромъ на разсвътъ дъти почти со всего города приходять съ тарелками за кишкекомъ. На свадьбъ кишкекъ занимаетъ первое мъсто; его прежде всъхъ кушаньевъ подаютъ на столъ и такъ любятъ, что обыкновенно на понедъльникъ уже не остается ни одной ложки 1). Въ историко-культурномъ отношеніи болгарскій кишкекъ представляеть любопытную форму древнайшаго хлабнаго кушанья, --- хлюбной каши.

Южно-австрійскіе сербы къ ябук (обрученіе) пекутъ длинный хлъбъ kolac<sup>2</sup>). У чеховъ женщины въ домъ же-

<sup>1)</sup> Княжескій, Обычан Болгаръ, въ Прибавл. къ Журн. М. Н. Пр. 1846. 67—68, 71; Верковичъ, Опис. быта болг. 9, 31; Безсоновъ, Болг. пѣс. П. 24; Москвитян. 1845. VI. 170.

<sup>2)</sup> Rajacsich, Das Lebev d. Südslaw. 140.

ниха певуть колачь—круглый хлёбь, наверху котораго налёпливають изъ тёста птичекъ и цвёточки и наводять позолоту; хлёбь этоть относять къ невёстё 1). У краковскихъ поляковъ ко дню свадьбы пекутъ пшеничныя лепешки съ творогомъ 2).

Вообще, приготовленіе свадебнаго хлѣба сопряжено съ многочисленными пѣснями и обрядами глубокой старины, пѣснями и обрядами, свидѣтельствующими, что въ короваѣ "ukrywa się wielka tajemnica spoleczno—religijna ludow ślawianskich" <sup>8</sup>).

Употребленіе свадебнаго хліба чрезвычайно разнообразно. Оно входить во всв акты свадебной драмы, и накоторые изъ нихъ получили даже название отъ хльба, напр., "хльбины", "коровай". Въ В., М. и Б. Россін, Сербін, Черногорін, Польші, Чехін отправляются сватать съ хлебомъ въ рукахъ. Хлебъ во время сватовства имъетъ важное значение, и потому, примутъ ли его родители невъсты или нътъ, судять объ ихъ согласіи на бракъ. Въ В., М. и Б. Россіи, въ Чехіи и Болгаріи существуєть обывновеніе съ хлібомъ въ рукахъ приглашать гостей на свадьбу 4). Наканунъ дня вънчанія, когда обыкновенно бываеть дъвичникъ, въ Полт. губ. пекутъ коровай, въ Костром. губ. -- опекуши (толстые блины на дрождяхъ) и большой пряникъ. Въ Курск. и Пермск. губ. наканунъ свадьбы гостей и невъсту потчиваютъ блинами. Въ Галиціи и Славоніи передъ свадьбой плетутъ вънки и приготовляють хлъбъ, въ Галиціи балецъ, въ Славоніи калачъ. Хлебомъ благословляють молодыхь, иногда даже хлопають по те-

<sup>1)</sup> Erben, Proston. ćes. pis. V. 296.

<sup>2)</sup> Kolberg, Lud. VI. 35.

<sup>\*)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 167.

<sup>4)</sup> Калиновскій, Опис. св. укр. обр. 2; Nowosielski, Lud. I. 175; Терещенко, П. 167, 289; Вистн. Евр. 1879. IX. 170; Гласинк. 1867. V. 130; Kolberg, Lud. XI. 75, 84; Ćosop. ces. Mus. 1859. I. 92; Верковичъ, 31.

мени, или обводять вокругь нхъ головъ, или кладутъ на голову, или разламывають надъ головой. Послъ свальбы или. точные, вынчанія вы Малороссіи молодая смотритъ черезъ хлёбъ, имёющій видъ бублика, то есть съ отверстіемъ въ серединв, на молодаго или на востокъ 1). Коровай несли впереди свадебнаго поъзда, на что находится указаніе уже у Котошихина 2), или обносять его вокругь повзда, кладуть въ перкви во время вънчанія. У русскихъ, сербовъ и поляковъ молодымъ за пазуху кладутъ хлёбъ. Во многихъ мёстахъ Россіи, Сербіи, Болгаріи, Чехін и Славоніи молодая входить въ домъ новобрачнаго съ хлёбами въ объихъ рукахъ и свекровь встръчаеть ее съ хлюбомъ въ рукахъ. Въ Курск, губерн, сверковь открываетъ закрытое липо молодой пирогомъ, у Лемковъ подводить ее въ печкъ, въ которой лежить хлібов. Коровай владуть поверхь сундука съ приданымъ молодой или въ самый сундукъ. На царскихъ и княжескихъ свадьбахъ XVI и XVII ст. постель для молодыхъ стлали на ржаныхъ снопахъ; около постели ставили кадь или несколько боченковъ. наполненныхъ пшеницею, ячменемъ и овсомъ; по угламъ опочивальни клали хлебы. И въ настоящее время въ Орловск. губ. молодымъ стелютъ постель на ржаныхъ снопахъ: въ Галиціи сващии входять въ опочивальню въ молодымъ съ миской пшеницы. Въ Украинъ отецъ молодаго послъ свадьбы подаеть сыну и невъстъ на концъ ножа кусочекъ хлъба, намазанный медомъ. Въ Россіи и въ Чехіи мать невъсты присылаетъ молодымъ послъ свадьбы большой хльбъ. Послъ-свадебное потчи-

<sup>1)</sup> Этногр. Сб. І. 352; Снегиревъ, Рус. простонар. празд. IV. 145; Головацкій, "Чтенія" 1872. III. 369; Ilić, Narod. slav. ob. 47; Арандаренко, Записки о Полт. губ. II. 246. Записки Юго-Зап. Отд. Геогр. Общ. II. 498.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Котошихииъ, О Россіи въ царств. Алексія Мих, 126.

ваніе блинами распространено во многихъ мѣстахъ Великороссіи  $^{1}$ ).

Подводя, такъ сказать, итогъ свадебному хлъбу, не со стороны его религіозно-миническаго и юридическаго значенія, о чемъ еще будеть річь впереди, а со стороны его наименованій и внішняго вида, нужно сказать, что, во первыхъ, свадебный хлебъ во всехъ славинскихъ странахъ называется короваемъ, причемъ свадебные хлёбы съ другимъ названіемъ или, что весьма релко, составляють местную его замену, каковъ болгарскій мединикъ, или возникли въ позднее время, съ упадкомъ архаичности, съ забвеніемъ самаго коровая, каковы великорусскіе "ставленники", "челпаны", "курники". Малорусскій "дывень" первоначально, въроятно, сливался съ короваемъ, служилъ лишь его эпитетомъ (дивный коровай), и впоследствии лишь эпитеть получиль самостоятельное значеніе, какъ наименованіе особаго хлеба, приготовляемаго въ добавовъ въ короваю; во вторыхъ, отличительной особенностью свадебнаго хлъба служать величина его, круглая форма, часто отверстіе въ серединь, въ какомъ видь коровай называется калачемъ или дывнемъ, и, наконецъ, наружныя украшенія изъ тъста или бумаги, имъющія символическое значеніе.

Теорія Спенсера, что религіозные обряды возникли изъ погребальныхъ <sup>2</sup>), оказывается несостоятельной въ приложеніи къ міру славянскому, по крайней мірі, не находить подтвержденія въ обрядовомъ употребленіи кліба. Въ то время, какъ культъ солнца оставилъ сліды въ громадномъ числів хлібныхъ пісенъ и обрядовъ,

<sup>1)</sup> Haupt ú Smoler, II. 258; Wojcicki, Piesni ludu. II. 142. Гласник., 1867. V. 135; Ilić, 66; Rajacsich, Das Leben d. Südslav. 179; Верковичъ, 27; Kulda, Swadba. 60; Сахаровъ, Сказ. рус. нар. III. Доп. 130; Nowosielski, Lud. ukr. I. 229; Терещенко, II. 183, 287.

<sup>2)</sup> Герб. Спенсеръ, Основанія соціологін. т. І.

культь усопшихь еле-еле отразился въ обрядовомъ употребленіи хліба. Если судить по хлібнымь обрядамь, то культъ мертвыхъ въ славянской религіи, міросозерцаніи и быть занималь весьма скромное мъсто. Въ языческой славянской древности за погребальнымъ обрядомъ следовала "страва", поминальный обрядовый пиръ и попойка: она совершалась на могилъ или по близости ея: полобный нынъ обрядъ имъетъ мъсто въ домъ усопшаго; но болгаре до сихъ поръ справляють его возлѣ могилы; у пинчуковъ нъкоторые изъ дому возвращаются на могилы и тамъ доканчивають задушную трапезу. Содержаніе обряда отчасти видно изъ современныхъ суевърныхъ поминокъ; въ него входили поминанье усопшаго питьемъ и фдой. Повидимому, главнымъ, быть можетъ. даже единственнымъ обрядовымъ поминальнымъ кущаньемъ была ваша. Въ правилахъ Владимірскаго собора 1274 г. находится извъстіе, что въ Новгородской странъ "нъціи неосвященіи освящають приносимыя къ церкви плодоносія, рекше крупы или кутья за мертвыя 1). Котляревскій высказаль предположеніе, что послъ стравы на могилъ разбивали посуду или горшки. Археологические факты дають тому доказательство. Обыкновеніе разбивать горшокъ при выносв покойника соблюдалось въ юго-западной Россіи. Разбиваніе горшка указываеть на обрядовое употребленіе каши. Кромъ каши или кутьи, на похоронахъ употребляютъ хлібное зерно и печеный хлібь. Зерномъ осыпають лавку, гдв лежаль покойникь, или дорогу, по которой его пронесли. У Сербовъ, Словаковъ и Чеховъ въ головы мертвеца кладутъ кусокъ хлъба, который и раздъляется потомъ между тъми, кто былъ на погребеніи. Сербы владуть кусовъ пшеничнаго хлаба въ гробъ 2). Въ правобережной Малороссіи наверхъ гроба кладутъ хльбъ и соль, которые потомъ отдаются церковному

<sup>1)</sup> Аристовъ, Промышленность древи. Россіи. 75.

<sup>2)</sup> Котляревскій, О погребальн. обыч. 245, 217, 221.

причту. Въ Переяславскомъ увздв вто нибудь изъ пожилыхъ, идя за гробомъ, раздаетъ воржики съ медомъ и бублики <sup>1</sup>). Въ В., М. и Б. Россіи въ поминальные дни носятъ въ церковь или на могилы пряники и булки. Погребальный хлъбъ не имъетъ ничего оригинальнаго, и своеобразнаго; нътъ у него особаго наименованія или особой формы, какъ у хлъба свадебнаго, и уже это одно обстоятельство указываетъ на его историко-культурную ничтожность.

the accounting

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. стат. экспед. ІУ. 708.

## ГЛАВА ІУ.

Хлёбные обряды, принадлежащіе исключетельно опредёленнымъ временамъ года и днямъ.—Овятин.—Прижанина.— Крачунъ.—Масляница.—Влины.—Постовые хлёбы.—Встрёча весны хлёбомъ.—Купало.—Жатва.—Хлёбъ въ гаданіять и примётахъ.

Періодическія перем'йны въ природі, разділяющія продолжение времени на равныя части, перемёны, состоящія въ усиленіи и уменьшеніи тепла и отчасти севта, подали поводъ ознаменовать каждое время года религіозными и житейскими праздниками. Праздники вознивають въ глухое и варварское время народной жизни, въ періодъ паступескаго быта, съ теченіемъ времени мало-по-малу осложняются, развиваются, развътвляются, и въ періодъ господства земледъльческаго быта, среди народовъ историческихъ, получаютъ въ высокой степени торжественный и ведичественный характеръ. Праздникъ представляется у народовъ земледёльческихъ такимъ центромъ, вокругъ котораго группируются народныя повёрья и обряды, къ которому пріурочивается починъ въ главныхъ земледёльческихъ трудахъ и хозяйственныхъ занятіяхъ, сроки и сдёлки. торги и сходы мірскіе. Вся жизнь народа, религіознонравственная, юрилическая и бытовая, приходить въ сопривосновение съ праздникомъ и въ большей или меньшей степени въ немъ выражается.

Въ слъдствіе того громаднаго значенія, которое имъетъ солнце въ природъ вообще, въ частности во всемъ стров земледъльческаго быта, возникъ широкій культъ солнца и тъсно связанные съ этимъ культомъ солнечные праздники. Славяне раздъляли свой годъ на зиму и лъто и самые праздники на зимніе и лътніе, причемъ

W

4

главные празлники падали на зимній и дътній повороты солнда, выражающіеся первый самыми короткими, второй-самыми долгими днями. Празднивъ зимняго рожденія и усиленія солнца или Коляда выражаль первые признаки предстоящей ему побъды надъ холодомъ. Праздникъ лътній или Купала выражаль, такъ сказать, совершеннольтие благотворнаго небеснаго свытила и полное его торжество надъ силами зимняго холода и мрака. Коляда и Купала были главными, а въ глубокой древности, можеть быть, единственными праздниками. Съ теченіемъ времени число болве или менве торжественныхъ дней увеличивалось, причемъ новые праздники примыкали и группировались около двухъ главныхъ годовыхъ праздниковъ, иногда заимствуя отъ нихъ внёшнюю обрядность. Измёненіе праздниковъ по времени года и увеличение ихъ въ числъ обусловливалось разными причинами: влиматическими условіями. развитіемъ гражданственности и культуры, изміненіемъ религіозно-миническаго міросозерцанія. При распространеніи славяно-русскихъ племенъ по обширнымъ пространствамъ европейскаго востока ихъ религіозные и житейскіе праздники распались по времени года на весенніе, лътніе, осенніе и зимніе, причемъ, однако, зимняя коляда и лётняя купала остались первенствующими.

 $\sqrt{\iota}$ 

По сходству пѣсенъ и обрядовъ народные праздники распадаются на двѣ группы; въ одну группу входятъ зимніе и весенніе праздники; въ другую—лѣтніе и осенніе. Въ первой группѣ главными представляются святки и масляница, и нынѣ родственныя торжества, въ древности, можно думать, составлявшія одно цѣлое. Къ масляницѣ примыкаютъ Закликаніе весны, Красная горка, Егорій весенній, Семикъ и Троицынъ день. Во вторую группу входятъ купала и обжинки, праздники также весьма родственные между собою и въ древности, быть можетъ, сливавшіеся до полнаго тождества. Къ

этимъ праздникамъ примыкаютъ Ярило, Семенъ день, Госпожка, Егорій осенній.

У всёхъ культурныхъ народовъ главный зимній празднивъ пріуроченъ ко времени зимняго поворота солица, которое совпадаетъ съ декабремъ мъсяцемъ. Въ древнемъ Египтъ къ этому приблизительно времени относился праздникъ Озириса (солнце и Нилъ) и Изиды (луна и земля). Въ Римъ праздновались декабрьскія и январьскія календы (первыя числа м'ісяца). Святочныя забавы встречаются при константинопольскомъ дворе въ V въкъ. На Рождество Христово являлись во двору наряженные, которые бъгали, плясали и пъли подъ музыку пъсни. У германскихъ племенъ святочныя игры идуть съ древнихъ поръ подъ разными названіями, преимущественно подъ именемъ Юла или Іоля. Объ іолевыхъ дняхъ говорится уже въ скандинавскихъ сагахъ. Обрядовое празднование рождественскихъ святокъ и нынъ почти повсемъстно въ Западной Европъ, Германіи, Англіи, Голландіи, Швеціи. На запад'в къ празднику Рождества Христова пріурочено много гаданій, игръ, увеселеній, повёрій; мёстами встрёчается обрядовое кушанье, какъ остатокъ языческаго жертвоприношенія. Съ особенной обрядностью и тержественностью, "особенной" не въсмыслъ различія качественнаго, а количественнаго, рождественскій праздникъ проходить у славянь, преимущественно славянь восточныхь и южныхъ. По основательному замъчанію Снегирева, "ни въ одномъ праздникъ народномъ на заключается столько обычаевъ, обрядовъ, примътъ, столько отношеній къ житейскимъ потребностямъ и времени года, какъ въсвяткахъ. Въ немъ представляется странная смёсь совершенно разнородныхъ стихій; тутъ мы видимъ и суевърные языческіе обычаи и нікоторыя христіанскія воспоминанія о рождествъ Спасителя міра.... 1).

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Русск. простонар. праздн. И. 2.

У русских, болгарь, сербо-хорватовь, словинцевь и поляковь рождественскія святки называются колядой или коледой. Въ памятникахъ древне-славянской письменности колёда, каланда. Нёть сомнёнія, что славянская коляда получила свое названіе отъ латинскихъ январьскихъ calendae. Замёна древняго народнаго названія праздника латинскимъ предполагаетъ непосредственное знакомство славянъ съ древне-римскимъ міромъ. По мнёнію профес. М. С. Дринова, реченіе это было заимствовано олавянами въ Дакіи и ея окрестностяхъ въ то время, когда нёкоторыя изъ тамошнихъ славянскихъ племенъ приведены были во временную зависимость отъ римлянъ Траяномъ 1).

Святки и въ древнее языческое время были святками, т. е. священнымъ временемъ, когда совершались религіозно-обрядовыя игры и гаданія, были п'ьты священныя молитвы и пъсни, приносились жертвы богамъ, покровителямъ земледѣлія и брака. Святочныя жертвоприношенія богамъ состояли въ животныхъ и въ кашъ, отчасти въ хлъбъ. Почти повсемъстное въ Россіи употребленіе на святкахъ свинины, преимущественно колбасъ, указываеть на жертвоприношение свиньи. У древнихъ германцевъ на святкахъ убивали кабана въ жертву Фрейру<sup>2</sup>). Салическій законъ запрещаеть majalis sacrivus-принесеніе въ жертву кабана 3). Какъ кабанъ быль по преимуществу святочнымь жертвеннымь животнымъ, такъ каша была по преимуществу святочнымъ жертвоприношеніемъ хліба, и въ этомъ обнаруживается глубокая архаичность святокъ. Обрядовое употребленіе на святкахъ каши встръчается у народовъ германскихъ и славянскихъ, у последнихъ сравнительно съ первыми чаще, съ большей торжественностью и съ большей ар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) М. С. Дриновъ, Заселеніе Балкан. полуострова славянами. М. 1873, стр. 76.

<sup>2)</sup> Grimm, Deutsche Mythol. 194, 631.

<sup>3)</sup> Mülhause, Die Urrelig. 54, 81.

ханчностью. Въ западной Европ'в рождественская каша въ однихъ мъстахъ совсемъ вышла изъ употребленія; въ другихъ превратилась въ простое, безобрядное кушанье. Въ Россіи, Сербіи и Болгаріи она еще процвътаеть въ обрядовой торжественности. Любопытно то обстоятельство, что по разнообразнымъ русскимъ обычаямъ и обрядамъ можно отчасти опредвлить обрядовую связь каши съ печенымъ хлёбомъ и постепенный въ некоторыхъ местахъ переходъ обрядовой каши въ обрядовый клібов. Прежде всего клібов является, какъ дополнение въ кашъ, причемъ каша предназначается для людей, а хавоъ для домашнихъ животныхъ. Тавъ, въ Малороссіи хозяинъ утромъ наканунѣ Богоявленія ставить на покутъ кутью и узваръ и накрываетъ кутью хлібомъ, а узваръ кнышомъ. 7-го января въ праздникъ Іоанна Крестителя онъ береть хлібов, дежавшій на покуть еще отъ богатой кутьи, идетъ въ загороду или конюшню и даеть по кусочку скоту и лошадямъ 1). Нъчто среднее между кашей и хльбомъ представляетъ бѣлорусская "прижанина". Прижанина-первое и главное кушанье, подаваемое въ первый день Рождества рано утромъ при разговънъв. Приготовляется и употребляется оно слёдующимъ образомъ: въ "латку" (полугоршокъ), наполненную жидкимъ ржанымъ тъстомъ, бросають искрошенное свиное сало, лукъ, перецъ, нѣсколько кусковъ жирнаго свинаго мяса и, наконецъ, нъсколько колецъ колбасъ. Все это долго варится вивств, пока ржаное твсто не успветь значительно стуститься. Сваренное вмёстё кушанье это все-таки остается въ печи, пока не придетъ время подавать его на столъ. Все семейство молится предъ иконами и садится за столъ по старшинству. Хозяйка владетъ передъ каждымъ груду овсяныхъ (въ большинствъ случаевъ) блиновъ и ставитъ на столъ латку съ прижаниной. Хо-

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн.-стат. эксп. Ш. 2, 5.

зяинъ вынимаетъ изъ латки колбасу и мясо, мелко крошитъ ихъ на особой тарелкъ и вбрасываетъ опять въ латку. Затъмъ онъ выпиваетъ рюмку водки и одъляетъ ею семейныхъ. Вся семья, собравшаяся за столомъ, сохраняетъ глубокое молчаніе, пока не одълятъ каждаго водкою. Ъдятъ прижанину всегда такъ: оторвавши кусокъ блина и свернувши его въ трубочку, обмакиваютъ въ прижанину и при этомъ стараются, чтобы въ отверстіе погруженной трубочки непремънно попадалъ или кусокъ мяса, или кусокъ колбасы 1).

Самымъ торжественнымъ проявленіемъ обрядоваго употребленія на святкахъ хліба служить червонорусскій крачунъ, огромной величины бізый хлібоь съ коркою. Рождественскій крачунь обнаруживаеть большое сходство съ свад эбнымъ короваемъ, по приготовленію, по употреблению и по связаннымъ съ нимъ обычаямъ. Крачунъ сажають въ печь наканунв Рождества около третьяго часу дня и обставляють его вокругь калачами, подкалачами, калачиками и подкалачиками. Когда начинаетъ смеркаться, тогда приступаютъ къ принятію крачуна. Отъ порога съней до главнаго стола, покрытаго полотномъ, устилаютъ дорогу чистой соломой. На столь ставять большую миску, наполненную домашними овощами и хлёбнымъ зерномъ; послё выносять приготовленныя кушанья, убирають ими столь, а въ срединъ ихъ становится большой крачунъ, окруженный мелкими крачунами. Съ появленіемъ звёзды возвёщають шествіе крачуна. Если же за непогодой не видно звізды, то объявляють шествіе крачуна, когда довольно смеркнется. Двое почтительно выносять большой овсянный или ячменный снопъ и ставятъ его въ уголъ избы; прочіе встрівчають его осыпкой зерновымь хлівбомь изъ миски. Всв присутствующіе садятся во время шествія крачуна за одинъ столъ, не исключая работни-

<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълорус. пъс. 40-41.

ковъ, котя бы это происходило въ домъ господъ; вдять безъ чиновъ и оканчиваютъ пиръ шумной попойкой, которая заключается пистолетными выстрелами вь окошко; честь стрылять предоставляется преимущественно домохозяину 1). Принимая во вниманіе поразительное сходство крачуна съ свадебнымъ короваемъ; нужно допустить, что въ данномъ случав мы имвемъ характерный случай перенесенія обряда изъ одного праздника, бытоваго, свадьбы, въ другой праздникъ, годовой, святви. На перенесеніе обряда со свадьбы на Рождество указываетъ обрядовая стръльба, какъ извъстно, имъющая мъсто на свадьбахъ, гдъ она служитъ безсмысленнымъ нынъ переживаниемъ господствовавшаго нъкогда обычая насильственнаго увода или умыканія дівушекь. Обывновение производить во время сватовства и свадьбы выстрёлы широко распространено во всёхъ славянскихъ земляхъ. (Подробности въ соч. моемъ "О свадеб. обрядахъ" стран. 10).

Въ то время какъ рождественское обрядовое употребленіе каши характерно, своеобразно, сопряжено съ разными примътами и обрядами, обрядовое употребленіе живба довольно безцветно. За исключениемъ пришлаго крачуна, рождественскій обрядовый хлібот не иміть ни опредъленнаго наименованія, которое отличало бы его отъ другихъ обрядовыхъ хлебовъ, ни своеобразной формы и, главное, не связанъ съ пъснями. Между отдъльными проявленіями обрядоваго рождественскаго хльба ньть внутренней связи. Видно, рождественскіе блины, коржи, кныши, пироги возникли въ позднее время, причемъ или вошли въ святки изъ другихъ обрядовыхъ явленій народной жизни, или появились случайно, какъ первый попавшійся подъ руку предметъ для замъны или для восполненія потерявшей внутренній смыслъ жертвенной каши.

<sup>1)</sup> Терещенко, Быть рус. нар. VII. 20-21.

Въ нъкоторыхъ мъстахъ славянскаго міра обрядовое употребленіе хлъба на святкахъ обусловливается внъшними, внъ хлъба лежащими обстоятельствами. Такъ, у Чеховъ 5-го января залъпливаютъ въ тъсто небольшія зерна освященнаго тмина, вливаютъ въ тъсто немного освященной воды, пекутъ пироги изъ этого тъста, засушиваютъ ихъ и потомъ даютъ въ вормъ воровамъ, чтобы онъ часто телились 1). Вся сила тутъ завлючается, разумъется, въ тминъ и водъ, получившихъ въ данномъ случаъ перковное освященіе.

На масляницъ обрядовое употребление клъба также не представляеть явленія оригинальнаго. Если не считать блиновъ, которые на масляницъ господствуютъ, а на святкахъ встръчаются довольно редко, то по обрядовому употребленію хліба святки и масляница представляють большое сходство. Да и трудно ожидать здёсь какого-либо крупнаго различія, такъ какъ самые праздники святки и масляница находятся въ ближайшемъ между собою родствъ. Это собственно части одного и того же древняго праздника, сложнаго, торжественнаго и продолжительнаго. Въ христіанское время праздникъ этотъ былъ разорванъ на части и обезцевтился, поблёднёль и ослабёль въ одникъ мёстахъ болве, въ другихъ менве. Если масляница перетянула на свою сторону блины, то святки забрали себъ почти всв колядки; но и тутъ обнаружились черты сходства, выразившагося, напримерь, въ томъ, что въ Ярославле на масляной недёли, кром'в угощенія блинами и катанья на горахъ и по улицамъ, есть обыкновеніе пъть коледу 2), которую обыкновенно воспевають въ Россіи о святкахъ, причемъ въ распъваемыхъ колядкахъ выступаетъ "виноградъ", "господиновъ дворъ на семи верстахъ", "красное солнышко въ терему" и другія

<sup>1)</sup> Reinsberg-Duringsfeld, Fest-Kalender. 13.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Рус. простон. празд. П. 183.

арханческія черты колядовъ. Святки и масляница отождествляются по переряживанью, гаданіямь и нікоторымъ играмъ. По степени разгула масляница выдается преимущественно въ съверной и восточной Россіи. И въ западной и въ южной Россіи масляница справляется, только не такъ пышно, какъ въ Россіи сѣверо-восточной: нъть такой полноты и широты веселья: нъть такого вакхическаго разгара страстей. Почти повсемъстнымъ масляничнымъ кушаньемъ являются блины. Кромъ того, пекутъ пирожки, валачи, пряженцы, оладыи. "Какъ всв народы, замвчаетъ Снегиревъ, пекли првсныя лепешки на угольяхъ, прежде чёмъ дошли до закваснаго хлёба, (то) по сему блины наши должны быть древиве хлвба. По обычаю народному блинами поминають усопшихь; въ Тамбовской губерніи первый блинъ, испеченный на сырной недълъ, кладутъ на слуховое окошко для родительскихъ душъ". Масляничные блины встрѣчаются у германцевъ (Heetwegen) и литовцевъ (sikies wellonis pamislos). Въ Сибири вмѣсто блиновъ приготовляютъ хворостъ, тродъ пирожнаго 1). Въ Малороссіи на масляниці кромі блиновъ приготовляють еще вареники, - небольшіе сваренные пирожки съ сыромъ. Въ Чехіи на масланой недёлё пекутъ "Вогі тіlosti"--- различной формы и величины хлебы изъ белой ишеничной муки 2). Въ Болгаріи главное кушанье на масляной недвлв "тутманикъ", —пирогъ съ сыромъ 3).

Переходъ отъ разгула къ воздержанію, отъ излишества въ пищъ къ посту выразился въ обрядовомъ употребленіи хлѣба различнымъ образомъ. Первый день великаго поста въ Малороссіи называется "чистымъ" и "жилявымъ". Въ этотъ день садятся объдать поздно и ъдятъ хрѣнъ съ квасомъ и коржи безъ масла. Коржи



w

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Рус. прост. празд. И. 120, 121, 132.

<sup>3)</sup> Sumlork, Staroć. obyć. I. 477.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Каравеловъ, Памятинии. І. 187.

эти называются у Чубинскаго "жалованники" 1) и точнъе у Драгоманова "жиляники" 2). Жесткіе и сухіе жиляники напоминають, что ширикая масляница окончилась и наступиль тяжелый пость. Въ поволжскихъ губерніяхъ остатки масляничныхъ яствій слывуть ноганымъ хлебомъ. Въ некоторыхъ местахъ въ начале поста пекутъ постные блины, и обывновение это носитъ весьма характерное наименованіе: Тужилка по Масляницъ 3). Постъ-время печальное, грустное, особенно послъ веселой масляной недъли; это время для всякаго рода "тужилки", время поминовенія усопшихъ. Въ Малороссіи въ субботу первой недёли поста зажиточныя женщины приносять въ церковь "коливо" и просять пъть надъ нимъ бодьщія панихиды. Кодиво и медъ приносять въ большихъ сосудахъ, обернутыхъ бумагой, съ прилъпленными къ сосудамъ свъчками 4).

Въ февралв, мартв, апрвлв и мав, въ теченіе великаго поста и Пасхи, обрядовое употребленіе хлеба частью выражаеть христіанскія воспоминанія о Спасителв и святыхъ, частью выражаеть древніе пріемы встрвчи весны.

Къ первой категоріи относятся хлібы въ виді вреста, приготовляемые въ средині поста, на средокрестной неділі, благовіщенскія просфоры, которыя стираются въ порошокъ и сміншваются съ хлібными зернами, предназначенными для посіва, лісенки изъ тіста, приготовляемыя въ Саратовской губ. 30 марта въ день Іоанна Ліствичника, различной формы пасхальные куличи, бабы и лепешки 5), блины "Христу на онучки"

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн.-стат.эксп. III. 9.

<sup>2)</sup> Драгомановъ, Малор. народ. преданія. 22.

в) Снегиревъ, Рус. простон. празд. П. 137.

<sup>4)</sup> Чубинскій, Труды этн.-стат. эксп. III. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Терещенко, VI, 19, 20, 22, 98, 105, 106, 110; Чубинскій III. 12, Асанасьевъ, Поэтич. воззр. III. 26, 764.

въ Костром. губ. въ день Вознесенія <sup>1</sup>) и нѣкоторые другіе христіански-обрядовые хлѣбы, по названію, числу и употребленію связанные съ церковными праздниками.

Ко второй категоріи относится много проявленій и случаевъ обрядоваго употребленія хліба. Къ этой категоріи примываеть хлібоь: Георгіевскій, Семицвій и Троицкій. Весенніе хлібные обряды незамітно, почти неуловимо переходять вы лётніе, какъ то: купальскіе, зажиночные и обжиночные. Въ Болгаріи перваго марта выходять на дворъ съ хлебомъ въ рукахъ встречать весну или весеннее солнце 2). Въ нъкоторыхъ мъстахъ Великороссіи поселяне весною собираются на ближній холиъ или пригорокъ, оборачиваются лицомъ къ востоку, читають про себя молитву и потомъ становятся въ хороводъ. Хороводомъ распоряжается избранная запъвальщица, держащая въ одной рукв клюбъ, а въ другой красное яйцо <sup>8</sup>). Хлёбъ и яйцо въ данномъ случаё отраженіе свётлаго праздника, который въ Россіи предшествуеть закликанію весны, обыкновенно бывающему на Ооминой недвав, по особенностямъ суроваго руссваго влимата и отчасти по препятствію со стороны поста.

Въ георгівскомъ хлібов много арханческаго и характернаго. Въ Гродненской губерн. наканунів дня св. Георгія (23 апр.) приготовляють хлібов, называемый коровай. Съ короваемъ земледівльцы рано утромъ въ день св. Георгія обходять свои поля, причемъ сравнивають высоту ржи съ короваемъ. Если коровай прячется во ржи, то, говорять, рожь выйдеть хорошой. По возвращеніи домой хозяинъ разрізываеть коровай на части по числу членовъ семейства, и всі вмісті послів молитвы его съйдають. Иногда дівушки съ торжествомъ носять коровай по домамъ почетныхъ хо-

<sup>1)</sup> Чтенія въ общ. ист. и древ. рос. 1846. И. 21.

<sup>3)</sup> Каравеловъ, Памятн. І. 188.

з) Терещенко, Быть рус. нар. V. II.

зяевъ, причемъ держатъ коровай надъ головой <sup>1</sup>). Въ Болгаріи въ день св. Георгія изъ самой чистой муки пекутъ хлѣбы двоякой формы, "кошары" и "кровай". Кошары раздаются пастухамъ. Одинъ кровай покрывають вѣнкомъ изъ цвѣтовъ и чистымъ полотенцемъ и вручаютъ его молодой женщинѣ, которая относитъ кровай въ церковь. Священникъ благословляетъ кровай, и часть его отдаютъ бѣднымъ, а другую частъ рѣжутъ на куски и раздаютъ всѣмъ домашнимъ. Болгарская "боговица" иногда приготовляется на отварѣ полевыхъ травъ и цвѣтовъ, собранныхъ 23 апрѣля съ пѣснями, прославляющими св. Георгія, его побѣду надъ "сура Ламе", сѣрымъ чудовищнымъ змѣемъ, изъ черной крови котораго полились рѣки пшеницы, вина и молока <sup>2</sup>).

Семицкій и Троицкій хлібы обрядовые почти тожественны. Обрядовое приготовленіе и употребленіе хліба бываетъ преимущественно при завиваніи вѣнковъ и составляеть остатокъ бывшаго въ древности поклоненія и жертвоприношенія деревьямь въ періодъ ихъ разцвътанія. Въ семикъ пекуть пироги, курники, здобныя лепешки; приготовляютъ лапшу, пшенникъ, козули (круглые хлёбы въ виде венка), драчону. Въ Калужской губ. во время троицкихъ завиваній вѣнковъ пекуть пирогъ на подобіе колпака; внутренность его почти вся видна, по причинъ тъстяной на верху его плетенки. Подъ сподъ привъшиваютъ два окрашенныхъ пустыхъ яйца. Въ Орловской губ. на троицынъ день некутъ два коровая; это печеніе называется моленіемъ короваю. Одинъ вдять за столомъ, а съ другимъ дввушки ходять въ рощу завивать вънки 3). Въ Владимірской губ.

Крачковскій, "Чтенія въ общ. истор. и древн." 1873. IV. 117, 119.

<sup>. &</sup>lt;sup>2</sup>) П. Ефименко, "Зап. Г. Общ. по Одъл. этн." 1869. 102; Каравеловъ, Памят. І. 212.

<sup>3)</sup> Терещенко, VI. 162, 163, 164, 192; Снегиревъ, І. 185.

уцёлёль любопытный обрядь "водить колосокь". Около троицына дня, когда озимая рожь начинаеть колоситься, бываеть обрядовое ществіе на засвянныя ею поля. Молодыя женщины, девушки и юноши, собираясь на окраинъ селенія, схватываются попарно руками и установляются въ два ряда, обращенные другъ къ другу лицами; по ихъ соединеннымъ рукамъ, словно по мосту, идетъ маленькая девочка, убранная разноцевтными лентами. Каждая пара, которую она прошла, спъшить забъжать впередъ и стать въ концъ ряда; такимъ образомъ процессія подвигается до самой нивы. Здёсь девочку спускають на-земь; она срываеть несколько кодосьевь, бъжить съ ними въ село и бросаеть ихъ воздъ первы. Шествіе "колоска" сопровождается обрядовыми пъснями. Въ Болгаріи обвивають первыми колосьями мальчика, подымають его на руки и поють песни 1).

Великорусское и болгарское вожденіе "колоска" вводить въ общирный отдель летнихь песень и обрядовь, связанныхъ съ зажинками, обжинками и купалой. Торжественное празднованіе сбора хліба свойственно всімь земледъльческимъ народамъ, однимъ въ большей, другимъ въ меньшей степени; у однихъ народовъ оно совершается въ началъ, у другихъ въ концъ жатвы, большей частью дважды, въ началь и въ концъ сбора хлъба. И у древнихъ евреевъ былъ "праздникъ житъ первородныхъ", когда въ числъ жертвъ приносились два хлъба изъ новой муки и снопъ ячменя. У египтянъ, грековъ и римлянъ съ земледѣльческими работами соединены были священные обряды и пиршества. Гомеръ упоминаетъ о торжествахъ послѣ жатвы. "Первые праздники грековъ, говоритъ Аристотель, ознаменованы были радостью и благодареніемъ. По собраніи плодовъ земныхъ, народъ сходился въ избранныя мъста для жертвоприношеній и для веселья, ощущаемаго имъ при изо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Азавасьевъ, Поэтич. воззрвнія слав. на прир. III. 764, 765.

биліи благь земныхъ" 1). Существованіе у славянскихъ народовъ лётнихъ земледёльческихъ праздниковъ не подлежить сомнёнію. Главнымь праздникомь быль праздникъ купалы, отождествлявшійся или съ зажинками, иди съ обжинками. На совнадение и тожество купалы и зажиновъ указывають многія обстоятельства. По свидътельству Густинской лътописи, "Купало.... бяще богъ обилія, яко же у Еллинъ Цересъ; ему же безумніи за обиліе благодареніе приношаху въ то время, егда имяше настати жатва" <sup>2</sup>). "Идолъ Купало, говорится въ Синопсисъ Ин. Гизеля, --- его-же бога земныхъ плодовъ быти мняху и ему прелестію бъсовскою омраченіи благодареніе и жертвы въ началь жнивъ приношаху..." 3). Современные народные обряды подтверждають эти старинныя свидетельства. Такъ, въ некоторыхъ местахъ празднованіе Купалы совершается непремінно вблизи ржанаго поля, на межъ. Въ особенности глубоко-древними чертами отличается празднование Купалы въ Лепельск. увад. Витебской губерн. Наканунь дня Іоанна. Крестителя, 23 іюня собираются на межь, или житной змёнё всё селяне. Дома остаются только очень старые стариви, малые ребята да хворые. Хозяйви съ утра заготовляють разныя кушанья для закуски вечеромъ въ чистомъ полъ, причемъ варятъ кулагу,--непремънное лакомство купальскаго пиршества. Полоивши коровъ, хозяйки съ своими семьями повечеряють, и затёмъ начинаются сборы въ поле. Вся деревня высыпаеть на улицу. Ловкіе "молойцы" (парни) возьмуть заранте приготовленныя, густо обмазанныя дегтемъ или смолою колеса, зажигають ихъ въ срединь, въ ступиць, и вздывають на длинные шесты; взваливши эти шесты на плечо, они открывають шествіе. За ними шумной ватагой илуть дъвушки съ узелками, коробами, горшками, бабы съ кулагою, мужчины съ нужнымъ запасомъ горълки. Доро-

<sup>1)</sup> Сиегиревъ, Рус. простонар. празд. IV. 75, I. 3.

<sup>2)</sup> П. С. Р. Лът. И. 257. 3) Синопсисъ 47-48.

гой поють нёсни. Пришедши въ поле къ назначенному, съ утра обгороженному мъсту, вся процессія обходить вокругь ржанаго поля, не переставая пъть, а какъ дойдуть до межи другаго хозяина, то усядутся на травив. Колесоносцы втыкають свои шесты, уввичанные огненными колесами, въ землю и живо зажигають заблаговременно сложенные пастухами костры. Тутъ-то начинается скаканіе: плясаніе мололежи вокругъ горящихъ костровъ, прыганье черезъ нихъ попарно, парень съ дъвушкой. Въ иныхъ мъстахъ "молойцы" перескакивають черезь огонь верхами на жеребцахъ для предохраненія ихъ и всего табуна деревни отъ порчи и преследованія злаго духа. Часто на межь сходится нъсколько деревень. Тогда шумъ и веселье увеличиваются; образуются цёлыя группы шестовъ съ горящими колесами вокругъ здёсь и тамъ пылающихъ востровъ. Мужчины и бабы сидятъ кучками, калявають, любуются затьями, веселостью, играми и пьснями молодежи, подпівають и сами, да потягивають водку. Дъвушки же, напрыгавшись и наплясавшись до упаду подъ звуки дуды и скрипки, разсыпаются по льсу или полю для отысканія выщихь, цылительныхь травъ, которыя на другой день (т. е. 24 іюня) освящаютъ въ церкви" 1). Празднованіе Ивана Купала совершается почти во всей В., М. и Б. Россіи, въ Болгаріи и Сербіи, въ старинное время совершалось и въ западной Европъ. Въ В. Россіи празднованіе это носитъ названіе Аграфены купальницы, въ М. и Б. Россіи Ивана Купала, въ Сербіи Иванье. Везді прыгають черезь огонь или крапиву и поютъ заунывныя пъсни; въ нъкоторыхъ мъстахъ приготовляютъ особые хлъбы. Такъ, въ Бълоруссіи пекуть кулагу и бабки (пресныя лепешки) и приготовляютъ вареники изъ гречневой муки и толченаго коноплянаго съмени 2). Въ Нерехотск. увздъ Ко-



<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 436-437.

<sup>\*)</sup> Терещенко, Бытъ рус. нар. V. 75.

стромск. губ. девушки собираются накануне Аграфены купальницы (т. е. 22 іюня) къ одной изъ своихъ подругъ "толочь въ ступъ ячмень"; толчение это сопровожлается пъснями. На другой день варять изъ него кашу, которая называется кутьею и вдять ее вечеромъ съ коровьимъ масломъ: потомъ берутъ переднія колеса телъги съ осью и оглоблями, возять сидящихъ на оси по селенію и полямъ и гуляють до утренней росы, которою потомъ умываются, если она случится 1), --- въ цвломъ довольно сложное торжество, но уже крайне далекое отъ первобытнаго по характеру витебскаго купальскаго праздника. Въ Сербіи на Ивана Купала при-"врстни колачъ"--- круглый ишеничный хльбъ, низкій, плоскій, съ большимъ поперечнымъ крестомъ, края котораго имеють три разветвленія. Въ хлёбъ втыкають горящую восковую свёчку. Священникъ читаетъ надъ хлебомъ молитву и разламываетъ его. Присутствующіе получають по кусочку хліба. Около хлъба ставить кружку съ виномъ.

Обрядовое употребленіе хліба, сопровождающее запашну, посівть, зажинки и обжинки, во многихъ случаяхъ представляется лишь видоизміненіемъ купальскаго обрядоваго хліба или оригинальнымъ приспособленіемъ купальскаго хліба къ даннымъ времени года и хлібнаго поля обстоятельствамъ.

Засъвъ полей производится болъе или менъе съ священными обрядами. Въ юго-западной Россіи священники окропляютъ поля водою и благословляютъ земледъльца на посъвъ. Въ В. Россіи посъвъ иногда начинаетъ самъ священникъ. Мужикъ, повъсивъ на шею торбу съ зерномъ, беретъ горстью зерно и съетъ въ одну сторону, сначала преимущественно тъмъ зерномъ, которое сохранилось отъ перваго января, когда дъти

<sup>1)</sup> Терещенко, V. 72.

<sup>2)</sup> Kanitz, Serbien. 261.

ходили по домамъ и посыпали зерномъ или крошками благовъщенской просфоры. Начало посъва называется засъвками, конецъ---досъсками. Вездъ окончаніе посъва есть радостный день для хлъбопашца, и потому въ иныхъ мъстахъ бываютъ угощенія. Нарочно варятъ пиво и закалываютъ свинью, если это бываетъ яровый посъвъ, или пекутъ калачи и пироги, если озимый 1).

Во многихъ мъстахъ Россіи день зажинокъ проводится какъ праздникъ. Въ М. Россіи хозяйка приготовляеть на объдъ вареники съ творогомъ. Посль объда вся семья отправляется въ поле, гдъ хозяинъ первый начинаетъ жать со словами: "Господи благослови!" Вечеромъ, передъ возвращеніемъ домой, одинъ изъ жнецовъ снимаетъ немного ржи и кладетъ ее на землъ крестообразно. Вечеромъ бываетъ угощеніе жницамъ 2). У чеховъ въ началъ жатвы приготовляютъ пряжмо", т. е. запекаютъ на сковородъ зерна посиъвшихъ хлъбныхъ растеній 3).

Большей сравнительно съ зажинками торжественностью и обрядностью обставлены дожинки. Арконскіе славяне, по уборкѣ хлѣба, приносили животныя и хлѣбныя жертвы Святовиду. Въ настоящее время на поляхъ "завиваютъ бороду", поютъ въ честь бороды пѣсни и кладутъ хлѣбъ, приносятъ въ церковь для освященія первые снопы и печеный хлѣбъ отъ перваго умолота. По окончаніи жатвы, жницы обходятъ ниву, собираютъ случайно несрѣзанные серпомъ колосья и вьютъ изъ нихъ золотистый вѣнокъ, переплетая его васильками и другими полевыми цвѣтами; вѣнокъ этотъ надѣваютъ на самую красивую дѣвушку, и затѣмъ отправляются на хозяйскій дворъ съ пѣснями. Впереди идетъ мальчикъ и несетъ украшенный цвѣтами снопъ,

<sup>1)</sup> Терещенко, V 35; Аванасьевъ, Поэт. возар. III. 764.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чубинскій, Труды этн. - ст. эксп. III. 224.

<sup>3)</sup> Sumlork, Staroć. obyć. I. 360.

Хозяинъ угощаеть жницъ водкой и ставить снопъ и вёнокъ въ передній уголь подъ образа; потомъ снопъ этоть освящается въ церкви, и зерна его идутъ на булушій посівь. Въ Пензенской и Симбирской губерніяхъ последній, или дожиночный снопъ называють имянинникомъ и наряжають его въ сарафанъ и кокошникъ. Въ Бълоруссіи дъвушка, украшенная дожиночнымъ вънкомъ, называется Талакою. Ее усаживають въ переднемъ углу и потчивають какъ самую почетную гостью. Бёлорусскія дожинки сопровождаются величественными и художественными "спорымевыми" песнями. У лужичанъ большой снопъ, перевитый цвътами. устанавливается на возу стоймя, поверхъ вейхъ другихъ сноповъ, и доставляется въ деревню въ сопровожденін жинць, изъ которыхь одна несеть вынокъ изъ колосьевь, а другія держать въ рукахъ полевые пвъты 1). Подобнаго рода обывновенія встръчаются въ восточной и въ западной Европъ почти повсемъстно. причемъ въ западной Европъ надъ дожиночными правдниками взяли верхъ праздники сбора винограда. Въ Пермской губ., послъ того какъ дожиночный снопъ поставять въ уголъ передній, хозяйка, хозяинъ и жницы садятся за столъ, на которомъ находится главное кушанье "дежень", -- толокно, замъщанное на водъ или висломъ молокъ 2). Въ М. и В. Россіи хозяинъ печетъ коровай изъ новаго хлеба и разделяеть его между своими гостями-жницами 3). Въ Арх. губ. изъ перваго вымолота пекутъ хлъбцы и кладуть по нъскольку на божницы и въ клъти, гдъ есть въ засъкахъ хлъбъ 4). Въ Чехім при печеніи хліба изъ новой ржи бросають въ огонь кусокъ теста 5). Въ Болгаріи во время "горет-

<sup>1)</sup> Аванасьевъ, Поэт. возар. слав. Ш. 765-768.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Рус. простон. празд. IV. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Терещенко, Быть р. нар, V. 131.

<sup>4)</sup> Труды Этн. Отд. Общ. Люб. Естеств. V. I. 134.

<sup>5)</sup> Фаминцынъ, Божества древ. слав. І. 41.

никовъ", праздника слъдующаго послъ жатвы (съ 20-го іюля) пекутъ пръсный хлъбъ "турта" и, намазавъ его медомъ, раздаютъ роднымъ и сосъдамъ 1).

Обрядовое употребленіе хліба въ осенніе праздники не представляєть ничего заслуживающаго вниманія. Такъ, въ нівкоторыхъ містностяхъ Россіи пекуть пироги или блины 1-го или 30-го ноября, или 4-го декабря, придають иногда хлібоў форму роговъ или копыть и кормять ими животныхъ.

Къ праздничному обрядовому употребленію хліба примываетъ громадное число гаданій, повібрій и примітъ. Въ сборникі пословицъ, составленномъ Далемъ, находится до шестисотъ суевібрныхъ примітъ и гаданій, относящихся собственно къ земледілю и погодів. Въ "Украинскихъ прибазкахъ" Номиса разныхъ повібрій и изріченій о хлібої находится боліве тысячи. Нітъ надобности долго останавливаться на хлібоныхъ гаданіяхъ. Достаточно сказать, что цілью гаданія бываетъ желаніе узнать, будетъ ли урожай въ предстоящемъ году или выйдеть ли дівушка замужъ. Примітами хлібоными опреділяется благополучіе семьи или степень урожайности хлібовъ въ предстоящемъ году.

Нельзя, однако, сказать, чтобы хлёбныя гаданія ограничивались урожаемъ и замужествомъ. Земледёльческія поселенія, особенно великорусскія, устроявшіяся въ дикихъ и темныхъ лёсахъ, во всёхъ своихъ основахъ и отправленіяхъ проникнуты были предразсудками и суевёріями. Суевёрными примётами, знаменіями и гаданіями по хлёбу, между прочимъ, обусловливался выборъ новаго мёста для поселенія или постройки дома. Такъ, въ Великороссіи въ старинное время при выборё мёста для постройки дома гадали посредствомъ трехъ хлёбовъ, которые спускали на землю изъ-за пазухи. "Если всё три хлёба (упадутъ) къ верху коркою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Каравеловъ, Памяти. I. 238.

верхнею, то мъсто добро; тутъ съ Божіею помощью, ничего не боясь, ставить избу и всякія хоромы; если же лягуть вверхъ исподнею коркою, тутъ не ставь и то мъсто покинь; когда же только два хлъбца лягутъ верхнею корою къ верху, еще ставь—добро, а когда же падетъ одинъ хлъбецъ къ верху своимъ верхомъ, а два къ исподу, то не вели ставить на томъ мъстъ 1). Въ Украинъ на томъ мъстъ, гдъ хотятъ строить хату, сыпятъ по четыремъ угламъ очерченнаго мъста зерновый хлъбъ. Если мъсто доброе, верно въ теченіе трехъ ночей будетъ лежать на мъстъ никъмъ нетронутое 2).

Въ поговоркахъ, примътахъ и повърьяхъ хлъбъ представляется предметомъ священнымъ и часто отожлествляется съ богатствомъ, счастьемъ, жизнью. "Хлібъ святый", говорять малороссіяне. Величайшее беззаконіе "сказать на хлъбъ худое слово". Не слъдуетъ ни сорить клібомъ, ни катать изъ него шариковъ. Уронившій кусовъ хліба спішить его поднять и попідовать. Кто не брезгаеть хлебомъ, есть его чорствый и цвелый, тотъ не будетъ бояться грома, не потонетъ въ водъ, не извъдаетъ нищеты и доживетъ до преклонной старости. "Все добро за хлебомъ", "Унався въ добро, якъ у тисто". "Животинка водится, гдф хлфбъ родится". "Хлібъ усему голова". Жизнь и жито въ поверьяхъ сливаются и сопоставляются. Въ толкованіи сновъ созрѣвшее вполнѣ жито опрелѣляется, какъ выраженіе законченной, совершившейся жизни, а потому кому приснится поспълое жито-скоро умретъ; если приснится зеленое жито-знакъ долгой жизни. Въроятно, въ связи съ этимъ снотодкованіемъ стоитъ другое, именно: увидъть хлъбъ печеный во снъ значитъ скорую печаль.

<sup>1)</sup> Буслаевъ, О нар. поэз. 35; Щаповъ, Ист.-геог. рас. р. н. 187-

<sup>?)</sup> Nowosielski, Lud ukraiń. I. 163.

Дополненіе. Обрядовое употребленіе хлюба встрючается при отърздю родственника или знакомаго въ далекую сторону (Авдюева, Зап. о рус. бытю 116, 117); вь Малороссіи при выбадю въ дорогу

## ГЛАВА У.

Положеніе клібных півсень ві народной повзін.— Хлібсым нівови у Вілоруссовь, Макоруссовь и Великоруссовь.— Ихь художественное дестоинство.— Хлібсь ві пісняхь жатвенныхь, коровайных и колядкахь.— Хлібсь ві запівахь и вісравненіяхь.

"Самородная поэзія, говорить Снегиревъ, есть главная стихія нравственнаго образованія народа, начинаюшаяся съ первыми его върованіями, съ первыми его понятіями о себъ и о природъ... Сіи гласные, самородные памятники словесности (т. е. пъсни), не смотря на всё измененія и обновленія въ языке оныхъ. живуть народнымь безсмертіемь, составляють завітную стихію отечественности". Въ этой "стихіи отечественности" хлёбныя пёсни занимають видное мёсто, какъ вполнъ самородный продуктъ народнаго поэтическаго творчества, возникающій, развивающійся и исчезающій вић инородныхъ культурныхъ вліяній. Нельзя сказать. чтобы въ народной поэзіи хлібныя пісни составляли самостоятельный отдёль. Онё переплетаются со всёми проявленіями народнаго быта, входять во всв семейные и общественные праздники, прикрапляются къ обрядамъ, связываются со всемъ наличнымъ составомъ народно-поэтического творчества. однако, ни одного крупнаго праздника, ни одного выдающагося семейнаго или общественнаго торжества. вогда хлебныя песни не выдвигались бы, не заявляли о своемъ существованіи, и чёмъ крупнёе и архаичнёе праздникъ, темъ большую оне играютъ роль въ его отправлении.

чумака (Чубинскій, III. 6); при постройкі дома и въ первый день новоселья (Nowosielski, Lud. ukraiń, I. 163); въ М. и Б. Россіи во время пожара обносять хлібъ вокругь горящаго строенія (Крачковскій, "Чтенія". 1873. IV. 204; Асанасьевъ, Поэт. воззр. II. 10), на ниянинахъ (Снегиревъ, I. 218); при первомъ выгоні скота въ поле (Ефименко, Малор. заклин. 48); при сборіз зелья (Ефименко, Малор. заклин. 33); при посадкі капусты (Крачковскій, "Чтенія". 1873. V. 95); послі посадки капусты ідять кашу на огороді (Терещенко, VI. 43); послі уборки капусты приготовляють "хлібальный пирогъ" (Терещенко, V. 138, 140); при пчеловодстві (Ефименко, Малор. заклин. 66, 67).

V

Хлебныя песни изменяются согласно съ національнымъ характеромъ народа, временемъ года и домашнимъ бытомъ. Наибольшее число хлебныхъ песенъ сохранилось въ Бълоруссін. "Едва ли у какого-либо изъ славянскихъ народовъ, говоритъ г. Шейнъ, сохранилось до нашего времени столько обычаевъ, обрядовъ, суевърій и пісенъ, относящихся въ земледівльческому быту и напоминающихъ собою глубокую миноологическую древность, какъ у забитыхъ, многострадальныхъ бълоруссовъ. Ихъ поэзію безопибочно можно назвать земледельческою, аграрною. Причины этой сохранности, этой долговъчности нужно искать не столько въ историческихъ, сколько въ территоріальныхъ и экономическихъ условіяхь білорусскаго народа. Білоруссь исключительно пахарь и до последняго времени, т. е. до начала проведенія жельзнодорожних виній възападных губерніяхъ, кромъ хлъбопашества онъ почти и не зналъ никакихъ другихъ источниковъ обезпеченія своего существованія" 1). Непосредственно за білоруссами слібдують малороссіяне, почти столь же богатые хлібными пъснями. У бълоруссовъ и малоруссовъ хлъбныя пъсни входять въ колядки и въ волочебныя; главное ихъ достоинство состоить не только въ количествъ, но и въ вачествъ, въ выдержанности, задушевности и простотъ. Великороссія не отличается обиліемъ хлібныхъ пісенъ, и въ этомъ отношении великороссіяне уступають бълоруссамъ и малоруссамъ. Колядовъ у великоруссовъ мало, и клібо играеть въ никъ ничтожную роль. Коровайныхъ пъсенъ почти совстиъ не оказывается. Даже въ зажнивныя песни хлебь входить какъ-то нимоходомъ, случайно, и болње здъсь говорится о любви, о замужествъ, о семейныхъ дълахъ жницы, чъмъ о хлъбъ. Есть, однако, у великороссіянъ двѣ столь величественныя тавбныя песни, что ими можно покрыть общую ску-

النا

<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 513.

дость великорусской хлёбной поэзіи. Пёсни эти—Славословіе хлёбу и былина о Микулё Селяниновичё, замёчательныя въ художественномъ и въ историко-культурномъ отношеніяхъ. Отличительная особенность этихъ пёсенъ состоитъ въ ихъ оригинальности, своеобразіи. "Слава Богу на небё, слава!" и былина о Микулё стоятъ но смыслу во внутренней связи, и одна пёсня какъ бы дополняетъ другую. Въ первой пёснъ спёта слава хлёбу, во второй пахарю; въ обёихъ соблюденъ богатырскій размахъ поэтическаго словеснаго творчества. А. Н. Майковъ вставилъ народное славословіе хлёбу въ одну изъ своихъ торжественныхъ кантатъ, сохранивъ вполнё его простонародную форму. (см. Полн, собр. соч. изд. 4, т. III, стр. 49).

Хльсныя прсни сольшею частью входять вр прсни жатвенныя, колядскія, волочебныя, частью существують самостоятельно. Наиболее изящными представляются жатвенныя пъсни. Высовимъ художественнымъ достоинствомъ отличаются также хлёбныя песни, вошедшія въ колядки. Многочисленныя коровайныя пъсни очень мелки, коротки и во многихъ случаяхъ переходятъ въ поговорку или въ простое мелодическое слововыражение. Въ веснянкахъ или гаевкахъ хлѣбъ почти совсѣмъ не встръчается. Хороводная пъсня "Мы просо съяди" касается историко-культурнаго явленія умыканія дівиць. Галицкая гаевка о томъ, что въ полѣ орали два брата, съъли принесенное сестрой "сниданье", не дали ей ъсть, а дали коня держать, и сестра, увидъвъ ихъ неправду, "скочила въ сине море" 1), гаевка эта не имъетъ отношенія къ хлібу и требуеть историко-литературнаго объясненія. Характерныя замічанія о хлібов довольно часто встречаются въ семейныхъ бытовыхъ пъсняхъ, преимущественно малорусскихъ.

Жнивныя или жатвенныя пъсни, по роду обрабатываемыхъ злаковъ, раздъляются въ нъкоторыхъ мъстахъ V





<sup>1)</sup> Головацкій, II. 679.

М. и Б. Россіи, наприм'връ, въ Витебской губ. на два главные разряда, на житныя, распеваемыя при жатве ржи, и ярныя, сопровождающія уборку яровыхъ хльбовъ. Первыя служать какъ-бы продолжениемъ купальскихъ и петровскихъ; носледнія же приближаются къ осеннимъ, свадебнымъ, съ которыми онъ видимо и сливаются по складу и содержанію. Оба эти разряда распадаются на три подраздёленія: на зажиночныя, которыя поются при началъ жатвы, на зажинкахъ, на собственно жнивныя, которыя поются на нивѣ въ продолженіе всего рабочаго времени отъ зажинокъ до послідняго дня уборки и, наконедъ, на дожиночныя, которыя составляють необходимую принадлежность празднованія дожинокъ или окончательной уборки последнихъ сноповъ какого-нибудь хлѣба. Онъ поются и на нивъ, и на хозяйскомъ дворъ, и за столомъ во время угощенія 1). Изъ жнивныхъ пъсенъ по силъ поэтическаго вдохновенія и задушевности, равно какъ по величинъ и цъльности выдается встръчающаяся въ М. и В. Россіи п'всня о разговор'в хлібнаго поля со жницами. Въ Малороссіи въ концѣ жатвеннаго дня поютъ:

- 1. Ой, добра ничъ, широкее поле,
- 2. Жито ядрянее!
- 3. Добра-ничъ, на здоровья.
- 4. Жимци молодыи, серпы золотыи!
- 5. Приходьте завгра раненько,
- 6. Якъ сонейко зійде, росиця опаде;
- 7. Та приносьте по бохону хлиба.
- 8. По билому сыру...
- 9. Вже сонейко зійшло, росица опала,
- 10. А мои жнійки не бувади;-
- 11. Чи повтомилися, чи поморилися,
- 12. Чи на мене, нивку, забулися?

Шейнъ, Бълор. въс. 172.

- 13. Мы ве позморилися, не повтомаялися,
- 14. И на тебе, нивку, не забувалися 1).

Въ Бълоруссіи пъсня эта повторяется почти дословно. Варіанты:

- 7. Приносиця одинъ горшовъ каши,
- 8. А другой сырокваши.
- 9. Вы сожниця
- 10. Шировая поля,
- 11. Жито ядреная,
- 12. Да сожниця!
- 13. Поставляйця
- 14. У поли конами,
- 15. А въ дузв стогами,
- 16. Поставляйця!
- 17. А мы сжали
- 18. И поля нажали,
- 19. И поставляли,
- 20. У полъ копами
- 21. А у гумив стогами
- 22. Поставляли 2).

Нельзя не признать, что въ такого рода народныхъ пъсняхъ новъйшая искусственная поэзія можетъ почерпать себъ силу, можетъ ими питаться и укръпляться, и примъромъ такого благотворнаго вліянія народныхъ жнивныхъ пъсенъ можетъ служить малорусское стихотвореніе Я. И. Щоголева "Косари" ("Ворскло", стран. 86).

Върный историко-литературный и сравнительно-литературный взглядъ на народную поэзію не допускаетъ надъленія одного народа всей полнотой художественнаго чутья и пониманія. У всъхъ народовъ, не испорченныхъ ложной цивилизаціей, есть прекрасныя пъсни.

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. экси. III. 241.

<sup>2)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 190.

Въ литовскихъ народныхъ пѣсняхъ попадаются, напримѣръ, такіе оригинальные перлы поэтическаго творчества: "Пчелка, лѣсное насѣкомое, жужжитъ по рощамъ, жалитъ въ руки, въ лицо, и даетъ медъ; это ем назначеніе. Человѣкъ, посмотри на пчелу! Довольно тебѣ жалить въ сердце; дай сладкую утѣху твоимъ братьямъ,—таково, вѣдь, назначеніе человѣка" 1). Еще болѣе возвышеннымъ и прелестнымъ стихотвореніемъ представляется слѣдующее маленькое стихотвореніе о громѣ:

Тяхо, тяхо гремя, Идеть черезь море Перунь. Онь не портить ни цвѣтовь черемухи, Ни дѣла нахаря <sup>2</sup>).

Даже у народовъ, стоящихъ на низкой ступени духовнаго развитія, напримѣръ у финновъ, встрѣчаются прелестныя, въ высокой степени гуманныя и художественныя пѣсни. Достаточно указать на пѣсни—руны Вейнемейнена въ Калевалѣ 3). Предохраняя отъ односторонности въ сужденіи объ эстетическомъ достоинствѣ народной поэзіи, сравнительно литературная точка зрѣнія не мѣшаетъ, однако, признать за многими хлѣбными пѣснями малорусскими и великорусскими несравненное художественное достоинство.

Въ жатвенныхъ пѣсняхъ говорится главнымъ образомъ о вѣнкѣ и бородѣ. Въ пѣсняхъ о вѣнкѣ или прославляется его красота, или находится обращенная къ хозяевамъ поля просьба объ угощеніи, такъ что наиболѣе типичными по величинѣ и содержанію и часто повторяемыми въ варіантахъ жатвенными пѣснями о вѣнкѣ можно признать слѣдующія:

У той чашейцѣ солодокъ медокъ. Е нашъ вѣнойко красенъ,

<sup>1)</sup> Nesselmann Littavische Lieder, 19.

<sup>2)</sup> Спрогисъ, Памяти, латыш, нар. творч. 316.

Калевала, въ перев. Гранстрема. 185 и слъд.

Якъ мёсячейко ясенъ; Суть на немъ колосойки Эъ озимой пшеничейки; Суть на немъ гранойки, Якъ на небъ звёздейки.

Выйди, господинойку, до насъ, Купи си вйнойко у насъ! Не схочете купити, Пидемо го пропити До новаго гостинця За червенейке пивце 1).

Бълорусскія и малорусскія пѣсни о бородѣ почти тождественны. Въ этихъ пѣсняхъ обнаруживается насмѣшка и игривое настроеніе духа. Такъ, при завиваніи бороды поютъ:

Сядзиць возель на межѣ, Дзивуицца бородзѣ: Ай чіяжь гэта борода Уся дзегцемъ улита И бяростой увита? Змитрокова борода Уся дзегцемъ улита.....

Въ малорусскихъ пъсняхъ варіанты ничтожные: "сидитъ воронъ на конъ", "золотомъ-срібломъ обвита", "водой" улита <sup>2</sup>).

Крошечныя коровайныя пісни не представляють ни историко-литературнаго, ни эстетическаго интереса. Въ нихъ много религіозно-миоическихъ элементовъ, и потому оніз заслуживають вниманія историка культуры и миоолога. Содержаніе коровайныхъ пісснъ состоить въ изображеніи того, кто и какъ приготовилъ коровай, изъ какого матеріала и какой хорошій онъ вышелъ.

<sup>1)</sup> Головацкій, II. 532.

<sup>2)</sup> Шейнъ, 208; Чубинскій, III. 227, 228.

Въ бълорусской пъснъ "хорошая учиняла, румяная мъсила"; въ червонорусской песне голината муку сіяла, а рижа росчиняла, а хороша мисыла"; въ Мозырскомъ увздв: "товстая въ ничъ сажала, а зубатая зазирала, а чорняван, сердечная изъ печи віймала"; въ Черниг. губ. "кучерявый пичъ мете, а багатый сажае 1). Обращаясь въ опредъленію матеріала, изъ котораго приготовляется коровай, и его достоинства, нельзя не остановиться на замічательной въ данномъ случай образности и мъткости поэтической характеристики коровая. "Въ теченіе моей сочинительской карьеры, писалъ И. С. Тургеневъ Я. П. Полонскому, я никогла не отправлялся отъ идей, а всегда отъ образовъ" 2).... Народъ долженъ сказать то же самое. Въ народной поэзін, какъ во всякой истинной поэзін, образъ стоитъ на первомъ мъстъ, и часто вся суть пъсни состоитъ именно въ образъ, въ картинъ, въ сравнении. Замъчательно, что въ народной поэзіи въ постоянные и типичные образы вылиты самыя простыя и обыденныя понятія, наприм'єрь, понятія времени, пространства и качества. Народная поэзія почти не знаетъ словъ: близко, далеко, давно, никогда, хорошо, дурно; она замъняетъ ихъ поэтическими образами, которые, какъ готовый драгоцівный капиталь, находятся всегда подь руками и въ распоряжении творческаго духа народнаго поэта, и въ значительной степени облегчають ему процессъ созданія пъсни.

Такъ, въ народной поэзіи вмѣсто слова "никогда", въ знакъ того, что совершившееся не можетъ возвратиться или повториться, употребляются слѣдующія образныя выраженія:

Явъ стане по степу витеръ повиваты, Очеретъ та тырсу по степу розсыпаты (Чуб. V. 880).

<sup>1)</sup> Этногр. Сб. III. 245; Основа 1862. IV. 12; Чубинскій, IV 237, 238.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Первое собраніе писемъ Тургенева. 1885. Стр. 154.

Якъ синій камень на верхъ изорне, А павине перо на дно потоне (Чуб. V. 907).

Якъ поросте у свитлоньці Трава на помості (Чуб. V. 743).

Колыбъ уже ты, козаченьку, Тоди оженывся, Якъ у млини на камени Кукиль уродывся (Чуб. V. 272).

Посъй же ты ругу вругу на симъ камени: Якъ та руга, якъ та круга буде сходити Тогди жъ ты ся, Ивасеньку, будешь женити (Голов. І. 75).

Возьми, маты, писку жменю, Посій его на камени: Ой коли той писокъ зійде, Тоди твой сынъ зъ війска прійде (Чуб. V. 942).

Вмѣсто слова "далеко" въ смыслѣ отдаленности и малоизвѣстности или въ дополненіе въ нему обычны слѣдующія образныя выраженія:

Степъ широкій, край далекій— Милаго не бачу (Чуб. V. 184).

Повивъ милый кони До далекаго краю, До тихаго Дунаю (Чуб. V. 46).

Поидемо у мій край, Поидемо за Дунай (Чуб. V. 48).

Чого жь мени не легко? Десь мій милый далеко:

7

За густыми дозами
Заливается слизами,
За жовтымъ писочкомъ
Утирается ручничкомъ (Чуб. V. 67).

Въ нѣкоторыхъ случаяхъ имя числительное придаетъ выраженію силу. Такъ, въ одной малорусской пѣснѣ казакъ переночевалъ одну ноченьку съ женой пана. Неожиданно явился панъ. На вопросъ мужа, почему помяты подушки и на постелѣ лежитъ казакъ жена отвѣтила, что конь сломалъ ему ноги, и она его пріютила. Панъ одарилъ его деньгами. Казакъ вскочилъ на коня и запѣлъ веселую пѣсню:

Ой що жъ мени Панъ Богъ давъ! Симъ литъ паню обіймавъ, И ще за те плату взявъ (Чуб. V 65).

Въ другихъ песняхъ:

Запашный василечовъ три запахи мае (Чуб. У. 485).

Бидная вдова девьять думовъ мае (Чуб. V. 486).

Въ коровайныхъ пѣсняхъ числительная обрисовка предмета весьма обычна. Такъ, при печеніи коровая поютъ:

Ой годи, годи, пшеныце, Симъ литъ у стози сгояты! (Чуб. IV. 216).

Сама жъ я не знаю, Што у гетномъ кароваю: Сями поль пшениченка, Сями ръкъ водзиченька (Шейнъ. 317).

Достоинство коровая въ пѣсняхъ опредѣляется еще тѣмъ, что въ него вошла "водыця съ дунаю" (Голов. II. 126; Чуб. IV. 244). Въ число ноэтическихъ харак-

теристикъ коровайной пшеницы входитъ еще разговоръ пшеницы съ куколемъ:

Сварылася пшеныченька съ куколемъ на поленьку: Ой ты, чорный куколеньку, Не стый ты на поленьку! Бо тебе за плитъ вергутъ, А зъ мене коровай плещутъ (Голов. II. 638).

Въ пъсняхъ коровай "красный", "румяный", "высо-кій", "святый",

Якъ день билый, Якъ Богъ мылый, Якъ яснее соненько Що свитыть въ виконенко (Чуб. IV. 234).

Въ особенности коровай отличается величиной:

Де тын ковали живуть,
Що золотын совиры кують,
Ковалю-коваленьку,
Свуй мени совироньку
Будемо пичъ рубати
Коровай добувати (Чуб. IV. 232).

Колядки и волочебныя пѣсни состоятъ, какъ извѣстно, преимущественно въ прославленіи силъ и явленій природы. Главную роль въ нихъ играетъ солнце или его символы, орелъ, соколъ, дивный звѣрь. Въ колядкахъ земледѣліе поставляется въ зависимость отъ солнца и дождя. Такъ, въ галицкихъ колядкахъ:

Ой въ лиску, въ лиску, а въ жовтимъ писку (т. е. на небѣ) Росте деревце тонке, высоке,
Тонке, высоке, къ верху кудряве (т. е. міровое дер., Игдразиль).
На тимъ кудрявци сивъ соколъ сыдыть (т. е. солице).
Сивъ соколъ сыдыть, далеко видить,
Ой, видитъ, видитъ, а въ чисто поле,
А въ чисто поле, гдъ плужовъ оре.
Орижъ ты, плужку, здрибненька нияку.

Та й посіемо яру пшеннию,

Яру пшеннию, всяку пашныцю;

Та вродить намь ся стебло-серебро;

Та й зберемо жь мы, женци-молодци,

Женци-молодци, дивки та хлопци.

Та й зажнемо жь мы а въ дрибны снопы,

Та й складемо а въ густы копы.... (Голов. II. 60°).

Къ хозяину приходять въ гости солнце, мъсяцъ и дождь, и каждый гость похваляется своими услугами. Солнце и мъсяцъ освъщаютъ горы и долины.

Дробенъ дожджейко: Нётъ, якъ надъ мене: Якъ я перейду три разы на ярь, Три разы на ярь мёсяца мая, Возрадуются жита, пшеныци, Жита, пшеныци и всё ярныци.... (Голов. И. 9, 11, 19).

Огромное большинство хлѣбныхъ пѣсенъ, какъ стоящихъ отдѣльно, такъ и вошедшихъ въ гаевки, зажинвныя, дожиночныя, свадебныя, колядки и волочебныя, состоитъ въ пожеланіи урожая. Пѣсенныя пожеланія урожая начинаются наканунѣ новаго года и затѣмъ повторяются при разныхъ случаяхъ семейной и хозяйственной жизни до конца года. Такъ, въ Тульской губ. наканунѣ новаго года поютъ:

Уроди, Боже, всякого жита по закрому, Что по закрому да по ведикому, А и стало бы жига на весь міръ крещеный (Сах., Сказ. р. н. II. 3).

Въ Костромск. губ. при закликании весны поютъ:

Весна, весна красна»!
Прійди весна съ радостью,
Съ великою милостью:
Уродя левъ высокій,
Рожь, овесъ хоромій (Терещ. V. 10).

## Въ словинской весенней пъснъ:

Боже, дай вёдра, Боже, покоги свое колесо На наши житницы И на наше поле.... (Фаминц., І. 153).

## Въ Малороссіи на весенняго Егорія женщины поютъ:

Ой, выпіймо, родыно,
Щобъ намъ жито родыло,
И житечко, и овесъ,
Побъ зібрався рідъ увесь,
И пшеныця, и ячмінь,
Щобъ намъ житы смачній (Чуб. III. 32).

Въ пространной волочебной пъснъ, распъваемой въ Бълоруссіи въ день Воскресенія Христова, между прочимъ, находится слъдующее пожеланіе урожая:

Отчини окно, зерни у гумно, Отчини другое, зерни у поле, Да што же у полв рано гомонило? Гомонило у полѣ ядрено жито. Ядрено жито господаря вличе: "Да ты, господару, отведай мене, Отвъдай мене у скородзъ, Отвъдай въ усыпанив, Отведай мене въ красованив, Отвідай мене въ полованні Якъ пойдемъ женцовъ нанимать.... Да уродзи, Боже, ядрено жито, Ядро зъ ведро, сноповъ съ пирожовъ, А зернышко съ орвшокъ, У полв колами, а у гумив стогами, Щобъ такъ густо, якъ на небе звезды, Ярь и пшеницу и усяку пашныцю (Шейнъ, 100). Въ другой волочебной пъснъ:

Роди, Божа, жито и пшаницу,
Жито, пшаницу, усякую пашницу,
Колосомъ колосисто, ядромъ ядристо,
Снопъ отъ снопа на двѣ стопы,
Кона отъ коны на четыре стопы,
Съ одного колоса бочка жита,
Съ другаго другая, съ третьяго третья (Безсон., Бѣл. и. 2).

Во Владим. губ. при вожденіи колоска поють:

Пошелъ колосъ на ниву На бълую пшеницу. Уродися на лъто Рожь съ овсомъ,

Съ дикушею (гречкой), со пшеницею (Аванас. III. 764).

Въ малорусскихъ колядкахъ:

Дай же ти Боже въ пол'в урожай, Въ поли урожай, а въ гумно звожай, А въ гумн'в клибно, въ обор'в обильно, Въ дому весільно, на славу втішно (Голов. II. 37).

Щобъ ему господыну и коровки булы И неврочливыи и молочливыи, И овесъ—самосій, и ячмень—колосій, И пшеныця—сочевыця, И горохъ.... (Чуб. III. 266).

Въ польской колядкъ:

И tego pana Biała kamienica: Urodzi się żyto J jara pszenica (Фаминц. I, 153).

Хлѣбъ довольно часто встрѣчается въ началѣ бытовыхъ и семейныхъ пѣсенъ, въ запѣвѣ, и въ сравненіяхъ, встрѣчается изрѣдка и въ концѣ пѣсни, въ общемъ

выводъ, заключени или морализации. Хлъбные запъвы иногда стоять въ неразрывной связи со встмъ содержаніемъ пізсни, иногда представляются явленіемъ случайнымъ, приставнымъ, и составляютъ собственно хлъбную типичную фразу. Въ запъвахъ бытовыхъ пъсенъ "Изъ за горы витеръ віе —жито половіе" указываеть на необходимость труда (напр. у Чубин. V. 169). "Ой часъ, маты, жито жаты, -- колосъ похилывся "-- въ пъсняхъ обычное выражение пожелания замужества (Чуб. V. 206; Голов. I. 67). Такое же значеніе предполагаетъ запъвъ: "По долу, долу яра пшеныця; до пшеныци вбита стеженька" (Голов. II. 86, 92). Запъвъ въ бълорусской пъснъ: "говорила и рожь, и пшеница, на нивушкъ стоя, говорила: я не могу на нивкъ стояти, колысомъ махати, только могу у стогахъ стояти" и проч. (Шейнъ, 216) представляетъ собственно дожиночную пъсню; но такого рода дожиночныя пъсни входять въ свадебныя, застольныя и друг. Въ малорусской пъснъ "Якъ задумавъ голубонько диты годоваты" (Чуб. V. 790) аллегорическаго содержанія главная мысль о незамънимости родины выражается въ двухъ послъднихъ строкахъ типичнымъ хлебнымъ сравнениемъ.

А на тій же Украини жито та пшеныця, А на тому та Полисси кукиль та митлыця.

Жито, пшеница, ораніе поля входять въ народнопоэтическія сравненія и уподобленія, въ связи съ другими предметами внѣшней природы, причемъ отвѣчаютъ общему ходу народно-поэтическаго творчества, общимъ народно-поэтическимъ пріемамъ сравненія и уподобленія. Въ сравненіяхъ и уподобленіяхъ обнаруживаются характерныя черты народнаго міросозерцанія. Болѣе всего сравненій, уподобленій и эпитетовъ вызываютъ молодыя лѣта, парень, дѣвушка, любовь въ разныхъ фазисахъ ея развитія, замужество, радость и горе. Такъ, о молодыхъ лѣтахъ: Явъ скоро ти красин цвити одцвитають, Такъ скоро молодые лита пропадають (Чуб. V. 475).

Ой за-за гори, изъ-за кручи Орли вылитають,— Не згадаю я роскопи, Вже лита минають (Чуб. V. 83).

Парень сравнивается съ солнцемъ, соболемъ, орломъ, соловьемъ, селезнемъ, голубомъ (Чуб. V. 6, 40, 8, 73, 76, 33); съ дубомъ, хмѣлемъ, ромашкой, квитчатымъ барвинкомъ (Чуб. V. 13, 19, 11, 44, 14). Парень, сознающій свое одиночество и желающій жениться: "у чистому поли былина" или суховерхая береза (Чуб. V. 208, 27). Женихъ, — украшенный теремъ (Терещ. II. 121), облако (В. Карадж., Срб. н. п. 1. 2); шершень:

Прилегавъ першень зъ стели, Та впалъ на постель,— Де Марусечка спала.... (Голов. II. 114).

Дѣвушка—вечерняя звѣзда, золото, рыбка, цвѣтокъ, вишня, зеленая верба, тополя, бузина; бѣлизна ея—бузиновый цвѣтъ; очи—шелковичныя ягоды: половой органъ "хустына, шовкомъ шитая"; "криница край перелаза" (Чуб. V. 54). Дѣвушка-невѣста—золотое перо, молодая кукушка (Голов. II. 100, 104); куница (Р. Фил. Вѣст. 1880. І. 69), самка павлина, розмаринъ, сиреневая вѣтка, пчела, шелковинка на катушкѣ или шелковинка, плавающая по морю (В. Карадж., І. 26, 33, 37, 38, 39).

Вознивновеніе любви—появленіе цвѣтовъ; "ой на гори, ненько, зацвило синенько,—нихто мене тавъ не любить, явъ той Коваленво" (Чуб. V. 111), развитіе лѣса, склоненіе валины надъ водой, хожденіе по рощѣ, повѣваніе вѣтра, копаніе колодца (Чуб. V. 115, 18, 58, 83, 79, 153). Символическое выраженіе любви въ пѣсняхъ

малорусскихъ опредъляется иногда весьма характерно сближеніемъ двухъ предметовъ, стоящихъ въ природъ или въ домашнемъ бытъ въ тъсной зависимости одно отъ другаго. Напримъръ,

Пливе човень воды повень, Пливе и весельце: Чи такт мене върно любить, Якъ и тебе, серце? (Голов. III. 299; Чуб. V. 22).

Ой у поли озерце,
Тамъ плавало видерце:
Соснови клепки, дубове денце,—
Не цураймося, серце! (Чуб. V. 169, 129, 256).

Сопилочка съ калиночки—
Ясенове денце—
Ой кто жъ мене та нелюбить
Роженъ ему въ серце. (Чуб. V. 10). •

Козакъ спитъ; дъвушка его будитъ, чтобы турки не убили его, не украли его коня, — пъсенный образъ любви (Чуб. V. 19). Будитъ, потому что любитъ. Другой часто встръчающійся пъсенный образъ любви и желанія выйти замужъ—стланіе постели (Чуб. V. 23, 44 и др.).

Приглашеніе д'явушки—нев'ясты начать общую, супружескую жизнь выражается стихомъ:

Ой ты дивчино славнаго роду, Возьми квартушокъ, кодимъ до саду, Нарвемъ яблокъ, нарвемъ грушокъ, Нарвемъ грушокъ повевъ квартушокъ. (Чуб. V. 75).

Потеря дъвушкой невинности выражается въ народной поэзіи разнообразно:

> Итовъ козавъ яромъ, Яромъ долиною,

Зацвівъ козавъ рожов, Динка калиною Козавъ ожинився Динка зосталася. (Чуб. V. 85).

Полюбила Гриця чорнобривця... А я въ батька та гуляла, Я въ батька нічого не робыла, Тилько по садочку походыла Волосскій оришовъ посадыла... (Чуб. V. 904).

Колодезю мій глибовій—колибъ я не впала,— Полюбила пройдисвита—теперь я пропала. Ростуть, ростуть опенечки край дорожечки; Повидае парень дівку черезь ворожечки, (Чуб. V. 262).

Стала слава, стала слава, Стали й поговоры Да на тую дивчиноньку Що чорніи брови. Ой зацвіла маковочка Зачала бринити,— Иде козакъ отъ дівчины Починае дниты. (Чуб. V. 58).

Ой держала, розумъ мала Та упустила въ воду. Чуб. V. 52).

Ой якъ я встрачу коника воронаго Ой то ты встратышь віночка ругяного (Чуб. V. 35).

Зацвіла калынонька въ лузн. (Чуб. V. 63 н друг.)

Кромъ того, встръчаются другія символическія выраженія потери невинности: дъвица даеть казаку напиться воды, ночуеть съ милымъ въ саду; парень часто лазить черезъ плетень, ломаетъ калину. Впрочемъ, ломаніе калины часто означаетъ связь со вдовой. (Чуб. V. 85, 822).

Женитьба и замужество—переходъ черезъ рѣку, срубаніе дерева; согласная супружеская жизнь—рыба съ водою; несогласная—, іденъ чобітъ на обцасі, а другій на корку", или "пишли наши марно лита, якъ мисяцъ кругомъ свита". (Чуб. V. 52, 494, 146, 1067, 1093).

Людскій говоръ и сплетничество— кресаніе кремня, шумъ водяной мельницы, черная туча, струганіе дерева, звонъ. (Чуб. V. 547, 74, 144, 145, 225, 201).

Радость, довольство и богатство—восходящее солнце, блескъ чешуи щуки на солнцѣ, вишневый садъ съ травой по колѣни, поповскій сѣнокосъ и дьяконскій колодезъ. (Чуб. V. 1049, 1051, 13, 26).

Горе и плачь—схиленіе травы, дымъ, усыханіе дерева, черныя буквы на бѣлой бумагѣ, пыль по дорогѣ, наступленіе орды, высыханіе воды, колеблемая степнымъ вѣтромъ трава, потеря соловьемъ голоса, восхожденіе на гору, помутившаяся вода, стрекотаніе сороки, крикъ лебедя, теченіе рѣчки струями. (Чуб. ІІІ. 235, 124; V. 622, 1028, 1005, 968, 135, 74, 23, 270, 940, 187). Любопытной въ историко-литературномъ отношеніи чертой горести представляются слѣдующія символическія выраженія: "да журба мене вбыла; да сама менша у степу птыця да й та мене была" (Чуб. V. 23), или:

Та журба жъ мене изсушила, та журба жъ мене извъялила, Що найменьша въ степу птыця та й та мене была. (Чуб. V. 447).

Въ Словъ о полку Игоревъ, Гзакъ говоритъ Кончаку: "Аще его опутаевъ красною дъвицею, ни нама будетъ сокольца, ни нама красны дъвице, то почнутъ наю птицы бити въ полъ половецкомъ". (во 2 изд. Тихонр. стр. 12).

Хлѣбныя сравненія, уподобленія и характеристики встрѣчаются въ приложеніи къ разнымъ проявленіямъ жизни: любви, замужеству, житейской роскоши и т.п. Такъ, неудачная, т. е. лишенная взаимности любовь выражается слёдующимъ образомъ:

> И гору я ральцю, Посію я пшеныкю: Не вродила мни пшеныця, Но кокиль и метлыця. (Чуб. V. 168).

Цѣль оранки и засѣва пшеницы выражается въ другой пѣснѣ:

> Выорала новыцю, Посіяла піпеньцю, Щобъ намъ піпеньця родыла, Щобъ насъ парубки любили. (Чуб. V. 130).

Въ галицкихъ коломійкахъ:

Та я жита не съяда, само жито сходыть: Я любка не чаровала, самъ до мене ходыть. (Голов. И. 763).

Гей, зацебла пшениченька на зерно, на колосъ: Ой давно вже я не чула миленького голосъ. (Голов. П. 767).

Наклоненіе пшеницы—поклонъ милаго, а зерно ея его личное присутствіе:

> На полю пшеныченька черезъ межу похиляеться, Чую я черезъ люды, що мій мылый поклоняеться. Що мени по пшеныци,—въ ній зеренця нема, Що жъ мени на поклони, коли ёго самого нема. (Чуб. V. 4).

Ишеница оцвѣла—дѣвушка разлюбила. Такъ, въ коломійкѣ:

Гей ярая пшеныченька
То ся отъярила,—
Солодка мя соколина
То ся отдалила. (Голов. II. 402).

Стоящее на корнѣ жито наводить на мысль о бракѣ. Такъ, въ прелестной малорусской купальской пѣснѣ:

Ой чіе жито підъ горою столло,

Иванкове жито підъ горою столло.

Підъ горою зелененько по місяцю відненько,

Молода Марьичко ходи жито жаты!

Якъ я тебе возьму жито жати научу.

Підъ горою зелененько, по місяцю видиенько, серденько.

(Чуб. ІІІ. 202).

Посіяно, поорано, та нікому жаты, Питается сынъ у матери, которую браты. (Чуб. V. 496).

Въ одной галицкой коломійкъ заключеніе брака поставлено въ зависимость отъ сбора пшеницы. Въ чешской народной пъснъ:

Malo psenic, malo žit, malo žit, Nesmime se oženit, oženit; Jećmeny jsou zeleny, Musime bejt bez ženy. (Erben, Prost. čes. pis. IV. 274).

Быть въ замужествъ--жать жито, а потому во снъ увидъть жито или пшеницу по противуположности въ толковании сновидъний означаетъ вдовство.

Первая жена—своевременно вспаханное поле; вторая жена—поздняя пахать:

Лучии раля раная
Чимъ тая поздная,
А на раннимъ пшаница,
А на позднимъ мятлица.
Лучин первая жона,
А чимъ тая другая:
Съ первой жонкой дзяцей мёць,
А съ другой разогнаць. (Шейнъ, 144).

Строгій мужъ можеть однако измінить характеръ жены, что значится въ стихотвореніи:

Чорна гречка, бёлы крупы: Не впачайся дёвча въ руки! Якъ у руки упадешься, То по слюбь не скаеться. (Голов. III. 162).

Подобнаго рода мысль, хотя безъ указанія на ломку характера, мысль, ограничивающаяся преимущественно переходомъ дівушки въ положеніе замужней женщины, выражена въ слідующихъ хлібныхъ сравненіяхъ, въ галинкой коломійкі:

> Ой такъ чини, якъ я чиню, А зъ дъвчины господыню, Ой изъ тъста паляныцю А зъ дъвчины молодыцю. (Голов, II. 400).

## Въ польской пъснъ:

Nieclopoc sie o zonkę,
Da ci Pan Jezus panienkę;
Jest pszeniczka, będzie mąka,
Są dziewczątka, będzie żonka. (Lipinski, Pies. ludu
Wielikopolsk. I. 55).

Пшеница—символъ роскоши и ласки. Такъ, въ галицкой коломійкѣ:

Ой на гор'й росте сосна—пшеныци не буде; Вже у чужой мамуненьки роскому не буде. (Голов. П. 790). Въ галинкой п'Есн'й:

Ой повхавъ Ивасенько на полованье, Да диставивъ Настуненьку якъ малёванье, Казавъ ен годоваты пшенычнымъ хлѣбомъ... (Голов. І. 74).

Въ малорусскихъ и въ бѣлорусскихъ пѣсняхъ обычно сравненіе хлѣбныхъ копенъ со звѣздами (такъ ихъ много), желтыхъ пшеничныхъ колосьевъ съ рыжыми волосами парубка, равно какъ обычно прославленіе хорошей жницы и указаніе на тяжелый и горькій хлѣбъ въ замужествѣ за старикомъ вдовцомъ. (Голов. II. 391, 133; Чуб. III. 464; Шейнъ 209 и др.).

## ГЛАВА VI.

Редигіовно—мненческое вначеніе обрядоваго хліба. — Культъ солнца. — Вілунъ—повровитель вемледілія. — Житные духи. Хлібъ, какъ предметъ жертвопряношенія солнцу, вемлі, домовому духу, водянымъ и растительнымъ духамъ. — Хлібъ, какъ символъ небесныхъ овітилъ. — Предметы, получившіе освященіе по овоей бливости къ хлібу: квашня, борона и проч. — Соль.

Отличительной особенностью древняго народнаго міросозерцанія представляется олицетвореніе и обоготвореніе силь и явленій вившней природы, съ перенесеніемъ на нихъ свойствъ и особенностей правственной природы человъка, его характера, семейнаго и домашняго быта. У славянъ въ-обоготворенной внёшней природъ на первомъ мъстъ стояло солице. Земледъльческому пра-славянскому народу естественно было прійти въ убъжденію, что "alles keimet in der Sonne zu der Bauern. Lust und Wonne". Солнце даеть свъть и теплоту. Съ восходомъ солнца вся природа пробуждается отъ ночнаго сна. Весенніе лучи содина побъждають суровую зиму и, по словамъ О. И. Тютчева, ведутъ съ собой "тихихъ, теплыхъ майскихъ дней румяный, свётлый хороводъ. "Движенія земнаго шара и окружающей его атмосферы, проявленія органической жизни на земль, экономическій и даже соціальний строй народовъ зависять оть высокаго повелителя планетной системысолнца. Вильгельмъ Гершель полагалъ, что цена пшеницы зависить отъ числа солнечныхъ пятенъ. По мивнію Гана, саранча появляется во время минимума пятенъ, продолжаетъ показываться до максимума и затемъ пропадаеть на нъсколько лъть. Ученые астрономы и и физики измъненія наружнаго характера полярныхъ

странъ, внезапныя колебанія магнитной иглы, появленіе съвернаго сіянія, смерчей и тифоновъ объясняютъ электрическими воздъйствіями солнца, солнечными бурями. Во всякомъ случав наукой установленъ фактъ громаднаго вліянія солнца на проявленія земной жизни. Древній человъкъ, по доводамъ жизни, ощущаль и признавалъ это вліяніе. При полной зависимости клѣбопашества отъ положенія солнца, культъ солнца, понятно, долженъ быль имъть первенствующее значеніе въ жизни земледъльческихъ народовъ. Въ пъсняхъ и поговоркахъ, въ обрядахъ и поверьяхъ славянскихъ народовъ солнце является съ значеніемъ божества милосерднаго, благаго, приносящаго счастье въ домъ, въ который оно заглядываетъ. Солнце праведное, солнце врасное, солнце божье-таковы его эпитеты. Въ заговорахъ солице молять объ исцелени болезней, о покровительствъ и помощи въ разныхъ случанхъ. Его величають въ песняхъ богомъ, просять его посветить изъ рая. Что древніе русскіе поклонялись солнцу, какъ богу, документальныя свидетельства находятся въ Ипатьевской летописи, въ одномъ слове Кирилла Туровскаго, въ апокрифъ "Хожденіе Богородицы по мукамъ", въ разныхъ поученіяхъ духовныхъ дицъ.

Наименованіе бога—солнца или солнечнаго бога въ разныхъ славянскихъ странахъ звучало различно. Весьма загадочныя фактическія данныя славянской миеологіи требуютъ отъ изслідователя большой осторожности при опреділеніи солнечныхъ божествъ. Врядъ ли можно признать полезнымъ для науки размноженіе божествъ на основаніи шаткихъ и подозрительныхъ филологическихъ сближеній и сопоставленій собственныхъ именъ, перечисляемыхъ древними писателями боговъ и богинь и еще боліве подозрительныхъ въ научномъ отношеніи ссылокъ на географическіе словари. Плохой почвой для возведенія грандіознаго зданія миеологіи представляются также народныя півсни. Тутъ легко

впасть въ заблужденіе, принявъ замысловатый поэтическій обороть, бытовое сравненіе или житейскій символъ за обрывовъ давно минувшей религіозно-минической старины. Главными, быть можеть, единственными наименованіями солнечнаго бога были Дажьбогъ, Божичъ, Бълбогъ или Бълунъ, Ярило, Ладо. Да и эти наименованія въ сущности загадочны, и нікоторыя изъ нихъ, напримъръ Бълунъ, Ярило, Ладо, могли быть простыми эпитетами при словъ Дажьбогъ или при другомъ личномъ имени солнечнаго бога, нынъ затерянномъ. Что касается до такихъ паименованій, какъ Припекало, Авсень, Купало, малорусская песенная Ганна, то тутъ или ровно нътъ ничего миоологическаго, или какъ въ Овсенъ и Купалъ, скрывается указаніе праздникъ съ обрядовымъ разсыпаніемъ овса или съ обрядовымъ купаньемъ.

"Къ святилищамъ, говоритъ г. Фаминцынъ, въ извъстные дни года и при извъстныхъ обстоятельствахъ. какъ общественной, такъ и частной жизни, стекались толны народа для совершенія жертвоприношеній и прочихъ богослужебныхъ обрядовъ. Здёсь, въ таинственной чащъ лъса или подъ сънію величественнаго дуба у источника, на берегу ръки или озера, у пылающихъ костровъ или жертвенниковъ, которыми служили холмы и скалы, или насыпи городищъ, или передъ чудовищными, фантастически-раскрашенными, нередко многолицыми и многоголовыми истуканами, вооруженными копьями, мечами или палицами, или, наконецъ, въ предверін храмовъ, въ которыхъ стояли или возсъдали идолы, окруженные священными предметами (знаменами, щитами, копьями, рогами и пр.) и драгоденными сокровищами, -- народъ воздавалъ божествамъ своимъ хвалу и благодареніе, испрашиваль у нихъ всякихъ благъ, умилостивлялъ и вопрошалъ ихъ, исполняя религіозныя, обрядныя пъсни и пляски, предаваясь шумнымъ игрищамъ, пирамъ и попойкамъ. Общественное богослу-

женіе совершалось въ извістные праздничные, т. е., наиболье знаменательные въ пастушеской и земледъльческой жизни народа дни, въ честь того или другаго божества, покровителя стадъ и полей, плодородія, представителя той или другой стихійной силы; кром'в того. въ извъстныхъ, выходящихъ изъ ряда случаевъ народной жизни, напримъръ, передъ выступленіемъ въ походъ или по возвращении изъ похода, при появлении въ странъ тяжкихъ болъзней или иныхъ невзгодъ (палежа скота, засухи и т. п.), --съ цълью отстраненія этихъ невзгодъ" 1). Нъкоторыя событія семейной жизни, въ особенности свадьба, привлекали общее вниманіе, терили частный характерь и дёлались предметомъ торжественнаго общественнаго празднованія и общественнаго богослуженія. Частное семейное діло, ділаясь общественнымъ дѣломъ, вызывало проявленіе главнаго культа. -- культа солнца; если же оно оставалось исключительно частнымъ семейнымъ дѣломъ, то, думать, большею частью или даже исключительно въ древности вызывало поклонение домашнему очагу, какъ ближайшему и въ домашней жизни главному выразителю и представителю божественной стихіи огня. Какъ бы то ни было, безъ религіознаго освященія дъла или предмета трудно было обойтись, такъ какъ религіозныя в рованія проникали народную жизнь насквозь и неразрывно переплетались съ малъйшими ея проявленіями:

Съ распространеніемъ христіанства среди славянъ произошло двоевѣріе, выразившееся болѣе всего въ смѣшеніи языческихъ боговъ съ христіанскими святыми и въ перенесеніи на Спасителя, Богоматерь и святыхъ религіозно-общественныхъ функцій языческихъ боговъ. Древнимъ слоемъ народныхъ пѣсенъ представляется тотъ весьма небольшой разрядъ пѣсенъ, гдѣ солнце и

<sup>1)</sup> Фаминцынъ, Божества древ. слав. І. 39.

святые выступають вмёстё и дёйствують сообща. Замёчательнымь образчикомь такихъ пёсень служить слёдующая бёлорусская пёсня, записанная въ принёманской мёстности:

Сонейко, сонейко, Янъ съ Петромъ ходзяць, Сонейко, сонейко, да по межамъ ходзяць, Сонейко, сонейко, да жито глядзяць. Сонейко, сонейко, да идучы говорили, Сонейко, сонейко, усе жито доброе... 1).

Въ большей части религіозно-миоическихъ пѣсенъ вмѣсто солнца выступаетъ Богъ, Богородица, св. Петръ, Юрій, Николай и Илья. Такъ, въ галицкой свадебной пѣснѣ:

До насъ, Боженьку, до насъ! А въ насъ теперь гараздъ; И ты Божая Маты Вступай же намъ до хаты! <sup>2</sup>)

Въ бълорусскихъ жатвенныхъ пъсняхъ:

Ходзилъ Богъ по полю Поцерялъ корону... (Шейнъ 213).

Будзимъ, сестры, жита жаць И у жици Бога искаць. Нашли Бога за барилочкой, За красной гарёлочкой. (Шейнъ 177).

Въ малорусской колядкъ Богъ объщаетъ "вродити сто кипъ жита" (Чуб. III. 385). Въ великорусской подблюдной пъснъ:

Исусъ Христосъ у воротъ стоитъ
Онъ съ клюбомъ, съ солью,
Со скатертью, со скатинкою,
Съ животинкою... (Шейнъ, Рус. нар. пъс. І. 374).



<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Головац., Нар. пфс. Г. и Уг. Руси. II. 102.

Въ свадебныхъ пѣсняхъ "самъ Богъ коровай мѣситъ, Богородица свѣтитъ, а ангелы воду носятъ" (Шейнъ, Бѣлорус. пѣс. 340). Въ галицкихъ колядкахъ "въ чистымъ поли ходыть Господь по тихъ риленькахъ" или "самъ милый Господь волики гонитъ", а "Божа Маты істоньки носыть" или "насыня косыть (Голов. II. 15, 16, 17, 39).

Такъ какъ ко времени жатвы подходить праздникъ пр. Ильи, то въ народныхъ пъсняхъ Илья чаще всего является замъной древняго бога покровителя земледълія. Въ бълорусской купальской пъснъ Богъ раскладываетъ огонь и зоветъ всъхъ святыхъ къ себъ; "только нъту Илли съ Пятромъ; пошовъ Иллія коло жита". Въ волочебной пъснъ:

Идзець-брядзець святы Илля, Святы Илля съ чистаго поля, Уросився, умочився-мокрошеневъ...

Богородица спрашиваетъ, гдв онъбылъ, и Илья отввчаетъ:

По межамъ ходзивъ, жито родзивъ Жито, пшаницу, усякую пашницу.

"Святы Илля—старая жнея; яна жала, не уважала, што разъ зажнець, то снопъ звязнець" (Шейнъ, Бѣлор. пъс. 84, 85, 86, 90, 152; Рус. пъс. 390). Въ малорусской щедровкъ:

Шовъ Илья
На Василья,
Въ ёго пужечка
Житяночка.
Куды ею махнеть,—
Тамъ жито ростеть.
Зароды Боже
Жито, пшеныцю,
Всяку пашныцю;
А въ полі ядромъ... (Чуб. III. 452).

Изредка встречается св. Николай или Іоаннъ (Янъ). Св. Георгій или Юрій собственно святый пастуховъ; въ землед вльческих в песнях он встречается редко, но все таки встречается и при томъ съ такимъ наименованіемъ, которое подаетъ поводъ искать въ сдавянской минологіи какого-то Рая. Въ пісняхъ Юрій, какъ весенній святый, отмыкаеть землю, выпускаеть росу или, въ замень пр. Ильи, ходить по полямъ и "хлібъжито родыть" (Номисъ, 433). Въ некоторыхъ песняхъ встрвчаются выраженія: "ходзи, Раскъ, ко мнв во дворъ", "а прошу Раю, къ себъ у хату", "ко мнъ, Добро, у мое гумно", "ходзи, Спорышъ, ко миъ на Рай, Раекъ сокращенное имя Юрія черезъ форму Урай, которая встрвчается въ малорусскихъ пъсняхъ. Такъ, въ одной волынской пъснъ отпираніе неба приписывается Ураю:

> Та Урай матку клыче: Та подай, матко, ключи Одимкнуты небо... (Чуб. III. 30).

Подъ пъсеннимъ Раемъ—Ураемъ—Юріемъ, Яномъ, Богомъ скрывается древній богъ плодородія, быть можеть, Бъдбогъ или Бълунъ. По бълорусскому повърью Бълунъ присутствуеть на нивахъ во время жатвы и помогаетъ жницамъ успѣшно жать. Онъ иногда является бъднякомъ въ житъ съ сумою денегъ на носу. Замътивъ бъдняка, Бълунъ манитъ его къ себъ рукою; потомъ, если бъднякъ не ръшается подойти, онъ самъ подходитъ къ нему и проситъ его утереть ему, Бълуну, носъ. Если бъднякъ послушается и утретъ ему носъ, то изъ сумы посыплются деньги, и Бълунъ исчезаетъ 1). Повърье, что есть житные духи, существуетъ среди германцевъ, литовцевъ и славянъ. Славяне даютъ имъ названія: полевой дъдъ, полевикъ,

<sup>1)</sup> Древлянскій, Бёлор. нар. пред., въ Прибавл. къ Жур. Мин. Нар. Пр. 1846. 7—8.

гречуха, жицень. Когда поседяне начинають жать или косить хлібов, полевикь біжить оть взмаховь серпа и косы и прячется въ тъхъ колосьяхъ, которые еще остаются на корню; вместе съ последне-сръзанными колосьями онъ попадается въ руки жнепа и въ послъднемъ-дожиночномъ снопъ приносится на гумно или въ домъ землевладъльца. Вотъ почему дожиночный снопъ наряжають куклою и ставять его на почетномъ мъстъ, подъ образами. Въ Германіи erntрирре помъщается или въ переднемъ углу или на кровлъ и сохраняется въ теченіе года, до новаго erntpuppe, изъ новаго жита. Большею частью кукла эта сберегается только до времени посъва; тогда ее обмолачивають и добытыми изъ нея зернами осъменяютъ поля, -- съ тою цедью, чтобы житный духъ, заключенный въ последнемъ снопе могъ возродиться и заявить свою плодотворную силу въ новыхъ всходахъ. Дожиночный снопъ одъвають въ мужескіе или женскіе наряды; въ первомъ случав его называють: немцы-roggenmann, erntemann, grossvater; славяне-дъдъ, dziad, dedek; во второмъ случав нвицы называють его kornmutter, erntemutter, rogenalte, grosmutter, а славяне-баба, житна баба. По литовскому повърью послъдній ударъ, наносимый серпомъ во время жатвы или цепомъ во время молотьбы, падаеть на житную бабу, и тоть, кто его наносить, называется убійцею 1). Въ связи съ върованіемъ въ житныхъ духовъ стоитъ обычай завивать бороду въ концъ жатвы ржи изъ последнихъ, нарочно оставляемыхъ недожатыми колосьевъ; оставляютъ нѣсколько стеблей наилучшаго жита, кругомъ все выполять, потомъ возьмутъ стебли въ руку, надломятъ, закрутятъ ихъ вмѣств съ крающкой хлеба и съ солью и сверху еще пристукнуть рукою къ земль, чтобы "борода" держалась крино. Завивание бороды совершается во многихъ мь-

<sup>1)</sup> Аванасьевъ, Поэт. воззр. слав. III. 771-772.

стахъ В., Б. и М. Россіи, въ Германіи, въ Швеціи и другихъ странахъ. Бороду завиваютъ съ цѣлью, по крайней мѣрѣ въ древности завивами съ сознательной цѣлью—дать послѣднее убѣжище житному духу, прогнанному изъ своей обширной территоріи. Бастіанъ въ статьѣ "Der Baum in vergleich. Ethnologie" въ V т. Zeitschriff für Volkspsychologie únd Sprachwissenschaft Штейнталя и Лазаруса указалъ на соблюдаемое въ Остъ-Индіи обыкновеніе при культивированіи лѣстныхъ пространствъ оставлять пару пней для демоновъ, лишившихся доселѣшнихъ своихъ обиталищъ, причемъ міръ духовъ сосредоточивается на болѣе тѣсномъ пространствъ 1).

Въ паступескій періодъ народной жизни жертвоприношеніе богамъ состояло исключительно изъ животныхъ. Съ возникновеніемъ и развитіемъ земледѣлія въ жертву стали приносить хлебы разной величины и формы; но все таки по архаичности народной жизни животныя жертвы долгое время преобладали, играли главную роль въ богослужени, первенствовали надъ хлъбомъ, и самое жертвоприношение хлъба первоначально только дополняло или иногда замвняло жертвоприношение животныхъ. Постепенность перехода жертвоприношенія животныхъ въ жертвоприношение хлъба, обусловленнаго развитіемъ земледъльческой культуры, выразилась въ обрядовомъ употреблени хлеба темъ, что хлебу придавались формы животныхъ. Подобнаго рода замены встречаются у разныхъ народовъ. Поучительный примёръ того, какимъ образомъ возникаетъ этотъ родъ замъны, представляють обряды древней Мексики. На древнихъ годичныхъ праздникахъ въ честь боговъ водъ и горъ въ храмахъ совершались настоящія человоческія жертвоприношенія; въ домахъ же народа происходили въ это самое время ясныя по смыслу, но невинныя по существу подражанія того же кроваваго обряда. Съ этою

<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пвс. 176, 510-511.

цёлью изготовлялись изъ тёста изображенія жертвъ. которымъ сначала воздавалось поклоненіе, а потомъ, въ подражение истинному обряду, вскрывали грудь, вынимали изъ нея сердце, отрубали голову, а члены раздълялись на куски и поъдались. Въ классическихъ религіяхъ Грепін и Рима желаніе сохранить священные обряды предшествующихъ, болъе варварскихъ и кровожадныхъ эпохъ выразилось компромисами въ родъ, напримъръ, того, что вмъсто человъческихъ жертвъ приносили мёдныя статуи, вмёсто животных в символическія фигуры изъ твста или изъ воска. У брамановъ замена живыхъ жертвъ моделями жертвенныхъ животныхъ, приготовленными изъ муки и масла, также была обычна. Къ этой категоріи обычаевъ относится приношеніе больнымъ человікомъ въ храмъ моделей своихъ пораженных членовъ, съ пълью умилостивленія божества или какъ благоларственное жертвоприношение послѣ излѣченія 1). Обыкновеніе это встрѣчалось въ Египтъ, Гредіи, Германіи и нынъ еще встръчается въ Индіи и въ Россіи. Въ однихъ сдучаяхъ хлебная замена животнаго жертвоприношенія произошла съ цёлью избёжать лишенія жизни; въ другихъ случаяхъ, въ большинствъ случаевъ изъ экономическихъ побужденій.

Люди бёдные, которые не въ состояніи были принести богамъ въ жертву быка, корову, барана, козла или свинью, приносили сдёланное изъ тёста изображеніе того или другаго изъ этихъ животныхъ. Таково происхожденіе встрёчающагося до сихъ поръ у разныхъ народовъ обыкновенія приготовлять изъ тёста изображенія быковъ, овецъ, свиней, если не въ полномъ видѣ, то отчасти, напримёръ, вылёпливать рога или копыта. Въ Болгаріи къ баднему вечеру пекутъ пироги съ изображеніемъ домашнихъ животныхъ <sup>2</sup>); къ 11 марта здѣсь приготовляютъ боговицу,—крупный хлѣбъ, какъ

<sup>1)</sup> Тэйлоръ, Первобытная культура. т. II. 442-444.

<sup>2)</sup> Качановскій, Памят. болг. народ. творчества. І. 3.

коровай, но безъ углубленія въ серединь. На боговиць сверху налѣиливають изъ твста лошадви, овечки, рога, хвосты и т. п. Боговицу крошать въ миску съ виномъ и потомъ ее Блятъ, выкрикивая на здоровье скота: му-у-у, му-у-у, бе-е-е-бе, пха-ха-ха 1). Въ Костромской губ, на Семивъ пекутъ "козули". Въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи, въ губ. Вологодской и Архангельской на Рожл. Христ. приготовляють изъ пшеничнаго тъста различныя изображенія животныхъ, украшають; ими столы и окна, разсылають ихъ знакомымъ 2). Подобнаго рода обыкновение встржчается у народовъ германскихъ. Такъ, на германскомъ съверъ на Іольскомъ праздникъ убиваемъ былъ въ честь Фрейра большой вепрь въ присутствіи короля; надъ нимъ клялись подданные въ ненарушимой върности королю, положивъ на кабана руки: затъмъ слъдовало жертвоприношение и пиршество. Нынъ о святвахъ въ Скандинавіи убиваютъ свиней и пекутъ пироги на подобіе свиней 3).

Языческое обыкновеніе дёлать хлёбы въ видё животныхъ получило христіанскую окраску. Такъ, 6 марта въ день Герасима Грачевника пекутъ хлёбы въ видё грачей 4); 9 марта въ день сорока мучениковъ пекутъ 40 жаворонковъ, т. е. хлёбовъ въ формё птичекъ 5); или 40 хлёбныхъ шариковъ 6); въ Болгаріи 9 марта каждая семья печетъ "кравайци"; число короваевъ должно соотвётствовать числу дётей въ домё; на короваяхъ этихъ, пока они не посажены въ печку, дёлаютъ дырочки вёткою бузины, а, когда испекутся, обмазываютъ ихъ медомъ 7). Римское духовенство на-

V

<sup>1)</sup> Каравеловъ, Памятн. І. 193.

<sup>2)</sup> Терещенко, VII. 37, 88.

<sup>\*)</sup> Снегиревъ, Рус. прост. правд. II. 17-18.

<sup>4)</sup> Терещенко, VI. 19.

<sup>&#</sup>x27;в) Терещенко, VI. 20; Чубинскій, III. 9.

<sup>6)</sup> Шейнъ, 496.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Качановскій, І. 7.

канунѣ Рожд. Хр. разсылаетъ тонкіе изъ тѣста листки разныхъ цвѣтовъ съ вытиснутыми на нихъ изображеніями, относящимися къ празднику <sup>1</sup>).

У древнихъ славянъ корова составляла, повидимому, главный предметь богатства и пропитанія. Несомнівню по даннымъ языка и по обрядамъ, что животное это нъкогда, быть можеть въ арійской древности, пользовалось большимъ уваженіемъ. Можно допустить, что корова у аріевъ была священнымъ животнымъ, на подобіе египетскаго быва Аписа, что ей воздавали божескія почести, и не только ее приносили въ жертву, но, быть можетъ, и ей приносили жертву, что могло совершаться одновременно. Слабыя черты жертвоприношенія коров'в сохранились въ народныхъ обрядахъ. Такъ, въ Виленской губерніи крестьяне въ день св. Агафіи (3 апръля) освящають въ церкви кліббъ, натыканный кусками соли и потомъ въшають этотъ хлъбъ на рога коровъ 2). Время дня древній арій опреділяль по времени, когда скоть идеть на пастбище, на водопой, возвращается въ село. Отъ наименованія коровы заимствоваль онъ названія для нъкоторыхъ растеній и птицъ и даже для опредвленія пространства. Богатство определялось числомъ головъ рогатаго скота. Войны обыкновенно возникали потому, что одно родовое колтно захватывало скотъ другаго кольна. Подарить корову значило оказать особенную почесть и вниманіе. На свальбахъ корова имела важное значеніе: ее посылали въ подарокъ молодому, закалывали въ жертву богамъ, на шкуръ жертвеннаго животнаго усаживали молодыхъ. Когда умиралъ человъкъ, убивали корову, какъ средство для пропитанія умершаго въ загробной жизни или какъ жертвоприношеніе богу смерти. Наивное воображеніе пастушескаго народа усматривало присутствіе коровы даже въ небесныхъ пространствахъ; въ весеннихъ и летнихъ обла-

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Рус. прост. празд. II. 26.

з) Записки Геогр. Общ. по Отд. этн. 1873. V. 20.

кахъ видѣли небесныхъ коровъ, которыя своимъ молокомъ (дождемъ) питаютъ землю; сама земля представлялась коровой, и даже въ звѣздахъ усматривали небесныя стада, предводимыя быкомъ—мѣсяцемъ. Подобнаго рода воззрѣиія на внѣшнюю природу сохранились до-нынѣ въ сказкахъ, повѣрьяхъ, поговоркахъ. Въ нихъ есть нѣчто поэтическое, художественное. В. А. Жуковскій воспользовался древнимъ представленіемъ звѣздъ стадомъ, мѣсяца—пастухомъ и создалъ прелестное стихотвореніе: "На пажитѣ необозримой".

Выдающаяся роль, которую у всёхъ славянъ, въ особенности у южныхъ и восточныхъ славянъ играетъ коровай въ обрядовомъ употребленіи хлёба, объясняется тёмъ, что коровай замёнилъ жертвоприношеніе коровы. Ясныя доказательства такой замёны заключается въ названіи и въ формё коровая.

Существуетъ нъсколько объясненій слова "коровай". Можно оставить въ сторонъ мнъніе Терещенка о происхожденіи славянскаго коровая отъ римскаго far, libum farreum. Коровай и far вознивли самостоятельно, быть можеть, изъ одного источника, существовали совершенно независимо другъ отъ друга, и славянскій коровай представляеть гораздо болье арханческій и знаменательный остатокъ древняго міросозерцанія и быта, чёмъ римскій libum farreum. Г. Ящуржинскій слово коровай производить отъ слова краять, кроить 1). Пикте названіе коровай возводить ко временамъ арійскимъ. Въ санскр. upakarika-родъ пирога, изъ upakara—приготовленіе; литовскій karaiszis—пирогъ, хлібь. Во всвиъ этихъ словахъ Пикте усматриваетъ корень kr-facere 1), такъ что коровай получаетъ значеніе простаго хліба. Можеть быть, однако, сділано одно предположение, основательность котораго подтверждается важнымъ религіозно-бытовымъ значеніемъ коровы въ древности. Если отбросить окончание ай, то получится

<sup>1)</sup> Ящуржинскій, Рус. Филол. Вѣст. 1880. I. 85.

коров, крав. Названія хлёба коровая и животнаго коровы отождествляются, какъ и слёдовало ожидать отъ жертвеннаго хлёба, замёнившаго жертвоприношеніе коровы. Въ народныхъ обрядахъ и пёсняхъ до сихъ поръ сохранились намеки на замёну короваемъ коровы. Такъ, коровай въ Болгаріи и Бёлоруссіи иногда снабжаютъ рожками изъ тёста. Въ пёсняхъ коровай часто называется рогатымъ. "А рогатъ я богатъ! " <sup>2</sup>) Болгарская боговица, представляющая лишь другое наименованіе коровая, имёстъ форму длинной булки витушки съ рожками на концё.

пъсняхъ народныхъ находится много доказательствъ религіозно-мионческаго значенія коровая, его таинственной связи съ свътилами небесными, солнцемъ, мъсяцемъ и звъздами, его сверхъ-естественныхъ свойствъ. Приготовленіе и употребленіе коровая носить разныя наименованія: коровай бгаты (Чуб. IV. 215, 216, 218), гбаты (Чуб. IV. 224), гибаты (Чуб. IV. 225), молить, вить, печь, гафтовать. Наименованіе: "бгаты коровай", какъ и "молить коровай", весьма характерно; самое слово "бгаты", повидимому, происходить отъ слова Богъ и означаетъ подносить коровай Богу или боготворить коровай. Что слову "бгаты" можно придавать такого рода значеніе, можно указать на приміненіе его исключительно въ короваю въ торжественномъ случав обрядоваго употребленія коровая, и можно сослаться еще на названіе болгарскаго обрядоваго хліба боговицей. Въ півсняхъ коровай окруженъ золотомъ и серебромъ: у него золотой обручь, сажають его на золоть и серебрь въ золотую печь. (Чуб. IV. 227, 230, 235, 244): Печь, окна, лавки обнаруживають при этомъ большую радость, пляшуть (Чуб. IV. 220, 221 и др.). Радость эта обусловливается темъ, что коровай "відъ пана Бога и відъ добрыхъ людей", что его смёсили Богъ и святые, что

<sup>1)</sup> Pictet, Les orig. II. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шейнъ, Бълор. пъс. 340, 341.

онъ изъ рая; потому онъ "краснкй", "святый" (Чуб. IV. 231, 234, 224, 216, 245 и др.). Объясненіемъ коровайнаго рая могуть служить тѣ пѣсни малорусскія, гдѣ говорить коровай:

Ой буваль же я та на чистесенькимъ полю, Ой видаль же я мъсяцъ надъ зорою. (Гол. II. 642; Чуб. IV 245).

Такъ какъ коровай бываетъ на небѣ, вблизи мѣсяца, и потомъ оказывается въ печи, то естественно признать за нимъ способность самостоятельнаго движенія. Въ пѣсняхъ дѣйствительно "короваево тисто летило черезъмисто, черезъ все село текло" (Чуб. IV. 243; Голов. II. 116).

Війся, короваю, Еще вышшій видъ гаю, Якъ душейка по раю, А рибойка по Дунаю. (Чуб. IV. 247).

Прокопій (VI в.) и Ибнъ-Фодланъ (Х в.) говорять о жертвоприношеніи славянами хлібба 1). Арабскій писа-\ тель Х в. Ибнъ-Доста говорить, что славяне "во время жатвы берутъ просяныя зерна въ ковшъ, поднимаютъ ихъ къ небу и говорятъ: "Господи, ты, который снабжалъ насъ (до сихъ поръ) пищей, снабди и теперь ею насъ въ изобиліи". Саксонъ Грамматикъ сообщаетъ, что арконскіе славяне подносили пирогъ идолу Святовита. Жрецъ, спритавшись за огромнымъ пирогомъ, спрашивалъ у народа: видитъ ли онъ его, жреца? Когда Руяне говорили, что видять, то онь высказываль желаніе, чтобы годъ быль столь плодородень, чтобы его за пирогомъ совствъ не было видно. Втрили, что этотъ і обрядъ способствуетъ не только благосостоянію народа, но и обилію следующей жатвы" 2). Почти тожественный обрядъ существуетъ нынъ въ Малороссіи и въ Болгаріи. Наканунъ новаго года вечеромъ хозяинъ садится за столъ:

<sup>1)</sup> Макушевъ, Сказ. иностр. 99, 101.

<sup>2)</sup> Фаминцынъ. Божества древ. слав. І. 40, 49.

передъ нимъ кладутъ кучу пироговъ и кнышей. Зовутъ дътей, которыя спрашиваютъ, входя въ хату: "А де жъ нашъ батько?" "А хиба вы мене не бачите" отвъчаетъ отецъ изъ-за кучи пироговъ. "Ни, не бачимо, тату!" "Дай же, Боже, щобъ завше не бачили", т. е., чтобы всегда было такое изобиліе хлѣба, какъ въ этотъ вечеръ 1). Въ Словъ Христолюбца говорится: "и тако покладываютъ имъ, т. е. языческимъ богамъ, требы и короваи имъ ломятъ..... моленое то брашно дадутъ и ъдятъ".

Въ современномъ обрядовомъ употреблении хлъба наиболъе характерными остатками жертвоприношенія солнцу представляются следующіе обряды: въ Македоніи въ день "лётника" (1-го марта) девушки и парни встають рано и выходять на дворъ увидёть какую-нибудь птичку, взявъ предварительно въ руки цёлый хлёбъ, чистое старое серебро и золото. Вышедши на дворъ, они нъсколько времени съ зажмуренными глазами держать въ рукахъ эти предметы 2). Въ верхней Силезіи дівушки къ Соботкі (24-го іюня) пекуть пирожки, называемые "słończęta" и выходять съ ними на заръ въ поле; положивши ихъ на чистомъ бъломъ платкъ, плящутъ вокругъ, припъваютъ "graj, słońce, graj, tutaj sa twoi słończęta и потомъ, встрътя солнце и поклонившись ему, дёлятся пирожками такъ, чтобы подарить ими всёхъ близкихъ своихъ" 3). Великорусскія поселянки встрічають весну съ пирогомь, который кладуть на землю 4).

Жертвоприношеніе хлѣба естественно сопровождалось разными молитвами и священнодѣйствіями, сохранившимися отчасти до сихъ поръ въ заговорахъ, пѣсняхъ

<sup>1)</sup> Чубинскій, III. 438.

<sup>2)</sup> Каравеловъ, Памят. І. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Срезневскій, Объ обожаніи солица, въ Жури. Мин. Народ. Просв. 1846. LI, 40.

<sup>4)</sup> Сахаровъ, Сказ. рус. нар. II. 22.

и обрядахъ, преимущественно свадебныхъ. Наиболъе характернымъ и своеобразнымъ остаткомъ внъшней иди обрядовой стороны жертвоприношенія хліба солнцу служитъ подиятіе хліба вверхъ. На великорусск. мірскихъ братчинахъ оставшіяся послів об'йда хлібоныя крохи бросають на воздухь, по современному объясненію, чтобы нечистые духи не портили ни деревьевъ, ни полей 1). Въ Костромской губ. надъ головой имянинника разламывають хльбь 2). Въ Россіи (въ Олонец. губ.) 3), въ Италіи (въ Абруццахъ) 4) и въ другихъ странахъ надъ головой невъсты разламывають хльбь. Въ Болгаріи мединикъ разламывають надъ головой жениха, дёлять по маленькимъ кусучкамъ и раздаютъ всъмъ присутствующимъ 5). Въ Черногоріи "старый свать", ломая свадебный хльбъ надъ своей головою, просить Бога, чтобы у молодыхъ хорошо родился хлёбъ и плодились овцы 6). Въ Молдавіи на голову жениха надъвають калачъ, который тотчасъ, при громкихъ восклицаніяхъ, разрывають товарищи жениха 7). Во многихъ мъстахъ славянскаго міра на свадьбахъ хлѣбъ кладутъ на голову свахъ, свату, жениху или невъстъ и относять его въ опочивальню молодыхъ.

Любопытной чертой жертвоприношенія кліба солнцу представляется сохранившійся въ Буковині обычай, что невіста при отъйздів въ домъ мужа смотрить на востокъ черезъ отверстіе калача, крестится при этомъ, и затімъ,— расширеніе обряда,—смотрить черезъ отверстіе калача на З., Ю. и С. 8). Въ Полтавск. губ. молодая послів вінчанія смотрить на молодаго черезъ ды-

<sup>1)</sup> Терещенко, V. 150.

<sup>2)</sup> Чтенія въ Общ. ист. и древи. Рос. 1846. II. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Бесѣда, 1872. IV. 113.

<sup>4)</sup> Историч. Въстн. 1881. III. 645.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Чолаковъ, Болг. нар. сб. 79.

<sup>6)</sup> Въстникъ Европы, 1879. IX. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Народы Россін, III 222.

<sup>8)</sup> Записки Ю. З. Отд. Геогр. Общ. III. 498.

вень,—хлѣбъ, имѣющій видъ бублика <sup>1</sup>). Въ галицеой свадебной пѣснѣ:

Подывыся Мирусенько, кризь калачь До своего молодаго и зобачь!

Вошедши въ хату, женихъ становится передъ столомъ противъ невѣсты, которая смотритъ на него изъ-за калача  $^2$ ).

Въ жертву землъ приносили, повидимому, преимущественно кашу, иногда хлебъ. Замечательнымъ остаткомъ жертвоприношенія землъ представляется соблюдаемое въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи обыкновеніе, что дівушки въ первую недівлю великаго поста варятъ кашу съ макомъ и на короткое время закапываютъ ее въ землю 3). Въ Великороссіи на Р. Хр. хозяинъ влъзаетъ на печь, отодвигаетъ волоковое оконце выбрасываеть за окно три ложки кутьи, и говоритъ: "морозъ, кутью тыь, а пшеницы не трогай"! 4), обрядъ, первоначально, быть можетъ, выражавшій жертвоприношение землъ. Въ Болгарии 9-го марта въ каждомъ домъ некутъ круглый хльбъ, который называется кравайче. Дъти берутъ по одному кравайче и идутъ на гору; они пускають хльбъ катиться внизъ, и, гдъ онъ остановится, тамъ они выръзывають ямку въ земль, а потомъ и въ хльбь; кусокъ хльба кладутъ въ землю, а землю изъ выкопанной ямки въ хлебъ. Земля эта употребляется для лекарства, и на месте, где похороненъ хлібо, думають, выростеть лікарственная трава 5). Въ этомъ замѣчательномъ обрядѣ чрезвычайно ясно и наглядно сказалась мысль о бракосочетаніи солнца и земли въ весеннее время. Въ Украинъ при основаніи новаго поселка обходять плугомь опреділен-

<sup>1)</sup> Арандаренко, Записки о Полт. губ. И. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Головацкій, Нар. пѣс. Г. и Уг. Руси. II. 109.

<sup>3)</sup> Чубинскій, III. 12.

<sup>4)</sup> Терещенко, VII. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Каравеловъ, І. 192.

ное пространство земли и подъ борозду земли зарывають горшки съ хл $^{1}$ 6.

У славянъ видное мъсто занимаетъ върованіе въ могущественныхъ дъвъ судьбы, плетущихъ нить челевъческой жизни,—въ роженицъ или судичекъ. Онъ охраняютъ ребенка во чревъ матери, помогаютъ ему при родахъ появиться во свътъ, прядутъ ему жизненную нить. Въ Вопрошаніи Кирика говорится о принесеніи въ жертву роду и роженицамъ хлъба, сыра и меду. Въ Чехіи при рожденіи ребенка ставятъ на столъ хлъбъ и соль для судичекъ 2).

Хлёбъ приносили въ жертву водъ. Въ нёкоторыхъ мъстностяхъ Болгаріи дёвушки въ вербное воскресенье собираются къ рёкв и бросаютъ въ нее куски хлёба, послъ чего слёдуютъ пъсни, игры и угощеніе в). Въ старинныхъ русскихъ стихотвореніяхъ, собранныхъ Киршею Даниловымъ, Садко приноситъ ръкъ благодарственную жертву хлёбомъ:

Отрезалъ клеба великой сукрой, А и солью насолиль, его въ Волгу опустиль, А спасибо тебе, матушка, Волга река! 4).

Сохранилось значительное число обрядовых остатковъ древняго жертвоприношенія хлёба домашнему очагу, или домовому. Въ Галиціи невёста бросаетъ въ печь два небольших хлёба передъ тёмъ, какъ сажать въ нее короваи <sup>5</sup>). Въ Витебской губ. молодая, входя въ домъ мужа, бросаетъ въ печь вязку баранковъ <sup>6</sup>), въ Гродненской губ. она кладетъ на припечкё булку <sup>7</sup>). Въ Архангельской губ. свадебный тысяцкій опорожнен-

<sup>1)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срезневскій, О роженицахъ, въ "Архиви Калачова". II. 104, 107.

в) Чолаковъ, Болг. нар. Сб. 35.

<sup>4)</sup> Кирша-Даниловъ, въ изд. Калайдовича. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Основа, 1862. IV. 13.

<sup>6)</sup> Памяти. внижва Витебск. губ. 1862. 88.

<sup>7)</sup> Крачковскій, 80.

ный горшовъ ваши после свадьбы бросаеть на печь <sup>1</sup>) Въ печь бросають кусовъ тёста, или на печи разламывають пирогъ, или только бьють пирогъ о порогъ, сидя на печи. Подробностями жертвоприношеній домовому представляются кожденіе вокругь печи, прикосновеніе въ печи, колупаніе печи, повлоны въ сторону печки, цёлованіе печи. Въ бёлорусской купальской пёснё "ходили дётушки богу помолиться, стоубъ обнимали, печь цёловали, перядъ сапухой крыжомъ ляжали" <sup>2</sup>).

Жертвоприношеніе хліба духамъ предковъ, или усопшимъ встрівчается довольно різдво и проявляется однообразно. Во время поминовъ оставшіяся послів обізда хлібоныя крохи бросають подъ столь, чтобы ихъ съізли души умершихъ; выставляють на Рож. Хр блины за окощко на дворъ на покормъ душамъ; кладутъ на могилы хлібоъ.

Древній человікь разсматриваль предметы растительнаго царства, какъ живыя, способныя съ самостоятельной деятельности личности. Деревья именоть свое твло и свои органы чувства. Раненныя, они плачуть, страдають, истекають кровью. Кора-ихъ кожа; зеленая листва — ихъ одежда; шумъ листьевъ — говоръ. Рость человева и рость дерева поставлялись во взаимное отношение и зависимость. Дерево представлялось обиталищемъ духа; лѣсъ — мѣстомъ жительства многихъ духовныхъ или полудуховныхъ существъ, тесно связанныхъ съ природой дерева. Древесные духи могли дъйствовать въ извъстномъ смыслъ на человъка, напримъръ, вредить или содъйствовать ему въ охотъ за звърями, заводить его въ глушь, обманывая его зръніе и слухъ. Оттого дерево играло довольно вначительную роль въ древнихъ религіозныхъ обрядахъ, върованіяхъ,

<sup>1)</sup> Москвитянинъ, 1853. XIV. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Безсоновъ, Бѣлор. пѣс, 29.

гаданіяхъ и примътахъ. На деревья въшали хлъбъ, что служило проявленіемъ жертвы  $^1$ ), или обмазывали ихъ тъстомъ  $^2$ ).

Обрядовый, преимущественно свадебный обрядовый хлъбъ въ древности имълъ не только жертвенное, но и символическое значение, притомъ двоявое. Во первыхъ, свадебный хавоъ служиль символомъ небеснаго семейства: содина, мъсяна и звъзять: во вторыхъ, онъ служилъ символомъ молодыхъ, жениха и невъсты. Въ свадебномъ хлёбе иногда заключается мысль о браке солнца имъсяца или солнца и земли, причемъ самому хлъбу придается или форма солнца, или форма мъсяца, и намекъ на ихъ небесное значение дается во всемъ ходъ ихъ приготовленія, въ распределеніи хлебовь въ печи, въ раздачь ихъ потомъ мододымъ и гостямъ. Во многихъ мъстахъ М. и Б. Россіи коровай знаменуеть собой все небесное семейство: солнце-мужа, луну-жену и звъзды-ихъ дътей. Въ углубленіе, сдъланное въ короваъ, вдёлывають приготовленныя изъ тёста изображенія солица и луны 3). Въ Полтав. губ. дывень сажають въ печь такъ, чтобы онъ находился между лежнями (хлъбы меньшей величины, чёмъ дывень) и вокругъ него ставять калачи (маленькія булочки) 4). Подобное расположение соблюдается при положении свадебныхъ хлёбовъ на столъ.

Значительное число хлёбных обрядовъ представляетъ символику жениха и невёсты посредствомъ хлёба. Такъ, въ Тульской губ. мать невёсты на дёвичнивъ ставитъ на столъ два круглыхъ пирога, знаменующихъ жениха и невёсту 5). Въ Костромской губ. на другой день послё свадьбы подаютъ круглый пирогъ

<sup>1)</sup> Reinsberg-Duringsfeld, Fest Kalender. 13.

<sup>\*)</sup> Чубинскій, III. 4.

<sup>\*)</sup> Чубинскій, IV. 229, 672.

<sup>4)</sup> Полтав. Губ. Вѣд. 1864. № 51.

<sup>6)</sup> Шейнъ, Рус. нар. пъс. 418.

"шишуле" съ разными изъ тъста фигурами (птицы, елки и пр.) и изображеніями жениха и невъсты <sup>1</sup>). Въ Минской губ. къ дъвоснубамъ (дъвичнику) приготовляютъ калачи,—небольшіе въ 2, 3 фунта хлъбы. Одну изъ сырыхъ еще булокъ называютъ именемъ жениха. Если во время печенія калачей Иванъ или Степанъ потресъвается, счастье жениха не прочно <sup>2</sup>). Повидимому, съ хлъбной символизаціей жениха находится въ связи повърье, что невъста, отвъдавшая коровай до свадьбы, не будетъ любима мужемъ <sup>3</sup>).

Религіозно-обрядовый хлёбъ придалъ большее или меньшее освящение тъмъ предметамъ, которые стоятъ къ нему въ извъстной близости, именно: гумну снопу, квашит и вику (крышка отъ квашии), плугу, боронъ, рѣшету, ситу, соломѣ. Ребенка проводять на току въ Свътлое Воскресенье, чтобы онъ началъ скоръе ходить 4). Зимой въ житницъ сидитъ "дъдко", или жит-, ный духъ <sup>5</sup>). На свадьбахъ танцують на току; молодыхъ укладывають спать на гумнь (въ "клунь, въ "пунькъ"); послъ свадьбы женщинъ угощають на гумнѣ 6). Снопъ играетъ большую роль при дожинкахъ, на свадьбахъ, въ гаданіяхъ. Квашня или дъжа служить иногда въ пъсняхъ и загадвахъ символомъ солнца; напримъръ: "за лисомъ, за трилисомъ золотая дижа сходыть" 7). Вокругъ дежи обводять молодыхъ, танцують коровайницы, гадають на квашив, причемь квашня знаменуеть собой замужество 8). При гаданіяхь дъвушки въ Казанской губ. надъваютъ квашню на голову и, если прямо при этомъ выходять изъ двора на

<sup>1) &</sup>quot;Чтенія" въ Общ ист. и древ. 1846. II. 26.

<sup>3)</sup> Крачковскій, "Чтенія въ общ. ист. и древ." 1873. IV. 19.

в) Терещенко, Быть рус. нар. II. 133.

<sup>4)</sup> Этногр. Сборн. І. 218.

<sup>5)</sup> Аванасьевъ, Поэтич. воззр. слав. III. 773.

<sup>6)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 288; Этногр. Сб. III. 16.

<sup>7)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. II. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Терещенко, VII. 268.

улицу черезъ открытыя ворота, то значить выйдуть замужъ 1). Въ Малороссіи на Рожлество иногла кладуть плугь на столь. Въ Малороссіи на свадьбахъ приготовляють каббь въ видъ бороны 2); здъсь существуетъ повърье, что изъ за осиновой бороны въ великій четвергъ можно увидёть вёдьму 3). На решете гадають 4); въ Тульской губ. кусокъ отъ рыпета кладутъ невъств въ правый сапогъ, чтобы ее кто не околдовалъ 5); въ Сербіи невъста бросаетъ сито на крышу дома; сваты довять сито и рвуть въ куски 62. Соломой устилають домь у подяковь наканунь Рождества Хр., у сербовъ наканунъ новаго года, во многихъ мъстахъ В. и М. Россіи на новоселье и на свадьбахъ. У древнихъ индусовъ и въ современной Германіи и Россін молодую сажають на солому 7). Въ М. Россіи 24-го декабря перевязывають деревья "соломеннымь перевесломъ", чтобы они хорошо родили 8), устилають столь на Рождество, гадають по соломенкамъ.

Въ обрядовомъ употребленіи хлёба соль имѣетъ значеніе, такъ сказать, дополнительное. Такъ какъ въ азіатскихъ вѣтвяхъ индо-европейскихъ языковъ, повидимому, недостаетъ соотвѣтствующаго названія для соли въ европейскомъ смыслѣ, то въ силу этого обстоятельства возникло мнѣніе, что индо-европейцы научились употребленію этого минерала во время своего переселенія. Когда европейцы поднялись изъ предполагаемой первобытной страны, тѣ изъ нихъ, которые пошли на западъ, должны были встрѣтить естестествен-

<sup>1)</sup> Можаровскій, Святоч. пісни, игры и гаданія Казан. губ. Казань. 1873. Стр. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кіевская Старина. 1883. 370.

в) Чубинскій, III. 13.

<sup>4)</sup> Терещенко, VII. 258.

<sup>5)</sup> Тульск. Губ. Вѣд. 1861. № 12.

<sup>6)</sup> Гласник. V. 135.

<sup>7)</sup> Сумцовъ, О свадеб. обряд. 185.

в) Чубинскій, III. 262.

ныя соляныя розсыпи въ окрестностяхъ Аральскаго озера, потомъ морей Чернаго, Адріатическаго и Средиземнаго 1). Ознакомившись съ солью, ею стали очень дорожить. Возникали даже кровопролитныя войны за соляные источники. Въ славянствъ по богатству соли важное мъсто заняла Галиція, откуда соль шла въ Кіевскую область. Въ древибищемъ своемъ видъ обрядовое употребление соли совершалось при жертвоприношенін животныхь; последнихь посыпали солью, чтобы они пришлись богамъ по вкусу. Такъ, у древнихъ евреевъ жертвенныхъ животныхъ посыпали солью. Платонъ навываеть соль веществомъ, "любимымъ богами". Какъ предметъ жертвоприношенія, соль получила значеніе предохранительнаго средства отъ чарод виства. Соль, въ дальнъйшемъ историческомъ развитіи значенія ея обрядоваго употребленія, неразрывно соединилась съ хлебомъ во всехъ техъ случаяхъ его употребленія, когда хивоъ выражаеть богатство. Такъ, молодыхъ благословляютъ хлебомъ и содью; на новоселье присылають хлебь и соль; отправляющемуся въ далекій путь дають хлёбь и соль. Въ В. и М. Россіи гость, застающій хозяевъ дома за об'ядомъ, говорить: "хл'ябъсоль вамъ", "клибъ та силь", что служить пожеланіемъ богатства.

<sup>1)</sup> Генъ, Культ. раст. 321. Примъч. 2.

## ГЛАВА VII.

Юридическое и бытовое значенія клівба.—Хлівбъ, какъ внівшній знакъ уполномоченія и брачнаго договора.—Хлівбъ, какъ выраженіе пожеланія благополучія и богатства.—Хлівбъ—плата за трудъ.—Хлівбъ, какъ угощеніе и пища.

Хлѣбъ служитъ знакомъ уполномоченія. Такъ, въ В., М. и Б. Россіи свата или сваху въ домъ невѣсты отправляютъ съ хлѣбомъ въ рукахъ. Въ Россіи, Болгаріи и Чехіи съ хлѣбомъ въ рукахъ приглашаютъ гостей на свадьбу 1).

Хлѣбъ служитъ знакомъ заключеннаго договора или соглашенія. Такъ, при заключеніи важной сдѣлки мѣнются хлѣбами. Въ Ярослав. губ. во время рукобитья сватъ соединяетъ руки отца невѣсты и отца жениха, три раза переводитъ пирогъ черезъ ихъ руки, потомъ переламываетъ его пополамъ и одну половину даетъ отцу невѣсты, а другую отцу жениха <sup>2</sup>). Въ великорусской пѣснѣ невѣста проситъ своихъ родителей:

Не бейте вы полу о полу, Не хлопайте вы пирогъ о пирогъ, Не давайте вы меня горькую На чужую, дальню сторонушку <sup>8</sup>).

Хлѣбъ на свадьбахъ служитъ символомъ брачнаго союза и внѣшней формой его юридическаго скрѣпленія. Такъ, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ В. Россіи женихъ и невѣста на свадьбѣ кладутъ руки на одинъ хлѣбъ 4).

<sup>1)</sup> Этногр. Сб. V. 25; Терещ., И. 167, 289; Nowosielski, Lud. 175; Верковичъ, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этногр. Сб. III. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сахаровъ, Сказ. рус. н. III. 160.

<sup>4)</sup> Отечест. Зап. 1843, 20.

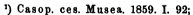
У словаковъ женихъ и невъста на сговоръ подаютъ другъ другу руки черезъ хлъбъ <sup>1</sup>). Въ Саратовск. губ. и у поляковъ женихъ и невъста съъдаютъ вмъстъ одинъ хлъбъ <sup>2</sup>). Въ польской пъснъ:

A jak pojdziesz na zalety, weż że chleba dła kobiety, Żeby jadła, żeby piła, żeby z tobą dobrze żyła.

У чеховъ и словаковъ послѣ сговора даютъ жениху большой хлѣбъ, одна половина котораго остается у жениха, другая идетъ невѣстѣ. Обѣ половины разрѣзываютъ на столько частей, сколько ждутъ гостей, и по куску посылаютъ въ дома тѣхъ, которыхъ приглашаютъ на свадьбу; получившіе хлѣбъ платятъ за него немного денегъ <sup>3</sup>). Въ Болгаріи свадебные мединики пекутъ въ домѣ жениха и въ домѣ невѣсты изъ одной и той же закваски <sup>4</sup>).

Хлѣбъ иногда символизируетъ участіе общины, міра—народа въ частномъ дѣлѣ. Такъ, въ Галиціи собирается въ домъ отца жениха вся родня его во время печенія коровая. Въ В. и М. Россіи, когда коровай сажаютъ въ печь, то за лопату держатся всѣ присутствующіе въ домѣ. На свадьбѣ короваемъ угощаютъ всѣхъ родныхъ <sup>5</sup>).

На родинахъ, крестинахъ, новоселъв, имянинахъ, свадьбв, хлвоъ часто служитъ выраженіемъ благополучія и богатства. Чуть не каждый шагъ жениха и невъсты на свадьбахъ сопряженъ съ обрядовымъ употребленіемъ хлвоа, съ предварительнымъ расчетомъ надълить молодыхъ, хотя символическимъ образомъ, обильнымъ урожаемъ хлвоа, что такъ необходимо для крестьянскаго семейнаго благополучія.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Терещенво, II. 357; Kolberg, Lud. XI. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Головацвій, II. 639; Терещен., II. 612, Чубинсвій, IV. 380.



<sup>3)</sup> Casop. ces. Musea. 1859. I. 93; Ilic. Nor. slav. ob. 57.

<sup>4)</sup> Верковичъ, 31; Безсоновъ, Болг. пъс. II. 24; Москвитян. 1845. VI. 170.

Хлёбъ часто служить подаркомъ или платой за трудъ. Такъ, священнику послё свадьбы, крестинъ, иногда послё жатвы даютъ хлёбъ. Хлёбъ приносятъ также родильницё или дарятъ его повивальной бабкё. Въ старинное время хлёбъ приносили учителямъ. У Квитки-Основьяненка "судящіи" получаютъ отъ бъдной крестьянки взятку бубликами.

Наконецъ, хлѣбъ является простымъ угощеніемъ, независимо отъ религіозно-миоическаго и юридическаго его обрядоваго употребленія. Въ такомъ значеніи "ржица—матушка", "ржица кормилица", источникъ веселья, семейной и общественной радости, почета и ласки.

А я ржи напашу, да во скирды складу, Во скирды сложу, домой выволочу, Домой выволочу, Да дома вымолочу. Драни надеру, да пива наварю, Пива наварю, да мужичковъ напою, Станутъ мужички мени покликивати: Молодой Микулушка Селяниновичъ!

# Оглавленіе.

## предисловіе.

### Глава І.

Хлёбные обряды и пёсни. Ихъ взаимное отношеніе. Методъ изученія. Начало земледёлія. Его историко-культурное значеніе. Земледёліе у древнихъ народовъ Востока. Аріи. Земледёліе у греко-италійцевъ, германцевъ и славянъ. Древнія документальныя свидётельства о земледёліи въ Россіи. Хлёбныя растенія въ древней Россіи. Рожь и пшеница. Греча. (Стран. 1—26).

#### Глава II.

Обрядовое употребленіе хлібнаго зерна и каши въ заговорахъ, на свадьбахъ, на святкахъ, послів родинъ и похоронъ. Хивль, какъ заміна хлібнаго зерна. Религіозно-мисическое и бытовое значенія обряднаго хлібнаго зерна и обрядной каши. (Стран. 27—47).

#### Глава III.

Обрядовое употребленіе хлѣба на родинахъ и врестинахъ. Вечерницы. Калета. Свадебный хлѣбъ въ В. и М. Россіи. Коровай. Дывень. Обрядный хлѣбъ на похоронахъ. (Стр. 48—68).

#### Глава IV.

Хлѣбные обряды, принадлежащіе опредѣленнымъ временамъ года и днямъ. Святки. Прижанина. Крачунъ. Масляница. Блины. Постовые хлѣбы. Встрѣча весны хлѣбомъ. Купало. Жатва. Хлѣбъ въ гаданіяхъ, примѣтахъ и поговоркахъ (Стран. 69—88).

#### Глава V.

Положеніе хлібных піссень въ народной поэзін. Хлібныя піссни у бізлоруссовъ, налоруссовъ и великоруссовъ. Ихъ художественное достоинство. Хліббь въ піссняхъ жатвенныхъ, коровайныхъ и колядкахъ. Хліббь въ запівахъ и сравненіяхъ. (Стран. 89—110).

#### Глава VI.

Религіозно-мисическое значеніе обряднаго хліба. Культь солнца. Бізнунь — покровитель земледізлія. Житные духи. Хлібь, какъ предметь жертвоприношенія солнцу, землів, домовому духу, водянымь и растительнымь духамь. Хлібь, какъ символь небесныхъ світиль. Предметы, получившіе освященіе по своей близости къ хлібу: квашня, борона и проч. Соль. (Стран. 111—134).

## Глава VII.

Юридическое и бытовое значенія хлёба. Хлёбъ, какъ внёшній знакъ уполномоченія и договора. Хлёбъ, какъ выраженіе пожеланія благополучія и богатства. Хлёбъ—плата за трудъ. Хлёбъ, какъ угощеніе и пища. (Стран. 135—137).

Digitized by Google

3 6105 009 146 098

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES CECIL H. GREEN LIBRARY STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004 (415) 723-1493

All books may be recalled after 7 days

DATE DUE

DOC JUL 29 199

Digitized by Google

