

3/05 をを 春日江九智毅

## 國文學

藍本而作是編。

與現代潮流不合盍加筆創重刊問世未嘗不可余然其言因以林製爲 虎博士手筆次日見江師告以輯書事江師謂林製甚佳情作于清時多 文學史授余參考。余以時間倉卒不能應尤及見林製叙文乃余節 甲子冬上海新文化書社經理囑余編本國文學史並以林傳記

編者識

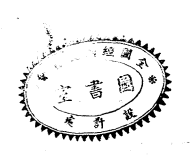
## 本國文學史目錄

楷言

第一節論表有書契以前之世界第一節論未有書契以前之世界

五 節 論書契開物成務之益 四 節 論五帝三王之世古文之變遷

六書之大第



#### 八 節 古文籀文之變遷

第十節 第九節 籍文以後之變遷 大篆小篆之變遷

第十一節 第十二節 篆隸之變遷 傳說文之統系 篆隸與八分之區別

第十三節

第十四節

隸草之變遷

唐以後正書之變遷 北朝南朝文字之變之

第十五節

第十八節

詩歌爲最早之文藝

第十七節

文藝之發生

第十六節

第十九節 詩歌之發展

第二十一节 戏剧之爱展

第二十一節 戲劇之發展

第二節 漢魏音韻第一節 澤經音韻

四節 六朝音韻

第

五

節

經典釋文音韻

節

廣韻

**作 唐韻** 

Ξ

八 節 集韻

第十二節 第十一節 第十節 第 第 九 節 平水韻 字母 翻切 宋禮部韻

第十四節 六朝反語 第十二節

雙聲

第十五節 三合音

第十六節 第十七節 東西各國字母 宋元明諸家音韻之學

清代顧炎武江永戴震段玉裁王引之諸家音韻之學

四

# 第三章 古今名義訓詁之變遷

第 第 第 第 第 \_\_\_\_ Æ. 四 一節 節 節 節 節 虞夏商周名義訓詁之變遷 方言之訓詁名義變遷最繁 列國風詩名義訓詁之變遷 爾雅兼收周秦諸子之名義訓詁 春秋戰國名義訓詁之變遷

第 八 節 唐顏師古匡謬正俗第 六 節 廣雅萃集漢儒箋註名義訓詁第 六 節

九

節

南唐徐鉉說文新附字

節

陸佃埤雅之名義

本

國文學史

Ħ

17

本 國文學史 目

第十一節 朱子究心名義訓詁之據

第十二節 宋儒名義訓詁之疏密 第十三節 駢雅之潤色詞章

第二節 第一節 第四章 以治化為文以詞章為文說 皇古治化無徵不信 唐虞治化之文

第

三節

夏后氏治化之文

五 四 節 節 節 節 秦始皇治化之文 文武治化之文 豳歧治化之文 殷商治化之文

節 漢以後治化詞章之分

第九節 六朝詞章之濫

第十二節 第十一節 遼金治化之文不同 五代之治化所在 唐人以詞章爲治化

第十四節 第一節 經籍為經國經世之治體 第十三節 宋元治化之廣狹詞章之工拙 第五章 摹經文體 明人之治化詞章誤於帖括

第二節 周易文言之體 國文學史 目

第一節 周易言象數之體

#### 第十一節 第八 第七 第 第 第 第 第 十節 九 六 Ħ. 四 節 節 節 節 節 節 尚書今古文辨體 淫詩辨正 三百篇說略 詩序之體 洪範爲經史之別體 禹貢級地志之體 尚書家爲古史正體 周易支流之別體

第十二節

周官爲會典之古體

第十三節

儀禮爲家禮之古體

第十四節

禮記揪叢書之體

第十五節 春秋粉編年之體

第十六節 三傳辨體

第十七節 經學隨時而變體

第二 第 第六章 節 節 逸周書爲別史剏體 大戴禮爲傳記文體 周秦傳記雜史文體

Ξ 節 節 節 世本創族譜之體 國策兼兵家縱橫家輿地家諸體 國語創戴記之體

第

五

節

山海經與禹貢文體異同

國文學史

Ħ

钱

節●竹書紀年仿春秋之體

第

四

第

八 節 穆天子傳非本紀體

第十節 神農本草創植物學文體

九

節

七經緯文體之大略

第十二節 第十一節 司馬法創兵志之體 黃帝素問靈樞創生理學心理學文體

呂氏春秋創官局修書之體

晏子春秋創諫疏奏議之體

第十四節

孔叢子創世家之體

第十三節

家語與論語文體之異同

第十五節

第十六節

第十七節 第七章 漢以來傳記述周秦古事之體 周秦諸子文體

### 第 管子剏法學通論之文體

第 節 孫子剏兵家測量火攻各法文體

第 第 Ξ 几 節 節 九章算術文體之整潔 吳子文體見儒家尙武之精神

第 第 六 五. 節 節 老子創哲學家衞生家之文體 墨子發明科學新理之文體

第

節

莊子文體 真偽工拙之異同

十節 節 節 商君書創變法條陳之文體 文子之文體冗雜 列子創中國佛教之文體

九

第

第十一節 韓非子創刑律之文體

國文學史

第十三節 第十二節 鬼谷子創交涉之文體 公孫龍子剏辨學之文體

第十四節 **鵬**冠子不立宗派家之文體

第十六節 第十五節 第八章 史記漢書三國志四史文體 諸子佚文由近人輯錄之體 諸子爲書文體之近於古者

第二節 三節 五. 四 史記世家列傳文體之辨 史記本紀世家文體之辨 史記十表創統計學之文體

第一節 史記爲經天緯地之文

史記通六經自成一家之文體

節 史記列傳文體之奇特

節 節 節 漢家做史記之文體 歸農川評點史記之文體 補少孫非駰司馬貞張守節諸家增補史記文體

第十二節 漢書西域傳文體第十一節 漢書越理志之文體

第十六節 三國志文體之級例及正統所在第十五節 司馬彪續漢書志之文體第十四節 後漢書紀傳後附論贊之文體第十三節。班昭續成漢書八表并天文志之文體

國文學史

Ħ

## Ħ

#### 第十七節 裴松之注三國志之叛例 第九章 諸史文體

第二 第 第三節 四 節 節 宋書文體皆因前人之作 南齊書文體多諛辭 梁書陳書文體成一家之言

第一節 晉書文體爲史官奉勅纂輯之始

節 節 ,北齊書文體自成一家規模獨陷 北周書文體欲復古而未能

節

南北史仿史記紀傳之文體

節

隋書文體明備十志尤稱精審

五

節

魏書文體惟官氏志最要

新舊唐書文體之異同

第十二節 第十一節 宋史文體之繁舛 舊五代史文體仿三國志新五代史文體仿史記

第十三節 遼史文體之簡要

第十五節 第十四節 金史文體中交聘表最善

元史文體多疎外

第十六節 明史文體多不實

第十八節 三通文體之異同 第十七節 第十章 漢魏文體 編年文體溫公通鑑似左氏朱子綱目似公穀

第

賈山至言爲奏議之特體

太

國文學史

節 賈誼治安策爲陳政事疏之文體

第 第 Ξ 四 節 節 枚乘七發與諫吳王書文體略同 **鼂錯言備邊諸書文體近似管子孫武子** 

五 節 節、 董仲舒明經術文體爲策對正宗 淮南子文體似呂覽

節 漢武帝時文學之盛

節 節 節 光武君臣長於交涉之文體是以中興 漢宣帝時書疏之文體 元成哀平之文體匡衡劉向劉歆揚雄爲大宗

第十一 一節 張衡天象賦兩京賦文體之鴻博 明章以後之文體

第十三節 馬融鄭康成經學家之文體

第十四節 漢末黨錮諸賢之文體

第一六節 曹魏父子兄弟及建安七子之文體 第十五節 蔡邕中耶集多碑誌為諛墓之始

第十七節。養葛武侯出師表之文體 第十八節孫吳文體質實非晉宋以後可及

第十一章 南北朝至隋文體

第四節一章微士陶潛文體之濃遠一第二節一五胡仿中國之文體之關係 第二一節 東晉播遷江左之文體 第一節 西晉統壹蜀吳之文體

Ħ

第 第 八八 五 節 節 節 節 蕭梁諸帝皆能文 蘇蕙剏迴文之體 南齊永明體之纖麗祖冲之精實 南朝宋室顏謝鮑三家之文體

第十二節 第十一節 第十節 第 九 節 蕭梁文士之盛文體之縟 鍾嶸詩品剏詩話之文體 劉勰文心雕龍剏論文之體 昭明文選剏總集之體

第十五節

北齊文體顏之推出入釋家

第十四節

北魏文體近於樸質

第十三節

徐陵玉臺新詠剏詩選之體

第十六節 北周蘇綽六條詔書文體之復古

疫十七節 隋李諤論文體書之復古

第十八節 隋王通中說之文體

第一節 總論古文之體裁名義

第二節 唐初元結獨孤及諸家始復古體第二節 唐宋八家文體之區別

節 韓門張籍李翺皇甫湜文體節 椰子厚文體與昌黎異同

五

第

四

文學史 目 线

節

杜牧文體爲宋之蘇氏先導

#### 八 節

第 五代文體似南北朝而不工

第

九

節

宋人起五代之衰柳開王禹偁穆修諸家文體

第十 節 宋文以歐陽修爲大宗

第十一 第十二節 節 王安石曾鞏之文體 蘇氏父子兄弟文體同異

第十四節 第十三節 南宋文體宗澤岳飛陳亮文天祥謝枋得之忠憤 北宋道學家文體亦異於語錄

第十八節 第十七節 第十六節 第十五節 清代古文之流別 明人文體屢變宋濂楊榮李夢陽歸有光之異同 遼金文體至元好問大備 元人文體孱弱

## 第十九節。民國之文學革命

一 節 唐虞之文駢散之祖 第十三章 駢散古合今分之漸

第二節 四 節 節 殷商氏駢散相合之文 有夏氏駢散相合之文 周初駢散相合之文

節 節 左傳駢散相合之文 國語駢散相合之文 周髀駢散相合之文

五

節

逸周書駢散相合之文

節 戰國策駢散相合之文

國文學史

目

節

錉

第十 第十一節 節 孔孟荀諸子皆駢散相合之文

第十二節 管晏諸子駢散相合之文 老莊列諸子皆駢散相合之文

第十四節 第十五節 第十三節 韓非子规連珠之體 墨子駢散相合之文 孫吳諸子駢散相合之文

第十七節 第十六節 呂氏春秋駢散相合之遷 屈宋騷賦皆駢散相合之文

第十四章 駢文又分漢魏六朝唐宋四體之別

第十八節

李斯駢散相合之文

一節・總論四體之區

## 節 漢之駢體至司馬相如而大備

第 第 第 四 節 節 後漢班固張衡之駢體 楊雄仿司馬相如之駢體而益博

第 第 第 第 Ħ. 節 節 節 節 後漢蔡邕之駢體 六朝駢體之正變 魏曹植之駢體 潘勗册魏公九錫文之體

第 第十二節 第十一節 十節 李杜二詩人之駢體 燕許大手筆之駢體 唐初四傑之駢體

國文學史

Ħ

九

節

徐庾集駢體之大成

第十三節 陸宣公奏議爲駢體最有用者

第十六節 第十五節 第十四節 南宋駢體汪藻洪适陸遊李劉諸家之異同 宋初西崑駢體步趨晚唐及北宋諸家異同 元白溫李之駢體

第十八節 第十七節 清代駢文之盛及民國駢文之廢 元明以來四六體之日卑

## 國文學史

人可進而爲君子夷狄可進而爲中國皆書契以後之世宙也 有聖者出制器尚象始由草昧進於文明數千年來仍日進而不已焉野 **置身其間不能一日安處不但書契一端尤爲闕典也惟人爲萬物之靈 觕型方其初飲食衣裳網罟耒耜宮室舟車皆未之備以今日文明之民** 未闢需用者亦弗備也羲皇而後,社會進化凡後世民生日用之器皆具 乾坤峰奠萬彙渾噩人羣與木石居與鹿豕遊故有屯盈之象而蒙昧者 第一章 第二節 第一節 論未有書契以前之世界 文字學之變遷及文藝之概論

論書契創造之艱難

國文學

則古制之善者雖數萬里外必相同雖數萬年後必不廢今之苗民尚有於參約執照之類皆有騎縫號印以備存根內而政府外而商務皆遵用之 其繩事小小結其繩叉引鄭氏曰以書書木邊言其事刻其木謂之書契 繩書契之制不可盡考孫星衍周易集疏引鄭康成日結繩者事大大結 聖人制作之初未能精備也易之爲道變化無方非一成而不可易也結 遠取諸物於是始作八卦以合自然之象以類萬物之情今觀八卦有衡 伏羲氏仰以觀象於天俯以觀法於地觀鳥獸之文與地之宜近取諸身 水離火僅舉天地萬物之著者而畫之而已象數之理後人愈推而愈密 畫而無縱畫制作簡質欲象形而未能乾天坤地艮山兌澤震雷巽風坎 蓋結繩記事猶不足昭符信書契則刻於木邊各持其一可分可合後世

鐵箸烙成文字之券古制可考也

第三節 論書契開物成務之益

**黃帝之世如羲和占日常儀占月臾區占星氣伶倫造律呂大撓作甲子** 蓋取諸夬夬揚於王庭言文者宣明敎化於王者朝廷君子所以施祿及 見鳥獸蹄远之迹知分理之可相別異也初造書契百官以父萬民以察 書契以前無徵不信故太史公史記託始於黃帝許慎曰黃帝之史倉頡 下居德則忌也倉頡爲左史沮誦爲右史書契旣成中國文明遂造端於

日進於文明矣 餌其元妃西陵氏女嫘雕發民蠶古籍雖不足盡信然斯時之社會確已 爲舟楫邑夷作車岐伯作內經俞跗雷公察明堂究息脉巫彭桐君處方 作雪門大卷之樂留封爲陶正赤將爲木正揮作弓夷牟作矢共鼓化狐 隸首作算數容成綜斯六術而著調歷風后制握奇陳法榮爰鑄鐘大容

本 國 文學

論五帝三王之世古文之變遷

許叔重日介頡之初作書蓋依類象形故謂之文其後形聲相益卽謂之 字文者物象之本字者言擎乳而簑多也著於竹帛謂之書書者如也以

與許說異章續字源言包犧氏獲景龍之瑞作龍書少昊金天氏以鳥紀 迄五帝三王之世改易殊體封於泰山者七十有二代靡有同焉由此觀 之古文不盡由倉頡作也晉衞恆四體書勢云自黃帝至三代其文不改

官作鸞鳳書神農因上黨生嘉禾八穗作穗書黃帝因卿雲見作雲書堯 因靈龜頁圖作龜書夏后作鐘鼎書皆隨所見而製者也墨池編言務光

起源考孝經援神契言三皇無書字源所言多未可信令考宋薛尙功之 鳥書又因白魚之慶作魚書日人中國文學史卽據此以爲中國文字之

鐘鼎款識其商鼎二類多與周鼎之文異則謂五帝二王之世其文不變

亦不足信矣特其變遷之跡世遠年湮而無古籍可考耳叔重言字如孳 乳而寖多則其上下數千年間古文亦由漸而增矣。

說文言古文者謂倉頡所作古文也先小篆而後古籀者尊漢制也以小 **篆爲質兼錄古文籀文所謂今叙篆文合以古籀也小篆之於古籀或仍** 之或省改之仍者十之八九省改者十之一二而已仍則小籀皆古籀也 第五節 古文藉許書而存

故不更出古籀省改則古籀非小篆也故更出一二三之本古文明矣何 以更出弌弍弐也蓋所謂古文而異者當謂之古文奇字此金壇段氏之 說愚按古文而異者當爲倉頡造字以後之變遷也

書之名義區別

周禮保氏教國子以六藝故曰六書許叔重日一曰指事指事者視而可

識察而可見意言是也二日象形象形者畫成其物隨體詰屈日月是也 合誼以見指撝武信是也五日轉注轉注者建類一首同意相受考老是 三日形聲形聲者以事爲名取譬相成江河是也四日會意會意者比類

聲音義理之總匯也有指事象形形聲會意而字形盡於此矣字各有音。 也六日假借假借者本無其字依聲記事令長是也段氏謂六書者文字 而聲音盡乎此矣有轉注假借而字義盡乎此矣異字同義日轉注異義

同字日假借有轉注而百字可一義也有假借而一字可數義也鄭衆注 六書象形本意轉注處事假借諧聲其次第未可考是以舍鄭而從許焉 第七節 六書之次第

漢書藝文志小學家謂象形象事象意象聲轉注假借爲造字之本也其

**次第與許書小異象** 事即指 事也象意即會意也象聲卽形聲也鄭樵 通

會則屬諸聲聲則無不諧矣五不足而後假借生焉此數語言次第最 志曰六書以象形爲本形不可象則屬諸事事不可指則屬諸意意不 明

第八節 古文籀文之變遷 第八節 古文籀文之變遷 第八節 古文籀文之變遷 即外之所同也立蓋象形為造字之權與固中外之所同也立蓋象形為造字之權與固中外之所同也立為其國之金塔石柱至今猶存為 墨西哥亦有象形文字張南皮以為華人所與西哥亦有象形文字張南皮以為華人所以及及為最古其古文皆象形字有最 **晰疑周禮保氏鄭注或係後人所倒亂見王筠說文釋例通志曰獨體** 文合體爲字象形指事皆獨體也會意形聲皆合體也四者爲經造字之

王大史籀著大篆十五篇其文與古文或異漢書藝文志云史籀十

五篇自注周宣王太史公作大篆十五篇又云史籀篇者周時史官教學 史 幸

交學史

童之書然則其姓不詳紀傳中蓋史官不言姓獨孔子之稱史魚後人之 稱史遷皆不言姓也史籀大篆其文與古文異者詳於許氏十四篇之中

字者其遺文只此數語耳 姚易知則大篆之下棄有解說自漢以後亡佚幾盡許氏所謂籀文九千 字孟康云史籀所作蓋史篇以官名猶籀文以人名耳許書引史篇者三 其已改者許氏別之曰籀文其未改者仍曰古文王莽傳徵天下史篇文 奭下云此燕召公名史篇名醜匋下云史篇讀與缶同姚下云史篇以爲

第九節 籀文以後之變遷

孔子書六經左邱明述春秋傳皆以古文孔子歿而微言絕七十子終而

今天下車同軌書同文行同倫列國皆以大篆爲通行之字未嘗變也七 大義乖周政不綱諸侯皆去其籍不至秦始皇而始焚書也中庸孔子曰 母敬作博學篇皆取古文大篆或頗省改所謂小篆者也秦人得天下以 秦者亦罷之矣丞相李斯作倉頡篇中書府令趙高作爱歷篇大史令胡 秦始皇幷六國大一統凡六國法制異於秦者皆更之則六國文字異於 字蓋六國之書就大篆而損益之非離六書而自造一體也 人之辭鄭樵所謂一家之言也後世六經諸子中往往有字形音讀與說 有齊魯之異春秋傳左氏楚人其書皆楚人之辭公羊氏齊人其書皆齊 傳於後世者國滅而文字隨之也不傳今波蘭字亦滅。漢與言論語者。 軌律令異法衣冠異制言語異聲文字異形今攷六國異聲異形之字不 國 文異且說文所謂收者大抵皆六國遺文楊雄因及賴軒之方言多識奇 時奏孝公趙武靈王皆變亂先王之法制許氏所謂田疇易晦事涂易 第十節 大篆小篆之變遷

史

秦文同天下之文其損益舊制亦猶殷因於夏周因於殷也今以大篆小

文學 史

**篆比而觀之籀文繁而小篆簡人情孰不憚繁重而趨簡易乎史籀較古** 

鐘鼎者蓋好古者學之非必人人學之也

文已簡易小篆則更簡易矣治六經者皆究大小篆而已未有上溯蝌蚪

第十一節,傳說文之統系

纂法授受吳嚴畯字曼才好說文晉惤令呂忱上字林六卷附託許愼說 說文秦上以後鄭康成注三禮各引一事建初中曹喜邯鄲淳韋誕皆以

文見法書要錄後魏江式之論書表梁黃門侍郎顧野王撰玉篇陳書稱 蟲篆奇字無所不通亦有得於許氏也唐之李陽沐善小篆上與李斯齊

名謂之筆虎蓋唐以說文立博士習之者多也林罕謂文中之古籍爲呂 忧所增其說未是宋則有郭忠恕之汗簡佩觿夏竦之古文四聲韻張有

之復古編鄭樵之六書略戴侗之六書故其大旨皆不違於許氏其間傳 皆有專門獨到之功孫氏星衍攷三體石經校倉頡篇皆以許書爲根據 述之功則以南唐二徐爲最楚金之繫傳鼎臣之校理世所謂大徐小徐 段氏玉裁注說文解字竭數十年之力爲之精實通博非前之傳說文者 伯琦舒天民明之趙古則楊慎陸深朱謀瑋張位所說轉注言人人殊不 可毛舉近人臧氏禮堂著說文引經改嚴氏可均說文天算改說文聲類 也元明以來訓詁之學漸微則語錄性理問之也元之楊恆劉漆戴侗周 朱氏說文通訓定聲出幾欲畢智竭精使後不可加矣憶乾嘉諸老如錢 書之識王氏筠說文釋例條舉許氏原書所稱引而部分之便於學者及 爲治說文者所重也桂氏複說文義證微引羣言不加斷制致後人有類 可及雖紐氏樹王訂其誼例鄒氏伯奇作札記糾其牴牾而段氏之書終

文學史

氏站病廢後猶左手作篆江氏聲生平筆札皆用篆書其篇好非常人所 大意其各家要旨俟經學說文學專科詳之 及夫古人小學之一个人皓首或未能窮焉則時代限之也茲篇述變遷

第十二節 篆隸之變遷

者天子治畿內環四方所至皆五百里文告易通字雖繁重猶可用也秦 復作隸書以施之徒隸者豈欲開通黔首之智慧哉亦勢不能不變也古 秦始皇禁挾書不禁識字勢不可也旣用小篆而用於奏事及刻石告功

**并天下賦役獄訟文牘繁興則不得不以隸人佐書隸人但求記事不得** 用之字謂之漢隸婁機撰漢隸字源王念孫撰漢隸拾清所以別於秦隸 複始皇善之出爲御史名曰隸書爲秦書八體之一焉·漢人碑刻石經所 不日趨簡易下杜人程邈爲衙獄吏得罪幽繫雲陽增減大篆體去其繁

也鍾王變體謂之今隸遂合秦漢而稱古隸焉今隸卽今日楷書之元胎

體日滋作驗之類。吾不知其變遷所極也。 也庾元威創散隸謂以散筆作隸書也後世徒隸益務簡易公牘文字俗

獨未言八分歐陽修遂以八分當隸書紀曉嵐據梁肩吾之書品辨云謂 秦之入體曰大篆曰小篆曰刻符曰蟲書曰摹印曰署書曰殳書曰隸書 斷上卷列八分於籀篆之後隸書之前則八分豈遂爲篆隸變遷之樞紐 庾氏云隸書即今時正書梁之正書即今之楷書也唐六典及張懷瓘! 第十三節 篆隸與八分之區別

乎何許愼說文略而不言也書斷言秦始皇見王次仲文簡略應急甚善 分楷法則與程邈隸書有別而晉書衞恆四體書勢則言王次仲始作 使召之於時代未合唐唐元度論十體事謂後漢帝時上谷王次仲作

筆盡其勢矣鵠弟子毛宏教於秘書今八分皆宏法也此說出於晉書且 楷法王靈帝好書時多能者又言梁鵠謂邯鄲淳謂得次仲法然鵠之用 在書斷之前宜其可信則八分之法更在漢隸之後古籀之法變遷己盡 画文學史

從說文序目爲次退入分附隸書之後庶幾篆隸變遷之迹可及焉 詎可駕於秦隸之上乎如謂隸書卽正書則入分卽可謂楷法乎是以仍 第十四節 隸草之變遷

許書言奏初有隸書又言漢與有草書草書者又隸書之變也漢趙壹日 蓋秦之末刑峻網密官書煩冗戰攻並作軍書交馳羽檄紛飛故爲隸草

姓名章帝時齊相杜度號善作篇後有崔瑗崔實亦皆稱工杜氏結字甚 趣急速耳示簡易之旨非聖人之業也晉衞恆四體書勢亦云不知作者 安而書體微瘦崔氏甚得筆勢而結字小疎宏農張伯英者因而轉精甚

伯英弟子有名於世然殊不及文舒也羅叔景趙元嗣者與伯英並時見 巧又言弟文舒者次伯英又有姜孟穎梁孔達田彥和及韋仲將之徒皆

稱於西州而矜巧自與衆頗惑之故英自稱上比崔杜不足下方羅趙有

餘河間張超亦有名雖與崔氏同州不如伯英得其法也 第十五節 北朝南朝文字之變遷

魏鍾繇晉衞瓘乘古篆之衰歇漢隸之式微由草書行書變而近於正書。 當典午統壹吳蜀時文敎固儼然定於一也永嘉一亂南北隔閡南朝王 羲之獻之僧虔等以及智永虞世南衍爲南派北朝則索靖崔悅盧諶高

遵沈馥姚元標趙文深丁道護葛衍爲北派唐初歐陽詢褚**遂**良其源**亦** 出於北派南派幾不顯及太宗善王羲之書法南派顯而北**又微矣趙宋** 閣帖盛行北派愈微惟集古錄論南北書言南朝士氣卑弱書法以清媚

國文學史

\*

养劣耳蓋篆隸遺法東晉已多改變無論宋齊也**牋牘繁而減筆多復古** 爲住北朝碑誌之文辭淺鄙又多言浮屠其字畫往往工妙惟後魏北齊

愈難北朝拘謹拙陋而古味盎然近人書法競尙北魏亦風氣爲之也. 東坡論唐六安書永禪師骨氣深穩體幾衆妙精能之至反造疏淡歐陽 第十六節 唐以後正書之變遷

率更妍緊拔羣尤工於小楷褚河南書清遠蕭灑微雜隸體張長史草書

類然天放略有點畫處而意態自足號爲神逸頭魯公書雄秀獨出一變

正則筆正者非獨諷諫理固然也東坡於唐代書法變遷之跡論之最精 古法後之作者殆難復措手柳少師書本出於顏而能自出新意其言心 米襄陽大抵高視闊步氣韻軒昂或詆其稜角怒張則失之渦蔡襄李時 而武曌劉龑等私意造作之字則置而不論也北宋書家東坡及黃山谷

雍. 渡不力圖恢復乃作評書之文爲翰墨志玩物而已大旨所宗惟在羲獻 有聲於世宣和時徽宗留意書法得杜唐稽一人書法不傳高宗南

彼何不接羲之之言曰區區江左問以寒心乎其後裔趙孟頫遂靦面 元所書御服諸碑頌揚大元盛德不自知其數典忘祖矣孜文字之 十七節 文藝之發生

物或 化而 進而言之則文藝發生在于初民時代當時人民或因飽腹嬉遊感自然 來而廣義之文藝於下級動物已具有之矣蓋文藝由感覺而生動 文進化論謂人猿同祖莊周謂馬生人吾人可信人由下級動物進 因 求偶而 和鳴或因受刺 激而悲鳴此種鳴聲即含文藝之意味再

木國 文學史

之美麗卽發讚歎歌慕之聲音或因飲食男女欲望之不足卽發悲哀婉

全之文藝發生矣今之論文學者大都以文藝爲文學余雖不欲文學範 之自文字制造後人類感樂慰苦所發之聲音得由文字表之至此而完 轉之聲音均自然和諧可以感人引起同情此文藝之起源也又進而言

之意耳, 圍有如是之狹然亦不非難之蓋學術分類愈分愈狹研究者易於着手 本編旣搜羅甚廣故將文藝之變遷置於文字學之變遷之後特重文藝 第十八節 詩歌爲最早之文藝

萬物多情求其反聲以已聲求友聲則詩歌起焉我國庖犧畫八卦制樂

心為志發言為詩情動于中而形于言言之不足故嗟嘆之嗟嘆之不足 器立樂名故歌曲之興必于邃古卜子夏詩大序云詩者志之所之也在

故咏歌之咏歌之不足不知手之舞之足之蹈之也情發於聲聲成文謂

歌作於黃帝時今審其辭意則知其爲開民時代之作也然則詩歌爲文 有欲矣則不能無思旣有思矣則不能無言旣有言矣則言之所不能盡 之音朱熹詩集傳序云人生而靜天之性也感於物而動性之欲也夫旣 來神農之扶持祝融之屬續葛天氏樂辞云玄鳥在曲故詩歌於伏羲時 而發于容嗟詠嘆之餘者必有自然之音響夫樂由于詩而制伏羲之扶 已有矣又最早之詩歌爲斷竹其辭曰斷竹斷竹飛土逐突劉彥和以此

藝之最早者不亦宜字。 史也唐堯有大唐之歌處舜這南風之詩處書帝庸作歌皋陶賡歌舜作 唐虞時代典章文物均有可考孔子删書斷自唐虞自知唐虞之史爲信 第十九節 詩歌之發展

史 第

章

型

國 文

曲為詞 學革命胡邁之嘗試集出而詩歌變爲白話體矣 菩薩蠻及張志和之漁歌子爲古樂府流衍而來至宋可云造極元人之 傳而後人多以柏梁詩爲七言之祖未必盡然迄至沈約以四聲製韻而 傳爲五言之始實則古詩十九首已爲先聲矣東方生七言之作。中已不 垓下之歌劉季豐沛之歌皆英雄之傑作漢立樂府歌詠雜興河梁贈答 子删詩北方之詩歌集大成屈原創離騷南方之詩歌別成一體後項羽 作歌商之盤銘桑林禱辭周之採薇歌麥秀歌要之體裁皆無大差別孔 永明體以興有唐一代古今詩格成立而詞之濫觴當推李白之憶秦娥 卿雲歌夏后氏時有塗山氏之歌桀時羣臣見一鼓牛飲者三千人相持 流衍而來當時所稱雜劇是也由元至淸詩歌無大變化民國文 第二十節 小說之發展

說之名見于劉歆七略張衡謂小說九百本自虞初然藝文志所載出

小

于戰 潰記搜神記搜神後記續齊諧記北齊還冤志等書均荒唐之談鬼說怪 故事等書曰誌豔類如敎坊記雜事秘辛等是自漢以後神話大盛如拾 書均有寓言小說矣漢之小說可分爲二派日雜記類如西京雜記漢武 虬髯客傳英雄傳小說已云進步五代雖亂離之世然亦能保存漢唐之 小說唐代小說除神話外有談社會者如芝田錄唐語林有談義俠者如 國若伊尹鬻子等說故小說之名始於漢其實則列子莊子孟子等

流風宋人詞爲特長而小說別無發展元代小說分章囘叙述最膾炙人 瓶梅合水滸三國演義爲四大奇書惟金瓶梅描寫獸慾太甚至全書精 測斥爲士君子所不道何其迂也其外有邱處機之西遊記王弇洲之金 口者施耐菴之水滸傳羅貫中之三國演義。然胡應麟詆之爲鄙俚謝肇

采處反爲所掩明代小說衰落無足記載清代小說復與曹雪芹之紅樓

學傳入中國小說之繁多實爲空前可謂又開一新紀元矣 花緣。花月痕官場現形記均有名之作品也至民國文學革命後西方文 夢吳敏齋之儒林外史蒲留仙之聊齋志異袁子才之子不語其外有鏡

第二十一節 戲劇之發展

樂府一變而爲詞詞再轉而爲曲元之戲曲卽爲雜劇劇之起源甚早當

齊人使優施舞於魯君之幕下楚伶優孟扮楚相孫叔敖楚王見而大惑 在上古上古有巫巫爲歌舞以樂神商伊尹有巫風之戒周時頗谷之會

劇戲發達趙令時作商調鼓子調然無演白金有絃索調然彈唱不易董 若合歌舞以演一事者始於北齊至唐而所謂歌舞戲者始多概見宋代 戲劇之萌芽已可考矣漢有俳優用以樂人自漢以後俳優則間演故事

解元作西廂較鼓子調而有白矣彈詞之名亦於此始曲有南北二種元 號爲南曲元集戲曲之大成元曲百種風行于今世明代湯若士之四夢 金入中國所用胡樂詞不能按乃更爲新聲卽北派也王應稍後變新體

清代蔣士銓之九種曲李笠翁之十種曲均劇本之佳者也今也西方戲

劇傳入譯述創作均紛紛爭鳴於海內矣 古今音韻之變遷

羣經音韻

書契以前但求其音之叶不求其文之工也尚書非有韻之文也變之典 生民之初必先有聲音而後有語言有語言而後有文字詩歌之作應在 樂依永和聲其音韻之始乎皋陶賡歌明良康喜起熙之詞皆韻文也商

周風雅頌存於今者蓋三百篇作詩者雖未必檢韻以求叶然攷古音者

惟據古詩及有韻之文足以互證易彖辭如初筮告再三瀆之類蓋屋沃

則古今所同也文言同聲相應同氣相求水流濕火就燥求燥同韻與箕 古通也爻辭如需于血出自穴皆在屑韻長子帥師弟子輿尸皆在支韻

婚禮之醮詞考工記之梓人祭侯辭栗氏量銘皆有韻之文也春秋左傳 子麥秀歌相同則古今逈異也曲灣首章毋不敬儼若思安定辭安民哉 思辭哉同韻其餘韻文散見於禮經之中者則不可枚舉矣儀禮士冠禮

之文折衷於毛詩而後諦煌以上之元音乃復顯於世蓋經專門之業也 中之筮辭童謠輿誦諺語亦有韻之文也故近世考古韻者取羣經有韻 不以古音讀古書於古義究多扞格處也

第二節 周秦諸子音韻

楊升菴古音略例取易詩禮楚辭老莊荀管諸子有韻之文標爲略例頗

得古韻要領至於老子朝甚除日甚蕪倉甚虛脈文彩帶利劍厭飲食資 矣莊子藏鉤者雖竊圓者篇諸侯慎讀誅爲之由切不知食之古音胡正 厚詩仍押盜夸均誤今考說文夸從子大聲則夸之本音不作枯瓜切明 財有餘是謂盜夸慎據韓非解老篇改夸為竽謂竽字方與餘字叶柳子

與誅爲韻也荀子第二十六篇曰賦有禮賦知雲賦蠶賦箴賦鼎立於風 騷之囿爲有韻文之大宗管子四維不張國乃滅亡之語最傳誦於人口

子繼起楊氏之書式微矣創始之功蓋不可沒令人厭薄舊學於音韻之 者亦因有韻而便記憶也升菴遠謫滇南籍搜剔古書自娛近代音韻鉅 繁難者尤不暇究心然攷古音變遷之大略固治國學者所當務也

漢高皇大風之歌漢武帝秋風之辭以及魏武帝橫槊賦詩所用之韻皆

漢魏音韻

與今韻爲近非若三代以上之音信屈聱牙也漢文選古文苑之詩賦及 箴銘頌讚之屬其有韻之文多於羣經諸子有焦氏易林之數全書用韻 國文學史

韻也周秦以前之古音惟漢儒能解而漢人之古音惟近代經師能解因 尤多故考證漢韻較考證經韻尤易惜唐人自撰唐韻漢人未嘗自撰漢 邁魏以考周秦如重譯然如郵路然漢魏音韻旣古故漢魏之文**音**節亦

未盡失也. 古非六朝八家之所能及也凡將急就漢人小學書皆韻文今日古意猶

第四節 六朝音韻

魏晉間李登作聲類雖以聲分類凡萬一千五百二十字未嘗謂之韻也 始爲韻書集宮商角徵羽各一卷至宋周彦倫始著四聲切韻行於時齊 陸機文賦日采千載之遺韻蓋韻由晉人采集而成東晉呂忱之弟呂靜

梁之際吳興沈約陳郡謝眺琅琊王融以氣類相推爲文善用宮商以平

合於當時之聲調及江左之方言未嘗通諸古訓作賦彌巧研經彌拙使 上去入爲四聲世呼爲永明體蓋約與王謝詞華高瞻足以提倡一世然

故未必非周沈諸家之力也. 道路暌隔俗諺各不相同然俗諺雖不同而其音韻則未嘗或異推原其 古今語言之歧異若華裔之不相通曉此其弊也然沈約以後四聲之學 歷陳宋元明清而不能變且燕粵齊秦其地相去不啻數千里或數萬里

陸德明生於江左其彙輯前人之音以釋經曲之文則不盡吳音也乃毛

第五節

經曲釋文音韻

認遽以改本書矣大凡切音有音和亦有類隔陸氏在當時或用類隔未 居正著六經正誤一書譏陸氏偏於土音因輒取他字以易之後人信其

木

嘗不可以得聲而後人疑其不譜亦私爲改易疏本多有之幸本書無恙 耳陸氏所見經典之本與賈孔諸人不同强此就彼實有未安夫古無舌

之音猶童子也字母之學明者明闇者闇明者引千言而解一音闇者憚 端透定無異說文冲讀若動書惟予冲人釋文直忠切古讀直如特沖子

頭舌上之分知徹澄三字母以今音讀之與照穿牀無異求之古音則與

其煩苦而弗習焉此音韻之學終不大顯於世歟

第六節

音韻

韻書存於今者廣韻最古然廣韻之原本今亦不存惟後世累有修改皆

李茗膺辛德源薛道衡入人撰爲切韻五卷書成於仁壽元年迨唐儀鳳 言李季節杜臺卿等六家韻書各有乖互因與劉臻顏之推魏淵盧思道 以廣韻爲鼻祖故見重於世耳初隋陸法言以呂靜夏侯該楊休之周思

加天寶十載陳州司徒孫愐重爲刊定改名爲 二年長孫訥言復爲之注後郭知元關亮薛峋王仁煦祝尙邱等遞有增 唐韻後嚴實文斐務齊陳

日與麻沙刻本並存於世則廣韻一書白隋迄宋屢有修改不辨孰爲原 道固又各有添字宋景德四年以舊本偏旁差訛傳寫漏落又注解未備 乃命陳彭年邱雍等重修大中祥符四年書成賜名爲大宋重修廣韻今

## 第七節 唐韻

本也.

問紀遲叟作唐韻考以爲翻切之法其上字必同母下字必同部謂爲之 韻亡矣然徐鼎臣校許氏說文在重修廣韻以前所用翻切一 唐人以陸法言切韻試進士孫愐又重定為唐韻及宋人廣重修韻而唐 從唐韻 河

和間有用類隔之法者亦僅假借其上字而不假借其下字因其翻切

本

文學史

本國文學史 第二章

下一字參互鉤稽輾轉相證循可得其部分乃取說文所載唐韻翻切排

比析歸各類乃知唐韻部分與唐韻同但收字多寡不等耳有此書而隋

唐宋音韻變遷之跡猶可考也.

第八節 集韻

此集韻之例言也司馬光切韻指掌圖序則稱仁宗詔翰林學士丁公度 洙同加修定刑部

那中知制

語丁度

禮部員

外

那知制

語李淑

為之

典領 邱雍所定廣韻多用舊文繁略失當因詔祁戩與國子監直講賈昌朝王 宋景祐四年太常博士直史館宗祁太常丞直史館鄭證等建言陳彭年

李公淑增吳韻學自許叔童而降凡數十家總爲集韻而以賈公昌朝王 於溫公之手也其書平聲四卷上去入各二卷共五萬三千五百二十五 公珠爲之屬治平四年余得旨繼纂其職書成上之有詔頒焉是集韻成

字視廣韻增二萬七千三百二十二字蓋字州孳乳寖多音韻亦寖多矣

後世龍府之屬蔚爲類書韻編之例用於圖 則精實而人皆樂其易皆便於檢察有神考證也字亦有漢 史. 則慶 博而

人不

厭 其

音國

**間語 音文** 

第九節 朱禮部韻

有以天道 註禮部韻略五卷則毛晁父子所增也宋初程式用韻漫無限 宋禮部韻有二本附釋文互註禮部韻略五卷附貢舉條式一卷增修互 不改然收字頗狹頗爲俞文豹吹劍錄所譏孫誇黃稿厚黃啓宗張貴謨 如何仰之彌高爲叶音者景祐以後撰此書著爲令式迄南 制故閩 宋 士

子監看詳 吳杜皆屢請增收而伯嵒亦作九經補韻以拾其遺然每有陳奏必下國 Ē. 三審定而後附刊韻末或有未允者如黃啓宗所增躋一 文 李 史 第 作

.

史

齊鰥一作矜之類趙彦衞雲麓漫鈔尙駁詰之蓋旣經廷評又經公論故 殊往往以古音入律詩借聲爲本讀所謂引漢律斷唐獄者耶 復續所遺增一千四百二字父子相繼用力頗勤但不知古今文音韻之 音者皆以墨闌圈其四圍亦往往舛漏併釐訂音義字畫之誤凡增二千 較他超書特謹嚴毛晃蒐采典籍依韻增附又韻略之例凡經有別體別 六百五十五字增圈一千六百九十一字訂正四百八十五字其子居正

第十節 平水體

改平水韻併四聲爲一百七韻陰時夫又併上聲拯韻入迥韻遂成今日 平水韻之舊耳古韻分二百六部唐宋相承雖次第先後不同而部分未 今日通行之韻上下平各十五上聲二十九去聲三十入聲十七大抵因 通行之韻焉後人往往以平水爲劉渊考元槧本平水韻略卷首有河間

許古序乃知平水書籍王文郁所撰後題正大六年己丑 則文郁書成於

以今韻爲學惟詞章家賌以爲用也大成集成鏤銅板於前合璧全璧縮 時之佩文詩韻爲官韻沿習不改而音韻名家專以討論古韻爲功不復 淵所撰也元明以來承用已久雖洪武正韻以帝王之力不能奪焉康乾 金哀宗時非宋人也劉淵刊王水平水韻略而去其序故黃公紹以爲劉

沈約韻蓋未攷變遷之故也 石印於後層壘堆積有類高頭講章專供獺祭世俗以王劉黃陰之均為

第十一節

翻切

聲而已及曹魏之初孫炎始爲翻切王弼注易亦有翻切二處蓋古人但 之許鄭釋音究形聲之原從偏旁之正音或轉音不過日讀如讀若從某 左傳之丁甯爲證國語之勃鞮爲披國策之勃蘇爲胥實爲翻切之始漢

國文學

史

第

Ĭ

以一音釋一音孫王乃合兩音以釋一音也譬之鐘爲鐘聲鼓爲鼓聲鐘 鼓並作則自成一種音節又譬如黃色藍色並著於素質則成綠色同一 末翻切盛行而高貴郷公殖不能解反以爲怪也孫炎之學未精宜乎西 顯而易見之理也但孫氏創翻切僅見於爾雅音義而未明其原故魏之 圆 文 Ž 史

孫炎言翻切不言字母至六朝僧神 珙始作三十字母珙有反紐圖出於 第十二節 字母

域字母之學乘其敝而入中國也

唐元和以後或云唐初僧舍利作三十字母後有僧守溫者益以六字今 唇音非數奉微輕唇音精清從心邪齒頭照穿狀審禪正齒影曉喻匣是 所謂見溪郡疑是牙音端透定泥舌頭音知徹澄娘舌上音幫滂並明重

候首來日半唇半齒音是也中國字母仿西法猶日本字母借中文也悉

**臺梵偈儒者不言然字母之學於彼敎無與也神珙五音聲論及四聲五** 

以下可攷者尚十二家則字母亦不始於神珙矣 音貫一切字漢明帝時與佛書同入中國釋藏譯經字母自晉僧伽婆羅 音九弄反紐圖附於玉篇傳於後世然隋書經籍志已稱婆羅門書十四

第十三節

雙聲

之雙聲同部者謂之疊韻疊韻之字易知如堂皇雍容之類是也雙韻之 字古人多用為形容詞如丁冬芬芳之類是也詞章善用疊韻雙聲取其 中國以雙聲取反切西域以字母統雙聲其理一也反切之音同母者謂

音節之譜也古人不但疊韻之字可爲韻雙韻之字亦可爲韻焉經韻之 者又何必增立轉音合韻種種名目乎終南之詩裘與梅哉爲韻羔裘之 難合者皆雙聲也試取三百篇之不合於疊韻者以雙聲通之自無不合 文 學史

與終韻小戎之驂與中韻皆雙聲也養新錄以爲轉音不若謂之雙聲尤 詩候與建渝爲観片雙聲也七月之陰與沖韻雲漢之臨與躬韻蕩之諶 合量韻諧和必同韻雙聲之諧和則自此韻歧入彼韻習熟則易知之

切而出聲謂之切德紅之切東徒紅之切同是也亦謂之紐有正紐有倒 之義亦謂之翻如同泰之反爲大桑落之反爲索卽是也兩字切一字磨 等韻盛於齊梁陸法言之切韻卽反語也兩文字互相切謂之反取反覆 紐有旁紐不越一反也名異而實同耳以三十六字母貫穿天下無窮之

第十四節

六朝反語

或所用上下兩字不合則所切之音亦不合此其未盡善者矣蓋兩音併 切 字切韻以同 而考其元音且向無同音之字亦可以反切取其音然後世用反切者。 ,母出切以同韻定聲而本音生焉千載後音讀差訛可藉反

音猶西人兩字母併一語故其用猶狹而不廣也

第十五節 三合音

鄭夾漈六書略謂華有二合之音無三合之音梵有二合三合四合之音 亦有其字因舉挲縛之二合囉馱曩之三合悉底哩野之四合爲證沈括 夢溪筆談亦謂梵語薩嚩訶三字合言之卽楚詞之些字淸乾隆時御定 清文鑑左爲滿書右爲漢語漢書之左譯以漢音用漢字三合切韻漢書

蒙古西域而同文韻統幷天竺西番之字咸考合焉宜當時聲敎之遠矣 今日東西各國皆以字母爲文第一字母東人作ア西人作A則東西之 第十六節 東西各國字母

之右譯以滿書爲取對音滿書之聲多漢字所無故以三合取之叉推及

音皆同讀之如阿中國滿文十二字頭第一字亦作阿疇昔阿字為陵阿 國文學史 第

學西語而未成者所組織也此亦文字大同之始基也日本字母出於中 之義收入歌韻前清欽定善韻述微收入麻韻矣古音麻韻之字皆與魚 華泰西字母皆源於羅馬中國一字日本併合數字母而始成英法德俄 字變言語亦變上海有洋涇濱語不中不西卽西人學華語而未成華人 虞相從字母出而中國始有麻韻也阿字其天然之元音乎日本落合直 用羅馬字母而併法各異且英美同文而言語微歧法比同文而言語微 至今者文人學士且習焉而不察也今日東西新名詞侵入中國不但文 文著言海凡外來語言皆表而異之中國地大人繁梵詞蠻語古時流傳 文字語言出而統一之庶幾毫無隔閡 歧德意志各聯邦文字同而言語徵歧他日世界大同必有世界共同之 第十七節 朱元明諸家晉韻之學 也.

武 後人訾議耳陳撰毛詩古音音考四卷屈宋古音義三卷言必有登典必 熊忠撰古今韻會舉要拾李涪餘論力排江左吳音今韻古韻茫然無據 作與張商英之僞三略旁及黃庭經道藏諸歌故參錯冗雜漫無體例惟 产據其本文以推古讀故朱子有取焉韻補則引書五十種下逮歐蘇諸 明 Ŧ. 東韻收窗字先韻收西字雖舊典有徵而未免有心駭俗不便施行明洪 **棫書雖牴牾百端後之言古音者皆由此推闡加密故仍居** 本焦弦以外無人能通其說者雖卷帙無多其精實殆過於楊慎也 卷古音餘五卷古音附錄一 一韻樂宋諸臣私臆竄改非復古也楊愼撰古音叢目五卷古音獵要 X 中博洽多聞故蒐輯秦漢古書頗爲賅備惜才大而心未細往往爲 極字オ老二韻 補一卷為學者發明古韻之始別有詩補音楚譯釋 卷古音略例一卷轉注古音略五卷慎在 功首焉元人

交學史

清代顧炎武江永戴震段玉裁王引之諸家音韻之

近古者為補韻視諸家界限較明其弟子戴震受音韻算數之學於江氏 標準凡平上去各十三部入聲八部以詩三百篇爲詩韻周秦以下音之 制必自復古音始此則可言不可行也顧氏但分古韵爲十部江永古韵 部韻補正一卷絕無叫囂之氣正其失不攻其短也亭林謂欲復三代之 顧審人音學五書爲當代治古音者之圭臬音論三卷詩本音十卷易音 而復古之志益銳所著聲韻考力辨反切始於孫炎不始於神珠亦猶所 三卷皆精核唐韻正二十卷則不免是古非今古音表二十卷頗變亂舊

著勾股割圜記謂弧角不始於西人也段玉裁著六書音韵表分古韻爲

十七部大端畢備王引之更分之爲二十一部則分析之條理愈密也顧

江戴段王五家音韻統系所在也毛西河古今通韻易韻之類雖博涉事 書有碑考證而穿鑿附會蓋亦多矣

古今名義訓詁之變遷

第一節

虞夏商周名義訓詁之變遷

以後帝號逐去王者取一貫三才之義天下所往也意者后啓於謳歌訟 爲一編文之繁簡各不同蓋二千年中名義訓詁之變遷者已多矣堯舜 堯典禹貢湯誓武成同爲史臣紀事之作王者御製之文孔子以四代合

所罕見蓋言語亦隨時代而變矣星鳥星火星處星昂之文徵之夏小正 節候猶同及合月令觀之而歲差大著矣禹貢九州之制至於殷則稱九

獄之來歸途上拿號爲王而商周因之也都命吁咈嚋咨之辭三代之書

有焉至於周禮職方亦稱九州而規畫逈吳焉由孟子觀之貢助徹之名 國文學史

時地理人事無不變則訓詁之變遷亦宜也書曰無或係張爾雅釋訓詁 慶變於井田膠庠序之名屢變於學校鄒魯學者當時已屢勞考辨矣天 文學史 三字

張誑也蓋訓者道也道物之貌以示人也古訓變則當以今訓釋之今人

郡梁文所考也今日攷四代訓詁之異爾雅其爲大宗乎而四代之名義 爾雅爲周公所作後人以爲孔子子夏所增益或言叔孫通所補或言林 以欺誑之誑字入於俗語無有以傍張二字入俗語者古訓已失也初字 見於虞書哉字用於周書爾雅釋詁皆謂之始也春秋元命包謂孔子以

不同者或雜見於禮記周監於二代其與二代相同者則禮記仍之而弗

列國風詩名義訓詁之變遷

周南河洲二水中分中陸地可居者也召南之江沱水別出而復合其間

之陸地亦大洲耳洲與沱各異而實同也綢繆之三星心宿也七月之流

天天瓜瓞綿縣有不識字而能言之者近於俗語爲吉祥之祝詞故耳维 者亦不無變遷如萋萋者葉也離離者黍也後人借以形容草色焉桃之 無此語也權輿之詁惟秦風有之其餘國風無此語也其訓之通行於今 火亦心宿也三星與流火名異實同也關關之訓惟周南有之其餘國風

古書不明書訓不可也泥古訓而施之於今亦不可也 釋詁皆謂之大三代以下荒淫二字惟施於桀紂幽厲之君何大之有讀 葉莫莫其葉湑湑之類惟經生解之詞人所弗用也遂荒之荒淫威之淫 春秋戰國名義訓詁之變遷

姓也春秋時鄭莊晉文先後稱雄姬姓猶有生色句踐滅吳子噲亡燕姬 春秋至戰團曾幾何時而王道陵夷世連遂因以大變耶姬者周室之國 文學史

T I

姓不綱姬姓且降爲妾御之名矣君者統皇王后辟公侯伯子男而言也 戰國時商君孟嘗君之類且用爲陪臣之專名矣東周君西周君且爲亡

史

此語久矣吳地入楚楚地入秦疆域統合而名義亦合也古人用字貴合 謂道爲緩與中國名義訓詰逈異當日應有專書攷證也今吳楚土音無

國之稱也左傳稱楚人謂乳爲穀謂虎爲於菟公羊傳稱吳人謂善爲伊

時不尙高古尙書用茲字論語用斯字皆時代之異也 第四節 爾雅廉收周秦諸子之名義訓詁

者也如釋天云暴雨謂之速釋草云卷施拔心不死此取楚詞之文也此 爾雅非附於羣經也萃周秦諸子傳記之名義訓詁以辨異同而廣見聞 誌 更生也 釋天云扶搖謂之奏釋蟲云蒺藜螂蛆此取莊子之文也以卷施閣名

釋詁云嫁往也釋水云漢大出尾下此取列子之文也釋地云西至西王

母. 此 純夏憮釋天云春爲青陽至謂之醴泉此取尸子之文也釋鳥爰居雒縣 崙墟此取山海經之文也釋詁云天帝皇王后辟公侯又云洪廓公溥介 取 我其名謂之鵝此取管子之文也又云邛邛岠虚. 以 學 此 釋賦云小領盜驪此取穆天子傳之文也釋地云東方有比目魚焉不 明古義焉那上而郝 博 不 取國語之文也如此之類不可毛舉郭氏注爾雅兼注方言山海 呂氏春秋之文也又云北方有比肩民焉迭食而迭望釋地云河出崑 行其名謂之**縣**頭小口尖鱗細尾無 而 通 邢青之疏亦詳而 氏尤勝蓋明於聲音文字之本原也 之爾雅正義邢懿行之爾雅義疏遠 實令人讀周秦諸子而不解必据說文爾 星歧 鰈有 南力有 貧而 走其 比翼 名謂之蟨此 爲焉不比不 出

本相

傳爲

楊雄撰郭璞解今有東原戴氏疏證攷漢書楊雄傳及

學史

Ξ

第五

節

方言之訓詁名義變遷最繁

藝文志皆無可據學者疑之然漢末應劭以來稱述無異辭亦無庸致疑

鬼爲儇今俗以藍是也黨則虔儇詞人用爲駢偶之材料穩字踏字不檢 之點或謂之鬼由此觀之其方言有通行至今者如以曉爲知作曉得以 謂之謾晉謂之怨宋楚之間謂之倢楚或謂之橢自關而東趙魏之間謂 日黨曉哲知也楚人謂之黨或日曉齊宋之間謂之哲又日虔儇慧也秦 也周秦常以歲八月遣輶軒之使求異代方言還奏籍之及嬴氏亡遺文 無見之者蜀嚴君平有千餘言林闆翁才有梗概之法楊雄好之今卷首 子者於眸子處必口授曰卽眼也歸聞見塾師教周易爲多白眼句必口 字久而失傳也今閩語謂眼日眸子三尺之童卽知之吾見吳楚之讀孟 字書者不能一見而知其音義焉今俗語有音無字者意者或方言之難

授日此眸子也夫六經之文皆當時之俗語今日六經之古語或分存於

古孰爲俗也矣然中國前屬琉珠越南讀漢文而生異義造新字者尚無古孰爲俗也矣然中國前屬琉珠越南讀漢文而生異義造新字者尚無 各省俗語中習用之字音人以爲俗罕見之文字人以爲古吾不知孰爲

可 第六節 釋名攷經籍名義可據

漢去古未遠劉熙釋名雖未必盡得古人名物之實致傷於穿鑿然以同 聲相諧推論稱名辨論之意,兼可知器物之古音焉如楚辭九歌薜荔拍 席搏著壁上謂之搏辟孔穎達禮記正義以深衣十二幅皆交裁謂之衽 兮蕙綢王逸註拍搏辟也搏辟二字令莫知何物觀是書釋牀帳篇乃知 是書釋衣篇云衽襜也在旁襜襜然也則與玉藻言衽當旁者可以互證

之訛其所資於考證不一 釋兵篇云刀室曰削室口之飾曰琫下末之飾曰埤又足證毛詩詁訓傳 文 吏 而足也後漢書劉珍傳稱珍撰釋名五十篇以

辨萬物之稱號其書名相同姓又相同鄭明選作秕言頗以爲疑然歷代

史

相傳無引劉珍釋名者則珍書久佚不得以此當之也今江氏聲爲釋名

疏證及續釋名並典核 廣雅萃集漢儒箋註名義訓詁

第七節

卷首古昔先創方作造朔萌芽本根蘗竈率昌孟鼻業始也所臚列較爾 羣言依爾雅之舊目倉頡滂喜訓纂說文方言之類皆括於兹編如釋詁 漢儒箋釋羣經古義大顯各守家法而不相通魏張揖官博士綜兩京之

倉古令字詁皆不傳漢魏訓詁名義獨賴此書之存近世漢學者寶之高

雅尤博隋秘書學士曹憲爲之音釋避煬帝改博雅故有二名揖別著埤

郵王氏念孫爲之疏證原原本本功倍於邵郝之治爾雅然有廣雅所見 之書而今已佚者有廣雅之佚文而王氏自他書搜簡者澤靚有參字馬

韻已 補之 足見漢魏之際即有此名稱相沿至今而名不變也至

名爲專門之學王氏父子各有專長蓋動植名物非但通訓詁者所能詳 於以姐爲母則本說文蜀人謂母曰姐之視今人以姐爲姊之專名則正 今日變遷之大異者也廣雅疏證卷十爲念孫子引之所著鳥獸草木之

效也. 第八節 唐顏師古匡謬正俗

書註條理通貫徵引詳實洵班氏之功臣而匡謬正俗則羣經之總類其 據極爲精密惟拘於習俗不能知音有古今也顏氏生平精力所萃在漢 音釋後四卷凡一百二十七條皆論諸書字義字音及俗語相承之異攷 古匡謬正俗師古名籍以字行其書前四卷凡五十五條皆論諸經訓詁 唐人辨別字體者莫精於顏元孫千祿字書而辨別字義者莫備於顏師

文 學 史

用尤廣焉。毛西河引書序俘厥寶玉解春秋衞俘詫爲特見不知此書所 文 史

Ξ

欲爲古人所不能則勿以攻古爲功而以知新爲要也證訓詁者尚有釋 已引後人以一人智力數十載之歲月置身於數千年數千萬卷之中必

無涉治經者多用之所引古書多今日未見者元應之一切經音義釋慧苑華嚴音義與佛教 第九節 南唐徐鉉說文新附字

字糖字幾字皆後世日用之食品劉夢得作詩字必求合於六教猶見古 宜孱入倉籀篇中璀璨琲璫等字日增可知世人風俗之侈蔬字茗字餻 新附字派本蕃書俗所奉之天神僧字爲梵刹之教徒漢以前所未有不

韻字翻字翎字腔字映字曙字昂字穩字倒字低字停字掠字亦不勝枚 舉而商人所常用之售字價字港字皆不能不增入也賭字增入賭風日 人之矜慎焉其新附爲文賦所常用者如喚字嘲字迢字蹉跎二字訣字

順釋文曰卽巨龜也唐人命名猶有龜年宋人猶號龜山而舊字所引用 滋吳韋昭所謂賭及衣物者古今如出一轍焉鼇或作龜列子六鼇殷敬

者不過楚辭之鼈戴而己今人以龜爲俗忌又以鼈爲吉祥語是亦不曉

第十節 陸佃埤雅之名義

埤雅爲爾雅之輔然訓詁闕焉惟名義獨詳其說諸物大抵略於形狀而 木蟲魚疏去古未遠孜證猶易佃之爲書更有難於璣者也今埤雅之日 詳於名義尋究偏旁比附形聲務求得名之所以然昔吳陸璣撰毛詩草

對言及物性進說魚說木二篇後乃益加筆削初名物性門類後注爾雅 爲釋魚釋獸釋鳥釋蟲釋木釋草釋天次第不倫疑非完本神宗時個召 更修此書易名埤雅其說旁稽典證通賞諸經務求博洽不免於泛濫

本國文學史 第三章

後羅願所著爾雅翼亦然故人譏其不可盡据也

第十一節 朱子究心名義訓詁之據

朱子論語訓蒙口義序云本之注疏以通其訓詁參之釋文以正其音讀 詳當求之註疏有不可略者諸類云祖宗以來學者但守註疏其後便論 然後會之於諸老先生之說以發之精微論語要義序云其文義名物之

道如二蘇直是要論道但註疏如何棄得此朱子自讀注疏之證具深譏 不讀注疏者也語類又云某尋常解經只要依訓詁說字答黃直卿書近

學中庸之章句亦漢儒之名家法也薛艮齋且以此詆朱子矣。 灣書縮訓爲直者非一乃先儒之舊不可易也朱子重訓詁之學如此大 **日看得後生且是教他依本字認得訓詁文義分明爲急答王晉輔書云** 

第十二節 宋儒名義訓詁之疎密

宋人語錄之詞皆近於俗語蓋今日距宋時代較近也北宋初那昺孫奭 以爲古而重煩箋釋漢儒之名義訓詁宋儒又以爲古而不得其解也觀 古人定名義通訓詁原取便通曉不更求其深晦三代之名義訓詁漢儒 奪那氏之席焦里堂起而議孫氏之書宋人之於訓詁自不逮近人之密。 專力名義訓詁那氏之疏爾雅孫氏之疏孟子皆列在學官郝蘭皐起而 省日宇宙內事乃已分內事已分內事乃宇宙事又曰學苟知道六經皆 天下之學同出一途而後快亦昧於德行文學分科之旨矣 我注脚此其天資絕倫躬行實踐不可以名義訓詁之疎而議其短也人 亦風氣爲之也陸九淵讀宇宙解曰四方上下曰字往古來今曰宙忽大 有能有不能故孔門因材而致分四科焉治漢學宋學者交相誹諷必使 第十三節 駢雅之潤色詞章

國文學

史

置案頭署其檢曰代字術作文畢則以古字代入之一舉筆而文字改觀 輯佚文明人乃取材於一字一句用亦狹矣嘗見貌爲漢魏文者取駢雅 明人之文嘗建言復古矣欲復古文不得不搜剔古字於是奇詞與句皆 元龜山堂考索玉海之屬皆引據原書不易一字後人可据此以校古書. 儉腹者亦可俯拾卽是唐宋類書如北堂書鈔藝文類聚太平御覽册府 前人者有類書可檢也故古人鴻篇鉅製必積年累月而始成有類書則 雅部居不雜已為類書權與駢雅則竟降為類書矣學問之事後人便於 矣古字當據古書否則援哉生明之例如舊歷云初一初二易其詞曰哉 矣朱謀璋之書固淹貫羣籍由訓詁以至蟲魚鳥獸皆依爾雅目次然**爾** 捃摘而爲類書而便勦襲陳言摹秦仿漢鉤章棘句而蕪雜煩冗之弊滋 哉二豈可通乎務雕飾而不顯其詞者其流弊不至此不已也

## 第四章 以治化為文以詞章為文說

第一節 皇古治化無徵不信

苦木從古則枯水從古則涸古制之在今日幾若朽材不可任棟梁廢渠 以十口爲古字在彼時父老相傳之事早已言人人殊矣惟士人則推十 易傳僅溯自伏羲春秋傳僅溯至黃帝三墳五典八索九邱亦燈於祖龍 不可爲灌漑也竹書路史列在乙庫並弗暇講習焉 而合一焉求其近於理而可信者著以爲經以傳於後世是以草從古則 如清之演粵土司臺灣番社囘疆阿奇木乎文字旣作萬事維新故造字 於鳥拉打牲之民族畜牧之生計今存於蒙古游牧之部落抑酋長時代 皇古之事謂其締造艱難則可謂其治化明備則不可佃漁之風尙今存 之一炬後人更無由復睹羲皇以上之人非後世文士所堪卽經傳所載

五五五

水圖文學

:

第二節 唐虞治化之文

國文學

時確宋儒眞西山大學衍義以此著爲君主之法律然堯舜之治化豈一 克明唆德以親九族九族旣睦平章百姓百姓昭明協和萬邦黎民於變 尚書之古文僞也體篇中、今文則傳述家法信而有徵孔子删書斷自 帝典後儒因以觀陶姚之治迹焉夫堯舜之道孝弟而已矣徵之帝典則

天之文也嵎夷南交昧谷幽都皆察其民情物候以便控制此志地之文 端而己乎欽若授時則以閏月定四時焉在璇璣玉衡以齊七政焉此測

器數之學皆各得其偏也讀經師其意惡可舉一而廢百耶 官而天下治此知人之文也朱儒務爲持源握要之論漢學家好爲 明五刑垂作共工益治山澤伯夷典三禮夔典樂教胄子龍作納言命九 也命官惟百四岳羣牧各有職守禹平水土后稷播百穀契敷五效阜陶

夏后氏治化之文

馬之治化東漸於海西被於流沙朔南醫聲教訖於四海漢唐之盛其版

石焉,今青合黎弱水今為居延南海黑水今為瀾滄之說如是蒙古青海圖不過如是也雍州球琳琅玕之產實出于閩之說如是故貢道淨於積 西域衞藏緬越諸地皆禹跡所至也李文貞按天度以計里以蒲坂爲樞

君禹 大陸禹甸如此其廓也沿江海達淮泗禹不但以治河爲事且發明航海 則 禹貢荒服東起遼東朝鮮南至閱粤西訖瀾滄北至克魯倫河爲鄒徵 貢五服地圖所本紀曉嵐譏文貞爲閩人不欲自外於禹域然槃槃

以兩階舞羽爲文德也。 之學焉三苗之伐爲漢族拓殖民地也惟作僞者未能言其功烈之偉徒 第四節 殷商治化之文

國 文 學 史

啂

湯之經鉛曰荷日新日日新叉日新遲任有言曰人惟求舊器非求舊能 君主得權位之創例殷商新政或有可觀商人尙質記載多略孔子殷人 新夏邑不綱治化不行湯之甲伐旣異於堯舜讓善亦異於禹啓傳家一向

常孔子時殷商治化之文存於世者較多商書者孔子錄之以存其實者 於是乎文告始鯀矣受辛失德作朝歌北鄙之音靡靡之樂尙何言哉 也讀盤庚三篇知殷之英主皆求新而習俗之守舊者實爲難治而梗化 也感故國淪胥述商頌焉命歷序引孔子之言曰吾作春秋故退修殷歷

於古公亶父乃去邠踰梁山邑於岐山之下焉避狄患也魯頌曰后稷之 其陰陽觀其流泉其軍三單度其隰原徹田爲糧度其夕陽豳居尤荒至 周自公劉復由夷狄而進於中國大雅曰篤公劉旣溥曰長旣景迺岡相

第五節

豳岐治化之文

酮 度置官屬凡此可見退化之國亦可進化也炎命世為審吉國其可知者蓋自奇首始立風之後雅强作焉有治化途統國三十六遼風之後雅强作焉也魏亦託始黄帝之裔淳實惟太王居岐之陽實始翦商則其治化之 實 風 祖贊於亦 也成周思先王戍德 云漠 遼至 之之 之 先 立 始 始

制自

孔子曰文武之政布在方策其人存則其政舉其人亡則其政息政者治 之文周頌奏詩歌之韻皆當日布在方策者也遺文尚在治化已衰不 化 也布在方策者文也周易述象數之理周禮綜官司之職周書記命誥 第六節 文武治化之文

能 衰其政已不行於諸侯。 墨守 周 制 也周 末 擁七城荷 孔子為邦於虞韶夏時殷略皆取而折衷之亦不 延旦夕於七雄之際比之丹淵降爲諸侯

治法亦當變通以求合徒泥守前規,未有不差毫釐而謬千里也東周

力行之咎也文武之法因於殷而隨時損益者也成康以後時勢有變遷,

第

四 草

學 史

文

國

\*

×

杞宋之號爲舊國曾何異乎·

翻文學

第七節 秦始皇治化之文

修其業之文焉會稽刻石有防隔內外禁止淫佚之文焉。 秦始皇幷天下天下思亂待時而動然泰山刻石猶自稱不懈於治瑯琊 刻石有器械一量同書文字之文焉芝罘刻石有亨滅彊暴振救黔首之 文焉東觀刻石有點首改化遠邇同度之文焉碣石刻石有男樂其疇女

前儒林文苑列傳於後於是治化詞章途判而爲二漢武帝威力所及東 漢初蕭曹知治化者也隨陸知詞章者也自作史者以名臣循吏列傳於

第八節

漢以後治化詞章之分

裳之俗是時司馬相如枚皋東方朔之流皆以詞章潤色鴻業焉揚雄劉 起元菟樂浪西訖烏孫遊勒北拓陰山南及滬筰昆明夜郎罔不同漢冠

古未遠所為詞意亦渾厚樸茂不傷雕師雖詞章亦屬古然 散詞章之學者也後漢列文苑有二十有二人亦詞章之學者也然漢去

魏晉以篡弑爲堯舜之道人心死矣士氣靡矣陳思王植以浮薄之才弋 第九節 六朗詞章之濫

亦不多見矣與午統壹南北羊杜皆明治化之本其後山濤王戎和嶠之 時譽使其涉帝位則為陳後主耳宋徽宗耳其詞章亦不若魏武之深沈 魏文之典重其求自試求通親親兩表稍有豪爽之氣晉宋以後此等文

戎狄之當徒不知中國士民不流爲文弱何戎狄之足畏乎國之弱也自 弱也國之亡也自亡也不自强而歸罪於外侮何耶東晉偏安淸談自誤 王謝庾殷罔知國恥焉宋高祖起炎漢餘裔其厭薄俗儒同符漢高然不

流已自居清品及阮籍嵆康劉伶畢卓出而舉國若狂焉郭欽江統但言

湿文學

迚

たこ

交學史

第四章

學無術不足挽頹風以勵末世顏延之謝靈運乃以其文煽一世齊之王 信徐陵江總則嫓靑妃白儷體益工其在文品中如儒者之小慧佛法之 融謝朓周彦倫梁之江淹任昉劍孝綽皆咀嚼聲偶以爲文也及陳之庾

第十節 唐人以詞章爲治化下乘也

柳子厚起而文法一變上紹孟荀以及司馬相如揚雄之作其專力文辭, 學人尊兩漢文人詩人則尊盛唐文之偶儷初唐四傑莫之能違韓退之 蓋駸駸乎抗跡古昔矣詩之柔靡亦六代之風氣使然李太白杜少陵起

將不知有國矣韓柳李杜豈僅自悲其身世哉所遇者奇而詩文所流露 而詩律一變青蓮盡其奇工部大其體萬方多難不有以鼓吹之則民心

者益奇然潮州柳州之粤俗化爲今日兩廣之名區夜郎巴樊之絕邊亦

奏議委曲詳盡古文家或不能及焉杜牧罪言爲屈賈以後之巨擘選入 化爲今日川黔之郡縣謂詩文皆治化之文可也陸宣公之文駢文也其

家十家者者之何置而不錄也文體不同各肖其人安見詞章之士不可

以言治化乎

第十一節 五代之治化所在

宋人修五代史未列儒林文苑諸傳流俗遂疑爲五季之衰不但無治化 南唐歐陽廣論邊鎬必敗書皆質實無華有裨治化詞人才士如羅隱梁 之文且並詞章之士亦少此何足以知五代乎五代時周王朴之平邊策

震韓偓之流荷全性命於亂世亦皭然不滓也蜀主孟氏偏安之主也刻 能易其一字焉此非治化之文歟五代士人最無恥者莫如馮道雖然馮 石戒百官日爾俸爾祿民膏民脂下民易虐上天難欺今刻石偏海內不

文學史

第四

道於治化有偉大之功焉·唐長興三年始刻九經板馮道請之也近人讀

团 文 學史

古書視宏本如拱壁五代本則罕聞焉馮道請國子監鏤板大啓學界之 子不以馮道為人而廢其法也. 文明焉後世聚珍縮影日漸發明圖籍風行學者便之治化益臻明備君

逐太祖本紀神册五年始製契丹大字天贊三年詔聾闢遏可汗故碑以 第十二節 遼金治化之文不同

契丹漢字紀其功金史章宗本紀載明昌五年以葉魯谷神始製國字記 程文陶宗儀書史會要則稱金太祖命完顏希尹撰國字其後熙宗亦制 依倉頡立廟例配於上京又選舉志稱進士科以策論試國人用國字為

字以希尹字爲大字熙宗字爲小字幸遠金之文不便通行於內地且遼

金有文字無學術無書可讀而文字用之不廣也否則倉頡之文將見奪

為元代所無然元人詞曲平仄通押亦復古韻之一端須另言之·歐洲 贈思丁以囘囘人業儒宇文公諒以塞北人業儒瞻思以大食人業儒儒 環慶西南不踰大渡河元人版圖北抵欽察阿羅思西拓囘囘祖 教不惟不亡而且推行益遠焉元史列女傳中若也先忽都若觀音奴妻 七等謂元時儒教幾亡不知元之盛時耶律楚材以契丹人業儒賽典赤 化莫若程朱元之許衡吳澄亦慨然以聖賢自許明人痛元人列儒 收富浪南通爪哇海及馬八兒諸國規模遠大爲曠古所未有宋儒言治 宋人繼五代之纂統合十國之版圖東南盡海東北不踰白溝西北不踰 的斤咸知大義蓋儒道治化所及蒼深矣宋代古文歐蘇曾王諸子. 第 十二節 宋元治化之廣狹詞章之工拙 國渡海

為第

文

四

始東 波方 羅文 西明 蹄著有日記今英法皆大國亦自意大秒波羅 第五章 傳入 誦仕 之元 室

第十四節 明人之治化詞章誤於帖括

河於化外明太祖以匹夫攘蒙古明成祖以君主守絕邊至於大漠以北 明人治化不遠漢唐比之於宋則有進也北宋棄燕雲於化外南宋棄

印度而括之明人閣於外交而不曉敵情也明初劉基宋濂皆灼知閭 流沙以西明人所以終不得志者蓋帖木兒崛起爲蒙古中興主統囘部 閻

範圍帖括之士思想腐敗其何能治國乎 **羣經文體** 

疾苦留心治道非專意詞章也帖括程式旣頒驅天下讀書士子咸就其

第一節 經籍爲經國經世之治體

羣經皆治事之文也當其時用爲經國經世之法旣卓著其效緣以爲可

常行而無弊也爱著之以爲經然聖人通經達權未嘗分經義 ٠, 祭高 尚者徒以 治事

不 則 草 出 經術 味有經籍始有文物庖犧作卦畫俯仰天地未能密測 夏有: 皓首窮經爲事於是經籍幾於無用而激 卽 爲 治術後世卑陋者徒以明經拾書業 切 者凡 欲付之烈燄 連 山 矣天

列 之漢書唐書視 有歸 國党 藏策數無徵周易作而古易廢書兼四代歷史必述古今治績 少風詩然周 此矣書則上下二千年詩則縱橫 人 僅錄本朝者詳於近 世文明各國 十五 國商人有碩商之 耳禮經惟 其綱三 周禮 也後 殷

從周 傳著其目皆孔子所見所聞所傳聞也虞書夏書商書商頌而外無一不 爲 國 政大端儀禮爲家政大端禮記則多屬修身之事 制 第 也. 一節 周 《數之體 也春秋 揧

本 国 文 學 史 第 Ł 草

學史

推求歲實為三百六十五日二千四百二十五分此命周日二千四小時· 六十五日又四分日之一然漢人但知漢以前之策數聖如孔子亦但知 六十當期之日則古率之粗疎也堯與尙知三百有六旬有六日則當期 象數者實指事物而言非空言也八卦皆實象也策數皆實數也三百有 餘爲五時三刻三分五十七秒今秒數又有微差矣夫算率之方五斜五 百六十五日五時三刻三分四十五秒爲歲實確正所定時憲新法其小 爲一萬分之率也比之四分日之一,減七十五分矣清康熙時憲書以三 之日必堯以前之歷數比羲和所得更疏也漢人說經者知歲實爲三百 周以前之策數也晉處喜宋何承天祖冲之損歲餘以益天周元郭守敬

徑一周三自遠不遠後人之密易數其富動不居之數乎澤火革治歷明

時爲示民發政施令之期一部廿四史歷治七十餘家康雍之間歷法有

第三節 周易文言之體

文王演周易周公作象仲尼繫之以辭又於乾坤二卦作文言焉阮文達

直言之言論難之語非言之有文者也非孔子之所謂文也文言數百字 誦易記而惟以單行之語縱橫恣肆動輒干言萬字不知此乃古人所謂 日此干古文章之祖也為文章者不務協聲以成韻修詞以達遠使人易

幾於句句用韻抑且多用偶卽如水濕火燥偶也雲龍風虎偶也學聚問 辨偶也先天後天偶也於物兩色相偶而交錯之乃得名曰文文即象其

第四節

周易支流之別體

文學史

易之爲道以陰陽也太史公論六家要指冠陰陽於儒墨之上聖人以神

道設教故推天道以明人事焉左氏浮夸於卜筮已好爲奇說漢宋分歧。 國 文 4 Ħ.

河圖爲加減之原洛書備乘除之法也言地理者必曰八卦以定八方也 說以老莊程朱之說以儒理則幾於正流矣其後支派愈多言天算必曰 京房焦贛之入於災異陳摶邵雍之附會河洛其支流大派也晉王弼之 而俗所謂堪奧家叉用之以配羅經焉再下則奇門壬遁之邪說義和拳

之妖術亦假八卦以爲祕訣焉舉世皆趨於大過之棟橈矣鄒特夫曰京 日已屬不通然十二卦之消息猶以陰陽與寒暑相比附邵子元會運世 房以六日七分爲一卦一年周六十卦餘坎離震兌四卦爲方伯卦不值 四千年斷無佃漁之聖人其背理可謂大矣 地開闢六十七年而後有生物又六十七年而後有飲食耶児羲農以後 更迂闊矣黃石齋三易洞璣以六十七年配一 卦四千餘 年而 一周則天

第五節 尚書今古文辨體

尚書辭義最古漢拾秦燼之餘今文出於伏生之口古文出於孔氏之堂· 傳專行與世莫知其僞宋人推求疑其不類見朱子全書元之吳澄竟欲 謂古文也至匹晉梅賾古文晚出六朝江左漸多傳習唐人作正義用孔 傳復條舉其大背理者謂顯黜之不爲過以文體觀之今文艱深奇奧而 作客冤詞以攻毛氏而爭端因以大鬨攷据家之中又各立門戶焉姚姫 經者皆信其爲僞矣毛西河乃作古文尚書寃詞以立異說何耶程縣莊 舉而删之明梅黛詳考古文之來歷最詳淸閻百詩惠定字復詳證之譚 篆隸各殊傳寫譌誤異文歧讀而不相通然孔壁遺經猶非今日蔡傳所

古文平易淺近今文多載天算地奧實學古文則半屬空文其出於後人

卤 文學 史

第 Æ 牵

本

國

文

孕

史

书

£

拿

尚書 家為古史正

劉 知 幾史通曰尚書家者其先出於太古至孔子觀書於周室得處

所言 尙 周 語尚書璇璣鈴曰尚者上也上天垂文象布節度如天行也王肅 四 代之典乃删其善者定爲尚書百篇孔安國曰以其上古之書謂之 下爲史所書故曰尚書也推此三說其義不同蓋書之所主本於號 日上

書紀大 知 令故其所載皆典謨訓語譬命之書其後又有漢尚書魏尚書今不 幾以 政 帝 者也猶春秋常事 王 無紀公卿缺傳年月失序爾里難詳爲尚書家所短不 不書也今歷史新裁亦不祥帝王之年號公 傳然 知尚

因 卿之館里蓋非大義所在也堯典以下每篇必紀一事之本末宋之袁樞 鑑以 在史 復 古史之體建安史學駕平龍門旅水而上矣本 來不可不 讀 齊可 之 前其 **進**推 人重 建

9也点量组基近已17多点吃9的地点是1

六州大陸分卷也名山大川舉其著者猶今日世界地理必以高 禹貢為地志鼻祖其所紀已為陳迹分列九州者猶今日世界地理必以 山巨流

之原流分部仿禹貢導水之文也至於文義簡括則由當時簡册繁重耳 者不載也漢書地理志以郡縣分部仿禹貢九州之法也桑欽水經以水 服遠近不同要荒之族或類羈縻詳於中原而略於四裔者貢獻所不及 也導山之文可徵山脈導水之文可徵水系其餘礦產道途亦言其略五 列表也厥田之饒瘠厥貢之同異猶今日世界地理必以居民物產爲要

第八節 洪範為經史之別體詳矣專紀人事不切於地理亦博而寡要也

調文學

史

後世一縣之志輒數十卷一府之志輒數百卷一省之志且數千卷詳則

\_

七四

尚書文體洪範一篇·最爲奇古與博·崔東壁旣深信之陳東塾復致疑焉·

竊以爲天不錫縣九疇而錫禹大抵古人神道設敎之言如元鳥生商履 以洪範於是經術隊降爲術數史官無識竟以五行列傳妄推災異 帝武敏歆之意漢儒董仲舒治公羊春秋始及陰陽劉向治穀梁春科傳

尚書之序出於依託且近於複詩序之說亦紛如聚訟以爲大序子夏作 漢書儒林傳也以爲子夏所剏毛公及衞宏又加潤益者隋書經籍志也 小序子夏毛公合作者鄭康成詩譜也以爲子夏所序詩即今毛詩者後

第九節

詩序之體

排擊而朱子和之黃震篤信朱氏所著日抄亦申序說元明以來迄無定 議然子夏五傳至孫卿孫卿授毛亨毛亨授毛萇其源甚明觀唐書藝文 其後韓愈王安石程明道各據其揣度之辭爲古人定評鄭夾榮復昌言

提要參考諸說定序首二句爲毛萇以前經師所傳以下續申之詞爲毛 志知韓詩亦有卜商序然韓詩遺說傳於今者與毛逈與何耶四庫書目

第十節 三百篇說略 養以下弟子所附仍錄冠詩部之首明淵源之有自矣.

詩三百篇一變而為楚騷荀賦再變而爲五言七言後世名作如林莫不 胚胎風雅豈薄伐玁狁與子同仇諸什如聞羗笛胡笳拔劍欲起焉此塞 上之體也讀彼黍離離旄邱之葛諸什如臨廢壘燕城植髮如戟焉此弔

皆南廬之體也又讀爲鬼爲蜮憂讓人之高張又讀投畀豺虎傷疾 行之體也又讀盡棒以仕表忠愛之熱誠又讀夙夜在公知職分所當務 古之體也讀槍楫松舟皎皎白駒諸什如將乘桴攬轡遠遊廣覽焉此紀

己甚然衝門泌水有招隱之變焉築場納稼有田家之樂焉我思古人有 第 五 Ţ

己樂焉

文

宋人王柏作疑詩疑據列女傳爲說删行露章又删召南之死醫邶風之 第十一節 淫詩辨正

門之粉東門之楊防有鵲巢月出株林澤陂凡三十二篇固哉迂哉王柏 路有女同車山有扶蘇籜兮狡童褰裳東門之墠丰風雨子矜野有蔓草 湊洧秦風之晨風齊風之東方之日唐風之綢繆葛生陳風東門之池東

靜女廳風之桑中衞風之氓有狐王風之大車有麻鄭風之將仲子篞大

歸罪漢人之竄入果何據耶甚至謂碩入第二章形容莊姜之色太褻不 之惑也自有六籍以後第一怪變之事也柏知奮筆於孔子删訂之後而 風問俗者必不能諱其惡也王柏删淫詩節惡之尤者也治以宋朝法律 知溱洧笑謔樂而至於淫澤陂滂沱哀而至於傷雖不得比於關雎然考

之過數孔子去魯而之楚衞孟子居鄒而適齊梁亦鄒魯之君相不能用 悦已者容猶士爲知已者用王猛張元韓延徽郭侃之才不用於中國誰 當與縣吏隱匿聲妓同罪雖然淫詩皆託詩耳子不我思豈無他人女爲

聖賢耳王風魯頌文體各殊說春秋者且謂聖人黜周王魯焉其然豈其

第十二節 周官爲會典之古體

及其職守與周禮同觀歷代職官表清內務府官爲周禮天官之屬者居 多顧亭林曰閽人寺人屬於冢宰則內廷無亂政之人九嬪世婦屬於冢 司馬司寇司空清以尙書侍郎當之其餘則司員而已會典詳列官人數。 周官者大周會典也古之六官或類淸之六部六官之長冢宰司徒宗伯

宰則後宮無感色之事自漢以來惟諸葛孔明知此義所謂宮中府中俱 文學 史

爲一體是也周公定制以致太平閣寺爲中國三代弊政與其治其標不 淫之書也漢文帝除肉刑獨不除此蓋未盡善也冬官已闕漢人以考工 記補之句法奇變字法古雅明人郭正域批點攷工記蓋論文而不詁經 如拔其本黃梨洲待訪錄直斥嬪御人多則閹豎不能不多則周禮乃誨

專書以攷工藝也. 也然其文非秦以後可偽託矣戴東原攷工記圖阮文達車制圖考皆有 第十三節 儀禮爲家禮之古體

世所謂家政學者宋以前謂之家禮周人則統於儀禮或名士禮蓋冠禮

尤見古人地方自治之有法焉既飲酒以聯其歡又習射以爲守望之助 之篇或稱士冠禮昏禮相見禮皆士所宜從事也郷飫酒之禮鄉射之禮 士之在鄕里顧不重歟聘禮覲禮附其後則由家修而進於廷獻也喪服

之制古今不同儀禮則周室一代之制耳然儀禮在羣經中文體最爲奇 第一節後題曰右筮日第二節後題曰右戒賓此雖與宋元人評古文法 奧古人讀禮之法略有三端一曰分節張爾岐儀禮鄭注句讀吳廷華儀 出於一人之手不但大學中庸一篇可爲一書卽如曲禮專爲修身之敎 於漢初河間獻王所得故各爲一篇體例不一意者所得必非一時或不 漢志有中庸說一篇在戴記之後是中庸固有單行本久矣戴氏所記出 略同然讀書之條理必如是不可廢也 例江永儀禮釋例任大椿弁照釋例是也然朱子儀禮經傳通解士冠禮 禮章句是也二日繪圖張惠言儀禮圖遠勝於宋人楊復之圖也三日釋 法檀弓文簡而断叉近於古史之體朱末謝枋得嘗批點之蓋論文體不 第十四節 \* 禮記剏叢書之體 附見

論經術也月令之體似夏小正或因其同於呂覽疑爲不韋所作且大尉

皆敷演潤色駢偶用韻其文體特異文心雕龍徵聖篇日儒行縟說以繁 亦爲秦之官名也蔡邕月令章句之名爲朱子學庸章句所本此外深衣 經者特戴氏叢書所未收之一種也後人以三禮合刻四書合刻五經合 辭此博文以該情也觀燕居閒居二篇尤與孝經文體相似如出一手孝 篇解說紛紜單行本亦多禮運儒行哀公問仲尼燕居孔子閒居等篇•

第十五節 春秋椒編年之體

刻皆叢書之體戴記則發其端而己。

證矣故作春秋者孔子之苦心也其編年亦孔子之剏體也劉知幾論春 之法也春秋者孔子所見之事先王所未見也孔子不作則後人無所考 孔子自言述而不作孟子獨言孔子作春秋蓋詩書易禮皆孔子述先王 焉漢博士謂左氏不傳春秋 傳後劉歆傳然伏生尚書大傳不盡解經也。 公穀說經者也左傳紀事者也公穀長於論理斷制有法度而紀事稍 說俟經學大義詳之玆但論其文體耳 事皆不以日月爲例其以日月爲例者卿卒日食二事而已今按左氏以 食而官失之孔子舉而書於册猶告朔餼羊之意也乎袞鉞褒貶各騰異 公不與小飲故不書日則九月甲申公孫敖卒於齊公豈得與小歛乎日 紀事之體也陳蘭甫謂穀梁日月之例多不可通是也孔冲遠曰春秋諸 事之自然秩序焉至有不書日者則義從蓋闕知之爲知之不知爲不知. 年也孔子叙其生平自十五至七十皆編年體也以事繁日以日繁月因 秋雖有夏殷春秋之目大抵晏子春秋呂氏春秋之類未必如孔子之編 第十六節 三傳辨體

水國

第五

左氏依經而述其事何不可謂之傳乎左氏之文其氣雄渾其才博贈尤 善論戰事顧震滄春秋大事表其都邑疆域山川諸表以硃墨合印沿革 之圖如視諸掌讀左氏春秋習兵家言者必不可少矣朔閏一表視杜預

文而不論事焉公穀之文不過林西仲古文析義略舉數荒批點以時文 春秋長歷爲密古文家出於左氏者多出於公穀者少故左繡之類專論 之法亦未盡公穀文體之要矣公羊家以漢儒董仲舒號爲純粹然王魯

偉論 固足以 警我中國矣 之言这啓何休之偏說穿鑿附會失孔子作春秋之本旨矣然新夷狄之

第十七節 經學隨時而變體

傳以緯經易之文言傳繫辭傳說卦傳春秋之左傳公羊傳穀梁傳皆由 經籍文字皆當時語耳歷世數百年則視爲高古而不可盡解故古人作

古稍遠於傳文不可盡解乃爲箋注以明其訓詁歷魏及晉注者漸多唐 傳而進於經者也書之孔安國傳詩之毛亨傳皆附於經以行也東漢去

安石經義出而舊說如芻狗朱子集傳集注出而舊說束高閣矣明人大 之宋去古益遠憚訓詁之繁乃研究大義以述聖賢立言之旨初學便焉 全擴宋元注釋不能上求古訓亦時代限之耳近日去宋亦遠而宋人所 去漢漸遠讀傳注猶嫌其不備或文深而不可猝解又爲之正義以發明

注講師且爲高頭講章以演說之此亦文言一致之端矣 第六章 周秦傳記雜史文體 逸周書爲別史剏體

不至於雜史者謂之別史周書列於經部則周之正史也逸周史之爲別 史者別於經者也別史又別於正史也陳振孫以書之上不列於正史下 文學史

人四

史

大

同今本比班固所記惟缺一篇史記武王克商與此暗合許愼說文馬融 滓穢相參殆似後人好事者所增益也攷知幾所云篇數與漢書藝文志 偽古文旣號爲孔壁遺經而汲冢之書獨不進於經部同出於晉代而有 得於魏安釐王冢中則汲冢之號其來已久雖眞僞不可决言然尚書之 史亦猶漢記晉記之別於漢書晉書也隋唐藝文志皆謂晉之太康二年 讀今人必依盧文弨抱經堂校本並折衷陳逢衡補注朱右曾集訓校釋· 注論語皆稱引之則漢時久已通行汲冢之號乃後人所增耳河間提要 十一章上自文武下終靈景甚有明允篤誠典雅高義時亦有淺末恆說 幸有不幸焉劉知幾史通謂其與尙書相類卽孔氏刊約百篇之外凡七 列於別史南皮書目列之於古史焉觀李燾所跋知宋本已脫爛不易

丁宗洛管箋便誦習焉

也然目錄家猶繫於經部禮記之後者亦以其文體略相似也其篇目最 禮記不稱禮經漢儒之矜愼也大戴禮之別於禮記猶逸周書別於周書 第二節 大戴禮爲傳記文體

著者莫如夏小正漢人取月令而删夏小正者夏時遠秦法近耳夏小正 據古書也孫淵如校戴德傳刊之畢秋帆爲之考注洪震煊爲之疏義行 **農書之祖也古人因中星以驗農時夏以上有堯典夏以後有豳風漢襲** 秦正朔不用夏時亦以歲差懸遠也然夏小正終不可廢者測歲差必多 夏之時之道又大著矣曾子介孔孟之間獨無專書阮文達撰曾子注釋

左傳附於春秋之經交者也國語則與左氏俱迄於智伯之亡周魯齊晉 第三節 國語創戴記之體 入五

四卷即大戴禮之十篇也

r,

鄭楚吳越凡八國事證者以爲春秋外傳焉左傳編年國語分國文體各 語之體裁實爲晉書載記之所祖然陳壽三國志亦同此意明末譯職方 不同國語分部似出於國風然國風爲有韻之文國語則無韻之文也國 文 學 史 六 阜

世界地理用國語例分國仍用紀事本末之體也古入國語但述海內各 述益多大致界限世界史用左氏例編年及紀事本末之體不以國分部· 外記以及魏默深撰海國圖志皆以國分部者也邇日史學家興地家著 國今日國語必括海外各國蓋晉書載紀已有匈奴羗羯諸種人也後世

記之體實爲明統馭宙合之不易也 史家傳外國等於臣僕不如例為載紀 第四節 國策兼兵家縱橫家諸體 如列强角立之可畏也國語創載

戰國之士善用奇故其發於文者亦奇劉知幾日秦兼天下而著戰國策

其篇有東西二周秦齊燕楚三晉宋衞中山合十二國然觀劉向所校序 稱 中書本號或日國策或日國事或日短長或日事語或日長書或日修

本夏合諸國之記删併排比以成此書其文則戰國之士所爲也

書則向·

戰國文體本近於矜才使氣但處其時無尙武之精神則國不能自强士

睥昵萬乘也漢之賈太傅唐之杜牧之宋之陳龍川明之唐順之清之顧 不能自立矣或縱或橫苟非曉暢兵機熟諳地勢必不能傾動諸侯王而

班固稱司馬遷作史記據左氏國語宋世本戰國策今世本己亡佚惟有 第五節 世本創族譜之體

景范魏默深皆祖戰國策士之文也

未必盡復舊觀然大端可見矣史記據世本抄錄夏殷周秦世次皆可孜 孫馮翼所輯世本一卷雷學淇校輯世本二卷奏嘉謨世本輯補十卷雖

本國文學史 第六章

入七

體實仿世本而爲之也宋人譜學最詳歐蘇之法後世沿之鄭樵通志有 見厥後史家之宗室世系表宰相世系表旁行斜上便於觀覽亦族譜之

史

偽古文尚書多取材於史記偽竹書紀年則取法於春秋竹書所紀之事 族者也川黔土司之傳邊錄展表,則苗猺之世本我族所戰勝也。 氏族略皆詳其得姓之始焉續通志之氏族略則遼金元之世本戰勝我 第六節 竹書紀年仿春秋之體

中經千餘年卑濕之氣所蒸蝕雖不與桐棺俱朽亦斷爛不可收拾矣且 編年之書孔子將修之與春秋相銜接何以尙書春秋體裁逈與乎竹書 出於汲冢其來歷已不可信金盤石鼓猶爲歲月所銷磨况竹簡埋古冢

一對奇字漢時惟揚雄識之晉以後識者何所據耶宋時僞三墳僞晉乘

雖在春秋以前然其文體則學春秋而未能也古史惟尚書一家耳苟有

殺大臣者所藉口春秋作而亂臣懼竹書作而賢人死一眞一僞一正一 邪不能並立於天壤文體雖同宗旨不容不辨**.** 矣所記啓殺益太甲殺伊尹荒誕不足據然謬論流傳適爲後世之君擅 楚檮杌相繼出書世愈晚所託於古者愈不可信竹書雖偽視此已爲古 第七節 山海經與禹貢文體異同

首日離山第二節曰又東三百里日堂庭之山皆節節相連續 說耳然山海經文體有與新地理志相吻合者如山海經首言南 貢之平易正直蓋禹貢限於域中山海經極於荒外有讀之者亦等諸小 脉清黃巖李誠撰萬 來已古矣其文閎誕送誇不若禹貢之眞實簡質其旨奇怪俶儻不若禹 山 海經相傳出於禹益治水之時今眞僞不可知然劉歆七略所校上其 山綱目其條理與齊次風水道提綱同山者水之源 可尋 山經之 其山

國文學史

第六章

也中庸所謂草木生之禽獸居之詳言物產固地志之公例也古有今無 之物甚繁不足異也讀赫胥黎之天演論知動植消耗之故矣人首而有 謂日本古昔毗連亞陸英倫古昔毗連歐陸火山裂之海水撼之自然地 尾者大抵皆猿類也大荒以外傳聞歧異且滄海桑田變遷已甚地質家 理亦有變矣然則猿世界之際山海情狀安知不如彼所云乎 國文學史

第八節 穆天子傳非本紀體

之軼事耳齊王儉作漢武內傳亦可謂之漢天子傳矣今人譯華盛頓傳 天子曰紀卿大夫士曰傳史臣之通例穆天子何以稱傳乎抑穆天子時 子統有海內南面受諸侯之朝未聞別有所朝也穆天子朝西王母意者 不仿堯舜本紀之名以紀之亦內中國畛域之見未化乎且君主時代天 之西域傳乎其文爲小說然郭璞注本相傳至今雖僞書亦漢人述周室

西域之大國當巴比倫與盛之時乎尚書缺殘春秋未作不得信史而證

第九節 七經緯文體之大略

皇時盧生有亡秦者胡之讖秦始之焚經或惡其言之不祥歟漢儒篤信 著明也此春秋緯之文也戰國以後術士或以怪誕之說雜於其間秦始 論語者太史公自序引孔子曰我欲載之空言不如見之於行事之深切 則絡繹於經之間耳其中多孔氏遺言七十子所記述其文體有簡潔如 七緯儷七經而行猶天子五緯儷經星而行乎羣經猶經星之恆度也緯 緯候者最多於是面諛者改計爲符瑞哀平之際項莽功德者實繁有徒·

稱引宋人且欲盡舉而删之焉近日易緯存者乾坤鑿度二卷稽覽圖二 六

光武中興不免囿於習氣至隋焚讖緯幾無完書矣唐人五經正義時有

卷辨終備一卷乾鑿度二卷通卦驗二卷乾元序制記一卷是類謀一卷

坤靈圖一卷皆永樂大典本近日攷据家益搜集類書而緯書漸備其文 名曰神州又合於鄒衍之說爲新地志鼻祖矣 之純者皆合羣經之體焉河圖括地象言崑崙者地之中東南方五千里

注曰六國時諸子疾時怠於農桑道耕農事託之神農師古曰劉向別錄 孟子時有爲神農之言者許行漢書藝文志農家者流首列神農二十篇

第十節

神農本草創植物學文體

爲農學之大宗植物學之敎科書也秦始皇禁挾書獨鑿藥種樹之書傳 **習弗衰後之儒者忘周公無逸之訓孔子足食之效士農分送而耕讀自** 娛者或嗤其村鄙焉齊民要術救荒本草之類非藏書家無得見者博治 云疑李悝及商君所說今觀神農木草僅爲醫家考求藥性所用不知其

目。 士·讀農家言亦只爲考据詞章之用而已近農學植物學全球. 中 國 夙 稱以農立 ·國者猶仍太古之耒耜焉農學植物學之書猶稌 Ň 類 所注

譯於外國恥孰甚焉不及此以與農學吾懼莽莽中原鞠爲丧草矣 第十一節 黃帝素問靈樞創生理學心理學文體

論。 黄帝 之言不類杭壯駿跋尾謂靈樞似竊取素問而鋪張者呂復亦稱善學者 十四卷靈樞經十二卷或分或合俱與內經篇數不符然後漢張機傷寒 稱 內經見於漢書裁文志無所謂素問靈樞也內經十八篇而素問二 引素問則素問雖僞託亦必出於周秦韓樞則文義淺短與素問

可廢也況古昔生 當與素問並觀其旨義互相發明蓋其書雖僞而其言則綴合古經 原本譬之栴賾古文雜采逸書聯成篇目雖抵牾罅漏然精警語頗多何 理 學心理學去顯獨賴此二書以存其梗概誠傳記之 具有

本國文學史 第六章

有實用者也

周書無兵志周禮夏官其兵志之始乎夏官詳於職官之數職官所掌兵 第十二節 司馬法創兵志之體

**戰未能堅草野推戴之心也第三篇定爵所以著功罪也第四篇嚴位第** 法則略而不及夫用兵所恃者法也無法則兵不可用矣司馬法第一篇 日仁本蓋粹然儒者之言第二篇曰天子義蓋湯武秉鉞以後非眞人龍

知兵大將非如今日兵部尚書侍郎由他部升轉詞臣科道循序以進也 情所能測尋行數墨之士所得記也古人文武未分途是以官司馬者皆 五篇用衆皆詳言行陣之法司馬法在今日已成陳迹軍情萬變固非常

第十二節 家語與論語文體之異同 今日軍法安得知兵能文者援筆以記之乎

魯第 魏人主肅所偽託特其中排比古事甚多亦未可遽廢耳故時與左 論 都無意義不過若詩歌之舉首句也鄕黨一篇月記朝廷之事焉家語相 孟戴禮史記相出入夫孔子論語門人記其論難之語耳學而述而篇名 眞 細. 可及也家語執轡篇子夏曰商聞山書曰地東西爲緯南 之文體也論語之文簡而要唯聖者能之家語之文詳而暢中人以上皆 知幾史通題目篇所謂煩碎也然則開帙解帶便令昭然滿目者蓋後世 為與今日異然所謂堅土之人剛弱土之人柔墟土之人大沙土之人 皆深 而 語爲羣經之準繩而孔子家語僅此於儒門諸子之傳記者非以論語 家語爲乎其目雖 一所言皆相魯事也始誅第二惟誅少正卯及父子同狴二事焉劉 明種性 與 地 理之關係蓋三代以前研究民生日用者皆切實也 見於漢書就文志然白唐人 顏 師古以後皆知爲 北為經角經南 國高

文學

史

孔叢子創世家之體

孔叢子舊說爲孔子八世孫孔鮒撰鮒爲陳涉博士固孔氏傳記僅延於 第十四節

**護令本所載皆仲尼而下子上子高子順之言行凡二十一篇蓋仲尼之** 秦燄之餘者也漢志儒家有孔臧意者其孔鮒藏書之意乎隋志始有孔 後子思以下皆能思其家學聖人之澤之深所及之久遠誠足以世家矣.

豈待龍門之表異乎彼史遷者亦不過紀其實而已朱子謂孔叢子文氣 軟弱不似西漢文字陳振孫亦言其書記魪之沒决非鮹撰竊謂書名孔 傳猶幸有此書可證焉家語爲王肅僞託後人不能廢此亦同一例也清 **叢**必非一人之手子思以下子孫世世賡續之耳周秦之際孔氏一線之

孫星衍撰孔子集語博采諸子百家之言分別而條理之亦孔叢子之類 也蓋書雖成於近代文皆本於周奏故也

第十五節 晏子春秋創諫疏奏議之體

往往合於晏子讀其書知國無諍臣則不能自立焉晏子春秋題目最長 凡五十篇莊公矜勇力不顧行義晏子諫焉景公飲酒夜聽新樂燕賞無 卷四問六十篇則近日召對紀言之體也後世名臣嘉謨入告往往讓善 叙事極明後世諫疏前一行必云爲某某事者其體即原於此又有卷三 功信用讒佞欲廢適子祠靈山河伯等事晏子皆諫焉漢唐論諫之名作 春秋列國賢卿大夫諫草之未焚者晏子一人而已矣其卷一卷二諫章

於天子其次則殿廷策對循例揄揚敷演空論不切於事情徒取楷法之 工以博上第其下者則飾亂世爲昇平爲逢君殃民之蠹賊更無論矣。

古有左言右史之官以司記載未聞有執政大臣廣招遊士以成一書也 第十六節 呂氏春秋創官局修書之體

文學史 六 萃門士故吏而爲之故有目不識丁而政書盈帙者矣此專制時代之怪 覽八篇六論每論六篇是特整齊排比而已漢淮南王之成鴻烈唐武后 官局修書之體如何不過整齊排比而已呂氏十二紀每紀五篇八覽每 能文之士不能自立爲權門效筆墨之役亦可恥矣後世權臣著述往往 時張昌宗之修三教珠英宋眞宗時王欽若之修册府元龜皆用此術也 秦相呂不韋著呂氏春秋其名似私家撰述其實已成官局修書之體也

漢袁康之越絕書趙曄之吳越春秋皆斷代分國以專記一時一地之事

第十七節 漢以來傳記述周奏古事之體

現象可笑亦復可憐也.

新序說苑二書多記秦以前事皆傳記之可信者也漢之傳記已佚而近 也史記無列女傳劉向乃創爲之後漢書遂以列女入正史矣劉向又有

人輯錄者陸賈楚漢春秋伏無忌古今注及蜀漢譙周古史考各一卷而

己晉則有皇甫謐帝王世紀宋則有羅泌路史皆傳記近於可信者也清

馬驢之繹史崔東壁之考信錄皆言三代事元元本本彈見洽聞宜其爲 中國歷史者蹊徑各別雖周秦古事亦注意今日政策焉然後知修史之 世所鄭重也漢以後傳記記漢以後之事者書目充棟不暇備徵今日撰

才與讀史之法皆歸於致用而已 周秦諸子文體

第一節 管子創法學涌論之文體

**吾者尙能保漢族之獨立耳管子爲法律家鼻祖今所傳管子二十四卷** 孔子曰管仲相桓公霸諸侯一匡天下民到於今受其賜徼管仲吾其被 髮左衽矣管仲攘夷狄猶周公之兼夷狄也東晉偏安謝安猶號江左夷 t Ů

文 掣 史

凡八十六篇首言牧民民爲貴也形勢篇深明控御機宜權修篇深明主

權界限立政篇深明政務根本乘馬篇言凡立國都非大山之下必於廣 卓然見霸業之成效焉地圖篇最簡是爲短語管子所謂凡兵主者必先 川之上管仲蓋深知盤庚涉河太王邑岐之形勢矣至霸形霸言諸章則

審知地圖轘轅之險濫車之水名山通谷經川陵陸丘阜之所在苴草林

之政礦路之政管子咸得其要領焉讀管子之文知富國强兵而不流爲 云云誠深知戰時之法制也地員篇之言動植地敷篇之言金鐵凡山林 木蒲葦之所茂道里之遠近城郭之大小名邑廢邑困殖之地必盡知之

第二節 孫子剏兵家測量火攻各法文體 迂拘管子誠治齊之功人也

戰國策士談兵多浮夸孫子兵書談兵獨謹嚴始計篇第一經之以五事

日道日天日地日將日法何邃密如此乎又曰夫未戰而廟算勝者得算

多巾周奏傳本有孫子算經唐人列於明算科意者或孫武子所撰也多 算勝少算不勝兵家之常耳善言兵者今日豈可不通行軍測繪耶是以 言火攻有五日火人日火積日火輜日火庫日火隊實啓近日炸藥礮彈 古人五曹算經尤重兵曹四元玉鑑尤重官司招兵也冀精於此孫子又

下風及風起之法皆測候學之要務也孫子發明兵家各科學其用甚廣 魚雷之祕讀火器眞訣拋物線說益驚後人測算之密焉然孫子言上風 近世武科不識存默寫孫子亦倩書吏代之孫子十家注最通行日本人

小宮山綏介著孫子講義推爲空前絕後之作焉 吳起儒服以兵機見魏文侯為千古儒將之冠起爲曾子之門人故儒服 吳子文體見儒家尚武之精神

國者民之積也吳子言不和於國不可以出軍深知後世喪國之道必由 圖國篇言昔之圖國家者必先敎百姓而親萬民合於孟子人和之旨蓋 家不可少之人物蓋尙武之精神出於天賦所以矯賤儒庸懦之習也其 答如響文機亦奇變不可思議孔子之門有仲由會子之門有吳起皆儒 生於戰國故曉鬯兵機吳起之書皆與文侯武侯應對之辭迎機利導其

六經惟周易之爻象文體整齊九章算術大抵周官保氏之遺法而周秦 奇勵士篇著其效文體則壟斷岡連自成一體也 治爲勝又謂必死則生幸生則死尤爲扼要論將篇純於正應變篇盡其 於不和料敵篇深知六國之性情及其地之廣狹民之强弱治兵篇謂以 第四節 九章算術文體之整潔

之際習算者以爲普通課本耳其九章猶易之八卦也其算題猶易之各

高也直參也合於海島算經兩表齊高參直之術焉又云端體之無序而 之代數勾股之法亦通於三角八線焉雖新法日多然古人椎輪創始之 墨子翟之經說多明算術格致之理其文古奧多不可句讀經上云平同 功不可沒矣香焦里堂皆神與古會然不若梅氏之明曉功不可沒矣。清代算家著述高古者戴東原李尚之羅若 難窮之事則空文誤之也厥後借衰之理暗合於借根方程之正貧實通 於工程勾股便於測量民生日用無一不與算數機關惟九章次第未便 初學蓋古人分部之未善也古人立六書九數於小學後儒輒視爲 經明算皆實學也況方田通於農學粟米通於商務交易以粟 覺奇奧而難通唐之李淳風奉勅注釋其功與孔穎達作五經正義同. 爻也其術曰云云猶易之象曰云云也文體整齊說亦簡質象數之理**遂** 第五節 墨子發明科學新理之文體 米錢 一件首 功 明 便

本國文學

文 學 史

七章

說下又云挈有力也引無力也陳蘭甫疑爲西人起重之法林氏謂挈者 達廢除私有財產無游民無廢事一切不平等變而平等兼愛可實現矣 愛之說在現行政治經濟制度之下似難達到圓滿目的茍物質文明發 以此證西學爲中國所固有實則斷爛不可讀科學當以新法爲準也兼 與地球吸力相反故須有力引者重學斜而之理力被分而減小也昔人 小謂突鏡也鄒特夫著格術補卽發明墨子之精意成光學之專書也經 最前者也此所謂端者卽幾何原本之點序猶東序西序兩旁之謂也幾 立景倒謂窪鏡也又云鑒者近中則所鑒大景亦大遠中則所鑒小景亦 何所謂點無長短廣狹是也最前者幾何所謂線之界是點是也又云圓 中同長也幾何所謂自圓界至中心作直線俱等是也經下云臨鑑而

第六節

老子創哲學家衞生學家之文體

以柔勝剛弱勝强則居心不得不陰險彼所謂居其實者何往而非自私 老子其苟全性命於亂世者乎故挫銳解紛和光同塵善於用柔其言曰 自利之見存大巧若拙太辯若訥老子之言不由衷亦可見矣 曲則全枉則直窪則盈弊則新小則得多則惑其志亦足悲矣老子旣欲 狗 **冤爲習俗所移莊周識見高妙性情滑稽騁其筆鋒神奇變化匪常情所** 也竊以爲老子之學楊朱爲我所從出耳其視一身之外萬物百姓皆獨 老子李耳作道德經五千言文體高潔自成一家固中國哲學之著作 與孟子並稱 戰國之文恢譎雄偉雖儒家之純實道家之清淨猶不 川文學史以莊 戰國之文恢譎雄偉雖儒家之純實道家之清淨猶不 子之學出於老子而文尤奇警循孟子之學出於孔子而 也老子但知爲我視五色五音五味皆由外來而非我所固有也吾意 第 七節 莊子交體眞偽正拙之異同 文尤奇警也

**能測荀子解蔽篇謂莊子蔽於天而不知人然莊子之文亦不一致閩南** 

鄭氏井觀瑣言曰古史謂莊子讓王盜跖說飢諸篇皆後人攙入者今孜 其文字體制信然如盜跖之文非惟不類先秦文字亦不類西漢文字然 自太史公以前即有之則有不可曉者常觀馬蹄胠篋諸篇文意亦凡近

曉世人忌西仲之書通行海內多詆其淺陋也 華本義皆分段加評逐句加註西仲之書尤爲塾師所重然近世孫文定 視逍遙遊大宗師等篇殊不相侔閩中林西仲氏作莊子因仲懿氏作南 曾文正皆嗜莊子之文文定南華通亦評其起承傳合是後乎應使人易

第八節 列子創中國佛教之文體

列子之文雄奇不逮莊子而靈幻過之列子蓋有佛家之思想也林類日 死之與生一往一反故死於是者安知不生於彼孔子許其得之而不盡

者也彼西域輪迴之說未入中國以前林類已脫然超悟矣列子之文如

謂皈依馴服者歟姑射神人吸風飮露似天女之散花中山鬼物隨煙上 **鼻非所謂法象莊嚴者歟熊羆狼豹貙虎為前驅鵙鵰鷹鳶爲旗幟非所** 猶天竺之象敎也列子即人心營構之象而言以盡世情之奇變,非造作 女媧之補天也愚公之移山也非所謂神通廣大者歟蛇身人面牛首蛇 下似夜叉之披髮不獨紀周穆王之化人以西域爲樂國也列子之寓言

層於列子之附庸矣

邪說以誣世也釋典之文如圓覺之深妙楞嚴之光博維摩之奇肆皆可

第九節 文子之文體冗雜

漢志道家文子九篇註曰老子弟子與孔子同時而稱周平王間似依託

也後人因范蠡師計然姓辛字文子遂誤兩人爲一人柳子厚文集有辨

文子一篇稱其旨意皆本於老子然考其音蓋較書也其渾而類者少稱 1

詞又互相抵而不合不知人之增益之歟或者衆爲聚歛以成其書歟今 取他書以合之者多凡孟子輩數家皆見剽竊。ை然而出其類其意緒文

刊去謬惡濫雜者取其似是者又頗爲發其意藏於家是其書不出一手

虚眞經文子爲通元眞經亢倉子爲洞靈眞無道家著遠幾與論孟並重 唐人固已言之也唐人尊老子爲道德眞經莊子爲南華眞經列子爲冲 文子之文亦與老莊並重矣

第十節 商君書創變法條陳之文體

皆足食之訓也戰法畫策皆足兵之訓也商君之精言曰聖人有必信之 P.商君之學似孔子不外平足食足兵民信之矣二語商君之墾令算地· 古今言變法者多能犧牲一身以成事業終致國富兵强者商君一人而

性又有使天下不得不信之法又曰聖人爲法必使之明白易知此皆民

無敵矣商君之文條達而善辨明敏透闢鋒鋩四射使君主不得不信而 後人民亦不得不信於是商君乃得行其志焉王安石上萬言書其明敏 信之訓也君子信而後勞其民商君有之故曰人主使其民信如日月此 之初不能信賞必罰昭天下之太信是聚欽而已豈足以致富强雖能文 透闢不讓衞鞅惟民信未学故奏更法而强宋行新法而弱耳宋人變法

如荆公亦具文耳 第十一節 韓非子剏刑律之文體

篇似舉申不害公孫鞅二家之法術合而一之皆以爲未善也韓非子謂 舜之救敗是堯之失賢舜則去堯之明察聖堯則去舜之德化不可兩得 申韓之學本於黃老蓋變本而加厲也申不害之書不傳觀韓非子定法

媚以事上苛察以制下而刑律因以日繁韓非子言曰孔墨不耕耨則國 不能自免也歷朝黨禁竭天子之力以與匹夫爭彼執法之臣不得不柔 得民者皆以爲匹夫之私譽實啓秦政坑儒臣殺功臣之端而韓非子亦 也此老吏斷獄深文致罪之辭韓非子施之意舜亦奇矣哉然可以破古 人矛楯之說亦干古之特識也韓非子八說篇凡仁人君子有行有俠之

用也。

第十二節

公孫龍子掓辨學之文體

論語言正名中庸言明辨衰周諸子鄧析尹文惠施公孫龍遂成名學一

家之言嚴子幾道譯穆勒名學即同此家數同此文體今鄧析尹文韓非

何得焉曾史不戰攻則國何利焉也韓非子欲息文學而明法度苟得其

志將盡天下之異己者而誅鋤之矣吾讀韓非子之文吾幸韓非子之不

原書惟公孫龍之書較爲完備其書大指疾名器乖實乃假指物以混是 貿名揚子法言亦稱公孫龍詭辭數萬蓋其持論雄贍實足以與莊列談 非借白馬而齊物我冀時君有悟而正名實淮南子謂公孫龍粲於辭而 空者抗陳振孫以淺陋迂僻譏之未尤也其堅白論曰堅白石三可平曰

其堅而不知其白則謂之堅石是堅白終不可合爲一也其明辨大抵如 不可二可乎曰可謂目視石但見白不見其堅則謂之白石手觸石乃知 第十三節 鬼谷子剏交涉之文體

篇張儀十篇今皆不傳胡應麟筆叢謂東漢人本蘇張之說會粹而爲之 鬼谷子之名始見於隋志漢志縱橫家蓋出於行人之官有蘇秦三十一 託名鬼谷然其文固周秦之文也高似孫稱其一闔一闢爲易之神一翕

張為老子之術出於戰國諸人之表誠爲過當宋濂潛溪集詆爲蛇鼠 文學史

t

之智其文淺近又抑之太甚柳宗元辨鬼谷子以爲其言益奇其道爲隘 隣之道惟國勢相若乃可以公法相持信義相字否則 寓干戈於樽俎之 子捭闔飛箝等篇不過時人矯詐之常態讀其書如見其肺肝然雖然交 間騰豐筆墓肆爲恫喝叩關而至者皆鬼谷也然我能自啞無隊可乘則 差為得真蓋其術雖不足道其文之奇變詭緯要非後世所能及也鬼谷

彼所挾抵蟣之術亦窮矣. 第十四節 鷵冠子不立宗派家之文體

書雖本於黃老刑名而要其宿時若散亂而無家者然其奇辭與旨亦每 每而有心義謂戰國時諸子各立宗派鹖冠子獨不立宗派誠有當母因

鄙淺言也二氏所驗不同如此夫韓柳皆號爲古文鉅子其志趣亦略相 道而施於國家功德豈少哉柳子厚作辨陽冠子則曰得其書而讀之盡 母我之旨未可以雜家斥之也韓昌黎讀其文則謂使其人遇其時援其

同歐陽文忠日文章自古無憑據其信然也 第十五節 諸子偽書文體之近於古者

於太公而精嚴不逮孫吳然三國時蜀先主觀之已與諸子相提並論 子法家之鄧析子雜家之燕丹子皆僞而近於古者也今觀六韜相傳出 嘗觀姚氏際恆古今僞書考深服其甄別之嚴兵家之六韜道家之關尹

文所引則當出於六朝以前鄧析之文節次不聯屬似掇拾之本燕丹子 **證界紅爐誦咒土偶之類老聃時皆無此文藻然其書爲陸德明經典釋** 尹子相傳周尹喜撰其書中如一息得道嬰兒蕋女金禮絳宮青蛟白虎 吏

文學史

則抄錄史記而爲之是也數子者文體循近古鬻子華子諸僞書雖存於 四庫其文體不足論矣其尤僞者如尉繚子之類書雖存習之者亦少 第十六節 諸子佚文由近人輯錄之體

守山閣刑本慎子一卷尹文子一卷皆校錄其佚文爲附卷尸子輯本則 有兩家章氏宗源緝本則有二卷刊入平津館叢書任氏兆鱗輯本則有 三卷刊入心齊十種唐馬總著意林五卷周秦之佚文或賴以存百分之

見耳愼到之大旨欲因物理之當然各定一法以守之尹文子則謂有理 從論其文體惟愼子尹文子戶子已成卷帙者雖舊文殘缺其崖略猶可 而無益於治者學者弗言尹子之勸學處道則幾於正矣讀古佚書學近

單語珍逾拱壁焉然零星撥取於類書注釋之中必不能復還故觀亦無

一二近代馬氏國翰玉函山房叢書搜集佚書子部尤夥周秦以前片言

人輯錄體例亦不外徵引詳實整齊排列耳

第八章 第一節 史記爲經天緯地之文 史記漢書三國志四史文體

虞夏商世序天地周秦爲司馬氏及漢之建元元封問遷父談爲太史公 萬世之師也太史公自序托始於顓頊命南正重司无北正黎司地歷唐 孔子作春秋絕筆五百年有漢司馬遷繼起作史記史公之特,作史者 報命乃發石室金匱之書上起軒轅下終天漢其於本紀年表月表皆以 位丞相上司文史星歷之事遷生龍門南游江淮上會稽探禹穴闚九疑 天時爲之經歷書又總合古今甲子以紀年月焉諸侯王之世家以邦國 城過粱楚以歸於是選仕爲耶中奉使西使巴蜀以南南略邛笮昆明還 浮於沅湘北涉汶泗講業齊魯之都觀孔子遺風鄉射鄒嶧厄困鄱薛彭

文學史

絕作也後世太史所謂編修纂修協修者不但叩以渾蓋黃素而不辨且 有終其身未嘗撰一字入史被者斯則為太史公之牛馬走而不足矣 第二節 史記通六經自成一家之文體

爲之緯河渠書又總合江河派別以與水利焉雖一家之言實天地間之

文

史

後卜筮也通六經之精意成一家之著述網羅羣編胥歸一貫班問乃詆 耳史遷叙二帝二王之事較尙書家尤爲詳備豈可遽議疏略乎代遠年 其采經撫傳分散數家之事甚多疏略或有牴牾此特文人相輕之意氣 豎重民事而遠鬼神故孔子五十而後學易史公之作史記亦先詩書而 用春秋禮書樂書則比於禮記樂記日者列傳龜策列傳雖近於易然聖 史記五帝本紀引用帝典夏本紀引用禹貢殷本紀引用商頌周本紀引 運不能詳考故史公之略商周而詳秦漢者猶孔子略夏商而詳周室也

至於牴牾之處亦由經傳各有異義耳班固又謂史記論大道則先黃老 而後六經不知史記於孔子進於世家老莊申韓則同爲列傳果孰先而

第三節 史記本紀世家文體之辨孰後耶是則不待辨而自明矣

不分途令後之學者罕詳其義案姫自后稷至於西伯嬴自伯翳至於莊 劉知幾史通曰天子爲本紀諸侯爲世家斯誠讜矣但區域旣定而疆埋

對武王拔秦始以承周赧使帝王傳授昭然有別豈不善乎夫知幾所論• 襄爾乃諸侯而名隸本紀若以西伯莊襄以上別作周秦世家持殷紂以 乃編年之體非本紀之體也凡本紀必追溯其所自出若周秦本紀截去 秦世家於秦本紀之前則冠履倒置名稱不順若列周秦本紀於本紀而 文王莊襄以前是爲無本之木無源之水也等列周世家於周本紀之前

本國

國文學史

追王太王王李上祀先公以天子之禮則史遷冠之本紀之前不亦宜乎· 降周秦世家儕於齊魯則顚亂彌甚而不可讀矣況周人尊后稷以配天

知幾特苛責前人而已

史遷列孔子於世家王安石獨非之其言曰夫仲尼之才帝王可也何特 第四節 史記世家列傳文體之辨

公侯者仲尼之道世天下可也何特世其家哉處之世家仲尼之道不從 而大置之列傳仲尼之道不從而小而遷也自亂其例所謂多所牴牾者

也然荆公之說徒爲大言而鮮實者也由戰國以至楚漢之際儒術不過

九流之一孔子之或與墨翟齊名或爲莊周之徒醜詆名稱未定於一尊 及漢武帝表章六蒸罷黜百家司馬遷銳氣以名世自任故列孔子於世

第五節 史記十表剏統計學之文體

史記爲文人所傳誦久矣其傳誦亦不過記傳之文耳年表則可備攷證

而不便於傳誦彼文人之無實學者弗能摹仿其體裁也鄭夾漈曰史記 書功在十表猶衣裳之有冠冕木水之有本源王僧虔稱其旁行邪上

範圍觀三代世表則古今帝王統計也十二諸侯年表六國年表則强大 體仿周譜蓋三代之遺法也今歷史新裁尤以圖表爲重實不能出史遷

侯者年表建元以來王子侯者年表漢與以來將相名臣年表皆漢室之 詳密也漢興以來諸侯年表高祖功臣年表惠景間侯者年表建元以來 各國之統計也秦楚之際月表則因戰局未定而變遷較多不能不力求

蓋史法與歷法相通也 統計册也或年為經而人爲緯或年爲經而地爲緯絲連繩貫開卷犂然

本國文學史 第八音

本國文學史 第八章

第六節 史記列傳文體之奇特

所注爲絕筆者則爲貨殖傳仲尼弟子惟子,實互見與范蠡白圭競即大 學儒離爲三矣而游俠犯禁滑稽游戲者史臣皆不之記也然史公精意 物以羣分非精於判別而能若此乎儒林之目後世歧爲文苑又歧爲道 失文章之次第矣循吏儒林酷吏游俠佞幸滑稽皆各爲列傳方以類聚 夷所以著開邊之功也後世列傳名臣最前外國最後失史公之精意亦 間者尊俠士以抑霸者耳衞電列傳次於匈奴司馬相如列傳次於西南 屈原賈誼異世而同傳則悲其遇合遷謫略相似也刺客傳雜於列傳之 晏同傳其道同其國同也老莊與申韓同傳痛黃老之流爲刑名也至於 以議論出之爲古人鳴不平之意後之文人作史者莫能得其彷彿焉管 列傳體裁皆有精意冠以伯夷列傳誠龍門得意之筆也其叙事皆

所謂生財有大道乎

第七節 褚少孫裴駰司馬貞張守節諸家增補史記文體

書本傳稱其十篇缺有錄無書張晏法以爲遷歿之後亡景帝紀武帝紀 者龜策二傳並有太史公日又有諸先生日是爲補綴殘稿之明證當以 列傳劉知幾奧通則以爲十篇未成有錄而已較張晏之說爲非今考日 禮書樂書兵書漢興以來將相年表月者列傳三王世家龜策列傳傳斬 史遷自序凡十二本紀十表八書三十世家七十列傳共爲百二十篇漢

頃涉附會錄諡法解則頗便檢查足補入書所未備也 記三皇太紀援据詳實欲更史記篇次亦自有條理張守節正義論史例 知幾爲是也宋裴駰史記集解唐司馬貞索隱皆箋注體然司馬貞補史

歸農川評點史記之文體

明歸震川讀史記以五色標識各爲標識不相混亂若者爲全篇結構若 文

揣摩號爲古文秘傳此章實齋文史通義所笑駡也章氏曰歸氏之於制 越則循漢之子長唐之退之百世不 祧之大宗也故近代時文家之言古 者為逐段精彩若者為意度波瀾若者為精神氣魄以例分類以便拳服

物珍不免於資滑開後人以描摩淺陋之習雖然儒生執業不可無實學 文者多宗歸氏章氏此言似指望溪且直斥歸氏所謂疎宕頓挫其中無

第九節 漢書仿史記之文體無實學則文理雖通亦空文也

東漢班固繼其父班彪之業作漢書一百二十卷蓋史記終於漢武自太

初以下闕而不錄班彪因之演成後記以續前篇問乃斷自高祖盡於王

書周書之名其文體異於尙書全仿龍門舊例也但不爲世家改書曰志

倪思撰班馬異同明人許相卿編史漢方駕皆兩錄原文互相校勘也但 而己由漢高以至漢武凡六世之紀傳全錄史記原文亦間有損益宋人

衞霍傳附錄諸將班氏則各爲專傳則鄭夾漈譏班氏之盡竊遷書亦言 其先後或自此篇移入彼篇者合二書讀之知遷固著述各有精神史記

校勘過密失於煩瑣耳史記引左國時有增删漢書於史記亦然且有移

第十節 漢書地理志之文體

不足論也史遷周遊廣覽非不能作地理志者必待班氏而始創前例則 後人之法恆密於前人也班氏漢書乃斷代之史其地理則上溯禹貢 漢書十志爲史記八書所未及者班固創地理志蒓文志也若五行志則 周

本 國 文 學

史

草

官者明前人作史所未有也奏人分海內為四十郡惜蕭何收圖籍後未 

曾撰秦地理志以贻後世也漢北拓朔方南幷嶺粵東收樂浪西關燉煌· 論於篇末蓋欲混同各國之舊俗倬言郡國利病者可考也班氏創此文 廣九州為十三部班固能詳孜郡縣建置之始戶口多寡之數凡秦政舊 迹王莽新名皆臚列不遺而名山大川亦附見於注文焉侯國領縣亦從 **並例西漢之世去戰國未遠各國遺民畛域未化猶自成風氣故班固附** 

漢自武帝建藏書之策成帝時頗散亡使謁者陳農求遺書於天下詔劉 可謂特識過人矣情其有地志的無的圖繪未爲精備焉 第十一節 漢書裁文志之文體

向輒條其篇目撮其旨意錄而奏之向卒哀帝復使其子散繼其事散於 向校經傳諸子詩賦任宏校兵書尹處校數術李柱國校方技每一書已

是總羣書而奏其七略故有輯略有六萟略有諸子略有時賦略有兵書 略有術數略有方技略班固删其要爲漢書萟文志三代之舊籍凡 再見

文略亦不能不取法於向歆章實齋校讎通義所以有宗劉鄭之篇也 變爲經史子集四部目錄之體遂一變而不可復矣鄭樵痛詆班氏然萟 **萟文志考證十卷折衷羣言得失之故者附刻玉海之後後世七略之目** 於秦火之後者咸賴此編以存其目焉王伯厚辨章學術考鏡源流漢書 漢書西域傳最詳實龍堆以西葱嶺以東凡數十國多史記大宛傳所未 第十二節 漢書西域傳文體

此體與地理志同非尋常文墨之士可操其作傳之才以作此也班 國王之所治及其道途山川風俗物產皆臚列焉雖西域傳實西域志矣. 及每國各記其去陽關若干里去長安若干里戶口幾何勝兵幾何凡其

文學

國文學史

八章

諸鉅子之後惟洪文卿攷證尤詳蓋無采西文地圖以資印證也. 身歷也邇來西域圖考之類蓍述日多推求日密魏默深龔定菴何願船 名蓋知其難也國朝徐松以事戍新疆著漢書西域傳補注二卷則得諸 傳於後其文體之整潔尤爲後人所不易及顏師古注其訓詁而略其地 筆萬里外取封侯印班氏於西域全勢而不實驗故其為書足以信其時 第十三節 班昭續成漢書八表幷天文志之文體

公蓋不及見而有待於後人也古今人物表舉書契以來之人物區分九 之最難也王侯功臣百官公卿等表雖仿法史記然昭宣元成哀之事史 文史之大家矣作使惟紀傳較易書志甚難而寿:譜則尤難天文志則志 志皆未成和帝詔其妹昭就東觀藏書踵成之後世尊之曰曹大家滅爲 班固從竇憲北伐匈奴登燕然山勒銘而囘故坐憲黨以罪誅八表天文

等旣無漢人而附於漢書誠不可解劉知幾謂古今人物表仰包億載旁 貫百家其言甚高其義甚愜則譽之太過鄭夾漈則謂其强立差等他人

無此謬也又抑之太過楊升菴亦謂其自亂其體其言較 尤然班昭能知

京隨其父匍匐渾儀載之篇章而女子之明天算者益尠矣. 西漢以前人物之多如此後人漢史不熟能舉漢以來人物而立差等乎 女學久絕蔡中郎有志讀漢書亦陷於董卓黨禍其女文姫才似班昭不

第十四節 後漢書紀傳後附論贊之文體

南郭劉宋時范蔚宗撰後漢書本紀十卷列傳八十卷別有後漢書論贊 叙其意旣而班固變爲詩體號之曰述蔚宗改彼述名呼之以贊固之總 五卷後人以論贊散於紀傳之後故劉知幾日馬遷自序後歷寫諸篇各 合在一篇使其條貫有叙蔚宗後書乃各附本事書於卷末篇目相離

文學史

八章

附紀傳之後矣夫史記太史公曰云云大抵補紀傳所未及非有意重複 斷絕失序夫每卷立論其煩已多而嗣論以贊爲黷彌甚亦猶文士製碑 並列而傳中又乗釆風俗通抱朴子之文以騰異說實重正史之體然范 自蔚宗作俑唐人史記索隱亦贅以述贊矣蔚宗之書剏爲后紀與帝紀 序終而續以銘曰釋氏演法義盡而宣以偈言由此觀之知幾時論贊己

者必范氏著述博膽過於餘子乎或范書浮薄近俗而淺人易入乎馬班 復起當不謂然蔚宗蓋有文才而無史才實爲晉宋諸史導先路矣 氏之先若劉珍之東觀記謝承薛瑩華幡謝沈袁山松之書令並無一存 注後漢志三十卷而彪書不著錄是宋時僅存其志故移以補後漢書之 隋書經籍志載司馬彪續後漢書八十二卷唐書亦同宋志惟載劉昭補 第十五節 司馬彪續漢書志之文體

**阙**今并入後漢書后紀之後列傳之前題曰梁剡令劉昭補并注惟劉昭

蔡之所立儀祀得諸往制百官就乎故簿·並藉據前修以濟一家者也彪 序 書旣并入後漢書其目錄不知為誰氏所訂一志分爲數卷一卷义分列 稱司馬續書總爲八志歷律之篇仍乎洪邕之所搆車服之本卽依其

論 細目如律歷志上分列律準侯氣律歷中分列賈逵論歷永光論歷延光 各祠郡國志則分列各州各郡其餘諸志亦然其近於縣瑣爲史法家所 然作者便於編輯讀者易於觀覽厥後司馬溫公通鑑目錄即仿此 歷漢安論歷熹平論歷論 月蝕律歷下分列 歷法禮儀志則分列 各節

也. 議. 部什 熊方補後漢書年表十卷清錢大昭後漢書補表八卷侯康補後漢 四史從何處說起吾欲詳列目錄以貽初學則有志而未逮也

書藝文志四卷皆當援司 馬 彪劉昭之例增入後漢書 也.

八

本 文 學 史 萍

三國志文體之舣例及正統所在

晉陳壽撰三國志六十五卷凡魏志三十卷蜀志十五卷吳志二十卷名 則志而體則傳也今三國志列於正史而魏蜀正統猶爭持而未決也朱 竹垞作陳壽論曰王沈則有魏書魚豢則有魏略孔衒則有魏尚書孫盛 則有魏春秋郭頒則魏晉世語之數子者第知有魏而已壽獨齊魏於吳

蜀. 作漢晉春秋特以東晉偏安藉尊蜀以自尊耳北宋檢點篡柴氏則溫公 最爲 正其名曰三國以明魏不得爲正統其識逈拔乎流俗之表朱氏此論. 

之通鑑帝魏南宋偏安則朱子之通鑑綱目又帝蜀焉偏安之國不能與 自大何異乎彼漢光武唐靈武之中興雖不爭正統而正統自在也 五胡女眞戰勝於中原規復禹甸其文士乃日日著書爭正統焉與夜郎

## 第十七節 裴松之注三國志之剏例

唐顏師古之注漢書章懷太子賢之注後漢書皆明原書之詁訓而已永 嘗於原書有所增益也劉宋時裴松之注陳壽三國志乃博考羣編掇三 畢取以補其闕或同說一事而辭有乖雜或出事本異疑不能判並皆抄 國軼事自級一體其上三國志注表日其壽所不載事宜存錄者則罔不 內以備異聞若乃紕繆顯然言不附理則隨違矯正以懲其妄裴氏之例 文志洪麟孫補三國職官表其致力等於裴松終當收入正史也 矣然三國志最闕漏者莫如表志清洪亮吉三國疆域志侯廉補三國藝 可孜其事卓哉裴松陳壽之益友也晉書以後紀載日繁故爲史注者鮮 如此其所徵引如獻帝起居注英雄記曹瞞傳之類今無存焉讀其文幷 諸史文體

本國文學史

第一節 晉書文體爲史官奉勅纂輯之始

晉書首列唐太宗修晉書一篇劉知幾亦謂貞觀中治前後晉史十八家 未能盡善刺史官更加纂撰自是言晉史者皆棄其舊本競從新撰然唐 之著述則晉書雖成固已不愜衆論也今晉書帝紀十卷志二十卷列傳 書與夫徐廣干寶鄧粲王韶曹嘉之劉謙之之紀及孫盛習鑿齒檀道鸞 人所撰類書注釋每稱引王隱虞預朱鳳何法盛謝靈運臧榮緒沈約之 七十卷載記三十卷總一百三十卷惟陸機王羲之兩傳論皆稱制曰蓋 爲符瑞焉是以史官曰元海人傑又日策馬鴻騫乘機豹變何頌颺若此 太宗親御丹鉛之文也唐人因劉元海與高祖淵同名不敢加貶語則以

之甚乎東晉九分天下而有其二曾不足三分之一乃地理志依然若統

壹之宇內焉淸洪亮吉撰東晉疆域志十六國疆域志晉室分崩離析之

第二節 宋書文體皆因前人之作象如觀掌上矣

本題曰梁沈約撰以約仕終於梁從隋書經籍志之舊也當時作史者有 宋書百卷凡帝紀十卷志三十卷列傳六十卷齊永明中沈約奉勅撰今 何承天蘇寶生徐爰之徒何承天不但明於文史且習於星歷惜其年不 第二節

高才博洽名亞遷董要非此書定論其地志於僑置州郡及椒立併省之 故多不詳其年月亦惟疏略惟禮志合然祀祭祀朝會興服總爲一門以 取舍是非未必皆當又況喜造奇說以誣前代如王邵所譏耶姚察稱其 過因人以成事耳永光以後不免遷就以合時君之旨雖自謂剏立新史 永惟紀傳及天文律歷兩志猶出承天之手蘇徐以後大端畢備沈約不

- = =

省支節樂志詳述八音衆器及鼓吹鐃歌諸樂章以存義訓則宋書文體

之詳贍者也.

第三節 南齊書文體多諛辭

此書良政高逸孝義倖臣諸傳皆有序而文學傳獨無叙始亦宋以後所 別爲此書劉知幾日子顯雖文傷蹇躓而義爲優長爲序例之美者今考 南齊宗室蕭子顯仕梁撰南齊書五十九卷入紀十一志四十列傳以故 殘闕歟曾鞏則譏其喜自馳騁刻彫藻績之變尤多而文益下**洵非誣也** 事多附會辭多溢美初江淹已爲十志沈約又爲齊紀而子顯自表武帝 江淹知作志之難然南齊書志天文但記災祥志州郡不著戶口律歷志

則闕焉而不作。

第四節 梁書陳書文體成一家之言

兩漢著作之盛如司馬氏之談遷班氏之彪固皆父子相繼而成也梁史

題思靡不及徵意者徵但領史館而不暇撰述耳按梁書六本紀五十列 子思廉能世其學唐武德貞觀間詔思廉與魏徵同撰梁書陳書今本惟 官姚察仕於陳官至吏部尚書隋高祖問以梁陳之事因爲書未就而卒

傳合五十六卷陳書六本紀三十列傳合三十六卷惟未作表志爲其缺 必不死夏太史終古之奔商殷太史高勢之奔周皆因一代圖籍所在不 成衆手編次失倫者矣姚氏父子歷事梁陳隋唐四代葢朝代雖更史官 憾不如馬班遠甚但其排比次第猶具漢晉以來相傳之史法要異乎取 可湮滅也然思廉撰陳書列其父姚察之傳於江總之後殆雅慕江總之

第五節 魏書文體惟官氏志最要文辭乎由今觀之是猶自投於渾濁也

魏書十二紀九十二列傳十志凡一百一十四卷北齊魏收撰收恃才輕

文

史官鄧淵崔浩高允皆作編年之書治則以直筆嬰大戮其後那巒崔鴻 薄有驚蛱蝶之稱收之書爲世詬厲號爲穢史其不足以傳信明矣初魏 各志次第異於馬班帝紀第一曰序紀由成帝毛以逮昭成帝什翼捷凡 王遵業溫子昇之流皆有撰述魏收博訪百家包舉一代惟先列傳而後 老一志亦爲魏收所級猶史記之封禪書乎隋魏澹後魏書惟存太宗紀 未改者一尉運氏而已讀魏書官氏志令人悚然於他族偪處之懼矣釋 統國諸部有九十九姓其後往往易朔漠之姓爲漢族舊姓其姓之至今 二十七世仿史記爲之惟塞外傳聞歧異無徵不信耳其官氏志言安帝

第六節 北齊書文體自成一家規模獨隘 篇唐張太素後魏書惟存天象志二卷魏收亡此二篇後人乃取他書

北齊書帝紀八列傳四十二共五十卷唐李百藥奉勅撰蓋承其父德林 之業纂緝成書猶姚思廉之繼姚察也北齊立國本淺無奇 功偉節資史

筆之發揮觀儒林文苑傳叙去其已見魏書及見周書者寥寥數人聊以

取盈卷帙而已是其文章之養靡節目之叢脞固由於史材史學不及古 於是平徵焉未始非後來之鑒也 人要亦其時爲之也一代興亡當有專史典章沿革政治得失人材優劣 第七節 周書文體欲復古而未能

以補之劉知幾於令狐之書多貶辭謂字文開國之初事由蘇綽軍國詞 周隋時柳蚪牛宏各有撰述德棻多因循舊說今本殘闕甚多多取北史 周齊隋五史而德桑專領周書與岑文本崔仁師陳叔達唐儉共修之當

北

周書本紀八列傳四十二合五十卷唐貞觀中令狐德棻建議修梁陳

令皆準尚書太祖勅朝廷他文悉準此而令狐不能別求他述用廣異聞·

知文質因時紀載從實周代旣文章爾雅仿古製言自不能易彼古文改 惟憑本書重加潤色遂使周室一代之史多非實錄云云然知幾論史不

代典章及仿周禮六官府兵之制之類不能區爲志乘使後人有所稽考 從儷偶知幾之文多習駢語故不以令狐爲然也吾獨譏令狐於周室

則令狐之失不能諱也

第八節 隋書文體明備十志尤稱精審

志者爲于志曾李淳風韋安仁李延壽令狐德秦按貞觀三年詔修隋史 之間皆署長孫無忌等撰據劉知幾史通撰紀傳者爲顏師古孔短達撰 書帝紀五卷列傳五十卷皆署唐魏徵等奉勅撰志三十卷介於紀傳

十五年又詔修梁陳周齊隋五代史志故隋書十志皆不以隋代爲限梁

陳周齊諸書之無志者可藉此以爲孜證焉其編入隋書以隋居五代之

末非專屬隋也上接魏晉條理一貫律歷志出於李淳風之手如南齊祖 鸞馬顯張賓張胄元之術亦附見焉北齊張子信言日行有人氣差劉焯 冲之減閏分增歲差其子程暅之復行之干梁代其後宋景業李業與甄 因以立盈縮躔衰非淳風不能言其詳也五行志不類淳風之筆或云褚

途良所作. 題要 經籍志述經學源流多件然四庫部分其中所列古籍· 之作又隋以來所未有也唐書以來皆沿其例乎 多不見於漢書茲文志者漢以後唐以前之著述尤賴此備考證焉兵志 第九節 南北史仿史記紀傳之文體

唐顯慶中李延壽抄攝其近代諸史南起自宋終於陳北起自魏終於隋 南史八十卷北史一 百卷號日南北史初魏書謂南朝日島夷宋書謂北 Æ 九

文學

朝日索虜各內其國未有折衷全觀南史本紀中删其連綴諸臣事跡列 文 學

傳 :中多删其詞賦然宋齊梁陳九錫之文符命之說告天之詞皆沿襲浮

典其列傳以姓爲類分卷無法南史則王謝分支北史則崔盧繫派故家 夸仍芟削未盡且累朝之書勒成通史紀傳之外不能撰爲表志亦 之體未便施之國史乎是不得接史記世家爲例也劉昶蕭寶寅反復南 世族一例連書覽其姓名則同爲父子稽其朝代則各有君臣豈知家傳 屬闕

第 十節 新舊唐書文體之異已

北之間二史互見實不得不然否則無可位置也

五代石晉時劉昫奉勅撰唐書二百卷本紀二十志三十列傳一百五十 即舊唐書也自宋嘉祐後歐陽修宋祁等重修新書劉昫舊書途廢然舊 本恆傳述不絕學者表朐之長以攻修祁之短者亦不絕劉朐之書多因

憲宗紀題史臣蔣係此因仍前史之明證心長慶以後史失其官故 仍 吳兢韋述于休烈令狐恒之舊故具有典型觀順宗紀論題史臣韓愈 多疎

**舛胸亦無所因也新書首進表以曾公亮爲首書中本紀十表十五志五** 十題修名列傳一百五十題那名本以補正劉昫之舛漏自稱事增於前 **今按新唐書文體之足以上祧史漢者表之宰相表以年爲經宰相三公** 文增於舊劉安世元城語錄謂事增文省正新書之失而未明其所以然

覽可知矣宗室世系宰相世系稍覺緐衍然史記以後世家不作歐公復 古誠爲卓識亦未可訾議矣 三師爲緯朝政得失一覽可知矣方鎭表以年爲經地爲緯藩臣叛服一

宋開寶中薛居正受詔修梁唐晉漢周書是爲舊五代史凡百五十卷目 第 小十一節 舊正代史文體仿三國志新五代史文體仿史記

文

史

第 九

合爲一編如三國志之例是也其後歐陽修別撰五代史記上擬龍門皆 故諸臣列傳或云事見某書或云某書有傳蓋梁唐晉漢周各爲一帙而 錄二卷爲紀六十一志十二傳七十七多機累朝實錄及范質五代通錄。

刊削舊史之文意主斷制盡列本紀於前而歷朝家人歷朝不事二姓之

食貨選舉刑法職官諸志歐公一例芟除僅作司天職方二考則不逮薛 傳播爲列傳歐史易之日世家名合於古而意得其平矣蔣史尙有禮樂 臣自爲一類其特異者如死事一行義兒伶官宦者諸傳皆剏例也特識 也非薛史所及也唐六臣傳雜傳則近日二臣傳之先聲也薛史世襲列

中乾隆時復輯而出之列於正史焉 氏之詳也金章宗廢薛史專用歐史元人因之明人拆薛史於永樂大典 朱史文體之繁姓

、史四百九十六卷在一部廿四史中卷帙獨繁元托克托開史局旣集

尙 成衆手必檢校難周故柯維騏以來多詆其舛誤其總目本紀四十七志· 明大孝皇帝諱匡允云云已令讀者不耐讀强記者不能記矣大抵宋人 m 一百六十二表三十二列傳二百五十五然叛臣傳後六卷皆題曰世家 虚文元人亦因而錄之宋之宗室不逮唐之繁衍而宗室世系表倍於 總目未之及也本紀第一行日太祖啓運立極英武睿文神德聖功

板本風行宋人 六卷南宋僅周邦彥後一卷而已循吏傳則南宋無一人也列傳多載 祖父之名而無事實則似誌銘之體詳官階升轉又似履歷之牘然宋人 八著述 一存於世者較多核以宋泉專多歧異然卷帙太多校 其

唐書儒林列傳之外更表異爲道學傳然則道學或薄儒者而不屑爲耶

呂祖謙蔡元定陸九淵又何以不齒於道學耶文苑傳七卷北宋已居其

圆 文

季 史

第 九 章

勘者亦不能盡舉其失矣。

第十三節 遼史文體之簡要

遼史一百有六卷亦由元托克托撰本紀三十卷志三十一卷表八卷列

者皆可入歷志彼前史之作天文志者徒侈磯祥耳遊歷屬國雖見於本 傳四十六卷遼史不作天文志而作歷象最爲特識而官星之關於推步

紀仍列爲表部族雖見於營衞志亦列爲表頗近於複然表者取其類聚

韓延徽之功其傳不盈一卷其他傳或寥寥數行耳天祚以後遼亡於金 **羣分一覽而見便於讀者又何可廢耶列傳簡明故開國元勳耶律曷魯** 元人兼有西域廣土衆民而遼苞於域內何以西遼偏安時代之記曾不 而西遼耶律大石猶帝制自為數傳亡於乃蠻及元滅乃蠻乃滅夏滅金

及南宋百分之一乎托克托不旁徵於儌外故也遼人東通日本西控波

不知遼之全勢盛於金也厥後金源蒙古有志於中原皆造攻自遼遼失 馸 西突厥,子譯士惟僅得中原東北一隅不讀演史而僅閱俗本綱鑑者

而中原隨之矣。

第十四節 金史文體中交聘表最善

金史一百三十五卷亦元托克托撰本紀十九卷志三十九卷表四卷列

傳七十三卷其文體足法於後世者則交聘表是也表起於太祖收國元

局一覽可知要言不煩多切中事理今日交涉日多則此體誠不可少也 年以年爲經以宋夏高麗三國爲緯迄於金國之亡凡三卷由日和戰大

良史特識不讓遷固矣至於歷志則来趙知微之大明歷而兼考渾象之

存亡禮志則掇韓企先之大金集禮而衆考雜儀之品節河渠志之詳於 一十五掃官百首叙建國諸官元元本本具有條理食貨志可證宋金互

本國文學史 第七章

i

市江浙以茶易河南之絲今昔物產迥異皆足以益人智識其紀傳之詳 國 文學 史 四六

略得官猶餘事也雖有小疵弗可貶矣。市江浙以茶易河南之絲令昔物產迴

第十五節

元史文體多疎舛

元史二百十卷明洪武二年李善長表進實宋濂等修之也卷首有纂元

傳九十七卷按明初得元人十三朝實錄爲紀傳史料又得虞集經世大 論贊亦非毫無意例志者也總目本紀四十七卷志五十三卷表六卷列 典於元之一代典章粗備惟初開史局僅八月重開史局僅六月以年餘 史凡例謂本紀準兩漢史志進宋史表準遼金史列傳準歷代史惟不作

之力欲盡得元室雄才大略而書之不可得矣太祖紀世系尚不及元朝 史譯文證補之牛地理志西北地附錄毫無詮釋必待今日歐亞大通轉 秘史蒙古源流之詳太宗憲宗威行西北震耀歐洲而本紀所書不及元

但載封號印紐不言封地大小遠近亦失其輕重矣若仿遼金史尚宜作 藉俄羅斯文阿刺伯文考證之洪文卿之書所以得前人未有也諸王表

有之誠前史所無之巨謬四法薛齊名赤老溫獨無傳不知何意汪氏輝 部族表屬國表交聘表宋濂不能爲也錢辛楣元史氏族表三卷補元史

祖有元史本證固宋濂諍友也

明史三百三十六卷經濟聖祖世宗高宗三朝勅修雖首命彭孫適等五 第十六節 明史文體多不實

事者名儒以百計偉矣哉史之至文也至於歷志用圖寶出梅文穆公手 定刼前史所未有且明之太統出於元之授時爲中法之最糟者得藉以 十人繼而因王鴻緒明史藁增損之終成於張廷玉之表進其間後先其

神智炎毒素 第 为 等

國文學史 第九章

陽者盈兩屋非掇拾删併者所能為也同館劉攽劉恕范祖禹皆通儒碩 斷自 傳諸 編 大宗溫公竭十九年之力正史之外来雜史二百二十二種其殘稿在洛 事實多諱 於各布政使司者爲土司傳然清以滿人入主華夏關 偂 相政歸六部而都察院糾察百司爲任亦重故合而七也列傳剏新例 二日閹黨曰流賊日土司明季士大夫之詔附權瓚小民之困於闖獻皆 年之書自荀悅漢紀袁宏後漢紀以後惟資治通鑑二百九十四卷爲 古 洪武雖爲剏體然劉知幾已計之矣七卿表亦剏體也明廢左右 所未有土司卽古羈縻州 不 朽焉有欲去圖存說者以復古體不亦愚乎。見梅 十七節 而不言如揚州十日之屠怒髮不留頭之令皆不見於明 編年文體溫公通鑑似左氏朱子綱目似公穀 明史列覊縻衞所於兵志而以土司之隸 於明亡清入關諸 近野 莉 更也 文志 丞

學非空談心性者故網羅宏富體大思精上起戰國下終五代凡名物訓

溫公別爲通鑑考異通鑑釋例通鑑目錄生平精力固盡用於此矣朱子 詁典章制度象緯方輿皆非夙學不能通胡三省之注所以珍重於世也

綱目則有金履祥前編明商輅續編附於朱子以行焉觀通鑑事實詳明 李燾以來續通鑑者數家畢秋帆之書出宋元明之續通鑑者皆可廢矣 秋擬之莽大夫晉徵士幾爲千古之定論焉溫公任其難朱子因其易矣. 因通鑑作綱目如坐堂皇决功罪秉筆襃貶自擬春秋元明儒者亦以春 如左氏綱目之例最嚴而事實多疎則公穀之流亞也聖祖御批宸謨獨

第十八節 三通文體之異同

斷.

則鱗經以後之特筆也

三通文體皆通貫古今爲諸史之緯政典所在爲從政者所宜讀此史學 國 文 學 史 九

家爲已之學異於略涉紀傳者批評文章泛論事實也唐杜佑作通典一

百卷長於說禮其源出於周官令好古者皆通其書宋鄭樵作通志四庫

列於別史然史傳皆無足觀惟二十略最爲簡略元初馬端臨作文獻通

有提要鉤元之法則輯要又何以菲薄耶 通考大端已可概見樂簡易者又爲三通考輯要以便觀覽焉古人讀書 朝三通雖各有體要仍不觅重規疊矩近人多讀文獻通考續通考皇朝

讀溫公通鑑及馬氏通考亦足以通古今矣乾隆二十二年撰續三通皇

考三百四十八卷貫穿前皮表志無綜羣書體尤明備力不足讀全史者

## 第十章 漢魏文體

第一節 買山至言爲奏議之特體

漢高帝時元勳如蕭何張良文學如隨何陸賈皆未有言事之書疏著於

世施及孝文穎川人賈山始上書言治亂之道借秦爲喻名曰至言宋儒

繩墨今觀其圐論切喻波瀾層出筆力所至自成法度於直言極談之中 有溫和綿密之氣西漢文繼戰國策後一變其囂張譎辯歸於純正所以 賈誼其學粹於晁錯明人唐荆川乃言其文去戰國未遠有奇氣而不用 **眞西山文章正宗所以稱為漢高以來所未有也王伯厚曰山之才亞於** 

第二節 賈誼治安策為陳政事疏之文體

開一代之風氣也

陽湖之駢體文鈔皆錄其文誠古今所共賞稱美者無異辭焉然過素論 著者爲過秦論司馬遷班固皆取其文爲論贊淸桐城派之古文辭類纂 度絳灌害其能以爲長沙王傅又爲梁王傅王死誼亦自傷死誼之文最 漢文帝時雒陽才子賈誼爲博士時年二十餘超遷大中大夫將更定制

文學史

臣竊惟事勢可爲痛哭者一可爲流涕者二可爲長太息者六何深切之 在當時亦成陳迹惟陳政事疏因匈奴侵邊諸侯僭擬欲匡建大略所云 文

學

史

**乎賈生鵬鳥賦弔屈原文則詞賦家所重也** 賈生之所獨爲千古者有此英銳之氣耳南宋偏安安得有此英銳之氣 古今敢言之士所宗宋儒張械證其激發暴露少年英銳之氣未除不知 用然誼之身後漢有變故仍賴其遺策以圖治安五千餘言痛切詳盡爲 至乎誼之天姿極高議論極偉其大計在遏亂萌而厚風俗文帝雖不能

潁 川鼂錯於漢文帝時爲太子家令號日智囊數上書言事景帝時 **鼂錯言備邊諸書文體近似管子孫武子** 

第三節

古似孫武子今讀其文如云戰勝之威民氣百倍又云兵不完利與空手 史大夫建議削諸侯地吳楚反被誅其上言兵事書唐荆川推許其文最 爲

不能入與亡鏃同皆深明利弊之語錯叉臚舉匈奴之長技三中國之長 同甲不堅密與袒裼同弩不可以及遠與短兵同射不能中與亡矢同中

以拜爵除罪流弊至於清代而捐實官捐開復者視官途若商市焉今之 錯誠奇士也能兼通法家兵家之長而致用矣惜貴粟一奏令入粟者得 民實塞泰能以秦為鑒义有請立邊民什伍法奏則合於管子之制焉量 技五而兢兢於兵凶戰危之戒非孔子所謂臨事而懼者乎錯又有請募

曹子建謂昔枚乘作七發傅毅作七激張衡作七辯崔駰作七依醉各美 第四節 枚乘七發與諫吳王書文體略同 鼂錯之作俑矣.

武人政客用金錢運動升官者更卑於專制時代無恥之徒不得不歸咎

**應今讀文選枚乘七章八音說七事以啓發太子猶楚辭七諫之流也枚** 五三

五四

國

叔以淮陰少年爲吳王濞耶中善屬辭濞謀爲逆乘奏書諫及吳滅由是 知者召拜宏農大守病免武帝卽位以蒲輪徵之道卒林希元論共諫吳

算之萬不失一枚乘蓋明算而學於孔孟者也. 譬曲盡利害文字起伏變化意態橫生眞古之善言者蓋七發詞藻雖繁 而旨歸最正抗言讜論窮極精微七發之卒章日孔老覽觀孟子持籌而 王書曰此書當吳王逆謀未露之先而諫之故全不露出事情而長喻遠 第五節 董仲舒明經術文體爲策對正宗

舜三對言諸子不在六經之科孔子之術者皆絕其道勿使並進漢武表 章六藝罷黜百家董氏教之也劉向謂仲舒有王佐之才雖伊呂無以加。 仲舒以賢良對策首對言天人相與之際求王道於春正次對言必稱堯

西漢董仲舒治公羊氏春秋孝景時爲博士武帝卽位舉賢良文學之士

有所統一爲羣儒首實則董氏爲君主之爪牙敎以摧殘言論用儒家尊 班固謂仲舒遭漢承秦滅學之後,經離析下雌於憤潛心大業令後者

君之言爲君主之護符其罪大矣

第六節

淮南子文體似呂覽

子安襲封安好書天下方術之士咸往歸焉於是遂與蘇飛李尙左吳田 漢高帝子淮南厲王長以反徙嚴道死文帝感民間尺繒升粟之歌使其

纂如天文訓地形訓之類皆宋人事類賦入面鋒所師資也非果能通達 逆謀自殺其害之旨似老子其書之體似呂覽大抵取周秦舊籍掇拾排 由雷被毛技伍被晉昌等八人講論學術著書曰鴻烈是爲淮南子後以

閩越安上書切諫然漢武卒定閩越者不爲辨言所惑也然其文之明切 天地也淮南之學旣出於老氏故武帝建元六年遣王恢韓安國將兵擊 國 史 章

雅健則 有面目而富貴中人所爲文多由於代擬其文之本來面目不可得見矣 不易及其害或出於門下遊士所捉刀亦不可知蓋文士之文各. 第七節 漢武帝時文學之盛

漢武帝武功甚著臨安菑嚴安主父偃無終徐樂俱上書言世務嚴安一 父偃所言九事其八事爲律令一事爲諫伐匈奴三書體格不同意則吻 有漢末割據之慮徐樂言天下之患在於土崩不在瓦解造語尤奇鑿主 書漢武帝靡敞中國結怨夷狄而其後則謂郡守之權非六卿之重隱然

蘇武李陵或生還或生降其文辭皆蕭蕭有塞土音至今傳誦不絕焉枚 文德之佐助也世人徒釆其客難之文子虛之賦是棄秋實而釆春華矣 相如之諫獵疏東方朔之諫起上林苑書謇謇諤諤能因事幾諫亦茂 合史傳備錄其文非以其切於吳平至於滑稽之士亦多進讓言若司馬

皋吾邱壽王之流以文釆見重於時者尤不勝僂指數龍門一史傳信干 古可云偉矣

漢武帝晚年託孤子於不學無術之霍光・蓋知淨華之文士不可以任大 第八節 漢宣帝時書疏之文體

路溫舒之上德緩刑書魏相之諫伐匈奴書皆經世之名言也趙充國好 事也昌邑王入承大統動作亡節王吉諫疏切直其旨同於伊訓說命其 學兵法而所上屯田三奏罷兵留屯為經久之計以待先零之敝老成謀 辭亦可與相如並驅宣帝時外戚許史貴寵王吉亦上書言得失焉是時 國之智於此可見其文亦彷彿孫吳西漢文士莫能道也及諸羌降散振

世卿劾黃覇奏則類春秋之責賢者敞上書入穀贖罪則爲蕭皇之之議 旅而還勳業炳於青史焉張敞治春秋者也上霍氏封事則援仲尼之譏 五七

五八

所 格大抵漢文之純厚者無不本之於經術昭明文選於此多略而不来

焉王襃之書疏語多絢爛自是斧藻潤色之文林希元日此世道所 也.

由

風俗書皆純粹而明密元帝好儒行能用匡衡爲相所上政治得失疏治 元帝之初聞貢禹明經潔行徵爲諫大夫禹因事進言若循古節儉奏言

第九節

元成哀平之文體匡衡劉向劉歆揚雄爲大宗

性正家疏皆如宋人譚理之語成帝卽位衡上書戒妃匹勸經學上納其 疏請封識過於衡遠矣成帝無嗣政由王氏劉向極論外家封事其言激 言匡衡不旌甘延壽陳湯矯制之功谷永杜欽耿育皆上書訟之劉向上

切讀之令人酸鼻翼奉之應直言封事梅福之言王氏書哀帝由藩國嗣 追尊定陶共王爲共皇立廟京師師丹之議得禮經本旨其言不用故

後世濮議與默議級如聚訟且與大獄也王嘉鮑宣極論董賢之幸哀帝 亦不之省漢之朝政如此何異於桀紂幽厲之時耶揚雄劉歆爲西漢之

**散爲向之哲子漢之宗室領校秘書乃爲莽之國師孔光爲孔子裔後人** 多非難之亦附新莽哀平之際文有實用者僅賈讓治河三策耳其餘無 末文章大宗雄之太元擬易法言擬論語或因莽謙恭下士而盡力也劉

光武御製之文勅馮異報隗囂手書賜竇融璽書與公孫述書觀其駕馭

足道也

十節

光武君臣長於交涉之文體是以中興

英才之略周旋列强之際廟算明遠交際文牘之最優者也讀竇融責讓 隗囂書見事勇决措辭英敏馬援與隗囂將楊廣書婉語周詳陳義懇切

朱浮與彭龍書諭以大義動以利害雄快勁直聳然可聽班彪乞優答北

文學史

之機宜又得諸賢以佐助之其致中興也宜矣其內治之整飭如桓譚之 祖敬天其文皆澤以經術有淵古之色亦見中興之**氣象矣** 上時政疏杜林論增科疏張純正昭穆疏鄭與日食疏大旨重本抑末尊 匈奴奏則深沈有大略不愧爲應變之才矣光武旣明於外交之道和戰

第十一節 明章以後之文體

第五 竇氏疏雖昌言無諱然意在保全貴戚非抨擊也徐防五經章句疏 官選職疏明於大體不矜小慧孔僖上章帝自訟書直詞不撓何敞諫用 明帝因獲寶鼎下詔禁章奏浮辭故東漢盛時文體皆質實純厚章帝時 偷論竇氏書防**微杜漸深切著明其勸成風德疏文亦簡切**韋彪置 力矯

諸儒 言利溥恭弟不經術疏文亦渾樸崔駰學有偉才與班固傅毅齊名崔駰 私家意見尤爲漢儒所難和帝時魯恭諫盛夏斷獄疏循吏之文仁

梁冀冲質之間梁石臨朝皇甫規對策披瀝直陳亦足見東漢之氣節焉 語精核不見其緐縟順帝時李固之災異策對其切直亦似之終見殺於 勸與儒學疏陳忠論喪服書皆典質不飾翟酺諫外戚疏之明切虞詡請 復三郡書之精警左雄上順帝陳吏事疏洞悉利弊郎顗上災異封事造 減寶憲書交淺言深忠告懇至其子 瑷孫 實皆能世其學焉安帝時樊準

多學術安帝雅聞其名公車徵拜郎中再遷太史令衡乃作渾天儀著靈 張平子一人而已其天象賦識過於楊子雲其兩京賦才埒於班孟堅衡 兩漢作賦之才幾於斗量車載求其通天緯地之文兼制器尚象之巧者。

第十二節

張衡天象賦兩京賦文體之鴻博

科學萌芽之早作賦乃其餘事也崔瑗撰衡之碑文曰數術窮天地制作 憲算問論復造候風地動儀施關發機驗隴西地震其時不爽足徵我國 史

所賦天象已不逮遠甚下此則徵引事類而未窺懸象無異扣槃捫燭以 侔造化·曼溢美哉後世盛稱平子之賦而不究平子之學·唐初王勃之流· 文 八學史

爲日曜矣淸阮文達公擬乎子天象賦蔚爲鉅製公固深明疇人之術者

西漢儒林自丁寬施讐孟喜梁邱賀以至房鳳凡二十有五人惟韓嬰之 第十三節 馬融鄭康成經學家之文體

外傳文體自成一家東漢儒林自劉昆洼丹以至蔡元凡四十有二人其 儒所上廣成頌東巡頌淵然浩然著三傳異同說註孝經論語詩易三禮 文體亦無從孜論惟馬鄭二子卓然爲經生之巨擘融才高博洽爲世通

琴好吹笛高堂絳帳侈麗自逸已開魏晉文士浮豔之習失身梁冀西莊 尙書列女傳老子淮南子離騷所著賦頌碑誄書詩凡二十一篇融善鼓

禮之學皆以鄭子爲歸康成詩譜序論風雅之正及懿王夷王以下變風 士所羞稱鄭子文采不逮其師而質實勝之隱居著述號爲純儒迄今詩

傷世亂也 變雅嵯哉鄭司農蓋太息痛恨於桓靈也詩譜編年鄭子有春秋之意焉

计制计

第十四節

漢末黨錮諸賢之文體

横議遂乃激揚名聲互相題拂自甘陵周福有南北部黨人之議宗賓岑 漢桓靈之間主荒政謬國命委於關寺士人羞與爲伍故匹夫抗憤處士

旺起自接更權埒太守是時大學諸生三萬餘人郭林宗賈偉節爲之冠**.** 與李膺陳蕃王暢更相褒重爲天下模楷危言深論不隱豪强自公卿

以下莫不畏其貶議一時文體丕變無不勁爽峭直發揚蹈厲不在其位 並

而謀其政術士張成以風角交通宦官乃誣李膺養大學遊士交結諸郡 曲 +

生徒更相騙惡共爲部意詩詩朝廷疑亂風俗於是君主雲怒逮捕黨人 國 文 學史

郭泰聞黨人之死慟日人之云亡邦國殄瘁唐之淸流宋之僞學明之東 厥後有司希宦寺意旨因張儉重興大獄其能免於死者惟郭泰一人耳 俊八顧八及八廚自擬於八元八愷及陳蕃竇武誅宦官曹節不克而死 二百餘因竇武之請赦歸田里禁鍆終身然海內希風共相標榜三君八

林何不幸於亡國之秋摧殘士類也 蔡邕中耶集多碑誌為諛墓之始

第十五節

集之名始於東漢荷况存於今者蔡中郎集最著王深寗日蔡邕文今存 九十篇而墓銘居其半日碑日銘日神誥曰哀讚其實一也自云爲郭有

史豈有南董之筆今觀其司徒文烈侯楊公碑多引典謨成語蒼勁高潔 [碑獨無愧辭則其地可知矣其預胡廣黃瓊幾於老韓同傳若繼成漢

深經術通達時務絕似西漢之文不幸才名爲董卓所重三日之間周歷 非若晉宋以下之秦鋪藻飾也邕之立朝上靈帝封事諫伐鮮卑議並湛

第十六節 曹魏父子兄弟及建安七子之文體

臣執筆矣今蔡中耶集外惟獨斷自成一家宋元以來箚記之體殆仿於

三臺及卓誅坐中一歎卽下獄論死雖欲廣東觀之十意王允已不欲佞

漢之將亡詞人才子如孔融爾衡陳琳應劭之流或見挫於曹操或依違 於袁紹莫能自立操破袁氏一時才士荀彧賈詡等皆爲之用操有文武

魏武之權術見乎詞矣其子文帝丕著典論競競焉賤寸壁而重寸陰其 才把酒臨江橫槊賦詩固一世之英雄也其卒章日周公吐哺天下歸心

於學亦可謂勤矣丕弟陳恩王植骨氣奇高詞釆華茂其存問親戚疏陳 國文學史

建安七字孔融陳琳王粲徐幹阮瑀應瑒劉瑱並驅鄴下建安循漢之年 審舉疏皆情辭懇切惟以雄雋之筆寫激楚之情風格途與兩漢頓殊矣 固 文 學

號也孔北海而外自陳孔璋以下六子皆入於魏矣喪亂流離音節哀變

繁欽以後文體漸靡嵆康阮籍以後文體亦放恣少法度而曹社墟矣 第十七節 諸葛武侯出師表之文體

後世史臣每尊蜀漢爲正統者則因武侯出師表而重也親賢臣遠小人 蜀漢昭烈帝備當漢祚已移擁梁益一隅稱尊號規模未備文物無足稱

諮諏善道察納雅言皆儒者純粹之精語後出師表所謂漢賊不兩立王

業不偏安鞠躬盡瘁死而後已成敗利害非所逆覩非社稷之臣而能若 是乎武侯自知才弱敵强惟不安於坐以待亡故冒險進取光明磊落可

揭以告萬世孔明將沒自表後主言臣死之日不使內有餘帛外有盈財

魏之文士所能及也 以頁陛下嗚呼此其所以爲孔明歐魏臣華歆王朗陳羣許艺諸葛璋各· 有書與孔明陳天命人事欲使舉國稱藩孔明不報書作正議其眞純非

父兄之業稱帝號其文筆古雅責諸葛瑾之詔讓孫皎之書所見皆卓爾 始有江左皆轉戰無前聽健尚武策始用文士張紘爲書絕袁術孫權襲 江左六朝建國金陵阳長江為天暫白孫氏始孫堅蓋孫武之後其子策

第十八節

孫吳文體質實非晉宋以後可及

統理張溫表之詳暢諸葛恪與丞相陸遜書上孫奮牋之明敏條達吳人 少也由此觀之南朝天子好讀書孫氏實啓之矣虞翻諫獵書之簡要駱 文之可傳者也吳楚多才如嚴畯之好說文閱澤陸績之善歷數薛終滑 不羣其子孫休繼立爲景帝其答張布詔曰孤之涉學羣書略備所見不

本鼠文學史

第十

肅疏皆非完壁而遊直之氣略可見也吳之末造賀邵諫孫皓書韋曜之 稽出口成文亦两蜀秦宓之流亞也周瑜傳中諫以荆州資劉備疏**薦魯** 本 國 文 學 史 邻 +

博奕論華覈請救蜀表漸近偶儷亦皆質而不俚足以自競於漢魏之間

## 熟謂南朝文士柔弱乎

第一節 西晉統壹蜀吳之文體第十一章 南北朝至隋文體

蜀紹漢統文體純正諸葛出師表理之至正者也眞摯之文也蜀旣亡司 亡論二篇其文奇偉雄麗爲六朝所祖其弟雲文名與之並驅號爲二陸 子之文也吳都陸遜及其子抗有大勳於江表孫皓失國抗之子機作辨 馬氏篡魏徵蜀之遺臣李密爲太子洗馬密作陳情表情之至正者也孝

焉晉室統一之功成於羊祜杜預皆儒將也祜之讓開府表上平吳疏一

所著之書自成一家固足頡頏乎衰周諸子矣。 思向秀劉伶謝鯤舉卓郭象皇甫謐摯虞束晳其文亦見重於世皆未若 選古文者亦不收此論可謂無識, 西晉文士傅元阮籍嵆康張載張協左 留江統靜默有遠志欲杜四夷亂萌作徙戎論昭明文選不收此論近世 秋左氏傳序具見其褒貶之尤故其用兵能信賞必罰以立功業其文亦 **江統之文關係民族興衰可爲萬世炯鑒至於郭璞之奇博葛洪之通達** 則見大臣之度量一則見大臣之幹濟預之考課略具見其黜陟之明春 無媿於漢魏焉中原人士如中牟潘岳潘尼叔姪猶不過文賦之才耳陳 第二節 東晉播遷江左之文體

**零稱制江左劉琨令溫嶠上勸進表辭氣慷慨猶見中原文體干寶晉紀** 

文學史

西晉末母后諸王訌於朝匈奴羗羯起於野懷愍再辱關洛爲墟琅琊王

文學史

之親雅負朝望其讓中書監表眞誠謙退不但平月吐屬風流也荀崧請 總論頗仿班固前漢書之意未嘗不以光武期琅琊也庾亮爲明帝椒房 立博士疏深明經術范甯罪王何論痛斥淸談東晉文之近古者也蔡謨 止庾亮北伐議王羲之止殷浩再舉北伐書其言果近於老成持重乎庾

亮殷浩非將才不可謂非有志之士矣蔡謨王羲之則譙周仇國論之類

也 羲之宴蘭亭觴詠風雅然非其事也桓溫北征志呑胡虜漢族之英雄

不過忘祖宗之根本畏戎狄而欲遠避之耳何足與言大計哉光武中與 也欲還都洛陽以圖中興而北土蕭條人情疑畏孫綽諫移都洛陽疏亦 而親追銅馬肅宗中與則收復兩京事未有不危而克濟者也江左偏安

第三節 五胡仿中國之文體之關係 則安矣中原淪陷之大恥若之何其忘之

奴尙漢之宗室女其子孫遂冒姓劉氏魏武分匈奴爲五部而劉豹爲之 兩漢之盛匈奴人未有能通漢文識漢制知漢地險夷漢民情性者然匈 長豹之子淵幼好學師事上黨崔遊習毛詩京氏易馬氏尚書尤好春秋 强夷人雖通中國之文不過爲藩屬耳不自强則外侮日增夫復何言 得不因中國之文而用之而中國文字或爲之效奔走焉彼夷人旣通中 用王猛姚萇之用尹緯皆以中國人制中國人也養羯種人舊無文字不 之所恥也淵雖異族亦人傑屬石勒之用張賓慕容廆之用裴嶷苻堅之 左氏傳孫吳兵法略皆誦之史漢諸子無不綜覽嘗謂同門生朱紀范隆 國之情而中國人又爲之用固不難制中國之命於掌握中矣中國能自 曰吾每觀書傳常鄙隨陸無武絳灌無文道由人宏一物不知者固君子 第四節 晉徵士陶潛文體之澹遠

文學史

子孫靦顏異姓不以爲羞其爲文亦繁縟卑靡侃之曾孫潛少有高趣作 五柳先生傳以自況所謂不慕榮利者先生蓋自得之矣爲彭澤令不爲 東晉蘇峻之亂陶侃有再造之功與王導謝安後先輝映晉之亡也王謝 陽修論文於六代少許可獨推重靖節朱子綱目不錄文人於晉徵士特 五斗米折腰先生之託辭也猶孔子燔肉不至之意乎作歸去來辭息交 **闲雅澹通如鶴鳴於九皋之上下視六朝纖麗之文不啻山雞舞鏡矣歌** 考合終其志則夷齊之志也自祭文達觀世界得老莊之旨趣其詩賦亦 章於義熙以前則書晉氏年號自永初以下唯云甲子而已潔身不仕壽 絕游不與汚更爲伍也桃花源記自擬於避秦亦先生之寓言也所著文 国 文學史

第五節 蘇蕙剏迴文之體

晉書列女傳載苻堅秦州刺史竇滔有罪被徙流沙其妻蘇氏思之織錦 詩二百餘首計八百餘言縱橫反覆皆成章句東觀餘論謂其圖本五色 爲 蘇蕙圖冠首固爲失體然關睢鵲巢何嘗不爲周南召南冠伯也執殳爲 六首後人但求輾轉鉤連協韻成句不問其義之如何失若蘭本**意矣武** 相宣因以別三五七言之異後人流傳不復施釆故迷於句讀僧起宗以 不錄江淹別賦已引用其事故古今傳爲佳話詩序稱其錦縱廣八寸題 王前驅婦人具敵愾之氣者有幾人乎蘇蕙之文自成一體想見五胡之 才識不重地與而重人物即章實齋所論亦重文章而略於圖繪武 功縣志首列迴文圖大爲章實齋所譏蓋縣志之體最重地圖作志者無 意推求得三四五六七言詩三千七百五十二首康萬民更得四千二百 一迴文旋圖詩以赠滔宛轉循環以讀之詞甚悽惋凡八百四十字文多

文

史

. 1

亂周南之女學未絕焉亦奇女子矣.

第六節 南朝宋室顏謝鮑三家之文體

尚之所捉刀耶後人論宋之元嘉文者彌尙藻飾謝靈運之興會標舉顏 樂中息浮夫近志情與事染可謂知本之言文亦清越可誦或者傳亮何 宋高祖劉裕一武夫耳鎭京口時與太學博士臧燾書所言戎車屢警禮

經世之務矣袁淑僅見其賦而歎以江東無我卿當獨步曾不思並驅中 時人謂之四友皆有才而輕薄者也謝莊讀左氏春秋分國爲圖亦留心 弟惠連東海何長瑜潁川荀雍太山羊璿之以文章賞會共爲山澤之**游** 延年之體裁明密遂足以騰聲一世靈運爲謝元之孫襲封康樂公與族

原文七雖夸氣已餒矣雪賦月賦皆不足以言天地之至文也蓋自東晉 之時謝家已多韻事道黜柳絮因風之句實開宮閨近體之端鮑明遠蕪

令暉亦有香茗集行世今已不傳明遠之才洵足方駕顏謝矣 城賦以驅邁蒼涼之氣寫驚心動魄之詞鮑參軍集十卷猶存於世其妹

第七節 南齊永明體之極麗祖沖之精實

試啓上北伐疏雖文體已成駢偶區雄直之氣溢於篇章苟宮車未晏有 記室牋敬皇后哀策文傳誦於世眺官至尚書吏部耶被誅然詩人皆以 事邊關融之報効或未易限謝眺又章清麗過於王融眺辭新安王中書 南朝王謝爲鉅室蕭齊永明之際王融謝眺並以才名噪一世王融求自

歲南侵征役不息維主乃上疏主和不思自奮其視王融何遠哉南齊書 偶之中發揮奇思逸趣雖章琢句六朝文辭之眞面目備於是矣北朝連 文學傳邱靈驧輩碌碌無所長祖沖之更造新法所上表文則一代鉅製

謝宣城稱之則以其爲宣城大守時吟詠最盛耳孔稚圭北山移文於聲

吏

- tr

國文學史

羣氏糾紛莫審其會者咸攷測而求合焉沖之善製器因風水施機不勞 實此中國文學所以每下愈況矣 人力又造千里船試之於新亭江世之文人慕王謝之繼麗不務冲之精 也其言親量主尺躬察儀漏目盡毫釐心窮籌筴於古歷疎舛類不精密。

六朝之文自蕭梁而極盛梁武帝微時博學多通好籌略有文武才時流 第八節 蕭梁諸帝皆能文

後禁祝史祈福詔仿古人責躬之義文亦簡古所謂繼諸不善以朕身當 名輩咸推許焉齊之竟陵王子良開西邸招文學武帝與焉武帝受齊禪

詔尙賢之雅勤懇之情形於簡牘同泰捨身則英雄晚年之耄憒也簡文 之永使災害不及萬姓卽萬方有罪罪在股躬之意也與謝朏勑與何點 帝工於牋銘小品所謂詩賦纏綿流魔未免失之輕豔哀思之音遂移風

高名自號金樓子因以名書與裴子野劉顯爲布衣交口誦六經心通百 俗方自擬於文景乃屈辱如懷愍焉元帝起自湘東王性不好聲色頗有 氏適足以益其驕矜不旋踵而禍至矣讀梁書本紀武帝以下著述各數

第九節 昭明文選級總集之體 乎武帝簡文帝元帝皆及其身而滅亡矣

百卷文集或百卷或五十卷輕萬幾以事虛文梁之亡豈亡於敬帝方智

其書今不傳宋以前摯氏書未亡時傳習亦不如文選之盛蓋總集之體。 魏晉後主文士日盛文集日繁摯虞文章流別始分體編錄爲總集之始

至文選而始備也別集祗一人之著述其成書也易總集萃歷代之著述.

其成書也難至於釆擷菁華删除蕪莠非有大識力必不足以鑒別去取· 更如零章殘什不足以自存亦賴總集以傳諸不朽方隋唐詞章虽盛時。

國文學史

+

臣注今是非久已論定李善注逐通行於世 **共竊據善註巧爲顚倒力辨五臣之誣南宋五臣註與善註合刻是爲六** 爲之作註精實博大無一字無來歷開元中工部侍郎呂延祚復集呂延 昭明太子蕭統之文選幾與六經並驅唐顯慶中李善受曹憲文選之學 濟一動良張說呂向李周翰五人共爲之註表進於朝詆善之短後人備摘

文章詔於虞夏盛於周秦條於漢魏渾渾灏灏無法律可拘建安黃初體 第十節 劉勰文心雕龍剏論文之體

心雕龍始劉勰身歷齊梁兩朝正文學蔚興之際其書實成於齊代署日 裁漸備故論文之說出焉典論其首也其勒成一書傳習至今者斷自文 體製神思以下二十四篇則論文章之工拙學者由此討論瑕瑜別裁置 梁通事舍人劉勰撰則後人所追題也原道以下二十五篇皆論文章之

偽博參廣孜亦有裨於文章宋史蓺文志有辛處信文心雕龍註十卷其·

所偽託故稱述者亦鮮矣。 書不傳明梅慶生註組具梗概多所未備清黃叔琳輯註最善今通行本 至於任昉所集秦漢以來詩賦騷詞凡八十五題爲文章緣起似爲後人

第十一節 鍾嶸詩品剏詩話之文體

ð

臼漢魏以下·一百有三人論其優劣分上中下三品每品之首各冠以序· 失然梁代迄今邈踰千紀遺篇舊製什九不存未可以掇拾殘文定當日 皆妙達文理可與文心雕龍並稱近時王漁洋極論其品第之間多所建 梁鍾嶸與兄岏弟嶼並好學有名嶸通周易詞藻兼長所品古今五言詩

附會耳史稱嶸求榮於沈約約弗爲獎借故嶸怨之列約中品案約之詩 全集之優劣惟其論某人源出於某人若一一親見其師承者則不免於

國 史

不過中人未為排抑也厥後唐人孟棨本事詩旁採故實劉攽中山詩話。 Ã O

聯叢話皆由此體而踵起焉西國文學史之外有科學史中國作史之才 歐陽修六一詩話又體兼說部世愈近詩話愈錄賦話詞話制蒸叢話

苟充其詩話之量作科學史不亦善乎章實療論**著述極**詆詩話不見當

第十二節 蕭梁文士之盛文體之縟 日袁枚放蕩時藉詩話爲獻諛弋利之具耳

以險韻兢巧韋叡臨陣以儒服治軍二子雖戰勝北人不過保守畺圉 周衰文盛南朝衰而文益感蕭梁一代君臣皆浮華之士也曹景宗凱旋 而

已其不能恢復中原者江左文弱之習所囿也同時元勳・ 如范雲機警所

締成梁武之篡謀焉江淹任昉辭藻肚麗觀文選所收知其才名己震於 爲尺牘下筆輙成未嘗定稿沈約該洽博通羣籍精於四聲竭雲約之才

當世至若彭城到溉吳興邱遲東海王僧孺吳郡張牽等或入直文德通

議壽光皆後來之秀也何遜劉孝倬齊名元帝則著論論之其見重如此 周興嗣於當時未能比肩於諸也其所撰千字文乃爲後世童蒙所傳誦

官場商市編號之字恆用之以爲次第焉蓋周與嗣之質實猶勝於江沈

之浮藻也.

第十三節 徐陵玉臺新詠鄉詩選之體

詩往往合於雅頌之遺然未有删採以爲總集者玉臺新詠因選錄豔歌 孔子删詩其選詩之始乎聖人將以別貞淫移風俗也歷秦漢晉魏其風 而作其旨與聖人背馳方梁簡文爲太子時好此體境內化之晩年欲改

作追之不及乃令徐陵撰玉臺集以大其體厥後徐陵入陳爲尚書左僕 射故今人以徐陵為陳人耳陵與庾信齊名徐庾二家造六朝駢偶之極

文 季 史

+

境庾信爲梁元帝守朱雀舫望敵先奔歷仕諸朝如更傳舍其人尤不足. 國文學史

爲狎客玉樹後庭之樂春江花月夜之曲遂傳爲亡國之音而南朝之局 江東危弱之秋至陳後主益淫放無度目侈紅紫心隨鄭衞江總之徒號 重哀江南賦會何益乎王通中說曰徐陵庾信古之夸人也其文誕嗚呼

第十四節 北魏文體近於樸質

拓拔氏為北部雄長初無文字道武帝乘後燕之衰蠶食并冀及大武帝 ■解辟召賢良詔辞平粹再傳至孝文帝宏其條禁决獄免租求直言諸詔

皆刊華存實語樸而擊北魏諸臣如元暉論御史巡行疏清言可誦張<del>曹</del> 書皆切於事理而文則超然入古孫惠蔚請收校典籍表言似緩而實切 惠與任城王澄奏記經術紛綸韓麒麟陳時事表及其子韓顯宗上時事

表則以實心行實政者也那巒再上伐梁表洞晰利害其規度如聚米書 **崔光答宣武帝雞異表則明切無浮響立說亦變變動人甄琛請**弛鹽禁

然謂其凌顏樂謝含任吐沈則北人自夸之詞也楊邍憲作文德論以古 **裴敬憲之流無足稱述溫子昇受學於崔靈恩乃能博覽百家文章清婉** 沙高識之請復縣令面障舊制疏足使豪貴飲手亦爲政要務也然北魏 一代文之有實用者莫善於高尤之言天闞駰之志地至於文苑傳袁曜

第十五節 北齊文體顏之推出入釋家 風氣之尙德也雖然三子之德鮮也

**今詞人皆質才遺行惟那子才王元景溫子昇彬彬有德亦可以見北人** 

籍凡禮儀典故之文援筆立成證引賅治帝命朝章取定俄頃詞致宏遠 北刕分東西二國高齊受東魏之禪那邵以國子祭酒授特進邵博覽墳

交學史

傳之殿其家訓二十篇今傳於世本傳載其觀我生賦文致淸遠其意則 後子昇死後方稱邪魏此外文苑傳所列若祖鴻勳李廣樊遜劉逖荀士 **遜**之徒其文章著於當時不重於後世沒世而名不稱也顏之推爲文學 獨步當時初與溫子昇齊名爲溫邪魏收雖天才豔發而年事在二人之

周太祖宇文泰為西魏丞相欲革易時政為彊國富民之法蘇綽贊成其 字實音訓典故文慈實開後世訓子弟之常談其垂戒終不出釋氏也 宋萟文志列之儒家然歸心等篇深明因果不出當時好佛之旨而所言 太史公自序之意也家訓自成一子深明世故人情而文之以經訓故唐 第十六節 北周蘇綽六條詔書文體之復古

教化三盡地利四擢賢良五恤獄訟六均賦役文氣疏達絕無雕飾實足

事并置屯田以資軍國又爲詔書六條奏行之一治心身二敦超軼六朝

本王道立說重農務本矜愼刑法整頓征稅皆粹然有儒者氣象蓋駢偶

唐韓柳之先驅庾信聘於周不遣因仕於周官至開府庾信之文雖極浮 做尚書撰大語自是以後文筆皆依此體字文建國號後周故遵周制其 以達意蓋自有晉之季文章競爲浮華遂成風俗太祖欲革其弊命蘇綽 文固不愧古人惟力行則未至耳蘇綽之文雖不足上擬買蓮實足爲盛 至南陳爲極則而復古之文卽萌芽於北朝駢文多飾詞而古文則率眞

豔入周以後乃飲才就範華實相扶故杜甫詩曰庾信文章老更成則一 世之風氣變一人之文體亦變矣

宕忘反乃上書論文體所謂江左齊梁其弊彌甚貴賤賢愚惟矜吟詠逸 隋之初葉高帝尙質不嫺詞章李諤以屬文之家體尙輕薄遞相師效流 第十七節 隋李諤論文體書之復古

文 學史

第 +

體之要矣詞人典故多屬借用移步換形張冠李戴所記不過瑣瑣細事 明歷數則記事前後參差於古今大局終屬惝恍也卓哉李諤蓋深知文 之純厚諤又云未窺六甲先製五言尤後世之通弊蓋甲子出於歷志不 開愛尙之情愈篤諤之書其言如此不獨於文敎有裨且可挽淺風而歸 形積案盈箱唯是風雲之狀世俗以此相高朝廷據姓擢士祿利之涂旣 而懵於大體李諤欲盡使之鑽仰墳素棄絕華綺其識亦卓矣哉

楊以後之大儒雖尊之過當然其言王道禮樂實爲二宋語錄之濫觴朱 周隋文體競復古王通講萟龍門乃撰中說以擬論語是爲文中子隋書 及新舊唐書皆無王通傳故學者多疑其僞宋人講學則以文中子爲荀

第十八節

隋王通中說之文體

楊盈川陳叔達之言豈得謂文中子爲子處烏有耶朱竹垞王西莊姚立 氏無邪堂答問謂其事迹散見於唐書王績王勃傳及徵之唐初王無功

方畫肆口相譏不亦過乎文中子牴牾雜亂證以正史顯而易見然周秦 諸子自相牴牾處甚多何獨於文中子而疑之隋煬帝時文體又趨浮豔 經術棄而不講王通乃取論語及詩書春秋字摹句倣亦賢矣哉其孫王

質彬彬焉文體之變可以覘世運之變矣。 事則南北朝駢雅之尾閭也南人以文弱北人以質勝南北統壹而後文 勃有文統而無器識不能希乃祖家風以起八代之衰而以臺做徐庾爲

古文者漢人稱倉籍篆文之謂也凡龍鳳之書蝌蚪之字皆謂之古文蓋 第十二章 第一節 図文 學史 總論古文之體裁名義 唐宋至今文體

H 文學 +

以秦漢以前爲古心唐宋至今所謂古文家名爲上祧孔孟實則摹擬兩 漢而未能也周隋之士已厭南朝文體之陳濫物極而反唐人乃別 法自成一體遂以古文爲專門名家夫漢魏六朝其文體之變也以漸世 守舊者之口耳雖然極六朝之弊不過揣摹聲調也極入家之能事亦不 法又懼其驚世駭俗行之不遠不得已託言前古以示有所徵信可以箝 典重宋人學韓標者漸運以輕處明人學唐宋八家者則在流連跌宕之 朔之答客難冥送舅文亦不若楊雄之逐貧賦然唐人學兩漢者猶 文之佳者不過明白曉鬯而已必欲步驟雨漢則昌黎進學解不逮東方 過揣摹聲調也同一揣摹反唇相識是以五十步笑百步也唐宋諸家古 日趨之而不覺唐初四傑之才亦徒知齊梁為近古也昌黎欲自出新 出 力求

間而已近人學八家不能成充其量僅肩隨於明之歸震川豈上古必不

可學乎抑學之未得其道乎吾惟祝明白曉鬯盡人可知何必爲古人之

第二節 唐宋八家文體之區別

頗爲塾師所傳誦。遂有八家之目爲治古文者所宗甯都魏叔子評八家 之文退之如崇山大海孕育靈怪子厚如幽巖怪壑鳥叫猿啼永叔如春 唐宋諸家文體略同惟境界各異明人茅坤編韓柳歐曾王三蘇八家文。

山平遠亭臺林沼明尤如尊官酷吏南面發令東坡如長江大河子由如

子由易失之蔓惟學昌黎老泉學之少病然學昌黎或蹈生撰學老泉或 永叔易失之平學東坡易失之符學子固易失之滯學介甫易失之枯學 **晴絲裊空介甫如斷岸千尺子固如陂澤春漲又言學子厚易失之小學** 

露粗豪不可不慎入家各有性情學者因其性之相近而習之然學者又 本國文學史

文學史 第十二章

卤

來面目焉自宋以來揣摹成風氣其能孑然自立者無幾矣然唐宋文之 各有性情不能與古人化而爲一以歐蘇王之學昌黎其成也各具有本 可傳者猶不只此八家儲氏增李翔孫樵爲十家亦未足以盡唐宋文體

第三節 唐初元結獨孤及諸家始復古體

故略述其源流遷變於後以診學者

冠諸簡端獨孤及以李都統書記代宗召爲左拾遺卽上書陳政極言當 断推元結爲首可爲天地萬物吐氣清張嘯山氏唐十八家文錄特選以 隋之後力追古作其論事書疏樸質近古而表序尙沿駢偶故起衰之功 唐初王楊盧駱之藻儷燕許姚宋之手筆皆駢體也自陳子昂自奮於陳

日冗兵糜食之害史稱其爲文彰明善惡長於議論洵古文家之先河也

流又從而左右之而六朝之流弊逐漸次湔除矣 序分文章爲王覇二途立意恢奇亦前此所未有此外如蕭穎士李華之 權德奧兩漢辨亡論歸獄於張禹胡廣其識最卓梁肅作補闕李君前 集

第四節

韓昌黎文體爲唐以後所宗

廓清之功比於武事可謂雄偉不常者矣昌黎初學獨孤及之文繼而學 韓昌黎之文體自出新裁非沿襲前人也其婿李漢爲昌黎集序言時人 큐 始而驚中而笑且排先生志益堅終而翕然以定嗚呼先生之於文摧陷 馬相 如楊雄之作深知世俗學文恆肖其形貌故獨運精思別開 生

不能 焉蓋古人文字未備時每有新器而無名者則造新字以名之有新意 文也獨 達者則造新 孤及諸家交駢文為散文猶解漢隸為散隸耳昌黎以大氣運 句以達之昌黎之意實上契倉籀剏字之意是以謂

之則如草書應急無不可達之意用以治事而事無不治矣至於紀述明

暢議論嚴警尤非駢體所能爲雖時人莫之許而後世尊用之昌黎之文 **遂與泰山北斗並重蘇氏謂文起八代之衰其信然歟** 

柳子厚與韓退之同時治古文雖文體小異然昌黎當時引爲同調者一 人而已柳州初學駢文後乃篤志希古其才氣陵厲抗韓王於學識根柢 第五節 柳子厚文體與昌黎異同

遜韓多矣故歐陽公論文惟以韓李並稱未嘗以韓柳並稱也雖然李氏 謂奧衍宏深與孟軻楊雄相表裏子厚雄深雅健似司馬子長唐荆川謂 事韓氏者也柳州則昌黎友之矣或謂昌黎出於經柳州出於史昌黎自

柳州文字理精而文工左傳國語之亞也蓋昌黎實近於諸子柳州則近

於傳記耳柳州之文其獨到處莫若永州八記今徘徊愚溪之上越西山

顧不重歟劉禹錫才辨縱橫自爲軌轍與韓柳鼎足而三而傳習不盛李 地人之學也子厚有見於此而非之其識卓矣觀一先生之言子厚之文 速韓文遠甚清朝通儒焦里堂獨推爲唐宋以來第一人鄒伯奇讀柳子 厚非國語謂子厚所非類皆祝巫瞽史之說董仲舒劉向所沿習爲通天 永州澹巖幽邃爲湘江流域之最勝處子厚當日未能記也柳文傳習不 求鈷鉧潭袁家渴不得然心目中彷彿若有其境則柳文之善移人也今

昌黎提倡古文從遊於其門者張籍李翺皇甫湜其尤也張司業八卷多 字存於世者寥寥無多豈非有幸有不幸乎 第六節 韓門張籍李翶皇甫湜文體

觀歐陽詹與韓愈爲同年以古文相砥礪厥後昌黎雄視百代而二人文

樂府詩惟文苑英華載張籍與韓愈二書餘不概見想其筆力亦在翺湜 水

之間李文公集皇甫持正集文體畢備一得昌黎之理一得昌黎之辭李 翶得其理故文體純實皇甫湜得其辭故文體奇崛翱之才學**遜於其師** 

意是兩家之短耳昌黎文法傳於湜湜傳於來無擇來無擇授於孫樵孫 不能鎔鑄百氏如已出湜之盛氣抗辨過於其師若著力舖排反不愜人

韓門庶幾籍湜之列矣韓文至北宋而傳習最盛建安魏仲舉編輯 **箭韓文公配饗書其議論正大在唐人洵不數觀文亦磅礴有奇氣若在** 家音辨昌黎先生集凡韓門論文下逮朱子之考異臚列者三百六十八 樵務爲奇硝其詣亦不易及也皮日休當唐之末造請列孟子爲學科書 五.

家雖不足五百之數不可謂非鉅制矣. 第七節

杜牧文體為宋之蘇氏先導

杜牧之因唐末藩鎭驕蹇追咎長慶以來措置亡術嫌不當位而言故作

痛言府兵內剷邊兵外作窮源竟委論斷謹嚴戰論守論皆雄奇超邁光 罪言綜天下之情形權累朝之得失如聚米畫沙不爽尺寸其原十六衞

宋蘇洵好言兵因西夏久無功乃著權書皆論兵法縱槓開闔壁壘皆新 **燄炤人燕將傳筆力陡健卽以太史公取戰國策材料爲之亦不過** 政策及商周六國秦晉隋唐諸論其精警處亦不讓父兄也杜牧之文選 其子蘇軾之策略以雋快之筆騁英偉之氣雄辭博辨矯厲不羣蘇轍民 如是

石文筆刻露不過唐之牛僧孺曾鞏之文筆紆徐不過唐之元稹蓋不僅 入家者棄而不收而蘇氏之平淡者亦收之明人無識之甚也至于王安

歐公之文出於昌黎也彼選唐宋八家者固不足以語唐宋之流別矣。 司馬炎滅蜀漢而匈奴劉淵昌言復讎朱溫篡唐而沙陀李存勗昌言聞 第八節 五代文體似南北朝而不工

本國文學史 第 十 二 章

邪溫之什一惟王朴平邊策以視蘇綽之大誥則遠過之矣五代武人多 也惟中原經沙陀契丹之蹂躏文物蕩盡李繼岌李嚴之文曾不如北魏 涓韋莊杜光庭閩之徐寅黃滔楚之丁思覲文學班然亦不讓梁陳文士 雅亦有淵渾之氣南唐主李昪舉用儒吏戒廷臣勿言用兵其詔辭雖淵 之文徐鍇徐鉉之學視梁陳江淹徐庾輩文不及而學則過之矣蜀之馮 然可誦適以肖東晉南宋偏安之計耳其臣張義方江文蔚歐陽廣潘佑 之後勁吳越文人所仰景望也錢鏐爲吳越王時撰杭州羅城記涉筆 亂江左正統猶存其文物尙能自立五代時中原旣非正統而江南又裂 爲數國焉唐末羅隱懷才不試好爲寓言出以過激每不中理然亦晚唐 統中原有亂他族乘之漢族因之衰落漢文亦因而萎靡六朝時中原雖

嫺

以彦名而名士寥落如晨星漢族式微則漢文亦絕矣數往察來可不懼

乎南唐其能保國粹者乎

第九節 宋人起五代之衰柳開王禹稱穆修諸家文體

宋初承五代之敞文體多沿偶儷楊億錢惟演劉筠之流又從而張之石 紹光旣而改名開改字仲塗自以爲能開聖賢之塗也其河東集猶沿郡 介作怪說以譏楊劉體·而推重大名柳開開少慕韓柳之文<br />
因名肩愈字 其文能變五代偶儷之習實居首功惟體近艱澁是其所短耳仲塗尊楊 望之俗稱東郊野夫補亡先生二傳自述甚詳實開宋人好標別號之始 雄太過至比之聖人持論未允要其轉移風氣於文格殆有關係王禹傳

其師承尹珠學古文於穩修歐陽修則學古文於尹珠宋之文章於斯爲 第

惟詞垣應制時多均於駢層耳穆修學於陳摶遁而入儒家其文章莫考

小畜集古雅簡淡其奏疏尤極剴切宋史釆入本傳者議論皆英偉可觀

**.** 

盛而柳開穆修尹洙之名轉為後人所掩矣

第十節 宋文以歐陽修爲大宗

之元憲集其弟宋祁之景文集。靖之武溪集韓琦之安陽集范仲淹之 北宋名人文集多存於今張詠乖崖集晏殊元獻遺文夏竦文莊集宋庠 文正集尹洙之河南集蔡襄之忠惠集蘇舜欽之學士集蘇碩之魏公集

禹之太史集皆當時所板行名重一世而傳於後然未足以膾炙人口也 王珪之華陽集司馬光之傳家集賴,扑之清獻集文彥博之潞公集范祖

化於昌黎之文議論叙事參伍錯綜而出以紆折之筆行以秀雅之度致 歐陽文粹二十卷似不足以盡所長而大端可見矣歐公胚胎史記而變 惟歐陽修之文忠集一百五十三卷則蔚然為北宋之大宗焉陳同甫編

以感慨之情備極佳境宜後人之歎賞不置也新唐書新五代史皆公手

筆五代伶官傳論其魄力殆偪近過奏瀧岡阡表爲公晚年着意之作其 文可上追太史公自序而無愧矣公少孤受母殺終成大儒歐母亦享遐

年膺景福焉 第十一節 蘇氏父子兄弟文體同異

得而傳之子父之教子無所不至必欲使子之肖父則堯舜猶病也馬班 出於家學韓柳不出於家學造詣各視乎其人耳或傳蘇洵嘗挾一書誦 家者殆欲離間他人之骨肉耶然士子當有自立之精神文章學問父不 明人選唐宋八家古文眉山蘇氏父子兄弟分爲三家以倫紀論之選八

為文愈淡或譏子由未足列於八家特附父兄之驥亦非無因也今合觀 智於其父之業長於議論各有崢嶸氣象及其成也子瞻爲文愈奇子由 習二子亦不得見他日竊視之則戰國策也軾轍兄弟少年所有之才皆 文學

老蘇之嘉祜集大蘇之東坡集小蘇之欒城集雖氣息略同而面目小異 知子瞻子由皆不藉父兄而傳也蘇過爲名父之後其颶風賦思子臺賦

文集有無數標題著百卷而無一篇可傳雖多亦奚以爲 游諸家文體多類蘇氏亦一時風氣爲之也歐蘇以下文集愈縣一人詩 亦稱於世詩書之澤深矣蘇氏同時文人黃庭堅秦觀張來晁補之畢仲

江右章貢之涘多古文家自歐陽公起於廬陵以後未幾王安石興於臨

第十二節

王安石曾鞏之文體

川曾子固出於南豐溪極一時之盛唐宋八家宋得其六眉山三蘇與江

博士易古文則鞏之父也故當時學者稱二人日曾王曾鞏傳曰安石得 在某交游中不見可敵其心勇於適道不可以刑禍利祿動也安石祭會 右各得其半焉安石與鞏締交之情見於安石答段縫書日鞏文學論議。

志後遂與之異蓋安石以新法致黨禍爲宋儒所不韙惟其文勁爽峭直

書後皆傳誦於世所謂氣盛則言之長短皆宜也曾王之文有極相似者. 如見其爲人焉則其最長者莫如上神宗書其最短者莫如讀孟嘗君傳 如子固之墨池記荆公之芝閣記皆寂寥短章使人味之雋永此曾王之

宋之道學始於濂溪周子之太極圖說其文多引易傳而宗旨所在之一 第十三節 北宋道學家文體亦異於語錄 之定評會王之異同在於所持之理其詞氣固未嘗歧異也

所長也朱子云熹未冠而讀曾南豐先生之文愛其詞嚴而理正洵子固

語曰聖人定之以中正仁義而主靜張程朱陸各家之鼻祖也陰陽五行

美耶其文固未易幾也姚惜抱古文辭類纂亦引重焉明道程子之奏疏 漢儒董仲舒劉向皆不能免何足責於宋儒橫渠張子作西銘豈獨意之

章

國

**÷** 

達猶餘事也付川程子上仁宗皇帝書上太皇太后書論經筵箚子總在 如論 |君道論王覇論十事論新法可以見純儒學識而詞意雅馴明白四 國 文 +=

議事疏排和議爭三鎭請一統帥罷淹寺守城以及茶務鹽法轉般糴買 坑冶諸議所見俱偉其學傳於羅從彥從彥傳於李侗侗傳於朱子朱子 本原上立論故純正宏闊絕無偏駁龜山楊先生時於靖康之季所上之 之文者壬午應詔封事辛丑延和奏箚戊申封事甲寅行宮便殿奏箚其

言皆暢而不冗明顯而不流於淺近平直坦夷宣朗閎闆但恐時君味道

不能 古禮皆井然之作也宋之末造金仁山上書請由海道北伐直取燕 不深展卷未終倦而思臥也上宰相書之痛陳時事答陸子壽書之考據 集者文也孔子著述論語文言各爲一體淸人譏語錄之俗是不知其各 用元人平江南乃用其策以通海運焉夫語錄所錄者語也文集所 山宋

## 有體要的

第 +-·四節 南宋文體宗澤岳飛陳亮文天祥謝枋得之忠憤

焉不知中原之淪陷吾於其舉世之披靡之際求其能挽狂瀾扶正氣者 書當日狃於和議不用其言其文之存者幸賴複防綴輯猶 耿耿精貫三光其奏箚規畫時勢詳明懇切其條畫四事箚子乞都長安 得五人焉·讀其文可以起衰世之頑懦勵國民之壯志一曰宗忠簡孤忠 南宋君相燕衍湖山久無生人之氣其講學者復以門戶相攻擊渾焉噩 可誦也岳忠

故武穆遺文以外的多佚文可采陳龍川集首列上孝公皇帝書銳意恢 人亡邦瘁其文亦散佚不可收拾然岳侯善書其手蹟流傳於世者甚多 武朱仙之捷雖未必能直擣黃龍其氣勢之盛直欲全吞女眞三字獄成 復其意同於諸葛亮之出師表同甫以亮爲名亦有管樂之意乎以同甫

章

阆

學史

<u> </u>

之才得一鄕解未足爲榮其末路乃必以狀頭自許致爲後世所笑科第 本 國 文 學 史 +

誤人徒使英雄短氣也文文山集之正氣歌謝疊山集之却聘書皆作於 入元以後然二公宋之遺老矣二公亡宋乃亡矣元人能使漢族囘族契

丹女眞各族皆爲之屈二公獨不屈豈非豪傑之士乎

遼太祖起自松漢得韓延徽始有文治及太宗入汴取中原漢唐以來之 第十五節 遼金文體至元好問而大備

圖書禮器北遷於燕雲而後制度漸臻明備遼人試士且以得傳國璽爲 代史且欲與歐陽公抗衡至於耶律之族庶成孟簡之倫亦明於漢文之 言不愧邃之賈晁王鼎忠直其文達政事劉輝侍青宮建言國計其論五 正統命題彼心目中無南朝久矣統和重熙之文治肅韓家奴對策累千

體焉遼之亡也其文臣左企弓虞仲文等相繼降金皆才識之士也金太

自得遼人韓昉遂重文學宋之文人宇文虛中蔡松年等亦先後歸之

大之才足以上繼唐宋下開元明屹然爲文苑大宗爲俗子讀宋文不讀 俊民有莊靖集爲金文極盛之世及其亡也元好問之遺山集以宏祈博 及撫有中原王寂有拙軒集趙秉文有盜水集王若虛有滹南遺老集罕 訊

濟金之文昧於塞外之情勢無惑乎視塞外土地如棄敝屣耳 元聖武帝成吉思起蒙兀舊族兼併歐亞五十餘國剏前古未有初用耶 第十六節 元人文體孱弱

歐曾者則必以強燧之牧菴文集處集之道園遺稿屹爲大宗許衡陳時 醉隱集爲證世祖統合江南卽位詔書出於王鶚建國號赦詔出於徒單 律楚材及其子鑄官至宰輔今人孜西北和林諸境者必以耶律氏雙溪 公履頒授時歷詔出於李謙皆曲重堂皇不愧鉅製求其古文大家上繼

本 圆 文 學 史

蒻 +

ŢŢ.

文

重要之位置 亦不免於冗骸彼哉彼哉不足責也然元時戲曲甚發達文學史上已有 古人能文者如夾谷之奇賀正日、陵頗類應酬四六字朮魯翀之駐蹕頌 新注資治通鑑序馬端臨文獻通考序皆收入元文類則專門之文也蒙

明初文人宋濂爲首其文昌明雅健自中節度濂學於吳萊柳貫黃溍皆

第十七節

明人文體屢變宋濂楊榮李夢陽歸有光之異同

即出其手明初洪永之間其文體精實略可見矣自楊榮楊士奇以雍容 氣最盛而養未至危素之文演迤澄泓而人不足重解縉通博永樂大與 元末之傑士劉基與濂齊名爲文神鋒四出閔深肅括方孝孺受業於濂

不易爲臺閣體柄國旣久摹傚者遂流爲膚廓是時文人惟王鏊學蘇學

**韓雖爲時文亦根柢古文也李夢陽厭臺閣體之冗沓起而復古何景明** 

爲袁宏道艾南英所譏歸有光出而爲明白曉鬯之文庶幾乎無弊矣然 風行一世俗子竊其篇章裁割成語亦覺炯爛奪目及其久則成腐敗故 之冠其高華偉麗斑駮陸離直可抗揚馬揖李杜王弇州山人四部稿尤 守仁之文博大昌達足以砥柱中流旣而後七子繼起李攀龍王世貞爲 之流和之以難深鉤棘爲秦漢之法而七子之體遂風行一世然是時王

清代專力古文者初則有侯壯悔朝宗甯都魏氏三兄弟而叔子魏禧爲 尤著厥後方望溪苞崛起桐城益究心聲希味淡之作所選四書文爲一 第十八節 清代古文之流別

錄歸熙甫一人亦未允矣。

其文惟留意於抑揚頓挫間亦無謂也有明諸家得失互見論古文者僅

:

文學史

第

十二章

後勁乎 代名流今已作古矣象譯日歧文章日陋摯甫旣沒惟侯官嚴子幾道其 共和締造政體更新人民思想日有進步章太炎王湘綺林琴南諸人或 弟父子間相勵以學湖南文風因以大變**今**日言古文者惟吳擊甫爲近 古文上法漢魏遂與桐城異流中興之際曾文正公以古文起於湘郷兄 音韻訓詁攷據之學以治古文、下容甫中李申耆兆洛董方立詔誠所爲 桐城一派遂為山斗陽湖惲子居敬起於才甫之後張皋文惠言亦弃其 代宗誠不媿清眞雅正四字矣一傳爲劉才甫大櫆再傳爲姚姫傳鼐而 第十九節 民國之文學革命

議當時之贊成反對者紛紛不一而胡陳諸人努力奮鬥卒獲勝利胡氏

以古文見長或以駢文鳴世迄於民六胡適之陳獨秀等以改良文學爲

喧呶於國中此倫理道德革命之先聲也文學革命之氣運醞釀已非一 改良芻議所標改良文學八事一曰須言之有物二曰不摹倣古人三曰 術思想之進步一日千里胡陳之功豈淺鮮也哉**。** 的山林文學建設明瞭的通俗的社會文學自文學革命成功後我國學 的舖張的古典文學建設新鮮的立誠的寫實文學日推倒迂晦的艱澀 倒雕琢的阿腴的貴族文學建設平易的抒情的國民文學曰推倒陳屬 革命軍大旗以爲吾友之聲援旗上大書特書吾革命軍三大主義日推 須講求文法四日不作無病之呻吟五日務去爛套語六日不用典七日 不講對仗八日不避俗字俗語同時陳氏文學革命論有云孔敎問題方 日其首舉義旗之先鋒則爲吾友胡適余甘冒全國學究之敵高張文學 第十三零 駢散古合今分之漸

本國文學

第一節 唐虞之文駢散之祖

帝典之文有法度有法度者必整齊分命申命四節文筆相似章法之整

待矣慎徽五典五典克從納於百揆百揆時叙凡數目之字已無不對待 者也九族旣睦平章百姓百姓昭明協和萬邦雖一氣銜接句法則已對 整齊矣流共工於幽州放驩兜於崇山竟居然以人名對人名地名對地

名焉但不調平仄而己帝庸作歌曰門肱喜哉元首起哉·股肱元首對待· 詩一而二二而四皆歧中生歧也唐虞之際文史質實大抵散文居多駢 實爲律詩之遠祖也古人詩文不分途厥後文有駢文散文詩有古詩律

**剏奇偶間用厥後文法日備駢文與散文乃自爲家數數理日精奇數與** 文絡乎散文之間猶偶數絡乎奇數之間也文之初級駢散合用數之初

偶數遂各立界說然則駢散古合今分者亦文字進化之一端數雖典謨

## 之文謂其草創未備可也

## 第二節 有夏氏駢散相合之文

九州攸同四隩既宅之類對仗極整飾其言東漸於海西被於流沙朔南 人雖工撰著必不能如是之渾成也禹貢多四句或駢或散文無定法若 有磨崖之擘窠書則蔡蒙旅平和夷底績八字也雙碑屹立儼如對聯後 禹貢所言隨山刊木偶語也高山大川偶語也今蜀西卬崍九折坂之陰

散未可一律論也夏后啓嗣位作甘誓其言威侮五行怠棄三正之類文 句必盡改用四字句而排列整齊矣蓋古人據事直書無意爲文或駢或 **警聲殺訖於四海爲記四至之始若以後人行文之法爲之東西南北四** 

第三節 殷商氏駢散相合之文

本國文學史

第

Ξ

亦整飭讀史記夏本紀可見當時之體焉

文學史

第十三章

之最古 辭所謂女無不信朕不食言女不從誓言予則孥戮汝詞意亦對待至於 工整然不免於繁複駢拇枝指非古文對待之意盤庚三篇最爲佶屈聱 仲虺之誥所謂佑賢輔德顯忠遂良棄弱攻昧取亂侮亡意亦對待詞尤 **封待句多用四字六字耳說命三篇上篇之舟楫霖雨中篇之甲胄衣裳** 牙句法奇變長短參差亦間有整齊對待者如謂汝無侮老成人無弱孤 文商人尚質故文不能尚質也散文尚質駢文尚文觀駢散之分合亦可 下篇之鹽梅麴葉每有引喻必引排疊句法所謂古文者曷若今文盤庚 有幼又如用罪代厥死用德彰厥善皆對待之善者也但不若古文尙書 而可信也今文商書高宗彤日西伯戡黎微子之命三篇皆用散

見文質之升降心

## 第四節 周初駢散相合之文

武王牧野之誓史臣記其左杖黃鉞右秉白旄駢語之中已有藻繪之意

武王誓辭所謂俾暴虐於百姓以姦宄於商邑後世檄文多仿其體史記

述武王不寐告周公之言曰麋鹿在牧蜚鴻滿野置之晉宋人之文集中 洛誥多士多方八篇大略因殷人不服而作其文古奧如盤庚三篇之體。 同必周史之舊文也當時駢語亦可略考見矣大誥康誥酒誥梓材召誥 幾不能辨古文武成所謂歸馬於華山之陽放牛於桃林之野與史記略

蓋欲使殷頑咸喩茲意不得不從殷之質樸實開說猶今官場告示之佳 者往往以白話訓愚蒙也在昔爲俗體後人不盡通古訓各國亦不同殷 之方言故覺其鉤棘字句而難讀耳蘇綽因江南之未平韓愈因淮西之

初服所作文告不能不屏去駢飾直達其意所欲言乃去文崇質之道非

本 國

學

有意言文也遠 人不服而僅以文德徠之雖至愚亦知其不可也。 史 Ξ 74

第 五節 浼 周書駢散相合之文

淺周書文從字順多駢偶重疊語度訓篇云度小大以正權輕重以極命· 國不失其卑敵國不失其權開武篇云在昔文考順明三極躬是四察循 訓篇云以紼繞當天之福以斧鉞當天之禍武稱篇云大國不失其威小

用五行戒視七順順道九紀武順篇云天道尙左日月西移地道尙右水.

澤東流人道尙中耳目從心大聚篇云立君子以修禮樂立小人以效用 兵作雒篇云南繫於洛水北困於郟山周月篇云春三月中氣雨水春分 雨夏三月中氣小滿夏至大暑秋三月中氣處暑秋分霜降冬三月中

字句整齊與漢魏駢體爲近王會篇言四方殊異文字益焰爛矣故著駢 氣小雪冬至大寒王會篇云般吾白虎屠州黑豹禺氏騊騊犬戎文馬皆

雅者多援其與詞奇字備摭拾焉

測深臥矩以知遠環矩以爲圓合矩以爲方方屬地圓屬天天圓地方文 周髀算經殷高日,御覽所引為殷高 平矩以正繩偃矩以望高覆矩以 法極整節陳子曰。春分之日夜分以至秋分之日夜分下極常有日光秋 分之日夜分以至春分之日夜分極下常無日光又云春分以至秋分晝 第六節 周髀駢散相台之文

在極東東方日中西方夜半日在極南南方日中北方夜半日在極西西 而入戍又云冬至從坎日出巽而入坤見日少故曰寒夏至從離日出艮 方日中東方夜牛又云冬至書極短日出辰而入申夏至書極長日出寅 而入乾見日多故日暑凡此皆文法工整雖不合今日之公轉自轉之說

之象秋分以至春分夜之象又云日運行處極北北方日中南方夜半日

文學 史

Ξ

然亦足以孜我國科學初顿之一般也又言天象蓋笠地法覆槃乃借喻 國 Ξ

故能讀周髀者益尠矣. 滂沱四隤之形非其實也後世作駢文律賦者誤以笠以寫天爲尋常典

第七節 左傳駢散相合之文

**衡然紘綖昭其度也藻率鞞鞊槃厲游纓昭其數也火龍黼黻昭其文也** 清廟茅屋大路越席大羹不致粢食不鑿昭其儉也袞冕黻珽帶裳幅鳥 有意爲之心魯臧哀伯諫納郜鼎之言文極典贍姿致蔚然其言曰是以 陵長遠間親新間舊小加大淫破義所謂六逆也鄭伯使公孫獲處許西 偏日天而旣厭周德矣吾其能與許爭乎七字聯語處實皆愜則非左氏 左傳文法奇變整散兼行其最整者如石碏諫龍州吁曰且夫賤妨貴少

五色比象昭其物也鍚鸞和鈴昭其聲也三辰旂旗昭其明也云云峭拔

紀神祗巫卜之事詞尤獎博古色陸離窮極幽渺茲不備論焉 古腴爲奉漢詞華之文所師法昌黎薄左氏爲浮夸或以此歟然左氏所

國語文法曲則嫓於左傳文亦整散兼行如祭公諫穆王之言曰夫先王

第八節

國語駢散相合之文

有不祝則修言有不享則修文有不貢則修名有不王則修德則六言之 者祀賓服者享荒服者王以上皆四言之工整者也又云有不祭則修意 之制邦內甸服邦外侯服侯衞賓服蠻夷要服戒翟荒服甸服者祭侯服

料民而知其多少司民協孤終司商協名姓司徒協族司寇協姦牧協職 工整者也但不若六朝人之專意駢四儷六耳仲山甫諫宣王曰古者不

告於定王曰夫辰 工協革場協入廩協出雖三五錯綜未嘗不對待整齊單襄公過陳而歸 \* 角見而雨畢天根見而水涸後世駢文引天象者類如 史

官師之所材也威施直鎛籧篨蒙璆侏儒扶盧朦瞍修聲聾瞶司火凡此 是造句六句字第四字用而字尤爲六朝句法之準繩胥臣對晉文公曰 . 第

之類皆字奇語重駢文家炫博洽者所師也照今日類典較多識奇字者

第九節 戰國策駢散相合之文未必博洽也

干隧之敗也此類格調建安以後多摹之讀李蕭遠運命論可見也莊辛 戰國策爲古文之雄勁者然其中往往雜以駢語而風格益高峻黃敬說 秦王日智氏見伐趙之利而不知楡次之禍也吳氏見伐齊之便而不知

晉以後言事之文每多引譬喻爲起筆亦詩人比興之遺也蘇秦說趙謂 論幸臣曰臣聞鄙語曰見冤而顧犬未爲晚也亡羊而補牢未爲運也魏

趙地方二千里帶甲數十萬車千乘騎萬匹粟支十年西有常山南有河

韓荷周則趙自銷鍱據衞取淇則齊必入朝雖對仗極工然非尋常駢偶 家所能學步矣魯共公論亡國日今主君之尊儀狄之酒也主君之味易 漳東有清河北有燕國皆以數名對數名地名對地名極為工整謂秦**劫** 

行不如孔子之簡要孔子言入則孝出則弟孟子則言入以事其父兄出 孔子之文如文言之聲偶論語之整肅爲萬世所師法孟子之文整散兼 第十節 孔孟荀諸子皆駢散相合之文

其論最正其辭甚妍後世相如之流爲古豔體其舖張更甚於此矣

牙之調也左白台而右閭須南威之美也前夾林而後蘭台强臺之樂也

孟子爲妍勸學篇言木受繩則直金就礪則利修身篇言雖步不休跛斷 幼吾幼以及人之幼孟子文之駢者亦不過層疊之句而已荀子之辞視

以事其長上孔子言老者安之少者懷之孟子則言老吾老以及人之老

本國文學史 第十三章

一九

千里累土不輟邱山崇成不苟篇言新浴者振其衣新沐者彈其冠榮辱

篇言呥呥而瞧鄕鄕而飽非相篇言聽其言則詞辨而無統用其身則多

詐而無功凡此皆裁對整齊孟子七篇所未有也荀子賦篇所言螭龍爲 安以吉爲凶皆駢偶用韻音節淸涼而義理之正不媿繼起孔孟之後矣 蝘蜒鴟梟為鳳凰比干見刳孔子拘匡叉云以盲為明以聾爲聰以危為

老子曰道可道非常道名可名非常名無名天地之始有名萬物之母故 第十一節 老莊列諸子皆駢散相合之文

煎也桂可食故伐之漆可用故割之人皆知有用之用而莫知無用之用 不知春秋齊物論日螂蛆甘帶鴟鴉嗜鼠人間世日山木自寇也膏火自 常無欲以觀其妙常有欲以觀其數老子之文高澹其對待整齊者多類 此若莊子文之對待者則多腴辭藻飾如逍遙遊日朝菌不知晦朔蟪蛄

古不忒日月得之終古不息莊子之文其奇闢類如此其間僻字與詞雖 也大宗師曰豨韋氏得之以挈天地伏羲氏得之以襲氣母維斗得之終

不聯屬後世駢文家亦擷以資潤飾焉列子之文不逮莊子其駢語用韻

管子之言治層出而不窮故多層疊之文牧民篇言禮不踰節義不自進 亦工整莊列文之偶儷者不可枚舉茲特略舉其一二耳 能涼云云皆似魏晉間語又云后稷生於巨跡伊尹生於空桑之類裁對 者如天瑞篇曰能陰能陽能柔能剛能短能長能圓能方能生能死能暑 第十二節 管晏諸子駢散相合之文

威可載也則於魏晉以後之儷體矣晏子之文亦潔矣其近於儷體者 至矣淵深而不涸則沈玉極矣又云蛟龍得水而神可立也虎豹得 廉不蔽惡恥不從枉皆四言之整潔者也形將篇言山高而不崩則而羊 文 學 史 4 Ξ 幽而

如

**交學史** 

+

三章

偶而用韻矣諫朝居嚴曰合升鼓之微以滿倉廩合縷疏之綈以成悌幕 最妙諫熒惑守虛之異日列舍無次變星有芒熒惑囘迹孳星在旁則駢 諫禱雨云靈山以石爲身以草木爲髮河伯以水爲國以魚鼈爲民引喻 **藿門外生荆棘皆似魏晉人詞藻或謂諸子多僞託然藻詞之古腴者** 其叙古治之勇則日左操驂尾右挈黿ṇ其叙退處之弱則日堂下生夢

周秦間恆有之未可盡斥為偽託也

勢已開漢魏告功之文體矣又引軍政曰言不相聞故爲之金鼓視不相 孫子言善用兵者屈人之兵而非戰也拔人之城而非攻也皆一意而叠 見故爲之旌旗又曰無邀正正之旗勿擊堂堂之陣其文皆對仗整齊焉 爲二三句又言善守者藏於九地之下善攻者動於九天之上則摹寫聲

**博狸乳犬之犯虎則文以妙喻其旨則內修文德外治武備二句而己其** 吳子言於魏文侯其辭如革車奄戶縵輪籠轂皆潤以古藻又言伏雞之

走三晉陳治而不用其文亦對仗整齊焉又言晝以旌旗旛麾爲節夜以 料敵之言曰齊陳重而不堅秦陳散而日鬭楚陳整而不久燕陳守而不

蕩之文也按吳孫兵法以行文亦整齊有法度矣。 金鼓笳笛為節則與孫子所言同意而異其詞矣大抵文法如兵法善用 兵者或止齊步伐或縱橫掃蕩駢文者止齊步伐之文也散文者縱橫掃 第十四節 墨子駢散相合之文

龜近灼神蛇近暴為韻有數典之駢語曰比干之殪其抗也孟賁之殺其 墨子首篇親士第一其文有駢偶用韻者曰甘井近場招木近伐為體靈

勇也西施之沈其美也吳起之裂其事也有引喻之駢語曰江河之水非 國文學史 第 Ξ

巨实學史 + -1,7

質實矣所染篇言舜染於許由伯陽禹染於臯陶伯益湯染於伊伊仲虺 本焉喪雖有禮而哀爲本焉士雖有學而行爲本焉則文雖排偶而意則 水之源也千鎰之裘非一狐之白也修身篇言君子戰雖有隙而勇為

辨矣墨子之道疇昔與儒術並重唐以其書久束高閣無復肄習其文者 楚王曰今有人於此舍其文軒都有敞暈而欲竊之舍其錦繡鄰有裋褐 武王染於太公周公則文雖排偶而氣則近於儒者矣公輸般篇墨子見 而欲竊之舍其粱肉鄰有糟糠而欲竊之則文雖排偶其善爲說辭可謂

第 十五節 韓非子級連珠之體

韓非子文之工整而深中事理者如安危篇曰安危在是非不在强弱存

亡在虚實不在衆寡外儲篇云利之所在民歸之名之所彰士死之韓非

子最恶文學之士其言曰今脩文學習言談則無耕之勞而有富之實無

戰之危而有貴之尊數語亦對仗工整其譬喻之精妙者如以內去蟆而 蟻愈多以魚驅蠅而蠅愈至其駢語之古奧者如椎鍜平夷榜檠矯直之

抱朴子尤類連珠則漢以後之文體漸有變遷也 儲說實連珠體所昉淮南子說山卽出於此漢班固以後遂遞相摹仿矣 者於四字句删除虚字自覺簡古矣韓非之文如云發囷倉而 類是也又曰椎鍛者所以平不夷也榜檠者所以矯不直也後世作駢文 無功 也論囹圄而出薄罪者是不誅過也則深刻而不近情矣內外 與貧窮者

第十六節 屈宋騷賦皆散駢相合之文

偶亦間有對待者其中間以兮字如云名余日正則兮字余日靈均名與 楚辭爲詞章家所祖其奇字與旨多爲作駢文者所摭拾然其辭不盡駢 + Ξ

文

史

道與捷徑相對也如云余旣滋蘭之九畹兮又樹蕙之百畝則數目之相 既ূ 道而得路何桀紂之昌披兮夫唯捷徑以窘步堯舜與桀紂相對遵 字相對正則與靈均相對也亦有四句相對待者如云彼堯舜之耿介兮 些則七字皆對待而繫以些字矣光風轉蕙氾崇蘭些唐人且去其些字 言句爲偶儷而繫以些字也又云高堂邃字檻層軒些層臺累樹臨高山 以兮字招魂所言赤蟻去象元蜂若壺些五穀不生叢管是食些則以四 芰荷以爲衣兮集芙蓉以爲裳則衣裳相對也宋玉九辯所云葉菸邑而 對也又云朝飲木蘭之墜露兮夕餐秋菊之落英則朝夕相對也又云製 入七言律詩之中矣屈宋葩豔擷之不盡好學者當取楚辭騷賦誦習焉 無色兮枝煩拏而交橫顏淫溢而將罷兮柯仿佛而委黃其對待句亦間 文學史

第十七節

呂氏春秋駢散相合之文

言後人叉勦襲呂氏之意稗販習氣實自呂氏開之其本生篇曰出則以 呂氏春秋稽古擇言取材鴻富夏集衆長詞旨精備呂氏旣勦襲前人之

車入則以輦務以自佚命之曰招蹶之機肥肉厚酒務以相强命之曰爛

其詞有始覽曰何謂九山會稽太山王屋首山太華岐山太行羊腸孟門 腸之藥靡曼皓齒鄭衞之音務以自樂命之曰伐性之斧枚乘七發卽襲

之炙雋麟之翠述蕩之擘旄象之約凡言一事必臚舉數條整齊對待後 卽襲其詞呂氏春秋徵引多似類書本味篇言肉之美者猩猩之唇鑵貛 何謂九寒大汾冥阨荆阮方城殺函井陘令疵句注居庸淮南子地形訓

李斯之文最綺麗者上書諫逐客是也其辭曰今陛下致崑山之玉有隨

人駢文之炫博者遂資以爲獺祭矣

第十八節

李斯駢散相合之文

团 文 史 第 t

和之寶垂明月之珠服太阿之劍乘纖離之馬建翠鳳之旗樹靈體之鼓

之飾不進於前而隨俗雅化佳冶窈窕趙女不立於側也如此之類其才 意說耳目者必出於秦然後可則是宛珠之簪傳璣之珥阿縞之衣錦繡 光之壁不飾朝庭犀象之器不爲玩好鄭衞之女不充後宮而駿馬駃騠 此數寶者秦不生一焉而陛下說之何也必秦國之所生然後可則是夜 不實外底江南金錫不爲用西蜀丹青不爲釆所以飾後宮充下陳娛心

思豔發逈非先正淸明之體矣眞西山文章正宗不錄李斯諫逐客書惡

其文勝質也然宣聖於變風變雅存而不删論文章之流別固不可因人

而廢言矣

## 第十四章 第一節 總論四體之區別 **駢文又分漢魏六朝唐宋四體之別**

以 文章難以斷代論也雖風會所趨一代有一代之體製然日新月異不能 事則近於複用以論事則近於衍故李申耆駢體文鈔起於秦而迄於隋 散未嘗分途故文成法立無所拘牽唐宋以來駢文之聲偶愈嚴用 揚劉之體至歐蘇晁王而大變至南宋陸游而盡變矣吾謂漢魏六朝駢 各異至於魏而風格盡變矣六朝之晉宋與齊梁各異至於陳隋而音節 取其合不取其分也至於陳均之唐駢體文鈔曹振鏞之宋四六選編帙 又變矣而唐四傑之體至盛唐晚唐而大變至後唐南唐而盡變矣宋初 数百 朝某某誦習唐駢文某某取法宋四六然以文體細研之則漢之兩京 便坊肆通行欲窺四體大略讀三家所鈔亦可見矣必欲剖析各家文 而詳說之非舉四庫集部之文盡讀之不能辨也 年而統爲一體也惟揣摹風氣者動曰某某規摹漢魏某某步趨 以記

體

文

史

第 + 29

二二九

漢之駢體至司馬相如而大備

周衰文盛辭藻始尙鋪張楚漢之際戰攻未已文統中輟及賈誼枚乘出

變遊梁作子虛賦武帝讀之曰殷獨不得與此人同時哉因狗監楊德意 西漢彬彬乎風雅矣蜀郡司馬相如集賈枚之大成合戰國策楚辭之奇

林賦日左蒼梧右西極丹水更其南紫淵徑其北終始禤湎出入涇渭鄧 鎬滾潏紆徐委蛇經營乎其內云云又云於是游戲懈怠置酒平瀾天之 知相如名召問之相如曰此諸侯之事未足觀請爲天子遊獵之賦故上

之昭明詩之諷諫禮之博物左之華腴故其文典其音和盛世之文也其 蜀父老藻思絕特尤為擷香拾豔之淵藪吳江吳育論相如之駢體有書 其文則源於李斯諫逐客書矣其封禪文極雲亂波涌之觀語有歸宿難 臺張樂乎膠葛之寓撞千石之鐘立萬石之虛建翠華之旗樹靈體之鼓

推崇之意豈溢美乎

第三節 揚雄仿司馬相如之駢體而益博

雄作羽獵賦長楊賦卽仿相如之子虛上林而作也羽獵賦云其餘荷 揚雄蜀郡人也蜀郡文章自司 馬相如開之而揚雄爲之後勁成帝時揚

泉賦 典繁博李申耆曰子雲善傲所做必省能以氣合不以形似也細尋之乃 逝取式經訓爲四言之極則崔駰班固所不能肖也桓譚新論言雄作甘 得倣古之法叉揚雄解嘲仿東方朔答客難猶其餘事也十二州箴百官 天之畢張竟野之罘靡日月之朱竿曳彗星之飛旗云云皆極力舗張數

后誄皆作於王莽篡漢以後大爲世人所詬病明時蜀人有揚愼者能博 一首始成夢腸出收而 內之明日遂卒今世所傳揚雄劇秦美新元

覽羣書自擬於揚雄後人爲揚雄極力申辨且痛詆朱子以報之抑揚氏

國文學

史

本 國文 學 史

之賢子係平

第四節 後漢班固張衡之駢體

極衆人之所眩曜初讀時竊謂今人仿古製古人必有所仿及讀子虛上 少讀文選開卷卽得班孟堅之兩都賦張平子之兩京賦皆設問答之辭

著典引謂相如封禪靡而不典揚雄美新典而亡實始欲凌駕前 林二賦乃定相如爲兩漢駢文之宗主焉班氏之文雖出於相如揚雄所 人 而力

魆北 以不逮卿雲張平子應間文體似班孟堅之賓戲而詞尤博贍應間篇 未逮也典引裁密思靡遂為駢體科律然語無歸宿閱之覺茫無畔岸所 裁對精密然非六朝文士所能學步也張平子四愁詩序謂屈原以美人 而應龍翔洪鼎聲而軍容息溽暑至而鶉火棲寒冰冱而黿鼉蟄雖 女

爲君子以珍寶爲仁義以水深雪雰爲小人故託辭淵永得比與之遺也

## 第五節 後漢蔡邕之駢體

宗碑日若乃砥節勵行直道正辭真固足以幹事隱括足以矯時雖四六 邱碑則言陳君稟嶽瀆之精苞靈曜之紀猶爲頌揚得體者也郭有道林 之文實異於尋常之諛墓也胡夫人神誥曰夫人躬聖善之姿蹈慈母之 之上操其諛胡廣也甚矣太尉揚公碑則言公承家崇軌受天醇素陳太 賦卽摹此格調也後漢文體與魏人文體不能剖析分界者以此隸勢日 鵠羣遊絡釋遷延迫而視之端際不可得見指揮不可勝原曹子建洛神 公應天淑靈履性貞固亢德咸修百行畢備又云總天地之中和覽生民 **奧能屋陳鬱若雲布幾幾乎齊梁之先唱矣邕撰太傅文恭侯胡公碑日** 

仁胡夫人靈表日體季蘭之姿蹈思齊之跡皆言之得體者也後人諛哀

中郎之遺矩昔之佳句今日幾成濫調矣

79

第六節 潘勗册魏公九錫文之體

流正變不能不歸獄於潘勗之作俑也曹操戰功頗多潘勗臚列不遺每 文人屛之而弗屑道然此體文字自魏晉以至唐宋皆用之論文體之源

九锡禪詔類相重襲愈襲愈濫不過亂世貳臣獻媚新主之辭耳故盛世

之奸險罪不在曹操下矣冀州十郡河東河內魏郡趙國中山鉅鹿常山 指之無所用已且曰雖伊尹之格皇天周公光於四海方之蔑如也潘勗 款下輒繫之曰此又君之功也此又君之功也重重疊疊寶類駢拇枝

安平甘陵平原三面距河既有茲土漢雖有英主起亦不能復制而曹丕 **遂**從容受禪矣潘勗之辭如云錫君元土苴以白茅爰契爾龜用建家社

**猶屬典重之語晉宋齊梁陳隋文益冗而詞益費矣趙宋之初陶穀袖中** 

其虛文之存於史乘者亦可考當時之體焉. 禪詔直是夙搆自是以後遼金元明皆以征伐爲革除不復用此虛文矣

第七節一魏曹植之駢體

曹子建之文步武中郎有雍雍矩度者惟命宗聖侯孔羨奉家祀碑體製 數以改物揚仁風而作教於是輯五瑞班宗尋鈞衡石同度量秩羣祀於 典重其辭曰維黃初元年大魏受命肩軒轅之高蹤紹虞氏之遐統應歷 無文順天時以布化既乃緝熙聖緒紹顯上世追存三代之體彙紹宣尼

以同氣之親積譏讒之憤述情切至溢於自然正可副言哀之本致破庸 誠如所譏使彥和見江謝之篇更不知作何彈詆至其旨言自陳則思王 陳思叨名體實縣緩文皇誄末旨言自陳其乖甚矣李申耆曰文之縣緩 之後云云誠不媿制作之文可以垂諸典章播諸金石者也文心雕龍云

三三五

文學史

24

冗之常態誄必四言**羗**無前典固不得援此爲例亦不必遽目爲乖也 文

六朝駢體之正變

詞事並繁棲麗之文如江文通鮑明遠俱臻絕調丹靑昭爛元黃錯乐跌 駢體隸事之富始於晉之陸士衡織詞之縟始於宋之顏延之齊梁以下

**宕靡麗浮華無實而古意蕩然矣蕭氏父子其流斯極簡文帝大法頌馬** 其質焉齊梁啓事短篇其言小其旨淺其趣博大都以雕飾爲工而近於 所取法也其間文士如任昉沈約邱遲徐陵庾信爲之英不淵淵乎文有 寶頌題皆不經而文之華腴不下顏鮑且裁章宅句彌近彌平斯固後來

王寬與婦義安主書以夫婦之親贈寄之常亦必倩文士爲之其祟尙虛 遊戲何仲言爲衡山侯與婦書庾子山爲上黃侯世子與婦書伏知道爲

文無所不至矣吳叔庠之餅說韋琳之絕表袁陽源之雞九錫文並勸進

則詼諧辨譎有類史之滑稽傳者以文理文法繩之當屏之文苑之外矣。

第九節 徐庾集駢體之大成

昭明文選以後集駢體之大成者有二人焉徐孝穆庾子山其健者乎其 有聯語日靑羗赤狄同畀豺狼胡服夷言咸爲京觀與王僧辨書中亦用 殊禮樂異至於文雕武落剡木弦弧席卷天下之心包函八荒之志其揆 梁甫以來卽有七十二代龍圖龜書之後叉已三千餘年雖復制法樹司。 圖執鉞將在御天玉勝珠衡光彰元后神祗所命非惟太室之祥圖**牒攸** 穆奉使鄴都上梁元帝表曰伏惟陛下出震等於勛華鳴謙同於旦奭握 駢體緝裁巧密頗變舊法多出新意其佳者緯以經史故麗而有則徐孝 矣凡數目字亦皆工對是王勃以前已有算博士也孝穆上梁元帝表 何至堯門之瑞則字字調聲聲協矣庾子山賀平鄴都表曰臣聞泰山

文學

史

四

此一聯駢文多勦襲陳言雖一人爲之或不免錄舊也徐庾以前之駢體。

文學

婕

第十四

猶間以散文徐庾興而散文幾不見於集中矣故駢文之極則徐庾其集 大成者乎世人右韓柳而左徐庾所謂道不同不相爲謀也 第十節 唐初四傑之駢體

術之徒妄詆才士豈得其平杜詩云王楊盧駱常川體輕薄爲文哂未休 人所輕矣雖然有裴行儉之器識然後可議四傑之文萟否則以不學無 **盧昇之集七卷駱丞集四卷自裴行儉謂士先器識而後文萟四傑遂爲** 初唐四傑王楊盧駱並著今世傳本有王子安集十六卷楊盈川集十卷 四

太甲張燕公讀之悉不解訪於僧一行亦僅解其半也其博洽亦豈易及 傑冠其益州夫子廟碑云帝車南指遁七曜於中階華蓋西臨高五雲於 爾曹乌與名俱滅不廢江河萬古流正責世之輕論古人者也王勃爲

舊唐書楊炯本傳中駁太常博士蘇知幾冕服議援引經術最有根柢蓋 詞章瑰麗者必能貫穿經籍也盧照隣遭遇坎珂所傳篇什亦少窮魚病

梨皆賦以自況也駱賓王之文討武瞾檄最著雖武曌亦惜其才也嗚呼 彼三傑未可知賓王草檄於仁周臨朝之際聲罪致討爲天下先其舉動

亦人傑哉。

張說蘇頲雍容揚揄於盛唐開元之際其文意典麗宏瞻朝廷大述作多 唐封東嶽朝覲頌崇宏鉅製雖不逮西漢封禪之文然矩度秩然異於六 其手號日燕許而張燕公集爲尤著讀張說之大唐封禪頌蘇稱之大 第十一節 燕許大手筆之駢體

朝衰世之作張說撰姚崇神道碑宋公遺愛碑頌矞皇典雅粲然成章蘇

**題撰中宗謚册文睿宗哀册文雖無史魚之直其文則工整矣張說爲留** 

本國文學史 第十四章

十四

蘇壤於中宗時力斥韋庶人抗辯不屈頗有父風所作夷齊四皓優劣論 於詩傳一莖九穎合德曜於祥經由此觀之張說之文品亦卑矣蘇獺父 守奏瑞禾杏表以獻媚於天册金輪皇帝謂炎帝教洽於人心而嘉禾秀。 日周德旣廣則夷齊讓國而歸焉漢業旣興則四皓受命而出焉是可以 周公理合於天道而嘉禾豐又云聖道隆渥靈祚宏多朱夢素花彰孝理

## 見蘇 類之志矣 李

李杜二詩人之駢律

桃李園序皆爲宋明清以來古文選本所批點二篇固爲李白文之質實 後而不規規於四傑之窠白則李杜之駢文亦足以各成一體矣李白少 李白杜甫以蓋世詩名鼓吹盛唐之中葉其文遠不逮其詩然當四傑之 有逸才志氣宏放飄然有超世之心其文之著者若上韓荆州書春夜宴

者也李白集中送蔡十序有朗笑照月時眠落花一聯送張祖監丞序有 紫禁九重碧山萬里一聯大抵涉筆成趣不待規削而自圓唐之駢文間

以散文者猶漢之散文間以駢文耳杜甫之文如畫馬讚之類四言雅鍊

雖不足以比兩京視六朝則有過之矣然六朝徐庾詩歌己多偶儷亦如 漢魏散文中之駢語耳有唐一代文體歧枝社會進步人事繁雜文亦隨 之文之用古體駢體各視乎性之相近及用之適宜耳又何必相譏相詆

興本非古制行平安泰之日己累讓冲襲乎喪亂之時尤傷事體帝納其 唐德宗因朱泚之變幸奉天集臣猶請加尊號以應厄運陸贅謂尊號之 言但改年號以中書所撰赦文示贄贄曰動人以言所感已淺言又不切 第十三節 陸宣公奏議爲駢體最有用者

.

文

竟其懷抱是可哀也 制時代駢文豈無大用者乎宣公因論裴延齡之姦邪貶忠州別駕終難 布帛為額狀請罷兵狀雖處亂世事暗君所言所行皆足補劑末運在專 疏論關中事宜狀論前所答奏未施行狀請罷瓊袮大盈庫狀論兩稅以 偶音必調馬號然<u>樸實陳說毫無浮響論治亂之略疏論徵稅疏論</u>納諫 讀詔書無不感泣故與元得以中興其餘奏議皆切中時弊雖言必成儷 下究情不上通事旣壅隔人懷疑阻猶昧省已遂用興戎云云山東士卒 經國之務積習易溺居安忘危不知稼穡之艱難不察征戍之勞苦澤靡 人誰肯懷乃別爲詔悔過引咎其最切盡者曰然以長於深宮之中暗於 第十四節 元白溫李之駢體

唐代詩人善言兒女情者至元白而盛至溫李而極元白皆能古文元稹

省沿清絕白居易灑灑敷詞皆可傳誦其駢體亦擅場·而文詞每多浮麗· 鳥除弧弓陳而天狼滅皆字字矜鍊矣白居易太淵石記曰有盤 **筛廷椰之母有德漢置封邱授牛元翼深冀等州節** 求其典重者如元稹追封宋若華河南郡君制曰司徒之妻有禮齊加石 之詞其詩不出綺羅香豔其文雖規規駢偶之中觀其上蔣侍郎啓止令 稜銳劌如剣 如 乃學章奏同時溫李齊名然商隱詩多感時事得 狐相公啓皆平正不入恶道李商隱初爲古文不喜偶對從事令狐楚幕 於風流又云使國人盡保展含酒肆不疑阮籍則義山集中之錦 也商隱上河東公啓曰至於南國妖姫叢臺妙伎雖有涉於篇什實不接 靈邱鮮雲者有端嚴挺立如尊官神人者有縝潤削成如珪瓚者有廉 、戟者則駢語之近於古者矣溫庭筠能逐絃吹之音爲側豔 風人之旨非溫飛 度制日鷹隼擊則妖 物 秀出 卿 比

國

文學史

四牵

虚烏有 Ï.

爲宋法也宋史楊億本傳所著有括蒼武夷穎陰韓城退居汝陽蓬山冠 **吾論唐駢體以李商隱爲殿蓋以宋初楊億劉筠錢惟演輩皆以李商隱** 十五節 朱初西崑駢體步趨晚唐及北宋諸家異同

**鼈**各集今所傳者惟武夷新集而已楊億等時際昇平其爲文春容大雅. 無唐末五代衰颯之氣西崑酬唱亦極一時之盛呂祖謙宋文鑑不尙儷

偶之詞楊億之表啓亦釆錄焉其駕幸河北起居表曰毳幕稽誅變興順 氣臣聞涿鹿之野軒皇所以親征單于之臺漢帝因而耀武云云可謂有 動羽衞方離於象魏天威己震於龍荒慰邊甿徯后之心增壯士平戎之

兼該文史洞達天人擅博物之稱**頁**多聞之益則何以掌蘭台之**越記辨** 典有則矣賀刁祕閎啓日羣玉之府圖籍攸歸承明之廬俊賢所聚自非

意爽潔猶存古意厥後歐蘇四六皆以氣行晁無咎又以情勝北宋之駢 魯壁之古文克分亥豕之非榮對鬼神之問允資鴻博式副選論云云詞

文亦屢變其體裁矣.

第十六節 南宋駢體汪藻洪适陸游李劉諸家之異同

南宋駢體浮溪集爲最盛汪藻爲隆祐太后草詔告天下以立康王之故

其警句日漢家之厄干世宜光武之中與獻公之子九人惟重耳之尙在 詔其警句日歲星臨於吳分冀成肥水之功鬥士倍於晉師當決韓原之 時推爲雅切故逮炎之詔書多出於汪藻紹興間洪适知制語撰親征

勝文氣亦復勁健陸游詩學老杜爲南宋第一人其賀禮部鄭侍耶啓之 警句曰文關國之盛衰官以人而輕重籲俊尊上帝豈止在玉帛鐘鼓之

間飲福錫庶民其必有典謨訓誥之盛其文可謂工雅得體者矣李劉待

文範視北宋又何多讓焉 後村集名言如屑方岳之秋崖集麗句爲隣迄於文山名作相望考南宋 制寶章閣長於偶儷著有四六標準南宋駢體之專家也其餘劉克莊之 文 二四四

八十七節

元明以來四六體之日卑

體疎疎落落無足徵引其文集存於今者不下千餘種名篇鉅製不如漢 魏六朝唐宋之中駟也最陋者屬對雖工其詞則以巧而愈佻甚至以卦 駢體之文自宋四六後元明皆等諸自檜耳元之駢體猥猥瑣瑣明之駢

江南北父兄訓子弟者無不以選聲檢韻爲入學之門竭天下英俊之才 串 膚廓陳濫萬手一律其佳者亦僅資諛頌耳況時文旣作排偶斯極類典 名對卦名以干支配干支立定間架幾如刻板至於官場尺牘齋醮青詞. 珠花樣集錦凡村塾傳習之兎崗册子大抵皆明季周延儒輩爲之大

使之流連於聲調中鼓之吹之舉國若狂此明人所以作帖括以制處士

卓出自開寶後七百年無此等作久矣紹興胡稚威氏天游爲文奧博得 燕許二公之遺錢塘袁簡齋氏枚能於駢體中獨抒所見辨論是非昭文 清代駢文卓然號稱大家者長洲尤西堂氏侗宜興陳迦陵氏維崧最爲 也. 第十八節 清代駢文之盛及民國駢文之廢

皆不媿驂行四傑其外洪稚存汪容甫二人並稱然洪奇汪秀各有擅場 劉圃三氏星煒錢塘吳穀人氏錫麒南城曾賓谷氏煥全椒吳山尊氏亦

邵荀慈氏齊燾玉芝堂集尤能上下六朝同時與荀慈爲駢文者有武進

或謂清代駢文之長無出汪洪之右者也蓋散文以達意爲主空疏者猶 可敷衍駢文包羅宏富儉腹者將無所措其手足自道咸以後士林僉尙 草

3

古文駢文漸衰極伯言曾滌生有以創之清之末葉湘潭王湘綺氏實 氏為革命鉅子排擊古文駢文而白話文尚焉 駢文專家民國肇與南社諸子多能駢文但歐化東漸文學革命起胡為 本國文學史

二四八



版 汧 阪七月十年三二

史學文國本

景一整痒

角九洋大信馆

餘 劍 汪 者 縞 生 惃 抱 老 圀

校 **計 書 化 文 新** 版 出 路馬四海上

**赴** 睿 化 文 新 行 參 售代有均局書大各類各當各

## 說小舊種各點標式新

表五五四平雙款乾英紅紅、海水三列小大薛再三施齊於 仙虎虎遊山美唐慶烈禮梭證譜國國紅紅剛生門公公公 天平平記冷奇圣遊傳國夢志 演演鬼鬼反緣實案全案 約南四 燕綠傳江 夢 

角角角元角角角角角角角角角角 元角角角角角角角角角



\* (