

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

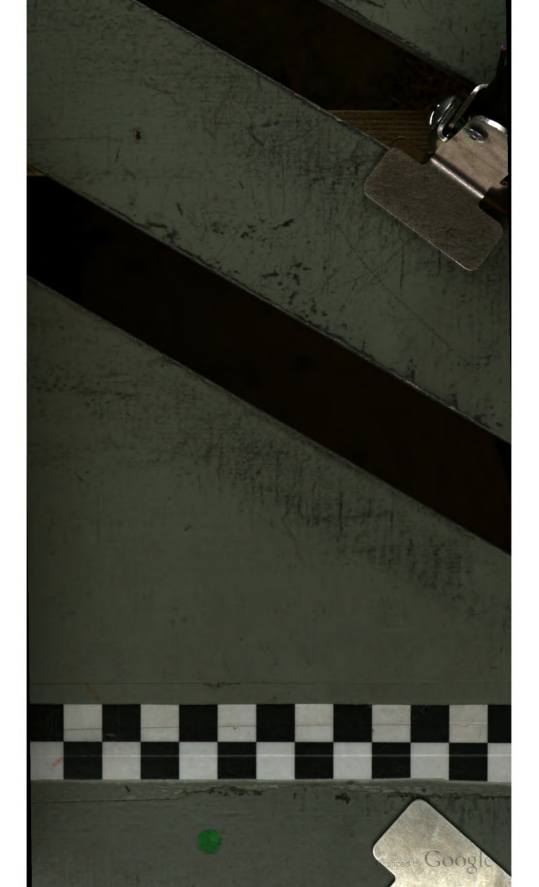
В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



#### LI JURING



## HARVARD COLLEGE LIBRARY

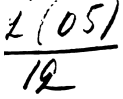
•



. . • .

i





1/1/

ГОДЪ ШЕСТНАДЦАТЫЙ.



# **GOPOCIOBCRIN BECTHIRE**

**и**здава**емый** 

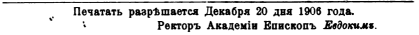
Nockobskow Ayrobuon Akagenien.

ЯНВАРЬ No 615 HUBSHTEPS. 1907.

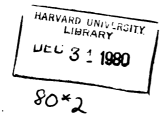
## ТОМЪ ПЕРВЫЙ,

TENTI ROBAN 1812 T.

Δ CP 362.20 (1907)



625



A LILLOOK ATTEX



# оглавление.

· · · · ·

. .

01. . ..

. . .

.

,

.

. (

1

### Содержаніе перваго тома "Богословскаго Въстника" за 1907-й годъ

## (Мъсяцы: Январь—Апръль).

| Зачъть бы намъ нуженъ патріархъ? (Изъ университетскихъ       |
|--------------------------------------------------------------|
| декцій 1906 года). А. П. Лебедева 1                          |
| Каноническія опреділенія брака и значеніе ихъ при изслі-     |
| дованія вопроса о формѣ христіанскаго бракозаключенія И.     |
| М. Громогласова                                              |
| Къ вопросу объ отделения церкви отъ государства во Фран-     |
| ція. С. П. Знаменскаго                                       |
| Антоній романа в Антоній преданія. П. А. Флоренскаго. 119    |
| Изъ церковной жизни православныхъ славянъ. Карловицкая       |
| интрополія. Г. А. Воскресенскаго.                            |
| Отклики печати. "Надежды и разочарованія." М. Б              |
| Полезное изданів. А. П. Лебедева                             |
| Книги, поступившія въ редакцію.                              |
| Насколько свёдёній изъ исторіи нравовъ греческаго высшаго    |
| духовенства въ турецкий періодъ. А. П. Лебедева 223          |
| Оправданіе науки. Теорія познанія В. Вундта. А. М. Сели-     |
| тренникова                                                   |
| Научныя задачи и методы исторіи философіи. П. В. Тихо-       |
| • • • • • •                                                  |
| <i>мирова</i>                                                |
| Объ административно-воспитательномъ строй въ дуковныхъ       |
| оеминаріяхъ. Прот. проф. Н. И. Боголюбскаго                  |
| Рукоположеніе, какъ препятствіе къ браку. Епископа Нако-     |
| днив (Далиатинскаго). Перев. съ сербскаго. Л. Раича 871. 426 |
| Изъ періодической печати. Два прозкта церкорной рефорны      |
| <i>H. B</i> . <i> </i>                                       |

----

| Мысли по поводу не совсёмъ новой книги. А                    | <b>408</b> |
|--------------------------------------------------------------|------------|
| По вопросу о происхождении первохристіанской іерархіи А.     |            |
|                                                              | <b>460</b> |
| Учебная реформа въ семинаріяхъ римско-католическаго духо-    |            |
|                                                              | 475        |
| Какь Франція прища сь отділенію церкви оть государства?      |            |
| <b>Ө. М.</b> Россейкина:                                     | 724        |
| Очерки религіозной жизни въ Германіи. Къ вопросу о борьбъ    |            |
| между протестантствомъ и католичествомъ въ Терманін. Діло    |            |
| пастора Цезара. <i>Н. Н. Сакарова</i>                        | 768        |
| Древній діаконать и его возстановленіе. (Благотвореніе, какъ |            |
| задача церкви). Священника П. М. Кремлевскаго                | 587        |
| Религіозный экстазь въ русскомъ мистическомъ сектантстве.    |            |
| Д. Г. Коновалова.                                            | 782        |
| Изъ періодической печати. Н. В 615.                          | <b>Ş04</b> |
| Смысль и значение такъ называемаго 13 правила Лаодикий-      |            |
| скаго собора. (По поводу мивній гг. Папкова, Остроумова и    |            |
| Варсова). Н. А. Заозерскаго                                  | <b>639</b> |
| Византійскіе патріархи. (Историческая справка). Сеящ. Н.     |            |
| Попова                                                       | 662        |
| Взглядъ на условія развитія церковно-исторической науки у    |            |
| насъ А. П. Лебедева.                                         | 705        |
| Библіографія. І. Новый курсь по исторія древней философіи    |            |
| П. В. Тихомирова                                             | 817        |
| II. Новый трудъ по исторія Англія въ эпоху реформація        |            |
|                                                              | 820        |
| III. П. Я. Чаздаевъ. Философическия Письиз. В. Ө. Чистя-     |            |
| <b>n</b>                                                     | 834        |
|                                                              |            |
|                                                              |            |

## Зачъмъ бы намъ нуженъ патріархъ? 🕯

(Изъ университетскихъ лекцій 1906 года).

"Епископамъ всякаго народа подобаетъ знати перваго изъ нихъ и признавати его яко главу и ничего превышающаго ихъ власть не творити безъ его разсужденія". *З4 Апост. правило.* "Одинъ канонистъ сознается, что самое слово соборность давитъ его, какъ тяжий кошмаръ, и не даетъ ему спатъ". *Самоя послъдняя ълеета.* 

Наши современники, изслъдуя вопросъ о патріаршествъ и патріаршей власти, становятся въ своихъ разсужденіяхъ или на точку зрънія церковныхъ каноновъ и византійскихъ церковныхъ обычаевъ или же разсматриваютъ его съ точки зрънія требованій времени, съ точки зрънія парламентскихъ запросовъ нашего общества.

А мы пойдемъ другимъ путемъ. Попробуемъ взглянуть на вопросъ со стороны чисто академической, съ точки зрѣнія церковной исторіи, какъ науки, извѣстнаго рода системы. Научная система, какъ и церковная политика, имѣетъ тоже свои нужды и потребности, запросы и идеалы, желанія и надежды.

Выбравъ этотъ узко-спеціальный путь, мы однакожъ надъемся, что тъ разнообразныя впечатлънія, какія у насъ нолучатся при прохожденія этого пути, не лишены будутъ интереса и для читателя, не чуждаго любознательности по отношению къ нашимъ новымъ церковнымъ вопросамъ.

Итакъ, обращаемся къ нашей задачѣ, но начнемъ свою рѣчь по академически, такъ сказать ab ovo.

Беди ечитать первымъ историкомъ, занимавшимся перковной исторіей, Эгезиппа, писателя II-го христіанскаго въка, написавшаго: "Церковныя Достопамятности" (что-то въ родъ древнѣйшей церковной исторіи, до насъ впрочемъ не сохранившейся), то отъ начала церковно-исторической науки до настоящаго времени протекло слишкомъ 1,700 лътъ, а если считать первымъ дъйствительнымъ церковнымъ историкомъ знаменитаго Евсевія, епископа Кесарійскаго IV вѣка, подробно описавшаго исторію церкви первоначальныхъ 3-хъ въковъ христіанства, то отъ рожденія нашей науки протекло болье полутора тысячи льть. Періодъ времени, какъ очевидно, немалый. Не нъсколько столътій, а много болъе тысячелѣтія прошло съ того времени, какъ наша наука, церковная исторія, появилась на свёть. Съ техъ поръ, чёмъ далее, тымъ болње наука церковно-историческая обогащалась болње или менње ценными трудами, относящимися къ ея сфере.

Времени и усилій потрачено много на изученія нашей науки. Можно было бы ожидать, что она успѣла достигнуть зрѣлости, установила твердые взгляды на вещи, выработала руководящіе принципы, пришла наконецъ къ результатамъ, которые должны считаться прочнымъ пріобрѣтеніемъ науки. Говоримъ: можно было бы ожидать этого, но дѣйствительно-ли оправдываются такія надежды?

Поэтому возникаеть вопросъ: какъ высокъ уровень современной церковно-исторической науки? Можно-ли, принимая во внимание ея теперешнее состояние, смъло браться за ея изложеніе---съ упованіемъ на желанный успѣхъ? Можно-ли надъяться найти въ ней законченность, систематичность, строгую выдержанность, установленность по крайней мёре исходныхъ точекъ зрвнія? Обозрвть въ краткомъ очеркв все теченіе современной церковно-исторической науки нізть возможности: это заняло бы слишкомъ много времени. Да къ тому же это нами уже въ значительной мъръ сдълано въ нашей книгь, недавно появившейся, подъ заглавіемъ: "Церковная Исторіографія въ главныхъ ея представителяхъ съ IV въка до XX-го". Поэтому, для первоначальнаго и непритязательнаго ознакомленія съ состояніемъ церковно-исторической науки нашего времени достаточно указать на тр общія исходныя точки зрвнія, съ которыхъ разсматривается эта наука.

Жизнь христіанскаго общества, какъ и всякаго другого общества, должна имъть прогрессъ, движение впередъ, развите. Если допустить, что такого прогресса въ ней нить, то трудно будеть сназать: зачёмъ, съ какою цёлію, стали бы изучать ее? Несомнѣнно, исторія интересуеть человѣка настолько, насколько она связываеть прошедшее съ настоящимъ, поскольку указываетъ, какъ далеко настоящее опередило прошедшее, дало ли оно жизни большій смысль и обезпечило ди благополучіе человёка. Изучать же просто, какъ люди въ разное время жили, во что напримъръ въровали, какихъ религіозныхъ направленій держались, какъ глубоко и въ какихъ отношеніяхъ заблуждались въ сферъ религіозныхъ вопросовъ, если и можеть имѣть интересъ условный, но не можеть иметь научнаго интереса. Для того же, чтобы церковная исторія, какъ совокупность жизненныхъ фактовъ религіозной природы, могла возбуждать глубокій и серьезный интересъ, для этого наблюдатель и изслѣдователь долженъ замъчать, что церковно-историческая жизнь не стоить на одномъ и томъ же мъсть, а подвигается впередъ, къ лучшему или усовершенствуется. Во всёхъ сферахъ своей жизни историческій челов'якъ стремится осуществлять какіе-либо идеалы: степенью достиженія цели при стремленіи осуществлять эти идеалы и опредѣляется прогрессивный ходъ исторіи человѣчества. Общество человѣческое въ религіозно-христіанскомъ отношеніи тоже должно восходить, говоря словами св. апостола, отъ силы въ силу или имвть прогрессъ. Въ чемъ же, въ дъйствительности, заключается такой прогрессъ церковно-исторической жизни?

Какъ извѣстно, въ настоящее время существуеть три главнъйшихъ христіанскихъ церкви: наша православная церковь, иначе называемая православно-восточною, римскокатолическая или папская, и евангелическая или протестантская. Въ чемъ же и гдѣ эти церкви полагаютъ прогрессъ церковно-исторической жизни? Въ разрѣшенін подобнаго вопроса больше другихъ счастливы историки протестантской церкви, менѣе римско-католическіе, и еще мевѣе историки православно-восточной церкви, разумѣя подъ именемъ этой послѣдней не одну русскую, а и всю вообще греко-восточную церковь.

Есть-ли, существуеть ли прогрессь въ церковно-историче-

Digitized by GOOGLE

1\*

ской жизни, на этотъ вопросъ протестанты или ихъ церковные историки отвёчають съ большою увёренностію: да, есть. Ежели церковно-историческая жизнь въ эпоху древней и среднев вковой церкви, по ихъ представлению, съ течениемъ времени все болье и болье затемняется, если въ ней чемъ дальше, тёмъ больше грузъ обрядности береть перевъсъ надъ религіозною жизнію въ духж, т. е. форма надъ содержаніемъ, внѣшнее надъ внутреннимъ, и вмѣстѣ съ тѣмъ выдвигается на первый планъ господство предвзятыхъ традиціонныхъ воззрѣній, обнаруживается косность религіозноумственной жизни, то это не можеть смущать протестантскаго историка. Онъ разсматриваетъ преобладание такихъявленій, какъ періодъ переходный. Жизнь никогда не идетъ путемъ безусловнаго прогресса. Въ ней есть какъ бы остановки, роздыхи, но эти остановки лишь до поры до времени. И действительно, протестантский историкъ, по обозрения этогоперіода, съ его точки зрънія, періода замиранія церковноисторической жизни, встрёчается съ другимъ періодомъ въ той же церковно-исторической жизни, періодомъ реформаціи. Жизнь церковно-историческая снова начинаеть бить ключемъ. Какъ скоро случилось это явленіе, т. е. реформаціяжизнь протестантскаго общества безостановочно идеть впередъ. Протестантский историкъ не можетъ приходить въ смущеніе и затрудненіе отъ вопроса: есть ли прогрессъ въ церковно-исторической жизни? Борьба религіозныхъ обществъ въ протестантской средъ изъ - за вопросовъ религіозныхъ, борьба серьезная и живая, развитіе богословской литературы во всёхъ ея отрасляхъ, живость и свёжесть идей, запросовъ, предъявляемыхъ наукой; могущественное вліяніе религіи на коренное измѣненіе жизни общественной во всѣхъ отношеніяхъ, степень плодотворности вліянія религіи въ общественной и частной жизни и пр.-все это явленія, на которыя историкъ-протестантъ укажетъ, какъ на несомнѣнные факты прогресса въ церковно-исторической жизни. Протестантский историкъ нашего времени въ доказательство прогресса въхристіанской церкви можетъ указать въ особенности на необыкновенное безпримърное процвътание богословской литературы въ своихъ обществахъ, и онъ будетъ темъ основательнёе, тёмъ увёреннёе въ своемъ доказательствё, чтовсякій легко можеть проверить подобный аргументь, и этоть

\*†



послёдній окажется несомнённо вёрнымъ: литература богословская у протестантовь по глубинь, богатотву и разнообразію и научному критицизму, ничъмъ не стъсвяемому, превосходить богословскую литературу прочихъ церквей. Прогрессь религіознаго мышленія здісь слишкомъ ясенъ, очевидень; а главное--этоть историкь можеть доказать, что этоть прогрессь возникь на почвѣ самой протестантской церкви, а не есть плодъ вліяній со стороны, есть самостоя. тельный продукть, а не есть переноска и пересадка чужихъ трудовъ въ свою сферу. Само собой разумѣется, разсматривая свои общества, какъ высшее проявление церковно-исторической жизни, протестантские историки не признають истинно-христіанской жизни въ обществахъ въ отношении къ нимъ инославныхъ. Но во всякомъ случав неть сомнения, что протестантскій историкъ безъ особенной натяжки, съ достаточною правдивостію можеть утверждать, что въ церковно-исторической жизни есть прогрессъ и прогрессъ ося--зательный.

Теперь въ какомъ положени къ разсматриваемому вопросу находятся историки римско-католические или латинские. Они какъ мы сказали, менъе счастливы въ его разръшении. Истинный центръ, около котораго сосредоточивается весь интересъ церковной исторіи у писателей римско-католическихъ, есть панство. Историкъ католический въ исторіи развитія папской власти находить основную точку зрвнія на преуспвяніе церкви въ ея исторической жизни. Дъйствительно, папство есть историческій факть несомнённой важности. Идея о папстве совдалась путемъ долгой борьбы, а извъстно: гдъ борьба, тамъ и развитіе. Исторія показываеть, какъ въ продолженіе цвлыхъ въковъ эта идея изъ зерна горчичнаго, незамътнаго явленія, доросла до грандіозныхъ разм'вровъ. Нельзя сказать, чтобы эта идея не продолжала своего развития и въ наши дни. Недавнее, въ 1870 году, провозглашение папской непогрышимости на вселенскомъ датинскомъ соборы-Ватиканскомъ лучшее доказательство того, что идея эта ростеть и ростеть, и, можеть быть, съ течениемъ времени еще болье выростеть. И такъ, если папство есть центральное явленіе римско-католической церкви и если папская идся имбеть теперь, имѣла прежде и въ будущемъ обѣщаетъ рость и развитие, то историкъ католический не остается безотвътенъ

при вопросѣ: въ чемъ заключается прогрессъ церковноисторической жизни? Папство съ его историей даетъ готовый: отвѣтъ на вепросъ.

Подъ перомъ писателя паписта церковися исторія можетьпринимать величественный обравъ усиленія, возрастанія могущества ринско-католической церкви вмъсть съ усиленіенъи возрастаніемъ папской идеи. Стоитъ только поставить папскую идею центральнымъ пунктомъ исторіи и этой идевподчинить всъ другія явленія церковной жизни и выйдетьисторія стройная, величественная: исторія не будеть чужда. показаній о прогрессъ, рость церковно-исторической жизни.

Католическій историяъ, въ сознаніи важности и значенія папства, можеть строго отнестись и къ исторической судьба протестантовъ, отпадшихъ отъ союва съ своею матерыю-перковію латинскою, можеть указать и на прискорбныя явленія въ протестантствъ (а гдъ икъ нътъ?), объясняя икъ происхождение пренебрежениемъ со стороны протестантовъ въ отношении католической церкви или что тоже папства. Онъ можеть съ другой стороны и поплакаться надъ судьбой пра. вославно-восточной церкви, по воззрѣнію римско-католика омертвъвшей и закоснъвшей, вслъдствіе своего сепаратизма, отторженія отъ римско-католической церкви, ся могущественной и вліятельной сестры. Всв такіе строгіе приговоры и свтованія, хотя и не будуть имвть непоколебимаго основанія, но могуть находить въ читатель исторіи латинской церкви, адепть этой своей церкви, довъріе и признаніе икъ справедливости. Въ положении другихъ церквей римскокатолическій историкъ можеть усматривать отрицательное локазательство величія панской идея.

Но мы сказали, что католическій историкъ все таки менёе счастливъ въ разрёшеніи вопроса: есть ли прогрессь въ церковно-исторической жизни и въ чемъ онъ заключается? Въ самомъ дѣлѣ, хотя такое явленіе, какъ папство, и есть безспорно важнѣйшій фактъ церковной исторіи, тѣмъ не менѣе этотъ фактъ чисто внѣшній. Если идея папства имѣетъ развитіе въ исторіи, то отсюда не слѣдуетъ, что развивается сама церковь. Прогрессъ церковно-исторической жняни делженъ заключаться въ развитіи самой христіанской жняни, въ полнотѣ и широтѣ раскрытія христіанскаге духа. Историкъ протестантъ, оставаясь на своей точкъ зрѣнія, можетъ.

#### ЗАЧВИЪ ВЫ НАМЪ НУЖЕНЪ ПАТРІАРХЪ?

указать такой прогрессь въ религіозныхъ воззрѣніяхъ и учреждениять протестантскихъ обществъ, въ религіозной жизни и поведении протестанта-христіанина, пусть это будеть прогрессь условный, -- онъ, протеставть, покажеть и докажеть, что ввра его церковныхъ обществъ чужда средневыковыхъ суевырій, что церковныя учрежденія здісь направлены къ удовлетворенію потребностей религіознаго духа, что религіозному знанію у нихъ открывается широкій и необъятный путь въ изслъдовании религіозной истины во всъхъ отношеніяхь и проч. Между тымь какъ католическая церковь не допускаеть никакого прогресса въ развити христіанской догиатики, или христіанскихъ върованій, за исключеніемъ сепаративныхъ и исключительныхъ: католики вообще не гонются за совершенствомъ богословской науки у себя, и не дозволяють видоизмёненій и свободы въ практической жизни христіанства. Однажды установленное, однажды принятое, однажды признанное должно оставаться съ точки зрънія этой церкви непоколебимымъ. Дъйствительнаго прогресса католический писатель не можеть указать въ церковной исторіи, какъ это дълаеть протестанть. Да и само панство стоить ли въ общественномъ сознания такъ высоко, какъ это было прежде?

Въ какомъ же положени можеть находиться и находится историкъ православно-восточной церкви? Можетъ ли онъ доказать и показать, что исторія церковная съ его точки зрвнія есть свидвтельница неизмвннаго прогресса въжизни. христіанскихъ народовъ? Прежде всего нужно сказать, что онъ конечно не можеть усвоить себъ тъхъ идеаловъ, какими живеть церковная исторія, какъ наука, у протестантовъ и ринско-католиковъ. Съ ихъ точки зрвнія вся исторія восточной церкви, съ болёе или менёе раннихъ временъ ея, представляется или какъ носительница отсталыхъ мертвенныхъ началь (такова точка зрвнія протестантовь), или какъ закоренвное отпаденіе оть истины (такова точка зрвнія римско-католековъ). У казанныя точки зрънія на исторію церквипротестантская или католическая для историка православновестечной церкви поэтому непригодны. Отсюда очевидно, что эточь историнь должень имвть свою точку зрвнія на прогрессивное движение церковной жизни. Въ чемъ же она заключается? Вопросъ трудний. Какая изъ современныхъ.

православныхъ церквей служить носительницей религіознаго прогресса? Въ чемъ выражается этоть прогрессъ? Великъ ли и какъ великъ онъ? Какіе пути въ теперешней церков-ной жизни ведутъ къ нему? Какіе идеалы преслъдуетъ восточно-православная церковь? Какія средства употребляеть эта церковь для ихъ осуществленія? Въ какомъ отношенін совокупность этихъ идеаловъ стоитъ къ совокупности идеаловъ, руководившихъ церковію въ дучшую ея древнехристіанскую эпоху? Воть вопросы, которые слёдуеть уяснить для себя историку, стоящему на точкъ зрънія православно-восточной церкви и желающему изследовать прошедшія судьбы христіанства. Но вопросы эти очень и очень не легкіе. Въ православно восточной церкви, какъ ни общирна она по своимъ размърамъ и народностямъ, къ ней принадлежащимъ, даже нътъ историковъ, которые дъйствительно изучили бы прошедшую жизнь христіанства съ чисто-науч-ной точки зрѣнія. Безъ сомнѣнія Россія и ея сыны представляють собой лучшихъ овецъ изъ стада православновосточной церкви. И однакожъ въ Россіи не было и прежде, не явилось и теперь ни одного серьезнаго историка, который взялся бы за разръшеніе вышеуказанныхъ вопросовъ. Между твиъ, какъ скоро эти вопросы не разрѣшены, не возможно и составить себъ надлежащаго представления о церковной исторіи какъ наукѣ, потому что нельзя будетъ уяснить себъ, куда идеть и къ какой цъли должна идти грековосточная церковь?

Россія не имѣеть ни одного знаменитаго имени какоголибо историка, который объясниль бы ей: что составляеть сущность, главную цѣль, центръ, импульсъ церковно-исторической жизни. Ни одинъ историкъ не обозрѣлъ доселѣ исторіи церковной съ точки зрѣнія идеаловъ греко-восточной церкви. На вопросы нами поставленные ни откуда не слышится яснаго отвѣта. Да и возможно ли стройное, законченное, прагматическое обозрѣніе исторіи церкви для православнаго богослова, историка? Какой въ самомъ дѣлѣ дѣйствительный центръ церковно-исторической жизни можно указать въ средѣ православно-восточныхъ христіанъ? Извѣстно, что такимъ центромъ для протестантовъ служитъ Германія, для католиковъ-Римъ. Изъ этихъ центровъ выходять руководящія нити для западныхъ церквей. Здѣсь соз-

.даются идеалы церковные, къ которымъ и стремятся прочія •общества католическія или протестантскія — посредственно или непосредственно. Какой же центръ церковно историче-• ской жизни можно указать для православно-восточной церкви? Гдб онъ лежить? Въ чемъ выражается его вліяніе на прогрессь церковной жизни христіанскаго общества, великъ или невеликъ этотъ прогрессъ? Укажуть ли на Византію, на теперешною церковную Византію, но кто. можеть ска--зать: въ чемъ заключается ся служение прогрессу? Какіе -законы для церковнаго благоустройства издаются въ Византія? Какими идеями одушевленъ тамошній патріархъ, тамощній синодъ, духовенство вообще и народъ греческій? На всв эти вопросы нельзя получать успокоительныхъ и отрадныхъ отвѣтовъ. Не мало недостатковъ было въ грече--ской церкви и до времени великой катастрофы въ жизни этой церкви-разумъемъ турецкое порабощение. Послъ же -этого событія діла здісь пошли еще хуже. Сь увізренностію можно сказать, что Греки нов'яшаго времени неисць. лились отъ своихъ старыхъ недуговъ, а лишь пріумножали нхъ безъ мѣры и числа. Всякіе идеалы, которыми и красна жизнь, изсякли; религіозное знаніе, составляющее важнёйлий стимуль въ церковной жизни каждаго народа, померкло. Великія имена знаменитьйшихъ церковныхъ писателей древности сдълались лишь именами календарными: великія имена никого не стали воодушевлять, оставаясь какимъто внёш. нимъ декорумомъ. Почти вся литературная деятельность перковныхъ представителей греческаго народа ограничивалась полемикою съ латинянами и протестантами, но полемика эта была безплодна и бездушна. Съ латинянами полемизировали такъ, какъ будто это были давно отжившіе паписты 9-го, 10-го въковъ. За тъмн измъненіями, какія происходили въ римско-католическомъ мірѣ и которыя давали поводъ для живой и плодотворной полемики, никто не слёдилъ. Поэтому сорьба съ латниянами была суха, оффиціальна и фермалистична-и въ сущности ни для кого не нужна. Мало этого: полемика эта была иногда просто нелвпа и заставляеть нрасныть за Грековъ, разсчитывавшихъ обезоружить папистовъ выдумками и бабьими баснями, --- выдумками и баснями, къ сожальнію вошедшими въ самыя важныя церковныя нать книги, въ пиделіоны, т. е. коричіи, въ книги, имъющія

руководственное значение въ церковной живни. Выть можетъеще болве ничтожна полемика Грековъ новвйшаго времени: съ протестантствомъ. Протестантство было явленіемъ новниъ. и многознаменательнымъ и потому должно было бы привлекать къ себѣ вниманіе греческихъ богослововъ и представителей церкви. Ничего такого однакожъ не случилось. Они поняли только одно: что протестантство, несмотря на вражду съ папствомъ, далеко отъ православія (а это понимаетъ всякій!) и ограничиваются темъ, что на разные лады бранять "нечестивыхъ лютеранъ", какъ будто это какіе-то аріане или несторіане древнихъ временъ. Грекамъ или греческой церкви новъйшей эпохи представлялся прекрасный случай: заимствовать отъ протестантовъ то, что есть наилучшаго у нихъ, —ихъ науку богословскую, отстраняясь однакожъ оть ихъ отступленій въ области въры, но вичего такого они неумѣли, да и не котѣли сдѣлать. Если бы Греки своевременно усвоили серьезную богословскую науку, созданнуюпротестантскою трудолюбивою мыслію, то это безъ сомнъ. нія весьма полезно было бы и для церкви русской: эта послёдняя могла бы призанять отъ родственной церкви за. падную науку, не дожидаясь случая самой знакомиться съ этой наукой въ послёднее время при менёе благопріятныхъусловіяхъ, --- разум вемъ: сильно обострившіяся междуцерков. ныя отношенія. Нужно еще прибавить, что жизнь греческой церкви послъдняго періода ся существованія - жизнь въ. широкомъ смыслѣ слова — не представляла и не представляеть ничего особенно-отраднаго и религіозно-высокого. Теченіе церковной жизни обмельчало. Напрасно было бы искать здёсь многихъ и зрълыхъ плодовъ. Известный знатокъ христіанскаго Востока русскій епископъ Порфирій, по фамиліи Успенскій, находить, что греческую церковь справедливо упрекають въ безплодіи: "она не Сарра, а Сара", повыражению этого многоопытнаго историка; т. е. греческуюцерковь онъ называетъ твиъ именемъ, которымъ именовалась Сарра до рожденія ею Исаака, патріарха Израильскагонарода. За отсутствіемъ высшихъ интересовъ, которые дають. жизни смыслъ и цъль, греческая церковь и ся представители тратять свои душевныя и нравственныя сили на дёлонепохвальное: взаимныя интриги и погоня за матеріальными благани поглащають ихъ внимание. Народъ, естественно,

тоже не стоить на высоть христанскаго призвания. 1. нее благочестіе, привязанность къ внѣшней обрядно, суевърія, невѣжество, нерѣдка индифферентизмъ-воть глаб ное, къ чему больше всего сводится проявление религиовнаго начала у греческаго народа. Изъ сейчасъ сделанной нами характеристики Греко - восточной церкви нов вишаго времени открывается, что эта церковь по своему состоянию. не только не служить показателемъ каного либо ощутительнаго прогресса въ редигіезной жизни, но едва-едва заслуживаеть изучения по своему малому значению и достоянствамъ. Византійская церковь настоящаго времени не служить центромъ, импульсомъ для Востока, т. е. для всей восточно-правосланой церкви. Техъ, кто пессимистически смотрить на положение греческой церкви, обыкновенно утвшають соображеніемь, что греко-восточная церковь можеть инъть свое значеніе, и пожалуй большое, въ будущемъ; но подобнаго рода утвшения однакожъ ничего не даютъ для историка въ настоящемъ. Церковная Византія стоить передъ. нами лишь какъ замечательный обясмокъ замечательнаго прошлаго въ области церковно - исторической. Спрашивать же съ нея служенія церковному прогрессу, церковнымъ пользамъ и интересамъ въ высшемъ смыслѣ вовсе нельзя.

Можеть быть, Россія служить твиъ центральнымъ мѣстомъ восточно-православной церкви, гдъ сосредоточиваются силы этой церкви? Не здѣсь ли, быть можетъ, тотъ центръ, куда сходятся всѣ нити прошедшей исторіи церковной, имѣющія важное значеніе въ глазахъ членовъ восточной церкви; не здѣсь ли наиболѣе могучее біеніе церковно-исторической жизни Востока?

Что русская церковь стоить выше другихь отдёльныхь восточныхь церквей по своему относительному развитію, внёшнему благосостоянію и религіовной энергія, это едва ли дёло спорное. Но тёмъ не менёе смотрёть на Россію, какъ на кульминаціонную точку въ восточной церкви, въ исторіи православнаго греко-восточнаго христіанства-едва ли можно. Въ пастоящее время мы почти вовсе не знаемъ, да и знатьне котниъ православнаго Востока съ его патріархами, мн игворируемъ и Востокъ и его церковную жизнь. Мы живемъ пводпрованно отъ Востока, совершенно внё связей сънимъ. Вопросы Востока для насъ въ церковномъ отношенію

по и чуждые вопросы. Мы пожалуй ближе стоимъ и по зарвніямъ, и стремленіямъ и по своимъ запросамъ къ Западу, чёмъ къ Востоку. Насъ едва ли можно назвать истинными преемниками той культуры, какая создалась въ древне-греческой церкви или что тоже въ лучшую пору греческой церкви Этого мало. Русская церковь не носить никакихъ яркихъ признаковъ процвътанія въ ней церков. ной жизни. Богословская наука въ ней слаба, безцвътна, я совствиъ не выработала нормъ, къ которымъ ей следуетъ стремиться. Управление въ ней лишено главнаго, что даетъ извъстной церкви, правильно функціонирующей, оживленіе и возбужденіе, въ ней нёть соборности: оне не имъеть ни обычая, ни навыка обсуждать общественнымъ голосомъ собора церковные вопросы и нужды, не смотря на ихъ важ. ность. Борьба съ иновъріемъ, сектами, расколомъ идеть туго, велась, и ведется пожалуй и сію минуту, больше всего содъйствіемъ гражданской власти. Религіозная жизнь не обладаеть большою интенсивностію, обнаруживается въ шаблонныхъ формахъ, движется по инерціи, не глубока и часто носить слёды односторонности. Едва ли по всему этому русскую церковь можно считать и признавать настоящимъ центромъ церковно-исторической жизни православнаго міра. Еще менње можно говорить о какой-либо другой изъ во-· сточныхъ церквей, церквей славянскихъ и считать ее за прямую продолжательницу лучшихъ сторонъ греческой церкви древняго времени и за теперешнюю носительницу церковнаго прогресса.

Такимъ образомъ историкъ Восточной церкви остается въ полномъ затруднения, если бы захотълъ охватить своимъ взоромъ исторію христіанскую въ полномъ ея видъ, руководясь строго-опредъленными и послъдовательно развивающимися идеалами своей восточной церкви. Въ церкви восточной мы не видимъ подобнаго живаго преемства руководящихъ идей, глубоко сознанныхъ идеаловъ, даже не видимъ сыдающагося значения какой-нибудь одной церкви, которая была бы настоящей выразительницей церковно - историческаго прогресса. Для историка православно - восточной церкви невозможно такое историческое обозръніе прошедщихъ судебъ христіанской церкви, какое имъеть мъсто у историка протестанта и католика.

12

Церкви, принадлежащія къ православно восточному христіанству, составляють изъ себя отдъльныя общины, объединенныя между собою чисто-визшиных союзомъ, связанныя единствомъ своего происхожденія, но остающіяся безъзамътнаго вліянія одна на другую. Для историка восточной церкви не возможна исторія церковная въ полномъ смысль, т. е. такое изображение ся прежнихъ судебъ, которое сосредоточивалось бы вокругъ одной церкои, заправлявшей и заправляющей ходомъ другихъ, бывшей и оставшейся досель, въ качествъ носительницы завътныхъ религіозныхъ идеа-ловъ на пользу всёхъ остальныхъ; а возможна лишь исторія отдільныхъ церквей. Русская церковная исторія не сливается въ одно цёлое съ византійско-восточной, эта послёд-няя съ первой и т. д. Говоримъ: для историка православной. церкви невозможно изображение общей церковной история. а возможно лишь описание отдельныхъ церквей. Такъ было досель, но весьма нежелательно, чтобы также было и въ будущемъ.

Были времена, когда для русской церкви открывалась заманчивая перспектива стать во главѣ другихъ православныхъ церквей, развить свою мощь и силу, утвердить за собою права на первенство и руководительную роль по отношенію къ другимъ церквамъ; но времена эти давно прошли. Но не возвратно ли? Думаемъ и во всякомъ случаѣ желаемъ, чтобы времена эти возвратились и чтобы сомкнулась цѣпьсобытій, расторгнутыхъ вмѣшательствомъ деспотическихъ замашекъ. Вся надежда у насъ на наше время, на переживаемый нами подъемъ всѣхъ лучшихъ силъ нашей русской церкви, на энергію духа, уповаемъ—не оскудѣвшаго подъвліяніемъ невзгодъ прошедшаго времени.

Но для разъясненія нашей мысли намъ приходится начать свою рѣчь издалека. Было время, когда стеченіемъисторическихъ обстоятельствъ русская церковь вынуждаласьваять въ свои руки прервавшуюся нить церковнаго прогресса православныхъ церквей и идти съ нею впередъ и впередъ, двигаясь сама и поддерживая другихъ. Началоэтого періода въ жизни русской церкви совпало съ печальнымъ фактомъ паденія византійской имперіи подъ власть турокъ... Не даромъ говорится: нѣтъ худа безъ добра. Въ теченіе нѣсколькихъ вѣковъ, до сейчасъ указаннаго круп-

наго событія, Россія оставалась только филіальнымъ отдѣломъ константинопольскаго патріархата, какъ бы назначенною копировать то, что выработано и установлено было греческою церкавію, и обязанною всегда быть върною своей руководительницъ, быть ся отобразомъ. Подчиненіе русской религіозной мысли греческому авторитету усиливалось еще твиъ, что единственный тогда русскій митрополить, предстоятель и глава русской церкви, поставлялся константинопольскимъ патріархомъ по большей части изъ грековъ; притомъ же, всъ, возникавшіе въ русской церкви, вопросы, споры и недоумънія ръшаль все тоть же константинопольскій патріархъ, которому принадлежалъ верховный надзоръ надъ всёми нашими церковными дёлами. Константинополь былъ образцомъ для нашей церкви и въ просвѣтительномъ и культурномъ отношении, какъ и для другихъ православныхъ церквей. Онъ былъ центромъ и представителемъ высшихъ государственныхъ формъ, высшей тогда научной и умственной жизни, какъ преемникъ греко-римскаго классическаго образованія, какъ хранитель и продолжатель христіанской богословской науки и всёхъ церковныхъ знаній. Въ этомъ-то культурномъ превосходствъ грековъ и основывалось ихъ преобладание, ихъ руководительное положение не для одной русской, но и всъхъ другихъ православныхъ церквей. Но все это вдругъ рушилось. Русскимъ приходилось, какъ они умѣли и знали, всѣ свои церковныя дѣла устраивать самимъ, за что они и принялись. Наступала для русской церкви пора показать, что она приходить въ возрастъ мужа совершенна. Не мало для развитія церковнаго самосознанія въ Россіи сдълала флорентійская унія греческой церкви съ римскою. Если до сихъ поръ русская церковь почитала константинопольскую върною хранительницею православнаго исповедания, то теперь она волею неволею должна была взять на себя охрану своей въры. А унія была кануномъ другого крупнаго событія—паденія Константинополя. Константинополь---столица и опорный пункть всего православія, откуда исходила для Россіи высшая церковная власть, на которую русскіе привыкли смотръть съ уваженіемъ и благогов вніемъ, окончательно палъ, сделавшись добычею безбожныхъ магометанъ. Съ паденіемъ Константинополя православный міръ лишился своего главы, многов вкового

центра, потому что невезножно было думать, чтобы онъ и при господствъ въ немъ враговъ Христа удержалъ свое прежное значение для православнаго міра. При видъ такого положенія вещей, русскіе не преминули случая порвать свои прежнія отношенія и установить новыя: первыя хотя и были выгодны для русскихъ, но тягостны, а вторыя во всякомъ случать могли развязать имъ руки и открыть имъ путь къ независимости. Въ этомъ смыслѣ обыкновенно говорять: флорентійская унія и паденіе Константинополя провели різкую черту въ исторіи отношеній грековъ и русскихъ. Русь рышилась сбросить съ себя јерархическую опеку грековъ, а греки такъ были матеріально и морально обезсилены и унижены, что не въ состояніи были доліве удерживать своего опекунства. Послѣ взятія Константинополя турками, этого города, который самъ себя величалъ вторымъ Римомъ, т. е. крѣпкимъ хранителемъ православія 1), предки начали смотръть на Москву, какъ на третій Римъ, на который перенесена была указанная миссія--служить оплотомъ православной въры. Съ этимъ само собою давалось понимать, что Москва потому и будеть совершать эту миссію, что Москва и раньше хранила православіе во всей чистоть и неповрежденности. Вотъ-первое отличіе, какое усвоила себя русская церковь, въ качествъ наслъдницы византійскаго величія. Вообще несчастие Константинополя, хотя и поразило нашихъ предковъ, но едва ли опечалило. Русскіе люди тіхъ временъ хорошо сознавали, что смерть Константивополя, какъ христіанско-православной столицы, открывала для Россіи пол-.ную возможность безпрепятственно и беззазорно рости и мужать. Нечего уже было бояться, что старый учитель вытащить изъ укромнаго угла свою ферулу. Одинъ русскій книжникъ свой разсказъ о паденія Константинополя заканчиваеть слёдующими словами: "сіи убо вся благочестивыя царствія (?), греческое и сербское, басанское (боснійское) и арбанасское (албанское) гръхъ нашихъ ради Божимъ попущеніемъ безбожній турци поплениша, и покориша подъ свою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Если Римъ древній похвалялся тімъ, что онъ проповіздь христіанской візры слышалъ наъ усть первоверховнаго апостола Петра, то Конотантинополь утверждаеть, что свое христіанское просвіщеніе онъ получилъ отъ первозваннаго апостола Андрея, старшаго брата Петрова.

власть. Наше же россійская, Божіею милостію пречистыя Богородици и всёхъ святыхъ чудотворецъ растеть, молодёсть и созсышается. Еже Христе милостивий дажъ рости и младёти и разширятися и до скончанія вёка" <sup>1</sup>). Оченьскоро у русскихъ слагается взглядъ на самихъ себя, какъ на особый Богомъ избранный народъ. Это былъ своего рода. новый Израиль, только въ средъ котораго еще и сохранилась-де правая въра и истинное благочестіе, потерянныя или извращенныя всъми другими народами.

Возвышение Москвы, какъ новаго православнаго центра, началось съ того, что перестали обращаться въ Константинополь для полученія оттуда русскаго митрополита или жедля поставленія въ митрополиты русскаго избранника. Сначала это дъло имъло случайный характеръ, но скоро пріобръло оно значение нормы. Послъ бъгства изъ Москвы грекамитрополита, Исидора, принявшаго флорентійскую унію, новый митрополить въ Россіи быль поставленъ русскими, въ Москвѣ, и безъ разрѣшенія патріарха. Этоть поступокъ объясняется темъ, что послё уніи въ Константинополе патріар. хомъ былъ уніать, и русскіе не хотвли, чтобы ихъ митрополить быль ставленникомъ отщепенца. Этимъ митрополитомъ былъ св. Іона. Однако, въ видахъ своего оправданія русское правительство не удовлетворилось такимъ объясненіемъ. Оно находило, что съ принятіемъ уніи греческимъимператоромъ и патріархомъ будто православіе въ Константинополѣ пало. Митрополить Іона въ одномъ посланіи, объясняя обстоятельства своего поставленія въ этоть санъ, говорилъ: "коли было въ Цариградъ православіе, то и (великіекнязья московскіе) оттуда пріимали благословеніе и митрополита", а нынъ когда-подразумъвается-православіе въ Цареградъ нарушилось, великій князь самъ приказалъ поставить его въ Москвъ 2). Но нужно помнить, что это говорилось тогда, когда въ Москвъ же хорошо знали, что унія не нашла себѣ сторонниковъ въ столицѣ греческаго царства. Въ послании собора московскихъ епископовъ въ объяснение



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Н. Ө. Каптерева. Характеръ отношевій Россіи къ правося. Востоку въ 16—17 вѣк., стр. 10. М. 1885.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проф. Е. Е. Голубинскаго. Къ нашей полемикъ со старообряддами, стр. 16. М. 1902.

и оправдание самовольнаго поставления Іоны въ митрополиты по распоряжению великаго князя, утверждалось, что "вынъ царяградская церковь поколебалася, огь нашего православія отступила". Когда митрополнть Іона, собственною волею русскихъ властей, занялъ свой пость, тогда у нашихъ предковъ еще не было опредъженнаго ръшенія отложиться оть подчиненія константинопольскому патріарху: русскія власти только потому позволили себъ указанный самовольный шагь, что въ Константенополъ въ то время патріархомъ былъ уніать. Когда же вскор'в потомъ послъдовало паденіе Константинополя и завоевание его турками (въ 1458 г.), тогда русские сейчасъ же ръшили: болъе уже не обращаться въ Царьградъ по вопросу о поставлении нашихъ митрополитовъ. Побужденія-понятны. Свобода и независимость лучше подчиненія н пресмыкательства. На этоть же шагь наталкиваль русскихъ, появившійся у нихъ послъ паденія Константинополя, взглядъ на свою Москву, какъ на третій православный Римъ, предназначенный охранять на земль Христову церковь. Естественно: они задавали себъ вопросъ: если Москва теперь заняла такое возвышенное положение въ христіанскомъ мірѣ, то какъ же это интрополиты ся могли бы оставаться въ зависимости отвить и получать для себя посвящение тамъ, гдъ водворнися врагъ креста Христова? И отвъчали на него полнымъ отрицаніемъ. Проф. Е. Е. Голубинскій упрекаетъ нхъ при этомъ за то, что предки наши не довели дела объявленія своей независимости оть Константинополя до конца. Нашть ученый пишеть:

"Предки наши, при своемъ мнѣніи о новомъ высокомъ положеніи ихъ государства, должны были бы желать совершенной независимости своей церкви, съ учрежденіемъ ез ней самостоятельнаго патріаршества. Но это послѣднее желаніе, добавляеть онъ, вовсе еще не приходило имъ на умъ" <sup>1</sup>).

При другомъ случав тоть же нашъ ученый разъясняеть, что наши предки, при выше указанныхъ обстоятельствахъ, двйствовали гораздо менве рвшительно, нежели какъ должны онли двйствовать. А двйствовать они имвли такъ: съ константинопольскимъ патріархомъ уніатомъ безъ церемоніи прервать церковное общеніе, т. е. подвергнуть его отлученію;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 16-18.

съ другой стороны тотчасъ по паденія Константниополя объявить свою церковь автокефальною, не иходя ил въ какія ни съ къмъ объясненія и оправданія. Если же наша церковь, очутившись въ томъ положеніи, въ какомъ ми се накодимъ, поступила менѣе энергически, менѣе смѣло, то это объясняется единственно тъмъ, что она совсѣмъ не знала своихъ законныхъ правъ. Напримъръ, объявить себя независимою отъ Константинополя она могла не только теперь, а даже съ самого начала водворенія у насъ христіалства и съ появленія у насъ же іераркім <sup>1</sup>).

Затымь въ русской церкви появляется рядь очень внушительныхъ манифестацій, изъ которыхъ открывается, какъ быстро ростеть самочувствіе ся, а съ нею и государства, и какъ при этомъ, попутно, но мътко пускаются болъе иля менње вострыя стрѣлы по адресу развѣнчаннаго Царяграда. По поводу независимаго отъ этого послёдняго поставленія Іоанна преемника митрополита Өеодосія, русское правительство выдало "списаніе" (политическую оффиціальную брошюру) подъ заглавіемъ: "слово избранно" и т. д. Списаніе это имъло задачею доказать, что русскіе имъють право поставлять себѣ ни отъ кого изъ іерарховъ независимаго мигрополита. Доказательства приводятся следующія: во 1-хъ русскій государь называется зд'всь умышленно богов вичаннымъ царемъ (хотя онъ былъ лишь великимъ княземъ) и величается титулами споспѣшника благочестія истиннаго православія, высочайшаго исходатая благов'врія,---а всемъ этамъ дается знать, что русскій государь сдвлался преемниконъ византійскихъ императоровъ; во 2-хъ, здѣсь говорится о просіявшемъ въ русской землѣ благочестіи и о томъ. что русская земля одвялась свётомъ благочестія, имветь многосвітную благодать Господню и исполнилась цвътущихъ Божінхъ храмовъ, якоже звѣздъ, сіяющихъ св. церквей, (при чемъ читатель мысленно приглашается производить сравнение между русскими и греками, подпавшими подъ власть агарянъ); въ 8 хъ, въ "списаніи" открыто заявляется, что будто въ Россіи: "большее православіе и высшее христівнство, при чемъ хотя и не прибавляется прямо: чёмъ-де въ Греціи, но ясно дается знать это (что впрочемъ, конечно, было совер-

<sup>&</sup>lt;sup>-1</sup>) Е. Е. Голубинскаго. Исторія русской церкви. Т. Il, 513. М. 1990.

шенно понятно для современниковъ). Прееминкъ выше на--званнаго митронолита Ссодосія Филиппъ I въ посланіи къ вовогороднамъ (1471 г.) писалъ въ такомъ тонъ: "нынъча въ льта наша великій царствующій прежде благочестіемъ градъ Константиноноль ради латинскія прелести погыбе и оть великаго благочестія истребися" (отналъ) 1). Когда же константинопольскіе патріархи, оправившись отъ ужаса, нав'яннаго произшедшей у нихъ катастрофой, начали дълать неумъстныя попытки возвратить прежною свою власть надъ русскою церковію, то наши власти въ отвѣть подняли еще выше свой тонъ въ обращении съ Константинополемъ. Такъ, великій князь Иванъ III Васильевичъ, узнавъ о подобнаго рода притязаніяхъ патріарха Діонисія, созвалъ въ Москвѣ соборъ изъ епископовъ, архимандритовъ, игуменовъ и всего священства и на немъ было постановлено опредъление, чтобы считать самого константинопольскаго патріарка "чужа (чуждымъ) отъ себя (для насъ) и отреченна", не домогаясь его благословенія и не заботясь о его неблагословеніи. Сь такимъ же пренебреженіемъ отнеслись московскія власти и къ патріарху константинопольскому Рафаилу. Когда въ 1475 году этоть патріархъ назначиль одного тверскаго монаха, по имени Спиридона Сатану, авантюриста очень умнаго, ловкаго и можеть быть богатаго - литовскимъ митрополитомъ для русскихъ людей въ Литвъ, то московскія власти нашли върный способъ противодъйствовать такому незаконному вмъшательству Рафаила. Они стали требовать отъ вновь посвящаемыхъ месковскимъ митрополнтомъ русскихъ епископовъ формальное обязательство не входить въ общение съ митрополитами, посвящаемыми въ Константинополъ, какъ утратившемъ православіе, хотя эта послёдняя мысль очень ясно и не выражалась. Епископы русскіе при настоящемъ случав принимали на себя следующаго рода обязательство: "а къ Спиридону, нарицаемому Сатанъ, взыскавшему въ Цариградъ поставленія, въ области безбожныхъ турокъ отъ поганаго царя, нли кто будетъ другой митрополитъ поставленъ отъ латыни или отъ турскаго области, не приступати мнѣ къ нему, ни соединениями съ нимъ не имъти никакова"<sup>2</sup>). Очень рель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Егоже. Къ полемикъ со старообрядцами, 19; 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проф. Е. Е. Голубинскаго. Къ нашей полемикъ со старообрядцами, 20-21.

ефно и самоувъренно выслы блесликомъ превосходствъ царства и церкви русской предъ византискими выражаеть игумень одного псковскаго монастыря, Филосой (вв. конць. XV и нач. XVI в.). Онъ писалъ: "Иже отъ вышняя и отъ всемощныя, вся содержащая десница Божія-тебѣ пресвѣтлвашему и высокостольнвашему государю, православному христіанскому царю и владнить встать (Ивану III) браздодержателю святыхъ Божіихъ престолъ святыя вселенскія и апостольскія церкви Пресвятня Богородицы чеснаго и славнагоея успенія (ричь очевидно идеть о большомъ успенскомъ соборѣ въ Москвѣ), яже вмъсто римскія и константинопольскія просіявшу. Стараго убо Рима церкви падеся нев'вріемъ-Аполлинаріевы ереси: втораго же Рима. Константинова града церкви агаряне внуцы (потомки Агари) съкирами разсъкоша двери. Сія же нынѣ третіего новаго Рима державнаго твоегоцарствія, святая соборная апостольская церкви, иже въ концъхъ вселенныя въ православной христіанской върв, во всей поднебеснви паче солнца свътится. И да въсть твоя держава, благочестивый царю, яко всё царства православныя христіанскія въры снидошася въ твое едино царство, единъ ты во всей поднебеснъй христіаномъ царь. Блюди и внемли, благочестивый царю, яко вся христіанская царства снидошася во твое едино, яко два Рима падоша, а третіи стоить, а четвертому не быти: уже твое христіанское царство инемъ неостанется (другимъ не достанется), по великому Богослову" 1). Одну изъ задачъ Стоглаваго собора (1551 г.) составляло упорядочение у насъ церковной обрядности и богослужебныхъ чиновъ. Естественно было бы ожидать, что въ этомъ случать. будеть поставлень въ образецъ намъ примъръ грековъ. Однако этого вовсе не было, такъ что для собора греки какъ будто и не существовали. Причиною этого было то, что во времена собора уже вовсе не считали у насъ грековъ обязательнымъ для себя примъромъ 2). Укажемъ еще на ръзкое



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Каптерева, Ор. cit., 10—11. Любопытно, что эти слова старца Филовея почти цъликомъ вошли въ составъ уставной грамоты о происхожденіи московскаго патріаршества и вложены здъсь въ уста, инчего объ этомъ невъдавшаго, константинопольскаго патріарха Іеремін II. Значитъ, высшему правительству у насъ очень нравились ръчи псковскаговгумена.

<sup>2)</sup> Проф. Голубинскаго. Къ нашей полемикъ..., стр. 23-24.

замъчанае наря Ивана Грознаго, съ которымъ послъдний обратился къ данокому посду Посоавину, старавшемуся убъдить царя, но примъру Византіи, принять флорентійскую унію. Иванъ IV сказалъ:, что вы намъ указываете на грековъ? Греки для насъ не Евангеліе; мы върниъ ке во грековъ, а во Христа; мы цолучили христіанскую въру при началъ христіанской церкви, когда Андрей, братъ апостола Петра, пришенъ въ эти страны, чтобы пройти въ Римъ" <sup>1</sup>).

Греки недолго поспорили съ русскимъ правительствомъ изъ за своихъ правъ надъ русскою церковію, послъ падевія Константинополя: во 1-хъ, эти права ин на чемъ не были основаны, а во 2-хъ. Москва оказалась сильнье потурчившагося Константинополя: пришлось преклониться предъ силов. Впослъдствія греческіе ісрархи, входя въ сношенія съ русскимъ правительствомъ, научились говорить языкомъ самихъ москвитянъ, научились льстить и рабольнствовать предъ этими варварами, за какихъ они считали нашихъ предковъ. Вотъ напримъръ, какъ Медетій Пига, патріархъ Александрійскій, писаль царю Седору Ивановичу: восточная церковь и четыре патріархата православные не имбють другого покровителя, кром'в твоей царственности, ты для нихъ какъ бы второй великій Константинъ. Да будеть твое царское величество общимъ попечителемъ, покровителенъ и заступникомъ церкви Христовой и уставовъ богоносныхъ отцовъ". Въ свою очередь Софроній, патріархъ іерусалимскій, цисаль Годунову: "кром'в Бога иного помощника не имбемъ и заступника и покровителя во дняхъ сихъ, и на тебя возлагаенъ все наше упованіе и надежду и къ тебъ прибъгаемъ"<sup>2</sup>). Еще униженнъе, обращаясь къ царо Өедору Ивановичу, писаль антіохійскій патріархь Іоакимь, прибывшій изъ своего далекаго отечества и находившійся на рубежь московскаго государства. Онъ долженъ былъ вымаливать себѣ права прибить въ Москву, а чтобы вымолить это, ему пришлось ресточать самые отборные комплименты предъ руссвинъ государемъ. Это было въ 1586 г. Іоакимъ писалъ:

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мидюкова Н. Очерки до исторіи русск. культуры. Ч. II, 23. Слб., 1897. (Чтобы не остаться съ пустыми руками, обладая третьимъ Римомъ, русскіе все думали, что будто ап. Андрей, крестившій Византію, крестиль и -св. Русь, но былъ здъсь прежде чъмъ посътять Рамъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проў. Кантеревъ. Ор. cit., 81.

"примолъ я изъ спархія мосй, великаго града Антіохіи: (кстати сказать, давно уже переставшей быть великов, почему патріархъ жилъ не въ ней, а въ Дамаскъ) въ Царьградъ... и умыслилъ я не возвращаться въ свою енархію, пока не увижу царское твое лице. Итакъ устремился я идти въ страну отечества твоея царской державы, съ великамъжеланіемъ видѣть тебя, привѣтствовать и довольно побесѣ. довать; и не жалбо великаго труда и долгаго путнаго шествія, говоря себѣ, что великое есть дѣло видѣть великагоправославнаго государя. Писано: если кто видълъ небо и небо небесе и всъ звъзды, а солнца не видъль, тотъ ещеничего не видѣлъ. Но когда увидитъ солнце, то возрадуется и прославить Сотворшаго его. Солнце же наше-православ. ныхъ христіанъ въ нынѣшніе дни-ваша царская милость, и кто видить царское лице, возрадуется и прославить живодавца Бога, который далъ тебя во утверждение просвещенія восточной церкви Христовой, какъ солнце, свътящеенадъ всёми звёздами. И нынъ достигши въ предёлы царской твоей державы, предпосылаю тебъ сіе мое писаніе: изволишь ли мыть придти къ тебъ, пожелать тебъ здравія, посътить и благословить тебя, ибо писано: "пріемляй пророка во имя пророка, маду пророчу пріемлеть", а также и пріємляй патріарха, во имя патріарше (?), мзду патріаршу пріемлеть. Аминь" <sup>1</sup>).--Нъть сомнънія, что подобныя льстивыя рѣчи, хотя и охотно выслушивались любившимъ величаться русскимъ правительствомъ; но и оно не могло не понимать, какъ много утрировки и приторности въ такихърацеяхъ. Это должно было ясно показывать, что пора цввтущаго состоянія восточной церкви давно прошла: отъ нея остались лишь сухія былія. Чемъ прежде были они, предстоятели старинныхъ церквей, тъмъ стали мы, на ихъ ивстъ, хотя и безъ старинныхъ церквей.

Но еще болёе представители восточной церкви унижали себя предъ православнымъ русскимъ правительствомъ своимъ попрошайствомъ, ради котораго они тащились изъ делека. въ Москву и ради котораго они сочиняли свои витіеватыепанегирики. Взаимныя отношенія, какъ было и встарь, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Ф. А. Терновскаго. Изучение вызантилской истории и еж тенденціозное приложение къ древной Руси. Выпускъ П, стр. 43. Кієвъ, 1876...

нрерыванись между греками и русскими; но роли ихъ переятенились. Роль покровительственная десталась русскимъ. а гордно гроки очутились просителями милостыни, нищими, протягнвающнии и лебеающным руки изъ-за грошей. Претериввая притеснения оть иноплеменниковъ, греки обратили полные надежды взоры на благополучное, расположенное на свверв, единовърное государство Московское. Отдъльные случан хожденія въ Москву за милостынею, встрѣчавшіеся и въ прежній періодъ, приняли теперь характеръ нашествія. Изъ Царьграда, съ Асона, изъ Ісрусалима отъ Живоноснаго гроба Господня, няъ Антіохін (Дамаска), изъ Александрін (Канра), съ Синая, со всёхъ угловъ востока поползли въ московское государство, богатое деньгами и мёхами, иноки, нгумены, архимандриты, епископы, архіепископы, митрополиты и даже святьйшіе патріархи не разъ ръшались двинуться съ своихъ престоловъ за Московскою милостынею. Милостния изливалась щедрою рукою, особенно въ царствование набожнаго царя Өедора, но не могла наполнить бездонной пропасти нуждъ грековъ. То ихъ грабили турки, то они сами проматывали милостынныя деньги или же употребляли ихъ для того, чтобы подкопаться другь подъ другомъ, или перекупить какое-либо іерархическое достоинство. Взаимныя интриги и жалобы грековъ не были тайною для Московскаго двора и нужно было имъть московскимъ государямъ иного устойчивости, доброй воли и любви къ православному востоку, чтобы продолжать раздавать подарки и деньги на нужды просителей, возраставшія, повидимому, по мірт ихъ удовлетворенія. Искавшіе милостыню, восточные архіерен. чтобы выхлопотать ее себъ побольше, пускались на разныя плутни: они набирали въ число своихъ спутниковъ разный сбродъ и выдавали этихъ лицъ за священниковъ, архимандритовъ и иноковъ разнихъ монастырей, и это для того, чтобы оъ увеличениемъ списка ихъ спутниковъ получать больше денегь на свою долю, потому что всв пожертвованія, какія шли ихъ спутникамъ, поступали въ казну самихъ ісрарховь. Хотя русскіе съ самыхь первыхъ сношеній съ греками убъдились, что "греки суть льстивы", но до XV въка признавали ихъ преимущество надъ собою и относились къ нинь съ нелимия: уваженіемь. Но изв'єстно правило, чтопринимающий милостыню всегда по силь вещей долженъ

становиться въ приниженное отношение предь дающимъ. Это сбылось и на грекахъ. Они такъ часто и дорого продавали свои прева историческаго первородства, что русский народъ долженъ былъ наконецъ признать себя достегочно заплатившимъ за эти, сами по себъ дешевыя, права и началь отказывать въ уважении къ прежнимъ владъльцамъ. все еще продолжавшимъ продавать то, что уже было предано, или что не имбло никакой ценности. Эта перемена отношеній духовной и світской русской власти къ грокаць отравилась и на отдёльныхъ фактахъ. Для примёра укажемъ хоть на то, какъ встрвчалъ Московскій митрополить Діонисій, вышеупомянутаго нами, патріарха Антіохійскаго Іоакима (1586 г.): "Діонисій быль на ту пору во святительскомъ облаченіи на амвонъ, встрътилъ патріарха за сажень отъ своего мъста и благословилъ его, а потомъ ужъ патріархъ благословиль митрополита, да и говорить слегка, что было бы пригожње отъ него митрополиту принять прежде благословеніе". Этимъ замѣчаніемъ шепоткомъ все дѣло и кончилось. Патріархъ долженъ былъ снести обиду, ибо онъ былъ бъдный пришлецъ, желавшій радушнаго гостепріимства и щедрой милостыни <sup>1</sup>). Впослёдствіи стали писать чуть не сатиры на восточныхъ іерарховъ, прівэжавшихъ въ Россію ради денегъ. Вотъ одинъ изъ подобныхъ отзывовъ. "Пріъхавъ къ Москвѣ, мошенники (такъ авторъ честить греческихъ іерарховъ и ихъ свиту) мошенники плачутъ предъ государемъ, предъ властьми и боярами: "отъ турки насиліемъ отягчены". А набравъ (всякаго добра) въ Москвѣ, да пріѣхавъ въ Царьградъ, да у патріарха иной купить митрополичество, иной епископство; такъ-то они все дѣлаютъ. А плачутъ: обижены отъ турки! А кабы обижены забыли бы простые старцы носить рясы луданныя, да суконныя по три рубля аршинъ. Напрасно миленькаго турка то отарцы греческія оглашають, что насилують, а мы сами видели, что имъ насилія ни въ чемъ нътъ; и въ върв ни въ чемъ: все лгутъ на турка. Прямь, что насилены оть турка! А когда къ Москвъ прівдуть, такъ въ такихъ рясахъ худыхъ таскаются, что

1) Проф. Терновскаго Ф. А. Изучение византийской истории и т. д. Loc. cit., стр. 42. 44. 45. 48.

1.

Digitized by Google

будто студа н'ють; а тамъ бывши, не заставншь его такой рясы носить"<sup>1</sup>).

Да, съ паденісиъ Константинополя, куда дівался весь апплонбъ, которымъ заявляли себя греви раньше. Все, чъмъ они могля тщеслевиться раньше --- императорство, патріаршество, наука и книги, культура-все это или истребилесь или поблекло. На унлжении грековъ русские отроили пьедесталь для себя. О какомъ либо подчинение русской церкви Константивопольской патріархім и різчи не стало въ Меснвіз. Въ головахъ тогдашенхъ русскихъ возникали мечти о третьемъ Римъ, истинно православномъ, истинно великомъ. истинно безсмертномъ. И эти мечты наполняють и вторую половину XV-го и весь XVI въкв. Но спрашивается: соотвътствовала ди этимъ мечтамъ русская дъйствительность въ церковномъ отношения? Не были эти мечты исключительно самохвальствомъ нашихъ предковъ, свидътельствующимъ лишь объ нать невъжествъ? Мы не думаемъ съ этимъ соглашаться. Многіе соборы XVI въка, каковы по вопросу о канонизаціи святыхъ русскихъ, какъ Стоглавый соборъ, по ндев и задачв представляющий довольно близкую копію съ пресловутаго Трульскаго (пято - шестаго) собора. Значеніе Макарьевскихъ четінхъ-меней не отвергается, кажется, ни къмъ. Дъятельность Маконма Грека на Руси — едвали кто сочтеть простою случайностію. А религіозные или точнѣе въроисповъдные диспуты Грознаго съ иновърцами такъ и напрашиваются на сравнение съ знаменитыми диспутами такого-же рода византійскихъ императоровъ съ сановитыми папистами и разными тувемными еретиками. Но мы и не беренся изчислить всего. Значиты гордость гордостів, а льло-дьломъ - такой видъ представляли высшіе русскіе слон общества послѣ наденія Константиноцоля до учрежденія московскаго патріаршества, каковое событіе мы полагали для себя гранью въ нашихъ предшествующихъ разсужденіяхъ о русской церкви посль флорентійской унін и той катастрофы, которая похоронила столицу христіанскаго Востока.

Обращаемся въ еще болье интересному періоду въ русской церковной исторіи-къ періоду патріаршему. Что такое русское патріаршеотво? Оно есть, скажемъ, комментируя выше

**.** .

:

<sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 52.

приведенныя слова проф. Е. Е. Голубинскаго, выраженныя имъ по поводу хлопотъ нашихъ предковъ отдълаться отъгреческой церковной опеки, посль 1458 года, -- есть ничтоиное какъ запоздалое осуществление того совершенно законнаго желанія русскаго правительства устроить нашу церковь такъ, чтобы она стала независимою, сама себъ госпожей. Цитируемый ученый исторакъ прямо говорить, что если русскіе сейчасъ же послѣ уніи и паденія Константинополя не создали у себя патріаршества, то только потому, что они не догадались сдълать этого. А не догадались они, цонятно, почему? Потому что они были мало развиты, не обладали самоувъренностію и совершенно не понимали своихъ правъ. Патріаршество явилось у насъ только при царѣ Өедорѣ-и безъ сомнѣнія по мысли одного изъ самыхъ умныхъ людей XVI въка Бориса Өедоровича Годунова. Петръ 1 уничтожилъпатріаршество и этимъ онъ показалъ, что онъ не былъ умнъе Годунова. Первый думалъ только о пользъ и выгодахъ государства, а второй о пользв и выгодахъ государства въсвязи съ процвътаніемъ въ немъ церкви. Церковный историкъ прольетъ слезу умиленія на заброшенной могилъ русскаго царя Бориса.... Но мы уклонились въ сторону. Патріаршество у насъ запоздало, но все же наконецъ явилось. Зданіе русской церкви увтичалось. Значеніе русскаго патріаршества сами русскіе того времени, за исключеніемъ, конечно, Годунова, мало понимали; это недостаточное пониманіе факта ясно отобразилось въ уставной грамоть о учрежденія русскаго патріаршества. Борисъ Өедоровичъ очевидно не обратилъ никакаго вниманія на составленіе этой бумажки, очевидно не придавая ей большой важности (и онъ былъ правъ), почему сочинение этой грамоты было поручено шустрому московскому дьяку Щелкалову, человѣку на всѣ руки... Ну, онъ, и сочинилъ же.... Кромѣ Бориса, прекраснопонимали важность факта греки: константинопольский патріархъ Іеремія II и его спутникъ на Москвѣ Іеровей, митрополить монемвасійскій. Первый не даромъ долго не соглашался поставить Московскаго патріарха, и въ крайномъ случав желаль бы самъ занять это въ фактическомъ отношения первенствующее въ православномъ мірѣ іерархическое мѣсто-(но какъ извъстно, русское правительство вовсе не желалопосадить себѣ на шею грекоса). А то, какія мысли и думы

26

обуревали голову Іеремін, понуждаемаго Борисомъ Годуновымъ устроить патріаршество въ Москвё, кратко, но превосходно выразилъ второй въ составленномъ имъ греческомъ хронографѣ такъ: "Монемвасійскій (т. е. онъ самъ Іероеей) доконца противился", разумѣется вдесь, подписать акть объ учрежденіи патріаршества московскаго, и затѣмъ пишеть:

Да не разджлится церковь (православно-восточная) и да не будеть глава другая (у ней, на Москвѣ) и да не возникнеть великій расколъ"<sup>1</sup>).

Іеровей понималь, что учрежденіе патріаршества въ мо-сковскомъ государствъ грозить большою опасностію такъ называемой великой Костантинопольской перкви. Невозможно было представить себъ, чтобы двъ такія величины, какъ патріархъ константинопольскій, украшенный традицією. и тщеславящийся древности происхождения своей власти, считавшій себя преемникомъ византійскихъ императоровъ, послъ завоевания Константинополя невърными, и патріархъ московскій, опирающійся на внѣшнее могущество русскихъ царей, богатый и посматривавший съ полупрезрвниемъ на своего нищаго вселенскаго коллегу-рано ли, поздно ли во вощии он между собою въ столкновение: московский могъ затмить константинопольскаго и повести свою линію, даже вовредъ интересовъ послъдняго. Вотъ почему Іероеею съ первой же минуты возникновения натріаршества нашего началь грезиться "расколъ". И онъ былъ правъ. Расколъ въ смысяв возвышенія русской церкви на счеть всёхь остальныхь восточныхъ церквей непремънно произошелъ бы. Патріархъ московский съ течениемъ времени совсемъ забылъ бы, что. на свыть существуеть вселенский константинопольский патріврхъ. Расколъ- въ этомъ или подобномъ смыслё---непремвино явился бы, если бы на выручку митрополита lepoeeя (но уже много спустя по смерти его) не явился императоръ Петръ. Онъ спѣшно разрушилъ создание Бориса Годунова, ненавъстно для чего. Во всякомъ случав къ величайшему вреду церкви. Если патріархъ Іеремія и Іероеси нечальными глазами и съ замираніемъ сердца смотрёли на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Терновскій въ преждеуказанной книгъ приводить въ русск... переводъ отрывокъ изъ хронографіи Іероеея, касающійся учрежденія патріаршества (стр. 73).

рождение московскаго патріарха, то это не было съ ихъ отороны заблужденіемъ и безразсудствомъ. Англійскій посланникъ Флетчеръ, исполнявший свои обязанности при московскомъ дворъ во время учреждения патріафщества, геворить, цовидимому, странныя вещи, что будто Іеремія вручнать царю Өедору отречение отъ своего сана и свой патріаршій носокъ и что Іовъ былъ нареченъ патріарконъ "константикопольскимъ и сіонскимъ (т. е. ісрусалимскимъ) и облеченъ всею властію принадлежавшею этому патріаршему престолу" (т. е. должео быть константинопольскому) 1). Очевидно, англичанинъ слишаль, что московское правительство хотвло. нодъять своего патріарха на необъятную высоту и вообще его фигурою замёнить и оттёснить на задній планъ патріарха развенчанной и униженной столицы Византіи. Въ приведенномъ извести, по нашему мнению, сокрыть очень глубокій смысть. На христіанскомъ Востокъ тоже слышались голоса, протестовавшие противъ учреждения московскаго патріаршества. Такъ, Мелетій Пига, патріархъ александрійскій, вздумаль будировать по этому поводу, урезонивая патріарха Ісремію покаяться въ своемъ поступкв, т. е. въ поставлении патріарка Іова, и отказаться отъ совершеннаго имъ дъла. Но Мелетій не указываеть основательныхъ доказательствъ своей мысли. Наприм., онъ резонируетъ: "извъстно, что патріаршій престоль не подчиняется никому иному, какъ только вселенской церкви, съ которов онъ соединенъ и связанъ исповъданіемъ единой и неизмънной православной върм" 2). Положимъ, это извъстно, но въдь московский патріархъ и не приготовлялся делаться еретикомъ. Затемъ, на Востокъ всѣ толки о московскомъ патріаршествѣ замолкли. Да и невозможно было въ одно и тоже время: и просить денегъ въ Москвъ, и протестовать противъ здъщияго патріаршества.

Возникаетъ вопросъ: принесъ ли плодн добрые введенный у насъ патріарипескій институть, или же онъ не имѣлъ какого особеннаго значенія и пожалуй былъ вреденъ? На этотъ вопросъ наши ученые отвѣчають діаметрально противоположно. Одни, являясь оптимистами, хвалять патріаршескій періодъ и приписывають ему серьезныя заслуги для



<sup>1)</sup> Проф. Каптеревъ, стр. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проф. Н. Ө. Каптеревъ, 52.

церкви; другіе/ пессимисты, отря цають всякое значение этого періода и даже посмёнваются надь патріаршествонь, какъ историческимъ явленіемъ. Первые говорять: "нельзя говорить о безплодности и ничтожествъ патріаршаго періода, когда ны знаемь, что къ этому периоду относятся заботы :0 просвъщении, выразившіяся зъ усиленной издательской дъятельности книгъ богослужебныхъ и религіозно-правственныхъ. Отмътить должно и стойкость патріарховъ по вопросамъ, затрогивающимъ интересы православія. Говорять, что патріаршество отнюдь не нарушало принципа соборности; патріархъ далеко не являлся единоличнымъ управителемъ церкви, а только предсъдателемъ существовавшаго околонего постояннаго собора; онъ быль немыслимъ безъ собора" 1), Выраженная сейчась мысль, хотя не принадлежить опредыленному ученому, но имъетъ оффиціальное значеніе и опирастся, какъ выводъ, на мвънія, находящія мъсто въ богословской литературъ. Въ серьезной богословской литературъ подобная же мысль и прямо выражается, лишь съ легкимъ ограниченіемъ; наприм., говорять: соборы сохранились у насъ, хотя бы и не со всею полнотою, благодаря именно патріаршеству. Послёднему приписывается вемское и политическое значеніе, и въ большой степени. А на упрекъ, чтоперіодъ патріаршества подарилъ насъ такимъ спрпризомъ, какъ расколъ, отвѣчаютъ: дъятельность Никона съ насильственностію была прервана преждевременно и потому мы незнаемъ, чъмъ разръшился бы вопросъ о расколъ, если бы этоть великій патріархъ закончиль свою работу соотвётственно своимъ намъреніямъ и пр. <sup>9</sup>). Другіе, изъ числа порицателей патріаршаго періода, сильно сгущають краскивъ своихъ сужденіяхъ о немъ. Они говорять: учрежденіе

патріаршества въ Россіи не было великимъ событіемъ, ононе дало нашей церкви ръшительно ничего. Оно было лишь великою блестящею декораціею<sup>8</sup>). Поэтическое изображеніе

<sup>1</sup>) Извъстная "Записка о современномъ положени православной церкви". (Предсъдателя комитета министровъ).

<sup>2</sup>) Журналы и протоколы предсоборнаго присутствія. Церк. Вюд. 1906; . № 22, ст. 1490. 1517—1513.

<sup>3</sup>) Первый такъ назвалъ патріаршество г. Каптеревъ, а за нимъ охотно нослъдовали г. Н. Кузнецовъ и проф. Титовъ (Кузнецовъ. Преобразованія въ русс. церкви, 68. М. 1906. Журналы и протоколы предсоборнагоприсут. Loc. Citat., 14 17

129:

ничтожества нашего патріарнества можно находить въ спъдующихъ словать одного ученаго (проф. Завитневича); "наше московское патріаршество въ моемъ воображенія рисуется въ виде плавающаго въ воздухе мыльнаго цузыря, который ласкаеть взоръ наблюдателя веселою игроп предомляющихся въ немъ соднечныхъ лучей, но который лопнеть отъ перваго дуновенія в'втерка. Пузырь лопается потому, что ни въ немъ самомъ, ни подъ нимъ (?) нътъ той реальной силы, которая придаеть всякому предмету крыпость и устойчивость". Онъ же называетъ наше патріаршество "мертвимъ трупомъ"<sup>1</sup>). Или воть еще черты, которыми описывается наше патріаршество. Оно не принесло съ собою лучшаго устроенія церковной жизни. Патріархъ нашъ не могъ устроить хорошихъ школъ, исправить церковныя богослужеб. ныя книги, устроить церковное благочиніе. Безпорядки только еще возросли... Патріаршество наше нисколько не содъйствовало возвышенію нашей церкви въ ряду другихъ православныхъ церквей <sup>2</sup>). Къ сожалънию патріархъ у насъприбавляють еще - стоялъ болѣе высоко, чѣмъ сколько нужно для церкви (?). То была глава, воздымающаяся надъ твломъ церкви, и только слабыми нитями съ нимъ связанная 8).

Ну, однако, кому же мы должны върить: оптимистамъ или пессимистамъ? Лучше всего ни тъмъ, ни другимъ; а прислушаемтеська къ голосу историка хат έξοχήν. Проф. Е. Е. Голубинскій вотъ какія ръчи ведетъ о нъкоторыхъ патріархахъ и прежде всего о знаменитомъ Никонъ. Мы потому обращаемъ вниманіе на этотъ голосъ ученаго ветерана, что онъ, умышленно или неумышленно, заглушонъ возгласами болъе молодыхъ ученыхъ. О Никонъ Е. Е. Голубинскій говорить: "наше русское мнъніе (XV—XVII в.) о позднъйшихъ грекахъ будто они отступили отъ чистоты православія и заразились еретическими новшествами было вопіющею несправедливостію. Никонъ былъ призванъ къ тому, чтобы положить конепъ этой несправедливости. Самъ собою онъ едва ли былъ бы въ состояніи возвыситься до сознанія несправедливости

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журналы и протоколы, тамъ же, 1498.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 1488.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid., 1523.

нашего мивнія о грекахъ. Но онъ способенъ былъ внимать и внять представленіямъ относительно сего людей стороннихъ: перевороть мивнія о грекахъ произвели въ немъ іерусалнискій патріархъ Пансій и кіевскіе ученые" (Къ нашей полемний со старообрядцами, 28). Затъмъ, почтенный ученый уясняеть для насъ, при какихъ условіяхъ патріархъ сближается съ Пансіемъ, и указываеть на то, какъ мало способны были нъкоторые его предшественники слушать разумныя ричи никоторыхъ восточныхъ патріарховъ и какъ ови стояли на своемъ. Послъ этого Е. Е. Голубинский дълаеть такой выводъ по отношению къ Никону. "Готовность Никона слушать ръчи Пансія, само собою разумъется, должна была зависть отъ свойствъ и качествъ его ума. Нужна была терпимость, которая дозволила бы Никону слушать доводы противъ того, что составляло въ Москвъ твердое убъжденіе; нужна была сила ума, чтобы признать основательность доказательствъ, и наконецъ нужна была смилость уна. чтобы не смущаться мыслью о необходимости изминить существовавшее досель убъждение. Что Никонъ отличался сняою и смёлостію ума, это есть факть общеизвёстный". Затьмъ нашъ ученый не колеблясь утверждаеть, что и теринмость тоже нужно приписывать Никону. "Терпимость, разъясняеть онъ-есть свойство сильныхъ умовъ, какъ и несмущаемость предъ мыслію о возможности перемънить взглядъ, иначе невозможенъ былъ бы для нихъ переходъ отъ предъубъжденій къ убъжденіямъ" (Тамъ же, 29; 30). Послѣ этого Е. Е. Голубинскій говорить о прівзде въ Москву кіевскихъ ученыхъ, съ Епифаніемъ Славинецкимъ во главѣ, даеть знать о вліяній въ Москве этого кружка и, какъ о следстви этого, говорить о томъ, что "русские въ это именно самое время сознали превосходство кіевскаго просв'ященія надъ своимъ невъжествомъ" (Тамъ же, 37. 41). А это повело къ тому, что русскимъ приходилось отказаться отъ господствовавшей у насъ мысли, что наше различие въ обрядахъ отъ грековъ и разняца нашихъ богослужебныхъ книгъ отъ греческихъ произошли отъ того, что греки приняли заблужденіе и поддались новшествамъ, а мы будто бы остались при исконномъ православіи. "На разности съ нами грековъ въ церковныхъ обрядахъ у насъ смотрѣли, пишетъ Е. Е. Голубинскій, какъ на допущенныя ими еретическія

новнества. Но ясно, что новнества легче было допустить лодямь невъжественнымь, каковы были мы, нежели людямъ образованнымъ, каковы были греви, а такимъ образомъ, опираясь на это, тогда признанное московскими русскими, превосходство просв'ящения предъ невъжествомъ. Епифаній и имълъ возможность убъдить ихъ, что еретическія новшества допущены не греками, а наоборотъ нами, вслёдствіе нашего невмёняемаго невёжества" (Тамъ же, 42). Прислушиваясь къ голосу этихъ просвъщенныхъ людей, кіевскихъ ученыхъ, Никонъ безбоязненно сталъ на сторону ихъ воззрѣній, не обращая вниманія на окружающее еготупое невъжество. "Онъ перемънилъ мнъніе о грекахъ, началъ считать виновниками привнесенія еретическихъ и погръшительныхъ новшествъ не ихъ (грековъ), а насъ самихъ. или: онъ началъ смотръть, какъ на погръшительныя и еретическія новшества не на ихъ разности съ нами, а на наши разности съ ними". Никонъ даже прямо писалъ на Востокъ, что "существующія у насъ съ греками разности растлювають нашу въру" (Тамъ же, 60-61). Къ такимъ же выводамъ пришелъ Никонъ и по отношению къ разницамъ въ книгахъ нашихъ и книгахъ греческихъ. "Никонъ призналъ, пишеть Е. Е. Голубинскій, наши разности съ греками въ книгахъ за наши погръшительныя новшества, утверждая, что относительно разностей между нами и греками, древность у грековъ, а у насъ же дъйствительно погръшительныя новшества". Въ одномъ письмъ на Востокъ-"о прежнихъ печатныхъ нашихъ книгахъ Никонъ отзывался, какъ о книгахъ, наполненныхъ ересями" (Тамъ же, 56, 61). Интересно отмътить еще то, что не обладая научнымъ образованіемъ Никонъ какъ-то инстинктивно понялъ, что исправление нашихъ богослужебныхъ книгъ можетъ быть совершено только при помощи современныхъ княгъ греческихъ, а не какихъ нибудь старо-славянскихъ рукописныхъ. изводовъ и устарълыхъ греческихъ списковъ. Мысдь эта должна бы была сама собою являться у лицъ, ратовавшихъ за исправление нашихъ книгъ; "но этого мы вовсе не видимъ до Никона и причина сего есть та, что у насъ не върили печатнымъ, какъ и вообще новымъ греческимъ книгамъ" (Тамъ же, 24). Вступая на патріаршій тронъ, Никонъ имѣлъ въ мысляхъ очень опредѣленную программу для.

своей двятельности. Онъ вступаль сюда "съ заранње принятыть намъреніемъ произвести исправленіе обрядовъ и книгъ. Это видно-доказываеть проф. Голубинский-изъ его поведенія при восшествій на престоль. Прежде чёмъ изъявить свое согласіе на принятіе сана патріаршаго, онъ потребоваль. чтобы ему дано было всеми торжественное объщание, что будуть слушаться его, какъ пастыря и отца во всемъ, что онъ будеть возвѣщать о догматазъ Божінхъ и правилахъ". Здъсь у Никова нътъ ръчи о подчинени ему, какъ обыкновенному патріарху: прошедшее не представляло примѣ. ровъ непослушанія патріарху; нъть, "онъ имель въ виду свое будущее, т. е. что онъ опасался сопротивленія себе относительно уже ръшеннаго имъ исправленія обрядовъ и книгъ" (Тамъ же, 48). Но сопротивление не послъдовало. Успъхъ увънчалъ его предпріятія. Прежде всего, "вслъдствіе заявленій и представленій патріарха было переминено ибыждение о грекахъ большинствомъ представителей русской церкви, а за большинствомъ представителей церкви послюдовало большинство ея членовъ" (Тамъ же, 3). Тънъ же успъхомъ сопровождалось и его исправление книгъ. Патріархъ. по замѣчанію Е. Е. Голубинскаго, предпринялъ свое исправление обрядовъ и книгъ; и ръшительное большинство общества признало и приняло Никоново исправление" (Тамъ же, 26). Патріарху Никону ставять въ упрекъ, что онъ, при своихъ исправленіяхъ русскихъ недостатковъ, не съумълъ предупредить происхождение раскола. Но проф. Голубинский и въ этомъ случав вполне принимаетъ Никона подъ свою защиту. "Никоново исправление обрядовъ и книгъ, говоритъ нашъ авторъ, произвело расколъ старообрядства. Это, конечно, очень прискорбно. Но во 1-хъ, не могъ же Никонъ предвидеть, что это действительно случится, а во 2-хъ, что было бы, если бы съ совершеніемъ всякихъ, сколько нибудь желаемыхъ дълъ, люди останавливались бы предъ неразумными возраженіями противъ нихъ со стороны нёкоторыхъ" (Тамъ же. 65). При другомъ случав по тому же поводу нашъ ученый пишеть: "недостатки Никонова характера не были причиной, произведшей расколь 1); но положительной сторонь его характера мы обязаны темь, что имъ было предпринято

1) Всъ курснвы на послёднихъ 3-4 страницахъ принадлежатъ миё.

возможное только для человъка съ сильнымъ характеромъ исправление обрядовъ и книгъ. Что васается до раскола старообрядчества, то его возникновение представляеть собою одинь изъ твхъ печальныхъ историческихъ случаевъ, что неръдко находятся отдъльные люди, которые являя изъ себя упорныхъ и закоренълыхъ поборниковъ старины, выступаютъ защитниками заблужденій" (Тамъ же, 69). Патріархомъ, по суждению Е. Е. Голубинскаго, по отношению къ расколу допущена лишь одна прискорбная оплошность. "Эту прискорбную погрѣшность составляетъ-слова нашего ученаго,-произнесенное имъ на соборѣ (23 апр., 1656 г.), торжественное проклятіе на двухперстное крестное знаменіе". Но и туть г. Голубинскій находить возможнымъ извинять патріарха. "Главная вина за эту погрѣшность должна быть возлагаема на патріарха антіохійскаго Макарія, который, потворствуя изъ корыстолюбиваго раболенства ошибочному взгляду Никона, не только не удерживаль его оть проклятія, но и самъ сначала произнесь его (въ недѣлю Православія) и далъ ему свое рукописание, которымъ прямо уполномочивалъ его вторично и болве торжественно сдвлать тоже самое" (Тамъ **жe**, 65) <sup>1</sup>).

Изъ вышеприведенной характеристики дъятельности и воззръній патріарха Никона, по нашему мнѣнію, открывается, что этотъ патріархъ былъ передовымъ человъкомъ своего времени, онъ шелъ въ своихъ стремленіяхъ къ улучшеніямъ церковнаго быта виереди всѣхъ русскихъ, онъ понималъ потребности времени въ этомъ отношеніи и умѣлъ быстро и находчиво удовлетворить ихъ; почти во всѣхъ случаяхъ онъ шелъ на проломъ закоренѣлымъ и закорузлымъ взѓлядамъ своихъ современниковъ; онъ смѣло нарушилъ двуперстіе и ввелъ трехперстіе, по греческому образцу, не смотря на то, что авторитетнѣйшій изъ русскихъ соборовъ — Стоглавый возвелъ чуть не въ догматъ двухперстіе, и не смотря на то, что еще на концѣ Никоновой реформы въ этомъ отношеніи предшественникъ его патріархъ Іосифъ предпринялъ особ-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не будучи спеціалистомъ въ области русской церк. исторіи, я вполи довъряю сужденіямъ Е. Е. Голубинскаго о Никонъ, но думаю, что и спеціалисты этой науки не сомиъваются ни въ безпристрастіи, ни въ ученой компетентности названиаго вегерана исторической науки.

ливо-усердныя старанія, чтобы окончательно ввести въ русской церкви постановление этого собора касательно двухперстнаго крестнаго знаменія 1). Видно, что Никонъ былъ рвнительнымъ и не устрашимымъ реформаторомъ. А такимъ онъ былъ потому, что сидблъ на патріаршемъ тронѣ, который почти уравнивался съ престоломъ царскимъ. Никто не могъ сказать ему: "не смъй": онъ былъ патріархонъ и имълъ власть дълать въ церкви, что ему угодно. Мы знаемъ, что Никонъ во благо употребилъ свою патріаршую власть. Не будь онъ патріархомъ, Никонъ не сдѣлалъ бы того, что онъ сдълаль. Это дъло осталось бы на долю послъдующимъ поколѣніямъ, а мы не знаемъ: съ умѣли ли бы они справиться съ труднайшей реформаторской работов. И что замъчательно, сдъланное имъ сдълано въ какіе нибудь шесть лъть его патріаршества. А что было бы если бы онъ патріарнествовалъ до своей смерти (1681 г.)? Никонъ остается единичнымъ явленіемъ въ нашей церковной исторіи: ни до временъ патріаршескаго періода, ни послѣ этого періода не встрвчаемъ въ этой исторіи лица, равнаго съ Никономъ по осуществлению нужнъйшихъ церковныхъ реформъ. И это еднничное явление есть плодъ патріаршаго періода: едвали можне сомнѣваться въ томъ, что патріаршій ореолъ воодушевлялъ и окрылялъ Никона въ его предпріятіяхъ. Впослѣдствіи могъ бы равняться по силъ ума и характера съ Никономъ, и даже превзойти его въ обнаружении ума и энергии, развъ одинъ человъкъ: митрополить Филаретъ Дроздовъ, но онъ не могъ быть патріархомъ и онъ ничего не сдълалъ, что равняло бы-и роднило его съ Никономъ: Филаретъ былъ провинціальнымъ архіереемъ, лишеннымъ даже потомъ синодальнаго членства, за неумёнье гоняться за перемённымъ временемъ, почитаемымъ всей Россіею и даже Востокомъ, полузабытый петербургской церковной камарильей.

Какъ жаль, безмърно жаль, что почтенный ученый Е. Е. Голубинскій не написалъ исторіи патріаршескаго періода; безъ сомнѣнія, многое мы тогда поняли бы, чего теперь здѣсь не понимаемъ. Къ счастью, въ его работь, посвященной нѣкоторымъ вопросамъ изъ церковной исторіи XVII вѣка и много разъ нами цитированной, есть еще немногія случай-

<sup>1</sup>) Е. Е. Голубинскаго. Къ нашей полемикъ съ старообряд., 97.

. . ...... 3\* ныя замътки и другихъ, кромъ Никона, московскихъ патріархахъ. Воспользуемся ими въ нашихъ интересахъ. Такъ даже и такой малоизвестный по своей деятельности патріаркь. какъ Іоасафъ I, и тотъ на основании старыхъ греческихъ книгъ исключилъ изъ Требника (1686 г.) чинъ священнаго погребенія 1). (Между тыкъ какъ мы, въ наше просвещенное время, боимся исправить невозможный переводъ извъстной пъсни: странствія Владычня). Далье: дажо въ такое реакціонное патріаршество, какъ патріаршество Іосифа, встрвчались явленія, которыя свид'втельствують о значительномъ подъемѣ интеллектуальныхъ интересовъ. Е. Е. Голубинскій пишеть: "пусть старообрядцы читають (значить, это поучительно и для нашего времени) предисловіе къ грамматикъ, напечатанной въ Москвъ при патр. Іосифи (1648 г.). Въ немъ обстоятельно и настоятельно, свидётельствами и примёрами отцевъ церкви и писателей церковныхъ, доказывается необходимость просвёщенія и сильно порицаются тё христіане. которые ненавидять и отмещуть внашнее учение, т. е. ученіе, касающееся не христіанской православной въры, а обыкновенныхъ человѣческихъ знаній, заимствуемыхъ и не у христіанскихъ учителей" <sup>э</sup>). Между тъмъ какъ въ 1884 году оберъ-прокуроръ свят. синода, тотъ же свътскій патріархъ, безъ церемоніи объявляль, что "теперь церковь не имъеть надобности поддерживать науку" 8). Какур? Разумъй, христіанскую, православную, богословскую. Вотъ какъ мы далеко шагнули оть эпохи патріарха Іосифа!.

О нѣкоторыхъ и другихъ нашихъ патріархахъ можно говорить не безъ похвалы. Вотъ отзывы о патріархахъ Филаретѣ и Іоакимѣ. "Достойные члены церкви и государства, преданные интересамъ той и другого, высоко цѣнили заслуги Филарета, съ похвалами отзываясь и о немъ самомъ". О Іоакимѣ же говорять: онъ былъ человѣкъ дѣятельный и съ практическимъ складомъ ума. То учрежденіе, которое прежде служило нагляднымъ выраженіемъ подчиненія духовенства свѣтскому суду и управленію-монастырскій при-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Голубинскаго, тамъ же, 40.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 127.

<sup>\*)</sup> Церк. Видом. 1906, № 23, стр. 1642 (свидътельство прот. М. И. Горчакова).

казъ, благодаря стараніянъ Ісакния и постановленію одного собора, быль уничтожень (1677 г.). (А менду тыль, вся посны патріаршая русская церковь, въ теченіе 200 леть, не смогла сланить съ олнимъ человѣкомъ: поставить въ должныя отношенія оберъ-прокурора синода къ своему начальству, т. е. къ этому посл'яднему). По побуждению Іоанима, соборы (1675 и 1682 г.) составили изсколько постановлений съ целию ограничнть самоволіе епископовъ и превышеніе ими своихъ правъ (а въ XIX въкъ у насъ не внеели наъ употребленія даже рабскаго обыкновения духовенства падать ниць предъ архіереями). Держась одинаковыхъ съ Никономъ возврѣній на богослужебную практику и книжное исправление, патріарть ревностно продолжаль это последнее. Энертическая и нирокая двятельность Іоакима создала ему, какъ раньше Филароту и Никону, немало враговъ 1). Оценивая авятельность нашихъ патріарховъ, нужно еще помнить, что въ этоть санъ выбирали вовсе не лучшихъ людей, а такихъ, которые чъмъннбудь нравились царю и умъли ему угодить.

Въ укоръ патріаршему періоду говорять неръдко, что онъ убиль соборное начало въ русской церкви. Не върно это. Воть что говорить Е. Е. Голубинский о кратковременномъ патріаршеств' Никона. "Пришедши къ сознанію о необходимости исправления обрядовъ и книгъ, патріархъ предпринялъ и новель его съ соборнаго одобренія и цодъ соборнымъ смотръніемъ представительства русской церкви: Соборъ (1654 г.) одобрилъ — предпріятіе (проэкть) исправленія, соборъ же (1655 г.) разсмотр'влъ и одобрилъ исправление важнъйщей изъ вовлъ книгъ богослужебныхъ-служебника. У тверждать что будто соборы эти имъли значение лишь одной простой комедін, которою Никонъ хотвлъ прикрыть личное своеволіе и будто бы они вовсе не свидётельствують о дёйствительномъ согласін предстоятелей церкви на исправленіе, было бы не болве, какъ тенденціознымъ или намвреннымъ произволонъ". (Далъе у него идуть доказательства этой мысли). .Такимъ образомъ, дълаетъ выводъ проф. Голубинскій, такъ называеное Никоновское исправление обрядовъ и книгъ било

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приводниъ отвывы проф. А. II. Доброклонскаго, историка нельстиваго и нераболъпнаго. "Рудоводство по исторіи русси. цериви. Бын. 3, стр. 85. 119—23. М. 1889.

общимъ дъломъ еслот представителей русской церкен (хурсивъ нашъ), за исключениемъ одного-Павла коломенскаго, а слъдовательно чрезъ представителей церкви-общимъ дъломъ сей послъдней"<sup>1</sup>). Значитъ, и соборный голосъ совсъмътаки не замолналъ въ охуляемый періодъ патріаршій.

Въ этотъ періодъ самочувствіе нашихъ патріарховъ поднялось очень высоко. Они очень хорошо понимали, что фактически они выше жалкихъ восточныхъ патріарховъ и могля разчитывать, что съ теченіемъ времени бразды правленія всей православною церковію сосредоточатся въ ихъ рукахъ. Такъ и было бы, если бы ... не то вышло. Русское правительство считало своего патріарха не только высшимъ другихъ, но единственно действительнымъ патріархомъ, обладающимъ всею полнотою власти и чести патріаршей, въ противоположность восточнымъ патріархамъ, съ точки зрънія тогдашняго русскаго правительства, болбе по имени, чемъ на дълъ. Этотъ взглядъ русскихъ нашелъ себъ полное и опредъленное выражение въ сказании: "Извъстие о началъ латріаршества въ Россіи и возведеніи на патріаршій престоль ростовскаго митрополита Филарета". Здъсь между прочимъ говорилось: "въсте отцы, яко въ Констянтинъ градъ и во Александрви и во Антіохіи и во святвив градв Ісросалимвтамо сущимъ патріархомъ и прочимъ святителемъ (выше еще упоминались и страны: Эллада, Египеть, Сирія, Палестина) наречениемъ святительства токмо именоватися, власти же едва не всяко лишенъмъ". Это сказание составлено въ патріаршество Филарета 2). Патріархи сулили себ'в много...

Во всякомъ случав было бы очень полезно для развитія вашей церкви, если бы патріаршій періодъ XVII въка, съ его многими достоянствами, сомкнулся въ началѣ XX-го въка въ одно цълое съ возродившимся патріаршествомъ въ нашемъ отечествѣ; разорвавшаяся преемственная цъпь сомкнулась бы, на благо церкви, какъ на благо, а не во вредъ ся дъйствовалъ институть патріаршій въ теченіе ста лѣть его еще не зрѣлой жизни.

. Историкъ православной церкви въ томъ широкомъ смыслѣ слова, какой указанъ въ началѣ этой статьи, желающій дать

- 1) Е. Е. Голубинскаго. Къ нашей полемикъ, 66-67.
- <sup>2</sup>) Проф. Каптерева. Ор. cit. стр. 56-7. 59.

особ. отчеть: куда направалются судьбы ноторін, становятся ан церковь на дальнъйшую стунень развитія, приблизивинсь къ обозрённю конца ванего патріаршескаго періода и вглядівваясь въ послёдующую за тімъ ацеху, испытываеть странное чувство: ему кажется, что онъ попалъ въ трясину или же, что онъ стоить на краю странной препасти. И ето чувство такъ естественне: за патріаршимъ періодомъ настуинло какое-то безъндейное время почти хаотическое состояніс. Да и неудивительно: такъ всегда бываетъ, когда домъ оствется безъ ховянна. Ховяннъ или глава русской церкви была поглощена, холоднымъ ко всему чисто-русскому, все инвеллярующимъ Петербургомъ.

Но къ чему эта жертва принесена съверному Молоху? Чъмъ патріаркь разгиблаль Петербургь? Какая тяжкая вина открылась за патріардомъ? Чвиз онъ такъ проштрафился предъ великимъ преобразователемъ, что его пришлось предать смерти? Откровенно говоря, я этого не знаю. Понимаю одно: всероссійскій патріаріь быль стращень для всероссійскаго государя, какъ архитипъ московскихъ патріарховъ, "богатырь въ митръ", Никонъ былъ "стращенъ" для его современияковъ, особенно для иностранныхъ пигмеевъ 1). Такое именно впечатление невольно выносится, когда прочитываемъ те немногія страницы Духовнаго Регламента, гдъ указаны причины и поводы къ отмънъ всероссийскаго патріяршества. Иногда полагають, что Петрь I потому уничтожнать патріаршество, что онъ не встратиль сочувствія своныь реформамь со сторовы современнаго ему патріарда Адріана; но в'ядь царь ниваь власть лишить его должности и выбрать на его ивсто другога, прогрессивнаго: это твиъ дегче было одвлать, что Адріань скодчался въ 1700 г. Но преобразователь не пожелаль имёть новаго патріарха, кто бы имъ ни быль. Вопросъ, значить шель не о дичности патріарха, а о самомъ ватріаоществь.

Раземотримъ и опфинмъ тъ причины и поводы, какіе изчислены въ Духовномъ Регламенть и которыми объясняется опмъна патріариссива въ Россія. Извъстно, что на Дух. Регламенть немызя смотръть, какъ на продукть только работы Ософана Произоповнча; это произведеніе виолить отражало на

<sup>. )</sup> Проб. Е. Е. Голубинскаго. Ор. сі., 67.

себѣ думы и чувства самого Петра, ибо этоть послѣдній не только прекрасно быль знакомь съ сочиненіемь названнато архієпископа, близваго ему человіка, но и не мало замінаній и добавокъ внесъ сюда и самъ, начертавъ ихъ собственною руков. Значить, Регламенть есть очень ценный источникъ, изъ котораго мы сибло можемъ почернать нужныя намъ свъдънія. Въ Регламенть первъе всего говорится о томъ. что патріархи служили объектомъ народныхъ бунтовъ. "Отечеству происходять мятежи и смушенія оть единаго собственнаго (?) правителя духовнаго", ставить такой тевнов разсматриваемый памятникъ. "Ибо простой народъ не ввдаеть — разсуждаеть этоть послёдній — како разнствуеть власть духовная оть самодержавной; но великого высочайшаго пастыря честію и славою удивляемый, помышляеть, что таковой правитель есть то второй государь самодержцу равносильный, или и больши (?) его, и что духовный чинь есть другое и лучшее государство и се самъ собою народъ тако уиствовати обыклъ. Что же егда еще и плерельная властолюбивыхъ духовныхъ разговоры приложатся и сухому хврастію огнь подложать. Тако простыя сердца мивніемъ симъ развращаются, что не такъ на самодержца своего, яко на верховнаго пастыря въ коемъ-либо деле смотрять. И когда услышится нъкая между оными распря (?) вси духовному паче (sic!), нежели мірскому правителю, аще и слѣпо и пребезумно согласують (sic!), и за него поборствовати и бунтоватися дерзають и льстять себя окаянная (!), что они по самомъ Бозв поборствують и руки свои не оскверняють, но освящають (!), аще бы (только: аще бы!) и на кровопролите устремилися. Такому же въ народъ мнънію вельми ради и не простые, но коварные человецы, тік бо на государя своего враждующе, егда увидять ссору государя съ пастыренъ, похищають то за добрый случай злобь своей, и подъ видонъ церковной ревности не сумнятся подносить руки на Христа (!! помазанника) Господня. И къ тому же беззаводію, яко къ дълу Божію, подвизають простой народъ. Что жъ когда, еще и самъ пастырь таковымъ о себъ надменъ мненіенъ, спать не похощеть (3) (т. с. постоить за себя), изрещи трудно: коликое отсюда обдетеје обнаветь". Воть гладния основанія, приведшія Петра къ низверженію патріаршей власти. Говоря по совъсти, если бы мы не знали напередъ,

что приведенное разсуждение зарактеризуеть никого другого. а именно московскихъ патріарховъ, мы никогда не догадались бы объ этомъ. Такъ мале общаго между картиной и дъйствичельностію. Мы, кажется, не погращинь, если прямо скаженъ, что въ этой характеристикъ нъть ни слова правды. Скажите: когда это народъ бунтовалъ у насъ изъ-за патріарха? Когда патріархъ подущаль народь къ бунту? При какомъ случав обнаружилось, что вародъ ставить "пастыря" выше "Христа Господня"? Изъ чего видно, что патріараъ изъ-за надменности готовъ былъ на все, на всякій дерекій поступокъ? Ничего подобнаго исторія нащихъ патріарховъ не указываеть. Повидимому, Регламенть имъеть въ виду одниъ и единственный примъръ столкновенія Никона съ царенъ Алексвенъ; но насколько им знаемъ исторію Никона, въ изображении этого события авторъ Регламента дълаетъ нать мухи слона. Читая вышее орнведенных слова изъ указаннаго памятника, невольно чувствуещь, что въ нихъ слиниится ничьмъ не мотивирования ненависть къ патріаршеству. Преобразователю, привыкиему не считаться съ препятствіями. натріархъ быль страшенъ, накъ человъкъ, который моез стать ему поперекъ дороги. Но это еще не основание къ уничтоженію достопочтеннаго церковнаго института!

Но продолжниъ изложение ръчей Регламента по интересующему насъ вопросу. Приведши вышеуказанныя сужденія о патріархів, авторъ замівчаеть: можно было бы благодарить Бога, если бы эти сужденія еказывались простыми фантазіями, но ніть: "самою вещію не единожды во многихь государствать сіе показалося". Но спрашивается: если "сіе показалося во иногихъ государствахъ", то какое дело нанъ было но всего такого: мало ли какія чудеса происходили въ иностранныхъ земляхъ? А главное: не свидътельствують ни эти слова автора, что вышеприведенная нами характеристика "настыря" къ русской исторической дыйствительности никакого отношенія не имъла? Она имъеть значеніе жунсла. Затвиъ авторъ, ни мало не смущаясь, приказиваетъ наиъ порыться въ ноторія Византін посл'я временъ Юстиніана, такъ будто бы дтего много покажется". Допустимъ, что это BEDRO (HA CANOME LEAT: HEBEDRO), RENGE TELO HAND DUCCHAR до такого государства, котораго въ XVII въкъ и на свътъ не существовало? Далее, авторы Регланента приказываеть

намъ почитать исторію папъ, въ предцоложенія, что тамъ разсказывается много ужаснаго. Про папу онъ говорить: онъ присвоиль себъ "великую часть" римской имперіи, да и "иныя государства едва не до крайнаго резорения не единожды потрясе". Допустимъ, что папа все такое делалъ и сдълаль не въ воображения, а на дълъ Ужели авторь сорьевно думаль, что подоблое что либо можеть случиться въ Россійскомъ государства съ камъ-либо изъ патріардовъ, поставляемыхъ по волъ самодержавнаго царя? Представьте себъ: онъ, въдь, и впрямь такъ думалъ. Всладъ за приведенными имъ неудачными примърами онъ самъчасть глубокомысленно: "да не воспомянутся (т. с. да не повторятся) подебные и у насъ бывшіе замахи" (полушенія). Но нужно ли говорить, что "бывщіе замахи" у нась никакъ не могли "воспомянуться"? И это называется: оправлывать ватьянное предпріятіе-закрытіе патріаршества - примфрами изторія! Въ числъ другихъ оснований къ уничтожению патріаршества Регламенть указываеть еще на то, что будто очень трудно производить судъ надъ патріархожь, если это потребуется, потому что будто бы долженъ судить его соборь воеленский. На провинившагося патріарха, или по выраженію Регламента, "на злаго таковаго единовластителя нужда есть созывати соборъ селенскій (вселенскій), в это делать, разсуждаеть авторъ памятника, и очень трудно и очень дорого стоитъ, да и невозможно въ виду того, что восточнихъ пагріарховъ къ намъ и турки, ихъ властители, не пустять 1). Эти детскія разсужденіи и опровергать не стоить. Вселенскіе соборы закончились въ VIII въкъ, не потому что съ тъхъ поръ ан одинъ патріархъ не подвергаяся суду за проступки, а потому, что всякаго патріарха можно судить и борь вселенскаго собора. Не правда и то, что турки опасались отпуокать восточныхъ патріарховъ въ Россію: XVII въкъ докавываль какь разь обратное. Любопызно, что самь царь Петрь Алексвевичь подыскаль оть себя еще основание, почему не следуеть существовать патріаринству, и собственноручно внось свое соображение въ манифесть по случав учреждения Свят. Синода. Онъ начерталь: "повеще въ единой персенъ не бесь страсти бываеть къ томужъ не насяблотвенная the second s ···· а <sup>1</sup>) Духовный (Репламенть, стр. 16-18, 20, Опб. 1816. стр. 1

Digitized by Google

власть, того ради вящие не брегуть", уставляемъ духовное соборное правительство 1).

Воть и все, что намъ сказало въ объясненіе очень крупнаго факта: уничтоженія натріаршества въ Россін. Мы не усматриваемъ вдѣсь ни одного аргумента въ пользу этого двйствія. Уничтоженіе патріаршества есть актъ деспотическаго произвола. И было бы похвально, если бы въ наше время эта вопіющая песправедливость была заглажена. Препонъ къ этому нъть нинакихъ.

Напрасно, съ другой стороны, мы стали бы искать сколько инбудь удовлетворительнаго объясненія уничтоженія патрівранества и въ техъ статьяхъ Регламента, где речь ведется о замънъ патріаршей власти святьйшимъ синодомъ, который въ этонъ памячникъ именуется духовнымъ соборнымъ правительствомъ. Красною нитью чрезъ всё эти статьи проходить мысль, что коллегіальное управленіе ваше единоличнаго, а сверхъ этого почти ничего въть. Здъсь говорится, что при соборномъ обсуждени дела можеть и самый не мудрый человъкъ скавать умное слово, и что при этомъ способѣ управленія: о чемъ не догадывается одинъ, за то догадывается другой или другіе; далье указывается, что больлиее послушание оказывается рышению многихъ по сравнению съ единоличнымъ рышеніемъ какого-либо дёла; далѣе заивчается, что въ случай недовольства рёшеніемъ вопроса, противники догче могуть возвости клевоту на единоличнаго правителя, чёмъ на многихъ; затемъ, дается разумёть, что въ случав болвани, смерти единоличнаго правителя двла, ему подведомыя, останавливаются, чего не можеть быть при соборномъ правления; наконецъ, обращается внимание на то, что кодлегіальное управленіе не открываеть простора для развитія коварства и лихоимства и исключають пристрастіе: ВЪ ТВХЪ СЛУЧАЯХЪ, КОГДА КТО ЛИБО ИЗЪ ЧЛЕНОВЪ КОЛДЕГІН будеть относиться излишие снисходительно или слишкомъ строго, остальные члены могуть отстранить эти недостатки, а мадониство и совсёмъ не можеть им'ять міста тамъ, гді члены другь для друга служать контролемъ <sup>8</sup>). Воть глав-

. .

**4**B

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дух. Регламенть, стр. 3. Срав. Рунковича. Учращдение и первоначальное устройство Св. Синода, стр. 119. Спб., 1900. <sup>2</sup>) Дух. Регламенть, 13—16.

ныя причины, по которымъ Петръ I ръпшлъ учредить Синоль вывсто патріарха. Мы ожидали встретнть въ Регламенть указание важныхъ причинъ, почему одна высшая духовная власть заменяется другою такого же достоинства. А вмъсто того читаемъ шаблонныя разсужденія о значенія коллегіальности въ житейскомъ обиходъ, приложимыя наприм. и къ губернскому правленію и сиротскому суду. Мы совсынь забываемь при чтеній указанныхь разсужденій, что рвчь идеть о высшемъ церковно-правительственномъ органв. Если мы сравнимъ уставную грамоту, въ которой при царъ Феодоръ описывалось учреждение патріаршества, съ этими шаблонными разсужденіями, то поймемъ, какъ измънился духъ времени. При всъхъ своихъ недостаткахъ 1) уставная грамота дышеть глубочайшимъ уваженіемъ къ новому тогда учрежденію, въ ней видна радость, что церковь русская возглавилась, что это такое счастливое событіе, котораго давно ждали; въ статьяхъ же Регламента, касающихся учрежденія синода, находимъ одно резонерство, господство приказничьяго духа, холодное отношение къ новому высшему церковному органу. Видно, что святвиший правительствующій синодъ создается не ради любви и благоговенія къ церкви, а по мелкимъ практическимъ разчетамъ. Интересно, что во всёхъ этихъ статьяхъ ни разу не уноживается священнъйшее имя: церковь. О ней, кажется, совсъмъ позабыли, когда учреждали синодъ. Самъ императоръ Петръ смотрълъ на синодъ, лишь какъ на пародію патріарха. Исторія сохранила следующій некраснений анекдоть, записанный современникомъ. Бывшій "деньщикъ" Петра Нартовъ передаеть такой разговорь Петра съ архіепнекопомъ Сеофаномъ изъ времени предъ учрежденіемъ синода. Петръ спрашивалъ у Өсофана: "скоро-ли поснъстъ вашъ "патріаркъ", т. е. Регламенть для главной церковной коллегін, какъ этоть именоваль синодь. Прокоповичь отвечаль: "я дошиваю ему уже рясу". Петръ на это замътилъ: "а у меня шацка для него готова" <sup>2</sup>). Значить, учреждение сипода нуждалось

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этихъ недостаткахъ мы говоримъ въ статъв, "уроки и примъры изъ исторіи древнихъ соборовъ", которая скоро цоявится въ Душенол. Чтеніи.

<sup>2)</sup> Рункевича, стр. 112.

въ швецатъ, а вовсе не въ канонатъ, о которыхъ ничего не говорится въ ръзахъ Ософана о синодъ. Само по себъ понятно, что швецы бывають способны укращать только внёшность.--Говоря о статьяхъ Регламента, касаршихся синода. мы не можемъ миновать еще одной интересной подробности. которуд никакъ нельзя упускать изъ вниманія. Мы говорниъ выше, что патріархъ возбуждалъ страхъ въ Петрѣ. Почему, естественно, являлось желаніе поставить синодъ такъ, что бы о прежнемъ патріаршемъ престижв и ореодъ и помину не осталось. Регламенть съ видимымъ удовольствіемъ говорить, что "президенть" "соборнаго духовнаго правительства", не какъ (horribile dictu!) патріархъ, будеть держать себя "тише воды, ниже травы". Въ Регламенть читаемъ: "нъсть здъ и на самомъ президентв великія и народъ удивляющія славн, несть лишнія светлости и позора. (т. е. того, что составляеть предметь ротозвиства толпы), нъсть высокаго о немъ мнънія (чего, скажемъ, съ такою ревностію и добивались), не могуть ласкатели безмѣрными похвалами вознести его. Самое имя президенть не гордое есть, не иное что значить, только предсвдателя (т. е. онъ есть primus inter pares): не можетъ убо ниже самъ о себъ, ннже кто иной о немъ высоко помышаяти" <sup>1</sup>). Вотъ откуда пошло помыкательство синодомъ. Можно ли послъ этого думать, что уничтожение патріаршества не было серьезнийшимъ кризисомъ въ жизни православной церкви? Тяжкой операціей? Мертвой точкой въ исторіи развитія нашей церкви? Впрочемъ, нужно сказать, -если Регламентъ и выражаль удовольствіе, что президенть синода не будеть пользоваться \_лишною свътлостью", патріаршимъ простижемъ, то все же предписано воздавать честь всему синоду in corроге. Въ высочайшемъ манифесть по дълу учрежденія синода предписывалось духовенству и мірянамъ признавать синодъ "важнымъ и сильнымъ правительствомъ", считать его высшей инстанціев при ришенія "диль духовныхь" и судомъ его опредѣленнымъ довольствоваться" и указовъ его слушаться подъ опасеніемъ наказавія за противленіе и ослушанія "противъ прочихъ коллегій", предпочтительно предъ этими послёдними <sup>2</sup>). И действительно, бёлое духо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дух. Регламентъ, стр. 19.

з) Дух. регл. 2-3.

венстве и дьячки не только чтили синодъ, но даже и трепетали предъ нимъ, но общество совершенно не знало его. Въ этомъ отношения была большая разница между патріаркомъ и синодомъ: имя перваго знали всё православные въ Россіи, не исключая старыхъ и маяыхъ, а о синодъ большинство православныхъ людей у насъ не имъло никакого новятія.

Въ 1721 году императоръ отправилъ грамоту на имя константинопольскаго патріарха Іереміи III, прося его выразить свое согласіе на учрежденіе синода и сообщить объ этомъ событи прочимъ патріархамъ. Въ грамотъ однакожъ дѣло не обощлось безъ нъкоторой фальши. Такъ здъсь говорится, что синодъ будетъ состоять только изъ архіереевъ и киновіарховъ (настоятелей монастырей), а на самомъ дѣлѣ въ него, по статуту допускались и "власти бълаго духовенства" ' (Дух. Регл., 16). Какъ бы чувствуя, что учреждение синода не во всёхъ отношеніяхъ правильно, императоръ об'ещаетъ патріарху маду. Въ грамоть прописано: "въ требованіяхъ вашихъ всякое снисхождение оказывать объщаемъ". Объщаніе это прекрасно подъйствовало на вселенскаго патріарха. Онъ даже не спросилъ русское правительство: ночему не стало патріарховъ на Москвъ и какимъ способомъ произошло превращение патріарха въ синодъ? Іеремія отвѣчалъ въ томъ родъ, какъ желалъ царь. Въ отвътной грамотъ онъ пишеть: "сей святый синодъ братомъ нашимъ нарекохомъ". Одинаково съ Іереміею отв'яли Петру и другіе патріархи <sup>1</sup>).

Но совсѣмъ неожиданно, т. е. вопреки манифесту Петра и его грамотѣ къ lepeмiи, а равно вопреки Регламенту, у этого нареченинаго "брата" восточныхъ патріарховъ является близнецъ, нельзя сказать, чтобы на радость этого послѣдняго. Говоримъ объ оберѣ-прокурорѣ синода. Въ 1722 году (черезъ годъ по открытіи синода) появилось высочайшее повелѣніе: "въ синодъ выбрать изъ офицеровъ добраго человѣка, кто-бы имѣлъ смълость и могъ бы управленіе синодскаго дѣла знать и быть ему оберъ-прокуроромъ". Этотъ послѣдній назначался быть "окомъ" государевымъ въ синодѣ <sup>8</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Царская и патріаршія грамоты о учрежденіи синода, стр. 2—3. 5 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рункевича. Ор. cit., 276. 281.

Вскор'в же оказалось, что межау двумя близнецами даду было мало; они были не лучше знаменитыхъ сіамскихъ близнецовъ, ссорявшихся между собою и ненавидъвшихъ другъ друга. Навърное, изъ сіамскихъ близнецовъ кто нибудь одинъ бралъ верхъ; тоже было и съ нашими близнецами. Младшій изъ нихъ восхитилъ первенство у старшаго. Исторія печальная и прискорбная. Вотъ куда привело церковь уничтожение патріаршества. Худо ли-хорошо ли прежде русскою церковію управляль святвишій патріархь, а послѣ него его превосходительство оберъ-прокуроръ синода и даже не изъ офицеровъ. Слъдствія этого явленія известны. 1. "Въ течение 200 летъ сянодальнаго управления оберъ-прокуроръ и синодъ представляли двухъ противниковъ, направлявшихъ всѣ усилія къ побѣдѣ другъ надъ другомъ. Всегдашнее затаенное взаимное несогласіе, при взаимномъ якобы единомысліи, а иногда и открытая вражда-воть что было неизмънными спутниками участія оберъпрокурора въ синодъ. И конечно, такія взанмоотношенія не могли принести пользы (?) ни церкви, ни государству, а въ частности для церкви они служили источникомъ различныхъ несовершенствъ" 1). 2. "Составъ синода носилъ случайный характерь и зависёль оть усмотрёнія тёхь или другихъ лицъ. Первенствующій членъ синода (президенть Регламента) не обладаеть каноническими полномочіями. Назначеніе времени и порядка занятій въ сиподъ не зависить оть него. Онъ не знаеть о чемъ будуть вестись разсужденія. Направленіе д'влъ совствиъ (sic!) не зависить отъ него" <sup>9</sup>). 3. "При полной (?) внѣшней свободъ и даже охранѣ со стороны государства, при управлении синодальномъ, внутрен. ною жизнь русской церкви опутывають какія-то тяжелыя цвии, которыя необходимо снять" <sup>8</sup>). Sapienti sat.

По воль Петра I, петербургскій святыйшій правительствующій синодъ поглотилъ святыйшаго патріарха московскаго,

<sup>3</sup>) Тамъ же, № 21, ст. 1390.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журналы и протоколы предсоборнаго присутствія, Дерк. Видом. 1906, № 28, ст. 2240.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Записка о современномъ положени правос. церкви (отъ предсъдателя комитета министровъ). Перепечатана между прочимъ въ книгъ Н. Кузнецова. Преобразования въ русск. церкви (стр. 26 и д.) М. 1906.

не усвоивъ ни его "свътлости", ни его авторитета, ни его правъ.

"И поядоша седиь кравы, эли видомъ и тёлесы худы седьмь кравъ добрихъ видомъ и избранныхъ тёлесы. И сія (послёднія) не видимы быша, яко внидоша въ чресла ихъ" (первыхъ).

Если бы нашъ Петръ въ самомъ дълъ желалъ бнага церкви, какъ духовному организму, а не смотралъ на нее, какъ на традиціонный прибавокъ къ политическому цълому-государству, то онъ не сталъ бы уничтожать патріаршества,--допустимъ, что въ немъ были недостатки,-а для устраненія этихъ недостатковъ рядомъ съ патріархомъ учредиль бы синодъ (соборъ) на твхъ же началахъ, на какихъ при немъ, Петрѣ, синодъ замѣнилъ патріаршество. Патріархъ и соборъпонятія не исключающія другь друга. Если Петрь быль поборникомъ соборнаго начала въ церковномъ управлении, какимъ онъ выставляется въ Регламенть, то ничто ему не мѣшало ограничить власть патріарха соборомъ епископовъ, снабженныхъ извёстными полномочіями. Нельзя же серьезно думать, какъ воображаетъ Регламенть, что въ ответъ на умаленіе своей чести и власти патріархъ поднялъ бы смуты и мятежъ. Въдь, мятежникомъ не былъ и Никонъ. Какой же это быль мятежникъ, когда онъ, по изгнаніи изъ московской губерніи, тщетно добивался отъ царя Алексвя ласковаго слова, какъ великой милости Божіей? Одинъ изъ членовъ предсоборнаго присутствія говорить: "послѣ 200 лъть акефаліи (въ церкви) у насъ сознали теперь, что какъ голова (разумвется патріархъ), безъ твснаго единенія съ организмомъ (остальною церковію) не можеть успѣшно дѣйствовать, такъ и организмъ безъ головы не можетъ дъяствовать правильно. Намъ предстоить теперь, выражусь уподобительно, голову соединить съ теломъ. Русская перковная жизнь пережила логическіе моменты соотв'єтствующіє синтезу и антитезу; теперь предстоить по закону логики исторін 1) синтезъ. Патріаршій періодъ-тезисъ, синодальныйантитезисъ. Синтезъ-это будетъ соединение единоличной



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Неожиданно встр'вчаемся съ гегелевской діалектической терминологіею.

власти съ соборнош" 1). Но въдь, ничего не стояло тоже самое сдълать и нашему Петру: свъдънія о синодахъ состоящихъ при патріархі ногь доставить ему такой знатокь каноники и церковной исторіи, какимъ былъ Өеофанъ Прокоцовичъ <sup>2</sup>). Положнить говорять, что вообще "синодальное устройство не имветь подъ собою канопическаго законодательства"; но въдь, синоды и раньше и во времена Петра существовали при восточныхъ патріархахъ, въ особенности константинопольскомъ. А примёръ въ практикъ церковной часто замъняеть каноническія правила: церковь въ очень многомъ руководится такъ казываемымъ преданіемъ. Но Петръ ничего такого не хотвлъ. Онъ ненавидълъ патріаршество, какъ носителя власти большого значения, но безполезной, съ его точки зрънія. И трудно понять разсужденіе нашихъ современниковъ, фигурирующихъ въ качествъ лицъ компетентныхъ по вопросамъ церковной политики и утверждающихъ, что патріаршество было лишь "внѣшнимъ декорумомъ" или даже "краснвымъ мыльнымъ пузыремъ". Декораціи, какъ извъстно. снимають съ гвоздей не цари, а рабочіе, а мыльные пузыри пускають и со сибхонъ превращають въ водяную пыль дъти, не исключая четырехлётнихъ младенцевъ. Уничтожение цатріаршества Петромъ есть лучшее доказательство большого перковнаго значенія этого института. Не съ декораціями и не съ мыльными пузырями пришлось имъть дъло императору. Ему нужно было сломить реальную силу. Борьба съ вытренными мельницами ему была не по вкусу. Не даромъ онъ двадцать лътъ размышляль о томъ, чъмъ и какъ замънить патріарха. Нужно было убхать ему въ чухонскій Петербургъ, забыть московские соборы, патріаршія палаты, патріаршій тронъ, гробницы патріарховъ, вообще стереть всѣ воспоминанія о церковной "св'ятлости" московскихъ первостоятелей, для того, чтобы совершить ту болёзненную опе-

<sup>1)</sup> Журналы и протоколы. Цер. Вид., № 22, ст. 1523 приведены слова Димитрія, архіон. Херсонскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. статью свящ. Отефановича. Ософанъ Проконов., какъ канонисть. Въра и Деркон. 1906, кн. 6 и дал. Любопытно, что образецъ для своего синода Ософанъ почему-то ищетъ въ іудейскомъ синедрізив, асинскомъ ареопагъ, въ асинскихъ же собраніяхъ "нарицаемыхъ дикастерія" и въ подобныхъ (неизвъстно-какихъ) учрежденіяхъ "древнихъ и новъйшихъ государствъ" (Дух. Регламъ 12).

рацію въ церкви, слёдствія которой чувствуются и понынё.

Въ старину, когда любили пускаться въ догадии относнтельно судебъ церкви въ ближайшее время, иногда приходили къ твердой увъренности, сообразуясь съ апокалниси. ческими показаніями и вычисленіями, что конець міра блиэко, не повже такого-то или такого-то года, а потому составители пасхальныхъ таблицъ, сдълавъ выкладки о времени празднованія христіанской пасхи на нісколько послі дурщихъ годовъ, затъмъ заявляли, что далбе-конецъ міра. Если мы возьмемъ въ руки известный массивный ученый трудъ "Д. Б." Архіепископа о. Сергія (Спасскаго): Полный мъсяцесловъ Востока (томъ П, издание 2-е) и тамъ заглянемъ на страницу сомьсотую (напоминающую 1700 г.), то на ней прочтемъ списокъ послъднихъ московскихъ патріарховъ (Питиримъ, Іоакимъ, Адріанъ: 1700 †), затёмъ заметку: Стефанъ Яворскій (безъ обозначенія сана), містоблюститель патріар**шаго престола (1700—1721 г.), и въ заключен**ие сообщается о церковномъ событія этого послъдняго года: "съ 1721 г. св. синодъ въ Петербургъ". Затъмъ ничего нътъ: пустота на мъсть свять, хотя туть же рядомъ идеть списокъ благополучно царствовавшихъ и царствующаго государей-императоровъ всероссійскихъ. Можно подумать, что въ указанномъ году наступилъ конецъ православной церкви, хотя о ней и извъстно, что врата адовы не одолбють ее. Недостаеть у о. Сергія только какого-нибудь символа въ родъ удлиненнаго креста или изображенія птицы феникса.

Петръ успъщно довелъ до конца свое дъло; церковь попла на пристяжкъ, прикръпленная къ государственному ярму, непримътная и забитая. И никто въ нерусскомъ Петербургъ не сказалъ Петру, что безъ "главы" не подобаетъ бить церкви: акефальною. Конечно, умный архіепископъ Өеофанъ, няъ ловкихъ хохловъ, знатокъ церковныхъ каноновъ, хорошо помнилъ, что есть такіе каноны; но не его было дъло говорить и дъйствовать на пользу "москалей": онъ скрылъ то, что слъдовало бы напоминать и указывать. Такъ называемое, Апостольское правило (въроятно, церковный канонъ конца 111 въка) гласило: "епископамъ зсякаго народа подобаетъ знать перваго въ нихъ и признавати его яко глазу и ничего превышающаго ихъ власть не творити безъ его разсужденія:

Digitized by Google

творити же каждому только то, что касается до его эпархін (харонхіа) и до мъстъ къ ней принадлежащихъ. Но и первый ничего да не творить безъ разсужденія всёхъ. Ибо тако будеть единомысліе и да прославится Богь о Господі во святомъ Дукъ, Отецъ и Сынъ и Святый Дукъ". Правило, по своей торжественности заключительныхъ словъ, очень рёдкое: какбы подчеркиваеть содержание его и заклинаеть именемъ Животворящей Троицы. Оно не могло нравиться Петру, а потому запрятано подальше, съ глазъ долой, Өеофаномъ Прокоповичень. А между твих правило это было бы очень полезно и при обсуждении вопроса объ учреждении синода. Въ снлу этого правила можно было, отнодь не уничтожая патріарха, ограничить его, тогдашнимъ мнимымъ любителямъ соборнаго начала, соборомъ и такимъ образомъ смирить патріарха, если это было нужно. Но что собственно значнть это правило? Мъсто происхожденія его неизвъстно, а потому трудно сказать, какія церкви оно разумбеть-большія или малыя? Одни изъ современныхъ ученыхъ, принимая во вниманіе упоминаніе въ немъ: "каждый народъ", думають, что оно малоазійскаго происхожденія и относится къ какимъ-то пяти маленькимъ туземнымъ народцамъ. (Но оно слишкомъ торжественно для такого случая). Другіе, древніе и современные толкователи его, оставляя въ сторонъ слова: "каждый народъ", относять его къ митрополіямь въ тогдашнемъ техническомъ значении этого послъдняго понятія, и видять въ немъ урегулирование власти митрополичьей. Древний византійскій толкователь Аристинъ относить его къ патріархамъ или къ лицамъ подобнаго же ранга, до времени появленія этого института. Аристинъ пишетъ: "ни епископы, ни митрополиты (эти лица, къ которымъ ближайшимъ образомъ обращена власть патріарха) безъ согласія своего первенствующаго не должны дълать ничего превышающаго ихъ власть, наприм., азбирать епископовъ, производить изслъдование о новыхъ догматахъ; но должны дълать тольно относящееся къ области каждаго и ивстамъ, подчиненнымъ ему". Во всякомъ случав, по своей буквв, это правило очень подходить къ положению нашей церкви. Наша церковь принадлежитъ отдельному народу, составляющему независимое государство; а потому безъ церковнаго "главы" онъ обходиться не долженъ.

Но самымъ лучинимъ комментаріемъ разсматриваемаго правила служать исторические факты, къ нимъ и обратимся. Превняя церковь вездъ знала главу, къ которой епископы и становились въ такія или другія отношенія; эти отношенія выражались въ почтени главы и послушания ей. Въ какихъ отношеніяхъ находились рядовые епископы къ овоему архіепископу (древній оффиціальный титуль патріарха), это прекрасно видно на примъръ египетскихъ епископовъ V-го въка. Когда на соборъ халкидонскомъ архіепископъ александрійскій Діоскоръ лишенъ быль сана, а десять, прівхавшихъ сънимъ на соборъ, епископовъ должны были, подобно прочимъ членамъ его, подписать догматическое посланіе папы Льва. то они ръшительно отказались сдълать это. Интересны мотивы, по которымъ они считали себя не виравъ сдълать требуемаго оть нихъ. Они говорили: "пожальнте насъ, подождите (назначенія новаго) нашего архієпископа, чтобы подревнему обычаю, мы послъдовали его мненію. Если мы сделаемъ что-либо противъ воли нашего предстоятеля, то весьегипетскій округь возстанеть на нась, какь на противниковь каноновъ и какъ на предвосхитителей и не соблюдшихъ поканонамъ древняго обычая. Будь здъсь (на лицо) архіепископъ, мы подпишемся и согласимся. Боголюбезнъйшій архіепископъ (константинопольскій) Анатолій-добавляли онизнаеть, что въ египетскомъ округѣ соблюдается такой порядокъ, чтобы всѣ епископы повиновались архіепископу александрійскому. Дайте намъ, взывали они, архіспископа, и если будемъ противоръчить, накажите насъ. Мы согласны съ твиъ, что опредвляетъ ваша власть: не противорвчимъ, но изберите архієпископа, мы дожидаемся". Напрасно отцы. собора показывали этимъ епископамъ, что нельзя не повиноваться приказанію вселенскаго собора, нельзя ослушаться шестисоть засъдающихъ здъсь представителей церкви; египетскіе пришельцы не сдавались. Многіе члены собора высказывали громко подозрѣніе, что эти епископы, вѣроятно, еретики и потому не хотять подписать православного посланія Льва. Но ослушники готовы были отказаться отъ своихъ архіерейскихъ каеедръ, а идти противъ правила не хотван 1). Въ концъ концовъ соборъ уступилъ египетскимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дізанія вселенскихъ соборовъ въ рус. пер. т. IV, стр. 28—29. Казань, 1878.

-списковамъ и составедъ правило (80), въ которомъ призналъ ослушание ихъ витекающимъ изъ уважительной причины. Егинетскіе епноконы отдежная подписаться не изъ противленія касолической въръ, но говоря, что въ ихъ округъ ссяь обычая-не дълать ничего такого безъ соизволения и опредівленія своего архіенновона", поэтому просьбу, ими выраженную, положено уважить и сана иль не лишать. Въ 6 правнив нихейскаго нерваго вседенскаго собора говорится: Да сохраняются древніе обычан, существующіе въ Егнать, Ливін, по которымъ александрійскій еннокопъ ниветь свою власть во всёхъ сихъ мёстахъ. Подобнымъ образомъ и въ антіохійскомъ (патріархатк) и въ другить округахъ да сохраняются прениущества, принадлежащія навістнымъ церквамъ". Значетъ порядки сгицотскіе не были какимъ-либо нсключеніемъ, но они по своей выразительности становились даже въ образецъ другимъ вліятельнымъ церквамъ Востока. Воть, какъ въ Египть понимали, что значить "первенству-DIIII епископъ", что значить наименование "главы" въ приложени въ нему. Мы сейчасъ увидимъ, что и въ другихъ патріархатахъ сохранялась таже дисциплина. Возьмемъ на примъръ митрополитовъ и спископовъ константинопольскаго патріархата. Не смотря на то, что управленіе двлами здісь велось не безъ гръха, (Константинополь любилъ брать много денегъ за хиротонію), архіерен, принадлежащіе къ этому округу, выражають всякое почтение къ своему первостоятело. считая его своямъ главою. Они висказивали такія мисли: "я желаю быть въ подчинения константинопольскому престолу", я "съ удовольствіемъ" это двлаю; "слава константинонольскаго престола есть наша слава; въ его чести участвуемъ и мы; онъ принимаетъ на себя заботы наши"; "намъ пріятно" получать хиротонію оть руки константинопольскаго архіенископа. Другіє говорили, что "церкви ихъ отъ Константиноподя получають всякое пекровительство". Особенно. задушевно отзывался о Константинопольскомъ архіепископъ епнокопъ Перганій. "Во всемъ намъ следуеть оказывать честь в послушание архіопископу Новаго Рима, какъ главному отпу"; дело изследуется предъ нимъ, "какъ предъ отцомъ" 1). Что другое, какъ не признаніе константино-

- . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 167-169.

польскаго патріарха своимъ главою выражають эти ричи. подчиненныхъ его власти архіереевъ? Послё этого будемъ-ли удивляться тому, что въ XVII въкв, да еще у насъ на Руси, патріархъ Никонъ позволяль себе равсуждать: "первый архіерей въ образ'я Христа, а митрополиты, архієписконы в епископы въ образъ учениковъ и апостоловъ"? Въ Постановленіяхъ Апостольскихъ еще и не текія вещи говорятся, наприм., объясняется, что архіерей "земной Богъ вашь", т. е. всего народа (II, 26). А въ посланіяхъ Игнатія автіохійскагодаже о діаконахъ читаемъ такую заповъдь: "вов почитайте діаконовъ, какъ Інсуса Христа" (Къ траллійц., гл. 8).-Послъ собора халкидонскаго, епископы константинопольскаго патріархата продолжали ревновать о чести и славъ своего принципала. Очевидно, славу его они считали своев славов. Въначаль VI въка, въ правление константинопольскою церковію Іоанна каппадокіянина, на містномъ (водинойва) соборв, или по нашему-синодв, члены его усвоили этому патріарху громкій титуль: "святьйшаго и блаженивишагоотца отцовъ, архіепископа и вселенскаго патріарха"; къ чести. Іоанна капподокіянина нужно сказать, что онъ не присутствоваль на этомъ засёданіи 1). Въ IX въкв престижь константинопольскаго патріарха еще болёв возросъ. На соборъконстантинопольскомъ 779-780 года, при патріархѣ Фотін. члены этого собора, долго считавшагося на Востокъ VIII. вселенскимъ, величали столичнаго патріарха "высшимъ архівреемъ", обладающимъ правами, принадлежащими всёмъвосточнымъ патріархамъ въ совокупности. Они даже прямо. говорили, что патріарху константинопольскому "ввѣрено духовное предстоятельство надъ всёмъ міромъ" 2). Возводния его въ достоинство восточнаго папы. Вотъ какъ въ это время, понимали идею "главенства" своего первојерарха епископн константинопольскаго патріархата. Любонытно съ этимъ сравнить постепенное возрастание самочувствія въ русской церковной исторіи, начиная съ конца XV до конца XVII въка. какъ это самочувствіе выражалось въ оптимнстическомъ пониманія роли русской церкви въ ряду другихъ восточныхъ.

<sup>3</sup>) Тамъ же, 114. 117.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Т. Варсова. Константивопольскій патріархъ и его власть надърусскою церковію, стр. 145. Спб. 1878.

церквей и патріаринаго трона въ ней среди такихъ же троновъ христіанско-православнаго міра. Для константинополь, ской церкви выраженіе "глава" въ приложеніи къ здѣшнему патріарху означало не одинъ пустой титулъ.

Нельзя не отмѣтить еще слѣдующаго явленія. Даже на вселенскихъ соберахъ, просители и отцы ясно отличали въ свонкъ представленіяхъ главу собора оть прочаго собора. Такъ на IV вселенскомъ соборъ просители, предъявляя свои жалобы, адресовали ихъ не на имя только вселенскаго собора, а на имя папы Льва, особу котораго здъсь представляли его легаты, и собора. Такъ діаконъ Өсодоръ, діаконъ Искивіонъ, бывшій преовитеръ Асанасій-всѣ порознь адресують свои прошенія такь: "святьйшему и блаженнъйшему вселенскому архіепископу и патріарху Льву и святому вселенскому собору" 1). Значить, держались того возарвнія, что каждый вселенскій соборь имель свою главу, что выше вселенскаго собора стоить какой нибудь первојерархъ, засвлапшій на немъ или имъющій легатовь оть своего имени и трона. Изъ приговоровъ или подачи голосовъ членами вселенскихъ соборовъ открывается таже самая истина. Когда на халкидонскомъ соборъ судили Діоскора архіепископа александрійскаго, отцы собора, обращаясь къ панскимъ легатамъ, говорили: "просимъ ващу святость занимающихъ ивсто святвящаго архіеннскова Льва произнести надъ Діоскоромъ приговоръ и опредилить ему наказание, положенное канонами. Вов и ессь вселенский соборь будеть согласень съ приговоронъ вашей святости". На эти слова отвечалъ Максниъ архіепнокопъ антіохійскій такъ: "что угодно вашей святости (легатанъ); съ твиъ и мы будемъ согласны". Въ виду этого легаты произносять обстоятельно мотивированный приговоръ, отъ лица во 1-хъ папы, потомъ своего и наконецъ собора <sup>9</sup>). Несомнённо и здёсь Левъ и его легаты ставятся выше вселенскаго собора, въ качествъ главъ его. Многіе чаены этого собора произвосять приговорь надъ твиъ же Діескоромъ, при подачѣ голосовъ, отъ имени Льва или его "викаріевъ" и Анатолія архіепнокопа константинопольскаго, а потомъ уже и отъ имени собора; нъкоторые отъ имени

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъянія всел. соборовъ. Т. Ш., 254. 259. 262. Каз. 1879.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Діянія вс. собор., т. IV, 267-8.

только Льва; другіе оть имени апостольскаго преотола стараго Рима, а потожъ и собора; наконецъ нъскольно отценъ себора (Кирикъ и Діонисій) подають свей голось, выражая согласіе только съ "святвйшими отцами архієписконами" (Львомъ, Анатоліемъ, Максимомъ), не упоминая даже имени вселенскаго собора <sup>1</sup>). Ясно, эти члены собера отличають главъ собора отъ самаго собора, поставляя ихъ више этого послъдняго. Иногда члены вселенскаго собора еще опредъленнъе указывають различіе между главами вселенскаго собора и самимъ соборомъ. Такъ оденъ епископъ ва халендонскомъ соборѣ говорилъ: "св. отцы выслушайте! Въ то время Діоскоръ въ Ефесь (разумъется неудавшійся вселенскій соборь 449 г.) импълъ сласть судить и между прочимь низложиль святьйшаго Флавіана: онь самь первый изложиль несправедливый судь и всть по необходимости посльдовали ему. Нынк сласть принадлежить сашей святости представителямъ святьйшаго Льва и всену соберу". Коннентаріемъ къ этимъ словамъ служить замѣчаніе папскихъ легатовъ, которые утверждали, что "властью суда" въ Ефесъ облечень быль только Діоскорь, а "прочіе боголюбезній. шіе епископы (собора Ефесскаго) не имѣли подобной ему власти суда" <sup>9</sup>). Значить, Діоскоръ въ Ефесъ (на неудачномъ вселенскомъ соборѣ), а легати папскіе въ Халкидонѣ были не только главами соборовъ, но и обладали особенною имъ принадлежащею большою властію, которая вовсе не предоставлялась всему остальному сенму отцевъ невъстнаго вселенскаго собора. Эти последние должны были пребывать въ послушании старшимъ: "святвйшимъ архівникопамъ и отцамъ великихъ царственныхъ городовъ"<sup>3</sup>).

Но довольно уже вести рѣчи, вызванныя тою церковною катастрофою, которая произведена Петромъ і и мало-церковнымъ Петербургомъ. Мы теперь, послѣ всѣхъ предъндущихъ рѣчей, ясно видимъ, что безъ представленія о главѣ церкви, "народа", митрополіи, области церковный историкъ, накъ таковой, не можетъ дѣлать своего дѣла, если онъ научаетъ и оцѣниваетъ порядки и явленія прошедшей церкевий



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же. стр. 269-370; 272: 275; 277-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 267-268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же 278.

жный съ точки зръня опредъленныхъ качаль. Пока церковь остансяся церковію въ точномъ смыслѣ слова, она не можетъ быть акафальною. Такъ было съ самихъ временъ апостольскихъ.

Да и вообще намъ пора окончить свою затянувшуюся статью. Къ нашему удовольствію, вопросъ о возстановленія или совдении всероссийскаго патріаршества прошель въ Предсоборномъ Присутствін блистательно. Іюня 1 прошедшаго (1906) года пронсходило здъсь голосованіе двухъ слъдующихъ формулъ. Первая гласила: "первый епископъ (въ руской церкви)-предсъдатель синода, онъ же первојерараъ русской церкви съ особо лично ему присвоенными правеми". Формула эта принята 84 голосами противъ 6<sup>1</sup>). Вторая формула, которал предлагалось именовать этого первојерарха "патріярхонъ" принята 88 противъ 9. Ръдкія формулы, выработанныя Присутствіемъ, принимались такимъ большимъ числомъ голосовъ, при чемъ особенно интересно наблюдать. что даже члены, наклонные къ демократнаму, подавали свои голоса тоже въ пользу патріаріпоства: видно ужъ всёмъ очень прискучила мірская ферула оберь-прокурора св. синода.

Сознание необходимости натріаршества у насъ очень созръло въ нашемъ обществъ и ярко выразилось въ ръчахъ ораторовъ Предеоборнаго присутствія. Н. ІІ. Аксаковъ, человъкъ ни сколько не склонный къ проведению одигархическихъ началъ въ церкви, говорилъ, отправляясь отъ выше разсмотреннаго нами апостольскаго 84 правила: "Въ правилахъ апостольскомъ (84) и антіохійскомъ 9-мъ <sup>9</sup>) выражена общая мысль, основная схема или система церковнаго управленія. Если при крайне малыхь и скромныхь разифрахь церковныхъ областей, епископы области (судя по пр. 34) для сохраненія единства между собою должны были ведать старшаго цав нихъ и цочитать его "яко главу", то твиъ боле необходимо это по отношению къ областямъ, значительно болье крупнымь, въ коихъ единство горевдо легче можеть быть утрачиваемо и нарушаемо". Затёмъ ореторъ констатируеть необходимость установленія поста первоепископа

<sup>2</sup>) Въ этомъ правнят собственно говорится о митропознањемъ управлени въ дровней церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Два лица останись при особомъ мизнін.

Joogle

только Льва; другіе оть имени апостольскаго врестола ота-раго Рима, а потомъ и собо раго Рима, а потомъ и собора; каконецъ нъско пъ на выразная оббора (Кирикъ и Піонисій) оннасле только съ "святвёщими отцами арскон и своимення (Львомъ, Анатоліемъ, Максимомъ), не упомилая заража имення Вселенскаго собора 1) Сото Вселенскаго собора 1) Сото ильника, Анатоліемъ, Максимомъ), не упомняел жаз жаз талита вселенскаго собора <sup>1</sup>). Ясно, эти члены собора отличности главъ собера отъ самаго воб главъ собора <sup>1</sup>). Ясно, эти члены собора выше этого главъ собора отъ самаго собора, поставляя исъ выше этого послъдняго. Иногла чисто чущадняго. Иногда члены вселенскаго собора сица зи различие можду главами вселенскаго соборожет и самимъ соборожет и бора и самниъ соборомъ. Такъ оденъ епископъ жални вселона кални донскомъ соборомъ. Такъ оденъ епископъ жални вселона то и самимъ соборомъ. Такъ оденъ епископъ В Вислушайте! Въ донскомъ соборъ говорилъ: "св. отцы выслушайте! Въ время Діоскоръ въ Естост **T**0 ачачаль соборь говориль: "св. отцы выслушание: воеленности время Діоскорь въ Ефесъ (разумъетоя неудавшійся прочими окій соборь 449 г.) « мата и маталу прочими чива длоскоръ въ Ефесъ (разумъетоя неудавщися прочима окій соборь 449 г.) импълъ саветь судить и между первый из низложиль святъщися с низложиль святьйщаго Флавіана: онь самь первый жиль несправовать жилъ святьйщаго Флавіана: онъ самъ перема по жилъ несправедливый судъ и вст по необходимости по довали ему. Нъчж Довали ему. Нынк власть принадленных собору". К ставителямъ сропън ставителямъ святъйщаго Льва и всему собору". Ка ріемъ къ этичи ріємъ къ этимъ словамъ служить заміятаніе Гатовъ, котора-Гатовъ, которые утверждали, что властью суда облеченъ быто облечень быль только Діоскорь, а прочіе (прочень быль только Діоскорь, а прочіе быль только Діоскорь, а пмвли шіе епископы (собора Ефесскаго) во вмірли власти сталько Діоскорь, а пирали власти суда" 3). Значить, Діоскоръ въ Еф. номъ все номъ вселенскомъ собор<sup>в</sup>), а легати папси были не были не только главами соборовь, но и ною има ною имъ принадлежащею большою влас не препоне предоставлялась всему остальному стнаго стнаго вселенскаго собора. Эти послада бывать бывать въ послушания старшимъ: "СВЯТ иамъ въ иамъ и отцамъ великихъ царственныхъ Но т СТЦАМЪ ВЕЛИКИХЪ Царотвола СОВОЛЬНО УЖЕ ВЕСТИ РЪЧИ, ВЫЗВАВИ ПОТОВОЛЬНО УЖЕ ВЕСТИ РЪЧИ, ВЫЗВАВИ ПОТОВОЛЬНО УЖЕ ВЕСТИ РЪЧИ, ВЫЗВАВИ ПОТОВОЛЬНО УЖЕ ВЕСТИ РЪЧИ, ВЫЗВАВИ

катастрофою, которая произведена Петро Мы теперь, посль во стербургомъ. Мы теперь, послъ вен рычен, ясно видимъ, что безъ представлен народ "Народа", митрополіи, области церковны таковот митрополіи, области церковны таковой, не можеть двлать своего двла и они онствниваеть порядки и явлен-

же, стр. 269—370; 272: 275; же, стр. 267-268. **1**) **БМЪ** же 278.

| REALIN CO TAME ADDRESSION ADDRESS OF           | И. И.           |
|------------------------------------------------|-----------------|
| KOBL OCTOBERE INFORMATING SECOND               | , илось-        |
| NOROTS COM AND SUCCESSION.                     | своего-         |
| - Allocto Il contro.                           | с <b>тоящее</b> |
| Да и знате знат                                | льзовано-       |
| orazion. Als mining province and an and an and | 'ой церкви      |
| RAR COLUMN SHOWENESS                           | ими послвд      |

Предсобарние IIIAP9 (1906) 3001.3 - о патріарше. дуницить формуль блестяше. Когда. Антоній Храпо-Pyocarde approximation 🖛 будущаго патрі-CONVER UNITED шей возсіяла утрен-MYJA, BOGGDOM: елеляеть въ насъ свѣт-7piaprost\* mense - тедшей возсіяеть день". танныя Пристина . внаго строя весь нашъ-CROMP LANCER THE AND н глаголъ: "поражу пачто дале чи поваю, что съ возрожде--FOROCE SHIRE IS : ножится ввра, окрвпиеть очень примента . Руси. И да возсіяеть снова HOLS. я Божественная слава и да. Coassanie an npiudems yapemsie Tsoe" 3).

гимнъ, какъ Маріамъ по переле море (Исх., 15, 20—21). скромно, съ Монсеемъ: ...,коня и

е"... (Исх. 14, 81; 15, 1). уповательно удовлетворить желаніего священства, и историковъ, и богохристіанскаго народа видѣть снова па-.ьскомъ тронѣ.

аписанная дерковнымъ историкомъ Филока Нилъ береть начало въ раю, что затвиъподъ землю, гдъ и течеть подъ Чермнымъстова не является поверхъ суши въ видъ знатской ръки. Подобное же воспослъдуетъ и съмъ патріаршествомъ.

А. Лебедев.

<sup>.</sup>. ст. 1519—20. .11 . ст. 1909-1910.

всероссійской церкви" 1). Въ такомъ же роді слышались рвчи и Б. П. Мансурова. Онъ говорилъ: "церковь съ самогоначала своего существованія не исключала единоличной власти наряду съ соборностью и нельзя отрицать доли пользы въ личной отвътственности одного лица, поставленнаго во главъ управленія. И для насъ лишить себя такого элемента (?), какъ лице, которое могло бы на себѣ сосредоточить народныя симпатія, не слёдовало бы, а также и ограничивать его права не было бы полезно" 2). Сильные и рышительные отстаивають власть патріаршую у насъ-канонисты и богословы. Проф. Алмазовъ ораторствоваль: "о чемъ говорить эта исторія (послёднихъ 200 лёть въ Россіи) и настоящее положение вещей въ сферь устройства высшаго управления церковію? Только объ одномъ-о возстановленія нарушеннаго права нашего высшаго органа управленія церковію, объ усвоеніи ему надлежащихъ правъ въ дъйствительности. Достижение же этого возможно лишь при томъ условии, если предсъдателю синода будуть усвоены активныя права, какъ фактической главь русской церкви. Воть почему, становясь на точку зрънія исторіи русской церкви, можно придти только къ тому заключенію, что предсъдатель синода долженъ быть архипастырь съ патріаршими правами" <sup>8</sup>). Столь же выразительно говорилъ въ Присутствіи и проф. Глубоковскій: "чувствую надобность въ сильномъ централизующемъ главенствъ церковномъ, дъйствующемъ по полномочію, отъ имени и ради церкви и отвътственномъ предъ нею. Нужно, чтобы кто-нибудь разбудилъ, сплотилъ и одушевилъ насъ (в'врно!), самъ вдохновляясь одушевленіемъ солидарной массы. При тишинъ внутренной онъ есть естественный выразитель и фокусь жизнедізятельности; при раздорів-этосвязующій центръ и готовый предводитель (мысль, замѣтимъ, не чуждая идеализація). И я лично боюсь-говорилъ ораторъ — не папоцезаризма (папоцезаризмъ — смъшноепугало, добавимъ и мы), а того, что при отсутстви предстоятеля русской церкви у насъ въ роковую минуту не найдется немедленно готоваго мужа, кому бы всв мы единным



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журналы н протоколы. "Церк. Въд.", № 22, ст. 1503-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, ст. 1504.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, № 21, ст. 1420.

устами сказали: ""началовождь намь буди"" <sup>1</sup>). Проф. И. И.. Соколовъ, какъ бы дёлая выводъ изъ того, что говорилосьдругими, сказалъ: "Русская церковь должна имёть своегопредставителя съ титуломъ патріарха. Если же предстоящее удобное время (свободный соборъ) не будетъ использовановъ указанномъ направленіи, то будущее православной церкви въ Россіи представляется мнё чреватымъ грозными послёдствіями" <sup>2</sup>).

Я уже упоминаль, что голосованіе вопроса о патріаршествѣ прошло въ предсоборномъ Присутствіи блестяще. Когда кончилось это голосованіе, архіепископъ о. Антоній Храповнцкій вовгласнять рѣчь—гимнъ въ честь будущаго патріаршества. Воть его слова: "Въ нощи нашей возсіяла утренняя звѣзда надежды. Наше собраніе вселяеть въ насъ свѣтлую надежду, что скоро "нощи прешедшей возсіяеть день" и обновится чрезъ обновленіе церковнаго строя весь нашънародный быть... (Исполнился Божій глаголъ: "поражу пастыря и разыдутся овцы"; но я уповаю, что съ возрожденіемъ церковнаго строя опять умножится вѣра, окрѣпнеть надежда и процвѣтетъ любовь на Руси. И да возсіяетъ снова надъ землею нашею церковная Божественная слава и дансполнится наша молитва: да пріидеть царствіе Твое" <sup>8</sup>).

Воспълъ о. Антоний свой гимнъ, какъ Маріамъ по переходъ евреевъ чрезъ Чермное море (Исх., 15, 20-21).

Воспою и я, но более скромно, съ Монсеемъ: ...,коня и всадника вверже въ море"... (Исх. 14, 81; 15, 1).

Всероссійскій соборь уповательно удовлетворить желаніеи архіереевь, и нашего священства, и историковь, и богослововь и простого христіанскаго народа видіть снова патріарха на святительскомъ троні.

Есть легенда, записанная церковнымъ историкомъ Филосторгіемъ, что ріка Нилъ береть начало въ раю, что затімъена скрывается подъ вемлю, гді и течеть подъ Чермнымъ моремъ, пока снова не является поверхъ суши въ виді внаменитой египетской ріки. Подобное же воспослі дуетъ и сънашимъ русскимъ патріаршествомъ.

А. Лебедев.

\*) Tanto me, Nº 25, et. 1909-1910.

<sup>1)</sup> Тамъ же, № 22, ст. 1519-20.

<sup>•)</sup> Тамъ же, ст. 1511.

## Наненическія опредъленія брака и значеніе нхъ при изслъдованіи вопроса о формъ христіанскаго бранозаключенія.

Καταλείψει άνθρωπος τὸν πατέφα αὐτοῦ καὶ τὴν μητέρα, καὶ προσχολληθήσεται πρὸς τὴν γυναϊκα, καὶ ἔσονται οὶ đύο εἰς σάρκα μίαν. Τὸ μυστήριον τοῦτο μέγα ἐστίν' ἐγὼ δὲ λέγω εἰς Χριστὸν καὶ εἰς τὴν ἐκκλησίαν. Co. am. Πασεπε (Βφος. V. 31-32).

Посвящая нижеслёдующій очеркъ посильному выясненію вопроса, доселё еще ни разу не бывшаго въ нашей литературё предметомъ спеціальнаго изслёдованія, считаемъ не излишнимъ предпослать нёсколько вводныхъ замёчаній, имѣющихъ своею цёлью отмѣтить, хотя въ общихъ чертакъ, принципіальный интересъ предпринимаемыхъ изысканій и вмѣстѣ съ тёмъ напередъ установить, что собственно будемъ мы разумѣть на дальнѣйшихъ страницахъ этой статьи подъ формою бракозаключенія,

Извъстно, какъ разнообразны обряды и церемоніи, какими народный обычай, религія и право во всв времена обставляють начало супружества. По свидѣтельству историкоэтнографическихъ данныхъ, одни изъ культурныхъ народовъ соединяли и доселѣ соединяють этоть акть съ раздичными священнодѣйствіями, при участіи представителей культа (жрецовъ, гадателей и т. п.); у другихъ бракъ заключается при участіи представителей гражданской власти и въ видѣ гражданскаго акта, точно регламентированнаго закономъ. У дикихъ племенъ способъ заключенія брака совсѣмъ несложенъ: у навахосовъ, напр., достаточно мужчинѣ и женщинѣ посидѣть вмѣстѣ у одного костра, поъсть длѣба изъ

## кановичнокія опредзівнія врака и значеніе нуъ при неследов. 61:

одной коранны; чтобы стать мужемъ и женой <sup>1</sup>). Иногдабываеть и еще проще: дикари попросту охотятся за менщинами, какъ за дичью, и насильственный захвать является способомъ пріобрѣтенія супружескихъ правъ <sup>2</sup>). Къ этому нужно присоединить, что нерѣдко у одного и того же народа, въ различные моменты его исторической жизни, способы установленія брана бывають не одинаковы, а иногдасуществуеть одновременно нѣсколько ихъ-для различныхъсословій и для лицъ неодинаковаго общественнаго положенія <sup>8</sup>).

Чёмь объяснить себё эту неодинаковость бракозаключительныхь обрядовь и дёйствій? оть чего зависить, что такой: общечеловёческій институть, какь супружество, устанавливается столь разнообразно? "Зависить это — отвётимъ словами одного изъ русскихъ ученыхъ—оть различія со езглядахъ на бракъ, обусловливаемаго степенью общественнаго развитія, состояніемъ образованія того или другого народа, національными обычаями, религіозными вёрованіями и т. п." <sup>4</sup>). Не трудно убёдиться въ вёрности этого замёчанія, съ тоюлишь оговоркой, что зависимость оть взглядовъ на бракъ

<sup>1</sup>) Нѣкоторое представленіе о томъ, какъ совершается подобный заквать, можетъ дать слёдующее описаніе: "Въ Седнеё несчастныхъ женщинъстараются украсть въ отсутствіи нхъ покровителей. Ихъ сперва оглушаютъударами по головѣ, затёмъ окровавленныхъ тащатъ въ лѣсъ за руку съ такою силою и быстротой, что надо удивляться, какъ имъ не вывихнутъ руки. Похититель не обращаетъ вниманія на попадающіеся на пути пни и камии, заботясь исключительно о томъ, чтобы дотащить поскорѣепризъ до мѣста стоянки, гдѣ происходитъ сцена до того возмутительная,что мы не рѣшаемся ее описывать". (Леббокъ Д. Начало цивилизаціи, стр. 67. СПБ. 1871).

<sup>5</sup>) Напр., въ Индін (см. *проф. А. Осипова*—Брачное право древняго востока, вып. 1, стр. 55—58, Казань 1872), Персін (тамъ же, стр. 74—75) и др. У римлянъ религіозная форма заключенія брака рег confarreationem по древнему праву составляла пренмущество патриціанскихъ родовъ и была недоступна плебеямъ (Dr. *А. Roszbach*, Untersuchungen über die römische Rhe, 5. 96—98, Stuttgart 1853; *Казанцевъ Л., проф.* О разводъ по римскому праву въ связи съ историческими формами римскаго брака, стр. 97. Кіевъ 1892).

4) Бердников И., проф. Форма заключенія брака у евроцейскихъ народовъ въ ея историческомъ развитіи, стр. 4 (Учен. Запис. Каз. Унив. поюридич. факульт. за 1887 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Спенсерь Г. Основанія соціологія, т. П. стр. 670. СПБ. 1877.

-обнаруживаеть себя не только въ различіи бранозаключительныхъ дъйствій тамъ, гдъ эти взгляды не одинаковы, но и въ существенномъ тождествъ основного юрндическаго зерна въ сложномъ актъ бракозаключенія у различныхъ народовъ и племенъ при одинаковомъ уровнъ соотвътствующихъ понятій. Не вдаваясь въ подобное фактическое обоснованіе сказаннаго, такъ какъ это заставило бы насъ отклониться слишкомъ далеко отъ нашей ближайшей задачи, ограничимся лишь немногими указаніями, опираясь на готовые результаты этнографическихъ и культурно-историческихъ изслъдованій въ области даннаго вопроса <sup>1</sup>).

1) Въ современной ученой литературъ исторія брака и семьи составляеть предметь усиленной разработки, надъ которою трудятся представители самыхъ разнообразныхъ научныхъ направления. Не удивительно, что в самыя возарвеія, высказанныя этеми изследователями, во многомъ расходятся между собою и вообще отличаются не манымъ разнообразіемъ. Въ особенности это нужно сказать о работахъ, посвященныхъ генезису • брака и примитивной исторіи семьн. Красугольнымъ камиемъ общирной литературы этого предмета, ставшей особенно обильною за послъдніе тоды, является трудъ Bachofen'a: "Das Mutterrecht, eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur", Stuttgart 1861 (нов. нэд. Basel 1897), основные тезисы которагс, операющіеся на свидітельства классическихъ писателей, составляють отредание существования индивидуального брака въ первобытную эпоху человвчества и мысль о матріархальной семьв, какь первичной, лишь -впоследствие уступившей свое место семейному союзу, основанному на началахъ отеческой власти. Послъдующія работы многочисленныхъ изслъдователей (Макъ Леннана, Моргана, Энгельса, М. Ковалевскаго, Жиро-Тейлона, Вестермарка и др.), значительно расширившихъ поле изученія путемъ прамънения къ данному предмету метода соціологическихъ изысканій. внесли не мало существенныхъ поправокъ и измъненій въ сейчасъ указан-·ную теорію. Нанболёе спорною въ настоящее время признается мысль о всеобщности такъ называемаго "гетеризма", или безпорядочнаго полового сожительства, въ первобытномъ обществе и о единообразной последовательности различныхъ формъ брака и семьи у разныхъ племенъ. Нужно, впрочемъ, замътить, что и самая мысль о матріархагь, какъ болье древней - основъ семьи сравнительно съ отеческой властью, не осталась безъ возраженій со стороны защитниковъ патріархальной теорін о происхожленін семьи и брака, встрътивъ принципіальнаго противника въ лицъ знаменитаго англійскаго юриста Г. С. Мэна. Гораздо больше единства и опредъленности въ результатахъ научныхъ изысканій относительно болве поздней правовой исторіи названныхъ учрежденій, на почвъ классическаго міра, хотя и въ этомъ случав далеко не все выяснено окончательно. Разумъется, здъсь не мъсто для подробнаго изложенія в опънки разнообразныхъ мивній по данному вопросу. Хорошій сводъ и разборъ

Digitized by Google

## КАНОНИЧЕСКИЯ ОПРЕДЪЛЕНИЯ ВРАКА И ЗНАЧЕНИЕ ВХЪ ПРИ ИЗСЛЪДОВ. 68

Въ отдаленнъйшую эпоху до-исторической жизни современныхъ культурныхъ народовъ, о которой соціальная наука нашего времени можетъ говорить, въ большинствъ случаевъ, лишь съ въроятностью той или иной стецени, бракъ, какъ союзъ индивидуальный и устойчивый, едва-ли существовалъ и во всякомъ случав не былъ явленіемъ всеобщимъ. Въ эту первобытную эпоху полуживотной жизни и грубыхъ понятій <sup>1</sup>), когда женщина привлекала къ себѣ вниманіе пред-

**изъ давъ у проф.** *Вазанцева* (цит. соч., стр. 12—55 и д.); см. также брошору испанскаго ученаго, проф. овіедскаго университета *А. Позада:* "Очериъ современныхъ теорій происхожденія семьи, общества и государства", перев. Л. Зака, Одесса 1897.

1) Употребляя здёсь слово первобытный", мы имбемъ въ виду сожестояни и наторію челов'ячатва и его соціально правовыхъ повятій. Кагъ бы ни смотрёли мы на первоначальный моменть въ исторія челов'ячества: будемъ ли, твердо оставаясь на почвъ библейскаго повъствованія, считать первоначальными состояніеми прародителей всего человичества состояние высшаго совершенства ихъ физическихъ и духовныхъ силъ, со эстын ихъ проявлениями, а несовершенство послъдующаго времени разсматривать какъ слёдствіе грёхопаденія; ния же, поддавшись искушению современныхъ соціологическихъ и культурно-историческихъ теорій, будемъ отожествлять состояние первобытнаго человвка съ состояниемъ современнаго дикаря, въ томъ и другомъ случав изучение естественнаго роста человической культуры неизбижно должно начинаться съ нанболье низваго ея уровня и оть этого состояния слъдить постепенное усовершенствование понятия и бытовыхъ формъ. Къ такому представлению дъла мы необходимо приходниъ съ библейской точки зрвнія-выходя пать мысли объ утрать первыми людьми, чрезъ гръхопаденіе, своихъ первозданныхъ совершенствъ и о возможности дальнъйшаго духовнаго в физическаго упадка для ихъ потомковъ, а съ точки зрвия научносопіологической-путемъ обратныхъ заключеній отъ позднійшихъ сопівльно-правовыхъ понятій в формъ, постепенно восходя къ ихъ первоначальнымъ основамъ. На доступномъ нашему наученію пространствъ исторія общественности и права представляеть намъ явленіе постепеннаго развития, совершенствования, перехода отъ низшихъ формъ и болъе грубыхъ воззрвейя къ поезтіямъ более совершеннымъ, проникнутымъ началами высшей (сравнительно) культурности и морали. Идя послёдовательно оть более высокназ степеней культуры къ назшимъ, въ концъ концовъ мы должны предположить такой моменть, когда нація, обладающая теперь высокой культурой, стояда на весьма низкомъ уревкъ развитія, близкомъ къ состоянію дикарей и даже тождественномъ съ нимъ. То, что подтверждается наблюденіемъ надь отдъльными націями, нужно признать справедливымъ и относительно всего человъчества въ цъломъ: культурныя состоянія отдільныхъ его группъ суть только неревномирно задержанные моменты общечелов'вческаго развитія.

ставителя другой половины человическаго рода лишь поло-выми отличіями своей физической природы и въ свою очередь искала сближенія съ нимъ ради удовлетворенія инстянктовъ того же порядка, отношенія между лицами разныхъ половъ въ большинствъ случаевъ, нужно думать, сводились къ простому фактическому вступленію въ болве или менње продолжительную половую связь, безъ какихъ бы тони было формальностей и церемоній,-more ferarum, какъ выражались классическіе писатели. Такъ, по крайней м'врв, обстоить это у некоторыхъ дикарей, бытъ которыхъ, по современнымъ научнымъ воззрѣніямъ, находится на уровнѣ первобытной до-исторической культуры. Это-періодъ матріархальной сомьи, когда, при непостоянств' половыхъ отношеній и возникающей отсюда затруднительности въ большинствѣ случаевъ точно установить, кто былъ отцомъ ребенка, признается родство послёдняго только съ матерыю и ея родственниками по женской линіи. Нужно, однако, замьтить, что указанный порядокъ взаимныхъ отношеній между полами и обусловленная имъ семейная власть женщины едва ли могли удержаться очень долго въ первобытныхъ обществахъ. Есть достаточно основаній утверждать, что уже въ весьма раннюю эпоху безпорядочное смъщеніе половъ-("гетеризмъ") и такъ наз. "групповые браки" 1) должны были уступить свое мёсто постояннымъ индивидуальнымъ сожительствамъ, оставляя по себѣ слѣдъ лишь въ нѣкоторыхъ. "культурныхъ переживаньяхъ", -- своеобразныхъ народныхъ обычаяхъ, мало-по-малу утратившихъ свой первоначальный смысль и твмъ не менве нервдко продолжающихъ существовать въ теченіи многихъ въковъ. Въ этой новой стадіи формъ полового общенія взаимныя отношенія вступающихъ.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ именемъ групповыхъ браковъ изслъдователи первобитной исторіи семьи разумъютъ половое сожительство не между отдъльными лицами, а между цълыми родовыми группами, при чемъ каждый мужчина одной группы является мужемъ всякой женщины другой группы и наоборотъ. Такой строй брачныхъ отношеній, не чуждый когда-то (судя пе культурнымъ переживаніямъ) народамъ Европы и Азіи, доселъ существуетъ, въ чистомъ или уже иъсколько измъненномъ видъ, у иъкоторыхъ австралійскихъ, африканскихъ и съверо-американскихъ племенъ. Волъе подробную характеристику его, съ указаніемъ относящихся сюда фактовъ, см. у М. Косалессказо-Очеркъ происхождонія и развитія семьи и собственности, стр. 19-27, СПВ. 1895.

# каноническия опридъления врака и значение ихъ при изольдов. 65

въ него могли опредбляться лишь общими чертами первобытнаго общественнаго строя: исключительнымъ господствомъ физической силы и полнымъ порабощеніемъ слабаго. При такихъ условіяхъ бракъ, очевидно, не могъ быть союземъ двухъ человвческихъ личностей, и положение жены необходимо получало характеръ рабской подчиненности. Это-не подруга своего мужа, а безусловно - покорная раба суровой власти хозяина, его "необходимая и неотъемлемая вещь" съ спеціальнымъ назначеніемъ удовлетворенія половыхъ желаній и дѣторожденія. "Все порождаемое ею было такъ же собственностью ся повелителя, какъ и вообще плоды нли приплодъ, приносимые принадлежащими ему вещами; на рожденіе дітей собственникъ жены-рабы смотрізль только какъ на увеличение своего имущества, и съ этой только точки зовнія оно и было важно для него, ибо двти въ семь в являются рабочей силой, могущей создать ея благосостояніе" 1). Послѣдующее развитіе культурныхъ понятій и вліяніе религіозныхъ върованій лишь до извъстной степени и не во всваъ отношеніяхъ смягчало этотъ взглядъ на женшнну, не изивняя его по существу. О томъ, какъ медленно вообще совершались перемъны въ этой области, можно судить по тому, что даже у носителей высшей соціальноправовой культуры древняго міра-римлянъ на протяженіи ряда въковъ оставались въ полной силъ первобытно - натуралистическое понимание супружества, какъ полового соединенія liberorum quaerendorum causa<sup>2</sup>), и безусловная семейная

<sup>1)</sup> Казанщеет, пит. соч., стр. 2; ср. тамъ же, стр. 90-91 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Gellius, Noct. attic. 1. IV. с. 3; Festus, De verbor. sign., s. v. quaeso; Ulpianus, Fr. lib. III, с. 3 etc., — Dr. J. Zhishman, Das Eherecht der orientalischen Kirche, S. 4, Wien 1864; сн. проф. Л. Н. Загурскаго. — Ученіе о законорожденности и незаконорожденности по римскому праву, стр. 3. — 7, Харьковъ 1880. — Съ успѣхами религіозно-нравственнаго и правового сознанія овначенная цѣль брака, утративъ свой первоначальвый характеръ, перестаетъ быть у римлянъ предметомъ только личныхъ желаній и семейновкономическихъ интересовъ, а понимается, какъ священный долгъ поотношенію въ роду (предкамъ) и какъ гражданская обязанность предъ отечествомъ (*Rossback*, о. с., S. 4. — 5). Однако, едва-ли возможно оспаривать, что въ болѣе ранныю пору ихъ культурной исторіи понимавіе этой цѣли имъло у нихъ болѣе узкій характеръ, не выходя за предѣлы чисто экономическихъ интересовъ отдѣльной семьи. Безъ сомивнія, и это пониманіе брака, ставящее ему дальнѣйшую цѣль помимо непосредственнаго

подчиненность женщины, имъвшей назначеніе лишь вспомогательнаго орудія для осуществленія мужчнюю означенной цъли брака <sup>1</sup>). Такъ было, по крайней мърѣ, если не въ повседневныхъ явленіяхъ жизни, то въ суровняхъ опредъленіяхъ древняго права, приблизительно до временъ имперін<sup>9</sup>).—Если отъ этихъ замѣчаній о правовомъ положенія женщины въ первобытныхъ обществахъ и патріархальной римской семьѣ мы обратимся къ древнѣйшимъ способамъ бракозаключенія, то увидимъ, что въ каждомъ изъ нихъ, среди болѣе или менѣе сложнаго цикла обрядовыхъ дѣйствій, центральное мѣсто по значенію для правомѣрности возникающаго отношенія принадлежитъ одному изъ актовъ, представляющихъ полную аналогію способамъ пріобрѣтелія

1) Различіе между мужчивой в женщиной по древне-римскому возарічію, лежащому въ основъ опредълечій брачнаго права, мътко охарактеризовано Хельдерома въ его небольшомъ, но серьезномъ изслъдовани о римскомъ бракъ. Древне-римскому міру, говоритъ названный авторъ, было совершенно чуждо воззрѣніе на бракъ, какъ на взанмное восполневіе супругами неполноты и односторовности своего существа. Мужчина самъ по себѣ представляетъ цъльное существованіе (ein ganzes Dasein), выраженное въ его личности и переходящее за предълы его жизни въ лицъ его потомковъ. Но только въ производящемъ мужчиеъ, а не въ воспринимающей женщинъ лежить творческій принципъ умноженія и продолженія; для женщяны онъ закрыть: не себѣ, а только своему мужу родить она подвластныхъ. Въ этой существенной своей функція она является не равною мужу половиной, а существомъ особымъ, исключительно рецептивнымъ, лишеннымъ производительности и возможности продсяжения въ потомствъ. Это и есть то, что ставило личность женшины. по римскому воззр'внію, на одну ступень съ несовершеннолізтними н вызывало, на ряду съ опекою надъ послъдними, половую опеку (die Geschlechtsvormundschaft). Hölder, E. Die romische Ehe, S. 14. Zürich 1874 Cp. Roszbach, o. c., S. 6.

<sup>2</sup>) Въ дъйствительной жизни, конечно, и въ эпоху господства этихъ опредъловій возможны были явлевія, отражающія въ себъ болъе высокій характеръ отношеній между супругами; однако, еще въ періодъ пуническихъ войнъ Л. Валерію, говоря объ отношеніяхъ мужа къ женъ, приходилось внушать своимъ согражданамъ (по поводу lex Oppia, a. 557 ab u. c.): vos in manu et tutela, non in servitute debetis habere eas (Livius, Hist. 1. XXXIV, с. 7, — Казанцеев, цит. соч., стр. 118).

удовлетворенія физіологически-половой потребности, отмічаеть собою уже нікоторый прогрессь сравнительно съ воззрівніями первобытной эпохи и, какъ справедливо предполагается изсліздователями, не было первоначальнымъ у племенъ, составившихъ основу римской національности (*Казанцеез*, цит. соч., стр. 1).

# каноннческия определения врака и значение ихъ при изследов. 67

власти надъ неодушевленными вещами. Это-умычка невъсты (насильственный захвать или кража чужой собственности), мокупка ся у родственниковъ и не нарушаемое противодъяствіень послёдняхь фактическое сожительство, превращающее силой привычки и давности простой факть обладанія въ право <sup>1</sup>). Возникая и существуя первоначально лешь какь бытовыя явленія, эти способы заключенія брана пріобритають затинь значеніе юридических обычаевь и, наконець, закрыпляются въ положительномъ законодательство, какъ скоро, съ развитіемъ общественности, является потребность въ точной регламентаціи правовыхъ отношеній. Въ этомъ переходъ изъ факта частной жизни въ придическій акть. становящийся подъ контроль общественной власти, бракозакиючительныя действія неизбёжно теряють, конечно, свою первоначальную непосредственность и превращаются въ обрядовую форму, имъющую своимъ назначениемъ-опредъленно обозначить моментъ начала супружества и провести ясную грань, отделяющую бракъ отъ всехъ другихъ видовъ полового общенія, не имъющихъ одинаковыхъ съ нимъ юридическихъ послъдствій <sup>2</sup>). Общественное правосознаніе, соз-

<sup>1</sup>) Существованіе этихъ способовъ бракозаключенія и установленія мужней власти у всёхъ народовъ на изв. стадіи ихъ культурнаго развитія, параллельно съ указаннымъ взглядомъ на женщину и понятіемъ о бракъ, подтверждается фактами наъ быта современныхъ некультурныхъ пнеменъ и такъ наз. культурными переживаньями въ брачинхъ обрядахъ и обычняхъ народовъ, достигшихъ сравнительно болёв высокой стецени культурнаго развитія. Доказательства существованія этихъ формъ бракозаключенія у арійскихъ племенъ въ отдаленную пору ихъ исторической жизни собраны проф. Казанцевыма въ назв. изслёдованіи, стр. 56—109; тамъ же достаточно полно указана и литература по данному вопросу.

<sup>2</sup>) "Какъ въ сферѣ мныхъ отношеній — по замѣчанію авторитетнаго русскаго цивилиста — состояніе владѣнія, при нѣкоторомъ развитіи общественнаго быта, оказывается недостаточнымъ и теряетъ свою опредѣлительность, какъ скоро появляется потребность въ юридическомъ сознаніи каждаго состоянія, такъ точно и въ сферѣ семейственныхъ отношеній состояніе наличнаго сожительства оказывается недостаточнымъ признакомъ брачнаго союза, когда съ бракомъ начинаютъ соединяться права, приходящія въ сознаніе и стремящіяся утвердиться въ постоянствѣ и непрерывности. Когда для личности является побужденіе обособить себя въ обществѣ съ извѣстными своими принадлежностями и правами и передать ихъ своимъ дѣтямъ, тогда различается въ сознавіи бракъ дѣй-

5\*

давая подобныя формы, пользуется, такимъ образомъ, уже готовыми элементами, возводя обыденную практику въ норму положительнаго права. Но постоянно идущая повади жизни законодательная санкція оказывается безсильной сохранить практическое значение за указанными способами заключения брака, коль скоро они перестануть соотвътствовать измънившимся понятіямъ данной общественной среды о взаныномъ положении мужчины и женщины въ составъ создаваемой ими семьи. Обычаи и обряды, когда-то выражавшіе самую сущность устанавливаемаго правоотвошенія, еще продолжають некоторое время применяться и после того, но лишь въ силу долговременной привычки, постепенно отходя въ разрядъ "культурныхъ переживаній". На смёну имъ изъ въчно творческихъ нъдръ жизни возникаютъ иныя формы и установленія, болье отвъчающія новой стадіи культурнаго развитія и новому строю общественныхъ отношеній. Примъръ этого даетъ намъ тотъ же древній Римъ въ періодъ имперіи, когда достигнутое въ медленномъ историческомъ процессъ расширеніе женскихъ правъ и установленіе болье высокаго взгляда на бракъ, какъ свободный союзъ двухъ человъческихъ личностей, привели къ признанію бракозаключительной силы за взаимнымъ соглашенiемъ (consensus) сторонъ, вступающихъ въ супружеское сожительство.

Какое же понятіе о форме заключенія брака должно быть выведено изъ всего вышесказаннаго? Подъ этимъ названіемъ въ широкомъ и чуждомъ терминологической точности смыслѣ можетъ быть подразумѣваема вся совокупность обрядовыхъ дѣйствій, практикуемыхъ въ данномъ обществѣ, въ силу обычая или требованій положительнаго права, при началѣ законнаго супружества. Но въ болѣе точномъ и правильномъ словоупотребленіи формою бракозаключенія долженъ быть названъ лишь тотъ спеціальный актъ, который, будучи енвшнимъ, условнымъ показателемъ момента возникновенія брака, какъ правомърнаго отношенія, въ то же самое время по своему енутреннему значенію указывалъ бы на существенный характеръ этого отношенія и былъ его реам-

Digitized by Google

ствительный, законный и явный оть глухого фактическаго совокупления и сожительства, а вмёстё сь тёмъ устанавливается изв. форма брака" (Добледоносцеез К. Д., Курсъ гражд. права, изд. 3, т. 11, стр. 40).

# каноничнокия опредъления врака и значение ихъ при изслъдов. 69

нымъ началомъ 1). Какъ скоро существо брака понято навестнымъ образомъ, вичств съ твмъ и въ самомъ этомъ поняти уже опредълены и существенные элементы бракозакисчительной формы. Эти элементы входять въ жизнь вместв съ соответствующимъ пониманіемъ природы брачныхъ отношений и отнодь не изоботвтаются произвольно, а лишь констатируются и фиксируются положительнымъ правомъ, нревращаясь такимъ образомъ изъ бытовыхъ обычаевъ въ орндическія установленія. Свое значеніе они получають не въ силу только внъшнихъ предписаній власти, а-какъ выражается одинъ изслъдователь этого предмета-ex jure natuгае 2),--- наъ природы самого брачнаго отношенія, такъ или нваче понятаго. На ряду съ этими существенными элементами народныя върованія и быть вносять въ ритуалъ бракозаключенія не мало другихъ осложаяющихъ подробностей, въ видъ различныхъ торжественныхъ обрядовъ и церемоній. По своему смыслу и характеру они могуть болѣе иди менъе отвъчать данному пониманію природы брачнаго союза и существеннымъ условіямъ его установленія, но могуть и не имъть никакого внутренняго соотношенія съ нимъ, въ особенностя-когда эти обряды и церемоніи являются остаткомъ прошлаго, отголоскомъ уже исчезающихъ понятій и вглядовъ, культурно-бытовымъ "переживаньемъ". Равнымъ образомъ, и по времени исполенія они могуть не одинаково соприкасаться съ реально-совершеннымъ моментомъ бракозаключенія, предшествуя ему или слъдуя за нимъ. Въ томъ и другомъ случав ничего важнаго сами по себв они отнюдь же представляють, и если, темъ не мене, законодательная власть настаиваеть на соблюдении ихъ наравнъ съ важнъйшими актами брачнаго ритуала, то на это нужно смотръть, какъ на излишество формальныхъ требованій, не оправды-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Только-что процятованный нами ученый наслёдователь, говоря въ своемъ "Курсъ гражданскаго права" о формъ бранозаключенія, "существенное ся значеніе" опредёляетъ такъ: "несомнённо выразить лечную свободную волю сторовъ на вступленіе въ бракъ; торжественно огласить вступленіе въ бракъ предъ обществомъ, опредёлить начальную минуту брачнаго сожительства" (Побъдоносцева К. П., тамъ же, стр. 40).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Freisen, Jos. Geschichte des kanonishen Eherechts bis zum Verfall der GlossenHitterarur, S. 91. Tübingen 1888; cn. ew acc-Die Entwickelung des kirchl. Eheschliessungsrechts Bz Arch. für kath. Kirchen-Recht, Bd. 53. S. 71.

ваемое существоиъ дъла. Еще менъе удовлетворительнымъ должно быть признано то состояние положительнаго права, когда послёднее старается удержать прямую зависимость законной силы супружества отъ тъхъ или другихъ прадиціонныхъ обрядовъ и дъйствій, явно не соотвътствующихъ измѣнившемуся пониманію сущности этого отношенія въ данной общественной средь. Исторія заководательствь анаеть не одинь примъръ такой несогласованности новыхъ воезръній на бракъ съ старыми способами его установленія, утратившими свой первоначальный смыслъ и отмѣчающими лишь тоть условный моменть, съ котораго названный союзъ юриди чески признается существующимъ, а вовсе не тотъ, съ котораго онъ въ дъйствительности становится таковымъ. Подобное явленіе вполн'в понятно, какъ результать изв'ястнаго консерватизма юридическихъ формъ, смъна которыхъ ръдкоуспъваетъ идти рука объ руку съ ростомъ общественнаго правосознанія. Но не менье очевидно и то, что при установленіи нормальнаго понятія о бракозаключительной формъ важны не эти переходныя стадіи правового творчества, представляющія временный компромиссь прошлаго съ настоящимъ<sup>1</sup>). Въ законодательствъ, послъдовательно развитомъ изъопредъленнаго принципа, не можеть быть мъста для подобной несогласованности внешнихъ требований съ сущностью-

1) Достаточно обратить внимание на фактически доказанието неизбъжвость для законодателя рано или поздно сгдадить возникающую въ подобныхъ случаяхъ рознь своихъ требованій съ голосомъ живого правосознанія, чтобы убѣциться въ невозможности устанавливать искомую нами норму по тому, что въ дъйствительности является лишь еременныма. отклонениемь отъ нея. Какъ бы ви были многочисленны такія отклоненія. не слъдуеть забывать, что они вполит депустимы и, быть можеть, даже ненабляны лишь до твхъ поръ, пока самое понятіе о бракъ находится въ процессъ своего естественнаго развития. Но чъмъ другимъ, кромъ очевиднаго непониманія своей роли или-еще хуже-пустого каприза законодательной власти можно было бы объяснить себв усилія послёдней насильственно задержать возведение въ правовой институть, при надлежащемъ уразумънін сущности супружескаго союза, соотвътствующей формы его установленія нли замённть се автомъ производьнаго состава? Не говоримъ уже о томъ, что никакая попытка въ этомъ родъ не могла бы имъть прочнаго усиъха, такъ какъ буква законодательнагопредписанія безсильна сама по себъ сездать или отнять жизнеспособность какого бы то ин было установленія независимо оть стойкости егореально-бытовыхъ основъ.

# каноничнокія опредълныя врака и значенів ихъ при изслъдов. 71

пормируемаго явленія; въ немъ форма бракозаключенія должна быть не только условно юридическимъ, но и реальнымъ моментомъ начала супружескихъ отношеній. Поэтому всякая церемонія, не имъющая такого значенія, не обладаетъ и надлежащими свойствами бракозаключительнаго акта, или формы бракозаключенія въ точномъ смыслъ слова, хотя бы н считалась таковой на практвкъ. По справедливому и мъткому выраженію одного нъмецкаго изслъдователя, Eheschliessung ist nicht das, was ein Werden, sondern nur was das Dasein der Ehe bewirkt<sup>1</sup>), и потому бракозаключительный актъ, не устанавливающій самъ по себъ дъйствительной наличности брака, есть въ сущности contradictio in ad jecto.

Сказаннымъ до сихъ поръ достяточно уясняется принциніальный научно-богословскій интересь предпринимаемаго нами изслъдованія. Въ самомъ дълъ, если происхожденіе и сивна бракозаключительныхъ формъ существенно обусловливается, какъ мы видъли, соотвътствующими понятіями о бракв, то въ чемъ другомъ, какъ не въ этихъ понятіяхъ, нужно искать первоначальныхъ идейныхъ основъ, способныхъ пролить свъть на происхождение и смыслъ поддерживаемыхъ обычаемъ и охраняемыхъ положительнымъ правомъ подробностей бракозаключительнаго ритуала? Отсюда должно начинаться изучение того историческаго процесса, результать котораго мы имвемъ передъ собою въ сложномъ циклв законодательныхъ предписаний о бракъ, опредъляющихъ юридическій моменть и способъ его установленія. Здъсь же, и только здесь, заключается единственно надежный критерій для уясненія того, что въ этихъ предписаніяхъ должно нивть безусловно обязательное значение при данномъ пониманіи брака и въ чемъ нужно видъть лишь случайныя историческія наслоенія, не обусловленныя существомъ дъла. Для православнаго канониста, при настоящемъ состояние его науки, подобнаго рода вопросы нельзя не признать стоящими на очереди, и для разръшенія ихъ нътъ другого пути кромѣ только-что указаннаго.

Какое же пониманіе сущности и природы супружескаго соединенія должно быть признано тімъ краеугольнымъ камнемъ, на который опирается віжовое зданіе христіанскаго

<sup>1)</sup> Freisen, цит. ст. въ Arch. f. kath. K.-Recht, Bd. 53, S. 92.

бракозаключительнаго права? При попыткѣ отвѣтить на этоть вопросъ, разумѣется, всего естественнѣе обратиться за указаніями къ памятникамъ каноническаго права и въ нихъ поискать, на ряду съ частными постановленіями, въ томъ или другомъ отношеніи регулирующими бракъ, общаго его опредъленія. Но при этихъ поискахъ очень скоро выясняется одно знаменательное (какъ увидимъ ниже) обстоятельство, значительно осложняющее задачу предстоящаго анализа. Дѣло въ томъ, что въ оффиціальномъ сборникѣ источниковъ права нашей церкви—въ Кормчей имѣется деа опредѣленія брака, существенно различныхъ по происхожденію и содержанію, хотя и не противорѣчащихъ одно другому. Очевидно, для нашей цѣли нельзя ограничиться выборомъ одного изъ нихъ по произволу, а необходимо разсмотрѣть каждое въ отдѣльности.

Первое опредѣленіе брака изложено въ 1 главѣ 4-й грани "Градскаго Закона" (48-я глава Коричей) въ слъдующихъ выраженіяхъ: "Бракъ ёсть моўжеви й жень сочетаніе, й събытіе во всей жизни, вжественным же й члческим правды общение" 1). Изслъдователямъ византійскаго права давно извъстно, что это опредъление брака, какъ и многое другое въ содержания того законодательнаго памятника, изъ котораго оно заниствовано, восходить еще къ языческому періоду римскаго гражданскаго права, отмечая ту завершительную стадію. какой успела достигнуть на не-христіанской почве идея брачнаго союза въ своемъ естественно-историческомъ раз-BHTIN. "Nuptiae sunt conjunctio maris et feminae et consortium omnis vitae, divini et humani juris commnicatio" 2),---воть подлинный тексть вышеприведеннаго бракоопределительнаго изречения, принадлежащаго послъднему изъ римскихъ влассическихъ юристовъ, Гереннію Модестиву. Языческое происхожденіе формулы<sup>8</sup>) не помъщало ей перейдти въ христіанское

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кормчая, над. 1787 г., ч. 2, л. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Modestinus libro I Regularum, fr. 1 Dig. XXIII, 2. Въ греческомъ подлинникъ нашего "Градскаго Закона" — Прохиронъ (О поухецос горос) эти слова переданы такъ (tit. IV, с. 1): Гарос естіг агодойс хай учганос очгарена, хай συухλήφωσις пасть тёс ζωйς, Зейоυ те хай агдошлігоч дікайоч хонгигіа. (по изд. Zachariae— О поухецос, горос, р. 26, Heidelbergae 1837). <sup>8</sup>) Нъкоторые изслъдователи, не находя въ частныхъ узаконеніяхъ

## каноннчвскія опредзівнія зрака и значеніе ихъ при изследов. 73

нраво — гражданское и церковное — и прочно удержаться здесь. Принятое сперва въ юстиніановы Дигесты, опредёле-

отпосительно брачнаго союза и въ дъйствительномъ строъ римской семьи полныго соотвътствія приведенному опредъленію, сомнъвались признать его за продукть естественного развития иден брака въ римскомъ языческомъ правъ и склонны были видъть въ немъ отражение уже христіанскихъ понятій. Такого мизнія держался извъстный юристь-византологъ Цахаріз фонз. Лингенталь (см. его Geschichte des griechisch-römischen Rechts. 3 e Aufl., S. 56. Berlin 1892); cp. Maugozogdárov-Uegi rov iegov uvorngiou rev yauev, o. 40. 'Adyras 1857, -Zhishman, Das Eherecht, S. 94. Изъ русскихъ насябдователей въ качестве сторонниковъ этого мивнія можно назвать проф. И. Бердникова (см. его разборъ сочиненія Горчакова "О тайнъ супружества", стр. 58) и проф. Л. Загурскаго (Учение о законнорожденности, стр. 4), если не вполнъ опредъленное суждение послъдняго пояснить его указаніемъ на то обстоятельство, что Модестинъ († 228 г.) жиль въ такое время, когда христанская богословская наука (?) была довольно общирна, а христіанскія иден широко распространены въ римскомъ обществъ. Къ тому же взгляду заметно склоняется и А. Гуляеса, авторъ изследованія о предбрачномъ правъ по римскому и византійскому законодательству. "Идевлистическое опредъление Модестина, говорить онъ, кака бы проникнуто уже христіанскими взглядами и потому дегко могло быть усвоено позднъйшимъ правомъ, развившимся на почвъ римскаго права. Но римскому браку это опредъление вовсе не соотвътствуетъ" (Предбрачный даръ въ римскомъ правъ и въ памятенкахъ византійскаго законодательства, стр. IV. Деритъ 1891). Съ своей стороны мы не находимъ достаточныхъ основаній ни для подобныхъ предположеній объ источникахъ резсматриваемой формулы, ни для тыхъ сужденій о ся содержанін, которыя видять въ этомъ, какъ и другомъ, подобномъ ему (см. юстиніаповскія Instit. I, 9, 1), опредъленія брака комплексь этическихъ идей, не амъвшихъ примънения въ сферъ положительнаго права (Meyer P. Der römische Konkubinat nach den Rechtsquellen und den Inschriften, S. 5. Leipяід 1895). Двяствительное соотношеніе между элементами понятія, формулированнаго Г. Модестиномъ, и римскими поридическими нормами, касарнимися труж же сторонъ брачнаго института, им надвемся устанодить при анализъ этого понятія. То обстоятельство, что выраженіе общихъ началъ окажется, въ общемъ, сыме частныхъ правовыхъ постановленій, невзобжию приспособляемыхъ законодателемъ къ обычному укладу жизни, консчно, но заставить нась признать первое лишеннымъ юридическаго характера. Не менье ясно и то, что поствлующая одвика данной бракоопредълнтельной формулы въ христіанскомъ мір'в ничего не говорить противъ принадлежности этого высокаго понятія о бракъ римскому воресту-языченку, такъ какъ не подлежить сомизные возвышенный ка-**ПАНТОРЪ И МН**ОГНАЪ Другизъ установленій ремскаго права до-хонстіанской эпохи (что и было главизящее неъ причинъ рецецции этого права на Западъ, подъ воздъйствіємъ церкви, которая и сама жила тамъ lege romana), равно какъ и возможность для церкви Христовой усвоять себъ

ніе Модестина не только повторяется потомъ въ оффиціальныхъ колексахъ и частныхъ систематическитъ сборникатъ византійскаго гражданскаго права <sup>1</sup>), но и проникаетъ въ знаменитый, приписанный авторитетному имени п. Фотія, Номоканонъ въ XIV титулахъ<sup>2</sup>) въ качествѣ "наилучшаго" опредвленія брака (та налюта ток уанов болбоневос) и такимъ образомъ, по выраженію одного изъ авторитетнъйшихъ нашихъ ученыхъ, формально становится церковнымъ, каноническимъ 8). Но оставивъ безъ перемъны словесную формулу, христіанское государство и дерковь внесли многое сесе въея реальное содержание путемъ преобразования соотвътствующихъ нормъ положительнаго права, стараясь привести яхъ. въ большее соотвътствіе съ этическими основами брака. Для нашей цъли важно не только установить первоначальный точный смыслъ даннаго опредъленія, но и отмътить послъдующій рость выражаемыхъ имъ идей,-что мы и попытаемся сдълать въ нижеслъдующихъ замъчаніяхъ 4).

и освящать своимъ признаніемъ го доброе, что она находила въ жизни и понятіяхъ до-христіанскаго человъчества.

<sup>1</sup>) Haup., Bb Basil. XXVIII, 4, 1; Syn. min. γ'. c. 5; Mich. Attal. XIX, 25; Harmenop. IV, 4, 1 π gp. (Zhishman, o. cit., S. 93).

<sup>3</sup>) Тит. ХП, гл. 13.—*Pitra*, Juris ecclesiastici graecorum historia et monumenta, t. II, р. 608, Romae 1868; сн. *проф. В. Нарбекова*—Номокановъ константивопольскаго патріарха Фотія съ толкованіемъ Вальсамова, ч. 2-я: русскій переводъ съ предисловіемъ и примъчавіями, стр. 452. Казавь 1899 г.

<sup>8</sup>) Проф. Павлона А. С. 50-я глава Кормчей книги, какъ историч. и практич. источникъ русск. брачи. права, стр. 43, М. 1887.—Съ такимъ значеніемъ оно повторяется потомъ не только въ сочиневіяхъ византійскихъ кановистовъ (вапр. у Вальсамона въ толков. на 72 пр. труд соб. и на 41 пр. св. Вас. В.) и въ церковно-юридическихъ оборнивахъ, назначавшихся для практическаго употреблевія (вапр. въ Сритативъ М. Властара, лит.  $\gamma'$ , гл. 2), но и въ догматическихъ осчиневіяхъ греческихъ богослововъ XVI—XVII вв. (напр. въ Συνταγμάτιον περί των άγίων хαὶ ἰερων μυστηρίω» Гав інла Севира, м—та филадельфійскаго, и въ Катήχησις ἰερά Николая Булгара), при чемъ замѣчается стремленіе сблизить это опредълевіе съ церковно-догматическимъ учевіемъ о бракѣ. См. цит. соч. Павлова, стр. 44.

<sup>4</sup>) Подробный, но не во всёхъ частяхъ одинаково удовлетворительный съ нашей точки эрёвія историко-кановическій авализъ модеститовой формулы см. у Zhishman'a—Das Kherecht der orient. Kirche. 8 93—124; ср. Курсъ церковнаго права проф. А. С. Шавлова, стр. 317—823, Св.-Тр. Серг. Лавра 1902.



# ханоничиския опредълния врака и значение ихъ при изследов. 75-

По опредъдению Модестина, бракъ <sup>1</sup>) есть прежде всего---conjunctio maris et teminae. Эти слова содержать въ себъ об-

1) Употребленное въ подлиниять свово мириае (отъ nubere-покрываться; ср. nubes) обозначають собственно бракозаканчительный ритуаль, полагиющій начало законному супружеству (Rein, Das Privatrecht und der Civilprocess der Römer von der ältesten Zeit bis auf Justinianus, S. 371, Leipzig 1858), точные-одну изъ подробностей этого ритуала: quia flammeo caput nubentis obvolvatur, quod antiqui obnubere vocarini (Festus s. h. v.,-Bruns, C. G. Fontesjuris romani antiqui, pars posterior, p. 19, Friburgi in Brisgavia et Lipsiae 1893); во оно же употребляется и для обозначения супружескаго состояния, какъ и matrimonium, съ топ, однако, неосновательно оспариваемою Hasse (Das Güterrecht der Ehegatten uach römischem Recht, Bd. l. S. 46-49. Berlin 1824) разницею, что послъднее названіе безразлично примънялось и къ браку ех jure gentium, тогда какъ первое-только къ супружеству, подлежанему двествію нормъ національнаго римскаго права (jus civile). Чтобы убъдиться въ справедливости этого указавія на развицу въ словоупотребленін, достаточно обратить вниманіе на то обстоятельство, что никогда ни въ юридическихъ, ни даже въ литературныхъ памятникахъ мы не встръчаемъ выраженій: nuptiae juris civilis, nuptiae ex jure gentium,--не встрвчаемъ, бесъ сомнъвія, потому, что одно изъ вихъ представляло бы ненужный плеоназмъ, а другое-совствить немыслимую комбивацію повятій. Мы подагаемъ, поэтому, что уже въ самомъ названія пириае, употребленномъ въ разсматриваемой формулъ, содержится нъкоторое указавіе на юридическую природу того отношевія, о которомъидеть ръчь. Модестинъ ниветь въ виду matrimonium juris civilis, каковымъ могъ быть лишь бракъ римскаго гражданина (cives) съ женщиной, янтысщей jus conubii (гражданкой иля перегриной изъ общинъ, получавшихъ это право въ силу особыхъ договоровъ, --см. Ulp. Fr. V, 3 въ A. Schultingii Jurisprudentia vetus antejustinianea, p. 577, Lipsiae 1737). Толькотакое супружеское соединевіе, установленное при отсутствіи указанныхъ закономъ препятствій (со стороны возраста брачущихся, родства между ники, разницы въ общественномъ положении и т. п.), изначала было јиstum matrimonium въ правовомъ сознания римлявъ (см. Gai Instit. 1, 76,--ed. P. Krügeri et G. Studemundi, p. 19, Berolini 1884; gpyris Basbabis: legitimum matrimonium-fr. 24 Dig. I, 5; matrimonium jure contractum-Ulp. V. 10 въ ed. cit. p. 580), состоящая въ такомъ бракъ женщина-justa uxor (fr. 31 Dig. XXIII, 2), а рожденныя ею дъти-justi (Fr. Vat. 168,-Meyer, o. c. S. 57), legitimi liberi (Cic. de rep. V. 5,-Rein, o. c. S. 371) ея мужа (no nonematic pates is est, quem nuptice demonstrant-fr. 5 Dig. II, 4), воторый, будучи лицомъ sui juris, имъстъ надъ ними отеческую власть (patria potestas; подробеве о составь этого понятія будеть сказано въ другомъ мъстъ), а овн являются его заковными наслъдниками (sui beгодев, -проф. К. фонз Чиларжи. Учебенить институцій римскаго права, р. перев. подъ ред. проф. В. А. Юшкезича, изд. 2-е, стр. 361-2. М. 1906). Указанныя правовыя посябдотвія отличали martimonium juris civilis не только отъ незаковныхъ половыхъ связей (віцргим), чисто фактическаго-

щее указание на природу супружескаго отношения, вполнъ опредъленно отмъчая его естественную основу. Таковою является здѣсь половое различіе мужчины (mas) и женщины (femina): на немъ именно основывается взаимное тяготвніе половъ къ соединению (conjunctio), составляющему сущность брака. Но что собственно имъется въ виду, когда идетъ ръчь объ упомянутомъ различи половъ? Мы уже имъли случай отм'ятить на предыдущихъ страницахъ<sup>1</sup>), что римское правосознание въ течение ряда въковъ продолжало хранить на себъ отпечатокъ первобытно-натуралистическихъ воззръній на сущность супружескаго соединенія. Принимая во вниманіе, въ соотв'ттствіе такимъ взглядамъ, совокупность лишь внъшнихъ, физіологическихъ признаковъ, отличающихъ мужчину отъ женщины, римскіе юристы склонны были сближать естественную сторону брака съ твиъ половымъ отношеніемъ, которое въ проствйшей своей формѣ существуеть и между животными. Вслъдствіе этого они и относили бракъ къ jus naturale, quod natura omnia animalia docuit 2). Безъ сомнвнія, въ этомъ есть своя доля правды, поскольку нормальная супружеская связь не можеть быть мыслима помимо указаннаго различія половъ <sup>8</sup>) и поскольку продолженіе рода

сожительства съ несвободными или несвободныхъ между собою (contubernium) и легализированнаго конкубината (о немъ подробнъе будетъ сказано послъ), но и отъ matrimonium injustum, будетъ ли это не соотвътствующій законнымъ требованіямъ бракъ между лицами, стоящими въ сферъ дъйствія римскаго гражданскаго права, или matrimonium ех jure gentium. Поздиъйтее право императорскаго періода, признавшее и эту послъднюю группу браковъ за justum matrimonium, не установило, однако, полнаго тождества ихъ съ браками juris civilis и не даетъ основанія примънять юридическія нормы, привнесенныя со-вив, для характеристики національнаго римскаго брака.—Сн. Rein, о. с., S. 370—371 393—398; Meyer, о. с., S. 31—33.

<sup>1</sup>) См. стр. 65-66.

•) Ulpiani—lib. I Instit. (fr. 1 § 3 Dig. l, 1): Nam jus istud—продолжаеть Удъпіанъ—non humani generis proprium, sed omnium animalium, quae in terra, quae in mari nascuntur, avium quoque commune est. Hinc descendit maris atque feminae conjunctio, quam nos matrimonium appellamus, hinc liberorum procreatio, hinc educatio: videmus etenim cetera quoque animalia, feras etiam istius juris peritia censeri. То же самое буквально повторено въ юстивнанскихъ Instit. I, 2 pr. Сн. Латханція—Divinarum institutionum lib. i (De falsa religione) c. 8,—Migne Patr. lat. t. VI, col. 155.

<sup>8</sup>) См. Страхова Н. Христіанское ученіе о бракъ в противники этого ученія, стр. 24. Харьковъ 1895.



# каноничнокія опредъленія врака и значенів ихъ при изследов. 77

человъческаго, составляющее одну изъ цълей брака (важяващую въ правовомъ сознания древнихъ римлянъ), по Божественному закону поставлено въ зависимость отъ того же различія (Быт. І, 27-28). Было бы, однако, ошибочно утвер-"Ждать на этомъ основания, что все возможное содержание брака сполна исчерпывается обозначеннымъ половымъ отношеніемъ, и что это послъднее само по себъ есть уже бракъ по смыслу разбираемой формулы. Такое понимание сущности брачныхъ отношений въ чистомъ своемъ видъ возможно лишь у полудикихъ племенъ, едва успѣвшихъ вступить на путь культурнаго развитія. Но даже при сравнительно небольшихъ успѣхахъ, сдъланныхъ на этомъ пути, не можетъ остаться незамивченнымъ, что естественное различіе половъне ограничивается лишь извёстными особенностями ихъ твлесной организаціи, а идеть гораздо дальше,-что на ряду съ различіемъ внѣшнимъ, физіологическимъ, существуеть различіе внугреннее, психологическое, выражающееся въ психическомъ стров и въ характерв душевной жизни 1). Многовъковой исторический опыть, въ полномъ согласии съ би-блейскимъ сказаніемъ о созданіи первой жены, какъ соотевтственной помощницы мужу (Быт. II, 18), убъдительно говорить о томъ, что здъсь мы имъемъ передъ собою такой же изначальный и всеобщій факть, какимь признается дифференціація половъ по внѣшнимъ признакамъ. И подобно тому, какъ различіе въ твлесной организаціи служить основою стремленія половъ къ взаимному дополнению себя въ этомъ отношения. природныя особенности психической организаціи являются столь же естественнымъ и не менъе сильнымъ основаніемъ и побужденіемъ къ взаимному доподненію въ сферѣ психической жизни, къ соединению душъ мужской и женской въ тесный союзъ взаимной любви. Нельзя, конечно, отрицать того, что римское законодательство о бракъ и семьъ менъе занимается духовною стороною супружескихъ отношеній, чъмъ физической, заботливъе охраняетъ основы семейной власти и преемство политическихъ правъ, чвиъ силу личной привязанности. Иначе и не могло быть тамъ, гдъ въ круговороть общественныхъ перемънъ еще упълъли отголоски

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О психическомъ различи половъ, съ указаниями на литературу вопроса, см. у Страхога, цит. соч., стр. 31-35.

первобытно-натуралистическаго жизнепониманія и гдѣ слабо развитые интересы индивидуальности постоянно приносятся въ жертву пѣлому. Но при всемъ томъ не трудно убѣдиться, что въ римскомъ правосознаніи бракъ никогда не былъ половою связью на чисто-физіологической основѣ. Объ этомъ неоспоримо свидѣтельствуетъ не чуждое и самымъ отдаленнымъ временамъ различіе въ моральномъ и правовомъ положеніи законной жены (materfamilias) сравнительно съ на ложницей или конкубиной <sup>1</sup>). Впослѣдствіи, съ упадкомъ

1) Древнее право не различало видовъ веббрачнаго сожительства, обозначая словомъ paelex (ср. греч. лалахи и евр. pilegesch) всякую свободную женщину, чья длительная (не мимолетная) связь съ лицомъ другого пола не подходитъ подъ понятіе гражданско-правового брака (justum matrimonium въ первоначальномъ значения этого термина,-см. примъч. на стр. 75-76). При той строгости нравовъ, которая считается характеристиче--скою чертою римаянъ въ ракнюю дору ихъ историческаго существованія, было не обычно, чтобы въ подобную связь вступалъ женатый мужчина, равно какъ и то, чтобы неженатый имълъ одновременно нъсколько постоянныхъ сожительницъ. Такимъ образомъ, въ paelex раннъйшей эпохи нужно видать единственную "подругу жизни" неженатаго, отличающуюся оть законной жены твиъ, что цервая "стонть вив сферы сакральнаго н гражданскаго права" (Meyer, o. c., S. 14). Соотв'ятственно этому и ся д'яти не имъють юридической связи съ ихъ натуральнымъ отцомъ и, какъ vulgo quaesiti, въ отношении личныхъ правъ слъдуютъ общественному положению матери. Общее понижение моральныхъ устоевъ, начавшееся со 2-й пунической войны и достигшее своего кульминаціоннаго пункта въ эпоху перехода отъ республики къ привципату, двоякнить образонть содвяствовало распространенности визбрачныхъ связей: съ одной стороныувеличеніемъ числа твхъ, кто совствиъ не хотвли вступать въ бракъ. предпочнтая пріятное и не обязывающее обращевіе съ вольноотпущенницами и рабынями дорого стоющей жизни отца семьн" (ibid., S. 17); съ другой-твмъ, что подобныя отношенія, прежде считавшіяся дозволятельными только для холостыхъ, стали довольно обычными и для женатыхъ. Одновременно съ этимъ входитъ въ употребление новое названиеconcubina, безразлично прилагавшееся какъ въ сожительницъ холостяка. такъ и къ той, quae cum eo, cui uxor sit, corpus misceat (fr. 144 Dig. L, 16). Въ томъ и другомъ случав вивбрачная связь оставалась чисто фактическимъ отношеніемъ, не создававшимъ спеціальныхъ юридическихъ посявдствій. Поворотнымъ пунктомъ въ исторіи конкубината является законодательство Августа, стремившееся положить предълъ широкому распространению незаконныхъ сожительствъ (lex Julia de adulteriis, a. 736 р. u. c) и въ то же время суживавшее кругъ дозволенныхъ браковъ въ зависимости отъ общественнаго или служебваго положения нъкоторыхъ лицъ (l. Julia et Papia Poppes, a. 736-757 и 762). Въ качествъ компромисса, дающаго выходъ изъ этихъ противоръчивыхъ требованій, законо-



# КАНОНИЧВОКІЯ ОПРЕДЪДЕНИЕ ВРАКА И ЗНАЧЯНІВ НАЪ ПРИ ИЗСЛЪДОВ. 79

внъщнихъ, формально-обрядовыхъ признаковъ, отличавшихъ бракъ въ самый моменть его вознакновенія отъ длительныхъ внъбрачныхъ связей, черта *енутренняго* превосходства его надъ послъдними, заключающаяся въ наличности извъстнаго морально-психологическаго элемента (affectio maritalis), выстуцаетъ еще замътвъе. Теорія и практика эпохи классическихъ пристовъ уже явно отдаютъ преимущество духовной сторонѣ брака надъ физической: въ это время не только съ значеніемъ моральной сентенціи, но и въ качествъ юридическаго тезиса было высказано и признано, что партіаs non concubitas, sed consensus facit<sup>1</sup>),---что сущность супружества состоить не въ тълесномъ совокупленіи, а во взаимномъ согласіи, въ об-

дателенть быль соедань особый правосой институть, за которымь удер. жано привычное название конкубнаата, между твиъ, какъ онъ значи. тельно отдичался накоторыми своими чертами отъ прежнихъ незаконныхъ связей того же наименованія, приближаясь этими сторонами къ законному браку. Такъ, по крайней мъръ-первокачально, конкубиной могла быть только жеящина, стоящая въ сферъ дъйствія римской правовой системы, и лишь впоследствия это ограничение нотеряно свою силу подобно тому, какъ было в въ примънения къ justum matrimonium. Вще яснье обнаруживается тенденція къ упомянутому сближевію въ томъ, что на вступающихъ въ конкубниатъ цъликомъ были перенесены брачныя требованія, суммарно нам'ячаемыя формулою: naturale jus et pudor inspiciendus est (fr. 14 § 2 Dig. XXIII, 2). Разумвется, этимъ проводняась довольно ръзкая грань моральнаго отличія конкубным, въ новомъ вняченін даннаго термина, отъ простой наложинцы до-августовскихъ временъ. При всемъ томъ различіе между имми было менъе значительнымъ, чъмъ то, какое осталось между настоящей женой и ся легализированной замъстительнецей. Въ отношенияхъ въ послъдней ея сожителя не предполагалось именно того своеобразнаго оттвика чувства, который составляеть морально-психологическую основу супружества (Pauli Sent. II, 20,-Schultingii o. с. р. 304). Соотвътственно этому и по свсимъ придическимъ носледствіямь для сторонь конкубинать характерно отличается оть брака: онъ не создаеть специфическихъ взаимныхъ обязательствъ, въ томъ числъ н обязательства не допускать adulterium (fr. 14 Dig. XLVIII, 5); запрещение дареній между супругами не простиралось на конкубентовъ и не могло получить обратной силы даже въ томъ случав, если ихъ отношение перешло въ бракъ, н т. п. (ем. Меует, о, с., S. 77-82). Что касается дътей конкубины, то они и по вовому законодательству оставнсь въ прежнемъ положения вевбрачныхъ и, слёд., не имвющихъ права притязать на что либо со стороны своего естественнаго отца.-О конкубинать подробные см. въ неоднократно цнт. здъсь соч. Meyer'a, гдъ тщательно использованы источники и обильная литература вопроса.

1) Ulpianus libro XXXV ad Sabin.,-fr. 15 Dig. XXXV, 1.

щеніи душъ. Той же самой эпохѣ, какъ мы видѣли, принадлежить и разбираемая нами формула, въ которой, поэтому, вполнѣ справедливо будетъ признать выраженіе понятія о бракѣ, какъ соединеніи мужчины и женщины, имѣющемъ свою естественную основу въ широкой области психефизичеекаго (а не физическаго только) различія половъ.

Если, такимъ образомъ, даже у римскаго юриста-язнчника, составителя этой формулы, "conjunctio maris et feminae" не могло быть выраженіемъ грубо-натуралистическаго взгляда на бракъ, то тъмъ болъе нужно сказать это о значени тъхъ же словъ по перенесени ихъ на христіанскую почву. Бракъ, какъ союзъ твлъ, конечно, не пересталъ существовать и у послъдователей "религи духа". Христіанство въ лицъ истинныхъ своихъ представителей всегда было чуждо гностическо. манихейской вражды къ плоти и не полагало запрета на удовлетворение естественныхъ потребностей твлесной природы человъка, научая все творить во славу Божію (1 Кор. Х, 81). Къ числу этихъ потребностей должна быть отнесена и та, которая составляеть физическую основу брака, -- какъ видно изъ наставленія св. апостола Павла христіанскимъ супругамъ "не уклоняться другъ отъ друга, развъ по согласію, на время, для упражненія въ пость и молитвъ" (1 Кор. VII, 5; сн. съ 4 ст. той же главы) и изъ его замъчанія о возможности для жены спастись "чрезъ чадородіе" (1 Тим. II, 15). Великій проповъдникъ христіанской свободы, рекомендуя тъмъ, кому это посильно, быть безбрачными, какъ н онъ, для удобства служенія Господу (1 Кор. VII, 8 и 82-35). былъ, однако, далекъ отъ мысли бросить твнь осужденія на "нескверное". (аµіаттос) супружеское ложе (Евр. XIII, 4), въ противоположность в вкоторымъ, существовавшимъ уже и въ его время, "лжесловесникамъ съ сожженною совъстью" (1 Тим. IV, 2), забывавшимъ, что "всякое твореніе Божіе хорошо, и ничто не предосудительно, если принимается съ благодареніемъ" (иста сухаритас, -тамъ же, ст. 4). Не иначе судили объ этомъ и послъдующіе учители церкви, видъвшіе naturale bonum conjugii въ осуществления Божественной волн о "соединеніи двухъ въ одну плоть" ради деторожденія <sup>1</sup>);

80 : 0 ......



<sup>1)</sup> См. проф. Л. И. Писареза-Бракъ и безбрачіе при свътъ древнехристіанской святоотеч. письменности (Прав. Соб. за 1904 г., ч. і, стр.

#### каноннувския опредъления врака и значение вхъ при изследов. 81

а помъстный Гангрскій соборъ. 2-мъ своимъ правиломъ подвергъ даже анаеемъ тъхъ, кто по внушенію ложнаго аскетизма, гнушаясь бракомъ, утверждали, что не можетъ спастись жена, не чуждающаяся тълесной близости (*кадебоюса*) съ своимъ мужемъ <sup>1</sup>). Но возставая противъ бракоборныхъ

102-113). Не считая необходимымъ приводить здъсь обильныя питаты въ подтверждение сказаннаго, укажемъ лишь на одно замъчательное мъсто изъ твореній св. Іоанна Златоуста выразительно показывающее, до какой степени пъломудревное и здоровое чувство, соединенное съ христіянскимъ цониманіємъ, чуждо жеманной бреагливости въ сотественной сторон'в брака. На вопросъ о темъ, какимъ образомъ происходитъ соеднееніе двухъ въ одву плоть, Златоусть отвѣчаеть слѣдующими сдовами: "Все равно, какъ если бы ты отделилъ самое чистое водото н смъналь его съ другамъ золотомъ, и злъсь происходатъ въчто подобное. Жена иринимаеть плодотворное веществе въ то самое мгровеніе, какъ жаръ наслажденія приводить его какъ-бы въ расплавленное состояніе, . Принявъ, питаетъ и согръваетъ его, привноситъ къ нему и съ своей стороны, что вужно и-проваводить человъка... Потому-то онъ (Монсей) и выразнася точно, -- но сказали: будеть одна плоть, а ез плоть едину то-есть соедивятся въ плоть младенца. Что же, если младенца не будеть, и тогда они не будутъ двое? Конечно. Въдь это (единство) происходитъ оть совокупленія, которое соедиваеть и сившиваеть твла обонкъ... Знаю,продолжаеть св. отецъ-что многіе стыдятся того, о чемъ я говорю: при чиною тому ваша неумъренность и невоздержность. Это дъло унижено оттого, что браки совершаются у васъ такимъ образомъ (т. е. съ играми. плясками в пьянствомъ),-оттого, что ихъ портятъ, тогда какъ бракъ честнена и ложе нескверно. Что за стыдъ-дъло честное? Это можетъ быть въ порядив вещей только у сретнковъ, да у твуъ, которые приводять (на брачное торжество) распутныхъ женщинъ. Поэтому-то мив и хочется очистить бракъ, возвести его на ту степень благородства, какая ему свойственна, и этимъ заградить уста сретяковъ (считающихъ бракъ скверною). Осрамленъ даръ Божій, корень вашего бытія. А все это оттого, что около этого корвя много навоза и грязи Вычистина-те его свониъ разумомъ... Мив хочется показать, что этого (т. е. вышесказанваго о супружескомъ совокуплевія) не нужво стыдиться, а нужно стыдиться того, что вы дъласте. А ты между твиъ не думаешь стыдиться посявдняго, а стыдишься перваго, и такимъ образомъ осуждаешь Вога. Который такъ устрондъ". (Изъ XII бесъды св. юзана Злат. на посл. къ Колосс. въ русск. перев., сдъязномъ при петеро. дух. акад., изд. 1859 г. цит. по книгъ проф. Паслова о 50-й главъ Кормчей, стр. 61; сотвътствующій тексть греч. подлинника см. у Migne-Patr. gr. t. LXII, col. 3:8-389).

<sup>1</sup>) Опредъленіе Гангрскаго собора направлено противъ послъдователей Явстафія, епископа севастійского (въ Арменін) державшагося манихейской ересн (см. *арх. Іодина*—Опытъ курса церк. законовъдъвія, вып. І, стр. 373, СПБ. 1851). Выли и другія лица и цълыя общества въ древнехристіанскомъ міръ, раздълявшія тотъ же ваглядъ на бракъ (см. *Вінд*-

: . . **:** 

тенденцій, вытекавшихъ изъ указаннаго источника; вожди церковнаго сознанія еще менѣе могутъ подлежать упреку въ противоположной крайности воззрѣній на тотъ же предметъ, выразившейся въ древнемъ пелагіанствѣ, съ его признаніемъ плотского вожделѣнія (concupiscentia) за коренную основу брака<sup>1</sup>), и нашедшей себѣ продолженіе въ проповѣди современныхъ "оргіастовъ", низводящихъ супружескій союзъ до уровня простого "полосочетанія"<sup>2</sup>). Трудно пред-

Асми-Огідіпев sive antiquitates ecclisiasticae, vol. IX, р. 274-279. Наlae 1729). Повднѣе его держанись богомилы (см. тоякованіе Вальсамона на послѣднее наъ указ. правилъ-въ над. Моск. Общ. Любит. Дух. Просв. вып. І, стр. 96, М. 1887), а у насъ на Руси доселѣ держится секта хлыстовъ (Кумепосъ К. Секта хлыстовъ и скопцовъ, стр. 314-315. Казань 1883), у послѣдователей которой, какъ и у ихъ древне-христіанскихъ единомышленниковъ, теоретическая проповѣдь суроваго аскетнама не рѣдко уживалась съ проявленіями самой дикой половой распущенности. Въ нашей такъ наз. интеллигентной средѣ толки о "правственной грязи" плотскаго сожительства супруговъ были весьма популярны послѣ выхода въ свѣтъ знаменитой "Крейцеровой сонаты" гр. Л. Н. Толстого.

1) Проф. Писарева, цит. ст., стр. 88 и д.

<sup>2</sup>) Наиболёе энергичнымъ защитникомъ указаннаго взгляда на бракъ выступнаъ въ послъдніе годы извъстный писатель-публицисть В. В. Розаност въ цёломъ ряде газетныхъ и журнальныхъ статой, часть которыхъ, вивств съ возраженіями на нихъ разныхъ авторовъ и другими "матеріалами къ ръшенію вопроса", перенаданы въ сборникахъ: "Въ мір'в неяснаго и нер'вшеннаго" (СПБ. 1901) и "Семейный вопросъ въ Россін (два тома, СПБ. 1903). Въ этихъ статьяхъ авторъ многократно н настойчиво повторяетъ свою основную мысль, что сущность брачнаго отношенія состонть въ "полопереплетенін", въ "прилвпленін" мужа къ жень, осуществляющемся чрезъ "местическій" акть coitus'a. Этоть посльдній при всякнах условіяхъ, не исключающихъ возможности діторожденія, есть діло не только вполні дозволенное, но и едва-ли не обязательное для каждаго, у кого есть potentia sexualis, въ виду данной оть Bora заповъдн о "наполнения земли". Во всякомъ случаъ, воздержание отъ него такъ же мало можетъ быть оправдано моральными побужденіями, какъ и добровольное скончество, а поддерживаемое церковью, правомъ и нравами разграничение законныхъ и незаконныхъ сожительствъ является. въ сущности, скрытою проповъдью дътоубіяства. Направляя этотъ упрекъ прежде всего въ сторону нашего "византійскаго" христіанства, г. Розановъ противопоставляеть ему "религію жизнетворчества"---ветхозавівтное іудейство съ его современнымъ продолженіемъ, сожалёя о томъ, что натуралистическій реалнамъ еврейско-талмудическихъ возарвній на бракъ остается чуждымъ христіанскому міру. Нэкоторый pendant къ этимъ, не ръдко весьма эксцентричнымъ въ подробностяхъ (см. ст. проф. Н. А. Заосерскаго-"Странный ревнитель святыни брачнаго очага" въ Вогос. Вести.

Digitized by Google

# KAHOHE I BOKIS OUP BABAINHIG BPAKA H SHAUBHIB HX3 UPH BBOJA OB. 88

ставить себв что-либо болье этого чуждое настоящему церковному уристіанству, при безусловно признанномъ адъсь, въ начествъ моральнаго принципа, подчинении природныхъ влеченій плоти "закону ума" и руководительству нравственнаге сознанія. Уже наь вышеприведенных наставленій ан. Павла, съ замъчательнымъ постоянствомъ противопоставляющаго въ своихъ посланіяхъ бракъ различнымъ видамъ вийбрачнаго плотского полообщенія (1 Кор., VII, 8; 1 Сол. IV, 8-4; Евр. XIII, 4 и др.), нельзя не усмотръть, что тълесная близость между мужемъ и женой есть лишь одна изъ стерона нормальнаго христіанскаго супружества, но не ей принацлежить здъсь преобладающее значение 1). Еще яснъе открывается это при разсмотръніи другихъ новозавътныхъ текстовъ, содержащихъ въ себѣ указанія на характеръ взаныныхъ отношеній между лицами, соединившимися, какъ супруги, для основанія законной семьи. Здісь мы встрічаемь не только внушенія мужьямъ (Колос. Ш. 19) и женамъ (Тит. II, 4) оказывать другъ другу взаимную любовь и "должное благорасположение" (довелоцёту вогосах,-1 Кор. VII. 8). съ поясненіями посредствомъ сопоставленій съ другими человъческими отношеніями, нсключающихъ односторонній взглядъ на бракъ, какъ только плотское "полосочетаніе "<sup>2</sup>),

за 1901 г., нояб., стр. 446-469), сужденіямъ увлекающагося русскаго пубянциста представляють нопытка соянднаго нъмедкаго ученаго los. Freisene, (въ упомянутомъ раньше его трудѣ), повторенная *Chr. Meurer*'омъ (Dia Kheschliessung nach geltendem katholischen Kirchenrecht-въ Zeitschrift f. Kirchenrecht, Bd. XX1,S. 232 ff.), доказать, что copula carnalis, занимающая центральное мъсто въ еврейскомъ бракозаключительномъ актѣ, нмѣетъ такое ме значеніе н въ церковномъ (католическомъ) правѣ, всецѣло примыкающемъ, будто-бы, въ развити своей доктрины о формъ бракозаялюченія къ монсеево-талмудическому праву. Въ спеціальной литературѣ теорія Фрейзена, надѣлавшая въ свое время не малый переполохъ въ ученомъ мірѣ, уже подвергнута обстоятельному разбору и признана несостоятельною (см. Deutsche Zeitschrift f. Kirchenrecht, 1892, Bd. 1, S. 399 ff.; Seking, Die Unterscheidung der Verlöbnisse, S. 174-183, Leipzig 1867).

<sup>1</sup>) Ср. Страхова-цит. соч., стр. 28.

<sup>2</sup>) Таково содержавшееся уже въ вехозавѣтномъ библейскомъ сказанія о созданіи первой супружеской четы сопоставленіе естественной привязанности мужа къ женѣ съ отношеніями его къ отцу и матери (Выт. 11, 24), неоднократно повторенное въ новозавѣтныхъ священныхъ текстахъ (Мате. XIX, 5; Марк. X, 7; Ефес. V, 31). Ср. апостольское увѣщаніе женамъ філа́идоос είган, филогіхного (Тет. 11, 4), гдѣ въ сэмонъ способѣ

но и болье опредъленныя указанія на то, что въ христівн. скомъ сознани духовная сторона супружеской любви должна нивть преобладающее значение. Изъ всвиъ новозаветныхъ жесть, дающихъ такія указанія, наибольшею ясностію и полнотою отличается Ефес. V. 22 - 88, глв. по справедливому замъчанию одного изъ нашихъ ученыхъ экзегстовъ, содержится "глубочайшее раскрытие сущности христіанскаго брака" 1). Основная мысль, поясняемая и здѣсь посредствомъ сопоставления, заключается въ томъ, что между супругами должна быть такая же близость и единеніе, какія въ естественномъ мірѣ существують между головою и туловищемъ (теломъ) живого организма, а въ благодатномъ царствъ Христа-между нимъ и церковью (ст. 28; ср. I, 22 - 28; 1 Кор. XI. 8 и др.). Какая именно близость имъется при этомъ въ виду и на какихъ проявленіяхъ супружеской любви сосредоточенъ умственный взоръ апостола, видно изъ преподаваемыхъ туть же наставленій женамъ и мужьямъ объ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Характерныя особенности этихъ наставленій, не совсімъ одинаковыхъ для той и другой стороны, дають возможность безъ особеннаго труда отыскать причину ихъ различія въ справедливомъ вниманіи богопросвъщеннаго мыслителя къ психической дифференціаціи половъ, преднамѣченной творческою волею Того, Кто благоволияъ создать въ женъ "соотвътственную помощницу" мужу (Быт. II, 18), и не перестававшей развиваться на протяжения въковъ въ сторону большей опредъленности подъ воздъйствіемъ историческихъ причинъ и общественыхъ условій. Общепризнаныя черты большей активности, иниціативы и способности къ внъшней борьбъ, отличающія мужской характеръ, и не менъе общеизвъстная склонность женской души отдаваться во власть безраздёльно-преданнаго чувства не могуть не налагать своеобразнаго отпечатка на проявленія супружеской любви со стороны мужчины и женщины. Въ этомъ и заключается, по нашему мевнію, ключъ къ правильному пониманію содержащихся въ указанномъ мъсть



выраженія дана такая же параллель супружеской любви въ отношеніяхъ родителей къ дітямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) *Проф. Д. И. Боздашевск*ій, Песланіе св. ап. Павла нъ ефесянамъ. Исагогико-эквегетическое изслѣдованіе, стр. 626. Кіевъ 1904.

# каноннувскія определенія врака и значение ихъ при изследов. 85

назиданій о взаимныхъ отношеніяхъ между христіанскими супругами. Жена, по апостолу, должна повиноваться (бхотая. сеовал) своему мужу (ст. 22, 24) и бояться (фовговал) его (ст. 88); но было бы крайне ошибочно видъть въ этихъ сдовахъ требование рабской покорности изъ страха передъ визнинею силой. Такое понимание, не имвющее для себя прямыхъ основаній въ текств 1), стояло бы въ противорвчіи съ на. ставленіемъ того же апостола мужьямъ-любить своихъ женъ н не быть суровыми въ отношения къ нимъ (Колос. Ш, 19). Очевидно, что нормальный строй христіанской семьи, проб. ражаемый въ Ефес. V, 22-28, допускаеть лишь свободное н добревольное нодчинение жены мужу, являющееся выражениемъ преданной и самоотверженной любви. Нравственныя основы этого подчиненія выясняются для насъ какъ изъ нёкогорыхъ другихъ мёсть, говорящихъ о семейномъ главенствъ мужа (1 Кор. XI, 8, 8-9; Колос. Ш. 18; 1 Тим. II. 12-14). такъ и изъ ближайшаго контекста разсматриваемаго назиланія (ст. 23-24). Уже библейское пов'вствованіе о происхожлении первозданной четы, по истолкованию богомудраго наставника, научаеть жень не искать себя первенства и преобладанія въ семьѣ, а быть върными и преданными помощницами своихъ супруговъ: "ибо не мужъ отъ жены, но жена оть мужа; и не мужъ созданъ для жены, но жена для мужа" <sup>2</sup>). Не должны онъ забывать и о томъ, что попытка язивнить этоть порядокъ отношеній на первыхъ же порахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вопреки мизило одного изъ авторитетизащихъ западныхъ богословонъ, бомы Аквината, ссылавшагося въ подтвержденіе мысли о подчиненіи женъ мужьямъ, какъ зослодаля, на посл'яднія слова 22 стиха. Для того, чтобы подобное толкованіе было возможно, въ текота должно было бы стоять не то хиріо, а тоїς хоріос (проф. Безданоскій, цит. соч., стр. 627).

э) 1 Кор. XI, 8-9. Послъднія слова не могуть, нонечно, быть понимаемы въ томъ смыслё, что жена совсёмъ не имѣоть самостеятельнаго значенія, какъ личность, а обречена быть лишь какъ-бм средствомъ для цъли, какою является мужъ. То обстоятельство, что она создана для мужа, какъ вго колоничка, исключаеть обособленность ся интересовъ и преувеличенную оцънку своей роли въ семъв; но оно же напеминаеть и другой сторонъ, что послъдняя не должна также впадать въ преувеличене тять себя самодовлѣющен, равъ оказалась необхедимость въ сосмолноние ея природной односторовности. На это именно и указываеть апостоль, говоря, что "ни мужъ безъ жены, ни жена безъ мужа, въ Госпедъ: нбе накъ жена отъ мужа, такъ и мужъ чрезъ желу; все же отъ Нога" (1 Кор. XI, 11-12).

принесла свой горькій плодъ въ фактё грёхонаденія (1. Тим. II, 14) съ его неизмёримо - тягостными послёдствіями для самихъ прародителей и всего ихъ потомства. Къ этимъ историческимъ напоминаніямъ, преподающимъ, конечно, лишь нравственный урокъ, а не обосновывающимъ юридическую обязанность <sup>1</sup>), присоединяется еще новый мотивъ "повиновенія" жены мужу, поясняемый двойной аналотіей отношеній тела -- церкви къ главѣ--Христу (Ефес. V, 28--24). Какъ Онъ, возглавляя Свою церковь, есть вмѣстѣ съ тѣмъ "сиаситель" этого "тѣла"<sup>2</sup>), о которомъ не перестаетъ помечительно заботиться <sup>3</sup>), такъ--естественно подразумѣвается адѣсь и прямо раскрывается въ дальнѣйшихъ стихахъ--

1) Давая таков морально-педагогическое значение указаннымъ библейскимъ аргументамъ въ пользу "подчиненности" женщинъ, им полагаемъ, что стоимъ ближе къ истинному духу апостольскаго ученія, чъмъ ть многочислевные противники женской эмансиваціи, которые склонны видіть здъсь въчную норму общественныхъ отношевій, обрекающую, будто бы, навсегда одну половину челов'вчества на соціальное неразенство съ другей. Нанвное обоснование такого неравенства указавиемъ на первенство мужа по времени происхожденія неизбіжно встрізчается съ возраженіемъ. опирающимся на тотъ фактъ, что рыбы и птицы суть еще болже ранніе насельники земли (Выт. І. 20-26), что не мъшаеть, однако, господству надъ ними человъка (тамъ же, ст. 28-30). Равнымъ образомъ, и первенство жены въ гръхопадени (Выт. III, 6) еще не даетъ права забывать что послёдовавшая, какъ наказаніе за грёхъ, порча физической и духоввой природы на въ меньшей мъръ коснудась мужчины, чъмъ женщаны. Едва-ли справедливо, поэтому, опираясь на данные факты, утверждать, что мужьямъ какъ бы ех jure naturae "пранадлежитъ власть и право распоряжаться", а жены должны "второстепенныя имъть мъста посяз мужей" не только въ домашней жизни, но и общественной (см. у Страzоеа-цит. соч., стр. 42-43 и д.). Всъ ссылки на древнихъ тодкователей, хотя бы и имъющихъ высокій авторитеть, представляются для нась нако убъдительными, такъ какъ въ ихъ сужденихъ скоръе можно видъть отражение господствующихъ ваглядовъ нав. времени, чъмъ върное выражевіе истинно-христіанскаго вегляда на этотъ предметь. Для тахъ наъ древне-христіанскихъ писателей, которые остаются върными принципальной точкъ врънія, соціальная подчиненность женщины представлянась. какъ увидниъ ниже, лишь рековымъ предрезсудкомъ и застарелою несправеднивостью, не имъющею оправдания въ христіанскихъ понятіяхъ о равноцвиномъ вначения человвческой личности, независимо отъ того, будоть ли это мужчена или жовщива.

<sup>3</sup>) Бытде той сыратос—ст. 23; сн. нъъяснение этихъ сповъ у проф. Иссдинесказо въ цит. соч., стр. 629.

5) Έχτρέφει χαι βάλπει... ό Κύριος την έχχλησίαν-CT. 29; CM. TANT MB, CTD. 637



# каноничнокия опридълния врака и значение ихъ при изследов. 87

опружаеть и проящий мужь свою жену предусмотрятельвыми попеченіямь о ея нуждахь и удоботвахь, отстраняя, по мвов возможности, все способное причинить тревогу или непріятность. Естественнымъ отвѣтомъ на это со стороны жены должва быть готовность ся всецьло довъриться руководительству мужа. Поэтому-то "какъ церковь повинуется Христу, такъ и жены своимъ мужьямъ во всемъ" 1). Очевидно, это "повиновеніе" есть лишь одно изъ проявленій мобен, какъ и та "боязнь", о которой говорится въ концъ 38 ст.: "жена да бонтся мужа" 2). Обращаясь затвиъ къ мужьямъ, апостолъ уже совершенно опредъленно внушаетъ ныть любить (dyaxav) своихъ женъ (ст. 25), поясняя это наставление посредствомъ той же двойной аналогии, какая проведена раньше. Въ обыденномъ порядкъ жизни любовь мужа къ женъ должна найдти себъ выраженіе въ повседневныхъ заботахъ о ея благополучномъ существованія, ...., въ благоразумномъ, дружескомъ и снисходительномъ руководительстве ею и въ томъ, что онъ долженъ на себя принять все тягости и труды, какіе необходимы для обезпеченія благосостоянія жены и діятей и для благоустройства всего дона" 8). Это-остественный долгь его 4), какъ главы собирательнаго организна, образуемаго соединениемъ двухъ въ одну плоть (ст. 31), и отсутствіе такихъ заботь было бы не менње противно природѣ, чъмъ ненависть къ собственному тълу (ст. 29). Но мысль великаго учителя не останавливается на этихъ заурядныхъ проявленіяхъ названнаго чувства, а идетъ гораздо далеве, открывая возможность повышенія требуемыхъ со стороны мужа жертвъ до степени нравственнаго подвига.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ефес. V, 24: Золер ѝ ехидлята опотаблетат то Хритой, обто кад ай учийнес той, ідіон, андрабит ен панта. Слово ідіон, здвель, навъ и въ ст. 22, но можетъ быть, конечно, понимаемо въ смыслъ противоположения "чужимъ", а указываетъ на "ввутревнъйшее единение мужей и женъ" (проф. Богдашевский, цит. соч., стр. 627).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слово фобейства, употребленное въ подлиннить, понимается экзегетами въ смысяъ "оказыванія почтенія уваженія, послушанія" (ср. Марк, VI, 20; Римлян. XIII, 7). Заслуживаеть вниманія, какъ "удачная глосса", чтеніе этого міста въ одной вэъ слав. ркп. Рум. музея (№ 1698): "жема да любима своего мужа" (проф. Богданесский, танъ-же, стр. 644).

<sup>- &</sup>lt;sup>3</sup>) Стражова И., цит. соч., стр. 46.

#### вогооловский въстниеъ.

Высочайшая міра и образоць для подражанія въ данномъ отношении указаны въ благодатномъ подобіи правственнаго единенія супруговъ-союз'в Христа съ церковью. Мужья должны любить своихъ женъ, какъ Христосъ возлюбилъ церковь, за которую предаль Себя (ст. 25),-любить глубоке и самоотверженно, до готовности положить за нихъ и самую жизнь. Мёра женскаго повиновенія, указанная ранбе апостоломъ, находитъ себъ, такимъ, образомъ, соотвътствіе въ мъръ мужской любви. "Хочешь ли,-говоритъ въ поясненіе этой мысли одинъ изъ древняхъ церковныхъ учителей-чтобы жена повиновалась тебв, какъ Христу повинуется церковь? Заботься и самъ о ней, какъ Христосъ о церкви. Хотя бы нужно было пожертвовать за нее жизнью, хотя бы нужно было тысячекратно быть разсвченнымъ, или потерпъть и пострадать что бы то ни било, не отказивайся; но хотя бы потерпълъ все это, не думай, что ты сдълалъ что-нибудь подобное тому, что сделалъ Христосъ" <sup>1</sup>). Таковы наставленія для христіанскихъ супруговъ, вытекающія изъ уподобленія ихъ взаимной привязанности духовному союзу церкви съ ея главою-Христомъ. Нужно ли пояснять еще, какой сторонь супружескихъ отношений должно быть отдано неоспоримое первенство при свътъ сопоставленія съ такимъ высокимъ образцомъ? Во всякомъ случай, для насъ уже и въ сказанномъ до сихъ поръ содержится достаточно основаній утверждать, что христіанское возэрізніе на бракъ легче мирится съ случайнымъ или неизбѣжнымъ въ силу обстоятельствъ отсутствіемъ твлесно-половой близости между мужемъ и женой при наличности глубокаго и искренняго чувства взаимной любви, чъмъ съ одною copula carnali безъ соотвътственной степеви духовнаго единенія между ними. Нравственное сознание христіанскаго общества и положительное право церкви одинаково далеки отъ мысли отождествлять начало брака съ моментомъ перваго твлеснаго "полопереплетенія" вступающихъ въ него лицъ<sup>2</sup>), какъ и отъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. І. Златоуств въ толновани на разсматриваеное мъсто послания къ ефесянамъ (Homil. XX, п. 2), — Migne, Patr. graec. t. LXIII, cal. 137; ср. блаж. Θеофилакта, — Migne, Patr. gr. t. CXXIV, col. 1116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Non enim defloratio virginitatis facit conjugium, sed paetio conjugalis, es. Amspocia medion. De instit. virg. c. 6, n. 41 (Migne. Patr. lat. t. XVI, col. 331; pyc. перев. въ изданныхъ Казан. дух. академieй "Творениять

## АНОНИЧЕСКИ ОПРЕДЪЛНИЯ ВРАКА И ЗНАЧЕНИЕ ЕХЪ ПРИ ИЗОЛЪДОВ. 89

носягательства на целость и прочность уже существующаго союза въ случат невольнаго или добровольнаго прекращенія того, въ чемъ заключается плотская сторона супруже-

св. Амеросія, епископа медіоланскаго, по вопросу о девстве и бракв. стр. 181, Казань 1901). Мысль этого взреченія, нацеминающаго извёстное ноложение римскаго права (fr. 15 Dig. XXXV, 1,-см. выше, стр. 79), многократно повторяется у древне христіанскихъ писателей-Златоуста (in с. XXIX Genes. homil. LVI, n. 2,-Migne, Patr. gr. t. LIV, col. 488), On. Acryemuna (Serm. LI, c. 13,-Migne, Patr. lat. t. XXXVIII, col. 344; De nupt. et concup. I. c. 11,-ibid. t. XLiV, col. 420) и др. Не менње широкое примњвеніе нашла она себѣ и въ области положительнаго права. Законодательство христіанскихъ вмператоровъ, воспроизводя съ буквальною точностью указанное мъсто изъ Дигесть (см. Proch. tit. IV, с. 17; Epanag. tit. XVI, с. 12), въ полномъ соотвётствін съ высказаннымъ здёсь принниомъ допускаетъ возможность заключенія брака заглазно, dià µісоо й в спотоля, оставаясь и въ этомъ случав вврнымъ римской правовой традицін, восходящей въ эпохв классическихъ юристовъ. При наличности сопестьчива, выраженнаго однимъ изъ названныхъ способовъ, требовалось только, чтобы невъста была отведена въ домъ женика (о значенін этого обряда подробите будеть різчь въ др. мість), послі чего бракъ считался двяствительно заключеннымъ независимо отъ того, состоялся BRE BETE HOTOME coltus (fr. 5 et 6 Dig. XXIII, 2; Proch. t. IV, c. 6; Epanag. t. XVI, c. 26; Basil. XXVIII, t. 4, 1. 4-5; сколія въ послёди. мёсту **ΠΟΣ ΒΑCHAUNT ΠΟΑCHAOTT, ЧΤΟ χαί πρός απόντας σινίσταται γάμος, χαν αύτφ** μή έπαπολουθήσει το φάπτον, τουτέστιν, ή συνάφεια,—Β' Η3Α. Heimbach's t. ΠΙ, р. 167). Не нныхъ, конечно, взглядовъ держалась и церковная власть въ своихъ правоопредъленіяхъ по данному вопросу. Для примъра можно указать отв'ять Никиты, м-та праклійскаго (XIII в.), на вопрось еп. Константина о томъ, какъ слъдуетъ поступить, когда нъкто, послъ церковнаго обручения и вънчания (ейуй инпотейая хай йеролоуйа), но еще до твлесваго совокупленія (согафиа) съ женой, вступиль въ связь съ своей теней и сдъязаль со беременной. Отвъть дань въ томъ смысль, что мужу колжно быть дозволено удержать при себ'я жену, но жить вдали отъ тещи, WOOL CHOBA HO BHACTS BE COGARCHE (Sti & drig the fautou per yuralxa Eyeir συγχωρηθήσεται, της δε πενθέρας μαχρυνθήσεται, διά την φαύλην συνήθειαν ίνα μή όπο ταύτης καί έτι έλκηται,-Σύντ. Ραλλυ π Πόπλυ τ. V, crp. 441-442; Leunclavii-Jus gracco-romanum, t. I, р. 310; слав. перев. въ Кормчей, цит. над. ч. 2-я, л. 261 и об.). Легко понять, какою точкою зрвнія на сущность христіанскаго брака подсказано это ръшеніе. Если бы важивйшею сторовою ого была copula carnalis, до начала которой супружескій союзь не считался бы дъйствительно состоявшинся, то до-брачная связь съ матерыю неньство исплючала бы самую мысль с возможности перехода отношений съ этов посладнов въ бракъ. При несущественности же названнаго условія для дваствительности брака случай съ тещею является уже посли-брачныла градонь, воторый не можеть отнять законной силы у признаннаго церковыю супружества.

скаго соединенія. Едва ли кто рѣшится утверждать, чю оракъ самъ собою прекращается, какъ таковой, коль скоро престарѣлые супруги утрачивають способность исцытывать чувственное влеченіе другъ къ другу, или когда добровольно положенный на себя мужемъ и женой, по обоюдному согласію, обѣтъ воздержанія положитъ конецъ ихъ плотскому сожительству <sup>1</sup>). Не расторгается онъ и церковною властью въ томъ случаѣ, когда плотское сожительство становится невозможнымъ, вопреки желанію самихъ супруговъ, вслѣдствіе начавшагося уже въ бракѣ болѣзнемнаго состоянія одного изъ нихъ<sup>2</sup>). Съ другой стороны, одна физическая близость, не соединенная съ affectus maritalis, отнюдь не отождествляется съ бракомъ и рѣшительно отвергается церковью<sup>3</sup>). Даже въ существующемъ уже супружествѣ актъ

<sup>1</sup>) Мотивъ для принятія супругами объта не временнаго только, а постояннаго воздержанія отъ плотской близости указанъ уже въ 1 Кор. VII, 29. Бл. Аскустина въ одной наъ своихъ ръчей (Serm. Li, c. 13) говорить о такомъ воздержанія, накъ явлевін шъроко распространенномъ въ его время. Multos novimus fratres nostros—свидътельствуетъ онъ—frustificantes in gratia, in nomine Christi ex consensu ab invicem continere concupiscentiam carnis, non autem continere ab invicem charitatem conjugalem. Quanto illa reprimitur, tanto ista fortius confirmatur. Nonne sunt conjuges qui sic vivunt, non quaerentes ab invicem fructum carnis, non exigentes ab invicem debitum concupiscentiae carnalis? (Migne, Patr. lat. t. XXXVIII, col. 345), Сказанія о жизни св. подвижниковъ христіанства нредставляють также не мало примъровъ добровольнаго соглашенія супруговъ на воздержаніе какъ съ перваго дня брака, такъ и послъ нъсколькихъ лѣтъ обычной совиъстной жизни, —см. А. Л. (проф. А. Ц. Лебедева) Разсказы наъ исторін христіанской аскетической жизни, стр. 107-108, М. 1884.

<sup>2</sup>) Zhishman, Das Eherecht, S. 760; проф. А. Загороский, О разводъ по русскому праву, стр. 139, Харьковъ 1884.—Моральное основание нерасторжимости брака въ подобныхъ случаяхъ ваклачается въ обязанности христіанскихъ супруговъ сообща переносить постигающія ихъ невыгоды в испытанія, а юридическое—въ томъ, что "бракъ не тъмъ составляется, еме спати мужеви съ женов, но брачвымъ совъщанемъ (*ż уаµихѝ сими́чесис*) ихъ" (Proch. t. IV, с. 17; Кормч. цит. изд. ч. 2, л. 87 об.). Что касается добрачной неспособности одного изъ супруговъ въ тълесно-половому общенію (іпроtentia), то она, согласно опредъленіямъ византискатся гражданскаго права, реципированнымъ и церковью (см. фотіевскій Иомеканонъ, тит. XIII, гл. 4, — Ріга, еd. cit. t. II, р. 615; русск. перев. преф. Нарбекова, стр. 523), является законнымъ основаність исна о расторжения другой стороны, обмащутой въ своихъ сотественныхъ окиданіяхъ.

<sup>3</sup>) Оставляя въ сторонъ тв внъбрачвыя половыя связи, которыя осу-

90

Digitized by Google

# каноническия определения вража и значение ихъ при изследов. 91

твлеснаго подообщенія становится, по выраженію одного изъ древнихъ церковныхъ учителей, "нечестивымъ, не соотвёт-

1 2

ждались законодательствомъ и нравами даже до-христіанскаго міра, сошлемся въ подтверждение сказаннаго на отношение сперва церкви, а потомъ и византійской государственной власти къ конкубинату, существенное отличіе котораго отъ брака именно и заключалось, какъ мы видълн, въ отсутствін affectus maritalis. Огношеніе это, правда, не сразу еглиясь въ совершенно опредъленныя формы, и licita consuetudo, потиво заставшая въ нравать, заставила долго и унорно считаться съ собою вождей христіанскаго сознанія. Отступая передъ силою общественной привычки, легалёзированной гражданскимъ законодательствомъ. извоторые наъ древне-христівнскихъ писателей, церковно-административныхъ діятелей и даже целые соборы высказываются о конкубинать болье или менье синсходительно (см. Meyer, o. c., S. 161 ff.). Но мирась сь нимъ въ силу необходимости, они обнаруживають визств съ твиъ явную тенденцію стереть трудно уновимую въ иныхъ случаяхъ раздіздительную грань между конкубинатомъ и бракомъ, перенося на первый нравственныя требованія, имъющія силу въ отношенін къ второму. Такъ, они настанвають на моногамическомъ дарактеръ сожительства съ конкубнной (соб. въ Толедо 400 г. пр. 17,-Mansi, Sacror. concil. nova et ampliss. collect. t. III, p. 1001) и на недозволительности произвольтаго разрыва этого отнешения иначе, какъ по винъ прелюбодъявия (16-е прав. ваъ числа приписываемыхъ св. Ипполиту,-Haneberg, Canones Hippolyti p. 72),-условіе, самая возможность котораго нсключалась при двяствін нормъ римскаго права (см. fr. 14 Dig. XLVIII, 5). При соблюденіи этихъ и подобныхъ требованій въ сущности уже исчезало всякое основаніе отличать, съ моральной точки зрънія, бракъ отъ конкубината, и и если, твиъ не менве, название послъдняго удерживается христіанскими писателями въ примънени къ такому союзу. который, по ихъ собственному признанию, potest quidem fortasse non absurde apellari connubium (GR. Assycmuna-De bono conjug. c. 3, n. 5,-Migne, Patr. lat. XL, col. 376), то въ этомъ нужно видъть лишь невольное и неизбъжное приспособленіе въ ходячей гражданско-правовой терминологін (ср. Binghami-op. cit. vol. VII. p. 430, Halae 1727; I. M. Göschl, Versuch einer historischen Darstellung der kirchlich-christlichen Ehegesetze von Christus bis auf neuesten Zeit, S. 27, Aschaffenburg 1832), Съ теченіемъ времени, впрочемъ, и саное слово concubina (какъ и параялельное ему греч. лаllaxi) утрачиваеть свой техническій смысль, и при томь не только въ церковнолитературныхъ, но и въ гражданско-юридическихъ памятникахъ (см., BADD. DETHE. NOV. XVIII, C. 5 H NOV. LXXXIX, C. 12, D. 5, FIT mallaraiпочти синонить учищи портеченияся). Послъдное обстоятельство находить себъ объяснение въ томъ, что и гражданские законодатели мало-по-малу усвояють себъ указанную точку эрънія церкви. Уже со сторовы, первыхъ христівнскихъ императоровъ мы видимъ рядъ попытокъ подорвать конкубнаять уменьшеніемъ препятствій въ вступлению въ бракъ и увеличенемъ побуждений предночнать эту форму

.

ствующимъ идеѣ брака и противоразумнымъ", коль скоро плотская страсть не подчинена руководительству нравственнаго сознанія и не просвѣтлена чувствомъ взаимной душееной привязанности <sup>1</sup>).

> И. Громогласовъ. (Продолжение слъдуетъ).

полового общенія сожительству съ конкубиной (Meyer, o, c., S. 128-142) Коднонкація Юстиніана, объединившая результаты этихъ попытовъ н пополненная его "новыми заповъдями", возвысившими моральное и правовое положение мийс палахия, вела въ конечномъ результать въ той же пьли уподобления конкубината браку. Въ послъдующихъ законодательныхъ памятникахъ указачная тенденція выступаетъ уже гораздо опредълениве. Если для первой половины VII в., къ которой обычно относять составление монографии о кажущихся противоръчияхъ въ Дигестахъ (CM. Zachariae-Geschichte des griechisch römichen Rechts, 3-0 Aufl., S. 12. Berlin 1892), можеть еще казаться преждевременнымъ содержащееся тамъ 38MB48Bie: τὸ δὲ τῆς παλλαχῆς ανηρέθη... παρὰ τῆς βασιλικῆς διατάξεως (CIOJIA ad Basil. XXVIII, t. 4, 1, 13-въ цит. над. t. Ш, р. 169),-то спустя столёте подобная замётка могла быть повторена, какъ вполнё отвёчающая нормамъ положительнаго права. Эклога (tit. VI, с. 13) и Прохировъ (tit. ХХХШ, с. 2) еще упоминають о наложничествъ; но первая язно игнорирусть его, какъ правовой институть, когда внушаеть видъть во всякомъ. безъ обычныхъ формальностей начавшемся, постоянномъ сожительствъ аудафог уацог (tit. II. с. 8), а во второмъ содержится уже и прямое запрещеніе конкубината, который, если состоящіе въ немъ не захотять превратить своего сожительства, посредствомъ формальнаго договора, въ бракъ, долженъ быть расторгнутъ, накъ отношение, противное требовавіямъ благопристойности: ииходу удо в оббет влаферент апо то портевас гоцідоцег (tit. IV, с. 26). Въ близкой, хотя, кажотся намъ, не достаточно выясненной пока связи съ послёднимъ узаконеніемъ стоитъ XCI новелла Льва Мудраго, по которой безусловно осуждаемый законодателень кон-КУбинать есть υβρις ου μόνον της πίστεως, άλλα και της φύσεως (Zachariae, Jus graeco-romanum, t. III, p. 187, Lipsiae 1857; cp. non. LXXXIX того же императора, гдв категорически опредвлено, что истабо ауаная χαλ γάμου ούχ έστιν εύρειν άχατηγόρητον το γινόμενον.—ib. p. 185). Съ ноданіемъ этихъ правоопредъленій прежняя licita consuctudo окончательно отходить въ разрядъ незаконныхъ сожительствъ, и единичные отголоски устарвлаго обычая въ нрактикъ XI в. оказываются способными поставить въ недоумвніе опытнаго византійскаго пориста ( $\Pi \epsilon i \rho \alpha$ , tit. XLIX, с. 24,---Zachariae Jus graeco-romanum, t. l, p. 230-231, Lipsiae 1856; cf. Zhiehman, о с., S. 175-176). Въ западной половни христіанскаго міра конкубвать держался дольше в устойчные, чемъ на востоке; однако в здвсь, какъ правовому институту, ему быль положень конецъ церковнымъ и гражданскимъ законодательствомъ XVI ст. (Meyer, o. c., S. 166).

<sup>1</sup>) Воятье подребное раскрыте этой мысли, со ссылками на мизнія древнихъ отцовъ и учителей церкви, см. въ цит. статъв проф. Писареея, стр. 107-113.

Digitized by Google

# Къ вопросу объ отдѣленіи церкви отъ государства во Франціи 1).

ש ש ש ש ש ש ש ש ש ש ש ש ש ש ש

Для читателей "Богословскаго Въстника" не безъинтересно будетъ ознакомиться съ содержаніемъ книги Charrisut, дающей сводку мнъній по вопросу о "сепарацін", являющемуся уже давно такимъ животрепещущимъ въ современной жизни Франціи, а теперь назръвающему и у насъ.

Книга Charriaut написана въ самый разгаръ сепаратистскихъ движеній, когда разрывъ съ Ватиканомъ уже пронзошелъ, но вопросъ о томъ, какія перспективы намѣчаются, съ проведеніемъ въ жизнь принципа сепараціи, еще далеко не былъ выясненъ, такъ что многіе спрашивали: чего же нужно ждать оть будушаго?

"По этому вопросу,—говорить Charriaut въ Avant-propos къ своей книгъ,—газета Фигаро цоручила мнъ опросить нъкоторыхъ изъ выдающихся лицъ, какъ свътскихъ, такъ и духовныхъ. Эта книга есть результатъ моей анкеты.

"Цълью моев было внести сколько-нибудь ясности въ запутанные дебаты и нъкоторую связность въ хаосъ различныхъ мнъній. "Я сначала постарался изложить четыре главныхъ точки зрънія въ вопросъ такимъ образомъ, чтобы каждая изъ нихъ обрисовалась какъ можно ярче, какъ если бы мы давали по очереди слово четыремъ слъдователямъ, которые выработали по поводу одного и того же факта различныя заключенія".

Четыре точки зрѣнія, въ границахъ которыхъ сжимается

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По Henri Charriaut. Apres la séparation. Enquête sur l'avenir des églies. Paris, 1905.

авторомъ разсматриваемой книги проблема отдѣленія церкви отъ государства, группируются около двухъ основныхъ положеній: (I) за сепарацію, (II) противъ сепараціи. Есть сторонники отдѣленія, среди которыхъ находятся одинаково какъ свободомыслящіе, такъ и католики. И есть сторонники конкордата, заключеннаго въ 1801 году и дѣйствовавшаго до сихъ поръ; среди нихъ есть опять-таки и свободомыслящіе и католики.

Нѣкоторые республиканцы боятся слишкомъ либеральнаго отдѣленія; католики боятся слишкомъ стѣснительнаго для нихъ. Республиканцы желали бы ограничить свободу культовыхъ ассоціацій: они видятъ опасность для себя въ этой свободѣ. Католики, наоборотъ, желаютъ полной свободы дѣйствія для этихъ культовыхъ ассоціацій.

Нѣкоторые радикалы-соціалисты говорять, что отдѣленіе будеть имѣть своимъ слѣдствіемъ распаденіе церкви, потому что свободная конкуренція убьеть ее. Другіе республиканцы держатся на этоть счеть другого мнѣнія. Они боятся, что церковь, освобожденная отъ конкордата будетъ гораздо могущественнѣе.

И между католиками замъчается такая же двойственность въ воззръніяхъ на предстоящую реформу. Одни говорять, что церковь извлечеть для себя больше выгоды изъ новаго положенія вещей, другіе, наобороть, предсказывають ей печальную участь.

Изложеніе, въ четырехъ главахъ, четырехъ точекъ зрѣнія на вопросъ объ отдѣленіи составляетъ первую часть книги Charriaut.

Во второй части приведены самыя мнѣнія, собранныя путемъ опроса. Мнѣнія эти расположены подъ тремя рубриками: (а) за отдѣленіе, (в) за принципъ отдѣленія, (с) за сохраненіе конкордата.

Подъ первой рубрикой помѣщены мнѣнія тѣхъ лицъ, которыя не только стоятъ за принципъ отдѣленія, но и требуютъ извѣстнаго опредѣленнаго закона, въ родѣ проэктированнаго Комбомъ или Бріаномъ, министромъ культовъ. Здѣсь встрѣчаемъ имена Ланессана, Фердинанда Бюиссона, Поля Лафарга, Дельпеша и др.

За принципъ сепараціи высказываются: Анатоль и Поль Леруа-Болье, историкъ религій А. Ревилль, Ламарзелль и др.

За сохраненіе конкордата стоять: академики: Брюнетьерь, Франсув Коппэ, Жуль Леметрь, Мельхіорь Вогюэ, и затьмъ многіе представители высшей іерархіи, французскіе католическіе архіепископы и епископы.

Далье слъдуеть спеціальная глава: "примъръ Соединенныхъ Штатовъ", — составленная при содъйствіи проф. Ј. Izoulet, спеціалиста въ этой области.

Въ концъ книги приведенъ цълый рядъ мнъній, опредъляющихъ протестантскую и іудейскую точки зрънія по данному вопросу (мнъніе пасторовъ и раввиновъ), а также изложена самая исторія разрыва съ Ватиканомъ. Къ этой послъдней (9-й) главъ приложенъ текстъ законопроэкта объ отдъленіи церкви отъ государства.

Мы изложимъ подробнъе содержаніе первой части, представляющей сжатый экстрактъ различныхъ миѣній по вопросу о сепараціи. Это-квинтъ эссенція матеріаловъ, доставленныхъ "анкетой о будущемъ церквей" во Франціи.

Въ виду того, что въ дальнъйшемъ изложении будетъ часто упоминаться конкордатъ 1801 года, около котораго сосредоточиваются, главнымъ образомъ, споры, связанные съ вопросомъ о сепарации, мы сначала познакомимъ читателей съ содержаниемъ этого документа,

Приводимъ его въ дословной передачѣ <sup>1</sup>).

# Кенкордатъ 1801 года.

Первый консулъ республики и его святвйшество, верховный первосвященникъ Пій VII назначили своими уполномоченными съ той и другой стороны (перечисляются имена уполномоченныхъ)... Они по обмънъ своими полномочіями установили слъдующую конвенцію.

Правительство французской республики признаеть, что католическая, апостольская и римская религія есть религія огромнаго большинства французскихъ гражданъ. Его святъйшество признаеть равнымъ образомъ, что эта религія получила и еще ожидаеть въ настоящее время великое

<sup>1)</sup> Интересно его сопоставить съ новымъ закономъ, надъ проведеніемъ въ жизнь котораго такъ энергично трудится теперь министерство Клемансо.

Тексть этого послёдняго закона см. ниже, стр.

благо и великую славу отъ утвержденія католическаго культа во Франціи, особенно отъ исповъданія ея консулами республики. Въ виду всего этого, они по взаимной признательности согласились въ ниже слъдующемъ какъ для блага религіи, такъ и для поддержанія внутренняго спокойствія.

Ст. 1. Религія католическая, апостольская и римская будеть свободно исповѣдываться во Францін: ея культь будеть публичнымъ, согласуясь съ регламентами полиціи, которые правительство сочтеть необходимыми для общественнаго спокойствія.

Ст. 2. Св. Престоломъ будетъ произведено съ согласія правительства новое распредѣленіе французскихъ діоцезовъ.

Ст. 3. Его святъ́йшество объявить зацимающимъ епископскія каеедры во Франціи, что онъ съ твердой увъренностью ожидаетъ отъ нихъ, для блага мира и единства, всякаге рода жертвъ, даже жертвъ своими каеедрами. Если послѣ этого увъщанія, ени откажутся отъ жертвы, которая тресуется благомъ церкви (какового отказа, однако же, его святъ́йшество не ожидаетъ), управленіе епархіями новой циркумскрипціи будетъ ввърено новымъ должностнымъ лицамъ слѣдующимъ образомъ:

Ст. 4. Первый консулъ назначитъ кандидатовъ, въ три мъсяца послъ публикаціи буллы его святьйшества, на архіепископскія и епископскія каеедры новой циркумскрипціи. Его святьйшество дастъ каноническое поставленіе съ формальностями, установленными для Франціи ранъе перемъны правительства.

Ст. 5. Назначенія на вакантныя епископскія каеедры впо. слъдствій будуть равнымъ образомъ производиться первымъ консуломъ, а каноническое поставленіе будеть даваться Св. Престоломъ, согласно предыдущей статьъ.

Ст. 6. Епископы ранъе вступленія въ отправленіе своихъ обязанностей будуть давать непосредственно первому консулу присягу въ върности, которая была въ употребленіи ранъе перемъны правительства, въ слъдующихъ выраженіяхъ: "Клянусь и объщаюсь Богу, надъ свв. евангеліями, сохранять повиновеніе и върность правительству, утвержденному конституціей французской республики. Объщаюсь, равнымъ образомъ, не имъть никакого сношенія, не присутствовать ни при какомъ совъщаніи, не поддерживать никакого общества внутри государства или за границей, противныхъ общественному спокойствио; и если я узнаю, что въ моемъ діоцезъ или гдълнбо въ другомъ мъстъ умышляется что-либо во вредъ государству, я дамъ знать объ этомъ правительству".

Ст. 7. Низшее духовенство даеть такую же присягу гражданскимъ властямъ, назначеннымъ правительствомъ.

Ст. 8. Въ концъ богослужения во всыкъ католическихъ церквахъ Франціи будетъ читаться слъдующая формула молитвы: Domine, salvam fac Rempublicam, Domine salvos fac consules.

Ст. 9. Епископы произведуть новое распредѣленіе свояхъ діоцезовъ на приходы, которое получить силу только съ согласія правительства.

Ст. 10. Епископы будуть назначать въ вастоятельскіе приходы. Ихъ выборъ можетъ падать только на лицъ угодныхъ правительству.

Ст. 11. Епископы могуть имъть при своемъ казедральномъ соборъ капитулъ и семинарію для своего діоцеза; правительство не обязывается давать имъ субсидію.

Ст. 12. Всѣ митрополичьи, казедральныя, приходскія и другія неотчужденныя церкви, необходимыя для богослуженія, будуть отданы въ распоряженіе епископовъ.

Ст. 13. Его святыйшество, въ виду блага мира и благополучнаго возстановленія католической религіи, объявляеть, что ни онъ, ни его преемники ни коимъ образомъ не будутъ тревожить пріобрітателей отчужденныхъ церковныхъ имуществъ и, слёдовательно, права собственности на эти имущества, права и доходы, съ нимъ овязанные, останутся безспорными въ ихъ рукахъ или въ рукахъ ихъ наслёдниковъ.

Ст. 14. Правительство обезпечить приличное содержаніе епископамъ и священникамъ-настоятелямъ, діоцезы и приходы которыхъ будуть включены въ новую циркумскрипцію.

Ст. 15. Французское правительство приметь также мѣры, чтобы французы католики могли, если они пожелають, дѣлать вклады въ пользу церкви.

Ст. 16. Его святъйщество признаетъ за первымъ консуломъ французской республики тв же самыя права и прерогативы, которыми пользовалось по отношению къ нему старое правительство. От. 17. Между договаривающимися сторонами условлено, что, въ случав, когда кто-либо исъ преемниковъ настоящаго перваго консула не будеть католикъ, права и прерогативы, упомянутыя въ предшествующей статьв, и назначеніе епископовъ будутъ регламентироваться по отношенію къ нему новой конвенціей.

## Тезисы сепаратистовъ.

1. Точка зрънія свободовыслящихъ.

Конкордать сділаль изъ церкви и государства двухъ невольниковь, постоянно находящихся во враждебныть отношеніяхъ. Отміна его освободить ихъ другь оть друга и положить конець напряженному состоянію.

Старый договорный акть Консульства не защищается уже болёе ни государствомъ, ни святымъ престоломъ. Устаръвшій какъ по буквъ, такъ и по духу, постоянно нарушаемый на практикъ, онъ самъ отмъняеть себя. Было би безполезно стараться "починить" этотъ, столь часто разрываемый, контрактъ, когда отъ него не осталось ничего, кромъ лохмотьевъ (Эмиль Комбъ). Самое практичное ръшеніе это--поступить по примъру мало подходящихъ другъ ко другу супруговъ, т. е., просто говоря, прибъгнуть къ разводу.

Тѣ, которые надѣются на "сердечное" разрѣшеніе конфликта, только обольщають себя.

Конкордать это-орудіе, позволяющее чужому челов'яку вм'вшиваться во внутреннія д'вла Франціи. Республиканское государство не можеть долго терпізть подобнаго вмівшательства.

Конкордать обязываеть насъ входить въ сношенія съ чужеземцемъ, который не является настоящимъ главей государства и сдълался папой не по благодяти св. Дука, а по veto Франца Іосифа, австрійскаго императора. Вступать въ сношенія съ иностраннымъ главою церкви, къ которой принадлежать французскіе граждане по режиму культа, связывать себя съ нимъ обязательствами денежными или иными, это значитъ--отнимать часть суверенитета государства, это значитъ--давать церкви извъстную долю гражданской власти; это вначить, наконецъ, создавать для своихъ подданныхъ католиковъ двойную зависимость оть двухъ совершенно къ вопросу объ отдъл, церевн отъ государотва во франции. 99

различныхъ и постоянно находящихся между собой въ конфликтакъ, суверенитетовъ.

Конкордать обязываеть граждань содержать культы. Опь нарушаеть свободу совъсти, потому что большинство французскихъ гражданъ не желаетъ этихъ культовъ.

Конкордать признаеть три исповѣданія, почему не четыре, не пять, не шесть? Французь долженъ быть, по этому договору, католикомъ, протестантомъ няи іудеемъ, почему не мусульманиномъ, фетишистомъ, буддистомъ, послѣдователемъ Конфудія, или просто ортодоксомъ? Къ чему это установленіе только трехъ культовъ? Зачѣмъ эти денежныя ассигновки, субсидіи такему или иному религіовному ученію? Почему не создать также бюджета сорока милліоновъ для франкмасонства, проиовѣдующаго религію человѣчества? Почему религіозной истины скорѣе можно найти тамъ, чѣмъ здѣсь? Справедливо ли, чтобы свободомыслящій изъ своихъ трудовыдъ денегъ откладывалъ нѣкоторую сумму для платы кюрэ, тогда какъ ни одниъ католикъ не даетъ ничего защитникамъ свободомысля?

Говорять: если государотво постановило давать церкви сорокъ пять милліоновъ, то потому, что это одна изъ многочисленныхъ службъ, которымъ государство дасть жалованье и которыя приносять иользу извъстной категоріи гражданъ. Но здъсь не только вопросъ боджета; это-вопросъ совъсти, иравственности, потому что дъло идетъ о духовной протекціи, о допущеніи конфессіональнаго господства, что является ръпительнымъ отрицаніемъ доктрины, изложенной въ первыхъ строкахъ демократической программы.

Вступать въ договоръ съ папой не значить ли это признавать его сувереномъ? Не значить ли это допускать несправедливость по отношению къ итальянскому правительству? Не нелъпост ли это, что свътские министры разбирають съ римской куріей тысячу инцидентовъ изъ области церковной дисциплины, даже изъ сферы членовъ въры, изложенныхъ въ Sillabus'в или въ другомъ мъстъ? Не значить ин это давать церкви не только всъ гарантіи безопасности даже чуть ли не право октроировать паспорты (Анатодь Франсъ).

Говорять еще: конкордать привязываеть церковь къ государству. Но конкордать очень слабое оружие для подавле-

7\*

нія антироспубликанской пропаганды католическихъ патеровъ-политикановъ: пріостановка отпуска на содержаніе и апелляція—напрасныя меры. Конкордать, наобороть, привязываеть государство къ церкви.

Конкордать противорёчить принципу равенства граждань, давая священникамь оффиціально привиллегированное положеніе, дълая ихъ обладателями такихъ прерогативъ, какъ прерогагивы декрета Мессидора.

Онъ дълаетъ изъ священника должностное лицо, но это должностное лицо обязывается только къ формальному подчиненію мивистру культовъ; его долгъ-абсолютное повиновеніе папъ, иностранному суверену; онъ получаетъ жалованье отъ одного господина, а принимаетъ приказаніе отъ другого; какъ священникъ, онъ долженъ отвергатъ государотвенные акты, тъ самые, которые онъ, какъ должностное лицо, не имъетъ права критиковать.

Государство, которое принимаеть на себя роль администратора какой либо релитіи и завѣдуеть ей, накъ общественной службой, можеть быть только по имени, а не на дѣлѣ, — республиканскимъ государствомъ. Республика и конкордать это такіе слова, которыя если соединить, то получится вопіющая антиномія. Во всякомъ случаѣ мы теперь пришли къ такому интеллектуальному и сопіальному развитію, которое не позволяеть уже болѣе терпѣть такое нарушеніе правъ государства и такую конценцію ублюдочнагоправительства.

Самая исторія конкордата свидітельствуеть объ его устарівлости и непригодности для настоящаго времени.

Бонапарть сказаль Тибодо: "это чисто политическое дѣло". Политическое дѣло всегда есть дѣло момента. Теперь vis-à-vis съ республикой, чѣмъ является этоть конкордать? Гнилымъ фруктомъ, и ничѣмъ инниъ.

Отсюда, съ какой стати республикъ заботиться о сохраненіи такого договора, который быль лишь политической аферой нарождающагося деспота? И этоть договорь, заключенный съ Бонапартомъ, не выходить ли самъ собой изъ употребленія, когда появились другіе режимы съ иными концепціями управленія?

"Только религія даеть государству твердую и надежную опору", —сказаль еще Бонапарть наканунѣ Маренго священ-

100

1 13. 1

никамъ Милана. Мы бы теперь сказали: только право дабть государству твердую и надежную опору. Есть разница, громадная разница между силой системы и силой истиныя

Конституанва 1790 года вотировала за гражданскую кенспитуцію духовенства; очевидно, она не хотвла, чтобы духовенство находилось подъ ферулой иностраннаго господства, которое могло быть враждебно по отношенію къ ся учрежденіямъ.

Конкордать быль однимь изъ нервихь актовь, гдё Бонанарть заявиль себя сторонникомъ контрь - революція. Онъ думаль, что, благодаря армін и нёкоторой почтительности съ его стороны, для вего навсегда обезнечено господстве надъ папой и церковью. Но не быль ди на самомъ дѣлѣ конкордать для него предметомъ постояннаго недовольства? Въ самый вечеръ, когда было торжество по случаю заключенія конкордата, Наполеонъ, производя смотръ въ Тюмери спросняъ одного генерала, что онъ думаетъ насчетъ его дипломатической побъды. "Это-прекрасная капуцинада, отвѣтилъ тоть, не достаетъ только людей, которые бы согласились погибнуть лишь для того, чтобы подобнаго не случалось совсѣмъ". И дъйствительно, не говорилъ ди немного спустя самъ Наполеонъ, что конкордать былъ самой большой ошибкой, какую только онъ когда нибудь допускалъ.

Конкордать быль постояннымъ виновникомъ конфликтовъ. Въковой миръ, который ставять ему нъкоторые въ заслугу, есть не болъе, какъ одна видимость. Не было войны въ настоящемъ смыслѣ этого слова, но были ожесточенныя нанадки, безпрестанно возобновляемыя подъ формой политической иди соціальной. Старое теократическое право и право революціонное, право, претендовавшее быть божественнымъ, и право человъческое, постоянно соцерничали другъ съ другомъ. Конкордатъ сильно задержалъ развитіе рабочихъ идассовъ и философскихъ идей. Онъ оказалъ ретроградное вліяніе на французокую мысль. Когда всв либеральныя партіи объединились въ общемъ стремленіи къ секуляризаціи, что онъ всегда имъли противъ себя?

- Конкордать.

Поль Дешанель, человѣкъ умѣреннаго направленія, начертниъ историческій абрисъ этой борьби. Что же мы видимъ? На другой же день по опубликовани конкордата вслыхиваеть распря между органическими членами; затёмъ возникаеть жестокій конфликть, имѣвшій своимъ послёдствіемъ аресть Пія VII-го и отлученіе императора; далѣе---конкордаты 1818-го и 1817-го года, реставрація, законъ Фаллу, ватиканскій соборь при второй имперіи, заставившій Эмиля Оливье сказать, что это есть настоящее отдѣленіе деркви отъ государства; сюда относится, наконецъ, рядъ послѣднихъ собмтій. Какур картину они развертываютъ передъ нами?

Жизнь національная какъ будто пріостановилась, все ванманіе сосредоточено на одномъ предметь. Сыны одного и того же отечества терзають другъ друга, истощають свои силы въ междоусобной войнь.

Народъ, который всёмъ существомъ своимъ погрузняся въ конфессіональную борьбу, обречень на худшее положе́ніе сравнительно съ другими націями, которыя, будучи свободны отъ подобныхъ распрей могутъ посвятить свои силы великимъ дѣламъ цивилизаціи (Поль Дешанель).

Съ тёхъ поръ, какъ существуеть конкордать, нёть ни одного закона, ни правительственнаго акта, который бы не былъ оффиціально и публично оспариваемъ со отороны католическаго духовенства. Нёть ни одного епископа, ни священника, который бы не выступалъ на защиту Ватикана противъ Франціи во всёхъ спорахъ.

Самъ Людовикъ XVIII-й оплакивалъ нотери свободъ галликанской церкви. Онъ посылалъ М. de-Blacas въ Римъ для заключенія новаго договора, который бы замѣнилъ конкордатъ 1801 г.. М. de-Blacas воротился съ проэктомъ трактата, гдѣ церковь еще болъе отнимала правъ у государства. Тогда то именно Royer Collard произнесъ знаменитую фразу: "подписаніе конкордата было политическимъ преступленіемъ, поддержаніе его--глупостью".

Но что могъ сделать Людовикъ XVIII-и?

Хартіей 1814 г. онъ провозгласяль католическую реянгію, возстановленную конкордатомь Наполеона, религіей французской націи.

Такимъ образомъ, конкордатъ 1801 г. оставался въ сияѣ. Но свободомислящіе не переставаля повторять, что декларація правъ человѣка полагала раздѣленіе сферъ власти гражданской и религіозной, что не быть за отдѣленіе, это

значить отрекаться оть самой революціи и проявившагося въ ней демократическаго движенія.

Церковь, тасно объединившаяся съ государемъ и государствомъ, проповёдывала ли когда нибудь на самомъ дълъ свобеду совъети<sup>2</sup>

Не она ли всегда готова была канониеовать деспотизиъ, если этоть десиотнамъ дъйствуеть въ ся пользу? Не освящала ли она даже тираннію, если эта тираннія благопріятствовала ся планамъ?

Когда Наполеонъ, — приходится всегда возвращаться нъ Наполеону, когда заходитъ рвчь о конкордатѣ, — выражалъ похваду священнякамъ, онъ сказалъ, что они имъютъ больше значенія, чъмъ Калліостро, Кантъ и всъ нъмецкіе мечтатели. Очевидно, онъ ожидалъ отъ нихъ услугъ болѣе простого и скромнаго свойства, чъмъ образованіе ума и т. под.

И онъ откровенно выразнать это, и его признаніе касательно политики въ области религіи, въ которую онъ не върилъ, должно бы было поселить въ католикахъ глубокое отвращеніе къ конкордату, если бы для нихъ выгоды религіи не имъли бо́льшаго значенія, чъмъ ея достоинство.

Монтескьё говориль: духовныя лица являются льстецами у государей, когда они не могуть быть ихъ тираннами". Эти слова имъють значение для всёхъ временъ.

Утверждають, что, разъ истина одна, то признаніе ея должно носить характеръ абсолютности, безусловности, и что, слъдовательно, въ порядкъ духовномъ, нетериимость законна (Ch. de Rémusat, L 'Eglise et l 'Etat).

Но не провозгланиають ли всё конституціи цивилизоваяныхь государствъ если не абсолютную свободу совёсти, и ся внёшнихъ обнаруженій, то по крайней мёрё терпимость ко всёмъ мнёніямъ? Не стремятся ли всё онё, въ согласіи со всёмь философскими и научными силами, къ сольной систелю англичанъ, т. е. къ сиотемё религій, предоставленныхъ самимъ свобь, съ полиой свободой води и индивидуальнаго убъяденія, при чемъ онё являются то связующимъ началомъ вёронсповёдникъ ассоціацій, то внутреннимъ занономъ отдъльной семьи, то руководящимъ правиломъ одной дуни, но никогда-предметомъ публичнаго установленія?

То, о чемъ говорили Мирабо, Сійесъ, Лафайетъ, когда

они требовали свободы, есть не что иное, какъ эта именно вольная система.

Всякій абсолютизмъ въ рукахъ людей есть узурпація, а церковь какъ разъ проникнута духомъ абсолютизма. Религія это—вещь чисто индивидуальная, а церковь хочетъ превратить ее въ чисто юридическій институть, въ кодексъ гражданскаго уложенія. Общество, — сказалъ Royer-Collard не хочетъ рая" а церковь желаетъ заставить его силой войти туда. Религія можетъ быть постигаема и осуществляема лишь въ духѣ, а церковь хочетъ придать ей чувственное и матеріальное тѣло.

Для чего? Для того, чтобы "градъ" людей сталъ "градожъ божіимъ".

Но для религіи не имбеть значенія ни общество, ни государство, судьбы которых всецёло земного характера. Усвоеніе религіи можеть быть только актомъ индивидуума, дёйствующаго подъ вліяніемъ личнаго чувства.

Религія, воспринятая по довѣрію къ авторитету не есть религія въ моральномъ смыслѣ этого слова.

Теологи возражають:

- Свободная конкуренція, примъненная къ "истинъ", шокируеть и оскорбляеть. Авторитарная въра гораздо полезнъе тъмъ болъе, что потребность организаціи, регламентаціи, администраціи, это въ характоръ француза. Наобороть, всякая эмансипація страшить его. Индивидуальная независимость не въ духѣ націи.

Но можно ли удержать демократів, въ ея освободительномъ движеніи, однимъ этимъ соображеніемъ, что робкія натуры страшаться всякой великой реформы и не проникнуты въ достаточной мъръ духомъ автономій?

Еще въ XIV въкъ Марсиль изъ Падуи, разбирая въ своемъ Defensor расія, написанномъ противъ панства, демократическія теоріи, господствовавшія тогда въ итальянскихъ республикахъ, провозглашаетъ, что истинный законодатель и суверенъ это — народъ, т. е. вся совокупность гражданъ, или часть, избранная изъ общей среды, и отрицаетъ виъстъ съ тъмъ право церкви вмѣшиваться въ политическія дъла 1).

Французской демократіи нужно повончнть съ доброй віз-

1) Eugène d' Eichtal, Souveraineté du peuple et Guvernemant.

къ вопросу овъ отдел. наркан отъ государотва во франции. 105

рой въ фикція государственной религіи. Пусть она уничтожить священниковъ-чиновниковъ, епископовъ, посвященныхъ согласно протоколу и декрету Мессидора. Пусть она сдъязеть изъ религія въру чисто субъективную, личную, въру, которая обязываеть лишь того, кто исповъдуеть ее, которая не имъеть ничего общаго съ государствомъ и зависить отъ полиціи и закона лищь постольку, поскольку она объявляется группами, ассоціаціями <sup>1</sup>). Пусть демократія обезоружить католиковъ, не притъсняя однако ихъ. Такъ какъ религіозныя исповъданія вносять раздъленія въ среду гражданъ, то нужно отыскать вит ихъ принципы соціальной жизви. Пусть демократія освободится оть политической деркви, отъ церкви римской, "явной и конкретной опасности". Пусть она утвердить и признаеть полное обособленіе государства отъ церкви.

А при дъйствіи конкордата создается, прежде всего, такое положеніе. Государство тратить деньги во 1-хъ, для поддержанія отношеній, если не сердечныхъ, то по крайней мъръ въжливыхъ, съ св. престоломъ; во 2-хъ, за право назначать епископовъ, въ 8-хъ, для того, чтобы оказывать извъстное вліяніе на духовенство. Что мы видимъ съ другой стороны? 1) Ватиканъ дълаетъ афронтъ республикъ; 2) отказнваетъ въ утвержденіи епископамъ, назначеннымъ правительствомъ, и витацивается, помимо министра культовъ, въ управленіе діоцезовъ; 8) енископы и почти все духовенство объединяются съ папой противъ правительства, которое ихъ содержитъ на свой счетъ.

Въ дъйствительности конкордать уже не существуеть. Предъ нами двъ интерпретаціи этого договора: интерпретація папы и интерпретація республиканскаго правительства. Пій Х-й не замедлилъ возбудить конфликть, чтобы дать восторжествовать своему толкованію <sup>3</sup>). Да послужить же намъ этоть конфликть для того, чтобы восторжествовала доктрина отдъленія. Конкордать это полное подчиненіе государства церкви, какъ случилось съ Австріей въ 1855 году, илиловуника для государства, такъ какъ папа не соблюдаеть конкордата и старается оградить свои божественныя права оть узурпаторскихъ намъреній.

1) Gabriel Séailles.

<sup>9</sup>) Aristide Briand.

Отсюда олѣдуетъ: такъ какъ нътъ воэможности разсуждать съ върой и договариваться съ догмой, вступать въ соглашеніе съ церковью, для которой даже дъйствіе общаго нраза является синонимомъ преслѣдованій и гоненій, а разумъересью; такъ какъ церковь считаетъ себя, подобно истинъ, единой, то государству нечего медлать. Нужно скоръе обособиться отъ этой церкви, вліяніе которой на духъ человъчества можетъ быть сравнено только съ дъйствіемъ алкоголя (Maurice Allard). "Декатолизація" Франціи это---дъло настоятельной потребности.

Паденіе бурбоновъ во Франціи, Испаніи и Италіи, пораженіе Австріи, печальная участь Польши и Ирландіи, уничтоженіе, подъ вліяніемъ общаго недовольства, свътской власти папъ которая, если върить католической церкви, должна бы быть образцовымъ управленіемъ и которая въ дъйствительности оказалась самой плохой, все это свидътельствуеть о вредномъ вліяніи римской церкви на тъ народы, которые имъють несчастье оставаться подъ ея владычествомъ.

Отсюда же ясно и то, почему политическая и экономическая гегемонія ужъ два въка какъ перешла отъ народовъ, оставшихся католическими, къ народамъ, освободившимся отъ папскаго ига.

Духовенство послушно принимаеть приказанія и совітн оть Ватикана, и энциклики торжественно осудили всё принцицы свободы, составляющіе основу новійшихь конституцій. Нельзя, поэтому, не смотріть на клерикальную партію, какъ на візчную опасность для статутовь государства и гражданекой свободы.

Всюду замѣтно стремленіе создать государство съ исключительно мірскимъ характеромъ, и иначе и быть не можетъ, потому что каждое государство теперь заключаетъ въ себѣ, кромѣ послѣдователей различныхъ религій, все увеличивающееся число свободомыслящихъ, которые добиваются права видѣть ихъ невѣрiе поставленнымъ предъ закономъ на одинаповой ступени съ върой послѣдователей различныхъ религій.

Единственное ограничение суверенитета государства заключается лишь въ томъ уважени, съ какимъ оно должно относиться къ индивидуальнымъ правамъ человѣка и гражданина.

къ вопросу объ отдъл. циркви отъ государства во франции. 107

Полное, радикальное и абсолютное отдѣленіе государства отъ церкви, отмѣна всякихъ привиллегій, это не только ло<sup>4</sup> гическое слѣдствіе, вытекающее изъ принципа свободы совѣсти, это--необходимый плодъ эволюціи отношеній между церковыо и государствомъ въ новѣйшее время и цервбетепенная политическая необходимость для всѣхъ свободныхъ странъ <sup>1</sup>).

Отдѣлить вѣру оть закона, совѣсть оть разсудка, матеріальные интересы государства оть религіозныхъ интересовъ церкви, воть требованіе раціоналистовъ.

При осуществленіи этого, церковь получить такой ударь, оть котораго она не оправится, потому что ся мощь не основана на горячей вёрё и ревности христіанской. Главная опора церкви это---деныги, и Ватиканъ окажется въ большомъ затрудненіи, когда тѣ, которые доставляли сиу самую большую часть доходовъ, будутъ платить только своимъ епископамъ и кюрэ.

Благодаря денежнымъ вспомоществованіямъ со стороны вврующихъ, церковь создала массу контрегацій и другихъ предпріятій, посвященныхъ клерикальной пропагандѣ.

Когда эти деньги пойдуть на отправление культа, нечего будеть удълять на предпріятія ісзуитовъ. Такимъ образомъ, церковь сразу потеряеть двъ великія силы: свое оффиціальное положение и лучшую часть своихъ доходовъ (Camillo Pelletan).

Религіозно-политическія кассы исчезнуть. Вов деньги пойлуть на пополненіе суммъ, назначенныхъ для культовнять потребностей. Непосредственные насущныя потребности священниковъ отнимуть у ассоціацій чисто политическаго карактера тв суммы, которыя ранве шли на клерикальнуюпропаганду.

Отдѣленіе создасть для церкви и моральную опасность. Давая жалованье опредѣленному вѣроисповѣданію, предохраняли его отъ ересей. Сепарація открываеть зру религіознаго индивидуализма. Въ Соединенныкъ Штатахъ, гдѣ церкви съ каждымъ днемъ растуть и гдѣ религіозное чувство развавалось иначе, чъмъ у насъ, гдѣ, наконецъ, секты абсолютно свободны въ своихъ дѣйствіяхъ, напрасно было бы искать

<sup>1</sup>) Georges Lorand (Rapport au Congrès de la libre pensée, Rome 1904).

слёдовъ ихъ вліянія на политическую живнь. Причина заключается въ ихъ многочисленности, что составляеть первый плода свободы (Clémenceau).

Государство, связанное конкордатомъ, для церкви во всякомъ случав выгоднее, даже когда оно и преоледуетъ последнюю.

Участь всякой большой общины, не имѣющей внутренней силы для поддержки своего единства, есть разложеніе ея. Католическое единство опирается исключительно на покровительство государства (Renan). Представить себѣ большую церковь беаъ поддержки свѣтской власти такъ же невозможно, какъ и представить себѣ имперію беаъ оружія. Кромѣ государственной защиты, церковь не имѣетъ ничего, что могло бы сохранить ся единство. Преслѣдованіе усилить се, овобода убьетъ её (Paul Boncour).

Безъ сомнѣнія, отдѣленіе создаетъ соціальную революцію, но революцію, проникнутую принципами строгой справедливости, такъ какъ, требуя для себя свободы мысли, мы требуемъ и для другихъ права мыслить какъ имъ угодно; и если бы свободѣ католиковъ угрожала опасность, то свободомыслящіе, въ силу того же самаго принципа свободы совѣсти, были бы первыми защитниками правъ ихъ прежнихъ враговъ <sup>1</sup>).

Когда проблема разрѣшится, съ неизбѣжными, конечно, для такой важной реформы осложненіями, то обѣ партіи будуть имѣть счастье видѣть совершенно разорванными тѣ узы, которыя ихъ тяготили, и вновь завоюють для себя обоюдную независимость.

Тогда патеры предъ закономъ будутъ такими же гражданами, какъ и всъ другіе; ихъ религіозныя отправленія будутъ такими же обнаруженіями внутренняго сознанія, какъ и всякія другія; ихъ собранія, какъ и всякія другія собранія, пользуются тъми же самыми гарантіями покровительства, подчиняются тъмъ же самымъ обязанностямъ.

Возможно, что духовенство первое заведеть свою собственную полицію, что католическая республиканская партія, теперь высмъиваемая, будеть имъть полководцевъ и солдать. Можеть быть, первые шаги будетъ не особенно легкими и



<sup>6.</sup> Lorand, (Rapport au Congrès (da la libre-pensée de Rome).

къ вопросу овъ отдъл. Циркви отъ государотва во франции. 109

пріятнымъ, но это не важно. Челов'якъ не можеть жить безъ воздуха, однаго первый токъ воздуха, который входить въ легкія дитяти, исторгаеть у него первый крикъ.

И затвиъ установленіе размѣра необходимыхъ средствъ для содержанія духовенства будетъ пробнымъ камнемъ для ввры.

Религія обходится въ одинъ франкъ ежегодно каждому изъ членовъ той націи, которая носитъ имя "первородной дщери церкви". Если французы, которые тратятъ столько денегъ на театръ, не найдутъ ничего для поддержанія въры, то, значитъ, они не имъютъ въры, а если они не имъютъ въры, то не имъютъ и нужды въ церквахъ (J. Cornély).

Далее поднимается вопросъ о французскомъ протекторате надъ католическимъ востокомъ, — протекторате, который можетъ быть уничтоженъ фактомъ отделения. Но этотъ протекторать уже давно существуетъ только формально.

Теперь всѣ націи въ состояніи защищать своихъ подданныхъ.

Теперь не найдется ни одного европейца-христіанина, который бы вздумалъ искать покровительства у Франціи, какой бы національности онъ ни былъ.

Что же касается туземныхъ христіанъ, то они находятся подъ покровительствомъ какой нибудь европейской или американской націи. Число покровительствуемыхъ Франціей не превышаетъ числа покровительствуемыхъ другими націями. Изъ христіанъ остаются еще гауаз, т. е. тамошніе подданные и зависящіе отъ своихъ патріарховъ; ихъ впрочемъ немного, и во всякомъ случав они не захотятъ обращаться къ Франціи, при столкновеніи съ мъстными властями (письмо одного египетскаго корреспондента въ Sémaphore de Marseille).

Итакъ, отдъленіе церкви отъ государства можетъ быть совершено безъ боязни. Оно не нанесетъ никакого ущерба государственнымъ интересамъ, если принудитъ Францію оставить фиктивный протекторать, падающій самъ собою. Оно будетъ имътъ своимъ результатомъ то, что положитъ конецъ двусмысленному и даже болѣе того, — безсмысленному положенію. Оно установитъ между внѣшней и внутренией подитикой Франціи ту гармонів, которой уже давно требуеть самый престижь нашего свътскаго и республиканскаго государства.

## II. Католическая точка зрънія.

Когда Іисусъ сказалъ: "царство мое не отъ міра сего", когда Онъ провозгласилъ, что міръ принадлежитъ кесарю, а душа-Богу,—Онъ былъ первымъ апостоломъ отдѣленія церкви отъ государства.

Проповъдь Христа вовсе не направлялась къ установленію такой церкви, которая состояла бы изъ священническихъ и іерархическихъ кастъ и соединялась бы тъсными узами съ мірскими правительствами.

Голосъ всъхъ христіанскихъ общинъ утверждаетъ, что въкъ первенствующей церкви былъ золотымъ въкомъ религіи. Это единодушное признаніе доказываетъ, что церковь никогда не была болъе чистой и достойной себя, какъ именно когда она находилась въ оппозиціи съ государствомъ.

Св. Августинъ признаетъ, что въ эту эпоху никакая власть не вмъшивалась въ дъла христіанства.

Паденіе или,—върнъе—измъненіе началось съ тъхь поръ, какъ церковь, сдълавшись при Константинъ и Θеодосіи совзникомъ имперіи, оказалась частью великой правительственной машины.

По мъръ того, какъ удалялись отъ чистой христіанской духовности, или, иначе сказать, метеріализировали ее въ литургіи, церкви, въ духовенствъ, іерархіи, понтификатъ, даже въ политическомъ правительствъ, — помощникъ и покровителъ въры, все больше и больше возникало затрудненій, росли злоупотребленія, а вмъстъ и непріязнь, и недовольство; во всемъ этомъ виновата внъшняя организація церкви, та часть ея, которая носить земной и временный характеръ.

Оффиціальные защитники конкордата виноваты въ томъ, что не остановились на той переходной эпохѣ, которая ему предшествовала, когда вѣрующіе имѣли возможность пользоваться тѣми правами, которыя для нихъ были наиболѣе цѣнны. Души, проникнутые искреннимъ благочестіемъ, сожалѣли объ этой эпохѣ, какъ эпохѣ настоящаго христіанскаго ренесанса. Разочарованинсь въ сустныть помпахъ, прикращивавшитъ религио и служившихъ только для прикрытия ся рабскаго положения, оти души считали себя болъе близкими къ свангельскому царству, когда имъ не нужно было дожидаться примъра или толчка со стороны какой-либо власти, для того, чтобы объединиться около пастыря ихъ стада, у подножия престола, воедвигнутаго върой, а не политикой.

Наканунъ конкордата священники пользовались полной безопасностью, религіозная свобода была дъйствительно признаваема, и для того, чтобы быть полной и всецълой, она не требовала вмъшательства какой-либо власти (Ch. de Rémusat). Самые искренніе партизанны католицизма вдихали полной грудью религіозную свободу, а консульское правительство ограничивалось сохраненіемъ во Франціи теринмости, подобной той, какая существуеть въ Германіи (М<sup>те</sup> de Staël).

На другой день послѣ 9-го Термидора, храми начали открываться не вслѣдствіе одного только вмѣшательства священниковъ, воздѣйствовавшихъ на толпу, но по народному настоянію. Конечно, можно насиловать совѣсть, ставить затрудненіе культу, даже совсѣмъ запрещать его; однако въ человѣческихъ сердцахъ никогда не исчезнетъ потребность идеала, потребность молитвы и стремленія въ торжественния минуты жизни пасть на колѣни предъ таниственнымъ Распредѣлителемъ скорбей и радостей. Это чувство ненскоренямо въ человѣкѣ, и терроръ не могъ уничтожить его въ французской душѣ, а Директорія только содѣйствовала его ожнвленію, когда снова присудила къ изгнанію священниковъ, вслѣдъ за 18-мъ Фруктидора.

Послѣ Брюмера это чувство проявилось съ необычайной мощью. Тогда-то именно геній Бонапарта извлекъ изъ него пользу для своихъ притязаній. Когда онъ заявилъ папѣ, что желалъ бы сдѣлать ему презенть въ видѣ 30-ти милліоновъ католиковъ, то это значило, что онъ котѣлъ обезпечить себѣ ихъ признательность и покорность <sup>1</sup>).

Если времена апостоловъ считаются лучшими временами церкви, то это потому, что религія тогда является болѣе высокой и болѣе прекрасной, свободной отъ всякихъ мір-

<sup>1)</sup> Ernest Daudet (da Denonciation du Concordat).

окихъ связей, отъ всякаго рабства предъ государствомъ. Она не вмѣщивается въ политическія аферы и посвящаетъ всѣ свои силы нравственному воспитанію своихъ членовъ. Будучи менѣе земной, она зеветь на подвиги самоотверженія, внѣдряетъ въ души высокія добродѣтели. Она царитъ надъ человѣческими смутами и неурядицами, спокойная и ясная, она сіяетъ, какъ лучъ небесной чистоты, утѣщая сокрушенныхъ сердцемъ и внушая всѣмъ надежду на имя Божіе.

Кто не захотвлъ бы видать религію воявратившейся къ своей первоначальной духовности, съ устраненіемъ всякаго другого авторитета, кромъ слова, необходимаго дополненія мысли? Кому, наоборотъ, желательно видъть вмъсто добровольнаго согласія внъшнее повяновеніе и, оставляя въ области религіи магистрать, сковывать желъзными цъпими души, которыя отдаются ей (Ch. de Rémusat)?

Либерализмъ и вѣра одинаково стоять противъ религія, сорганизовавшись по образцу государотва.

Подчиненіе государству унижаеть достоинство церкви и ставить препятствія для ея апостольской миссіи (Lemartine).

Церковь должна стремиться къ тому, чтобы вырвать изъ нъдръ своихъ послъдніе корни царства отъ міра сего. То, что выдають за гарантію независимости, есть въ сущности реальный знакъ рабства. На самомъ дълъ, развъ это не настоящее рабство для религіи-быть въ подчиненіи у политическихъ учрежденій? Не похожа ли эта свътская власть на плевелы, выросшіе на мъстъ доброй пшеницы (Frédéric Arnaud)?

Отмѣна конкордата будеть выгодной для католиковъ, благодаря той свободѣ, какую она даетъ. Сдѣлавшись независимыми отъ государства, католическіе священники будуть пользоваться полной свободой дѣятельности. Ворьба, всегда обладающая притягательной силой, обезпечитъ лучшій подборъ духовныхъ лицъ, теперь часто стоящихъ ниже своего званія.

Въ конституціи Соединенныхъ Штатовъ читаемъ: "конгрессъ не будетъ издавать никакого закона относительно религіознаго учрежденія, опасаясь стёснить свободу отправленія".

Это, можеть быть, самый религіозный законь, какой только когда-нибудь быль опубликовань. Антиклерикализмь не существуеть для Соединенныхь Штатовь. "Дамокловъ мечъ" сепараціи уже давно тягответь надъ духовенствомъ. Немного позже, немного раньше, это не важно. У насъ по крайней мврѣ будеть опредѣленность положенія, какой не можеть быть, доколѣ существуетъ конкордать.

Конкордать допускаеть вмѣшательство гражданской власти въ рядъ такихъ вопросовъ, въ которые она не имъетъ права вмѣшиваться, потому что они безусловно относятся къ области свободной совѣсти.

Конкордатъ позволяетъ министру - вольнодумцу вмѣшиваться въ дѣла о назначеніи епископовъ.

Онъ ограничиваетъ свободу апостольскаго слова и священническаго служенія.

Онъ отнимаетъ у священника право на общественную дъятельность, принадлежащее каждому гражданину.

Онъ тормозитъ усилія папы, направленныя на защиту интересовъ церкви.

Онъ ставитъ духовенство въ позорное положение получающаго, какъ милостыню, кусокъ хлъба отъ своихъ враговъ.

Конкордать унижаеть духовенство въ глазахъ французскаго общества. Онъ препятствуеть всъмъ внутреннимъ реформамъ въ церковной администраціи.

Пусть уничтожать конкордать! Это — "хартія рабства". Намъ всегда нужно помнить слова польскаго палатина: "я предпочитаю опасности свободы позору рабства".

Съ уничтоженіемъ конкордата, духовенство не замедлить завоевать себѣ свободу иниціативы и организаціи, которую ему скупо отмѣряли (Albé, Gayraud).

Съ уничтоженіемъ конкордата церковь будеть гораздо болѣе независимой и могушественной въ томъ смыслѣ, что ея дисциплина, дѣйствуя безъ контроля, будетъ имѣть больше вліянія, такъ какъ кюрэ освободятся отъ зависимости, идущей со стороны правительства, въ большей или меньшей степени атеистичнаго, требующаго отъ духовенства какъ можно меньше ревности въ отправленіи своихъ обязанностей.

Съ уничтоженіемъ конкордата священники будуть свободны оть пом'вхъ и уже ничто не воспрепятствуеть ихъ д'вятельности въ интересахъ католической церкви.

Теперь--вопросъ денежный.

Но этотъ вопросъ будетъ для духовенства уже второстепенный. Върующіе дадутъ средства для содержанія, и этому никакой законъ не будетъ имъть возможности воспрепятствовать.

Французы, женщины въ особенности, въ громадномъ большинствъ имъютъ еще достаточно въры для того, чтобы обращаться къ церкви въ великіе моменты жизни, какъ-то, рожденія, конфирмаціи, брака, смерти. Храмы еще бывають полны во дни великихъ праздниковъ: въ Рождество, Страстную Пятницу, Пасху, въ день всёхъ святыхъ и праздникъ мертвыхъ. Народъ не откажется удѣлить кое.что изъ своихъ средствъ на содержание культа и его служителей, когда узнаеть, что государство уже болёе не заботится объ этомъ. Далфе, духовенство будеть имфть за себя знатныя и богатыя фамиліи; аристократія и буржуазія все болве и болве возвращается къ церкви (J. Bricout, Revue de Clergé). Въ средствахъ не будетъ недостатка, и, при болѣе справедливомъ равномърномъ распредълении, они всъмъ дадутъ возможность существовать. Парижскій кюрэ, который получаеть 100,000 франковъ, подълится со своими собратьями въ пропорціи <sup>1</sup>/10 для себя и <sup>9</sup>/10 для другихъ.

До послѣдняго времени во Франціи существують два типа духовенства, — духовенство черное и бѣлое, изъ которыхъ послѣднее содержится на средства государства, а первое существуетъ единственно на добровольныя пожертвованія върующихъ. И оказывается, что гораздо богаче и независимѣе это—черное духовенство.

Американское духовенство живетъ же своими собственными доходами. Почему бы и французскому духовенству не жить своими? Чёмъ поддерживается бюджетъ приходскій въ Соединенныхъ Штатахъ?

Прежде всего платой за мѣста въ церкви. Доходъ отсюда получается значительный, такъ какъ богатыя фамиліи, для того, чтобы обезпечить себѣ лучшія мѣста, платять довольно дорого.

Затъмъ идутъ сборы, добровольныя пожертвованія и приношенія.

Въ общемъ даже простые викарія—священники получають не менње 600 долларовъ. Сюда не входятъ еще случайные доходы и плата за мессы. КЪ ВОПРООУ ОВЪ ОТДЪЛ. ЦЕРКВИ ОТЪ ГОСУДАРОТВА ВО ФРАНЦІИ. 115

Въ ноябръ 1789 г., когда епископъ Джонъ Карроль былъ назначенъ папой Піемъ VI-мъ въ префекты апостольскаго престола въ Соединеныхъ Штатахъ, онъ имълъ 84 священника и 30 тысячь пасомыхь, затерянныхь вь общей массь протестантовъ. Сто лътъ спустя,-1889 года, когда праздновали столътіе американской церкви, кардиналъ Гиббонъ нытьть уже 84 епископа, 10 тысячъ священниковъ, 10 милліоновъ католиковъ. Въ Астраліи, гдъ религіозная свобода существуеть съ 1986 года, въ 1890 году было уже 21 епископъ, 1700 церквей, 160 школъ и 900 тысячъ католиковъ. Эти результаты американские епископы приписывають режиму сепараціи. Въ своей рёчи по поводу столётія американской церкви филадельфійскій епископъ говорилъ: Католичество болве, чвиз всякій другой культь, получило пользы оть свободы, какою здесь пользуются религии. И если въ другихъ центрахъ и при другихъ обстоятельствахъ было полезнымъ единеніе церкви и государства, то въ американской конституціи нёть ничего болёе благодётельнаго, какъ именно сепарація". Въ коллективномъ письмѣ къ своимъ австралійскимъ собратьямъ американскіе епископы прибавляють: "Послѣ Бога, мы болѣе всего обязаны быстрому распространению религи въ нашихъ странахъ той свободъ, которая составляеть характерную черту нащихъ учрежденій: они держать надъ нашими головами какъ бы щить общаго покровительства, не проникая во святилище; они признають нерушимыми наши духовныя прерогативы, и позволяють намъ выполнять наши высщія функціи, не ставя помѣхъ нашей свободной апостольской миссіи. (Е. Chénon).

Токвиль, изучая рость католицияма въ Соединенныхъ Штатахъ, долженъ былъ признать, что католическая церковь "превзошла всъхъ своихъ соперницъ".

Организація, подобная существующей въ Соединенныхъ Штатахъ, можетъ существовать и во Франціи.

Кромѣ того, возможно появленіе свѣтскихъ культовыхъ ассоціацій. Нѣкоторыя уже и теперь существуютъ и функціонируютъ. Такъ одинъ кюрэ (въ приходѣ Notre—Dame de Plaisance) основалъ приходское общество, пользуясь закономъ 1-го іюля 1901 г. объ ассоціаціяхъ. Это было какъ бы началомъ сепараціи или, по крайней мѣрѣ, выраженіемъ стре-

мленій къ постоянному существованію безъ пособій со стороны правительства.

Къ приходскому обществу слъдуетъ еще присоединитькатолическую кооперацію духовенства и прихожанъ, образуемую по методу соціалистовъ. Съ легальной точки зръніякатолики имъютъ такія же права на это, какъ и тъ. Почему же преимущества, которыми пользуются одни, оспариваются у другихъ.

Въ Бельгін, напримъръ, католическія коопераціи соотвътствуютъ по дъятельности соціалъ-коллективистическимъ коопераціямъ. И сколько свободныхъ школъ, госпиталей и благотворительныхъ учрежденій разнаго рода содержатся во Франціи и Бельгіи по той же самой системъ.

Съ другой стороны, никакой законъ не можетъ запретить тому или другому члену культовой ассоціаціи, въ силу тѣхъ политическихъ правъ, которыми пользуется каждый гражданинъ, пріобрѣсти патентъ и заниматься той или другой промышленностью. И этотъ членъ ассоціаціи всегда будетъ имѣть право отдѣлять ежегодно денежную сумму въ пользу діоцеза.

Имъя въ виду подобныя перспективы, мы должны смотръть на уничтожение конкордата, какъ на освободительный актъ. Законъ объ отдълении будетъ хартией вольности.

Впрочемъ если и будутъ преслъдованія, то духовенстворазвъ не готово на всякія жертвы, если въ нихъ будетънужда? "Если ваше духовенство, говорилъ Левъ XIII-й одному епископу, готово вынести голодъ и тюрьму, то намънечего бояться: побъда за нами".

Пусть лишать церковь средствъ, она оть этого не умреть; она къ этому привыкла. Она будетъ, подобно терпѣливому пауку, снова ткать свою пряжу (Ch. Gide).

Что же касается до ожидающихъ ее лишеній, то вѣдь еще Бл. Іеронимъ сказалъ: "Кто имѣтъ Бога въ себѣ вмѣсто всякаго владѣнія и наслѣдства, тотъ можетъ сказать съ пророкомъ: Господь—часть моя. Какъ священникъ и какъ левитъ, я живу только приношеніями и, служа предъ олтаремъ, питаюсь отъ него. Имѣя, чѣмъ жить и во что одѣться, я довольствуюсь этимъ".

Кромѣ того, вѣдь священникъ будетъ трудиться.

Почему бы священнику не быть землемфромъ, столяромъ,

КЪ ВОПРОСУ ОБЪ ОТДЪЛ. ЦИРКВИ ОТЪ ГОСУДАРСТВА ВО ФРАНЦИ. 117

архитекторомъ, живописцемъ, скульпторомъ, занимающимся производствомъ полезныхъ вещей и получающимъ отсюда доходъ? Св. Лука лечилъ больныхъ, какъ врачъ, и онъ же проповъдывалъ евангеліе, какъ апостолъ.

Трудъ дёлаеть честь трудящемуся; трудъ дасть духовенству, особенно деревенскому, вмъсть съ кускомъ хлъба и независимость, а также и уважение въ глазахъ прихожанъ.

Въ семинаріяхъ къ курсу богословія будеть присоединяться курсъ ручного труда. Въ одномъ изъ значительныхъ діоцезовъ Франціи семинарія уже имъетъ рабочія мастерскія.

Священники будуть переплетчиками, типографщиками, столярами. Впрочемъ и теперь, до сепараціи, одинъ занимается печатаніемъ приходскихъ бюллетеней, миссаловъ, другой выдълываеть казедры, исповъдальни.

Вотъ широкое поле активной дѣятельности, открывающееся для каждаго священника.

Безъ сомнѣнія, нѣкоторые священники окажутся слишкомъ робкими, неспособными къ риску, для нихъ предпочтительнѣе—суверенитетъ государства, поддерживающаго ихъ существованіе и даже авторитетъ (Ch. de Rémusat). Но это исключенія. Настоящій священникъ долженъ думать только о евангельскомъ просвъщеніи массъ, не помышляя о покоѣ н суетной славѣ.

"Если выгонять священниковъ изъ церквей, говориль одинъ аббать, энтузіастически преданный идев не быть ничвиъ обязаннымъ правительству, то они устроятъ передвижныя церкви<sup>\*</sup>.

Но такихъ крайностей нечего опасаться, если "достояние Божие" образуеть тъсно сплоченную групцу (bloc). Если всъ католики, — республиканцы и монархисты, консерваторы и соціалисты, — соединятся для защиты религіи; если они поставять во главъ епископальную комиссію, образованную изъ всъхъ французскихъ епископовъ, объединившихся около папн, то ничто не можетъ поколебать католической мощи (J. Bricout, Revue de Clergè).

Объединившись и сорганизовавшись, священники будуть оказывать вліяніе на общественное миѣніе, на избирателей. Конференціи, трактаты, журналы,—все это будеть служить къ просвъщенію народа, рабочихъ, мелкихъ собственниковъ, буржуазіи.

Потребность въ справедливости, въ идеалѣ, никогда не умираетъ въ сердцахъ людей. Если прошли тѣ времена, когда достаточно было позвонить въ колоколъ, чтобы соединить людей у подножія алтарей, если теперь толпа чаще стоитъ у подножія трибунъ, а храмовъ избѣгаетъ, то для священниковъ самое лучшее это—противопоставить словамъ ненависти дѣла любви; соціальной войнѣ — миръ между людьми; разрушенію прошедшаго — сохраненіе того, что доселѣ составляло силу человѣческихъ обществъ, т. е. вѣры въ провидѣніе, уваженія къ родинѣ, семьѣ, личной собственности. Незлобіе обезоружитъ враговъ и привлечетъ къ себѣ симпатію. "Сепарація", которой Директорія думала наказать, была встрѣчена и привѣтствуема церковію, какъ освобожденіе. Такъ слѣдуеть отнестись къ ней и теперь.

Вслѣдъ за уничтоженіемъ конкордата, епископать обращаетъ Францію въ страну миссій. Въ каждомъ діоцезъ Высшій Совѣтъ назначаетъ для каждой группы апостоловъ свое поле дѣятельности и подчиняетъ главной группѣ настоятелей приходскихъ, которые въ воскресные и праздничные дни собираютъ вѣрующихъ и руководятъ ими.

"Разсматривайте планы священниковъ активнымъ, постояннымъ, неутомимымъ надзоромъ за ними, — писала Директорія своимъ агентамъ, — разрушайте ихъ предпріятія, мѣшайте ихъ движеніямъ, выводите ихъ изъ терпѣнія, окружите ихъ бдительнымъ присмотромъ; пусть онъ не даетъ имъ покоя и днемъ и ночью; не давайте имъ отдыха, пусть, даже не видя васъ, они чувствуютъ васъ каждую минуту и вездѣ (Oscar Havard)!

Безполезныя мёры! Римъ точно такъ же преслёдовалъ христіанъ, которые однако создали церковь воинствующую и торжествующую.

Нельзя придавить идею, заключить ее въ темницу. Будутьмученики, но ученіе все-таки останется. Оно будеть крѣпнуть и рости, когда стануть преслѣдовать защитниковъ его.

Сепарація пробудить уснувшую въру. Она освободить церковь оть узъ конкордата. Она дасть ей силу отвязаться наконець оть дарства міра сего,--того самаго, котораго не хотвлъ Христосъ.

С. Знаменскій.



## Антоній романа и Антоній преданія 1).

"C'est comme une mort plus protonde que la mort... Ma conscience éclate sous cette dilatation du néant".

G. Flaubert, "Tentation", p. 260.

1.

"... больной, раздраженный, переживающій тысячи разъ въ день минуты страшнаго отчаянія, безъ женщинъ, безъ жизни, безъ самой ничтожнѣйшей изъ этихъ погремушекъ

<sup>1</sup>) Источниками и пособіями при писаніи настоящей статьи служили: По исторіи литературы:

10.—Исторія французской литературы. Густава Лансона, т. ІІ, стр. 531—536. 20.—Флоберъ по воспоминаніямъ Максима Дюкава. "Наблюдатель" 1883 г. № 8. стр. 57—71; № 9. стр. 166—194.

3<sup>0</sup>.—Флоберъ въ своихъ письмахъ. Д. Мережковскаго. "Съверный Въстникъ", 1888 г., № 12, отд. 2-й, сгр. 27—48. Перепечатано въ сборникъ статей Д. Мережковскаго "Въчные Спутники", СПВ., 1893.

4<sup>0</sup>.—Густавъ Флоберъ. Брандеса. "Русская Мысль", 1882, № 2, стр. 233—267. 5<sup>0</sup>.—Парижскія письма.—Густавъ Флоберъ, какъ писатель и человъкъ.

LIX. Эмиль Зола. "Въстникъ Европы" 1880, № 7, стр. 353-389.

6<sup>•</sup>.--Поль Бурже. Очерки современной психологіи. Пер. Ватсона. СПВ. 1888, стр. 79-110.

7<sup>0</sup>.—Жоржъ Педисье. Литературное движение въ XIX ст. Пер. Доппельмайера. 1895. стр. 350—361; 366, 369, 379.

8<sup>0</sup>.—Парижскія письма. VIII. Флоберъ и его сочинелія. Эм. Зола. "В'ястнякъ Европы", 1875, № 11, стр. 401—429.

9°.--Изъ исторія стремленій художника. (Очеркъ о Гюставѣ Флоберѣ). А. И Красносельскаго. "Русское Богатство", 1897 г., № 1, стр. 129--160.

По исторіи лонащества и спеціально объ Антоніть Вел.:

1<sup>0</sup>.—Достопамятныя сказанія о подвижничествё святыхъ и блаженныхъ отцевъ. Пер. съ греч., язд. 4-е. СПВ. 1881.

20.—Лугъ Духовный. Твореніе блаженнаго Іоанна Мосха. Пер. съ греч. съ примъчан. свящ. М. 1. Хитрова. Изд. Свято-Тр. Серг. Лавры. 1896.

30.-Исторія богодюбцевъ или довъствованіе о святыхъ подвижникахъ. Бляж. Осодорита, сл. Кирскаго. Пер. съ греч. СЦВ. 1833.

4º.— Жизнь пустынных отцевь. Твореніе пресвитера Руфина. Пер. съ латинскаго съ примѣчан. свящ. М. І. Хитрова. Изд. Свято-Троицк, Серг. Лавры. 1898. земной юдоли, я продолжаю мой медленный трудъ, какъ добрый работникъ, который засучивъ рукава, съ волосами, орошенными потомъ, ударяетъ по наковальнъ, не боясь ни дождя, ни града, ни вътра, ни грома"<sup>1</sup>).

Такъ описываетъ Густавъ Флоберъ муки литературнаго рожденія. А вотъ какими представляются они со стороны: "съ наклоненной головою, съ лицомъ и шеей, налитыми кровью, напрягая всѣ мускулы, какъ атлетъ во время поединка, онъ вступалъ въ отчаянную борьбу съ идеей и словомъ, схваты-

5<sup>0</sup>.—Житіе преподобнаго отца нашего Антонія, описанное святымъ Аеанасіемъ въ посланія къ инокамъ, пребывающимъ въ чужнъъ странатъ.— Творенія иже во святыхъ отца нашего Асанасія Великаго, Архіеп. Александрійскаго. Ч. Ш., стр. 178—250. Серг. Лавра. 1903. Сокращен. цитація—*Ае*.

6<sup>0</sup>.—Архимандрить Палладій. Новооткрытыя изреченія преподобнаго Антонія Великаго. По коптскому сборнику сказаній о преподобномъ. Казань. 1898

7<sup>0</sup>.—Annales du Musée Guimet. T. XXV. Monuments pour servir à l'histoire de l'Egypte chrétienne. Histoire des Monastères de la Basse-Egypte, texte copte et trad. française par E. Amélineau. Paris. 1894. pp. XVIII—XX (l'abrégé de la Vie copte de St... Antoine, conservé par. le *Synaxare*). Тутъ же приводятся изреченія, переведен. на русск. яз. (см. 6<sup>0</sup>).

8<sup>0</sup>.—Архимандритъ Палладій. Новооткрытыя сказанія о преподобномъ Макаріи Великомъ. По коптскому сборнику. 1898. Казань.

9<sup>0</sup>.—Жизнь преподобнаго отца нашего Антонія Великаго и его устимя и письменныя духовно-подвижническія наставленія. Свято-Троицк. Серг. Лавры Іеромонаха Агапита. СПВ. 1865.

10<sup>0</sup>.—Исторія православнаго монашества на Востокъ. Ч. 1 и Ч. П. Проф. Петра Казанскаго. Москва. 1854.

11<sup>0</sup>.—Писанія преподобнаго о. Іоанна Кассіана Римлянина. Пер. съ дат. Москва. 1878. Изд. Ферапонтова.

12<sup>0</sup>.—Преподобный Антовій Великій. М. С. Изв'экова. "Христіанское Чтеяіе" 1879. Ч. II, стр. 66—130; 272—317.

130.—Добротолюбіе въ русскомъ переводъ, дополненное. 1895. Т. І. стр. 1—152. Св. Антоній Великій.

140.—Собраніе словесь и діянія преподобныхь отець скитскихь яже обрізнаются въ патерицізкъ по алфавиту (Алфавитный Патерикъ). 1491 г.

15<sup>0</sup>.—Святаго Отца нашего Антонія Великаго наставленія для нравственности челов'вковъ и доброй жизни, въ 170 главатъ (стр. 237—297). Достопамятныя преданія о Великомъ Антоніи (стр. 298—312). "Христіанское Чтеніе" 1821 г., часть І.

Основныма источникома служило . "édition définitive":

"Lea Tentation de Saint Antoine" par Gustave Flaubert. Paris, 1898; Bibliothèque-Charpentier, Eugène Fasquelle, éditeur.

Во время печатанія настоящей статьи вышли также два перевода "Искушенія Святого Антонія"; одчиъ изъ нахъ-П. А. Ивашовой, другой-А. И. Шестаковой.

1) Мережковскій, стр. 34.

Вая ихъ, соединяя, сковывая, какъ въ желёзныхъ тискахъ, могуществомъ воли, сжимая и мало-по-малу нечеловёческими усиліями порабощая мысль и заключая ее, какъ звёря въ клётку,—въ точную, неразрушимую форму"<sup>1</sup>).

Это упорство въ работв было неутомимо, и оно неизмѣнно кръпло съ теченіемъ жизни. "Писать правильныя и красивыя фразы и писать ихъ въ углу, какъ бенедиктинецъ, отдающій жизнь труду, воть литературный идеаль Флобера" 5). И дъйствительно, отъ того момента когда произведеніе было зачато творческимъ воображеніемъ его, и до того, когда, во время тисненія, Флоберъ внезапно срывался съ мъста, чтобы справиться въ типографін, на мъсть ли какая. ннбудь запятая; впродолжение копотливой подборки матеріаловъ, когда приходилось перерывать цълыя библіотеки и когда груды выписокъ заваливали письменный столъ, и затвыъ, впродолжение порывистой борьбы съ непокорной фразой, впродолжение всползания на стилистическия кручи,-все это время Флоберъ изнывалъ и, мучаясь, совершалъ своеобразный эстетическій подвигь. Если же принять во вниманіе, что этому поэту пришлось писать всю жизнь безъ передышки, то станеть ясно, что вся жизнь его была сплошной родильной мукой.

"Бывало Флоберъ говорилъ, —разсказываетъ про него одинъ изъ ближайшихъ друзей. др.Канъ, (Maxime du Camp)—: "какъ я усталъ! Я написалъ двадцать страницъ въ этотъ мѣсяцъ! Для меня это ужасно много... Я измучился..." И онъ не лгалъ: эти двадцать страницъ равнялись ста пятидесяти, столько обыло въ нихъ поправокъ и передѣлокъ, которыя, быть можетъ, въ концъ концовъ, возстановляли написанное первоначально. Онъ работалъ, какъ Пенелопа, уничтожая сегодня то, что дѣлалъ вчера. И чъмъ дальше, тъмъ больше росло въ немъ это свойство... Онъ вздихалъ и кряхтълъ надъ своими романами, точно дѣлалъ тяжелую работу. Иногда, послѣ какой-нибудь трудно дававшейся ему фразы, онъ, совсѣмъ разонтый, бросался на диванъ и засыпалъ въ изнеможеніи" <sup>8</sup>).

"Надо знать, —педхватываеть Зола —, чего ему стоила хорошо написанная страница, ему, добровольно изсушившему свое

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) G. Flaubert, par Guy de Maupassant; цитата наъ Мережковскаго, стр. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зода. стр. 370. № 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Дю Канъ. № 8, стр. 63.

вдохновеніе въ погонѣ за совершенствомъ языка. Онъ мучился непрерывно, писалъ съ такимъ трудомъ, что хоть вытьотъ боли, ругалъ себя дуракомъ, идіотомъ. Онъ намъ часто повторялъ: "Каждую ночь мнѣ хочется разбить себѣ голову"<sup>\* 1</sup>).

Упорство желѣзное! Но, можеть быть, импульсы къ напряженности творчества лежали въ какой-нибудь изъ слабостей, въ какомъ-нибудь изъ "отбросовъ человъческихъ чувствъ", какъ ихъ называетъ Гейне, завладъвшихъ художникомъ? Можетъ быть, какіе-нибудь чуждые литературѣ мотивы заставляли Флобера выносить терпёливо муки творчества? Что же это такое? Корыстолюбіе? погоня за комфор. томъ и обезпеченностью?-Однако Флоберъ умеръ бъднякомъ, раззоренный своимъ великодушіемъ, а при жизни его самый знаменитый изъ его романовъ, Madame Bovary, выстрѣломъ изъ пушки взбудоражившій всю Францію, даль автору всего 400 франковъ 2). Тогда, можетъ быть, тщеславіе? Или честолюбіе и славолюбіе?-Однако дълая насиліе надъ самимъ собою, отдаваль Флоберь свои произведенія подь печатный станокъ; въ обнародовании своихъ дътищъ ему видълась какая-то профанація, и потому много лёть онъ выдерживалъ ихъ въ портфелѣ. А при обработкѣ романа онъ дъ. лалъ своимъ "стремленіемъ къ совершенству", кажется, все оть него зависъвшее, чтобы произведение было понято только знатоками и литературными гурманами: натурализмъ, нравившійся публикъ, казался промахомъ автору, и, наобороть, совершенства стиля и объективность, ученность и экзотичность публику только отпугивали... Нёть, при всемъ желанія сыскать слабости, мы не нашли бы ихъ: Флоберъ былъ по своему безупреченъ. "Я рожденъ съ массою пороковъ, которые никогда даже не показывались на божій свёть,пишетъ про себя Флоберъ <sup>8</sup>)-...Я люблю вино, но я не пыю; я игрокъ, но никогда не прикасался къ картамъ. Распутство мнѣ нравится, а я живу какъ монахъ". Но тогда, можеть быть, причиною его рвенія были "идеальные порывы", мысль о прогрессь, о благь человьчества? На такое пред. положение Флоберъ расхохотался бы своимъ громоподобнымъ. смѣхомъ: человѣчество было для него кучей глупцовъ, не-

<sup>1)</sup> Зола, стр. 377, № 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дю Канъ, № 9. стр. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Corresp. II, р. 64. См. Красносельскій, стр. 154,

навидящихъ литературу, а міровая исторія—дишь цѣпью калейдоскопично—смѣняющихъ другъ друга забавныхъ человѣческихъ глупостей; стадо Катоблепасовъ<sup>1</sup>)—вотъ наиболѣе подходящая характеристика человѣчества съ точки зрѣнія нашаго художника; eadem, sed aliter—вотъ опредѣленіе исторіи съ той же точки зрѣнія. Само собою разумѣется, что не человѣчество было цѣлью всѣхъ трудовъ.

Литература-это было единственное призваніе Флобера, и въ ней-единственный смыслъ жизни. Для литературы, какъ само-цели, онъ страдалъ, для нея онъ былъ одинокимъ. для нея лишалъ себя любви и семейности, удобства и обезпеченія. "Онъ, - разсказываеть Зола 2) -, живеть въ безусловномъ уединени.... У него нътъ страстей: онъ не собираетъ ръдкостей, не любить охоты и даже не гастрономъ. Онъ пишеть свои книги и больше ничего. Онъ вступилъ въ литературу, какъ въ былыя времена поступали въ какой-нибудь монашескій орденъ,--чтобы сосредоточить въ немъ всѣ свои радости и въ немъ умереть. Осудивъ себя на уединеніе, онъ пишеть одну книгу лють десять сряду и кладеть въ нее всю свою душу". "Для этого писателя, ---говорить Брандесъ---, искусство писать было выше всёхъ другихъ. Мало того, что писательство было его безусловнымъ и единственнымъ призваніемъ,--безъ всякаго преувеличенія можно сказать, что все его міросозерцаніе сводилось къ слѣдующей мысли: міръ существуеть для того, чтобы его описывать" 8). Бурже 4) справедливо замѣчаеть, что ошибочно было бы видѣть въ этомъ одну только риторику. "Къ тому же, добавляетъ онъ, когда

1) "Катоблепасъ"--черный буйволъ [со свиною головою, падающею до земли и прикръпленною къ его плечамъ посредствомъ тонкой шен, длинной и плоской, и какъ опорожненная кишка.--Онъ валяется на землъ; ноги его скрыты подъ громадною гривою изъ толстой щетины, которая закрываетъ ему лицо.

"Жырный, меланхоличный, цикій, — говорить Катоблецасъ—, я постоянно ощущаю подъ своимъ брюхомъ теплоту грязи. Мой черецъ настолько тяжелъ, что мнв невозможно носить его. Я поварачиваю его вокругъ себя, медленно;—и пріоткрывъ челюсти я вырываю своимъ языкомъ ядовитыя травы, обрызганныя отъ моего дыханія. Разъ я сожралъ себя лапы, не замътилъ того..." "Его тупость влечетъ меня", — восклицаетъ Антоній. G. Flobert, "Tentation", pp. 288—289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зола. Парижск. письма, 47. См. Красносельский, стр. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Брандесъ, стр. 240.

<sup>4)</sup> Bypze, crp. 81.

дъло идеть о человъкъ, жившемъ исключительно для литературы, риторика входитъ, такъ сказать, въ область исихологіи, до такой степени близко связаны художественныя теоріи съ личностью писателя и способъ выражаться—съ способомъ мыслить".

Такимъ образомъ, благоговъніе къ искусству и культь стиля скрывають въ нѣдрахъ своихъ гораздо болѣе, чѣмъ простой перевѣсъ эстетической способности надъ нравственной или эмоціональной стороною духа. Оно несеть въ себъ черты одержимости литературой. Поставленіе литературы во святая святыхъ души, возведение ея до абсолюта, до самодовлѣющаго принципа указываеть уже на нѣчто большее, нежели простой интересъ,-на элементь религіозный, и писательство перестаеть быть просто работой; это-тайнодействіе, это-подлинный культь. "Непреодолимое желаніе охватить нѣчто реальное и опредѣленное среди обломковъ. которыми была завалена душа его, привело его къ своеобразной теоріи слога. Этоть отрицатель жаждаль, однако, чего-то абсолютнаго. Не находя этого абсолютнаго ни внъ своей личности. среди предметовъ, находящихся въ состояніи постояннаго крушенія, ни въ себѣ самомъ,... онъ вздумалъ помѣстить это абсолютное, въ одно и тоже время, и вне своей личности, и внё окружающихъ его предметовъ,-а, именно, въ "писанной фразъ". Ему казалось, будто хорошо сдъланная фраза представляетъ собою нѣчто какъ бы несокрушимое, и будто она способна на существование, не подверженное общему закону одряхлёнія" 1).

"Искусство, —пишетъ Флоберъ, — единственную вещь въ жизни истинную и цённую, можно ли сравнить съ земной любовью, можно ли предпочесть обожаніе относительной красоты культу вёчной. Благоговёніе передъ искусствомъ—вотъ самое лучшее, что у меня только есть, вотъ единственное, что я въ себё уважаю"<sup>2</sup>). И потому "старайся любить искусство, —пишетъ онъ въ другомъ письмё, къ своей подругё, любить ревнивою, страстною, самоотверженною любовью"<sup>3</sup>). А въ искусствё "прежде всего—стиль, а ужъ потомъ правда"<sup>4</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бурже, стр. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мережковскій, стр. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) id. ctp. 34.

<sup>-4)</sup> Corresp. Ш, р. 71, см. Красносельскій, стр. 154.

Это не было въ устахъ Флобера гиперболой. Самъ онъ, двиствительно, съ головой ушелъ въ красоту формъ, не имъя ничего "своего", потомучто каждое мгновеніе, каждая мысль. каждое движение сердца безраздъльно принадлежали литературъ. "Онъ, -- говоритъ дю-Канъ--, день и ночь думалъ о ней. Мысль, что онъ допустить какую-нибудь неточность въ описанін, причиняла ему настоящія страданія. Я быль свидьтелемъ, какъ онъ три или четыре раза вздилъ изъ Парижа въ Крель, чтобы убъдиться, насколько върно передалъ онъ какой то пейзажъ. Въ этомъ умъ, гдъ любовь къ искусству доходила до какой-то хронической болѣзни,---все принимало ненатуральные размёры. Повтореніе несколькихъ гласныхъ или нъсколькихъ словъ въ фразъ могло привести его въ отчаяніе, и онъ повторялъ: "какое ужасное ремесло!"" 1). Недаромъ Гюи-де-Мопассанъ острилъ, что Флобера мучаетъ всю жизнь совъсть за два родительныхъ падежа, которые онъ поставилъ рядомъ въ "Madame Bovary". "Онъ, — разсказываетъ Зола-, взвъшивалъ каждое слово, вникалъ не только въ егосмыслъ, но и въ его сложение. Избъгать повторений, риемъ. рвэкостей — было для него черн[ов]ой работой. Онъ доходилъ до того, что не хотвлъ, чтобы одинакіе буквы повторялись въ. фразь; часто какая-вибудь буква досаждала ему,-онъ искалъ. выраженій, гдѣ бы она не встрѣчалась; а не то ему требовалось извъстное количество р, чтобы придать звучность періоду". Когда требовалось отыскать нужное выраженіе. когда фраза капризничала, то Флоберъ, нетерпъливый въ обычное время до шаржа, дълался кроткимъ, не ругался, по часамъ ждалъ, чтобы языкъ соблаговолилъ даться ему въ руки. Онъ говорилъ, что ищеть иногда словъ по цълымъ. **мъсяцамъ**<sup>8</sup>).

Отсюда дълается понятно, что литературный неусибхъ и литературная неудача могли доводить Флобера до подлиннаго страданія, до рыданій и болѣзни, до маніи преслъдованія, когда ему казалось, что всъ политическія событія совершаются съ цълью повредить успѣху его романовъ и что весь міръ сошелся на "ненависти къ литературъ". Отсюда понятны вспышки страшнаго гнѣва на непониманіе крити-

<sup>1)</sup> Дю Канъ, стр. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зола, стр. 383, № 7.

<sup>3)</sup> Зола, стр. 384—385, № 7.

ковъ,—Сильвестру онъ не шутя хотѣлъ оборвать уши. Отсюда понятно то упоеніе, та нѣга, то сладострастіе, съ которымъ онъ впивалъ въ себя удачныя мѣста своихъ произведеній,—то лакомство удачной фразой, которое могло заставить его забыть всѣ прежнія огорченія. Отсюда понятенъ и способъ чтенія: "прежде, чѣмъ передать пакетъ въ типографію, онъ любилъ читать изъ него отрывки въ пріятельскихъ домахъ. То было настоящее торжество. Онъ читалъ очень хорошо, звучно, ритмично, произнося фразы, какъ речитативъ, и отлично оттѣняя музыку словъ, но не фразируя, безъ всякихъ оттѣнковъ... Въ сильныхъ мѣстахъ, когда онъ приближался къ финальному эффекту, онъ усиливалъ голосъ и доходилъ до громовыхъ раскатовъ, отъ которыхъ дрожали стѣны..." 1)

II.

Неужели на одномъ только признании ценности за искусствомъ можетъ основываться поклоненіе ему, какъ божеству? Неужели мучительный ритуаль этого культа, нъга и самоистязание жреца его производится одною только любовью къ прекраснымъ формамъ? Неужели "стремленіе къ совершенству" (Флоберъ просто заявляетъ "совершенству", повидимому не допуская и мысли, что можетъ быть какое-либо совершенство, кромѣ совершенства стиля и полноты знаній), заставлявшее Флобера расходиться даже съ почитаемыми друзьями, напримъръ Бальзакомъ, есть все, что внутренне подвигало нашего писателя? Кром'в искусства есть и жизнь, и чтобы такъ отдаться искусству, необходимо оттолкнуть оть себя жизнь, необходимо опредълить свое отношение къ ней. Я хочу сказать, что культъ искусства не есть простое увлеченіе имъ,--безотносительно ко всему другому. При такомъ культъ нельзя просто ничего не думать о жизни и о мірѣ; и Флоберъ, дѣйствительно, думалъ о нихъ, что видно и по его романамъ, и по письмамъ. Это понятно: чтобы отречься отъ міра, отъ жизни и отъ человѣка, не достаточно быть только эстетомъ; надо сложить въ себѣ опредѣленное философское и правственное отношение къ міру, къ жизни, къ человъку и, на основаніи его, увидъть въ нихъ одни

126

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Зола, стр. 386, № 7.

только средства для искусства, но никакъ не что-либо самоценное. Результатъ философскихъ размышленій Флоберапризнаніе подлинной реальности за одной областью эстетическаго, за эстетическими образами. "Меня считаютъ влюбленнымъ въ реальное, а я его ненавижу" восклицаетъ онъ въ одномъ изъ писемъ <sup>1</sup>). "Жизнь до такой степени отвратительная вещь, сообщаетъ онъ въ другомъ <sup>2</sup>)-, что единственный способъ переносить ее-это избъгать ся. А чтобы избъгать ся-надо жить искусствомъ". У Флобера сложилась поэтому формула, по которой "искусство выше жизни"; а иначе эта же формула можетъ быть выражаема такъ: "міръ существуетъ только для того, чтобы описывать его", или еще: "человъкъ- ничто, произведеніе-все" <sup>8</sup>).

Но для Флобера, какъ для поклонника именно искусства, эти образы не могли имѣть никакого объективнаго бытія, потому что тогда безусловно-цѣннымъ являлись бы они, они были бы нѣкоторою жизнью, а искусство—только средствомъ изображать ихъ (такъ было, напримѣръ, съ Шиллеромъ). Цѣнно же для Флобера не содержаніе произведенія, въ немъ воплощаемое, а с'амо произведеніе, и никакихъ платоническихъ міровъ идеальнаго Флоберъ не признаетъ; не даромъ же онъ воспитался въ средѣ позитивизма.

Итакъ, единственное, достойное преклоненія, — это то, что только кажется существующимъ. Это — эстетическая иллюзія.

Религія Флобера есть возведеніе иллюзіи въ божество, а культь его-обнаруженіе эстетичности иллюзіи. "Если вы достигнете того, говорить Флоберь<sup>4</sup>), что въ событіяхъ видимаго міра будете видѣть лишь иллюзію, требующую описанія, и притомъ въ такой мѣрѣ, что все, даже ваше собственное бытіе не приносить вамъ никакой иной пользы, и вы готовы на всякую жертву ради выполненія этого призванія, то выступайте на свѣть, пишите книги!"---однимъ словомъ, дѣлайтесь жрецомъ иллюзіи. Таковы ipsissima verba magistri; изъ нихъ прямо видно, что у него есть вполнѣ опредѣленное міроотношеніе.

4) Брандесъ, стр. 241.

<sup>1)</sup> Соггезр. ПІ, р. 68, см. Красносельскій, стр. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соггезр. Ш., р. 86, см. Красносельскій, стр. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) L'homme n'est rien, l'oeuvre est tout.-Мережковскій, стр. 32.

Подъ угломъ зрънія нашихъ переживаній божество Флобера опредъляется, какъ эстетическое; но въ себъ—оно нъкое иѝ о́v. Прекрасное съ точки зрънія искусства, оно иллюзорно съ точки зрънія жизни, съ точки зрънія нравственно-философской.

Есть только одно, и это одно—ничто; это—Великая Пустота, украшенная тысячами яркихъ красокъ и сочныхъ звуковъ, лучистая, но въчно-мнимая,—Майя въ радужно-искрящемся покровъ. Есть одна только Майя—магія формъ и ароматовъ, магія мятущихся "состояній", созидающая обольстительные призраки въ клубахъ голубого еиміама,—трепетъ красоты на призрачности. Есть только nihil visibile, могъ бы сказать Флоберъ, повторяя извъстное опредъленіе кометныхъ хвостовъ.

Эта теорія въ высокой степени была обусловлена его непосредственными переживаніями, и даже собственное "я", (что видно изъ переписки Флобера)<sup>1</sup>), было только эстетической видимостью, какъ и все остальное,—однимъ изъ героевъ литературы и... не болѣе. Читая его письма, ясно видишь, что человѣкъ не имѣетъ чувства реальности, не только реальности міра, но даже своей собственной. И въ высшей степени характеризуетъ его слово поэта:

> "...Мантру читалъ онъ, святое моленье; только прочелъ—и предъ нимъ, какъ во снѣ, стали качаться, носиться видънья, стали кружиться въ ночной тишинѣ. "Тѣни, и люди, и боги, и звѣри, время, пространство, причина и цѣль, пышность восторга, и сумракъ потери, смерть на мгновенье, и вновь колыбель. "Ткань безъ предъла, картина безъ рамы, сонмы враждебныхъ, безчисленныхъ "я", мракъ отпаденья отъ въчнаго Брамы, ужасъ мучительный, сонъ бытія.

"Бѣшенно мчатся и люди, и боги... "Майя! О Майя! Лучистый обманъ! "Жизнь для незнающихъ, призракъ для іоги "Майя—бездушный нъмой океанъ!..",

(К. Бальмонть)

<sup>1</sup>) Вспомнимъ, напримъръ, его письмо по случаю смерти любимой сестры!

только что для Флобера вмёсто Брамы была "Великая Пустота".

Для Флобера нътъ ни эмоцій, ни волненій; нътъ даже мыслей, а есть только "образн" и личины ихъ, эстетическая мнимость, выкристаллизованная въ звучныя фразы. Флоберъ—"олице творенный слогъ"<sup>1</sup>), и правильно Гюи-де-Мопассанъ, говоря о Флоберъ, счелъ нужнымъ перевернуть извъстный афоризмъ Бюффона (le style c'est l'homme) "слогъ это человъкъ", чтобы сказать: "человъкъ—это слогъ".

Будучи, такимъ образомъ, абсолютнымъ эстетизмомъ съ одной стороны, религія Флобера является абсолютнымъ нигилизмомъ съдругой. Центръ жизни, безусловное началоэто эстетическая иллюзія; но, если эстетичность иллюзіи требуеть культа, то иллюзорность эстетическаго не можеть не вызвать глумления. И потому эстеть-Флоберъ всюду сопровождается своею вёрною тёнью, своимъ темнымъ двойникомъ. — Флоберомъ-нигилистомъ. Если первый млёеть въ созерцаніяхъ красивости иллюзій, то второй-съ жестокой сладострастностью и само-мучительствомъ впивается въ иллюзорность красоть. Съ безпощадностью хирурга разсъкаеть онъ душу, ароматнъйшія испаренія идеальнаго, лучшія грезы человъка, чтобы обратить все это въ груду мусору, въ сърую, мертвящую пыль ничтожества. Но въ это же время Флоберъ-эстеть такъ нёжно, такъ гармонично аккомнанируеть стонамъ, что читатель готовъ отдаться ему и... очутиться на краю пропасти.

Но около пропасти—украшенія. Будто мозанка изъ самоцвътныхъ каменьевъ Флоберовскіе пейзажи, и каждая фраза яркій кусокъ драгоцъннаго минерала. Каждая фраза—произведеніе искусства. Точеная, стройная, округлая, она кажется недосягаемымъ совершенствомъ, поистинъ aere perennius. Фраза плотно сочленена съ фразою, но, за сътью золотыхъ кружевъ—бездна цустоты, бездна смерти и разрушенія, глуности и самодовольства человъческаго, всюду проникающая, все-разъбдающая пыль нигилизма.

> "На міръ таинственный духовъ "надъ этой бездной безымянной "покровъ наброшенъ златотканный"... (Тютчевъ).

1) Врандесъ, стр. 251.

Такимъ образомъ, міровоззрѣніе Флобера было въ высшей степени опредъленно. И, поскольку искусство было для этого поэта не только вообще желательнымъ, но и фактически направляло всю жизнь, постольку и міровозарвніе его, --оборотная сторона эстетизма---, было не теоріей только, но дъйствительно-опредъляющимъ отношение его къ воспринимаемому эстетически,-ко всему, такъ какъ что же Флоберъ не воспринималъ эстетически? А тамъ, гдъ онъ воспринимаетъ эстетически, мы имвемъ всв данныя искать и нигилизма, почему можно ждать (это есть на самомъ дълъ), что нътъ въ романахъ его ни одного явленія, которое ни было бы высвъчено мертвящимъ свътомъ нигилистическаго отрицанія, обращающимъ его въ красивую нелівпость, въ изящную пошлость, въ живописную міровую глупость. Произведенія Флобера-это ирридирующая паутина, за которой сторожать добычу пауки:-Смерть и Уничтоженіе, Всеобщая Пустота и Міровая Глупость, и они заткали геометрически-правильнымъ кружевомъ, трепещущимъ въ легкихъ дуновеніяхъ, входъ въ свой пыльный уголъ 1).

Принявъ это къ свъдънію, мы должны разсмотръть "Искушеніе Святого Антонія".

## III.

Идея только-что названной поэмы пришла Флоберу въ голову въ 1844 г., когда онъ, послъ обнаруженія падучей, путешествовалъ съ отцомъ по Италіи. Это было, именно, въ Генуъ, во дворцъ Доріа, передъ картиной Теньера или Брёгеля <sup>2</sup>)—подробность характерная: произведеніе, гдъ вся суть—чисто-внутренніе процессы души, поэма, которая повидимому занята самыми безобразными явленіями сознація,

<sup>-2</sup>) Дю-Канъ, № 8, стр. 65.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобное же, но съ меньшимъ трагизмомъ, встрвчаемъ у другого французскаго писателя; разумъю Эрнеста Ренана, не знающаго никакихъ предъловъ своему духовному "гортанобъсйю", не останавливающихся им предъ чъмъ, чтобы смаковать внутренне пустое, — виъшне эстическое бытие. † Кн. С. Н. Трубецкой хорошо опредълялъ это свойство Ренана, какъ "универсальный, все—смакающій диллестантизмъ", "похоти воображенія" и "сладострастное смакованіе всъхъ человъческихъ чувствъ" ("Русская Мысль", 1896 г.). Но, не смотря на множество точекъ соприкосновенія съ Ренаномъ, Флоберъ гораздо безнадежнъе и серіезнъе въ своемъ эстетическомъ нигилизмъ.

тончайшимъ психологическимъ анализомъ, и, "микрологіей душевной жизни" (какъ сказаль по другому, правда, поводу Жанъ Поль Рихтеръ) зачинается отъ взгляда на картину. Однако было бы ошибкой видѣть тутъ случайность. Способъ зачатія виденъ въ каждой детали плода его, Поэмы, потому что вся она—ничто иное, какъ безпредѣльно развертывающееся полотно, цѣпь зрительныхъ представленій и слуховыхъ галлюцинацій.

Въ 1846 г., по всей въроятности, въ концъ лъта, послѣ неудачи съ совмъстнымъ писаніемъ трагедіи, Флоберъ засълъ за "Искушеніе Св. Антонія" и сталъ изучать для него святыхъ отцовъ, схоластику и ереси. Онъ весь завалился книгами, и другъ его Луи Булье, видя это, со смъхомъ говорилъ ему: "Смотри, не сдълай изъ твоего Антонія ученаго мужа!.." По всей въроятности, Флоберъ работалъ надъ "Искушеніемъ" до 1848-го года; по крайней мъръ имъется письмо Флобера къ дю-Кану, датированное 48-мъ годомъ <sup>1</sup>); въ этомъ письмъ онъ жалуется, какъ много пришлось трудиться надъ Поэмой.

Наконецъ, въ концъ сентября 1849 года Булье и дю-Канъ съъхались въ Красету слушать только - что законченное "Искушеніе", о которомъ до тъхъ поръ Флоберъ ничего не разсказывалъ.

"Флоберъ принялся за чтеніе. Оно шло тридцать-два часа. Густавъ читалъ четыре дня, по восьми часовъ въ день. Мы, говоритъ дю.Канъ <sup>3</sup>)—, условились не дълать замѣчаній во время чтенія. Флоберъ, приступая къ нему, воскликнулъ, потрясая тетрадью: "Если вы не зарычите отъ восторга, значить, ничто не можетъ восхитить васъ!"". Но вся многоученость автора, вся красота гармонично-сплетенныхъ фразъ, вся величественность образовъ и весь жаръ чтенія не могли растопить холодности слушателей. И, посовътовавшись между собою, они вынесли Флоберу безпощадный приговоръ объ "Искушеніи": "Мы думаемъ, что надо сжечь его и никогда не говорить о немъ"—Почему?—Потомучто, увлекшись романтизмомъ, авторъ потерялъ почву и сюжеть затопилъ его со всѣми его дѣйствующими лицами.

**Q**\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дю-Канъ, № 9, стр. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) id., Ne 9, crp. 171.

Сдёлавъ мучительное насиліе надъ собою Флоберъ согласился съ ихъ осужденіемъ. "Онъ понялъ, что оно, хоть и жестко, но справедливо... Онъ самъ послё говорилъ: "У меня былъ ракъ лиризма; вы дълали мнё операцію, вы помогли. мнё, но я все-таки кричалъ отъ боли"".

Однако, и послѣ того онъ не могъ разстаться со своимъ "любимымъ"<sup>1</sup>) дѣтищемъ "Гораздо позже, уже послѣ громаднаго успѣха "Мадамъ Бовари" и "Саламбо", онъ снова засѣлъ за "Искушеніе Святого Антонія" и снова спряталъ его. Наконецъ, въ третій разъ онъ принялся за него, сократилъ, выбросилъ лишніе сцены и напечаталъ въ 1874 г., посвятивъ памяти Альфреда Лепуатьена"<sup>2</sup>). Но и то, даже послѣ 30-ти-лѣтней обработки, Флоберъвсе еще былъ недоволенъ своимъ произведеніемъ, и началъ печатать Пюэму боясь, что иначе его потянетъ писать книгу заново.

Неизвѣстно, впрочемъ, не была ли послѣдняя, 8-ья редакція регрессомъ, — "неизвѣстно", потому что первыя двѣ, къ сожалѣнію, авторъ уничтожилъ, потерявъ самообладаніе, во время нашествія пруссаковъ. Но, по словамъ Зола, сохранился отрывокъ изъ 2-й редакціи, именно, сцена, гдѣ является Царица савская (напечатана эта сцена въ "Artiste"), и она дучше позднѣйшей обработки того же мѣста. По поводу этого Зола сравниваетъ біографію Флобера съ греческой басней о нимфахъ, медленно превращающихся въ камень, сначала отъ ногъ до таліи, затѣмъ и съ головою. Также и Флоберъ превращался въ прекрасную мраморнуюстатую <sup>8</sup>)...

Написанное произведеніе не освобождало еще автора отъклопотъ; его надо было печатать. Характерна тщательность, съ которой Флоберъ печаталъ его. "Онъ былъ крайне разборчивъ въ выборѣ типографіи, объявляя, что ни у одногопарижскаго типографа не было хорошихъ чернилъ. Вопросъ о бумагѣ тоже сильно занималъ его; онъ требовалъ, чтобы ему показали образчики, былъ очень придирчивъ, оченьсокрушался также о цвѣтѣ обертки и порою мечталъ о небывалыхъ форматахъ. Затѣмъ самъ выбиралъ шрифтъ. Для-



<sup>1)</sup> Зола, стр. 378, № 7.

<sup>2)</sup> Дю-Канъ, № 9, стр. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Зола, стр. 385, № 7.

"Искушенія св. Антонія" онъ потребоваль сложную типографію, всякаго рода прифты, и изо встать силь выбивался. чтобы найдти то, что ему было желательно... Во время набора, онъ волновался, но не потому, чтобы сильно исправлялъ корректуры, ---онъ довольствовался корректурой въ типограф--скомъ отношении, потому что не согласился бы измънить ни одного слова, такъ какъ отнынъ произведение его казалось ему такимъ же прочнымъ какъ мѣдь, и доведеннымъ до возможной степени совершенства. Онъ тревожился только матеріальной стороною дёла, писаль по два раза въ день въ типографію и къ издателю, трепеталъ, какъ бы какаянибудь корректура не ускользнула оть него, и иногда сомнение до такой степени овладевало имъ, что онъ бралъ карсту, чтобы удостоввриться, что такая то занятая на своемъ месть. Наконецъ, книга выходила изъ печати, онъ разсылалъ ее друзьямъ, по заранѣе составленнымъ спискамъ, изъ которыхъ вычеркивалъ твхъ, которые его прежде не благодарили за присылку"<sup>1</sup>). Послѣднее дѣлалось не изъ-ва самолюбія, а ради того, чтобы всё относились кь литературъ почтительно.

Такова исторія книги, формировавшейся цълыя 80 літь. Она не имъла успъха. Флоберъ удивлялся этому 2); онъ думалъ, что такое великолъпное сочетание эрудиции съ законченностью формъ не можеть не стать популярнымъ. Но неудача понятна; большая публика не въ состоянии смаковать стилистическія красоты Флобера, а ученость его публику только отпугиваеть. "Книгу тянеть къ низу отъ тяжести вложеннаго въ нее матеріала. Это-не поэтическое произведение, а на половину теогония, на половину эпизодъ изъ церковной исторіи, и все это издожено въ формъ психологическаго анализа видений. Въ немъ такая масса подробностей, которая утомляеть, какъ восхождение на почти отвесную гору. Некоторыя места вполне понятны только для ученаго, а для обыкновеннаго читателя почти недоступны. Великій писатель затерялся въ отвлеченной учености и отвлеченной р'вчи" <sup>8</sup>).

Воть почему величественный замысель и неимовърный

.

- 2) 303a, crp. 370, M 7,
- -3) Врандесъ, стр. 265.

<sup>- &</sup>lt;sup>1</sup>) Ди-Канъ, № 8, стр. 387.

трудъ остались неоцівненными публикой, и "Искушеніе" прошло во Франціи едва замівченнымь.

Сначала <sup>9</sup>/10 публики было увѣрено, что заглавіе надо понимать въ шуточномъ или въ переносномъ смыслѣ; но, когдаубѣдились въ своей ошибкѣ, то Поэму встрѣтили шутками. Болѣе тридцати лѣтъ надо было поэту, чтобы душу своювложить въ Поэму, а въ двадцать мѣсяцевъ у всѣхъ остряковъ составился небрежный отзывъ: "Книга смертельноскучна. Какъ могъ авторъ думать, что подобныя вещи займутъ парижанъ!... Нѣть, "Мадамъ Бовари" — другое дѣло.... Зачѣмъ онъ не повторился, зачѣмъ не написалъ новыхъдесяти "Мадамъ Бовари"?" 1)-

Съ вполнѣ опредѣленной цѣлью мы столь подробно говорили о творчествѣ Флобера и объ исторіи "Искушенія", этой "эпопеи, доведенной до лиризма"<sup>2</sup>). На "любимомъ" произведеніи, на произведеніи выношенномъ въ духѣ втеченіи 30-ти лѣть, не могли не оттиснуться неизгладимымъ чеканомъ основные извивы Флоберовскаго склада. И въ самомъ дѣлѣ, холодный вѣтеръ абсолютнаго нагилизма болѣе, чѣмъ когда-либо, насквозъ провѣнваетъ это златотканное кружевосоверше́нныхъ фразъ.

Чёмъ болёе работалъ Флоберь, тёмъ скрупулезнёе подбиралась историческая обстановка поэмы; но тёмъ неисторичнёе становился духъ произведенія. Тщательно скомпанованная историческая видимость покрываеть взгляды и убёжденія, чувства и мысли не эпохи, а автора; блескомъ мятущихся образовъ застилается проновъдь нелёпости и тщеты: всего сущаго. Это-основное и принципіальное расхожденіе съ исторіей и, зная Флобера и продолжительную обработку "Искушенія", не трудно предвидёть, что онъ заразилъ Поэму мертвящимъ холодомъ своего нигилизма <sup>3</sup>). Всироемъ же, воспользовавшись этой замётов, разбираемое произведеніе.

<sup>2</sup>) Зола.

<sup>3</sup>) Мы указывали уже на сходство въ міроотношеніяхъ у Флобера н. Ревана. Это сходство влечеть за собою одинаковый моренной промакъ въ главныхъ но своему замыслу произведеніяхъ названныхъ нноатемей. Все сказанное о неисторячности "Искушенія" mutatis mutandis должно быть сказано и о "Жизни Інсуса"—тоже своего рода, поемъ на резигіозную тему (ср. "Эрнесть Ренанъ и его "Жизнь Інсуса"". Матрофанъ Муретовъ. "Богосл. Въств." 1892 г. и отдъльные оттиски).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Брандесъ, стр. 267.

"Искушеніе св. Антонія", по содержанію своему, есть "великолъпный кошемаръ"<sup>1</sup>), а по внъшней формъ, если угодно, это-одинъ гигантскій монологъ.

Фиксировать еле-видные мостики и переходы между отдъльными вершинами ясно-сознаваемаго, сфотографировать со всею сочностью полу-тоновъ тѣневое сознаніе, демонстрировать ad oculos раздвоеніе сознанія—вотъ психологическая тема "Искушенія". Другими словами, Флоберъ желаетъ съ тщательностью гистолога, показать каждое волокно психическаго потока, въ которомъ отдѣльные елементы, разъ допущенные въ поле вниманія изъ пучины безсознательнаго, разростаются, переплетаются, пріобрѣтаютъ все большую и большую интенсивность, завладѣваютъ всѣмъ вниманіемъ и, наконецъ, объективнуются и проецируются наружу, переставая быть чисто-субъективными.

Намъ здъсь нътъ ни нужды, ни интереса опредълять, каковы метафизическія и гносеологическія условія такого качественнаго изменения въ сознания, -- качественнаго, потому что имвется переходъ субъективнаго въ объективное. Нечистая ли сила, какъ метафизическая реальность, или самъ субъектъ, какъ нъчто сверхъ-феноменальное, или, наконець, совокупная деятельность обоихъ производить разсматриваемый потокъ "Искушенія", — это не касается задачь даннаго анализа, равно какъ внё его области остается и ръщение вопроса, насколько видъния Антония подсудны психіатру. Намъ важно только то, что всѣ тѣ образы, которые вроходять нестрейной толпою въ Позић, и Діаволъ съ Иларіономъ для сознанія Антонія-несомнѣнныя реальности. И потому вритику необходимо вглядеться, насколько вёрно Флоберь воспроизвель духь, общую тональность и послёдовательность виденій, могли ли бы они возникнуть у монаха IV-го въка, и явилось ли бы общее состояние такого монаха сходнымъ съ состояніемъ Флоберовскаго героя.

Сказано: духъ. Это потому, что отдъльныя подробности но большей части заимствованы изъ аскетической литературы, ночему и сравнивать ихъ съ памятниками аскети-

185

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лайсенъ, стр. 535.

ческой письменности не представляеть никакого интереса. Правда, что далеко не все заимствовано именно изъ жизнеописанія Антонія; но послѣднее обстоятельство не существенно: все равно мы не имѣемъ возможности критически провѣрить достовѣрность жизнеописаній Антонія Великаго, а украшать житіе одного подвижника подробностями изъ жизни другого—литературный пріемъ слишкомъ распространенный въ свое время, чтобы можно было бы съ нимъ не считаться и не относиться безъ полнаго довѣрія къ житію, связывая каждое свѣдѣніе именно съ даннымъ, а не какимъ-нибудь инымъ отшельникомъ. Поэтому вопросъ не въ томъ, было ли все описываемое у Флобера на самомъ дѣлѣ съ историческимъ Антоніемъ и, при томъ, именно, съ нимъ, или нѣтъ, а въ томъ, могло ли оно быть съ какимъ-нибудь монахомъ IV-го вѣка,—монахомъ Антоніевскаго типа.

Общій отвѣть на это будеть таковь: большинство камешковь, хотя и не всѣ, копотливо набраны Флоберомъ изъ историческихъ данныхъ и потому сами историчны или, по крайней мѣрѣ, не противо-историчны; но какая мозаика составлена изъ нихъ—это дѣло иного рода, и можно сильно сомнѣваться, чтобы общая картина "Искушенія" была исторической; скорѣе слѣдовало бы сказать, что Флоберъ составилъ изъ фактовъ IV-го столѣтія міровозарѣніе XIX-го, вродѣ того, какъ изъ почтовыхъ марокъ составляютъ цѣлыя картины. Впрочемъ, къ этому мы еще вернемся...

"Искушеніе" распадается на прологъ и четыре главныя части. Прологъ, подобно глубоко-орющей косуль, обнажаетъ и выворачиваетъ подпочву для искушенія. Первыя три части соотвътствуютъ основнымъ видамъ подвиговъ-противъ "похоти плоти", противъ "похоти очей" и противъ "гордости житейской" (1 Іо. 216). Послъдняя же часть является философско-аллегорическимъ послъсловіемъ и выражаетъ, по преимуществу, міропониманіе автора.

Дъйствіе поэмы начинается вечеромъ. Антоній — въ пустынъ, на горъ. Солнце закатывается, и большой кресть, стоящій у порога его хижины, бросаетъ длинную вечерною тънь. Наблюдая, какъ скрывается за горизонтомъ солнечный дискъ, Антоній невольно вздыхаетъ. Онъ не на несчастія или неудобства жалуется этимъ вздохомъ; нъть, — только на отсутствіе молитвенной бодрости. И этотъ вздохъ кажется столь законнымъ, что, не будь всего послѣдующаго, мы бы такъ и считали его за святое недовольство самимъ собою, такъ бы и не увидали въ немъ помысла. Но тамъ е́сть, однако, зародышъ будущихъ искушеній, какъ бы, маленькая соринка въ духовномъ окѣ. Это—чуть-уловимое отдаленіе отъ Бога, чуть видный налетъ претензіи на Него, и незамѣтная соринка скоро даетъ себя знать.

Невольно сравнивается настоящее съ давно-прошедшимъ; кажется, что тогда сердце было исполнено благодати, свершеніе долга было легко, и молитва—пламенна. И тутъ, естественно, мысль пробъгаетъ сопутствующія обстоятельства; вспоминается, какъ слегла отъ огорченія мать, когда онъ уходилъ въ пустыню, какъ звала его обратно сестра, какъ плакала Аммонарія — дъвушка имъ любимая <sup>1</sup>). Замътимъ кстати, что романическій элементъ Поэмы—любовь Антонія къ Аммонаріи, не имъетъ (по "житіямъ" Святого) никакихъ историческихъ основаній.

Далѣе<sup>2</sup>), по ассоціація, вспоминаются первые шаги на поприщѣ аскетики, нападенія демоновъ. Всплывають въ сознанія уроки по Священному Писанію, которые давалъ Антонію старецъ Дидимъ. Пробуждаются и встають въ головѣ прогулки по Александріи, центрѣ культурнаго міра, когда встрѣчались ему съ Дидимомъвсевозможныя народности и сектанты различныхъ толковъ-послѣдователи Манеса, Валентина, Василида, Арія, старавшіеся побѣдить въ снорѣ собесѣдниковъ.

Чтобы избавиться отъ смущенія, вызваннаго мыслями объ изъ рѣчахъ, Антоній нарочно заглушаетъ эти мысли воспоминаніями о своей дальнѣйшей жизни, о томъ почтеніи, которое окружало его. Тутъ проскальзываетъ едяа-слышная нотка самодовольства, и отъ нея---остественный переходъ<sup>8</sup>) къ своимъ подвигамъ, къ тому, какъ онъ искалъ мученичества въ Александріи во время гоненія. Освѣжается особенио--яркая сцена гоненія, врѣзавшаяся въ памятъ: женщина привязаща къ столбу и ее, натую, бичуютъ воины. Антоній узналъ въ ней Аммонарію, и воспоминаніе объ этомъ окра-

<sup>1</sup>) Cp. Ae. § 5, crp. 183.

<sup>3</sup>) Cp. Ae. § 46.

· · · · · ·

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Ae. §§ 6, 7, 8, 9.

шивается легкимъ оттънкомъ чувственности. Чтобы подавитьнечистое движеніе, Антоній старается думать о другихъ своихъ дъйствіяхъ, объ Асанасіи и совмъстной борьбъ съ нимъпротивъ аріанъ<sup>1</sup>).

Отсюда—невольный перекодъ къ мыслямъ о дальнѣйшей судьбѣ этого епископа, о его изгнаніи, и чуть-замѣтноебрюзжаніе слышится въ жалобѣ на отсутствіе отъ него извѣстій. Антоній чувствуетъ себя покинутымъ всѣми, дажелюбимымъ ученикомъ Иларіономъ. Вспоминаются его безконечные вопросы и неутомимая любознательность.

И сознаніе мнимой обиды—мысль о покинутости невольнозаставляеть Пустынника обратить вниманіе на улетающій: треугольникъ птицъ. Антонію хочется и самому уйдти изъ пустыни, летѣть съ птицами, самому увидать невѣдомыя страны, о которыхъ ему разсказывали, вѣроятно, въ дни юности его. Онъ начинаетъ жалѣть о Нитрійской Пустыни, гдѣ имѣются нѣкоторыя удобства.

Сдёлавши мысленно уступку въ строгости жизни, Антоній невольно идетъ въ своихъ желаніяхъ далѣе. Ему хочется быть не монахомъ, а просто священникомъ; тогда можно будетъ помогать бъднымъ, совершать таинства и имѣть авторитетъ въ семьяхъ. Уступки идутъ далѣе: въдь не всѣ мірскіе осуждены. Ему хотѣлось бы сдѣлаться грамматикомъ, философомъ, имѣть учениковъ, получать лавры. Впрочемъ, все это вызываетъ гордость. Ну,-тогда быть солдатомъ; онъ велъ бы жизнь подвиговъ и приключеній, слушалъ бы разсказы отъ путешественниковъ, и воображеніе Анахорета невольно переносится къ тому, о чемъ ему разсказывали,--къ танцамъ и пляскамъ далекихъ народовъ, къ сценамъсемейности. Онъ видитъ себя вмъстѣ съ другими людьмя.

Туть <sup>2</sup>) его мысли обрываются появленіемъ шакаловъ, но, когда Антонію, въ тоскъ одиночества, кочется погладить хотя бы шакала, то всъ они разбъгаются, а пустынникъ получаеть поводъ излить свой ропотъ на скуку и тяжелуюжизнь. Съ раздраженіемъ топаетъ онъ ногой и восилищетъустало: "довольно! довольно!.." Но вдругъ въ глаза ему бросается твнь отъ креста и, опомнившись, онъ кочетъ сосре-

- <sup>1</sup>) Cp. Ae. § 69, § 70.
- <sup>2</sup>) Cp. Ae. § 52.

138

доточнться на чтени Св. Писанія. Замётимъ кстати, что въ данномъ мёстё Флоберъ допустилъ маленькую неточность. Правда, что Антоній хорошо аналъ Св. Писаніе, изучивъ его, какъ это дёлается на Востокё, "съ голосу" отъ родителей и на молитвенныхъ собраніяхъ. Но сохранившіяся свидътельства единогласно твердять, что Антоній былъ неграмотенъ, какъ неграмотно было и большинство мёстнаго населенія. Кромё того, онъ не зналъ греческаго языка, а зналъ только коптскій разговорный, такъ что разговаривалъ съ приходившими къ нему черевъ переводчика <sup>1</sup>).

Конечно, Флоберъ могъ бы вмѣсто сценн, которур мы сейчасъ изложимъ, помѣстить какую-нибудь другую, такъ чтобы у Антонія тексты Св. Писанія проносились въ головѣ. Но, въроятно, Флоберу было жаль пожертвовать эффектной картиной, въ которой вѣтеръ переворачиваетъ листы Библіи, а, во вторыхъ, ему было важно передъ читателемъ демонстрировать, какіе внѣшніе факторы создаютъ въ дальнѣйшемъ галлюцинацію. Если бы тексты проносились въ сознаніи пустынника, безъ видимыхъ внѣшнихъ причинъ, то, съ точки арѣнія психологическихъ взглядовъ Флобера, надо было бы указать, какіе же факторы внѣшніе вызывають это воспоминаніе текстовъ Писанія, и почему вспоминаются именно они, а не какіе-либо другіе.

Какъ бы тамъ ни было, но Флоберъ заставилъ своего Антонія быть грамотнымъ и читать Библію.

Библія открывается на рядё м'всть, изъ содержанія которыхъ потомъ складываются галлюцинаціи Антонія. Этолейть-мотивы будущихъ видівній, абрисы, на которыя потомъ будуть положены краски.

Замътниъ, кстати, что вообще контрапунктическая обра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Асанасія Вел. йы находимъ слёдующія свидётельства этому: "Отрокомъ онъ (Антоній) не захотёлъ учиться грамоть" (§ 1, стр. 179); "не учился инсьменамъ" (§ 78, стр. 238), см. также § 77 (стр. 179); далёс: "намять замёняла ему книги" (§ 8, стр. 182); "не учась грамоть" (§ 72, стр. 254); философы "лумали осмёять его въ томъ, что не учился онъ грамотв" (§ 73, стр. 235); Антоній, по полученіи писемъ, сказалъ: "не умѣю отвёчать на подобныя писанія" (§ 81, стр. 240); сравн. § 93, стр. 249.—Далёе Сократь (Церковн. Истр. кн. 4, гл. 23), Синезій и Августинъ унемизанть на неграмотность Антонія.—См. также у Извёкова, стр. 81 в стр. 79--83.

ботка образовъ, законообразная повторяемость ихъ все съ большей полнозвучностью составляетъ характерную новизну "Искушенія", и одно изъ главнъйшихъ эстетическихъ достоинствъ этой Поэмы; однако, критика почему-то не обращаетъ вниманія на эту сторону Флоберовскаго творчества. Такая обработка и введеніе лейтъ-мотивовъ (напр. упоминаніе о тъ́ни креста, объ измъ́ненія роста Иларіона и т. д.), которая независимо отъ Флобера и подъ вліяніемъ Вагнеровской музыки гораздо сильнъе и сознательнъе проведена впослѣдствіи творцомъ четырехъ "Симфоній", поэтомъ Андреемъ Бѣлымъ, быть можетъ, самымъ оригинальнымъ явленіемъ современной русской литературы—, у Флобера является очень важнымъ нововведеніемъ опредъляющимъ собою весь строй Поэмы... Но вернемся къ ея содержанію. Сначала Антонію открывается мъсто изъ Дѣяній Апостоль-

-скихъ, именно, описаніе извъстнаго видънія Петра, когда ему Господь приказалъ "ъсть". И Антоній дълаетъ сопоставленія со своимъ положеніемъ. Въ это время вътеръ начинаетъ листать страницы, и пустынникъ, пробуждаясь отъ своей задумчивости, читаеть о томъ, какъ іудеи перебили своихъ враговъ. Это настранваетъ его кровожадно. Тогда, чтобы подавить въ себъ жестокое настроеніе, Антоній снова берется за Библію, и она открывается на словахъ о Навуходоносоръ, о томъ, именно, какъ онъ поклонился Даніилу. Въ Антоніи пробуждается тщеславіе, --- очевидно онъ себя ставить на мъсто Даніила-, и мстительно-радостный смъхъ при мысли о послъдующемъ наказаніи царя. Потомъ, глаза натыкаются на мъсто о богатствахъ и роскоши Езекіи. Антоній мысленно обозръваетъ ихъ и, по ассоціаціи, переходитъ къ исторіи Соломона, которую и разыскиваеть въ Библіп. Но туть онъ наталкивается на разсказъ о Царицъ савской и ея загадкахъ. Мудростъ Соломона онъ объясняетъ себъ, какъ слъдствіе магическихъ знаній царя, и тогда начинаетъ мечтать о магіи. Діаволъ, подстерегающій его, пользуется этимъ момен-томъ слабости и даеть о себѣ знать движеніемъ твни. Антоній пугается, и затёмъ, по ассоціаціи, вспоминаеть о прежнихъ явленіяхъ къ нему Діавола и о томъ, какъ онъ прогонялъ его. Отсюда—невольный переходъ къ другимъ своимъ подвигамъ. Начинаются само-смакованіе и воспоминанія о твхъ почестяхъ, которыя ему довелось испытать.

Но... теперь ихъ нътъ, какъ нътъ поклонниковъ и нътъ подношеній. Антоній жальеть о своемъ безкорыстіи и, по контрасту, вспоминаеть вдругь о роскопи и почеть, которыми окружены были никейские отцы. Разгорается здоба на нихъ. вспоминаются оскорбленія, д'вйствительныя и мнимыя. Ему хотвлось бы имъть вліяніе на императора, чтобы изгнать. своихъ враговъ, чтобы заставить всвхъ ихъ страдать, потомучто онъ самъ страдаетъ. И воображение, по контрасту, рисуеть ему кушанья, которыя бы утолили его голодъ. Потомъ (это извъстная психологическая связь) "чревобъсіе" смёняется припадкомъ похоти, распаленной въ почти-галлюцинирующемъ отъ голода сознании. Ему мерещатся сладо. страстныя картины, кажется, будто вдали звенять бубенчики. "Это-вдуть на мулахъ какія-то женщины" думается ему. Антоній стоить на волосокъ отъ галлюцинаціи, но, увлекшись образами распаленной фантазіи, призываеть вдущихъ, / и звукъ собственнаго голоса на мгновеніе приводить его въ себя, отрезвляеть его. Но-только на мгновение. Образы принимають все большую интенсивность, пластически отдъляются оть фона чистой субъективности, и въ модуляціяхъ вѣтра Пустыннику слышатся голоса -- отзвуки всего того, что скрывается въ глубинѣ сердца <sup>1</sup>).

- "Хочешь ли женщинъ? кричать они.
- -- Или, скорве, большія кучи денегъ.
- Сверкающій мечъ.
- Весь народъ удивляется тебъ.
- Засни-
- --- Ты ихъ удавишь, ты ихъ удавишь!"

Какъ во снѣ, такъ и тутъ злые помыслы сердца объективируются, хотя и не вполнѣ еще; получаютъ реальностьпрежнія желанія. Вся дѣйствительность преображается, кривая пальма превращается въ женщину, Библія—въ птичье гнѣздо... Антоній хочетъ избавиться отъ этого, тушитъ свой свѣтильникъ, но тогда проносится ускоряющимся потокомъ рядъ образовъ, — "толчками" (извѣстный психологическій факть). Они внезапно являются, потомъ блѣднѣютъ, замѣняются новыми, осаждаютъ Антонія. Ему кажется, что "все существо его расходится", и отъ голода онъ падаетъ безъ-

1) Cp. Ae. § 55.

чувствъ на циновку. Такъ заканчивается прологъ. Мы столь подробно изложили эту интродукцію къ искушенію потому, что все дальнѣйшее представляеть только объективацію этихъ субъективныхъ состояній. Нельзя не отмѣтить попутно необыкновенной точности всего описанія и согласія его не только со свято-отеческой аскетической, но и съ современной психо-патологической литературой.

Въ послѣдующемъ раскрываются и проэцируются наружу тѣ помыслы, которые въ интродукціи были чисто-субъективными. Нѣкоторыя изъ состояній сознанія, нѣкоторыя волокна всей ткани отдѣляются отъ общаго фона, получають "тѣлесность" и предстаютъ сознанію, какъ самостоятельныя существа. Таково общее движеніе дѣйствія.

Появляется Діаволъ, и наводитъ на Антонія сновидѣнія. Заснувшій Антоній видить, что онъ ѣдетъ по Нилу. По всей вѣроятности это—соединенное дѣйствіе жажды и ощущенія сырости отъ пролитой воды.

Антовій просыпается <sup>1</sup>); его мучаеть жажда, и языкъ горитъ. Но шакалы, какъ оказывается, разбили его кружку, съёли почти весь хлёбъ, а бурдюкъ оказывается пустымъ. Антоніемъ овладёваетъ бёшенство, и тогда появляется столъ, покрытый всевозможными явствами. Количество блюдъ растеть, пища шевелится, стараясь привлечь къ себё вниманіе пустынника. Онъ кватаетъ хлёбъ, но взамёнъ взятаго появляются новые. Тогда Антоній соображаеть, что это дары Діавола, и отпихиваетъ ногою весь столъ. Все разомъ исчезаетъ.... Начинается искушеніе сребролюбія <sup>э</sup>). Антоній находитъ подъ ногами у себя кубокъ, и въ немъ—золотую монету. Доставая ее, онъ замёчаетъ, что появились новыя. Потомъ начинаетъ течь каскадъ самоцвътныхъ каменьевъ, и, опьяненный всёми этими богатствами, искрящимися и играющими, Антоній пытается обнять ихъ, но они изчезаютъ....

Тогда охватываеть его отчаяніе, что онъ снова поддался искушенію. Онъ, проклятый, хотвль бы убить себя. И услужливо подвертывается на глаза книжалъ. Антоній въ третій разъ поддается, бросается на кинжалъ и застываеть въ каталепсіи.

<sup>1</sup>) Cp. Ae. § 39.

<sup>2</sup>) Cp. Ae.; §§ 11, 12.

142



Помыслы его принимають окончательную объективность и, взамънъ иляюзій, смъшанныхъ съ обычными воспріятіями, сознаніе наполняется однимъ сплошнымъ навожденіемъ.

Антоній видить себя въ Александріи. Онъ попадаеть въ толпу монаховъ, избивающихъ аріанъ, опьяненыхъ кровью и жестокимъ мучительствомъ, фанатичныхъ до одержимости. -- Это, въроятно, объективировались воспоминанія о его собственныхъ столкновенияхъ съ аріанами; такъ-съ психологической стороны. Какъ матеріаломъ историческимъ Флоберъ воспользовался извъстнымъ случаемъ происшедшимъ въ 399 г., когда египетскіе монахи-анеропоморфисты, раздраженные склонностью александрійскаго архіепископа Өеофила къ оригенистически-абстрактному пониманию Божества, цълою гурьбою ворвались въ Александрію, производили здъсь безпорядки и только благодаря находчивости Өеофила успоконлись и ушли изъ города. — Антоній опьяняется кровью,-кровавожадные инстинкты прорвались наружу. И, удовлетворивъ ихъ, побъдивъ своихъ враговъ, Антоній видить себя первымь сов'ятникомъ императора, видить въ унижении никейскихъ отцовъ 1). Но честолюбие рисуеть новые образы, и помыслы создають ему картину Навуходоносорова пира, кощунствъ и горделивости земного полу-бога. Антоній самъ становится Навуходоносоромъ; ему хочется наглумиться надъ своими приближенными; онъ становится на-четверинки и мычить по-бычьи. Но, раненный въ руку камнемъ, онъ приходитъ въ себя и пробуждается.

Чтобы успокоиться, онъ бичуеть себя, но, по ассоціаціи, вспоминаеть о бичеваніи Аммонаріи, которое онъ видѣль когда-то въ Александріи. И тогда помыслъ честолюбія замѣаяется похотливымъ само-мучительствомъ, а сладострастное услажденіе болью влечеть естественно новое искушеніе, чувственности.

Разгорѣвшійся помыселъ создаеть новую галлюцинацію. Царица савская, богатая и прекрасная, могущественная и много-вѣдающая въ тайнахъ вселенной, полная роскоши и нъги старается соблазнить его. "Фразы ся звучать странной музыкой, звукомъ кимваловъ, скрытыхъ за пурпурными дра-

<sup>1</sup>) Cp. Ae. §§ 81, 84, 85.

пировками"<sup>1</sup>). Но богатые дары, красоту и роскошь, любовь царицы и всё тайны Востока отталкиваеть Антоній, а Царица савская удаляется со всёмъ своимъ кортежемъ.

Замътимъ характерную подробность: раньше видънія изчезали, теперь они удаляются, какъ это происходитъ въ "реальномъ міръ".—Относительно послъдняго эпизода можно сказать, что въ житіяхъ Антонія мы не находимъ именно такого случая; но, за учетомъ въ яркости красокъ и блескъ подробностей, подобныхъ случаевъ во всевозможныхъ житіяхъ, да и въ Антоніевскомъ, находится достаточно.

Такъ заканчиваются искушенія, направленныя къ похоти плоти и похоти очей. Они не затрагивають идеальныхъ запросовъ непосредственно, не разрушають ихъ, но имѣють стремленіе заглушить ихъ и задавитъ плотью: непосредственное ихъ отношеніе—къ плоти и къ ея похотѣніямъ. Дальнѣйшія искушенія имѣютъ цѣлью разрушить самые порывы духа къ идеальному, разслабить человѣка, вводя въ него ядъ скепсиса и гордыню предъ Абсолютнымъ. Но, прежде чѣмъ приступить къ нимъ, остановимся нѣсколькона предыдущемъ.

Мы хотимъ, именно, еще разъ обратить внимание на прозрачность психологическаго анализа. Флоберу хочется представить душу, какъ механизмъ, и дъйствительно, тончайшія нити, связующія "колесики", мельчайшія детали "механизма души", нъжныя "пружинки"-будто подъ хрустальнымъ колпакомъ, и это-безъ навязчивости, безъ схематизирующей утрировки, безъ анти-художественныхъ и неумъстныхъ подчеркиваній и преувеличеній. Мы видимъ, какъ рождаются образы изъ пучины сублиминальнаго сознанія. Сначала -- это мелькающія и быстро-уходящія размышленія о быломъ; односцёпляется съ другимъ, одно подталкивается другимъ. Подогръваются эмоціи, яркость воспоминаній растеть. Они дълаются длительнее и навязчивее, и постепенно завладевають полемъ вниманія; сознательная же жизнь соотвѣтственно этому слабнеть. Образы пережитого комбинируются, пріобрътають все большую красочность и живость, все навязчиве приковывають къ себѣ вниманіе, и сознанію все больше труда надобно, чтобы отгонять ихъ. Первоначально разроз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зола, № 11, стр. 422.

ненные и мимо-идущіе, они какъ бы слипаются между собою, образуя аггломерать, и связь послёдняго крепчаеть. Потомъ тотъ или другой изъ нихъ отрывается отъ общаго фона и проэцируется въ какое-нибудь изъ данныхъ въ этотъ моменть воспріятій, сливаясь съ нимъ, но не отождествляясь--факть известный въ психо-патологіи 1) и психіатріи. Потомъ, наконецъ, образы эти достигають полной объективности и проэцируются наружу самостоятельно, получая характеръ вполнъ живой дъйствительности. Количество отдъльныхъ элементовъ галлюцинаціи, много-образность ихъ все возрастаеть, потому что за каждымъ, какъ за магнитомъ, опущеннымъ въ картузъ гвоздей, тянется пучекъ ассоціацій изъ области безсознательнаго; воля слабнеть, разумъ цёпенёеть, потерявъ власть надъ своимъ содержаніемъ. Такъ происходить дівло, пока, наконецъ, всё образы не сольются въ одинъ непрерывный потокъ лицъ и событій, не сділаются единственной фантастической действительностью. Происходить то же, что и съ Гётевскимъ "ученикомъ", смогшимъ вызвать дѣятельность духовъ, но не умъющимъ прекратить ее.

Нельзя не подивиться мастерству, съ которымъ Флоберъ раскрываетъ эту послѣдовательность въ объективаціи, эту борьбу изнемогающаго сознанія съ копошащимися въ области под-сознательнаго образами и идеями, —борьбу Зевса съ ворочающимся въ Тартарѣ Циклопами. Изображаемый поэтомъ переходъ отъ простыхъ воспоминаній къ подлиннымъ галлюцинаціямъ такъ заразителенъ, что, читая книгу впервые, самъ доходишь почти что до галлюцинацій. А діалогъ съ Царицей савской такъ осязательно-живъ, что, кажется, видишь всю сцену до мельчайшихъ подробностей.

Но туть приходится отмѣтить одну особенность, которой мы еще коснемся впослѣдствіи. Это—невольная модернизація прошедшаго. Особенно ясно (изъ разсмотрѣнныхъ сценъ) она проявляется именно тамъ, гдѣ образы пластичнѣе всего въ столь восхищавшей Зола сценѣ съ Царицей савской.

Царица окружена всею характерною для древности обстановочностью, которую только можно было сыскать въ ученыхъ диксіонерахъ и энциклопеціяхъ, въ многотомныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. напр. Штёрринга "Психопатологія въ примёненіи къ психологіи", курсы психіатрін-Корсакова (новое изданіе), Крафть-Эбинга и др.

трактатахъ и спеціальныхъ монографіяхъ. Но, вглядываясь въ обстановку пристальнѣе, мы невольно улыбнемся: да вѣдь это все—бутафорія, и Царица столь же мало царица савская, какъ и ея авторъ—савскій царь. За древне-восточными нарядами скрывается не чувственная, неподвижная и безпощадная восточная повелительница, а просто легкомысленная, вертлявая и довольно безобидная француженка, нѣчто вродѣ M-lle Blanche (изъ "Игрока" Достоевскаго), т. е. достаточно буржуазная и не находящая въ себѣ силы соблазнять.— Мы указываемъ на эту неисторичность только для примѣра и, чѣмъ далѣе, тѣмъ, по существу дѣла, историчности дѣлается все меньше и меньше...

"Dilatation du néant"---, расширеніе небытія"---воть велико-лѣпная характеристика второй части "Искушенія" словами Антонія. Маленькимъ и жалкимъ карликомъ съ большой головою выступаеть вначаль Иларіонъ, символъ этого расширенія, и св'ятлымъ гигантомъ покидаетъ онъ Антонія, вручая его для дальнъйшаго подавленія ужасомъ небытія самому Діаволу. Иларіонъ, промежуточная инстанція между Антоніемъ-религіей и Діаволомъ-позитивизмомъ, — это объективировавшаяся жажда знать, ненасытная и неутолимая. желанія узнавать безъ конца, никогда не останавливаясь и не полагая себъ границы, безцъльно и безыдеально итти все впередъ, чтобы становиться "какъ боги", чтобы имитировать Бога количествомъ познаній. "Кто ты?", спрашиваеть Иларіона изумленный Антоній въ концъ дливной цъпи галлюцинацій. "Я-наука", отв'ячаеть Иларіонъ. Но это-не върно; онъ-не наука, онъ не "цъльное знаніе", внутренне организованное, внутренне стройное. Онъ-скепсисъ, не имъющій иной цёли, кром'в разложенія идеальныхъ запросовъ человъчества; онъ – позитивизмъ, онъ – мефистофелизмъ, какъ универсальная пошлость <sup>1</sup>), все разлагающая, но ничего собственнаго не имъющая, все разъвдающая, выщипывающая безсистемно тамъ и тутъ куски, но взамънъ ничего не со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Friedr. Paulsen. Schopeuhauer, Hamlet. Mephistopieles. Drei Aussätze zur Naturgeschichte des Pessimismus. Berlin. 1900.—Есть русскій переводъ: Фридрихъ Паульсенъ. Шопенгауэръ. Гамлетъ. Мефистофень. Три очерка изъ исторіи пессимизма. Пер. съ нѣмѣцкаго С. Н. Зелинской. Кіевъ. 1902.

зидающая и не хотящая созидать. Сто̀итъ только обратитъ вниманіе на аргументацію Иларіона—если только можно называть такимъ именемъ его софистическія выходки,—чтобы убъдиться въ правильности такого пониманія. Нигдъ онъ не разсматриваеть дѣла по существу, всѣ аргументы его argumenta ad hominem, причемъ чуть ли не въ каждомъ своемъ положеніи онъ противорѣчитъ предыдущему. Единое въ его рѣчахъ—только одно: во чтобы-то ни стало уничтожить всякое чувство истины и заставить Антонія сказать: "Правды нѣтъ, и она не нужна", заставить его принять серіозно Ницшевскій вопросъ: "На что вамъ истина?" <sup>1</sup>).

Иларіонъ—не наука, а софистическій скепсись, паразитирующій такь часто на наукѣ, —софистика, воспитанная религіей, потомъ отъ нея ушедшая, чтобы набраться силъ для безконечнаго резонерствованія и, если не качествомъ своихъ рѣчей, то ихъ количествомъ обезсилить свою воспитательницу.

Вся эта часть задумана Флоберомъ величественно и глубоко, но, какъ бы ни были исторически правдивы отдѣльныя детали, общая мысль этой части стала возможна только въ XIX вѣкѣ, послѣ успѣховъ науки, потомучто на ней только разцвѣлъ позитивизмъ паразитическимъ цвѣткомъ, какъ гигантская грибо-образная Raphlesia Arnoldi, надламывающаяся отъ собственной тяжести.

Цъль Иларіоновскаго визита подавить, какъ сказано<sup>8</sup>), чувство истины въ Антоніъ, заставить его почувствовать химеричность самой идеи истины и тъмъ въ конецъ разслабить твердость духа, даваемую христіанствомъ. Но ему надо для этого втереться въ разговоръ, Антоній же не довъряетъ ему и инстинктивно побаивается. Тогда Иларіонъ своимъ всезнайствомъ доказываетъ тождество свое съ ученикомъ Антонія. Чтобы вызвать Антонія на разговоръ, онъ подходитъ къ нему съ лестью. Антоній начинаетъ оспаривать, быть можетъ, не безъ желанія быть побъжденнымъ: онъ не указываетъ прямо на свою гръховность, сравнивая себя съ нормой, и дълаетъ лукавство, отступая отъ созерцанія одного только Бога. Онъ упускаетъ изъ виду Абсолютный Идеалъ и начинаетъ сравнивать себя съ людьми, съ не-безусловно

10\*



<sup>1)</sup> См. "По ту сторону добра и зла".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Ae. § 25, § 35.

совершенными. Иларіонъ, конечно, пользуется этимъ и, собирая факты несовершенства, доводить Антонія до самодовольной улыбки надъ Асанасісмъ, котораго онъ только чтоставилъ идеаломъ. Посвявъ самодовольство, искуситель хочеть отклонить его оть подвижничества. Мы не можемъ, да и не находимъ нужнымъ прослъживать съть софизмовъ, которыми Иларіонъ старается опутать Антонія, на каждомъ шагу противоръча самому себъ и только нападая съ разныхъ сторонъ на слабыя мъста. И, когда Антоній, не зная, что отвѣчать, зажимаеть уши, то Иларіонъ выростаеть и дълается все авторитетнъе. Онъ хочетъ теперь подойдти со стороны теоретической, разрушить самыя дорогія убъжденія Антонія, указавши послёдовательно на необходимость "критики", на противоръчія Писанія, на кажущіяся нельпости его. Это-собственныя мысли Антонія проэцировались наружу: "оцёпенёлыя или бёшенныя, говорить онъ, онъ остаются въ моемъ сознании. Я ихъ подавляю, --онъ возрождаются, душать меня; и я думаю иногда, что я проклять"...

Послѣднюю сцену едвали можно считать исторически правдивой. Во-первыхъ, Антоній никогда не занимался филологическимъ анализомъ Св. Писанія, да и вообще монахи смотрѣли на Св. Писаніе исключительно со стороны нравственной и мистической, а не историко-фактической. Вовторыхъ, за рѣдкими исключеніями, критичность филологическая не была въ духѣ эпохи, и вѣрили бевъ разбору не только Св. Писанію, но и любой сказкѣ.

Потерпѣвъ неудачу на одномъ, не отклоннвши Антонія отъ Бога, Иларіонъ, однако, разслабилъ его твердость и потому можетъ перейдти къ новому нападенію. Общая мысльновыхъ искушеній такова: какъ въ ортодоксіи—внутреннія противорѣчія, такъ же и въ самомъ христіанствѣ—множество взаимо-исключающихъ сектъ. Каждая изъ нихъ считаетъ себя за носительницу подлиннаго христіанства; каждая изъ нихъ имѣетъ такія же доказательства своей истинности, какъ и ортодоксія; у каждой—свои мученики, свои пророки, свои писанія, своя церковь, свой культъ. Каждая изъ чертъ ортодоксіи, которыми она превозносится, въ болѣе яркомъ, подчеркнутомъ видѣ можетъ быть найдена у одной изъ сектъ, доводящей ее до полной рѣзкости. На какомъ же основаніи надо въ Христа вѣрить именно такъ, какъ дѣласте это вы, православные, почему надо вести себя именно такъ, какъ вы, а не иначе. Ты хочешь върить во Христа. Но какъ въ Него върить?

И, показавъ Антонію вереницу секть, Иларіонъ идеть далѣе. Проходять въ видѣніи соперники Христа: гимно-софисты, Симонъ-магъ, Аполлоній Тіанскій, наконецъ, Будда. И невольно Антоній усматриваетъ въ нихъ черты сходства со Христомъ. У нихъ также были искушенія, подвиги, чудеса и знаменія. Почему же именно Христосъ, а не они? Въ чемъ же Его преимущество? Формъ религіознаго сознанія много... Въ такомъ случаѣ, можетъ быть, необходима религія вообще? Та или другая?..

Но тогда проходять новыя виденія. Тянутся одни за другнын боги умершіе и умирающіе, сначала смѣшные и уродливые, потомъ прекрасные обитатели Олимпа. Ихъ утомительно много; кажется, нельзя сосчитать эту вереницу постаръвшихъ небожителей. Вавилонскіе, персидскіе, сирійскіе, египетскіе, греческіе и римскіе боги, жалкіе, уходять, въ бездонность Времени. У каждаго изъ нихъ былъ свой культь, свои мнеы, свои поклонники, свои жрецы и свои храмы. И вотъ, одни за другими гибнутъ они, однихъ за другими провдаеть ржавчина Времени. Проходять, замыкая процессію, домашніе лары и Крепитусь, богъ чрева. Послёднимъ говорить въ ударахъ грома "Голосъ". Это-Тотъ, Чье имясвященная тетраграмма. Это — Ягве Элогимъ послъднимъ уходить въ ту же тьму, куда скрываются и всѣ боги. Водворяется глубокое молчание Вселенной, и уходить даже Иларіонъ. преображенный, прекрасный, какъ архангелъ, свътлый, какъ солнце, и столь огромный, что Антоній закидываеть голову, чтобы видеть его". И уходя онъ сдаеть Антонія на руки Діаволу.

Все то, что было издожено до сихъ поръ, не идетъ въ разрѣзъ съ историческими данными, хотя и не имѣетъ въ нихъ прямого подтвержденія себѣ. Если судить по "Жизни Антонія"<sup>1</sup>), написанной Аеанасіемъ, то у Антонія были значительныя свѣдѣнія по языческой религіи и мисологіи; не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Извѣкова, стр. 113—117. Асанасій Вел.: § 72 стр. 234; § 73 стр. 235; § 74 стр. 236; § 75 стр. 236; § 76 стр. 237; § 77 стр. 237; §§ 78, .79, 80 стр. 238—240.

въроятнаго тутъ, впрочемъ, ничего нътъ, т. к. въ эту эпоху умиранія язычества, когда закончился синкретическій процессъ, свъдънія такого рода были весьма - распространены въ самыхъ широкихъ кругахъ. Но далъе начинается у Флобера полное отступленіе отъ историчности, даже со стороны чисто-фактической.

На видения, вообще говоря, смотрять различно, и мы вовсе не имвемъ намвренія отрицать возможность "видвть" нвуто большее, чёмъ простую комбинацію прежде пережитаго. Однако Флоберъ, исходя изъ данныхъ позитивизма, отвергалъ такую возможность и потому въ своемъ "Искушени" тщательно вскрывалъ съ своей точки зрвнія всв виденія. предварительно показавъ или сказавъ о переживаніяхъ. элементахъ, изъ которыхъ они составляются. Это, впрочемъ. стремленіе вполнѣ законное въ художникѣ; вѣдь если бы онъ призналъ возможность видений, такъ сказать, сверхъисторическихъ, то этимъ самымъ онъ заявилъ, бы что видънія XIX-го в. могутъ быть такими же, какъ и видънія. IV-го. и наобороть; но тогда быль бы потерянь всякій историческій колорить, всякая историческая перспектива; тогда не имѣдо бы смысла заниматься тѣмъ или инымъ вѣкомъ. Художникъ, разъ принявшій для своего произведенія форму визіонерную, эстетически вынужденъ принять и требованіе, чтобы каждое виденіе слагалось изъ элементовъ, доступныхъ воспріятію изъ исторической среды для "видящаго" лица, -- конечно, если только онъ хочеть оставаться исторически-колоритнымъ. Кромѣ того онъ долженъ показать, откуда именно берутся изъ средн элементы галлюцянапіи.

И дъйствительно, всъ видънія Антонія—только сгущенныя и усложненныя воспоминанія, получившія необычайнуюяркость и объективность. Но, съ разсматриваемаго мъста эта правдивость галлюцинаціи прекращается, потомучто Флоберъ заставляетъ Антонія узнавать то, чего онъ не могъ ранъе знать. Идеи, явившіяся лишь послъ эпохи Возрожденія, идеи Бруно, Кампанеллы, Конерника, Галилея, рядъ открытій географическихъ и астрономическихъ, система Ньютона, наконецъ спекуляціи Спинозы, Юма, Канта и позитивистовъ, сквозящія въ этой части "Искушенія", были слишкомъ чужды античному міру, чтобы Антоній могъ пережить ихъ,

хотя бы въ галлюцинаціи; я говорю: могъ въ разъясненномъ выше смыслѣ<sup>1</sup>).

Діаволъ подымаеть Антонія надь землею, и рвутся тёсные горизонты античнаго міровозарвнія. Океанъ-только лужица, а земля-шарикъ, носящійся около солнца. Нѣтъ планетной гармоніи въ этихъ вѣчно-нѣмыхъ, ледяныхъ пространствахъ. Холодный восторгъ-восторгъ предъ безконечностью и безмърностью охватываеть Пустынника и, внъ себя, онъ кричить, опьяненный полетомъ: "Выше! Выше! Всегда!". Но глубже и глубже разверзаются небесныя пропасти, безпредвльно тянется міръ. А Діаволъ по-спинозовски начинаетъ доказывать, что все это безиврное величіе безцвльно. Богьтолько субстанція міра, ему имманентная. Тщетны моленія къ ней, ненужны благодарности. Всъ они-обманъ. И, уничтожая остатки міровозарвнія, Діаволъ растеть во вселенной, какъ ранње росъ Иларіонъ. Ужасный холодъ-холодъ безнадежнаго одиночества охватываеть Антонія, и онъ-одинъ въ опуствлой Вселенной. Но Діаволъ летитъ дальше, дальше, и въ его діалектикъ спинозизмъ разръшается въ позитивизиъ. В'ядь субстанціи мы не знаемъ, -- мы знаемъ только форму бытія. Но форма можеть быть обманной, и, можеть быть, иларзія-единственная реальность. Но върно ли что ее-то мы видимъ? Върно ли, что мы живемъ? Быть можеть, ничего нътъ...

И Діаволъ, доведя сознаніе Пустынника до абсолютнаго нигилизма, готовъ уже пожрать искушаемаго, требуетъ проклятія тому фантому, котораго Антоній называетъ Богомъ. Съ послѣднимъ движеніемъ надежды Антоній подымаетъ веоръ, и Діаволъ отступаетъ...

Тогда Антоній приходить въ себя, и снова бродять догорающими перекатами уходящіе въ даль помысли. Снова повторяются начальныя музыкальныя фразы. Это-возврать начала, но только изъ области субъективной психологіи транспонированный въ міровое.

Пустынникъ жалуется на себя. Сердце его-суше скалы;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чувствуя неестественность выставленнаго имъ положенія Флоберъ заставляеть Антонія ссылаться на мивнія Ксенофана, Гераклита, Мелянсса и Анаксагора ("Tentation", р. 264), но судя по всвмъ даннымъ, эти инвнія о безконечности всегда оставались только отвлеченными философемами, не имвиними мъста въ конкретномъ міропредставленіи.

нъкогда оно переполнялось любовью. И за воспоминаніемъ объ этомъ естественно всплываеть еще болѣе отдаленное прошлое, --- діятство; приходить на умъ мать, представляется Аммонарія, и снова подымается плоть его, и ему снова кочется покончить съ собою, бросившись въ пропасть. Тогда, какъ и прежде, борящіяся желанія объективируются; ему представляются двъ женщины, изъ которыхъ каждая тянеть его къ себъ. Одна-Похоть, другая-Смерть. Сначала онъ спорять между собою, потомъ сходятся на взаимномъ признаніи. Въдь одна разрушаеть, чтобы дать мъсто возникно. венія, другая — рождаеть, чтобы дать матеріаль уничтоженію. Но Антоній отвергаеть ихъ объихъ, чувствуя себя въчнымъ. Ему не надо возникать, онъ не подвластенъ смерти. Но, чтобы понять мнимость ихъ, чтобы объяснить связь матерія и мышленія, надо знать первичные образы, протстипы вещей. Невозможность этого символизируется новымъ видѣніемъ.

Сфинксъ, въчная загадка бытія, — неподвижное Неизвъстное, — и кружащаяся около него непосъдливая Химера, томимая желаніемъ Неизвъстнаго — огнедышащая легкая Фантазія являются Антонію. Но напрасно Химера хочетъ оплодотвориться Сфинксомъ. Это — невозможно, и оба исчезаютъ въ пустынныхъ пескахъ.

Тогда изъ дыханія, оставленнаго Фантазіей - Химерой, выступаеть полчища уродовь и фантастическихь существь, собранныхъ Флоберомъ ото всёхъ народовъ и изъ всёхъ періодовъ исторіи. Это-бродящія, неоформленныя силы природы. Все глубже раскрываются предъ Антоніемъ тайники природы, и, наконецъ, онъ погружается въ созерцание, лицомъ къ лицу въчной творческой мощи-Фантазіи природы. Пьянный цантеистическимъ изступленіемъ, онъ заканчиваеть поэму корибантскимъ возгласомъ: "О счастье! счастье! Я видълъ рожденье жизни, я видълъ начало движенія. Кровь венъ монхъ бьетъ такъ сильно, что разорветъ ихъ. Я имъю жедание летать, плавать, лаять, мычать, выть. Я хотвлъ бы имвть крылья, панцырь, кору, дышать огнемъ, носить хоботь, извивать свое твло, двлить себя повсюду, быть во всемъ, изливаться вмъстъ съ запахами, развертываться, какъ растенія, течь, какъ вода, дрожать, какъ звонъ, сверкать, какъ свъть, скрыть себя подъ встын формани,

И тогда восходить солнце. Антоній возвращается къ своимъ молитвамъ.

Послѣднее видѣніе Антонія есть аллегоризація обще-философскихъ взглядовъ самого Флобера. Смерть и рожденье, какъ основные, взаимно-восполняющіе моменты бытія, —появляющагося, чтобы исчезнуть, носящаго уже при рожденіи своемъ сѣмя тлѣнности; невозможность познанія, обусловленная коренною разнородностью непознаваемаго и фантазіи, фантастическая нелѣпость и иллюзорная несуразность всего бытія.—вотъ общія мысли этого эпилога.

. v.

Обращаясь теперь къ общему обзору всего произведенія, мы отмвчаемъ прежде всего еще разъ прогрессивное уменьшеніе историчности въ немъ. Первыя искушенія такъ похожи на все то, что описывается въ житіяхъ Антонія или другихъ египетскихъ отшельниковъ, теченіе лукавыхъ помысловъ изображено съ такою скрупулезною тщательностью, что, можно полагать, Флоберовский анализъ могъ бы получить удостовврение въ точности отъ самого Святого. Но потомъ, когда выступають искушенія интеллектуальныя когда предъ Антоніемъ проходять ересіархи и еретики, основатели религій и соперники Христа, тесная связь между романомъ и исторіей теряется и мы не имбемъ данныхъ видеть въ соответственныхъ местахъ Флоберовскаго произведенія чего-нибудь большаго, чёмъ болёе или менёе въроятныя возможности. Кромъ того, что мало-въроятно предположить, чтобы неграмотный пустынникъ, почти всю жизнь проведшій въ пустынь, зналь о множествь ересей, выкопанныхъ Флоберонъ изъ пыльныхъ фаліантовъ, мы должны еще отмётить необычайную ортодоксальную устойчивость Антонія. А между твмъ догматическая система тогда еще не была достаточно выработана; даже богословски-обравованные Отцы Церкви порою высказывали мизнія, признанныя впоследствии за вреси. Поэтому совершенно не естественно ждать какого - то особаго, вполнѣ - сознательнаго православія отъ отшельника, прожившаго всю жизнь въ

153

уединеніи. Конечно, туть можно сослаться на спеціальноеоткровеніе, на знаніе догматовъ непосредственное. Въ нѣкоторыхъ житіяхъ мы, дѣйствительно, видимъ такое откровеніе, когда по спеціальной молитвѣ была открываема святымъ та или другая догматическая истина, хотя бы, напримѣръ, относительно таинства евхаристіи, когда было истолковываемо громовымъ голосомъ съ неба то или иное мѣсто-Библіи. Но Флоберъ, однако, не признавалъ всего этого, т. к. не допускалъ въ духѣ ничего, что ни было бы ранѣе воспринято "естественнымъ" цутемъ, и вся Поэма должнаслужить, по мысли автора, изображеніемъ тѣхъ процессовъ, которые теоретически изучаются ассоціаціонной психологіей.

Но, если эта часть мало-правдоподобна, то послѣдующая уже прямо невѣроятна. То, что показываеть Антонію Діаволь, стало возможно видѣть только послѣ успѣховъ знанія въновое время, а освѣщеніе этого въ духѣ позитивизма,—такъ, какъ понимаеть Флоберовскій Антоній—, лишь въ XIX вѣкѣ.

Въ произведеніе вложено, такимъ образомъ, слишкомъмного личныхъ взглядовъ автора, и оно не удовлетворяетъ въ этомъ отношеніи первому эстетическому правилу самого же-Флобера: "не заслуживаетъ одобренія то сочиненіе, въ которомъ авторъ даетъ разгадать себя<sup>а 1</sup>). Недаромъ друзья Поэта послѣ перваго чтенія "Искушенія", обвинили автора въ лиризмѣ.

А дальше не только историческая, но и всякая дъйствительность, даже психологическая, расплывается и переходитъ въ аллегорію; на сцену, подъ видомъ Химеры, Сфинкса и т. д. выходятъ наскоро костюмированныя отвлеченныя. понятія.

Флоберъ сжалъ жизнь Антонія почти что въ одну точку и показалъ ему въ промежутокъ времени отъ заката солнца до восхода то, что тотъ видѣлъ на самомъ дѣлѣ въ искушеніяхъ цѣлой жизни. Но Флоберъ сдѣлалъ и болѣе того. Въ одну ночь онъ сжалъ не только нѣсколько десятковъ лѣтъ жизни Антонія, но много столѣтій жизни человѣчества. Если ноги Антонія—на почвѣ родной Оиваиды, то голова—въ Европѣ XIX вѣка. Если во многихъ мѣстахъ поэмы встрѣчаются ремарки: "Иларіонъ выросъ" и "Діаволъ

<sup>1</sup>) Бурже, стр. 79.



выросъ", то подобные же ремарки необходимо сдёлать и относительно Антонія, потому что и онъ растеть съ каждою минутою, такъ что за одну ночь успёваетъ вырости на столько же, насколько выросло міровоззрёніе человёчества за болёе, чёмъ 1500 лёть. И выступивъ на сцену еиваидскимъ отшельникомъ, онъ покидаетъ ее, пройдя множество промежуточныхъ стадій, современникомъ и близкимъ знакомымъ Флобера, усталымъ, извёрившимся, но все еще не нокидающимъ старыхъ кумировъ.

Такая уплотненность времени въ Шоэмѣ напоминаеть уплотненность его въ грезахъ гашишистовъ и опіофаговъ, когда, за короткій промежутокъ наркоза, они переживають многіе годы, даже цѣлыя тысячелѣтія. Это дѣлаетъ изъ Поэмы какую-то эссенцію. Подавляющая роскошь образовъ сначала бросается въ голову, какъ тотъ "элексиръ сатаны", дѣйствія котораго въ особомъ романѣ разбиралъ когда-то Гофманнъ. Но потомъ она утомляеть, какъ утомляетъ чрезмѣрная щедрость и богатство тропической природы, какъ утомляетъ бъвщая черезъ край полнота образовъ въ "Плачѣ объ-Адонаисѣ" Шелли.

Дъйствительно, это замътно даже и на само́мъ искушаемомъ. Вначалъ онъ является довольно активнымъ, и борется со своими помыслами. Но, чъмъ далъе, тъмъ съ большею и большею пассивностью отдается онъ каждому давлению, какъ загипнотизированный или сомнамбулъ. Въ этомъ отношении мы будто имъемъ иллюстрацию къ Боклевскому положению о подавляющемъ вліянии природы Индостана на складъ индусскаго характера.

По своему общему характеру искушенія въ Поэмѣ и искушенія въ Житіякъ болѣе или менѣе совпадають, но эмоціи тамъ и туть совершенно расходятся. Мы рѣшительно не видимъ во Флоберовскомъ пустынникѣ основныхъ элементовъ христіанства. Въ немъ нѣть бодрости, ясности, радости, – нѣть непосредственнаго знанія искупленности, нѣть мира и легкоети – черты несомнѣнно имѣющіяся у Антонія подлиннаго. Однимъ словомъ, въ немъ не чувствуется ни малѣйшей святости, а есть неподвижность, сто-пудовая тяжесть, подавленность духа, чувство покинутости Богомъ. Подлинный Антоній не падаеть не потому, чтобы на него не дѣйствовало искушеніе, а потому, что онъ знаетъ цѣнности безконечно-

155-

•бо́льшія, переживаеть неизмѣримо болѣе высокое; въ сознаніи его нѣтъ мѣста для Діавола, потому что оно занято Богомъ.

Но не таковъ Антоній Флоберовскій. Онъ—безчувственъ и не падаетъ потому, что столь же мало реагируетъ на голосъ Діавола, какъ мало знаетъ любовь къ Богу.

Сила благодати и умѣнье не только самому быть бодрымъ, но и другихъ наполнять радостью-характерная черта Святого Антонія. "Ибо кто, если приходилъ къ нему печальнымъ, возвращался отъ него не радующимся? Кто, если приходилъ къ нему проливающимъ слезы объ умершихъ, не оставлялъ тотчасъ своего плача? Кто, если приходилъ гиввнымъ, не перемънялъ гнъва на пріязнь? Какой нишій, пришедши къ нему въ уныніи, и послушавъ его и посмотръвъ на него, не начиналъ презирать богатства и не утъщался въ нищеть своей? Какой монахъ, предававшийся нерадънию, какъ-скоро приходилъ къ нему, не дълался гораздо болъе кръпкимъ? Какой юноша, пришедши на гору и увидъвъ Антонія, не отрекался тотчасъ отъ удовольствій и не начиналъ любить цѣломудріе? Кто приходилъ къ нему искушаемый бъсомъ, и не обръталъ себъ покоя? Кто приходилъ къ нему смущаемый помыслами, и не находилъ тишины уму" 1). Антоній "не только самъ не бывалъ поруганъ бъсами, но и смущаемыхъ помыслами, утвшая, училъ, какъ нужно низлагать навёты враговъ, разсказывая о немощи и коварствъ ихъ. Посему каждый отходилъ отъ него укрѣпившись въ силахъ, чтобы противостоять умышленіямъ діавола и демоновъ его"<sup>2</sup>). Твердый, радостный, самообладающий Антоній<sup>8</sup>) производилъ впечатлёніе силы даже на язычниковъ, а его природный умъ, развитый созерцаніемъ природы въ пустынъ, давалъ ему возможность одерживать въ спорахъ вертъ надъ языческими философами.-Когда желавшіе видіть его силою выломали дверь его хижины, то онъ вышелъ къ нимъ сіяющій и величественный. "Въ душѣ его та же была опять чистота нрава; ни скорбію не быль онь подавлень, ни пришель въвосхищение отъ удовольствия, не предался ни смъху, ни грусти, не смутился, увидъвъ толпу людей, не обрадо-

156

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ae. § 86, crp. 245.

<sup>2)</sup> id, § 87, стр. 245-246. См. Извъкова, стр. 123 и слъд.

<sup>-3)</sup> Cp. Ae. § 72, § 73, § 74-80.

вался, когда всё стали его привётствовать, но пребылъ равнодушнымъ"<sup>1</sup>). Подобными чертами описывается подвижникъ, "стяжавшій Духа". Поэтому, читая житія Антонія и другихъ святыхъ, мы невольно обадриваемся; ихъ постоянное упованіе, ихъ дерзновеніе, ихъ пренебрежительное отношеніе къ діаволанъ, --- даже слегка насившливое надъ вражескимъ безсиліемъ, наконецъ, ихъ утишенность-все это укрепляеть; мы не бонися за нихъ. Но не таковъ Антоній Поэмы. Неподвижный и косный, Антоній сомнамбулически сидить на краю пропасти, и чувствуется, что въ безсмысленности его-его спасеніе. Тоть ли это Антоній, который острыми словечками подръзывалъ не только людей, но и злыхъ духовъ, такъ что и они не знали, что сказать? Порою даже сомнъваешься, слушая односложные отвѣты глуповатаго и тупого Антонія Поэмы, видя его полную растерянность, выражающуюся въ "охахъ" и "Боже мой!", понимаеть ли онъ всю силу искушенія и выдержалъ ли бы, если бы понялъ. Въ Антонів Флобера нёть той силы святости и благодати, которая помогала древникь отшельникамъ, а есть только безсиліе и тяжесть духа; нъть Божественнаго, а все одно только человъческое, слишкомъ человѣческое.

Вивсто правила "познавай истину", онъ довольствуется правиломъ "избъгай заблужденій"<sup>9</sup>). Но достиженіе истины, какъ и достиженіе святости,—"стяжаніе духа" требуетъ дерзновенія, требуетъ риска, а не простого уклоненія отъ дурного: плаватель, робко жмущійся къ берегу и боящійся открытаго моря изъ-за бурь, которыя бывають на немъ, не достигнетъ вожделѣнной дали.

Это отсутствіе дерэновенія, вѣчная боязнь искушеній и возможностей согрѣшить заставляють духъ быстро мельчать и изсякать; въ послѣднемъ анализѣ онѣ оказываются естественнымъ слѣдствіемъ полу-вѣрія и, понятно отсюда, были въ высокой степени чужды древнему отшельничеству: тамъ можно искать какихъ угодно недостатковъ, но у аскетовъ первыхъ вѣковъ кто осмѣлится не признать высокаго подъема духа. Главнымъ тогда было не сохраненіе мнимей "безгрѣшности", не брезгливое убѣганіе грѣха, и, вмѣстѣ съ тѣмъ, всякаго сильнаго движенія, а стяжаніе по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ao. § 14, стр. 192.

<sup>2)</sup> Ср. Джемса "Зависимость въры отъ воли".

ложительной силы — святости и благодати. Древніе монахи не говорили: "мы не хотимъ грѣшить, потому что не хотимъ пачкаться"; болѣе, чѣмъ кто-либо, они сознавали свою грязность, свою порчу. Но они знали, что е́сть Существо абсолютно Святое и Чистое, е́сть "Единый Безгрѣшный", взявшій на Себя грѣхъ міра и не отвергающій ихъ, не смотря на всю ихъ нечистоту, не смотря на всю ихъ грѣховность, и въ горѣніи любви къ Нему, въ нежеланіи оскорбить это Высшее Существо, въ боязни увеличить бремя Его, они старались не усугублять своихъ грѣховъ. И такъ сильно было упованіе на Абсолютно-Святое, что, свершивъ грѣхъ, они только плакали и каялись, но вовсе не считали себя окончательно и безповоротно погрязшими въ нечистотѣ. Отсюда—необыкновенная терпимость и къ чужимъ грѣхамъ, отсюда "покрываніе" грѣха брата.

Стяжавъ святость, пріобръвъ положительную силу, они помнили, что всё могуть спасаться, потому что всё имъють зерно подлинной реальности въ себъ; постоянное чувство *реальности* и святости всего, сотвореннаго Богомъ, хотя оно и одъто грубой корою гръха, пониманіе вторичности гръха вотъ руководящія нити въ воззръніяхъ древнихъ иноковъ, особенно Антонія и Макарія.

Но прямо противоположное было для Флобера, и его нигилистическія тенденціи невольно освѣтили въ томъ же духв и фигуру Антонія. Чувство иллюзорности и пошлости всего,-хотя и одётаго радужнымъ покровомъ эстетическаго,коренная глупость и плоскость міра просочились изъ головы автора въ міровоззрѣніе его героя и, соотвѣтственно съ этимъ, сознание искупленности, легкая бодрость и радостное упованіе смѣнились усталостью, тяжестью и безнадежно-хмурымъ уныніемъ 1). А простое, спокойное, быть можеть, чуть-чуть насмёшливое отношеніе къ гръху замьнилось брезгливымъ, взвинченнымъ и въчно-трясущимся страхомъ запачкаться. Ни одного мъста не видимъ мы въ Поэмѣ, гдѣ бы Антоній подлинно проявиль вѣру въ Бога, ни одного мъста, проникнутаго религіознымъ паеосомъ. провизаннаго трепетомъ любви къ Безусловно-Святому. Мы не видимъ, чъмъ отличается Флоберовский Антоний отъ ате-

<sup>1</sup>) Cp. Ae. § 13.

истическаго буддиста, тогда какъ въ каждомъ словѣ Житія видимъ это отличіе для Антонія историческаго. Если откинуть внѣшнюю историческую обстановку, то Поэма Флобера, по справедливости, могла бы быть названа скорѣе: "Искушенія Сакія-Муни злымъ духомъ Марою", нежели "Искушеніе Святаго Антонія".

Флоберъ не понималъ христіанства, и не даромъ онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ заявляетъ: "je ne suis pas chrétien". Это сказалось особенно ясно на безцвѣтности Антонія и громадной силѣ, по сравненію съ нимъ, восточныхъ нигилистовъ, фигурирующихъ въ поэмѣ.

"Мнъ надоъла форма, надоъло ощущеніе, надоъло все, включительно до самого познанія"... (стр. 130). Такъ тянутся усталыя признанія восточнаго мудреца. И, какъ бы откликаясь на нихъ, зараженный сознаніемъ тщеты и ничтожества, иллюзорности и пошлости всего сущаго, Антоній, усталый, описываетъ свои состоянія:

"Это—какъ смерть, болѣе глубокая, чѣмъ смерть… Совнаніе мое лопается подъ этимъ расширеніемъ небытія"... (стр. 260). "Какую найдти радость? Сердце мое усгало, глаза помутились"... (стр. 263).

Будто изъ царства полу-существующаго, изъ царства тѣней-изъ унылаго Аида доносятся эти глухія жалобы, эти усталыя, медлительныя, хмурыя и свинцово-тяжелыя, какъ осеннее небо, признанія. Смерть торжествуеть въ нихъ, и видно въ нихъ незнаніе искупленія.

Неужели такой Антоній могъ бы воскликнуть, замирая вмізсті съ Апостоломъ въ изступленной радости: "Смерть! гді твое жало? Адъ! гді твоя побізда?"?

Павель Флоренский.

1905 r.

159

## 

# ИЗЪ ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗНИ ПРАВОСЛАВНЫХЪ СЛАВЯНЪ.

Карловицкая митрополія.

Народно-церковныя имущества и церковно-просвётительные фонды кар\_ ловицкой митрополіи. — Избраніе епископа въ темишварскую епархію.— Торжества въ Карловцахъ въ честь патріарха Георгія Бранковича по поводу семидесятицятильтія его рожденія и пятидесятильтія служенія въ священномъ санъ.-Карловицкое богословское училище въ 1904-1905 и 1905-1906 учебныхъ годахъ.-+ Архимандритъ Иларіонъ Руварацъ.--† Депутать народно-церковныхъ конгрессовъ, національный сербскій поэть Іованъ Іовановичъ Змай.-- † Епископъ боснійско-дьяковарскій и сремскій Іосифъ Юрій Штроссмайеръ.-Папы Левъ XШ и Пій X въ вопросв о славянскомъ богослужени у югославянъ-католнковъ. - Переходъ въ православіе болье 300 семействъ русинъ-уніатовъ селенія Изы. — Къ вопросу объ учреждения православной сербской епархия въ Америкъ.-Къ вопро-

су о созвании сербскаго народно-церковнаго конгресса.

Статистикъ карловинкой православной сербской митрополіи Матвъй Косованъ представилъ въ сентябръ 1904 г. комитету сербскаго народно - церковнаго конгресса общирный докладъ съ статистическими сведеніями о недвижимыхъ и движимыхъ имуществахъ митрополіи. Въ этомъ докладъ перечислены и всѣ древности и драгоцѣнности, которыя принадлежать архидіецезъ, епископіямъ, церквамъ и монастырямъ. Йзъ приложенной описи видно, что всѣ монастыри митрополіи им'єють 323 древнихъ вещи, 1808 драгоцівнюстей и 4810 книгъ и рукописей. Стоимость этой движимости огромна, — мало того, она неоцънима. Въ описи сказано, что старинныя вещи стоять 16 тыс. кронъ, драгоц вности 186 тыс., все 202 тыс. кронъ. Но это нельзя даже и приблизительно назвать дъйствительною стоимостью. Въ монастыръ Вердникъ между драгоцънностями есть серебрянная модель монастыря Раваницы, въ Сербін, бывшая и на парижской выставкв. гдв ее опвнили въ 50 тыс. франковъ, тогда какъ въ описи она оцънена въ 2 т. кронъ (=франковъ). Старыя рукописи и книги неоцёнимы. Между ними имёются рукописи отъ XIV в., печатныя книги отъ XV в., грамоты сербскихъ королей, привилеги и т. д. Къ сожалънию, много древностей, драгоцвнностей, книгъ и рукописей уже безслъдно пропало. Назадъ тому 40 лътъ онъ описаны были П. 1. Шафарикомъ въ его книгъ: "Историја српске кньижевности" (1865 г.). И оказывается, что многихъ драгоцънностей, виденныхъ и описанныхъ Шафарикомъ, ныне уже не встречается въ монастырскихъ описяхъ. Между таними драгоцваностями отмвтимъ: золотой покровъ, вышитый для царя Лазаря царицей Милицей (1892-1406 г.), двв митры князя Максима, украшенныя бисеромъ, серебряная чаша игумена Діонисія оть 1523 г., митра бълградскаго митрополита Іоакима, украшенная драгоцёнными камиями и бисеромъ отъ 1607 г., серебряная вызолоченная рипида съ драгоценными камнями митрополита Хаджи Иларіона оть 1664 г. Комитеть народно-церковнаго конгресса постановиль взять отъ монастырей древнія вещи и драгоцівности, выставить чихъ въ народномъ домъ въ Карловцахъ и такимъ образомъ образовать народный музей древностей, на что мовастыри отозвались очень неохотно, а большинство ихъ и прямо не дали своего согласія на передачу въ народный домъ своихъ древностей и драгоцівностей 1). Изъ доклада того же оффепіальнаго статистика далёв видно, что въ карловицкой митрополів имвется 666 народно-церковныхъ общинъ, 715 приходовъ, 27 монастырей, 7 спархій, 9 среднихъ и высшихъ учебныхъ заведеній и 859 основныхъ школъ, въ которыхъ преподавание совершается на сербскомъ языкъ. Изъ основныхъ школъ 459 въроисповъдныхъ и 400 коммунальныхъ. Въ 859 школахъ работають 859 учителей. Что касается не-. пвижимаго имущества, то карловицкая митрополія владбеть 108.267 гектарами (гектаръ-2197 квадр. саж.), приносящими чистаго дохода 1.145.000 кронъ. Въ митрополіи числится 813 перквей, 119 домовъ въ городахъ, 1.511 въ селахъ. Имъются рыбныя ловли, водянныя мельницы, сельско-хозяй-

<sup>1</sup>) Застава, 1904, № 212 (утреннее изд.) и № 58.

161



ственныя машины, цённыя бумаги и т. д. Въ общемъ все состояніе оцёнивается свыше 90 мил. кронъ... Признавая монастырское хозяйничанье крайне неудовлетворительнымъ, комитетъ на основаніи полномочій народно-церковнаго конгресса 1902 г. постановилъ, чтобы монастырскія и вообще всё церковныя имущества отдавались въ наемъ, подлежали при этомъ строгому контролю, и чтобы остатки чистаго дохода вносились въ народно-церковные фонды <sup>1</sup>). Однако монастыри не изъявили согласія на рёшеніе комитета конгресса, который въ свою очередь нарядилъ слёдствіе противъ настоятелей монастырей, почему они не вносять, что положено, въ фонды, отчего нётъ доходовъ. Возникъ гакимъ образомъ сложный монастырскій вопросъ, состоялись съёзды монастырскихъ настоятелей, не приведшіе впрочемъ къ соглашенію <sup>2</sup>).

Что касается состоянія церковно · просв'ятительныхъ фондовъ карловицкой митрополіи, то, по сообщенію "Српског митрополијског Гласника" (1904, № 24), выдано въ 1908 г. на церковныя потребности 31343202 кроны, именно — на содержаніе епископовъ 1590000, на жалованъе духовенству 9888502, на ремонть церквей 55547 кронъ. На просв'ятительныя потребности выдано 851317704 кроны. Изъ этой суммы карловицкое богословское училище получило 8908568 кронъ, три препарандіи 7480575 кронъ, двѣ гимназіи (въ Карловцахъ и въ Новомъ Садѣ) 9468031 крону. Остатокъ употребленъ на женскія школы, стипендіи, печатаніе школьныхъ книгъ и т. д. Вся сумма расходовъ составляетъ 114819088 кронъ, а полная сумма доходовъ—184481654 кроны, такъ что къ 1 января 1904 г. на приходъ оставалось 196.625 кронъ<sup>3</sup>). Духовенство въ карловицкой митрополіи въ общемъ хорошо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Застава, 1904, № 213 (утр.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія эгого монастырскаго вопроса изложена въ Богосл. Гласникъ. 1904, V: 1, 70 — 72 и V: 3, 256—257. Ср. Застава, 1904, №№ 142 и 211. Отмътимъ здъсь же, что доселъ не ръшенъ еще давнишній споръ карловицкой митрополіи съ румынами о ходошевойъ монастыръ, и что кромъ Ходоша румыны заявляютъ претензіи и на другіе сербскіе монастыри, именно: Бездинъ, Св. Георгій и Месичъ. См. Христ. Весник, 1903, ноябрьдек., 576 и 1905, мартъ-апр., 177—178; Застава, 1904, №№ 211, 224 и 1905, 66 (утр.); Богосл. Гласн. VII: 5, 390—391.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Гласник прав. ц. у крал. Србији, 1905, I, 81.

#### ИЗЪ ЦЕРКОВНОЙ ЖИВНИ ПРАВОСЛАВНЫХЪ СЛАВЯНЪ.

обезпечено. Священники получають до двухъ тыс. кронъ ежегодно жалованья, не считая доходовь за исправление церковныхъ требъ. Кромъ того имъ даются безплатная квар. тира и часть земли для обработки. Епископы получають по 24 тыс. кронъ, доходы же патріарха-митрополита простираются до 600 т. кронъ 1).

Въ засъдания Св. Синода карловицкой митрополи 27 ноября 1903 г. состоялось избраніе епископа въ вдовствующую темишварскую епархію (темишварскій епископъ Никаноръ Поповнчъ скончался 22 іюля 1901 г.) <sup>2</sup>). Изъ нъсколькихъ кандидатовъ <sup>8</sup>) единогласно былъ избранъ Георгій Летичъ, архимандрить и профессорь карловицкаго богословскаго училища. 21 января 1904 г. избраніе это было высочайше утверждено. 14 и 15 марта 1904 г. состоялись наречение и хиротонія (хиротонію совершиль патріархь Георгій Бранковичь въ сослужени епископовъ Лукіана Вогдановича и Митрофана Шевича), а 28 апръля новопосвященный епископъ прибылъ въ свою резиденцію, и послё торжественной интрони. зація вступель въ отправленіе своихъ архипастырскихъ обязанностей 4). Новый епископъ темишварский Георгій Ле-

### <sup>1</sup>) Църк. Въстникъ, 1903, № 35.

2.1 <sup>2</sup>) Съ тъхъ поръ темншварская епархія оставалась безъ своего ецископа. Администраторомъ состоялъ епископъ будимскій Лукіанъ Богдановачь.-О почившемъ епископъ Никаноръ біографическія свъдънія-въ Богосл. Въстанкъ 1902, імль-авг., 556-557.-Обычно засъданія Св. Сянода въ карловицкой митрополія происходять въ присутствін королевскаго коминссара. Но на этотъ разъ открытіе и засъданія Санода происходили безъ присутствія правительственнаго чиновника, онъ не былъ назначень, что было съ удовольствіемъ отмечено въ печати какъ знакъ довърія монарха и правительственныхъ сферъ къ двятельности членовъ Синода.

<sup>3</sup>) Газеты называли, какъ кандидатовъ на темишварскую епархів, ар: химандрита и профессора Георгія Летича, за тъмъ Исаана Дошена, архимандрита монастыря Бездина, и Анатолія Янковича, архимандрита крушедольскаго. Застава, 1903, № 260.

\*) Георгій Летичь — близкій родственникъ патріарха Георгія Вранковича (племянникъ по сестръ). Въ виду этого въ венгерскомъ сеймъ однимъ изъ депутатовъ внесена была интерпеляція, требовавшая, чтобы избраніе его на темншварскую спархію не получние высочайщаго утвержденія (Застава, 1903, № 282). И поздніве "Застава" -- органь радикальной партін-съ недовъріемъ относилась къ дъятельности епископа Георгія, назвавь его даже "мадьяризаторомъ" за избраніе его въ покровители темишварскаго отделения вжио-венгерскаго просветительного обще-

11\*

тичъ родился 19 апръля 1872 г. въ С. Бечев, гдъ отецъ его Милошъ, нынъ завъдующий дворомъ патріарка, служилъ въ то время учителемъ. Основную школу прошелъ на родинъ и въ Фельдварцъ, гимназію въ Новомъ Садъ (сербскую) и въ Темишваръ (венгерскую); богословскія науки слушалъ въ Карловцахъ и на богословскомъ факультетъ черновицкаго университета, гдъ въ 1897 г. получилъ степень доктора богословія. 1895 г. 28 марта Георгій Летичь приняль ионашеское пострижение въ монастырѣ Беочинѣ и 25 марта рукоположенъ въ діакона. Прошедши за тёмъ послёдовательно степени патріаршаго протодіакона, архидіакона, синкелла (пресвитера) и протосинкелла, Георгій въ 1901 г. 25 апрѣля произведенъ въ должность придворнаго архимандрита. Въ началъ 1897 — 1898 учебнаго года докторъ богословія Георгій Летичъ опредѣленъ профессоромъ церковнаго права. катихотики и педагогики въ карловицкомъ богословскомъ училишь. На этомъ мъсть застало его и избраніе въ епископа. Кромѣ преподавательской должности исполнялъ многія другія: быль патріаршимь скевофилаксомь, состояль членомь митрополичьей консисторіи, патроната карловицкой гимназін. экзаменаціонной катихетской коммиссіи и т. д. Нѣкоторое время управлялъ монастыремъ Беочиномъ, не оставляя преподаванія въ богословіи. На народно - церковномъ конгрессв 1902 г. состоялъ священническимъ депутатомъ отъ сент-андрейскаго округа. Литературные труды свои помъщаль большею частію на страницахь "Вогословскаго Гласника". Составленный имъ "Катихизис православне христьанске цркве" принять какъ учебное руководство въ школахъ 1). Сербскій духовный журналъ "Христ. Весник" въ свое время обратилъ внимание новаго епископа на тяжелое положение православной церкви въ запущенной темишварской епархіи. Епархія эта одна изъ неспокойныхъ, по причинъ возникшихъ въ ней въ послъднее время недоразумъній и споровъ между православными сербами и румынами

ства (Застава, 1904, № 140, статьи: "Српски епископ — латрон друштва за помаджариванье"). Однано оказалось, что избраніе ето состоялось. безъ согласія епископа Георгія, и этоть посл'ядній не принялъ предложенинго сму почетваго званія. Тамъ же, № 148.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ногосл. Гласник, 1904, V: 1, 69—70; Гласн. прав. ц. у крал. Орбији, 1904, янв.--февр., 109-110; Весн. срп. ц. 1904, февр., 181-182.

#### НЗЪ ПЕРКОВНОЕ ЖЕЗНИ ПРАВОСЛАВНЫХЪ СЛАВЯНЪ. 165

по вопросу о дележе движнимихъ и недвижнимихъ церковныхъ имуществъ. "Можетъ быть-говорить "Христ. Весник"-ни въ одной епархін карловицкой митрополін сербско - православный элементь такъ быстро не опадаеть и не пропадаеть, какъ въ темншварской спархія. Тамъ истинисе наводнение какъ отъ иноверной, такъ еще вдвое отъ необузданной фанатичной пропаганды румынской. Прежніе епископы весьма мало обращали внимание на этоть великий недугъ церковно-народный, оттого дъла и пришян въ такиму нечальному подожения. По бодьшей части тамонные приходы зам'вщены монахами, которые временно служать и управляють. Монаки, какіе бы они ни были, не могуть нивть въ народъ и цастырской двятельности такого вліянія, накое имъеть и можеть имъть мірское духовенство. Приходн тамъ небольние, потому что сербский элементь все уменьшается, оттого они и не вамъщаются мірскими священниками. Но енисконъ и Св. Синодъ должны придти на понощь этой потребности и дать твиъ приходамъ мірскихъ подготовленных священныховъ если не иначе, то при пособін народно-церковныхъ фондовъ". "Христ. Весник" ныражаеть въ заключение надежду, что Георгий Летичъ всъ мары употребить кътому, чтобы опасти то, что еще можно спасти оть дужевемныго наваднения 1). Дай же Вогь, чтобы новый епископь оправдаль воздагаемыя на него надежди, ко бязгу, сербоко-православной церкви. •

Архіспископъ и митрополять карловицкій и патріархъ сербский Георгій Вранковичь роднися 18 марта 1880 г., посвященъ въ діаконскій санъ 6 декабря 1855 г., въ еписконский санъ 1 иняя 1882 г., инбранъ на натріарытую: наеедру 19 априля 1890 г. .). Такинь образонть въ 1905 г. ему исполнилось 75 лёть со дня рожденія, 50 лёть служенія въ священническомъ сань, 28 года епископскаго служенія и 15 лівть служенія въ санів натріарха. Въ воспонинаніе этихь знаменательныхь годовщинь патріархь Георгій ножертвоваль соборнону Николаевскому краму въ Карлонцахъ большой колоколъ стоимостио въ 131/2 тыс. кронъ.

ω, <sup>1</sup>) Хрнов. Весник, 1903, ноябрь-дек., 574--575.

· · · · ;

<sup>2</sup>) Віографическія свідлянія о патріарить Реоргія Вранновичі-вь Вогосл BherH. 1896, alph, 77-+79. 

Колоколъ торжественно освященъ 24 февраля 1905 г. епископомъ бачскимъ Митрофаномъ Шевичемъ въ сослужении 10 священенковъ и 4 діаконовъ, при чемъ ректоръ богословскаго училища прот. I. Вучковичъ произнесъ приличествующую случаю рёчь. День семидесятилятильтія прошель. по желанію патріарха, скромно. Предъ литургіей 18 марта 1905 г. собрались въ патріаршей палать многіе священныхи монашескаго и мірского чина взъ Карловицъ и со сторони, при чемъ архимандрить ковыльскаго монастыря Георгій Видицкій отъ имени духовенства принесъ патріарху поздравленіе и выражение чувствъ преданности и благопожелания. Въ отвъть на привътствіе, патріархъ, поблагодаривъ явившихся, заметнять, что онъ и впредь, какъ и доселе, будеть по силамъ своимъ охотно трудиться для церкви и народа, но для успътной дъятельности нужно он онло, чтобы духовенство твснве сплотилось съ своею ісрархісй, что въ посявднее время не всегда было... Литургію въ домовой церкви совершиль енископь будимский Лукіань Богдановичь. Присутствовали патріархъ и епископы вершацкій Гавріилъ Змеяновичь и бачскій Митрофань Шевичь. Посль литургія совершено благодарственное молебстве. За тъмъ приносили поздравленія патріарху различныя общества и корпораціи: городское управление, церковная община съ духовенствомъ, профессорскія корпорація богословскаго училица и гимназій въ Новомъ Садъ и Карловцахъ, общество "Сербскій Сокодъ", богословско-литературное общество "Слога" и другія общества и частныя лица. Въ 1 часъ дня состоядся объдъ, на которомъ было болье 50 лицъ. "Здравицы" въ честь патріарка произнесли спискоить вершецкій Гаврінль. архимандрить ковыльский Георгій, управитель Текеліянума Поповичь, патріаршій и народно-церковный секретарь Секуличь. По поводу этого торжества натріархомь даны были равличныя награды, въ томъ числъ и нъкоторымъ членамъ профессорской корпораціи богословскаго училища и членамъ реданціоннаго комитета "Богословскаго Гласника" 1). Боль-

<sup>1</sup>) Вогосл. Гласник, 1905, VII: 3, 229—230; Весник срп. п. 1905, марть, 283—285; Христ. Весник, 1905, май, 253—256; Магарашевичь, І. проф. Педесет година свещтенства ньегове светости Георгија Враневнича архиепископа и митрополита карловачког и патријарха српског (1855—1905).



шер торжественностію отличалось празднованіе пятидесятилетия служения патріарка въ священномъ санъ. Образованъ быль нарочнтый обидейный комитеть, который за мъсяць до юбнлея обнародоваль предварительное, въ общихъ чертакъ, наращение о предстоящемъ торжествъ, а позднъеи боле точную и детальную программу. Воть эта программа. І. 5 декабря 1905 года: 1) Въ 4<sup>1</sup>/2 ч. пополудни по звону всенощное бдение. 2) Въ 7 ч. веч. звонъ въ большой колоколъ соборнаго храма, за твиъ 21 пушечный выстрвлъ, въ это время иллюминуются дома. 3) По окончании пушечныхъ выстрёдовъ, авонъ во всё колокода со всёхъ церквей; факельщини въ сопровождение военной музыки вдуть къ яворцу патріарха, гдв а) пввчевскій хорь слушателей богословін поеть гимнъ юбиляру, б) поздравленіе приносить предсъдатель сербеко-православной церковной общины карловникой, в) играеть военная музыка, г) пъвческий хоръ гимназистовь поеть "святосавскур" песнь.--II. 6 декабря 1905 года: 1) Въ 6 час. угра торжественный день возвъстится звономъ со воблъ церквей и пушечными выстрълами. 2) Военная музыка обходить городъ, наченая съ дворца патріарха н играсть угрениюю варю. 8) Въ 81/2 ч. по авону литургія. 4) По окончанія литургія-благодарственное молебствіе. Посять прочтения Евангелия произносить рачь предсъдатель вонлейнаго комитета прот. І. Вучковичь, ректоръ богословскаго училища. 5) Послё благодарственнаго молебствія, около 11 ч. дня, патріархъ принимаеть въ своихъ покояхъ привътственныя депуталін и нозвравленія въ установленномъ порядкв. 6) Вь 71/2 ч. начало литературно-музыкальнаго вечера въ большой залъ гимназическо-богословскаго зданія (въ программѣ этого вечера значится 7 №№). Торжества окончиваются играми и танцами въ залъ городскаго управ-

Ср. Карловин, 1905, стр. 100—105. Эта книга (282 стр.), съ нортретомъ натріарха, явдана ко дию пятидесятилѣтиято его юбился и состоить изъ кведенія и трехъ частей: 1) Жизнь патріарха Георгія Бравновича; 2) Патріархъ Георгій Бранковичъ и сербская наредно-церковная автеномія, и 3) Патріархъ Георгій Вранковичъ и сербское наредно-церковное проезбщеніе.—Въ 1906 г. выплю еще новое надаміс: "1855—1905. Споменица о педесегогодинныйци свещтенично службе пьетове свотести Георгија Бран ковича, архіепископа нарловачког, митрополита и патријарха српског Ср. Карловци, 80. стр. 348".

ленія, подъ военную музыку 1). Подробное описаніе юбилейныхъ празднествъ, прошедшехъ согласно приведенной программъ, напечатано въ 25 № "Српског Сиона". Можно сказать, что ни одно изъ торжествъ, какитъ не мало вышало на долю патріарха, не было такъ грандіозно и величественно, какъ празднества 5 и 6 декабря 1905 г. Юбиляръ получилъ высокія награды и отличія: оть императора Франца Іосифабольшой кресть Леопольда и отъ членовъ Синода-облини клобукъ. Самъ же юбиляръ по поводу своикъ праздноствъ сдълалъ два большихъ пожертвованія на просвътительные цёли, именно-20 тыс. кронъ на учреждение процовъдническаго фонда и 20 тыс. кронъ на изданіе иляюстрированной исторіи карловицкой митропеліи подъ ваглавіемъ: "Српска карловенка митрополија приказана речима и сликама". Въ отвётныхъ речахъ патріаркъ выразнлъ между прочинъ свою радость, что и та часть духовенства, которая раньше увле-Калась политикой, начала созвавать гебельность своего увлеченія, какъ противнаго церквя, и надежду, что духовенство впредь само пойдеть и другихъ поведетъ привниъ путемъ. На политическомъ полѣ каждый можеть держаться какой ему угодно партін, онъ, патріархъ, уважаеть всякое политическое усъждение, но на церковномъ поль не должно быть партій, а все духовенство должно быть согласно и единодушно, потому что по учению Христа церковь состоить изъ учителей и учениковъ, и ученикъ не долженъ быть старше учителя У)... · .• 116

Хотя патріархъ Георгій Бранковичъ на укпъль возстановить желаемый миръ и единство въ: свесй феркви, и : хотя

. :

<sup>1</sup>) Предварительное изв'ящение объ юбилойномъ торжествъ (напеч. въ Вогосл. Гласн. 1905, VIII: 4, 284—286) адресовано было какъ и власянить и чинамъ церковнымъ и гражданскимъ, къ учреждениямъ, корпорациямъ, такъ и ко всъмъ православнымъ сербамъ карловицкой митрополия, а равно къ почитателямъ натріарха и внѣ митрополия, съ испроцеднениемъ модитвъ о здравни и долгоденствии юбиляра. Нарочитыхъ приглашений прибыть въ Кардовцы не дълалось въ виду твсноты цомъщения, енмияго еремени и другихъ причинъ, но желающіе принять димное участіе приглашанись заблаговременно о семъ увѣдомить, чтобы своевременно могли быть приняты мъры къ ихъ цомъщению и содержанно (изъ королевства сербскаго былъ депутать отъ епшекона шабажоваго Сергія).-Подробная программа напеч. въ Богосл. Гласн. 1905, УІІІ; 5, 367.

<sup>2</sup>) Вогосл. Гласн. 1906, VIII: 6, 438-439.

Digitized by Google

2 1 2 1 1 20

нежду нимъ и большинствомъ народникъ представителей глубокая пропасть, которую одва ли удастся ему заподнить, тыть не менье-говерить "Весинк српске приве"---онъ оказаль неоспоримо великія и видныя заслуги для церкви и своего народа. Многими своими дълами и пожертвованіями онь обозначнить себя дучше и больше, чъмъ вто-либо изъ его предшественниковь и заслужиль похвалу и признательность оть своего: народа и дуковенства 1). И самые лютые противники патріарха Георгія—говорить другой сербскій журналь-не могуть отрицать, что онъ много добра сделаль для церкви и своего народа. Что касается духовнаго просвъщенія, то одинъ богословскій интернать, основанный патріархомъ на собственныя средства, достаточенъ, чтобы обезнечить ему признательность всёхъ безпристрастныхъ сыновъ карловицкой церкви, даже если не будемъ касаться остальныхъ его даровъ и "задушбитъ" <sup>9</sup>). Но и на остальныхъ поприщахъ своего управления онъ во многомъ хорошо себя заявиль. Ему обязана карновицкая церковь хорошо подготовленнымъ составомъ вленовъ высшей іерарии, чего до него не было. Монастыри при немъ приным въ лучшее состояніе и порядонь, тімъ были до него. Одно нельзя одобрить---заявляеть "Христ. Весник" - что патріархъ претивится заведению болье строгого контроля надъ расходованісив монастырскихь денегь. Во всякомъ случав о черномъ духовенства: онъ прилагаль герездо бельше заботь и попеченій, чімь с духовенстві білонь. За то и приверженцевь средя бънаго духовенства у него меньше. Вълое духовенство вовлечено въ партизанскую бовьбу.,. Чрезъ введение строгихь дисциплинарныхь правиль онь надвялся силой привлечь къ себъ духовенство, но на дълъ еще больше оттолкнуль оть себя. Если бы и мірскему духовенству удв. ляль онь столько же вниманія какъ монашескому, не пришлось бы ему на своихъ юбилейныхъ торжествахъ жаловаться, что духовенство не питаеть въ достаточной мъръ расположенія къ своей ісрархін... Главная же незадача въ

<sup>2</sup>) О заслугахъ нагріарха для просвъщенія нообще и духовнаго вчастности подробно въ :цитов. книг'ї проў. Г. Магарашевича (стр. 213-282) и въ Богосл. Глася. 1906, VIII: 5., 295---317 дільная статья проў. В. Максимовича: "Патријарх, српски Георгије Правнович и духовна просвета".

<sup>1)</sup> Весная сря. д. 1905, ноябрь, 1055.

томъ, что между патріархомъ и народомъ глубокая пронасть. "Мн--говорить въ заключеніе "Христ. Весник"--не опускаемъ изъ виду всей пристрастности радикальной нартіи и ея органа "Заставн", равно и того положенія, которое должна занимать іерархія при такомъ состояніи церкви, но всетаки мудрость повелѣваетъ іерархіи въ дѣятельности и борьбѣ за права церкви не доходить до крайности и мостовъ за собор не ломать. Что пользы отъ всей столь многоплодной дѣятельности и отъ всѣкъ "задушбинъ" и даровъ патріарха Георгія, когда онъ отголкнулъ отъ себя чуть не весь народъ и когда такъ трудно дойти даже до перемирія, не говоря уже о полномъ мирѣ. Если бы удалось патріарху на закатѣ своихъ дней достигнуть возможнаго соглашенія съ живор церковію Божіей, тогда его обильныя благодѣянія засіяли бы новымъ свѣтомъ <sup>1</sup>).

Богословское училище состоить подъ верховною властно Арлієрейскаго Собора карловицкой митрополіи, верховную власть надъ училищемь исполняеть митрополить натріархъ карловицкій. Корпорація наставниковъ вы первомъ нев вышеупомянутыхъ отчетныхъ годовъ состояла изъ 4 ординарныхъ, 8 временныхъ профессоровъ и 8 помещниковъ, а въ второмъ-назъ 8 ординарныхъ, 8 временныхъ п 6 помощниковъ. Заслуженный ординарный профессорь по общей и сербской церковной исторіи и облачительному богословію Милютинъ Якщичъ съ 1 сентября 1905 г. вышель въ отставку, съ пенсіей. На его мъсто назначены временными профессорами

<sup>1)</sup> Христ. Весник, 1905, май, 255-256.

Владанъ Максимовичъ и Божидаръ Іереничъ, кандидаты духовныхъ академій, первый-московской, второй - с.-петербургской. Два временныхъ профессора В. Вунчъ и В. Максимовичь рукоположены въ священники. Обязательныхъ предметовъ 20, преподаются въ течени 4-хъ лъть, приблизительно по 22 часа еженедально, необязательный-одинъ, русскій язникь, преподается ученикамь І пласса (2 ч. въ недіяло). Библіотека въ первонъ изъ отчетнихъ годовъ умножилась на 217 М.М. а во второнть на 298 М.М. Значительная часть книгь принесена въ даръ отъ редакція "Вогословскаго Гласника" и оть русскаго Св. Синода. Журналовъ и газеть получалось болье сорока. Отипендіи получали въ первомъ изъ отчетныхъ годовъ 46 слушателей на сумму 17047 кронъ, пособія -- 25 слушателей на сумму 1152 кр., въ 1905-1906 г.--- 88 слушателя на сумму 15560 кр. и пособія---5 слушателей на сумму 565 кр. Общество ("друштво") св. Іоанна Милостиваго, почернающее средства отъ веносовъ слушателей за учение, отъ профессорскихъ вакосовъ изъ экзаменаціонных суммь и другихь пожертвованій, выдавало пособія бёдневищних ученикань въ размерте оть 4 до 50 кронъ и платило за лекарства, на общую сумму въ 1904 — 1905 г. свыше 500 кр., а въ 1905 — 1906 г. свыше 600 кронъ. Спеціальный фондь для награжденія письменныхъ ученическахъ работь въ начаду 1905-1906 г. учебнато года равиялоя 1841 кр. и въ течени года увеличнися на 200 кр. Слушателей въ богословскомъ училищъ въ 1904-1905 г. было 104, къ экзанонамъ допущены 89, выдержали экзамены 64, выпускныя свидетельства объ окончании полнаго курса учевія получили 20 воспитанняковь. Изъ пнеьменных ученических работь три получили денежныя награды и четыре-похвальные отзывы.-Въ 1905-1906 учеб. номъ году слушателей было 96: въ I классв-24. во П. нь---24. въ Ш-нъ-26 и въ IV-мъ-22. По мъсту реждения слушателей было изъ архидіецезы 22, неъ горно-карловицкой спархін 12, язъ накрачской 11, наь бачской 31, наь вершецкой 9. наъ темищарской 8 и наъ будимской 8. Трое слушателей окончили реальное училище съ аттестатомъ врилости, остальные 98 окончили гимназический куров съ аттестатомъ врълости, изъ нихъ трое, крокъ того, слушели юридическія неуки въ университетъ. Въ концъ 1905-1906. учебнаго года

къ экзаменамъ допущены 78 слушателя. Бросается въ глаза, что изъ 24 учениковъ II класса только 11 держаля экзамены, остальные же или отложили ихъ, или же не были допущены къ переведнымъ испитаніямъ, что стоитъ въ связи съ имъвшими мъсто въ интернатё безнерядками въ мартё 1906 г., тогда какъ эти же самые ученики-первые обитатели только что открытаго интерната- въ преднествующемъ учебномъ году всё-за исклюженемъ одного-удовлетворительно выдержали экзамены. Да и въ теченіи года уситки учениковъ накъ II-го, такъ и I-го класса въ общемъ были слабн. Поведеніе учениковъ-обитателей интерната-такъ же было менъе удовлетворительно, чъмъ въ преднествующемъ учебномъ году. Изъ письменныхъ работъ двѣ получили денсжныя награды и восемь-похвальние отзывы. Вынускныя свидътельства колучили 26 воспитанниковъ.

Интернать ("богословски семинар") состонть подъ властію Архіерейскаго Собора и нодъ пеносредственнымъ наблюденіемъ натріарха. Управителемъ интерната въ первомъ году его. жизни состояль ректорь и профессорь богослевского училища протопресвитеръ І. Вучковнчь, имѣвшій въ своемъ распоряжении помощника (префекта), эконома и доктора. Жизнь въ интернать щла по вырабозаннымъ высшею церковною властію правиламъ инструкцій, въ которой по возможности предусмотрено было все, что вужно для превниьнаго функціонированія подобныкъ учрежденій. И въ первый же годъ интернату удалось хорошо зарекомендорать себя и въ научномъ, и въ религюзномъ, и въ нравственномъ отношеніяхъ. Въ общежитій культивировались и ифкоторыя искусства, именно музыка и пъніе. Кромъ оффиціальнихъ посвщеній патріарха и епископовъ, также посвщеній родителей и родственниковъ воспитанниковъ, приходили въ интернать и священники со стороны и другія лица, интересунсь обстановков и порядками новаго давно желаннаго инотитута. Интернать вверень небесному покровительству славянскихъ апостоловъ свв. Кирилла и Месодія, и память ихъ торжественно праздеовалась и въ дервий и во второй годы его существования. Принято было въ интернать въ 1904-1905 г. только 25 человъкъ, именно ученики І-го класса. Больше не могло быть принято за недостаткомъ, матеріальныхъ средствъ на содержание. Комитетъ народно-перковнаго кон-

#### изъ цирковной жизни православныхъ славянъ.

гресса всталъ во враждебное отношеніе къ Архіерейскому Собору въ этомъ дълв, и на содержание интерната отпущена только треть доходовъ съ фонда великаго сербскаго добротвора Саввы Текелія, тогда какъ на содержаніе воспитанниковъ требуется еще такая же сумма. Принято 25 воспитаныковь изъ разныхъ епархій, но такъ какъ архіенископія и бачская епархія въ количественномъ отношеніи болѣе снасжены окончившими богословскій курсъ кандидатами на священство и уже принятными раньше воспитанниками богословін, чёмъ остальныя епископія, то принятые въ интернать воспитанники изъ архіепископіи и бачской епархіи должны были дать обязательство-служить въ одной изъ тых спархій, въ которыхъ будеть ощущаться недостатокъ въ духовныхъ лицахъ и въ кандидатахъ священническихъ. Такных образомъ для горно-карловицкой епархіи записано 6 кандидатовъ, для накрачской 6, для вершецкой 4, для темишварской 4 и для будимской 8.-Въ началь 1905-1906 учебнаго года ректоръ и профессоръ богословія протопресвитерь І. Вучковичь, согласно прошенію, быль уволень оть должности управителя интерната. 1 ноября 1905 г. управителемъ назначенъ былъ архимандрить Анатолій Янковичъ, настоятель монастыря Крушедола, но онъ недолго оставался на ирств. и 1. января 1906 г. его замъвилъ протосинкелаъ Владиміръ Димитріевичъ, бывшій раньше приходскимъ священникомъ въ Пешть. Такимъ образомъ молодой толькочто основанный институть въ течении одного года перемёнить трехъ управителей, что не могло не повлечь за соболнеблагопріятныхъ посл'вдетвій. Съ вступленіемъ протосинкенна Лимитрієвича скоро стало обнаруживаться и все болье расти недовольство воспитанинковъ, которое разръши. лось твить, что всё воспитанники интерната, ученики І и II классовъ, кромѣ одного, самовольно ушли изъ интерната. Чрезь нельло, правда, они вернулись, получивъ сбавку балла по поведение... По поводу этого тяжелаго и непріятваго инпидента дельную статью поместиль въ "Богословскомъ Гласникъ" порф. В. Мансимовичъ. Отнокивая причины печальнаго событія, проф. Максимовичъ указываеть между прочимъ на то, что сербская молодежь не привыкла еще къ семинарской жизни. Гимнезисты и реалисты ноступають въ богословскій интернать съ предуб'яжденіемъ, видя

въ немъ нѣчто іезунтское, несовременное. Возбуждаетъ недовольство воспитанниковъ и то обстоятельство, что предъ вступленіемъ ови должны давать обязательство-служить въ той епархіи, гдъ бы они не хотвли, или вообще на плохомъ приходѣ. Особенно неудобно то, что интернать совсёмъ отдъленъ отъ богословскаго училища. Профессора богословін никакого отношенія къ интернату не имъютъ, равно и управители послѣдняго нивогда не посовѣтуются съ профессорами по вопросамъ воспитанія. Управителемъ интерната долженъ быть одинъ изъ профессоровъ богословскаго учнлища 1)... Въ началъ 1905-1906 учебнаго года принято въ интернать опять 25 воспитанниковь, учениковь І-го класса, но жило 24, такъ какъ одинъ еще въ октябрѣ вышелъ оттуда. Изъ нихъ дали обязательства служить по крайней мврв 5 леть въ горно-карловицкой епархіи 7 воспитанниковъ. въ вершецкой 4, въ темниварской 4, въ пакрачской 7, въ будимской 1 и въ бачской 1.

- 8 августа 1905 г. скончался архимандрить Иларіонъ Руварацъ, настоятель монастыря Гергетега въ Сремъ, извъстный многочислевными учеными трудами по исторіи сербской церкви и сербскаго народа. Архимандрить Иларіонь (въ мірѣ Іоаннъ), сынъ священника, родился 1 сентября 1882 г. въ Старомъ Сланкаменъ. Первые шесть классовъ гимназіи прошель въ Карловцахъ, а седьной и восьмой-въ Вёне въ 1852 г. Четыре года за тъмъ слушалъ юридическія науки въ вънскомъ университетъ. Осенью 1856 г. поступниъ въ карловицкое богословское училище, въ которомъ окончилъ полный курсъ въ 1859 г. По окончанія образованія состояль профессоромъ гимназіи въ Карловцахъ, но любовь въ уединению и научнымъ трудамъ побудила его постричься въ монахи. 1 января 1861 г. онъ принялъ монашеское постриженіе въ монастырѣ Крушедолѣ. Съ 1861 до 1874 г. состоялъ при митрополичьемъ домѣ въ Карловцахъ, исполнялъ обязанности нотаріуса консисторіи, а до 1872 г. былъ и профессоромъ карловицкаго богословскаго училища. Въ 1874 г. назначенъ архимандритомъ монастыря Гергетега, но и дальше

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вогосл. Гласник, 1906, IX: 4-6, 368-380: "Карловачка богословија и богословски семинар."

большею частію жиль въ Карловцахъ, какъ товарищь предсъдателя консисторіи, а съ 1875 г. и какъ ректоръ преобразованнаго карловицкаго богословскаго училища. 1 февраля 1882 г. новый патріархъ Германъ Ангеличъ административно уволилъ его отъ должности ректора и послалъ въ монастырь Гергетегь. Вскорв послё того назначенъ быль мандаторомъ въ темншварскую епархію, но отъ епископскаго сана санъ отказался. Въ 1886 г. Архіерейскій Соборь, помимо его согласія и воли, избраль его на казедру епископа веранецкаго. Избраніе это удостоилось и высочайшей санкцін; но въ моменть принесенія присяги ему предложены были требованія, не отв'язающія ни достоинству принимаемаго имъ сана, ни святости даваемой присяги, и никакимъ закономъ не оправданныя, и онъ, върный своему долгу и неспособный на компромиссы, ръшительно отказался и отъ установленной присяги и отъ сана епископскато. Этотъ фактъ произвель тогда большую сенсацію не только среди сербскаго народа, но и въ правительственныхъ сфератъ: для никъ была неожиданности такая сиблость и правность характера одного скроинаго монаха-пустынножателя 1). Избранный Архіерейскимъ Соборомъ въ 1888 г. вновь въ ректоры богословскаго училища, отказался и отъ этого места. Въ 1892 г. предлагали ему казедру епископа бачскаго, но и это избрание онъ отклонилъ и до конца своей жизни оставался въ Гергетегъ. Вароченъ почетныхъ званий нивлъ одъ достаточно: до 1902 г. былъ депутатомъ на народно-церковномъ конгресси карловицкой митрополии, членомъ комитета конгресса, митронолитскаго церковнаго синода, предсъдателемъ экзаменаціонной катихотской коммисіи, членомъ патронатовъ карловецкой великой гимназіи и монашеской школы. членомъ литературнаго отдёла сербской матицы, наконецъ бълградскимъ и загребскимъ академикомъ... Погребеніе архимандрита Иларіона, состоявшееся 11 августа на монастырскомъ кладбищъ, отличалось необычайною торжественностію. Присутствовали патріархъ и епископы Миронъ пакрачскій и Лукіанъ будимскій; епископы бачскій и темишварскій при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Церк. В'Едом. 1905, № 43, 1850-1851 стр. (статья прот. Ө. Кардасевича).

слали своихъ представителей. Были представители отъ церквей королевства сербскаго и Босніи и Герцеговины. Фрушкогорскіе монахи присутствовали на погребени всё кто могли. и мірскаго духовенства было много. Были представители оть различныхъ сербскихъ учреждений и ученыхъ обществъ, начиная съ сербской королевской академія и сербскаго университета, многіе представители сербской интеллигенціи и остальныхъ народныхъ слоевъ. Надъ гробомъ почившаго говорили рвчи семь ораторовъ: отъ имени сербскаго духовенства, богословскаго училища, сербской королевской академии, литературнаго отдъла сербской матицы, карловицкой гимназін, еще разъ сербской матицы и наконець сербскаго университета. Въ надгробныхъ ръчахъ восхвалялись великая скромность почившаго, его нестяжательность, строгая преданность долгу и обътамъ, любовь къ труду и научнымъ занятіямъ... Научная діятельность архимандрита Иларіона Руварца имветь весьма важное значение какъ по самостоятельности и оригинальности научныхъ пріемовъ, такъ и по важности достигнутыхъ результатовъ. Онъ-родоначальникъ и отець критическаго направленія въ сербской исторіографіи. Поставивь целию своихъ научныхъ ивслёдований одну толькоистину, онъ смѣлою рукой разоблачалъ старые кумиры, безбоязненно ниспровергаль устарълыя мнънія, не отвъчающія правдё и действительности: Совокупность его письменныхъ и печатныхъ трудовъ составляеть весьма богатый и цённый источникъ для изученія историческихъ судебъ сербокаго народа и его церкви. Отмътимъ нъкоторые изъ его сочиненій и наданій, относящихся къ сербской церковной исторіи. "О архијепископији печској", "О главнијим моментима у животу св. Саве", "О бегству патријарка Арсенија", "О каталозима српских патријараха", "Нешто о Босни, дабробосанској епископији и српским манастирима у Восни", "О рашким епископима и митрополитима", "Опис турских области и у ньима христјанскихъ народа, а нарочито народа српскога, саставльен 1771 года српским патријархом Василијем Бркичем", "Повельа (грамота) патријарха Мојсеја, дана рашском митрополиту Арсенију Іовановичу", "Кратки исторички напрт епископата у Срему уопште и на посе сремско-карловачко архидиецезе", "Историја правоснавних српских манастира у Срему", "О владикама цетиньско-зет-

Digitized by Google

скимъ и црногорским", "О хумским епископима и хериеговачким митрополитима до 1766 г."<sup>1</sup>).

Упомянемъ здѣсь также о кончинъ двухъ знаменитыхъ дѣятелей сербо-хорватскаго племени: депутата народно-церковныхъ конгрессовъ 1885, 1890 и 1902 гг., національнаго сербскаго поэта, доктора медицины и оридическихъ наукъ Іована Іовановича Змая (род. 24 ноября 1838, † 1 іюня 1904 г.) s), и епископа боснійско-дьяковарскаго и сремскаго Іосифа Юрія Штроссмайера († 26 марта 1905 г.). "Великое свътило на славянскомъ небосклонъ", "первый сынъ хорватскаго народа", "великій славянинъ", Штроссмайеръ пользовался громков извъстностів и славов не только среди хорватскаго народа, не только въ славянскомъ мірѣ, но и во всей Европѣ. Онъ былъ не только идеальнымъ архипастыремъ духовнаго стада, но и выдающимся государственнымъ мужемъ, учителемъ и вождемъ хорватскаго народа, щед-

1) Сочинения и издания архимандрита Иларіона печатались въ различныхъ журвалахъ, а въкоторыя вышли и отдъльными книгами. Списокъ журналовъ, въ которыхъ помъщалъ онъ свои труды, довольно длинный. до 30 ЖМ: "Седмица", "Летопис Матице Српске", "Гласник Српског ученог друштва", "Rad jugoslavenske akademije znanosti i umjetnosti". "Матица", "Годишньица Чупичева", "Старинар", "Глас српске кральевске Академије", "Споменик кр. срп. Академије, "Годишињак", "Вила", "Стражилов", "Наша Доба", "Шематизам Архидијецезе Карловачке", "Шематизам правоснавне епархије Вокоторске, Дубровачке и Спичанске", "Глас истине", "Гласник земальског музеја у Босни и Херцеговини", "Отачбина", "Коло", "Просвјета", "Вранково коло", Archif für slavishe Philologie", "Истина", "Српски Снон", "Іавор", "Веседа" и др. Перечень ученыхъ трудовъ почнышаго архимандрита Иларіона, составленный его братомъ редаторомъ "Сриског Снона", протојереемъ Димитріемъ Руварцемъ, напечатанъ въ "Сриском Снону", также въ Вогосл. Гласникъ, 1905, VIII: 1-2, 108-112 и въ Гласникъ правосл. далматинске церкве, 1905, окт., 158-162. О жизни, погребении, трудахъ и чествовании архимандрита Иларіона см. еще Гласник правосл. цркве у кральевнин Србији, 1905, св. 10 н 11, стр. 725-731, Вогословски Гласния, 1905, VIII; 3, стр. 201, Цариградски Гласник, 1905, ЖМ 35 и 42 (въ 35 М и краткая автобіографія Иларіона Руварца отъ 1888 г.), Застава, 1905, № 278 (утреннее изданіе). Замъчательная по составу и подбору книгъ библіотека архимандрита Иларіона Руварца, согласно уство выраженному имъ желанію, должва полностію перейти въ собственность карловицкаго богословскаго училища (о семъ въ Богосл. Гласникъ, 1905, VIII: 1-2, стр. 121-122).

\*) О немъ см. Застава, 1904, NN 123-132 (вт. № 126-мъ портретъ Змая); Царигр. Гласник, 1904, NN 24 и 25. рымъ основателемъ учебныхъ заведеній, библіотекъ, музеевъ, храмовъ и стипендій, восторженнымъ и убъжденнымъ славяниномъ, благороднымъ и мужественнымъ носителемъ славянской идеи, не смотря на католицизмъ, къ которому онъ относился свободно, безъ клерикально-римской исключительности, заслоняющей національные интересы. Поднятіе своихъ земляковъ --- хорватовъ на возможно высшую степень умственнаго и правственнаго развитія, достиженіе для нихъ возможно большей политической свободы, союзъ Рима съ Византіей въ интересахъ славянства, объединеніе западной католической церкви съ восточною православною, введеніе славянскаго богослуженія у западныхъ и ожныхъ славянъ. католиковъ съ цёлью сближенія ихъ съ восточными и сплоченіе всего славянства-воть краткая программа д'вятельности и завътныя мысли великаго славянскаго дъятеля, къ осуществлению которыхъ онъ стремился на протяжении всей своей длинной жизни съ удивительною настойчивостію, энергіей и неослабъвающимъ воодушевленіемъ. Родился онъ въ Освкв 4 февраля 1815 г., происходилъ изъ крестьянской семьи, учился въ Будапештъ и Вънъ, былъ докторомъ философіи и богословія, въ первый священный санъ посвя. щенъ въ 1838 г., а въ 1850 г. рукоположенъ въ епископа дьяковарскаго. Такимъ образомъ, скончался на 91-мъ году жизни, на 67-мъ г. служенія въ священномъ санъ и на 55 г. служенія епископскаго. Пережилъ слъдующихъ папъ: Пія VII, Льва XII, Пія VIII, Григорія XVI, Пія IX и Льва XIII. Всю свою такую продолжительную жизнь епископъ Штроссмайеръ посвятилъ церкви и своему народу. Юго-славянская академія наукъ и искусствъ съ богатой библіотекой и рукописнымъ собраніемъ Кукульевича-Сакцинскаго, хорватскій національный музей, загребскій университеть 1), школы, семинаріи, убѣжища для престарѣлыхъ и больныхъ священниковъ, пріюты для дътей, монументальный соборъ въ Дьяковарь, посвященный памяти славянскихъ апостодовъ свв. Кирилла и Мееодія-воть памятники его выдающейся пастыр. ской и національно политической двятельности. Штроссмайеръ всегда горячо поддерживалъ національные интересы



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пишущему эти строки привелось лично присутствовать на торжественномъ открытіи университета въ Загребъ въ 1874 г.

славянъ, неодобрительно относился къ догиатическимъ новшествамъ Рима<sup>1</sup>), и былъ другомъ Россіи, на которую онъ смотрълъ какъ на очагъ живой въры и громадныхъ потенціальныхъ силъ, который обновить Западъ и соединить всъ христіанскія церкви <sup>2</sup>). Для ближайшихъ сосъдей — православныхъ юго-славянъ энергичная двятельность дьяковарскаго епископа могла, правда, казаться вредною и опасною интересамъ православія. По крайней мъръ въ "Гласникъ православне далматинске цркве" (1905, марть, 49 - 50) читаемъ: "Со смертію Іосифа Юрія Штроссмайера, римско-католическаго дьяковарскаго епископа, не стало одного изъ величайшихъ и вмёстё довольно опасныхъ противниковъ православной церкви на славянскомъ югв. Говоримъ опасныхъ, потому что никто не умълъ такими способами и такими средствами подойти къ православнымъ, чтобы отбить ихъ отъ своей церкви и привлечь къ папству, какъ это унълъ Штроссмайеръ. Послъ Ватиканскаго собора, когда попалъ въ немилость у римскаго папы, за свой извёстный,

2) Въ 1888 г., по случаю 900-лътія крещенія Руси, епископъ Штроссмайерь послаль въ Кіевъ слёдующую поздравительную телеграмму "Имъю честь съ искреннею радостію принять участіе въ вашемъ торжествъ. Наслъдіе св. Вдадиміра, святая въра, — это восиресеніе и жизнь, свъть и слава для великаго русскаго народа! Да благословить Господь .Россию и поможеть ей, въ истинной върв, при Вожьей помощи и христіанскомъ мужествъ, кромъ ся другихъ задачъ, исполнить и то міровое посланиячество, которое ей опредълилъ Вогъ. Это - искрениее желаніе моего сердца. Прошу выразить эти чувства остальной братів, которую дружески привътствую и отечески благословляю". Телеграмма эта вызвала бурю радости въ славянскомъ міръ, возмущенія-въ Вънъ и Римъ. Отивтимъ еще, что епископъ Штроссмайеръ преврасно обновилъ церковь св. Климента, четвертаго папы римскаго (съ 91 по 100 г.), гдъ почиваютъ а) частицы его мощей, привезенныя свв. Кирилломъ и Мееодіемъ въ IX в. язъ Херсонеса Таврическаго (куда онъ былъ заточенъ императоромъ Траяномъ), и б) мощи славянскаго просвътителя, св. Кирилла философа (см. Церк. Вид. 1905, № 35, стр. 1503-1504).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Навъство, что на Ватиканскомъ соборъ 1870 г. епископъ Штроссмайеръ упорно боролся противъ провозглашенія догмата папской непогръшимости и ръшительно отказался признать его. Поздиѣе, впрочемъ, онъ призналъ этотъ догматъ, но цънов согласія папы на введеніе у хорватовъ богослуженія на ихъ родномъ языкѣ. Извлеченія изъ ръчи епископа Штроссмайера о вапской непогръшимости напечатаны въ Церк. .Въдом. 1905 г. №№ 30 и 31 (въ № 30, стр. 1267 — 1270 некрологъ этого почившаго славянскаго дъятеля).

но и хорошо обдуманный протесть противъ папской непогръшимости, дабы опять задобрить къ себъ папу, онъ задумалъ ввести унію у православныхъ юго-славянъ, т. е. чтобы православные подчинились римскому папѣ. Въ теченіи нѣсколькихъ лётъ послё собора онъ неустанно и словомъ и дёломъратовалъ въ пользу этой уніи. Освященный въ 1882 г. дьяковарскій соборный храмъ онъ явно посвятилъ уніи, и тогда произнесъ извъстныя свои слова, что "православной церкви остается жить еще не больше полстолътія, а тогда ся небудеть, потому что подчинится римскому пап'ь". Римъ за этопростилъ ему старый гръхъ, и наименовалъ его "апостольскимъ викаріемъ по дълу подчиненія греко-восточной церкви на славянскомъ югъ римскому папъ". Однако Штроссмайеръвъ этой своей дѣятельности нашелъ отпоръ въ православномъ народъ и духовенствъ, и труды его не увънчались успѣхомъ. Нынѣ, когда вся печать упоминаетъ о смерти Штроссмайера, православный народъ и духовенство на славянскомъ югѣ не могутъ не вспомнить всего того, что онъ дълалъ противъ ихъ церкви, еще разъ обнаружилось, что. православной церкви врата адова не одолъютъ".

Епископу Штроссмайеру удалось добиться согласія папы Льва XIII на введеніе у хорватовъ богослуженія на славянскомъ языкъ. Благодаря его ходатайствамъ и не смотря на. происки римской курія, были вновь напечатаны глаголиче-скія богослужебныя книги и возстановлена семинарія въ-Римъ для далматинцевъ, въ которой молодые хорваты стали учиться старо-славянскому языку. Въ Черногоріи, у католиковъ барской епархіи, благодаря энергичному воздъйствію-Штроссмайера, былъ введенъ въ богослужение старо славянскій языкъ и богослужебныя книги для Черногоріи были напечатаны на старо-славянскомъ языкъ кириллицей, а неглаголицей. Папа Левъ XIII (1878-1908), какъ тонкій дипломать, чтобы расположить къ себъ славянъ и усилить католическую пропаганду, призналъ славянскихъ первоучителей Кирилла и Мееодія общекатолическими святыми (энциклика 1883 г. "Grande Munus") и находилъ совершенно справедливымъ удовлетворить ходатайства славянскихъ общинъ о совершении литурги на славянскомъ языкъ. Къ сожалънію, между славянскими католическими епископами не былодолжнаго согласія по этому вопросу. Незадолго до своей

### ИЗЪ ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗНИ ПРАВОСЛАВНЫХЪ СЛАВЯНЪ.

кончины папа Левъ XIII сказалъ далматинской депутаціи. представившей ему 2 мая 1903 г. меморандумъ съ резолюціями великаго народнаго собранія въ Сплъть: "несогласіе вашихъ владыкъ-причина спора относительно глаголицы" 1). Во всякомъ случав папа Левъ XIII допустилъ церковнославянский богослужебный языкъ (глаголическия книги) въ твхъ славянскихъ приходахъ, гдъ онъ держался еще по традиція. Совсѣмъ иначе поставилъ себя въ отношеніи къ этому вопросу новый папа. Пій X считаеть указанную выше традицію злоупотребленіемъ, которое должно быть устранено, н энергично изгоняеть церковно-славянский языкъ изъ богослуженія у славянъ-католиковъ. Тріесткій епископъ Нагель, извъстный своей враждой къ употреблению народныхъ языковъ въ богослужении, обратился за разъяснениями къ римской "конгрегаціи обрядовъ" и за твиъ объявилъ ръшеніе этой конгрегации, которымъ совершенно запрещено употребленіе народныхъ языковъ за литургіей, --единственнымъ богослужебнымъ языкомъ долженъ быть латинскій. Эти распоряженія папской куріи вызвали въ Хорватіи и другихъ мѣстать недовольство и расколь среди духовенства, возбудили народное движение и дали поводъ къ богословско-литературной борьбъ съ латинскимъ обрядомъ. Въ апрълъ 1904 г. состоялся въ Загребъ ивстани соборъ епископовъ по вопросу объ употреблении глаголицы въ литургическихъ книгахъ. Присутствовали епископы Хорватіи, Далмаціи, Босніи, Истріи и тріестскій епископъ Нагель. Свое опредѣленіе въ пользу глаголицы епископы представили папъ, а епископъ Ткалчичъ, писатель - историкъ, началъ печатать въ мъстномъ епархіальномъ органѣ рядъ статей, въ которыхъ доказываеть, что славянское (глаголическое) богослужение не только потребность, но и право хорватскаго народа; однако вскорѣ, но настоянію вѣнской нунціатуры, или вѣрнѣе по желанію папы, прекратиль печатаніе своихъ статей по этому вопросу 2). Въ Сплъть бургомистръ устроилъ собрание, на которомъ приняли участіе всѣ хорватскіе союзы. Собраніе постановило заявить протесть противъ нарушенія старинныхъ постановленій и требовать возстановленія церковнаго богослуженія

<sup>1)</sup> Царигр. Гласник, 1905, № 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Застава, 1904, № 91; Църковенъ Въстникъ, 1904, № 22.

по книгамъ, писаннымъ глаголицей. Телеграмма соотвътственнаго содержанія была отправлена на имя папскаго секретаря <sup>1</sup>). Въ Рицманъ, близъ Тріеста, гдъ жители отказались отъ латинскаго богослуженія, мъстный храмъ въ теченіи девятнадцати мъсяцевъ оставался закрытымъ, помолиться можно было только предъ дверьми храма. До 50-ти младенцевъ оставались безъ крещенія, а 26 покойниковъ были напутствованы не священникомъ, а бурмистромъ. Онъ жесочеталъ 12 браковъ, такъ какъ браковъ церковныхъ совершать было не кому. Возмущенные папской политикой, жители Рицмана вступили въ переговоры съ православнымъдалматинскимъ епископомъ Никодимомъ Милашемъ относительно перехода ихъ въ православіе. Латинское духовенство, узнавъ объ этомъ, объщало возобновить славянское богослуженіе и этимъ остановило переходъ ихъ въ православіе, но своего объщанія конечно не исполнило 2). Въ мав 1905 г. въ Римъ по приглашению папы Пія Х собрались епископы Хорватіи, Далмаціи и Истріи для решенія вопроса о славянскомъ богослужения въ католическихъ церквахъ ихъ епархіи. Были выработаны и представлены папъ два меморандума-отъ епископовъ и отъ 800 священниковъ <sup>8</sup>). Не смотря на энергичныя и обстоятельныя доказательства, представленныя въ означенныхъ меморандумахъ, римская курія. и въ этотъ разъ не признала зя славянами права слушатьбогослужение на родномъ языкъ и потребовала совершать его на языкъ латинскомъ. Однако католическое славянскоедуховенство не намърено легко поступиться своими правами. на пользу папской политики. По сообщенію миланской антиклерикальной газеты "Corriere della Sera" (окт., 1905), папасильно негодуеть на славянскихъ епископовъ, которые нехотять подчиниться его повелёніямъ, и намёренъ во чтобы. то ни стало достигнуть запрещенія совершать въ славянскихъ католическихъ странахъ глаголическую литургію. Особенное негодование цапы вызвали своими требованиями дал-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Църк. Въстникъ, 1904, № 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гласн. прав. ц. у кр. Ср., 1904, отк.—ноябрь, 766; Церк. Вёстн. 1904,. № 39; Църк. Вёстн. 1904, № 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Богосл. Въстн. 1906, май, 129—148 и іюль—авг., 417—429 статью-Н. Стацица: "Борьба за глаголятскую литургію римско-католическаго духовенства въ Кроація и Далмація".

матинскіе священники и монахи, не допускающіе никакихъ компромиссовъ. Сплётская газета сообщаетъ, что многіе католическіе священники въ Далмаціи пришли къ рёшенію, что впредь слёдуетъ отправлять богослуженіе на славянскомъ языкѣ, не дожидаясь папскаго разрёшенія, а тамъ пусть гонять и преслёдують сколько угодно <sup>1</sup>).

Въ виду такого явно враждебнаго отношенія папской курін къ славянамъ, неудивительно, что среди нихъ замѣчаются симптомы движенія Los von Rom. Рицманцамъ не удалось осуществить свое желаніе присоединиться къ православной церкви. Но въ началѣ 1904 г. больше 300 семействъ русннъ уніатовъ жителей Изы въ мармарошской жупанін перешли обратно подъ крыло православной церкви и образовали самостоятельную церковную общину въ вѣдѣнія сербскаго будимскаго епископа, при чемъ нѣкоторымъ изъ перешедшихъ пришлось испытать тяжелую судебную волокиту<sup>2</sup>). Сербскія газеты отмѣчаютъ и другіе случан перехода въ православіе славянъ католиковъ и уніатовъ<sup>3</sup>).

Въ весеннихъ засъданіяхъ Архіерейскаго Собора (15-24 мая 1906 г.) заслушано было, между другими дълами, прошеніе православныхъ сербовъ въ Съверной Америкъ (8-ми церковныхъ общинъ) о томъ, чтобы имъ стать подъ юрисдикцію сербской православной митрополіи карловицкой, чтобы для этого была открыта Архіерейскимъ Соборомъ новая православная епархія въ Америкъ и посвященъ въ епископа оной тоть, кто будеть избрань народомь. Сербовь въ Америкв по сообщению "Српскога Родольуба" (газета выход. въ Ньюіоркъ)-имъется всего 110 тыс. душъ. При такомъ большомъ количествъ сербы имъють тамъ только 12 хорошо организованныхъ церковныхъ общинъ и 8 храмовъ съ 9 священникамисербами. Ими управляеть "сербско-православная миссія въ Америкъ", имъющая мъстопребывание въ Чикаго. Начальникомъ миссін состоить архимандрить Севастіанъ Дабовичъ, сербъ-американецъ изъ Сан-Франциско, русский воспитанникъ, русскимъ архіереемъ рукоположенный. Сербская духовная миссія состоить подъ властію русскаго архієпископа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Царигр. Гласняк, 1906, № 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Богосл. Гласник, 1903, IV: 3-4, 251; 1904, V: 2, 174-175; Застава. 1903, N 289; 1904, NN 87 и 89; Православная Буковина 1904, N 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Застава, 1904, №№ 71, 121 и др.

высокопреосвященнаго Тихона алеутскаго и свеерсамериканскаго. Сербскіе православные храмы имъются въ штатахъ Пенсилваніи, Илиноись, Калифорніи, Колорадо и Аляскь. Строится еще нъсколько новыхъ храмовъ. Въ Америкъ съ 1906 г. начали выходить два сербскихъ духовныхъ журнала: "Гласник српске православне мисије у Америци" (Herold of the Servian Church in North America) и "Bjepa и Разум" (Religion and Reason). Первый журналь выходить въ Чикаго / одинъ разъ въ мѣсяцъ, подъ редакціей архимадрита Севастіана Дабовича, а второй-въ Вилмердингъ два раза въ мъсяцъ, подъ редакціей Филиппа Средановича. Сербскіе священники въ Америкъ на эктеніяхъ и на великомъ выходъ поминають-изъ епископовъ того, который ихъ рукоположилъ, къ епархіи котораго относятся, и американскаго архіепископа Тихона, изъ правителей-сербскаго короля, черногорскаго князя, русскаго Императора и президента республики Рузвельта. Въ видахъ умножения православныхъ сербскихъ общинъ и усиленія сербской миссіи, православные сербы въ Америкѣ задумали открыть тамъ сербскую православную епархію, которая была бы подчинена не русскому Св. Синоду, а одному изъ синодовъ сербскихъ церквей въ Европѣ. Въ этомъ смыслѣ мотивированное прошеніе отъ 8 сербскихъ православныхъ американскихъ общинъ было разослано ко всъмъ сербскимъ синодамъ и епископамъ въ Европъ, въ томъ числъ и синоду карловицкой митрополіи. Св. Синодъ означенной митрополіи, прежде чёмъ принять опредъленное ръшение по этому вопросу, постановилъ командировать вершецкаго епископа Гавріила Змеяновича въ Америку, чтобы онъ тамъ на мъств изучилъ этотъ вопросъ, тамошнія потребности и обстоятельства, и потомъ вошелъ бы въ Св. Синодъ съ конкретнымъ докладомъ по вопросу объ устройствъ сербской православной церкви въ Америкъ. Вмъсть съ темъ въ качествъ делегата Св. Синода имълъ отправиться въ Америку профессоръ карловицкаго богословскаго училища Валеріанъ Прибичевичъ для ръшенія спора тамошнихъ сербовъ о церковномъ устройствв 1). О послвдующемъ извъстій мы пока не имъемъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Богосл. Гласник, 1906, Х: 1-2, 121, 124-131 (эдъсь полностію помъщено и самое прошеніе американскихъ сербскихъ общинъ).

#### нэъ церковной жизни православныхъ славянъ. 185

Въ оффиціальномъ органъ митрополіи отъ 29 октября прошедшаго года напечатано высочайшее разръшеніе на созваніе народно-церковнаго конгресса въ Карловцахъ въ теченіи 1906 г. Патріархъ Георгій Бранковичъ, которому высочайше предоставлено назначить день для созванія конгресса, такимъ днемъ назначить 10-е декабря 1906 г. и разослалъ соотвътствующія приглашенія и распоряженія преосвященнымъ епископамъ карловицкой митрополіи <sup>1</sup>).

Г. Воскресенскій.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сриски Снон, 1906, М.М. 20 н 21.

# ОТКЛИКИ ПЕЧАТИ.

## "Надежды и разочарованія".

Возобновленіе занятій предсоборной коммиссіи заставилоповременную печать наряду съ пытливыми надеждами на будущее бросить еще разъ ретроспективные взгляды на отходящее въ область исторіи прошлое нашей Синодальной. церкви. Мрачны эти взгляды.

"Церковь",--читаемъ въ Тамбовск. Епар. Вѣдом.,--, въ значительной степени скомпрометировала себя въ общественномъ мнѣніи союзомъ съ господствующей формой государственности и тою чисто полицейскою ролью, которую навязывало ей правительство. Припоминая то, какъ представительная учащая церковь стояла у насъ въ Россіи на сторонѣ силы, какъ она оправдывала крѣпостное право и смертную казнь, какъ благословляла братоубійственныя войны, современное интеллигентное общество полагаеть, чтоотъ церковнаго вліянія нельзя ожидать ничего хорошаго". (№ 43, стр. 1916).

Близко къ этому по другому, болѣе частному, поводу разсуждаетъ и г. А. А. Соколовъ, авторъ брошюры: "Отношеніе церковной власти къ свободѣ совѣсти и слова въ XIX вѣкѣ". (Астрахань. 1906).

"Всегда зависимое отъ мірской власти, то подавляемое, обезличиваемое ею, то пользующееся сравнительной свободой въ своихъ административныхъ дъйствіяхъ, русское духовенство и въротерпимость свою проявляло не одинаково въ разные періоды одного и того же столътія.

Само по себѣ доброе и благодушное, какъ всѣ русскіе люди, оно дѣлалось суровымъ, болѣе строгимъ къ другимъ

исповѣданіямъ и къ свободному слову, если такого именно отношенія къ свободѣ требовала мірская власть; мѣнялись взгляды у свѣтскаго правительства, либеральнѣе, миролюбивѣе становилось и церковное начальство. Св. Синодъ, поставленный въ зависимость отъ государства и подъ контроль государственныхъ чиновниковъ, въ лучшемъ случаѣ долженъ былъ прислушиваться къ желаніямъ государей и къ мнѣніямъ оберъ-прокурора, министровъ народнаго просвѣщенія и внутреннихъ дѣлъ; случалось иногда ему совстемъ даже терять свою самостоятельность и быть только орудіемъ, проводникомъ въ жизнь русскаго общества идей свътскихъ администраторовъ.

Поэтому, вслёдствіе вліянія мірскаго элемента, едва ли не главнаго фактора ез синодальной средъ, отношеніе церковной власти къ свободё совёсти и слова у насъ отличается непостоянствомъ, частой измёнчивостію, хотя въ общемъ на протяженіи почти всего столётія доминируеть нота нетернимости". (Стр. 10).

Главный корень зла, —по признанію печати всёхъ лагерей, —въ оберъ-прокуратурё, въ этомъ неудачномъ "ктиторствѣ" Русской церкви. За уничтоженіе ся стоять даже самые "благонамѣренные" органы печати. "Свѣтъ" настойчиво повторяеть: "Старый нашъ синодальный церковный строй разоблаченъ вполнѣ и сталъ невозможенъ... Синодальное управленіе Россійской церкви, въ его теперешнемъ видѣ, отжило свое время.

Даже для временнаго продолженія управленія церковью черезъ Синодъ необходимо обновленіе его и превращеніе изъ коллегіи назначенныхъ властію лицъ—въ духовный соборъ нвъ выборныхъ самими епископами лицъ, съ усиленіемъ его состава изъ среды бълаго духовенства, съ уничтоженіемъ оберъ-прокурорскаго надзора и прекращеніемъ консисторскаго режима, посредствомъ котораго правитъ церковью недуховной соборъ, а оберъ-прокуроръ". (№ 288).

Новое Время освъщаеть еще болье "неудачный опыть оберь прокуратуры". "Ктиторство выразилось фактически въ умерщвлени всей самостоятельности духовенства, самостоятельности личности его. Настучила дъйствительнолетаргія церкви: при множествъ дъль церковныхъ, сосредоточившихся въ рукахъ оберъ-прокурора, которыхъ онъисполнить рѣшительно не въ силахъ ни при какомъ стараніи. Отсюда эта затяжность и лежалый характеръ всѣхъ дѣлъ церковныхъ, и то, что духовное вѣдомство вообще стало примѣромъ застоя и устоемъ консерватизма для всей прочей жизни.

Просто, дълъ такъ много въ рукахъ одного, что они поневолѣ текутъ медленно, поляетъ каждое "дѣло" годы. А оберъ-прокуроры несчастнымъ образомъ, и какъ бы увлекаемые какимъ то рокомъ все болфе и болфе концентрировали въ однѣхъ собственныхъ рукахъ и въ рукахъ выслуживающихся около нихъ господъ всѣ мельчайшія нити церковной дівятельности: не только они назначають профессоровь и учителей въ академии и семинарии, но наконецъ посылаютъ - свътскихъ людей миссіонерствовать. Ръшительно они взяли весь апостольскій трудъ себѣ, и вотъ только что только не благословляють въ путь"... (№ 11022) "Совершенно непостижимымъ образомъ синодальные оберъ-прокуроры... совершенно изъяли у церкви право самопополненія, изъяли у нея право выдвигать твхъ или иныхъ сильныхъ, яркихъ и даровитыхъ лицъ на служение себъ и взяли въ свои руки въ свое личное усмотрѣніе назначеніе всѣхъ епископовъ, архіепископовъ и митрополитовъ. Разумъется, простенькій декорумъ при этомъ былъ соблюденъ: оберъ-прокуроръ не самъ, своими руками, за церковною службою хиротонисаль вновь посвящаемаго епископа и не передъ оберъ-прокуроромъ посвящаемый читалъ исповъдание въры. Церемони были оставлены самой церкви, но она ихъ совершала мертвыми руками и какъ мертвое дѣло, связанная и связанно. Самое то главное: надъ къмъ совершить церемонію, опредълялъ оберъ-прокуроръ, и безъ его въдома и позволенія не получалъ епископства ни одинъ архимандритъ, митрополіи-ни одинъ епископъ. Да мало сказать: "безъ въдома", "съ позволенія". Онъ указывалъ, указавъ-приказывалъ совершить церемонію; а ужъ митрополиты и сонмъ епископовъ "чинили по уставу". Какимъ образомъ человъкъ такого ума, какъ К. П. Побъдоносцевъ, не видълъ, что чрезъ это вся наша монашеская іерархія превращалась изъ служителей церкви въ личныхъ прислужниковъ его. Побъдоносцева, почти въ личный штать его маленькаго "духовнаго двора", нельзя лонять. Оть кого завишу, тому и служу: такая это очевид-

ная аксіома; къмъ назначенъ, тому и благодаренъ, кто меня можеть смёстить, тому и угождаю, льщу до польскаго "падамъ до ногъ": неужели эти трюизмы всяческой рышительно службы не были извёстны справившему свой 50-лётній юбилей государственной службы мужу и автору политическируководственнаго "Московскаго Сборника"? Непостижнымо. И непостижимо, какимъ образомъ онъ не видълъ, что обращенные почти въ личный штать оберъ-прокурора епископы, архіепископы и митрополиты несуть уже только имя и тень своего сана, потерявъ всё существо его, что они, угождающіе не Христу, а челов'яку, являются изм'внниками съ перваго же шага службы, и даже за дни и недъли предъ нею, ибо и самую эту торжественную хиротонію они покупають. циною объщания я готовностью во всемъ повяноваться и слушаться человъка, забывъ или почти забывъ Бога, чтя Его лишь устами, а не сердцемъ и дъломъ... Все это молчаливое предательство своего дела должно было внести въ души русскихъ архіереевъ такую муку, поселить въ нихъ такой безмолвный адъ, о какомъ мы очень мало знаемъ, хотя не одинъ разъ этотъ крикъ и прорывался у насъ даже въ прежней подавленной печати. Таковы были посмертныя "Записки изъ исторіи ученаго монашества" архієпископа Одесскаго Никанора и "Книга бытія моего", еп. Порфирія Успенскаго, называвшаго Синодъ и всю систему синодальнаго управленія "незаконнорожденнымъ дѣтищемъ церкви". / Но эти два говорили и то посмертно; прочіе молчали. И оберъ-прокуроръ былъ слишкомъ хорошо вооруженъ правомъ. "отослать на покой" всякаго архіерея, чтобы могъ, опасаться какихъ-нибудь лёвыхъ голосовъ въ нашей церкви. Договорямъ о легальномъ декорумѣ: при всякой вновь открывающейся епископской вакансия составлялся списокь изъ трехъ кандидатовъ и подвергался на благовоззрѣніе Государя". Если бы была здъсь правда, ну безъ всякой хиротони и "трехъ кандидатовъ повергаемыхъ", оберъ-прокуроръ просто бумагою за своимъ подписомъ возводилъ бы и низводилъ архіереевъ, раздавалъ бы епархіи монахамъ. Ноэтого не было. Почему? Потому, что эта неправда, возмутившая бы народъ и воочію показавшая бы ему всю церковь поверженною во прахъ. А по существу и на дълъ именноэто и было.

Воть отчего со временъ уже Филарета, Митрополита Московскаго, перечившаго иногда оберъ-прокурору Протасову, у насъ уже не было на верхахъ духовной іерархіи и видныхъ умовъ и сильныхъ характеровъ. Выдвигались просто люди. умѣвшіе хорошо править архіерейскую службу: безъ общегосударственнаго, общенаціональнаго, общецерковнаго круга эрвнія. Такіе были удобнве въ качествв вторыхъ и третьихъ чиновъ оберъ-прокурорскаго двора, правыхъ и лъвыхъ рукъ оберъпрокурора. Митрополить Іоанникій съ неудовольствіемъ вынужденъ былъ уйти изъ Москвы въ Кіевъ; Никаноръ не былъ позванъ ни въ Москву, ни въ Петербургъ; странствовалъ. по Востоку Порфирій Успенскій. Все гасилось. Таланты затаптывались, энергія сламливалась. И какъ ни обильна конечно "благодать" въ православіи, но она противъ этихъ манипуляцій бюрократіи ничего не могла подблать, и церковь буквально не существовала, а влачилась...

Оть "духовнаго царства" можно сказать остались одни сапоги; а о завѣтахъ Евангелія предоставлялось каждому самому прочесть по маленькой книжкѣ въ бархатномъ переплетѣ. На землѣ установилось нѣчто, не имѣвшее никакого подобія ни съ духовнымъ царствомъ, ни съ Евангеліемъ. И кинулись всѣ, еще вѣровавшіе—въ секты и расколъ, не вѣровавшіе— въ Дарвина, Бюхнера, Фохта и Маркса. И народъ русскій и интеллигенція русская религіозно осиротѣли". (№ 11030).

Даже "ультра-консервативный", "истинно - православный" и близкій къ Синоду, "Колоколъ" послѣ 17 октября разочаровался въ господствующихъ взаимоотношеніяхъ между церковью и государствомъ

"Лишая церковь тёхъ преимуществъ, которыми она пользовалась въ качествё союзницы, а вёрнёе плюнницы государства, правительство не даетъ ей новыхъ преимуществъ, которыя заключаются въ полной свободё дёйствій и независимости.

Отношенія между государствомъ и церковью были всегда ненормальны, но особенно ненормальны они стали тецерь. Мы лучше всего охарактеризуемъ церковную политику правительства, сказавъ, что правительство въ одно и то же время и разрушаетъ и сохраняетъ свой пресловутый "союзъ" - съ православной церковью. Разрушаетъ оно союзъ съ цер-

-190

ковью постольку, поскольку онъ невыгоденъ для теперешнихъ намъреній правительства, поддерживаетъ же оно этотъ союзъ, насколько это выгодно государству, нужды же и потребности православной церкви совершенно въ расчетъ не принимаются".

Тяжелая рука правительственнаго гнета еще сильнѣе сказывается на низшемъ духовенствѣ и жизни прихода. Священникъ въ своей дѣятельности связанъ "приказами, инструкціями, циркулярами, уставами, не оставляющими никакого мѣста для его самодѣятельности. Слѣдствіемъ этого о́ываютъ случаи, когда пасомые, преисполненные чувствомъ радости или скорби по поводу только что полученныхъ извѣстій о событіяхъ въ своемъ отечествѣ, рвутся въ храмъ Божій, чтобы излить здѣсь свою радость или скорбь, а духовенство не рѣшается открыть для нихъ двери храма и совершить богослуженіе безъ оффиціальнаго на то приказа, почти всегда запаздывающаго." (Астрахан. Епарх. Вѣд. № 21, стр. 1042).

Яркой иллюстраціей этого "оффиціальнаго", "почти всегда запаздывающаго", "приказа" является событіе, имъвшее не особенно давно мѣсто въ самомъ Петербургѣ, и по отношенію не къ простому сельскому пастырю, а къ одному изъ столичныхъ викаріевъ. Въ Казанскомъ соборѣ 5 ноября на. значено было торжественное богослужение по просьбѣ уполномоченных отъ приказчиковъ всёхъ Петербургскихъ рынковъ, цо случаю исполнившейся первой годовщины введенія воскреснаго отдыха въ Петербургъ. О богослужении было заявлено духовному начальству (Митрополату Автонію, отъ котораго и послъдовало разръшение) и администрации Казанскаго собора. О молебствій были напечатаны объявленія въ газетахъ. Было заявлено о немъ и въ 1-ый участокъ Казанекой части. Были приглашены два хора пѣвчихъ: митрополичій и Казанскаго собора. Но предъ началомъ молебствія полиція сообщила о немъ въ градоначальство съ указаніемъ на то, что оно можетъ имъть характеръ демонстраціи, такъ какъ на площади собралось весьма значительное число приказчиковъ. Изъ градоначальства по этому поводу послъдовало предписание объ отмънъ молебна и былъ посланъ значительный нарядъ полиціи. Къ 2 часамъ пополудни на площади предъ соборомъ собралось около двухъ тысячъ человѣкъ, но никто изъ нихъ въ соборъ допущенъ не былъ. Уполномоченные отъ приказчиковъ ѣздили въ градоначальство просить о разрѣшеніи молебна, но успѣха не имѣли. Свое повѣствованіе "о прискорбномъ случаѣ съ молебномъ" "Колоколъ" (№№ 240 — 241) заключаетъ такими словами: "Господи, въ православной столицѣ православнаго государства сколько нужно пройти жестокихъ мытарствъ, чтобы совершить неурочное молебствіе. Легко подумать, что мы живемъ не въ Петербургѣ, не въ Россіи, а въ какой-то дикой языческой странѣ".

Такого рода "лишеніе духовенства права поступать въ своей дівятельности по своему смыслу и совісти, не дожидаясь чиновничьихъ приказовъ, ведеть иногда къ курьезамъ и несообразностямъ.

Напримъръ, во время русско-японской войны, несмотря на многократныя пораженія и разгромы русской армін и флота, въ церквахъ на многолътіи молебновъ священники и діаконы, не смізя измізнить печатную букву книжки молебна, громогласно возглашають русское воинство побъдоноснымъ, чёмъ вызывали на устахъ богомольцевъ горькую улыбку ироніи. Еще: въ то время, когда уполномоченными Россіи и Японіи заключенъ былъ миръ и кровопролитіепрекратилось, когда у гражданъ Россіи вырвался вздохъ облегченія и чувство радости вызвало потребность возблагодарить Господа, пастыри церкви, какъ бы не желая считаться съ совершившимся фактомъ и съ настроеніемъ пасомыхъ, довольно долго еще совершали въ церквахъ моленія о дарованія имъ побёды въ якобы продолжающейся войнь. и это только потому, что не было своевременно полученоприказа прекратить моленія". (Астрах. Епарх. В'яд. № 21, стр. 1098).

"Духовенство всегда старалось быть съ сильнымъ и за сильнаго... И если такъ поступало правящее духовенство, то и низшее шло по тому же пути. Внесъ ли подать?—у меня первый вопросъ на исповъди, говорилъ одинъ священникъ. И такимъ духомъ пропитана болъе или менъе вся дъятельность духовенства, такъ что многимъ и пастырямъ иной характеръ дъятельности представляется прямо еретическимъ. Что-то совсъмъ не слышно о пастыряхъ, которые бы, не выходя изъ предъловъ пастырской благопристойности, все же дерзновенно предстательствовали бы за народъ предъ властію предержащею, чему такіе разительные прим'яры оставили намъ древніе пастыри русской церкви. Теперь духовенство долбить народу все объ одномъ и томъ же. Долбитъ все объ обязанностяхъ, учить его рабски поклоняться всякому авторитету, никогда ни однимъ словомъ не упоминая народу объ его правахъ не только политическихъ, но и правахъ каждаго христіанина, какъ члена церкви и прихода... Что же удивляться тому, что народъ мало слушаеть то, что. проповъдуется духовенствомъ. Въдь ему, народу, напередъ 1 извъстно, что священникомъ все будетъ сведено къ тому же: / молчи, повинуйся, терпи!... Слушаеть народъ ръчь духовенства однимъ ухомъ и, не задерживая, выпускаетъ въ другое. У васъ всегда гдъ сила, тамъ и правда; все обълите и такіе очки вставите, что на что ни посмотри, хоть на мізсяцъ нарождающійся, и тоть прямымъ покажется." (Сеящ. NN. Новгородск. Епарх. Въд. № 44, стр. 1828-1824).

Такъ пишеть само духовенство въ лицѣ лучшихъ представителей своей среды, и, можеть быть, мы услыхали бы еще болѣе смѣлыя истины, еще болѣе горькія признанія, если бы не висѣлъ попрежнему Дамокловъ мечъ—цензурныхъ запрещеній, усмотрѣній начальствъ надъ всяков болѣе или менѣе откровеннов мыслыю руководимой имъ паствы. Не всегда спасають и эти, такъ характерные и столь частые для писателей "духовнаго чина", въ родѣ помѣщенныхъ подъ вышеприведенною выдержков, иниціалы NN. Въ "Русскомъ Дѣлъ" встрѣчаемъ слѣдующую замѣтку:

"Все чаще и чаще приходится встрѣчать въ свѣтской печати статьи о нуждахъ духовенства въ большинствѣ случаевъ подписанныя инипіалами, псевдонимами. Видимо, люди, писавшіе ихъ, боятся подписать свою статью своимъ настоящимъ именемъ, по какимъ-либо основательнымъ причинамъ. Переходъ въ свѣтскую печать, при наличности духовной, самъ по себѣ говоритъ за то, что первая является для духовенства матерью болѣе желательною, чѣмъ своя мачеха; не отъ ней ли самой зависитъ поражающая сухость и малосодержательность епархіальныхъ органовъ печати, въ которыхъ только и появляется то, что подходитъ подъ извѣстный масштабъ "все обстоить благополучно"? Духовенетво просматриваеть отдѣлъ оффиціальный, а для кого

печатается неоффиціальный, состоящій весь почти изъ перепечатокъ, —единому Богу извъстно. И если бы выписка епархіальныхъ въдомостей была представлена доброму желанію, а не была бы обязательною, то можно съ увъренностію сказать, что всё бы онѣ закрылись, а теперь влачать свое существованіе, благодаря обязательной подпискѣ. А между тъмъ, кто, какъ не епархіальный органъ, имѣя къ своимъ услугамъ сотрудниковъ всей епархіи, могъ бы и долженъ бы быть выразителемъ нуждъ и надеждъ духовенства во всѣхъ отрасляхъ его дѣятельности?

Пора бы сказать: "полно пробавляться сантиментальными разсужденіями, которымъ никто почти, во главъ съ авторами ихъ, не въритъ, о пастырскомъ служеніи, надо поговорить о томъ, что выдвигаетъ дъйствительная жизнь. Зачъмъ прикрывать то, что слъдуетъ обнажить"? (№ 44, стр. 14—15).

Но видно еще долго придется ждать до того времени, когда авторы перестануть бояться, по словамъ той же замътки, епархіальныхъ въдомостей, "какъ сыскного отдъленія", когда послёднія открыто, безъ излишнихъ обиняковъ, заговорять о нуждахъ церковной жизни. "Церковно - общественная жизнь" въ статьъ: "Для чего существуютъ Епархіальныя Вёдомости"? повёствуеть между прочимъ о томъ, какою неудачею окончились попытки помъщать въ Вѣдомостяхъ двухъ епархій замътки по волнующимъ духовенство вопросамъ. (№ 46, стр. 1521—1522). Редакція "Курскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей" на этотъ счетъ болѣе откровенна: на первой страницѣ № 43-44 она "считаетъ своимъ долгомъ дать общій отвѣть нѣкоторымъ лицамъ, упрекающимъ редакцію за ненапечатаніе ихъ статей", въ каковомъ между прочимъ "проситъ авторовъ имъть въ виду, что на страницахъ Епархіальныхъ Въдомостей не могутъ быть помъщаемы статьи, въ которыхъ высказываются сужденія, не согласованныя съ канонами церкви и дъйствующими законоположеніями и постановленіями ся —или же стоящія въ противорвчіи съ двиствительными, оффиціально подтвержденными. данными по обсуждаемому вопросу".

Если принять во вниманіе, сколь многое можеть быть подведено подъ эти "оффиціально-подтвержденныя данныя", сюда, напр., подойдеть и всякая резолюція Епархіальнаго Преосвященнаго,—то всякому писателю о современныхъ церковныхъ нуждахъ лучше ужъ заранте "положить храненіе устномъ своимъ".

Кстати, по поводу этихъ резолюцій, этихъ оффиціальныхъ подтвержденій данныхъ,---насколько онѣ имъютъ цѣну не по своей юридической силь, а по своему правственному значенію? Авторъ вышеприведенной замѣтки изъ "Русскаго Дъла" между прочимъ пишетъ: "Читая органы духовной печати, я чаще всего встръчаюсь съ резолюціями епархіальныхъ архіереевъ, которыми интересуюсь. Къ сожальнію, ихъ очень мало ободряющихъ, а все болев заставляющихъ сжиматься сердце при мысли: неужели все духовенство таково? Свътская печать извъстнаго направленія съ особеннымъ наслажденіемъ вылавливаеть, смакуеть и разносить во всѣ концы Россіи подобные перлы по отношенію къ духовенству. Не такъ давно одинъ архипастырь положилъ резолюцію, облетввшую всв газеты, по моему, поворящую духовенство-всей епархія. Неужели все духовенство-всей епархін!--брало при свадьбахъ водку и торговало ев? Навърно были единичные случан, за которые можно было наказать веновныхъ, сдёлать имъ внушение чрезъ указъ Консисторіи; вслёдствіе же резолюціи, напечатанной въ епархіальныхъ въдомостяхъ, случан эти стали общимъ зломъ, о которомъ возвёстили всёмъ грамотнымъ. Другой архипастырь своею бесёдою съ благочинными, тоже подхваченною всею нечатью.., раскрылъ въ своей епархіи такія язвы, что нужно удивляться, какъ ихъ не замъчали одинъ покойный, а другой здравствующій, преосвященные-его предшественники-іерархи выдающіеся и, казалось бы, заслуживающіе болѣе снисхожденія, ужъ если не уваженія и деликатности со стороны своего преемника. Прочитайте эту бесѣду и не найдете ни одной области церковной жизни въ той епархіи, которая не была бы запущена и не нуждалась въ исправленін, духовенство распущено, неисправно и проч." "Свътъ" тоже комментируеть одну изъ архипастырскихъ резолюцій: Преосвященнаго Иннокентія Тамбовскаго на отказъ духовенства 2-го Козловскаго благочинническаго округа отдавать залъ Серафимовскаго духовнаго училища подъ митинги "союза русскихъ людей": "бросить всему духовенству обвиненіе чуть не въ измѣнѣ, въ сопротивленіи Величеству, въ неправо-славіи, въ мелочничествѣ, скопидомствѣ, "плюшкинствѣ"...

13\*

Да справедливо ли это"?.. (№ 802). "И никто изъ духовенства не обмолвился въ защиту хотя бы однимъ словомъ! Одно изъ двухъ: или кругомъ виноваты, или противъ епископскихъ словъ, хотя, можетъ быть, и не совсъмъ правальныхъ, возражать нельзя. Пока насколько извъстно, у насъ догмать непогръшимости еще не введенъ, а если они могуть погрешать, то должны, по долгу справедливости, позволить указать имъ хотя изръдка на допускаемыя ими погръшности. Вездъ обвиняемый имъетъ право сказать слово въ свою защиту, неужели православное духовенство лишено этого права? Не можетъ быть! Оно проповъдуетъ, что Господу угодные всего-правда, отъ него требують правды, ищуть ея, добиваются ея, но въ данномъ случав почему то боятся пустить ее въ свъть. Одинъ изъ знакомыхъ священниковъ по поводу этого пишетъ мнв: "одно говоримъ, видно, а другое дълаемъ, и думаемъ, что служимъ Христу. Да что и говорить, впрочемъ, объ этомъ: я увъренъ, что явись онъ-Всеблагій, съ Его въчными глаголами, сослали бы Его въ Соловки или Евфиміевскій Суздальскій монастырь "впредь до исправленія". Это самый, говорять, лучшій и обыкновенный способъ зажать роть, изъ котораго выходять слова правды". (Русское Дѣло. № 44, стр. 14).

Но епископство не особенно желаеть снизойти съ пьедестала своей непогръшимости. Уже въ первомъ своемъ "дъя-ніи" епископскій Синодъ столь обострилъ мысль о патріархѣ, что невольно закрадывается въ душу вопросъ: не потому ли это д'вяніе и не удостоилось утвержденія, что въ немъ слишкомъ явно обнаружились одностороннія тенденціи высшей монашествующей іерархіи? Затёмъ было образовано предсоборное присутствіе. Общество ожидало, что всѣ вопросы, поставленные для присутствія въ особой программъ, разработаны будуть съ одинаковымъ тщаніемъ и равнымъ интересомъ. Но скоро опредѣлилось, что присутствіе, составленное изъ профессоровъ, заранъе опредълившихся въ извъстномъ направлении, да изъ привезенныхъ епископами своихъ подчиненныхъ, стало на тотъ же, намъченный ранъе Синодомъ, путь, главное-нуженъ патріархъ, съ особыми широкими правами, а прочее-дъло второстепенной важности. Воть почему скоро и къ предсоборному присутствію церковное и свётское общество стало относиться недовёрчиво, а съ нимъ

свою подозрительность перенесло и на будущій церковный соборъ, -- этотъ соборъ присутствіемъ проектированъ въ такомъ видъ, что поневолъ возбуждаетъ мысль о томъ, что онь будеть служить епископамь, а не церкви."("Свѣтъ". № 801). Желаніе "бѣлаго"-подначальнаго духовенства смягчить нъсколько черезъчуръ ужъ суровую опеку "чернаго"--властвующаго духовенства вызвало со стороны извъстной части общества и печати нареканія на первое въ стремленіи къ "пресвитеріанству". Сколь не далеко заходять защитники этого пресвитеріанства въ своихъ конечныхъ стремленіяхъ, объ этомъ свидътельствуетъ замътка священника Ф. Поповича въ "Русскомъ Двлв" (№ 46, стр. 16): "Думается намъ, что единичнымъ и робкимъ попыткамъ бълаго духовенства затронуть и несколько осветить этоть действительно наболёвшій вопросъ придали несоотвётствующее значеніе.

Въ бѣломъ духовенствѣ не было, нѣтъ и, смѣю думать, не будетъ даже и мысли не только отвергать власть епископовъ, но даже посягать на малѣйшее ограниченіе этой канонической власти. Объ этомъ никто изъ бѣлаго духовенства не думаетъ.

Епископу принадлежить вся полнота власти въ церкви Христовой; такъ было, такъ и всегда должно быть.

Чего-же бѣлому духовенству хочется, и какія-такія притязанія духовенства получили очень громкое и очень несправедливое названіе: "борьба пресвитеріанства съ епископской властью?"

Духовенство бълое немногаго хочеть. Хочеть оно, чтобы епископы первые дали намъ "живой" примъръ дъйствительно пастырскаго исполненія своихъ обязанностей, "живой" образецъ выполненія обътовъ, данныхъ предъ Богомъ.

Мертвне, нѣмые циркуляры и всевозможныя предписанія мертвыми и остаются; отсюда и упадокъ пастырства.

Развѣ такое желаніе преступно? Развѣ это борьба съ епископской властью?

Хочеть духовенство, чтобы не изъ одностороннихъ донесеній епископы знали жизнь своихъ сотрудниковъ-пастырей и своихъ чадъ пасомыхъ; хочеть, чтобы лучшіе изъ насъ, выбранные, а не назначенные ловкіе прислужники, освѣдомляли епископа о назрѣвшихъ нуждахъ приходовъ и прихожанъ.

Развѣ это преступно?

Хочеть оно, чтобы судили насъ не случайные каррьеристы, какихъ не мало трется въ архіерейскихъ переднихъ, а судилъ бы насъ *епископъ*, освѣдомленный о дѣлѣ изъ доклада своего выборнаго совъта. Это ли преступно? Вторженіе-ли это въ права епископа?

Наконецъ, хочетъ оно болѣе внимательнаго болѣе человѣческаго отношенія къ себѣ со стороны своихъ пастырей—начальниковъ—епископовъ. Намъ тяжело, намъ больно, когда идешь къ епископу съ наболѣвшею душою, а тебя въ передней встрѣчаютъ воцросомъ: "что угодно?" и не раздается ни звука участія, ни слова утѣшенія оплеванному со всѣхъ сторонъ "нищему-пастырю".

Приходится выслушивать, что мы въ селахъ живемъ генералъ-губернаторами, въ роскоши, знать никого не знаемъ, а между тѣмъ, иногда эти генералъ-губернаторы рады были бы все свое губернаторство отдать за ту переднюю, въ которой насъ принимаютъ.

Это ли борьба съ властію епископовъ?

А сколько радости, сколько бодрости духа доставляютьнамъ епископы "благостные" при своихъ ревизіяхъ, если они участливо и сердечно отнесутся къ намъ; сколько искреннихъ благословеній шлютъ эти генералъ-губернаторы своему епископу за одно ласковое слово, за человѣческое отноmenie!

Никогда бёлое духовенство не дерзнеть умалять властьепископовь; имъ сугубая честь и сугубая власть, но съзлоупотребленіями епископской властью борьба дёйствительно начинается; забитое, загнанное, безгласное духовенство просыпается, и борьба эта никакими репрессіями не утишится, доколѣ будетъ поводъ для такой борьбы".

"Свѣтъ" рисуетъ въ недалекомъ будущемъ наступленіе такой картины, если "олигархія епископовъ" продолжится:

...., Еще немного времени и все выйдеть все равно изъ повиновенія нынѣшней епископской власти, а еще немного времени и эта ослабѣвшая епископская власть будеть брошена и государственной администраціей, какъ безполезная и безвластная сила. Синодъ и епископы останутся въ своихъ дворцахъ и въ своихъ каретахъ, украшенные орденами, начиная отъ "святаго" Станислава, съ большими преданіями и претензіями, но слабые и немощные!" (№ 288).

Занятія предсоборнаго присутствія во все время ихъ продолженія внушали очень мало дов'єрія къ себ'в. "Давно уже на всъ лады обсуждается будущая церковная реформа, много писали о ней и въ духовныхъ и свътскихъ газетахъ и журналалахъ, - гдъ вы читали хотя бы умъренное привътствіе тому ся направленію, какое намъчено въ предсоборномъ присутствия? Если не считать газеты "Колоколь"... (Церковное Обновление. № 1, стр. 5). "Нотка унынія, разочарованія, недовольства звучить во всёхъ статьяхъ, посвященныхъ "деяніямъ" присутствія. Присутствіе представляеть изъ себя уже слишкомъ самозамкнутую и самодовлёющую величину, правда, съ внёшней стороны солидно обставленную, но въ нравственномъ отношения совершенно оторванную оть общества, оть самой души церковно-общественнаго организма. Въ нъдрахъ присутствія дёлается много,-даже, можеть быть, боле, чемъ слёдуеть. Уже теперь "дёянія" присутствія, вмёстё съ докладами епархіальныхъ коммиссій составляють, пять громадныхъ томовъ печатной бумаги. Можетъ быть, будетъ издано и еще нъсколько томовъ. Но по чистой совъсти можно сказать, что въ этихъ томахъ не видно всепроникающей любви христіанской, пламеннаго горвнія "сердецъ всеединства". Всё это мнѣнія случайныхъ членовъ, искусственно подобраннаго "большинства", но не есть выражение коллективнаго голоса всей русской церкви, всего церковнаго твла. Оттого въ "двяніяхъ" присутствія замвчается какая-то безпочвенность, сухой формализмъ, не согрѣтый духомъ "правственной солидарности" съ общественно-церковными настроеніями. Правда, всю эту "нравственную солидарность" присутствіе, повидимому, намбрено восполнить вибшией силой принудительности, словомъ поступить такъ же, какъ дъло ведется въ сферѣ государственныхъ отношеній современной Россіи. Но не нужно забывать, что церковь и ся жизнь есть по преимуществу - среда нравственныхъ воздъйствій". (Церковно-Обществ. Жизнь № 46, стр. 1509—1510, 1216).

Разочаровавшись въ трудахъ предъ - соборнаго присут-

ствія, часть представителей духовной печати свои розовыя надежды посвящаеть будущему собору, патріаршеству.

...,Кольнуло въ груди... Все еще предз - соборное, все еще ордена, звѣзды, ленты, фраки, мантіи, клобуки, протоколы, канцеляріи, вызовы, назначенія... Но мигъ и думы опять улетѣли впередъ, въ конепъ апрѣля, къ поздней Пасхи будущаго года, а сердце уже заглушаеть вой вѣтра пасхальною пѣснію: "смерти празднуемъ умершвленіе, адово разрушеніе, иного житія вѣчнаго начало!" Торжественный хоръ поющей церкви заглушаетъ архидуэть осени. Великій Всероссійскій Соборъ привѣтствуетъ весну новой жизни. Новое солнце свободное, любящее, радостное, восходить надъ Русью". (Осенью. Думы. "Церковный Голосъ." № 44, стр. 1186—1187).

Другой авторъ съ неменьшимъ паеосомъ и лирикою привътствуетъ будущаго патріарха:

..., И вспомнили люди съ тоской объ оряж (патріархѣ). Имъ всѣмъ захотѣлось услышать орлиный, Замолкнувшій голосъ на грѣшной землѣ. И ждуть они: скоро-ль глашатай о небѣ Покажется имъ на лазури небесъ, И имъ, погруженнымъ въ заботы о хлѣбѣ, Повѣдаетъ тайны великихъ чудесъ. И синее небо, красов сверкая, Сочувственно вторить надеждѣ людской,— Взлети же, орелъ, небеса разсѣкая, Надъ многострадальною Русской землей!!!"

(Тамбовск. Епарх. Вѣдом. № 43, стр. 1922).

Мечты довольно розовыя, но все это только мечты, грезы поэта, подъ которыми нѣтъ никакихъ реальныхъ основаній. Бѣда, если на нихъ только и успокоимся. Оставниъ "синія небеса" и вѣру въ "повѣданіе великихъ чудесъ". Чудеса нужны великія, но будутъ ли и могутъ ли быть совершены онѣ,— наступитъ ли вмѣстѣ съ соборомъ и патріаршествомъ поистинѣ "воскрешеніе", — "иного житія начало", "новое небо и новая земля"? (Церковное Обновленіе. № 1. стр. 1—3). "Общество ждало и хотѣло собора въ качествъ "подвига Геркулеса", коему царь Авгій, въ видѣ неисполнимой задачи, повелѣлъ "очистить свои коношни", никогда не чистившіяся съ тѣхъ незапамятныхъ временъ, когда впервые были поставлены сюда царскія лошади. Но Геркулесъ выломалъ ствны конюшни, направилъ сюда воды протекавшей мимо рвки и этимъ неожиданнымъ способомъ исполнилъ "урокъ" коварнаго царя". (Страна. № 281). Думали многіе также и теперь, что будущія реформы придуть какъ воды потопа, омоють всю грязь и нечисть, накопившуюся вѣками, — и разцвѣтеть новая жизнь, красою вѣчною сіяя. Но изъ тумана поэтическихъ неясностей будущаго, начинають выступать все болѣе и болѣе зловѣщіе реальные образы.

Будущій соборъ?--Онъ уже удостоился наименованія "не христіанскаго". (В. В. Розановъ. Новое Время). Рѣчь синодальнаго оберъ-прокурора П. П. Извольскаго при возобновленіи занятій предсоборной коммиссія значительно разсвяла розовую дымку мечтателей не въ мъру о результатахъ будущаго собора. Его слова: "Вамъ (клиру) предстоить несомнѣнно напряженная, трудная работа, пусть же укрѣпляеть всёхь сознаніе, что мы, простые міряне, простые русскіе люди, съ любовью и надеждой смотримъ на вашъ творческій трудъ, отъ котораго мы ждемъ новаго великаго для нашей матери православной церкви, а съ ней и для государства Россійскаго", -- "Свътъ" сопровождаетъ такимъ комментаріемъ: "Туть коренное и даже грубое недоразумѣніе. Обращаясь къ предсоборному присутствію нельзя разд'влять клириковъ отъ мірянъ. Тамъ одинаково и вмъсть работаютъ тв и другіе... Слъдовательно его "мы простые міряне", "простые русские люди\*, выражало только усвоенную Синодомъ точку эрвнія, къ которой въ своей рвчи присоединился и оберъ-прокуроръ, что на Всероссійскомъ соборѣ все рѣшатъ одни епископы. Все рышить высшій клирь. "Простые же міряне" и "простые русскіе люди" будуть умиленно и сложа руки созерцать, что будуть делать старшіе, а затемъ, какъ покорныя овечки, воспримуть трудъ, который положить основаніе въ русскомъ православіи отложенію клира отъ mipa!..

Если бы помѣстный соборъ православной церкви имѣлъ въ виду только разъясненіе вопросовъ вѣроученія, —мы согласились бы, что эго дѣло преимущественно епископовъ, какъ хранителей преемственной апостольской благодати. Но на соборѣ будутъ рѣшаться вопросы государственно-церковнаго строенія, касающіеся каждаго мірянина,... и думать, что "простые міряне" и "простые русскіе моди" будуть какъ простой кусокъ говядины только созерцать происходящее, да это значить совершенно не понимать происходящаго нынѣ въ Россіи"... Простые міряне и простые русскіе люди вовсе не кусокъ говядины, а настоящіе православные, живые добрые христіане, сподобившіеся при крещеніи Духа Святого, желающіе жить въ церкви и съ церковью, быть вкупѣ съ духовенствомъ и подъ благословеніемъ епископовъ, но вовсе не хотятъ себѣ полковыхъ командировъ отъ православія или убивающихъ бѣлсе духовенство консисторскихъ порядковъ.

...Если предстоящій православный соборъ широко не захватить участіе въ немъ русскаго народа, а будеть задаваться лишь вопросами удобствъ архіерейской власти и начальственной свободы оберъ-прокурорскихъ дѣйствій, —то насъ, кромѣ большой непріятности, ничего не ожидаетъ". (№ 290).

Дъйствительно, давно уже извъстно, что "изгойничество" мірянъ составляеть. "Ахиллесову пяту" нашей церкви. Въ "Московскомъ Еженедъльникъ", напр., читаемъ: "Росту штундизма не мало способствують и ненормальности строя нашей православно-церковной жизни. Нужно сознаться, что у насъ членъ православной церкви лишенъ права активно участвовать въ церковно-приходской жизни. Такъ называемыя попечительства у насъ, какъ извъстно, являются мертворожденными дѣтищами консисторской броократіи. Сдавленныя желъзными тисками архіерейскаго усмотрънія и связанныя на каждомъ шагу разными указами и инструкціями, они лишены духа жива и внутренней свободы развитія. Высшей церковной власти всюду чувствуется опасность вмѣшательства мірянъ въ церковныя дъла и особенно свободы обсужденія церковно-общественныхъ вопросовъ. Естественно, чтотакое положение вещей не удовлетворяеть более живыхъ и энергичныхъ членовъ православной церкви, и они часто бывають вынуждены искать приложенія своихъ силъ и способностей внъ ограды православія. Правда, остается еще посъщение храма. Но и здъсь мірянинъ — случайный гость. Придетъ, отстоитъ положенное время, прослушаетъ непонятное для него пъніе и бормотаніе дьячка и уходить домой. Въ штундизмв не то. Здвсь каждый джятельный члень общины, каждый участвуеть въ избраніи "старшаго брата"

Digitized by Google

(пресвитера), активно участвуетъ въ молитвенныхъ собраніяхъ, можетъ здѣсь сказать свое слово поученія и принимать участіе въ общемъ пѣніи всѣмъ понятныхъ и доступныхъ духовныхъ стиховъ".... (№ 33, стр. 36—37).

Но представители духовной власти не прилагають никакихъ усилій къ тому, чтобы задълать эту давно уже образовавшуюся брешь въ обвѣтпіавшей церковной оградѣ. Открытая дверь на поле духовной жизни и дѣла для "болѣе живыхъ и энергичныхъ членовъ", очевидно, такъ и останется не задѣланною.

Воть какъ рисуетъ будущее участіе "простыхъ мірянъ" въ дълахъ собора "Свътъ": "въ каждомъ благочини соберется избирательный съёздъ, состоящій изъ духовенства и церковныхъ старостъ съ представителями отъ прихожанъсчетчиками свечныхъ суммъ. Для чего соберется? Для того только, чтобы избрать изъ своей среды одного духовнаго и одного прихожанина депутатомъ на какой-то невъдомый прихожанамъ и далекий "соборъ". Выберуть,--но потомъ окажется, что депутаты никуда не попали: изъ нъсколькихъ десятковъ выбранныхъ благочинническими съвздами депутатовъ, епископъ утвердитъ двухъ-четырехъ, а остальные повдуть домой. "Стоило отрываться оть своего дёла и вхать за двадцать-тридцать версть, чтобы попусту терять время на поповскія діла",-таково будеть впечатлівніе прихожань отъ выборовъ. А о результатахъ самаго собора они узнаютъ развѣ потому, что ихъ пастыри еще больше будуть бояться ръдкаго навзда епископовъ, которые еще строже будуть распекать причть при всемъ приходъ... Возможны ли будуть въ такихъ условіяхъ какія либо плодотворныя преобразова. нія въ самомъ тёлё церковномъ, намеченныя хотя бы и предсоборнымъ присутствіемъ? Едва ли. Никогда еще чисто борократическія "реформы", особенно въ живомъ церковномъ дълъ, не способствовали разцвъту новой жизни, на началахъ христіанской любви и свободы. Отрицательные же результаты такого бюрократически устроеннаго собора могуть быть очень печальные, хотя бы въ целомъ граде "анаеемъ", о которыхъ мечтають наиболбе ретивые наши архипастыри." (№ 801).

Будущій патріархъ?—Но вотъ какъ рисуетъ положеніе ділъ въ центральной области высшаго управленія русской цер-

ковью и въ ея отношеніи къ государственной власти при этомъ "гордомъ орлѣ" мистической мечты "Страна": "При всей внъшней перемънъ декорацій, существенныхъ улучшеній не видать. Вижсто оберъ-прокура главой Синода будеть патріархъ. Это соотвётствуеть юридическому и нравственному понятію церкви, но какого-либо новаго, живого, творческаго духа внести въ церковное управление не можеть. Едва ли даже не наобороть, поскольку автономная іерархія всегда ultra · консервативна. Опяраясь на матеріальную поддержку отъ государства, церковь по прежнему желаеть быть въ тесной личной уніи съ монархомъ и "въ дълахъ политическихъ подчиняться и повиноваться государству". Символически это подчинение и даже более глубокое "повиновеніе" церкви своему государю будеть выражаться въ представлении на его усмотрение даже всехъ соборныхъ ся решеній. Ясно, что церковь, опирающаяся на византійскіе каноны и свою исконную практику, не можеть разорвать съ началами цезаропапизма.

Это пунктъ настолько существенный, что мы вправѣ заявить: коренной и глубокой церковной реформы, о какой мечтали наивные оптимисты даже изъ духовенства, нѣтъ и не будетъ.

И патріархъ будетъ такъ же усердно гнуть спину церковную предъ свѣтскою властью, какъ гнулъ ее оберъ прокуроръ". (№ 214).

Духовные оптимисты все ждуть чего-то совнѣ. Вина не въ насъ, — въ средѣ, общей обстановкѣ, общемъ закрѣпощеніи, — вотъ наиболѣе ярко выразившійся голосъ современнаго пастырства даже идеальнаго.

"Одной изъ пріятныхъ иллюзій, убаюкивающихъ сознаніе г.г. церковниковъ", —пишетъ г. Карташевъ, — "служитъ ходячая мысль, будто они слабы и безжизненны оттого, что ихъ угнетаетъ государство. Но лишь только имъ предлагаютъ порвать съ государствомъ, какъ они идутъ на попятную. Въ этомъ недоразумѣніи до сихъ поръ безнадежно вращается ихъ мысль и путается настроеніе. Имъ не хватаетъ не то смѣлости, не то еще чего-то для сознанія коренныхъ причинъ своей мертвенности, которыя лежатъ внутри самого православія, а никакъ не внѣ его. Ну развѣ не сплошное недоразумѣніе воть эти слова ортодоксальной синодальной газеты" (Колокола):

"То, о чемъ такъ давно и страстно мечтаетъ православная Россія, что составляетъ всёми сознанную острую и наболёвшую ся нужду, чего такъ настойчиво добивались лучшіе представители православной церкви и литературы—церковно-общественное самоуправленіе—дано шедрой рукой отщепенцамъ православія, а сама православная церковь забыта и ся труды оставлены втунъ"?

Не говоримъ уже о явно нелъпомъ представления, будто внутренняя религіозная свобода диссидентовъ создана "щедротами" Правительства. Но что это за фикція, будто, "православная Россія давно и страстно мечтаеть о церковномъ самоуправлении"? Если бы общивность составляла дъйствительно "всёми сознанную, острую и наболёвшую нужду православія", не было бы православіе той бирократической Сахарой, какой оно является теперь. То правда, что лучшіе его сыны, Хомяковъ, Гиляровъ-Платоновъ, Соловьевъ, "бунтовали" противъ этой печальной дъйствительности. Но не вы ли, г.г. церковники, и опирающаяся на васъ іерархическая власть, обвиняли ихъ въ неправославіи и заставляли печатать ихъ богословскія сочиненія за предълами православной Россия? Нъть, вы никогда не хотвли внутренней церковной свободы, вы занимались систематическимъ изведеніемъ всёхъ православныхъ свободолюбцевъ. Вы и теперь подготовили, несмотря на критику этихъ "либераловъ", истинно-православный соборъ съ ръшающимъ голосомъ одной черной половины церкви. Вамъ дорого господство іерархін, такъ несите же его безъ ропота. Будьте послѣдовательны и не завидуйте свободѣ тѣхъ, кто ее любить, самъ создаеть и хранить. Если ты хочешь быть счастливымъ, то будь имъ, -гласить мудрая поговорка. То же примънимо и къ свободъ. Никакая "щедрость" государства не дасть православію свободы, если оно само не захочеть себя ею осчастливить". (Ne 209).

Безспорно, что "русское пастырство", взятое какъ типъ, совершенно не подготовлено къ быстрому перерождению въ этомъ направлении. "Психологически и исторически создался жилъ современнаго іерея, безжизненнаго и безстрастнаго исполнителя повелъній начальственныхъ, спокойнаго слу-

#### вогословский въстникъ.

жителя интересамъ внѣшнимъ, покорнаго проводника въ сознаніе народа воли и желаній разныхъ властей. Давно уже угасъ въ немъ огонь ревности о дълъ Божіемъ, испарилось негодование о гръхъ и преступлении, овладъла имъ апатия къ общественной жизни съ ея скорбями и нуждами, овладёло имъ, сковывая его какъ бы клещами желъзными, радение по преимуществу о собственныхъ интересахъ." (Церковно-Общественная Жизнь. № 46, стр. 1514). А въдь именно отъ этого, окончательно отлившагося, окоченъвшаго типа и должно начаться оживленіе всего церковнаго организма. Общенароднаго голоса о смысль и цъли предстоящей церковной реформы еще не раздалось. "Единственное, что за послъднее время было ясно и точно выражено народомъ по церковному вопросу, это то, что народъ сознаетъ для себя необходимость имить пастырей добрыхъ". (Д. Х. "Соборное завершеніе и приходская основа церковнаго строя". Москва. 1906). "Главнымъ двигателемъ, который можетъ воскресить и пробудить приходъ, при его новой организаціи, является живой человтеко, священникъ по призванию. У насъ есть старинная пословица, заключающая въ себъ много жизненной правды. Она гласить: "каковъ попъ, таковъ приходъ". Такъ вотъ въ новомъ приходъ обязательно долженъ быть и "новый", одушевленный призваніемъ къ пастырскому дёлу "попъ". (Церковно-Обществен. Жизнь. № 45).

На особую помощь со стороны надъяться не приходится. "Новое Время" задается такимъ вопросомъ: "Сумъетъ ли духовенство почти однъми своими силами справиться съ задачею чрезвычайно сложною, трудною и, при неумълости, даже рискованною. Захочеть ли оно обновиться? Сумъеть ли? Мы сказали: "почти однъми своими силами". Дъйствительно все "церковное", доведенное до послъдней степени "оффиціальности", формализма и законности, до торжественныхъ словъ и жестовъ, подъ которыми часто не бывало никакого чувства, ръшительно отбило охоту у всъхъ русскихъ, у цълаго русскаго образованнаго общества заниматься этимъ дъ. ломъ "мишуры и пустоты", шитыхъ серебромъ и золотомъ одеждъ и черной неправды суда и управленія, ни отъ кого не скрытой. Въ то время какъ каждый образованный католикъ и каждый просвъщенный протестанть, отъ профессора до комерсанта, интересуются и знають дела своей церкви

Digitized by Google

"компетентны" въ пониманіи этихъ дёлъ, у насъ въ силу указанной причины всё перестали вникать въ церковные твла и вопросы; и большое общество до такой степени потеряло даже самую возможность, силу и свёдёнія, чтобы судить-что не могло бы оказать ни мальйшей помощи духовенству, если бы хоть началось разрушение церкви, приди реформація или "времена антихристовы" по предсказанію Вл. Соловьева. Во всякой области можно делать, имея чутье въ ней, да и запасъ нъкоторыхъ предварительныхъ свъдъ. ній. Кромѣ славянофиловъ, которые считаются единицами или десятками въ Россіи, такіе необходим вишіе "для реформы" люди, необходимые для "да" или "нътъ", исчезли вовсе. Исчезли по великой винъ самого духовенства, ревниво оберегавшаго не только свой исключительный "авторитетъ" въ этой области, но и право исключительнаго "разговора" здѣсь. Всѣ должны были молчать: не удивительно, что всв перестали и думать, а потомъ перестали и интересоваться. Не нужно скрывать этой печальной и роковой истины, что съ великою задачею церковнаго обновленія или, върнъе, оживленія, оживанія, ---духовенство стоить предъ фронтомъ общества, насмъшливаго къ нему, недовърчиваго къ нему и почти атеистическаго. При томъ, --что странно, -по винъ именно его самого "духовной" грубости и классоваго своекорыстія и самомивнія". (№ 11021).

Останавливается на этомъ печальномъ явленіи и "Вѣкъ": "Церковное сознаніе наше давно уже откололось отъ свѣтскаго и пошло своимъ путемъ, удаляясь и загораживаясь отъ "лежащаго во злѣ" міра и мірской культуры. Святые запирались въ монастырскія кельи или становились у ступеней трона. Но въ то время, какъ русская церковь, закрывъ глаза на вселенскія задачи христіанства, все глубже замыкалась въ мертвую идею невмѣшательства въ государственную политику и подъ вліяніемъ этой идеи обращалось въ послушное орудіе бюрократіи, русская общественная жизнь, какъ вѣрное зеркало все развивающагося общественнаго сознанія, на протяженіи цѣлаго ряда вѣковъ текла мимо церкви и въ нѣкоторыхъ случаяхъ становилось даже въ явно враждебныя къ ней отношенія". (№ 1). Особенно эти "явно враждебныя отношенія" наступили теперь, послѣ того какъ наше духовенство въ нервное, истекшее время оказалось не на высотъ своего призванія.

Если раньше Въстникъ Европы, празднуя свой двадцатипятильтній юбилей, могъ указать съ гордостію, что за / 25 лъть "службы обществу, просвъщению и наукъ", онъ не допустилъ на свои страницы ни одной "духовной строчки ни оть поповъ, ни о попахъ, то теперь ръдкій газетный листь не содержить хотя нъсколько строкъ о церкви или до церкви относящихся" (Новое Время. № 11021), ръдкая книжка свътскаго ежемъсячника не содержить повъсти или разсказа, гдѣ бы не выступали "попы", какъ злоба дня. И со встать сторонъ укоризны, злобные вопросы: Зачтыть молчали?---гдъ Вы были? Что сдълали? Вниманіе далеко не радующее тыхъ, на кого оно обращено. Злоба свытскихъ беллетристовъ къ "оплоту застоя и рабства" (Страна. № 93) сказывается уже въ самыхъ именахъ и фамиліяхъ печальныхъ героевъ современной дъйствительности: если герой-"Пастырь" (Образованіе. 1906. Іюль, стр. 1-85), то ужъ обязательно-о. Мядоищенский, или что-нибудь вродѣ этого.

Въ этомъ разсказъ ("Пастырь") одному изъ дъйствующихъ лицъ, о. Александру, прітхавшему изъ тихаго угла своего прозябанія въ круговороть городской жизни пришлось "въ такую перепалку попасть": "Вы что сделали, --- кричала учичальница женской гимназіи, обращаясь въ о. Александру,--чтобы поднять правственный уровень крестьянъ, просвътить, дать выбиться изъ нищеты? Вы, пастыри, носящіе высокое званіе духовниковъ народа?.. Наше духовенство всегда шло позади прогресса и тормозило его, оттого вы никогда и не пользовались популярностью. Вначаль вы боролись и задерживали движение науки впередъ, теперь мъшаете освободительному движенію, потому что сознаете, что оно своимъ порывомъ уничтожить васъ... Вы идете противъ всего новаго, честнаго, хорошаго; какъ грибы, вы живете плъсенью, вы вносите кругомъ мракъ, чтобы вамъ удобнъе было скрывать дѣла ваши, и старастесь уничтожить, всѣхъ идущихъ противъ васъ". (Стр. 7, 9-10).

И въ своемъ требованіи отъ "служителей правды" высшаго подвига свётская печать не знаетъ никакихъ уступокъ, не допускаетъ никакихъ компромиссовъ. Обличали духовенство въ разгаръ освободительнаго движенія, обличаютъ и теперь,

Digitized by Google

не смотря на измѣнившійся (реакціенный) курсъ правительственной политики, который долженъ былъ, конечно, сказаться и на безъ того закрѣпощенномъ духовенствѣ. Представители свѣтской печати настойчиво лѣзутъ къ нему, стучатся въ двери его сердца съ самыми животрепещущими вопросами печальной переживаемой дѣйствительности. Воть, напр., передъ нами статья: "Бѣлый терроръ и церковь", читаемъ въ ней:

"Близокъ день. Разумъ народа законодательнымъ путемъ скоро стряхнетъ съ своихъ надломленныхъ плечъ бремя борократическаго всевластія.

Но зачёмъ молчала, зачёмъ молчить и теперь церковь?

..."Есть времена, есть цълые въка,

"Когда нъть ничего желаннъй,

"Прекраснъе терноваго вънка..."

Тысячи благородныхъ, самоотверженныхъ людей энаютъ это и поступаютъ такъ.

Служителямъ ли христіанской церкви, христіанамъ ли остаться позади ихъ?

Съ какимъ великимъ ожиданіемъ, съ какимъ страстнымъ нетерпѣніемъ тысячи духовныхъ чадъ церкви за весь этотъ годъ крови, слезъ, ужаса и безумія ждали услышать голосъ церковный; ждали, что голосъ этотъ, прозвучавъ любовно и грозно, скажетъ:— "довольно, вложите мечи ваши въ ножны и дайте народу хлѣбъ и свободу"....

Великое испытаніе было послано христіанамъ. Этотъ годъ могъ стать для нихъ годомъ побѣды и подвига, а онъ, увы, не сталъ ли для нихъ годомъ паденія? Когда-то тосковалъ поэть:

...,И теперь у двери гроба

"Сердце говорить:

"Что жъ молчитъ въ васъ, братья, элоба...

"Что жъ любовь молчить?"

Что жъ молчить любовь? Что молчить передъ дверями тысячи гробовъ христіанская любовь, высшее напряжеліе которой должно быть въ церкви, высшей правдъ и мужеству которой должны учить церковные пастыри?

Когда-то, на одной изъ своихъ публичныхъ лекцій покойный В. С. Соловьевъ говорилъ приблизительно слѣдующее: "если христіанская власть вступитъ на нехристіанскій путь то выйдемъ отъ нея, отречемся отъ нея". (Страна № 220).

14

1

)

И выходъ этоть почти уже совершился.

Выслушавъ разсказъ отъ своего пріятеля, о. Александра, объ обличеніяхъ "учительницы женской гимназіи", о. Мадонщенскій гремитъ: "Всѣ они таковы, всѣ растлѣны умомъ и заражены бѣсовской гордыней, и учителя, и писатели, и инженеры, и адвокаты,—словомъ, вся интеллигенція". (Стр. 11).

И это безспорно такъ; открытыя двери церкви для выхода, все большее и большее опуствніе ограды церковной, лучше всіхъ видны и самому духовенству.

Что же оно предпринимаеть съ своей стороны по поводу сыплющихся со всёхъ сторонъ укоризнъ себё?

Одна часть пытается, — и обычно неудачно, — обличать "растлѣніе ума" и "бѣсовскую гордыню", — другая, лучшая, передовая, "прогрессивная" пока больше собственноручно расписывается подъ всѣми этими укоризнами: такъ сказать: "читали и приняли къ свѣдѣнію, и сами каемся во грѣхахъ своихъ, признаемъ необходимость рекомендуемыхъ благихъ порывовъ, но совершить что-либо имъ согласное еще силъ не имѣемъ": самобичеванія, самопоношенія въ духовной средѣ въ настоящее время достаточно.

"Когда насталъ въ жизни Россіи великій политическій моментъ, заставившій всѣхъ, еще не окончательно порвавшихъ съ церковью, ждать отъ нея свѣтлыхъ подвиговъ любви и примиренія, искать ея авторитетнаго голоса, то изъ полузамкнутыхъ вѣковою печатью молчанія устъ нашей церкви раздались одни безстрастные призывы къ повиновенію, да послышался рыдающій звонъ борократическихъ цѣпей на ея рукахъ и ногахъ",—съ такого горькаго признанія начинаетъ свое дѣло новая религіозно-общественная газета "Вѣкъ", органъ прогрессивной части С.-Петербургскаго духовенства.

А воть и еще образецъ пастырскаго самобичеванія, мытарскаго біенія въ грудь, съ болѣе конкретными указаніями язвъ своихъ, самообличенія "по пунктамъ":

"Мы требуемъ уничтоженія бюрократическаго приказнаго строч духовнаго въдомства, мъшающаго намъ работать на пользу пасомыхъ. Нътъ спору, что бюрократическіе пріемы духовнаго въдомства кое-гдъ даютъ себя чувствовать, но не всегда въ области пастырскаго воспитанія народа. И во всякомъ случай есть цёлая область такой работы духовенства, куда духовная борократія не имѣеть прямого отношенія. Не всё пастырскія обязанности вкладываются въ рамки внёщняго приказнаго строя.

Кто намъ, напримъръ, до сего времени мъшалъ проповъдывать слово Вожіе съ церковной казедри?

Кто мъшалъ намъ до сего времени пользоваться этимъ средствомъ хриотіанскаго воспитанія прихода?

Приказная цензура? Вадоръ! Кто хотѣлъ—пользовался полнов свободою проповѣди, не переступая тѣ грани, выходить за которыя непозволительно ни въ какой свободной странѣ, не исключая и свободолюбивой Франціи. Кто мѣшалъ намъ пользоваться исповѣдью — самымъ могучимъ средствомъ воспитанія души, сердца и воли народной?

Мы колодно, по обязанности исполняли этоть долгь, озабочивались увеличеніемъ платы за исповѣдь, нежели умноженіемъ овецъ, пряводимыхъ "во дворъ овчій". Кто мѣшалъ намъ пользоваться школой—естественной воспитательницей народа? Она была всецѣло въ нашихъ рукахъ, и кто хотѣлъ дущу полагалъ въ нее, дѣлая чудеса въ приходѣ. Но большинство отвернулось отъ нея. Трудъ безплатный... бюрократическій надзоръ... начальства много... Но укажите школу безъ надзора! Гдѣ она и куда будетъ годна? Какой же строй заставить нерадиваго раба нелѣностно дѣлать дѣло Божіе? Нѣтъ,-всего этого не дѣлали мы не потому, что насъ давилъ бырократическій строй, а потому, что у насъ не было внутренней потребности работать, честно исполнить свой долгъ.

Мы требуемъ открытаго признанія за нами гражданскихъ и политическихъ правъ, чтобы совмѣстно съ народомъ добаться намѣченныхъ реформъ. Мы мужественно сейчасъ кричимъ о разныхъ нестроеніяхъ въ жизни народа и государства. Но давно ли мы набрались этого мужества? Почему же ранѣе мы не имѣли гражданскаго мужества указать кому слѣдуетъ ненормальныя стороны жизни и тѣмъ, быть можетъ, предотвратить страну отъ многихъ потрясеній? Да мы его не имѣли изъ опасенія, что приказный строй придавитъ насъ, а въ общемъ крикѣ мы не такъ замѣтны! Но гражданское мужество тѣмъ и цѣнно, что оно запечатлѣвается самопожертвованіемъ. Мы же боялись понертвовать своимъ по-

14\*

ложеніемъ за истину. Мы забыли высокій духъ самопожертвованія отечественныхъ пастырей, которые, не считаясь съ приказнымъ строемъ, шли на казнь за истину, своер кровію запечатлѣвая ее!... Мы протестовали противъ смертной казни взбувтовавшихся матросовъ, противъ казни Шмидта, потому что это такъ своевременнолиберально и модно, но сколько дъйствительно невинныхъ въ судакъ и въ тюрьмахъ до сего времени томились и томятся, не слыша пастырскаго заступничества? Плохіе мы борцы за истину! Только на языкъ проявляемъ мужество, а на дълъ мы прежде всего люди положенія. Нътъ у насъ настоящаго христіанскаго мужества, не считающагося ни съ какими преградами для защиты истины...

Мы требуемъ выборнаго начала отъ верху до низу. Повидимому, что можно имъть противъ этого начала, идущаго оть первыхъ дней христіанства и освященнаго примъромъ избранія апостола Матеія въ Іерусалимской горниць?... Но что осталось оть этой идеи въ примънении его на практикъ? Исторія этого начала въ нашей отечественной церкви на протяжени цёлнах вёковъ говорить о многочисленныхъ злоупотребленіяхь этимъ началомъ, свядьтельствующихъ въ свою очередь о нашей духовной незрилости. Но пусть въ прошломъ мы были незрвлы, о чемъ говоритъ намъ современность? Какъ пользовались мы этимъ началомъ даже въ послёднее время, когда мы, повидимому, признаны и самимъ правительствомъ уже зрълыми и способными управлять дарованными намъ свободами? Даже въ той незначительной области пользованія выборнымъ началомъ, которая сохранилась, какъ слёдъ болёе широкаго пользованія имъ (выборъ. напр., депутатовъ и др.), мы обратили это начало въ ни что иное, какъ въ игру страстей. Мы пользовались имъ для какихъ угодно цълей: н для проведенія самихъ себя, н для мести недругу, и для одолженія другу, но никакъ не для служенія общему благу. Во время прошлогоднихъ выборовъ въ Государственную Думу, вибсто сплоченности, единения, вивсто строгаго обсужденія, куда и кого мы должны наъ своей среды выбирать, мы топтали другь друга, желая провести самого себя безо всякаго соображенія: на что ин пригодны, топтали некрасиво и на глазахъ представителей другихъ сословій, вызывая со стороны послёднихъ самыя ядовитыя сараказмы по адресу духовенства....

Digitized by Google

Мы требуемъ уничтоженія наградъ, но... при условіи предоставленія всёмъ священникамъ, цо принятіи сана, носить камилавку... Но вёдь, уничтожая награды, мы уничтожаемъ лишь одинъ изъ поводовъ къ дурнымъ чувствамъ, а чубства эти все же остаются за нами? Почему бы намъ не заняться борьбой съ этими низменными чувствами, такъ не свойственными лицамъ священнаго сана? И тогда вопросъ о наградахъ насъ столько не занималъ бы....

Воть наши требованія и наши программы. Что-же? Обвиняя во всемъ старый строй, предъявляя свои требованія яко бы къ обновленію жизни, мы хотя бы единымъ словомъ обмолвились о томъ, что часть вины лежить и на насъ самихъ, что и мы сами далеко не совершенство, что для возрожденія жизни народа прежде всего необходимъе возродиться самому духовенству, какъ вождямъ народа!

Мы сейчась указали на требованія духовенства, но есть требованія, предъявляемыя къ самому духовенству---требованія народа и жизни; не считаться съ ними нельвя, ибо они голосъ народа. Намъ приходилось быть на многолюдныхъ собраніяхъ или митингахъ... Выступали и говорили ораторы всвхъ сословій.., говорили о разныхъ дефектахъ и нуждахъ народной жизни. Въ числъ наболъвшихъ вопросовъ не послъднее мъсто заняло суждение народа о духовенствъ. Нъкоторые ораторы, исключительно изъ простого народа, вопросу о духовенствъ придавали такое важное значение, что, какъ оказалось, они и въ собранія являлись съ уполномочіями оть общества говорить спеціально только на эту тему. Особенное вниманіе обратиль на себя видный представитель деревни-старшина, житель богатаго села, гдв оть 7 до 8 священниковъ. По его завъренію, духовенство неучительно: цълыя десятильтія духовенство читаеть по печатаннымъ, уже потрепаннымъ книгамъ одни и тв же поученія... Прихожане уже нанзусть знають эти пропов'яди, а они все ихъ повторяють; духовенство не ходить въ школу..., духовенство тяжело на подъемъ..., бывають случаи смерти больныхъ безъ напутствія священниковъ..., духовенство спішно, не благолъпно совершаеть богослужение, такъ что, какъ выразился ораторъ, "приходится отвращаться отъ храма". Это болёе сдержанный отзывъ; другіе выступали съ резолюціями сельскихъ сходовъ о духовенствъ, въ коихъ излагались болъе

тяжелыя обвиненія противъ духовенства. Тяжело было слушать присутствовавшему духовенству судъ народный надъсобою, пытались возражать, но слово не вязалось на языкъ, такъ много правды было сказано!

Такія требованія съ несомнѣнностію говорять, что даже простой народъ переросъ тѣ формы религіознаго отправленія, въ которыхъ до сего времени выливалось служеніе духовенства, и переросъ настолько, что является открытныть порицателемъ косности духовенства. Несомнѣнно, что эти требованія народа должны также лечь въ основу духовныхъ реформъ.

Наконецъ, сопоставляя эти, повидимому, скромныя требованія народа съ требованіями, видущими "сверху", не можемъ не придти къ одному и тому же заключению, что прежде всего мы нуждаемся въ возсоздания въ жизни народной истинно христіанскаго духа путемъ развитія и воспитанія духовныхъ силь человѣка и въ этомъ нуждаемся гораздовъ большей мъръ, нежели въ обновления, правда, обветшавшихъ и требующихъ переменъ, но все же не составляющагоглавнаго "въ законъ", формъ церковнаго управленія: ибоповторяемъ-жизнь церковная не закипить оттого, если будуть измѣнены способы назначенія іерарховь и въ приходскихъ дълахъ примутъ участіе и міряне. А чтобы отвѣчать требованіямъ духовнаго возрожденія страны, духовенстводолжно взять на себя мужество пересмотръть свое "я",--насколько оно отвёчаеть въ настоящемъ своемъ видё повышеннымъ требованіямъ времени и историческому моменту и съ этого начать дёло служенія народу и церкви. Обновляя самихъ себя путемъ самопознанія, совершенствуя свое "я". какъ часть цёлаго, и тёмъ способствуя духовному оздоровлению цълаго "я", духовенство, и какъ граждане, и какъ вожди народные, твмъ самымъ полагало бы прочное началои основание къ предстоящей работъ нашего общаго возрожденія. Безъ этого условія нельзя ожидать обновленія нашей жизни, нельзя ожидать, чтобы даже геніальные люди, поставленные во главѣ народнаго представительства, путемъдаже блестящихъ реформъ, магически сдълали насъ духовнолучшими.

; Повторяемъ снова: гражданскія и духовныя реформы, касаясь дишь внёшней стороны, безспорно могуть дать луч-

Digitized by Google

тія условія для нашего самоусовершенствованія, но сами по себѣ не подвинуть насъ впередъ, если только мы въ сознаніи своего несовершенства, одновременно съ полученіемъ новыхъ формъ жизни, не станемъ постепенно обновлять себя внутренно, перерождаться въ новаго человѣка. Какъ новый костюмъ, давая внѣшнюю красоту, не увеличиваеть внутренней красоты, такъ и новыя формы жизни ничего не дадуть для нашего "я"; онв пройдуть мимо насъ. Сейчасъ мы винимъ бюрократію, а тогда кого? Досель мы занимались самооплеваніемъ, теперь, время заняться самоисправленіемъ. Общее сожальніе — нътъ честныхъ людей. Займемся же мы реформой нашего "я". Ибо никакіе "соборы и думы" не приблизять нась къ конечной цёли земного существованія, хотя-бы въ этихъ учрежденіяхъ работали тысячи геніевъреформаторовъ, если мы въ основу жизни не будемъ полагать зацовъди единаго Реформатора жизни-самого Христа: "будьте совершенны, какъ совершенъ Отецъ вашъ небесный". (Воронежск. Епарх. Въд.).

Горьки признанія духовнаго автора этой статьи, изъ которыхъ мы привели только часть, и мало чего можно сказать противъ нихъ, не кривя совъстію, но горечь ихъ можетъ умалиться отъ сознанія, что раскаяніе въ прежней винъ есть начало исправленія. Авторъ и этой статьи не идетъ далѣе призыва къ общему совершенству, отказываясь указать болѣе наглядные примъры съ чего оно должно начаться. Но понемногу, частично, оно уже начинается. Минувшія событія произвели строгій экзаменъ духовенству, показали всю его неподготовленность, вскрыли въковыя сословныя язвы, но и они же всколыхнули его, заставили отряхнуться отъ многолѣтней дремоты. Духовенство пробуждается, — гдѣ и какъ? — объ этомъ въ слѣдующей книгѣ.

М. Б.

Digitized by Google

## \*\*\*\*\*

# полезное издание.

(Д. Д. Языковъ. Обзоръ жизни и трудовъ покойныхъ русскихъ писателей. Выпуски 9 и 10. М. 1905 и 1907 г.).

Всякому, кому приходится заниматься въ области русской науки, очень хорошо извёстно, какъ трудно имёть точныя и обстоятельныя свёдёнія о книгахі русскихъ, ему нужныхъ. Благодаря многочисленнымъ иностраннымъ энциклопедіямъ и обзорамъ иностранной литературы, мы знаемъкакъ ни странно это-иностранную литературу по извъстному вопросу часто гораздо лучше, чъмъ русскую по томуже вопросу. Въ особенности это нужно сказать относительно богословской и вообще духовной литературы. Въ недавнее время (въ 1906 г.) профессоръ С. выпустилъ въ свътъ вторымъ изданіемъ свою книгу: "Къ вопросу о тайной исповъди и о духовникахъ въ восточной церкви", не подозръвая, что есть на свътъ русское сочинение по тому же вопросу проф. С. И. Смирнова: "Духовный отець въ древней восточной церкви" (отдъльной книгою явившееся въ 1906 г., но уже давно начатое печатаніемъ въ "Бог. Въстн."). Мы совершенно понимаеть факть такого невъдънія о томъ, что находится, такъ сказать, подъ руками. Никто не заботится о своевременномъ ознакомлении съ твмъ, что появляется въ русской богословской литературъ. Не угодно ли пересматривать всѣ духовныя періодическія изданія! Только тогда. можно разсчитывать, что покрайней мъръ самое существенное не пропустишь безъ вниманія. Что касается русскихъ

энциклопедическихъ словарей, если они въдаются свётскими людьми, то, кажется, здёсь всё заботи употребляются на то, чтобы карь можно меньше просвётнть публику на счёть богословскихъ писателей. Возьменъ въ принъръ покойнаго преосвященнаго Виссаріона, епископа костроискаго († 1905). Я думаю, что нинто не назоветь его писателемъ не значительнымь и однекожь возьмите въ руки соответствующій томъ энциклопедическаго словаря Брокгауза и Эфрона (томъ ХХ-а. Спо. 1897): здвеь вы найдете до убожества краткій перечень его трудовъ. Его общирный трудъ: "Толкованіе на Паримін", состоящій изъ двухъ большихъ томовъ каммента. рія на паримін изъ Пятокнижія, историческихъ ветлозавѣтвыхъ кингъ, учительныхъ и пророческихъ книгъ (великихъ н малыкъ пророковъ) упомянутъ настолько глухо, что подумаешь, будто дело вдеть о простецкой книжке; при чемъ толкование преосвященнаго "на паримии изъ Новозавътныхъ книгъ" совсъмъ не упомянуто. Опущена изъ вниманія очень важная для историка книга епископа Виссеріона: "св. Димнтрій, митрополить ростовскій" (М. 1849). Не упомянуто его же большое сочинение: "Уроки покаяния въ великомъ канонъ св. Андрея критскаго". Не говоримъ уже о томъ, что не упомянута масса его же сочинений второстепеннаго значенія. Совсьмь не скавано, что онъ 80 льть состояль издателенъ журнала: "Душепол. Чтеніе". Каков невниманіе оказывается этимъ энциклопедическимъ словаремъ дѣятелямъ духовнаго міра, это хорошо видно изъ того, какъ нанротнвъ внимательно издатели словаря относятся даже къ незначительнымъ дицамъ другихъ классовъ общества. На одной и той же страниць указаннаго тома (954) почти рядомъ съ е. Виссаріономъ описанъ никому неизвъстный писатель, чиновникъ архива потиціи "Вас. Вас. Нечаевъ (синъ еписк. Виссаріона). О последнень сообщены достаточныя біографическія свёденія, тщательно отивчены два его сочиненія, именно здъсь читаемъ: Въ "описанія документовъ и бумагь, хранящихся въ моск. архива министерства юстици" -онь поместиль статьи: "дела следственныхь о раскольникахъ коммиссій въ XVIII в." и: "раскольничья контора 1725-1764 г." Повидимому, объ эти работы исполнены по распоряжению начальства архива и едва-ли могуть быть названы сочнеениями въ точномъ смыслё слова, темъ не менее словарь присволеть ему почетный титуль: "писателя". Плодовитыйшій духовный писатель о. Виссаріонь и никому неизвёстный архивный чиповныкь описаны у Брокгауза такъ, накъ будто это два писателя одинаковаго апаченія, и дажена долю послъдняго отводится большее число строчекь. Выходить такъ, что какъ будто бы Брокгаузъ и Эфронъ удъляють пъсколько мъстечка писателямъ-богословамъ съ душевнымъ прискорбіемъ.

Въ виду вышеналоженнаго не можемъ не привътствовать трудъ г. Языкова, извъстнаго библіофила, трудъ, заглавіе котораго указано въ подзагодовкъ нашей статьи. Вотъ уже 10 выпусковъ своихъ "Обзоровъ" выпустилъ онъ, издавая чуть не каждый годъ по томику, посвященному жизни и трудамъ русскихъ писателей, скончавшихся въ извёстномъ опредвленномъ году. Г. Языковъ съ равнымъ вниманіемъ описываеть (конечно, кратко) жизнь и труды какъ свътскихъ, такъ и духовныхъ писателей; за послёднее мы можемъ выразить ему искренною признательность. Въ 9 выпускъ у него описаны: Петръ Екатериновский, еписк. Томский (ум. въ Москвѣ въ Новоспасскомъ монастырѣ), московский прот. Д. В. Разумовскій, изв'ястный знатокъ исторія. церковнаго пънія, ректоръ моск. дух. академін прот. С. К. Смирновъ, проф. каз. академіи В. А. Снегиревъ и др. Описывая жизнь и труды о. С. К. Смирнова, г. Языковъ раздъльно перечисляеть сначала сочиненія, написанныя имъ еще на студенческой скамьв, потомъ-въ бытность его профессоромъ. далье---въ должности ректора, и наконець сочиненія, издан-ныя о. протојереемъ со времени его отставки до "дня егосмерти". Перечень настолько полонъ что кажется прибавитькъ нему нечего. (Стр. 69-78). Еще больше встренаемъ болёе или менёе дорогихъ намъ именъ въ 10 выпуска. Здёсь накодимъ имена: Алексія Лаврова, архіеп. Виленскаго, бывнаго профессора М. Д. Академін; протоіврея И. С. Беллюстина, автора извъстной книги (запрещенной): "описание сельскагодуховенства"; Веніамина Смирнова, еписк. воронежскаго; Іосифа Чениговскаго, еписк. Владикавказскаго: Капустина. П. И. прот. Московскаго, извъстнаго своими открытиями въ области физики (онъ былъ глубокій математикъ); Кирилла Орлова, еписк. Ковенскаго (бывшаго инспектора Виеанск. семинаріи); Никанора Бровковича, архіеп. Одесскаго; Пор-

Digitized by Google

#### полвэнов издания.

фирьева И. Я., извъстнаго казанскаго профессора; Потапова В. Н., профессора М. Д. Академін; Серафима Богоявленскаго, архимандрита, ранье популярнаго Московского пропеньд. ника; Солярскаго П. Ө. протојерея, учебникъ котораго понравственному богословію зубрили цёлое поколёнів; Хупотскаго П. М., бывшаго профессора М. Д. академии, влячившаго подъ старость очень печальную жизнь и др. Деватый: выпускъ можетъ быть названъ ключемъ но всёмъ предъидущимъ выпускамъ г. Языкова, ноо въ немъ на ряду съ указателемъ послёдняго выпуска помёщень "алфавитный указатель" и къ первымъ 8-ми ("Обзоры" автора всъ ведутся, какъ и естественно, въ алфавитномъ порядкѣ"). Съкакою тщательностію ведется діло авторомъ, видно изъ того,. что въ 10 выпускъ сеъ помъщаеть между прочниъ имя:ранъе пронущеннаго имъ писателя (это авторъ не ръдко дъласть): Смирнова Ал. П., профессора М. Д. академін (психодога). Но что это былъ за писатель? Смирнову принадлежить одно и единственное сочинение, явившееся притомъ въ свъть послё. уже его смерти (его актовая рёчь), и темъ не менее г. Языковъ не считаеть возможнымъ исалючить его имя изъ своего пантеона. Внимательность къ дълу-изумительная. Нъ. которыя замътки г. Языкова прямо указывають, что егоснипатін въ значительной степени обращены къ писателямъдуховно-богословскаго міра. Такъ упоминая имя незначитель. наго писателя, потербургокаго священника Муретова М. И., авторъ однакожъ считаеть пріятнымъ долгомъ довести до свъдънія читателя, что этоть о. Муретовъ быль брагонъ знаменитаго проповъдника архіенископа Димитрія Муретова. Такимъ образомъ, мы получаемъ возможность сравнивать. таланты членовъ одной и той же семьи.

Полезность изданія г. Языкова, по нашему мнѣнію, не нодлежить сомвѣнію. Мы сами на себѣ испытали, какъ хорошо имѣть подъ руками этоть трудъ. Намъ понадобилосьузнать: когда и гдѣ издана книга прот. Беллюстина: "Описаніе сельскаго духовенства"; но въ наличныхъ словаряхъ и книгахъ не нашли отвѣта. Обратились къ изданію г. Языкова и нашли здѣсь даже болѣе того, что искали; ибо узнали ше только когда и гдѣ, но даже при какихъ обстоятельствахъ была напечатана эта запретная книга (В. 10, стр. 7). Г. Языковъ у всѣхъ писателей раскрываеть встрѣчающіяся

въ ниъ трудахъ: анонимы и псевдовимы, когда эти пысатели такимъ способомъ скрываютъ свои действительныя имена. Такъ овъ въ число произведений архіеп. Алексія Лаврова вносить анонимное изданіе Елагина: Предполагаемая реформа церковнаго суда. Два выпуска. Снб., 1878 (это жесточайшая критика того проэкта о преобразовании суда, какой выработанъ былъ пресев. Макаріемъ Булгаковымъ). При •своей жизни архісп. Алексій всегда открещивался оть этой своей работы (Вып. 10, стр. 2). Что касается псевдонимовъ, то г. Языковъ отм'ячаетъ ихъ даже у писателей второстепонныхъ и притомъ въ самыхъ незначительныхъ ихъ работахъ. Такъ онъ указываетъ, что проф. Потаповъ (10, стр. 65) въ одной статьв, помвщенной въ журн. Русь подписался именемъ: "Веенльский". Мы должны воздать хвалу г. Языкову при этомъ за то, что разъяснение этого псевденима онъ можно сказать выкопаль изъ земли. Ибо указание на этотъ псевдонимъ находится въ общирномъ неврологѣ Потапова. помъщенномъ въ "Прибавл. къ твор. Св. Отцовъ" (8а 1890 г.) и забито въ одно изъ числа многихъ подстроченить цринъчаній. Г. Языковъ думаеть, что Потаповъ подписался только однажды этимъ псевдонимомъ; но смѣю его увърить, что не однажды, а дважды. Виновать въ этомъ впрочемъ не нашъ авторъ, а некрологистъ, проф. И. К--скій, допустившій эту, впрочемъ, ничтожную ошибку. Г. Языковъ повърилъ профессору К-скому, но-предупреждаю его,-"біографіи и некрологи" сего послёдняго нужно читать verso style.

Со стараніемъ, достойнымъ лучшаго дѣла, я отыскивалъ какія-либо дефекты въ двухъ послѣднихъ выпускахъ г. Языкова, т. е. обмолвки, ошибки и пропуски въ перечнѣ богословскихъ сочиненій: но моя "охота" осталась безъ результата. Правда я нашелъ, что при обозрѣніи трудовъ архіеп. Никанора Бровковича онъ пропустилъ сборникъ его посмертныхъ сочиненій, изданныхъ свящ. Петровскимъ, подъ заглавіемъ: "Архіепископъ Никаноръ. Біографическіе матеріалы". Т. І, Одесса, 1900; но этотъ пропускъ нельзя ставить въ вину г. Языкову, ибо только взявъ эту книгу въ руки и почитавъ ее, можно опредѣлить, что это собраніе статей Никанора, а не есть книга о Никаноръ, какъ всякій заключитъ изъ ея заглавія (что случилось и съ г. Языковымъ).

Digitized by Google

Девизомъ своего изданія онъ избралъ слова Лермонтова: "что люди? Что ихъ жизнь и трудъ? Они прошли; они пройдутъ! Надежда есть: ждетъ правый судъ"... Но самъ авторъ въ судьи не записывается, предоставляя это спеціалистамъ<sup>1</sup>). *А. Лебедеев.* 

<sup>1</sup>) Цъна 10-го вып. 70 к., а цъна 9-го не указана. Выпуски "обзора" продаются у Суворина, Карбасникова и Шибанова.

## Книги, поступившія въ редакцію:

Свящ. С. Брояковский. За въру Христову. Сборникъ назидательнаго чтенія въ дни великихъ двунадесятыхъ праздинковъ. Изд. 2-е. Кіевъ 1905 г. Ц. 85 к.

П. Сит. М.-чн.-скій. Тревожныя страницы. Харьковъ 1906. Цізна 10 к.

П. Кудрявцевъ. По вопросамъ Церковно-общественной жизни, в. 1-й Кіевъ 1906. Ц. 60 к.

С. Введенский. Наше ученое монашество и современное церковное движение. Москва 1906. Ц. 20 к.

Святая земля въ праздникахъ Православной церкви. Благовъщеиніе Пресвятой Богородицы Сост. свящ. Е. Капраловъ. Спб. 1907. и Цвна 50 к. нокоо своими письмами и тёмъ вынуждаю Васъ на труды 1885 г. отвёчать на нихъ. Но если и лишите меня отвёта, то не смёю претендовать никогда, но буду счастливъ и тёмъ, что выражаю предъ Вами мое уваженіе къ Вамъ и всегдашнюю намять мою о милостяхъ вашихъ и глубокую признательность за нихъ.

Святогорскій о. архимандрить Германъ съ іюня 1884 г. сильно болить ногами, которыя у него опухли, такъ что не могъ и служить, но нынъ ему нъсколько лучше, такъ что опять можеть служить. Подвизается попрежнему, хлопочеть, трудится, и Господь благословляеть его труды: на мъсто погоръвшихъ зданій строить новыя каменныя, кон вчернъ уже поставлены. Владыка нашъ 1) его уважаетъ и часто вызываеть его къ себе по деламъ не только обители его, но и другихъ обителей епархіи. Такъ недавно посылалъ его на следствіе въ Хрущовъ монастырь, где оказался долгъ въ 60 тысячь рублей и многія неурядицы. Говорять, что Владнка хочеть монастырь этоть взять подъ свою руку, чисанться его настоятелемъ, о чемъ будто бы и просилъ Оберъ. Прокурора Св. Синода. Доходъ ему будеть хорошій, но монастырь оть сей перемяны врядъ ли процвътеть. Владыка вадиль въ Москву по своимъ личнымъ дъламъ: на свадьбу своей племяненцы и вставить себь зубы; въ Питеръ же на ронлей, говорять, и не собирался. Онъ, слышно, утомленъ двлами и думаеть скоро на покой проситься; да и немудрено: въ его лъта, при епархіальныхъ дълахъ, да еще журналъ издавать и самому въ немъ трудиться. Я познакомился съ нимъ, и онъ мнё понравился. Старецъ мудрый и осторожный въ словахъ, простой въ обхождении и довольно доступный для всёхъ.

Недавно Господь утвшилъ меня напечатаніємъ моего давняго труда— акаенста П. Б. Троеручицѣ. Асонскій Пантеленмоновъ монастырь, коему я его предложилъ, чрезъ Сербскаго Митрополита Михаила, выхлопоталъ ему разрѣшеніе, и вотъ на дняхъ прислалъ мнѣ его печатнымъ; прилагаю книгу его при семъ, прошу Васъ принять ее въ даръ отъ меня на память молитвенную, и еще книгу его прошу передать въ ризницу вашего Тверскаго Крестоваго Трехсвятительскаго

1) Вп. Амвросій Ключаревъ.

1885 г. храма, гдѣ, какъ Вы изволили когда-то писать мнѣ, находится древняя чтимая икона П. Б. Троеручицы, почему, думаю, сія книга будеть тамъ благопотребна".

> 27 ч. воскресенье, въ соборѣ Александро-Невской Лавры совершена была хиротонія Ректора Костромской семинарія, архимандрита Іустина во епископа Михайловскаго, викарія Рязанской епархіи.—Послѣ литургін былъ обѣдъ въ покояхъ митрополита.

29-го ч. мною получено было письмо изъ Твери.

Оть 27-го ч. писалъ мнѣ преосвященный Антонинъ:

"Премного виновать я, что такъ давно не писалъ Вашему Высокопреосвященству. Простите меня великодушно, Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ, и пріимите съ свойственною Вашему Высокопреосвященству благоснисходительностію нижеслъдующія мои строки.

Первымъ моимъ долгомъ поставляю почтительнъйше привътствовать Ваше Высокопреосвященство съ наступающимъ праздникомъ Трехъ Великихъ Святителей Христовыхъ, которымъ посвящена домовая церковь Вашего Высокопреосвяценства. Съ разръшенія Вашего Высокопреосвященства, о. Экономъ вчерашній день приглапіалъ меня къ праздничному служенію въ ней. Я изъявилъ полное согласіе. При совершеніи богослуженія, мы усердно будевъ молиться о вдравіи и спасеніи Вашего Высокопреосвященства.

Секретарь нашего Братства, преподаватель семинаріи Мих. Андр. Розовъ, хочеть уйти отъ насъ: сегодня подаль прошеніе объ увольненіи его отъ должности... Такъ в быть. Жалѣть не будемъ. Человѣкъ онъ умный, аккуратний въ высшей степени; но слишкомъ медленно ведетъ дѣла. По его медлительности, до сихъ поръ у насъ не разсмотрѣны всѣ заявленія о церковно-приходскихъ училищахъ, къ великому стыду нашему предъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ. Мѣсто г. Розова, по праву кандидата, долженъ занять Ник. Алекс. Криницкій, зять прот. Василія Өеодоровича 1). При этомъ секретарѣ, Господь дастъ, дѣла нашего Братства пойдуть скорѣе. Буду слѣдить постоянно за ними, сколько позволятъ время и силы. Больше всего желательно представить поскорѣе свѣдѣнія о нуждахъ существовавшихъ

<sup>1)</sup> Владиславлева.

прежде и вновь открытыхъ церковно-приходскихъ училищъ. 1885 г. Завтрашнее засъданіе Совъта исключительно будеть заниматься этими дълами. Вообще, на церковно-приходскія училища запросъ большой. Настоятели церквей очень усердно желаютъ открывать ихъ. Народъ искревно сочувствуеть имъ. Но требуются средства на открытіе и поддержаніе ихъ. За недостаткомъ этихъ средствъ во многихъ мъстахъ не открываются училища. И существующія училища почти всѣ просятъ пособія или деньгами или книгами. Иныя изъ нихъ надъются получить то или другое отъ Братства, иныя --отъ Святъйшаго Синода. Но Братство въ настоящее время не можетъ оказывать значительной помощи училищамъ. Оно нитеть въ своей казнъ всего 3100 рублей.

Съ первой недъли великаго поста, Господь дасть, начнутся чтенія для народа въ Вознесенской, на проспекть, церкви. О. настоятель сей церкви, протоіерей Іоаннъ Стефановичъ, изъявилъ свою готовность вести ихъ, при содъйствіи о.о. протоіереевъ Г. П. Первукина, В. Ө. Владиславлева и др. Думаемъ поддержать и поднять пришедшее въ упадокъ церковно-приходское училище при Троицкой за Тьмакой церкви, устроенное Ильею Иван. Бобровымъ. Желательно также на нашей сторонъ открыть училище. Нужда въ немъ большая."

.На письмо это я отвѣчалъ 8-го февраля:

"Приношу Вашему Преосвященству усердное благодарение за совершение подобающаго празднества въ моей крестовой церкви. А мы здъсь праздновали также по надлежащему. Къ праздничной транезъ я пригласилъ тверитянъ съ Киевскамъ Владыкою во главъ.

Въ послъднее время, у насъ неръдко предлагается утъшеніе братіи, по случаю архіерейскихъ хиротоній. Въ продолженіи двухъ недъль мы совершиля три хиротоніи.

Надвось, что съ новымъ секретаремъ двла вашего Совъта пойдутъ быстръе и успъшвъе. Я ожидаю отъ Васъ порученія ходатайствовать предъ Св. Синодомъ о денежной и книжной помощи для приходскихъ школъ. Пользуйтесь для сего моимъ здъсь пребываніемъ".

31-го ч., вечеромъ былъ я на засъдани С.-Петербургскаго церковнаго Братства, гдъ между ръчью предсъдателя и чтеніемъ Отчета пълъ сборный хоръ церковныя пъснопънія знаменнымъ распъвомъ. Здъсь я встрътилъ знаменитаго о.

25\*

1885 г. Іоанна Наумовича 1) (галичанина). Онъ былъ въ свътскомъ сюртукъ, а не въ рясъ, которой онъ, въроятно, не можетъ употреблять, такъ какъ отлученъ папою отъ церкви.

> 2-го февраля участвоваль въ хиротоніи архимандрита Флавіана во епископа Аксайскаго, викарія Донской епархіи. Хиротонія происходила въ соборѣ Александро - Невской Лавры.

> Личность новорукоположеннаго епископа достойна особеннаго вниманія.

> Флавіанъ (въ мірѣ Николай Николаевичъ) 45 лѣтъ происходить изъ фамиліи Городецкихъ-дворянъ Орловской губернія. Образованіе (неполное) получилъ въ Московскомъ Университеть, откуда вышель въ 1863 году. Вслъдъ затыть поступиль въчисло послушниковъ Пѣшношскаго монастыря. Московской епархіи. Отсюда въ томъ же году перешелъ въ Ставропигіальный Симоновъ монастырь, при архимандрить Порфиріи (Поповъ), который въ 1864 г. назначенъ былъ настоятелемъ церкви при русскомъ посольствѣ въ Римѣ, и тамъ скончался <sup>2</sup>). Пресмникомъ Порфирія какъ по Симонову монастырю, такъ и по служов въ Римв, былъ архимандрить Гурій (Карповь), возвратившійся въ 1865 году наъ Пекинской миссін. Съ о. Гуріенъ Флавіанъ отправился въ 1865 г. въ Римъ, а оттуда съ нимъ же перешелъ въ Казань, куда архимандрить Гурій въ 1866 г. назначенъ былъ викаріемъ и рукоположенъ во епископа Чебоксарскаго. Здъсь, въ Спасопреображенскомъ монастыръ Флавіанъ постриженъ былъ въ монашество и посвященъ во јеродіакона, а потомъ и въ јеромонаха. Въ 1867 году преосвящ. Гурій навначенъ былъ епископомъ Таврическимъ; съ нимъ перешелъ въ Симферополь и јеромонахъ Флавјанъ. Отсюда въ 1873 г. о. Флавіанъ поступилъ въ Пекинскую духовную миссію, гдѣ въ 1879 г. опредѣленъ начальникомъ миссіи и возведенъ въ санъ архимандрита. Йзучивъ основательно китайскій языкъ, онъ перевелъ на него нісколько богослужебныхъ книгъ и другихъ духовно-нравственныхъ сочиненій. Въ 1888 г. уволенъ былъ, по прошенію, отъ должности и, возвратившись въ Россію, принять въ число братства Александро-Невской Лавры.

<sup>1) +</sup> въ августв 1891 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) † 13 янв. 1866 г.

Предъ своимъ рукоположениемъ во епископа Аксайскаго 1885 г. о. Флавіанъ посвтилъ меня и принесъ мнв въ даръ до 44 книгъ, переведенныхъ имъ на китайский языкъ.

**3-го** ч. получено было мною два письма съ разныхъ сторонъ, изъ Твери и изъ Сергіева посада.

Изъ Твери писалъ миѣ отъ 2-го числа Авг. Казим. Жизневский:

"Позвольте Ваше Высокопреосвященство воспользоваться однимъ изъ многихъ высокопрекрасныхъ симпатичныхъ обычаевъ, установленныхъ православною Церковію и въ предверіп Великаго поста просить у Васъ проценія. При всъхъ монхъ добрыхъ чувствахъ къ Вамъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, счастливо усвоенныхъ мною и высокоотрадныхъ для меня, быть можеть, не разъ пришлось погръщить противъ Васъ, ради любви къ Тверской старинъ и музею.

Приношу Ваше Высокопреосвященство горячую благодарность за ваше милостивое письмо, весьма порадовавшее меня добрыми пожеланіями музею и вашими заботами о возстановленіи Микулинской церкви. О пріобрѣтеніяхъ музея въ 1884 г. буду имѣть честь въ скоромъ времени представить Вашему Высокопреосвященству отчеть. Сомнѣваюсь, чтобы въ текущемъ году музей былъ настолько счастливъ, какъ прежде. Тяжкая утрата, понесенная Россіею въ лицѣ графа А. С. Уварова, лишила и нашъ музей мощной силы, возбуждавшей повсюду любовь къ родной старинѣ. Если Богъ позволитъ, собираюсь на поминки о немъ на 8-й недълѣ поста въ Москвѣ.

Оть Н. В. Султанова еще я не получилъ свъдънія относительно объщаннаго окончанія проекта по возстановленію Микулинской церкви. Денегъ же на эту церковь собрано и положено въ банкъ: по книжкъ преосвященнаго Антонина 2402 р. и по церковной болъе 1200 руб.

Узнавъ отъ игумена Макарія, что Ваше Высокопреосвященство изволите интересоваться крестомъ, находящимся на Старковскомъ озеръ, я позволяю себъ переслать Вамъ снятый мною рисунокъ этого креста и выписку изъ писдовой книги, касающуюся до него.

У насъ въ Твери начало текущаго года ознаменовалось открытіемъ столовой Доброхотной копейки и Аваевской бо-

### 1885 г. гадъльни. Думають и объ устройствъ ночлежнаго приюта". При этомъ письмъ приложена записка слъдующаго содержанія:

"Изображеніе, въ 1/6 величины, каменнаго креста, находящагося въ Тверскомъ увъздв на берегу Горскаго, или Отарковскаго озера, принадлежащаго Архіерейскому Дому. Этоть кресть, сохранившійся безъ нижняго конца, по всему въроятію, поставленъ былъ на мъств существовавшей здъсь церкви или монастыря. Указаніемъ на это можетъ служить писцовая книга XVI стол. (1529—40 г.), въ которой сказано: "Монастырекъ владыченъ на Горскомъ озерв; къ тому жъ монастырю слц. съ деревнями; пашни въ селцъ и въ дер. полтрети сохи. Монастырекъ владыченъ, а въ немъ церк. Спасова Преображенья; къ тому-жъ монастырю: слц. Квакушино, дер. Миткино, дер.. Храмково, дер. Курлевево, дер. Кундъково, дер. Кнезево; пуст. Ивашова, пуст. Семаково; пашни въ сельцъ и въ дер. 58 чети въ одномъ полъ, а въ дву по тому-жъ, съна 305 коп., земля сер." 1).

Изъ Сергіева посада отъ 1-го ч. писалъ Ректоръ Моск. акад. прот. С. К. Смирновъ, въ отвътъ на мое письмо отъ 28-го января:

"Премного благодаренъ Вамъ за пріятное посланіе ваше и радуюсь за успѣшный ходъ работь вашихъ по дѣлу изданія бумагъ великаго святителя Филарета.

Имъю честь препроводить Вамъ въ собственность вашу гранки изъ дневника А. В. Горскаго, которыя посылалъ я Константину Петровичу. А относительно мъсть изъ дневника 1869 года, которыя я не пустилъ въ ходъ, я долженъ сказать Вамъ, что они мало могутъ быть интересны для Васъ, такъ какъ относятся ко временамъ м. Иннокентія.

Изволите спрашивать, не осталось ли въ академическомъ архивѣ чего-либо невзятаго мною изъ бумагъ М. Филарета, когда я писалъ исторію академіи. На сіе имѣю честь доложить Вамъ, что матеріалы академическаго правленія всѣ мною исчерпаны, и если что остается невиолить тронутымъ изъ временъ м. Филарета, то это-дѣла цензурнаго комитета, въ которыхъ можно найти много интереснаго, такъ

<sup>1)</sup> Писцовыя книги XVI въка изданы подъ редакціею Н. В. Калачова. СПБ, 1877 г. стр. 203.

какъ Владыка внимательно и строго слъдилъ за дълами 1885 г. печати. Посему не безполезно было бы Вамъ попросить Константина Петровича, чтобъ къ Вамъ прислали журналы цензурнаго комитета съ 1821 года. Архивъ цензурный хранится въ академіи, но самаго комитета, или лучше, ни оцного члена комитета здъсь не существуеть; онъ находится въ Москвъ и состоитъ изъ троихъ тамошнихъ протојереевъ, во главъ которыхъ стоитъ Платонъ Иванычъ Капустинъ. Секретаремъ же состоитъ пока прежній—П. И. Горскій 1), нашъ Инспекторъ, но и онъ подалъ прошеніе объ увольненіи отъ должности. Впрочемъ требованіе журналовъ комитета должно адресовать сюда на имя цензурнаго комитета. Хорошо было бы просить намъ, чтобъ цензурный архивъ за старые годы дозволили бы намъ взять въ академическую библіотеку.

Желаю Вамъ благополучно встрътить и провести наступающій пость и въ добромъ здравіи достигнуть свътлаго дня Воскресенія Христова".

Въ отвѣтъ на это писалъ я 14-го числа:

"Я написаль вчера Конст. Петровичу, прося его сдёлать съ Вами сношеніе относительно высылки сюда тёхъ дёлъ цензурнаго комитета, въ конхъ заключаются болёе или менѣе замёчательныя резолюціи или предписанія покойнаго м. Филарета. Предваряя Васъ о семъ, покорнёйше прошу поручить кому-либо заблаговременно пересмотрёть и подготовить къ отсылкё, хотя лётъ за пять, дёла начиная съ 1821 г. Мы оканчиваемъ 'уже печатаніемъ первый томъ, и м. б. въ текущемъ же посту приступниъ къ печатанію втораго тома, который будетъ начинаться бумагами 1819 г., конхъ оказывается только двё.

Благодарю Васъ за доставленіе гранокъ изъ дневника А. В. Горскаго. Но миѣ хотълось бы прочитать и бесѣды 1869 г. съ м. Иннокентіемъ о ходѣ дѣлъ того времени въ Синодѣ, дабы я могъ сличить то время съ нынѣшнимъ. Любоимтно также знать, что говорится въ дневникѣ о покойныхъ-митр. Арсеніи и В. Б. Бажановѣ. Нельзя ли удовлетворить моему любопытству?

Въ Пб. на дняхъ совершилось очень важное событіе въ Единовърческомъ мірь: бъгу яся извъстный апологеть ра-

<sup>1</sup>) † 21 октября 1904 г.

1885 г. скола, священникъ Верховскій. Думають, что онъ скрывается гдѣ-либо у раскольниковъ н, вѣроятно, останется у нихъ, въ чаяніи лже-епископскаго сана.

> Петербургское Славянское Общество готовится къ торжественному празднованію по случаю тысячельтія со дня кончины святителя Моравскаго Мееодія. Печатаются въ Синодальной типографіи служба и паннонское житіе Святителя въ великомъ множествѣ экземпляровъ. Сочинена также Микѣшинымъ <sup>1</sup>) икона Первоучителей Славянскихъ, для распространенія по всѣмъ церквамъ россійскимъ.

> Посылаемую при семъ брошюру объ архипастырской дѣятельности великаго Филарета на Тверской каеедрѣ прошу принять съ любовію."

> 8-го ч. получено было мною письмо изъ Москвы отъ земляка, уроженца Холуйской Слободы, иконописца Якова Ив. Ручкина; отъ 7-го числа Ручкинъ писалъ мнѣ:

> "По предложенію Московской Святвйшаго Синода конторы, я имёлъ счастіе изготовить въ 1883—1883 г. двё св. иконы для поднесенія Ихъ Императорскимъ Величествамъ въ день священнёйшаго коронованія и муропомазанія Ихъ Величествъ отъ членовъ Святвйшаго Правительствурщаго Синода. Непосредственно (т. е. независимо) отъ сего, волёдствіе Высочайшаго соизволенія о реставраціи главнаго иконостаса Московскаго большаго Успенскаго собора къ тому же высокоторжественному дню, по избранію сиеціальной для сего коммиссіи, я былъ допущенъ къ реставрація всёхъ древнихъ иконъ 4-хъ верхнихъ ярусовъ главнаго иконостаса Успенскаго собора, а затъмъ и всей стёнописи этого собора.

> Не рѣшаюсь увѣрять Ваше Высокопреосвященство о высоко-художественномъ выполненіи весьма нелегкой возложенной на меня реставраціи древняго Всероссійскаго храма, но беру на себя смѣлость доложить Вамъ, Высокопреосвященнѣйшій Владыко, что всѣ работы по упомянутой реставраціи я тщательно заботился воспроизвести безъ малѣйшаго ущерба древне-православнаго стиля иконописи и не только не искалъ какихъ-либо матеріальныхъ выгодъ, а даже весьма многія изъ иконописныхъ работь, по ограничен-

<sup>1)</sup> М. Осип., акад., † 19 января 1896 г.

ности средствъ ассигнованныхъ на реставрацію, былъ вынужденъ исполнить безвозмездно. Самам коммиссія нашла, что при исполненіи весьма нелегкихъ работь по реставраци древняго иконостаса Успенскаго собора мнов безусловно было затрачено изъ собственныхъ средствъ свыше 8800 р., а, по засвидѣтельствованіи о семъ коммиссіев, Московская Св. Синода контора признала справедливымъ ходатайствовать предъ Святѣйшимъ Синодомъ объ удостоеніи меня Всемилостивѣйшаго награжденія золотов медалью для ношенія на шеѣ на Станиславской лентѣ. Донесеніе по этому предмету представлено Святѣйшему Синоду отъ Московской Синодальной конторы 28 апрѣля 1888 г. за № 1083.

Проникнутый чувствомъ глубокой и нижайшей благодарности къ столь милостивому вниманію Высшаго Духовнаго Начальства, я не смѣю скорбѣть, но тѣмъ не менѣе до настоящаго времени остаюсь только въ тщетномъ ожиданіи осуществленія предназваченнаго возмездія Духовнаго Начальства и пребываю въ полной неизвѣстности о результатахъ упомянутаго представленія.

Зная высокое руководительство Вашего Высокопреосвященства въ сферахъ высшаго Духовнаго Управленія и милостивое архипастырское вниманіе къ людямъ, искренно преданнымъ къ поддержанію и украшенію св. Божіихъ церквей, дерзаю смиреннъйше прицасть къ святительскимъ стоцамъ вашимъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, и почтительнъйше просить архипастырскаго содъйствія въ возстановленіи и подкръпленіи вышеупомянутаго представленія конторы Святьйшаго Синода."

По сдъланной мною справкъ оказалось, что ходатайство Московской Синодальной конторы о награждении Ручкина золотою медалью на Станиславской дентъ передано было изъ Синода въ комитетъ Министровъ, но Комитетъ нашелъ такую награду несоотвътствующею заслугамъ и пожертвованю Ручкина, и потому дъло возвратилъ въ Синодъ съ тъмъ, чтобы повторено было ходатайство о болѣе значительной для Ручкина наградъ. Дъло это было передано въ руки Оберъ-Прокурора и у него оставалось долгое время безъ движенія. Я напоминалъ объ этомъ К. II-чу, но, чѣмъ дѣло кончилось, не помню.

Для того, чтобы предпринятое Св. Синодомъ, подъ моею

1885 г. редакцію, изданіе бумагъ въ Бозѣ почившаго митрополита Московскаго Филарета, подъ заглавіемъ: "Собраніе мнѣній и отзывовъ Филарета", шло быстрѣе и успѣшнѣе, мнѣ навначенъ оылъ другой помощникъ—оберъ-секретарь Св. Синода, коллежскій совѣтникъ Александръ Васильевичъ Гавриловъ 1).

> Г. Гавриловъ изъ духовнаго званія, Орловской епархін, человѣкъ умный, даровитый и благонамѣренный. По окончаніи въ 1871 г. курса въ С.-Петербургской дух. академіи съ яваніемъ кандидата, онъ поступилъ на службу въ канце́лярію Оберъ-Прокурора Св. Синода. Въ 1878—80 г. выслушалъ двухгодичный курсъ археологическаго института и при внпускѣ удостоенъ золотой медали. Съ мая 1881 г. состоялъ Оберъ-Секретаремъ канцеляріи Св. Синода.

> Имя А. В-ча извъстно какъ въ духовной, такъ и въ свътской литературъ. Перечень его сочинений см. въ приложенномъ къ сочинению И. Чистовича: СПб. д. академия за по слъданя 30 лътъ (1889 г.)—спискъ студентовъ этой академии, стр. 50.

> 10-го ч. получено было мною два письма-изъ Ярославля и изъ Харькова.

> Изъ Ярославля писалъ отъ 6-го ч. начальникъ губернія Влад. Дм. Левшинъ:

> "Препровождая къ Вашему Высокопреосвященотву, при семъ, только что вышедшій изъ печати экземпляръ протокола торжественнаго собранія 28 октября сего года въ г. Ростовѣ-Великомъ, отъ имени предсѣдательствуемой мною коммиссіи Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества по возобновленію древнихъ зданій Ростовскаго Кремля и отъ себя считаю долгомъ принести Вамъ нашу общую искреннюю и глубокую благодарность за лестное привѣтствіе, которымъ Вы изволили почтить означенное торжество въ г. Ростовѣ и за присланныя Вами драгоцѣнныя изданія ваши, которыя согласно вашему назначенію помѣщены въ возникающее книгохранилище въ "Княжьихъ Теремахъ".

Испрашивая Архипастырскаго благословенія и святыть

<sup>1)</sup> Нынъ управляющій СПб. Синодальною типографіев.

молитвъ Вашего Высокопреосвященства, съ глубокимъ ува- 1885 г. женіемъ и истинной преданностію имъю честь быть..."

Изъ Харькова отъ 7-го ч. писалъ прот. С. А. Иларіоновъ: "Въ мъстныхъ газетахъ нашихъ была замътка, вызвавшая шумный говорь о столкновения въ какомъ-то провинціальномъ городѣ 1) представителей власти свътской и духовной. Случилось это столкновение, потому что въ одинъ изъ высокоторжественныхъ дней архіерейское служеніе началось прежде, чёмъ представитель светской власти прибылъ въ церковь. Оскороленный такимъ невниманіемъ свътскій принципалъ громко сталъ разговаривать съ своими подчиненными во время литургіи, а Владыка м'встный, дождавшись времени для проповеди, вышель и сказаль о святости храма и указалъ на безчинство и соблазнъ, какой позволилъ себъ представитель власти. Какъ-то посмотрятъ въ Петербургѣ на это событів, а въ нашемъ обществѣ въсть эта произвела прискорбное впечатлёніе: измёнять время Богослуженія ради привычки властелина вставать поздно не слівдуеть. Вообще разладъ между правительственными лицами, по духу времени, не долженъ бы имъть мъсто.

Въ градъ Харьковъ, по милости Божіей, царятъ тишина и добрыя отношенія между свътскими и духовными. Владыка продолжаетъ говорить поученія на всенощномъ бдъніи въ институть, и каждую субботу собирается интеллигентная публика, съ которою онъ и частно ведетъ бесъды.

Школы церковно-приходскія у насъ растуть, но начала проявляться и борьба за существованіе со стороны земства. Въ одной волости составили приговоръ крестьяне, чтобы земскую школу переименовать въ церковно-приходскую, въ которой преподавалось бы пѣніе церковное и чтеніе по церковной печати, съ цѣлію дать дѣтямъ болѣе религіозно-нравственное направленіе; школу просять наименовать Алексанровскою въ память 1-го марта, когда они поставили ежегодно служить панихиду; назначили жалованье отъ себя учителю, помощнику учителя и законоучлтелю. Приговоръ тотъ представленъ былъ губернатору; губернаторъ отослалъ министру, а сей послѣдній передалъ Оберъ-Прокурору Св.

<sup>1)</sup> Это было въ Одессъ между епископомъ Никаноромъ и генералъ-губернаторомъ Реопомъ.

1885 г. Синода. Затребованы были свёдёнія о школё, и пока эта переписка длилась, лица, коихъ интересы были связаны съ земскою школою, спохватились, произвели давленіе на общество и составили новый приговоръ въ томъ, что они, т. е. тѣ-же самые крестьяне, желають, чтобы школа попрежнему называлась земскою, такъ какъ имъ будеть дешевле содержать земскую школу. По справкѣ оказалось, что содержаніе церковно-приходской школы наполовину будеть дешевле, а причины измышлены для того, чтобы противодѣйствовать открытію церковно-приходскихъ школъ. Переписка эта на дняхъ представлена будеть Оберъ-Прокурору и Министру-Утвержденіе перваго приговора благопріятно повліяеть на открытіе церковно-приходскихъ школъ; въ противномъ же случаѣ, училищные совѣты и земство будутъ служить кам-немъ претыканія для церковно-приходскихъ школъ."

13-го ч. я обратился къ К. П. Побъдоносцеву съ письмомъ слъдующаго содержанія:

"Сверхъ бумагъ блаженной памяти митрополита Московскаго Филарета, которыя хранились въ библіотекѣ Моск. дух. академіи и которыя, вслѣдствіе распоряженія Вашего Высокопревосходительства, доставлены мнѣ, для помѣщенія оныхъ въ предпринятомъ изданіи, немало находится, какъ извѣстно, достойныхъ вниманія резолюцій покойнаго святителя въ дѣлахъ состоящаго при Московской академіи Цензурнаго Комитета.

Посему не признано ли будетъ благопотребнымъ сдѣлать зависящее распоряженіе объ истребованіи изъ помянутаго Комитета тѣхъ дѣлъ, въ конхъ имѣются наиболѣе достойныя обнародованія въ печати резолюціи или предписанія митрополита Филарета".

14-го ч. вечеромъ былъ въ торжественномъ общемъ собраніи членовъ С.-Петербургскаго Славянскаго благотворительнаго общества.

17-го ч. присутствовалъ на годичномъ торжественномъ собрании С.-Петербургской дух. академии, въ которомъ читанъ былъ Отчетъ о состоянии и дъятельности академии за 1884 г. и произнесена была экстраординарнымъ профессоромъ Н. В. Покровскимъ ръчь; "Опредъления Стоглаваго собора о св. иконахъ".

Студенты академіи не захотвли почему-то быть на актв,

не смотря на понужденіе академическаго начальства и даже 1885 г. Оберъ-Прокурора Св. Синода, туть присутствовавшаго. Причиною этого упрямства было, кажется, запрещеніе студентамъ присутствовать при установленныхъ незадолго предъ симъ коллококумахъ для защиты магистерскихъ и докторскихъ диссертацій.

18-го ч. получено было мною изъ Кіева отъ преосвященнаго епископа Сильвестра, ректора духовной академіи, вразъ два письма: одно оффиціальное отъ 31 января, другое частное отъ 18-го февраля.

Въ оффиціальномъ письмъ преосвященный пишеть:

"Ваше Высокопреосвященство,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!

Согласно выраженному мнѣ устно желанію Вашего Высокопреосвященства, долгъ имѣю почтительнѣйше представить при семъ копію предписанія Московскаго митрополита Филарета, въ подлинникѣ находящагося въ Церковно-Археологическомъ музеѣ при Кіевской духовной академіи, съ присовокупленіемъ, что другихъ документовъ, относящихся къ сему святителю, не имѣется въ Церковно-Археологическомъ музеѣ.

Испрашивая архипастырскаго благословенія и святительскихъ молитвъ ващихъ, съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію долгъ имъю пребыть

Вашего Высокопреосвященства,

Милостиваго Архипастыря и Отца

усерднвйшимъ слугою"....

Въ приложенной при письмѣ копіи съ секретнаго предписанія митр. Московскаго Филарета изображено:

"Секретно.

Каеедральнаго Чудова монастыря намфотнику архимандриту Өсофилу и ризничему предписывается:

1) По требованію преосвященнаго викарія, представить ему хранящійся въ каеедральной ризницѣ подъ печатью моею ключъ отъ Государственныхъ актовъ, хранящихся въ Успенскомъ соборѣ;

2) по минованіи надобности принять обратно въ ризницу для храненія;

8) о исполнении сего мить донести.

Филаретъ М. Московскій.

1885 r. № 4.

23 Генва..." 1)

Въ письмъ отъ 18-го ч. изъяснено:

"Издавъ въ свътъ 3-й томъ своего догматическаго труда, пріятнымъ для себя поставляю долгомъ выслать таковой Вашему Высокопреосвященству, прося съ благосклонностію принять его, въ дополненіе къ прежде высланнымъ мною двумъ первымъ томамъ.

Вмѣстѣ же съ симъ препровождаю и нужную для Васъ справку изъ церковно-археологическаго общества.

Испрашивая себь и академіи ващихъ святительскихъ молитвъ, долгъ имъю пребыть съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію"....

Въ тотъ же день (т. е. 18 ч.) вечеромъ получилъ я отъ втораго С.-Петербургскаго викарія, епископа Выборгскаго Сергія, записку такого содержанія:

"Ваше Высокопреосвященство!

Не соблаговолите ли завтра отслужить литургию въ Исакіевскомъ соборѣ? Объщалъ служить преосвященный Арсеній<sup>3</sup>), но сейчасъ прислалъ, что по болѣзни не можетъ служить, а я весь день сегодня страдаю сильнымъ насморкомъ и симною головною болью.

Боюсь рѣшиться служить, не зная, что будеть завтралучше, или хуже. Аще возможно, еже оть Вась, спасите насъ грѣшныхъ. Аще же ни, помолитесь о здравіи моемъ.

Соблаговолите отвѣтить.

Литургія тамъ будеть заупокойная, Златоустаго; облаченіе черное; начало въ 10 часовъ.

Нижайшій послушникъ Вашего Высокопреосвященства"...

Не смотря на позднее время полученія этой записки и на утомленіе отъ дневныхъ трудовъ, я не захотълъ огорчить отказомъ въ исполненіи просьбы своего бывшаго ученика по Московской академіи. На другой день, т. е. 19-го числа, по надлежащемъ приготовленіи, я отправился въ назначенное время въ Исакіевскій соборъ и совершилъ заупокойную литургію по Императоръ Александръ Николаевичъ (день Его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Конецъ листа оборванъ, и потому не сохранилось обозначенія года. Рукою самого митрополита сдълана только подпись на предписанія.

<sup>2)</sup> Брянцевъ, еп. Ладожскій, нынъ архіеп. Харьковскій.

восшествія на престолъ). При литургіи мною совершена была 1885 г. хиротонія во діакона. А такъ какъ это былъ въ Св. Синодъ присутственный день, то я, по окончаніи литургіи, явился въ Синодъ и доложилъ Высокопреосвященному митрополиту Исидору, что я за его викарія не только отправилъ службу, но и рукоположилъ діакона. "А за это вамъ—*рубль*, сказалъ мнъ старецъ-юмористъ".

20-го ч. получилъ письмо изъ Осташкова отъ игуменіи Знаменскаго монастыря Ольги. Отъ 16-го числа она писала миъ:

"Съ глубочайшимъ смяреніемъ и совершенною преданностію повергаюсь къ святительскимъ стопамъ вашимъ и умояяю Ваше Высокопреосвященство вразумить меня недостойную, что мнѣ дѣлать, какъ поступить; слово ваше приму, какъ опредѣленіе Божіе. Согласиться на такое большое дѣло боюсь, вполнѣ сознавая свою немощь и скудоуміе; положительно отказаться—опасаюсь навлечь на себя гнѣвъ Божій. Желаю одного—спасенія души и предаю себя Господу и Вамъ, Владыко Святый, какъ своему архипастырю и отцу.

Въ настоящее время я больна и принуждена лежать въ постели, потому и пишу съ трудомъ.

Припадая въ святительскимъ стопамъ, испрашиваю вашитъ архинастырскихъ модитвъ и благословенія, съ глубочайшимъ высокопочитаніемъ и совершенною преданностію счастіе имъю пребыть"...

На другой же день, 21-го числа, я инсаль въ отвётъ на это письмо:

"Графъ (Капнистъ) просилъ меня рекомендовать Васъ преосвященному Полтавскому, но я не могъ этого сдълать безъ вашего предварительнаго согласія, и потому предложилъ графу спросить Васъ о томъ, согласны ли Вы принять на себя труды и заботы по устроенію предположенной общины. Я не имъяъ причины понуждать и располагать Васъ къ оставленію ввъренной Вамъ обители; но если бы Вы, по зръломъ обсужденіи предложеннаго Вамъ вопроса, ръшились принять предложеніе графа, я не сталъ бы препятствовать. Итакъ разсуждайте и ръшайте сами предложенную Вамъ задачу.

Въ постигшей Васъ болѣзни, отъ которой да освободить Васъ Матерь Божія, не слѣдуетъ ли усматривать что-либо знаменательное? 1885 г. Призываю на Васъ и на ввъренную Вамъ обитель Божіе благословеніе".

> Въ тотъ же день я получилъ письмо изъ Твери отъ преосвященнаго Антонина. 20-го числа онъ писалъ миъ:

> "Священникъ Троицкой, за Тьмакой, церкви Василій Модестовъ и діаконъ Петръ Лебедевъ, глаголемий учитель церковно-приходскаго училища, -- провинились въ концъ прошлаго мъсяца. Прихожанинъ села Михайловой Горы, въ январѣ, подалъ мнѣ прошеніе о разрѣшеніи ему вступить въ бракъ съ невъстой въ 6-й степ. родства. Я разръшилъ причту Михайловой Горы повѣнчать его, подъ условіемъ "если дѣйствительно между нимъ и невъстою таково родство, какое показано въ его прошенія, и есян по обыску и публикаціямъ не окажется другихъ препятствій". Прошеніе съ этимъ разрѣшеніемъ сдано было просителю, для доставленія причту приходскому. Но проситель, вмъсто того, чтобы доставить это прошеніе священнику села Михайловой Горы, явился съ нимъ къ священнику Василію Модестову, и разными резовами умолилъ и убъдилъ его повънчать его съ невъстой, которая съ нимъ же прітхала въ Тверь. Оказалось, что это быль отставной солдать. Нужно было отмътить въ его билеть о бракосочетавии его, что и сдълано. Солдать представилъ свой билетъ съ надписью о своемъ бракосочетанія въ Волостное Правленіе. Волостное Правленіе сообпило о семъ приходскому священнику Михайловой Горы. Священникъ этотъ донесъ мнѣ, что бракъ повѣнчанъ незаконно. Солдать ложно показаль въ прошении свое родотво съ невъстой. Между ними только 4 степени родства. Я препроводилъ это донесеніе и представленное миж діакономъ Лебедевымъ прошеніе солдата съ моей резолюціей въ дух. консисторію. Сильно встревожились этимъ свящ. Модестовъ и діаконъ Лебедевъ. Священникъ Модестовъ, говорятъ, не спить ночи, не всть и не пьеть оть сердечнаго сокрушенія о своей ошибкъ и особенно — отъ страха наказанія за нее. Больше всего страшить его внесение штрафа въ формулярный списокъ. Осмъливаюсь прибъгнуть къ милосердію Вашего Высокопреосвященства за провинившихся. Благословите намъ, грѣшнымъ судіямъ, назначить ему и діакону какой-либо штрафъ, безъ внесенія въ формуляры ихъ. Они взяли за бракъ всего 4 рубля; слёдовательно нарушили за

конъ не изъ корыстныхъ разсчетовъ, а частію по мягко- 1885 г. сердечію, частію-по неосмотрительности и неаккуратности".

22-го ч. получилъ при отношеніи Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодѣ отъ 20-го числа, за № 2554, по экземпляру напечатанныхъ въ Московской Синодальной типографіи въ 1884 г. книгъ богослужебныхъ и духовно - нравственнаго содержанія, въ количествѣ 14-ти наименованій. Это обычный ежегодный даръ членамъ Св. Синода какъ отъ Синодальныхъ типографій, такъ и отъ типографіи Кіево-Печерской лавры.

28-го ч. получилъ письмо отъ полковаго священника-земляка, Василія Альбицкаго, прівхавшаго изъ Вильны въ Пб-гъ искать лучшее мёсто. Вотъ что онъ писалъ мий:

"Ваше Высокопреосвященство,

Милостивъйшій Архипастырь,

Любвеобильнъйшій Покровитель!

Великодушно простите за ту мою смѣлость, съ которою я обращаюсь къ Вамъ.

Цълую недълю я хожу и прошу помочь горю Виленскаго причта и повсюду слышу одно: "погодите, авось не улыбнется ли и для васъ счастіе". Въ упованіи на будущее, я собрался въ путь; но при самомъ отъвздъ своемъ правитель канцеляріи главнаго священника объявилъ мнѣ, что при Адмиралтейскомъ военномъ соборъ открывается два священническихъ мъста, а потому, если хочешь попасть туда, попроси кого-либо изъ архипастырей написать главному священнику хотя одно слово, — слово ходатайства, и дъло будетъ сдѣлано въ твою пользу.

Благостнѣйшій Архипастырь! Къ Вамъ прибѣгаю, Васъ умиленно прошу и молю, хотя единое слово благоволите замолвить за меня предъ главнымъ священникомъ. Не повышенія я ищу, здѣсь нѣтъ мѣста для эгоизма, ищу одно случайно потерянное—пенсію; поэтому слово ваше будетъ словомъ счастія и благополучія для семейства моего.

Помогите, святитель Божій, въ святомъ дѣлѣ, окажите милосердіе ищущему помощи, за ваша благая сторицею Госнодь воздасть Вамъ Свои блага!"

Внявъ такой слезной просьбѣ земляка, я обратился къ главному священнику, о. протојерею П. Е. Покровскому съ ходатайствомъ за о. Альбицкаго, — и онъ удовлетворилъ 1885 г моему ходатайству: Альбицкій перемѣщенъ былъ къ Адмиралтейскому военному собору въ Пб-гѣ.

24-го ч. я писалъ Конференцъ - секретарю Императорской академіи художествъ, П. Ө. Исвеву:

"Многоуважаемый

Петръ Өеодоровичъ!

Я об'вщалъ быть завтра, въ понедъльникъ, въ ващу академію для обозрѣнія ея сокровищъ, но у насъ въ этотъ день назначено засъданіе въ Синодъ. Поэтому, вмъсто понедъльника, нельзя ли мнъ пріъхать къ Вамъ въ среду, въ десятомъ часу утра?"

Въ тотъ же день я получилъ письмо изъ Мурома отъ прот. А. И. Орфанова. Онъ писалъ отъ 22-го числа:

"На дняхъ я являлся къ нашему Владыкѣ<sup>1</sup>) и высказалъ ему все, что у меня на сердцъ, и что тяготить меня. Преосвященнъйшій сказаль мнь, что онъ давно намътилъ меня перевести въ соборъ, а дать мъсто мое дочери моей не можеть и даже не долженъ, потому что это повредить порядку, принятому имъ въ управлении епархіею. Я отказался идти въ соборъ безъ предложеннаго мною прошенія, но Владыка настаивалъ и сказалъ мнв: "Даю тебв мое архіерейское слово, что, спустя немного времени, на другое открывшееся свободное хорошее мъсто я устрою твою дочь, а теперь пойди въ соборъ и, послуживъ хоть полгода, или менве, проси. Я все возможное устрою и успокою тебя". Что оставалось дълать, какъ не благодарить и повиноваться? И я, подумавъ самъ съ собою и помолясь Господу, объявилъ Владыкъ мою ръшимость идти въ соборъ. 15 февраля состоялось опредъление, а 16 Владыка вызвалъ меня къ себъ, чтобъ дать мнъ должныя наставленія.

И такъ, волею Божіею, проявившеюся въ волѣ Владыки и Архинастыря моего, съ 15 февраля я настоятель и благочинный Муромскаго собора. Слава Богу о всемъ!!

Прошу вашихъ архипастырскихъ молитвъ и вашего отеческаго-святительскаго благословенія миѣ на новомъ мѣстѣ моего служенія".

25-го ч. въ засъдани Святъйшаго Синода Оберъ - Прокуроромъ онаго объявлено Высочайшее повелъние слъдующаго содержания:

1) Өеогносту Лебедеву, архіеп. Владнмірскому.

"Государь Императоръ, имъя въ виду, что существующій 1885 г. обычай носить жалуемые духовнымъ лицамъ ордена, медали и прочіе знаки отличія при отправленіи богослуженія и надъвать оные поверхъ священныхъ облаченій, не находя основанія въ уставахъ орденовъ, не представляется соотвѣтствующимъ священнодъйствію въ лицъ совершающихъ оное, въ 23-й день сего февраля Высочайше повелѣть изволилъ: отмжнить ношеніе свътскихъ знаковъ отличія духовными лицами при совершении богослуженія въ священномъ облачении. Исключеніе изъ сего правила допускается, примѣнительно къ 373 ст. Учрежд. орд., лишь для знаковъ ордена св. великомученика Георгія, наперсныхъ крестовъ на георгіевской лентѣ, жалуемыхъ за военное время, и таковыть же крестовъ, пожалованныхъ въ память войны 1853—1856 г."

Таковое совершенно неожиданное повелъніе, наканунъ высокоторжественнаго дня рожденія Государя Императора, одними принято равнодушно, другими съ удивленіемъ, а иными съ огорченіемъ.

Правленіе Общества вспомоществованія нуждающимся ученикамъ Шуйскаго духовнаго училища, которомъ я получилъ, какъ извѣстно, первоначальное образованіе, извѣщая меня объ открытіи этого общества 16 декабря 1884 года, просило оказать оному мое содѣйствіе.

Въ отвѣтъ на это я писалъ обществу отъ 25-го февраля за № 590:

"Вполнѣ сочувствуя благой цѣли почтеннаго общества, препровождаю при семъ сто рублей въ пользу нуждающихся учениковъ того училища, въ которомъ нѣкогда и я получилъ первоначальное образованіе и о которомъ нерѣдко съ утѣшеніемъ воспоминаю.

Начальствующимъ, учащимъ, и учащимся въ Шуйскомъ духовномъ училищъ, а равно и соучастникамъ въ вспомоществовани оъднымъ ученикамъ сего училища призываю Божіе благословеніе".

Въ тотъ же день писалъ мнѣ второй викарій С.-Петербургской епархіи, епископъ Выборгскій Сергій:

"Тяжкая болѣзнь—изъ рода горячекъ, уложившая меня въ постель, не дала мнѣ возможности лично представить Вамъ телеграмму отца Евеима Николаевича Соловьева <sup>1</sup>),

1) Законоучителя Уфимской гимназін.

26\*

1885 г. въ отвътъ на мою телеграмму; а потому представляю оную при семъ письмъ. Видно, что онъ не оставляетъ мысли о монашествъ и впослъдствіи, по поднятіи дътей (кажется, двухъ мальчиковъ лътъ по 8 и 10 ти), готовъ принять монашество. Ожидаю его письма съ болъе обстоятельнымъ изложеніемъ его мыслей; но и теперь вседушевно желалъ бы я видъть его ректоромъ Костромской семинаріи. Соблаговолите содъйствовать сему назначенію; съ Константиномъ Петровичемъ Вы, въроятно, видитесь часто; можно, кажется, теперь же сказать ему и указать на о. Евеима Н—ча, какъ на кандидата; а то пожалуй тамъ найдуть другаго".

Онъ же писалъ мнѣ еще 27-го числа:

"Странную телеграмму получилъ я сегодня отъ отца Евенмія Соловьева. Какъ видно, онъ уситлъ уже тамъ посовътоваться съ друзьями и пустить молву о своемъ выходъ изъ Уфы; Уфа жалъетъ его, —и онъ отказывается отъ Костромн, какъ будто дъло ръшенное; тогда какъ я ясно писалъ ему, что, если онъ выскажетъ намъреніе принять монашество теперь, или впослъдствіи, будемъ рекомендовать его въ ректора Костромской семинаріи.

Не знаю, удобно-ли теперь рекомендовать его? Развѣ на всякій случай? Пусть и оффиціально спросять и согласія и о монашествѣ... Впрочемъ, предоставляю все сіе на благоусмотрѣніе Вашего Высокопреосвященства; самъ же я, кажется, не возмогу выдти изъ комнаты недѣли двѣ; задумываю проситься куда-нибудь викаріемъ на югъ; или простона покой; Петербургскій климать убъеть меня совсѣмъ.... Да и сынъ мой часто нездоровъ".

27-го числа получилъ я отъ Высокопреосвящ. Платона митрополита Кіевскаго банковый 5% билетъ въ 1000 руб., въ пользу Тверскаго Братства св. Благовърнаго В. Княза Михаила Ярославича.

28 го числа мы съ преосвященнымъ Леонтіемъ обозрѣвали, подъ руководствомъ Конференцъ - Секретаря П. Ө. Исѣева, сокровища Императорской академіи художествъ. Меня интересовали здѣсь не столько современныя художественныя произведенія, сколько предметы церковныхъ древностей, между прочимъ, Халдейская пещь, взятая изъ Новгородскаго Софійскаго собора. Хранителемъ этихъ послѣднихъ предметовъ состоить сынъ извѣстнаго археолога писателя В. А. Прохорова († 29 іюня 1882 г.). Послѣ обозрѣнія академиче- 1885 г. скихъ сокровищъ намъ предложенъ былъ г. Исѣевымъ завтракъ.

По возвращении домой, я нашелъ письмо изъ села Височиновки, Харьковской губерни, отъ А. Ө. Ковалевскаго, который писалъ отъ 24-го числа:

"Вамъ, въроятно, небезъизвъстенъ Николаевскій Път ношскій монастырь, Московской губерніи, Дмитровскаго у., навъстный своимъ строго-общежительнымъ порядкомъ. Монастырь этоть, какъ извъстно, построенъ ученикомъ Преподобнаго Сергія Радонежскаго, преподобнымъ Мееодіемъ Пѣшношскимъ, который тоже прославленъ въ ликъ святыхъ, паиять его-14 ides, a св. мощи почивають въ храмъ, ему посвященномъ въ Пъшношской обители. Рукописная служба преподобному Мееодію изстари тамъ имълась, но очень безграмотная. Въ прошломъ году настоятель Пѣшношской обители, о. игуменъ Діонисій, обратился ко мнѣ съ усердною просьбою исправить эту службу и составить къ ней аказисть преподобному Мееодію, представленные затёмъ игуменомъ Діонисіемъ въ Московскій цензурный духовный комитеть. На дняхъ получилъ я увъдомленіе отъ игумена Діонисія, что служба и акаенсть преподобному Мееодію одобрены Московскимъ цензурнымъ духовнымъ комитетомъ и отосланы въ Св. Синодъ на его резолюцію. Затёмъ игуменъ Діонисій усердно просить меня, не имвю-ли я знакомыхъ членовъ Св. Синода и не могу-ли попросить ихъ за сіи — службу и акаеисть, въ отношении разръшительной для нихъ резолюции въ Св. Синодъ. Признаюсь Вамъ, сія просьба немало меня смутила, ибо за свои труды ходатайствовать вообще какъ-то щекотливо. Но, памятуя всегдашною вашу ко мнъ милость и великую доброту души вашея, ръшилъ прямо изложить предъ Вами всю суть сего дъла и усердно прошу Васъ, въ случав, если резолюція о сихъ-служов и акаеиств въ Св. Синодъ на вашу долю прійдется, оказать имъ милостивое содъйствіе и покровительство ваше, дабы они удостоились пужнаго для напечатанія ихъ разр'вшенія Св. Синода. Въ обители Пъшношской настоятельная въ нихъ нужда: много богомольцевъ бываетъ тамъ на поклонении преподобному Меводію, служать молебны ему, бывають крестные ходы съ чулотворною его иконою въ окрестныя села, а служби между

1885 г. твмъ ему нвтъ, что очень ствснительно. Помощів, Вамъ возможнов, Вы въ этомъ двлё именно послужите самому угоднику Божію, преподобному Меводію, который за это воздастъ Вамъ молитвами своими у престола Христова. Прося о содвйствіи вашемъ сему святому двлу, смвю завврить Васъ, что, кромв прославленія угодника Божія, ничего земнаго въ семъ не имвю: туне, какъ и всегда, написалъ я службу и акавистъ преп. Меводію, единственно въ чаяніи возмездія отъ него небеснаго, да и при напечатаніи ихъ ничего вещественнаго не желаю, ибо всв права на сей мой трудъ всецвло передалъ я Пвшношской обители. Поэтому совершенно безкорыстно прошу Васъ, милостиввишій владнка, о добромъ содвйствіи вашемъ въ этомъ двлё, чвмъ окажете Вы мнѣ истинное одолженіе".

> Послѣ 17-го числа начались въ покояхъ Высокопреосвященнаго митрополита Исидора засѣданія 1-го комитета, состоящаго изъ трехъ членовъ Синода (въ томъ числѣ былъ и я), управляющаго канцеляріею Св. Синода В. К. Саблера и Оберъ-Секретаря А. В. Гаврилова, для разсмотрѣнія наградныхъ списковъ священно-служителей по слѣдующимъ епархіямъ:

"Новгородской.

С.-Петербургской.

Московской.

Въдомству Московской Синодальной Конторы.

Вѣдомству Министерства Народнаго Просвѣщенія.

Грузинскому Экзархату.

Олонецкой.

Тверской.

Псковской.

Рязанской.

Тульской.

Волынской.

Владимірской.

Таврической.

Астраханской.

Ярославской.

Казанской.

Иркутской.

Камчатской.

1885 r.

- 407 ---

Симбирской. Полоцкой. Оренбургской. Алеутской. Минской. Костромской. Туркестанской. Могилевской. Якутской. Нижегородской. Саратовской.

1-го марта послалъ я въ Тверь преосвященному Антонину вразъ два письма: одно оффиціальное, другое частное.

Въ оффиціальномъ письмѣ, за № 654, я изъяснилъ слѣдующее:

"Преосвященнъйшій Владыко,

Возлюбленный о Господъ Брать!

Препровождая при семъ къ Вашему Преосвященству присланный мнѣ при письмѣ отъ 27-го минувшаго февраля, за № 895, Высокопреосвященнымъ Митрополитомъ Кіевскимъ Платономъ Государственный Банковый 5% Билетъ 1860 г., за № 20078, на тысячу рублей, въ пользу Тверскаго Братства Благовърнаго Князя Михаила, прошу Васъ внести сей билетъ въ Совѣтъ Братства, для употребленія по назначенію высокочтимаго жертвователя. О полученіи же онаго благоволите меня увѣдомитъ.

Съ братскою къ Вамъ о Христв любовію пребываю.

Савва А. Тверскій.

Р. S. Посылаемую при семъ книгу (Слова... преосвященнаго Димитрія <sup>1</sup>), прошу съ любовію принять оть меня въ даръ".

Въ частномъ письмъ къ преосвященному я писалъ:

"Препровождаю Вамъ вмѣстѣ съ симъ для церковнаго оратства щедрую жертву (5% обилеть на 1000 рублей) досточтимаго старца—Кіевскаго Владыки. Я увѣренъ, что Совѣтъ Братства вточности исполнить мою резолюцію, написанную на письмѣ ко мнѣ Высокопреосвященнаго Митрополита. Но если Совѣть разсудить письменно благодарить Его Высоко-

<sup>1</sup>) Муретова, архієп. Херсонскаго † 14 Неября 1888 г.

1885 г. преосвященство (лично я поблагодарилъ уже его) за приношеніе, то надобно исполнить сіе немедленно, пока Владыка здѣсь. 11-го сего марта онъ выѣзжаетъ изъ Петербурга въ Кіевъ. Можно, въ случаѣ нужды, вручить преосвященнѣйшему благодарственное письмо лично, когда онъ будетъ ѣхать мимо Твери и остановится на нѣсколько минуть на Тверской станціи. А если это окажется почему либо неудобнымъ, то послать письмо прямо въ Кіевъ.

> Поручите, Преосвященнъйшій, о. протоіерею В. Ө. Владиславлеву, родственнику Троицкаго священника Модестова, успокоить сего послъдняго относительно повънчанія чужеприходнаго брака. Ему оказано будеть въ предълахъ закона возможное снисхожденіе.

> Мнѣ обѣщано было изъ суммъ Синодскихъ на возобновленіе Никулинской церкви двѣ тысячи, но даютъ только полторы, и за то спасибо. Сообщите о семъ достопочтенному Августу Казиміровичу и попросите у Его Превосходительства за меня извиненія, что рѣдко пишу ему. До крайности угнетенъ я разными служебными занятіями".

> Въ тотъ же день получилъ я письмо изъ Москвы отъ графини Прасковън Сергъевны Уваровой. Она писала отъ 24-го февраля:

#### "Ваше Высокопреосвященство!

Мужъ, умирая, заповъдалъ мнъ издать каталогъ его коллекцій и рукописей. Приступая къ этому трудному дълу, я недоумъваю, кто поможетъ мнъ въ описаніи финифтяныхъ вещей и шитыхъ образовъ. Съ этимъ недоумъніемъ обращаюсь къ Вашему Высокопреосвященству за помощью и совътомъ. Вы знали графа и, въроятно, любили и уважалн его, какъ и онъ любилъ и уважалъ Васъ; если не ошибаюсь, Вы даже были у насъ въ Поръчьъ, но не знаю, видали ли Вы наше собраніе, которое въ то время кранилось еще въ ящикахъ.

Во всякомъ случав буду ожидать вашего совъта, вашихъ указаній, ибо исполняя волю любимаго и дорогаго для меня мужа, мнв бы хотвлось исполнить се вполнв добросовъстне и съ пользою для науки.

Въ ожиданіи отвѣта, цоручаю себя молитвамъ Вашеге Высокопреосвященства и прошу принять увѣреніе въ совершенномъ моемъ уваженіи..."— Я не замедлилъ отвѣтомъ на это почтенное письмо. Вотъ 1885 г. что я писалъ Графинѣ отъ 8-го числа:

"Сіятельная Графиня,

Милостивая Государыня!

Сить и отвечать на ваше, для меня неожиданное, но ть болтье обязательное письмо и прежде всего прошу принять оть меня искреннее сердечное собользнование о постигшей Вась, по судьбамъ Божіимъ, тяжкой семейной утрать. Но кончина графа Алексвя Сергьевича, бользненная для вашего супружескаго сердца, весьма чувствительна и для всвъъ, знавшихъ его (а кто его не зналъ?) и почитавшихъ въ лицъ его истиннаго любителя и изыскателя отечественныхъ древностей, въ особенности христіанскихъ. Я, не обинуясь, могу считать себя однимъ изъ давнихъ усердныхъ цънителей и почитателей памяти графа Алексъя Сергъевича. Да будетъ ему въчная память на небесахъ и упокоеніе со Святыми!

Вашему Сіятельству угодно было обратиться ко мнѣ за совѣтомъ, кому бы можно было поручить, во исполненіе воли вашего покойнаго супруга, составленіе описанія финифтяныхъ вещей и шитыхъ образовъ. Простите, я затрудняюсь дать Вамъ на этотъ разъ какой-либо опредѣленный совѣть. Я такъ давно уже (почти 19 лѣтъ) оставилъ Москву, что въ настоящее время слишкомъ немного остается въ живыхъ нэъ монхъ прежнихъ знакомыхъ. Но мнѣ думается, что въ средѣ Членовъ Московскаго Археологическаго Общества, учрежденнаго покойнымъ графомъ, могутъ найтись люди, свѣдущіе и способные къ исполненію вашего порученія.

Ваше Сіятельство справедливо изволите писать, что я быль пёкогда въ вашемъ знаменитомъ Порёчьё. Въ концё августа 1868 г. я провелъ тамъ почтя сутки; видёлъ въ тамошнемъ дворцё графскую библіотеку; любовался многочисленными памятниками художественныхъ и скульптурныхъ произведеній; былъ въ оранжереё, наполненной разнообразными тропическими растеніями; гулялъ иаконецъ по [общирному тёнистому парку,--и все это доселѣ сохраняю въ живой намяти.

Незабвенно для меня и то обстоятельство, когда я въ вашемъ московскомъ жилищъ и въ вашемъ присутствія разсматривалъ съ особеннымъ удовольствіемъ драгоцѣнный сборникъ древнихъ греческихъ миніатюръ, извлеченныхъ изъ

# 1885 г. манускриптовъ иностранныхъ библіотекъ, преимущественно Ватиканской.

Но я не могу не сожалѣть, что въ бытность мою, въ январѣ 1882 г., въ Москвѣ я не могъ видѣться съ графомъ Алексѣемъ Сергѣевичемъ и съ Вами, графиня. Съ нимъ остается теперь ожидать свиданія уже въ вагробной жизни. Съ вами же, досточтимая графиня, можетъ быть, когда либо встрѣтимся еще и здѣсь.

Призывая Вамъ и семейству вашему Божіе благословеніе, съ истиннымъ почтеніемъ имъю честь быть".

2-го числа писалъ мнъ преосвященный Сергій, епископъ Выборгскій:

"Высокопреосвященнъйшій Владыко!

Хотя прилагаемое при семъ письмо о. Евенма Соловьева писано раньше послъдней его телеграммы, которую я послалъ Вамъ по городской почтв, но думаю, что и Вамъ интересно будетъ почитать это письмо. Видно, что онъ колеблется въ согласіи на Костромскую ректуру; но и порекомендовать его туда надобно бы; отказываться не будеть, если бы состоялось назначеніе.

Простите, Владыко Святый, за безпокойство и благословите болящаго послушника вашего..."

4-го ч. преосвященный Антонинъ, мой Викарій, писаль мнв въ отвёть на мои къ нему письма оть 1-го числа:

"Вчерамній день я имълъ утъщеніе получить оть Вашего Высокопреосвященства пакеть съ билетомъ въ 1000 рублей, пожертвованнымъ въ пользу Братства свят. благов. Великаго Князя Михаила Ярославича, Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ, Митрополитомъ Кіевскимъ, и тюкъ съ книгою и письмомъ Вашего Высокопреосвященства. Слава милосердому Господу, пославшему щедрое ножертвовакіе нашему Братству! Озаботимся непремъмно, по силамъ нашемъ, выразить Высокопреосвященнъйшему Владыкъ чувства благодарности за это пожертвованіе.

Третьяго дня получилъ я изъ С.Петербурга отъ Славянскаго Благотворительнаго Общества три экземпляра живнеописаній св. Кирилла и Мееодія, съ ихъ изображеніями, съ просьбою 1, сдёлать распоряженіе о перепечатаніи сихъ живнеописаній, вполнё или въ сокращения, въ Едерхіальнытъ Вѣдомосгяхъ и 2, предложить чрезъ благочинныхъ Настоятелямъ церквей предварить заблаговременно въ проповѣ 1885 г. дяхъ православный народъ о предстоящемъ праздновании 1000—лѣтія со дня кончины св. Мееодія и о важномъ значенія этого дня. Просьба эта должна относиться не ко мнѣ, а къ Вашему Высокопреосвященству. Поэтому я не смѣю сдѣлать никакого распоряженія по ней. Благословите мнѣ, Милостивѣйшій Архипастырь и Отецъ, увѣдомить Комитеть о полученіи присланныхъ имъ брошюръ, съ объясненіемъ, что просьба Комитета не можеть быть исполнена мною.

На Морозовской и Залогинской (бливъ Желтикова монастыря) фабрикахъ-большіе безпорядки. Съ 25-го февраля и до сего дня рабочіе бунтують. Самовольно бросили работу; перебили стекла въ квартирахъ прикащиковъ и надсмотрщиковъ; нѣкоторыхъ побили. Для усмиренія бунта двинули на фабрики войска. Сегодня, 4-го Марта, назначенъ бунтовщикамъ послѣдній срокъ для самовольнаго отдыха. Если завтра не станутъ они на работу, то будутъ удалены изъ фабрики и по этапу отправлены въ свои мъста".

Предисловіе къ 1-му тому предпринятаго Св. Синодомъ, подъ моею редакцією взданія: "Собраніе мивній и отзывовъ Митрополита Московскаго Филарета," составленное новымъ помощникомъ мовмъ А. В. Гавриловымъ, предварительно печатанія, показано было мною К. П. Побъдоносцеву, и вотъ какой онъ сдълалъ о немъ 6-го марта собственноручный отзывъ на особомъ мъстѣ:

"Предисловіе представляется мить вполить удовлетворительнымъ и достойнымъ".

10 ч. Воскресенье. Совершалъ во Владимірской церкви, гдв настоятелемъ мой землякъ, протоіерей А. Н. Соколовъ, антургію и затъмъ отпъваніе умершей жены старосты этой церкви, цотомственнаго почетнаго гражданина Ив. Ст. Семенова-Шипинскаго, Евлампіи Кузминичны.

11-го числа получилъ я письмо изъ Твери отъ протојерея В. Ө. Владиславлева, которому я послалъ въ даръ книгу крупной печати: "Правило ко св. Причащенио".

О. Владиславлевъ отъ 10-го ч. писалъ:

"Высокопрессвященньйшій Владыко,

Милостивъйший Архипастырь и Отецъ!

Прочитавъ "Правило ко Святому Причащению" по книжкѣ, Вами присланной, повергаюсь предъ вашими святительскими 1885 г. стопами съ сердечною благодарностію; отеческая любовь ваша снисходить до самыхъ немощей нашихъ и врачуеть, или облегчаеть ихъ заботливымъ поцеченіемъ о насъ. Мало того, что Вы находите вашею любовію и милостями Сережу <sup>1</sup>) и тѣмъ радуете наше родительское сердце; Вы награждаете вашею любовію и меня — старика, вовбуждая благодарное сердце мое къ молитвѣ за Васъ.

Да сохранить Господь драгоцённые дни ваши къ благу нашему на многая лёта.

Припадая къ святительскимъ стопамъ вашимъ, испрашиваю вашего архипастырскаго благословенія..."

Въ этотъ же день посътилъ меня новый Витебскій губернаторъ, Князь Василій Михайловичъ Долгорукій-братъ извъстной свътлъйшей княгини Юрьевской-Долгорукой. Онъ показался мнъ человъкомъ образованнымъ, религіознымъ, благонамъреннымъ, живымъ и энергическимъ. Онъ сожалѣлъ, что не засталъ меня на службъ въ Витебскѣ. Епископомъ Маркелломъ онъ недоволенъ за его недъятельность и равнодуще къ раскольникамъ.

18-го числа писалъ мев новый помощникъ по изданію бумагъ М. Филарета, А. В. Гавриловъ:

"Имъю честь представить Вашему Высокопреосвященству карточки о Митрополить Филареть. Вчера, въ 8 часовъ вечера, я не засталъ Н. И. Григоровича дома, н имълъ неосторожность оставить у него записку о карточкахъ. Увидъвъ, по возвращени домой, записку, онъ совершенно упалъ духомъ, и вновь стали являться у него мысли, что его выгоняють со службы, такъ какъ не успълъ собрать всъхъ матеріаловъ о Филареть. Въ такомъ же расположения духа онъ находится и нынъ. Мнъ кажется, что за симъ нужне воздержаться отъ всякихъ разговоровъ съ Ник. Ив. о Филаретъ. Пусть онъ забудеть на время о своихъ работахъ. Сегодня я послалъ ему предложеніе просить отпуска въ Крымъ, благо Константинъ Петровичъ объщалъ назначить на поѣздку деньги.

Указатель идеть туго. Вчера до двухъ часовъ ночи и сегодня все утро занимался провъркою цифръ. Ошибокъ не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сынъ протојерея Сергъй Вас. Владиславлевъ — молодой врачъ, сестоящій ординаторомъ при Обуховской больницѣ.

мало; имѣются и пропуски. Работа скучная, но необходимая. 1885 г. Нужно беречь и свое имя. Предисловіе набрано".

14-го числа получилъ отъ Совъта Тверскаго Братства Св. Благовърнаго Великаго Князя Михаила Ярославича Дипломъ на званіе Почетнаго Члена сего Братства при слъдующемъ адресъ отъ 12-го числа:

"Ваше Высокопреосвященство,

Высокопреосвященнъйшій Владыко,

Милостиввишій Архипастырь и Отецъ!

Совѣтъ Тверскаго Братства Св. Благовърнаго Великаго Князя Михаила Ярославича, глубоко чувствуя милостивое вниманіе Вашего Высокопреосвященства къ дълу Братства и отеческое покровительство и содъйствіе ему къ достиженів предположенной имъ цъли—религіозно - нравственнаго просвъщенія народа—почитаетъ священнымъ долгомъ свониъ выразить Вашему Высокопреосвященству почтительнъйшую благодарность за эти милости поднесеніемъ Диплома на званіе Почетнаго члена Братства.

Нижеподписавшіеся, благопокорнъйше предотавляя Вашему Высокопреосвященству сей Дипломъ, будутъ почитать себя счастливыми, если Ваше Высокопреосвященство удостоите его принять съ отеческимъ благоснисхожденіемъ."

Въ отвѣтъ на это писалъ я на имя Преосвященнаго Антонина отъ 81-го марта за №, 988:

"Преосвященнъйшій Владыко,

Возлюбленный о Христь Брать и Сотрудникъ.

Получивъ препровожденный ко мнѣ Дипломъ на званіе Почетнаго Члена Братства Св. Благовърнаго Великаго Князя Михаила Тверскаго и вмъстъ съ тъмъ письмо, подписанное Членами Совъта Братства, пріятнымъ долгомъ поставляю выразить Вамъ, Преосвященнъйшій, и вашимъ почтеннымъ Сочленамъ душевную признательность какъ за поднесенный мвъ Дипломъ, такъ въ особенности за чувства, выраженныя въ письмъ.

Съ истиннымъ почтеніемъ и братскою о Господѣ любовію имѣю честь быть"....

15-го числа я получилъ еще три письма изъ разныхъ также мъстъ, какъ-то: изъ Москвы, Харькова и Мурома.

Изъ Москвы писалъ мнъ заштатный протоіерей Еве. Андр.

"Надёясь на ваше ко мнё расположеніе, осмёливаюсь приобгнуть къ Вамъ съ нижеслёдующею моею просьбою.

- 414 ---

Вчерашній день прочиталь я въ Московскихъ Вѣдомостяхъ, что при Святѣйшемъ Синодѣ открывается особый совѣтъ о церковно-приходскихъ школахъ; а отъ преосвященнаго Алексія<sup>2</sup>) услышалъ, что предсѣдателемъ сего совѣта избраны Ваше Высокопреосвященство. Но какъ бы я желалъ и считалъ бы даже своимъ долгомъ передать Вамъ свои мысли и необходимыя для Васъ свѣдѣнія о всѣхъ нашихъ высшихъ, и среднихъ, и низшихъ учебныхъ учрежденіяхъ и особенно о церковно - приходскихъ и сельско - народныхъ школахъ.

Богъ привелъ мнѣ цѣлую жизнь отъ юныхъ лѣть до 80-тилѣтней старости сперва учиться самому, а потомъ въ санѣ священства учить дѣтей всякаго сословія и званія—и духовнаго и дворянскаго и военнаго (35 л.). Не училъ я лично только въ церковно - приходскихъ и крестьянскихъ школахъ; но когда въ Орловской губ. я былъ избранъ отъ города гласнымъ, а по избранію губернскаго земства назначенъ членомъ училищнаго совѣта, то завѣдывалъ спеціально опредѣленіемъ и увольненіемъ народныхъ учителей и чрезъ три года представилъ земству подробный отчеть о всѣхъ въ Орловской губ. сельскихъ школахъ. Сверхъ того будучи наставникомъ—наблюдателемъ въ Орловской Бахтина военной гимназіи, я ежегодно экзаменовалъ изъ Закона Божія вольно-опредѣляющихся съ правами льготы 3-го разряда.

Поэтому я собственнымъ и долговременнымъ опытомъ успѣлъ обстоятельно изучить, какіе въ каждомъ учебномъ заведеніи были и есть недостатки и значительныя погрѣшности, которые требують неотложнаго исправленія отъ того, что зловредно вліяеть на религіозно-нравственное воспитаніе интеллигентнаго нашего міра.

Жаль очень, что и прежде бывшая коммиссія по дёлу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) † 30 марта 1887 г. см. Моск. Церк. Въдомости 1887 г., № 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Епископа Дмитровскаго, викарія Московскаго.

объ уставахъ духовныхъ учрежденій не обратила на эти 1885 г. недостатки своего особеннаго внимація.

О, если бы Господь далъ, чтобъ и теперь предсъдатель. ствуемый Вами совъть о церковно-приходскихъ и народныхъ школахъ усмотрълъ коренной этотъ источникъ религіознонравственнаго зла и нашелъ средства къ пресъченію адскаго его вліянія на образованіе и нравственность сельскаго нашего крестьянскаго сословія.

А прежде всего и больше всего желательно было бы найти средства къ глубоко христіанскому воспитанію нижнихъ чиновъ христолюбиваго нашего воинства. Извѣстно, что у насъ ежегодно изъ дѣйствующей и строевой нашей арміи выходить ез запасъ—или что то-же въ "народъ" — 200,000 человѣкъ. Сколько ума, добра и благодѣянія могутъ ежегодно вносить они въ наши селенія, если будуть обучены и воспитаны по заповѣди Іоанна Крестителя Христова: никого же обидите, пи оклеветавайте и довольни будете оброки вашими. И сколько, напротивъ, зла и бѣдствія они ежегодно могутъ причинить (и причиняють уже) крестьянскому населенію, если не получать должныхъ понятій о вѣрѣ и нравственности если ез запасъ не удержать они себя оть того разврата, слѣдствіемъ котораго, по свидѣтельству земокихъ врачей, быстро разливается по селамъ и деревнямъ адская зараза.

Вашему же, Высокопреосвященнъйшій, совъту предлежить самоваживйшій вопрось: какь поднять, возвысить и возвеличить Христолюбивое наше воинство на ту высоту религіозно нравственную, стоя на которой оно достойно было бы именоваться Христолюбивымъ, т. е. Христа любящимъ и оть Христа любимымъ? Въдь било и прошло уже то недостойное воспоминанія время, когда воинство наше служило скопищемъ и сбродомъ всякаго рода преступниковъ, и пьяницъ, и воровъ, и особенно провинившихся крепостныхъ. Но да будеть въ родъ и родъ благосновенно имя Царя-Освободителя и обновителя земли Русской! По его боговдохновенной идев всв сословія подлежать теперь общеобязатель. ной воинской повинности и избираются на службу не по человической уже, начальственной или владильческой воли, а по жребію, Самимъ Вседержителемъ невидимо и премудро предопредъляемому. О, Господи, мой Господи! Какъ бы счастливо и благоденственно было сельское народонаселение

<u>-416</u> ---

1885 г. наше, ежегодно оживляясь и обновляясь такими новожителями, когда они раскують колья свои на орала и мечи свои на серпы.

> Но только какъ же это сдѣлать? Какъ и кому, и гдѣ образовать Христолюбивое наше воинство по идеѣ Крестителя Христова, согласно съ идеею Царя-Освободителя?

Обо всемъ этомъ я уже неоднократно писалъ и печаталъ въ журналъ "Странникъ". А однажды, когда Св. Сннодъ въ первый разъ разсуждалъ объ улучшении быта духовенства, я, по настоянію покойнаго оберъ священника В. И. Кутневича <sup>1</sup>), имѣлъ счастье представлять мое мнъніе Его Высокопреосвященству въ Бозъ почившему митрополиту Филарету и въ знакъ его одобренія получить въ драгоцънный подарокъ его "Слова и Ръчи". Рукопись ту, исправленную по его указанію, я въ то время напечаталъвъ нъсколькихъ номерахъ "Странника". Собравши ихъ теперь въ одну тетрадку, имъю честь препроводить къ Вашему Высокопреосвященству. Потрудитесь хоть для любопытства прочитать, что было одобрено приснопамятнымъ первосвятителемъ Московскимъ. Онъ совътовалъ тогда мнъ издожить проекть мой приспособительно къ одной Орловской епархіи и напечатать. Что мною и было сдълано, какъ Вн увидите.

Съ того времени, я еще съ большею энергією сталъ заниматься педагогическимъ вопросомъ о религіозно-нравственномъ образованіи всъхъ православныхъ дътей—и духовнаго и дворянскаго, купеческаго и мъщанскаго, крестьянскаго и солдатскаго сословій и званій.

Много писалъ и пишу приспособительно уже къ современнымъ событіямъ и духу времени. Но все это у меня еще вчернѣ и въ хаосѣ, и такъ многосложно, что, если раздѣлю мои мнѣнія, замѣчанія и планы порознь по каждому учебному вѣдомству и приступлю къ приведенію ихъ въ порядокъ, боюсь, чтобы, не открывши прежде изустно и лично ни Его Высокопревосходительству, ни Вашему Высокопреосвященству, понапрасну не убить время, трудъ и расходы на переписку своего проекта. Боюсь и опоздать предъявить его Вашему совѣту, точно такъ-же, какъ опоъдалъ предъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) † 26 апръля 1865 г.

дъйствительно "оказался не въ состоящій приотупить къ чтенію лекцій въ теченій всего 1904—1905 года"-только вовсе не по какой-либе наподеотоялинности, а просто потому, что уже тогда--оказалось--студеяты съ недовъріемъ отнеслись къ его поспъшному назначенію,--недовъріемъ, уврачевать которое была одна надежда--время. Какъ разъ это только можеть быть подразумъваемо и въ вышеупомянутомъ заявленія Преосв. Ректора, а никакъ не "совершенная ненодготовленность къ казедръ о. Серафима", какъ это тенденціозно "усматривается" постановленіемъ изъ заявленія.

Что касается, затёмъ, ссылки на "1<sup>1</sup>/з (почти 2 учебныхъ) года" бездѣятельности о. Серафима, то надлежитъ напомнитъ адѣсь, что во 1-хъ, аначительная часть этого времени была бездѣятельностію не одного о. Серафима, а и всѣхъ остальныхъ членовъ академической корпораціи, благодаря студенческимъ забастовкамъ; во 2·хъ, "продолжительное освобожденіе о. Серэфима отъ исполненія возложенныхъ на лего обязанностей" далеко не исключительный примъръ, какъ показываетъ недавній аналогичный же случай освобожденія на цѣлыхъ 2 учебныхъ года Н. Л. Туницкаго отъ его обязанностей, для лучшей подготовки его къ своей каседрѣ.

Все это не препятствуетъ, однако, миъ цъликомъ принять пунктъ II постановления Совъта, гдъ кодатайствуется о дарования с. Серафиму другого назначения, — въ виду невозможнаго положения, создаваемаго вообще для монашесмоующихъ въ духовной школъ новъйшими реформаціонными экспериментами въ духъ "Временныхъ Правилъ".

Особое мнъніе заслуженнаго ординарнаго профессора М. Д. Муретова:

"Письменное заявленіе студентовъ о нежеланіи ихъ слушать декцін іеромонаха Серафима, обсуждавшееся на Совыть 11-го апръля, представляеть въ академической жизни при данныхъ условіяхъ, со 1-хъ, явленіе небывалое, академическимъ уставомъ и циркулярами Св. Синода еще не квалифицированное прямо и точно,—и, со 2-хъ, явленіе, могущее нолучить важное значеніе въ дальныйшемъ теченіи академической жизни и для опредъленія отношеній академической корпораціи къ подобнымъ же явленіямъ.

5

Это заставляеть меня сдёлать, въ качеств'я особаго миннія, два предложенія:

Исресс. Какъ явленіе одинаково возможное и важное для всёхъ академій, оно делжно по своей формальной сторенѣ составить предметь ихъ совмёстнаго обсужденія, ибе если гдѣ, то здѣсь особенная есть нужда какъ во вванмообщеніи возэрѣній и опита, такъ и тъмъ болѣе въ единообразія, даже единодушіи всёхъ академическихъ корпорацій. Посему до и для окончательной выработки совѣтокаго опредѣленія по этому дѣлу нахожу необкодимымъ освѣдомиться Семъту о другихъ академіяхъ. были ли въ нихъ подобныя явленія, какія принимались мѣры и какъ вообще академическия корпораціи смотрять на эти явленія? Сужденіе всѣхъ академическихъ корпорацій по этому предмету, приведенное къ ебщей формулѣ, должно быть въ виду при составленіи новаго устава академическаго.

Второе. Обсуждавшееся явление хотя и частное, но для дальнвишей академической жизни не менье важное, чвиъ сдъланное въ Св. Синодъ, въ нынъшнемъ академическомъ году, заявление о недостаткахъ двиствующаго академическаго устава или обсуждение проэкта новаго устава. И если въ обонхъ этихъ случаяхъ дъло не ограничивалось опредъленісмъ только присутствовавшихъ въ засёданіяхъ Совізта членовъ, не понадобились голоса и подписи еть всей кориорацін, то и важность и обсуждавшагося въ Сов'втв 11-го анрвля предмета заставляеть меня думать, что инвнія о немь и подписи нравственно обязаны и по корпоративной солинарности должны дать всв безъ исключенія члены академической корпораціи, участвовавшіе и подписавшіеся и въ вышеуказанныхъ двухъ случаяхъ, а именно какъ старъйшіе--заслуженные профессора Академія: В. О. Ключевскій, Ц. И. Казанскій, Н. Ө. Каптеревъ, Г. А. Воскресенскій, В.А. Сонеловъ,-такъ и старшіе: ординарный профессоръ А. И. Введенский и экстраординарный профессоръ А. П. Голубцовъ. равно и болѣе младшіе: экстраординарные профессора: В. Н. Мышцынъ, И. В. Поповъ, П. В. Тихоміровъ, а также конечно и юнъйшіе члены корпораціи: исправляющіе должность доцентовъ Е. А. Воронцовъ и А. П. Орловъ.

Оба эти предложенія были мною заявлены Совѣту 11 анрѣля. Первое, при баллотировкѣ, нашло себѣ сторонниковъ въ янців еще пати членовъ Совізга: Преосвященнаго Реквера, Отца Инспентора, заслуженныхъ ординарныхъ профессоровъ А. Д. Біллева и Н. А. Заозерскаго и экстраординарнаго профессора А. П. Шостынка. А второе голосованию не подвергалось.

Желая отклонить возможность какого-либо неблагопріятнаго для меня чтенія заднихь мыслей между строками этого моего особаго маталія, заявляю, что формально и принциніально,---- позавясимо отъ даннаго случая, какъ произшедпрато при особо-исключительныхъ условіяхъ, -- по моему инъню для студенческихъ корпорацій допустима возможнесть взаниод ваствія съ корпораціями преподавательскими въ нъкоторыхъ сторонахъ учено - учебной жизни академий, напримъръ: заявленія о болье желательныхъ и удобныхъ для студентовъ навъстнаго курса методахъ преподавания какихълноо наукъ-чисто лекціонный или въ соединеніи съ семинаріями и собесвдованіями, рів desideria по какому-либо отдвлу программы на извъстный годъ, желанія разработывать какія-дибо темы въ семестровыхъ и кандидатскихъ сочиненіякъ, но конечно додъ непремъннымъ условіемъ законо. сообравности отого взаимодъйствія, т. е. чтобы всё случан и способы онаго были напередъ строго и точно опредълены въ академическомъ уставѣ и не могли бы казаться самоволіемъ" \*).,

# И апръля 1906 геда.

#### № 15.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академіи Евдокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академіи Архимандритъ Іосифъ, ординарные и экстраординаряние профессоры и прочіе преподаватели Академіи, кромъ ординарныхъ профессоровъ В. О. Ключевскаго и А. И.

\*) 1. Заслуженный ординарный профессорь А. Д. Виляевь подписаль овначенный журналь съ двумя оговорками: "во 1-хъ, при назначени О. Серафима Уставъ не былъ исполненъ только въ томъ, что О: Серафиму не было предложено читать пробныя лекціи; во 2-хъ, какъ въ текущемъ учебномъ году, такъ отчасти и въ истекшемъ О. Серафимъ не читапъ лекцій не по своей винъ".

2. Журналъ этотъ въ Академію не возвращенъ и резолюція Его Высокопреоскащенства на немъ неновъстна.

5\*

Введенскаго, экстраординарныхъ профессоровъ А. П. Голубцова, В. Н. Мышцына, Й. В. Попова и П. В. Тикомирова, исправляющихъ должность доцента Е. А. Воронцова, іеромонаха Серафима (Остроумова) и А. П. Орлова и временнаго преподавателя—заслуженнаго ординарнаго профессора Н. Ө. Каптерева.

Слушали: І. Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Марта 30. Въ Совътъ Московской Духовной Академін"--указъ на имя Его Высокопреосвященства неъ Святъйшаго Синода отъ 23 марта за № 3585:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святвишій Правительствующій Синодъ слушали: представленію Вашего Преосвященства оть 23 февраля сего года за № 74, по ходатайству Совёта Московской Духовной Академіи объ утвержденіи исправляющаго должность доцента сей Академіи Павла Сохолова въ званіи экстраординарнаго профессора, на вакансію, освободившуюся за назначеніемъ Михаила Таръева ординарнымъ профессоромъ. Приказали: Исправляющаго должность доцента Месковской Духовной Академіи по каеедръ психологіи, магистра богословія Павла Соколова, избраннаго Совътомъ въ званіе экстраординарнаго профессора, утвердить въ таковомъ званія, со дня избранія въ омое, именно--съ 4 февраля 1906 года; о чемъ и послать Вашему Преосвященству указъ".

Опредълили: Объ утверждени исправляющаго должность доцента Академіи по казедръ исихологіи П. П. Соколова въ званіи экстраординарнаго профессора внести въ формулярный о службъ его списокъ и сообщить Правленію Академіи, — для зависящихъ распоряженій.

II. Резолюцію Его Высокопреосвященства, послѣдовавшую на журналѣ собранія Совѣта Академін 21 марта, № 11: "1906 г. Апр. 4. Ходатайствовать".

Опредълили: Принять къ свъдънію.

Ш. Отношенія:

а) Организаціоннаго Комитета по устройству Третьяго Областного Археологическаго Съйзда въ гор. Владимірѣ отъ 24 марта за № 2:

"Несостоявшійся въ прошломъ году Третій Областной Историко - Археологическій Съёздъ вновь. назначенъ на 20 по 30 іюня сего 1906 года въ гор. Владимірѣ, по той же програмив, утвержденной г. Манистромъ Народнаго Просвёщенія 26 ноября 1908 года. Во время Съйзда предполагаются экскурсін для осмотра древностей въ гор. Суздаль и въ другія, заслуживающія вниманія въ археологическомъ отношенін, мистности Владнмірской губерніи. Для всёхъ иногороднихъ членовъ и депутатовъ, которые сообщать заблаговременно о своемъ намъреніи прибыть на Съйздъ, будуть въ гор. Владиміръ приготовлены безплатныя помъщенія.

Сообщая объ этомъ, Организаціонный Комитеть по устройству Областного Съёзда имёсть честь покориталие просить Московскую Духовную Академію принять въ немъ участіе въ лицё своихъ представителей, о назначенія коихъ съ указаніемъ ихъ адресовъ, заблаговременно извёстить Организаціонный Комитетъ".

6) Совъта Педоногическихъ курсовъ, организованныхъ въ 1904 году при Педагогическомъ Музев военно-учебныхъ заведеній, отъ 29 марта (на имя экстраординариаго профессора Академін П. П. Соколова):

"Не отнажитесь сообщить въ засъдани Совъта Академии, что Временная Коммиссія, по организаціи перваго всероссійскаго съвзда по педагогической психодогіи (проэкть котораго при семъ прилагается) имъетъ честь покорнъйше просить почтить предстоящій съвздъ назначеніемъ своего делегата".

Справка: По опредълению Совъта Академии отъ 18 сентября 1904 года депутатами отъ Академии на предполагавшийся въ 1905 году (съ 20 по 80 июня) Третий Областной Аркеологический Събедъ нь гор. Вдадимирѣ назначены были: экстраординарный профессоръ по каседрѣ церковной археологии и литургики А. П. Голубцовъ и исправляющий должвость доцента Академии по каседрѣ русской церковной историн С. А. Смирновъ, при чемъ Совъть Академии, тогда же просилъ ходатайства Его Высокопреосвященства предъ Святѣйшимъ Синодомъ объ отпускѣ потребной въ пособіе ирофессору Голубцову и и. д. доцента Смирнову на путевые расходи и содержаніе въ гор. Владимирѣ суммы въ равмѣрѣ, какой благоугодно будеть опредѣлить Святѣйшему Саноду.

Опред Влили: 1) На Третій Областной Археологическій Съведь нь гор. Владимірь назначить оть Академіи прежде набранных депутатовъ-экстраординарнаго профессора А. П. Голубуров и неправляющаго должность доцента С. И. СмурСинодомъ объ отпускъ изъ находящихся въ распоряжении Святъйшаго Синода суммъ въ пособъе назначеннымъ депутатамъ на путевне расходы и содержание въ г.г. Владниръ и С. Петербургъ по 150 рублей на каждаго, а всего 600 руб. IV. Прошение преподавателя Тоиской духозной семинарии

19. прошене преподавателя тонской духовной семинарии геромонаха Игнатія (Дверницкаго):

"Честь имѣю просить Совѣть Московской Духовной Академіи выслать мнѣ по мѣсту настоящаго мовго служеныя мее кандидатское сочинение на тему-"Образование Отцовъпроповѣдниковъ IV вѣка", разрѣшивъ переработать его въ магистерскую диссертацію съ оставленіемъ той же теми".

Опредълили: Увѣдомить іеромонаха Итнатія, что, по опредъленію Совѣта Академіи оть 30 апрѣля 1697 года, выдача на руки и высылка кандидатскихъ сочиненій итъ авторамъ прекращена; переработка же кандидатскихъ сочиненій въ магистерскія диссертація, по опредъленію отъ 21 февраля сего 1906 года, разрѣшена на будущее время всѣмъ окончившимъ академическій курсъ, безъ предварительнаго испрошенія на то согласія Совѣта Академіи, подъ ихъ собетвенною отвѣтственностью.

V. Заявленіе Преосвященнаго Ректора Академія о темъ, что возвратнышіеся, по окончанія военныхъ двйствій, съ Дальняго Востока студенты—священныхъ Владиміръ Боголюбовъ и Христофоръ Соболевъ, по опредёлевіямъ Совъта Академія отъ 3 іюня 1904 года и 29 мая 1905 года переведенные: первый—въ IV-й, а послёдній—во II-ой курсъ нодъ условіемъ удовлетворительной сдачи ями, по возвращенія изъ отпуска, устныхъ испытаній по тёмъ предметамъ, которые они слушали въ 1903—1904 учебномъ году, выполниях осначенное условіе и получили слёдующіе баллы а) ссящемникъ Владиміръ Боголюбовъ: по Священному Писанів Новаго-Завѣты—5—, педагогикъ—4, гомидетакъ и исторіи проповъдничества—4+; церковвому праву—5—, асторія зарадныть' исповъданій—4<sup>1</sup>/2, всторіи русскаго раскола—4 и греческому языку-4; б) Христафора Саболесь: по библейской исторія-5, введенно въ кругъ богословскихъ наукъ-5-, метафивнить и дегикъ-4, сврейскому языку-8; теорія одореспести и исторіи дностранныхъ дитературъ-5, латинскому языку-4<sup>1</sup>/2 и антлійскому языку-8.

Опредълняя: Принять въ свъдънію.

VI. Проживніе студенновь Анадеміи (ва подписью общаго дежурнаго):

"Собравшись 25 сего февраля, студенты всёхъ курсовъ ностановили просить Совёть Академія внести слёдующія измінения въ порядокъ пользованія студевтами фундаментальной и студенческой библіотеками и читальней:

а) нать фундаментальной библіотеки всё книги, за исключеніемъ нанболёе цённыхъ рукопесей и изданій, выдавать студентамъ по простому требованію. Въ настоящее время для полученія многихъ книгъ, такъ называемыхъ запрещенныхъ, напримъръ, заграничнаго изданія соч. Толстого, журнала "Отечественныя Записии", требуется особое разръщеніе отъ Преосвященнаго Ректора.

6)—студенческую библютеку и читально предоставить въ нолное въдъне студентовъ. Въ настоящее время книги и журналы, поступающе въ библютеку, подлежать инспекционной цензуръ: списка назначенвыхъ къ выпискъ книгъ утвержавится Преосващеннымъ Ректоромъ; воъ періодическія изданія каждодневно, прежде поступленія въ читально, подвергаются разсмотрънію и цензуръ Ректора, виъшній норядокъ читальни, ся открытіе и закрытіе также регуляруются инспекціей, независимо отъ студенческихъ желаній и интересовъ".

б) Заявленіе библіотекаря Академін К. М. Цопова:

"По поводу поступившаго въ Совъть Академіи провленія студентовъ имъю честь объяснить Совъту слъдующее:

1) Я нолагаль бы возможнымь выдавать заграничныя изданые сочинений гр. Д. Н. Толотого безь всяхаго разрышеныя въ виду того, что тексорь эти сочиненые начали выходить и въ русскихъ паданіяхъ и стали общедоступными.

2) Я полагаль бы возможнымъ выдавать студентамъ бовъ воякаго разръщенія, на одинаковыхъ: съ другими журналами основаніяхъ, журналъ "Отечественныя Записки" въ виду того, что спросъ на него, по монмъ наблюденіямъ, певеликъ и не можетъ отразиться на цёлости и сохранности экземпляра этого журнала, инёминагося въ библіотекв.

3) Въ отношения же рукописей и цънныхъ ваданій я полагалъ бы остаться для студентовъ въ прежнемъ положения, т. е. выдавать ихъ для просмотра и чтенія въ помъщении библіотеки безъ всякаго разръшенія, а для выноса ихъ изъ библіотеки студевтамъ получать разръшеніе отъ Ректора Академіи, или записку отъ профессора, удостовъряющаго нужду въ томъ.

Къ сему имъю честь присовокупить, что составить полный списокъ цённыхъ изданій, которыя не подлежать свободной выдачъ, въ виду многочисленности этнхъ изданій въ библіотекъ, очень затруднительно, да и едва-ли возможно. Посему не благоугодно-ли будетъ Совъту Академіи предоставить библіотекаро по его усмотрънію опредълять, какія изданія не подлежать свободной выдачъ студентамъ, по своей цънности".

Справка: 1) § 129 устава духовныхъ академій: "Въ академій дозволяется им'вть и особую студенческую библіотеку. Наблюденіе за составомъ и пополненіемъ таковой библіотеки принадлежитъ ректору, безъ разр'вшенія котораго не должна поступать въ оную ни одна книга, журналъ или газета. Надзоръ же за благоустройствомъ библютеки и порядкомъ пользованія книгами возлагается на инспектора академіи".... 2) Указъ Святвишаго Синода отъ 13 мая 1891 года за № 1956 о благоустройствъ студенческихъ библіотекъ при духовныхъ академіяхъ.....8) Составленныя Совѣтомъ Академіи въ собраніи 6 іюня 1891 года и утвержденныя Бго Высокопреосвященствомъ правила о чтеніи студентами книгъ изъ библіотеки.

Опредълили: 1) Выдачу студентамъ княтъ изъ фундаментальной библіотеки разрѣшить на основаніять, изложенныхъ въ заявленіи г. библіотекаря Академін, предоставивъ послѣднему опредѣлять, по его усмотрѣнію, какія изданія не подлежать свободной выдачѣ студентамъ, по своей цѣнности.—2) Впредь до пересмотра Совѣтомъ правилъ о студенческой библіотекѣ, просить Преосвященнаго Ректора Академін внести возможныя облегченія какъ въ надзоръ за ем пополненіемъ, такъ и въ способахъ пользеванія выписываемыми въ библіотеку книгами, журналами и газетами. VII. Прошеніе студентовъ Академіи (ва подписью общаго дежурнаго):

"Нѣсколько лѣтъ назадъ, послѣ извѣстной нечаевской ревизіи, изъ студенческой библіотеки были отобраны нѣкоторыя книги (нѣсколько десятковъ) и переданы на храненіе въ фундаментальную академическую библіотеку. Не находя въ настоящее время никакихъ основаній для продолженія запрета на упомянутыя кныги, мы, студенчы Московской Духовной Академія, просниъ Совътъ сдѣлать спотвѣтствующее распоряженіе о воввращеніи студенческой библіотекѣ ся конфискованныхъ книгъ".

Справка: 1) Въ представлении бывшаго Ректора Академии Архимандрита Лаврентія, коимъ онъ докладываль Совѣту (въ собрания 18 сентября 1896 г.) о томъ. что имъ и Правленіемъ Академіи приняты мёры къ устраненію некоторыхъ прописанныхъ въ указъ Святьйшаго Синода отъ 5 сентября 1896 года за № 4395 непорядковъ академической жизни, между прочимъ значится: "Студенческая библіотека, по моему порученію, пересмотр'вна и. д. инспектора Академіи экстраординарнымъ профессоромъ Іероееемъ Татарскимъ и книги, не разръшенныя къ употреблению, исключены изъ нея и переданы въ фундаментальную библіотеку".--Требованіе: книги непозволятельныя изъять изъ студенческой библіотеки, и впредь не пріобр'втать ни покупкою, ни дареніемъ",-повторено было и во второмъ указѣ Святьйщаго Спнода по поводу ревизія, отъ 14 февраля 1897 года за № 802.--2) Изъ приложеннаго въ вышеупомянутому представлению Ректора Академии списка видно, что и. д. инспектора Академіи экстраординарнымъ профессоромъ І. А. Татарскимъ изъяты были изъ студенческой библіотеки слідующія книги и брошюры:

 Беджготъ. В. Естествознаніе и политика. Бехеръ. Э. Рабочій вопросъ въ его севременномъ значеніи. Бибиковъ. Критическіе этоды. Гексли. О положеніи человъка въ ряду органическить существь.

5. Дебэ. Гигісна и физіологія брака. Добролюбовъ. Сочиненія, т. 1—4. Жуковскій. Исторія политической литературы XIX. столівтія.

| Золя, Э. Западия.                                      |
|--------------------------------------------------------|
| Кетлэ. Человъкъ и развитіе его способностей.           |
| 10. Левитовъ. Польсти и резскази.                      |
| Левитовъ. Жизнь московских вакоужовъ.                  |
| Левитовъ. Собраніе сочишеній, т. 12                    |
| Льюнсь и Милль. Огноть Конть и положительная фи-       |
| лософія.                                               |
| - Лівсковъ. Мелочи архієрейской жизни.                 |
| 15. Лѣтневъ. Виѣ обществежныхъ интересовъ.             |
| Милль. Основанія политической эконемін, у. 2.          |
| Мялль. Подчиненность женщины.                          |
| Михайловскій. Сочиненія т. 1-6.                        |
| Михайловъ. Ассоціаціи.                                 |
| 20. Михайловъ, А. Паденіе.                             |
| Михайловъ, А. Алчущіе.                                 |
| Михайловъ. А. Безпечальное житье.                      |
| Михайловъ. А. Сочинения т. 1-6.                        |
| Михайдовъ А. Скользкий путь.                           |
| 25. Михайловъ А. Загубленная жизнь.                    |
| Михайловъ А. Блага жизни.                              |
| Михайловь А. Изъ-за власти.                            |
| Мишла. "Въ Дали", разсказы.                            |
| Мордовцевъ. Политическія движенія русскаго народа,     |
| <b>T.</b> 12.                                          |
| 30. Нефедовъ. Очерки и разсказы.                       |
| Нефедовъ, Сочиненія, т. 1—2.                           |
| Писаревъ. Сочиненія, т. 1-6.                           |
| Помяловский. Сочинения, т. 1.                          |
| Приклонскій. Народная жизнь жа свверв.                 |
| . 35. Рошфоръ. Осужденный на смерть.                   |
| Рѣшетниковъ. Сочиненія, т. 2.                          |
| Рвшетниковъ. Глумовы.                                  |
| Ръщетияковъ. Свой хлъбъ.                               |
| Ръшетниковъ. Подлидовция.                              |
| 40. Слёнцовъ. Очерки и разоказы.                       |
| Спенсеръ. Основанія науки о нравственности:            |
| Спенсеръ. Основанія соціологія, т. 1-42. (1911) (1911) |
| Суворинъ. Въ концъ въка.                               |
| Свяевовъ. Психодогическіе втодації Такана сала сала    |
| 45. Фогтъ. Человъкъ и его мъсто въ мірозданія.         |

45. Фогтъ. Человъкъ и его мъсто въ мірозданія.

۱

- Шелгуновъ. Очерки русской жизни.
- Шелгуновъ. Сочиненія, т. 1-2.
- Шерръ. Конедія всемірной истерін.
- Щановъ. Естественно-всихологическія условія умственнаго и соціальнаго развитія русскаго народа.

-50. Щаповъ. Земство и расколъ.

Юмансь, Э. Новъшшее образование.

Штовень. Изъ записекъ сельской учительницы.

- Слъпновъ. Полное собрание сочинения.
  - Сборники: Изъ журнала "Современникъ", т. 1---2.
- 55. Сборникъ неъ журнала "Слово", т. 1-4.
- 56. Сборникъ наъ журнала "Отечественныя Записки", т. 1---2.

Опредълнля: Изъятыя въ 1696 г. наъ студенческой библютеки книги и бронюры всерратить въ онур по составленному тогда и приведенному въ справкъ списку, о чемъ и сообщать г. библютекарю Академии къ исполнению.

VIII. Прошеніе студонного Академіи (за подписью общаго дежурнаго):

"Въ виду неудоботвъ, съ какими овязано обсуждение ебщестуденческихъ вопросовълри отсутствия соотвътствующаго номъщения для собраний, студенти всёхъ курсевъ постановили: просить Совътъ Московской Дуковвой Академии разръшитъ имъ пользеваться для общестуденческихъ собраний первой аудиторией".

Опредъянан: Объявить студентань, что Совать Академін, съ своей сторовы, не встръчаеть препятотвій къ разрышенію имъ польвоваться, но окончаніи лекцій, для общестуденческихъ собраній аудиторіей № 1, не не усматряваєть въ настоящее время возможности практическаго осущестиленія етого посталовленія, въ виду послъдевавнало 13 дес кибря 1905 года, на основаніи воложеніи о чрезвычайной огранть, и до сего времени не отигисникаго обязательнаго постановленія Г. Московскаго Генераль-Губернатора о запрещеніи сходокъ какъ въ г. Москвъ, такъ и ве всей Московской губернін.

IX. Прошенія вольных в слущателей авадеминеских леклій:

а) Сеященнима Николая Ремизоса: "Я состою два года водъщослужиетеленъ: при Московской Дудовной Академия. Служая академическія лекціи, я наравнъ съ студентами академія

писалъ и семестровыя работы. Въ послъднее время Св. Сннодъ разръшилъ мнъ, какъ женатому: священнику, держать пріемные экзамены на эваніе студента Академіи, въ чемъ прежде мнъ два раза было отказано даже по двумъ прошеніямъ монмъ на Высочайшее Имя. Въ настоящее время я хотёль бы воспользоваться предоставленнымъ мнё правомъ и зачислиться студентомъ Академіи, при этомъ я покорнъйше просилъ бы Совътъ Академін зачислить мнъ и два года моего слушанія лекцій при Академіи, съ зачетомъ мнѣ выполненныхъ мною за это время семестровыхъ работъ, -по выдержаніи мною, конечно, пріемныхъ и курсовыхъ экзаменовъ. Пріемные экзамены я нам'вренъ держать визств со всеми въ августе месяце. Въ настоящее время мий хотелось бы, въ виду того, что я состою вольнослушателемъ 2 курса, держать курсовые экзамены со второго на третій курсъ, почему я и обращаюсь въ Совъть Академін съ покорнъйшею просьбой, --- разръшить мнъ держать названные экзамены вместь съ студентами 2 курса въ семъ апрълъ мъсяцъ текущаго года, съ тъмъ, чтобы во выдержанім мною пріёмныхъ испытаній и экзаменовъ съ перваго на второй курсь, эти напередъ выдержанные мною экзамены со второго на третій курсъ были зачислены миз. Начинать же, по выдержании мною пріеменьть экзаменовъ, академическій курсь лекцій снова и только для этого держать н самые пріемные экзамены, для меня будеть правственно крайне тяжело, не такъ ужъ интересно,-и кремъ того, пожалуй, уже и не по средствамъ, послъ двуклътняго содержанія въ Академіи, въ качествъ заштатнаго овященняка".

6) Николая Ермолаева: "Покоривище прошу Совыть г.г. профессоровъ Московской Духовной Академін разрышить мив держать переходные эквамены на второй курсь во время, назначенное для студентовъ І курса, а семестровое сочниеніе по иностранной литературі водать въ конців літникь каникуль".

Справка: По опредъленіямъ Совъта Академін отъ 28 августа 1904 г. и 18 августа 1905 года, священникъ Ремназовъ и г. Ермолаевъ, на основанія указа Святьйшаго Сипода отъ 8 апръля 1902 г. за № 2737, допущены были къ слушанію академическихъ лекцій безъ предоставленія. имъ какихъ-

• ..

либо правъ въ отношения къ соисканию академическихъ степеней и званий.

Опредълили: Въвнду изложеннаго въ справкъ, просъбы вольнослушателей Академіи священника Николая Ремизова и Николая Ериолаева о разръшеніи имъ держать переводные экзамены наравиъ со студентами Академіи отклонить, о чемъ и увъдомить ихъ чрезъ Канцелярію.

На семъ журналъ резолюція Его Высокопреосвященства за № 261: "Возвратить".

## 22 апръля 1906 года.

#### № 16.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академін Евлокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академін Архиманаритъ Іосифъ, ординарные и экстраординарные профессоровъ и прочіе преподаватели Академіи, кромѣ ординарныхъ профессоровъ В. О. Ключевскаго, А. Д. Бъляева, Н. А. Заозерскаго и А. И. Введенскаго, экстраординарныхъ профессоровъ А. П. Шостьина, А. П. Годубцова, П. П. Соколова, А. А. Спасскаго и П. В. Тихомирова, исправляющихъ должность доцента И. М. Громогласова, Е. А. Воронцова, Д. Г. Коновалова и јеромонаха Серафима (Остроумова).

Слушали: Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надинсью: "1906 г. Апр. 19. Въ Совѣтъ Московской Духовной Академін"—указъ на имя Его Высокопреосвященства наъ Святѣйшаго Синода отъ 19 апрѣля за № 4407:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святвйшій Правительствующій Синодь слушали: донесеніе Вашего Преосвященства, оть 14 сего апръля за № 190, въ коемъ представляете на благоусмотръніе Святвйшаго Синода постановленіе Совъта Московской духовной академін, состоявшееся въ экстренномъ засъданін 30 минувшаго марта, въ великій четвергь, о производства выпускныхъ и перезодныхъ испытаній въ академіи съ 12 сего апръля съ окончаніемъ оныхъ не позже 5 мая. Прикавали: Имъя въ виду, что по § 117 Устава дух. академій академическій годъ продолжается до 15 іюня, и принимая во вниманіе, что лекцін въ Московской духовной академіи въ текущемъ учебномъ году

Digitized by Google

началноь только съ конца января и что основания къ околчанию занятия въ академии ранъе установленнаго срока въ постановлении Совъта академии не указнио, Сватьйний Синодъ опредъляетъ: предилсакъ Совъту Московской дуковной Академии закончить учебний годъ, на точномъ основания академическаго Устава, не ранъе 15 июня; если же по особому основанию представлялась бы надобность отступить отъ требований Устава, то необходимо ходатайствовать въ установленномъ порядкъ о разръщения на то, съ представленіемъ соображений, къ сему побуждающихъ; о чемъ, для зависящихъ распоряжений, послать Вашему Преосвященству указъ".

Опредълили: Просить Его Высокопреосвященство представить Святвйшему Саноду, что:

1) Лекція въ Московской Дуковной Академін въ текущенть учебномъ году начались непосредственно посли пріемнить испытаній—въ септябра масяца 1905 года, продолжались до 5 октября и возобновлены, посла перерыва, 13 января 1906 года, а не въ конца этого масяца.

2) Назначая производство выпускныхъ и переводныхъ испытаній студентовъ Академіи съ 12 апрёля 1906 года, Севъть Академіи не сдёлалъ слишкомъ большого отступленія отъ установившейся въ Московской Духовной Академіи нормы: уже много лёть сряду экзамены въ Московской Академіи начинались съ 1-го мая, а въ минувшемъ 1905-мъ году, напримёръ,—по утвержденному Его Высокопреосвященствомъ росписаніо, — даже съ 98 анръля, при чемъ ебычно чтеніе лекцій прекращалось дней за 7-и ю до этого срока, дабы дать студентамъ возможность провёрить записи лекцій и подготовиться къ испытаніямъ.—Въ текущемъ году этой льготы студентамъ предоставлено не было.

3) Постановленіе Совѣта Академіи отъ 30-го минувшего марта вовсе не означало, что и учебный академическій годъ также долженъ окончиться *не позже 5 мая*, вмѣстѣ съ окончаніемъ устныхъ испытаній, свидѣтельствомъ чему можетъ служить данное прежде Совѣтомъ студентамъ IV курса разрѣшеніе представить ихъ сочиненія на степень кандидата богословія къ 15-му мая.—Предназначая вторую половину мая мѣсяца на чтеніе означенныхъ сочиненій, оцѣнку и составленіе отзывовъ о нихъ подлежащими наставниками, Совъть Академіи имъль въ виду произвести присужденіе степени кандидата богословія и званія дъйствительнаго студента оканчивающимъ академическій курсь и переводъ студентовъ первыхъ трехъ курсовъ въ слъдующіе курсы въ обычный для Московской Духовной Академіи, установленный многолътнею, не вызывавшею доселъ возраженій практикою, срокъ, именно—въ первыхъ числахъ іюня мъсяца.—Такимъ образомъ въ отношеніи производства испытаній въ текущемъ учебномъ году Совътъ Московской Духовной Академіи поступилъ такъ же, какъ и Совътъ С.-Петербугской Духовной Академіи, съ тор лишь разницею, что въ послъдней студентамъ IV курса для окончанія кандидатскихъ сочиненій предоставленъ срокъ до устныхъ испытаній, а въ первой послъ оныхъ. ¬

4) Постановленіе Совѣта объ ускоренномъ производствѣ испытаній и отпускѣ на лѣтнія каникулы студентовъ первыхъ трехъ курсовъ вызвано было незаконнымъ и безтактнымъ вмѣшательствомъ мѣстной полиціи во внутренною жизнь Академіи, которое могло повлечь за собою студенческія волненія и закрытіе Академіи гражданскою властью, на основаніи распространеннаго на всю Московскую губернію положенія о чрезвычайной охранѣ.

Со дня возобновленія занятій въ Академіи — 18 января 1906 года-академическая жизнь протекала вполнѣ спокойно и Совъть Академіи не далъе, какъ въ собраніи 21 марта, обсуждая вопросъ объ окончании учебнаго года, предположилъ закончить чтеніе лекцій 26 апрѣля, а съ первыхъ чиселъ мая приступить къ производству устныхъ испытаній.---Но 28 марта, по распоряжению Г. Московскаго Губернатора, основанному на донесении мъстной полиціи, неожиданно были арестованы и заключены въ тюрьму на трехмъсячный срокъ два студента, извъстные Совъту съ самой лучшей стороны, — за мнимое нарушение обязательнаго постановления Г. Московскаго Генералъ-Губернатора отъ 18 декабря 1905 г., воспрещающаго собранія и сходки.-По вившательству Совъта студенты эти черезъ недълю были освобождены изъ заключенія, чёмъ, конечно, косвенно была признана со стороны полиціи и неосновательность ареста. — Вынужденный возникшимъ по этому поводу вполнѣ понятнымъ возбужденіемъ студентовъ неоднократно собираться (не вопреки своей христіанской совѣсти) въ дни Страстной седмицы, Совѣть, между прочимъ, на экстренномъ собраніи въ Великій Четвергъ постановилъ ускорить производство экваменовъ съ цълію уберечь студентовъ отъ какихъ либо необдуманныхъ поступковъ, весьма возможныхъ въ виду вызывающаго поведенія и безтактныхъ, ръщительно ничѣмъ не вызванныхъ, угрозъ мѣстной полиціи.---

5) Постановленія этого Сов'ють не счель удобнымь въ свое время и нужнымъ мотивировать, въ виду того, между прочимъ, что опредъленіемъ Святьйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058 "назначеніе времени и порядка производства испытаній въ Академіи" отнесено въ разрядъ дълъ, окончательно рёшаемыхъ самимъ Совётомъ Академін. О мннмомъ же противорѣчіи его требованіямъ § 117-го устава духовныхъ академій Совѣтъ, намѣревавшійся (какъ сказано выше) закончить учебный годъ въ обычное для Московской Духовной Академіи время, и не имълъ побужденій входить въ суждение.--Тъмъ не менъе, Совътъ полагаетъ, что если бы, въ виду исключительныхъ обстоятельствъ переживаемаго государствомъ момента, онъ, руководясь правильно понятыми интересами Академіи, пришелъ къ заключенію о необходимости закончить учебный годъ ранве назначеннаго § 117-мъ устава срока, то имѣлъбы полное основаніе рѣшить этоть вопросъ собственною властію, въ виду указаній, преподанныхъ въ послъднее время самимъ Святьйшимъ Синодомъ.-Когда въ январъ мъсяцъ текущаго 1906 года Совъть Академіи обратился къ Святьйшему Синоду съ ходатайствомъ о разръшении назначить студентамъ первыхъ трехъ курсовъ лишь по два семестровыхъ сочиненія, Святьйшій Синодъ, указомъ отъ 14 февраля 1906 года за № 1765, разъяснилъ, что это ходатайство о сокращении для студентовъ количества семестровыхъ сочинений въ текущемъ учебномъ году подлежить, по 4 п. временныхъ правилъ для духовныхъ академій ("Совѣту должно быть предоставлено окончательное утверждение въ ученыхъ академическихъ степеняхъ и самостоятельное въ предѣлахъ, установленныхъ закономъ. разрѣшеніе учебныхъ и воспитательныхъ вопросовъ"), разръшению самого Совъта.-А между тъмъ § 123-й, требующий, чтобы "Въ течении года въ первыхъ трехъ курсахъ студентамъ назначалось не менъе трехъ сочиненій", и до сего

Digitized by Google

времени занимаеть такое же мізсто въ уставів, какъ и § 117-й.

6) Не получивъ никакого извъщенія о томъ, что постановленіе отъ 30 марта опротестовано и представлено на благоусмотръніе Святьйшаго Синода (журналъ собранія 30 марта и до сего дня въ Академію не возвращенъ), Совътъ Академін въ назначенный орокъ—12 апръля—приступилъ къ производству устныхъ переводныхъ и выпускныхъ испытаній студентовъ Академіи.—Ко дню настоящаго собранія (22 апръля) выпускные экзамены студентовъ IV курса уже закончены; 24—26 апръля оканчиваютъ испытанія и студенты I курса.— Въ виду этого Совътъ Академіи не усматриваетъ ръщительно никакой возможности отступить въ чемъ либо отъ своего постановленія, состоявшагося 30 марта.

На семъ журналѣ революція Его Высокопреосвященства "1906 г. Апр. 27. Доложить (и доложено) о семъ Св. Синоду".

## 1 мая 1906 года

### № 17.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академін Евдокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академіи Архимандритъ Іосифъ; временный преподаватель заслуженный ординарный профессоръ П. Й. Цвътковъ; заслуженные ординарные профессоры—В. О. Ключевскій, А. Д. Бъляевъ и М. Д. Муретовъ; ординарный профессоръ М. М. Таръевъ; экстраординарные профессоры—А. П. Голубцовъ, А. А. Спасскій, И. В. Поповъ и Н. Г. Городенскій; исправляющіе должность доцента—Й. М. Громогласовъ, С. И. Смирновъ, Д. Г. Коноваловъ и Н. Л. Туницкій.

Слушали: I. a) Отношеніе Учебнаго Комитета при Святвйшемъ Синодѣ отъ 25 апрѣля за № 685:

"Препровождая при семъ прошеніе псаломщика Псковоградской Бутырской Успенской церкви Өеодора Суетова о разрѣшеніи ему подвергнуться пріемнымъ испытаніямъ при Московской Духовной Академіи въ началѣ 1906—1907 учебнаго года, не смотря на его положеніе женатаго, Учебный Комитеть имѣеть честь покорнѣйше просить Совѣть Московской Духовной Академіи сообщить свой отзывъ по содержанію просьбы Суетова". б) Прошеніе на имя Преосвященнаго Предсёдателя Учебнаго Комитета при Святёйшемъ Синодё псаломщика Псковоградской Бутырской Успенской церкви Өеодора *Суетева*:

"Въ 1905 году я окончилъ курсъ ученія въ Псковской Духовной Семинаріи съ званіемъ студента. По семейнымъ обстоятельствамъ я не могъ тогда же воспользоваться предложеніемъ Семинарскаго Начальства---вхать на казенный счетъ въ одну изъ Духовныхъ Академій для продолженія образованія. Все же желаніе поучиться въ высшей богословской школѣ меня ни на минуту не покидало и не покидаетъ, хотя я навсегда, повидимому, сдѣлался пасынкомъ судьбы, для котораго двери всѣхъ Академій оказались закрытыми: я вступилъ въ первый законный бракъ....

Не получая удовлетворенія въ такъ называемомъ самообразованіи и чувствуя сильную жажду въ наукѣ, я осмѣливаюсь всепокорнѣйше просить Васъ, Ваше Преосвященство, дозволить мнѣ, лицу женатому, подвергнуться пріемнымъ испытаніямъ при Московской Духовной Академіи въ будущемъ 1906—1907 учебномъ году на одинаковыхъ правахъ съ холостыми студентами семинарій.

При этомъ считаю удобнымъ замѣтить, что подлежу отбыванію воинской повинности еще въ 1907 году, такъ что съ этой стороны для моего поступленія въ Академію никакихъ препятствій не предвидится".

Опредѣлили: Увѣдомить Учебный Комитеть при Святѣйшемъ Синодѣ, что Совѣть Академіи въ собраніи 21 марта текущаго года, при обсужденіи вопроса о вызовѣ воспитанниковъ духовныхъ семинарій въ составъ новаго академическаго курса, постановилъ возбудить предъ Святѣйшимъ Синодомъ общее ходатайство о разрѣшеніи допускать въ текущемъ году къ пріемнымъ испытаніямъ для поступленія въ Академію и лицъ женатыхъ.—Представленіемъ Его Высоко преосвященства, отъ 5 апрѣля сего года за № 131, означенное ходатайство и передано уже на благоусмотрѣніе Святѣйшаго Синода.

II. Прошенія:

а) Студента II курса Академіи Ивана Преображенскаго:

"По семейнымъ обстоятельствамъ я вынужденъ оставить Академію, почему и прошу Совътъ Московской Духовной Академін, уволивъ меня изъ состава студентовъ Академін, выдать мнѣ документы".

6) Студента I курса Академін Александра Снигирева:

"Имъя необходимость по семейнымъ обстоятельствамъ уволиться изъ Академіи, прошу Совъть Академіи выдать мнъ мои документы".

Справка: 1) Студенты Иванъ Преображенскій и Александръ Снѣгиревъ на устныхъ испытаніяхъ по предметамъ II и I курсовъ, бывшихъ въ минувшемъ апрѣлѣ мѣсяцѣ, и на письменныхъ работахъ получили баллы вполнѣ удовлетворительные.—2) По § 81 лит. а. п. 5 устава духовныхъ академій "переводъ студентовъ изъ курса въ курсъ" значится въ числѣ дѣлъ, окончательно рѣшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академін; къ таковому же разряду дѣлъ, по опредѣленію Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058, отнесено и "увольненіе студентовъ изъ Академіи по прошеніямъ".

Опредълили: Студентовъ: II курса—Ивана Преображенскаго и I курса—Александра Снъгирева перевести въ слъдующіе курсы и затъмъ, согласно ихъ прописыямъ, уволить изъ числа студентовъ Академіи, съ выдачею установленныхъ -свидътельствъ.

# 6 іюня 1906. года

#### № 18.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академін Евдокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академіи Архимандритъ Іосифъ; временные преподаватели—заслуженные ординарные профессоры П. И. Цвътковъ и Н. Ө. Каптеревъ; заслуженные ординарные профессоры—А. Д. Бъляевъ и М. Д. Муретовъ; ординарные профессоры—С. С. Глаголевъ и М. М. Таръенъ; экстраординарные профессоры— А. П. Голубцовъ, А. А. Спасскій и И. Д. Андреевъ; исправляющіе должность доцента—С. И. Смирновъ, Д. Г. Коноваловъ, Н. Л. Туницкій и А. П. Орловъ и вольнонаемный лекторъ—В. П. Лучининъ.

Слушали: Прошеніе экстраординарнаго профессора Академіи по казедрѣ психологіи П. П. Соколова:

"Имъю честь покорнъйше просить Совъть Академіи исходатайствовать мнъ предъ Святъйшимъ Синодомъ заграничную командировку на 1906/1907 учебный годъ для научныхъ занятій въ Германіи и Франціи. Эта командировка необходима мнё въ интересахъ моей каеедры и для монхъ личныхъ научныхъ работь. Въ Германіи я имёю въ виду ознакомиться съ новёйшими результатами и методами нёмецкой экспериментальной психологіи, чтобы примёнить ихъ, насколько это окажется полезнымъ и возможнымъ, къ академическому преподаванію моей науки. Во Франціи мнё нужно, съ одной стороны, заняться въ клиникахъ знаменитыхъ Парижскихъ невропатологовъ по вопросамъ, связаннымъ съ моими прежними изслёдованіями такъ называемаго "цвётного слуха", съ другой изучить постановку преподаванія психологіи въ Сорбоннѣ, Collège de France и Institut Catholique.

Въ виду дороговизны заграничныхъ побадокъ и недостатка собственныхъ средствъ я нахожусь въ необходимости испрашивать у Святъйшаго Синода небольшой денежной субсидіи въ добавленіе къ получаемому мною жалованью".

Опредѣлили: Признавая просьбу экстраординарнаго профессора П. П. Соколова заслуживающей уваженія и находя, что оть заграничной командировки его для учебнаго дѣла въ Академіи не представляется никакихъ неудобствъ, просить ходатайства Его Высокопреосвященства предъ Святѣйпимъ Синодомъ объ увольнении экстраординарнаго профессора Соколова на будущій 1906—1907 учебный годъ съ научною цѣлью заграницу и объ отпускѣ ему, сверхъ получаемаго по службѣ содержанія, пособія на путевыя издержки и содержаніе за границею въ размѣрѣ, какой благоугодно будетъ опредѣлить Святѣйшему Синоду.

На семъ журналѣ резольція Его Высокопреосвященства: "1906 г. Іюня 24. Согласенъ ходатайствовать".

# 6 іюня 1906 года.

#### № 19.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академіи Евдокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академіи Архимандритъ Іосифъ; временные преподаватели—заслуженные ординарные профессоры П. И. Цвътковъ и Н. Ө. Каптеревъ; заслуженные ординарные профессоры А. Д. Бъляевъ и М. Д. Муретовъ, ординарные профессоры—С. С. Глаголевъ и М. М. Тарбевъ; экстраординарные профессоры—А. II. Голубцовъ, А. А. Спасскій и И. Д. Андреевъ; исправляющіе должность доцента—С. И. Смирновъ, Д. Г. Коноваловъ, Н. Л. Туницкій и А. П. Орловъ и вольнонаемный лекторъ В. П. Лучининъ.

Слушали: І. Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Апр. 22. Въ Совътъ Московской Духовной Академіи"—указъ на имя Его Высокопреосвященства изъ Святъйшаго Синода отъ 19 апръля за № 4458:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 18 минувшаго Марта № 487, журналь Учебнаго Комитета за № 125, съ заключеніемъ Комитета, по представленному Вашимъ Преосвященствоиъ ходатайству Совъта Московской духовной академін о разрѣшенія принять студента II курса Казанской экадемін Петра Хадзаранна въ число студентовъ того же курса Московской академія, съ освобожденіемъ его отъ обязательнаго изученія греческаго языка. Приказали: Въ виду неблагопріятныхъ для здоровья Петра Хадзарагова климатическихъ условій въ г. Казани и одобрительнаго о немъ отвыва Начальства Казанской духовной академіи, Святьйшій Синодь опредвляеть: разрешить Совету Московской духовной академін принять Петра Хадзарагова въ число студентовъ II курса сей академии, съ освобождениемъ его оть обязанности изучения въ течении академическаго курса греческаго языка, такъ какъ, по § 101 Устава дух. вкадемий, для академическихъ студентовъ обязательно изучение телько едного изъ древнихъ языковъ, Хадзараговъ же сдалъ экзаненъ по латинскому языку при Казанской духовной семинаріи въ объемъ семинарскаго курса и при переходъ съ І-го на ІІ-й курсъ Казанской академіи; о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ".

Опредёлили: Уназъ Святыйшаго Синода принять къ исполнению.

II. Сданный Его Високопреосвященствомъ съ надинсью: "1906 г. Мая 15. Въ Совътъ Московской Духовной Академін"---указъ на имя Бго Высокопреосвященства изъ Святъйшаго Синода отъ 8 мая за № 5016:

"По указу Бго Императорскаго Величества, Святей-

шій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства, отъ 14 марта сего года, № 99, по ходатайству Совѣта Московской духовной академіи объ утвержденіи бывшаго заслуженнаго ординарнаго профессора сей академіи Петра Цеюткова въ званіи почетнаго члена академіи. Приказали: Дѣйствительнаго Статскаго Совѣтника Петра Цвѣткова, избраннаго Совѣтомъ Московской духовной академіи въ званіе почетнаго члена названной академіи, утвердить въ означенномъ зканіи; о чемъ и послать Вашему Преосвященству указъ".

Опредѣлиди: Изготовить для васлуженнаго ординарнаго профессора II. И. Цвъткова дипломъ на званіе почетнаго члена Московской Духовной Академіи и просить его о принятіи сего званія.

Ш. Сданный Его Высокопредевященствомъ съ надписью: "1906 г. Мая 14. Въ Совътъ Московской Духовной Академіи"—указъ на имя Его Высокопреосвященства изъ Святьйшаго Синода отъ 12 мая за № 5120:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святвишій Правительствующій Синодъ слушали: представленіе Вашего Преосвященства, отъ 29 минувшаго апръля за № 174, по двлу объ окончании учебныхъ занятия съ Московской духовной академии въ текущемъ учебномъ году ранкое установленнаго времени. Обстоятельства сего дела следующия: Ваше Преосвященство донесеніемъ, отъ 14 минувшаго апрѣля за № 190, представили на благоусмотръніе Святвашаго Синода постановление Совъта Московской духовной академии, состоявшееся въ экстренномъ засъдания 30 марта сего года, въ великия четвергь, о производствв выпускныхъ и переводныхъ испытаній въ академія съ 12 минувшаго апреля, съ окончаніемъ оныхъ не позже 5 мая. Имвя въ виду, что по § 117. Уст. дух. академій академическій годъ продолжается до 15 іюня и принимая во вниманіе, что лекціи въ Московской духовной академіи въ текущемъ учебномъ году начались только съ конца января и что оснований къ окончанию занятий въ академін ранье установленнаго срока въ постановленін Совъта академіи не указано, Святьйший Синодъ, по опредълению отъ 15 Априля сего года за № 2020, ностановиль предписать Совъту Московской духовной академіи закончить учебный годъ, на точномъ основания академическаго Устава. не рантье 15 іюня; если же по особому основанію представлянась бы надобность отступить оть требований Устава, то необходимо ходатайствовать въ установленномъ порядки о разришении на то, съ представлениемъ соображении, къ сему побуждающихъ. Нынъ Ваше Преосвященство, въ донессній оть 29 минувшаго апрёля № 174, представляете постановленіе академическаго Совіта, состоявленся по поводу означеннаго Свнодальнаго опредъления, въ коемь изъяснено, что Совёть не усматриваеть рышительно никакой возможности отступить въ чемъ-либо отъ своего постановленія, состояв**шагося 30 Марта по одедующимъ основаніямъ: в)** лекціи въ акалемін. начавшіяся въ сентябрь, были прерваны съ 5 октября до 13 января 1906 г.; б) назначениемъ экзаменовъ съ 12 анривля Совитонь не сдилано большого отступления оть установнышейся въ Московской академіи нормы; в) съ окончаніснь устныхь испытаній не позднье 5 мая академическій годъ не заканчивается, на вторую половину мая падаеть чтеніе сочиненій, присужденіе аквдемическихъ стененей и эваній и переводъ студентовъ на слъдующіе курсы, такъ что собственно учебный годъ заканчивается въ первыхъ числахь іюня; г) ускореніе производства испытаній и отнускь студентовь вызывались незакойнымь вившательствонь полиціи во внутреннюю жизнь академіи, послёдствіемъ чего могли быть волненія; д) постановленіе Сов'вта не было мотивировано въ свое время въ виду того, между прочимъ, что опредълениенъ Святьйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 г. за № 1058 "назначение временя и порядка производства испычаний въ академии" отчесено въ разрядъ дълъ, окончательно ришаемыхъ самимъ Совътомъ академіи, и е) за неполучениемъ свъдъния о томъ, что постановление 30 марта опротестовано, Совътомъ академіи нъ 26 апръля закончены испытанія студентовъ. Приказали: Разсмотревъ настоящее представление Вашего Преосвященства, Святьйший Синодъ находить, 1) что перерывъ въ учебныхъ занятіяхъ въ академін съ 5 октября до 18-го января 1906 г. не могъ не отразиться на прохождении учебнаго академическато курса; 2) что ссылка на предшествующую практику относительно начала и окончанія испытаній вь академіи не можеть служить основаниемъ къ продолжению таковой практики, если она противоръчить закону; 3) что предноложение о возможности студенческихъ волненій вслівдствіе вмівшательства полиціи во внутреннюю жизнь академін, послѣдовавшаго 23 марта, также не могло служить основаніемъ къ ускоренному окончанию учебнаго года, такъ какъ эти волнения могли произойти и въ теченіе апръля; 4) предоставленное Сов'яту академіи право "назначенія времени и порядка производства испытаній въ академіи" неправильно истолковано Совътомъ академіи, такъ какъ этимъ не отмъняется прямое требование § 117 академическаго Устава, по которому учебный академический годъ продолжается до 15 іюня, и такъ какъ временными правилами. Совъту предоставляется самостоятельное разръшение вообще учебно-воспитательныхъ вопросовъ липь въ предълахъ, установленныхъ закономъ. Въ виду сего и: принимая во вниманіе, что Высочайшимъ повельніемъ 9 мая 1881 г. окончательное рышеніе дыль объ изъятіяхъ изъ дъйствующихъ нынъ уставовъ и штатовъ духовно-учебныхъ заведеній вь некоторыхъ частныхъ случаяхь, по особо уважительнымь обстоятельствамь, предоставлено Святвишему Синоду и посему Совѣть академін, въ случав вызываемой обстоятельствами необходимости закончить учебный годъ до 15 іюня, долженъ быль ходатайотвовать предъ Святвйшимъ Синодомъ, чрезъ Ваше Преосвяшенство, о дозволении этого изъятія, Святъйший Синодъ опредѣляеть: поставить на видъ Совѣту Московской духовной академіи самовольное безь достаточныхь основаній отступление отъ требования академическаго устава относительно окончанія академическаго учебнаго года; о чемъ и послать Вашему Преосвященству указъ".

Опре'дълили: Принять къ свъдънію.

IV. Резолюція Его Высокопреосвященства, послёдовавшія на журналахъ собраній Совёта Академія:

а) 21 марта, № 12: "1906 г. Апр. 16. Принято къ свёдънію".

6) 22 априля, № 16: "1906 г. Анр. 27. Доложить (и доложено) о семъ Св. Синоду".

Опредълили: Принять къ свъдънію.

V. Отзывы о сочинении исправляющаго должность децента Московской Духовной Академии по казедръ истории русской церкви, кандидата богословія, С. И. Смирнова подъ ваглавіемъ: "Духовный отецъ въ древней восточной церкви. (Исторія духовничества на Востокъ). Часть I (Періодъ вседенскихъ соборовъ)". Сергіевъ Посадъ, 1906 г., представленномъ въ Совътъ Московской Духовной Академіи на соисканіе степени магистра богословія:

а) Заслуженнаго ординарнаго профессора Академіи по каеедрѣ церковнаго права Н. А. Заозерскаго:

"Названный трудъ профессора С. И. Смирнова имъетъ своимъ предметомъ прежде всего весьма важное и глубоко симпатичное явленіе въ исторія православнаго восточнаго монашества, известное подъ именемъ старчества. Монастирское старчество---- это спеціальная особенность восточнаго монашества и въ частности русскаго. Представляя глубокій интересъ само по себъ, это явленіе въ книгъ почтеннаго автора еще болье возрастветь оть той внутренней связи, въ какой оно оказывается съ другимъ явленіемъ высокой важности-образованіемъ института частной или тайной исповъди. Научное установление связи этихъ двухъ историческихъ явленій, указаніе существенныхъ элементовъ перваго, вліявшихъ на постепенное образованіе второго сначала въ ствнахъ монастырей-въ всключительно монашеской средв, а затемъ среди міра внёмонашеского и составляеть задачу усерднаго и талантливаго историка, какимъ выступаетъ въ своей книгь почтенный авторъ.

Соответственно этой задаче и сочинение располагается въ такомъ порядке.

Глава I-я разсматриваеть сторчество съ дрезнихъ состочныхъ монастыряхъ. Въ частности авторъ тщательно устанавливаеть значение терминовъ: "духовный отецъ", "старецъ" и параллемьние; передаеть историо возникновения старчества, сообщаетъ внѣщнюю и внутренною его организацию (1---75).

Глава 2-я изображаеть испоста и потялию ст дрезних монастырях Востока. Въ частности она распадается на три отдъленія: а) сакраментальная исповъдь; б) старческая исповъдь и в) органъ тайной монашеской исповъди — старецъ (76—176).

Глава 3-я подъ рубриков: испозвдь мирянъ предъ стариами и воклянная дисциплина ет церкен до IX свял,---представляеть какъ бы особни трантать предваряемый вводнов частью о служеніи міру древняго монашества, причемъ къ видамъ этого служенія авторъ относить и исповъдь мірянъ монаотырскими старцами. Затъмъ авторъ вдается въ подробное историко-критическое изсяъдованіе весьма сложнаго и запутаннаго вопроса о покаянной дисциплинѣ въ церкви періода вселенскихъ соборовъ вообще и въ частности объ органѣ исповъди и покаянія. Послъдній отдълъ главы и всей І-й части посвященъ спеціальному обозрѣнію церковной покаянной дисциплины въ иконоборческія времена, когда монашество, особенно студійскаго монастыря, выступило съ весьма значущимъ вліяніемъ какъ въ дълѣ защиты православія, такъ и въ особенности въ дълѣ устроенія покаянной частной дисциплины подъ сильнымъ вліяніемъ монашеской (177--328).

Книга снабжена двумя приложеніями:

а) Свидѣтельства о тайнѣ исповѣди (изъ сборника Святослава) съ соотвѣтствующимъ греческимъ оригиналомъ и

б) Свидѣтельствъ объ исповѣди Анастасія Синаита и Петра Хартофилакса.

Таковъ планъ книги г. Смирнова.

Во всёхъ своихъ отдёлахъ разсматриваемая книга выступаетъ съ слёдующими симпатичными чертами:

а) Она вскрываеть и систематически группируеть матеріалы первоисточниковь преимущественно аскетической литературы, тщательно провъряя переводи съ подлинниками: отсюда произошло то, что ея очерки древняго восточнаго монашества носять всюду интересъ свъжести и новиана. Немногихъ своихъ предшественниковъ (автора Добротолюбія, прот. А. И. Соловьева, проф. П. С. Казанскаго, даже получившаго громкую извъстность Голля) авторъ оставляеть далеко за собою въ этомъ отношеніи. Да, онъ спеціалисть но исторіи старчества Восточной церкви и можно быть увъреннымъ, что его книга займеть почетное мъсто не только въ ученой средъ, но и въ средъ современнаго монашества, сознательно относящагося къ своему призванію.

6) По вопросу о примънения, формъ и совершителяхъ тайной исповъди и покаянной духовнической дисциплины въ періодъ вселенскихъ соборовъ авторъ вноситъ капитальный вкладъ въ нашу каноническую литературу. Здъсь онъ выступаетъ съ одной стороны строго научнымъ критикомъ тъхъ скудныхъ данныхъ по исторія тайной исповѣди, которыя были собраны профессорами Н. С. Суворовымъ, А. С. Павловымъ, А. И. Алмазовымъ и другими, съ другой выдвигаетъ цълый рядъ свидѣтельствъ, дотолѣ неизвѣстныхъ, о примѣненія тайной исповѣди въ монастыряхъ. Онъ, далѣе, цервый проводитъ строгое и точное различіе между тайною исповѣдью сакраментальною и старческою, и съ научною основательностью выясняетъ терминъ *črdąе*; *лисоцатехоі*: по прочтенія книги автора не остается никакого сомнѣнія въ томъ, что этимъ терминомъ обозначались монахи-духовники, прославившіеся даромъ духовнаго врачеванія, хотя бы и не имъ́вшіе пресвитерской священной стенени.

в) Своимъ всестороннимъ и глубокимъ изученіемъ монастырской покаянной дисциплины періода вселенскихъ соборовъ авторъ не только прочно обосновалъ фактъ, что въ средѣ монашества за это время выработалось теоретическое возарвніе, что тайная исповедь и духовническое врачеваніе есть особый благодатный даръ ("разсужденія духовомъ" 1 Корине. XII, 10), не необходимо связанный съ јерархическою степеные епископа и пресвитера, но пріобр'втаемый постриженіемь въ схиму, но и доказаль, что въ двиствительности и простие монахи, монастырские старцы или духовные отцы были признаны оффиціально православнымъ патріархомъ, какъ носители апостольской власти ключей наравив съ епископами и пресвитерами. "Это, говорать авторь, произошно въ первой четверти IX въка въ Константинопольскомъ патріархать. Мъра была временной, вызывалась нуждой и должна была подлежать отмёнё по минованіи послёдней. Но въ монашеской средѣ вслѣдствіе давнишняго антагонизма. сь іедархіей истолковали ее въ смысль уступки іерархиче. скаго права монашескому классу. Мъра эта принята была въ интересахъ преслъдуемаго православія и только до православнаго собора. Но, насколько извъстно, ближайший православный соборь не воспретиль этого антиканоническаго обычая. И монашество развило свою покаянную практику средн мірянь очень широко, такъ что скоро фактически вытеснило исповедь белыхъ пресвитеровъ и епископовъ, которую совершали они въ духѣ каноновъ. Мы вовсе не хотных этных сказать, что въ восточной церкви того временя совершителями покаянія были одни простив, непосвящевные монахи, которые вмёсто церковнаго покаянія практиковали только старческое, что нъ церкви на время фактически прекратилось совершеніе таинства покаянія. Мы утверждаемъ только, что настало такое время, когда совершителями покаянія въ церкви стали монахи, духовные отщы ез общемъ смыслю слова, т. е. епископы изъ монаховъ, іеромонахи и монахи, не имѣющіе священнаго сана. И тѣ, и другіе, и третьи создали новую покаянную дисциплину, болѣе близкую къ древней монастырской, чѣмъ къ дисциплинѣ церковныхъ каноновъ" (стр. 328).

Мы дословно привели эту тираду, имѣющую значеніе общаго вывода изъ всѣхъ изслѣдованій автора о старчествѣ и монашеской покаянной дисциплинѣ о дѣйствованіи сакраментальной канонической исповѣди, — съ тор цѣлію, чтобы выставить и еще присущее автору качество — его крайнор осторожность и умѣренность въ выведахъ и обобщеніятъ. Онъ совершенно чистъ отъ упрека въ поспѣшности, въ неосновательности—въ этомъ отношеніи. Напротивъ, всюду въ своей книгѣ онъ выступаетъ изслѣдователемъ обстоятельнымъ, строго критическимъ и чуждымъ увлеченія и поспѣниности, и если книга его даритъ читателя новымъ освѣщеніемъ избраннаго предмета изслѣдованія, то на автора положиться можно безъ всякаго риска въ легковѣріи.

- По ученой основательности и важности предмета изслѣдованія признаю названную книгу С. И. Смирнова вполнѣ заслуживающею искомой ученой степени".

б) Экстраординарнаго профессора по казедрѣ новоя гражданской исторіи И. Д. Андреева:

"Изслѣдованіе С. И. Смирнова состонть изъ трехъ большихъ главъ и двухъ приложеній. Все оно въ послѣднемъ счетѣ подготовляетъ выводъ, какъ византійское монашество оттѣсняло на задній планъ бѣлое духовенство въ вопросѣ первостепенной важности, забирало въ свои руки главное орудіе вліянія пастыря на паству—покаянную дисциплину. Побѣда чернаго духовенства была столь велика, что правомочіе совершать исповѣдь среди мірянъ стало принадлежать простымъ монахамъ въ то время, когда его не имѣли бѣлые священники. Окончательное торжество этого порядка — или точнѣе безпорядка.—выходить за тѣ хронологическія грани, которыя отмежованы авторомъ для настоящей части его работы, но по прочтения книги чувствуется близость этого торжества.

Авторъ идеть къ установлению основнаго интересующаго его тезиса следующимъ путемъ. Прежде всего онъ изучаетъ зарождение порядковъ и сончаевъ, при помощи которыхъ монашество стало съ Х в. властвовать надъ міромъ, въ возникновении и организации старчества-вношней и внутрекней-въ древнихъ восточныхъ монастыряхъ. Это изучение даеть матеріаль для первой главы изслёдованія. Авторь тщательно слёдить за темъ, какъ институть старчества разрабатывается въ понимании представителей монашества разныхъ въковъ эпохи вселенскихъ соборовъ. Писатели устанавливають чрезвычайно высокую точку зрвнія на монашество. Подвижникъ въ идеалъ есть существо богоносное, духоносное, богъ. Какъ такой, онъ получаеть духовныя дарованія, изліяніемъ которыхъ отличались первыя времена христіанства. Дары пророчества, изгнанія бъсовъ, исцёленія бользней и воскрешенія мертвыхъ не являются исключительными; они обнаруживають только нормальную степень духовнаго возраста инока. При такихъ воззръніяхъ неудивительно, если отъ иноковъ-учениковъ требовалосъ всепоглощающее безраздъльное послушание старцамъ-учителямъ. Старецъ для ученика сталъ заслонять даже Бога. "Старцы говорили: если кто имъетъ въру къ другому и самъ себя отдаетъ въ подчинение ему, тотъ не имъютъ нужды внимать заповъдямъ Божінмъ, а долженъ предать волю свою отцу своему. и не останется виновнымъ предъ Богомъ". Такая дисциплина должна была вытравлять личность, хоронить волю, преврашать человъка въ "блаженнаго живого мертвеца", отучать его отъ сознанія отвѣтственности за свеи дѣйствія. Эти воззрънія на старчество такъ впитались въ жизнь, облеклись въ такія прочныя витинія бытовыя формы, что ихъ не могли скомпрометировать крупные изъяны при примънения ихъ въ жизни. "Власть, говоритъ авторъ, развращаетъ человъка, развиваетъ въ немъ гордость, самомнёніе, тщеславіе, спесь, неуважение къ подчиненной человъческой личности. Завлекательная сама по себъ она становится предметомъ домогательства людей недостойныхъ". Отсюда въ число старцевъ попадали люди съ съдыми волосами, но безъ нужной разсудительности. Неръдко и учителя и ученики просто лицеденіе и поживиться на счеть легковърныхъ. Но всё подобные недочеты проходили безслъдно для старчества, какъ института. Кръпкая организація страховала институть отъ вырожденія. Ученикъ, разъ онъ выбиралъ старца, становился его рабомъ; онъ могъ оставить его только подъ угрозою совращенія въ ересь и только въ ръдкихъ случаякъ могъ обращаться за руководствомъ къ другому старцу, если свой недомыслияъ по какому-либо вопросу. Вознагражденіемъ со стороны старца за такое послушаніе являлось принятіе имъ на себя гръховъ послушника. Отоюда необходимость исповъди помысловъ и дълъ. Объ исповъди и покаянім въ древнихъ восточныхъ монастыряхъ авторъ ведеть подробную ръчь во второй общирной главъ (76-176).

Раскрытіе помысловъ предъ старцами имѣло значеніе нравственно-дисциплинарное, а не сакраментальное. Но такъ какъ результать и въ томъ и другомъ случав одинъ и тотъ жеочищение совъсти, то и средства, ведущия къ этому результату, естественно должны были сближаться и отождествляться. Наступлению этого сближения содъйствовало много условій. Прежде всего тогда не существовало взгляда на сакраментальную исповедь, по которому она есть единотвенное средство для прощенія грѣковъ. Молитвы, плачъ о грѣхахъ, смиреніе и проч. могли заступить ся мёсто. Затёмъ. въ древней церкви начальнымъ моментомъ покаянія была исповъдь публичная. Она существовала сначала и въ нъкоторыхъ монастыряхъ. Но мало-по-малу она стала вытёсняться испов'ядыю тайной. Значительно помогло этому вытеснонію общечеловъческое стремденіе по возможности скрывать гръхи свои отъ другихъ. Имъли здъсь несомнънное значеніе соображенія о соблазнів, какой вызывала исповіздь публичная для неукръпившихся братій. Кромъ того публичная форма покаянія ставила на первый планъ судъ и наказаніе за грѣхъ. Между тѣмъ монашество въ лицѣ лучшихъ своихъ представителей склонно было видъть въ согръшившемъ не преступника, котораго следовало карать, а больного, который нуждается въ лечении.

Василій Великій доканчиваеть развитіе тайной монашеской исповёди своими правилами въ томъ смыслё, что дёлаеть ее обязательной. Широко практикуемая монашеская тайная исповъдь была только однимъ изъ моментовъ аскетическаго дъланія, благочестивымъ упражненіемъ. Но монашество періода вселенскихъ соборовъ стало приписывать ей гораздо большее значеніе: по его воззрѣніямъ она не только врачевала совъсть, но и доставляла дъ́йствительное прощеніе грѣховъ. Эти грѣхи бралъ на себя старецъ-посредникъ, онъ замаливалъ ихъ; а исповѣдникъ въ свою очередь изглаждалъ ихъ раскаяніемъ. Отсюда и эпитиміи, налагавшіяся простыми старцами, получили большее значеніе, чѣмъ простое дисциплинарное наказаніе, — признавались иеразрѣшимыми никакою другою властію, даже патріаршер.

Исповѣдь, серьезно понимаемая, трудное дѣло. Отсюда обычно въ киновіяхъ ее принималъ игуменъ, или старецъ, имъ уполномоченный. Такой старецъ долженъ былъ обладать опредѣленными спеціальными дарами Духа, — различенія духовъ, прозорливости и дара вязать и ръшить. Возмежность допускать, что старецъ можетъ изглаждать чужіе грѣки, неизбѣжно заставляла надѣлять образъ старца идеальными чертами и поднимать его въ сознаніи монашества и общества все выше и выше. Въ концѣ этого идеализированія становится возможнымъ утвержденіе, что "лучше согрѣщитъ противъ Бога, чѣмъ противъ отца нашего".

Такъ мало-по-малу монашеская исповъдь и покаяніе, признававшіяся сначала аскетическимь упражненісмь, выросли въ институть, замънившій для монастыря сакраментальную нсповъдь и покаяніе. Процессъ не остановился на этомъ. Съ выработаннымъ институтомъ старческой исповѣди монашество обращается къ міру и овладъваеть имъ, оттёсняя на задній планъ бѣлое духовенство. Исповѣдь мірянъ получаеть черты исповъди монашеской. Эту стадію процесса авторъ научаеть въ третьей и послъдней большой главъ.-Монашество даже отшельническое никогда не могло порвать своихъ связей съ міромъ. Тъмъ болѣе это надо сказать о монашествъ практическомъ-общежительномъ. Монашество служило міру въ формъ страннопріимства, милостыни, ухода за больными и пр. Монастырская благотворительность была твых путемъ, которымъ проникала въ мірскую среду монастырская дисциплина. Вмъсть съ матеріальною міряне получали въ монастырѣ и помощь духовную. Они несли сюда свои гръхи и получали ихъ отпущение. Раскрытие души предъ

монастырсяным старцами съ отвлеченной точки зрънія нибло значеніе, конечно, только нравственное, ну туть скоро случилось то же, что произошло съ исповедью монаховъ: ему стали приписывать силу акта сакраментальнаго. Старцы становятся духовными отцами не только монаховъ, но и мірянъ. Харивматизмъ дѣлаетъ ихъ популярнѣе духовенства; монашество стало пониматься званіемъ, имфицимъ монеполію чудотворений. Да и исповъдь иснашеская обладала въкоторыми привлекательными чертами: она была тайнов, а въ числь ея совершителей были люди огремнаго духовнаго опыта. Наконецъ, въ пользу ея распространения работали всё недостатки покаянной дисциплины церкви періода вселенскихъ соборовъ. Авторъ даеть подробную исторно атой дисциплины и отмечаеть прежде всего отсутстве однообразія въ ней. Это обстоятельство содъйствовало развитію ватляда, что она не есть нёчто общеобязательное. Рядомъ съ нею совершенно легально могла развиваться монастырская диспиплина тайной исповеди.--Тайная исповедь церкви не имъла особаго спеціальнаго органа и въ этомъ отношении особенно много уступала покаянной дисциплинѣ монастырской, которая непосредственно выростала изъ старческаго пастырства.-Самое различіе принциповъ, положенныхъ въ основу исповеди церковной и монастырской, было не въ пользу первой. Монашество создало пониженную точку зрънія на силы человіческой природы и вслідствіе этого выработало и дисциплину болъе легкую-тайную исповёдь и наказаніе болёе краткосрочное. — Наконецъ, разстройству церковной дисциплины содъйствовали низкіе нравы духовенства. Паденію авторитета послёдняго и напротивъ поднятію значенія монашества особенно много сод'вйствовало иконоборческое движение. Высшая іерархія и бълое духовенство въ массъ въ этотъ періодъ сильно скомпрометировали себя пассивнымъ отношеніемъ къ борьбѣ за иконы. На защиту православія выступило монашество. Это обстоятельство помогло ему сдёлать важный шагь впередъ въ развити его духовной власти надъ міромъ. Простые монахи, монастырскіе старцы или духовные отцы были признаны оффиціально православнымъ патріархомъ, какъ носители апостольской власти ключей наравнъ съ епископами и пресвитерами. Мъра была временной, вызывалась нуждой и должна была

нодлежать отм'вн'в по минованіи посл'вдней. Но въ монашеской сред'в всл'вдствіе давнишняго антагонизма съ іерархіей ее истолковали въ смысл'в уступки іерархическаго права монашескому классу.

На этомъ кончается изслѣдованіе С. И. Смирнова. Въ приложеніи помѣщены: 1) свидѣтельство о тайной исповѣди неизвѣстнаго автора не позднѣе Х в. въ греческомъ оригиналѣ и славянскомъ переводѣ и 2) критическій экскурсъ по поводу свидѣгельства объ исповѣди Анастасія Синаита и Петра Хартофилакса.

Представленное мною изложение не вычерпываеть всего богатаго содержания книги, а отм'вчаеть только наиболее выпуклые моменты изучаемаго авторомъ процесса.

Изслѣдованіе С. И. Смирнова представляеть высокій интересь для всёхь, занимающихся изученіемь гражданской и церковной исторіи Византін. Монашество играло и съ играло чрезвычайно видную и отчасти роковую роль въ судьбахъ восточной имперіи. Византія была затоплена монастырями, и предъ каждымъ пытливымъ работникомъ. встаетъ жгучій вопросъ, что давали эти монастыри міру-добро или зло, несли въ него жизнь или вливали смерть, повышали народный характеръ или содвиствовали его вырождению, воспитывали въ націи самоотверженіе и твердость или обезличивали и разслабляли ес. Книга С. И. Смирнова дасть чрезвычайно богатый и хорошо обработанный матеріаль для размышленій на эти темы. Она подчеркиваеть, оцвниваеть в выясняеть такія стороны вліянія византійскаго. монашества на міръ, которыя до сихъ поръ не были достаточно измърены работниками по гражданский исторіи Византіи.--Что касается церковной исторіи, то ей книга С. И. Смирнова разскажеть еще болье. Туть шагу ступить нельзя, особенно съ V в., безъ обращения за справками къ истории монашества и его вліянія на общество. Въ нъкоторые періоды, напр. во время иконоборчества, монашество заполняеть всю историческую сцену и выступаеть въ заглавной роли. Говоря это, я собственно дёлаю то, что долженъ былъ бы сдёлать авторь во введения, котораго у него къ сожалёнию нёть.

Высокій интересь книги С. И. Смирнова обусловливается значительностью взятой имъ темы. Но значительность темы гребуеть широкаго пользованія источниками и пособіями.

7

Добывать данныя для его выводовъ С. И. приходилось съ большимъ трудомъ, потому что они разбросаны въ литературѣ всего періода вселенскихъ соборовъ. Нерѣдко случалось ради одной цитаты читать цѣлый памятникъ. А сколько такихъ памятниковъ, которые прочитаны и не процитованы за ненахожденіемъ въ нихъ искомаго, это извѣстно одному автору. Настойчивые поиски его въ нѣкоторыхъ пунктахъ дали превосходные результаты. Затѣмъ авторъ долженъ былъ идти по пути, загроможденному спорами и непримиримным разногласіями между изслѣдователями. Его тему кругомъ облегаютъ вопросы, на которые существуютъ только колеблющіеся отвѣты. Работа при такихъ условіяхъ требовала большихъ усилій, о которыхъ не всякій читатель можетъ догадываться, и большого писательскаго такта.

Солидное изученіе источниковъ позволяеть автору чувствовать себя спокойнымъ и не горячиться въ отвѣтственныхъ пунктахъ работы, какъ это бываетъ при недостаткѣ нужной опоры въ цитатахъ. Въ его книгѣ много широкихъ выводовъ, и всѣ они осторожио выжаты изъ потребнаго количества свидѣтельствъ. Его синтезъ даетъ только то, на что уполномочиваетъ его анализъ. Автора естественно могло искушать желаніе, какъ оно искушало другихъ на томъ же пути, прорваться къ главной цѣли своей путемъ болѣе легкимъ, напр., игнорированіемъ свидѣтельствъ, которыя тормозятъ и замедляютъ его заключеніе, но онъ не поддается этимъ искушеніямъ и предпочитаетъ путь медленный, но надежный. Широкое знаніе источниковъ дѣлаетъ аргументацію автора сильной и убѣдительвой. Читатель остается во власти ея на протяженіи всей книги.

Настоящаго профессора отъ другихъ литературныхъ работниковъ отличаетъ способность докапываться до корней въ изучаемомъ вопросъ, опускаться на самое дно проблемы. Это качество въ высокой степени свидътельствуется всей книгой С. И. Смирнова. Извъстно, что онъ началъ съ русскаго духовника, долго работалъ надъ нимъ и въ концъ концовъ своей незаурядной пытливостью былъ сдвинутъ въ византологію, ибо только тутъ онъ могъ найти объясненіе многихъ загадочныхъ чертъ института духовничества. И въ книгъ вездъ разсыпаны доказательства того, что авторъ углублялъ изученіе и объясненіе отдъльныхъ вопросовъ темы до возможнаго предвла, не вступая однако на ту выбкую почву, гдв источники покидають его.

Обращаясь къ виблиней сторонѣ, слѣдуеть отмѣтить прежде всего, что изложеніе и планъ сочиненія отличаются чрезвычайною прозрачностію. Всѣ главные результаты работы заключены въ такія удобныя и точныя формулы, что содержаніе общирнаго изслѣдованія послѣ одного прочтенія удерживается въ памяти съ чрезвычайною легкостію и раздѣльностію—знакъ, что авторъ выносилъ и выстрадалъ всѣ вопросы темы въ полной мѣрѣ.

Въ глазахъ университетскихъ византологовъ академическія диссертаціи имъютъ одну общую имъ черту: они бываютъ перегружены ученымъ балластомъ, который увеличиваетъ въсъ ихъ и придаетъ имъ наружную солидность, но который для науки оцънивается чистымъ нулемъ. Къ работъ С.И. такого упрека обращено не будетъ. У него нельзя найти ни одной лишней страницы, ни одного лишняго примъчанія; тутъ все идетъ только для дъла и ничего не разсчитано на показъ. Авторъ бережетъ вниманіе читателя.

Изслѣдованіе С. И. Смирнова совершенно зрѣлая и талантливая работа во всѣхъ отношеніяхъ. Съ ея выходомъ ряды русскихъ византологовъ пеполняются еще однимъ симпатичнымъ представителемъ. Я увѣренъ, что она найдетъ хорошій пріемъ и заграницей. Европейскіе византологи, почти всѣ владѣющіе русскимъ языкомъ, безъ сомнѣнія прочтутъ новую книгу о монашествѣ съ большимъ интересомъ.

Повидимому мой отзывъ не нуждается въ припискъ мсего заключенія".

Справка: Требующіеся § 82-мъ положенія объ испытаніяхъ на ученыя степени 50 экземпляровъ напечатанной диссертаціи и. д. доцента С. И. Смирновымъ Преосвященному Ректору Академіи представлены.

Опредвлили: 1) Допустить исправляющаго должность доцента Академіи по казедръ исторіи русской церкви С. И. Смирнова къ защищенію его диссертаціи на степень магистра богословія.—2) Оффиціальными оппонентами при защить диссертаціи назначить (за бользнію заслуженнаго ординарнаго профессора Н. А. Заозерскаго) Преосвященнаго Ректора Академіи Епископа Евдокима и экстраординарнаго профессора И. Д. Андреева.—3) Предоставить Преосвященному Ректору Академіи войти въ соглашеніе съ магистрантомъ относительно дня коллоквіума и пригласить къ участію въ немъ постороннихъ лицъ.

VI. а) Отзывы о сочинени преподавателя Воронежской духовной семинари Александра Мишина подъ заглавіемъ: "Догматическое ученіе Евсевія Кесарійскаго", представленномъ (въ рукописи) въ Совъть Московской Духовной Академіи на соисканіе степени магистра богословія:

1) Экстраординарнаго профессора Академіи по казедрѣ патристики И. В. Попова:

"Диссертація г. Мишина "Догматическое ученіе Евсевія Кесарійскаго" отвѣчаеть настоятельной научной потребности. Объ этомъ важномъ древнемъ писателъ существуеть огроиная литература, но эта литература отличается двумя чертами, чрезвычайно затрудняющими пользование ею. Почти каждый изслёдователь въ области общихъ вопросовъ церковной исторіи сталкивается такъ или иначе съ личностью Евсевія, перваго историка христіанской церкви и въ высшей степени плодовитаго писателя, и вынуждается къ тому, чтобы установить свое отношение къ нему. Отсюда возникла необоэримая литература отдёльныхъ трактатовъ, статей, замётокъ, попутныхъ справокъ и т. п. Вся эта дитература, необязанная своимъ происхожденіемъ нарочитому и всестороннему изучению творений Евсевія, а имбющая вводный характеръ бъглыхъ справокъ, естественно ве отличается основательностью сужденій и вносить лишь путанницу въ представление о предметъ. До сихъ поръ научные взгляды на Евсевія и его отношеніе къ догматическимъ спорамъ своего времени отличаются противоръчіемъ и несогласованностью. Наука до сихъ поръ не располагаеть серьезной монографіей о Евсевіи, составленной на основаніи нарочитаго изученія его твореній и приводящей къ единству различные взгляды. высказанные о немъ учеными изслъдователями. Диссертація г. Мишина имбеть целію удовлетвореніе этой настоятельной потребности.

Въ обстоятельномъ введеніи къ своему общирному труду г. Мишинъ дълаетъ обозрѣніе литературныхъ произведеній Евсевія какъ источника для выясненія его догматическаго ученія и подробно разсматриваетъ вопросъ объ ихъ хронологической послѣдовательности. Главная часть труда г. Мишина посвящена выясненію догматическаго ученія Евсевія и обнимаеть собою всё вопросы, входящіе въ качествё составныхъ элементовъ въ теоретическое богословіе. Онъ излагаеть ученіе Евсевія о Св. Тронцё, о мірё, о добрыхъ и злыхъ духахъ, о лицё Богочеловѣка, о спасеніи, о церкви, о таинствахъ, объ отношеніи свободы и благодати, о послёднихъ судьбахъ міра, объ иконопочитаніи. Въ общирномъ изслёдованіи автора (1026-688 стр.) всё эти вопросы обслёдованы подробно, детально и оснезнательно. Переходя къ характеристикѣ труда г. Мишина, мы должны отмѣтить слёдующія положительныя стороны его.

Во первыхъ, заслуживаетъ полнаго одобренія добросовѣстное изученіе источника — многочисленныхъ твореній Евсевія, заполняющихъ нынъ шестъ томовъ по изданію Миня. Всѣ эти творенія прочитаны авторомъ неоднократно въ нодлинникѣ, при чемъ имъ были приняты во вниманіе и комментаріи на тѣ или другія трудныя мѣста, данныя раннѣйшими изслѣдователями и издателями твореній Евсевія. Детальное изученіе текста дало автору возможность сопоставлять и сравнивать между собою разбросанныя на всемъ протяженіи шести томовъ изданія Миня мѣста аналогичныя по своему содержанію, что необходимо для выясненія оттѣнковъ мысли, скорѣе намѣченныхъ, чѣмъ выраженныхъ ясно. Съ своей задачей подробнаго и всесторонняго изученія текста твореній Евсевія г. Мишинъ могъ справиться только благодаря основательному знанію языка подлинника.

Не менње внимательно изучена авторомъ и литература предмета. При этомъ имъ приняты во вниманіе не только сочиненія прямо относящіяся къ его темѣ, но и изслѣдованія, освѣщающія вообще эпоху Евсевія или дающія обозрѣніе историческаго развитія догматовъ какъ въ ихъ совокупности, такъ и отдѣльныхъ догматическихъ положеній.

Къ этимъ достоинствамъ сочиненія, чисто формальнымъ, нужно присоединить достоинства по самому содержанію. Слъдуеть указать двъ характеристическихъ черты труда г. Мишина. Во первыхъ, авгоръ изучаеть догматическія воззрѣнія Евсевія въ рамкахъ исторіи. По каждому пункту онъ намѣчаетъ движеніе идей въ эпоху, предшествующую Евсевію, затѣмъ старается уяснить, въ какомъ отношеніи къ раннѣйшему развитію стоятъ идеи Евсевія. Вмѣстѣ съ этимъ нерѣдко дѣ-

лаются сопоставленія и съ позднъйшими видоизмъненіями догматическихъ идей. Благодаря этому методу, требующему для своего удачнаго примёненія большой начитанности въ патристической литературъ и широкихъ познаній въ церковной исторіи, автору удается отмѣтить точно и опредѣленно положенія Евсевія въ исторіи догматовъ. Но эту историческую точку зрѣнія г. Мишинъ примѣняеть не только для выясненія зависимости ученія Евсевія оть предшественниковъ и его вліянія на послѣдующее богословіе, но и для изслѣдованія догматическаго ученія Евсевія въ отдёльности. Какъ извъстно, въ литературъ о Евсевіи высказываются весьма противоположные взгляды на него: одни видять въ немъ болѣе или менѣе замаскированнаго аріанина, а другіе признають его учение вполнъ православнымъ. Чтобы примирить эти противоръчивые взгляды, имъющіе за себя реальные факты, авторъ прибъгаетъ къ предположению, что воззръния Евсевія подвергались измѣненію и развитію на протяженін его жизни. Для выясненія этого вопроса г. Мишинъ разсматриваеть учение Евсевія о Троиць отдельно въ три эпохиего жизни-до начала аріанскихъ споровъ, въ началь аріанскихъ смутъ и на Никейскомъ соборѣ, послѣ Никейскаго собора. Это даеть ему возможность установить естественный и правильный взглядъ на Евсевія, не расходящійся съ наблюденіями и замътками раннъйшихъ изслъдователей, нообнимающій ихъ собою.

Вторая отличительная черта даннаго авторомъ изложенія ученія Евсевія состоить въ томъ, что оно представляеть собою не простой пересказъ, а именно изслѣдованіе и анализъ. Авторъ старается опредѣлить взаимную связь и соотношеніе идей изучаемаго автора, выдѣлить тѣ изъ нихъ, которыя имѣють опредѣляющее значеніе, и вокругъ нихъ расположить въ порядкѣ ихъ важности идеи второстепенныя и производныя. Далѣе, свое изложеніе авторъ основываеть на изслѣдованіи терминологіи Евсевія, чтобы путемъ сопоставленія параллельныхъ мѣстъ установить подлинный смыслъ понятій, обычныхъ въ богословскомъ языкѣ кесарійскаго епископа. Для выясненія значенія терминовъ Евсевія авторъ нерѣдко прибѣгаетъ къ аналогіямъ, извлекаемымъ изъ сочиненій писателей, близкихъ Евсевію по духу.

Но наряду съ этими крупными достоинствами не можемъ

не указать и нъкоторыхъ недостатковъ изслъдованія г. Мишина. Главнъйшимъ недостаткомъ надо признать растянутость, многословность и длинноты сочиненія. При изложенія и выясненіи извъстной мысли авторъ неръдко вдается въ излишнія подробности. Иногда онъ приводить буквально слишкомъ длинныя выдержки изъ твореній Евсевія, что не всегда вызывается потребностью. Впечатлъніе длинноть и повтореній стоить отчасти въ связи съ самымъ методомъ изслъдованія, когда авторъ излагаеть по однимъ и тъмъ же пунктамъ и рубрикамъ сначала ученіе Евсевія въ его. доникейскихъ сочиненіяхъ, потомъ въ сочиненіяхъ уже написанныхъ послѣ никейскаго собора. Мы настоятельно совътовали бы автору обратить вниманіе на эту сторону своего труда и при печатания возможно болье сжать и сократить его въ изложении, оставляя неприкосновеннымъ его содержаніе.

Соглашаясь далёе съ общими выводами автора, мы не можемъ признать правильными его отдъльныхъ мыслей и положеній. Такъ, при обозр'вній развитія догматическихъ понятій, авторъ не всегда върно передаетъ мысль церковныхь писателей. Нёкоторыя положенія Евсевія, темныя сами по себѣ, истолковываются слишкомъ по аналогіи съ другими писателями близкими ему по направленію, чёмъ быть можеть привносятся элементы, чуждые Евсевію. Анализъ терминовъ и понятій не вездъ равномъренъ. Въ то время, какъ въ отдёлё о св. Троицё авторъ съ величайшимъ вниманіемъ изследуеть каждый терминъ, въ конце сочиненія напр. въ главѣ о церкви онъ отдается этой работѣ уже не съ темъ усердіемъ и вниманіемъ. Нельзя также не отметить и того обстоятельства, что цитація автора не всегда върна. Вогръчаются невърныя ссылки на томы и страницы, что дълаетъ невозможными справки. Неръдки также случаи, когда приводнимыя ссылки мало соотвётствують цёли автора и не содержать въ себъ мысли, которую вычитываеть изъ нихъ несявдователь. Я не привожу страницъ и не перечисляю отдъльныхъ погръшностей, предпочитая сдълать г. Мишину частныя указанія и надъясь, что эти указанія будуть приняты имъ во внимание при печатании труда и соотвътствующимъ образомъ исправлены".

2) Экстраординарнаго профессора Академіи по каведрѣ общей церковной исторіи А. А. Спасскаго:

"Въ ряду церковныхъ писателей начала IV въка трудно указать другую личность, которая вызывала бы къ себъ столь разнообразный историческій интересь и подвергалась бы такой противоположной оцънкъ, какъ Евсевій, епископъ Кесаріи Палестинской. Въ недостаточно извъстномъ и мало изученномъ вопросѣ о богословскомъ настроеніи большин. ства восточныхъ епископовъ въ начальный періодъ аріанскихъ споровъ Евсевій является единственнымъ писателемъ, который по своей литературной плодовитости и богатству оставшихся послё него литературныхъ памятниковъ можеть пролить яркій св'ять въ эту темную область. Историческая роль его, правда, была не блестяща: онъ не быль основателемъ какой либо догматической партіи и, если принималъ участіе въ современныхъ событіяхъ, то его личность большею частію стушевывалась на ряду съ другими выдающимися дѣятелями его эпохи. Но Евсевій обращаеть на себя вниманіе историковъ не какъ практикъ, а какъ мыслитель. богословъ, дающій изслёдователю начальнаго періода аріан. скихъ споровъ хорошо подмѣтить тѣ теологическія идеи и тенденціи, какими руководствовалась на первыхъ порахъ образованная группа восточныхъ епископовъ въ своемъ горячемъ протесть противъ догматическаго въроизложения. изданнаго первымъ вселенскимъ соборомъ въ Никењ. Не смотря на это историческое значение, догматическая система Евсевія до сихъ поръ не была надлежащимъ образомъ изучена. Кромъ небольшой брошюры Stein'a (Eusebius, Bischof von Caesarea, Würzburg, 1859) мы имъемъ предъ собой лишь рядъ статей, пом'вщенныхъ въ разныхъ энциклопедіяхъ, и краткихъ отдёловъ, находящихся въ разныхъ курсахъ церновной исторіи, по самой своей цёли ограничивающихся только общими свёденіями. Задача изучить догнатическое ученіе Евсевія въ его полноть и подробностяхъ навязывалась автору уже самымъ положеніемъ этого вопроса въ наукв.

Г. Мишинъ отнесся къ своему дълу замъчательно добросовъстнымъ образомъ. Ръшению предлежавшаго ему вопроса онъ посвятилъ исключительно общирное сочинение, обнимающее собой въ трехъ большихъ тетрадяхъ цълыкъ 1986 стр. довольно убористаго почерка. Въ отзывъ, представленномъ для чтенія въ Сов'вт'в Академіи, было бы очень трудно прослёднть весь порядокъ мыслей автора, разсёянныхъ на такомъ большомъ пространствв. Я ограничусь лишь указаніемъ главныхъ пунктовъ, обсуждаемыхъ авторомъ. Предваривъ сочинение характеристикой Евсевія, какъ писателя (1-XXIV), Мишинъ даетъ опънку существующей о немъ ученой литературь и разсматриваеть историческое предание о литературныхъ трудахъ его, отличая подлинныя отъ не подлинныхъ и сомнительныхъ и устанавливая ихъ хронологію (1-188). Центральному вопросу-изложенію ученія Евсевія о Св. Троиць и въ особенности о второмъ Лиць ея онъ посвящаетъ главный отдълъ своего изслъдованія, обнимающій XV+1026 стр. Изучая воззр'внія Евсевія на второе Лицо Св. Троицы, авторъ пользуется хронологическимъ порядкомъ, стараясь раскрыть предъ читателемъ постепенное измѣненіе ихъ къ лучшему подъ вліяніемъ историческихъ обстоятельствъ, сопровождавшихъ дъятельность Евсевія. Не забыты г. Мишинымъ и всв другіе пункты ученія Евсевія: съ такою же подробностью и обстоятельностью онъ разсматриваеть космологическую часть ея: учение о Богв, какъ Творпъ и Промыслителъ міра (1-128 стр. 8-й тегради), затъмъ учение о миръ духовъ-ангелахъ и демонахъ, о человъкъ, о Лицъ Богочеловъка, о спасения, церкви и таинствахъ (124-674) и заканчиваетъ свое сочинение ръшениемъ вопроса объ отношени Евсевія къ догматикъ послъдующаго времени.

Методъ изслѣдованія— сравнительно-историческій. Авторъ въ каждомъ частномъ пунктѣ догматической системы Евсевія указываетъ отношеніе его къ ученію предшествующихъ церковныхъ писателей и отмѣчаетъ зависимость его отъ древнихъ философовъ—Платона, Филона, Нуменія и Плотина. Отличавшійся необыкновенною образованностію и широкой начитанностью даже для своей въ высшей степени просеѣщенной эпохи, Евсевій столь же прекрасно былъ знакомъ какъ съ трудами христіанскихъ писателей, о чемъ свидѣтельствуетъ его церковная исторія, такъ и съ произведеніями класси ческой философской литературы, выдержками изъ которой онъ наполняетъ свои Praeíatio et Demonstratio Evangelicae. Вліяніе со стороны греческой философіи, отъ котораго не были свободны и другіе церковные мыслители, на богословскомъ міровоззрѣніи Евсевія сказывалось особенно сильно, — и эта черта его выставлена авторомъ съ яркой выпуклостью. Связь же, устанавливаемая Мишинымъ между Евсевіемъ и предшествующими ему писателями (въ особенности Оригеномъ), даетъ возможность читателю легко уловить какъ зависимые, такъ и самостоятельные вагляды разсматриваемаго имъ дѣятеля.

Творенія Евсевія г. Мишинъ изучилъ во всей ихъ полноть и подробностяхъ, -- а этоть трудъ весьма нелегкій, если принять во внимание, что творения Евсевия занимають собою цёлыхъ шесть томовъ извёстной Патрологіи Миня и все таки не обнимаются ими. Извлеченія изъ нихъ наполняють цёлыя страницы его сочиненія, и онъ съумёль подмѣтить и охарактеризовать догматическія воззрѣнія Евсевія какъ въ общей ихъ цёльности, такъ и во всёхъ мелкихъ частностяхъ, соединивъ ихъ въ одну цёльную и стройную систему. Кесарійскій епископъ не находиль еще до сихъ поръ столь внимательнаго, трудолюбиваго и прилежнаго изслъдователя, какимъ цоказалъ себя г. Мишинъ, и потому представленное имъ сочиненіе, въ виду почти полнаго отсутствія всякихъ болѣе или менѣе обстоятельныхъ работъ о Евсевіи Кесарійскомъ, является цённымъ и новымъ вкладомъ въ церковно-историческую науку.

Конечно, оно не безъ недостатковъ. Изъ нихъ отмътимъ два главныхъ. Сосредоточивъ свой интересъ исключительно на догматической системъ Евсевія, г. Мишинъ забылъ о той живой личности, которая скрывается за этой системой. Индивидуальность Кесарійскаго епископа, какъ историческаго дъятеля, его особое положение среди современныхъ событий,--все это могло бы дать автору новые мотивы къ оценке и въ изображении его догнатики. Правда, онъ всегда ставить Евсевія въ тесную связь съ предшествовавшими ему церковными писателями, но личныя отношенія Евсевія и историческая роль его выяснены авторомъ невполнъ. Современная историческая наука требуеть оть всякой монографіи, претендующей на научное значение, необходимаго и подробнаго знакомства съ главными движеніями той эпохи, къ какой принадлежить изучаемый писатель, такъ какъ въ условіяхъ стремленій и потребностей этой эпохи могуть быть хорошопоняты и воззрвнія писателя.

Другой недостатокъ труда Мишина—это необычная общирность его. Она не вызывалась необходимостью: то, что можно было сказать на двухъ-трехъ листахъ, онъ распространяеть на десять и часто возвращается къ одному и тому же вопросу. И, при несомнвиныхъ научныхъ достоинствахъ работы Мишина, этотъ недостатокъ твмъ печальнве для него, что онъ обратилъ на себя вниманіе западной науки, гдв необусловленная надобностью распространенность и многословность русскихъ сочиненій уже введена въ общую характеристику всего русскаго научнаго творчества въ области церковной исторіи <sup>1</sup>).

Впрочемъ, указывая на эти недостатки, мы не столькохочемъ выразить порицаніе по адресу самого Мишина, сочиненіе котораго безъ всякаго сомнѣнія заслуживаеть степени магистра богословія, сколько предостеречь отъ подобной опасности его будущихъ преемниковъ".

6) Отзывы о сочиненіи преподавателя Калужской духовной семинаріи, кандидата богословія, Ивана Троицкаго подъ заглавіемъ: "Обозрѣніе источниковъ начальной исторіи египетскаго монашества", представленномъ (въ рукописи) въ Совѣтъ Московской Духовной Академіи на соисканіе степени магистра богословія:

а) Экстраординарнаго профессора Академіи по каведрѣ. общей церковной исторіи А. А. Спасскаго:

"Довольно обширный трудъ (759 стр. – V очень убористаго письма) г. Троицкаго распадается на небольшое введеніе и болѣе или менѣе пространныхъ 10 отдѣловъ, обозначенныхъ отдѣльными заглавіями. Указавъ во введеніи главную задачу своего сочиненія въ оцѣнкѣ сравнительнаго научнаго достоинства новооткрытыхъ коптскихъ документовъ, изданныхъ извѣстнымъ французскимъ ученымъ Амелино, и прежде извѣстныхъ греческихъ источниковъ по исторіи монашества, авторъ тотчасъ же и переходитъ къ изслѣдованію греческаго житія Пахомія (и Θеодора) по основному его тексту, напечатанному Болландистами, называя его "самымъ глав-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mann sollte denken, das sich auf den vierten Theil des Raumes bequem alles sagen liesse, was hier überhaupt gesacht werden kann. Aber die neue russische Arbeiten zur alten Kirchengeschichte leiden durchweg an Weitschweifigkeit. См. отвывъ о сочвеевія г. Годулявова А. Harnack'a (Theol.— Litter.—Zeit. 1906.).

нымъ источникомъ историческихъ свъдъній о Пахоміи" (стр. 7-50). Здесь онъ ведеть речь объ авторе житія и времени появленія его, опредѣляеть научную цѣнность его, и устанавливаеть на основании данныхъ, заключающихся въ этомъ житін, хронологію жизни Пахомія и Өсодора. Слёдующій отдёль (56-74) посвящень изученію втораго памятника, извъстнаго подъ именемъ Паралипоменъ, а содержить въ себъ характеристику разсматриваемаго сочиненія, защиту его греческаго происхожденія, время написанія и опънку его научнаго значенія. Въ третьемъ отдълъ авторъ разсматриваеть двѣ остальныхъ греческихъ редакціи жизни Пахомія-Метафраста (так. наз. Суріевскую) и Діонисія Малаго со стороны ихъ взаимнаго отношенія и зависимости оть главнаго источника (74-94). Обсудивъ на нъсколькихъ страницахъ (94-108) письмо Аммона къ Өеофилу Александрійскому, онъ обращается къ правиламъ Пахомія, сохранившимся въ семи редакціяхъ, подвергая каждую изъ нихъ критическому разбору и устанавливая ихъ подлинный тексть (148-163). Дальныйшій отдѣлъ имѣетъ своимъ предметомъ жизнь Павла Өнвей. скаго, описанную въ шести разныхъ редакціяхъ; предложивъ характеристику этого памятника и доказавъ дъйствительное историческое существование этой личности, авторъ подробно анализируетъ всё сохранившіяся о немъ сказанія, опреділяеть ихъ взаимную связь (143-163). Центральнымъ пунктомъ его труда являются слёдующіе два отдёла: объ оригиналъ жизни Пахомія (163-190) и о коптскихъ источникахъ 190-306). Общій результать, къ которому онъ приходить, выражается въ слёдующихъ тезисахъ: первоначальное житіе Пахомія появилось на греческомъ языкѣ и написано грекомъ монахомъ, пребывавшимъ нъкоторое время въ одной изъ обителей, основанныхъ Пахоміемъ, и еще лично слушавшимъ его ближайшаго ученика Өеодора. Мемфитское житіе въ настоящемъ его видъ представляетъ собою переводъ греческаго, осложненный некоторыми вставками во вкусе контской фантазіи и въ цъляхъ наибольшаго прославленія Пахомія, хотя и не лишенный всякаго историческаго интереса. Что касается до житія Пахомія и Өеодора, сохранившагося на арабскомъ языкъ, то оно является ничъмъ инымъ, какъ только компиляціей коптскихъ (прежде всего мемфинескаго) и греческихъ сказаній, составленной къ тому же крайне не-

искусно. Далее авторъ переходить къ Лавсаику (862-504): установивъ на основании чрезвычайно запутаннаго рукописнаго преданія подлинный видъ этого памятника, онъ съ подробною отчетливостью рышаеть всё критические вопросы. связанные съ содержаніемъ Лавсаика (хронологическія и географическія данныя, авторъ, время появленія и пр.). Да лье следуеть отдель объ апофегматахъ (601-686). На основанін всёхъ существующихъ изданій и изследованій (въ томъчисль греческихъ и славянскихъ рукописей Московской Синодальной Библіотеки) здёсь предлагается обстоятельный и детальный очеркъ состава, происхожденія и характера этого оригинальнаго памятника. Сочинение заканчивается (685-759) отдёломъ, занимающимся изученіемъ "Житія Антонія", принадлежащаго перу Асанасія, архіси. Александрійскаго, и разбору всёхъ связанныхъ съ нимъ недоумёній, направленнымъ къ доказательству его несомнѣнной принадлежности Азанасію.

Вопросъ, обсуждаемый г. Троицкимъ, не новый. Послъ нзданія коптскихъ памятниковъ по начальной исторіи монашества въ Египтъ, сдъланнаго Амелино и падающаго на 1889-1895 годы, въ западной наукъ обнаружился усиленный интересь къ изучению встхъ дошедшихъ до нашего вр е мени документовъ, касающихся этой исторіи. Выводы Амелино, за немногими исключеніями, были восприняты Grutzmacher'ours BE ero opomop's "Pachomius und das alteste Klösterleben" (Leipzig, 1896). За критическую оценку оригинальныхъ теорій, высказанныхъ Амелино, взялся Ladenze, (Etude sur le cénobitisme Pachomien pendant le IV siecle et la première moitie de V-e, Paris, 1898) и въ своей основательной диссертапін о пахоміанскомъ общежитін въ 4-мъ и первой половнив 5-го въка далъ первую научную попытку подорвать главные выводы Амелино. Движеніе, начавшееся собственно съ спеціальнаго вопроса объ историческомъ значеніи памятниковъ, опубликованныхъ Амелино, благопріятно отразилось н на изучении двухъ другихъ основныхъ источниковъ для первоначальной исторіи восточнаго монашества, твиъ болже что они отчасти затрогивались открытіями французскаго ученаго. Извъстный нъмецкій историкъ Preuschen (Palladius und Rufinus, Giessen, 1896) на основании спеціальнаго изученія массы рукописей, пытался возстановить подлинный греческій

тексть "исторіи монаховъ", обыкновенно приписываемой Руфину и разръшить всъ соединенныя съ этимъ памятникомъ недоразумёнія. Еще более важное значеніе въ этой области имееть общирный ученый двухъ-томный трудъ Buttler'a, The Lausaic history of Palladius", напечатанный въ "Textes und Studies" издаваемыхъ Робинзономъ (Voll. VI, № 1, 1898; № 2; 1904). Въ первомъ томѣ, опираясь на свидѣтельства греческихъ и латинскихъ рукописей и переводовъ сирскихъ, армянскихъ и коптскаго, Бутлеръ не только опредъляеть основанія къ возстановлению подлиннаго текста Лавсаика, но и предлагая детально обсуждение всёхъ частностей, касающихся содержанія этого памятника, онъ даеть вивств съ твиъ критическій обзоръ всёхъ другихъ источниковъ по исторіи начальнаго монашества (исторія монаховъ, апофегмать, жизни Антонія, редакцій жизни Пахомія, коптскихъ документовъ, изданныхъ Амелино и пр.). Второй томъ, послѣ обзора рукописнаго преданія о Лавсаикъ, содержить въ себъ критически возстановленный тексть его, снабженный всёми не--обходимыми примечаніями и указателями <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ г. Троицкій шелъ по пути достаточно проторенному. Это, однако, не значить того, чтобы его изследованіе представляло собой простую компиляцію и лишено было всякаго оргинальнаго значенія. Если бы даже онъ ограничился только провъркой уже установленныхъ въ наукъ результатовъ на основания новаго самостоятельнаго изучения источниковъ, то, въ виду противорвчія и недостаточной согласованности этихъ результатовъ, и такая работа имѣла бы свой научный смыслъ. Но г. Троицкій далеко не удовлетворился этимъ. Прекрасное знаніе греческаго и латинскаго, а частію и коптскаго языка, давало ему возможность значительно пополнять и расширять прежнія наблюденія ученыхъ, даже въ твхъ случаяхъ, когда вопросъ казался исчерпаннымъ. Онъ не удовольствовался также и существующимъ печатнымъ матеріаломъ, но привлекъ къ дѣлу греческія и славянскія рукописи нашей Московской Синодальной Библіотеки. обогативъ, такимъ образомъ, науку новыми данными. Такъ

<sup>1</sup>) Второй томъ, являющійся, такъ сказать, итогомъ изложеннаго въ первомъ томъ, появился позднъе сочиненія г. Тронцкаго. Первый же томъ былъ у него подъ руками. ему удалось открыть новую редакцію правиль Пахомія (стр. 144—147), приложенную въ концё его сочиненія, помогшую ему объяснить запутанное взаимоотношеніе нёкоторыхъ изъ остальныхъ редакцій. Третья редакція жизни Павла Өивейскаго также открыта авторомъ въ спискахъ Синодальной Библіотеки (стр. 824), но пока трудъ его находился еще въ періодё рожденія, эта редакція уже успёла появиться въ печати. Въ изслёдованіи о Лавсаикъ онъ знакомитъ читателей съ очень важнымъ греческимъ спискомъ этого памятника, въ которомъ онъ усматриваетъ первоначальную и болёв точную редакцію, привлекая къ дёлу также и славянскія рукописи (стр. 400 сл.; стр. 485 сл.). Наконецъ, и въ отдѣлѣ объ апофегматахъ Синодальная Библіотека сослужила ему большую службу, предоставивъ въ его распоряженіе одинъ изъ важныхъ списковъ этого источника (стр.608)

Внося въ научный обменъ совершенно новый матеріалъ разсматриваемое сочинение отличается необыкновенно тщательнымъ изученіемъ источниковъ. Критическій умъ и острая наблюдательность позволяли ему подмѣчать характерныя черты и любопытныя мелочи тамъ, гдъ другіе проходили мимо. Въ аргументаціи своихъ тезисовъ авторъ болёс, чёмъ щедръ: нъкоторыя страницы его сочиненія буквально испещрены цыфрами или сравненіями. Какъ на отдълы, особенно наглядно свидътельствующіе о трудолюбіи и проницательности автора, можно указать на главы о правилахъ Пахомія, о Лавсанкъ, объ апофегнатахъ и пр. Во всемъ своемъ труд'я г. Тронцкій стремится встать на самостоятельный путь: онъ работаеть не какъ наемникъ, исполняющій только свою обязанность, но инслить творчески, создаеть свои теоріи и гипотезы и, по мъръ силъ, обосновываеть ихъ. Ко всему этому нужно еще присоединить и выработанный стиль автора, отвъчающій всёмъ требованіямъ литературнаго вкуса. Несмотря на сухость и однородность матеріала, подлежащаго его изслѣдованію, онъ съумѣлъ не только содержаніемъ его овладъть вполнъ, но изложить его въ занимательной формъ, значительно облегчая этимъ чтеніе его слишкомъ спеціальнаго труда. Напр. изъ такого скучнаго отдъла, какъ вопросъ объ апофегматахъ, автору удалось сдёлать очень интересную главу, могушую завладъть вниманіемъ даже и обыкновеннаго читателя.

Къ недостаткамъ сочиненія автора нужно отнести прежде всего отсутствіе въ немъ надлежащаго введенія, необходимаго въ каждомъ трудъ, претендующемъ на ученую степень. Авторъ начинаетъ и ведетъ свою работу такъ, какъ будто ничего до него еще и не было сдълано; только изъ случайныхъ цитать читатель знакомится, что существують на иностранныхъ языкахъ какіе то труды, обсуждающіе тв же вопросы. О русской литературѣ по исторіи начальнаго монашества (П. С. Казанскаго, проф. А. П. Лебедева, замътки въ Богосл. Въстникъ іером. Палладія) не обмолвился ни словомъ, (за исключеніемъ нѣкоторыхъ ссылокъ на Лавсаикъ арх. Сергія), какъ будто здъсь ничего не написано. Дальнъйшимъ недостаткомъ является излишній полемическій задоръ: какъ бы ни были несостоятельны выводы Амелино, къ ученому, ознакомившему науку съ массой новыхъ документовъ, нужно относиться съ большимъ уваженіемъ. Кромъ того, полемическая точка эрвнія, господствующая въ некоторыхъ отделахъ его сочиненія, заставляеть его забывать о положительномъ содержаніи изслѣдуемаго памятника. Такъ, при изучени арабскаго текста житія Пахомія, сосредоточивъ все внимание на опровержени выводовъ Амелино, онъ забылъ сказать о томъ излишкъ свъдения, находящихся въ немъ. которыя необъяснимы заимствованіями изъ другихъ источниковъ.

Авторъ въ совершенствъ выполнилъ ту задачу, какая предлежала ему. Онъ далъ обстоятельный и основанный на детальномъ изучении источниковъ трудъ, составляющий собой вкладъ, не только въ русскую, но, можно сказать, и въ общеевропейскую литературу о монашествъ. Сочинение обнаруживаетъ въ авторъ человъка, хорошо знакомаго съ научными приемами, умъло орудующаго ими, и по своему знакомству съ языками (онъ свободно пользуется греческимъ, латинскимъ, французскимъ, нъмецкимъ, англискимъ и коптскимъ) вполиъ подготовленнаго къ научнымъ занятиямъ. Степени магистра богословія онъ за свое сочинение вполнъ заслуживаетъ".

2) Экстраординарнаго профессора Академіи по каседръ патристики И. В. Попова:

"Изученіе начальнаго монашества представляеть значительныя трудности главнымъ образомъ со стороны источниковъ. Характерною чертою египетскаго монашества слу-

## ГОДЪ ШЕСТНАДЦАТЫЙ.

2

Ξ

# Богословский въстникъ

#### ИЗДАВАЕМЫЙ

## Nockobskop Ayxobhop Akagenien.

# ФЕВРАЛЬ

# 1907.

## томъ первый.

СЕРГІЕВЪ ПОСАДЪ. Типографія Св.-Тр. Сергіевой Лавры. 1907.



Печатать разрѣшается. Января 20 дня, 1907 г. Ректоръ Академін Епископъ Еедокима.



#### 

### Нъсколько свъдѣній изъ исторіи нравовъ греческаго высшаго духовеиства въ турецкій періодъ.

(Отзывъ греческой Кормчей книги.—Пути, ведущіе къ архіерейству.— Общія условія, среди которыхъ протекала жизнь архіереевъ,—взаимныя ихъ отношенія,—крайнее средство,—кровавый случай,—оскорбленія дъйствіемъ,—происшествіе особаго рода.—Отношенія архіереевъ къ духовенству вообще:—изъ дълъ палестинскихъ, румелійскихъ, критскихъ, опять румелійскихъ.—Отношенія архіереевъ къ паствъ: похвальная близость ихъ къ пасомымъ;—твнёвыя явленія: факты въ послѣднемъ родѣ—константинопольскіе, болгарскіе, румелійскіе, іерусалимскіе.—Домашияя жизнь архіереевъ.—Въ погонъ за матеріальными средствами.—Безмѣствые греческіе архіереем.—Титулярные гречсскіе архіерем.—Одна авалогія).

Въ законодательной книгѣ Греко-восточной церкви настоящаго времени, въ такъ называемой "Кормчей" книгѣ, встрѣчаемъ совершенно неожиданно слѣдующаго рода сѣтованіе: "Читай и поскорби, брать, о пренебреженіи такихъ и столькихъ правилъ. Симонія нынѣ такъ укоренилась и дѣйствуеть, что какъ будто бы считается добродѣтелью, а не богомерзсков ересью. Конечно, придетъ въ недоумѣніе тоть—замѣчается здѣсь далѣе,—кто съ точки зрѣнія свящ. каноновъ обозрить церковныя дѣла настоящаго времени; онъ не найдетъ въ нихъ ни малѣйшаго подобія дѣламъ прежнихъ временъ. Нынѣ всѣ клирики противозаконно получаютъ свою степень, противозаконно же живуть, и такъ и умираютъ. А мы остяемся въ безчувствіи и еще постыднѣе беззаконничаемъ" <sup>1</sup>).

Дъйствительно, получаются печальные виды, если разсматривать современное положение высшей иерархии "съ точки зръния священныхъ каноновъ", какъ дълаетъ грече-

1) Пубалют, сел. 135. Толкование на 22 прав. VI-го всел. собора.

1

ская Кормчая. Но не лучшіе виды открываются, конечно, к съ точки зрѣнія исторіи. Достойное осужденія съ точки зрѣнія церковныхъ правилъ является непохвальнымъ и съ точки зрѣнія церковнаго историка.

Однимъ изъ важнъйшихъ неблагопріятныхъ условій, содъйствовавшихъ появленію нравственной порчи въ средѣ членовъ высшей іерархіи Греко-восточной церкви, было до послъдней степени неразборчивое замъщение архиерейскихъ каеедръ. Московскому митрополиту Филарету, въ 60-хъ годахъ приходилось разъ читать слъдующее сообщение по указанному поводу. "Нѣсколько геронтовъ (а геронтами въ то время назывались члены константинопольскаго синода, облеченные особенными полномочіями по дёламъ церковнымъ), большею частію, чтобы не сказать-всегда, раздавали архіепископства (т. е. вообще архіерейскія казедры) своимъ любимцамъ и своимъ тварямъ (курсивъ въ документъ), такъ что архіерейскія казедры не были болѣе наградою за добродътели и способности, а покупались часто ценою личныхъ услугъ и доставались въ удёлъ лицамъ, не всегда обладающимъ требуемыми качествами" <sup>1</sup>). Кто здѣсь именуется презрительнымъ наименованіемъ: "твари",-это не указано; но нътъ сомнънія, что имъ обозначаются въ данномъ случаъ разные приспѣшники, льстецы, прихлебатели, вообще любимцы, которыхъ возводили геронты въ архіереи менъе всего "за добродѣтели", а потому, нисколько неудивительно, если они оказывались потомъ "не обладавшими требуемыми качествами". Не за добродътели и не за способности, ясно обнаруженныя, избирались тв или другія лица въ архіерен, а большею частію-взамёнъ таковыхъ качествъ-за деньги. по подражанію еретику Симону, какъ говорится въ греческой Кормчей. Одинъ тонкій соглядатай восточныхъ церковныхъ дълъ, писалъ (въ 40-хъ годахъ XIX-го въка): "Восточное духовенство пребываеть во тьме невежества. Кто изъ духовныхъ получилъ лучшее воспитание до греческаго перваго возстанія (въ 1821 г.), тотъ не имфетъ ходу въ іерархін, потому что всѣ епархіальныя мѣста, высшія и низшія продаются твиъ, которые богаче другихъ. А ученымъ нътъ воз-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. мивній и отзывовъ Филарэта митр. Московскаго по двламъ православной церкви на Востокъ, стр. 142. Петерб., 1886.

#### нъсколько свъдъній изъ исторіи нравовъ греч. Высшаго дух. 225

можности наживать богатства въ школахъ". Тотъ же писатель въ частности о патріархатѣ іерусалимскомъ замѣчаеть: "всѣ денежные сборы таксилдаровъ (сборщиковъ) для гроба Господня присылаются къ патріарху іврусалимскому. А кто больше собереть денегь и изъ своей половины (очевидно, сборщикъ имълъ право на половину собранныхъ имъ денегъ) дасть значительную сумму патріарху, тотъ и въ епископа возводится"<sup>1</sup>). Изъ разсказа, который мы сейчасъ приведемъ и который находимъ всё у того же, вышеуказаннаго наблюдателя восточныхъ дълъ, ясно открывается, что не школа науки отверзала двери къ архіерейству, а гораздо върнъе вела сюда школа раболъпства и низкаго ласкательства. "Въ Анатоліи при одномъ архіерев жилъ молодой и бойкій діаконъ; неръдко бивала его папуцами (туфлями) герондисса владыки <sup>2</sup>) за его шалости и непослушание ея капризамъ. Діаконъ терпълъ и выговоры, и капризы и побои оть герондиссы, потому что боялся быть выгнаннымъ изъ дома и потерять право на архіерейство. У насъ такой порядокъ-разъяснялъ нашему писателю одинъ греческій іеродіаконъ-: кто изъ насъ безропотно выносить нечистоты изъ слальни герондиссы владычной и стоить неподвижною статуею, когда она бьеть по щекамъ своими туфлями или чёмъ попало, тотъ и уменъ, и добръ, и святъ у насъ, тотъ и въ архіерен попадеть, если впрочемъ умѣеть и успѣеть нажить ньсколько тысячь піастровъ".-Затьмъ нашъ разскащикъ снова возвращается къ повъствованію о вышеуказанномъ "бойкомъ" діаконъ и пишеть: "діаконъ терпълъ и не зъвалъ: правдой и неправдой наживалъ, копилъ денежки. Но въ сердцъ своемъ таилъ намъреніе уйти отъ владыки тайно при первомъ удобномъ случав и при первой удачной кражв денегъ изъ шкатулки преосвященнаго. Случай и предста. вился такой. Герондисса владыки занемогла опасною болѣз-/

<sup>2</sup>) Герондисса значить старица. Такъ называется комнатная женщина при дом'в греческаго архіерея ими игумена; она въ дъйствительности ачень ръдко бываетъ старухой. О значения и назначения герондиссы ив-, сколько словъ будетъ сказано ниже.

1•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преосв. Порфирія. Книга бытія моего. Т. II, 331. Сл. проф. Н. Ө. Каптерева. Сношенія іерусалимскихъ патріарховъ съ русск. правительствомъ въ текущемъ столѣтік (Палестинскій Сборнакъ. Вып. 43), стр. 705—706. Петерб., 1898.

нію. Преосвященный, ухаживая за нею, однажды въ хлопотахъ забылъ подъ подушкою ключи. Діакону то и на руку. Мгновенно онъ отперъ завѣтный сундукъ и похитилъ давно подмѣченную шкатулку съ турецкими червонцами и давай Богъ ноги! Убъжалъ въ Молдавію и оттуда спустя года два явился въ Константинополь и за деньги купилъ себъ здъсь архіерейство" 1). Finis coronat opus! Каковъ долженъ былъ выйти архіерей изъ низкаго лакея и человѣка запятнавшаго себя уголовнымъ преступленіемъ, кражей большихъ денегъпредставить себъ не трудно.-Случалось иногда и такъ, чтоизвѣстнаго монаха дълали архіереемъ единственно потому именно, что онъ оказывался никуда негоднымъ. Дальше идти было, кажется, уже не куда. Въ 40 хъ же годахъ селевкійскую митрополію въ Антіохійскомъ патріархать занималъ архісрей Іаковъ, бедуинъ, пахнувшій псиной, круглый невѣжда, серьезно вопрошавшій одного Русскаго, когда онъ узналь, что этотъ прівхалъ изъ Россіи: "знаеть ли онъ говорить по-русски", и настолько равнодушный къ своей паствъ, чтоне въдалъ-сколько православныхъ душъ въ его епархіи, и что говорилъ, какъ о дълъ самомъ обыкновенномъ, о переходъ нъкоторыхъ его пасомыхъ въ турецкую религію. Спрашивается, какимъ образомъ такой человъкъ могъ сдълаться митрополитомъ, и находимъ отвътъ въ высшей степени изумительный: "преосвященный быль сначала игуменомъ монастыря пророка Иліи и-дурнымъ. Чтобы избавиться отъ него, сдѣлали его архіереемъ" <sup>2</sup>).-Такіе-то пути ведуть иногда къ архіерейской казедръ, въ Греко-восточной церкви.

<sup>1</sup>) Преосвящ. Порфирія. Книга бытія моего. І, 211-212.

<sup>2</sup>) Преосв. Порфирія. Книга бытія моего. 1, 229. 303.—Въ примѣчаніяхъ къ изданнымъ въ одномъ духовномъ журналѣ "Постановленіямъ греческаго народнаго собранія 1858—1860 годовъ, принятымъ въ константинопольской патріархіи" мы нашли слѣдующее какъ бы резюмъ по вопросу о выборахъ въ архіерен на Востокѣ. Именно, здѣсъ читаемъ: "чтобы достичь сана епископа (доселѣ) или ничего не требовалось, кромѣ де. негъ, или весьма мало, — почти ничего не требовалось, кромѣ де. негъ, или весьма мало, — почти ничего. Цѣль достигалась двумя путями, — или прямо: деньгами, протекціею; или путемъ нѣсколько продолжительнымъ, состоящемъ въ болѣе или менѣе долгомъ житьѣ сначала въ качествѣ слуги (приномнимъ выше рѣчь о *теаряхъ*), затѣмъ послушника, чподіакояа и т. д. въ домѣ какого либо архіерея или въ самой патріархіи. Этотъ путь къ архіерейству удержанъ и на будущее время: прослужившій пять лѣть въ патріархіи уже считается кандидадатомъ въ архіереи" (*Христ.* Чт., 1863, т. 1, 255).

226

Digitized by Google

#### **ИВСКОЛЬКО СВЪДЪНІЙ ИЗЪ ИОТОРІИ НРАВОВЪ ГРЕЧ. ВЫСШАГО ДУХ.** 227

Изъ немалочисленныхъ фактовъ, (нъкоторые изъ нихъ будуть упомянуты несколько ниже), открывается, что грековосточному высшему духовенству всегда жилось вообще не дурно. Народъ у него былъ почти до послъдняго времени въ такомъ подчинении, на какое только могъ разчитывать смертный человёкъ. Нельзя не сказать впрочемъ и того, что это духовенство какбы для вознагражденія народа за его повиновение держалось къ нему очень близко и нисходило почти до товарищескихъ отношеній. "Восточные архіереи, обозрѣвая свои епархіи (всегда, добавимъ, очень не общирныя), въ селатъ посъщаютъ каждый домъ, и каждую овцу глашають по имени, живя такимъ образомъ, народомъ, съ народомъ и для народа" <sup>1</sup>). Близость греческаго высшаго духовенства (и конечно, и низшаго) къ народу,--отъ чего бы ни зависвло это явленіе, --составляеть одну изъ привлекательныхъ сторонъ въ его жизни. На Турокъ архіерен особенно пожаловаться тоже не могуть: они всегда относились съ почтеніемъ къ сану архіерейскому. Даже самые гордые паши, привыкшіе вставать съ мъста лишь при встръчь съ другими пашами, поднимаются съ дивана и для архіерея, если послъдний сдълаеть ему визить или придеть по дъламъ къ турецкому сановнику<sup>2</sup>).

Довольный своей паствой (такъ было, по крайней мъръ, почти до послъдняго времени) и почитаемый своимъ мірскимъ начальствомъ, греческій архіерей долженъ былъ бы жить благодушно и мирно. Но это не всегда случается. Непросвъщеніе, темные пути, какими достигается архіерейское мъсто, интриги, при помощи которыхъ архіерею часто только и удается прочно возсъдать на занятомъ разъ мъстъ, вносятъ въ бытъ и нравы греческаго высшаго духовенства много непривлекательнаго, такихъ черть, которыя характеризуютъ дурно воспитанныхъ людей и съ шаткими убъжденіями.

Греко-восточный архіерей никогда не могъ быть ув'вренъ ни въ томъ, что его положеніе прочно, ни въ окружающихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сырку. Описан. бумагъ епископа Порфирія Успенскаго, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Леонтьева. Изъ жизни христіанъ въ Турцін. І, 210. (Государственщое положеніе высшей іерархія въ Турецкой имперія было раскрыто пами раньше. См. Вогосл. Висти., 1894, т. II, 217-244).

его лицахъ. Мотивъ, которымъ управлялась жизнь архіерея,---это деньги, которыя нужны ему на всякій случай 1) и нажить которыхъ каждый изъ нихъ старался какъ можно больше. Уже одно это составляеть грустное явленіе въ жизни греческихъ архіереевъ. Къ этому же присоединяется честолюбіе, которое, какъ извъстно, тъмъ назойливъе, чъмъ менье образовань известный честолюбець, деспотизмь и такъ далье. Почти всв взаимныя отношенія архіереевъ носять характеръ слишкомъ непривлекательной борьбы за существование съ ея грубыми аттрибутами. Часто архиерей, покакимъ-либо причинамъ открывающій въ своей епархіи мъсто викарнаго епископа, вмъсто ожидаемаго себъ помощника находиль въ лицъ послъдняго-соперника, пускающаго въ ходъ всв интриги для смещенія своего принципала; и случается, что въ конців концовъ летять съ міста, теряють свои каеедры и тотъ и другой изъ нихъ: и обманутый и обманщикъ<sup>2</sup>). Не рѣдко возникало у того или другого епархіальнаго архіерея стремленіе увеличить размёры своего архіерейскаго округа на счетъ сосъдняго (разумъется, изъ видовъ корыстныхъ); начинались неприглядныя хлопоты, появлялось искательство предъ магометанскими властями, обойдя духовныя инстанціи. И все это при тогдашнихъ порядкахъ оканчивалось неожиданнымъ образомъ: выигрывала больше всего турецкая власть, пользуясь случаемъ нагръть свои руки 8).-Разочарование греческихъ архиереевъ, если они почему-нибудь бывали не въ состояния добиться какихълибо честолюбивыхъ или корыстолюбивыхъ цълей-выражалось иногда (хотя конечно, и очень ръдко) въ томъ, что архіерей сбрасываль свое архіерейство -и ділался мусульманиномъ. Одинъ изъ такихъ случаевъ произошелъ наприм., въ XVII въкъ. Въ митрополиты о. Родоса былъ поставленъ. нъкто Мелетій, когда онъ (былъ еще очень молодъ, такъ что по выражению нашего источника, не имълъ еще и бороды. Этому Мелетію потомъ вошла въ голову блажная мысль сдёлаться патріархомъ Константинопольскимъ. На-

228



<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> А почему такъ, объ этомъ было уже говорено нами. См. Воз. Вист., 1896, т. II, 365 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архим. Антонина. Изъ Румелін, стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 40. Случай наъ XVI-го въка.

#### несколько сведений неть истории нравовъ греч. высшаго дух. 229

чаль онь добиваться этого сана въ Константинополь, но обстоятельства ему не благопріятствовали. Турецкія власти, около которыхъ увивался Мелетій-хлопоча о патріаршестве-обратили его честолюбивые взоры на другую сторону. Мелетій быль очень красивь, имѣль черную, густую бороду, ясныя очи и вообще быль очень статень. Этоть-то внёшній его видъ и расположилъ къ нему Турокъ. Турецкая власть посовѣтовала ему порвать связи съ христіанами, потурчиться, объщая въ вознаграждение звание и должность паши. Легкомысленный Мелетій не думалъ бороться съ прельщеніями. И когда онъ побоялся принять на себя должность паши, такъ какъ зналъ, что паши ръдко умираютъ своею смертію, то ему предложили другую должность какого-то килчибаши. И воть Мелетій послѣ восьми-лѣтняго митрополичьяго служенія сдълался какимъ-то турецкимъ килчибашею <sup>1</sup>). Архіерен, какъ видимъ, случалось, не только ни во что ставили свой санъ, перемѣняя его на турецкія должности, не брезгуя при этомъ и мусульманской върою, и такимъ образомъ глумились надъ встанъ сонномъ прочихъ архіереевъ, надъ синодомъ и патріархомъ; но нѣкоторые изъ первопредстоятелей Греческой церкви отваживались на тайное и даже явное убійство своихъ собратій-архіереевъ. О патріархѣ Іерусалимскомъ Пансін, столь извѣстномъ въ исторіи Русской церкви (по дѣлу патріарха Никона) въ свое время держалась кръпкая молва, что онъ, по разнымъ соображеніямъ (нежду прочниъ вследствіе неладовъ съ нимъ), принималъ живое, хотя и не личное участие въ убійствѣ тогдашняго константинопольскаго патріарха Пареснія П.го, въ каковомъ дълъ былъ замъшанъ и бывшій патріархъ же константинопольскій Іоанникій II, предшественникъ убитаго. Исторія нашего времени не имъетъ оснований очищать Паисія отъ та-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арсенія Суханова. Проскинитарій, стр. 65. Тотъ-же разсказъ, но короче, передлется у Пелаболойоυ Керанішс въ 'Ана́деята ієроводенияў, отаузодоріас, тон. І, 280 (Петерб., 1891), въ новооткрытомъ отрывкъ изъ "Исторія" Доскося Іерусалимскаго патріарха, при чомъ здѣсь разсказывается о трагическомъ концѣ жизин Мелетія: будучи килчибашей на о. Родосѣ, онъ началъ превышать свою власть и обижать христіанскія церкви здѣсь, почему на ного послѣдовала жалоба визирю-и Мелетій (имъвшій въ это время турецкое нмя Изманлъ) былъ казненъ.

кого ужаснаго преступленія 1). Послѣ этого никто не найдетъ ничего удивительнаго въ томъ, что архіерен въ распряжъ между собою не ръдко доходили до кулачной расправы съ врагами изъ своихъ же собратій. Что подобная кулачная расправа встричалась въ отдаленные вика, въ этомъ едвали кто усумнится, когда мы укажемъ, что даже въ 60-хъ годахъ XIX-го въка греческие архиерен дрались, какъ нетрезвые люди, и нигдъ нибудь въ кофейной, а публично, въ торжественномъ церковно-народномъ собрания въ Царьградѣ. Лѣтописецъ отмѣчаетъ: "митрополитъ Дринопольскій бросился на митрополита Амасійскаго и схватилъ его за платье на груда. Епископы наносили удары епископамъ. Крики привлекли постороннихъ". Когда приснопамятному митрополиту Филарету донесли объ этомъ ръдкостномъ событи, онъ говорилъ: "что думать о семъ? Чего ожидать? Закроемъ ли глаза? Заградимъ ли слухъ? Но это безполезно. Они постарались сдёлать невозможнымъ, чтобы сіе печальное зрълище закрыто было завъсою молчанія"<sup>2</sup>)

Таковы Турецкіе архіереи!

Описывая среду греческихъ архіереевъ, мы не можемъ не указать еще одного факта, очень характеристическаго, возможнаго только въ христіанской церкви въ Турціи. Вотъ это небывалое въ лѣтописяхъ христіанской церкви происшествіе. На одномъ изъ Іоническихъ острововъ въ Левкадѣ, въ отсутствіе или за болѣзнію мѣстнаго архіерея нѣсколько времени служилъ и рукополагалъ одинъ епископъ съ близъ лежащаго материка, выдававшій себя за архіерея, изгнаннаго Турками. Но предъ смертію этотъ самый святитель сознался, что онъ магометанинъ<sup>3</sup>). Такимъ образомъ мы встрѣ-

<sup>1</sup>) Бѣлокурова. Арсевій Сухановъ. Часть I, стр. 242. 254—256. Авторъ основываетъ сообщаемое имъ извъстіе (съ нѣкоторыми подробностями) на рукописномъ матеріалѣ. Но въ настоящее время и путемъ печати подтвержденъ тотъ же фактъ. Въ вышеприведениомъ мъстъ наъ 'Аνάλεατα (стр. таже) прямо говорится о участіи Пансія въ убіевіи патріарха Пареенія. Интересно отмътить еще, что въ "Исторіи" Доснеея, патр. Іерусалимскаго (а сейчасъ указанное мъсто представляетъ отрывокъ наъ этой "исторіи") это дъяніе даже восхваляется (sic!).

<sup>2</sup>) Собр. мнънія и отзывовъ Филарета, митр. Московскаго по дъланъ церкви на Востокъ, стр. 133.

<sup>3</sup>) Архим. Антонина. Изъ Румелін, стр. 526.



#### насколько свъдъній наъ исторіи нравовъ грич. высшаго дух. 28

чаемъ самозванца епископа изъ чиствйшихъ мусульманъ! Происществіе это относится къ концу XVIII-го или началу XIX-го вѣка. И этотъ фактъ случидся тамъ, гдѣ существуетъ Христова церковь и гдѣ имѣется на лице патріархъ, синодъ, иногочисленный архіерейскій сонмъ. Гдѣ же они были въ это время? и за чѣмъ именно блюли? Свѣжо преданіе, но вѣрится съ трудомъ...

Если много ни съ чёмъ несообразныхъ вещей встрёчается въ средё греческихъ архіереевъ, взятой самой по себё; если взаниныя отношенія архіереевъ позволяютъ желать очень и очень многаго; то еще менёе красивыми покажутся эти архіерен, какъ скоро мы захотимъ всмотрёться въ ихъ отношенія къ подвёдомому имъ клиру.

Греческіе архіерен въ Палестинѣ-кстати сказать-люди совершенно невъжественные-держали себя надмънно и неприступно въ отношении къ туземнымъ священникамъ арабамъ, своимъ ставленнякамъ. Просьбу архіерею бѣдный священникъ могъ передать только чрезъ драгомана. Лично архіерен не принимали этихъ священниковъ, боясь какъ бы не уронить такимъ образомъ своего архіерейскаго достоинства. Если священникъ желалъ войти къ архіерею и постучится въ двери архіерейскаго жилья съ обычными словами: "молитвами св. отецъ"... то получалъ въ отвѣтъ отъ архипастыря: "ступай вонъ", "прочь подлецъ" 1). Они смотръли на своихъ священниковъ, какъ на презрънныхъ рабовъ.---Случалось, что всё отношенія между архіереемъ и священниками исчерпывались твиъ, что эти послёдніе платили, а тоть получаль. Архіерей браль деньги съ священника, когда этоть послёдній чёмъ нибудь разгнёвалъ своего владыку, лотя бы въ дъйствительности священникъ и не былъ виновать. Онъ же, архіерей, если находилъ удобнымъ, кромъ обычныхъ обязанностей священника, навязывалъ ему какія либо постороннія заботы, наприм. пропитывать какихъ либо архіерейскихъ родственниковъ въ деревнѣ и т. дал. <sup>2</sup>). Деньги-и только деньги такъ высоко ценились архіереями въ Турціи, что они не прочь были извинить и простить какое угодно преступление священника по службъ-лишь бы

BHSAID?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сырку. Описаніе бумагъ еписк. Порфирія, стр. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архим. Антонина. Изъ Румелін, стр. 84.

#### вогословский въстникъ.

священноначальникъ такъ или иначе былъ вознагражденъ. Представимъ фактъ очень поучительнаго свойства. "Было и не было"-такъ начинаеть свой разсказъ нашъ повъствователь, т. е. онъ хочеть сказать, что факть превосходить всякое въроятіе и кажется небылицей. "У одного властнаго и зажиточнаго турка на о. Критъ издохла любимая собака. Тогда онъ позвалъ себъ мъстнаго священника и приказалъему похоронить ее по христіанскому обряду. Волей-неволей священникъ исполнилъ его приказание. Узналъ это местный архіерей и запретилъ ему священнослуженіе. Бъдный, злополучный попъ, припавъ къ ногамъ вышеуказаннаго турки, цъловалъ полу его платья, умолилъ его сходить ко владыкъ и испросить у этого прощение ему. Турокъ положилъ нѣкую суммую денегъ на тарелочку, пошелъ къ архіерею и входя въ комнату его, согнулся въ дугу, а тарелочку держалъ на головъ своей. Архісрей увидълъ деньги и смекнулъ, что онъ назначены ему. Когда же гурокъ сталъ просить его о помилованіи священника, онъ отвѣчалъ ему: "я наказалъ попа не за то, что онъ отпълъ твою собаку, а за то, что онъ не пригласилъ меня на похороны ея". Наказаніе было отмънено" <sup>1</sup>).—Архіерейское мадоимство и архіерейскій гиввъвъ случав, если подчиненное ему духовное лице не платилотого, что требовалъ отъ него владыка, иногда приводили къ печальнымъ послъдствіямъ. Воть разсказъ въ такомъ родъ. Одинъ игуменъ, онъ же и сельскій священникъ (что нерѣдко бываетъ на Востокѣ) имѣлъ въ своемъ пастырскомъуправленіи монастырь и нъсколько селеній. Недовольный

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сырку. Описан. бумагъ еписк. Порфирія, стр. 90. Преосв. Порфирія. Книга бытія моего. І, 372. Въ подробностяхъ разсказъ нѣсколько разнится въ послѣдней книгѣ по сравненію съ первой. Такъ въ "книгѣ бытія моего" авторъ заканчиваетъ разсказъ слѣдующими словами, которыхънѣтъ у Сырку. "Попъ, услышавъ это, удивился нечаянному обороту рѣчи архіерея и молчаливо выслушавъ увѣщаніе и наставленіе, ничего не дѣлать безъ благословенія архіерейскаго, сказалъ, что онъ готовъ внередъ слушаться его преосвященства и что онъ пригласитъ его на сорокоусть (!!!), и поклонившись владыкѣ въ ноги, съ радостів возвратился домой, хвалямилость владыки и удивляясь своей непонятливости. "Какой я дуракъ, говорилъ онъ самъ себъ,—владыка бранилъ меня за то, что я не пригласилъ его къ похоронамъ, а мнѣ прежде послышалось, какъ будто онъ грозилъ мнѣ проклятіемъ за то, что я рѣшился отпѣвать собаку, какъдушу христіанскую, да еще собаку турка".

#### носколько свъдъній изъ исторіи нравовъ греч. высшаго дух. 233-

этимъ священникомъ-игуменомъ, мъстный архіерей потребоваль оть него безъ всякой основательной причины ежегодной платы по 2.000 піастровъ. Игуменъ отказался. Тогда архіерей рышился отомстить ему. И случай къ тому представился скоро. Около монастыря этого игумена разъ нашли мертвое тело. Турецкая полиція возвела на него обвиненіе въ укрывательствъ убійцъ. Архіерей могъ легко очистить своего клирика отъ всякихъ подозрѣній, давъ за него ру. чательство предъ властями. Но архіерей по неудовольствіюна него не хотвлъ сделать этого. Игуменъ попалъ въ тюрьму и 8 леть сидель здесь. Наконець, выведенный изъ всякаго терпънія, игуменъ ръшился принять мусульманскую въру. И воть собярается экстренный меджлись, на который явились свидътелями и нъкоторые архіерен. Въ присутствіи встать сняль съ себя камилавку и бросиль ею въ лице своему бывшему архіерею. Архіерей и глазомъ не моргнулъ. Что же дальше? Экс-священникъ, освободившись изъторьмы, принялъ обръзаніе, переименовался Ибрагимомъ-Эфенди, женился на своей родственницъ, сталъ получать 500 піастровъ ежемъсячнаго жалованья и служить въ губернской полиціи чиновникомъ". "Вотъ такъ нравы-прибавляеть повъствователь, у котораго мы нашли разсказъно по правдъ сказать-присовокупляеть еще повъствователь--ни одного тутъ права нътъ; тутъ однъ деньги. Даже страсти нѣть, которою еще, если не извиняется, то объяс. няется многое. Туть какая то-такъ сказать-травля звърей двуногихъ людьми четвероногами" 1).-Подобнаго рода отношенія архіерся къ подчиненнымъ имъ священникамъ-едва ли кто назоветь нормальными, -принимая во вниманіе сейчасъ изложенные факты.

Больше свётлыхъ сторонъ въ бытё архіереевъ, если разсмотрёть ихъ отношенія къ мірянамъ. По разнымъ причинамъ архіерей не стоитъ такъ далеко отъ мірянъ, какъ наприм., у насъ. Архіерея знають его духовныя дёти, и онъзнаетъ ихъ. Какъ мы упоминали выше, едвали это не лучшая черта язъ всего, что мы можемъ сказать хорошаго огреческихъ архіереяхъ. Но и эта лучшая сторона все жеимѣетъ свои затѣненныя мъста, а пожалуй и пятна. Архі-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арх. Автовина. Изъ Румедін, 84-86.

•ерен очень не много заботятся о духовныхъ нуждахъ своихъ пасомыхъ. Они не особенно любять даже служить литургію, а иногда и совсёмъ живуть вдалекѣ отъ своей богохранимой паствы. Изв'встно, что по установившемуся правилу патріархъ константинопольскій совершаеть литургію задаромъ не больше трехъ разъ въ годъ: на Рождество, въ недълю Православія и Паску <sup>1</sup>). Я же съ своей стороны слышалъ, что патріархъ Діонисій, умершій въ 1891 году, служилъ безмездно только разъ въ годъ-въ день Паски 2). Для того, чтобы оценить значение этой небрежности о пользе пасомыхъ, нужно припомнить, что древнъйшіе архіерен служили каждый праздникъ въ своей епископской церкви.---Еще оригинальные поступали и теперь поступають такіе греческіе провинціальные архіерен, которымъ доходы съ ихъ епархій нравились, а самыя епархіи не нравились, такъ что они предпочитали жить въ Царьграде. Вотъ какъ наприм., поступилъ одинъ изъ такихъ архіереевъ. Въ половинѣ XIX-го въка одинъ греческій архіерей въ Болгаріи очень скучалъ жизнію въ маленькомъ и глухомъ провинціальномъ городѣ, все рвался какъ бы попасть на жительство въ болѣе пріятную для него столицу. Наконецъ, онъ обратилъ вниманіе на одного расторопнаго и неглупаго болгарина діакона и добивается того, что этого послёдняго сдёлали викарнымь архіереемъ при его казедръ. Лишь только это случилось, епархіальный преосвященный убхалъ въ Константинополь, а епархія начала интересовать владыку лишь какъ помъстье. дающее ему извъстные доходы. Управление епархіальнымъ дъломъ возложено на викарія-болгарина съ темъ, чтобы онъ ежегодно доставлялъ своему принципалу 2000 турецкихъ лиръ, болѣе 16000 рублей. Такъ продолжали идти дъла около 10 лътъ<sup>8</sup>).

1) Муравьева. Путеш. по св. мъстамъ въ 1830 г. I, 69.

<sup>2</sup>) Вообще константинопольскіе патріархи, кажется, не любять обременять себя богослуженіемь, въ особенности продолжительнымъ. Въ 1844 году умеръ въ Константинополь ісрусалимскій патріархъ, не какой-пибудь отставной и Поминальный, а двйствительный, — Асанасій. Отпъваяъ его самъ вселенскій патріархъ, но отпъвалъ "преемника Іакова, брата господня" мірскимъ чиномъ. Да почему же такъ? Въ отвъть получаемъ: "для скорости". Проф. Н. Ө. Каптерева. Сношенія... (Палест. Сборн., вып. 43), стр. 799.

<sup>3</sup>) Стоянова-Вурмова. Греко-болгарская распря. Вистникъ Европы, 1888, т. IV, 728—729.

-284 .

#### нъсколько свъдъній изъ исторіи правовъ греч. Высшаго дух, 285-

Въ личныхъ отношеніяхъ съ пасомыми иногда архіереи не держались границъ благоразумія, но заходили слишкомъ далеко въ выражении своего архипастырскаго гийва,---что иногда сопровождалось нёкоторыми невыгодами и для архіерейскаго кошелька. Разъ былъ такой случай. Одинъ греческій владыка, вмёшавшійся въ тяжбу разведенныхъ мужа и жены, отказалъ, невинно пострадавшей, женъ въ опредъленной по закону ей пенсіи отъ мужа. Эта женщина съ горя помъшалась. За нее заступился одинъ изъ мъстныхъ чорбаджей (старшина; конечно, онъ былъ христіанинъ). Архіерей, не стерпъвъ такого визшательства, отлучилъ его оть церкви. Чорбаджи, не смотря на это, въ первый же праздничній день пришелъ въ церковь къ объднъ. Архіерей. увидавъ отлученнаго въ храмъ, кинулся на него съ жезломъ, ударилъ и сломалъ жезлъ. Чорбаджи не замедлияъ отправиться въ Константинополь съ жалобою кому следуеть. Владыка съ своей стороны тоже не дремалъ. Онъ нашелъ возможнымъ возвести обвинение на чорбаджи, серьезныя обвиненія въ несоблюденіи общественныхъ интересовъ. Дівло разгорълось. Тушить его пришлось уже не одному чорбаджи, но и архіерею. Бъднякъ старшина сильно издержался, ѣздивши въ столицу и хлопоча тамъ; но и владыка издержался,-да еще какъ издержался,-давая взятки кому слѣдуеть <sup>1</sup>)... Да и всѣ они, т. е. архіерен-таковы, добавляеть разсказчикъ, одинъ хуже другаго, всв варились въ томъ же караказанъ, т. е. черномъ котлъ янычаровъ <sup>2</sup>).

Если такъ обращались архіерен съ почетными членами общины, облеченными властію, старшинами, то, нътъ сомнънія, еще менъе они церемонились съ простыми мірянами, если напередъ увърены были, что сами они останутся безнаказанны. Они не стъснялись ни мъстомъ, ни временемъ, допуская кулачную расправу въ минуту гнъва и раздраженія. Наптъ Арсеній Сухановъ въ Палестинъ былъ свидътелемъ такого факта. Никакой нибудь невъжественный захолустный архіерей, а самъ патріархъ Іерусалимскій разъ во

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архим. Автонина. Изъ Румелів, стр. 86-87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чтобы понять смыслъ этого замѣчанія, нужно читать то, что было сказано нами раньше по этому вопросу. См. Вогос. Влести., 1894, т. Ш, 246—248.

время торжественной вечерни въ церкви приказалъ діакону орибить христіанина---араба----хлестать по щекамъ и бить по чоловъ, потомъ плетью ударять въ лице,----,а невъдомо за / какую вину"---прибавляеть очевидецъ <sup>1</sup>).

Домашняя жизнь греческихь архіереевъ протекала въ довольствъ и среди многихъ утъхъ. Есть свидътельства, изъ которыхъ пожалуй можно бы выводить заключение, что бъдность и недостатки составляли въ прежнее время печальный удълъ греческихъ архіереевъ; но эти свидътельства стоять одиноко и не имъють того значенія, какое имъ можно приписывать съ перваго взгляда. Такъ Арсеній Сухановъ очень изумленъ бъдностью патріаршаго подворья по сравнению съ католическими монастырями въ Константинополѣ. Онъ съ замътнымъ сокрушеніемъ пишеть: "Патріаршіе дворы (въ Константинополъ) съ малыми воротами, якобы калитка" 2). Но нужно сказать-патріаршее подворье не блещеть великоявліемъ и въ настоящее время. И вообще греческіе архіерен придерживаются русской пословицы: "не красна изба углами, а красна пирогами" <sup>8</sup>). Другой свидѣтель, знаменитый патріархъ Іерусалимскій Досивей, XVII и XVIII-го въковъ, въ своихъ посланіяхъ къ русскому двору писалъ: "Архіерен греческіе-нищіе, какъ это и прежде было; платье дорогое духовнымъ лицамъ непристойно". "Расходы наши (архіереевъ) равны съ расходами какого-нибудь игумена маленькаго монастыря; и на всю одежду нашу не изойдеть и пятисоть асперовъ" (мелкая мъдная монета) 4). По поводу этихъ словъ Досивея нужно сказать, что греческіе преосвященные, если пи-

1) Проскинитарій, стр. 65-66.

<sup>3</sup>) Впрочемъ на безъ исключеній, т. е. греческіе архіерен проживають иногда въ очень красивыхъ помъщеніяхъ. Въ 40-хъ годахъ XIX-го въка, отставной патр. Константинопольскій Константій жилъ на о. Антигонъ . (близъ Константинополя) въ собственномъ домъ. Розы, георгины и другіе цвъты видиълись въ его саду, прилегающемъ къ самому дому. "Вотъ какъ поживаютъ здъсь патріархи, — среди розъ<sup>\*</sup>! восклицаетъ описатель. Въ тоже самое время Лиддскій архіепископъ Кириллъ жилъ (въ Іерусалимъ) "въ кепліяхъ расписанныхъ и украшенныхъ розами". (Преосв. Иорфирія. Книга бытія моего I, 202. 524).

<sup>4</sup>) Проф. Н. Ө. Каптерева. Сношенія патр. Доснося съ русск. правительствомъ, стр. 181. 183. М. 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 17.

сали въ Россію, то всегда старались рисовать свое положеніе самыми печальными чертами; разумѣется для тего, чтобы разжалобить щедролюбивую Россію; притомъ, нужно полагать, что слова эти говорятся въ укоризну русскихъ архіереевъ, которые всегда одѣвались очень роскошно по сравненію съ греческими.

Войдемъ въ покои греческаго архіерея не фантастическаго, а дъйствительнаго. Въ пріемной комнать мы найдемъ широкую турецкую софу, а на ней подушки изъ сирійскаго разноцвътнаго шелка; необходимую принадлежность благоу. строеннаго жилища на Востокъ составляеть бронзовая жаровня; ее вы тоже найдете въ пріемной архіерся; жаровня эта у него вся литая на красивыхъ львиныхъ лапкахъ и такая огромная, что три человъка едва могуть поднять ее. Если поинтересуемся узнать, что находится въ буфетномъ шкапу архіерся, то мы узримъ желе изъ айвы,---шербеть розовый; кофейный и розовый листь и орѣхи съ гвоздикой <sup>1</sup>), и само собой разумвется, ароматное вино. Если же пожелаемъ познакомиться съ поварской архіерея, то найдемъ тамъ: гусей, ципленка и поросенка. Греческие архиереи, какъ извъстно, разръшають себъ скоромную пищу по тому основанию, что они въ настоящие монахи не посвящаются, а остаются навсегда рясофорными, хотя и возлагають на себя монашескія принадлежности. И этоть обычай соблазнять насъ не долженъ. Въ одеждъ архіерен любятъ разнообразіе и нѣкоторые изъ нихъ часто перемѣняютъ свои платья 2). Значить гардеробъ ихъ богать и дорогъ. Въ прежнее время архіерен иногда украшали свою голову чалмой, этой красивой принадлежностію турецкаго костюма, причемъ они въ свое оправдание ссылались на принуждение со стороны Турокъ, но эта отговорка лишена всякаго значенія <sup>8</sup>).

Въ помъщении греческаго архіерея встрътишь еще-чего совсъмъ не ожидаешь-экономку или сожительницу. Эти личности женскаго пола носять различныя наименованія:

<sup>3</sup>) Арсенія. Проскнинтарій, стр. 59. Авторъ прямо говоритъ, что Греки не правы, ссылаясь на деспотизмъ Турокъ въ данномъ случав.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Леонтьева. Т. Ш. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 207.

герондиссы, коконы <sup>1</sup>), параманы <sup>2</sup>), проще: наложницы <sup>8</sup>), а деликативе: "преосвященныя монахини" 4). Такихъ особъ женскаго пола держать не одни архіереи, но и другіе клирики, такъ какъ безбрачными остаются въ Греціи не только патріархи, епископы и архимандриты, но и нѣкоторые приходскіе, городскіе священники и даже діаконы 5). Деятельность параманъ, преосвященныхъ монахинь-или какъ 10тите назовите--заключается въ следующемъ: онъ изготовляють архіерею любимыя его блюда, измывають его святительскія ноги, стелють ложе, варять варенье, повязывають черный платочекъ поверхъ камилавки, когда архіерей выходить изъ дому <sup>6</sup>) и проч. Нѣкоторымъ греческимъ архіереямъ иногда приходится выслушивать укоризну, что герондиссы ихъ служать соблазномъ для христіанъ. Въ такомъ случав соблазняющійся можеть услышать слёдующія слова оть архіерея: "и ап. Петръ водилъ съ собою сестру-жену, а иы преемники его. Самому Господу служили жены; почему же и намъ не принимать ихъ служенія и послушанія. Не ич первые ввели обычай принимать въ свои келліи герондиссь; это уже издавна ведется. Зло меньшее все же лучше зла большаго (?!). Но пусть мы по вашему любодви, блудодви, мы отдадимъ въ этомъ отчеты Богу" 7). Нужно признаться, что подобная апологія не только не успокоивала соблазняющихся, но иногда даже приводила ихъ въ ужасъ. Содержаніе коконъ или наложницъ иногда дорого обходилось архіерею; онѣ любятъ деньги; любятъ зрълища; нуждаются иногда во врачебномъ искусствъ. Часто онъ достигали большаго значенія въ самой административной діятельности архіерея <sup>8</sup>). Этого рода соблазномъ дѣло впрочемъ, кажется,

:88



<sup>1)</sup> Преосв. Порфирія. Книга моего бытія, 1, 322. Кокона-слово новогреческое и значить: "служанка".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Леонтьева. Ш, 306. Слово: парамана новогреческое и значить: "Мамка, иянька".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Такъ изясняетъ слово: "герондисса" преосвященный Порфирій. Сырку, стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По терминологіи епископа Порфирія. Сырку, стр. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Проф. А. А. Дмитрієвскаго. Статья въ *Тр. Кієв. дук. Акад.* 1891, т. Ш., 143.
<sup>6</sup>) Леонтьева, т. Ш., 309.

<sup>7)</sup> Преосв. Порфирія. Книга бытія моего. II, 273-274.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Сырку, стр. 38. 58. Преосв. Порфирія. Книга... II, 273. По вопросу о коконахъ послъдній авторъ сообщаетъ много неудобъ сказуемыхъ из-

#### нъсколько свъдъній изъ ноторіи нравовъ грич. высшаго дух. 239

не ограннчивалось въ жизни греческихъ архіереевъ. Преосвященный Порфирій, описывая свое посвщеніе греческаго архіерея Анеима, жившаго на поков, обратилъ вниманіе на слѣдующее обстоятельство: "ему (Анеиму) прислуживають имшетъ преосвященный авторъ—два ръдкіе красавчика: одинъ лѣтъ 17-тн, а другой—двънадцати. Я не спросилъ: кто онн таковы, а потому не дерзаю назвать ихъ постельничими. Осуждать ближняго легко и гръшно. А ребята кровь съ молокомъ"<sup>1</sup>). Что хочетъ сказать преосвященный Порфирій этими полунамеками—ясно и безъ дальнихъ разъясне-

въстій. Такъ онъ говорить о контингентъ коконъ (1, 442), ихъ качествахъ (I, 322, 419), о поставщикахъ ихъ (I, 600), о плодахъ купножнтельства съ ними (I, 435. II, 319), о провавыхъ пронанествіяхъ наъ-за нихъ (l, 415), о главномъ мъстопребывание ихъ въ lepycaлныть (II, 319) в т. д. Даже такой осторожный историкъ, какъ проф. О. А. Кургановъ не могъ обойти молчаніемъ вопроса о коконахъ. У него встрівчаемъ такой разсказъ. "Вотъ примъръ того, какъ епископы вербуютъ въ свои наложницы молоденькихъ красивыхъ дъвушекъ. Одниъ фанаріогъ въ Допронъ (въ Македонів), пріобщая однажды своить прихожань, уведёль препестную молодую дёвушку, которая показалась ему скромной и стыд. ливой. Фанаріоть этоть до того любиль женскую красоту, что иногда сходнять отъ нея съ ума (?). Естественно, видъ стыдливой красавицы возбуднль въ немъ похоть: онъ ръшился взять хорошенькую Марію къ собъ, подъ именемъ физобор, т. е. дъвушки, ввятой съ цълію воспитывать се для душевнаго спасевія. Об'вщанія фанаріота, богатство, платья, которыя онъ дарилъ ей, обманули невинную. Фанаріотъ сначала выдалъ ее замужъ за болгарена, потомъ прогналъ его, а психотору (вотъ еще название для герондиссы) оставилъ у себя. Не получая душевнаго спасенія сама. Марія доставляла удивительныя исцёленія епископу-фанарюту. Простудится онъ и заболить, Марія натираніемъ разными мазями его твла мгновенно испвляеть его. Погибъ бы я, еслибы не было этой дърушки", говорилъ обыкновенно фанаріотъ. Дни и часы проходили у него незамётно: утромъ трубка, горячіе напитки, во время об'вда-кушавья разныхъ видовъ, довольно вина, вечеромъ музыка, танцы и прочія увеселенія. Фанаріоть обыкновенно умильно разсказываль исторію своего знакомства съ Маріей. Такова обыденная жизнь фанарскихъ архіереевъ зам'ячаетъ пов'яствователь. А затёмъ онъ же прибавляетъ: "бросая общій веглядъ на... нравственность греческой іерархін, мы должны замізтить, что нравственность (высшаго) греческаго духовенства весьма сходна была съ нравственностію католическаго духовенства въ Средніе **узка и** особенно предъ реформацією". (Историческій очеркъ греко-болгареній распри. Правосл. Собестьдника, за 1873 г., т. I, стр. 63. См. С. Терверскаго. Записка о состояние Каз. дух. Академия, стр. 414. Каз. 1892) <sup>1</sup>) Сырку. Описан. бумагъ еписк. Порфирія, 54.

2

ній.— Митрополиты и прочіе архіереи, не исключая патріарховъ, всегда на Востокв не считають грвхомъ курить табакъ, играть въ карты и шахматы<sup>1</sup>).

Въ Турціи православные архіерей, какъ само собов равумъется, никакого жалованія отъ правительства не получають. А между тъмъ, какъ мы видъли, турецкіе архіереи, какъ н прочіе ихъ собратія, въ другихъ странахъ поставленные въ болъе благопріятныя правовыя условія, —желаютъ жить н живутъ по архіерейски, т. е. въ довольствъ и съ комфортомъ, неръдко излишнимъ. Откуда же они достаютъ средства на это? Нътъ никакого сомнънія, для достиженія этихъ матеріальныхъ средствъ, требуется съ ихъ стороны много напряженія силъ и много-же изобрътательности. Исторія и въ самомъ дълъ показываетъ, что греческіе архіереи турецкаго періода достигали указанной задачи, пуская въ ходъ и то н другое.

Если мы изучаемъ положение христіанскихъ пастырей древней церкви, преимущественно первыхъ пяти въковъ, то мы встречаемъ множество фактовъ, свидетельствующихъ о замвчательно широкомъ религіозно-умственномъ развитін иль и разнообразной дъятельности ихъ, направленной къ нравственному усовершенствованію паствы; и при этомъ почти не встръчаемъ никакихъ свъдъній, указывающихъ: какъ жили ть же пастыри въ матеріальномъ отношеніи и откуда брались средства къ ихъ содержанию? Совершенно обратное явление замѣчаемъ, когда изучаемъ жизнь пастырей греческой. главнымъ образомъ константинопольской церкви турецкаго періода: о споспѣшествованіи ихъ религіозно-умственному в нравственному усовершенствованію паствы говорится въ известіяхь очень мало, а напротивь историкь находить очень большее количество фактовъ, рисующихъ картину матеріальной стороны въ жизни этихъ пастырей, въ особенности въ ближайщіе къ намъ вѣка. Не служить ли это явленіе знакомъ, что пастыри константинопольскаго патріархата изучаемыхъ нами временъ начали отдавать въ своей дъятельности предпочтение интересамъ низшаго порядка предъ интересами высшими и духовными? Правда начало разсматриваемому

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арсенія Суханова. Проскнинарій ("пренія съ Греками"), 357. Еписк. Порфирія. Кн. бытія моего. Т. Ш, 768.

явленію положено не въ періодъ турецкій, а много раньшееще во времена византійскихъ императоровъ, но все же это самое явленіе тогда не такъ выступало впередъ, какъ теперь, т. е. въ изслѣдуемыя нами времена греческой церкви.

Первыя опредвленныя извъстія касательно способовъ, которыми достигалось матеріальное обезпеченіе Константинопольской патріархіи: самого патріарха и подв'ядомыхъ ему епископовъ, находимъ въ срединѣ XVII вѣка у греческаго инсателя Христофора Ангела<sup>1</sup>). Но автора нужно признать слишкомъ пристрастнымъ къ греческой церкви. Въ самомъ дълѣ, онъ ни словомъ не касается ничего такого, что ногло бы служить въ разсматриваемомъ отношении къ порицанію Константинопольской патріархіи. А между тімь фактовъ въ подобномъ родъ было не мало и въ XVI и XVII въ. кахъ. Укажемъ на нъкоторые изъ этихъ фактовъ, такъ какъ недостаточно быть благожелательнымъ къ греческой церкви въ ея исторія, но нужно быть и правдивымъ въ оцънкъ явленій, изъ которыхъ слагается эта исторія. Константинопольскіе патріархи, какъ оказывается, не довольствовались обычными неблазненными, но очень скромными источниками доходовъ, а открывали для себя еще другіе источники этихъ доходовъ, не заслуживающіе похвалы. По извъстіямъ Рико, члена англійскаго посольства при Портв, въ XVII въкв, Константинопольскіе патріархи весьма легко давали разр'вшенія на разводъ извъстной супружеской пары, какъ скоро патріархъ получалъ за подобное разрѣшеніе достаточную сумму денегъ, причемъ разведенному мужу дозволялось безпрепятственно вступать въ новый бракъ. Что касается простыхъ или рядовыхъ архіереевъ, то по извѣстіямъ того же Рико однимъ изъ очень благопріятныхъ случаевъ для нихъ противозаконно поживиться на счеть паствы было избраніе н провозглашение новаго патріарха въ Константинополѣ. Провозглашение новаго патріарха всегда вело къ тому, что архіерен принадлежащіе къ патріархату, должны были посылать извъстное количество денегъ въ патріаршую казну, которая при указанныхъ случаяхъ сильно опустошалась не только турецкимъ правительствомъ, но и разными времен-

2\*

<sup>1)</sup> Разумъемъ его сочинение: De statu hodiernorum Graecorum (греч. и латинск. тексть). Lipsiae, 1671.

#### вогословский въстникъ.

щиками изъ Грековъ, въ родѣ Михаила Кантакузена (въ концѣ XVI вѣка). Всякое назначеніе новаго патріарха давало архіереямъ поводъ, собирая деньги въ пользу новаго патріарха, не забывать и собственныхъ своихъ интересовъ, т. е. взимать съ паствы и священниковъ подаяніями въ большей мѣрѣ, въ разсчетѣ остатокъ отъ взноса по назначенію употребить въ свою пользу <sup>1</sup>).

Если върить западнымъ пасателямъ той эпохи, то иногда въ качествъ эпитиміи греческими архіереями, взимались деньги, смотря по тяжести гръха. Самое тачнство покаянія для греческаго духовенства разсматриваемыхъ въковь сдълалось. значить, доходною статьею. Увъряють, что будто у него существовала такса, которов опредълялось: за сколько денегь слёдовало прощать тоть или другой тяжкій грёгь христіанину, при чемъ разрѣшеніе давалось только въ случав полной уплаты пошлины сообразно таксв 2). Мы не думаемь, что бы вышеприведенныя известія о злоупотребленіяхъ греческаго духовенства были преувеличены, какъ увидимъ впослъдствін, т. е. нъсколько позднье, это-же дуювенство позволяло себѣ дѣлать еще и не такія вещи. Не лишне также напомнить читателю, что симонія почти не переставала цвёсти въ тё вёка, о какихъ теперь у насъ идеть рёчь. Нередко случалось, что архіерен, боясь церковныхъ прещеній противъ симоніи, пускались на хитрости, обходили вновь постановляемые законы противъ симоніаковъ твыъ способомъ, что за хиротонію они и въ самомъ двлв денегъ не брали, но за то удвояли эмватикъ, т. е. обычную плату за право имъть извъстное мъсто и проходить должность. Недаромъ извъстный Мелетій Пигасъ, патріархъ александрійскій, н'вкоторое время въ концъ XVI въка управлявшій на правахъ намъстника константинопольскимъ патріархатомъ и потому имъвшій возможность наблюдать состояніе греческой іерархін, говариваль: "тв, которые долженбыть руководителями прочихъ, сами совершенно сябпотствують. Сталь у нихъ свъть тьмою, церковь сдълалась торжищемъ. Іерейскіе и архіерейскіе чины считають не пря-

242

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ricaut. Histoire de l'eglise Grecque. Trad. de l'anglois. 2-te édillon,  $\rho$ . 308-310<sup>•</sup> Amsterd. 1710.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Heineccii. Abbildung d. Griechischen Kirche. Theil 1, s. 53. Leipz., 1711.

### нъсколько свъдъній изъ исторіи иравовъ грич. высшаго дух. 248

званіемъ къ евангельскому учительству, а путемъ къ корыстной наживѣ. Пастыри Израилевы торгуютъ человѣческими душами въ угоду своимъ страстямъ. Надлежало бы, чтобы самъ Христосъ явился и трехплетнымъ вервіемъ онять изгналъ изъ церкви этихъ торгашей божественной святыни. Вотъ ты, іерей и архіерей, и между тѣмъ погруженъ въ денежные счеты, ищешь прибыли, перебираешь мелкія деньги, устанавливаешь сборы, отовсюду стягиваешь въ свою мошну(?), чтобы воячески наполнить ее". "О треклятыя порожденія Искаріота, не продается ли вами Христосъ") <sup>1</sup>). Такъ говоритъ Мелетій о концѣ XVI вѣка, но безъ сомнѣнія его слова справедливы не въ отношеніи только къ этому вѣку.

Патріархи Константинопольскіе, какъ хорошо это извѣстно, переводили архіереевъ съ мъста на мъсто въ видахъ своекорыстныхъ, но это еще не крайняя степень патріаршей финансовой изобрѣтательности. По наблюденіямъ одного путешественника начала XVII въка 2), тъ же патріархи лишали безъ всякаго колебанія каседръ тёхъ или другихъ митрополитовъ, какъ скоро являлись кандидаты, предлагавшіе патріарху за то или другое архіерейское мізсто большую сумму денегь. Случалось, что тв же патріархи поступали еще безцеремонные съ подчиненными имъ архіереями: они безо всякой причины, подъ какимъ нибудь самымъ незначительнымъ преддогомъ, лишали того или другаго архіерея принадлежащаго ему сана-и архіврей для того, чтобы возставить себя въ прежнемъ достоинствъ, долженъ былъ ъхать въ Константинополь и выхлопатывать себѣ возстановительную грамоту. Разумѣется грамота эта даромъ не давалась <sup>8</sup>). Вотъ образцы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. И. И. Малышевскаго. Мелетій Пигасъ, патріархъ александрійскій, стр. 273-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русскаго священныка о. Лукьянова, совершившаго путешествіе по -святымъ мъстамъ въ 1710—11 годахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Проф. Ө. А. Курганова. Устройство церкви королевства греческаго, стр. 49. Слич. Икономеса. *Телаховтастией інхлеснаютия*, сел. 132.—Нужно сказать, что вышеописаннымъ образомъ поступали и архіерен съ подчиненнымъ духовенствомъ: они иногда безъ всякой основательной причины лишали священныка ила діакона, принадлежащаго вмъ сана и мъста; но потомъ опять и сейчасъ же возстановляли ихъ въ ихъ достоинствъ, какъ сморо иолучили денежный подарокъ съ минмо провинившихся. Maurer. Das Griechische Volk in offentl. und kirchlich. Beziehung. B. I, 401-Heidelb., 1835.

не безгрѣшныхъ доходовъ патріарховъ константинопольскихъ стараго времени!

Въ нѣкотораго рода оправданіе константинопольскихъ патріарховъ можно указать пожалуй на то, что расходы честолюбивыхъ кандидатовъ, домогавшихся столичной казедры, иногда достигали необычайно большой суммы денегъ. Епископъ Порфирій (Успенскій) при одномъ случаѣ говорить объ нѣкоемъ греческомъ архіепископѣ: "что если онъ не пожалѣетъ милліона піастровъ и отсыплеть ихъ матери султана (валиде) и ея любовнику, то сдѣлается патріархомъ". (Сырку. Описаніе бумагъ епископа Порфирія, стр. 35). Значитъ, встрѣчались и такіе факты, когда искатели патріаршества готовы были тратить громадную сумму для достиженія цѣли.

Но главнымъ объектомъ поборовъ служилъ, какъ всегда и вездъ простой народъ, паства.

Московскій митрополить Филареть, прекрасно ознакомленный съ состояніемъ христіанскаго Востока, при пособіи самыхъ надежныхъ документовъ, съ грустію писалъ: "При общемъ нынѣ упадкѣ уваженія къ духовнымъ владыкамъ въ Турціи, надлежить опасаться, что паства отказалась би оть какой бы то ни было платы своему высшему духовенству, если бы опредѣленіе количества этой платы предоставлено было произволу мірянъ" <sup>1</sup>). Изъ этихъ словъ видно, что ве добрая воля, а жезлъ правленія заставляетъ восточныхъ христіанъ приносить свои, часто непосильные, дары iepapхамъ.

Да, не добрая воля народа заставляла его нести очень значительныя матеріальныя жертвы для преизбыточествурщаго пропитанія пастыреначальниковъ, а принужденія и притъсненія, часто даже жестокости, какими прежде сопровождалось взиманіе податей и пошлинъ архіереями съ народа. По ръзкому выраженію Гервинуса, они "какъ піявки сосали свое стадо, съ величайшимъ совершенствомъ организовавъ систему поборовъ"<sup>2</sup>). Это очень печальная и скорбная страница исторіи. Приведемъ изъ нея лишь нъсколько-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собраніе мизній и отвывовъ м. Филарета по діламъ церкви на-Востокъ, стр. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Возстаніе и возрожденіе Греціи. Переводъ. Стр. 91. Птб., 1868.

#### нъсколько овъдъній изъ ноторін нравовъ грвч. высшаго дух. 245

черть для ознакомленія съ д'вйствительными порядками, характеризовавшими отношенія пастыреначальниковъ къ пасомымъ въ Турціи. Въ не очень отдаленныя отъ насъ вреиена ежегодную обычную денежную подать архіерен собирали обыкновенно не за годъ, а за три года впередъ. Сборъ ими производился въ сопровождении пышной свиты человъкъ въ 80 и отряда жандармовъ тоже человъкъ въ 80. Нашествіе этихъ гостей въ подномъ смыслѣ бывало нашествіемъ шайки хишниковъ или стаи саранчи, истребляющей все, что только попадалось на пути. Поселяне трепетали этого хищническаго нашествія своего духовнаго пастыря и непремѣнно разбѣжались бы, если бы было возможно. У несостоятельныхъ плательщиковъ епископъ отбиралъ рабочій скотъ, и вообще все, что только имъло цъну. Если у кого ничего не было, того бросали въ тюрьмы, которыя нарочно устраивались, какъ напр. въ Болгаріи, въ рѣчныхъ берегахъ, куда искуственнымъ образомъ была проведена вода изъ протекающей реки. Вода эта впускалась въ тюрьмы, где томились злосчастные узники, и такимъ образомъ въ мрачной, хододной и мокрой конурь морили ихъ по три дня голодомъ и вымогали деньги. Отъ такой пытки, случалось, одни изъ нихъ умирали, другіе же выходили отсюда съ смертельными болѣзнями 1).--Архіереи, какъ извѣстно, сами были членами провинціальнаго правленія, такъ называемаго меджлиса. Это вело къ тому, что они оставались въ товарищескихъ отношеніяхъ къ турецкимъ губернаторамъ-и пользуясь услужливостію этихъ послёднихъ, не стёснялись брать много лишняго со ввёренныхъ ихъ попечению христіанъ. Оть этого происходило то, что какое-нибудь селеніе небогатое и немноголюдное платило ежегодно въ кассу архіерея боятье податей, чъмъ въ государственное казначейство. Такъ при одной административной ревизіи открылось, что какое-то мъстечко въ нижней Македоніи выплачивало своему архіерею въ годъ 3000 піастровъ, а правительству не болѣе 2000 піастровъ. И такая непропорціональность въ податяхъ встрвчалась во многихъ мъстахъ европейской Турціи (Румелін)<sup>2</sup>). Вообще христіане въ вопросахъ о податяхъ не могли

2) Pitzipios. L' eglise orientale. Tom. III, 140. Rome, 1855.

Проф. Ө. А. Курганова. Прав. Собесъдн. (статья укавана выше), 1873,
 т. 1. 54—55 (На основания всисерватавной газеты; "День").

разсчитывать на сострадание и милосердие греческихъ архіереевъ. Пастыреначальники эти такъ ревностно блюли свои финансовые интересы, что жертвовали имъ интересами религіи, поскольку эти интересы касались ихъ пасомыхъ. Представимъ примъры. Въ одной болгарской епархіи поселяне построили церковь, но она въ теченіе нісколькихь лівть оставалась неосвященною, потому что за право поставнть въ ней престоль поселяне предлагали местному архіерев менее червонцевъ, нежели сколько онъ желаль получить 1). Вообще на денежныя притесненія митрополитовъ и епископовъ раздавались многочисленныя и громкія жалобы <sup>2</sup>). Если пасомые не имъли средствъ удовлетворить чрезмърное корыстолюбіе своихъ духовныхъ владыкъ, то приходили епископские клевреты, изрекали надъ селомъ аназему, запечатывали перковь и забирали изъ домовъ все, что можно было вынести. О протеств нечего было и помышлять. Въ указанномъ случав дъти крестьянина росли некрещенными, а когда онъ и самъ умиралъ, то былъ предаваемъ землъ безъ священника и молитвы <sup>8</sup>).-Турецкіе подданные греческаго исповъданія, въ виду сейчасъ указанныхъ и другихъ подобныхъ фактовъ, въ 1851 году, въ своемъ оффиціальномъ прошении на имя Оттоманской Порты потребовали себъ защиты отъ притесненій пастыреначальниковъ; они требовали очень немного (на многое-то они, очевидно, не осмъливались разсчитывать), именно, чтобы "епископы не позволяли себѣ запускать своихъ пальцевъ въ кошелекъ христіанина всякій разъ, какъ имъ этого хочется, и не брать отсюда столько, сколько имъ заблагоразсудится" 4). При такихъ порядкахъ архіерен настолько раздражали ввъряемую ихъ руководству паству, что послёдняя иногда совсёмъ не принимала къ себѣ архіереевъ, позволяя имъ управлять епархіею

4) Pitzipios. Tome III, p. 143.

246



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собраніе миѣній и отзывовъ митр. Филарета по дѣламъ на Востокѣ, стр. 158. Выло-бы напрасно думать, что подобные "вымогательства" имѣли мѣсто лишь по отношенію къ болгарамъ. По свидѣтельству даже грекофиловъ (какъ Леонтьевъ) прежніе архіерен "то же самое дѣлали и въ Эцирѣ, и Критѣ и другихъ греческихъ странахъ". Леонтьева. Востовъ, Россія и Славянство, т. I, стр. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собраніе мизній м. Филарета (loc. cit.), стр. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Иречекъ. Исторія Волгаръ, Переводъ, стр. 660.

#### нъсколько свъдъній изъ исторій нравовъ грвч. высшаго дух. 247

издалека, напр. изъ Константиноволя. Во многихъ болгарскихъ городахъ, когда эти послѣдніе находились еще въ въдънія константинопольской патріархія, наши русскіе путешественники получали такой отвёть на вопрось объ ихъ архіереть: "архіереті нашъ какой-то Грекъ; живеть въ Стамбуль, къ намъ же онъ не смъеть и носу показать" 1). А если какой-либо изъ такого рода архіереевъ желалъ фактически занять принадлежащую ему казедру, то при этомъ проискодили трагикокомедіи въ родъ слъдующей: "рукоположенный архіерей приходилъ къ своему епархіальному городу и напередъ зная, что его не примуть, подарками выпрашиваль у турецкаго начальства военный конвой. Не смотря на то, епископъ находилъ архіерейскій домъ запертымъ и вступалъ въ него при номощи турецкой-же силы. Никто изъ народа не хогвлъ приничать отъ него благословенія даже тогда, когда къ этому побуждало турецкое начальство" 2). Извѣстно, что нъть сильнъе тъхъ ссоръ, какія бывають изъ-за денежныхъ счетовъ.

Нужно впрочемъ сознаться, что каждому греческому архіерею разсматриваемаго періода будущность мало улыбалась и даже совсѣмъ не улыбалась. Въ случаѣ отставки, даже самъ патріархъ константинопольскій долженъ былъ очутиться въ бѣдственномъ положеніи. Отставные архіереи не получали и не получаютъ никакихъ пенсій язъ турецкаго казначейства.

Есть всё основанія догадываться, что изъ числа этихъ-то отставныхъ архіереевъ нёкоторые, отъ нечего-дёлать, начинали бродить по разнымъ другимъ странамъ, для того, чтобы такъ или иначе зашибить копёйку. Этихъ архіереевъ можно назвать ищущими "отхожихъ промысловъ". Они готовы были кого угодно поставить во священники за самуд сходную цёну--за трёшницу на наши деньги <sup>8</sup>). Они же отправлялись въ Россію въ тё времена, когда на греческихъ пришлыхъ архіереевъ еще смотрёли здёсь съ уваженіемъ, и продёлывали у насъ самыя непозволительныя вещи. Блу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Карловой (псевдонных славянофила Гельфердинга). Турецкая провинція. "В'всти Европы". 1870 г., іюль, стр. 162.

<sup>2)</sup> Собраніе мивній и. Филарета (loc. cit.), 307.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Арх. Антонина. Повздка въ Румелію, стр. 87.

ждая вдоль и поперегъ по Руси, греческіе митрополиты осмѣливались возводить во священническую степень лицъ, имъ совершенно неизвъстныхъ, неподвергнутыхъ испытанію, даже отвергнутыхъ въ другихъ мѣстахъ,---возводили ихъ безо всякаго испытанія, но за то предварительно аккуратно поторговавшись. "Сколько мнѣ хотите дать и я предамъ еговамъ", иронизируетъ повъствователь (Ю. Крыжаничъ) надъ греческими архіереями, торговавшимися съ тёми, для кого они ставили этихъ священниковъ. Встръчались примъры еще непригляднъе. Греческіе митрополиты, и даже одинъ и тоть же митрополить, одну и ту же супружескую пару торазводили нъсколько разъ, то снова сочетавали бракомъ, всегда однакожъ поторговавшись съ покупателями архіерейскаго благословенія и взявши добрую кучу денегъ. Такого рода архівреи не останавливались и на этомъ бродя по Россін. Очевидець (готь-же Крыжаничь) говорить: "я видель одного митрополита, который повсюду, куда-бы не приходилъ къ человѣку знатному, прежде бывало выспрашивалъ у него: не хочеть ли онъ подучить разрѣшеніе отъ грѣховъ? Если спрашиваемый выражалъ подобное желаніе, то митрополить, освятивши воду въ домъ этого лица, потомъ кропилъ его самого и цёлый домъ съ семействомъ. По окончании кропленія, предъ всёмъ семействомъ онъ клалъ на голову хозяина руку и книгу, читалъ надъ ними длинное и полнъйшее отпущение грѣховъ, не упомянувъ ни словомъ объ исповћди и покаяніи" 1). Такъ дъйствовали греческіе архіереи, пускаясь въ отхожій промысель.

Не мѣшаеть, наконецъ, упомянуть о такъ называемыхъ "титулярныхъ" архіереяхъ, о которыхъ такъ много интересныхъ овѣдѣній сообщаеть епископъ Арсеній Стадницкій. Титулярными архіереями назывались у грековъ архіерен безъ епархій, но однакожъ съ титуломъ какой нибудь древней несуществующей уже епархіи. Подобный обычай рукоположенія архіереевъ безъ епархіи былъ очень распространенъ въ былыя времена въ греческой церкви; такіе архіерен большею частію опредѣлялись игуменами монастырей т. н. преклоненныхъ, откуда получали они и свое содержаніе, а



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Каптерева. Характеръ отношеній Россів къ правося. Востоку: въ XVI—XVII в., стр. 225—226.

#### носколько овъдъній няь исторій нравовъ грвч. высшаго дух. 249

то пропитывались и подаяніями <sup>1</sup>). Говоримъ: чаще всегоони назначались и считались игуменами вышеуказанныхъ. преклоненныхъ монастырей. Что они творили-въ настоящее время и понять трудно. Воть какую жизнь проводили и какою двятельностію себя ознаменовали титулярные архіерен. преклоненныхъ монастырей 2), находившихся въ Валахійскихъ епархіяхъ. Греческіе игуменствующіе архіерен, получая въ управление здъсь преклоненный монастырь, именовались и подписывались архимандритами, хотя "мандра ихъ состояла. изъ одного или двухъ мірскихъ и несколькихъ крепостныхъ цыганъ и цыганокъ". (Въ книгъ Арсенія Стадницкаго. Прилож., стр. XIII). Монастырь у такихъ архіереевъ былъ на послёднемъ мёстё; все дёло въ наживё оть тёхь имёній, которыя вивств съ нимъ были преклонены какой нибудь патріаршей церкви или какому либо монашескому братству Востока. "Въ наихудшемъ видъ находилась монашеская жизнь въ преклоненныхъ (валахійскихъ) монастыряхъ, которые стали предметомъ эксплоатаціи, средствомъ къ обогащенію корыстолюбивъйшихъ изъ греческой монашеской братіи на Востокъ" (Тамъ же, 202). Въ одномъ оффиціальномъ документв объигуменствующихъ архіерсяхъ говорится: "называя себя помъщиками и владъльцами, они забыли о своемъ монашествъ; на нихъ только одежда монашеская, а мысль совсѣмъ углублена въ любостяжание и корыстолюбие мирское"; любили они также "словами язвить другихъ" (Тамъ же, прилож., ХХ). Представимъ поучительный примъръ управленія монастыремъ митрополита Анамійскаго Пансія (въ нач. XIX в.), Кромѣ непомѣрнаго увеличенія имъ расходовъ надъ дохо. дами, онъ изобличенъ былъ въ продажѣ монастырской собственности и въ утайкъ монастырскихъ имуществъ. (Тамъже, 224). Бездеремонность игуменствующихъ простиралась до того, что одинъ изъ нихъ отдялъ "доходы отъ мощей препод. Параскевы на откупъ одному купцу". И когда слухъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кинск. Арсенія (въ мірѣ: Авкеентія) Стадинцкаго. Гавріялъ Ванулеско, Экзархъ Молдо-влахійскій, стр. 223. Кншин., 1894.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Валахійскіе монастыри и ихъ имѣнія преклонены были нѣкоторымъ асонскимъ монастырямъ, а чрезъ нихъ патріарху Константинопольскому, которому подчиненъ Асонъ; патріаршему престолу города Антіохія; св. гробу Господию или точнѣе овятогробскому братству, во главѣ которагостоитъ патр. Ісрусанимскій и такъ дал.

объ этомъ дошелъ до константинопольскаго патріарка, то онъ сталъ на сторону беззаконника и за 7.000 девовъ (франковъ) узаконилъ полную самостоятельность игуменствующихъ грековь отъ мъстной іерархіи. "Съ этихъ поръ они сдълались разорителями монастырей на законномъ основании". (Тамъ-же, 221). Игуменствующіе архіерен, вмъсто монаховъ, окружили себя нанятыми лакеями, кучерами, портомойками "и проч". (Тамъ-же, прил., стр. ХХ). Кромѣ того, они любили "прихоти и лакомства" (стр. 226). А хуже всего было то, что эти игуменствующіе архіереи безъ оглядки рукополагали въ духовныя должности кого-ни попало: безъ свидътельства отъ прихожанъ, безъ надлежащаго удостовъренія о добромъ поведении рукополагаемыхъ, безъ справки о томъ, настоить ли въ священнике или діаконъ нужда и безъ испытанія въ чтеніи и знаніи катихизиса, (стр. 186). И такъ дъйствовали пришлые лишь титулярные архіереи! Да это и не удивительно! Надзирать за ними было не кому. Мъстные митрополиты-греки были, въдь, не лучше титулярныхъ греческихъ архіереевъ. Вотъ, наприм., каковъ былъ здѣшній митрополить Досиеей. Въ одномъ оффиціальномъ русскомъ документь о немъ говорится: "поступки митр. Досивея противны сану его: подъ почтенными съдинами и доспъхами званія его скрываются самыя низкія (курсивъ о. Арсенія) интриги. Сія первенствующая особа столь корыстолюбива, что въ состояния за десять червонцовъ все сдълать подъ видомъ усердія: чрезмърное постриженіе священниковъ ясно доказываеть его дёла, и такъ онъ размножилъ ихъ, что простирается до семи тысячъ, изъ числа коихъ по большей части не умъютъ читать". (Тамъ-же, стр. 176. А безграмотность принадлежить русскому документу). "Всякій протопопъ илатилъ этому митрополиту извъстное количество денегъ за протопопію въ родѣ откупа, а послѣ грабилъ священниковъ какъ хотвлъ". (Тамъ-же, стр. 180). Вообще господствующимъ свойствомъ Досиеся, по свидътельству современныхъ ему документовъ, было "лукавство" (стр. 178). Другой же здъшній греческій митрополить Игнатій извъстенъ твиъ, что "своими противозаконными дъйствіями возбудиль противъ себя весь народъ" (стр. 187). Конечно, имъя такихъ руководителей въ Валахін, игуменствующіе архіерен, что хотъли, то и дълали съ преклоненными имъніями и

жили, какъ имъ было угодно въ преклоненныхъ монастыряхъ<sup>1</sup>).

Въ заключение нъсколько словъ по вопросу, составляющему такъ сказать злобу дня въ настоящее время у насъ. Духовные и свътскіе газеты и журналы постоянно указывають съ печалью или укорами на то отчуждение, которое установилось у насъ между высшимъ русскимъ духовенствомъ и народомъ. "Окружающая жизнь ясно показываетъ-говорять намъ, на глубокое нравственно-духовное разъединение епископовъ съ народомъ и духовенствомъ; они чувствують епископовъ далекими отъ себя"<sup>2</sup>). Но оказывается, что явленіе это далеко не ново въ православномъ мірѣ. Въ церкви греческой, находящейся въ Турціи, оно еще раньше обнаружилось. Въ журналѣ Nεоlóyoς говорится вотъ что. Взгляните теперь на народъ и разсмотрите его отношение къ церкви т. е. къ высшей іерархіи. Не только не существуеть ни какого сотрудничества, а напротивъ существуетъ взаимное недовольство и недовъріе. Й въ то время, какъ лъть за 30. тому назадъ для христіанина—селянина архіерейскій санъ быль безусловнымь авторитетомь, теперь совсемь напротивь. Народъ уже не отожествляеть сана съ личностыр и въ послъдніе года были ужасные примъры и обнаруженіе враждебнаго отношенія народа къ архіереямъ: въ нъкоторыхъ местностяхъ народъ осмъливался кричать священнодъйствующему архіерею: недостоинь, долой; въ другихъ не уважаль даже священныхь облачений и силой выталкиваль его. вонъ изъ церкви <sup>8</sup>); въ нѣкоторыхъ народъ пересталъ ходить въ церковь, чтобы не имъть молитвеннаго общенія съ архівреемъ" 4). Какое печальное явленіе! Й удивительнье всего то, что оно начинаеть обнаруживаться и на Западъ. Всъмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ книгъ о. Арсенія можно читать плачевную эпопею о томъ, какъ національныя имущества, приписанныя преклоненнымъ монастырямъ, попали въ руки греческихъ церковныхъ общинъ. Мало сказать, что дъло пропеходило нечисто (въ особени. стр. 199—205).

в Дерковн. Въдомости., 1906, № 47, прилож., стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Даже у насъ ничего такого не встр'вчается. Правда въ прошломъ году, во время богослуженія курскаго архіерея въ какомъ-то селѣ, озоринки пъли неприличныя нъсви, но это не болѣе, какъ модное хулиганство.

<sup>4)</sup> Церк. Вподом., 1894, № 37, стр. 1302.

извъстно, что творится съ церковію въ парламентарной Франція? Лучіпе ли въ Германіи, гдъ Вильгельмъ толькочто бросилъ перчатку римско-католическому "центру"? Въ Италіи отношенія мірскаго правительства и высшаго духовнаго авторитета давно уже ненормальны. Зараза проникаетъ и въ протестантскій міръ. Въ недавнее время англійская нижняя палата выработала школьный законопроэкть, имѣющій цѣлію секуляризовать народную школу. Правда, законопроэктъ этотъ отвергнутъ верхней англійской палатор, состоящей въ значительномъ числѣ изъ англиканскихъ архіепископовъ и епископовъ; но удержится ли она на этой повиціи—не извѣстно: вѣдь, не секреть, что англійская палата лордовъ состоитъ изъ трусовъ.

А. Лебедевъ.

1907 г.



# \*\*\*\*

# ОПРАВДАНІЕ НАУКИ.

# Теорія познанія В. Вундта.

## ВВЕДЕНІЕ.

Философское міровоззрѣніе Вундта, какъ послѣдній самъ указываеть <sup>1</sup>) на то, стало слагаться въ опредѣленную форму еще задолго до выхода въ свъть "Системы философіи". Уже послѣ 1866-го года, вслѣдъ за появленіемъ работы "О физическихъ аксіомахъ" <sup>2</sup>) и приблизительно за двадцать лътъ до перваго изданія "Системы", —Вундть сталь намѣчать какъ для теоріи познанія, такъ и для метафизики основныя черты своего общаго міровоззрвнія. Двиствительно, уже въ началь семидесятыхъ годовъ мы встръчаемъ у него ясно установленную точку зрѣнія на задачи современной философія. При занятія казедры философія въ Цюрихской Носьschuhle въ 1874 году, во вступительной ръчи онъ ясно высказаль тоть взглядъ, который впослёдствіи легь въ основаніе его "Системы". Указавъ въ самомъ началъ вступительной ричи въ нисколькихъ штрихахъ философскія направлевія предшествовавшаго времени и затвых упомянувъ о стремлении отдёльныхъ наукъ углубиться въ содержание полученныхъ результатовъ, Вундть говорить, что "повсюду изъ отдъльныхъ областей науки выставляются вопросы, относящіеся къ философіи, и успёхъ отдельныхъ изследованій уже принуждаеть найти базись общаго міропознанія для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System der Philosophie, 2-e Auflage 1897, Vorwort, s. Ví.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. Wundt. Die physikalische Axiome und ihre Beziehung zum Causalprincip. 1866.

#### вогословский въстникъ.

разнообразныхъ результатовъ философскаго характера, задача чего принадлежитъ исключительно философіи" <sup>1</sup>). Много позже, уже съ болѣе ясной дифференцировкой содержанія опредѣлилъ Вундть задачу философіи и въ "Логикѣ", гдѣ онъ указываеть на то, что "философія ищеть разрѣшенія общихъ проблемъ отдѣльныхъ наукъ, проблемъ двоякаго рода: частью касательно общаго содержанія знанія, частью относительно основаній и нормъ развитія иослѣдняго" <sup>2</sup>). Переходя, далѣе, къ "Системѣ философіи" и "Введенію въ философію", мы находимъ взглядъ Вундта вылившимся въ окончательную форму, гдѣ философія опредѣляется какъ "общая наука, которая соединяетъ всѣ данныя частныхъ наукъ въ одну непротиворѣчивую систему и сводитъ использованные научные методы и предпосылки познанія къ ихъ принципамъ" <sup>8</sup>).

Такимъ образомъ объединеніе научныхъ данныхъ является по Вундту основной задачей философіи. Не "случайныя экскурсіи въ область естествознанія или психологіи" для оправданія метафизическихъ взглядовъ представляють эту задачу, но безпристрастное объединение научныхъ и познавательныхъ принциповъ должно само повести къ построенію метафизики. Подобный индуктивный методъ, конечно, труднье всякаго другого уже въ томъ отношении, что всв области науки должны быть тщательно изслъдованы и проанализированы вплоть до ихъ основаній передъ твмъ, какъ на этихъ данныхъ будетъ воздвигаться постройка научной философіи. Кантовскій голубь почувствоваль бы себя въ такой атмосферѣ значительно стѣсненнымъ оказываемымъ сопротивленіемъ обильнаго матеріала; да и самъ Вундть чувствуеть эту трудность. "Не легокъ данный путь" говоритъ онъ въ упомянутой вступительной рѣчи, такъ какъ не съ пустыми руками нужно здѣсь отправляться въ дорогу, а "нагруженнымъ обиліемъ результатовъ научнаго опыта" 4). Мысль эта, конечно, была не нова; огромныя пріобрѣтенія естествознанія и наукъ о духѣ, сдѣланныя въ срединѣ девятнадцатаго сто-

<sup>1)</sup> W. Wundt. Ueber die Aufgabe der Philosophie in der Segenwart. 1874, s. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Logik, B. I, 2-e Auflage 1893, s. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) System d. Ph. s. 17. Binleitung in die Philosophie 1902, s. 19.

<sup>4)</sup> Ueber die Aufgabe d. Ph. in p. Segenwart s. 19.

лётія, раскрыли для философскаго мірововзрёнія новые горизонты установленіемъ принципа органическаго развитія, закона сохраненія энергіи и прим'вненіемъ экспериментальныго метода къ области психологическихъ изслъдований. И вивств съ более мелкими открытіями въ частныхъ дисцицаннахъ-все это привело уже Lotze, Fechner'a и E. v. Hartmann'a къ тому уб'вжденію, что нельзя игнорировать богатый матеріаль, представляемый далеко ушедшей впередь наукой, которая теперь, не смотря ни на какія попытки философіи. пользуется во всякомъ случав большимъ доввріемъ, чемъ какія бы-то ни было спекулятивныя построенія. На взглядъ указанныхъ философовъ научныя основы необходимо должны быть приняты метафизикой, и, обратно, послъдняя должна нивть въ своихъ выводахъ подтверждение въ научныхъ данныхъ. Но такая тенденція оправданія метафизическихъ воззрвній при помощи науки, какъ это открыто имбеть мёсто у Fechner'a и Lotze, не даеть оправданія самой наукі, какъ дъйствительному движению къ познанию дъйствительности. Lotze и Fechner обосновывають наукою свои идеалистические запросы, но они не обосновывають самой науки, какъ непредожной системы знаній, годной для истиннаго пониманія внутренней сущности міровой жизни. Точно также не въ состояни быль удержаться на строго научныхь основахь и Hartmann. Ero девизъ "speculative Resultate nach inductiv-naturwissenschaftlicher Methode", который, по словамъ Falckenberg'a <sup>1</sup>) "lieblich ins Ohr klang", въ концъ концовъ сводится къ тому. что "безсознательное" совершенно портить "естественнонаучный методъ", что заставляеть Falckenberg'a впослёдствін<sup>2</sup>) уже сказать: "Das klingt anders!"

"Система философіи" Вундта скорѣе оправдываеть девизъ Е. v. Hartmann'a. По словамъ Falckenberg'a Вундть остается гораздо болѣе вѣрнымъ своему плану<sup>3</sup>); собирая факты съ цѣлью обобщить въ общихъ, непротиворѣчивыхъ другъ съ другомъ, принципахъ, Вундтъ кромѣ того, что исполняеть полнѣе и разностороннѣе Hartmann'a свою задачу, даетъ еще своею теоріей познанія цѣнное обоснованіе научнымъ прин-

3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) R. Falckenberg. Ueber die gegenw. Zage der deutschen Ph. 1890. s. 15. <sup>2</sup>) Ibid. s. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. s. 17: Wilhelm Wundt... bleibt seinem Programm treuer...

ципамъ<sup>1</sup>). Можно утверждать, что именно попытка этого обоснованія является наиболье важной заслугой Вундта; "оправданіе науки"—такъ въ краткихъ чертахъ можно охарактеризовать его теорію познанія, а въ зависимости отъ послъдней и метафизику.

Наряду съ общими теченіями въ новъйшей теоріи познанія-съ эмпиріокритицизмомъ и имманентной философіейтеорія познанія Вундта является чуть ли не единственной значительной защитницей научныхъ методовъ. Въ то время какъ имманентная философія останавливается на ступенн наивнаго реализма, считая дальныйшее движение удалениемъ оть истиннаго познанія, Вундть указываеть на то, что ступень наивнаго реализма служить только исходнымъ пунктомъ, а не заключительною стадіей въ приближеніи къ истинному познанію міра; онъ указываеть именно на то, что въ первоначальныхъ представленіяхъ-объектахъ нельзя видѣтъ истиннаго отображенія д'вйствительности въ независимомъ отъ субъекта видъ, такъ какъ въ этихъ представленіяхъ-объектахъ заключается кромѣ реально существующаго объекта еще и "способъ" дъйствія этого объекта на нашъ внутренній міръ; освобожденіе оть этого субъективнаго элемента, выражающагося въ качественномъ содержании воспріятія н приводящаго къ различнаго рода противоръчіямъ, и представляеть задачу науки, чтобы дать познание независимо оть насъ существующихъ объектовъ. Точно на такихъ же основаніяхъ отрицаетъ Вундтъ и тенденціи эмпиріокритицизма; обработка матеріала, даннаго въ "чистомъ опытв", не есть только стремленіе, покоющееся на принципъ эконо. міи мышленія и не имъющее для истиннаго познанія міра более глубокаго значения. Какъ бы въ противовесь этому послъднему взгляду эмпиріокритицизма, а также и въ противовъсъ имманентной философіи, стремленія Вундта направлены къ тому, чтобы оправдать науку съ ея обобщеніями и съ ея методами отвлеченной обработки опытнаго матеріала. Движение науки впередъ въ ся развити отъ частныхъ положеній къ общимъ, отъ разрозненныхъ и противоръчащихъ

256

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Самъ *Hartmann* см. "Geschichte der Metaphysik" 1900 В. II. указываеть, какъ бы дополняя Falckenberg'а, на то, что Вундтъ, кромъ того, "bleibt der Sewohnheit der Naturwissenschaften treu"... (S. 537).

элементовъ къ гармоническимъ принципамъ, --- это движеніе Вундть хочеть подкрёпить какъ действительно цённое для истиннаго познанія, а не какъ простое лишь стремленіе мышленія къ приспособленію согласно съ принципомъ наименьшей затраты силь. Какъ рѣшаетъ Вундть свою задачу оправданія науки-объ этомъ мы будемъ говорить въ слівдующихъ главахъ; но интересно пока указать лишь на то. что обыкновенно комментаторы, а въ особенности критики Вундта очень ръдко указывають на упомянутую основную черту теоріи познанія послёдняго. Какъ говорить самъ Вундть, большею частью "обыкновенному философскому читателю интересно знать, въ какомъ отношении находится данный авторъ къ Канту, Гербарту, можетъ быть и Шопенгауэру, или къ другому философу, интересующему читателя въ данное время"<sup>1</sup>). Собственныя же новыя мысли автора обыкновенно указываются менбе охотно. И этоть факть, имъющій мъсто не только у "философскихъ читателей", но и у "философскихъ критиковъ", особенно ясно выразился въ томъ, что на теорію Вундта смотрѣли и смотрять самымъ разнорѣчивымъ образомъ, подводя ее всегда подъ какія либо нивошіяся рубрики, гдв теряется уже индивидуальность самого философа. Такъ, нъкоторые видять въ немъ неокантіанца, продолжающаго работу Канта въ обоснованіи логическихъ функцій мышленія <sup>2</sup>), нѣкоторые находять въ немъ представителя позитивизма <sup>8</sup>); указывають на него иногда н какъ на послёдователя наивнаго реализма, противъ котораго Вундть самъ возставалъ 4); далве, видять въ немъ ти-

<sup>8</sup>) L. Arréat. Dix années de Philosophie, 1901. ...Selon Wundt-et c'était aussi, a peu près, la vue de Compte,-la philosophie poursuit le travail des sciences particulières... (p. 4).

4) E. v. Hartmann. Zum Begriff des naiven Realismus. Philosophische Mo-

<sup>1)</sup> System d. Ph. Vorwert, VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. Lachelier Théorie de la Cinnaissance de W. Wundt. Revue philosoph. 1880, p. 46. Система Вундта—"...le système kantien, prétend démeurer. néanmoins sur le terrain de Kant et reste profondément kantienne d' esprit". Еще болѣе рѣзко, но и болѣе неосновательно, обращая болѣе винманія на внѣшнюю сторону, указываеть Волынскій на сходство съ Кантомъ: Вольнскій Сѣверный Вѣстинкъ, 1890. "...Вся работа "System d-Ph." производится въ духѣ кантовской "Kritik der C. V." (май, с. 54). "...Вундтъ... представитель научнаго и философскаго теченія, порожденнаго Кантомъ"... (янв., 81).

пическаго представителя эмпиризма новъйшаго времени <sup>1</sup>), а иногда усматривають даже сходство съ аристотелевскимъ ученіемъ имманентности идей предметамъ <sup>2</sup>).

Между тёмъ то самостоятельное значеніе, которое теорія познанія Вундта имѣеть для обоснованія и оправданія науки, или вовсе не замѣчается, или же отступаеть, во всякомъ случав, на задній планъ.

Предлагаемая статья именно имѣеть цѣлью дать подробное изложеніе теоріи познанія Вундта въ возможно болѣе объективной формѣ безпристрастнаго съ точки зрѣнія какой-либо школы отношенія къ ея внутренней цѣнности. Въ нашемъ изложеніи и распредѣленіи матеріала мы близко подходимъ къ изложенію, которое далъ своей теоріи познанія самъ Вундтъ въ "Системѣ философіи"; разсмотрѣвъ въ началѣ въ видѣ введенія формальное ученіе о познаніи, къ которому Вундтъ относитъ изслѣдованіе психологическихъ основъ мышленія, а также изученіе формъ и законовъ послѣдняго, мы затѣмъ уже переходимъ къ болѣе подробному изложенію гносеологіи Вундта, которой послѣдній да́етъ названіе "реальнаго ученія о познаніи".

Въ реальномъ учении о познании Вундтъ прежде всего старается опредълить основания для своего критическаго реализма, иначе говеря, обосновать тъ исходные пункты, отъ которыхъ должно отправляться всякое мышление; найдя эти основания въ учении наивнаго реализма о представлени объектъ непосредственнаго опыта, онъ затъмъ разсматриваетъ тъ ступени познания, черезъ которыя должно пройти мышление въ стремлении достигнуть своей конечной цъли—образования разумныхъ онтологическихъ идей.

Движение мышления по первымъ двумъ ступенямъ позна-



natsh. 1891. ... Man könnte diesen Standpunct auch den forcirten naiven Realismus oder den Realismus den forcirten und potenzirten Naivität nennen... (s. 34).

I. Volkelt. W. "System d. Ph.". Ph. Monatsh. (s. 266). ...Mit grossem Nachdruck nämlich macht sich bei Wundt ein unüberwundener Rest von naivem Realismus geltend...

Barker. "System d. Phil." Wundta. Mind, 1898. "...In this respect (именно, принимая во вниманіе эмпирическое направленіе) the book, whether or not it is to be regarded as epoch-making, is certainly epoch-marking" (p. 123)-<sup>8</sup>) См. стр. 7.

нія даеть Вундту возможность установить соотв'ятственно этимъ ступенямъ и роды чистыхъ понятій—понятій формальныхъ, къ которымъ относятся многообразіе, число и функція, и понятій дъйствительности (Wirklichkeitsbegriffe), разбивающихся на три группы понятій—субстанціи, причинности и цели.

Дальнъйшее движеніе мышленія въ сферѣ разумнаго познанія приводить по Вундту къ трансцендентнымъ идеямъ. Трансцендентныя идеи, соотвѣтственно съ тѣмъ, откуда исходило мышленіе въ самомъ началѣ, разбиваются на два рода идей: на космологическія и психологическія, которыя въ концѣ концовъ объединяются въ идеяхъ онтологическихъ. На этихъ то разумныхъ трансцендентныхъ идеяхъ и покоится общая метафизика Вундта, которая, согласно съ его взглядами, есть ничто иное, какъ конечный пунктъ научнаго мышленія, приведеннаго къ состоянію, при которомъ всѣ заключающіяся въ опытъ противорѣчія исключены.

Въ такомъ порядкъ идетъ изложение теоріи познанія Вундта; въ такомъ порядкъ старались вести изложение и мы, разсматривая однако параллельно съ изложениемъ также и критику и разборъ учения Вундта, произведенныя противниками и защитниками критическаго реализма.

### I. Формальное ученіе о нознанім

### 1. Психологическія основы мышленія.

Теорію познанія въ своей "Системъ философін" Вундть начинаеть разсмотръніемъ психологическихъ основъ мышленія. Онъ указываеть въ краткихъ чертахъ на процессъ развитія мышленія, причемъ всю область интеллектуальной дъятельности дълить на двъ отличныя другъ отъ друга группы процессовъ. Къ первой, низшей группъ онъ относить ассоціаціи, которыя какъ бы служать матеріаломъ для активнаго мышленія; вторая группа—сознательныхъ психическихъ процессовъ носитъ у Вундта общее названіе апперцепціи. Такимъ образомъ—ассоціаціи и апперцепція—два основныхъ понятія, которыя играютъ у Вундта главную роль въ психологической теоріи мышленія. Но прежде тъмъ обратиться къ отдъльному обзору той и другой мыслительной дъятельности, скажемъ нъсколько словъ объ опредъленіи мышленія, въ цъломъ согласно воззрънію на него самого Вундта.

Теорія мышленія какъ психологическаго процесса является у Вундта результатомъ многочисленныхъ и разностороннихъ изысканій его въ области экспериментальной психологія. Краткая формулировка, данная въ "Системѣ философіи" и опредъляющая мышленія какъ "субъективную, самосознательную и соотносящую деятельность" 1), является здесь уже завершеніемъ, заключительнымъ пунктомъ въ обработкъ указаннаго понятія, такъ какъ до этого окончательнаго опредъленія понятіе о мышленіи получало подготовленную разработку съ различныхъ сторонъ уже въ предыдущихъ трудахъ Вундта, именно въ "Основаніяхъ физіологической психологіи" и въ "Логикѣ" <sup>2</sup>). Отвѣтъ на вопросъ: что такое мышленіе?---вопросъ основной, --- неумолимо требуется отъ "всякой философіи, обращающей вниманіе или на познавательный процессь, или на предметь послёдняго" <sup>8</sup>). Но отвёта этого Вундть не даеть полностью въ своей "Логикв"; и, если нельзя согласиться съ мивніемъ нікоторыхъ, указывающихъ

1) System d. Ph. s. 41.

<sup>2</sup>) Признаки мышленія опреділены у Вундта въ "Логикі" иначе, чімъ въ "Системъ философіи". По словамъ Döring'a (Döring. Was ist Denken? viertelj. für Phil. 1890 s. 136 ff.) тв признаки, какіе находимъ мы въ "Логикъ" именно-Spontaneität, Evidenz и Allgemeingültigkeit-въ "Системв, оказывается völlig geschwunden, всключая развъ Spontaneität. Въ опредвлени мышленія какъ соотносящей двятельности Döring не видить ничего новаго: "da ist nun freilich nichts neues gesagt", a что касается "Evidenz, sowird die Evidenz selbst nicht evident". Не уклоняясь, однако въ сторону, мы видимъ въ указанномъ замъчаніи "Döring'a" о значительной разниць опредъленій признаковь мышленія въ "Логикь" и "Системь", неправильное обвинение въ уклонении Вундта отъ прежняго взгляда, такъ какъ различіе опредъленія въ томъ и другомъ случав объясняется только различіемъ цёлей въ томъ и въ другомъ случав. Вундтъ далъвъ "Системъ" другое опредъление не потому, что онъ сталъ иначе смотръть на признаки мышленія, а потому, что въ "Системъ" онъ опредъляетъ мышленіе не въ чисто логическомъ смыслё, а руководясь теоретико-познавательными соображеніями, важными для дальнъйшаго взложенія "Системы". Въ подтвержденіе нашего взгляда можно указать даже иншь на то, что и во второмъ изданіи "Логики" 1893 года мышленіе содержить указанные раньше признаки. Указанныя нами соображенія относительно опредъленія признаковъ мышленія въ "Системъ" можно выставить также и противъ Volkelt'а, который считаетъ неудобнымъ начинать съ логики систему философіи, о чемъ мы уже упоменали въ нашемъ предисловіи.

<sup>5</sup>) System g. Ph. s. 35.

260

на совершенное отсутствіе исихологическихъ обоснованій мышленія въ "Логикъ"<sup>1</sup>), то не совстить справедливы и преувеличенные отзывы другихъ критиковъ, видящихъ въ "Логикъ" и "психологическую подкладку" психологическую оболочку<sup>2</sup>). Для полнаго обоснованія мышленія съ психологической точки зртвія "Логика", конечно, одна не можетъ дать отвъта; ясно, что о происхожденіи мышленія, его сущности и психологическомъ, а не логическомъ развитіи, нужно искать отвъта не въ логикъ, а въ психологіи<sup>8</sup>).

Ища у Вундта полнаго отвъта на обоснование психологии мышления, мы, какъ уже было сказано, встръчаемся съ двумя различными ступенями мыслительной дъятельности.

На первой ступени, въ видъ подготовительнаго матеріала для произвольной дъятельности мышленія, мы находимъ ассоціаціонныя сочетанія психическихъ элементовъ, образующіяся при пассивномъ состояніи вниманія; эти элементарные процессы охватываютъ собою вою низшую духовную жизнь; всякое связываніе психическихъ элементовъ при носивномъ состояніи воли Вундть относитъ къ расширеннему понятію ассоціаціи и поэтому, пожалуй, можно даже согласиться съ тъмъ взглядомъ на Вундта, по которому послъдній является ассоціаціонистомъ въ сферь низшей духовной дъятельности <sup>4</sup>). Но ассоціаціи, какъ мы уже сказали, дають только матеріалъ мышленію; онъ никогда не поднимаются сами надъ порогомъ сознанія, противуполагаясь въ этомъ смыслѣ произвольной дъятельности мышленія; комбинируясь въ болѣе сложныя формы, онъ все же никогда не

<sup>1</sup>) Döring. Was ist Denken? Vierteljahrschrift f. Ph. 1890. О сущности мышленія... "suchen wir bei Wundt vergebens"... (S. 134) Упрекаеть еще Вундта въ томъ, что послъдній о "развитін мышленія" въ "Логикъ" написалъ цълую главу, а о сущности "развивающагося"—ничего. (ibid). Ср. Jerusalem Die Urtheilfunction, S. 2. (О психологія мышленія у Вундта).

<sup>2</sup>) Rabus. Wundt's Logik. Zeitschrift für Philosophie. 1880. "... Die Logik hat hiemit eine psychologische Umhüllung und Unterlage"...

<sup>3</sup>) Cpas. Logik I. s. 11. Подробное разсмотрѣніе мышленія въ связи съ другими психическими процессами "ist die Aufgabe der Psychologie, nicht ero Logik".

•) H. Lachelier. Les lois psychologiques dans l'école de Wundt (p. 132): .... M. Wundt est associationniste, mais seulement en ce qui concerne les fonctions inferieures de la pensée...\*

261

могуть вступить сами въ область сознанія; онв однь не могуть дать въ своихъ сочетаніяхъ мышленія; да и не только одни представленія, по мнѣнію Вундта, могуть ассоцінроваться, но чувствованія также могуть вступать въ ассоціаціонныя связи 1). Изъ двухъ видовъ ассоціацій-одновременной послёдовательной, которые принимаеть Вундть, послёдній видъ ближе подходить къ области мышленія. Одновременныя ассоціація въ частныхъ своихъ формахъ "ассимиляцій" и "компликацій" только дополняють процессь образованія представленій путемъ сліянія. Послёдовательныя же ассоціаціи <sup>9</sup>), отличаясь отъ одновременныхъ длительностью процесса сочетанія и распаденіемъ на два акта-на вступленіе въ сознаніе сначала воспроизводящихъ, а затёмъ и воспроизведенныхъ элементовъ, даютъ начало чувственному "узнаванію" и "познаванію". Здъсь чувственное познаваніе еще далеко не означаетъ собою логическое познавание, но для логическаго познаванія оно служить ближайшимъ матеріаломъ и тёмъ болёе удобнымъ матеріаломъ, чёмъ врёпче здъсь связаны элементы ассоціаціи, чъмъ ближе познаваніе и узнавание подходить къ виду одновременныхъ ассоціацій. Наобороть же, при увеличении промежутка времени между появленіями обоихъ элементовъ послёдовательной ассоціа. ція, мы получаемъ воспоминаніе, которое характеризуется особенной сложностью входящихъ и задерживающихъ элементовъ.

Такова вкратцѣ теорія ассоціонныхъ процессовъ у Вундта. Чтобы мыслительной дѣятельности итти дальше, нельзя ограничиться развитіемъ предшествующаго только матеріала. Активное участіе самого субъекта въ процессахъ узнаванія, познаванія и воспоминанія требуетъ введенія новаго понятія, введенія дѣятельности произвольной, активной. Эту дѣятельность по примѣру Лейбница и Канта, хотя и съ нѣкоторымъ уклоненіемъ отъ послѣднихъ <sup>8</sup>), Вундтъ называетъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ, нужно замътить, Вундтъ вовсе не такъ широко понимаетъ ассоціацін, какъ это дълаетъ, напр., Ваір и др. (см. Grundriss, s. 269, гдъ Вундтъ упоминаетъ и объ ассоціація чувствъ и т. д.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grundriss d. Psych. s. 283, Logik I, s. 22. f.f. Grundzüge II. s. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cp. O. Külpe. Die Lehre vom Willen in der neueren Psychologie. Philos. Studien V. s. 429 ff. Külpe указываеть, что у Вундта понятіе анперцепція шире, чъмъ у Лейбвица: ... es ist der Wundt' sche Begriff der Apperception

аппериенціей: апперцепція играсть огромную роль вообще въ психологіи Вундта 1); она служить основаніемъ всякаго мыслительнаго процесса; пользуясь образомъ, взятымъ изъ физіологіи зрѣнія Вундть такъ опредѣляеть различіе между простымъ воспріятіемъ, т. е. перцепціей и самопроизвольной діятельностью апперцепцій: въ то время, какъ перцепція приводить представление только въ "поле сознания", апперцепція является волевой д'вятельностью, приводящей элементы не только уже въ поле, но и въ фиксаціонную точку сознанія 2). Такое приведеніе представленій въ "фиксаціонную точку" можеть происходить, конечно, въ различномъ внав, что явствуеть уже изъ того, что апперцептивная двятельность, будучи самосознательной волевой деятельностью, является вполнъ свободной; поэтому и мышленіе, являясь аппериептивною двятельностью, должно быть также свободнымъ в). Но, однако, Вундть считаеть возможнымъ подмв.

weiter, als der von Leibniz gewählte, und entspricht besser derjenigen Bedeutung, welche das unmittelbare Bewusstsein für die Psychologie besitzt". (s. 431). Tome ymassissers m O. Staude. Der Begriff der Apperception in der neueren Psychologie. Phil. Studien I. ….,es trifft die neue Auffassung der Apperception in ihren Einzelheiten durchaus nicht mit der Leibniz'schen zusammen... (s. 211).

<sup>1</sup>) Какъ повимають эту роль апперцепцій у Вундта можно видъть, напримъръ, наъ слъдующихъ отзывовъ: *Ribot*. Psychologie Allemande Annepuenцia—это "... l'unité systematique, à laquelle il (Wundt) croit pouvoir ramener l'ensemble des phénomènes psychiques. (p. 297). *S. Mak Cattel*: "Grundzüge d. Ph. Psych". Mind 1888. Апперцепція получаеть у Вундта "... a prominent place in his psychology"... (p. 438). *Н. Ланге*. Психологическія изслъдованія. 1893: "апперцепція ...является, быть можетъ, исходинымъ иунктомъ всей его философской системы": (стр. 117). *Н. Lachelier*. Les lois psychologiques dans l'école de Wundt. Revue philos. 1885, (p. 139). "... L'apperception est donc la loi unique à laquelle il faut maintenant ramener toutes les operations actives de notre pensée"....

\*) Wundt. Gr. d. physiologishe Psych. 2-e Auff. II, s. 206.

<sup>5</sup>) *H. Lackclier.* Les lois psych. dans l'école de Wundt. Revue ph. (р. 129). ".... En somme la conclusion de tout la métaphysique psychologique de M. Wundt est l'indéterminisme de la pensée"... *Макаровъ*. Логнческая теорія Вундта. Русокое Богатотво, 1884, октябрь. Макаровъ въ томъ, что у Вундта "мышленіе является со свойствомъ самопроневольности" (стр. 141), видить пренмущество теорін Вундта передъ ассоціаціоннстами, такъ какъ у Вундта нормальность сохраняется въ силу опредъленныхъ свойствъ мышленія какъ волевого процесса, тогда какъ у ассоціаціонистовъ нужно считать правильными всякія "бредни". Ср. *Іочизаю*. Die Urtheil function 1895, s. 22. (О нормативности у Вундта). тить для апперцепціи и общія формы, въ которыхъ она обыкновенно проявляется; такъ, въ своихъ проствйшихъ функціяхъ апперцепція производить установку отношенія двухъ психическихъ элементовъ и сравнение этихъ элементовъ другъ съ другомъ, причемъ послёдняя изъ указанныхъ функцій, функція сравненія, сама разділяется на установленіе сходства и различія въ психическихъ элементахъ. Прилагаясь далёе къ сложнымъ образованіямъ, эти элементарныя функціи переходять уже въ болёе сложныя — въ синтезъ и анализъ, изъ которыхъ первый получается изъ развитія, главнымъ образомъ, установки отношеній, а второй-изъ функціи сравненія. Такимъ образомъ вся мыслительная дёятельность разбивается на два сильно отличныхъ другъ отъ друга вида дъятельности: на мышленіе синтетическое и мышленіе аналитическое. Первое изъ нихъ, именно синтетическое мышленіе, переработывая сочетанія различныхъ представленій, даеть въ видѣ результата общія представленія; присоединяясь же къ этому синтезу, второй родъ дъятельности мышленія — апперцептивный анализъ разлагаеть уже общія представленія на произвольныя части и даеть этимъ начало дъятельности воображенія и двятельности разума. Деятельностью разума Вундть считаеть воспріятіе сходствъ и различій, равно какъ и другихъ развивающихся изъ послёднихъ логическихъ отношеній между данными опыта" <sup>1</sup>). Но, такъ какъ отъ каждаго одного отношенія психическихъ элементовъ мы послѣдовательно переходимъ къ другому подобному же, то потому мышленіе есть "дискурсивное расчленение общихъ представлений". Вытекающее же отсюда слёдствіе указывающее на возможность переходить отъ одного даннаго элемента только къ одному другому, объясняеть двучленность сужденія <sup>2</sup>). Изъ всего предыдущаго изложенія мы можемъ заключить слѣдующее: первичнымъ матеріаломъ для мышленія служать ассопіація въ широкомъ смыслѣ слова, иначе говоря, если подъ ассоціаціями подразумѣвать и одновременныя и послѣдовательныя элементарныя сочетанія; затвиъ, дѣйствуя на этотъ матеріалъ произвольнымъ образомъ, активная ап-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grundriss, s. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Grundzüge d. ph. Psychologie II s. 312, Logik, s. 34. (13. I), s. 59.

перцепція относить другь къ другу данные элементы, сравниваеть послѣдніе между собою, находить и устанавливаеть между ними сходства и различія. Образуя собою синтетическую дѣятельность и относя другь къ другу элементы ассоціацій, апперцепція даеть въ результатѣ общія представленія; пользуясь же послѣдними въ своей аналитической дѣятельности, апперцепція разлагаеть эти общія представленія на новыя уже составныя части и, сравнивая полученные элементы разложенія, даеть начало сужденію. И только уже послѣ этого мы получаемъ понятія,—тотъ богатый матеріалъ для дальнѣйшаго пути, по которому направляется всякое мышленіе.

Разсмотрѣвъ въ краткихъ чертахъ психологію мышленія Вундта, мы можемъ прійти къ характерной чертв его ученія, о которой мы уже упоминали. Умственная діятельность по Вундту вполнъ свободна; 1) она не представляеть, какъ у ассоціаціонистовъ механической суммы элементарныхъ и сложныхъ представлений; она не подвержена саблой необходимости действовать по определеннымъ, но и необъяснимымъ въ то же время, правиламъ; и, кромъ того, она не отнимаеть у логики права быть нормативной наукой, между твиъ какъ ассоціаціонная логика бываеть вынуждена очень часто принимать за истинные всякіе способы мышленія, не нивя опредвленныхъ критеріевъ для опредвленія догической законности каждаго даннаго акта мыслительной двятельности. Основываясь на томъ, что указанное преимущество теорін мышленія у Вундта даеть именно понятіе апперцепціи, нельзя согласиться съ ръзкими взглядами нъкоторыхъ психодоговъ, находящихъ въ понятіи апперцепціи Вундта безплодность въ попыткахъ дать обоснование нашей внутренней жизни <sup>9</sup>). Мы видимъ что апперцептивные процессы могуть дать полное обоснование психологи мышле-

<sup>1)</sup> См. примъчаніе на стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) *Н. Я. Громз.* Понятіе души и псих. энергін въ психологін. Вопросы фил. и псих. книга 37. "...понятіе апперцепціи Вундта оказалось столь же безплоднымъ, неточнымъ и искусственнымъ обобщеніемъ, какъ и всѣ прежнія понятія. (с. 242). См. также Ziehen Zeitfaden der physiologischen Psychologie. Рус. пер. 1896 г. "...введеніе понятія апперцепціи... равносильно отказу отъ всякаго психо-физiологическаго объясненія".. (Vorwort, I) (о возраж. см. въ философін духа).

нія, между тёмъ какъ теорія ассоціацій не въ состоянія дать объясненія "ассоціація чувствованій" и тому психологическому факту, что представленія претеритвають измѣненія съ теченіемъ времени въ общемъ комплекст представленій въ данномъ субъектъ. Указавъ въ краткихъ чертахъ на понятіе о мышленія какъ объ апперцептивной соотносящей дъятельности, мы должны еще опредълить кромъ признака "соотносящей дъятельности" еще два признака мышленія: именно, субъективность его и самосознательность. И тогда только мы можемъ получить ту формулировку мышленія какъ "субъективной, самосознательной и соотносящей дъятельности", которую Вундть далъ въ своей "Системъ философіи".

"Мышленіе есть не что-либо покоящееся, а процессъ, собственнѣйшее самопереживаніе" говорить Вундть, <sup>1</sup>) и противупоставленіе этого волевого процесса, какъ процесса наиболѣе непрерывнаго и текучаго <sup>3</sup>)—міру представленій и даеть начало сознанію о субъективной дѣятельности. Представленія прерывисты, болѣе или менѣе устойчивы въ своемъ содержаніи, въ нихъ нѣть характера "текучести", актуальности; между тѣмъ мышленіе представляеть изъ себя непрерывний потокъ болѣе или менѣе связный и объединенный. Потому представленія постепенно начинають относиться нами къ міру внѣшнему, между тѣмъ какъ мышленіе все болѣе и болѣе принимаеть характеръ "субъективной" дѣятельности. Болѣе полнаго обоснованія мышленія какъ субъективнаго процесса дать здѣсь нельзя, пока не

<sup>3</sup>) Протнеъ такого понеманія процесса мышленія, какъ текучаго процесса безъ субстанціальной основы, что имѣетъ мѣсто у Вундта, возсталь, Vannérus. Zur Kritik des Seelenbegriffs. Archiv für systemat. Phil. 1895. "Veränderung" говоритъ Vannérus, является у Вундта основной формой для душевной жизни н... "wir wollen zu zeigen suchen, dass eine solche absolute Veränderung eine psychologische, logische und psychophysische Unmöglichkeit ist..." (S. 381). По мнѣнію Vannérus'a въ насъ долженъ быть постоянный факторъ, такъ въ случав отсутотвія субстанціальной подкладки сознаніе въ каждый моменть не равно самому себѣ въ другіе моменты и члены сравненія нельзя сопоставить, weil die Glieder dann verschiedenen oder getrennten Bewusstseinen angehören würden". (S. 382). Этотъ вопросъ мы выяснимъ, одвако, только въ частныхъ разсмотрѣніяхъ философіи духа.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System d. Ph. S. 35. Cp. Logik I, S. 79.

разсмотрѣнъ вопросъ объ отношеніи субъекта къ внѣшнему міру, что находится уже въ зависимости отъ теоріи познанія. Но коль скоро за мышленіемъ нами установленъ признакъ субъективной деятельности, то дальнейшее отграниченіе мышленія оть другихъ субъективныхъ процессовъ является уже необходимымъ. Это отграничение и приводитъ насъ къ "самосознательности", которая представляется у Вундта первымъ необходимымъ отграниченіемъ мышленія оть прочихъ субъективныхъ процессовъ. Самосознательность указываеть у Вундта именно на то, что мышленіе представляеть изъ себя волевую дёятельность высшаго порядка, выражающуюся активной апперцепціей; присоединяющіяся къ апперцепціи чувствованія д'вятельности, связанныя съ представленіями о собственномъ твлѣ субъекта, и дають то сознание о своемъ "я", которое называется самосознательностыю. Самосознательность считается у Вундта необходимымъ условіемъ мышленія, и при каждомъ мыслительномъ процессв весь потокъ самосознанія уходить именно на мышленіе 1); но случается также, что самосознательность проявляется въ видъ чистой волевой дъятельности; поэтому еще

1) I. Lipps. Die Aufgabe der Erkenntniss theorie und die Wundt'sche Logik. Philos. Monatsh. 1881. "По Вундту", говорить Lipps "при мышленія должны быть Thätigkeit, Aktivität, Spontaneität"... "Но ближайшее изслёдование показываеть, что въ нъкоторыхъ волевыхъ явленияхъ сознание самого мышленія есть, которое отличаеть мысль оть другихъ процессовъ сознанія..." (S. 32). Lipps указываеть далёе Вундту, что, напримёрь, въ произведеніяхъ фантазіи есть сознаніе произвольности, гдѣ мы на настроеніи концентрируемъ свое вниманіе..." (8. 33) Однако этотъ примъръ Lipps'a указываетъ именно на то, что hipps не хочетъ понимать умственной диятельности такъ, какъ понимаетъ ее Вундтъ. Въ фантазін, на которую Lipps ссылается, Вундть видить діятельность промежуточную между мышленіемъ логическимъ и ассоціативнымъ процессами. У Вундта мышленіе, какъ апперцептивная діятельность, строго отличается оть ассоціацій, между тычь какъ Lipps, не ділаеть подобнаго различія. Если наше сознаніе можеть раздвоиться, какъ полагаетъ Lipps такимъ образомъ, чтобы у насъ было во время мышленія сознаніе о самомъ мышленін, то это на языкъ Вундта вовсе не было бы раздвоеніемъ сознанія по отношенію къ мышленію, такъ какъ одна наъ раздвонвшихся частей должна непремънно перейти въ область ассоціацій. Если мы дунаемъ о нашемъ мышленія въ данный моменть, то наше мышленіе перестаеть быть мышленіемъ и обращается въ ассоціативную діятельность. Поэтому самосознаніе необходимо півликомъ должно входить во всякій процессь мышленія.

признакъ ограниченія необходимъ для понятія о мышленія; этотъ то признакъ мы и привели въ самомъ началѣ, именно признакъ "соотносящей" дъятельности мышленія. И въ этомъ уже признакѣ мышленіе вполнѣ обособляется отъ прочихъ субъективныхъ процессовъ. Оно, такимъ образомъ, есть "субъ ективная, самосознательная, соотносящая дѣятельность, какъ ее опредѣляетъ Вундтъ, основываясь на данныхъ экспериментальной психологіи, а также и на своемъ специфическомъ ученіи объ апперцепціи.

## 2. Формы и законы мышленія.

Какъ мы видѣли уже, на первоначальныхъ стадіяхъ своего развитія, въ установкѣ отношенія и въ функціи сравненія мышленіе является у Вундта аналитическою дѣятельностью. Пользуясь воззрѣніемъ какъ матеріаломъ, оно разлагаетъ общее представленіе на произвольныя составныя части, фиксируетъ во вниманіи результатъ разложенія и производитъ, такимъ образомъ, сужденія. Вслѣдъ же за этимъ, благодаря расчлененію общаго представленія и выдѣленію признаковъ, образуются, наконецъ, понятія.

Въ своихъ воззрѣніяхъ на сужденіе, какъ на аналитическую функцію, Вундтъ сильно расходится <sup>1</sup>) со взглядами другихъ логиковъ <sup>2</sup>), которые смотрятъ на сужденіе какъ на "установку отношенія между понятіями" подобно Канту, какъ на форму "соединенія или раздѣленія понятій" подобно Drobisch'у и Lotze, какъ на утвержденіе или отрицаніе одного понятія относительно другого", что мы находимъ у Mill'я; не согласенъ Вундтъ и съ тѣми логиками, которые, желая опредѣлить сужденіе не субъективными признаками, а объективными, какъ, напримѣръ, Schleiermacher и Trendelenburg, подразумѣвали подъ сужденіями такую форму мысли, которая соотвѣтствовала бы реальной связи вещей. Всѣ эти опредѣленія, на взглядъ Вундта, легко могуть назваться односторонними въ томъ отношеніи, что въ каждомъ изъ

268

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Logik I, S. 154 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. Ierusalem Die Urtheilfunction. 1895. I)as Urtheil ist eine Analyse.-Diesen neuen ungemein fruchtbringenden und zum grossen Theil richtigen Gedanken hat wohl zuerst, jedenfalls aber am klarsten Wilhelm Wundt ausgesprochen". (S. 74. См. также слъд.).

нихъ преимущественно воздвигается или субъективная, или объективная сторона сужденія. Желая поэтому согласить объ точки зрънія на сужденіе, что является безспорно важнымь пунктомъ также и для теоріи познанія. Вундть выставляеть свое положение, по которому суждение есть, какъ мы уже говорили, "разложение общаго представления на его составныя части" 1). Можно, правда, думать сначала, что данное опредъление суждения является опять-таки только опредъленіемъ субъективныхъ признаковъ. Но важность пониманія сущности сужденія у Вундта состоить именно въ томъ, чтобы не считать его "Gesammtvorstellung" чисто субъективнымъ представленіемъ: общее представленіе о чемъ мы будемъ говорить въ теоріи познанія, подлежа сужденію, есть въ то же время и представление-объектъ; а потому опредѣленіе Вундта даеть какъ признакъ субъективный въ утвержденіи діятельности "разложенія", такъ и признакъ объективный въ указаніи на представленіе-объекть.

Взглядъ Вундта въ этомъ опредъленіи сужденія является почти противоположнымъ мнѣнію Sigwart'a, по которому всякое сужденіе представляеть дъятельность связующую, синтетическую. Различіе этихъ взглядовъ, по нашему мнѣнію, вытекаеть именно изъ того, что Вундть считаеть первоначально даннымъ для акта сужденія одно общее представленіе, съ которымъ въ сужденіи, для полученія изъ одного представленія двухъ членовъ, возможенъ, очевидно, только анализъ. Sigwart же данныя въ предикать и субъекть представленія считаеть совершенно отдѣльными и различными между собов<sup>2</sup>), почему всякое сужденіе, какъ цѣльный акть, должно необходимо считаться синтезомъ.

Переходя теперь къ классификаціи сужденій, мы видимъ, что Вундтъ обосновываетъ послѣднюю также исходя изъ ленхологическихъ соображеній. Смотря по тому, на какое свойство общаго представленія направлена апперцептивная дъятельность, сужденія первичнаго характера разбиваются на сужденія, гдъ предикатомъ въ одномъ случаъ служитъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Logik I, S. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. Sigwart. Logik I. 1873. Суждевіе есть "...ein Iebendiger Denkact, der jedenfalls voraussetzt, dass zwei unterschiedene Vorstellungen dem Urtheilenden gegenwärtig sind..." (§ 5, S. 23).

свойство, въ другомъ-состояніе, и субъектомъ становится предметь представленія.

Сообразно вышесказанному выработывается три рода понятій, подъ которыя можно подвести всякое первичное сужденіе-понятія предметовъ, свойствъ и состояній, которня представляють изъ себя категоріи Вундта. Изъ этихъ повятій мышленіе въ дальнъйшемъ своемъ развитія береть за основныя понятія предметовъ, а понятія свойствъ и состояній, поскольку возмежно, гипостазируеть и фиксируеть при помощи явыка, уподобляя ихъ такимъ образомъ также понятіямъ предметовъ. Въ этой своей формъ, оперируя только съ понятіями предметовъ, формѣ которую Вундтъ въ отличіе оть первоначальныхъ сужденій называеть вторичной, мышленіе производить уже сужденія выражающія отношенія. Поэтому только здёсь мышленіе является дёятельностью сравнивающею качественно или количественно; въ первичныхъ же сужденіяхъ это было невозможно въ силу неоднородности субъекта и предиката, такъ какъ предметы и состоянія, или предметы и свойства не имбють между собов общаго основанія для сравнивающаго сужденія.

Проствищими формами вторичныхъ сужденій являются, по ученію Вундта, сужденія тождества—полнаго или частичнаго; сужденія подчиненія и раздѣлительныя сужденія основываются уже на сужденіи этого перваго случая и въ своей дальнъйшей обработкъ даютъ сужденія, соотносящія уже между собою части расчлененнаго понятія, выражая въ этомъ соотнесеніи уже зависимость соподчиненныхъ частей. Такимъ образомъ, въ концъ концовъ, сужденія зависимости и сужденія тождества выдѣляются изъ всѣхъ вторичныхъ сужденій какъ двѣ главныя группы, на которыхъ обыкновенно останавливается мышленіе.

Изъ сужденій отношенія, о которыхъ мы говорили раньше, получаются у Вундта опосредствованные соотнесенія понятій, иначе говоря, — умозаключенія. Въ образованіи умозаключеній нѣтъ, правда, ничего новаго сравнительно съ процессомъ сужденія; но логическое достоинство умозаключеній и важность послѣднихъ заключается въ томъ, что благодаря имъ возможно путемъ подстановки среднихъ членовъ находить новыя отношенія между понятіями, не встрѣчавшіяся раньше въ подобномъ сочетаніи, и поэтому въ умозаключе-

ніяхъ мы встрёчаемъ значительный творческій моменть мышленія. Выводы умозаключевій могуть быть или единичные, или множественные; вторые приводять или къ нёсколькимъ положительнымъ умозаключеніямъ, или къ проблематическимъ сужденіямъ, причемъ многочисленные положительные выводы перваго рода приводять къ важному методу—индукцій, огромную роль въ которой играетъ гипотеза, дающая возможность дедуктивной провёрки проблематическихъ данныхъ.

Въ приведенномъ разсмотрени формъ мышления мы можень уже подивтить ть общіе логическіе законы, которые представляють изъ себя формирующую деятельность по отношению къ даннымъ элементамъ воспріятія. Каждое сужденіе основано на д'вйствіи этихъ законовъ; разложеніе общаго представленія на части не произошло бы въ мышленін, если бы не могли устанавливать въ некоторыхъ частяхъ представленія-сходства, въ некоторыхъ-различія. Законъ тождества, требующій "согласное всюду принимать за равное" н законъ противоръчія, повелъвающій "различное противупоставлять согласному какъ неравное" 1)--оти два закона начинають функціонировать уже въ самыхъ зачаткахъ мышленія. Какъ указываеть Вундть, изъ этихъ двухъ законовъ нервый, — законъ тождества, былъ ясно выраженъ лишь Лейбницемъ въ видъ догической аксіомы, по которой "всякая вещь равна самой себъ". Въ этой формулировкъ Вундть видить возможнымъ предполагать два дополняющихъ другъ друга смысла<sup>2</sup>); съ одной стороны, здъсь можетъ указываться равенство понятія самому себь 8) во время акта мыпленія, или равенство понятія-воспринимаемой вещи; съ другой стороны, законъ этоть можно разсматривать съ точки зрънія субъективной діятельности и видіть въ немъ одну язь функцій мышленія. Вундть соединяеть оба смысла вмьств, чтобы охарактеризовать законъ тождества какъ по отношению къ формируемому матеріалу, такъ и по отношению

<sup>2</sup>) Logik. I s. 562 ff.

<sup>5</sup>) Ср. Громз Н. Я. Къ вопросу о реформъ логики. 1882, стр. 269. (Здъсь уже Вундтъ принимаетъ не только единство понятій въ сужденія, какъ думаетъ Гротъ. Въ "системъ" законъ тождества, какъ и въ "Логикъ" (?) вонимается шире).

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System d. Ph.

### вогословский въотникъ.

къ формирующей дѣятельности. Поэтому въ окончательномъ пониманіи даннаго закона Вундть неразрывно связываеть оба указанные признака; функція согласія находится въ нашей соотносящей апперцептивной дѣятельности, но безь опытнаго матеріала она не находить себѣ проявленія; тоть факть, что предметы опыта обладають неполнымъ тождествомъ съ самими собою въ различное время, указываеть на необходимость, съ одной стороны, этого неполнаго тождества для развитія функціи согласія, а, съ другой стороны, въ каждомъ такомъ случаѣ сама функція согласія дополняеть неполное тождество опытной вещи идеальнымъ тождествомъ, что необходимо для дальнѣйшаго развитія мышленія.

Точно такія же соображенія Вундть предпосылаеть установленію закона противорѣчія. Въ формулъ Лейбница "А не есть non-A", по мнѣнію Вундта <sup>1</sup>), можно именно указать на сущность именно той различающей функціи, которая всегда имветь место наряду съ функціей согласія въ нашей апперцептивной д'вятельности 2). Въ расчленени понятія, въ выдѣленіи изъ общаго представленія сходныхъ и различныхъ между собою признаковъ оба закона проявля. ются особенно ясно; сходные элементы всегда сочетаются въ одну группу, различные въ другую, и смъшеніе элементовъ одной группы съ-другой не мыслимо; выраженіемъ подобной безусловной исключимости другъ другомъ сходнаго и несходнаго и является правило исключеннаго третьяго, характеризующее устойчивость двухъ первыхъ законовъ. Но указанные оба закона являются не столь важными въ примъненіи ихъ къ познаванію, какъ третій законъ, относящійся къ установлению отношения между соподчиненными понятіями. Два соподчиненныхъ понятія, сдерживаясь въ своихъ отношеніяхъ общимъ высшимъ расчлененнымъ понятіемъ, ставятся другъ по отношенію къ другу въ некоторую зависямость; и въ твхъ случаяхъ, когда оба соподчиненныхъ понятія зависимы настолько, что одно ведеть за собою другое,

272

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Logik I, s. 564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вундть считаеть обѣ функціи самостоятельными. Поэтому нельзя согл. съ мивн. Н. Грота относительно закона против. у Вундта какъ формѣ зак. тождества см. Гроть. Къ вопресу о реформѣ догики. 1882, стр. 267.

какъ логическое условіе ведеть следствіе, тогда законъ основанія вступаеть въ силу 1). Этоть "законъ основанія", какъ называетъ его Вундтъ, играетъ у послъдняго огромную роль въ своей теоріи познанія какъ руководящій принципъ. Въ отянчие отъ Лейбница, назвавшаго этотъ законъ "закономъ достаточнаго основанія" для указанія на его значеніе для чувственнаго познанія, Вундть считаеть, наобороть. законъ основанія выше законовъ тождества и противорвчія, такъ какъ именно законъ основанія ведеть строгимъ и надежнымъ путемъ отъ воззрительныхъ данныхъ опыта къ отвлеченному познанию. Не соглашаясь съ Лейбницемъ во взглядь на законъ основанія, Вундть не соглашается также и съ чистыми эмпириками, подобно Юму; онъ, правда, не отрицаеть вовсе чувственныхъ коррелатовъ воззрѣнія для указаннаго принципа и указываеть 2), что "для своего приивненія этоть законъ нуждается въ воззрѣніи". Но его нельзя выводить изъ самого воззрвнія, такъ какъ онъ независимъ отъ послъдняго въ своемъ существовании какъ самостоятельной логической функціи. Не связь вещей даеть законъ основанія, но, наоборотъ, эти явленія связываются сами нашею мыслью <sup>8</sup>). Такимъ образомъ вовсе не необходимо, чтобы законъ основанія всецёло основывался на области опыта. Прилагаясь сначала къ воззрѣнію, онъ даетъ возможность устанавливать затёмъ связи и между отвлеченными понятіями, а далбе и между рядами понятій. Возникающія отсюда умозаключенія, связываемыя и развиваеныя подъ вліяніемъ этого принципа, переходять все къ болѣе и болье отвлеченнымъ понятіямъ, заканчиваясь въ безко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lipps Считаеть опредъленіе закона основанія Вундтомъ тавтолоrief: Lipps Die Aufgabe der. Erkenntnisstheorie und die Wundt'sche Logik. Philos. Monatsh. 1881. "... Dass mit dem Grunde die Folge gegeben, mit der Folge der Grund aufgehoben sei, diese vom Verfasser gegebene Formulierung des Satzes kann ich nur für tautologisch halten" (s. 441). "Ocho-Basie сужденія" говорить далъе Lipps, "есть именно всякое сужденіе мышленія, съ которымъ это сужденіе необходимо дано". По его миѣнію законъ основанія есть законъ, указывающій, наобороть, на "безусловное измъненіе въ нашемъ сужденін" (s. 441). Понятно, поэтому, заявленіе Lipps'a, что Causalitätsgesetz auf den Satz vom Grunde ohne Rest zurückführbar ist" (s. 442).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Logik. I s. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Logik. 1 s. 571.

нечномъ "прогрессѣ" и "регрессѣ" мышленія; поэтому принципъ основанія переходить здѣсь изъ закона мышленія въ законъ познаванія, такъ какъ истинное познаваніе открывается намъ въ заключительныхъ статьяхъ мыслительнаго прогресса и регресса; и только законъ основанія, такимъ образомъ, исходя отъ обыкновеннаго чувственнаго познаванія, вводитъ насъ черезъ понятія разсудка въ міръ чистыхъ трансцендентныхъ идей.

А. Селитринниковъ.

(Продолженіе слъдуетъ).



# 

# Каноническія опредъленія брака и значеніе ихъ при изслъдованіи вопроса о формъ христіанскаго бракозаключенія.

(Продолженiе) 1).

Возвращаясь оть этихъ разъясненій вновь къ тексту модестиновой формулы, нельзя не отмѣтить въ разсматриваемой части ся еще одной черты: возникающий на почвъ психофизическаго различія половъ супружескій союзь опредъленъ здъсь какъ conjunctio maris et feminae. Употребление грамматическихъ формъ позволяеть видъть въ этой фразъ, слъдуя авторитетному примёру одного изъ нашихъ ученыхъ канонистовъ, выражение той мысли, что "брачное соединение римскій юристь могь мыслить только какь союзь одного мужчины и одной женщины" 2). Другими словами, здъсь можно усматривать если не прямое указаніе, то довольно прозрачный намекъ на моногамический принципъ, который нельзя не признать необходимымь постулятомь естественной нравственно-психологической природы брака. Въ самонъ дълъ, если послъдній есть союзъ не физическій только, а психо-физическій, и если духовная связь, опирающаяся на психологическое различіе половъ, должна быть мыслима не менве твсною, чёмъ общение физическое на почве полового различия въ твлесной организаціи, то очевидно, что въ этомъ психофизическомъ союзѣ не могутъ разомъ участвовать три индивидуума, или одинъ состоять въ союзъ съ двумя лицами одного пола, какъ не возможно согласное съ законами природы одновременное соединение троихъ "въ плоть едину". На-

<sup>1)</sup> См. Вогосл. Вёстн. за текущ. годъ, янв., стр. 60-92.

<sup>2)</sup> Проф. Паслоса, 50-я глава Кормчей, стр. 42-43.

рушать моногамическій принципъ такъ или иначе (т. е. путемъ полигаміи или поліандріи) значить разрушать истинную идею брака и низводить его до самой крайней, унижающей человѣческую природу односторонности, при которой онъ становится лишь твмъ, чему natura omnia animalia docuit. Такое нарушеніе, въ качествъ явленія обычнаго и общепризнаннаго, можеть имъть мъсто лишь тамъ, гдъ нравственно- психологическая основа брака еще не сознана въ своемъ надлежащемъ значении вслёдствіе не достаточно высокаго уровня культуры, или же гдв она сознательно принесена въ жертву другимъ какимъ-либо общественнымъ потребностямъ и цълямъ. Примъры этого можно видъть у народовъ древняго востока, гдѣ моногамія не только не возвышалась въ общественномъ сознаніи надъ полигаміей (въ формъ многоженства), но даже едва ли не считалась иногда болёе низкой ступенью семейной организаціи 1). Менње рѣзко заяв-

1) Указаніе на это можно усматривать въ томъ обстоятельствъ, что въ Индіи, напр., единоженство считалось обязательнымъ только въ инзшей касть судра, а въ прочихъ, высшихъ кастахъ закономъ Ману была дозволена полнгамія въ формъ конкубината (проф. М. Капустина, Исторія права, ч. І, стр. 141, Яросл. 1872). — Даже у евреевъ, законодательство которыхъ, благодаря исключительнымъ особенностямъ историческихъ судебъ этой націи, отличалось большею нравственною высотою сравнительно съ другими народами древности, моногамический принципъ не былъ ясно сознанъ, какъ постулятъ правственной природы брака: многоженство хотя и не пользовалось здёсь явнымъ предпочтеніемъ по закону и народнымъ обычаямъ (что было бы вполнѣ послѣдовательно при высокой оцънкъ многочадія), однако не было и запрещено, а лишь до извъстной степени ограничено (см. проф. Осипова-цит. соч., стр. 93-94; проф. А. П. Лапухина-Законодательство Монсея, стр. 42-43, СПБ. 1882). Въ позливищемъ еврейскомъ правъ запрещеніе им'вть жного женъ, на основанія косвеннаго указанія библейскихъ примъровъ, было понято, какъ дозволеніе им'вть не болье четыреха жена за-раза; пять — уже много по пониманию Талмуда и раввеновъ (проф. Капустина, цит. соч., стр. 166). Помимо этогомоиссево-талмудическимъ правомъ разръшено имъть и налажинцъ (ріlegesch), которыя отличались отъ законныхъ женъ твмъ, что вступали въ сожительство безъ торжественныхъ обрядовъ и безъ Ketuba (соотв. римской donatio propter nuptias, - Freisen, o. c., S. 46). Указанныя отклоненія отъ моногамическаго принципа исчезли въ позднійшей практикъ. уступивъ мъсто единобрачію, но исчезли не вслёдствіе ясно выраженнаго правового предписанія, а въ силу измівненія нравственныхъ поняrin (cm. Frankel, Grundlinien des mos.-talmud. Bherechts, S. X-XI, Leipzig 1860).

#### каноническия определения врака и значение вхъ при изследов. 277

ляють о себѣ отклоненія оть моногамическаго принципа въ другой половинѣ древняго міра, хотя настойчиво подчеркиваемое нѣкоторыми изслѣдователями различіе въ данномъ отношеніи между востокомъ и западомъ <sup>1</sup>) въ дѣйствительности не было ни вполнѣ послѣдовательнымъ, ни всеобщимъ до тѣхъ поръ, пока оно болѣе коренилось въ мѣстныхъ условіяхъ жизни <sup>2</sup>). чѣмъ въ твердо установившихся понятіяхъ о достоинствѣ человѣческой личности и моральнопсихологической основѣ брака. Только недостаточнымъ проникновеніемъ названнаго принципа въ общественно-правовое сознаніе подданныхъ всемірной имперіи можно объяснить себѣ допустимость открытаго сожительства съ "конкубинами" при живой женѣ <sup>3</sup>) и отдѣльные случаи двоеженства, о ко-

1) Соколовский Л. О постепенномъ развити идеи брака въ древнемъ мірѣ, стр. 51, СПВ. 1843.

2) Проф. Канустина, цит. соч., стр. 67. — Не лишенную интереса попытку указать на значеніе мёстныхъ условій въ установленін понятій о населении и въ связи съ этимъ о бракъ, какъ средствъ его увеличения, находных у одного неъ старинныхъ нашихъ изслёдователей. "На необсаримыхъ плодоносныхъ равнинахъ Азіи человъкъ желалъ умножаться до безпредвльности, чтобы заселять необитаемыя пространства, чтобы утверлить свой родь предъ всёми прочным. Вслёдствіе этого азіатець набирадъ себт женъ какъ можно больше, и при недостаткъ изъ въ своемъ родъ покупалъ ихъ, или похищалъ насильно у другихъ народовъ... Совершенно не то мы встрёчаемъ въ Греціи. Въ этой странё, раздробленной на мелкія части по своему географическому положенію и разд'вленной въ полнтическомъ отношени на малыя государства, родилось совершенно другое понятіе о населенін. Здівсь качествомъ хотіли замівнить количество, и потому не умножение населения, а образование его составнао предметь желаній и попеченій грековь. Число граждань, по ихъ влев, должно быть опредвлено въ государствв, и каждое излишнее увеличение наъ составляло здо, отъ котораго греки спасались только волонизацією. Діли, рожденные въ законномъ бракі, получали всі права гражданства, имъли законныя притязанія на клеры, а при большомъ количестве детей наделить ихъ такими клерами было невозможно. Поэтому у нихъ не только многобрачіе современное, но и вторичные браки, ежели были дети отъ первыхъ, считались предосудительными" (Соколовской, пит. соч., стр. 66-68).

<sup>5</sup>) См. выше, стр. 78, примъч. — Свидътельства о томъ, что въ эпоху общаго упадка нравовъ мужчина, костоящій въ бракъ, могъ нмъть одну и даже нъсколько "конкубинъ", настолько многочисленны (см. сводъ ихъ у *проф. Запурскаго* въ "Уч. о законнорожд.", стр. 219 — 225 и 233 — 234), что нъкоторые изслъдователи затрудняются примирить съ ними тезисг, выставленный однимъ изъ классическихъ римскихъ юристовъ. со tem-

#### вогословский ввотнекъ.

торыхъ упоминаютъ источники <sup>1</sup>). Нужно, впрочемъ, замѣтить, что уже въ законодательствъ императоровъ—язычниковъ подобные случаи разсматриваются какъ проступокъ, подвергающій виновнаго лишенію гражданской чести (infamia) согласно воззрѣнію, закрѣпленному въ преторскомъ эдикть<sup>2</sup>).

pore, quo quis uxorem habet, concubinam habere non potest (Pauli Sent. II, 20, 1,-Schultingii o. с., р. 304), предполагая вставку писцомъ частицы поп ради согласованія старой нормы съ поздивишными узаконеніями (1. unic. Cod. V, 26; 1. 3 Cod. УП, 15, — Закурский, цнт. соч., стр. 236—238). Не слёдуеть, однако, забывать, что слово concubina не всегда употребляется, особенно въ литературныхъ источникахъ, въ своемъ точномъ, терминологическомъ значения, съ какимъ оно является въ приведенной "сентенцін" Павла, н что въ противопоставляемыхъ заявленію послідняго случаяхъ ничто не мъшаетъ видъть лишь фактическія отклоненія отъ указанной имъ нормы права. Средство противодъйствія такимъ отклоненіямъ для жены, не желавшей мириться съ обиднымъ совмъстительствомъ, давало широкое право развода; но гораздо двиствительние была псиальная стипуляція, которую женщина, выходя замужъ, могла заклочить съ своимъ будущимъ супругомъ на тотъ случай, если онъ солсаbinae tempore matrimonii consuetudinem repetiseet (fr. 121 § 1 Dig. XLV, 1). При всемъ томъ, нельзя не согласиться, что принципъ строгой моногания терпълъ несомивчный ущербъ при широкомъ распространении среди женатыхъ наложничества, практически почти ничёмъ не отличавшагося отъ легализированнаго конкубината.

<sup>1</sup>) Сохранняюсь, напр., извъстіе, что Антеній имълъ двухъ женъ (Риtarchi Comp. Dem. cum Ant.,—ed. Roiske V, 256), и хотя оно сопровождается замъчаніемъ, что это лейуна индегі Рощайо тегодицийгог, но—съ другой стороны—есть указанія, что вопросъ о допустимости полигамія возникалъ у нихъ даже въ законодательномъ порядкъ, и при томъ не только въ древности (Macrobii Saturnal. 1, 6), но и въ болъе повдвія времена. По свядътельству Светонія Транкемала (С. Julius Caesar, с. 52,—ed. Тоискнійі р. 24, Lipsiae 1829), Цезарь проэктировалъ законъ, uti ихогея liberorum quaerendorum саиза, quas et quot vellent, ducere liceret. Приведенныя слова достаточно опредъленны, чтобы показать неосновательность миънія одного изъ старыхъ юристовъ, будто въ послъднемъ случав дъло шло объ изданіи закона, имъвшаго установить не общую норму, а лишь спеціальную привелегію для Цезаря (Brissonii Ad legem Juliam de adulteriis, с. 1,—Opera minora, р. 190. Lugduni Batavorum 1749).

<sup>2</sup>) По закону имп. Валеріана в Галліена (258 г.) eum, qui duas simul habuit uxores, sine dubitatione comitatur infamia и онъ долженъ быть признанъ виновнымъ въ stuprum; вступившая же по невъдънію въ бракъ съ женатымъ хотя и не считается виновною, подобно ему, но должна возвратить все, полученное отъ мужа: nam ea quidem, quae tibi ut sponsae daturum promisit, quomodo repetere cum effectu potes ut sponsa? (l. 18 Cod. 1X, 9). То же самое повторяется въ конституціи имп. Діоклетіана

278



#### ЖАНОВИЧЕСКІЯ ОПРЕДЪЛЕНІЯ ВРАКА И ЗНАЧЕНІВ ИХЪ ПРИ ИЗСЛЕДОВ. 279

Твыть строже и рышительные должно было заявить себя торжество моногамическаго принципа на христіанской почвь, гдь брачное соединеніе одного мужа и одной жены разсматривается, какъ изначальный Божій законъ, осуществленный въ акть созданія первой супружеской четы и вновь подтвержденный въ новомъ завъть Христомъ <sup>1</sup>). Извъстная уже намъ аналогія совза Его съ церковью, углубляя пониманіе моральныхъ основъ брака, является здъсь новымъ основаніемъ къ тому, чтобы настаивать на строгомъ единствъ сопряженія, нравственно уподобляемаго названному союзу по глубинъ и

<sup>1</sup>) Быт. I, 27; V, 2; Мате. XIX, 4.-По изъяснению отцовъ церкви и древне-христіанскихъ писателей, сотвореніе Вогомъ только одной человъческой пары уже само по себъ свидътельствуеть, что въ намъреніи Творца устанавливаемый Имъ бракъ былъ союзомъ строго-моногамическимъ, исключающимъ самую мысль о "раздълени одного ребра на два" (бл. Іеронима Ер. LXXIX ad Salvinam, c. 10-Migne, Patr. lat. t. XXII col. 732) и соединения троихъ или четырехъ въ одну плоть (Тертул. De exhort. castit. c, 5,-Migne, Patr. lat, t. II, col. 969; ezo oce De monogam. c. 4,ibid. col. 983-984). Если бы Вогу было угодно, чтобы существовала полигамія, хотя бы только последовательная, т. е. чтобы жену оставляли и брали другую, то Онъ, сотворивъ одного мужчину, создалъ бы много женшинъ" (Злат. Homil. LXII, al. LXIII c. 1 in Matth.,-Migne, Patr. gr. t. LVIII. col. 597). Нарушенный впервые Ламехомъ (Выт. IV, 19), законъ моногамическаго супружества вновь возстановленъ при обновлении земли потопомъ, когда не только люди (Ной съ своимъ семействомъ), но и животныя спаслись наркыми группами (Выт. VI, 18-20; VII, 13-17; Термул. De monogam. c. 4,-Migne, Patr. lat. t. Il, col. 984). Дальнъйшія отклоненія отъ него въ въкъ патріарховъ хотя и находять себъ нъкоторое оправданіе въ естественно-соціальныхъ условіяхъ ихъ жизни (см. бя. Accycmuna De bono conjug. c. 17, n. 20,-Migne, Patr. lat. t. XL, col. 387; Тертул. De exhort, castit. c. 6,-Migne, Patr. lat. t. II, col. 970), твиъ не менье не представляють собою идеальнаго образца даже и для подзаконнаго іудейства, писанное законодательство котораго по этому предмету стонть ниже Вогоустановленнаго естественнаго закона (Злат. Homil. XIII n. 4 in ep. ad. Rom.,-Migne, Patr. gr. t. LX, col. 511), возстановленнаго снова Христомъ. "Господь, обновляющій ветхов (падана ханчіζων), не допускаеть болье многобрачія (ой πολυγαμίαν έτι συγχωρεί), но вводить еднеобрачие (Климента алекс. Strom. Ш, с. 12,-Migne, Patr. gr. t. VШ, col. 1184; cp. Tepmys. De monog. c. 5; si ita factum est a primordio, invenimus nos ad initia dirigi a Christo,-Migne, Patr. lat. t. II, col- 984).

<sup>(285</sup> r.): neminem, qui sub dicione sit romani nominis, binas uxores habere posse vulgo patet, cum et in edicto praetoris huiusmodi viri infamia notati sunt (l. 2 Cod. V, 5; cf. fr. 1 ad fin. Dig. 111, 2).

силё взаимной преданности <sup>1</sup>). До какой степени недопустимымъ съ чисто церковной точки зрѣнія представлялось прямое и грубое нарушеніе указаннаго принципа, можно судить по тому, что въ своихъ пенитенціальныхъ правилахъ древніе восточные отцы совсѣмъ умолчали о многобрачіи, какъ "дѣлѣ скотскомъ и совершенно чуждомъ человѣческому роду"<sup>2</sup>). Не иначе, конечно, должна была съ самаго начала отнестись къ этому явленію и государственная власть христіанской имперіи, не стоявшая въ данномъ случаѣ передъ необходимостью компромисса требованій высшей морали съ привычными взглядами общества, и если, тѣмъ не менѣе, мы имѣемъ свидѣтельство о попыткѣ императора Валентиніана сдѣлать дозволеннымъ явленіемъ бигамію<sup>8</sup>), то, не говоря уже о сомнительной достовѣрности самаго факта<sup>4</sup>),

<sup>1</sup>) По назаснению бл. Августина, подобно тому, какъ многоженство ветхозавътныхъ патріарховъ символически предънзображало futuras nostras ex omnibus gentibus ecclesias uni viro subditas Christo, такъ моногамическій христіанскій бракъ significat ex omnibus gentibus unitatem uni viro subditam Chrito (De bono conjug. c. 18, n. 21,—*Migne*, Patr. lat. t. XL, col. 388; cp. *Tepmys.* De monog. c. 5,—*Migne*, Patr. lat. t. II, col. 985; *ezo sce* De exhort. castit. c. 5, — ibid col. 969; *Климента алекс.* Strom. III, c. 11,— *Migne*, Patr. gr. t. YIII, col. 1173).

<sup>2</sup>) Св. Василія В. пр. 80: *тух подуаціах оі патіцеє алєвый пувах, о́с* хтухой у хай пахтедої аддотціах той убхогу тоїх ахдоніших. Позднійшіе комментаторы, въ виду необычной исключительности настоящей полигамія въ христіанской средів, склонны были изъяснять приведенныя слова правила въ смыслів запрещенія послядовательнаго многобрачія, разумія подънимъ случан превышенія нормы дозволенныхъ повторныхъ браковъ одного и того же лица (см. изъясненія Вальсамона и Зовары въ "Правилахъ св. отецъ съ толкованіями", изд. Моск. Общ. Люб. Дух. Просв. стр. 364—366, М. 1884).

<sup>5</sup>) Извъстіе объ этомъ содержится въ церковной исторіи Сократа (кв. IV, гл. 31). Здъсь разсказывается, что императоръ, узнавь отъ своей жены, Северы о необычайной красотъ дочери одного сенатора Юстины, пожелалъ жениться на послъдней, не разводясь, однако, съ первой женой, отъ которой уже имълъ дочь; а чтобы оправдать въ общественномъ мизии свой поступокъ, постарался придать ему видъ законности: νόμον οἶν ύπαγορεύσας, δημοσία προτίθησιν хατά πόλεις, ώστε ίξειναι τῷ βουλομένφ σύο νομίμους ἔχειν γυναϊκας. καὶ ὁ μѐν νόμος προέκειτο (Socrati Scholastici et Hermiae Sozomeni Historia ecclesiastica, ed. H. Valesii, p. 204-295, Amstelodami 1700).

4) Другихъ упоминаній о немъ, кромѣ вышеприведеннаго, мы не встрѣчаемъ ни у одного изъ писателей (христіанскихъ и языческихъ), современныхъ или близкихъ по времени жизни въ описываемому событію

## КАНОНИЧЕСКІЯ ОПРЕДЪЛЕНІЯ ВРАКА В ЗНАЧЕНІВ ИХЪ ПРИ ИЗСЛЭДОВ. 281

даже въ случав признанія его здёсь, по справедливому замъчанию одного изслъдователя, нужно видъть не болъе, какъ "vorübergehende Frivolität" <sup>1</sup>). Въ противовъсъ этому единичному и совсѣмъ не надежному указанію, оффиціальные памятники византійскаго гражданскаго законодательства совершенно ясно говорять о томъ, что это послъднее относительно занимающаго насъ теперь предмета цъликомъ усвоило себъ запретительныя нормы до-христіанскаго права<sup>2</sup>), дополнивъ ихъ съ своей стороны новыми узаконеніями, усиливающими мѣру уголовной отвѣтственности за ихъ нарушеніе в). Но этимъ еще не исчерпываются заботы объ охраненіи моногамическаго принципа въ примѣненіи къ христіанскому браку. Нравственныя требованія христіанскаго сознанія. подкрѣпляемыя авторитетомъ церкви, шли гораздо далѣе: не только настоящая полигамія, но и последовательное многобрачіе признавалось не соотвѣтствующимъ идеальному пониманію супружества, какъ союза одного мужа и одной жены. Нельзя сказать, чтобы эта мысль, естественно постулируемая

равно какъ не находниъ никакихъ признаковъ противодъйствія наданному, будто бы, закону со стороны предстоятелей церкви, которые не могли, конечно, остаться совершенно равнодушными къ опредъленно гражданской власти, столь явно идущему наперекоръ церковнымъ воззрънямъ. Извъстіе о двоеженствъ Валентивіана повторяется лишь нъкоторыми поздиъйшими писателями (св. Өеодоромъ Студитомъ, Зонарой, Никифоромъ Каллистомъ), черпающими свои свъдънія, очевидно, наъ той же исторіи Сократа. См. *Baronii*—Annales ecclesiastici, ad an. Chr. 370, п. 124—128,—t. V. р. 318—319, Lucae 1739; *Binghami* — o. c., vol. VII, р. 426—430, Halae 1729.

1) Hasse, Das Güterrechl der Ehegatten, Bd. I, S. 27, Berl. 1824.

\*) Basii. XXVIII, t. 5, l. 35: οὐσένα, ὅστις ὑπὸ τὴν πολιτείαν ἐστὶ Ρωμαιχοῦ ἐνόματος, σύο γαμετὰς σύνασθαι ἐχειν, φανερόν ἐστιν. ὁπότε χαὶ ἐν τῶ σιατάγματι τοῦ πραίτωρος οἰ τοιοῦτοι ἠτίμωνται (ed. cit., t. III, p. 12); cp. ΒΜΠΘ-ΠΡΗΒΘΑ. l. 2 Cod. Y, 5.

<sup>5</sup>) Ecloga Leonis et Constantini, tit XVII, с. 35: о́ би́о уаµєта̀ζ є́хων, тилтісбю, іхбішх0µє́гоо той ілєіба́хтоо уигаїои µєта̀ тш́и іξ айтії техубітими те́хими.—Помѣщеніе въ законодательныхъ сборникахъ столь поздняго, сравнительно, происхожденія опредъленій, направленныхъ противъ бигамін, ве можеть, конечно, свидѣтельствовать ни о терпимости въ отношеніи къ этому явленію христіанскихъ гражданскихъ властей предшествующаго времени, ни о широкомъ распространеніи бигамін, какъ бытового явленія. Въроятно, случан двоеженства, напр., въ эпоху изданія Эклоги, были не чаще, чѣмъ въ наше время, когда это преступленіе также предусматривается уголовнымъ законодательствомъ.

#### вогословский въогнакъ.

правильнымъ пониманіемъ сущности супружеской любвя <sup>1</sup>). -осталась совершенно чуждою до-христіанскому міру. Моральное преимущество воздержанія отъ послѣдующихъ браковъ по прекращеніи перваго признавалось и внѣ христіанства, вмѣняясь въ добродѣтель, а иногда и въ прямую обязанность по крайней мѣрѣ—для одной стороны<sup>2</sup>). Но уже въ самой этой

<sup>1</sup>) Нормальный супружескій союзь предполагаеть, какъ мы виділи, въ основъ своей чувство исключительной правязанности, которая уже по одному этому должна быть признана неповторяемой во всей своей свъжести и полнотѣ. "Цѣльная личность человѣческая", по справедливому замъчанію одного нашего изслъдователя, "не можетъ раздвояться; если одна личность отдалась другой вполнё и безраздёльно, то невозможно, чтобы она такъ же полно могла отдаться и въ другой разъ третьей личности", твиъ болве, что изначала предполагаемая духовная близость -супруговъ, при нормальномъ течение ихъ общей жизни, постепенно растеть и крациеть еще болае, преобразуясь въ концов концовъ въ самое глубокое, живое и тёсное единство, не ограничиваемое въ своей снять и продолжительности возможностью телесной близости между ними. Нельзя не согласиться, что при такихъ условіяхъ двяствительно "трудно, чтобы по прекращении такого союза заключаемый твиъ или другниъ супругомъ второй бракъ былъ подобенъ первому по искренности и энергіи жизненнаго общения, а поспъшность въ заключение новыхъ и новыхъ супружествъ прямо и ясно показывала бы въ супругъ грубую природу и низкую степень духовнаго развитія" (Страхов Н., цит. соч., стр. 98-99).

<sup>2</sup>) Именно-для женщины, по отношенію въ которой мораль древнихъ отличалась вообще гораздо большею требовательностию. По воззраниямъ древнихъ видусовъ, вдова, вышедшая замужъ вторично, кромъ повора въ этомъ мірѣ навлекала на себя проклятіе въ жизни загробной (проф. Осилова, Брачное право древняго востока, стр. 49; о мнимой обявательности сожженія женъ на костр'в вм'вств съ твломъ умершаго мужа см. тамъ же, стр. 49-52). Менве ръзво, хотя все же достаточно опредъленно заявляеть о себѣ тоть же взглядь на вѣрность жены своему умершему мужу въ греко-римскомъ міръ, гдъ вторичное замужество создавало для женщины некоторыя ограничения въ редигіозно бытовомъ отношения (проф. Загурскій, Ученіе о законнорожд., стр. 215), multorum matrimoniorum experientia разскатривалась quasi legilimae cujusdam intemperantiae signum и, ваоборотъ, считалось почетнымъ наименованіе univira (uni nupta viro), неръдко обозначавшееся даже на надгробномъ камнъ такихъ върныхъ первому браку женъ (Zhishman, o. c., S. 401). На мужа эта точка зрѣнія не распространялась потому, что на него возлагалась обязанность, нивышая религіозно-политическое значеніе: быть продолжателенъ рода, источникомъ новаго поколънія чтителей родового культа и гражданъ родного государства. Впрочемъ, есть основанія утверждать, что помимо сейчась указанныхъ побужденій вступленіе во второй бракъ признавалось и для мужчины деломъ не совсемъ правственно безразличнымъ.

#### 282

#### KAHOHEYBOKIS OUPERSIBHLS BPAKA H SHAYBHIB HX'S UPH EBORBROB. 288

односторонности приминения этической идеи даеть себя чувствовать недостаточная ясность и полнота ея усвоенія. Надлежащее истолкование себъ нашла она лишь въ христіанскоцерковномъ воззрѣніи на предѣлы и условія повторяемости брака, одинаково свободномъ какъ отъ чрезмърной суровости аскетическаго ригоризма, такъ и отъ излишней уступчивости житейско-практическимъ интересамъ, коренящимся въ личныхъ человъческихъ слабостяхъ или въковыхъ общественныхъ предразсудкахъ. Основу этого воззрънія составляеть уже извёстное намъ, раскрытое выше, понятіе о супружествь, какъ полномъ и всестороннемъ единении двухъчеловъческихъ личностей, имъющемъ свой высокій нравственный образецъ въ союзъ Христа съ церковью. Такое единение не можеть быть признано одинаково осуществимымъ при первомъ, "дёвственномъ о Господъ" бракъ и любонъ изъ послѣдующихъ. Утверждая противное, нужно былобы не только отказаться отъ последовательнаго проведения сейчасъ указанной аналоги 1), но и стать въ прямое проти-

Языческая кнассическая древность знала некоторыя ограниченія религіозной правоспособности второбрачных, аналогичныя церковнымь постановненіямь о недозволительности второго брака священнослужителей. Такъ, второбрачные не могле быть жрецами божества, именуемаго Fortuna muliebris; pontifices meximi и flamines должны были также обязательно быть единобрачными (*Roebach*, о. с., S. 140; *E. Klee*, Die Ehe, einedogmatisch-archäològische Abhandlung, S. 21. Mainz 1835).

<sup>1</sup>) Уподобленіе брака союзу Христа съ церковью неръдко служить у хрестівнскихъ писателей основаніемъ для заключеній о его неповторяемо. ств. Такъ, св. Григорій назіана., разсуждая (въ словъ 37) объ вареченів апостола: "тайна сія велика есть, азъ же глаголю во Христа и во церковь", говорить: "Мив кажется, что это изречение не даеть миста второму браку. Ибо если два Христа, то и два мужа, двъ и жены, а если однеъ-Христосъ, одна глава церкви, то и одна плоть, а всякая другая да будетъотренута. Если же возбраняеть второй (бракъ), то что сказать о третьемъ?" (Творенія св. Григорія наз. въ р. перев., ч. Ш., стр. 220; соотв. міюто греч. подя.-у Migne, Patr. lat. t. XXXVI, col. 292). Нужно, впроч., замътить, что ссылка на примъръ Христа и церкви въ этомъ и другихъ подобныхъ нареченіяхь древне-христівнскихь писателей имбеть въ виду не столькоустановление числа довволенныхъ браковъ, сколько уяснение нравственной природы супружества, какъ совершениъйшаго внутренняго единства. Здъсь именно лежить истинный центръ тяжести указанной аналогіи; и поскольку супружескій союзь, будеть ли онь первый, второй или третій, способенъ осуществить въ себъ это духовное едияство, постольку онъ н могъ мыслиться приближающимся въ своему высочайшему образцу. Что-

ворѣчіе съ требованіемъ здороваго естественнаго чувства, просвѣтленнаго христіанскимъ сознаніемъ. Только супружескій союзъ лицъ, не знавшихъ до него иного сопряженія, способенъ, по естественно-психологическимъ причинамъ, соединить въ себѣ наиболѣе благопріятныя условія для того, что-бы развиться въ истинное подобіе своего священнаго первообраза, и только при върности овдовъвшаго супруга разъ даннымъ обѣтамъ осуществляется идеалъ истинно-христіанской любви, не прекращающейся и со смертью того, кто быль дорогимъ и близкимъ при жизни 1). Вотъ гдъ источникъ въ общемъ всегда неблагосклоннаго отношенія къ повторнымъ бракамъ, засвидѣтельствованнаго многочисленными памятниками дристіанской письменности, начиная съ посланій апостольскихъ (напр. 1 Кор. VII, 7-9 и др.) и продолжая нравственно-аскетическими твореніями представителей церковной мысли въ послѣдующіе вѣка. Обиліе и настойчивость содержащихся въ нихъ наставленій, имъющихъ цёлью предотвратить возможность такихъ браковъ въ христіанской средъ, выразительно свидътельствують о существованіи здѣсь прочно установившагося взгляда на нихъ, какъ на отклонение отъ идеальной нормы христіанскаго супружества. Но неуклонно развиваемый и поддерживаемый въ качествѣ нравственнаго тезиса, взглядъ этотъ не могъ быть проводимъ церковью въ жизнь ея членовъ со всею неумо-

эта мысль не была совершенно чужда древне-церковному сознанію, видно изъ того, что самый союзъ Христа съ церковью у одного изъ древнихъ отцовъ (св. Иларія пуатьес.) представляется, какъ аналогія союзу *еторо-Орачныхъ*. Вотъ его слова: Viduam, quae a lege sit liberata, beatus Paulus transire ad nuptias alterius sine adulterii crimine docuit: inde exemplum omnem ad ecclesiam, qua legis se mortua Christo postea sociaret, aptavit (Tract. in Psal. 57, n. 7,—*Migne*, Patr. lal. t. 1X, col. 446—447; см. еще tract. in Psal. 131, n. 24,—ibid. col. 742—743).

<sup>1</sup>) Въ житіи блаж. Макрины, составленномъ св. Григоріемъ нисскимъ, повъствуется, что она, побуждаемая родителями, послѣ смерти жениха, избрать себъ другого, отвъчэла на это ръшительнымъ отказомъ, указывая на то, что неприлично и беззаконно не уважать разъ сдъланнаго выбора, такъ какъ бракъ по естеству есть одина, какъ одно рожденіе и одна смерть; при томъ же и прежній скончавшійся женихъ "живъ у Бога въ надеждъ воскресенія", —онъ только какъ бы удалился на время, и было бы безразсудно не соблюсти върности отсутствующему (Творенія св. Григорія нисск., ч. VIII, стр. 334, М. 1871; греч. текстъ у Migne, Patr. gr. t. XLVI, col. 964).

## КАНОНИЧЕСКІЯ ОПРЕДЪЛЕНІЯ ВРАКА И ЗНАЧЕНІЕ ИХЪ ПРИ ИЗСЛЕДОВ. 285

лимостью общеобязательнаго закона<sup>1</sup>), встрёчая ограниченіе себё въ справедливомъ требованіи снисхожденія къ человъ-

<sup>1</sup>) Безусловно стрицательное отношение въ повторяемости браковъ, не согласное съ апостольскими наставленіями (Римл. VII, 3; 1 Кор. VII, 8--9; 39-40; 1 Тим. V, 14 и др.) и вытекавшее изъ слишкомъ низменнаго, односторонняго пониманія сущности супружескаго полообщенія, былъ свойствень въ древности лишь сектамъ монтанистовъ и новатіанъ (Binghami o. c. vol. IX, p. 279-282), считавшихъ iterala conjugia за прелюбодъяніе и налагавшихъ на всъхъ, чей бракъ расторгнуть хотя бы и смертью другого супруга, требование обязательнаго безбрачия. Въ противододожность имъ церковь, одобряя въ своихъ членахъ воздержание отъ новаго брака по прекращении перваго, смотръла на воздержание, какъ на дело личной свободы (см. Епифанія Haeres. 48, с. 9,-Migne, Patr. gr. t. XLI, col. 868-869) и, порицая сектантскій ригоризмъ, требовала отъ пресседеняющихся новатіанъ, чтобы оне, отрекаясь отъ своихъ заблужденій, давали письменное объщаніе во всемъ слъдовать опредъленіямъ казолической церкви и, между прочимъ, не уклоняться отъ общения съ двоеженцами (1 Всел. соб. пр. 8). Ризкое уклонение отъ указаннаго сейчасъ церковнаго взгляда на этотъ предметъ, замъчаемое въ нъкоторыхъ сочненіяхъ Тертулліана (напр. De monogamia с. 10,-Migne, Patr. lat. t. II, col. 992-993), находить себъ объяснение въ увлечение его ндеями монтанизма. Правда, и изъ числа церковныхъ писателей древне-христіанской эпохн ножно указать насколькихъ, у которыхъ встрачаются весьма неблагопріятныя сужденія даже о второмъ бракъ (см., напр., Авинагора Legat. pro christ., c. 33,-Corp. apologet. ed. Otto, t. VII, p. 172; p. перев. ссяни. Преображенскаго въ Соч. древн. арист. апологетовъ, стр. 118, М. 1867), не говоря уже о послёдующихъ, при чемъ, вопреки мизнію западныхъ учевыхъ (Binterim, Die vorzügl. Denkwürdigkeiten der christ-katholisch. Kirche, Bd. VI, Th. 1, S. 331-335, Mainz 1838; Zhishman, o. c., S. 407-408), не проводится послёдовательного разграничения между случаями прекращенія прежняго брака смертью одного изъ супруговъ или разводомъ. Но что въ подобныхъ случаяхъ мы имъемъ двло не съ общецерковнымъ возэрвніемъ извістной эпохи, а лишь съ частными взглядами отдівльныхъ лицъ, не трудно убъдиться изъ сопоставленія такихъ заявленій съ другими, выражающеми неой ваглядь, и при томъ вполив согласный съ наставлениями апостольскими. Сочетавшиеся первымъ бракомъ-говорить, напр., св. Кирилля іврус. въ своемъ IV огласит. поученін (гл. 26)да не унижають вступившихь во второй бракь. Воздержаніе-діло прекрасное и достойное удивленія, но извинительно вступить и во второй бракъ, чтобы немощнымъ не жить блудно" (Migne, Patr. gr. t. XXXIII, сод. 488-489; р. перев. въ Твор. св. Кирилла, архіеп. јерус., над. 2-е, стр. 57, Серг. Пос. 1893). По слованъ Климента алекс., признававшаго за норму христіанскаго супружества союзь первобрачныхь (см. Strom. II. c. 23,-Migne, Patr. gr. t. VIII, col. 1085; cf. Strom. III, c. 11,-ib. col. 1173), и вступающій во второй бракь "не гръшить по закону" (оду анартатен ие́ zatà dia3ήxη»), а только не выполняеть усиленнаго совершенство-

ческой природь, способной испытывать вновь чувство любви и искать новой привязанности послѣ того, какъ распался существовавшій ранве брачный союзь. Идти наперекорь естественнымъ запросамъ этого рода, противопоставляя имъ безусловное требование единобрачия, во многихъ случаяхъ эначило бы подвергать непосильному искушению челов вческое несовершенство и отдавать его въ жертву невоздержанія, находящаго себ'я удовлетвореніе во внівбрачныхъ связяхъ. Отсюда вполнъ понятнымъ становится раскрываемый древне - христенскими писателями церковно - аскетический взглядъ на тортеряемость брака, какъ на лортевас ларано-Эеют-иредокранительное средство противъ полового невоздержанія <sup>1</sup>). Но **«**кногоститное обращеніе къ "врачевству", конечно, свидетельство вло бы о крайне нездоровомъ нравственномъ состояніи, не соотвъствующемъ достоинству христіанина. и потому естественно не могло встр'втить сочувствія и одобренія себѣ со стороны церкви. "Non prohibemus secundas nuptias, sed non probamus saepae repetitas 2)-воть общая древне-церковная точка зрвнія на последовательное многобрачіе, соответственно которой представители церковной власти, заботясь о "подобающемъ христіанской жизни благоприличіи", настойчиво стремились къ тому, чтобы насколько возможно ограни-

Ванія жнени по евангелію" (οὐ πληρεῖ đὲ τῆς xarả τὸ εὐαγγέλιον πολιτείας τῆν xar ἐπίτασιν τελειότητα),—Strom. III, c. 12 (Migne, Patr. gr. t. VIII, col. 1184). Cp. eme Opwiena in Hierem. homil. XIX, n. 4 (Migne, ib. t. XIII, col. 508) H in Luc. homil. XVII ad fin (ibid. col. 1846—1847), ce. Ioanna Jaam. Homil. XV in Tim. V., 11—15, n. 1 (Migne, ib. t. LXII, col. 579). Αμφωλοχία υκονιйσκ. Orat. de occursu Domini, c. 7 (Migne, ib. t. XXXIX, col. 55) H gp.

<sup>1</sup>) Св. Вас. В. пр. 87; ср. "remedium incontinentiae" и "solatium miseriae" у бл. Іеронима въ Ер. 48 ad Рампасh. п. 14, 18—Мідне, Раtr. lat. t. XXII, col. 505 и 508; р. перев. въ Творен. бл. Іеронима, нед. Кіевск. дух. акад., ч. 2-я, стр. 36. Та же самая мысль, только въ другихъ выраженияхъ, высказана этимъ авторомъ въ Ер. 79 ad Salvinam, с. 10, гдъ разъясняется, что апостолъ, разръшая (въ 1 Кор. VII, 9) овдовъвшимъ вступать въ новый бракъ, если не могутъ хранить воздержания, имъетъ въ внду поп stantibus coronam, sed jacenlibus manum porrigere (Migne ib. col. 732; р. перев. въ цит. изд., стр. 346). Ср. мъста изъ другихъ церк. писателей, указанныя въ концъ предыдущ. примъчания.

<sup>2</sup>) Амеросія медіол. De viduis, c. 11,—*Мідне*, Patr. lat. t. XVI, col. 268; р. перев. въ цит. изданін твореній назв. св. отца по вопросу о бракъ и дъвствъ, стр. 98.

286

чить повторяемость браковъ. Въ особенности это нужно сказать относительно церкви восточной <sup>1</sup>), взглядъ которой на этотъ предметь нашелъ себѣ довольно полное и точное выраженіе въ слѣдующихъ словахъ "Апостольскихъ Постановленій" (кн. Ш, гл. 2): "Вы должны знать, что единобрачіе, бывающее по закону, правильно, какъ согласное съ волей Божіей; второбрачіе послѣ обѣта (чистаго вдовства) беззаконно-не само по себѣ, а вслѣдствіе невѣрности (данному обѣту); троебрачіе--знакъ невоздержанія; сверхъ же третьяго брака--

14

1) Что касается западной половины христіанскаго кіра то здъсь, въ противоположность аскетической тенденція востока, съ раннихъ поръ устанавливается, въ несомнённой зависимости отъ но вственныхъ традицій и придическихъ нормъ, унаслёдованныхъ наъ до-христіанской эпохи, боятье свисходительное воззртие на повторяемость христіанскаго брака. Выражение такого возэрвнія мы находимъ, напр., у того же бл. Іеронима, привциціальный взглядъ котораго на сравнительное достоинство перваго и послёдующихъ браковъ намъ уже извёстенъ. По его словамъ, "церковь не осуждаеть ни вторыхъ, ни третьихъ браковъ, и точно такъ же позволяеть выходить замужь за пятаго, шестого и т. д. мужа, какъ и за второго... Не осуждаю-продолжаеть онъ-вторыхъ, ни третьихъ, даже, если можно сказать, осьмыхъ браковъ: пусть нная приметъ и осьмого мужа. тояько бы перестала любодъйствовать" (Ер. ad Pammach. c. 18,--Migne, Patr. lat. t. XXII, col. 508; р. перев. по цит. изд. ч. 2, стр. 42-43. Ср. еще замъчат. разсказъ того же бл. Іеронима въ письмъ его къ Агерухін,---Migne, ib. col. 1052). Подобныя же сужденія встр'вчаемъ и у другогоавторитетнаго учителя западной церкви, блаж. Августина, въ его трактать De bono viduitatis (с. 12): основываясь на темъ, что апостолъ предоставляетъ женъ по смерти мужа (безъ обозначенія-какого: перваго, второго и т. д.) свободу вступать въ новое супружество, а также на высторыхъ другихъ мъстахъ священнаго писанія, онъ признаетъ дозволятельнымъ. чтобы quoties voluerit, viris mortuis, nubat femina, и не ръшается, боясь противоръчія съ писаніемъ, осуждать какой бы то ни было бракъ (Migne, Patr. lat. t. XL, col. 439-440). Поздивития свидъ. тельства показывають, что въ этомъ случав мы имвемъ дело не съ частными и исключетельными мизвіями отдільных лицъ, а съ господствующимъ возарвніемъ христіанскаго запада, ненамвино удержавшимся здёсь на пространствё многихъ вёковъ (судя по указаніямъ западныхъ пенитенціаловъ, напр. Эсодора кентерберійскаго и др., опредъляющихъ епитемін вступившимъ въ четвертый, пятый и шестой бракъ, vel plus, безз расторженія этих браковз,-см. Vering'a Lehrbuch des Kirchenrechts, 3-е Aufl., S. 913), вплоть до настоящаго времени. На востокњ синсходительность къ последовательному многобрачию никогда не простиралась такъ далеко, хотя и здёсь предёльная норма (третій бракъ). какъ увидимъ неже, установилась въ законодательномъ порядкв не сразу.

явный блудъ и очевидное любострастіе" <sup>1</sup>). Болѣе подробное раскрытіе получилъ этотъ взглядъ въ цѣломъ рядѣ каноническихъ опредѣленій, доселѣ сохраняющихъ за собою значеніе нормъ дѣйствующаго права православной церкви. Какъ видно изъ этихъ опредѣленій, церковь, согласно наставленію апостола, не закрывая для вдовствующихъ лицъ возможности вступать въ новый бракъ, тѣмъ не менѣе отдавала явное предпочтеніе обрекшимъ себя на воздержаніе и не только устраняла второбрачныхъ отъ полученія священнаго сана<sup>2</sup>), но и налагала на нихъ очистительную епитимію

<sup>2</sup>) Основание для такого устранения дано въ апостольскихъ наставленіяхь (1 Там. Ш, 2, 12; Тат. І, 5-6) о томъ, что посвящаемый въ сань епископа, пресвитера или діакона должевъ быть "мужемъ одной жены" (μιάς γυναιχός άνήο). Принимаемое изкоторыми истолкование даннаго выраженія въ смыслі отрицательнаго указанія на настоящую полигамію, какъ препятствіе къ вступловію въ разрядъ священнослужащихъ лицъ, представляется на нашъ взглядъ ръшительно неудобопріемлемымъ какъ по несоотв'ятствію съ аналогичнымъ ограниченіемъ касательно зачисляе. мыхъ въ чинъ цорковныхъ "вдовицъ" (усустоїа є́то̀ς а́торо̀с уоту́,—1 Тим. V. 10), такъ и, въ особенности, въ виду сказавнаго раньше (стр. 279-284) объ изначальной недопустимости многоженства въ христіанскомъ мірѣ вообще, а не для однихъ только лицъ духовныхъ (сн. Полянскаго П. Первое послание св. ап. Павла къ Тимовею, опытъ историко-экзегетическаго изслъдованія, стр. 356-361, Серг. Пос. 1898). Каноническое право церкви въ своихъ положительныхъ предписаніяхъ, примыкающихъ по содержанію къ указаннымъ наставленіямъ, даетъ распространительный комментарій послъднихъ, устраняя отъ занятія высшихъ священныхъ должностей не только дёйствительно имъвшихъ по крещенін, одну за другою, двухъ женъ (ап. пр. 17; св. Вас. В. пр. 12), но и твяъ, чьн браки представляють лешь аналогію послёдовательной бигамія по дъйствительному или съ въроятностію предполагаемому сожительству изъ женъ ранъе съ другими мужчинами (см. ап. пр. 18 съ толкованіями на него Зонары и Вальсамона-въ Ейнг. Ралли и Потли, т. 11, стр. 25-26; р. перев. въ Правилахъ св. апост. съ толкованіями, изд. Моск. Люб. Дух. Просвъщ., стр. 33-34, М. 1887). Ср. многочисленныя свидътельства о томъ же древне-христіанскихъ писателей-у Bingham'a, о. с. vol. П, р. 153-158, Halae 1725. Слёдуеть, однако, заметить, что данное ограниче-

288

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Πρηβοдимъ и подлинный текстъ указаннаго мъста въ виду трудности передать его по - русски бевъ сдъланныхъ въ скобахъ пояснения: Кай тойто уде ейбе́гаї доре́ідете, бті погоуди́а пер хата го́пог уігоне́ги, бехаїа, ώς ду хата угώμην Θεοῦ ὑπάρχουσα διудиїа дѐ μετὰ ἐπαγγελίαν παράνομον, οὐ διὰ τὴν συνάφειαν, ἀλλὰ διὰ τὸ ψεῦδος. τριγαμία δὲ, ἀχρασίας σημεῖον, τὸ δ' ὑπὲρ τὴν τριγαμίαν, προφανὴς πορνεία χαὶ ἀσέλγεια ἀναμφίβολος (Pitra, Juris eccles. graec. hist. et. mon. t. I. p. 225).

## каноническия определения врака и значение ихъ при изследов. 289

(анкир. соб. пр. 19). Темъ боле, разументся, подвергались этой последней об ядеютоку убщоку лерия истер (неокос. пр. 3),

ніе церковной правоспособности не всегда и не везд'в признавалось безусловно обязательнымъ: какъ ведно наъ письма блаж. Осодорита къ антіох. патріарху Домну, въ восточной церкви бывали случан поставлеаія второбрачныхъ даже въ епископскій сань (см. Migne, Patr. gr. t. LXXXIII, col. 1305-1306), не говоря уже о двухъ остальныхъ іерархическихъ степенахъ (фактическія указанія, относящіяся къ инмъ, см. у Zhishman'a, о. с., в. 419-440 и въ статьт П. Ософилова-, Вольной вопросъ\* въ Церк. Въсти. за 1906 г., № 15, ст. 472). Безъ сомитния, это были дишь частныя отклоненія огъ общецерковнаго порядка, установленнаго вышеуказанными правилами; но что фактическія нарушенія его не были чрезвычайною ръдкостью въ отдаленныя отъ насъ времена, можно видать, между прочимъ, и наъ того, что являлась надобность въ неоднократномъ подтверждения этого порядка авторитетомъ государственной BARCTH (CM. DCTHHIBH. NOV. VI, c. 1, § 3; TOB RE HOB. C. 5; NOV. CXXIII, с. 12; Nov. СХХХУП, с. 1), содъйствіе которой не избавило, все-таки, самых церковных дуятелей оть необходимости и впредь считаться съ тъме же нарушеніями строгихъ каноническихъ требованій. Почти то же самое нужно сказать и по оживленно дебатируемому за послёднее время въ нашей духовной литературъ вопросу о дозволительности вдовымъ сыщенослужителямъ вступать въ новый бракъ (см. сводъ мивній объ этомъ предметв-въ Правосл. Путеводителъ за 1906 годъ, т. I, стр. 760-766, 854-869; т. Ц. стр. 66-79, 145-155, 214-221 н д.). Въ строгонъ соотвётствія съ буквой перковныхъ каноновъ. запрешающихъ вступленіе послів хиротоніи даже и въ первый бракъ (ап. пр. 26; неокес. пр. 1; трун. соб. пр. 6: сн. Апост. Постан. кн. VI, гл. 17-у Pitra, o. c., t. I, р. 325), и съ общей аскетической тенденціей въ отношенія къ девтерогамія отвёть на этоть вопросъ возможень лишь отрицательный (см. 3-е пр. труд. соб. съ тояков, Аристина-въ Σύντ. t. II, p. 314-315; р. перев. въ Пр. св. всел. соб. съ толкованіями, над. Моск. Общ. Люб. Дух. Просв. ч. 2. стр. 457-458). Поздавлие византійскіе канонисты-комментаторы, усвонвъ указанную сейчасъ точку зрвнія, въ послёдовательномъ развати ся вдуть такъ далеко, что признають недопустимымъ второй бракъ священенковъ даже и въ случав снятія ими сана, ибо не позволительно имъ "единожды освященныя тёла свои осввернять (?) вторымъ бракомъ" (толков. Вальсанона на 44 пр. св. Василія В.,-въ изд. Общ. Люб. Дух. Просв. стр. 297). Но древняя практика церкви знаетъ и здъсь фактическія отклоневін отъ установлевной нормы, которыя могли бы быть указаны, какъ историческій прецеденть, тіми, кто думають, что установленіемъ большей синсходительности въ человѣческимъ немощамъ въ ваши дни церковь могла бы "преуспъть на лучшее".--О второбрачіи, какъ препятствія къ рукоположенію въ священныя стечени (или-по терминологін католическаго церковнаго права-irregularitas sacramenti), кроив болве или менве краткихъ указаній въ курсахъ церковнаго права и довольно обстоятельныхъ-въ неоднократно процитованномъ выше

5\*

т. е. вступившіе въ третіи бракъ (см. Вас. В. пр. 4), при чемъ продолжительность покаянія естественно удлинялась сообразно возрастающей степени отклоненія отъ идеальной нормы христіанскаго супружества <sup>1</sup>). Не менѣе характерных

труд В Zhishman'a (s. 416—433), спеціально трактують Miller—De bigamia, irregularitatis fonte et causa (dissert. inaugur.), Vratisl. 1868 и Sachsse—Die Eschre vom defectus sacramenti, Berl. und Leipz., 1881.

1) Продолжительность эпитиміи за второбрачіе, по-видимому, первоначально не была опредълена съ точностію, какъ можно судить на основанія 1 пр. лаоднкійскаго собора: здъсь правильно (єлеоэєошь жаі ноціция) вступившихъ во второй бракъ предписывается принимать въ общене по прошествін непродолжительного времени и по упражневія въ молитвахъ и поств", при чемъ есть даже возможность полагать, что имъются въ виду не опредъленныя формы публичного покаянія, а лишь нъкоторыя сверхобычныя благочестивыя упражненія, предписываемыя иногда въ древнихъ церковенихъ правилахъ и пенетенціалахъ вступающимъ и въ первый бракъ (см. Binterim, о. с. Bd. VI, Th. 1, S. 359-360). Впрочемъ, уже и въ этомъ правилъ (въ словатъ: хата то̀и έххдлогастико̀и ха. иона) можно, кажется намъ, усматривать нъкоторый намекъ на устанавливавшуюся тогда (около половины IV въка) въ церковной практикъ твердую норму отношеній къ второбрачнымъ, становящимся вскоръ потонъ въ ряды публично кающихся. Явились и болёе точныя определенія "непродолжительнаго времени" ихъ покаянія. По словамъ св. Василія В. (пр. 4), въ его время, т. е. въ 70-хъ годахъ того же IV в., один отлучали второбрачныхъ на годъ, а другіе на два; самъ св. отецъ склоняяся, по видимому, въ сторону большей нормы, насколько можно су дигь по опредълению у него епитимии за троебрачle. На послъднее, по строгому взгляду древней восточной церкви, нашедшему себъ выраженіе въ кановическихъ правилахъ того же св. Василія, "нътъ закона", почему и случан вступленія въ третій бракъ разсматриваются здёсь, какъ "нечистоты въ церкви" (рипасиата тос еххдовас-Bacunin B. пр. 50). Однако, по снисхождению къ человъческой немощи, и третий бракъ ве былъ воспрещенъ совершенно, какъ союзъ все же лучшій, чъмъ распутное любодъяніе, и вступившіе въ него не подвергались "всенародномУ осуждению" (т. е. расторжению ихъ сожительства, по толкованию Вальсамона, - см. Правила св. оо. съ толков., изд. Моск. Общ. Люб. Дух. Просв., стр. 312. М. 1884), Но, разумъется, они должны были, подобно второбрачнымъ, пройти извъстный путь покаянія, продолжительность котораго увеличивалась "по соразмърности": во времена св. Василія В. троебрачныхъ отлучали на три, а иногда и на четыре года, самъ же онъ, слв. дуя также обычаю и примъру предшественниковъ, находилъ справедливымъ назвачать въ этомъ случав пятилвтвий срокъ эпитемие (т. е. высшую норму, откуда слёдуеть заключить, что и для второбрачныхъ, "посоразмърности", нормою покаянія признавалась имъ двухлътняя, а не одногодичная эпитимія). При этомъ отбывающіе покаяніе въ первые два или три года допускались лишь къ слушанію писаній, а потомъ и къ

#### каноннчиския опридълнния врака и значини ихъ при изследов. 291

показателемъ неблагосклоннаго взгляда церкви на второй и третій бракъ является и въковая практика касательно способа ихъ установленія, не тождественная съ той, какая приивнялась къ союзу первобрачныхъ 1). Что касается, затёмъ. дальнъйшаго "многобрачія"<sup>2</sup>), переступавшаго мъру церковной снисходительности, то примѣненіе къ нему 80-го правила св. Василія В. указывало виновному быть едино явто плачущимъ, три лёта припадающимъ, и уже только потомъ-по истечении извъстнаго, опредъляемаго усмотръніемъ духовника, времени пребыванія въ разрядѣ слушающихъ и въ общемъ стояніи съ върными, но безъ права участія въ евхаристіи-открывало вновь доступъ къ церковному общенію <sup>8</sup>). Самая возможность возстановленія своей церковной правоспособности указаннымъ путемъ для впавшихъ въ гръхъ послъдовательнаго "многобрачія" необходимо обусловливалась твиъ, что они прежде всего-поставятъ гнусное діло и расторгнуть незаконный бракъ" 4).

стоянію съ върными во все продолженіе церковной службы, только безъ права "пріобщенія святычн" (пр. 4). Послёднія замізчанія указывають на важную перемъву, происшедшую въ пенитенціальной практикъ со времени лаодикійскаго собора: лица, подвергаемыя эпитиміи за вступленіе въ третій и второй бракъ, ставятся въ опредъленные разряды кающихся и проходять опредълевныя ступени публичнаго покаянія. Нужно, впрочемъ, замътнть, что всъ эти каноническія опредъленія о продолжительности церковнаго покаянія второбрачныхъ и троебрачныхъ, какъ и всв вообще указанія касательно сроковъ спитимін, не отличались характеромъ безусловной обязательности и имъли больше формальное, чъмъ практическое значение, подвергаясь сокращениямъ въ силу общаго права диспенсаціи по вниманію из душевному настроенію кающагося и еще больше-къ измънившемся требованіямъ жизни (см. подробное разъясненіе этого въ 120 пр. трул. соб. и въ номоканонъ, носящемъ на себь имя и юанна Постника, -- проф. А. С. Цазлова, Номоканонъ при Вольшомъ Требникъ, изд. 2-е, стр. 18-28, М. 1897).

<sup>1</sup>) Подробнее объ этомъ см. въ нашей статъв "О вторыхъ и третьихъ бракахъ въ православной церкви" (Вогосл. Въстн. за 1902 г., окт., стр. 149—168).

<sup>2</sup>) О значения этого названия въ примънения къ послъдовательнымъ бракамъ см. у *Милованова*, цит. соч. стр. 116—117.

<sup>3</sup>) Такъ повимаемъ мы опредъление св. отца относительно срока эпитимия за "многобрачие", слъдуя авторитетному руководительству знамевитыхъ комментаторовъ—Зонары и Вальсамона (см. Прав. св. оо. съ тояков., изд. Моск. Общ. Любит. Дух. Просв., стр. 365—366).

•) Толкованіе Аристина на 80 пр. св. Василія В.,--тамъ же, стр. 356.

#### вогословский въотникъ.

Воззрѣніе на повторяемость христіанскаго брака. настойчиво проводимое въ жизнь церковью, не осталось чуждымъ и законодательству византійскихъ императоровъ, развившемуся на основѣ до-христіанскаго римскаго права, но подъ постояннымъ и сильнымъ вліяніемъ церкви. Вліяніе это въ данномъ случав, какъ и во многихъ другихъ, должно было обнаружиться постепеннымъ преобразованіемъ придическихъ опредѣленій, сложившихся въ періодъ господства иныхъ, чуждыхъ христіанскому аскетизму, нравственныхъ понятій и идеаловъ. Хотя, какъ мы видъли, древнему міру и не была совершенно чуждою мысль о моральномъ превосходствъ воздержанія послі перваго брака надъ вступленіемъ въ послѣдующіе, тѣмъ не менѣе эта мысль не имѣла здѣсь большого практическаго воздвиствія, и римское право до-христіанской эпохи допускало не только второй и третій, но н дальнъйшіе браки безъ ограниченія ихъ числа, съ соблюденіемъ только извъстнаго промежутка между прежнимъ и новымъ супружествомъ при нѣкоторыхъ случаяхъ развода и съ запрещеніемъ овдовѣвшей женѣ вступать въ новый бракъ прежде, чъмъ истечетъ узаконение tempus lugendi, въ случав прекращения брака смертию мужа<sup>1</sup>). Такое отношение къ повторяемости брака стояло въ очевидномъ разладѣ съ. взглядомъ на тотъ же предметъ, твердо установившимся, какъ мы видели, преимущественно въ восточной, более силь-

<sup>1)</sup> Указанное замедление возможности для жены вступить въ новый бракъ имъло единственною цълью-предотвратить turbatio sanguinis потому въ своей продолжительности соразмёрялось съ наибольшимъ. срокомъ беременности (10 мъсяцевъ), принятымъ въ римскомъ правъ. Такой именно смыслъ даннаго ограниченія ясно открывается изъ того. что вдова, оставшаяся беременной посл'в смерти мужа и родившая ранъе указаннаго срока, могла не только обручиться, но и вступить въ новый бракъ, не дожидаясь истеченія temporis lugendi (проф. Загурскій. Ученіе о законорожд., стр. 35; его же Ученіе объ отцовск. власти, стр. 44). Что касается овдовъвшаго мужа, то онъ считался caelebs со дня смерти жены и могъ хоть тотчасъ же вступить въ новый бракъ. До какой степени при этомъ была чужда правовому сознанію мысль о какомъ лнбо понуждения къ безбрачию послъ наступившаго вдовства, можно судить по тому, что законодательствомъ Августа (вышеупом. l. Julia et Papia Рорреа) безд'ятные вдовцы даже обязывались вступать въ новый бракъ. если желали избъгнуть невыгодныхъ послъдствій бездътности и безбрачія (проф. К. ф.- Чиларжа, Учебникь институцій, стр. 296-297).

## КАНОНЕЧЕСКІЯ ОПРЕДЪЛЕНІЯ ВРАКА И ЗНАЧЕНІЕ ИХЪ ПРИ ИЗСЛЕДОВ. 293

ной и вліятельной половинъ древне-христіанскаго міра, и нотому не удивительно, если уже въ законодательствъ первыхъ христіанскихъ императоровъ мы встречаемся съ опредвленіями, въ которыхъ зам'ятна тенденція перенести церковную точку зрънія на второбрачіе и въ область гражданскихъ законовъ. Тенденція эта обнаруживается, съ одной стороны, въ сокращении числа законныхъ оснований для развода 1), чёмъ сама собою сокращалась и возможность повторенія браковъ, съ другой-въ усиліяхъ отодвинуть возможно дальше послёдующій бракъ оть предыдущаго и затруднить доступъ къ нему для овдовъвшей половины брачной четы<sup>2</sup>). Однако ни въ императорскихъ конституціяхъ, вошедшихъ въ юстиніановскій Codex. ни даже въ новеллахъ самого императора Юстиніана и его ближайшихъ преемниковъ мы еще не находимъ прямыхъ ограничительныхъ постановленій относительно дозволеннаго числа послёдовательныхъ бра-

\*) Въ этомъ отношение слёдуеть отмётить прежде всего измёнение продолжительности и значенія temporis lugendi. Конституція имп. Граціана. Валентиніана и Осодосія, изданная въ 381 г., узаконясть полный, 12-мвсячный annus luctus, признавая при томъ же и этотъ срокъ слишкомъ короткныть (I. 2 Cod. V, 9). Очевидно, прежній мотивъ относительно turbatio отступаеть здівсь совсімиь на задній плань, уступая місто новому-необходимости для вдовы если не полнаго, то возможно болье продолжительнаго воздержанія оть вступленія въ новый бракъ. На ряду съ этимъ императорскія узаконенія, относящіяся къ той же эпохё, подвергають какъ женщину, такъ и мужчину, вступающихъ во второй бракъ, изкоторымъ имущественнымъ невыгодамъ, ограждая и поддерживая этимъ самымъ интересы двтей, прижитыхъ второбрачными супругами отъ перваго брака (см. Cod. Theodos. lib, III, tit. 8-9). Законодательство Юстиніана идеть въ этомъ направленія еще дальше, вводя цёлый рядъ новыхъ ограниченій имущественныхъ и наслёдственныхъ правъ лицъ, вступающихъ во второй бракъ (l. 1 Cod. V, 9; Nov. XXII, 22 и др.) Однако и здъсь эти ограниченія по прежнему вызываются желаніемъ оградить интересы первобрачныхъ дътей и едва-ли могутъ быть понимаемы какъ прямое отражение неблагосклоннаго взгляда на самое второбрачие (проф. Загурскій, Ученіе о законорожд., стр. 35-42). Вліяніе такого взгляда можно усматривать только въ усвоенномъ юстиніановскимъ законодательствомъ ноть каноническаго права запрещенія посвящать въ духовный санъ вдовца, вступившаго во второй бракъ, и мужчину, женатаго на вдовъ (см. выше, стр. 288-290). За исключеніемъ этихъ, особенныхъ по своему религіозно-служебному положенію лиць, повторительный бракь для всёхь прочихъ не считался недозволеннымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ болёе подробно будетъ сказано дале.

ковъ. Не содержится такого постановленія и въ Эклогь, законодательномъ кодексъ императоровъ-иконоборцевъ, хотя ея совершенное умолчание о третьемъ бракт, по замъчанию одного изъ нашихъ ученыхъ канонистовъ, открываетъ возможность двоякаго предположенія: или-что названный законодательный памятникъ оставляеть въ полной силъ ранъе дъйствовавшія узаконенія объ этомъ предметь, или наобороть, что Эклога, вполнъ принимая церковный взглядъ (и даже-прибавимъ-нъсколько утрируя его), своимъ умолчаніемъ о третьемъ бракѣ желаеть показать, что считаеть его юридически невозможнымъ 1). Въроятность послъдняго предположенія, вполнѣ соотвѣтствующаго общему духу и характеру узаконеній Эклоги по вопросамъ брачнаго права, находить себѣ подтвержденіе въ предпринятой всего черезъ полстольтіе съ небольшимъ (ок. 800 г.) законодательной попыткъ имп. Ирины сдълать безусловно недозволеннымъ на будуще время третій бракъ и слѣдующіе за нимъ<sup>2</sup>). На практикъ, правда, и послъ того еще продолжали встръчаться случаи даже четвертаго брака; но въ области гражданскаго правосознанія отрицательное отношеніе къ нему упрочилось уже настолько, что этимъ не могли не считаться, при предпринятомъ ими всестороннемъ пересмотръ законодательства, императоры македонской династіи, стремившіеся по мѣрѣ возможности реставрировать основоположенія юстиніановскаго права. Четвертый бракъ не только не былъ ими признанъ дозволеннымъ но и прямо объявленъ подлежащимъ расторженію, дѣти отъ него-незаконными, а вступившіе въ такой бракъ-виновными наравнѣ съ осквернившими себя блудомъ. За то третій бракъ казалось возможнымъ дозволить вновь, и при томъ на тъхъ же самыхъ основаніяхъ, какъ и второй (боте оду та авта біахала проваїння ха) έπι τοῦ τρίτου συνοιχεσίου, όπόσα χαι έπι τοῦ δευτέρου). Τ. Θ. СЪ применениемъ одинаковыхъ гражданскихъ последствий и оди-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. Сусорова Н. С. Объемъ дисциплинарнаго суда и присдикція церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ, стр. 278-279, Яросл. 1884.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Όρίζομεν παντί τρίτον συνοιχέσιον χαὶ ἐπέχεινα μὴ γίνεσθαι, ὡς ἀλλὸτρια τῆς θείας ἀποστολιχῆ, διατάξεως (разумъются нев. наставлевія св. ап. Павла, говорящія ο дозволительности второго брака и умалчивающія о третьемъ) χαὶ ξένα τῆς χριστιανιχῆς ἀγχιστοίας (Zacharias, Jus graeco-roman., t. Ш, р. 60; то же въ Σύντ. Ралли и Потли, т. V, стр. 252).

### жаноничнокія опридъленія врака и значний вхъ при изолъдов. 295

наковой церковной епитиміи <sup>1</sup>). Послѣднее, однако, не соотвѣт--ствовало каноническимъ опредѣленіямъ о томъ же предметѣ,

1) Proch. tit. IV, с. 25; слав. перев. въ Кормчей, цит. изд., л. 88 об.-89.--Это законоположение, какъ и пять сосъднихъ главъ (22, 23, 24, 26 н 27) того же титула, содержащихъ въ себъ постановления по вопро--самъ брачнаго права, признаются издателемъ Прохирона Zachariae (см. -его примвч. въ тексту указ. главъ въ цит. изд., р. 31, 33, 34) и его учеными изслёдователями (см. I. Mortreuil, Histoire du droit Byzantin, t. II, р. 31. Paris 1844; Венеманский М. И. О проузно vouos императора Василія Македонянна. Его происхожденіе, характеристика и значеніе въ церковномъ правъ, вып. І, стр. 134-135, 138-139, 140-141, Серг. Пос. 1906) за извлечение изъ новеллъ имп. Василия Македонянина, законодательной иниціативъ котораго обязанъ своимъ происхожденіемъ названный памятникъ. Указаніе на эти новеллы, какъ на одинъ наъ "источниковъ" Прохирона, не только принимаетъ за несомивный факть принадлежность перечисленныхъ главъ первоначальному составу памятника, но и намвчаетъ совершенно опредъленно цълый рядъ болже ранных частных опытовъ законодательной деятельности перваго ныператора Македонской династін, предшествующихъ если не самому началу, то, по крайней мъръ, окончанію той кодификаціонной работы, плодомъ которой явился О проугорос убщос. Не находя въ себъ достаточной увъренности для того, чтобы ръшительно высказаться противъ установившагося мивнія, рішаемся, однако, заявить, что основанія его не кажутся намъ достаточно убъдительными. Въ существъ дъла они сводятся къ тому, что а) каждый наъ двухъ основныхъ списковъ, какими воспользовался Zachariae для своего печатваго издания Прохирона (солержащаго и вышеуказанныя главы), по словамъ ученаго издателя. quippe prope ab eo tempore, quo Prochiron editum est, exaratus, gepuinum fere Prochiri textum praestare videtur (prolegom. p. CCX); б) сами составители Прохирона въ предисловіи къ кему упоминають о внессейн въ этотъ законодательный сводъ новыхъ правовыхъ нормъ, ненавъстныхъ прежнимъ законодателямъ (см. proem. § 1,-по изд. Zachariae p. 8; cf. prolegom. p. LXIII-LXIV; Benemanckių, цит. соч., стр. 134); в) въ нъкоторыхъ спискахъ Прохярова противъ занимающей насъ группы главъ имъются помъты, дающія право видъть именно въ этихъ главахъ "новыя узаконенія", прямо усвояемыя схоліастами названному византійскому императору (Венеманскій, тамъ же, стр. 135); наконецъ г) текстъ перечисленныхъ и нъкоторыхъ другихъ главъ разсматриваемаго памятника буквально совпадаеть съ законодательными постановлениями, изданными еще Леужклазіема (Juris graecoromani t. l. р. 86-87; t. П. р. 134-135, Francofurti 1596) съ именемъ Василія Македонянные. Но относительно того, действительно ли основные оригинаны печатнаго изданія Zacharias представляють genuinum fere Prochiri textum, пожалуй, можно в усумниться. Старшій по времене наъ имършихся у него списковъ-Cod. Coislianus 209. Допустимъ, что мизніе MORGOROHA (Montefaucon, Bibloth. Coisliana, p. 267 sq., Paris 1715), относяна что вскорѣ потомъ обратилъ вниманіе въ одной изъ своихъ новеллъ (XC) императоръ Левъ Мудрый, настаивая на болѣе

щаго этоть списокъ Прохирона къ Х в., ошибочно, и что его можно, вивств съ Дюканжемъ и самимъ Цахарів, приписать saeculo IX exeunti (Zachariae, o. c., prolegom. p. LVIII): и при такомъ опредъления возрастарукописи нътъ препятствій считать ее написанной уже при Львъ Мудромъ (886—912 гг.), послъ изданія имъ нъкоторыхъ новеллъ (LXXXIX, XC и XCI), что, какъ увидимъ ниже, можетъ оказаться не лишеннымъ значенія при попытив разобраться въ вопросв о первоначальномъ составь и значении Прохирона. Что въ этомъ послъднемъ, при самой обработкъ того или другого титула его оффиціальными редакторами, могли найдти себъ мъсто нъкоторыя новыя правовыя нормы, нмъющія свой юридическій источникъ въ законодательной иниціативъ родоначальника Македонской династін, — въ этомъ нътъ причинъ сомнъваться, равнокакъ и въ томъ. что въ послёднихъ главахъ lV титула мы имъемъдело, въ общемъ, съ новыми нормами, представляющими отклонение отъ традиціонныхъ положеній юстиніанова права. Но отсюда еще не слідуеть само собою, что упомянутыя главы и представляють какъ разъ воспроизведение новеллъ имп. Василия, самый фактъ существования которыхъ, помимо, б. м., не изначальнаго нахожденія ихъ въ Прохиронъ, ничемъ авторитетно не засвидетельствованъ. Ведь нельзя же, въ самомъдълъ, придавать большое значение свидътельству поздивящихъ сходастовъ или ссылкамъ на издание Леунклавія, такъ какъ въ томъ и другомъ случав болве чемъ вероятнымъ представляется предположительное усвоение Василию Македонянину, въ качествъ оффицiально опубликованныхъ имъ новеллъ, извлеченій изъ общеизвъстной теперь редакціи заководательнаго свода, надписаннаго вменемъ этого императора. Не даромъ самъ Цахаріе не решился переиздать ети сомантельные памятники византійскаго законодательства въ своемъ сборникъ императорскихъ новеллъ (Jus graeco-romanum, pars III, Lipsiae 1857). Такая осторожность, думается намъ, находить вполив достаточное оправдание себъ въ томъ обстоятельствъ, что главы Прохирона, признаваемыя этимъ и другими изслёдователями за новыя узаконенія Василія Македонанина. отсутствуют въ другомъ законодательномъ сводъ того же императоpa- Έπαναγωγή των νόμιον (Zachariae. Collectio librorum juris graeco-rumani ineditorum. p. 55; cf. ibid. p. 106, not. 2. Lipsiae 1852), представляющемъ, какъ принято думать, новый пересмотръ и переработку (repetitam praelectionem) перваго. Едва-ли возможно объяснить сколько-нибудь удовлетворительнымъ образомъ ту поистинъ удивительную (странность, что при повторномъ опыть кодификаціи, предпринятомъ по иниціативъ верховной власти, оказались устраненными тв самыя нромы, которыя незадолго предъ твиъ заботливо проводелись ею, будто бы, въ жизнь спеціальными постановленіями и закрѣплялись внесеніемъ ихъ въ оффиціально опубликованный захиридіонъ дъйствующаго права, --устраненными затвиз; чтобы чрезъ небольшой промежутокъ времени воскреснуть вновь въ новеллахъ сына василіева и соучастника въ его

## каноническия определения врака и значение ихъ при изследов. 297

строгомъ отношеніи къ третьему браку <sup>1</sup>). Но самъ же законодатель и пошелъ первый наперекоръ своимъ узаконеніямъ, вступивши въ третій, а потомъ даже и въ четвертый бракъ. Возникшіе по этому поводу споры между двумя партіями, наъ которыхъ одва держала сторону императора, а другая, съ патріархомъ во главъ, настанвала на общеобязательности церковныхъ каноновъ <sup>2</sup>), закончились только въ 920 г. такъ называемымъ актомъ соединенія ( $\delta \tau \delta \mu o \zeta \tau \eta \zeta \delta r \dot{\omega} \delta \varepsilon \omega \zeta$ ), составленнымъ на соборъ и окончательно формулировавшимъ

законодательной діятельности, ими. Льва. Самый факть изданія этимъпослъднимъ особыхъ узаконеній, по своему содержанію являющихся ляшь простою репродукціей того, что уже было установлено его предшественниками, справедливо казался страннымъ для историковъ византійскаго права и не пересталъ быть такимъ послѣ новѣйшей попытка. объяснить его нанвнымъ желаніемъ честолюбиваго законодателя "создать себѣ спаву новатора и реформатора" посредствомъ присвоевія. чужнать заслугъ (Бенеманский, цнт. соч.. стр. 169). Все это невольно заставляеть усументься не только въ вздания имп. Василіемъ особыхъспеціальныхъ новеллъ, соотвътствующихъ указаннымъ выше и нъкоторымъ другимъ главамъ Прохирона, но даже и въ установлении соотвътствующихъ юридическихъ вормъ чрезъ оффиціальное изданіе названнаголамятника. Не совствиъ невъроятно, въ виду вышесказаннаго, что эти главы не принадлежать его первоначальной редакцін, а представляють поздевящее наслоение, вывющее свой источных хотя бы въ твхъ же новеллахъ Льва. Если же не прибъгать въ подобнаго рода догадкамъ, то выходъ взъ затруднений останется, повидемому, только одниъ: нужнобудеть признать, вопреки общепринятому мизнію, что въ минимыхъ новеллахъ Василія Македонянина, содержащихся въ первой редакціи его законодательнаго свода, мы имвемъ лишь законодательныя предначертанія, не перешедшія въ дъйствующее право, какъ и весь Прохирочъ остался лишь общирныма законопрозятома, но успъвшимъ получить оффиціальной санкцін, такъ какъ была сознана необходимость серьезнагопересмотра, давшаго въ результатъ Эпанагогу; законодательные же проэкты Василія перешли по насл'ядству къ его сыну Льву и дали матеріаль для новелль этого императора. Къ болёе подробному разъясненію намеченныхъ здёсь соображеній мы еще надёемся возвратиться впослъдствін.

1) Zachariae-Jus graeco-romanum, t. III, p. 187.

<sup>2</sup>) Подробнѣе объ этихъ спорахъ см. въ изслѣдованіи *Н. Г. Попова*— Императоръ Левь VI Мудрый и его царствованіе въ церковно-историческомъ отношеніи, стр. 109—185, М. 1892; въ статьѣ *Н. Волкова*—Николай Мистикъ, патріархъ константинопольскій (Приб. къ твор. св. от., ч. ХХ, стр. 171—193, 226—233); въ книгѣ проф. прот. М. И. Горчакоза—О тайнѣ супружества, стр. 186—188 и др.

на будущее время ръшеніе спорнаго вопроса <sup>1</sup>). "Опредъляемъ общимъ мнѣніемъ и судомъ,-читаемъ мы здѣсь-чтобы съ настоящаго года никто не дерзалъ на четвертый бракъ, который совершенно отвергается (сбрал аховдутор лартелос); н если кто рѣшится вступить въ такое сожительство, да будетъ лишенъ всякаго церковнаго собранія и чуждъ самаго входа въ святый храмъ до твхъ поръ, пока останется въ этомъ сожительствъ, ибо такъ угодно было и св. отцамъ, бывшимъ прежде насъ. И мы, дълая это ръшение болъе яснымъ, объявляемъ таковаго чуждымъ христіанскаго общества. Такъ-о четвертомъ бракв. А чтобы привести въ большее благообразіе и другіе (повторительные) браки и дать имъ такой видъ, чтобы они не казались недостойными христіанской жизни, мы и относительно третьяго брака опредівляемъ, что онъ не долженъ быть совершаемъ просто и какъ случилось; ибо хотя онъ и былъ терпимъ отцами, какъ нечистота, или такое двло, которое тогда не совершалось еще такъ безстыдно,... но нынъ, когда эта нечистота сдълалась открытою и, вслъдствіе повсюднаго распространенія, не считается уже чъмъ-либо постыднымъ и оскверняющимъ, мы признали за благо устранить ее точно такъ, какъ мы никогда не оставляли грязи, если она лежить не въ углу, а раскидана по жилищу, но очищаемъ домъ и выбрасываемъ изъ него все, непріятное для глазъ. Итакъ, уступая человъческой немощи и заботясь о подобающемъ человъческой жизни благоприличіи, опредѣляемъ соблюдать относительно третьяго брака слъдующее: если кто, доживъ до сорока лёть и не стыдясь природы, не имёя попеченія о подобающемъ каждому христіанину благоустроеніи своей жизни, но движимый только страстнымъ вожделёніемъ, ввергнеть себя въ третій бракъ, таковый не имветь участія въ причащеніи святыхъ таинъ до истеченія пятилітія (μέχρι πενταετίας ἀμέτοχον είναι τῆς τοῦ ἁγιασμοῦ μεταλήψεως).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ό τόμος τῆς ἐνώσεως ΒЪ ПОДЛИННИЕ НАПОЧАТАНЪ СПОЛНА У Zachariae— Jus graeco roman., t. Ш, p. 228—232; въ аениской Σύντ τ. V, стр. 4—10; у Леунклавія въ Jus graeco-roman. t. І, p. 104—108. Славянскій переводъ "тома" составляеть 52-ю главу печатной Кормчей, по над. 1787 г. л. 245 об.—254 об. Приводимый далёе въ текстё отрывокъ на русскомъ языкѣ заимствованъ наъ "Правилъ св. от. съ толков.", над. Моск. Общ. Люб. Дух. Просв., стр. 171—173 (толков. Вальсамона на 4 пр. св. Вас. В.).

## КАНОНИЧЕСКІЯ ОПРЕДЪЛЕНІЯ ВРАКА И ЗНАЧЕНІЕ ИХЪ ПРИ ИЗОЛЕДОВ. 299-

и это соблюдается со всею строгостью, такъ что срокъ эпитиміи ни въ какомъ случав не долженъ быть сокращаемъдля него. Ибо кто послѣ сорокового года возлюбилъ быть или считаться въ христіанской церкви нечистотор, тоть какое представить удостовърение въ томъ, что онъ печется освоей жизни и заслуживаеть того, чтобы для него сокращено было время отлученія оть таинь? Но и послѣ того. какъ онъ будетъ удостоенъ пречистаго причащенія, не должно быть дозволяемо ему приступать къ причащению въ другое время, развѣ только въ день спасительнаго воскресенія Христа и Бога нашего, когда онъ, сколько возможно, очистится воздержаніемъ въ предшествовавшіе дни поста. Но это мы говоримъ о техъ, которые, какъ сказано, вступають въ третій бракъ послё сорокового года, не имъя дътей отъ прежнихъ браковъ: ибо, если будутъ дъти, третій бракъ для нихъ недозволителенъ (гай техна ласу, асоуходортос адтоїς ή τριγαμία), такъ какъ было бы весьма несправедливо потакать безвременному похотению отца и не позаботиться о судьбъ дътей отъ прежнихъ браковъ, чтобы они были обезпечены и свободны отъ невыгодъ, какими сопровождается для семьи излишнее чадородіе. А кто будучи тридцати лъть н нивя двтей оть предшествовавшихъ браковъ, соединится съ третьею женою, таковой безъ всякаго снисхождения долженъ быть удаленъ отъ таинъ на четыре года, потому что онъ вступилъ въ этотъ бракъ, очевидно, не вслъдствіе чегонибудь другого, а по увлечению невоздержаниемъ и потому, что онъ рабъ плотскихъ пожеланій. А по истечении срока эпитиміи только трижды въ годъ онъ удостоивается причащенія таинъ: въ первый разъ-въ день спасительнаго воскресенія Христа и Бога нашего, во второй-въ успеніе Пречистой Владычицы нашей Богородицы и въ третій-въ день рождества Христа и Бога нашего, потому что и этимъ днямъ предшествуеть пость, доставляющій пользу (немощнымъ душамъ). А если дътей нъть, то поелику желаніе чадорожденія не непростительно, пусть такой бракъ удостоится снисхожденія и уврачуется эпитиміею, какая дыйствовала отъначала и до нынъ (τό τητιχαῦτα συγγνώμης άξιωθήσεται ό τοιοῦ. τος γάμος, και μόνφ το έξ άρχης και μέχρι του νυν κρατήσαντε елицию дералечдиоста!)". Что же касается второго брака, тоонъ признанъ дозволеннымъ подъ условіемъ точнаго соблюденія установленныхъ правилъ, охраняющихъ чистоту брачнаго союза вообще и—разумвется—безъ отмвны назначенной въ канонахъ за второбрачіе эпитиміи <sup>1</sup>).

Приведенное соборное опредъленіе, будучи церковнымъ по своему происхожденію и по содержанію раскрываемыхъ въ немъ положеній относительно предъловъ повторяемости христіанскаго брака, съ самаго начала, благодаря императорской санкціи, получило силу и гражданскаго закона<sup>2</sup>). Это обстоятельство даетъ намъ право видъть въ "актъ соединенія" за вершительное звено того процесса, которымъ законодательство византійскихъ императоровъ постепенно шло отъ традицій до-христіанскаго права къ усвоенію церковно-канонической точки зрънія на второй и послъдующіе браки христіанъ. Съ изданіемъ названнаго акта предметь этотъ какъ въ церковномъ, такъ и въ гражданскомъ законодательствъ Византіи получилъ свое скончательное, вполнъ тождественное ръшеніе, которое стало руководящею нормою для практики послъдующихъ временъ<sup>8</sup>).

Представленный анализъ первой части модестицовой формулы, опредъляющей супружество, какъ conjunctio maris et teminae, даетъ намъ возможность отвътить вполнъ опредъленно на вопросъ о томъ, чъмъ должно быть названное

<sup>1</sup>) Вопреки мивнію Вальсамона (см. его толков. на 7 пр. Неокес. соб.,-Прав. св. помъсти. соб. съ толков., вып. 1, стр. 86. М. 1880). Такое мивніе не можетъ быть принято, на нащъ взглядъ, во 1-хъ потому, что не соотвътствуетъ общему ригористическому духу соборнаго опредъленія, изрекающаго свой судъ и назначающаго эпитиміи μετά πάσης άχειβείας, древнихъ каноновъ; во 2-хъ, какъ не находящее себъ подтвержденія въ практикъ послъдующаго времени, насколько о ней можно судить по "Каноническимъ отвътамъ" различныхъ іерарховъ и церковно-административныхъ дъятелей (см. отвъты Иліи м. критскаго-въ Σύντ V, р. 378; Никиты м. ираклійскаго-ibid. р. 441. и др.).

<sup>2</sup>) Такъ именно смотритъ на него извёстный знатокъ памятниковъ византійскаго права Цахаріз фонз.Лингенталь, помёствешій τόμος τ<sub>η</sub>ς ἐνώσεως въ своемъ изданіи императорскихъ новеллъ. По его словамъ, названный памятникъ ab ipsis Graecis novellae legis instar habetur (см. его Jus graecoroman. t. Ш. р. 227, примъч.).

<sup>5</sup>) См. объ этомъ подробнѣе у Zhishman'a o. с. S. 443—446. Вполнѣ согласную съ опредѣленіями "тома" практику отмѣчаетъ и бл. Симеонъ солумский въ "Разгов. о священнод. и таинств. церковныхъ". гл. 276.— Migne. Patr. gr.. t. CLV. col. 505; р. перев. въ Пис. св. оо. и учит. церкви, относящ. къ истолков. правосл. богослуж., т. II, стр. 352. СПБ. 1856.

## каноннчиския опредъления врака и значение ихъ при изследов. 301

явленіе по самому существу, опредѣляемому свойствами и потребностями человъческой природы. Разсматриваемый съ этой естественной стороны, бракъ только тогда вполнѣ отвѣчаеть своей идев, когда онъ есть полное и всестороннее, обусловливаемое психо-физическимъ различіемъ половъ, едяненіе двухъ челов'яческихъ личностей: одного мужа и одной жены, въ цъляхъ взаимнаго восполненія ими своей половой односторонности. Въ такомъ единеніи природная склонность къ "полосочетанію", присущая и животнымъ, возвышается въ нравственный союзъ любеи, гдв личность одного пола, со всёми ся природными свойствами, настолько тёсно и гармонически соединяется съ своею половою противоположностью, что составляеть съ нею какъ-бы единый духовный организмъ, более совершенный въ этомъ новосозданномъ целомъ, чемъ въ своихъ составныхъ частяхъ. Здъсь становится возможною та полнота духовнаго объединенія двухъ индивидуумовь, κοτοραя позволяеть ένα σχεδόν δμόψυχον άνθρωπον, έν δυσί θεορούμετον ύποστάσεσι, τούς δμοζύγους διά τον γάμον λογί. ζεσθαι 1).

И. Громогласовъ.

(Продолжение слъдуетъ).

<sup>1</sup>) Вальсамона—Διάγνωσις въ Σίντ. Ралля и Потли, т. IV, стр. 561. Ср. ся. Астерія амасійся. Homil in Matth. XIX. 3.—*Мідпе*, Patr. gr. t. XL. col. 229.

# \*\*\*\*\*

# Научныя задачи и методы исторіи философіи 1).

## ВВЕДЕНІЕ.

Философія, какъ извѣстно, разрѣшаеть свои задачи лишь въ теченіе исторіи. Исторія философіи, подобно всякой вообще исторіи, можеть быть понимаема въ двухъ смыслахъ: 1) въ объективномъ смыслѣ-какъ извѣстный процессъ раз. витія или просто "историческій процессъ" и 2) въ смысль субъективномъ, въ смыслѣ науки-какъ изслѣдованіе и изображение этого процесса. Понимаемая въ объективномъ смысль, какъ посльдовательная смына философскихъ міровоззръній, она есть процессъ постепенной научной обработки общихъ вопросовъ міропознанія и жизнепониманія, состоя. щій въ постепенномъ освобожденіи научнаго міросозерцанія отъ всякихъ одностороннихъ и догматическихъ примъсей и тыть приближающій наше знаніе въ его глубочайшихъ основахъ къ идеалу абсолютной истины. Этотъ взглядъ подробно раскрыть нами восемь лёть тому назадь въ особомъ очеркё 2). Печатая тогда это свое сочинение, мы старались принять въ разсчеть всѣ новѣйшія по тому времеви сужденія спеціалистовъ касательно даннаго предмета и потому могли съ полнымъ правомъ считать свои выводы и заключенія, —поскольку они не провозглашались только какъ наше личное убъжденіе (послѣднее мы обыкновенно обозначаемъ всегда съ над-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вступительная лекція, прочитанная въ Историко - Филологическомъ Институть Ки. Везбородко въ Нъжинъ 26 января 1907 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) И. В. Тисомироез, Исторія философін, какъ процессъ постепенной выработки научно обоснованнаго и истиннаго міровозр'янія. Сергіевъ посадъ. 1899 г. Стр. 1—37.

лежащей точностью), — совершенно объективнымъ итогомъ господствующихъ въ наукъ возаръній. Естественно, что за протекшее съ тѣхъ поръ время относящаяся оюда литература нѣсколько обогатилась. Но, насколько намъ извѣстно, чего либо заставляющаго отказаться отъ нашего взгляда она не дала. Скорѣе напротивъ, — то, что появлялось въ этомъ родѣ, могло только укрѣилять насъ въ нашемъ убѣжденіи. Какъ на послѣдній по времени примѣръ, можемъ здѣсь указать на статью Виндельбанда въ юбилейномъ сборникѣ въ честь Куно Фишера <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts. Heidelberg. 1904-5. В. П. SS. 175-199.--Названная книга и, въ частности, упоманаемая статья Виндельбанда реферировалась нами въ лътнихъ книжкахъ. "Вогословскаго Въстника" за 1905 годъ. Отсылая интересующихся къ этимъ замъткамъ въ "Вог. Въсти." или даже къ самому явмецкому сборнику, мы теперь отмѣтимъ лишь основныя мысли статьи Виндельбанда. подтверждающія нашу принципіальную концепцію исторіи философія какъ объективнаго процесса. Примыкая къ воззрѣнію Куно Фишера, выраженному имъ во введения въ своей Исторіи новой философія и опредваяющему самую философію канъ самопознаніе человъческаго духа. Виндельбандъ замъчаетъ, что это возаръніе коренится въ Кантовскомъ ноняти о философіи. Задачу философіи составляеть но метафизическое состязание съ другным наунами и не система займовъ у нихъ; она ниветь свою собственную сферу-въ критическомъ изследовании разума и его нормативныхъ опредъленій. Но въ этой самой задачь скрывается своеобразная трудность; всё опредёленія, къ которымъ должно приводнуь самонознаніе разума въ критической философіи, претендують на втвеременное и сверхэмпирическое значение: поэтому они никоимъ образонь не могуть имъть основание въ эмпирическомъ существъ человъка: предметь философіи не есть челов'вческій разумъ, какъ слеціальная приналиежность вида homo sapiens, а міровой разумъ; но мы, какъ филособствуршіе люди. можемъ постигнуть это сверхэмпирическое значеніе определений разума только изъ познания нашего человеческого разума. Сявдовательно, отъ его самопознанія в должна исходить философія: мы должны върить, что онъ причастенъ той трансцендентной истинъ, которая имъсть свое значение далоко внъ насъ самихъ, и что мы въ состояние освободить эту сторону разума отъ такъ пеленокъ, въ какихъ оть дань для нашего специфически человъческаго опыта. Повятно, что эта цъль достигается лишь исподволь, и потому философія ниногда неможеть быть вполев готовой наукой, а всегда состоить лишь въ прогрессивномъ усвоенів трансцендентнаго содержанія разума (II, 182-184). Итакъ, основанія для всёхь истинъ разума, устанавливаемыхъ философіся, лежать въ самомъ назумъ: но отыскание этихъ истинъ свой исходвый пункть можеть имёть только въ самопознанія человеческаго разума.

in a

#### BOPOCIOBOKIË BIOTHRED.

Теперь мы хотимъ остановиться на исторіи философіи какъ наукѣ и показать, какими путями мы можемъ разобраться въ результатакъ объективно - историческаго процесса, отдѣлить въ нихъ случайное и временное отъ существеннаго и вѣчнаго;—какимъ образомъ констатируется та истина, которую (для своей ли только эпохи или и для нослѣдующить) содержить извѣстная философская система или группа системъ. Говоря короче, мы будемъ здѣсь имѣть дѣло съ вопросомъ о научныхъ задачахъ и методахъ исторія философіи.

Но откуда получается это самопознание? Это-основной методологический вопросъ критицизма. Отвёчають на него двоякимъ образомъ: по одникь, базисомъ философскаго изслъдованія служить психическая антропологія-омпирическое познаніе разъ навсегда данной и повсюду себ'є самой равной сущности человъческой души: другіе хотять искать такого самоповнанія въ постепениомъ самораскрытів и самоуразуменіе человачь-СКАГО ДУХА, СОСТОЯЩЕМЪ ВЪ ТОМЪ, ЧТО ОНЪ СВОЕ НЕОПРЕДЪЛЕННЫЯ В СЩЕ не сложившіяся окончательно природныя расположенія развиваеть въ теченіе исторіи въ сознательныя образованія посредствомъ многочислентвашихъ упражнений въ работв надъ разнообразнващими задачамездъсь органомъ философіи становится исторія. Виндельбандъ самымъ ръшительнымъ образомъ становится на сторону второго ръшенія (284-285). Формальная закономърность фактовъ душевной жизни, которая по своей логической сущности дояжна оказываться вбрной для всякаго психическаго содержанія жизни, является однако въ отношенія къ содержанія разума сама по себъ индифферентной и представляеть только естественныя условія, при которыхъ эти содержанія могуть раскрываться въ эмпирическомъ сознания. Поэтому сами эти содержания не могутъ раскрываться въ эминрическомъ сознания. Поэтому сами эти содержания не могуть быть получены изъ понятій психической антропологія. Зналіе содержательных в определений разума черпается только въ исторія. Содержанія разума пробуждаются въ человіческомъ совнанія только задачами общественной жизин. Разумъ со всъмъ своимъ содержаніемъ ве составляеть принадлежности человівка какъ существа природы, а есть задача человъческой культуры. "Человъкъ какъ разумное существо, говорить Виндельбандъ, не данъ въ природъ, а заданъ въ исторія". Такимъ образомъ, "объективный духъ" или историческое развитие разума человъческаго рода есть промежуточное царство межлу естественной Душевной жизныю и въчными истинами чистаго разума. Отсюда вполнъ понятно значение истории для философии. Въ учении какого либо великаго мыслителя мы видимъ начто большее, чамъ рефлексъ его собственной личности, мы признаемъ въ немъ конденсированное и сформированное въ понятія содержаніе разума своего въка. Одсяда понятно и то, почему исторія философіи есть существенная и неотъемлемая составная часть самой философін (185-186).

304

Digitized by Google

Въ самонъ общемъ видъ задача исторіи философіи опредъляется очень просто, — какъ изображеніе и воспроизведеніе указаннаго выше объективнаго процесса омѣны и развитія философскихъ ученій. И если бы послъднія интересовали насъ помимо какого либо ихъ отношенія къ трансцендентной истинъ, то исторія философіи по своимъ задачамъ и методамъ ничъмъ не отличалась бы отъ другихъ историческихъ наукъ, напримъръ, исторіи литературы. При признанія же за нео положительнаго философскаго значенія, ся разработка нолучаеть нъсколько своеобразный характеръ, и у нея оказываются нъкоторыя новыя задачи, которыя нельзя назвать чисто историческими.

Прежде чёмъ войти въ болѣе подробныя и частныя разъясненія по этому предмету, мы считаемъ умѣстнымъ сказать нѣсколько словъ о томъ, какъ наша наука выработала такое пониманіе своихъ задачъ; другими словами, мы хотимъ сдѣлать нѣкоторую экскурсію въ область исторіи нашей науки, въ область исторіи "исторіи философія". Это имѣетъ для насъ значеніе при опредѣленіи того, что собственно въ философскихъ системахъ должно останавливать на себѣ вниманіе историка философіи.

1.

### Историческая установка принципіальных воззреній на сущность в задачи научной обработки исторіи философів.

Исторія философіи принадлежить къ числу еще очень молодыхъ наукъ. Указывають обыкновенно зачатки ся еще въ древности, въ цитатахъ Платона, въ работахъ Аристотеля и его школы и въ свъдъніяхъ о жизни и ученіяхъ философовъ, собиравшихся позднъйшими Аристотеля философскими писателями. Но всъ эти труды, предпринимавшіеся безъ яснаго сознанія собственно научно-исторической задачи, иногда даже съ цълями весьма странными и совершенно ненаучными, могутъ имъть значеніе только, какъ сборники матеріала, — да и то весьма неудовлетворительнаго, — для исторіи древней философіи: анекдоты изъ жизни философовъ, перемъшанные съ отрывочными свъдъніями объ ихъ ученіяхъ и сопровождаемые афоризмами весьма сомнительнаго происхожденія, — все это могло быть занимательнымъ

6\*

чтеніемъ, но никакъ не исторіей философіи <sup>1</sup>). Работы первыхъ историковъ философія въ новое время, напримърь, Бруккера и др., <sup>2</sup>) тоже не обнаруживають въ ихъ авторахъ не только яснаго сознанія какихъ либо научныхъ задачъ, но даже и вообще какой либо опредѣленной и достойной цъли, кромъ развѣ претензій на апріорную и голословную оцънку. Вѣдь "анекдотическій интересъ, какъ вѣрно замѣчаетъ одинъ изъ новъйшихъ историковъ философіи, -- возбуждаемый этой пестрой массой разнообразныхъ мнѣній с разныхъ вещахъ и обусловливающійся отчасти своеобразностью и странностью нѣкоторыхъ воззрѣній, этотъ анекдотическій интересъ, который былъ главнымъ притягательнымъ пунктомъ подобныхъ "исторій философіи"", не можеть слу-

<sup>1</sup>) Упоминанія о древнійшихь философскихь ученіяхь Платона, Аристотеля и ранизйшихъ перипатетиковъ требуютъ извъстной внимательности и осторожности въ пользованіи ими для чисто историческихъ цёлей. Въ различныхъ діалогахъ Платона мы находимъ характеристику направленій Гераклита и Парменида, Эмпедокла, Анаксатора, писагорейцевъ, Протагора и Горгія, а также и другихъ софистовъ, затъмъ болъс всего Сократа, Антисеена и др. сократиковъ; у Аристотеля главнымъ образомъ въ началъ его Матафизики, въ 1 книгъ, дается обзоръ всъхъ предшествовавшихъ ученій, точно также-и въ 1 книгъ Психологін: тожевъ дошедшемъ до насъ отрывкъ, "Объ ощущеніяхъ", изъ обширнаго труда Өсофраста. Нёть основаній заподозрёвать ихъ въ сознательной веправдивости: но надо имъть въ виду литературныя особенности и цъли этихъ писателей. Извъстная поэтическая вольность въ изображении чужихъ ученій, допускавшаяся Платономъ, по преимуществу критическія задачи, преслъдовавшіяся Аристотелемъ, -- все это не позволяеть въ ихъ упоминаніяхъ древнѣйшимъ ученіямъ выступить въ вполнѣ объективномъ свъть. Позднъйшіе доксографы требують еще большей осторожности и критики. То же надо сказать и объ навъстияхъ, ваходимыхъ въ біографіяхъ философовъ (напримъръ, у Діогена Лаэрція). Наконецъ, фрагменты собственныхъ сочиненій философовъ,-помимо того, что нуждаются въ самой тщательной критической обработкъ,-само собою понятно, уже ни въ какой мъръ не составляютъ исторіи, а только матеріаль для **B68**.

<sup>2</sup>) Изложеніе Вруккера, — особенно въ главномъ его произведенія "Historia critica philosophiae", — часто анекдотично на манеръ Діогена Лаэрція и черезчуръ мало обращаетъ вниманія на идейную связь философскихъ ученій. Ему нехватаетъ иден развитія философіи и понятія объ относительной цънности философскихъ возгръній. Для него существуетътолько одна истина, а все остальное — заблужденіе. Отсюда исторія философін ..., infinita falsae philosophiae exempla".

жить ядромь особой научной дисциплины" <sup>1</sup>). Гегель съ справедливой ироніей говорить о подобныхь исторіяхь философіи, какъ о сборникахъ мивній различныхъ ученыхъ господъ "de omnibus rebus et de quibusdam aliis", — "обо всвхъ вещахъ и еще о нвкоторыхъ другихъ"... Въ сравнительно позднее уже время стали примвнять критическую оцвику источниковъ (Буле, Фюллеборнъ)<sup>3</sup>) и стремиться къ безпристрастной оцвикъ историческаго значенія отдвльныхъ ученій (Тидеманъ)<sup>3</sup>) и къ систематической критикъ съ точки зрвнія новъйшей философіи (Теннеманъ, Фризъ, Шлейермацеръ)<sup>4</sup>). Здвсь можно уже видъть зачатки научной исторіи философіи.

Но окончательно выяснилось значеніе исторіи философіи, какъ самостоятельной науки, только благодаря Гегелю. Гегель первый понялъ значеніе исторія философіи для самой философіи. Онъ первый сталъ настаивать, что смъна философскихъ системъ не есть случайное хронологическое слѣдованіе однихъ ученій за другими, а закономѣрный процессъ послѣдовательнаго раскрытія моментовъ истины. Онъ былъ убъжденъ, что "то же самое развитіе мышленія, которое представлено въ исторіи философіи, имъетъ мъсто и въ самой философіи, но освобожденное отъ собственно исторической внѣшности (Ausserlichkeit),--чисто въ элементѣ мышленія" <sup>6</sup>). Онъ полагаетъ, что "послѣдовательность философі

<sup>2</sup>) J. G. Buhle, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie und einer kritischen Litteratur derselben, 8 Bände, 1796—1804.—Geschichte der neueren Philosophie seit der Epoche der Wiederherstellung der Wiessenschaften, 6 Bde. 1800—1805.—G. G. Fülleborn, Beiträge zur Geschichte der Philosophie, 1. bis 12. Stück, 1791—99.

<sup>5</sup>) *D. Tuelemann*, Geist der speculativen Philosophie, 7 Bde, 1791-97. Собственная точка зрвнія Тидемана опредвяяется своеобразнымъ соединеніемъ элементовъ Локка съ Лейбняце-Вольфіанской философіей. Въ оцвнкъ системъ очъ старается быть безпристрастнымъ и принимать въ разсчетъ относительное ихъ достоинство.

<sup>4</sup>) W. G. Tennemann, Geschichte der Philosophie, 11 Bde, 1798—1819.— Grundriss der Gesch. d. Philosophie. 1812.—J. F. Frier Gesch. d. Phil., 2 Bände, 1837—40. Schleiermacher, Gesch. d. Philos. 1839. Изъ трудовъ Шлейермахера особенно важны введенія и примѣчанія къ переводу сочиненій Платона.

<sup>5</sup>) G. W. F. Hegel, Encyklopädie der philos. Wissensch. im Grundrisse. 1870. § 14.

<sup>1)</sup> W. Windelband, Geschichte der Philosophie. 1892. SS. 7.ff.

скихъ системъ въ исторіи-та же самая, что и послідовательность въ логическомъ введении опредълений идеи чрезъ понятіе" 1). Во всѣ времена существуеть только одна діалектически развивающаяся философія 2). Послёдняя по времени философія есть "результать всвхъ прежнихъ; ничто не теряется, всв принципы сохраняются" в). "Мастерь же, производящій эту работу тысячельтій, есть единый живой духъ, къ мыслящей природѣ котораго принадлежитъ-доводить до своего сознанія то, что онъ есть (свол собственную сущность---das, was er ist), и какъ только это станеть, такимъ образомъ, предметомъ, тотчасъ же возвыситься надъ нимъ и быть въ себѣ высшею ступенью. Исторія философія показываеть въ различно проявляющихся философіяхъ частію единую философію на различныхъ ступеняхъ ся развитія, частію же то, что особые принципы, лежащіе въ томъ ная другомъ случав въ основв известной системы, суть лишь вътви одного и того же пълаго. Послъдняя по времени философія есть результать всёхъ предшествующихъфилософій и потому должна содержать въ себѣ принципы всвхъ ихъ; следовательно, она, --если только является философіей,---есть самая развитая, богатая и конкретная философія" 4). Исторія философін есть "исторія самонахожденія жысли (Geschichte von dem Sich-selbst-finden des Gedakens)" 5). "исторія открытія мыслей объ абсолютномъ, составляющемъея предметъ" <sup>6</sup>).

Эти возэрвнія Гегеля скоро были оцвнены по достоинству. Основной принципъ всёми былъ признанъ совершенно правильнымъ. Но вмёств съ тёмъ безъ труда были сознаны и односторонности и преувеличенія такого возэрвнія. Возраженія направлялись больше всего на параллелизмъ исторической послёдовательности системъ съ ргической послёдовательностью раскрывавшихся въ нихъ понятій. Такъ, знаменитый Эдуардъ Целлеръ во введеніи къ своей "Философіи Грековъ" полемизируетъ именно противъ этой мысли Ге-

- <sup>8</sup>) I. c. S. 685.
- 4) Encykl. § 13.
- 5) Gesch. d. Philos. S. 15.
- <sup>6</sup>) I. c. S. 12.



<sup>1) - ,</sup> Philos. d. Gesch. I, 43 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) — , III, 690.

#### научныя задачи и митоды исторіи философіи.

геля. "Область исторіи. — говорить онъ. — по своей природъ отлична отъ области философіи. Философія должна наслъдовать сущность вещей и всеобщіе законы быванія, исторія же имбеть своер задачей изложить и объяснить ная ная эмпирическихъ условій опредуленныя, данныя въ навъстномъ времени явленія. Объ онъ нуждаются другъ въ другъ, но ни одна изъ нихъ не можетъ быть вытъснена нли замънена другою, и, въ свою очередь, именно исторія философін не можеть сделать никакого употребленія изъ твхъ прісмовъ, которые примънямы (да и то съ большими ограничевіями) лишь въ философской системв. (Когда утверждають. что историческая послёдовательность философскихъ системъ тожественна съ догическою послѣдовательностью понятій образующихъ главныя характерныя черты этихъ свстомъ, то здёсь смёшиваются двё весьма различныхъ вещи. Логина, какъ се цонимасть самъ Гегель, должна изложить чистыя опредъленія мысли какъ таковня, исторія же философін надагаеть развитіе челов'яческаго мышленія во времени. Если допускать, что тоть и другой ходь развитія совиадають, то надо предположить, что догическия или, точнье, онтологическия опредъления образують существенное содержаніе всёхъ этихъ философскихъ системъ и что эти опредвленія въ теченіе исторіи получаются съ твхъ же ноходныхъ точекъ зрънія и въ томъ же порядкв, какъ и въ логической конструкцій чистыхъ понятій. Но на самомъ дъяв это не такъ. Философія не есть только логика или онтологія; предметь ся образуеть деяствительность вообще. Философскія системы показывають намъ совокупность досель предпоннятыхъ попытокъ достигнуть научнаго міровоззувнія; ихъ содержаніе, поэтому, нельзя сводить только къ логическимъ категоріямъ, не лишая его чревъ это свойственныхъ ему особенностей и не удетучивая въ абстракции. Въ то время, какъ спекулятивная логика нечинаеть съ самыхъ абстрактныхъ понятій, чтобы отсюда переходить въ болёе конкретнымъ опредъленіямъ, историческое развитіе философскаго мыщаенія начинается съ резсмотрвнія конкретваго,---бинжайшимъ образомъ вибшней природы, потомъ человъка и только постепенно приводить къ логическимъ я метафизическимъ абстракціямъ. И законъ развитія въ погикъ нной, нежели въ исторія. Тамъ дъло идеть только о

#### вогословской въстанкъ.

внутреннемъ отношении понятия, при чемъ временное отношеніе игнорируется, здісь — о совершающихся въ теченіе времени измѣненіяхъ. Тамъ движеніе впередъ отъ предшествующаго къ послѣдующему направляется исключительно по логическимъ точкамъ зрвнія: къ каждому опредвленію примыкаеть ближайшимъ образомъ такое новое опредѣленіе, которое можеть быть изъ него выведено правильнымъ мышленіемъ. Здъсь, напротивъ, прогрессъ направляется исихологическими мотивами: каждый философъ изъ полученнаго оть своихъ предшественниковъ наслъдства, каждое время изъ доставшейся ему по традиціи доктрины дёлають то, что они умѣють изъ этого сдѣлать сообразно съ своимъ пониманіемъ полученнаго, съ своей манерою мыслить, съ своимъ опытомъ, знаніями, потребностями и научными средствами. А это, при извёстныхъ условіяхъ, можеть оказаться совершенно не темъ, что сделали бы изъ даннаго матеріала мы съ нашей точки зрвнія. Логическая послёдовательность можеть господствовать надъ историческимъ прогрессомъ философіи всегда только въ той м'вр'я, въ какой ее знаеть философъ и въ какой признается необходимость ей слъдовать; а какъ обстоить дело въ этомъ отношении, зависить отъ всевозможныхъ обстоятельствъ, которыми обусловливаются научныя убъжденія: наряду съ тыкь, что можеть быть прямо или косвенно выведено изъ предшествующей философія, -- какъ простое логическое слъдствіе или какъ результать критики, - имвють здесь нередко решающее вліяніе состояніе и потребности практической жизни, религіозные интересы. уровень эмпирическихъ знаній и общаго образованія. Не всѣ системы можно разсматривать только какъ выводы изъ ближайщихъ предшествующихъ имъ системъ, и ни одна система, заключающая въ себѣ сколько нибудь оригинальныя идеи, не ограничивается по своему происхождению и содержанию такими рамками; напротивъ, именно новое въ нихъ обыкновенно открывается благодаря тому, что бывають сдёланы новые опыты или къ сдёлавнымъ уже примъняются новыя точки зрънія, тому или дру гому моменту усвояется иное, нежели досель, значение. Отнюдь, поэтому, не соглашаясь съ Гегелевскимъ положенемъ мы должны скорве сказать, что нвть ни одной такой философской системы, принципъ которой могъ бы выражаться чисто логическимъ понятіемъ, и ни одна система не вырабатывается изъ предыдущихъ только по закону логическаго развитія"<sup>1</sup>).

Въ весьма ришительной и, въ свою очередь, пожалуй, уже не вполив справедливой оппозиція къ Гегелю стоить Ибервергъ (и его поздивищій издатель Гейнце). Главные недостатки принципіальнаго возарвнія Гегеля на исторію философіи, —не считая неправильностей и односторонностей въ освъщени различныхъ философскихъ ученій въ его собственныхъ "Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie" <sup>2</sup>), —

1) Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung. 1. Theil. 5. Auflage. 1892. SS. 9-11,-Boactabas противъ отожествленія логической в исторической послёдовательности. Целлеръ является противникомъ и попытокъ философски конструировать исторію. "Научная обработна философско-историческаго матеріала, говорить онъ, сстественно должна сладовать тамъ же законанъ, какъ и всякая вообще исторяческая работа. Наша задача состоять въ отыскании и неображение того, что происходило; его философская конструкція все равно не была бы деломъ историка, если бы сама по себе и была возможна. Но она и невозможна-по двумъ основаніямъ. Вопервыхъ, никто не можетъ обладать такимъ исчернывающимъ понятіемъ челов'ячества, чтобы быть въ состояния знать всё условія его историческаго развития танъ точно и учесть всв икъ безчисленныя комбинація настолько полно, что отсюда можно было бы вывести какъ особенности различныхъ эмпирическихъ состояній челов'ячества, такъ и временное изм'яненіе этихъ обстоятельствъ. А затвиъ, историческое движение само по себв отнюдь не таково, чтобы могно быть предметомъ апріорной конструкцін. Ибо исторія не существу дала есть результать свободной даятельности индивидуумовъ, и хотя несомивено. что въ самой этой двятельности господствуетъ и въ ней осуществляется нъкоторый всеобщій законъ, однако ни одно изъ ся произведеній, не исключая самыхь значительныхъ явлевій исторіи, не можеть быть вполна, во всяхь своихъ частныхъ чертахъ изъяснено изъ андіодной необходимости. Двяствіями индивидуумовь присуща вся та случайность, которая составляеть удель номечной воли и разсудка, н сели наъ встрвчи, борьбы и тренія этихъ индивидуальныхъ дъйствій въ концъ концовъ всетаки возникаетъ закономърное совокупное теченіе, то при этомъ не только отдвльные элементы данваго теченія, но и цвлое ни въ одномъ пункта не оказываются просто-на-просто необходимыми, а необходимо все лишь настолько, насколько оно принадлежить къ общему ходу, какъ къ нъкоторому логическому скелету исторія, въ своихъ же временныхъ проявленіяхъ, напротивъ, все болъе или менъе слу-"AREO" (a. a. O. 8-9).

<sup>2</sup>) Изданы Мишле въ 3 томахъ (въ собр. соч. Гегеля—тт. 13—15). Образцомъ пристрастнаго толкованія философскихъ ученій прошлаго Ибервегь береть, съ одной сторовы, изложеніе Тегелемъ ивкоторыхъ

по мнѣнію Ибервега, обусловлены тремя слѣдующими допущеніями:

а) что каждая форма исторической двиствительности въ своихъ историческихъ границахъ и въ особенности каждая философская система, какъ опредъленный членъ общаго философскаго развитія, на своемъ мъстъ должны считаться вполнъ правомочными явленіями, между тъмъ какъ на самомъ дълѣ, наряду съ имъющею свое историческое оправданіе ограниченностью отдъльныхъ формъ, выступають, какъ элементы, уже не имъющіе и такого относительнаго оправданія, прямое заблужденіе и ложь и влекутъ за собою уклоневіе фактическихъ формъ отъ идеальныхъ нормъ разватія (въ особенности нъкоторыя по временамъ господствующія реакціи и ложныя антиципаціи);

б) что въ Гегелевской системъ ходъ развитія философія имъетъ свой абсолютный, по существу дъла не могущій бить превзойденнымъ дальнъйшей работой мысли, заключительный моменть;

в) что историческая послъдовательность отдѣльныхъ философскихъ точекъ зрѣнія естественно совпадаетъ, безъ какого либо существеннаго различія, съ систематической послѣдовательностью отдѣльныхъ категорій, будь то только логическія категоріи <sup>1</sup>) или также и категоріи натурфилософіи и философіи духа <sup>2</sup>).

Самъ Ибервегъ имъетъ замътную склонность къ хроникальному, а по мъстамъ даже чисто библіографическому изложенію исторіи философіи (иногда, впрочемъ, сопровождаемому критикой не раздъляемыхъ имъ философскихъ взглядовъ) и потому даже къ самому общему требованію разсматривать философскія системы, какъ моменты приближенія къ истинъ (независимо отъ степени послъдовательности и неуклонности такого приближенія), особенио сочувствія не обнаруживаетъ.

философемъ Платона въ духъ своей системы имилиентности, а съ другой, превратное толкованіе ученія Локка вслъдствіе неправильной одъяни его научныхъ мотивовъ.—*Ueberveg*, Grundirss der Geschichte der Philesophie. 1. Theil. Das Alterthum. 8. Aufl., bearbeitet und herausgegeben vom *M. Heinze*. 1894. S. 11.

Karb MORED AYMATE NO VORI. über die Gesch. d. Philos. Bd. I, S. 129.
 Vgl. ebend. S. 120, u. Bd. III, S. 686 ff.—Ueberweg Heinse, a. a. O.

VEL EVENU. 5. 120, U. DU. III, 5. 000 II. --- UBDETIDEY- HENRISE, M. W. V

Конечно, не трудно было понять и исправить ошибку Гегеля, состоявшую, какъ видниъ, въ томъ, что онъ бралъ нсторію философіи въ ея. такъ сказать, идеальномъ движени,-такою она должна бы быть, если бы системы представляли неуклонное движение къ последовательному выяснению. нстины съ разныхъ сторонъ;-онъ игнорировалъ тв реальныя условія философствованія, на которыя потомъ было обращено надлежащее внимание и о которыхъ теперь такъ много говорится въ руководствахъ и изследованиять по историе философін 1), условія, столь затрудняющія для человізческой мысли приближение въ истинъ; не трудно было отбросить и то опинбочное убъждение Гегеля, что именно его система. составляеть завершительный моменть исторического роста. философіи. Но основной ваглядъ Гегеля на сущность историческаго процесса въ смене философскихъ учений, какъ процесса послёдовательнаго, связнаго и закономёрнаго приближенія къ истинъ, совершенно правиленъ. Только съ провозглашеніемъ и установкой этого взгляда, исторія философін получила свое научное raison d'être. Только теперь она освобождалась отъ своего хроникальнаго и одностороннекритическаго характера, какой она получила въ первыхънаучныхъ попыткахъ ея обработки.

Плодотворное примѣненіе этого взгляда самому Гегело, какъ было показано многими критиками, — удалось очень плохо: слишкомъ ужъ много однообразной закономѣрности онъ требовалъ отъ философскихъ системъ и, чтобы открыть эту закономѣрность и сдѣлать изъ послѣдовательно смѣнявшихся системъ ступени къ абсолютной, т. е. своей собственной, философіи, онъ сильно искажалъ истинный характеръ системъ, втискивая ихъ въ свои апріорныя рубрики. Но открытіе плодотворнаго принципа, во всякомъ случаѣ, стоить его удачнаго примѣненія, и потому заслуга Гегеля для нашей науки все равно остается незабвенной. Положительная и цѣнная сторона Гегелевскаго воззрѣнія на исторію философіи, а равно и сознаніе допущенныхъ имъ ошибокъ образують ту почву, на которой выросло и выработалось тепе-

<sup>1</sup>) См. въ цитированномъ нашемъ соч. "Исторія философін, какъ процессъ и т. д.", стр. 26 и слъд.

#### вогословский ввотникъ.

решнее ясное сознаніе истинныхъ научныхъ задачь исторія философія и правильное пониманіе ся методовъ.

Болѣе всего въ этомъ отношеніи принесъ пользы наукѣ своими многочисленными работами знаменитый Куно Фишеръ, котя и самъ гегельянецъ, но свободный оть главвъйшихъ недостатковъ этой школы. Можно даже прямо сказать, что лишь благодаря ему Гегелевское воззрѣміе на исторію философіи удержалось, не смотря на крушеніе системы, въ нѣдрахъ которой оно зародилось. Въ виду этого, мы позволимъ себѣ нѣсколько подробнѣе познакомить читателей съ существенными воззрѣніями Куно Фишера на нашу науку. Это не только полезно для предположеннаго частнаго выясненія нашихъ собственныхъ взглядовъ на этоть предметь, но и обязательно, какъ дань научной благодарности.

(Продолжение слъдуетъ).

П. Тихомиров.



## \*\*\*\*

# Объ административно-воспитательномъ строѣ въ духовныхъ семинаріяхъ.

(Замътка).

Въ послъдніе годы такъ много было написано по вопросу о преобразованіи нашихъ духовныхъ семинарій, что новаго, существеннаго чего нибудь сказать въ этой области, повидимому, не возможно. Скоръе рискусшь повторить уже сказанное другими. Однакоже, ръшаюсь рискнуть: подълиться съ читателями кое-чъмъ изъ непосредственныхъ своихъ впечатлъній оть семинарскаго быта и кстати высказать нъкоторыя пожеланія и предположенія относительно неотложныхъ радикальныхъ преобразованій самой важной стороны этого быта-воспитательной.

Мнъ всегда казалось, а теперь я убъжденъ, что произведенная въ 1888 году реформа нашихъ семинарій не тольконе дала ничего хорошаго для дъла воспитанія будущихъ пастырей, а напротивъ еще болъе закръпила худшія его стороны. Строго говоря, это и не была реформа, а липь какой-то анахроническій экспериментъ совсъмъ неудачнаго и ненужнаго лъченія мнимо-больного старыми, уже давно заброшенными палліативами: результать мнительности, духовной свътобоязни ревнителей старины. Потому-то и вышлонъчто убогое, несуразное, а въ концъ концовъ болъзненныя буйныя катастрофы, отъ которыхъ далеко не застрахованы наши семинаріи и теперь.

Не видъть ненормальной наличности воспитательнаго дъла. въ нашихъ семинаріяхъ можетъ только слъпой. И меня крайне удивляетъ, что есть еще охотники (въ петербургскихъ верхахъ) защищать напгъ вообще никуда негодный семинарскій строй отъ чьихъ-то, якобы несправедливыхъ нападокъ.

Прежде всего мнѣ представляется ненормальнымъ въ нашихъ семинаріяхъ дуализмъ власти, въ силу котораго въ нихъ существуютъ два начальника: ректоръ и инспекторъ. По-неволѣ припоминается пословица: "два медвѣдя въ одной берлогѣ". По идеѣ, конечно, ректору принадлежитъ главенство: съ него все спрашивается, онъ все долженъ въ своей семинаріи знать, всѣмъ руководить, всему давать тонъ ѝ направленіе. Но и опредѣленіе взаимныхъ отношеній двухъ семинарскихъ начальниковъ Уставомъ, и конкретная постановка ихъ должностныхъ функцій носять несомнѣный отпечатокъ дуализма.

Въ дълѣ воспитанія будущихъ пастырей Церкви, конечно, ректоръ долженъ быть воистинну "отецъ, о чадѣхъ своихъ веселящійся". Ему должны быть извѣстны питомцы--всѣ до одного, не съ одной только казовой стороны. За всѣхъ и каждаго изъ нихъ ректоръ, прежде всѣхъ и по-преимуществу, отвѣчаетъ какъ предъ высшимъ начальствомъ, такъ и предъ всѣмъ обществомъ,--и не только предъ людьми, но-что всего выше--и предъ Богомъ. Онъ, какъ самъ--священникъ, по совѣсти своей, обязуется стоять возможно ближе къ совѣсти свонхъ воспитанниковъ и воспитывать въ нихъ качества, необходимыя для каждаго кандидата священника. И не ему ужъ, само собою равумѣется, быть только формальнымъ оцѣнщикомъ своихъ питомцевъ, ввѣренныхъ ему Богомъ.

А между тёмъ, имѣетъ-ли возможность ректоръ современной семинаріи познать своихъ воспитанниковъ по-настоящему, какъ отецъ знаетъ своихъ дѣтей? По моему мнѣнію, не имѣетъ возможности.—Ректоръ въ нашихъ семинаріяхъ поставленъ вообще слишкомъ высоко надъ семинаріей. Вчастности, съ воспитательнымъ дѣломъ не связанъ органически. При множествѣ отдѣльныхъ отраслей управленія, къ самой-то важной изъ нихъ, т.-е. къ дѣлу воспитанія, онъ именно и не поставленъ такъ близко, какъ этого требуетъ существо дѣла и его пастырское званіе... Воспитательное дѣло въ семинаріяхъ вѣдаетъ всецѣло инспекторъ съ своими помощниками и надзирателями. Еслибы ректоръ, чув-

#### овъ адменнотратевно воспетательномъ отров въ дух. Овмен. 817

ствующій, какъ должно, свое призваніе быть дейотвитель. нымъ пастыремъ, а не насмникомъ, и желающій присмотрёться къ дёлу воспитанія насколько возможно внимательнье. захотыль приблизиться къ семинаристамъ, бывать чаще въ наъ средъ, какъ на урокахъ, такъ и-особенно-внъ уроковъ и приглашать къ себъ, въ свой кабинетъ для интимныхъ, отеческихъ бесъдъ,-онъ всегда рискуетъ встръ. титься съ авторитетомъ инспентора и вившаться въ область, оффиціально отмежеванную инспектору. Инспекторъ всегда силенъ въ семинаріи буквой, статьей Устава, циркуляровъ, цунктовъ инструкцій и т. д. Онъ-формалисть, по существу своего положенія, и всегде помнить, что въ исполненіи формы-вся сила его положенія, весь его raison d' être. Чвиъ лучше знаеть свое двло инспекторь, чвиъ опытиве онъ въ своихъ инспекторскихъ функціяхъ, твиъ труднѣе и даже опасите ректору-отцу проникнуть чрезъ средостение инспекторской формы къ душев семинаристовъ. А действительность послъдвихъ двухъ десятковъ лътъ создала почти вездъ, въ семинаріяхъ, такія условія, что инспекторъ-старожняъ, а ректоръ-временный гость. Естественно, старожилу и быть хозянномъ, а никакъ не гостю. Если инспекторъ не тряпка и не бездъльникъ, у него въ рукахъ вов шансы къ тому, чтобы прівзжаго гостя поставить въ почтительное разстояніе отъ самого двла: ему дается и почеть, и уваженіе и все, что касается этикета и жизненныхъ, напр. квартирныхъ, удобствь, --- только не открывается завёса въ глубины инспекторскаго хозяйствованія. И въ Уставь, и особенно въ циркудярахъ, всячески оберегается авторитеть инспектора,-конечно, ради вящшаго вліянія его на воспитанниковъ,--и инспекторъ не можеть не сознавать своего начальственнаго (и по нашему мивнію- сверхдолжнаго) положенія въ семинарін: поэтому и старается по-возможности использовать его для своихъ интересовъ какъ должностныхъ, насколько онъ иль понимаеть, такъ и личныхъ, въ узкомъ смыслъ этого слова.-Разъ самъ Уставъ и всякіе циркуляры свыше усвояють инспектору громадный авторитеть въ воспитательномъ дёлё, кто же можеть и быть ближе къ воспитанникамъ, какъ не онъ? И что за инспекторъ, если онъ допуститъ, чтобы кто нибудь изъ сослуживцевъ (не исключая и ректора), помимо его, могъ приблизиться къ воспитанникамъ и короче познакомиться съ ними? Вполнѣ естественно ему желать, чтобы всѣ и все въ семинаріи смотрѣло на семинаристовъ его глазами, но его мѣркѣ.

Мнъ извъстно, на примъръ нъсколькихъ семинарій, каковы результаты такого ненормальнаго строя, -тамъ именно, гдъ инспекторъ-старожилъ ревниво охраняеть свой авторитеть, евою инспекторскую область и, главнымъ образомъ, отъ ректора, какъ болѣе всѣхъ опаснаго по власти конкурента. Диятельному ректору нужны годы, чтобы только пройти чрезъ всв инспекторскія загражденія благополучно, и очень дорого ему стоить обыкновенно всякая попытка провести свое воспитательное воздъйствіе въ среду семинаристовъ. Проще и безопаснѣе для ректора, конечно, смотръть на все въ семинаріи чрезъ посредство инспектора, т. е. быть не твиъ, чвиъ онъ долженъ быть, сдвлаться, въ концъ концовъ, только послушнымъ органомъ виспекторскихъ усмотрвній. Воть почему въ редкой семинаріи между ректоромъ и инспекторомъ нътъ борьбы, до поры-до времени негласной: каждый старается потоныше обойти своего соперника по власти, чтобы такъ или иначе-одному не допустить, а другому пройти къ уму и сердцу семинаристовъ. Понятно, какъ много вреда заключается въ такихъ взаимоотношеніяхъ начальствующихъ лицъ въ семинаріи. Иногда-и неръдко-борьба изъ тайной переходить въ явную. Какая изъ нихъ более опасна для дъла воспитанія, сказать трудно. Несомибино, и та и другая нежелательны, более-нетернимы, не должны имъть мъста.

Инспекція въ нашихъ семинаріяхъ по своей постановкѣ совершенно не соотвѣтствуетъ своему назначенію. Въ общемъ она носитъ характеръ полицейски-бюрократическій и съ элементомъ инквизиціи. Нравственнаго, воспитывающаго, облагораживающаго ничего нѣтъ въ инспекторской системѣ воспитанія въ нашихъ семинаріяхъ. Даже религіозная сторона быта семинаристовъ обставлена такимъ грубымъ формализмомъ, который меньше всего содѣйствуетъ развитію искренней религіозности въ семинаристѣ, —чаще всего, наоборотъ, подавляетъ и тѣ задатки религіозности, которые выносятся воспитанниками изъ домовъ родительскихъ. Всѣ отправленія религіозной жизни семинариста подчинены формѣ: всегда по звонку, въ сопровожденіи инспектора и его помощниковъ,

#### овъ административно воспитательномъ отров въ дух. симин. 819

всегда подъ ихъ бдительнымъ надзоромъ, -- самые поклоны во время богослуженія по изв'єстному параграфу инструкцін. Кто прошелъ семинарскую школу, тотъ хорошо помнить и знаеть, что такое всё эти семинарскія молитвы-утреннія и вечернія, что такое, наконець, всв семинарскія богослуженія. Прямо коробить, когда вдумаешься въ эту бездушную, безсинсленную машину семинарской церковности. Кощунствасколько хотите, души же-нъть. Къ этому надобно прибавить тёсноту и духоту семинарскихъ церквей, продолжительность богослуженій (до 8-хъ часовъ включительно), обычный-дьяческій способъ чтенія псалмовъ и каноновъ: откуда же ждать религіознаго настроенія, молитвеннаго духа? Религіозное чувство по природ'в таково, что всі условія семянарской церковной дисциплины направлены какъ разъ не на совидание "внутренняго человѣка" въ семинаристь, будущенъ пастыръ, а на разрушение.-Инспектору нужно исполнение дисциплины: чтобы всв были на-лицо, стояли смирно, кланялись въ опредъленные моменты и т. п. Какое ену дело до души воспитанника? Душа то ему именно и не нужна. Его въчно пугасть мысль о томъ, что "чужая душа потемки" и чемъ въ ней больше простора, темъ более она способна къ нарушению дисциплины, къ бунту. Такъ ужъ лучше придавить ее формой. И нъть ему дъла до индивидуальности: пусть всв нивеллируются по данному шаблону.

Мив приходилось не разъ бесвдовать съ однимъ очень опытнымъ" инспекторомъ семинаріи. Когда я указываль ему разныя психологическія и моральныя несообразности въ обще-инспекціонной системѣ, онъ отвѣчалъ мнѣ знаменательными доводами: "пусть такъ, пусть мои воспитанники недостаточно (!) свободны въ своей индивидуальности,--въдь это имъ же лучше, безопаснъе: посмотрите-ка, какая у меня во всемъ стройность и исполнительность,--чего же вамъ еще? Что изъ того, что это будущіе пастыри,-вѣдь и пастыри должны быть прежде всего дисциплинированы въ отношении къ своимъ начальникамъ, и паству свою должны также дисциплинировать". — Вотъ они наши семинарскіе инкоизиторы! Чего же вы отъ нихъ ждете? Съ своей точки зрънія они правы. При современномъ строъ нашихъ іерарическихъ отношеній, можеть быть, лучшей системы воспитанія и не нужно. Несомнѣнно-безопаснѣе"!

Если система религіознаго воспитанія въ нашихъ семинаріяхъ въ корнъ своемъ никуда не годится, то и вообще воспитание, въ самомъ широкомъ смыслѣ этого слова, не можеть быть одобрено ни съ какой стороны. Въдь все таже паблонность, бездушная форма. На видъ-строгость, неподкупность, на самомъ же дъле одна пошлая рутина, при которой хорошо уживаются и волки, и овцы. Въдь и къ торемному режиму узники умъютъ приспособляться и такъ или иначе обезпечивать себъ всякія низменныя удовольствія. Такъ и въ нашихъ семинаріяхъ, благодаря формальной постановкъ воспитательнаго дъда, семинаристы унърть до тонкости изучить систему инспекторскаго надзора. Да и инспекторъ, какъ бы онъ ни былъ строгъ, все же человъкъ. нуждающійся и въ отдыхв. и въ свежемъ воздухв и т. д., имъющій ть или другія привычки, излюбленныя формы обращенія, извъстные вкусы, вагляды, точки арънія и оцънки и проч. Чемъ почтеннее онъ по своимъ летамъ, темъ, конечно, онъ опредъленнъе, тъмъ болъе преданъ своей системъ. Должны-же воспитанники присмотрёться къ своему ближайшему начальнику, изучить его во встать подробностяхъ-и съ внёшней и съ внутренней стороны. Семинаристамъ нельзя отказать въ психодогической и физіогномической набладательности. Данныя наблюденія всегда передаются оть однихь другимъ, отъ старшихъ младшимъ, иногда-отъ отцевъ дъ. тямъ. И вотъ въ результатъ такихъ наблюдения создается такая система взаимоотношеній инспектора и семинаристовъ, при которой эти послёдніе всегда умёють провести своихъ воспитателей и использовать извъстные часы извъстныхъ дней для недозволенныхъ грубыхъ развлечений. Вослитанники привыкають уже къ тому, что попасться инспекціи легко въ такіе-то и такіе-то часы дня или ночн, а въ другіе часы никто "не накроеть" и "не уловить". Разъ попался товарищъ въ такіе часы, когда нельзя не попасться, овъ долженъ понести то или иное наказаніе,---съ этимъ согласны всв и никто возражать не будеть.

"Лишь бы не попался", а тамъ какъ кому угодно: вотъ лозунгъ семинарской инспекціи. Дальше "накрыванія" и "уловленія" лица инспекторскаго надзора обыкновенно не простираются. Предупредительныхъ мъръ семинарская инспекція не признаетъ. Это ей и не по силамъ, и не по досугу. Воспи-

#### овъ админнотративно воспитатвльномъ отров въ дух. Свмин. 321

таніе по систем'я предупрежденій требуеть любви къ питом. цамъ, отеческаго покровительства. А инспектора нашихъ семинарій помъшаны на формализмъ и скоръе склонны искоренять всячески мнимую испорченность и даже воображаемую наследственность, чемь отыскивать и вызывать къ жизни лучшіе задатки въ душахъ питомцевъ. Я знаю двухъ ниспекторовъ, съ которыми приходилось служить: они не теривли уже некоторыхъ изъ только что поступившихъ въ семинарію за то что, они имъли ту или иную фамилію: "А! N-въ? Должно быть такой-же негодяй, какъ и N-въ, исключенный въ такомъ-то году"... И такое предубъядение иногда сказывалось весьма больно на несчастныхъ носителяхъ ненавистной инспектору фамиліи. Вообще говоря, семинаристы для своего инспектора являются въ большинствъ случаевъ предметомъ злобы и вражды, какъ лица, препятствующія ихъ анчному спокойствів. Днемъ съ огнемъ надобно понскать по Россіи такихъ инспекторовъ, которые любили бы своихъ цитомцевъ. Инспекція и любовь-ото несогласуемыя силы. Такъ форма убиваеть лучшія чувства въ человѣкѣ. А затьмъ справелливость требуеть сказать, что и времени у инспектора, СЪ СРО ОДНИМЪ ИЛИ ДВУМЯ ПОМОЩНИКАМИ, НЕ ХВАТИТЬ ДЛЯ того, чтобы воспитывать какъ должно, по-христіански, 800---400 учениковъ. На инспектора семинаріи взвалена прямо-таки непосильная ноша по должности. Куда ни взгляни, вездъ. инспекторъ, все онъ въдаеть: и по воспитанию, и по учению, и по хозяйству,---онъ и во время уроковъ, и вит уроковъ, и въ корнусъ, и въ церкви и въ инсцекторскомъ кабинетъ. и на улицъ, и въ спальняхъ, и въ кухиъ, и въ столовой, и въ больницъ,---всъ отрасли семинарскаго быта требують его вниманія и распоряженій. Не справедливо, поэтому, и винить только инспекторовъ нашихъ семинарій въ томъ, что они превращаются въ холодныхъ, бездушныхъ формалистовъ, тубящихъ живыя души питомцевъ. Виновать,-повторяю,--самый строй нашихъ семинарій. Надо же какъ нибудь обезопаснть себя оть ответственности, --- воть и придумывается такая система, при которой все "шито-крыто", на видъ какъ нельзя лучше, а внутри, можетъ быть, какъ нельзя хуже. Но до внутренняго-то и ревизоръ не доберется, а внішнее-то сразу бросается въ глаза, и разъ оно стройно, честь и слава инспектору.

7\*

Воть почему такъ ревниво и оберегають инспекторы свою систему оть всякаго вившательства. Малейшая попытка сь чьей-либо стороны нарушить систему уже влечеть за собор новодъ къ серьезному столкновению. "Идетъ все въ порядкъ; въ семинаріи спокойно; чего же еще надо? Какія тамъ новшества задумалъ ректоръ? На что ужъ лучше стараго, испытаннаго пути"... Попробуй ректоръ ввести что нибудь новое въ семинарскую жизнь, инспекторъ, пожалуй, на первое время и не будеть противорвчить, но не пройдеть двухътрехъ дней, какъ явится къ ректору и скажетъ: "вотъ видите, о. ректоръ, какъ опасно нарушать установившіеся порядки.---воспитанники уже воднуются". Достаточно инспектору произнести слово: "волнуются",---это такое магическое слово, предъ которымъ ръдкій ректоръ устоить. Волненія же среди воспитанниковъ, при укоренившейся рутинъ, возможны по самымъ ничтожнымъ причинамъ, разъ такъ или яначе нарушается обычный порядокъ жизни. Воспитанники сразу никогда не могуть понять пользы для себя оть того или иного нововведенія. Все новое имъ прежде всего представляется посягательствомъ на привычныя формы, дающія воможность элоупотреблять ими. Въ этомъ отношении между "бурсой" и ея инспекторомъ устанавливается трогательное, хотя и въ глубокой спепени деморализующее, согласіе. Рутина-воть почва для этого согласія.

Семинарская рутина утвердила десятками лёть такое школьное міровоззрёніе, по которому инспекторь есть по существу своему Ариманъ, а ректорь Ормуздъ. Перваго воспитанники отлично знають и умѣють приспособляться къ его рутинѣ, котя она сама по себѣ дышеть злобой и местью. А второго они и узнать никогда, какъ слѣдуеть, не могуть, но à priori трактуеть его не иначе, какъ присяжнаго защитника ихъ интересовъ, какъ добраго генія, обязаннаго только оправдывать ихъ во всемъ и защищать отъ нападеній инспектора. За ректоромъ признаются только права на милость и прощеніе. А еслибы онъ проявилъ желаніе быть строгимъ и справедливымъ, то въ этомъ увидять уже измѣну рутинному міровоззрѣнію и истолкуютъ въ неблагопріятномъ смыслѣ. Все "инспекторское" семинаристы считають не свойственнымъ, не приличнымъ для ректора, и въ чемъ про-

822

Digitized by Google

#### ОВЪ АДМИННОТРАТИВНО ВОСПИТАТЕЛЬНОМЪ ОТРОВ ВЪ ДУХ. СВМИН. 828

щають инспектору, по части даже крутыхъ мъръ и взысканій, того не простять никогда ректору.

Въ результать такого строя и семинарские ормузды совсвыть не отвечають идейнымъ требованіямъ своей должности. Ректора семинарій въ громадномъ большинствѣ внѣшніе люди для своего учебнаго заведенія. Не желая входить въ столкновенія съ инспекторомъ, избъгая того, что можетъ разстроить мирныя отношенія, они ставять себя въ положеніе начальника, и никакъ не воспитателя и отца. Одинъ изъ преподавателей семинаріи разсказываль мнѣ про своего ректора, какъ онъ "умълъ утвердить свой авторитетъ" въ сеиннаріи: "бывало, изрѣдка покажется ректоръ въ корридоръ между классами,-высокаго роста, въ камилавкъ, съ грознымъ взглядомъ, съ тростью въ рукв, съ крестами на груди: ученики прямо трепещуть и боятся выглянуть изъ своихъ классовъ, а пройти мимо отца ректора могли только самые сивлые семинаристы, иногда-на пари; преподаватели считали для себя долгомъ раскланяться съ своимъ начальниконъ и быстро исчезали съ журналами подъ мышкой въ свон классы". Такому начальнику только и нужно, чтобы всъ ходили по стрункъ, и никто не смълъ своего суждения ижеть; что требуется, все сделаеть инспекторъ, - ему "и книги въ руки"; а инспекторъ знаетъ, о чемъ надобно донести ректору, о чемъ замолчать, --нельзя же изъ-за какой ннбудь мелочи "безпоконть отца ректора". Такіе ректора вполнѣ раздѣляють формальную рутину инспекціи и сами всячески поддерживають ее, --, чтобы не вывести семинаріи нзъ равновъсія". Со стороны формальной, канцелярской, отчетной у такихъ помпадуровъ "все обстоитъ благополучно. Ревизоръ всегда въ восторгъ "отъ перядка и аккуратности" семинарскаго начальства. Завъдующій общежитіемъ преподаватель, по приказу одного такого ректора, отпускалъ своихъ воспитанниковъ въ семинарскую церковь не иначе, какъ по квитанціямъ и требовалъ отъ инспектора росписки въ получения такихъ квитанцій. Спальныя комнаты съ 10 часовъ вечера запирались на замокъ до 5-6 утра.-Пьянство и картежничество среди семинаристовъ процвѣтали при такомъ режимѣ "во-всю". Не говоримъ о худшихъ .тайныхъ" порокахъ. А былъ и явный случай паденія семинариста съ высоты третьяго этажа, когда онъ спускался обычнымъ путемъ по водосточной трубѣ для ночной экскурсіи.

Есть ректора семинарій другого типа, чисто ісвуитскаго: хочется все знать, а пойти прямымъ путемъ къ этой цъли нъть ни смълости, не умънъя,-и вотъ разводится шпіонство въ семинаріи; ректорскіе "любимцы" по временамъ заходять къ о. ректору пить чай и здесь разсказывають ему все, что вздумается, и про инспектора и про преподавателей, и про товарищей. Семинарія совершенно развращается таков системов: ректорь делается ненавистнымъ для всель и его положение становится невыносимымъ.-Есть и третия типъ ректора семинаріи. Это-начальникъ, ничего въ семинаріи не знающій и не желяющій знать. Онъ только представительствуеть за семинарію предъ архіересыъ, губернаторомъ и проч., постоянно участвуеть въ архіерейской службь, ванть по старостамъ и богачамъ, кушаетъ сытные пироги, заливныхъ осетровъ и т. п. Существуетъ ли онъ въ семинарін. нітьля, --- все равно: никакого ощутительнаго сліда для семинарія оть его пребыванія въ ректорской квартирь не оказывается. Когда къ нему обращаются просители, напр. родители учащихся, то, или не всегда удостоиваются пріема, или получають лаконические отвѣты: "хорошо, скажу инспектору"; "отлично, распоряжусь чрезъ секретаря"; "прикажу эконому". А тамъ, дальше, сдълается ли что навстрвчу просьбѣ, или нѣтъ, до этого ректоръ уже не доходить.

Рёже встрёчается типь ректоровь, болёвщихъ душой о ненормальности положенія вещей въ семинаріи, о формализмё и лицемёріи, царящихъ въ области воспитанія, но такимъ не приходится жить подолгу въ семинаріи. Мнё извёстень одинъ симпатичный ректоръ-архимандрить, дышавшій ревностью о вёрё и благочестій своихъ питомцевъ. Самъ онъ былъ образецъ воздержника и молитвенника, безукоризненно чистый и искренній. При всёхъ желаніяхъ быть полезнымъ для дёла воспитанія, чрезъ три года своей дёятельности долженъ сознаться, что ничего существеннаго въ измёнени воспитательнаго строя въ семинаріи сдёлать не могъ. Доселё у меня хранятся письма этого рёдкостнаго въ наше время инока - ректора: въ нихъ онъ жалуется на противодъйствія инспектора своей пастырской дёятельности въ средё семинаристовъ, на хожденіе инспектора съ клевет-

824

Digitized by Google

#### ОВЪ АДМИНИОТРАТИВНО ВОСПИТАТВЛЬНОМЪ ОТРОВ ВЪ ДУХ. СЕМЕН. 325

ническный жалобами "во дворь архіереовъ". "Скорбяю, плачу предъ Богомъ", писалъ отецъ ректоръ (преждевременно умершій), "что, несмотря на горячія намъренія послужить любовів о Христъ меньшимъ братіямъ —воспитанникамъ, не могу ничего хорошаго сдълать. Идеалы мои терпять крушеніе. Всюду—разочарованія. Бороться не въ силахъ, ибо и владыка желаетъ только мира, часто говоритъ: "худой миръ лучше доброй ссоры". Что вы сдълаете съ такимъ оппортунизмомъ? Жалко будущихъ пастырей! Жалко за дъло Божіе"!..

Тоть же пресловутый дуализмъ власти въ нашихъ семиваріяхъ дълаеть невозможными правильныя отношенія преподавателей къ ректору и инспектору. Ръдкая семинарія въ наше время не имъла партійности. Въ большей части семинарій существують партія: ректорская и инспекторская. Преподавателямъ приходится несравненно чаще считаться съ авторитетомъ инспектора, чёмъ съ авторитетомъ ректора. Они постоянно встръчаются съ нимъ въ классное время. Инспекторъ слёдить за аккуратностью посёщенія уроковъ преподавателями. Въ нъкоторыхъ семинаріяхъ есть даже особая книга, куда инспекторъ вносить всв просроченныя преподавателями минуты, а затёмъ складываеть ихъ по истечения мъсяца и превращаеть въ часы. Инспекторъ имъстъ право входить въ преподавательскую комнату и напоминать преподавателямъ о томъ, что пора идти въ классъ. Когда ему захочется поскорве выйти изъ корпуса и пройтись по свъжену воздуху, онъ прибавить при этомъ какую нибудь угрозу: "пора, господа! ученики очень возбуждены" и т. п. Инспекторский неподобающий авторитеть вездь возмущаеть преподавателей, и едвали есть такія семинаріи, гдв инспекторская система пользовалась бы сочувствіемъ корпораціи. Только шкурныя соображенія заставляють болье робкихъ преподавателей становиться на сторону инспекторской рутины. Наилучшіе преподаватели или держатся вдали отъ всего, или же стараются поддерживать ректора, хотя бы только изъ противодъйствія инспекторскому инквизиціонному режиму.

Инспекторское дёло въ нашихъ семинаріяхъ представляеть какур-то таннственную каморру, куда ничей взоръ не можетъ проникнуть. Инспекторъ обмънивается своими мыслями

#### SOTOGROBCKIË BROTHER'S.

и планами только съ своими помощниками и, притомъ, только съ тъми, коимъ особение довъряеть. По временамъ инспекторъ созываеть въ своемъ: инспектерскомъ кабинеть всвхъ своихъ товарищей по оружію, обсуждаетъ съ ними поступки воспитанниковъ и оцениваеть икъ поведение баллами. И на эти тайныя засъданія никто изъ пренодавателей, ни самъ ректоръ не посмветь придти: это-, постороннія лица", по мятению инспектора. Кабинеть инспектора, помещающійся среди классныхъ комнать-самое запретное місто во всемъ семинарскомъ зданіи. Здъсь совершается слъдствіе и судъ. Здѣсь хранятся документы, вещественныя доназательства преступлений и проч. На эту комнату обычно двлаются ночныя вылазки семинаристовъ: подбиравтся ключи, отмычки, выламываются филенки у дверей и делаются похищенія. Н'вкоторые инспекторы, наученные горькимъ опытомъ, ставятъ у своихъ кабинетовъ ночную стражу. Для ректора и преподавателей эта комната недоступна. Особенно ректоръ въ этой комнать не желанный гость. Надобно при этомъ замѣтить, что ректору, главному начальнику заведенія, обыкновенно не отводится особеннаго спеціально-ректорскаго кабинета. Его арена-корридоръ, гдъ онъ можетъ пройтись, показаться, затёмъ зайти въ преподавательскую комнату на нъсколько минуть, посътить урокъ изръдка pro forma,и только. Самыя ствны семинарскаго вданія, такъ сказать, больше пріурочены къ операціямъ Аримана, чвиъ — Ормузда.

Самое существо дъла требуетъ, чтобы между ректоронъ и преподавателями, съ едной стороны, между ректоронъ и семинаристами, съ другой, не было никакого средуствния. А тенерь это средоствние очень живо чувствуется въ лицъ инопектора. Преподаватели совершенно устранены отъ воспитательнаго дъла. Каждый изъ нихъ всегда готовъ сказать: "моя изба съ краю, я ничего не знаю". Преподаватели отдълены и отъ ректора, такъ какъ инспектору не желательни близкія ихъ отношенія между собою. Семинаристы прямо боятся стать поближе къ ректору, хотя иногда и чувствуютъ въ этомъ потребность. "А что подумаетъ инспекторъ? заятъмъ-дескать вы безпокоите о. ректора"? Семинаристь отлично понимаетъ, что вся судьба его въ рукахъ инспекторъ.

826

Digitized by Google

#### овъ адменнотративно воопнтательномъ отров въ дух. семин. 327

и преподавателямъ почти общее явленіе. Въ отношеніяхъ же къ инспекторамъ у нихъ замѣчается фальшивое смиреніе, лицемѣріе и лицедѣйство. Эти качества впослѣдствіи переносятся на отношенія пастарей къ архипастырю, къ благочинному, къ братьямъ сослуживцамъ.

Какія же измѣненія въ административно-воспитательномъ стров нашихъ семинарій могли бы привести къ улучшенію воспитанія? По нашему мнѣнію, прежде всего надобно управднить должность инспектора, какъ такую. Мнъ думается, что эта инквизиторская должность въ настоящее время представляеть собою печальный пережитокъ прошедшихъ временъ, наслъдіе ветхозавътнаго строя всей нашей жизни, Вивсто инспекторской должности следуеть учредить должность проректора, или помощника ректора. Въ духовныхъ учинищахъ еще въ 1867 году была произведена такая заивна и -- можно смъло сказать -- оть этого не произошло никакой опасности для отечества. Тоже нужно сдёлать и въ семинаріяхъ. Самое слово "инспекція" надобно изъять изъ употребленія, --- съ нимъ соединяется такъ много мрачныхъ воспоминаній. Дуализмъ власти въ семинаріяхъ долженъ исчезнуть. Власть должна быть одна-ректоръ. И пусть это будеть добрый геній, отець, пастырь. И пусть не будеть для него никакихъ загражденій на пути его пастырскихъ стремленій къ сближенію какъ съ воспитанниками, такъ и съ преподавателями. Пусть онъ воистину даеть тонъ и направленіе воспитательному ділу. Но, конечно, для этого ректоромъ должно быть лицо особыхъ дарованій, избранное правленіемъ семинарія изъ числа извъстнъйшихъ пастырей нли опытнъйшихъ преподавателей академіи или семинаріи нли смотрителей училища,-такое лицо, авторитеть котораго быль бы дъйствительно признань будущими его подчиненными. Нынъшніе ректора для семинарій являются обыкновенно неожиданно, случайно. Нервдко это молодые люди, не имъющіе ни ученыхъ заслугъ, ни жизненнаго опыта, ни нравственной устойчивости. Пусть ректорская служба не будеть больше короткимъ этапомъ ученыхъ иноковъ по дорогъ къ архіерейству. Преподаватели семинарій почти всюду нивоть въ своей средв очень даровитыхъ и очень развитыхъ лицъ. Ректоромъ въ такой корпораціи не можетъ быть человѣкъ безъ всякихъ заслугъ и внутреннихъ достоинотвъ. Никакъ недостаточно для авторитесности имѣть только рясу съ камилавкой или клобукомъ. Йо нымѣшнимъ временамъ, ректору нужно быть убѣжденнымъ носителемъ евангельскаго духа, свѣтильникомъ горящимъ и свѣтящамъ и согрѣвающимъ теплотою своей отеческой любви какъ учащихся, такъ и учащихъ. Внѣшними помпадурскими отличіями въ наше время нельзя создать авторитета. Авторитетъ долженъ быть не подавляющій и угрожающій, а ласкающій и манящій къ себѣ невольно. Пусть ректоръ будетъ душою семинаріи, ся умомъ и сердцемъ, и выразителемъ наилучшихъ вожделѣній своихъ товарищей по учебно - воспитательной службѣ. Долой формализмъ! Долой инквизиціонную рутину! Духа, свѣта, огня нужно!

Никто другой, какъ ректоръ, и долженъ сосредоточивать въ своихъ рукахъ воспитательное дъло въ семинаріи. Непосредственными сотрудниками его должны быть преподаватели, изъ числа которыхъ избираются правленіемъ классяне наставники, обязанные въдать ту часть, каждый въ своемъ классь, какую въдаеть теперь инспекторь. Единство дъйствій должно определяться на общихъ советахъ виесте съ ректоромъ и проректоромъ. Преподаватели, не состоящіе классными наставниками, могуть помогать класснымъ наставникамъ по общему надзору за воспитанниками,--кто за живущими въ общежитіи, кто за живущими на квартиратъ. кто заведуеть вечерами, концертами, кто библіотекой, читальней, больницей, кухней, столовой. Дъла всъмъ найдется. И всёхъ дёло заинтересуеть. Всё будуть чувствовать себя живыми органами ученья и воспитанія, а не звонарями, по пословиць: "отзвониль-и съ колокольни долой!" Никто семинарскаго дёла не будеть считать для себя чужимъ. Секинарское дёло будеть дёломъ естах.

Проректоръ, или помощникъ ректора, долженъ бытъ тѣмъ, что называется въ епархіальныхъ женскихъ училишахъ имспекторомъ классовъ. Тутъ дѣла будетъ не мало. Начальственный характеръ должности пропадетъ. Проректоръ будетъ не начальствовать, а служить какъ преподавателямъ, такъ и воспитанникамъ въ общемъ дѣлѣ ученія и образованія. Должность эта тоже выборная и на извѣстный срокъ—на дватри года. Выборщиками могуть быть классные наставники. Изъ своей среды выбирають сни проректора и въ свою жесреду потомъ опять принимають его по окончании имъ срока. службы, а на мъсто..его выбирають другого.

Нельзя, конечно, назвать образцовымъ порядокъ управленіе діломъ обученія и воспитанія въ гимназіяхъ, реальныхъ училищахъ и кадетскихъ корпусахъ. Но стройности и единства въ системъ управленія тамъ во всякомъ случаъ гораздо больше чёмъ въ духовныхъ семинаріяхъ. Тамъ директоръ-двиствительно единый представитель заведенія,--конкурирующей сънимъ въ томъ же заведени власти нътъ. Много тамъ формализма, внѣшней команды и казовой выправки, мало элемента нравственнаго: буква циркулировъ и ламъ убиваеть животворящій духъ. Желательно ввести единство въ систему управления въ нашихъ семинарияхъ,---пусть начальникъ въ нихъ будеть одинъ, но пусть онъ не будеть командиръ, носящій въ карманъ циркуляры высшей инстанція и тычащій ими въ глаза своимъ подчиненнымъ, пусть онъ будеть отепъ и пастырь. Пусть онъ будеть выразителемъ и представителемъ общаго всёмъ и одинаково дорогоголъла.

Для того чтобы ректоръ семинаріи былъ живымъ и самостоятельнымъ представителемъ ввѣреннаго ему учебно-восинтательнаго дела въ семинаріи, необходимо поставить еговъ болѣе корректныя отношенія къ архіерею, а правильнѣе сказать-архіерея надобно поставить въ болье корректныя отношенія къ семинаріи и учебно-воспитательной корпераціи. Однимъ почеркомъ пера архіерей можетъ уничтожить всякое начинание правления семинарии. Можно-ли удивляться, почему въ семинаріяхъ убита всякая иниціатива, все живое; почену и ректоръ и всё его сотрудники въ большинстве люди безпринципные, люди футляра. А какъ --- кстати сказать--- шаблонны жалки, всв такіе называемые "журналы засъданий правления семинарии"! Они состоять изъ массы "СПравокъ" и мотивирующихъ посыдокъ, при самыхъ ничтожныхъ и пустыхъ постановленіяхъ. Однакоже вов эти справки и мотивировки не пугають и не убъждають самовластныхъ владыкь. Начто въ высшей степени печальное и возмущаю. нее живую душу!

Архіерею принадлежить надзорь за общимъ направленіемъ-

религіозно правственной жизни въ спархіи. Къ чему же туть семинарскіе протяженно - сложенные журналы о сдачв поставки дровъ на отопление семинарии, о приобрътении соленой рыбы на рождественский пость или о замене первобытнаго способа ассенизаціи на раціональный и т. д.? Хозяйству это нисколько не помогаеть. Напротивъ даже, не мало и вредить, потому что тратится время, масса напрасныхъ волненій и неръдко прямой ущербъ и экономіи и гигіень. Изъ-за простого незнанія, а иногда просто по капризу проваливаются иногда самые разумные проэкты, упускаются, благодаря длинной процедурь, самые удобные случаи для закупокъчисто экономическимъ путемъ и улучшевій въ той или иной отрасли хозяйства. Есть смета, годовой отчеть, есть ревизіонный комитеть, есть контроль при Синодь. Неужели всего этого мало для правильнаго веденія хозяйства? Неужели архіереи носять въ себѣ и особенные дары экономическихъ и финансовыхъ познаній?

Учебно-воспитательная сторона семинарской жизни, разумъется, должна интересовать архіерея, но уже во всякомъ сдучав онъ имветь возможность познакомиться съ нею гораздо основательнъе, всесторонне, если будеть изучать ее не по бумагамъ, которыя ему представляются на утверждение. Личное, болье частое посъщение семинарии – вотъ, несомнѣнно, наилучшій способъ узнать жизнь семинаріи и дѣятельность ея учащей и воспитывающей корпорація. Разумбенъ не такое оффиціальное посбщеніе, какого разъ въ годъ удостоиваетъ владыка свою семинарію въ настоящее время, а такъ сказать, запросто, не во время только уроковъ, а и въ другое время, вечеромъ, напр. Журналы же правленія надобно замѣнить протоколами; съ болѣе подробною записью хода засёданій, такъ чтобы въ нихъ отражалась самая дыйствительность. Журналы представляють собою "сочиненіе", нѣчто совершенно искусственное. Если архіерей не имветь времени посвщать семинарію чаще, чвиъ это дълается обыкновенно, то онъ могъ бы періодически прочитывать протоколы засёданій, а затёмъ по поводу ихъ приглашать къ себѣ или одного ректора, или всю корпорацію для домашней бесёды или сов'ёщанія.-Словомъ, надобно вести дѣло "въ открытую", совершенно искренно, а не какъ

овъ админестративно воспитательномъ отроз въ дух. овмен. 881.

теперь-съ укрывательствомъ, недоговариваніемъ и взаимнымъ недовѣріемъ.

Въ заключение можно выразить пожелание: видъть семинари наши не въ подчиненномъ только видъ, съ разными новыми заплатами по старой материи, а радикально преобразованными—по духу Новаго Завъта.

П. Н. В.

# Къ вопросу объ отдѣленіи церкви отъ государства во Франціи <sup>1</sup>).

#### Тезисы защитниковъ конкордата.

#### І.-Точка зрънія республиканцевъ и свободоныслящихъ.

Религіозная идея, идея космическаго управленія, есть основа идеи управленія на землѣ. Между религіозной идеей и идеей правительственной есть существенное сходство и только случайныя столкновенія (Jean Isoulet).

Наша страна—католической формаціи и это оказываетъ глубокое вліяніе на тотъ способъ, или манеру, съ какой у насъ обсуждаются извъстныя проблемы.

Думать, что сепарація, даже временная, поведеть къ полному прекращенію взаимныхъ отношеній, это значить сильно заблуждаться. То обстоятельство, что не будеть болёе французскихъ посланниковъ при Ватиканѣ, нисколько не смутить паиство. Можно ли представить себѣ Францію совершенно не интересующейся столь серьезными вопросами, которые дѣлаютъ изъ Рима центръ международной политики, тогда какъ всѣ державы, даже и не католическія, поддерживаютъ съ главою католичества постоянныя отношенія?

Если Генрихъ IV, Ришелье, Наполеонъ, всѣ великія историческія личности, никогда не желали игнорировать церковныя дѣла, то очевидно была безусловная необходимость обращать на нихъ вниманіе. Эта необходимость всегда существовала. Она будетъ существовать до тѣхъ поръ, пока существуетъ церковь.

<sup>1)</sup> Окончаніе. См. Вог. Віст. 1907 г. Январь.

Уничтоженіе конкордата поведеть къ слѣдующему: или государство будеть поглощено церковью или, наобороть, церковь — государствомъ. Непосредственный результать сильнѣйшая пертурбація въ соціальной жизни Франціи.

Конкордать сдерживаеть объ стороны въ надлежащихъ границахъ. Далекій отъ того, чтобы привязывать гражданское общество къ клерикальной власти, онъ обезпечиваетъ ниъ полную независимость, въ формахъ мирныхъ и почетныхъ для обвихъ сторонъ.

Первый консуль заключиль акть 1801 года вовсе не въ интересать Рима и церкви. Думать иначе, — это значило бы мало знать Наполеона. У него совершенно нельзя и подозръвать какого-либо особеннаго расположенія къ папству и церкви. Объ этомъ свидътельствуеть уже манера его обращенія съ Піемъ VII-мъ. Онъ былъ не католикомъ, а скоръедеистомъ. Припоминають его разговоръ съ Вольнеемъ: "я не върю, сказалъ онъ, редигіямъ; для меня достаточно одной идеи Бога". Приводять еще его слова предъ заключеніемъ конкордата: "я сожалъю, что нельзя разръшить споръ такъ, какъ разръшилъ его Генрихъ VII-й.

Исключительно по политическимъ соображеніямъ поддерживали конкордать и правительства, слёдовавшія за первой имперіей. Протесты Людовика XVIII-го показывають, что онъ хорошо понимаяъ, что въ рукахъ Бонапарта конкордать служилъ ни болёе не менёе какъ орудіемъ господства, что онъ былъ просто средствомъ для удержанія католиковъ въ повиновеніи.

При второй имперіи, всв, какъ умъренные такъ и радикально настроенные, были противъ отдъленія церкви отъ государства; это было какъ бы основнымъ членомъ ихъ credo.

Въ 1877 г. эти люди достигають власти, они изучають проблему. Изъ ихъ работы составляется докладъ Поля Бэра, который стоядъ за сохранение конкордата, и не въ интересахъ церкви, а исключительно въ интересахъ государства.

Основаній къ этому приведено очень много. Оть сепаратистскаго режима Поль Бэръ ожидалъ прежде всего религіозной войны.

"Эта война, писаль онъ, — не будеть только между сектами, она поднимается въ каждомъ селеніи за или противъ кюра. вогословский въстникъ.

Й когда эта война со всёми ся послёдствіями превратится во всеобщую рёзню, то что станеть съ республикой!"

Поль Бэръ имѣлъ въ виду еще и то, что католики могуть объединиться свободно около духовенства, папы, основать ассоціаціи съ патримоніальной конституціей, позволяющей имъ помогать культу и содъйствовать развитію всѣхъ религіозныхъ предпріятій.

Оть такого отдѣленія Поль Бэръ не ожидалъ ничего хорошаго: единственная свобода, единственная независимость, о которой мечтаеть церковь, это-когда она сдѣлается могущественной, завладѣеть всѣмъ, станеть повелительницей всего (G. de Lamarzelle).

Никто не въ силахъ произвести внезапную перемѣну режима. Возможны только рѣдкія сепаратистскія выступленія со стороны партіи радикаловъ, которые, однако, сдѣлавшись министрами, почти всѣ настаивають на сохраненіи того самаго бюджета культовъ, противъ котораго они раньше протестовали. И эти люди въ данномъ случаѣ преслѣдуютъ единственно интересы государства.

Какія выгоды для государства отъ договора 1801 года?

Онъ отстранялъ отъ высокихъ церковныхъ должностей людей, враждебныхъ установленіямъ республики, такъ какъ правительство предлагало съ своей стороны только такихъ кандидатовъ върность которыхъ установленному режиму была несомнънно для него.

Далекій оть того, чтобы устарѣть, онъ наобороть оть времени получиль освященіе, которое обезопасило его оть случайностей политическихь кризисовь и облегчило взаимныя отношенія двухь властей, благодаря тому вѣковому опыту, какой за нимъ былъ.

Между этими двумя силами онъ создалъ нѣчто въ родѣ буфера для смягченія ударовъ и уничтоженія затрудненій.

Онъ былъ постояннымъ стражемъ и неизмённымъ блюстителемъ правъ государства.

Онъ былъ противъ всякаго захвата, всякой даже мысли о зависимости той или другой изъ договаривающихся сторонъ.

Онъ гарантировалъ единство церкви, но вмёсте съ темъ также и единство государства.

Онъ позволялъ двумъ если не противоположнымъ, то по крайней мѣрѣ составленнымъ изъ разныхъ элементовъ, силамъ—комбинироваться безъ взаимнаго поглощенія, и содѣйствовалъ въ тоже время совмѣстному существовавію порядка и свободы.

Онъ установилъ для государства постоянный контроль своего рода канализацію для такой громадной силы, какъ церковь.

Онъ не допускалъ никакого вмѣшательства папы въ дѣла государства, давая въ то же время государству право наблюденія надъ религіозными дѣлами.

Онъ давалъ государству естественное оружіе для сдерживанія революціонныхъ выступленій священниковъ противъ государственныхъ законовъ.

Онъ былъ въ этомъ случаѣ какъ бы предохранительной уздой.

Онъ ставилъ на одинаковую ступень какъ протестантскій, такъ и израильскій культъ. Поэтому онъ признавалъ и защищалъ свободу совъсти и ограничивалъ порывы государственной религіи.

Чего хотять свободомыслящіе? Они хотять добиться того, чтобы духовенство не мѣшало свѣтскому обществу организоваться свободно въ свободномъ государствѣ. Уничтоженіе конкордата будеть ли дѣйствительнымъ средствомъ?— Нѣть.

Эра реальныхъ затрудненій во взаимныхъ отношеніяхъ между церковыю и государствомъ далека отъ того, чтобы закончиться, напротивъ того она только что начинается.

При монархіи, духовенство, изб'вгнувши конкордатарнаго режима, подпало бы непосредственно подъ режимъ авторитета; его члены оказались бы простыми подданными, строго ебязанными къ върности и повиновению.

При республикѣ, уничтоженіе конкордатарнаго режима, наобороть, будеть сопровождаться установленіемъ режима свободы; члены духовенства не будуть подданными, но гражданами, имѣющими долю участія въ суверенитетѣ употребляющими ее для того, чтобы съ организоваться и вести политику въ свою пользу.

Самый законъ объ ассоціаціяхъ даеть имъ въ руки средства для этой организаціи, которая очень быстро станетъ

8.

#### вогословский въстникъ.

прямо страшной. Въ силу свободы ассоціацій, — которая исключаеть изъ общаго права только конгрегація, — французская церковь, отдѣлившись отъ государства, станеть грандіозной федераціей, живущей собственною жизнью, имѣющей свои статуты, свою іерархію, бюджетъ, свою политическую и соціальную программу. Получая инструкціи непосредственно изъ Рима, она будетъ имѣть силу препятствовать всякому правительственному вмѣшательству.

Это уже не будетъ свободная церковь въ свободномъ государствѣ, согласно выраженію Монталамбера, это будетъ уже государство въ плѣну у свободной церкви,—илѣнникъ собственныхъ принциповъ и собственныхъ законовъ.

Комбъ указалъ тѣ мотивы, которые превратили его, партизана конкордата, въ сторонника его уничтоженія. "Церковь, говоритъ онъ, разорвала конкордать, не наше дъло почннять его". А почему бы и не починить, разъ есть разсчеть?

Съ уничтоженіемъ конкордата упраздняется и бюджеть культовъ, и министерство культовъ. Священники, назначаемые исключительно папой, становятся независимыми отъ правительства. Инструкціи свои они получають изъ Рима. Организація ихъ ускользаеть отъ всякаго правительственнаго вліянія; церковная власть уже не имѣетъ себѣ противовѣса въ гражданскомъ авторитетѣ; кюрэ, получая жалованье отъ своихъ прихожанъ, или отъ клерикальныхъ предпріятій, уже болѣе не имѣютъ основаній бояться префекта.

Съ уничтоженіемъ конкордата, епископы будуть уходить въ Римъ, когда имъ заблагоразсудится, папа будетъ смѣщать ихъ и вновь назначать по своему желанію.

Съ уничтоженіемъ конкордата республиканское государство пріобрѣтаетъ двѣ вещи.

1) Удовольствіе не давать жалованья духовенству, вообще враждебно настроенному противъ существующихъ учрежденій. Мы говоримъ о духовенствъ католическомъ, потому что протестантское и іудейское духовенство никогда не проявляли враждебнаго чувства.

2) Сбереженіе сорока милліоновъ, которыя останутся въ государственной кассъ вмъсто того, чтобы служить для содержанія духовныхъ лицъ.

Первая изъ этихъ двухъ выгодъ чисто платоническаго

въ вопросу объ отдъл. цвреви отъ государства во франции. 337

характера. Вторая, повидимому, имветь практическую полезность.

Но сорокъ милліоновъ на бюджеть изъ трехъ съ половиной милліардовъ, что представляеть это?—Сорокъ франковъ на бюджетъ 3500 франковъ.

Развѣ не стоятъ ежегодной жертвы въ сорокъ милліоновъ франковъ тѣ гарантіи порядка, религіознаго мира, которыхъ государство могло бы достигнуть, если бы захоткло, благодаря точному исполненію конкордата?

Въ дъйствительности, на практикъ, культы обойдутся народу гораздо дороже, чъмъ прежде.

Духовенство богатыхъ приходовъ, благодаря умножению случайныхъ доходовъ, извлечетъ для себя больше средствъ для содержания, чъмъ сколько оно получаетъ отъ государства.

Кто же будеть содъйствовать этому увеличению? Да всв, или почти всв, а не только обычные члены церкви.

Это будеть—свободомыслящій, который женится на католичкѣ и который, какъ это всегда бываеть, даеть полномочіе родителямъ жены относительно всего, что касается церемоніи. Это будеть и невѣрующій, который станеть служить панихиду и вообще справлять похоронные обряды по какомънибудь членѣ своей фамиліи, или изъ уваженія къ его убѣжденіямъ, или чтобы не нарушать традиціонныхъ обычаевъ.

Скажуть: "Пусть такъ! Но наша роспись расходовъ будеть освобождена отъ издержекъ на культъ".

Можно ли быть увъреннымъ въ этомъ? А что если придетъ фантазія нъкоторымъ муниципалитетамъ или же генеральнымъ совътамъ поддерживать, подъ такой или иной формой, приходскія кассы?

Генеральные совѣты каждый годъ вотирують за субсидіи филантропическимъ, литературнымъ, артистическимъ, научнымъ и другимъ обществамъ; что если вздумается реакціоннымъ членамъ совѣтовъ разсматривать діоцезальное духовенство, какъ одну изъ такихъ ассоціацій и предложить, для вспоможенія имъ, асигновать пятьдесятъ или сто тысячъ франковъ?

Теперь во всёхъ кантонахъ и въ большихъ коммунахъ настоятелю ассистируетъ викарій, который не получаетъ ни-

8\*

какого жалованья отъ государства. И очень ръдко случается, чтобы муниципальный совътъ не вотировалъ каждый годъ въ пользу субсидіи для содержанія викарія.

Когда ни кюрэ, ни викарій не будуть получать вознагражденія оть государства, то большинство коммунь не захотять создавать неравенства; онв назначать кюрэ содержаніе по крайней мъръ равное содержанію его викарія, и роспись расходовъ, такимъ образомъ, увеличится.

Съ уничтоженіемъ конкордата не будеть никакого средства принудить какой нибудь культь содержать на свой счеть представителя, въ приходъ, когда тотъ ръшить, по необходимости или въ цъляхъ политическихъ, оставить свой приходъ. Что отвътитъ церковная администрація, когда ее попросять замъстить вакансію? Она отвътитъ, что временатяжелыя, случайные доходы незначительны... Вотируйте за достаточное содержаніе и вы будете имъть кюрэ. Совъть уступитъ, и, такимъ образомъ, бюджетъ культовъ, отмъненный въ цъломъ, будетъ возстановленъ по частямъ.

Итакъ, экономія сорока милліоновъ будетъ въ существъ дъла призрачной.

Случайные доходы обычно гораздо выше жалованья. Духовенство увеличить плату за мессы, похороны, бракъ, обложить таксой различныя религіозныя дъйствія, ранъе совершавшіяся безвозмездно, и опубликуеть во всъхъ приходскихъ бюллетеняхъ, что это—вина правительства. Съ другой стороны, группы благомыслящихъ, не имъя нужды поддерживать конгрегаціонныя школы, за ихъ закрытіемъ, перенесутъ свои щедроты на духовенство. Результатъ: клиръ большихъ приходовъ будетъ болъе богатъ, чъмъ прежде.

Говорять: если увеличится плата за религіозныя службы, то не будуть посвщать ихъ. Но это значить мало знать человвка, его психологію. Достаточно, чтобы какая нибудь вещь превратилась въ предметь роскоши, какъ употребленіе ея сразу увеличится.

Итакъ, не церковь пострадаетъ отъ новаго порядка веще<sup>д</sup>, а государство, противъ котораго ополчатся всѣ, понявшіе, что уничтоженіе конкордата будетъ стоить имъ слишкомъ дорого.

Въ бѣдныхъ приходахъ нѣтъ возможности поднять цѣну за мессу и священнику нельзя будетъ существовать на однихъ случайныхъ доходахъ. Какъ же поступитъ въ этомъ къ вопросу объ отдъл. Церкви отъ государства во франции. 339

случать его духовное начальство? Оно поступить очень радикально. Священникъ окажется въ богатомъ приходъ съ титуломъ помощника, а маленькая церковь бъднаго прихода будетъ закрыта.

Не будеть тогда тамъ воскресныхъ службъ, вносящихъ разнообразіе въ монотонность недѣли, не будетъ веселаго перезвона колополовъ, возвѣщающаго о свадъбѣ или крестинахъ, замолкнетъ проновѣдное слово.

Дътямъ придется идти зимой въ далекій городъ для исполненія обряда конфирмаціи.

Нужно знать духъ деревня. Невърующій и тотъ заботится о томъ, чтобы дъти удостоились перваго причащенія.

Прибавьте къ этому жалобы жены, вдвойнѣ скандализированной при видѣ открытаго трактира и запертой цериви. Подумайте и о томъ вліяніи, какое имѣетъ жевщина, и вы можете предугадать послѣдствія.

Набросятся не на епископа, а на депутата, подавшаго голосъ за отдѣленіе церкви отъ государства, и стануть вотировать за того, кто поебъщаеть заставить открыть церковь и возвратить кюрэ.

Въ бъдныхъ приходахъ, какъ и въ богатыхъ, государству придется нести всё поднтическія послёдствія упраздненія конкордата. Слёдуеть подумать также и о слабой разницё между ресцубликанскимъ большинствомъ Палаты и оппозиціей. На законодательныхъ выборахъ эта разница заключалась въ 87 голосакъ. Оченъ легко поэтому очутиться въ присутствіи реакціоннаго большинства.

Всё неудобства, вытекающія изъ упраздненія конкордата для государства, безъ сомнёнія будуть въ самыхъ широнихъ разнърахъ использованы клерикалами. Клерикализиъ, сдълавшись вполиё свободнымъ въ своихъ движеніяхъ, удвонтъ усилія. Борьба будетъ болёе горячей, чёмъ когда либо, и если она приведетъ къ реакціонной Палатъ, которая станетъ разрушать всё антиклерикальния предпріятія, которая станетъ разрушать всё антиклерикальния предпріятія, которая станетъ всё реформы, на когорыя возлагали упованіе! Республикъ будетъ доотаточно одного того, чтобы защащать себя.

Нелькя забывать и того, что вбра обладаеть способлостью двигать горами. Несомивнно, что потревоженные литеросы и вбреванія, подогръваемыя этими интересами, не замедлять поднять населеніе. Церковь будеть торжествовать, а республика? Увѣрена ли она, что справится съ возстаніемъ?

Постоянство религіознаго чувства и 19-ти въковое существованіе римской церкви, воть факты, съ которыми нужноочень и очень считаться.

Религіозное чувство отвѣчаеть той неискоренимой потребности человѣческаго духа, которая жаждеть идеала. Подъ различными формами оно сохраняется при всѣхъ цивилизаціяхъ. Стараніе уничтожить, искоренить его равнялось бы безумію.

Церковь издавна пользовалась покровительствомъ государства и процвѣтала подъ сѣнію его. Какъ нѣжная мать или какъ любящая супруга, она, доколѣ существуетъ, не перестанетъ говорить государству: "Люби меня и слушайся, если можешь, бей меня, если хочешь, но не покидай меня никогда" (Prévost-Paradol). Отталкивая ее отъ себя, дѣлаютъизъ нея смертельнаго врага.

Зачёмъ рисковать, въ данномъ случаё, судьбами республики, единствомъ внутри государства, престижемъ Франціи за границей? Неужели нёть вопросовъ болёе существенныхъ и неотложныхъ? Неужели депутаты и сенаторы посланы въ парламенть для того, чтобы заниматься только священниками да монахами? Не являются ли болёе важными предметами — земледёліе, промышленность, торговля? Неужели кром'ё этого нёть болёе важныхъ народныхъ реформъ?

Чего требуеть демократія? Осуществленія какъ можно болѣе полнаго равенства предъ закономъ, уменьшенія пошлинъ, отягощающихъ народъ. Вопросъ объ отмѣнѣ конкордата не интересуеть се. Будеть ля болѣе счастливъ народъ, когда правительство не станеть вмѣшиваться въ назначеніе епископовъ?

Желаніе отдёленія равносильно желанію объявить войну деревенскимъ священникамъ. Эти послёдніе сдёлаются самыми страшными врагами правительства, будучи наиболёе задёты имъ. Непосредственнымъ образомъ они стануть во враждебныя отношенія къ тому, кто станеть отнимать у нихъ церкви, лишать ихъ седержанія. И тогда ни папа, ни епискоци, ки префекти не будуть въ состояніи обуздать ихъ.

Такимъ образомъ силою вещей въ большей части коммунъ, и именно въ тѣхъ, которыя теперь наиболѣе спокойны, возкъ вопросу объ отдъл. Циркин отъ государства во франции. 341

никаеть мятежь и раздъленіе. Произойдеть религіозная война между партіей мэра и партіей кюрэ, какъ предсказывали Поль Бэрь и Вальдекъ-Руссо.

Изъ за сенарація въ каждой коммунъ, въ каждой фамиліи, религіозный вопросъ страшно обострится; въ 36 ти тысячахъ коммунъ Франціи появится масса мелкихъ католическихъ партій, которыя будуть въ свою очередь дробиться. Функціонированіе ихъ создасть зрѣлище грандіозной организаціи, стремящейся безпрестанно соединить духовное и временное, подчинить второе первому, законъ—догмѣ, къ большей опасности для гражданскихъ установленій и для свободы совъсти. Организація эта будеть имъть тъмъ большую силу, что ея средствомъ является свобода, которая дерзаеть, а точкой опоры—въра, которая повинуется (Сh. Dupuy).

Далекая отъ того, чтобы создать для католической церкви какія либо реальныя затрудненія, сепарація, напротивъ, можеть дать ей силу, независимость, мощь организаціи и, въ особенности, громадные матеріальные ресурсы для общественной дъятельности.

Нельзя безъ чувства опасенія смотръть на существованіе столь могущественной организаціи.

Въ проянцательныхъ умахъ не могло не возникнуть опасеніе увидѣть государство въ государствѣ безъ достаточнаго противовѣса, такъ какъ никакой другой культъ не можетъ въ нашихъ странахъ уравновѣсить вліяніе католическаго культа (Prévost Paradol).

Отдівленіе это-акть неполитичный, прежде всего, и непонятно, почему правительство, для котораго было бы очень важно обезоружить своихъ противниковъ, даеть имъ само мечь въ руки, который обратятся противъ него же. Республика дівлала уже и такъ много ошибокъ. Эта ошибка была бы наиболье тяжкой.

Утверждають, впрочемъ, что есть тысяча средствъ къ тому, чтобы параднеевать сопротивление, что не будеть недостатка въ репрессивныхъ законахъ; но ни одна изъ полицейскихъ иъръ, какія можно употребить, оставаясь на почвъ дегальности, не замѣнить прерогативъ, котория давалъ конкордать.

Миръ большинства французскихъ департаментовъ стоитъ. конкордата.

Въдь прежде чъмъ приступать къ отдълению, нужно под-

готовить къ ней умы и реализовать ее прежде всего около себя (L. Sentupéry).

Грозить еще и иная опасность: сепарація разстроить организмъ нашей внутренней торговли. Есть основаніе опасаться коммерческихъ способностей, которыми обладали нѣкоторыя конгрегаціи, и которыя не замедлить унаслѣдовать себѣ свободное духовенство. Ничто не воспрепятствуетъ настоятелямъ церквей содержать лавки и конторы и создать своего рода церковный трёсть.

Не будучи обременены семьями, священники будуть довольствоваться гораздо меньшей прибылью, чёмъ какая необходима для обыкновенныхъ торговцевъ. И тё, потерпёвши ущербъ отъ такой страшной конкуренціи, естественно, обратять свой гиёвъ на республику и на законодателей, которые ихъ разорили изъ за одного удокольствія примёнить абстрактный принципъ.

Послѣднее возраженіе:

Разрывъ съ Ватяканомъ неминуемо повлечеть за собой упраздненіе французскаго протектората на Востокѣ. Иностранные миссіонеры, какъ изъ патріотизма, такъ и въ особенности изъ мести правительству, враждебному религіи, будутъ больше обращаться къ своимъ національнымъ агентамъ, какъ они и теперь уже стараются дѣлать. Если подобныя попытки были пока еще не многочисленны, то единственно потому, что конгрегація пропаганды и государственный секретаріатъ при Св. Престолѣ всегда внушали миссіонерамъ, чтобы они уважительно относились къ оффиціальному протекторату и обращались къ представителямъ Франція.

Посль отдъленія французскіе агенты уже не будуть имѣть возможности требовать оть той власти, которую они не признають поддержки. Французскій протекторать быстро станать падать и не замедлить исчезнуть совсёмъ вмѣстѣ съ своими преимуществами.

А между тёмъ, какъ навёстно, 28 января 1902 г. министръ иностранныхъ дёлъ Делькасса говорилъ въ Палатё, что была прямая неебходимость оказывать содёйствіе и поддержку школамъ и конгрегаціоннымъ учрежденіямъ на Востокё.

Послё всего этого ясне, что ни коимъ образомъ не слёдуеть уничтожать конкордать, напротивъ, нужно было бы выдумать его, если бы его совсёмъ не существовало.

842

КЪ ВОПРОСУ ОБЪ ОТДЪЛ, ЦВРКВИ ОТЪ ГООУДАРСТВА ВО ФРАНЦИ. 343

## II. Католическая точка зранія.

Представляя конкордать законодательному корпусу министръ исповѣданій Порталисъ говорилъ:

"Нельзя судить о націн по небольшому числу тёхъ людей, которыхъ можно встрётить въ большихъ городахъ. На ряду съ этими людьми существуетъ громадное населеніе, нуждающееся въ руководительствъ, воспріимчивое больше къ конкретнымъ впечатлѣніямъ, чѣмъ къ отвлеченнымъ принцицамъ, и, безъ религіозной узды, готовое на всякое преступлоніе.

"Обитатели нашихъ деревней представляли бы изъ себя дикую орду, если бы религія не созывала ихъ въ церковь и не доставляла имъ случая вкусить сладость братскаго общенія...

"Религіовныя установленія это какъ бы каналы, по которымъ текутъ во всё слон народонаселенія идеи долга, порядка, справедливости, человѣчности. Наука всегда будеть достояніемъ лишь немногихъ. Но религію можно усвоить и не будучи человѣкомъ образованнымъ. Это она научаетъ, она открываетъ всё истины, необходимыя людямъ, не имѣющимъ ни времени, ни средствъ, чтобы заняться изученіемъ ихъ.

"Что же касается нравственности, то какое бы она имѣла значеніе, если бы уединиясь въ возвишенныя сферы науки и если бы религіозныя установленія не принуждали се сойти внизъ, чтобы стать осязаемой для народа? Такая нравственность, безъ религіозной догмы, была бы не больше, какъ справедливостью базъ судебныхъ трибуналовъ.

"Религіозная мораль, которая разр'шается въ формальныя приказанія, необходные обладаеть такой силой, какой не могла-бы имъть ни одна чисто философская мораль. На толпу гораздо болье производить впечатленія, когда ей приказысають, чжив когда доказысають.

"Для народных правительствь есть разсчеть покровительствовать религіознымъ учрежденіямъ, такъ какъ только благодаря имъ мораль и великія истины, служащія санкціей и опорей для нея, извлекаются изъ общей системы, чтобы стать предметомъ народной вёры.

"Французы исповедують католиноскую веру и громадное большинство ихъ требуеть, чтобы католицизмъ иользовался покровительствомъ; правительство из можеть отказаться отъ своихъ обязательствъ, не отягощая государства безпорядками и смутами. Поэтому нужно добиваться обезпеченія культа, который не можетъ существовать безъ священнодъйствующихъ. И естественное право требуетъ обезпеченія служителей культа приличнымъ содержаніемъ.

"Что же должно сдѣлать правительство въ отношеніи къ религія? Признать и утвердить тѣ условія и правила, при которыхъ государство, безъ опасности для себя, можетъ допустить публичное отправленіе культа. Вотъ что сдѣлало французское правительство въ отношеніи къ католическому культу. Оно заключило договоръ съ папой, не какъ съ иностраннымъ сувереномъ, а какъ съ главой церкви, часть которой составляютъ французскіе католики. Оно установило вмѣстѣ съ этимъ главой тотъ режимъ, при которомъ католики будутъ продолжать безпрепятственно отправлять свой культъ во Франціи".

Соображенія, какія приводилъ въ 1802 году оффиціальный ораторъ консулата, сохраняютъ всегда свою силу и значеніе. Конкордатъ установилъ способъ управленія церковными дѣлами, опредѣлилъ положеніе французскихъ гражданъ и иностранцевъ съ конфессioнальной точки зрѣнія.

Государство не можеть не интересоваться двятельностью церкви во Франціи, такъ какъ церковь есть, нъкоторымъ образомъ, международное учрежденіе (Maurice Barrès).

Конкордать необходимъ:

Слава, миръ, самая жизнь Франціи, соединены тёсными, неразрывными узами съ католической вёрой и, слёдовательно, съ вёрностью Св. Престолу.

Церковь, если ее будуть гнать и преслъдовать, перенесеть въ другое мъсто свою благотворную дъятельность.

По мъръ оставленія народныхъ традицій, т. е. въры и уваженія къ религіи, солнце Франціи будетъ меркнуть и французамъ придется краснъть предъ иностранцами (Testament du cardinal Lavigerie).

Со времени Филиппа Августа и даже съ IV вѣка, со времени Константина Великаго, всѣ тѣ государи и правительства, которые стремились провести отделение церкви отъ государства, никогда не имѣли успѣха.

Всегда будуть неизбъяныя точки соприкосновения между церковыю и государствомъ.

КЪ ВОПРОСУ ОВЪ ОТДЪЛ. ЦЕРЕВИ ОТЪ ГОСУДАРСТВА ВО ФРАНЦИ. 345-

Не отдѣляють души отъ тѣла.

Если политика конкордата и не совмъстима съ нъкоторыми республиканскими теоріями, то во всякомъ случато она не стоитъ въ полной оппозиціи къ дъйствительной доктринъ республиканцевъ, къ доктринъ свободы и уваженія совъсти. (Abbé Lemire).

Наконецъ, упраздненіе этого договора повлечеть за собой цълый рядъ катастрофъ, конца которыхъ намъ и не увидъть.

Обвиняють конкордать въ томъ, что онъ служилъ для политическихъ партій средствомъ борьбы противъ вліянія революціи. Но не должна ли церковь всегда бороться противъ антихристіанскаго и атеистическаго духа революціи?

Бросають еще упрекъ, что конкордать создаеть государство въ государствъ, тайное правительство въ дъйствительномъ національномъ правительствъ. Но церковь есть лишь постольку правительство, поскольку она есть организованное общество и, какъ всякое общество, должно имъть правительство. Только существуетъ громадная разница между объектомъ этого религіознаго общества и объектомъ гражданскаго общества. Поэтому, никакъ нельзя смъшивать церковь, какъ правительство религіознаго общества, съ государствомъ, правительствомъ гражданскаго общества.

Говорять еще, что конкордать является какъ бы продолженіемъ того тёснаго союза, между церковью и государствомъ, который въ средніе въка даваль церкви политическое господство. Но средневъковой строй христіанскаго общества сложился, съ одной стороны, такъ сказать, силой вещей, съ другой, ---благодаря тому, что церковь тогда играла цивилизаторскую роль. При паденіи римской имперіи, въ эпоху нашествія варваровъ, только одна церковь способна была взять въ руки управление народомъ и оказать на егосудьбы благотворное вліяніе. Когда церковь сопротивлялась, сначала римскимъ цезарямъ, потомъ-византійскимъ императорамъ, германскимъ и, наконецъ когда она вела борьбу противь регализиа Филиппа Красиваго, Людовика XIV-го, Іосифа П-го и Наполеона, то что въ сущности фигурировалона сцень исторіи? Съ одной стороны, --- сознаніе человьческихъ правъ, а съ другой-мечъ, грубая сила государства. Церковь же всегда трудилась для торжества сознания надъматеріальной силой (Abbé Gayraud, Discours à la Chambre).

Указывають на то, что церковь постоянно находится въ -конфликтахъ съ государствомъ. Но эти конфликты просто плодъ недоразумѣнія. Государство и церковь это-различныя -силы и дѣйствіе ихъ параллельно. Вотъ какъ Левъ XIII-й .въ своей энцикликѣ 1 марта 1885 г. формулировалъ оффиціальную доктрину церкви о соотношеніи двухъ властей:

"Богъ подѣлилъ управленіе родомъ человѣческимъ между двумя властями, властью церковной и властью гражданской. Первая относится къ вещамъ божественнымъ, вторая — къ человѣческимъ. Каждая изъ нихъ въ своемъ родѣ суверенна, каждая заключена въ строго опредѣленныя рамки, которыя проведены въ согласіи съ ея природой и спеціальной цѣлью. Существуетъ для той и другой кругъ дѣятельности, въ которомъ каждая дѣйствуетъ jure proprio".

Думають открыть неустраннмую противоположность между -церковью и государствомъ, между управленіемъ авторитета -и управленіемъ разума.

Но какая непримиримая оппозиція можеть существовать между авторитетомъ и разумомъ? Религіозный авторитеть не осуждаеть и не упраздняеть разума, какъ не осуждаеть и не упраздняеть науки и справедливости. Въ свою очередь, разумъ самъ по себѣ не отталкиваеть и не упраздняеть законнаго религіознаго авторитета. Если церковь и есть госцодство авторитета, то она такова лишь для себя самой, носкольку она обравуеть организованное общество, имѣющее своимъ предметомъ благо религіи. Но откуда видно, чтобы церковь осуждала законныя формы правленія въ гражданскомъ обществѣ? Напротивъ, она всегда одобряла ихъ.

Ставять въ вину церкви, что она предала осуждению въ Syllubus'в все новъйшее направление мысли. Но почему же это новъйшее направление должно считаться неприкосновеннымъ для критики и почему церковь не нибеть права осудить его?

Если новъйшеее направление умовъ либеральне, то оне должно допускать и извъотное ограничение свободы; этого требуеть истинный либерализмъ, иначе онъ приводить къ жестокой нетерпимости и деспотизму, часто практикуемому тоже во имя свободы.

Вивіани писаль: "Если бы подъ флагомъ свобады разрѣ. палось вводить въ заблужденіе слабые умы, то никто на могъ бы поручиться за будущее". Итакъ, значитъ, по Вивіани, свобода не есть абсолютное право; по нему нѣтъ свободы для преднамѣреннаго обмана. Не составляетъ ли эта идея квинтъ-эссенцію Syllabus'a (Abbé Gayraud)?

Когда Syllabus объявлялъ анаеему всёмъ тёмъ, которыебудутъ добиваться отдёленія церкви отъ государства, то онъвъ этомъ случаё находился въ полномъ согласіи съ традиціями католицизма, ибо конкордать обезпечиваетъ божественную миссію церкви и ея права распространять христіанство защищать его.

Ламенэ и Лакордеръ были осуждены Григоріемъ XVI-мъ. въ энцикликъ Mirari vos (15-го августа 1832 г.) за то, что они, предвосхищая желанія нынъшнихъ либераловъ, утверждали, что, при тъхъ условіяхъ, въ какихъ тогда находились политическія силы, необходимо представить оба правительстваи свътское и духовное, самимъ себъ.

Пій IX и Левъ XIII отвергши съ своей стороны раздѣленіе двухъ властей, тѣмъ самымъ отдали режиму конкордатапредпочтеніе предъ сепаратистскимъ режимомъ.

Болѣе ста лѣтъ церковь и государство жили въ мирѣ благодаря конкордату. Если же возникали иногда разногласія, то конкордатъ дѣйствовалъ подобно маслу на бурныя волны моря, и волненіе стихало. Когда же не будетъ конкордата, то что станутъ тогда дѣлать?

Но чтобы быть ръшительно противъ отдѣленія, достаточнотолько обратить вниманіе на планы противниковъ церкви. Дъло идетъ теперь уже не о "свободной церкви въ свободномъ государствъ", какъ во времена Ламенэ, Токвиля, Монталамбера и Лакордера. Программа свободомыслящихъ такова: церковь въ подчиненіи у сувереннаго государства. Католическая церковь—плѣнница, лишенная всѣхъ своихъправъ а также и всѣхъ гарантій, въ свѣтскомъ государствѣпритѣснителѣ.

Чего собственно хотять? Хотять дехристіанизировать Францію. Какими средствами?

При помощи этой самой сепараціи, которая внесеть въсамое лоно церкви своего рода гражданскую войну, создастъ схизму, въ которой, надъются, католицизмъ и потонетъ.

Общество не видить ловушки разставленной предъ нимъ, оно похоже въ томъ случав на автомобиль, который поте.

рялъ тормазъ и мчится со всей быстротой внизъ, --- положеніе въ высшей степени опасное (Cardinal Mathieu, Le Concordat).

Взамѣнъ конкордата, государство, которое никогда не согласится оставить безъ контроля религіозныя дѣла, предлагаетъ культовый законъ, представляющій въ сущности усиленіе закона Жерминаля. Но законъ, опредѣляющій правила отправленія культа, можетъ ли быть составленъ безъ предварительнаго соглашенія съ главою церкви?

Непосредственныя, практическія послѣдствія упраздненія конкордата таковы: священники, особенно деревенскіе, будутъ обречены на нищенство храмы профанированы или же конфискованы подъ предлогомъ сдачи въ наемъ; духовенство стѣснено суровыми законами.

Что остается деревенскимъ священникамъ? Незначительная плата за мессу, скудныя приношенія, воть и все. Случайныхъ доходовъ почти никакихъ, потому что населеніе привыкло видѣть своихъ кюрэ довольствующимися своимъ жалованьемъ и не требующими отъ нихъ ничего для своего содержанія.

Это населеніе часто бываеть враждебно религіи, равнодушно къ затруднительному положенію своихъ пастырей. Безъ конкордата отправленіе культа станеть невозможнымъ, у священниковъ отнимутъ всякій авторитеть и вліяніе на народъ, такъ какъ не ограничатся уничтоженіемъ бюджета культовъ, но и сдѣлаютъ все, чтобы стѣснить кюрэ въ отправленіи богослуженія.

Уже и теперь во многихъ бъдныхъ приходахъ случайные доходы равняются почти нулю, они едва едва только позволяютъ не умереть съ голоду.

Исполняющіе должность священника въ этихъ приходахъ питаются, въ теченіе шести дней недѣли, одними овощами и ихъ хотять еще лишить тѣхъ грошей, которые имъ теперь бросаютъ.

Обитатели бъдныхъ маленькихъ селеній съ трудомъ зарабатываютъ себъ кусокъ хлъба. Откуда же имъ отдълить десятину для пропитанія своего кюрэ?

Въ городахъ еще можно покрыть недостатокъ средствъ, но бъдныя деревни, гдъ такъ нуждаются въ нравственной поддержкъ и пастырскомъ попечении, какъ имъ сохранить ихъ кюрэ? При такихъ условіяхъ, когда непосредственныя нужды и жизненныя потребности увеличиваются съ каждымъ днемъ, прямые и косвенные налоги возрастаютъ и дѣлаются все тяжелѣе и тяжелѣе, можно ли разсчитывать на особенную щедрость върующихъ?

Придется сокращать число приходовъ, тѣмъ болѣе, что народъ, все больше и больше увлекаемый примѣромъ безбожія и невѣрія, склоненъ совершенно пренебрегать религіозными обязанностями.

Возможно, впрочемъ, и даже очень въроятно, что на первыхъ порахъ нъкоторые станутъ протестовать противъ ненавистной политики правительства, пробудятъ въ себъ заснувшую въру. Но надолго ли хватитъ этой ревности (De Mandat-Grancey)?

При конкордать духовенство хотя получаеть и небольшое жалованье, но все-таки получаеть; оно является господиномъ въ своей сферь, на немъ лежить обязанность завъдыванія церковью, ключи отъ которой хранятся у него. Только ключъ отъ колокольни находится въ двухъ рукахъ, у священника и у городскаго мэра. Въ день "освобожденія" послъднія свободы французской церкви исчезнуть. Полицейскій коммисаръ будеть наблюдать за вствиъ, что дълается въ алтаръ и на церковной казедръ, какъ онъ наблюдаетъ и за трибуной, во время митинга.

При конкордать священники могуть жить независимо въ своей церкви, держаться вдали отъ политической сутолоки. Сенарація бросить французскую церковь въ лоно политики, которая уже зоветь ее и протягиваетъ свои объятія. Тутьконецъ нравственной свободъ церкви, ея достоинству а также и священному характеру ея миссіи въ глазахъ толпы. Тогда вспыхнетъ открытая война между священникомъ и учителемъ. И теперь уже учителя, эти, новые священники республики презираютъ кюрэ, не здороваются съ ними, а школьники, слъдуя дурному примъру своихъ наставниковъ, преслѣдуютъ священниковъ на улицахъ.

При конкордать (le Concordat), такъ или иначе, все таки было согласіе (la concorde). Уничтоженіе этого великаго акта неизбъжно повлечеть за собой всеобщее ослабленіе, смуту, религіозную войну въ селеніяхъ, безполезную трату силъ, которыя могли бы быть употреблены на ръшеніе великихъ соціальныхъ проблемъ. Вся Франція окажется на военномъ положеніи, возможна даже общая гражданская война.

Когда духовенство почувствуеть себя въ положени гонимой и преслъдуемой стороны, то можеть ли оно остаться пассивнымъ? Его противники сильны, но и у него силы уже сосредоточены, готовы къ дъйствию. Если оно возстанеть, то по всей Франціи, особенно въ Бретани, слышна будеть канонада. При первомъ же сигналъ, тысячи ружей будуть направлены противъ враговъ церкви.

Когда совершится отдъленіе, когда Франція превратится въ два вооруженныхъ лагеря, то не слъдуетъ ли ждать самыхъ страшныхъ междоусобицъ, особенно если клерикали, раздраженные аттаками противъ нихъ, которыя послъ отдъленія несомнънно участятся, станутъ отвъчать на нихъ тъмъ же?

Во всякомъ случаѣ, сепарація поведеть къ образованію большой католической партіи, а это будеть громаднымъ зломъ въ религіозномъ отношеніи. Политика всюду была вредна для французской церкви. И воть теперь хотять опять заставить эту церковь тянуться на буксирѣ партіи.

Если уничтожають конкордать, который, какъ и всякій договорь, носить синаллагматическій характерь, то каждая изъ договаривающихся сторонь должна обратно получить вмѣстѣ съ свободой и то что ей принадлежало до заключенія конкордата. Съ того дня, когда правительство разрываеть конкордать, оно обязано произвести реституцію. Но отмѣнить конкордать и удержать въ то же время недвижимыя имущества, которыя принадлежали духовенству предъ заключеніемъ этого modus vivendi, это значить присвоить себѣ чужое имущество, это—настоящій грабежъ (Mgr. Villiez, évêque d'Arras).

Духовенство не хочеть развода; если же на немъ настанвають, то пусть возвратять ему приданое.

Другая несправедливость:

Патеры, пасторы и раввины, можеть быть, выбрали для себя свою профессію, подъ тёмъ условіемъ, что права и взаимныя обязанностя, вытекающія изъ конкордата, не будуть нарушаемы, отвергаемы или же совсёмъ уничтожаемы какой нибудь изъ договаривающихся сторонъ. И воть теперь эти права нарушають, эти обязательства отказываются признавать.

### къ вопросу объ отдъл. циркви отъ государства во франции. 351:

Представимъ себѣ, что церкви будутъ закрыты, въ принципъ рѣшатъ упразднить первое причащеніе, крещеніе, бракъ и церковный обрядъ погребенія. Неужели думають, что это не произведетъ сильнаго впечатлѣнія на весь народъ, что отъ этого не пострадаетъ нисколько торговля, промышленность, земледѣліе?

Если и теперь, при гоненіи на конгрегацій, столько заводовъ закрывается, а другіе работають не болѣе шести часовъ въ сутки, четырехъ дней въ недѣлю; если рабочіе, лишенные регулярной работы, разоряются и требують болѣе 500 милліоновъ изъ сберегательной кассы; если, наконецъ, болѣе 1500 мясныхъ лавокъ закрываются во Франціи вслѣдствіе войны противъ конгрегацій, то не очевидно ли что при томъ кризисѣ, который угрожаетъ Франціи, будуть еще болѣе гибельныя послѣдствія (Abbe Garnier)?

Недоумъвають, почему всё безъ исключенія обязаны удълять часть своихъ доходовъ на содержаніе культа. Это, говорять, несправедливо. Тѣ, которые обращаются къ помощи священника или пастора пусть и оплачивають ихъ услуги. Свободомыслящіе не должны ничего платить служителямъ разныхъ религій, потому что никогда не пользуются ихъ услугами.

Но служба общественнаго характера должна ли необходимо быть полезной для всёхъ гражданъ? Не всё французы слушають лекціи въ университетё, не всё гуляють въ Булонскомъ лёсу, не всё посёщають театры, и однако бюджеть народнаго образованія, бюджеть города Парижа, бюджеть изящныхъ искусствъ, всё одинаково существують на средства всёхъ гражданъ безъ различія.

На примъръ изящныхъ искусствъ особенно часто указывали и вполнѣ справедливо. Искусство, какъ и религія, есть потребность души. Музей такъ же точно имѣютъ своихъ върующихъ, какъ и цериви. И государство отпускаетъ больтія средства на нихъ. Оно также ассигнуетъ деньги на содержаніе театровъ и не запрещаетъ коммунамъ ассигновки на нихъ. И имѣетъ на то тысячу основаній. Никто не требуетъ "отдѣленія" изящныхъ искусствъ отъ государства, закрытія Лувра, высшихъ школъ.

Вюджетъ культовъ и всего то обходится не больше 20 су для каждаго. Развѣ это много, особенно если разсмотрѣть

9,

ть выгоды, какія большинство французовь извлекало досель отсюда?

Говорять, что въ Соединенныхъ Штатахъ сенаратистскій режимъ послужилъ ко благу церкви.

Но нужно вамѣтить, что Соединенные Штаты находятся въ условіяхъ исключительно благопріятныхъ. Какъ новыя страны, онѣ не имѣютъ ни прошедшаго, которое бы тяготѣло надъ ними, ни традицій, которыя необходимо было бы охранять. Кромѣ того американцы обладаютъ яснымъ сознаніемъ того, что должно давать и другимъ ту свободу, которую они требуютъ для себя.

Однако и въ Соединенныхъ Штагахъ сепаратистский режимъ уже не такъ благодътеленъ для церкви, какъ это кажется, если судить по степени распространения католичества. Дъло въ томъ, что возрастание послъдняго зависъдо отъ иностранной иммиграции, именно иммиграции ирландцевъ и нъмцевъ-католиковъ.

Съ другой стороны, Левъ XIII въ письмѣ, посланномъ американскимъ епископамъ, въ январѣ 1895 г., говорить, что американская католическая церковь обязана своимъ процвѣтаніемъ не сепараціи, а просто той свободѣ, какой она пользуется, и что, при нормальномъ положеніи вещей, процвѣтаніе чаще наблюдается тамъ, гдѣ существуетъ искреннее единеніе, а не раздѣленіе.

Итакъ, нужно стоять за конкордатъ, такъ какъ нъть никакого серьезнаго мотива для отмъны его, такъ какъ, далъе, упраздненіе его поставило бы церковь въ неизвъстность насчетъ будущаго, такъ какъ, наконецъ, католическія традиціи получили бы ударъ, который могъ бы для нихъ быть смертельнымъ.

Таковые тезисы защитниковъ конкордата относительно "будущаго церквей". Ближайшее будущее пока не подтверждаетъ тѣхъ пророчествъ, какія въ нихъ высказнваются. Проведеніе въ жизнь новаго закона объ отдѣленіи не встрѣтило непреодолимыхъ затрудненій. Не оправдались и надежды на особенный подъемъ религіознаго чувства и взрывъ энтузіазма въ сердцахъ католиковъ. Антаклерикализмъ за послѣдніе годы сдѣлалъ во Франціи громадные успѣхи и завоеванія. Мнѣніе бывшаго министра

## къ вопросу объ отдел. церезн отъ государства во франции. 858

Ланессана (статья въ газеть Siecle) о глубокомъ индиферентизмъ французовъ къ церкви и религіи вообще, повидимому, находить въ этомъ случав подтвержденіе. Серьезнаго положенія вещей не создалось, не смотря на всъ старанія и усилія завзятыхъ клерикаловъ. Не оправдались пророчества защитниковъ конкордата о томъ, что, съ уничтоженіемъ его, возгорится всеобщая междоусобная война и произойдутъ сильныя пертурбаціи въ соціальной жизни.

Конкордать уже давно ие удовлетворяль ни свътское правительство, ни духовенство <sup>1</sup>). Послъднее держалось за него только чтобы не попасть изъ огня въ полымя. Тъ условія, которыя произвели на свъть этоть документь, который нъкоторые называють прямымъ юридическимъ абсурдомъ, частію измънились, частію совсъмъ исчезли. Жизнь необходимо требовала изданія новыхъ нормъ, регулирующихъ отношенія государства къ церкви.

Сепаратисты своимъ настойчивымъ delenda est! по отношению къ конкордату выражали лишь реальныя требования жизни.

Тъмъ не менъе, какъ это и предвидъли сепаратисты, осуществленіе реформы не обощлось безъ затрудненій.

Такъ, прежде всего, враждебно были встръчены въ народъ попытки осуществить требованіе новаго закона о составленіи инвентаря церковныхъ имуществъ. Въ газетахъ не разъ сообщалось о томъ, что въ разныхъ мъстахъ происходили столкновенія, при описи церковныхъ вещей, съ гражданской властью, производившей опись, такъ что требовалось вмъшательство полиціи.

Немалыя затрудненія возникли и при осуществленіи того пункта закона объ отдёленіи, который требуеть предварительнаго заявленія о предстоящемъ въ церкви собраніи для богослуженія. Папа инструкціей изъ Рима запретилъ духовенству дѣлать подобныя заявленія (деклараціи). Вслѣдствіе этого властямъ пришлось составлять чуть ли не ежедневно десятки тысячъ протоколовъ за нарушеніе требованія о предварительномъ увѣдомленіи. Всѣ суды заняты были этими дѣлами. И вотъ въ видахъ устраненія подобнаго практиче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ показываетъ исторія, система конкордатовъ, вообще оказы. вается крайне неудобной. Historia concordatorum-historia dolorum, какъ выражаются нѣкоторые канонисты.

#### вогословский въстникъ.

скаго неудобства, въ палату депутатовъ вносится законопроэкть о признание за всъми гражданами права устраивать собрания безъ предварительнаго заявления, чтобы, такимъ образомъ, духовенство все таки оказалось въ рамкахъ закона. Предварительное заявление, по этому законопроэкту, становится уже факультативнымъ и превращается изъ обязанности въ право, дающее извъстныя преимущества.

Много хлопоть причиняють, какъ это можно видёть изъ только что приведеннаго случая, участившіяся за послёднее время энциклики и инструкціи папы, который не идеть ни на какія уступки и безпощадно громить республиканское правительство. Правительство издаеть законъ, папа отвёчаеть на него энцикликой; правительство опубликовываеть новый законъ, онъ въ свою очередь вызываетъ новую энциклику и т. д., такъ что, по словамъ бывшаго министра Пельтана (статья въ Маtin) французское законодательство по религіозному вопросу уже сдёлалось ежемъсячнымъ и объ щаетъ быть ежедневнымъ. Сводъ законовъ превращается въ періодическое изданіе.

Въ общемъ же, какъ французское правительство, такъ и французское духовенство, не смотря на недовольство радикаловъ-соціалистовъ, съ одной стороны, и грозныя прещенія римской куріи, съ другой стороны, склонны идти на взаимныя уступки, держаться примирительной тактики. Вопреки энцикликѣ 10 августа 1906 г., запрещавшей учреждать культовыя ассоціаціи, во Франціи подобныя ассоціаціи однакоуже начали образовываться, а въ Парижѣ 21-го января нынѣшняго года въ одной изъ церквей состоялась первая "свободно-католическая" месса, которую служили отлученные паной отъ церкви архіепископъ Рене Виляттъ и священникъ Руссенъ, основавшіе вѣроисповѣдную ассоціаціюнезависимо отъ папы<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Католики-соціалисты и вообще христіане - демократы съ большимъсочувствіемъ относятся къ этимъ и подобнымъ имъ фактамъ. По ихъмиънію, процессъ разложенія католической церкви во Франціи на рядъ свободныхъ въроисповъдныхъ ассоціацій будетъ имъть благотворныя послъдствія: застывшія и затвердъвшія формы существующей церковной организаціи не даютъ простора для обнаруженія живыхъ религіозныхъ силъ, между тъмъ какъ свободный и болте подвижный типъ ассоціаційпредставляетъ въ этомъ случат гораздо больше удобствъ.

#### 854

· Digitized by Google

въ вопросу объ отдъя, церкви отъ государства во франции. 855

Приложенный къ книгѣ Charriaut законопроэкть объ отдѣленіи церкви отъ государства, при своемъ прохожденіи чрезъ законодательныя истанціи, подвергся нѣкоторымъ измѣненіямъ и дополненіямъ. Прилагаемый ниже тексть закона, въ его окончательной редакціи, заимствованъ нами изъ книги Lanessan'a: L'etat et les eglises en France (pp. 285-302).

## Законъ объ отдъленія церкви отъ государства.

ОТДЪЛЪ І-й.

Принципы.

Ст. 1. Республика обезпечиваетъ свободу совъсти. Она гарантируетъ свободное отправленіе культа съ единственными, указанными ниже, ограниченіями въ интересахъ общественнаго порядка.

Ст. 2. Республика не покровительствуеть и не даеть ни содержанія, ни субсидій ни одному изъ культовъ. Вслѣдствіе этого, съ 1-го января, слѣдующаго за опубликованіемъ настоящаго закона, будуть изъяты изъ бюджетовъ государства, департаментовъ и коммунъ всѣ издержки, идущія на отправленіе культа.

Однако могуть быть внесены въ вышеупомянутые бюджеты расходы на дъла благотворенія, а также на обезпеченіе свободнаго отправленія культовъ въ публичныхъ учрежденіяхъ, каковы лицеи, коллежи, школы, пріюты, убъжища и тюрьмы.

Публичныя учрежденія культа упраздняются, при соблюденін предцисаній, изложенныхъ въ ст. 3-ей.

ОТДЪЛЪ ІІ-й.

Передача имуществъ. Пенсіи.

Ст. 8. Учрежденія, упраздненіе которыхъ предписывается ст. 2-й, продолжаютъ временно функціонировать, согласно твиъ правиламъ, которымъ они подчинены теперь, до передачи ихъ имуществъ ассоціаціямъ, предусмотрѣннымъ въ отдѣлѣ IV-мъ, и далѣе, до истеченія указаннаго ниже -срока.

По опубликовании настоящаго закона агенты отъ управле-

нія государственными имуществами приступять къ описии оцънкъ инвентаря:

1° движимыхъ и недвижимыхъ имуществъ упомянутыть учрежденій.

2<sup>0</sup> тѣхъ имуществъ государства, департаментовъ и коммунъ, которыя находятся въ пользованіи у этихъ учрежденій.

Этоть двойной инвентарь будеть составленъ совмѣстно съзаконными представителями церковныхъ учрежденій.

Агенты, производящіе опись, имѣють право затребовать всѣ документы, могущіе пригодиться при производствѣ дѣла.

Ст. 4. Въ срокъ не болѣе одного года со дня опубликованія настоящаго закона, движимыя и недвижимыя имущества, принадлежащія монастырямъ, церквамъ, пресвитерскимъ совѣтамъ, консисторіямъ и другимъ публичнымъ культовымъ учрежденіямъ, будутъ со всѣми повинностями и обязательствами, какія на нихъ лежатъ, переданы закопными представителями этихъ учрежденій ассоціаціямъ, которыя въ соотвѣтствіе съ правилами общей организаціи культа, для обезпеченія отправленія коего они предназначаются, будутъ легально образованы по предписаніямъ ст. 19-й, для отправленія этого культа вь прежнихъ циркумскрипціяхъ упомянутыхъ учрежденій.

Ст. 5. Тѣ изъ поименованныхъ въ предшествующей статьѣ имуществъ, настоящимъ собственникомъ которыхъ является государство и которыя не заключаютъ въ себѣ благочестивыхъ вкладовъ, образовавшихся послѣ закона 18 жерминаля. Х года, — эти имущества отойдутъ къ государству.

Передача имуществъ можетъ быть совершена церковными учрежденіями только спустя мѣсяцъ по опубликованіи регламента общественной администраціи предусмотрѣннаго статьей 48.4.

При несоблюденія этого, о недійствительности акта передачи можеть быть заявлено предъ гражданскимъ судомъ всякой заинтересованной стороной или же государственнымъ прокуроромъ.

Въ случав продажи культовой ассоціаціей движимыхъ и недвижимыхъ цённостей, составляющихъ часть патримовіи упраздненнаго публичнаго учрежденія, прибыль отъ продажи.

356

должна быть употребляема въ видё именной ренты или на условіяхъ, предусмотрённыхъ во 2.мъ параграфё 22-й статьи.

Пріобр'втатель этихъ имуществъ будеть лично отв'ятственъ въ правильности этого употребленія.

Имущества, требуемыя обратно государствомъ, департаментами или камкунами не могуть быть отчуждены, преобразованы, или измънены, доколъ соотвътствующими судебными инстанціями не будеть издано постановленіе относительно обратнаго требованія.

Ст. 6. Ассоціяція, присвоивающія себя имущества упраздняемыхъ церковныхъ учрежденій, принимаютъ на себя и долги этихъ учрежденій, а также и ихъ заемы, при соблюденіи предписаній 8-го параграфа настоящей статьи; поскольку же енѣ не будуть освобождены отъ этого пассива, имъ дается право пользоваться приносящими доходъ имуисствани, которыя должны быть возвращены государству, въ свлу 5-й статьи.

Круглый доходъ съ упомянутыхъ имуществъ опредъляется на уплату ординарныхъ долговъ упраздняемаго публичнаго учрежденія, если не образуется никакой культовой ассоціаціи, готовой взять патримонію этого учрежденія.

Годовно займы, сдёланные въ виду издержекъ на культовыя зданія, будуть числиться за ассоціаціями, пока онѣ будуть пользонаться этими зданіями, применительно къ определеніямъ Ш-го отдёла.

Въ случать, если государство, денартаменты или коммуны вступять во владение теми зданиями, собственниками которыть они являются, то на ихъ ответственности будуть лежать ординарные долги, числящияся за упомянутыми здавиями.

Ст. 7. Движимыя и недвижимыя имущества заключающія въ себѣ благотворительные вклады или всякіе другіе вклады, не имѣющіе отношенія къ отправленію культа, будуть переданы законными представителями церковныхъ учрежденій, твать общественнымъ учрежденіямъ, назначеніе которыхъ согласуется съ казначеніемъ упомянутыхъ имуществъ. Эта передача должна быть утверждена префектомъ департамента, гдѣ каходится церковное учрежденіе.

Въ случав неутвержденія, діло будеть рішено декретомъ Государственняго Сорбка.

Всякое дъйствіе, касающееся обратнаго взятія должно быть произведено въ шестимъсячный срокъ считая съ того дня, когда ръшеніе префекта или декреть, утверждающій передачу, будеть внесень въ оффиціальный журналь.

Дѣйствіе можеть быть возбуждено только по отношенію къ дарственнымъ или завѣщаннымъ имуществамъ и лишь жертвователями и ихъ наслѣдниками по прямой линіи.

Ст. 8. Если въ срокъ, указанный въ 4-й статьъ, церковное учреждение не приступитъ къ передачѣ имуществъ, предписанной выше, то дъло будетъ ръшено декретомъ.

По истечении вышеуказаннаго срока, имущества, назначенныя къ передачѣ, будутъ, до ихъ передачи, находиться подъ секвестромъ.

Если имущества, передаваемыя въ силу ст. 4-й и 1 го параграфа настоящей статьи, съ самаго начала или послѣ будуть затребованы многими ассоціаціями, образованными для отправленія одного и того же культа, то передача, которая будеть произведена представителями учрежденія или же по декрету, можеть быть въ спорныхъ случаяхъ обжалована предъ Государственнымъ Совѣтомъ, который и рѣшитъ, принявши во вниманіе всѣ обстоятельства дѣла.

Требованіе будеть предъявлено въ Государственный Совъть, въ годичный срокъ, считая со времени выхода декрета или же со времени увъдомленія префектской власти о состоявшейся передачъ, увъдомленія со стороны законныхъ представителей публичныхъ культовыхъ учрежденій. Это увъдомленіе должно быть сдълано въ мъсячный срокъ.

Кромѣ того, передача можетъ быть опротестована въ случаѣ раскола въ ассоціаціи, образованія новой ассоціаціи вслѣдствіе измѣненій въ территоріи церковной циркумскрипціи и въ случаѣ, если ассоціація, присвоившая имущества, уже болѣе не въ состояніи исполнять свое назваченіе.

Ст. 9. При отсутствіи всякой ассоціаціи, желающей взять имущества публичнаго культоваго учрежденія, эти имущества будуть декретомъ переданы коммунальнных бааготворительнымъ учрежденіямъ, находящимся въ предѣлахъ соотвѣтствующей церковной циркумскрипціи.

Въ случав распаденія ассоціація, имущества, которыя ей достались въ силу ст. 4-й и 8-й, будуть переданы декретомъ Государственнаго Соввта или подобнымъ же ассоціаціямъ въ къ вопросу объ отдъл. Цириве отъ государства во франции. 359

той же самой циркумскрипціи или, за ихъ отсутствіемъ, —въ сосѣднихъ циркумскрипціяхъ, а также учрежденіямъ, указаннымъ въ 1-мъ параграфѣ настоящей статьи.

Всякое д'вйствіе, касающееся обратнаго взятія, должно быть произведено въ шестимъсячный срокъ, считая съ того дня, когда декреть будеть внесенъ въ оффиціальный журналъ. Дъйствіе можетъ быть возбуждено только по отношенію къ дарственнымъ ни завъщаннымъ имуществамъ и лишь жертвователями и ихъ насявдниками по прямой линіи.

Ст. 10. Акты передачи, предусмотръвные предшествующими -статьями, не даютъ мъста для какого-либо сбора въ пользу .казны.

Ст. 11. Служители культовъ, которымъ, при опубликовании настоящаго закона, будетъ болёе 60-ти лётъ, и которые будутъ, по крайней мёрё, въ теченіе 30-ти лётъ исполнять церковныя функціи, вознаграждаемы государствомъ, получатъ ежегодную и пожизненную пенсію, равную <sup>8</sup>/4 ихъ жалованья.

Тъ, которымъ будетъ болѣе 45 лѣтъ и которые въ теченіе, по крайней мѣрѣ, 20 лѣтъ исполняли церковныя функци, вознаграждаемыя государствомъ, получатъ ежегодную и пожизненную пенсію, равную половинъ ихъ жалованья.

Пенсіи, опредѣленныя двумя предшествующими параграфами не могуть превышать 1500 франковъ.

Въ случат смерти пенсіонеровъ, эти пенсіи будутъ предоставлены, въ половинномъ размтрт, вдовт и сиротамъ, оставшимся послт рудокопа, въ размтрт же <sup>1</sup>/4---бездътной вдовт рудокопа. По достижении сиротами совершеннолти пенсія нмъ прекращается.

Служители культовъ, досел'в содержавшіеся на счеть государства и не оказавшіеся въ упомянутыхъ выше условіяхъ, будутъ получать въ теченіе 4-хъ лъть, считая со времени уничтоженія бюджета культовъ, пособіе, равное, для перваго. года, цълому жалованью, для второго---двумъ третямъ, для третьяго---половинъ, для четвертаго----одной трети.

Впрочемь, въ коммунать не менье какъ съ тысячью обитателей для служителей культовъ, которые будутъ продолжать совершать свои функцій, продолжительность каждаго изъ четырехъ, указанныхъ выше періодовъ будетъ удвоева.

Департаменты и коммуны могуть подъ тъми же условіями,

какъ и государство, назначать служителямъ культовъ, содержимымъ теперь на счетъ ихъ, пенсіи или пособія, установленныя на томъ же самомъ основанія и съ одинаковыми же сроками.

Исключеніе д'влается для правъ, пріобр'втеннымъ въ отношеніи пенсіи всл'ядствіе прим'вненія прежняго законодательства, а также для пособій, назначенныхъ прежнимъ служителямъ культовъ или ихъ семьв.

Пенсіи, предусмотр'внныя двумя первыми параграфами настоящей статьи, не могуть соединяться ни съ какой другой пенсіей или жалованьемъ, присвоеннымъ тому или другому званію государствомъ, департаментами или коммунами.

Законъ 27 іюня 1885 г., относительно персонала упраздненныхъ факультетовъ католическаго богословія, примънимъ и къ профессорамъ, преподавателямъ и учащимся въ протестантскихъ богословскихъ факультетахъ.

Пенсіи и пособія, предусмотр'внныя выше, будуть неотьемлемы и неприкосновенны на тіхъ же самыхъ условіяхъ, что и гражданскія пенсіи. Онъ прекращаются въ случаѣ осужденія на тілесное или какое-нибудь позорное наказаніе а также въ случаѣ осужденія за одинъ изъ проступковъ, предусмотр'внныхъ 34-й и 35-й статьей настоящаго закона.

Право на получение и пользование пенсией или пособиемъ при обстоятельствахъ, отнимающихъ звание французскаго гражданина, отмъняется на время лишения этого звания.

Прошенія о пенсіи должны быть, во избъязаніе отказа за просрочкой, поданы въ годичный срокъ, считая со дня опубликованія настоящаго закона.

## ОТДЪЛЪ Ш-й.

## Зданія вультовъ.

От. 12. Зданія, которыя были предоставлены въ распоряженіе нація и которыя, въ силу закона 18 жерминаля X года, служать для публичнаго отправленія культовъ или для помъщенія ихъ служителей (соборы, церкви, часовни, грамы, синагоги, архіепископскіе, епископскіе и священническіе дома, семинаріи) а также и всть ихъ недвижамыя и движимыя имущества, принадлежавніе имъ, когда упомянутыя зданія были предоставлены культамъ, становятся соботвенностью государства, департамевтовъ и коммунъ.

#### 860

къ вопросу объ отдъл. Циркви отъ государства во франции. 861

Съ этими зданіями а равно и съ тёми, которыя относятся ко времени послё закона 18 жерминаля X года, и собственниками которыхъ являются государство, департаменты и коммуны, включая сюда и протестантскіе богословскіе факультеты, — съ этими зданіями поступлено будетъ согласно опредѣленіямъ сяѣдующихъ статей.

Ст. 18. Зданія, служащія для публичнаго отправленія культа а также принадлежащія имъ движимыя имущества будуть безвозмездно отданы въ распоряженіе публичныхъ культовыхъ учрежденій, а потомъ ассоціацій, имѣющихъ замѣстить ихъ, которымъ и будутъ переданы имущества этихъ учрежденій, согласно опредъленіямъ II-го отдѣла.

О прекращения этого пользования и о передачъ въ другия руки будетъ объявлено декретомъ, безъ перенесения дъла въ Государственный Совъть, въ случаяхъ:

1º. Если ассоціація, имъющая бенефиціи, распадется.

2<sup>0</sup>. Если, за исключеніемъ впрочемъ случаевъ, происшедшихъ по независящимъ обстоятельствамъ, культъ не будетъ отправляемъ въ теченіе шести мъсяцевъ подъ рядъ.

3<sup>0</sup>. Если охраненіе зданія или движимыхъ имуществъ, выдѣленныхъ въ силу закона 1867 г. и 16-й статъи настоящаго закона оказывается неудовлетворительнымъ.

4°. Если ассоціація перестаеть осуществлять свои задачи вли если зданія получають несоотв'ятствующее назначеніе.

5°. Если она не исполняеть обязанностей, изложенныхъ въст. 6-й или въ послъднемъ параграфъ настоящей статьи, а также предписаній относительно историческихъ менументовъ.

Обратное взятіе недвижимостей можеть быть, въ случаяхъ, предусмотрвнныхъ выше, опредвлено декретомъ, обсуждаеиниъ въ Государственномъ Соввтв. Въ другихъ же случаяхъ оно можетъ быть опредвлено только закономъ.

Впрочемъ те́ изъ отданныхъ культамъ недвижимостей, въкоторнихъ культовые обряды не совершались въ теченіи года до настоящаго закона, а также и те́, которыя не будутъ затребованы культовой ассоціаціей въ теченіи двухъ лѣтъпослѣ опубликованія, могутъ быть отобраны декретомъ.

То же самое примѣнимо и къ зданіямъ, требованіе объ отобраніи которыхъ было заявлено до 1-го іюня 1905 года.

Публичныя учрежденія культа, а потомъ ассоціаціи събенефиціями, обязываются производить ремонть всякаго рода, производить страховку и исполнять другія повинности, касающіяся зданій и обстановки, ихъ украшающей.

Ст. 14. Архіепископскіе, епископскіе, пресвитерскіе дома и ихъ имущества, великія семинаріи и факультеты протестантскаго богословія будуть отданы безвозмездно въ распоряженіе публичныхъ учрежденій культа, а затѣмъ ассоціацій, предусмотрѣнныхъ 13-й статьей: архіепископскіе и епископскіе дома на два года; священническіе дома въ коммунахъ, гдѣ будетъ жить служитель культа, великія семинарін и факультеты протестантскаго богословія—на пять лѣть, считая со дня опубликованія настоящаго закона.

Учрежденія и ассоціаціи несуть въ отношенія этихъ зданій обязанности, предусмотрённыя послёднимъ параграфомъ 13-й статьи. Впрочемъ они не обязываются къ крупнымъ ремонтамъ.

О прекращении пользования зданиями со стороны учреждений и ассоциаций будеть объявлено въ условияхъ и формахъ, опредъленныхъ 13-й статьей. Опредъление 3-го и 5-го параграфа той же статьи примънимы и къ вданиямъ, упомянутымъ въ 1-мъ параграфъ настоящей статьи.

Выдёленіе для общественныхъ цёлей лишнихъ пом'вщеній въ священническихъ домахъ, предоставленныхъ въ распоряженіе культовыхъ ассоціацій, можетъ быть произведено по опредѣленію Государственнаго Совѣта.

По истечении срока безвозмезднаго пользования, здания будуть отданы въ свободное распоряжение государству, департаментамъ или коммунамъ.

Предоставленіе свободнаго помѣщенія, лежащее теперь, въ •силу 136-й статьи закона 5 апрѣля 1884 г., на обязанности коммунъ, въ случаѣ отсутствія пресвитерія, останется на ихъ обязанности въ теченіи пяти лѣть. Онѣ освобождаются •отъ этой обязанности въ случаѣ распаденія ассоціаціи.

Ст. 15. Въ департаментахъ Савойи, Верхней Савойи и приморскихъ Альпъ, пользование зданиями, бывшими ранте закона 18 жерминаля Х года и служащими для отправления культовъ и помъщения ихъ служателей, будетъ предоставлено коммунами, на территории которыхъ они находятся, культовымъ ассоціаціямъ, на условияхъ, указанныхъ въ 18-й и слъдующихъ отатьякъ настоящаго закона. Вев границъ этихъ обязательствъ, коммуны могутъ свободно распоряжаться собственностью этихъ зданій.

Въ твхъ же самыхъ департаментахъ кладбища остаются. собственностью коммунъ.

Ст. 16. Будеть произведено выдѣленіе зданій, служащихъ для публичнаго отправленія культа (соборовъ, церквей, часовень, храмовъ, синагогъ, архіепископскихъ, епископскихъ и священническихъ домовъ, семинарій), куда должны быть включены всѣ тѣ изъ этихъ зданій, которыя, въ своемъ цѣломъ или же въ частяхъ, представляютъ художественнуюили историческую цѣнность.

Движимыя и недвижимыя имущества, упомянутыя въ 13-й статьъ, и не внесенныя еще въ распредълительный листъ, составленный въ силу закона 30 марта 1887 г., дъйствіемъ настоящаго закона заносятся въ вышеупомянутый листъ. Министромъ народнаго просвъщенія и изящныхъ искусствъ будеть произведенъ окончательный отборъ тъхъ изъ этихъ имуществъ, сохраніе которыхъ представляло би достаточный интересъ съ точки зрѣнія искусства или исторіи. По истеченіи этого срока, другіе предметы будутъ съ полнымъ правомъ исключены.

Кромѣ того, движимыя и недвижимыя имущества, переданныя въ силу настоящаго закона, ассоціаціямъ, могутьонть выдѣлены на тѣхъ же самыхъ условіяхъ, какъ если. он они принадлежали публичнымъ учрежденіямъ.

Церковные архивы, и библіотеки, существующіе въ архіепископскихъ, и епископскихъ домахъ, въ великихъ семинаріяхъ, приходахъ и ихъ принадлежности будутъ подвергнуты описи и тѣ, которые будутъ признаны собственностью. государства, будутъ обратно отданы ему.

Ст. 17. Недвижимости, выдѣленныя въ силу закона 80 марта 1887 года или настоящаго закона, не подлежатъ отчужденію.

Въ случав, если продажа или обмѣнъ выдѣленныхъ вещей будутъ утверждены министромъ народнаго просвѣщенія и изящныхъ искусствъ, го право покупать прежде другихъ предоставляется: 1° культовнытъ ассоціаціямъ, 2° коммунамъ, 3° департаментамъ, 4° музеямъ и обществамъ искусства и археологіи, 5° государству. Цѣна будетъ установлена тремя экспертами, какихъ назначатъ продавецъ, покупщикъ и предсѣдатель гражданскаго суда.

#### вогословский въотникъ.

Если никто изъ поименованныхъ выше покупателей не воспользуется правомъ первой покупки, то продажа будетъ свободной; но запрещается покупателю выдъленнаго предмета переправлять его заграницу.

Никакой ремонть, реставрація или почина монументовь в выдёленныхъ вещей не могутъ быть начаты безъ разрёшенія министра изящныхъ искусствъ, и производимы безъ наблюденія со стороны его администраціи, съ рискомъ штрафа отъ 16-ти до 1500 франковъ съ владёльцевъ или собственниковъ, которые бы распорядились начать эти работы.

Всякое нарушеніе вышеуказанныхъ распоряженій, а также распоряженій 16-й статьи настоящаго закона и 4, 10, 11, 12 и 13-статей закона 30 марта 1887 г. будеть наказуемо штрафомъ отъ 100 до 10000 франковъ и заключеніемъ въ тюрьму отъ 6 дней до 3 мѣсяцевъ, или одному изъ этихъ двухъ наказаній.

Посъщение зданий и выставка отборныхъ вещей будутъ носить публичный характеръ; они не подлежатъ никакому налогу или пошлинъ.

# ОТДЪЛЪ ІУ-й.

## Ассоціаціи для отправленія культа.

Ст. 18. Ассоціаціи, образованныя для доставленія средствь на содержаніе и публичное отправленіе культа, должны быть учреждаемы въ согласіи съ 5-й и слъдующими статьями І-го отдъла закона 1-го іюля 1901 г. Онъ будуть сверхъ того подчиняться предписаніямъ настоящаго закона.

Ст. 19. Эти ассоціаціи должны им'ять своимъ предметомъ лишь отправленіе культа и состоять:

Въ коммунахъ, состоящихъ по крайней мъръ изъ 1000 обитателей, — изъ семи лицъ;

Въ коммунахъ отъ 1000 до 20000 обитателей, --- изъ пятнадцати лицъ;

Въ коммунахъ, въ которыхъ число обитателей превышаетъ двадцать тысячъ, изъ 25-ти совершеннолѣтнихъ лицъ, жительствующихъ въ религіозной циркумскрипціи.

Каждый изъ членовъ можеть выйти во всякое время изъ состава, по уплатв своей доли, какъ той, которой вышель уже срокъ, такъ и той которая относится къ текущему году, къ вопросу овъ отдъл. цвркви отъ государотва во франции. 365

не принимая во вниманія оговорокъ противоположнаго характера.

Независимо отъ какихъ бы то ни было оговорокъ въ статутахъ, дъйствія по финансовому управленію и завъдыванію имуществами, совершенныя директорами или управляющими, будутъ ежегодно контролируемы общимъ собраніемъ членовъ ассоціаціи и подчинены его анпробаціи.

Ассоціація могуть получать кром'в взносовь, предусмотр'внныхъ 6-й статьей закона 1-го іюля 1901 года, результаты сборовъ и пожертвованій на расходы по культу, могуть получать вознагражденія за религіозныя обряды и службы, за м'вста въ церкви, за предоставленіе предметовъ, назначенныхъ для похоронъ въ религіозныхъ зданіяхъ и для украшенія этихъ зданій.

Онъ могуть, не передавая своихъ правъ, отдавать излишекъ своихъ доходовъ другимъ ассоціаціямъ, учреждевнымъ для той же самой цъли.

Онъ не могутъ подъ какой бы то ни было формой получать пособія отъ государства, департаментовъ или коммунъ. Не будутъ разсматриваемы, какъ пособія, суммы, употребленння на поправку памятниковъ.

Ст. 20. Эти ассоціаціи могуть, въ формахъ, установленныхъ ст. 7-й декрета 16 августа 1901 г., учреждать союзы, имъющіе управленіе или центральную дирекцію; эти союзы будутъ регламентированы 18-й статьей и пятью послёдними параграфами 19-й статьи настоящаго закона.

Ст. 21. Ассоціація и союзы завёдують приходомь и расходомь; они составляють ежегодно финансовый отчеть за истекшій годь и инвентарь ихъ имуществъ, движимыхъ и недвижимыхъ.

Финансовый контроль надъ ассоціаціями и союзами производится управленіемъ регистратуры и генеральной инспекціи финансовъ.

Ст. 22. Ассоціаціи и союзы могуть употребить свои свободные ресурсы на образованіе запасного фонда, достаточнаго для того, чтобы обезпечить содержаніе культа, и не могущаго ни въ какомъ случав получать другого назначенія.

Независимо отъ этого запасного фонда, который долженъ быть пом'вщенъ въ банкъ по номинальной цвнв, ассоціаціи могуть образовать спеціальный запасъ, фонды котораго

#### вогословский ввотникъ.

должны быть положены, деньгами или именными бумагами, въ сберегательную кассу для того, чтобы служить исключительно для закупокъ, постройки, украшенія или поправки движимыхъ и недвижимыхъ имуществъ, опредъленныхъ на нужды ассоціаціи или союза.

Ст. 23. Будутъ подлежать денежному штрафу, отъ 16 до 200 франковъ, а, въ случав повторенія, двойному штрафу, директоры или управляюще ассоціаціей или сопозомъ, которые будуть замвчены въ нарушении ст. 18, 19, 20, 21 и 22-й.

Суды могутъ, въ случав нарушенія 1-го параграфа 22-й статьи, присудить ассоціацію или союзъ къ отдачв обнаруженнаго излишка коммунальнымъ учрежденіямъ взаимопомощи и благотворенія.

Они могутъ, кромъ того, во всѣхъ случаяхъ, предусмотрънныхъ 1-мъ параграфомъ настоящей статьи, объявить роспускъ ассоціаціи или союза.

Ст. 24. Зданія назначенныя для отправленія культа и принадлежащія государству, департаментамъ или коммунамъ продолжаютъ нести поземельные налоги, а также налоги съ дверей и оконъ.

Зданія, служащія для жительства служителямъ культа, семинаріи, факультеты протестантскаго богословія, которые принадлежать государству, департаментамъ или коммунамъ, имущества, составляющія собственность ассоціацій и союзовъ, подлежать тъмъ же сборамъ, что и частныя.

Ассоціаціи и союзы ни въ какомъ случав не подлежать ни абонементному налогу, ни тому, который наложенъ на собранія согласно 38-й статьв закона 8 августа 1890 г., ни твмъ болве налогу 4-хъ на 100 съ доходовъ, налогу, установленному законами 28 декабря 1880 г. и 29 декабря 1884 г.

## ОТДЪЛЪ V.#.

Полицейскій надзоръ за культами.

Ст. 25. Собранія для культовыхъ торжествъ, происходящія въ мъстахъ принадлежащихъ въроисповъдной ассоціація или отданныхъ въ ея распоряженіе, публичны. Они освобождены отъ формальностей 8-й статьи закона 30 іюня 1881 г., но остаются подъ надзоромъ властей, въ интересахъ общественнаго порядка. Онъ могутъ имъть мъсто только послъ деклараціи, сдъланной въ формахъ, опредъленныхъ 2-й статьей

866

КЪ ВОПРОСУ ОВЪ ОТДЪЛ. ЦЕРКВИ ОТЪ ГОСУДАРСТВА ВО ФРАНЦІИ, 367

того-же закона, и указывающей мъсто, гдъ эти собранія будуть происходить.

Одной только деклараціи достаточно для всёхъ собраній, постоянныхъ, періодическихъ или случайныхъ, какія только будутъ имѣть мѣсто въ теченіе года.

Ст. 26., Запрещается устраивать политическія собранія въ ивстахь, служащихь обычно для отправленія культа.

Ст. 27. Церемонія, процессія и другія внѣшнія обнаруженія культа будуть по прежнему регламентироваться въ соотвѣтствіе съ 95-й и 97-й статьей муниципальнаго закона 5 апрѣля 1864 г.

Звонъ колоколовъ будетъ регламентированъ муниципальнымъ опредѣленіемъ, а въ случаѣ разногласія между мэромъ и президентомъ или директоромъ въроисповѣдной ассоціаціи, опредѣленіемъ префектуры.

Регламенть общественной администраціи, предусмотренный 48-й статьей настоящаго закона, опредълить условія и случаи, въ которыхъ можетъ имътъ мъсто колокольный звонъ.

Ст. 28. Запрещается на будущее время воздвигать или полагать какой либо знакъ или эмблему религіознаго характера на общественныхъ памятникахъ или въ какомъ нибудь общественномъ мъстъ, за исключеніемъ зданій, служащихъ для культа, могилъ и кладбищенскихъ памятниковъ, а также музеевъ или выставокъ.

Ст. 29. Нарушенія предшествующихъ статей подлежатъ простому полицейскому наказанію. Подвергаются этому наказанію, въ случаяхъ предусмотрённыхъ 25-й, 26-й и 27-й статьей, тё, которые устроили собраніе или манифестацію, тё, которые участвовали въ нихъ въ качествё служителей культа, а также, въ случаяхъ, предусмотрённыхъ 25-й и 26-й статьей, —тё, которые доставили помѣщеніе.

Ст. 80. Согласно опредъленіямъ 2-й статьи закона 28 марта 1882 г., религіозное обученіе можеть быть даваемое зачисленнымъ въ общественныя школы дътямъ въ возрасть отъ. 6—13 лъть, но только во внъклассные часы.

По отношенію къ служителямъ культовъ, которые нарушать эти предписанія, будуть прим'внены распоряженія 14-й. статьи только что упомянутаго закона. Ст. 31. Наказываются штрафомъ отъ 16 до 200 франковъ и заключеніемъ въ тюрьму отъ 6 дней до. 2 мъсяцевъ, или же однимъ изъ этихъ двухъ видовъ наказанія, тѣ, которые будутъ принуждать кого нибудь отправлять или воздер. жаться отъ отправленія культа, принимать или не принимать участія въ культовой ассоціаціи, платить или не приниза издержки по культу, употребляя при этомъ насиліе или угрозы, стращая его потерей должности или нричиненіемъ вреда ему самому, его семьъ и его благосостоянію.

Ст. 32. Такимъ же наказаніямъ подвергаются и тѣ, которые будутъ мѣшать, препятствовать или даже прерывать отправленіе культа, поднимая шумъ и безпорядокъ въ помѣщеніи, служащемъ для отправленія культа.

Ст. 88. Постановленія двухъ предшествующихъ статей примѣнимы только къ тѣмъ случаямъ нарушеній тишины и насильственныхъ дѣйствій, коихъ свойство и обстоятельства не даютъ мѣста для болѣе суровыхъ наказаній, слѣдуемыхъ по опредѣленіямъ уголовнаго кодекса.

Ст. 34. Всякій служитель культа, который въ мѣстахъ, гдѣ отправляется культъ, станетъ публично, путемъ рѣчей, чтеній, раздачи и расклеиванія листковъ, оскорблять и порочить гражданина, несущаго общественную службу, всякій такой служитель будетъ подвергнутъ штрафу отъ 500 до 8000 франковъ и заключенію въ тюрьму отъ одного мѣсяца до цѣлаго года, или же одному только изъ этихъ двухъ наказаній

Двйствительность факта диффамаціи, если только онъ относится къ функціямъ, можетъ быть установлена предъ исправительнымъ судомъ въ формахъ, предусмотрънныхъ 52-й статьей закона 29 іюля 1881 г. Распоряженія 65-й статьн того же закона примъняются къ преступленіямъ противънастоящей и слъдующей статьи.

Ст. 35. Если устная рёчь или письменное воэзваніе, распространяемое въ мёстахъ отправленія культа, содержить прямое возбужденіе къ неподчиненію законамъ или законнымъ актамъ общественной власти, или же стремится поднять или вооружить одну часть гражданъ противъ другой, то совершившій это священнослужитель будетъ подвергнуть заключенію въ тюрьму на срокъ отъ 8-хъ мѣсяцевъ до 2-хъ лёть, при чемъ не отмъняется и наказаніе, слъдуемое за соучастіе, въ случав, если провокація сопровождалась бунтомъ, возмущеніемъ или гражданской воймой.

Ст. 36. Въ случав обвиненія, предъявленнаго судомъ простой или исправительной полиціи, въ примвненіе ст. 25-й и 26-й, 84-й и 35-й, ассоціація, учрежденная для отправленія культа въ томъ мвств, гдв допущено было нарушеніе закона, будеть граждански отввтственна.

# ОТДЪЛЪ VI-й.

# Постановленія общаго характера.

Ст. 87. ст. 468-я уголовнаго кодекса и законъ 26 марта 1891 г. примѣнимы ко всѣмъ случаямъ, въ которыхъ настоящій законъ предписываетъ карательныя мѣры.

Ст. 38. Религіозныя конгрегаціи продолжають подлежать законамъ 1-го іюля 1901 г., 4 декабря 1902 г. и 7 іюля 1904 г.

Ст. 89. Молодые люди, которые получили на званіе церковныхъ воспитанниковъ разрѣшеніе, предусмотрѣнное 28-й статьей закона 15 іюля 1889 г., будутъ продолжать пользоваться бенифиціями, согласно ст. 99-й закона 21 марта 1905 г., при условіи, что по достиженіи 26 лѣтъ они поступятъ на священнослужительскую должность, содержимую культовой ассоціаціей.

Ст. 40. Въ теченіе 8 лётъ, со дня опубликованія настоящаго закона, служители культовъ не будутъ избираемы въ муниципальный совёть въ тёхъ коммунахъ, гдё они будутъ исполнять свое церковное служеніе.

Ст. 41. Суммы, остающіяся ежегодно свободными, вслёдствіе уничтоженія бюджета культовъ, будуть распредѣлены между коммунами въ соотвѣтствіе съ размѣромъ налога на собственности.

Ст. 42. Законныя распоряженія относительно дней праздничныхъ сохраняются.

Ст. 43. Регламентъ общественной администраціи, выработанный въ срокъ 3-хъ мъсяцевъ, слъдующихъ за опубликованіемъ настоящаго закона, опредълитъ точно мъры для обезпеченія примъненія этого закона на практикъ.

Регламенты общественной администраціи опредѣлять усло-

10\*

вія, въ которыхъ настоящій законъ будетъ примѣняемъ въ Алжиріи и колоніяхъ.

Ст. 44. Отмвняются всв распоряженія относительно публичной организація культовь, ранве изданныя государствомь, а также и всв распоряженія, которыя противорвчать настоящему закону (слвдуеть перечень распоряженій и декретовъ, подлежащихъ отмвнв).

С. Энаменскій.



# Рукоположеніе, какъ препятствіе къ браку.

ער ער ער ער ער

(Каноническое изследование Никодима, епископа Далматинскаго).

Прошлой весной одно изъ авторитетныхъ лицъ за границей обратилось ко мнѣ съ просьбою разрѣшить ему два слѣдующе вопроса: 1) о двѣнадцатомъ правилѣ Трульскаго собора, въ которомъ говорится, что епископъ женатымъ быть не можетъ, и 2) о шестомъ правилѣ того же собора, что вдовые священники тоже во второй разъ жениться не могутъ, иначе говоря, что рукоположение служитъ препятственъ къ браку.

Оба вопроса, какъ видно, весьма важни, особенно, если принять во вниманіе современные взгляды на Церковь и священство; и я нахожу, что они заслуживають глубокаго изученія и, вслёдствіе этого, я окотно отвёчаю на вышеуказанную просьбу.

Собственно говоря, я могъ бы обратить вниманіе моего просителя на мои сочиненія: "Православное церковное право", и "Правила съ толкованіями", въ которыхъ говорится объ этихъ каноническихъ правилахъ; но я не могъ этого одълать потому, что въ этихъ сочиненіяхъ, помимо ихъ практической цѣли, налагается положительное право Церкви безъ мериторнаго (въ смыслѣ-критическаго разбора) сужденія объ этихъ постановленіяхъ; а между тѣмъ это послѣднее необходимо теперь, чтобы прослѣдить возникновеніе этихъ постановленій и поразмыслить объ икъ кореннемъ измѣнеміи. Съ этой цѣлью я написалъ двѣ монографіи, по каждому вопросу въ отдѣльности.

Изъ этихъ монографій ту, которая трактуеть о рукоположенін, какъ препятствія къ браку, я теперь надаю на серб-

#### вогословский въотникъ.

скомъ языкѣ. Это я дѣлаю потому, что этотъ вопросъ является животрепещущимъ для сербскаго священства и много разъ служилъ у насъ поводомъ къ страстнымъ спорамъ, имѣвшимъ большую гласность.

Все сказанное въ этомъ изслъдованіи можетъ быть полезно для церковной власти, которая такъ или иначе должна заняться изслъдованіемъ вопроса о бракъ вдоваго священства.

Съ другой стороны, онъ будеть имѣть значеніе и для правительственной власти въ тѣхъ государствахъ, гдѣ брачное право и законодательство имѣеть конфессіональный характеръ;—въ томъ, именно, случаѣ, когда она захочеть пересмотрѣть и перерѣшить свои постановленія по брачному вопросу.

Основныя мысли изслѣдованія:

I. Каково ученіе Св. Писанія о бракѣ вообще и о бракѣ священниковъ въ частности; какъ въ первыя времена Церкви учили о бракѣ различные сектанты, что говорятъ церковные писатели, и каково было ученіе о второмъ бракѣ.

II. Какія, начиная съ IV въка, изданы были государственными и церковными властями постановленія о бракъ священныхъ лицъ; когда и по какимъ причинамъ канонически запрещено было жениться послъ рукоположенія, и съ какими препятствіями встрътилось осуществленіе этого запрещенія.

Ш. Возможно ли, по ученію каноническаго права православной церкви, уничтожить или изм'внить это запрещеніе и

IV въ случав утвердительнаго отвъта какимъ способомъ возможно было бы все это осуществить.

Вопросъ, который мы рѣшаемъ въ этомъ изслѣдованіи, не новый въ православной Церкви. Имъ занимались въ русской Церкви въ послѣдніе года XVIII вѣка; въ греческой церквивъ первой половинѣ XIX вѣка; въ сербской церкви-еще съ первыхъ годовъ XIX вѣка. Но онъ еще не рѣшенъ потому, что прежній энкратизмъ въ измѣненной формѣ болѣе или менѣе является авторитетнымъ въ этомъ и по сію нору.

Задаръ (Zara). Окт. 1906 г. Е. Н.

Съ давнихъ поръ въ христіанской церкви существуеть правило, что никто изъ рукоположенныхъ въ священный

872

санъ не можетъ болѣе жениться и, вслѣдствіе этого, рукоположеніе является законнымъ пренятствіемъ къ браку.

Правило ето имъетъ значение и въ настоящее время въ православной церкви и въ церкви римско-католической съ нъкоторымъ различіемъ. Какъ обстоитъ это дъло, въ частности, въ православной церкви, скажемъ посяъ.

Въ римско-католической церкви закономъ установлено, что 1) въ священный санъ принимаются, собственно говоря, неженатые или вдовые послѣ перваго брака 2); могутъ быть и женатые, но съ условіемъ, если жена согласится дать обѣщаніе быть всегда дъвственной, и 3) бракъ послѣ рукоположенія иподіаконскаго запрещенъ, и кто это преступитъ, подлежитъ каноническому запрещенію. Целибатъ, значитъ, въ подномъ смыслѣ-1).

1

<sup>1)</sup> Cons. Tridentini sess. XXIV (II Nov. 1563) can. 9 de sacram. matrimonii: "Si quis dixerit, clericos in sacris ordinibus constitutos, vel regulares castitatem solemniter professos, posse matrimonium contrahere, contractumque validum esse non obstante lege ecclesiastica vel voto; et oppositum nil aliad esse quam damnare matrimonium, posseque omnes contrahere matrimonium, qui non sentiunt se castitatis, etiam si eam voverint, habere donum: anathema sit, quum Deus id recte petentibus non deneget nec patiatur nos supra id, quod possumus, tentari". Can. 10: "Si quis dixerit, statum conjugalem anteponendum esse statui virginitatis vel coelibatus, et non esse melius ac beatius manere in virginitate aut coelibatu, quam jungi matrimonio: anathema sit\*. (Ed. Lipsiae 1839. col. 71). О целибатъ смотри Thomassini Vetus, et nova ecclesiae disciplina (Neap. 1770-1772). P. I. lib. 2. cap. 60-66. A. de Roskovany, Coelibatus et breviarum, duo gravissima clericorum officia. Pest. 1861 tom. 4. Прекрасное и полное историческое изслъдованіе вопроса о целибать находится у Dr. P. Hinschius System des Kath. Kirchenrechts (Berlin. 1869) J. 144-163, гдв. между прочимъ, говорится о сильномъ недовольстве священиическимъ нелибатомъ въ римско-католической церкви; за время французской революцін было много римско-католическихъ священенковъ и даже епископовъ женатыхъ; въ виду этого, въ Августа мъсяца 1832 года папа Григорій XVI принуждевъ былъ издать особую энциклику въ защиту священияческаго целибата. Рошковань въ выше упомянутомъ сочинения (Ш, 452) вспоминаетъ энциклику папы IIIя IX оть 9 ноября 1846 г. въ которой этотъ папа: \_molimina adversus coelibatum cleri reprobat et damnat", что служеть доказательствоить той мысли, что недевольство в вражда къ священиическому целибату не прекратились и по сію пору. Объ этомъ свидітельствують и различные помъстные соборы новъйшаго времени, изъ которыхь два были въ Австрии; одниъ въ Вънъ 1858 г. подъ предсъдательстнокъ кардинала Раушера, а другой въ Марбургъ 1883 г. подъ предсъдательствомъ князя-епископа Степишнега.

#### BOTOCHOBOKIË BROTHERS.

У протестантовъ послё того, какъ они отдѣлились отъ римско-католической церкви, этотъ вопросъ рѣшается иначе. У нихъ рукоположение имѣетъ свое особое значение, которое въ своей основѣ отлично отъ рукоположения православной церкви и церкви римско-католической, и законы о бракѣ протестантскихъ священниковъ во всемъ одинаковы съ брачными установлениями мірянъ <sup>1</sup>).

Старокатолики, которые въ 1870 году отдѣлились отъ римско-католической церкви, отвергли целибать, и священники ихъ могуть быть женатыми <sup>2</sup>).

Уніатскимъ священникамъ Римъ позволяеть брачное состояніе, если оно воспринято ими ранѣе рукоположенія; послѣ же рукоположенія брачное состояніе безусловно воспрещается <sup>8</sup>). Но въ послѣднее время въ нѣкоторыхъ мѣстахъ

<sup>1</sup>) Аугсбургское исповъдание (de Abus. II, 22) замъчаеть, что божественное установление о бракъ "nulla lex humana nec votum potest tollere", указывая какъ "in tanta infamia inquinati coelibatus audent adversarü non solum defendere legem pontificiam impio et falso praetextu nominis divini, sed etiam hortari Caesarem et principes ne tolerent conjugia sacerdotum ad ignominiam et infamiam romani imperü; и продолжая въ токъ же товъ, говорить сяъдующее: "si mundities proprie opponitur concupiscentiae, significat munditiem cordis, hoc est mortificatam concupiscentiam, quia lex non prohibet conjugium sed concupiscentiam, adulterium, scortationem; postremo, si ita intelligunt, coelibatum munditem esse quod mereatur justificationem magis quam conjugium, maxime reclamamus. Объ учения протестантовъ о рукоположени смотри Dr. E. Friedberg, Lehrbuch des kath. und evang. Kirchenrechts. V. Aufl. (Leipzig, 1903) § 56 и 138.

<sup>3</sup>) Это постановление старокатолние сдёлали на своиъ церковно-народномъ соборъ 1878 года. Смотри Ae. L. Richter, Lehrbuck des kathol. undevang. Kirchenrechts. VIII, Aufl. (Leipz., 1886) § 116. Anm. 24.

<sup>8</sup>) Постановленіе папы Венеднята XIV оть 26 Мая 1742 г. Etsi pastoralis § VII. nr. 26: "Etsi expetendum quam maxime esset ut Graeci qui sunt in sacris ordinibus constituti, castitatem nen secus ac Latini servarant, nihilominus ut eorum clerici, subdiaconi, diaconi et presbyteri uxores in eorum ministerio retineant, dummodo ante sacros ordines, virgines, non viduas neque corruptos duxerint, Romano non prohibet ecclesia"; nr. 27. "Si quis subdiaconus, diaconus vel presbyter post sacram ordinationem uxore mortua, aliam duxerit vel si uxorem non habeat, ducere praesumpserit nedum excommunicationis latae sententiae poena aliisque nostro et succes sorum nostrorum Romanorum pontificum arbitrio infligendis, severiasime punietur, verum etiam statim ob ordine erit depomendus et ab illegitima uxore separandus. Matrimonium enim post recensitos ordines contractum, nultum irritumque declaramus". Benedicti P. XIV Bullarium. Romae. 1746. 1, 179. Римъ подчинилъ закону о целибатъ и уніатскихъ священниковъ <sup>1</sup>).

Возарѣніе (отноліеніе) государотвеннаго брачнаго права на рукоположение, какъ препятствие къ браку, варируется въ зависимости отъ того, имъетъ или не имъетъ это право въ нзвестныхь государствахь конфессиональный характерь. Начиная со временъ Юстиніана и нъсколько въковъ послъ него, законы о бракъ во возхъ государствахъ Востока и Запада имъли конфессіональный характеръ. Съ XVI въка начинается секуляризація брака на Западъ. Въ настоящее время во всёхъ православныхъ государствахъ, кромѣ Румынін, брачное законодательство имфеть конфессіональный характеръ, въ силу чего руконоложение разсматривается государствомъ, какъ препятствіе къ браку 2) На Западѣ этотъ конфессіональный характерь законовь о бракв удержался только въ Австріи и Испаніи <sup>8</sup>); въ остальныхъ государстахъ брачное законодательство не вмъетъ такого карактера, вслёдствіе чего рукоположеніе въ этихъ государствахъ не служять препятствіемъ къ браку 4).

Въ такомъ положении находится въ настоящее время вопросъ о рукоположении, какъ препятствии къ браку. Въ дальнъйшемъ нашемъ изслъдовании будетъ представлено историческое развитие этого вопроса и его оцънка.

I.

"Епископъ долженъ быть одной жены мужъ, хорошо управляющій домомъ своимъ, дѣтей содержащій въ послушаніи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извъстныя постановленія конгрегація пропаганды отъ 1 Апръля 1890 13 імдя 1891 г. н 10 Мая 1892 г., смотри въ Archiv für kath. Kirchenrecht. Bd. 67. S. 475. Bd. 68. S. 442. cf. Bd. 69. S. 117—120: Die Coelibatspflicht des griech.—uniretn Klerus in Nordamerica.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Относительно Россіи см. у Н. Суворова. Курсъ Церк. Права, Ярославль 1990. Стр. 281. Относительно Сербіи см. у Др. Ч. Митровича. О брачним парянцама. Веоград. 1906. 1. 59. Относительно Черногоріи чи. 173. 2. консисторскаго устава.

<sup>3)</sup> Относительно Австріи § 63. Свода гражданских законовъ: "Geistliche, welche schon höhere Weihen empfangen, wie auch Ordenspersonaa von beiden Geschlechten, welche feirliche Gelübde per Ehelosigkeit abgelegt haben, können keine giltigen Eheverträge achliessen". Относит. Испанім чл. 83, 4. свода гражд. законовъ 1889 года.

<sup>4)</sup> Friedberg Kirchenrecht S. 409. Hinschius, System. 1, 162, 163.

со всякою истиною; ибо кто не умъють управлять собственнымъ домомъ, тотъ будеть ли пещись о церкви Божіей"? Тоже самое священники и діаконы<sup>1</sup>). Можеть какое-нибудь священное лицо быть безъ жены, пусть будеть; а если не можетъ, пусть женится, потомучто лучше вступать въ бракъ, нежели разжигаться<sup>2</sup>). Но онъ не долженъ брать въ жены ту, которая не пользуется хорошимъ именемъ въ обществъ, какъ это было постановлено еще въ ветхомъ завътъ для священниковъ и первосвященниковъ<sup>8</sup>).

Воть въ главномъ все то, что св. Писаніе говорить о бракѣ священныхъ лицъ.

Въ православной церкви существуеть въ настоящее время такое постановленіе: что 1) епископы не могуть быть женатыми; 2) что священники и діаконы могуть жить въ бракѣ только въ томъ случаѣ, если они повѣнчались до рукоположенія, и 8) что ни священники, ни діаконы, ни иподіаконы, если овдовѣють, не могуть жениться по второму разу. Это постановленіе, которое имѣеть теперь значеніе закона въ православной церкви, утверждено церковью въ послѣдніе года VII вѣка: и какъ видно, оно не вытекаетъ непосредственно изъ ученія св. Писанія о бракѣ священныхъ лицъ. Возникновеніе такого постановленія объясняется изъ воззрѣнія, какое имѣли на бракъ вообще предстоятели церквей въ первыя времена христіанства, а также и изъ того, что во времена господства строго-енкратистическихъ принциповъ весьма односторонне понять былъ совѣть апостола



<sup>1) 1</sup> Тим. 3. 2—6: Δεϊ οὐν τόν ἐπίσχοπον ἀνεπίληπτον ἐιναι, μιῶς γυναιχὸς ὅνθρα, νηφάλιον, σώφρονα, χόσμιον, φιλόξενον, διδακτικόν, μὴ, πάροινον, μὴ πλήκτην, μὴ αίσχροχερδη, ἀλλ' ἐπιεικη, ἅμαχον, ἀφιλάργυρον τοῦ ἰδίου οἶκου καλῶς προῦστάμενον, τέκνα ἔχοντα ἐν ὑποταγῆ μετὰ πάση, σεμνότητος εἰ δέ τις τοῦ ἰδίου οἶκου προστήναι ούχ οἰδε, πῶς ἐχκλησίας Θεοῦ ἐπιμελήσεται; ΤΠΤ. 1, 5. 6: Τοὐτου χάριν κατέλιπόν σε ἐν Κρήτη, ἕνα τα λείποντα ἐπιδιορθώση, καὶ καταστήσης κατὰ πόλιν πρεσβυτέρους, ὡς ἐγώ σοι διεταξάμην εἰ τις ἐστὶν ἀνέγκλητος, μιᾶς γυναικὸς ἐνήρ, τέκνα ἔχων πιστά, μὴ ἐν κατηγορία ἀσωτίας ῆ ἀνυπότατα.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Kop. 7, 8. 9: Δέγω σε τοις άγάμοις και ταις χήραις, και αντοις ίστιν εαν μείνωσιν ώς κάγώ. εί σε σύκ έγκρατεύονται, γαμησάτωσαν κρείσσον γάρ εστι γαμήσαι η πυρούσθαι.

<sup>3)</sup> Лев. 21, 7. 8. 14. 15.

Петра, что нужно оберегать себя отъ тёлесныхъ вожделёній, которыя обуревають душу.

По ученію священнаго Писанія, бракъ есть высокое божественное установленіе. Ветхозавътное ученіе о высотѣ и святости брака, какъ божественнаго установленія <sup>1</sup>), подтвердилъ Інсусъ Христосъ <sup>2</sup>) и Самъ благословилъ его, когда вмъстѣ со Своею Матерію и учениками присутствовадъ на одномъ бракѣ въ Галилеѣ, гдѣ сотворилъ первое чудо <sup>8</sup>), и, затѣмъ, когда называлъ дѣтей даромъ Бога и небеснымъ наслѣдіемъ <sup>4</sup>). Осуждая прелюбодѣяніе и блудъ, свящ. Писаніе говоритъ, что для каждаго бракъ долженъ быть честенъ <sup>5</sup>), такъ какъ онъ символизируетъ собою союзъ Христа съ церковью <sup>6</sup>), и что бракъ не только не грѣховное дѣло <sup>7</sup>), но дѣло, къ которымъ достигается спасеніе <sup>8</sup>).

Ученіе св. Писанія о бракъ вполнъ соотвътствуеть есте-

\*) Μθ. 19, 4. 5: Οὐχ ἀνέγνωτε, ὅτι ὑποιήσας ἀπ' ἀρχῆς ἄρσεν καὶ Ͽῆλυ ἐποίησεν αὐτούζ, καὶ εἰπεν Ἐνεκεν τούτου καταλείψει ἄνθρωπος τόν πατέρα καὶ τήν μητέρα καὶ προςκολληθήσεται τῷ γυναικὶ αὐτοῦ, καὶ ἔσονται οἱ đύο εἰς σάρκα μίαν. Mp. 10, 6: Ἀπὸ đὲ ἀρχῆς κτίσεωζ, ἄρσεν καὶ θῆλυ ἐποίησεν αὐτοὺς Θεός.

5) ΙΟΗ. 2, 1. 2. 11: Καὶ τῆ ἡμερα τῆ τρίτῆ, γάμος ἐγένετο ἐν Κανῶ τῆς Γαλιλαίας, xαὶ ἡν ἡ μήτηρ τοῦ Ιησοῦ ἐκεῖ. ἐκλήθη đὲ καὶ ὁ ἰησοῦς καὶ οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ εἰς τὸν γάμον. Ταὐτην ἐποίησε τήν ἀρχήν τῶν σημείων ὁ Ἰησοῦς ἐν Κανῶ τῆς Γαλιλαίας, καὶ ἐφανέρωσε τήν ἀόξαν αὐτοῦ καὶ ἐπίστευσαν εἰς αὐτ∂ν οἱ μαθηταὶ αὐτοὺ.

4) Ме. 19, 13—15: Тогда приведены были къ Нему дѣти, чтобы Онъ возложилъ на нихъ руки и помолился; ученики же возбраняли имъ. Но Інсусъ сказалъ: пустите дѣтей и не препятствуйте имъ приходить ко Миѣ, ибо таковыхъ есть Царство Небесное. И возложивъ на нихъ руки, пошелъ отгуда. Ср. Мр. 10, 14. Лк. 18, 16.

<sup>5</sup>) Евр. 13, 4: Вракъ у встать честенъ и ложе вепорочно; блудниковъ же и предободъевъ судитъ Вогъ.

•) Ефес. 5, 23—25. 31. 32: Мужъ есть глава жены, какъ и Христосъ Глава Церкви, и Онъ же Спаситель твла; но какъ Церковь повинуется Христу, такъ и жены своимъ мужьямъ во всемъ. Мужья! любите своихъ женъ, какъ и Христосъ возлюбилъ Церковь и предалъ Себя за нее.. Посему оставитъ человъкъ отца своего и мать и прилъцится къ женъ своей и будутъ двое одна плоть (Быт. 2, 24). Тайна сія велика; я говорюпо отношенію ко Христу и къ Церкви.

7) 1 Кор. 7, 28: Есля в женишься, не согръшвшь.

<sup>8</sup>) 1 Тим. 2, 15: Жена... спасотся чрезъ чадородіє, если пребудеть въ въръ и любви и въ святости съ цъломудріемъ.

877

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Быт. 2, 18. 22-24.

#### вогословский въстникъ.

ственному закону брака, принудительное отступленіе оть котораго было бы ненормальнымъ явленіемъ; вслёдствіе чего этоть законъ долженъ простираться на всёхъ людей, не исключая и священныхъ лицъ, которыя, подобно прочимъ смертнымъ, связаны этимъ закономъ. Толкованіемъ его служитъ то мѣсто изъ св. Писанія, гдѣ говорится, что епискепъ долженъ быть одной жены мужъ, равно какъ священникъ и діаконъ. Й мы видимъ, что чуть ли не всѣ апостолы Христовы были женатыми и имѣли потомство <sup>1</sup>).

Конечно, этимъ ученіемъ о святости и возвышенности брачнаго состоянія вовсе не заповѣдуется всѣмъ необходимо вступать въ бракъ. Это рѣшаетъ, прежде всего, природа огдѣльныхъ людей, а потомъ и свободная воля каждаго человѣка. Объ этомъ говоритъ и Св. Писаніе. Когда Христа спрашивали, какъ Онъ думаетъ о бракѣ, Онъ сказалъ, что бракъзаконъ природы, которымъ связаны всѣ люди; а кто можетъ житъ безъ брачной жизни въ дѣвственномъ состояніи, тотъ дѣлаетъ добро, потомучто живетъ на землѣ, представляя себя живущимъ на неоѣ, гдѣ ни женятся, ни выходятъ замужъ<sup>2</sup>), но это не для всѣхъ, а только для нѣкоторыкъ, которымъ это дано и которые по своей природѣ и свободной волѣ предпочитаютъ браку состояніе дѣвственности <sup>5</sup>).

Какъ видно, это ученіе о дъвственности не стоить ни въ какомъ противоръчіи съ брачной жизнью: какъ похвально

2) Mo. 21. 24-30.

3) Μθ. 19, 10—12: Λέγουσιν αὐτῷ οἱ μαθηταὶ αυτοῦ sỉ οῦτως ἐστὶν ἡ αἰτία τοῦ ἀνθρώπου μετά τῆς γυναιχός, οὐ συμφέρει γαμῆσαι. ὁ dὲ εἶπεν αὐτοίς Οὐ πάντες χωροῦσι τὸν λόγον τούτον, ἀλλ οἰς θέθοται. εἰσὶ γὰρ εὐνοῦχοι, οἶτινες ἔχ χοιλίας μητρὸς ἐγεννήθησαν οῦτω. καὶ εἰσιν εὐνοῦχοι, Οἴτινες εὐνουχίσθησαν ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, καὶ εἰσι εὕνοῦχοι, οἴτινες εὐνουχισαν ἐαυτοὶς Οιὰ τήν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν ὁ θυνάμενος χωρεῖν, χωρείτω. Cp. 1 Kop. 7, 8. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что апостолъ Петръ былъ женатъ, смотри Ме. 8, 14: о Филипитъ Дъянія п. 21, 8. 9; Вшедши въ домъ Филипиа благовъстника, одного изъ 7 діааконовъ, остались у него. У него были четыре дочери дъвицы, пророчествующія: а что и большинство остальныхъ апостоловъ были женаты, смотри первое посланіе къ Коринеянамъ 9, 5:... Или не имъетъ власти имътъ спутивцево сестру жену, какъ и прочіе Апостолы, и братья Господни, и Кифа? Въ толкованіи второго посланія Павлова къ Коринеянамъ (11, 2) Амвросій Медіоламскій пишетъ: "Отпез Apostoli, ехсеріїв Іоапие еt Paulo, ихогез habebant". (Всъ апостолы, исключая Іоанна и Павла, имъли женъ).

и хорошо первое для тыхъ, которые въ состояніи посвятить себя этому и до конца жизни оставаться върнымъ ому, такъ возвышенно и корошо и другое, такъ какъ этимъ осуществляется одна изъ цълей, ради которой Богъ сотворилъ человъка. Но такъ какъ каждое высокое и чистое ученіе люди всегда умъли извращать, то и ученіе о дъвственности ивкоторые люди извратили и даже въ то самое время, когда Самъ Христосъ божественнымъ чудомъ возвысилъ славу вънчанія въ Канъ Галилейской и когда Онъ благословляль дътей, называя ихъ даромъ Божіимъ и наслъдіемъ неба. Апостоль Павель въ своемъ первомъ посланія къ Тимозею сказаль, что бракъ не только безгрешное дело, но что имъ п спасеніе дается; заявляя, что и священники должны быть женатыми, онъ замъчаеть далье, что отступять нъкоторые оть вёры, внимая духамъ обольстителямъ и ученіямъ бівсовскимъ чрезъ лицемъріе лжесловесниковъ, сожженныхъ въ своей совъсти, запрещающихъ вступать въ бракъ" 1); а потомъ добавляеть въ другомъ мъств: кто благовъствуеть вамъ не то, что вы приняли, да будеть анасема"<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, Св. Писаніе называеть сатанинскимъ то ученіе, котороє запрещаеть бракъ; таковоє ученіе могуть пропов'ядовать только лжецы и лицем'яры, у которыхъ сов'ясть, по выраженію ар. Павла, сожжена.

Этнии лживыми духами, которые проповъдовали подобное ученіе и принесли христіанству много зла, препятствуя широкому распространенію чистой христіанской мысли, были, прежде всего, гностики. Какъ на основной свой принципъ, они указывали на необходимость полнаго освобожденія оть матеріи, такъ какъ она представляеть собою, по ихъ мнѣнію, зло, произведенное диміургомъ; вслъдствіе этого осуждали бракъ и требовали абсолютнаго воздержанія и аскетизма <sup>в</sup>). Удовлетвореніе половымъ влеченіямъ разсматривалось, какъ па-

<sup>5</sup>) Clemeus Alexandr., Stromata, lib. III. cap. 5.

879

<sup>1) 1</sup> ΤΕΜ. 4, 1—3: Τὸ δὲ Πνεξμα ἑητώς λέγει, ὅτι εν ὑστέροις Χαιροῖς ἀποστήσονταί τικει, τῆς πίστεως, προσέχοντες πνεύμασι πλάνοις χαὶ διδασχαλίαις δαιμονίων, ἐν ὑποχρίσει ψευδολόγων, χεχαυοτηριασμένων τήν ίδίαν συνείδησιν, χωλυόντων γαμεῖν.

<sup>\*)</sup> Γαπ. 1, 8. 9: 'Εὰν ἡμεῖς ἤ ἄγγελος ἐξ οὐρανου εὐαγγελίζηται ὑμῖν παξ ὅ εὐηγγελισάμεθα ὑμῖν, ἀνάθεμα ἔστω. ὡς προειρἡχαμεν, καὶ ἄρτι πάλιν λἔγω: Εἴ τις ὑμᾶς ευαγγελίζεται παξ ὅ παρελὰβετε, ἀνἀθεμα ἔστω.

деніе или погруженіе въ матерію, рожденіе дѣтей считалось грѣхомъ, а бракъ безбожнымъ дѣломъ и изобрѣтеніемъ діавола <sup>1</sup>).

Подобное ученіе было у Манихеевъ и имъло множество послъдователей. Подобно гностикамъ, они тоже отрицали бракъ и разсматривали его, какъ дъло діавола; въ случав необходимости, эти учителя допускали возможность половой связи съ женой, но съ тъмъ, чтобы эта связь не давала плода, такъ какъ, по ихъ ученію, плодъ гръхъ и дъло опасное и діавольское <sup>3</sup>).

Подобно гностикамъ и манихеямъ, учила о бракъ еще одна секта изъ первыхъ временъ христіанства, послёдователей которой исторія связываеть съ именемъ Енкратита, а самое ученіе называется энкратизмомъ оть греческаго слова: сух. parela (continentio), воздержание. Энкратизмъ проповъдоваль аскетизмъ въ абсолютномъ смыслѣ: воздержаніе отъ мяса, оть вина и всякихъ телесныхъ удовольствій, а, на первомъ мъсть, оть половыхъ сношеній, полагая, что діаволъ выдумаль бракь, который убиваеть челов вческую душу 8). По мнѣнію экзегетовъ, вышеуказанныя слова ап. Павла въ первомъ посланіи къ Тимовею и были высказаны противъ этого ученія. Такъ какъ энкратизмъ въ вопросахъ въры не отступалъ отъ православія, то на послѣдователей его церковь смотръла не какъ на еретиковъ, а какъ на схизматиковъ и потому относилась къ нимъ снисходительно. Въ болве или менње строгой формѣ энкратизмъ надолго задержался въ церкви и въ послёдующее время сталъ почти идентиченъ

<sup>2</sup>) Augustin, de haeres, c. 46 p. 12. 13. Contra Faustum lib. XXX. c. 6. XXII c. 30. De moribus Manich. lib. II c. 18. Epiphanü Adversus haereses, haer. 46 (sive 66).

<sup>3</sup>) Epiphan., Adv. heereses, haer. 27 (sive 47) apv. Encratitas: "Nuptiarum auctorem diabolum manifeste constituunt".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Clemens Alex., Stromata. III, 6: "Adversus autem alterum genus haereticorum, qui speciose per continentiam ( $di i gragareia_{G}$ ) impie se gerunt, tum in creaturum, sum in sanctum Opificem, qui est solus Deus omnipotens, et dicunt non esse admittendum matrimonium et liberorum procreationem, nec in mundum esse inducendos alios infelices, nec suppeditandum morti nutrimentum"... (Ed. Migne). Самыми ярыми гностиками въ вопросѣ объ отрицавия брака и рождения дътей были Сатуриннъ и Маркіонъ. Смотри Irenaeus Lugd., Contra haereses. lib. cap. 24 et 27 (Ed. cit.) Ерірhan., haer. XXIII, 2 Theodoret., haeret. fabul. 1. V, 14 ot al.

съ христіанскимъ аскетизмомъ. Съ особенною силою онъ выступалъ въ то время, когда учителямъ церкви необходимо о́нло возвышать свой голосъ противъ о́ощественной расиущенности; отсюда его вліяніе распространилось и на брачное законодательство церкви и государства въ послѣдующіе вѣка существованія церкви. Послѣдователи энкратизма сдѣлали попытку на первомъ вселенскомъ соборѣ ввести всеобщій священническій целибатъ, но, какъ извѣстно, они потерпѣли неудачу, благодаря Өиваидскому епископу Пафнутію <sup>1</sup>).

Христіанскіе апологеты со всею силою своею ума возстали противъ упомянутыхъ и имъ подобныхъ учителей; но они и сами съ особеннымъ одушевленіемъ защищали бракъ, хотя больше стояли за девственную жизнь, которую разсматривали, какъ особенный даръ Божій и самое лучшее средство, при помощи котораго человѣкъ посвящаетъ себя всецѣло Богу и получаеть спасеніе, цёня, съ другой стороны, техъ людей, которые целомудренно жили въ брачномъ состоянии. Причину такого взгляда христіанскихъ апологетовъ на бракъ и на безбрачіе нужно искать въ тогдашней общественной жизни римскаго государства. Нравственная распущенность, которая во всей силъ царила, въ особенности среди высшаго общества, всеобщій блудъ, который не считался позорнымъ. прелободвяние, которое не только не осуждали, но которымъ, напротивъ, хвастались въ энатныхъ домахъ, чуть ли не всеобщее забвение законнаго брака, брачные разводы, которые случались по ничтожному поводу, -- все это не могло не обратить на себя вниманія св. отцевъ и учителей церкви, и не могло не вызвать, съ другой стороны, у нихъ реакціи противъ такой общей моральной распущенности. И эта реакція христіанскихъ апологетовъ и вообще отцевъ и учителей церкви показалась настолько сильной и решительной, что у въкоторыхъ она получила противоположную крайность въ такомъ смыслѣ, что стало все разсматриваться грѣхомъ, что имѣло какое бы то ни было отношеніе къ природной половой связи людей, и обратно, --- добрымъ и спасительнымъ--только то, что было далеко отъ всего этого. Климентъ, епископъ Александрійскій, допускаеть мысль, что бракъ честенъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотри объ этомъ у С. I. Hefele, Conciliengeschichte, II Aufl. (Freiburgi B. 1883) I, 431-435.

но туть же чувствуеть, на сколько цванве двественность (агамія), и какъ дъвственной жизныю несомнънно достигается вёчное блаженство 1). Іустинъ мученикъ разсматриваеть бракъ, какъ нечто, стоящее въ претиворечи съ правомъ и вытекающее изъ полового влечения, а потому, будучи таковымъ, бракъ не можетъ имътъ никакого нравственнаго смысла <sup>2</sup>). Такъ судило и думало о бракѣ большинство писателей того времени. Вполяв понятно, что при такомъ мнвнія о бракѣ они должны были прійти къ мысли, что только одно дъвственное состояние возвышенно и Богу угодно, и что въ такомъ состояніи всякій желающій по истинъ Богу служить и получить спасеніе. И это ученіе первыхъ христіанскихъ писателей было усвоено большинствомъ учителей церкви позднъйшаго времени Востока и Запада и они въ одинъ голосъ возвышали преимущественное значение дъвственности предъ брачной жизнью. Оставаясь върными ученію Св. Писанія, они, конечно, не могли осудить бракъ и брачную жизнь, а въ извъстныхъ случаяхъ они одобрительно отзывались и о бракѣ; <sup>3</sup>) но зато всегда подчеркивали ту мысль, что бракъ менъе угодное Богу дъло, нежели дъвственная жизнь 4). Въ большей или меньшей степени усванвали такіе взгляды на бракъ и безбрачіе даже такія церковныя величины, какими на востокъ были, напр., Асанасій В., Григорій Нисскій, Іоаннъ Златоусть и другіе, или на западъ — Амвросій Медіоланскій, блаженный Іеронимъ, блаж. Августинъ и другіе. Все, сказанное нами до сихъ поръ, касается перваго брака.

<sup>1)</sup> Strom. lib. III, cap. II: Legis et Christi mandatum de non concupiscendo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apologia prima pro Christianis nr. 15. Ex libro de resurrectione nr. 3: "sed et quae minime abinitio steriles virginitatem coluerunt abstinuerunt a congressu, aliae vero a certo tempore; viros item alios quidem ab initio, alios autem a certo tempore castimoniam observantes iutuemur, ita ut ab ipsis dissolvantur per cupiditatem initiae citra legis praescriptum nuptiae".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lactantius, Institut. divin. lib. VI. c. 23. Cyrillus Hierosol. Cateches. IV. § 23-26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Origenes hom. XI. cap. 5. in Ierem. Gregorius Nissen. de virginitate cap. 4. Ambrosius de virginitate ad Marcell., de virginitate perpetua Mariae. Hieronymus adv. Iovinianum, Origenes въ 17 бесѣдѣ на евангеліе Луки говоритъ: secundae nuptiae nos de regno Dei ejiciunt<sup>«</sup>. Объ Орнгенѣ, который самъ себя оскопилъ и рѣзко осуждалъ вообще бракъ, смотри Еизеbü hist. eccl. lib. VI, cap. 8.

Изъ этого можно легко видъть, каково могло и должно быть въ то время воззръніе на второй бракъ, когда мужъ или жена овдовъють.

Нигдъ въ Св. Писаніи не упоминается о какомъ бы то ни было различи между первымъ и вторымъ бракомъ; и не считался противозаконнымъ второй выходъ замужъ вдовы, или вторая женитьба вдоваго, такъ какъ законъ перваго брака ихъ больше не связывалъ. Такъ говорится въ Св. Писаніи <sup>1</sup>), и мало того, оно еще сов'ятуетъ молодымъ, которые овдовѣють, вступать во второй бракъ 2). Но то, что случилось съ воззрѣніями христіанскихъ писателей на первый бракъ, отразилось и на сужденіяхъ о второмъ. Не совсёмъ правильное суждение о первомъ бракъ стало еще болъе неправильнымъ въ сужденіяхъ о второмъ. Гностики и манихен, взглядъ которыхъ вообще на бракъ мы знаемъ, считали просто чадами сатаны тэхъ мужей и женъ, которые второй разъ вступали въ бракъ. Такое мнѣніе утвердилось и у нѣкоторыхъ христіанскихъ сектантовъ, какъ напр., у Новаціанъ, которые смотрѣли на второй бракъ, какъ на прелюбодѣяніе <sup>5</sup>), а еще ранѣе-у Монтанистовъ, по мнѣнію которыхъ, связь мужа и жены продолжается духовно и послё смерти одного изъ нихъ; такимъ образомъ, бракъ не расторгается и по смерти одного изъ нихъ; поэтому прелюбодъй каждый, желающій вступить въ новый бракъ; дътей же отъ второго брака они считали нечистыми и порожденіемъ діавола 4). Первые, Новаціане, за свое ученіе осуждены 8 канономъ перваго вселенскаго собора, а вторые, Монтанисты, -- 8 канономъ Лаодикійскаго собора.

Подъ вліяніемъ тѣхъ общественныхъ и семейныхъ условій, какія царили тогда и о которыхъ мы упоминали, не могли лучше судить о второмъ бракѣ ни христіанскіе апологеты, а послѣ нихъ и отдѣльные видные и вліятельные церковные писатели. Если для нихъ дѣвственность была много выше брака вообще, то насколько же, по ихъ мнѣнію, отставало въ нравственности то лицо, для котораго не достаточно было жениться одинъ разъ, а понадобилось по смерти первой

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) PHM. 7, 3. 1 Kop. 7, 8. 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Тим. 5, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Epiphanü haer. 39 (s. 49). Augustini ge haeresibus, cap. 38.

<sup>•)</sup> О Монтанистахъ, смотри. Epiphanü, haer. 38 (s. 48).

жены, вступить во второй бракъ. Это въ ихъ очахъ было явнымъ признакомъ невысокой нравственности и духовной немощи въ борьбъ съ тълесными страстями. Клименть Александрійскій замѣчаеть, что второй бракь не запрещень закономъ, но прибавляетъ, —что кто вступаетъ во второй бракъ, твиъ самымъ показываеть свое нежеланіе исполнить заповѣдь о духовномъ совершенствѣ 1). Кириллъ Іерусалимскій не хочеть укорять тыхь, которые женятся во второй разь, но добавляеть, что для техъ лучше было бы оставаться здовыми, потомучто такъ легче угодить Богу 2). Василій В. иошелъ въ этомъ еще дальше: онъ допускаеть второй бракъ, какъ "исцѣленіе отъ блуда", но приказываетъ, чтобы лицо, вступившее во второй бракъ, находилось въ продолженіе одного года подъ каноническимъ запрещеніемъ и ни въ коемъ случав не принималось въ клиръ<sup>8</sup>). Златоусть написалъ нарочно двѣ книги 4) въ которыхъ если не совсвиъ ръшительно осуждаетъ второй бракъ, то и не щадитъ словъ укора для твхъ, которые не хотятъ довольствоваться первымъ бракомъ, а оскверняютъ память умершаго брачнаго друга и показывають, что они не въ состояніи совладать съ твлесными страстями. Его книга о Монандріи (единомужіи) вся направлена противъ второго брака. Въ этомъ смыслѣ высказывались о второмъ бракѣ и отдѣльные помъстные соборы. Въ 19 канонъ анкирскаго собора подвергается эпитиміи тоть, кто нарушаеть об'вть девственности, и эта эпитимія должна быть одинаковой съ тою, которой подвергаются лица, вступившія въ бракъ по второму разу. А какова была эпитимія, видно изъ другихъ сходныхъ каноновъ, изданныхъ въ это же самое время. Неокесарійскій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Clemeus Alexandr. Stromata III, 12; "Si cui Apostolus propter intemperantiam et ustionem, veniam secundi concedit matrimonü, nam hic quoque non peccat quidem ex testamento, non est' enim a lege prohibitum, non implet autem summam illam vitae perfectionem, quae agitur ex evangelio<sup>a</sup>. Какъ Оригенъ судилъ о второмъ бракъ, смотри его слова въ 33 примъчания.

<sup>2)</sup> Cyril. Hierosol. Cateches. IV: c. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Смотри 4, 12 и 87 правила св. Василія и толкованіе этихъ правилъ въ книгѣ: "Правила с тумаченима еписк. Никодима (Нови Сад. 1895. 1896) II, 354. 367, 425. Ср. ап. правило 17 и неокес. правило 7.

<sup>4)</sup> Одна имъетъ заглавіе: "Молодой вдовъ" другая: "о монандрін" (единомужіи). Объ книги написаны около 380 года.

соборъ, который состоялся немного позже анкирскаго (814-325), своимъ 7 правиломъ запрещаетъ священникамъ присутствовать на свадьбѣ второбрачныхъ мірянъ, которые за то, что имъ церковь разрѣшила вступить во второй бракъ, подлежатъ эпитиміи. Лаодикійскій соборъ въ первомъ канонѣ говоритъ о второбрачныхъ мірянахъ и, дозволяя имъ вступленіе во второй бракъ, лишаетъ ихъ на нѣкоторое время св. Причастія, причемъ они должны проводить время запрещенія въ постѣ и молитвѣ <sup>1</sup>). А это продолжалось, какъ замѣчаетъ св. Василій Великій въ своемъ 4 канонѣ, по мнѣнію нѣкоторыхъ, одинъ годъ, а по мнѣнію другихъ, два года. Непосредственнымъ послѣдствіемъ всего этого было запрещеніе принимать въ клиръ лице, которое два раза было женатымъ <sup>2</sup>).

Изъ всего сказаннаго до сихъ поръ яснымъ представляется суждение общества въ первые времена церкви Христовой, а въ особенности церковной іерархіи о бракъ вообще и о второмъ бракъ въ частности. Подъ вліяніемъ такого мнѣнія и сужденія развилось и церковное законодательство о бракъ священныхъ лицъ въ томъ направленіи, которое и до сихъ поръ существуеть въ православной церкви по этому вопросу.

Переводъ съ сербскаго Л. Раича.

(Окончаніе слъдуетъ).

1) Смотри толкование этого канона въ книгъ "Правила" II, 70-71.

<sup>2</sup>) Апост. канонъ 17: "О добі уа'µоіс боµллахеіс µета' тд за'лтібµа,…. од divaras είναι έπίσχοπος, ї преовотерос, у діахогос, у блюс гой хаталоуов гой iєратіхой. Смотри толкованіе этого канона въ книгв "Правила" І. 74—46; а сравни и постановленіе константинопольскаго собора при патріархѣ Алексів (1025—1043) въ греч. канонической Синтагив (изданной въ Аоннахъ 1852—1859 въ 6 томахъ) V, 28,

11\*

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# ИЗЪ ПЕРІОДИЧЕСКОЙ ПЕЧАТИ.

#### Два проэкта церковной реформы.

Въ Сунодскихъ Церковныхъ Въдомостяхъ (№ 4) опубликованы предположенія по вопросу объ отношеніи государствевной власти къ Православной церкви, внесенныя Оберъ-прокуроромъ Св. Синода на разсмотрѣніе Совѣта министровъ и сводящіяся къ необходимости установленія слѣдующихъ основныхъ положеній:

"1) Неуклонно проводя въ жизнь дъйствіе Высочайше дарованныхъ узаконеній объ укръпленіи началъ въротерпимости и свободы совъсти, правительство обязано силой основныхъ законовъ неизмънно стоять на стражъ правъ и преимуществъ православной церкви, какъ господствующей въ государствъ.

2) Ограждая интересы православія въ соотвѣтственной области церковно-государственныхъ правоотношеній, правительство признаеть за православною русскою церковью полную свободу внутренняго управленія и самоустроенія на основаніи соборныхъ правилъ и ея собственныхъ установленій и узаконеній, наблюдая лишь за соотвѣтствіемъ церковныхъ распоряженій общимъ законамъ государства.

3) Признавая необходимость широкихъ реформъ во всѣхъ сторонахъ внутренней жизни православной русской церкви, правительство всецѣло относить это великое и святое дѣло въ вѣдѣніе самой церкви въ лицѣ предстоящаго помѣстнаго всероссійскаго церковнаго собора. Содѣйствовать успѣшному осуществленію собора и проведенію въ жизнь его будущихъ постановлений по мёрё государственной въ томъ необходимости правительство почитаетъ своимъ долгомъ.

4) Въ виду особой важности дѣла устроенія православныхъ приходовъ правительство, поскольку предстоящая церковно-приходская реформа будетъ касаться государственнаго вѣдѣнія, считаетъ долгомъ пойти въ этомъ дѣлѣ навстрѣчу заботамъ церкви и оказать полное свое содѣйствіе къ осуществленію тѣхъ церковныхъ предначертаній, которыя потребуютъ санкціи государственной власти и закона.

5) Вмѣстѣ съ тѣмъ правительство считаетъ своею обязанностью не только предъ господствующей церковью, но и предъ самимъ народомъ и государствомъ имѣть неотложную заботу о должномъ обезпечени матеріальнаго быта приходскаго православнаго духовенства путемъ ассигнованія на этотъ предметъ необходимыхъ суммъ изъ средствъ государственнаго казначейства.

6) Считая духовно-школьное образованіе дітей православнаго духовенства, какъ кандидатовъ на пастырство, діломъ свободнаго усмотрівнія и распоряженія самой церквя, правительство съ своей стороны признаетъ справедливымъ и нолезныть предоставленіе воспитанникамъ духовно-учебныхъ заведеній свободнаго выхода въ світскія учебныя заведенія; а равно и другихъ предоставленныхъ этимъ учебнымъ заведеніемъ правъ, подъ условіемъ соотвітствія общаго уровня образовательнаго курса духовной школы курсу світскихъ учебныхъ заведеній.

7) Признавая, что діло просвіщенія народа составляеть не только неотъемлемое право церкви, но и овященную ея обязанность, правительстве полагаеть, что какъ существующія, такъ равно и вновь открываемыя церковныя школы должны наравні со школамя другихъ наименованій и відомствъ войти, какъ отдільная крупная величина, въ общую сіть тіхъ разсадниковъ народнаго просвіщенія, которыми государство обязано удовлетворить назрівшую нужду всеобщаго народнаго образованія въ Россіи".

Никто не станеть отряцать, что эти "предположенія" г. оберъ-прокурора представляють собой большой важности документь. Какъ и слёдовало ожядать, періодическая печать обратила должное вниманіе на эти "предположенія", касающіяся одного изъ самыхъ острыхъ вопросовъ русской современной жизни.

Оффиціозная "Россія" пишеть по этому поводу: "За послѣдніе года мѣропріятія правительства въ области церковнаго законодательства, начиная съ указа 17 апрѣля 1905 г., касались исповѣданій иностранныхъ, т. е. не православныхъ и шли неуклонно по пути расширенія правъ послѣднихъ. Православная церковь оставалась какъ бы въ забвеніи. Нѣкоторымъ исповѣданіямъ, какъ напримѣръ старообрядцамъ и сектантамъ, даны даже были права, какими не пользуется сама православная церковь; таковъ напр. законъ 17 октября 1906 года о старообрядческихъ и сектантскихъ общинахъ. Смущенные этимъ закономъ и общимъ направленіемъ церковной политики правительства, многіе ревнители православія спрашивали себя, да не угрожаетъ ли православной церкви серьезная опасвость, не приводитъ ли наше время къ разрыву многовѣковаго союза православной церкви и русской государственности.

Вышеупомянутое сообщеніе кладеть, повидимому, пред'вль этимъ опасеніямъ. По удовлетвореніи неотложныхъ нуждъ другихъ испов'вданій, правительство обращаеть свое вниманіе и къ православной церкви.

Если предначертаніямъ оберъ-прокурора суждено получить осуществленіе, то слёдуетъ признать, что положеніе православной церкви будетъ опредѣлено въ государствѣ совершенно правильно.

Подтверждается ся положение господствующаго исповѣданія, при чемъ правительство признаеть себя обязаннымъ "силою основныхъ законовъ неизмѣнно стоять на стражъ правъ и преимуществъ прав. церкви, какъ господствующей въ государствъ".

Но что еще важнѣе, такъ это то, что за православіемъ предполагается обезпечить возможность внутренняго господства—самостоятельнаго развитія и "полную свободу внутренняго управленія, и самоустроенія". Внѣшнее признаніе правъ господствующей церкви для исповѣданія, считающаго въ числѣ своихъ послѣдователей больше половины населенія государства, конечно, не такъ цѣнно какъ именно право самостоятельнаго внутренняго господства. Церковь — для церкви, а те церковь для государства.

Визшнимъ выражениемъ этого признания церковной сво-

Digitized by Google

боды служить созваніе пом'встнаго собора, усп'вшному осуществленію коего правительство по словамъ сообщенія, считаеть своямъ долгомъ сод'в'йствовать. Этимъ разс виваются часто раздававшіяся за посл'вднее время сомн'внія многихъ о томъ, да будеть ли самый соборъ, не положать ли все дъло обновленія православной церкви подъ сукно.

Оставляя за самою церковью, въ лиць собора, будущее ея устройство, правительство, согласно представлению оберъпрокурора, намърено само содъйствовать правильной постановкъ нъкоторыхъ сторонъ церковной жизни. Въ числь ихъ сообщение указываетъ давно назръвшие вопросы о благоустроении приходской жизни, объ обезпечении матеріальнаго онта приходскаго духовенства и о свободномъ доступѣ дѣтей духовенства въ свътскія учебныя заведенія. Мѣры эти, направленныя къ тому, чтобы имѣть духовныхъ пастырей не по нуждѣ, а по призванію, откроютъ въ нашей церковной жизни новую исторію. Привѣтствуя по сему выступленіе оберъ-прокурора на путь устройства положенія православной церкви, мы отъ души желаемъ изложеннымъ выше предположеніямъ скорѣйшаго осуществленія.

"Петербургскій "Колоколъ" посвятилъ цёлую передовую статью выясненію значенія этого "историческаго" документа. Конечно "Колоколъ" остался очень удовлетвореннымъ этими "предположеніями" г. оберъ-прокурора. Анализируя содержаніе "историческаго" документа, онъ говорить:

"По самому содержанію этоть документь можеть быть наэванъ историческимъ актомъ. Въ немъ органъ правительственной власти впервые высказываеть ясно и ръшительно тѣ новые для правительства принципы, осуществленія которыхъ давно, а особенно въ послѣднее время жаждуть и ждуть люди, преданные основной соборно-канонической конституція Церкви.

Какъ извъстно, настоящій моменть представляется особенно напряженнымъ въ отношении церковныхъ дълъ и вопросовъ. Прежде всего работы предсоборнаго присутствія, произведшаго строгую каноническую переоцѣнку всего существующаго церковнаго нашего строя, возбудили въ церковнытъ сферахъ окорбь о настоящемъ, тревогу за будущее и ръшительное убъжденіе въ неотложности и неизбъжности церковныхъ реформъ. Всъ ждутъ собора, на него только и уповаютъ, какъ на всеисцъляющую панацею.

Между тёмъ, въ церковныхъ сферахъ ничего нётъ яснаго и опредёленнаго на этотъ счетъ. Традиціонная подозрительность церковныхъ людей въ отношеніи правительственной власти, доселѣ властвовавшей въ церковномъ управленія, склонна объяснять эту неясность и неопредѣленность относительно собора и предстоящихъ реформъ за счетъ узурпаторства свѣтской власти въ Синодѣ, которой де жалко разстаться съ вѣковымъ дѣйствующимъ въ Синодѣ режимомъ.

Въ тоже время лѣвыя оппозиціонныя партіи и обновительное движеніе въ духовенствъ стараются играть на этой больной струнѣ и церковныхъ людей и пастырей, доказывая въ своихъ новоиспеченныхъ церковныхъ программахъ, что революція и оппозиція благодѣтельны и для церкви, что они только и дадутъ ей принадлежащую самой природѣ церкви свободу, а что-де правительство никогла не допустить собора и не освободитъ свою "служанку" церковь, не обезпечитъ бѣдное и бѣдствующее наше духовенство и проч.

А потому настоящее заявление оберъ-прокурора Св. Синода какъ нельзя болве удовлетворяеть интересу данной боевой и тревожной минуты. Правительство вподнѣ искренно, ясно и честно заявляеть свою точку зрѣнія и свои отношенія къ современному положению церковныхъ дълъ. Заявление это прежде всего должно разсвять сгустившійся посль предсоборнаго присутствія туманъ въ самихъ духовныхъ сферахъ. Власть свътская даетъ церковнымъ сферамъ не только полную свободу дъйствій относительно предположенныхъ реформъ, но и объщаетъ всякое законное содъйствіе и тъмъ правительство отражаеть всё нападенія на себя, и справа н слъва, какъ на тормазъ церковной реформъ и внутренней свободъ. Начинайте, работайте, стройтесь, святые отцы, зодчіе церковные и архитектоны на почве самоуправленія, "на основании соборныхъ правилъ, собственныхъ своихъ установленій и узаконеній",---это ваше діло, вамъ и книга въ руки, государственная власть вамъ не помѣха, а вашъ покорный слуга во всякой нуждь. Верховный же руководитель власти, Государь Императоръ-неизмънный покровитель правосдавной церкви, какъ господствующей въ православномъ русскомъ государствв.

Правительственное заявленіе не оставляеть безь освѣщенія ни одного кардинальнаго вопроса въ назрѣвшей церковной реформѣ. Оно останавливается и на приходскомъ вопросѣ и на заботахъ объ обезпеченіи духовенства, сохраненіемъ не только существующихъ кредитовъ, но и отпускомъ новыхъ суммъ на улучшеніе матеріальнаго быта нашего обездоленнаго пастырства.

Это новое вниманіе правительства несомнѣнно подниметь бодрость духа и энергію дѣятельности духовенства, что такъ важно и для нашего смутнаго времени.

Особенную тревогу вызываеть въ духовныхъ сферахъ предстоящая судьба церковной школы, надъ созиданіемъ которой такъ много и славно потрудилось духовенство. Правительственное заявленіе отводитъ совершенно опредѣленное и почетное мѣсто въ ряду другихъ этому законному дѣтищу церкви.

Не забыта и духовная школа и ея питомцы—дѣти духовенства. Въ высокой степени "справедливо и полезно" дать право на свободный выходъ питомцамъ духовной школы и въ свътскія заведенія и на свътскую службу. Этою мѣрою сама церковь и народъ освобождены будутъ лучше всего отъ непризванныхъ служителей алтаря.

Народу нужны върующіе, убъжденные пастыри, а невърующіе пусть свободно уходять на другія поприща дѣятельности. Справедливо говорять, что нѣть въ жизни болѣе удручающей картины, какъ "иьяная баба и невѣрующій пастырь".

Предноложенія оберъ-прокурора—не есть еще одобренная Высочайше программа всего кабинета. Но голосъ оберъпрокурора, какъ представителя власти въ этой области чрезвычайно важенъ и какъ нельзя болѣе своевремененъ. Къ нему, несомнѣнно, внимательно прислушаются нынѣ не только церковныя сферы, но и общество и печать. Духовенство и наредъ встрѣтятъ предположенія г. синодальнаго еберъ-прокурора съ радостнымъ чувотвомъ полнаго удовлетворенія".

"Колоколъ" увъренъ въ томъ, что "духовенство и народъ" раздълятъ вмъстъ съ нимъ "радостное чувство полнаго удовлетворенія", ознакомившись съ содержаніемъ оберъ-прокурорскихъ "предположеній". Но онъ нъсколько ошибся. Дъйствительность не совсъмъ оправдала его ожиданій. Духовенство и народъ не раздълили съ нимъ радости. Напротивъ, "предположенія" г. оберъ-прокурора вызвали какъ въ томъ, такъ и въ другомъ смъшанное чувство неудовлетворенности и серьезныхъ опасеній. Свящ. Константинъ Аггеевъ на страницахъ Церкоснаго Обновленія (прилож. къ еженедъльн. "Въкъ", № 5, 1907 г.) даетъ такую общую характеристику разсматриваемому документу:

"Много благъ объщаетъ церкви правительственный проэктъ, не забыто въ немъ матеріальное обезпеченіе духовенства, обращено вниманіе на питомцевъ духовныхъ школъ... Но все это-чечевичная похлебка, за которую государство хочетъ и въ будущемъ купить права первородства церкви: подчиненіе церкви государству, по мысли нашего правительства, должно остаться неизмъннымъ фактомъ".

Переходя затёмъ къ разсмотрёнію "предположеній" по пунктамъ и останавливая свое вниманіе сначала на двугъ первыхъ изъ нихъ, о. Аггеевъ разсуждаеть:

"Начало въротерпимости и свобода совъсти съ одной стороны,--стояніе на стражв правъ и преимуществъ православной церкви, какъ господствующей въ государстве-съ другой! Какъ извѣстно, одновременное сочетаніе означенныхъ сторонъ имѣло мѣсто во всѣхъ прежнихъ правительственныхъ актахъ. Кто же не знаетъ далве, что въ жизни это стояніе на стражь неизмънно сопровождалось ко вреду церкви ствсненіемъ другихъ религіозныхъ обществъ, то-есть-нарушеніемъ свободы совѣсти?! И не въ отдѣльныхъ агентахъ власти причина даннаго факта: покровительство одному обществу implicite является стесненіемъ другихъ... Наше духовенство избаловано, я бы сказаль сильнее: разрвашено покровительствомъ государственной власти: какой шумъ поднять быль-не утихъ онъ и до сихъ поръ,--когда была дана свобода въръ раскольникамъ. Что это, какъ не плоды давняго "стоянія нашего правительства на стражь правь и преимуществъ православной церкви"? Наше глубокое убъжденіе: не возвродится церковь, пока не откажется оть предлагаемой ей опеки государственной власти".

Третій пункть проекта наводить почтеннаго автора на слѣдующія размышленія:

"Святую истину заключаеть въ себѣ первая половина даннаго "положенія". На ничто сводится она второю частью. Болть того. Правительство объщаеть свое содъяствие "проведенію въ жизнь будущихъ постановленій Собора". Казалось он, мотивами къ этому можетъ быть религіозная ревность, хотя бы и неумёстная. Нёть. "По мёрё государственной въ томъ необходимости". Ужасныя слова! Одно признаеть государство подлежащимъ проведению въ жизнь, и будетъ содыйствовать этому,---другое признаеть не такъ важнымъ, не будеть оказывать своей помощи въ осуществлении. На что же сводится значение помъстнаго Собора?... – Въ самомъ нредложени своихъ услугъ государство неизбъжно втор. гается въ сферу церковной жизни, и данное "содъйствіе" чревато гибельными послёдствіями для церкви. Не нынёзавтра соберется нашъ Соборъ, каковой, очевидно, предусматриваеть проэкть, именуя его "помъстнымъ всероссійскимъ церковнымъ Соборомъ". Если осуществится составъ Собора по начертанию предсоборной комиссии въ ея большинствъ, мы увидимъ въ недалекомъ будущемъ съюздъ enucкоповъ. Сдълаетъ онъ тъ или иныя постановленія, которыя, конечно, для всъхъ будутъ имъть значение частнаго мнъния, съ которымъ върующая совъсть, можеть быть, должна будеть не согласиться.... Къ чему поведеть и въ каќихъ формахъ выразится при этомъ предположении, къ глубокому сожалѣнію имѣющимъ характеръ реальнаго факта недалекаго будущаго, содъйствіе правительственной власти?! Не трудно видеть, что провозглашенному принципу свободы совести, безъ которой ныть религіозной жизни, угрожаеть большая опясность"...

Въ подобномъ же родѣ высказывается о проэктѣ и старообрядческая газета "Слово правды" (№ 9, 1907 г.). Положеніе проэкта объ обязательствѣ правительства "стоять на стражѣ правъ и преимуществъ православной церкви, какъ господствующей въ государствѣ" естественно должно было обратить на себѣ вниманіе тѣхъ, кто на опытѣ испыталъ, что значитъ это "стояніе" правительства. Опытно знають объ этомъ наши старообрядцы. Поэтому вполнѣ естественно, что эте положеніе проэкта вызвало у нихъ невольную тревогу и опасеніе. Въ названной старообрядческой газетѣ мы читаемъ: . "Газета "Слово", обсуждая въ краткой замъткъ внесенныя оберъ-прокуроромъ синода на разсмотръніе совъта министровъ предположенія объ отношеніи государственной власти къ господствующей церкви, называеть этотъ законопроекть страннымъ. Прежде всего изъ опубликованнаго текста не видно, кто является творцомъ этихъ "предположеній": члены ли синода, или самъ г. оберъ-прокуроръ, при чемъ также не ясно: личные ли это его взгляды, или же какъ оффиціальнаго и фактическаго главы русской церкви, который, отождествляя свое мнъніе съ голосомъ церкви, изрекаетъ свое личное мнъніе для всеобщаго свъдънія.

Еще больше недоумъній возбуждаеть содержаніе "предположеній", полное противоръчій. неясностей, недомолвокъ, являющихся или плодомъ спътной, неумълой работы, или результатомъ мудрой бюрократической предусмотрительности. Зд'всь вскользь упоминается о неуклонномъ проведении въ жизнь Высочайше дарованныхъ узаконеній объ укръпленіи началь въротерпимости и свободы совъсти, и рядомъ настойчиво подчеркивается весьма неопредъленная и растяжимая обязанность государства неизмённо стоять на стражь правъ и преимуществъ православной церкви, какъ господствующей въ государствъ. Провозглашается полная свобода внутренняго управленія и самоустроенія церкви, и заранве опредвляется, что церковныя реформы должны подлежать въдънію не церкви вообще, а непремънно компетенціи помъстнаго собора, при чемъ правительство, по мъръ государственной въ томъ необходимости, обязано содвйствовать успъшному осуществлению собора и проведению въ жизнь его будущихъ постановленій.

Такимъ образомъ, несуществующія и, быть-можеть, могуіція оказаться и не каноническими съ точки арвнія древлеправославной церкви, и идущими въ разрѣзъ съ интересами въротерпимости вообще соборныя постановленія будуть проводиться въ жизнь мърами гражданской власти. Но кто особенно долженъ быть на стражъ, такъ это старообрядцы, историческое прошлое которыхъ показало, чего можно ожидать отъ проведенія въ жизнь мърами административными соборныхъ постановленій духовной власти. Ито ожегся на молокъ, тотъ дуеть и на воду.

394

Digitized by Google

А быть можеть "проведеніе въ жизнь будущихъ соборныхъ постановленій" коснется только членовъ государственной церкви; но тогда при чемъ же тутъ свобода совъсти, если останется та же чиновничья полицейская опека? Да, фруктъ, предложенный послъ закрытія предсоборнаго присутствія, г. оберъ-прокуроромъ въ оффиціальной формъ, не изъ доброкачественныхъ и требуетъ для своего изслъдованія особыхъ санитарныхъ экспертовъ"!

Не совсѣмъ удовлетворенъ проэктомъ г. оберъ-прокурора и Церковный Въстникъ. Называя его въ общемъ "знаменательнымъ" "въ томъ отношении, что въ большинствѣ своихъ положений" проэктъ "совпадаетъ съ программой партии народной свободы: слѣдовательно, въ мѣрахъ удовлетворенія насущныхъ нуждъ современной Церкви теперь сходятся и общество и правительство", Церковный Въстникъ замѣчаетъ однако:

"Но есть одинъ, весьма существенный пунктъ отличающій правительственную программу отъ кадетской, на который необходимо обратить внимание: это-пресловутое "господство" Церкви. Правительство обязуется "неизменно стоять на стражъ правъ и преимуществъ православной Церкви, какъ господствующей въ государствъ", ограждать "интересы православія въ соотвѣтственной области церковно-государственныхъ отношеній" и т. д. Представители Церкви, повидимому, должны бы только быть признательными правительству за эту привиллегію: кто же изъ чтущихъ свою ввру и Церковь не пожелаетъ, чтобы и во внъ, въ учрежденіяхъ, и представителяхъ государства онъ имъли благожелательную атмосферу для своего роста и процвътанія? Въ дъйствительности же, этоть по видимости заманчивый пункть министерской программы является гораздо болѣе внушающимъ опасеніе, чъмъ вовбуждающимъ надежды. Если другіе пункты новы и судять новое будущее нашей Церкви и духовенству. то этоть уже давно изведань, испытань и плоды его приивненія переживаются нами даже до сего дне, чтобы питать. въ данномъ случав свътлыя упованія. Слишкомъ дорого обошлось Церкви это ея "господство"; это покровительство ей со стороны государственной власти: исторія Церкви за последния 200 леть позволяеть безъ всякаго риска заменить слово "господство" словомъ "рабство", слово-"покровительство" — словомъ "опека", связывающая Церковь по рукамъ и ногамъ. Мы вынуждены повторить здъсь то, что уже не разъ говорилось и нами и другими. Господство Церкви-въ области духа. Если же соблазнится она внъшнимъ господствомъ, то неминуемо впадетъ въ рабство духовное, чему свидѣтельство предъ нашими глазами. Неужели эти іереи, питающіеся подаяніемъ отъ темнаго и бъднаго люда, трепещущіе предъ кулакомъ, предъ бариномъ, предъ полицейскимъ урядникомъ, не говоря уже о своемъ духовномъ начальствъ, трепещущіе, преклоняющіеся, покладливые и уклончивые, --- вмъсто того, чтобы неустрашимымъ пророческимъ словомъ будить совъсть и напоминать о христіанскихъ идеалахъ, - неужели они представители Церкви "господствующей"? Неужели епископы, напряженнымъ окомъ усматривающіе духъ и направленіе государственной политики, по мановенію администраціи готовые освятить молитвою и подтвердить проповёдью бюрократическое предначертаніе, перевести за тридевять земель достойнаго священника по докладу не только чиновной персоны, но просто вабалмошнаго помѣщика или невѣжественнаго пристава, обращающіеся иногда съ подвластными имъ сослужителями Христу какъ съ рабами и предупредительные до угодливости предъ мундиромъ и сюртукомъ, - это епископы Церкви "господствующей", а не рабствующей? Дорогою ценой заплатила. Церковь за государственное покровительство: она сдѣлалась орудіемъ въ рукахъ бюрократіи и сама прониклась бюрократическимъ духомъ, а где же духъ Христовъ?..

И воть теперь мы пожинаемъ плоды такого положенія вещей, изъ коихъ первый—паденіе авторитета духовенства. Конечно, въ низахъ народныхъ оно его сохранило еще: это доказываютъ теперешніе выборы. Но какъ относится къ нему такъ называемое интеллигентное общество (а за нимъ уже пробудившаяся къ сознанію народная масса)? Кажется, при всякихъ политическихъ разномысліяхъ, оно единомысленно въ одномъ—въ высокомърно-пренебрежительномъ ваглядъ на духовенство, какъ на какое-то безполезное въ государствъ сословіе, которымъ можно всячески помыкать и которое чуть ли не во всемъ виновато.... бранитъ духовенство печать крайнихъ партій: у черносотенцевъ оно виновато въ томъ, что "ве усмиряетъ" освободительнаго движенія, у красныхъ

Digitized by Google

въ томъ, что вдохновляеть реакцію. Вадумаеть духовенство заявить свое участіе въ освобожденіи народа—опять укоры: одни обвиняють въ революціонерствѣ, другіе—въ поддѣлываніи подъ либеральный ладъ. Не вѣрятъ искренности духовенства, не вѣрятъ, чтобы оно дѣйствовало по самостоятельнымъ убѣжденіямъ и искренней любви къ угнетенному народу. (ср. "Русскій Голосъ", № 21). А не вѣрятъ потому, что ранѣе оно пребывало въ "господствующемъ" раболѣпіи у бюрократів, которымъ подавлена у духовенства энергія мысли и воли, угашенъ пылъ чувствъ, скована свобода убѣжденій. Не безъ причины не вѣрятъ...

Выводъ изъ всего тоть, что и предъ выборами и во время думскихъ засъданій, гдъ проэктъ оберъ-прокурора, нужно полагать, подвергнется обсуждению народныхъ представителей, духовенству въ высшей степени осмотрительно следуетъ отнестись къ пункту о "господствующемъ" положения Церкви. Конечно, въ п. 2 правительство теперь признаетъ за православною Церковію свободу самоуправленія и самоустроенія, но слишкомъ печальна пережитая исторія рабольпнаго "господства" и слишкомъ, какъ справедливо заявляетъ "Телеграфъ" (№ 4), "еще не ясно, спутанно сознаніе массъ духовенства относительно истинныхъ религіозныхъ преимуществъ независимости Церкви отъ государства", чтобы кръпко не пораздумать надъ темъ, что готовить Церкви обещаемая привилегія. Какъ бы второй пункть правительственной программы не былъ поглощенъ первымъ! Нужно духовенству, прежде всего, самостоятельно опредълить свой путь и самодвятельно создать авторитеть своему голосу, а этого можеть достигнуть оно только объединивъ свое дъло съ народнымъ: съ народомъ, тоже "господствующимъ" оно было угнетаемо, съ народомъ же получить свободу, силу и авторитетъ".

Всё отмёченныя отзывы печати, выражающія недовольство "предположеніями" касаются главнымъ образомъ первыхъ трехъ пунктовъ проэкта г. оберъ-прокурора. Остальныхъ положеній проэкта оми не затрагиваютъ. Несомнённо, эти пункты признаются всёми очень хорошими и вполнё отвёчающими современнымъ требованіямъ. И это дѣйствительно совершенно справедливо. Но разъ главный вопросъ о характерѣ будущихъ отношеній между правительствомъ и церковью оставленъ въ проэктѣ въ прежнемъ видѣ, и эти пункты невольно вызывають естественныя опасенія относительно проведенія ихъ въ жизнь.

Въ общемъ же нельзя сказать, чтобы общество и печать единодушно привѣтствовало проэктъ церковной реформы, предложенный г. оберъ-прокуроромъ. "Предположенія" г. оберъ-прокурора были внимательно выслушаны, но они не вызвали тѣхъ восторговъ, въ которыхъ былъ увѣренъ "Колоколъ".

Гораздо меньше упрековъ со стороны печати вызвалъ къ себѣ другой проэктъ церковной реформы, предложенный одною изъ передовыхъ партій—конституціонно-демократической. Еще въ февралѣ 1906 г. эта партія составила особую комиссію для подробной разработки программы по церковному вопросу при чемъ въ составъ комиссіи вошли такія компетентныя лица, какъ В. О. Ключевскій, С. Н. Булгаковъ, С. А. Котляревскій, П. И. Новгородцевъ, а также кн. П. Д. Долгоруковъ и нѣсколько священниковъ. Но выборный періодъ и послѣдующія затѣмъ событія не благопріятствовали ея занятіямъ, такъ что она приступила систематически къ своей работѣ только лишь зимой прошлаго года. Закончить своей работь комиссіи пока еще не удалось. Она намѣтила только слѣдующія общія положенія, опубликованныя въ печати ранѣе "предположеній" г. оберъ-прокурора.

"1) Православной руской церкви принадлежить право свободнаго самоустроенія на началахъ истинной соборности съ участіемъ мірянъ, согласно ученію самой церкви. Всѣ узаконенія, ставящія высшее церковное управленіе, въ положеніе подчиненнаго орана государственнаго управленія отмѣняются.

2) Обязанности оберъ-прокурора ограничиваются наблюденіемъ за закономѣростью во взаимныхъ отношеніяхъ церкви и государства и представительствомъ нуждъ церкви передъ государствомъ. Активное вмѣшательство оберъ-прокурора въ дѣла церкви и въ опредѣленіе личнаго состава высшей іерархіи и высшаго церковнаго управленія устраняется.

3) Церковно-приходской общинѣ предоставляются права поридическаго лица (по пріобрѣтенію собственности, устроенію собраній и участію въ выборахъ на церковныя должности). 4) Устраняется кастовая замкнутость духовенства путемъ открытія свободнаго доступа въ духовно-учебныя заведенія и на церковныя должности.

5) Съ духовенства снимаются обязанности по веденію всякихъ актовъ гражданскаго состоянія (метрическихъ, оброчныхъ, по воинской повинности, статистическихъ и пр.) и по объявленію съ церковной казедры манифестовъ, указовъ и друг. чисто-государственныхъ распоряженій, а также всякія обязанности полицейскаго свойства.

6) Имущественныя права церкви и ассигнованія въ государственный бюджеть соотвѣтственно выясняющимся нуждамъ церковныхъ причтовъ и учебныхъ заведеній признаются и на будущее время, впредь до болѣе точнаго опредѣленія общихъ отношеній между церковью и государствомъ.

Независимо отъ установленныхъ здѣсь положеній, комиссія затронула также и рядъ другихъ вопросовъ церковнаго о́ыта и между прочимъ признала необходимымъ пересмотрѣть рѣшеніе партіи народной свободы по вопросу объ отчужденів церковныхъ земель, въ виду того, что эти земли служать по преимуществу къ обезпеченію сельскаго церковнаго причта, крайне нуждающагося и совершенно необезпеченваго, и въ виду того, что размѣры этихъ земель въ большинствѣ случаевъ не превыщають той нормы, въ предѣлахъ которой земельные участки признаются неподлежащими отчужденію.

Общія положенія, выработанныя комиссіей, касаются лишь отношенія государства къ православной церкви, отношеніеже государства къ старовѣрамъ и къ инославнымъ вѣроисповѣданіямъ будетъ предметомъ дальнѣйшей работы коииссіи, причемъ въ основу этой работы будутъ положены полная вѣротернимость и свобода совѣсти, какъ основные нринципы к-д. партіи.

Выработанныя положенія должны служить лишь исходнымъ пунктомъ для разработки церковнаго вопроса въ коинссіи большаго состава при московскомъ отдъленіи центральнаго комитета, а затъмъ, по одобреніи проекта центральнымъ комитетомъ, онъ будетъ внесенъ на пятый партійный съъздъ для включенія въ программу партіи".

Трудно найти въ этой церковной програмив к.-д. партія

12

что-либо такое, противъ чего можно было бы возражать по существу. Темъ не менее "охранительная" печать косо встрѣтила этотъ проэктъ церковной реформы. Но выставить серьезныхъ возраженій противъ нея она не могла. Она только увидёла въ этомъ проэктё ловушку, разставленную духовенству кадетами, которымъ нужно было привлечь на свою сторону духовенство съ цълью использовать его въ настоящемъ выборномъ періодъ, поэтому она предостерегала духовенство отъ кадетскаго "обмана". Такъ "Россія". разсматривая эту программу не по существу, а какъ тактическій пріемъ партін, говоритъ: "понимая, что на выборахъ довольно серьезную роль придется сыграть нашимъ священии. камъ, кадеты заблаговременно поситвшили сплести соотвътствующія съти и на всё лады пытаются разстановить ихъ. Они, когорые, какъ они сами неоднократно заявляли, давно переросли "заблужденія и предразсудки" господствующей церкви, они, три четверти которыхъ принадлежатъ къ инороддамъ, а въ остальной четверти къ твмъ, которые гордятся, что давно освободились отъ всякой въры; они, которые во всемъ указъ о ввротерпимости интересовались лишь вопросомъ о токъ, можно ли теперь безнаказанно объявлять себя атеистами,они выступають въ качествъ радътелей о благъ православнаго духовенства!.. Кадеты, которые пекутся о православін, --- разві это не издъвательство надъ православіемъ, и цадъ самими собой? Рядъ лътъ посвятили они на то, чтобы сдълать все оть нихъ зависящее, дабы въ каждомъ убить всякое религіозное чувство, всей своей двятельностью, каждымъ словонъ свонмъ, каждой мыслыю оскорбляли они безхитростную въру православной России, выражали презръние къ православному духовенству и систематически подрывали уважение къ нему въ массахъ населенія, и вдругъ они выступають теперь съ особой программой по церковнымъ вопросамъ, выступають въ качествъ печальниковъ о судьбахъ православія и православнаго духовенства!..

Туть, однако оказалось не только лицемфріе. Туть сказалось нфчто худшее... Если опыть съ "иллюминаціями" не помогъ, если Выборгская революція провалилась, если бунты, мятежи и политическія убійства не привели къ цъли,--отчего не попытаются продълать опыть съ православіемъ?... Но... ръшимся сказать: какой бы ни былъ уровень полити-

**40**0

ческаго развитія православнаго духовенства, въ массъ своей оно всетаки настолько культурно, что само съумветъ одвнить по достоинству, чего стоять призывы къ духовенству людей, одна изъ основныхъ задачъ которыхъ выражается въ стремлении подорвать въ населении всякое религиозное чувство. И мы не сомнъваемся, что и этоть опыть кадетскихъ главарей, какъ и всё предшествующіе, начиная съ "илломинацій" и выборгскаго воззванія и кончая игрой въ конституціоналисты, окончится полной неудачей"...

Точно также и "Колоколъ", разбирая эту программу, съ вполнъ понятнымъ негодованіемъ восклицаеть:

"Церковная программа кадетовъ-новый језуитскій подходъ изолгавшейся, вертлявой партіи къ той средъ избирателей, которая еще такъ недавно ею не замъчалась, игнорировалась, а нынъ понадобилась. Для этой партіи всъ средства хороши ради поб'ёды на новыхъ выборахъ и господства въ Государственной Думъ. Въ прошлые выборы кадеты разными. явно несбыточными и прямо преступными посулами одурачили темныя народныя массы и рабочій классь, а нынъ тою же тактикой хотять уловить православное духовенство, взявъ подъ свой флагъ и опеку наше такъ называемое церковное обновленческое движение".

Но "прогрессивная" печать какъ свътская, такъ и духовная отнеслась къ проекту съ полнымъ одобреніемъ. Церковный Въстникъ говоритъ по поводу этого проэкта: "Въ проэктъ положеній партіи народной свободы церковный вопросъ вполнъ еще не разобранъ, но нельзя не признать, что въ основу его положены начала, безусловно отвъчающія природъ Церкви и искренней въръ, а также и требованіямъ времени.

Главное эло въ современномъ положении Церкви, какъ объ этомъ всюду заявляется, составляетъ то, что она превратниясь въ слугу государства и болѣе работаеть надъ осуществленіемъ государственныхъ, чемъ своихъ собственныхъ задачъ. Несомнённо, что она много сделала для данной формы государственной власти, но сдёлала это въ ущербъ себъ самой. Терминъ "самодержавіе" получилъ у насъ религіозную окраску, перазрывно спаянъ съ терминомъ "православіе" и для многихъ, не только простыхъ, но и интеллигентныхъ людей, имфотъ значеніе прикладного догмата. Намъ

12\*

припоминается факть, какъ одинъ изъ миссіонеровъ, человъкъ съ академическимъ образованіемъ, когда подъ первымъ виечатлёніемъ объявленныхъ свободъ устраивались манифестаціи, при встрвчв съ такою процессіей выбиль изъ рукь рабочаго красный флагь и закричаль: "да здравствуеть православіе и самодержавіе". Думаемъ, что далѣе такой ревности по совмъщению собственно церковныхъ и полицейскихъ функцій идти некуда! Разумъется-миссіонеръ поступилъ по непосредственному душевному движению, подъ первымъ впечатлениемъ зрелища, но это-то собственно и печально. Чтобы выбить знамя на глазахъ огромной толпы, нужно имъть большое мужество. Можно думать, что у наивнаго миссіонера говорило даже чувство долга; можеть быть онъ счелъ себя даже обязаннымъ, какъ миссіонеръ, выступить въ роли околоточнаго; можетъ быть у него даже мелькали мысли и о мученическомъ венце, но при всемъ томъ какая туть обнаруживается нравственная увосты.. Мы, однако, не то хочемъ сказать, что члены православной Церкви совершають религіозное преступленіе, испов'ядуя преданность самодержавію; люди свободны имъть политическія воззрінія соотвътственно своему общему развитію и пониманію историческаго хода человъческой культуры. Мы говоримъ только, что Церковь уклонилась отъ своего прямого пути и что уравнение православія съ какими бы то ни было формами политическаго склада ведеть къ принижению нравственныхъ принциповъ, къ затенению ихъ и къ замещению безусловнаго условнымъ, а то и прямо нравственно-преступнымъ.

На страницахъ "Епархіальныхъ Вѣдомостей" (Новгородскихъ) въ прошломъ году приводилось признаніе одного священника: "у меня первый вопросъ на исповѣди: уплатилъ ли подати?" Фактъ ужасный и вполнѣ аналогичный приведенному случаю съ столичнымъ миссіонеромъ. Въ нашемъ церковномъ словѣ вообще христіанинъ трактуется не столько, какъ членъ общества, исповѣдующаго извѣстныя религіозно-нравственныя положенія, сколько какъ послѣдователь опредѣленныхъ политическихъ доктринъ. Но какъ же при такомъ условіи Церковь можетъ нравственно оздоровлять общество и нравственно поднимать его!

Послёднимъ, какъ извёстно, свободно говорилъ о вравствееныхъ принципахъ митрополитъ Филиппъ. Это было на

Digitized by Google

заръ централизація власти и самъ митреполить происхоляль изъ среды людей (боярь), которые хорошо помнили лучшія времена-Русь земскую, и которые были воспитены вь атмосферѣ политической скободы. Факть знаменательный н много объясняющий для тахъ, кто хочеть думать!. Предлагаемъ сопоставить тепарь жаще время----ръчн о смертной казни, наконецъ, послъдній --свъжій фанть---двло свящееника Гр. Петрова, противъ котораго давно подняли агитацію "истинно-русскіе люди" наъ-за политическаго разномыслія и который, наконецъ, теперь, по его собственному письменному заявлению, безъ допроса, безъ его оправданий, безъ предъявления къ нему какихъ он то ни было обвинений, вообще безъ формальнаго суда, ссылается въ монастырь съ воспрещениемъ "вредной" публицистической двятельности. Напомнимъ сина, какъ одинъ изъ архіереевъ медавно сказаль о поборникахъ освободительнаго движенія, что надо нстребнть хотя бы и "двроти тисячь" такихь враговь существующато режина.

Гдѣ же туть Евангеліе? Гдѣ туть вѣрность Церкви своимъ задачамъ? Политики много, но голоса Христа не слышно! Несчастье туть не въ томъ, что Церковь "принужденть" сиѣшивать политику съ религіей, а въ томъ, что она тенерь производить такее смѣшеніе уже по собственному усердію, по исторической инерціи! Это много печальнѣе, чѣмъ виѣшнее принужденіе, котораго въ сущности не существуеть, потому что не существуеть правственнаго сопротивленія...

Мы сказали, что настоящее служебное полежение Церкви противоръчить еще и искренней върв.

По върѣ Церковь сама въ себѣ носить залогъ и не шесякаемый источникъ своей жизни, своего развитія и своего вліянія на жизнь. Между тъмъ de басто теперь признано и церковней и гохударственной властью, что Церкви авебходяма правятельственная поддержка, каковой поддержкей она собственно и опрандываеть свое глубокое подчиненіе государству. Правда—въ наше время полицейская защита Церкви отмъщена, однако, по существу веглядъ на недостаточность собственныхъ силъ Церкви для обезпеченія ся развитія остален тоть же. Отброшена только частность, крупная, наибодже компроментирующая; ядро же океленся сохравено и на этомъ ядрѣ отпечатьнъ старый афорнамъ----, Церковь безъ опеки государства не можетъ существовать". Положеніе это, какъ извъстно, принято и предсоборнымъ присутствіемъ.

Но мало того, что такое сужденіе противорѣчить искренней вѣрѣ въ неодолимую силу Церкви, оно заключаеть еще и крупную несообразность. Истинная государственная власть представляеть собою собственно фокусъ народной воли и народныхъ понятій, такъ какъ иначе между ею и народомъ невозможно нравственное единеніе, и она не можеть въ глазахъ послѣднихъ имѣть необходимый для себя авторитеть. А если такъ, то Церковь должна собственно искать сова не съ правительствомъ, а съ народомъ, останаясь независимой политически и вѣрною своей нравственно-спасающей миссіи. Союзъ Церкви противъ собственнаго тѣла не можетъ имѣть для себя, слѣдовательно, оправданій даже и съ точки зрѣнія мудрости "вѣка сего!"...

Такимъ образомъ первое, что намъ необходимо, это освободить Церковь отъ государственной опеки, окупаемой невъроятно тяжелой цёнов. Задача Церкви воспитаніе, развитіе, укрѣпленіе духа. Все остальное для нея вторыя цѣли и средства—для осуществленія этой основной ся задачи. Ей и должна быть предоставлена свобода трудиться налъ своев задачев. Не можетъ рабъ воспитать свободнаго; не можетъ и Церковь—связанная—не совнѣ, какъ въ періодъ языческихъ гоненій—а внутри, въ самой сокровенной своей сущности—какъ въ наше время—быть руководительницевобщества въ развитіи, идти впереди его и указывать ему дорогу въ его движеніи.

Таковы основанія, въ силу которыхъ 1-й цункть общихъ положеній проекта партій народной свободы---о томъ, что Церковь должна вполнъ свободно управляться на началахъ и стинной соборности, съ освобожденіемъ отъ всякихъ полицейскихъ обязанностей, мы считаемъ глубоко своевременнымъ и отвъчающимъ какъ природъ Церкви, такъ и искренией въръ въ Церковь.

То же нужно сказать и о положеніяхъ касательно основной церковной кліточни---церковнаго прихода: безъ автономін прихода невозможна ни дійотвенность вліянія Церкви на жизнь, ни осуществленіе самой соборвости Церкви, которая (соборность) несомпізнио должна вачинаться снизу". Также сочувственно относится къ проэкту и Церковно-Общественная Жизнь, говоря, что "церковная платформа к.-д. удовлетворительно ръшаетъ всъ вопросы, возникающіе на почвъ общественныхъ отношеній церкви" (№ 4).

А. Карташевъ въ Страню эту программу рекомендуеть, "какъ нормальную платформу по церковному вопросу", и разсуждаеть по этому поводу такимъ образомъ: Выдумывать другую (платформу) значило бы уже ломиться въ открытую дверь. Гарантіей внутренней правоты этой платформы въ глазахъ людей религіозныхъ должны являться личныя качества ея творцовъ. С. Н. Булгаковъ, пламенный поклонникъ Вл. Соловьева, любитъ церковь православную въ ея идеальной, неизвращенной сущности ревнивой любовью и не уступить ся подлинныхъ, священныхъ правъ никому ни за какую чечевичную похлебку. Его ассистирують въ данномъ случать преданные ему соработники въ рясв. В. О. Ключевскій не менње извъстенъ своимъ культурно-уважительнымъ и любовнымъ отношеніемъ къ великимъ историческимъ установленіямъ хрисланства. А гарантіей правовой дёловитости проекта служить государственная эрудиція всёхъ его составителей".

Опубликованіе "предположеній" г. оберъ-прокурора, явившихся какъ бы "отвътнымъ ударомъ" на проэктъ церковной реформы партіи народной свободы, дало поводъ "Телеграфу" сдълать сравнительную опѣнку этихъ двухъ церковныхъ программъ. Результатомъ этой оцѣнки явилось полное предпочтеніе кадетской церковной платформы предъ проэктомъ г. Оберъ-Прокурора.

"Церковная программа партіи и. св. и рекомендація ся въ "Церк. Въсти." говорить газета произвели на совъть министровъ впечатятине. Оберъ-прокуроръ синода счелъ нужнымъ нанести оппозиціи отвътный ударъ. Только что опубликованная декларація его построена на скрытой полемикъ, пунктъ за пунктомъ, съ кадетской программой и носить ясно предвиборный, агитаціонный характеръ. Въ смыслъ объщаній духовенству она можеть сильнъе заласкать неразборчивый слухъ привычными, мягкостелющими словами и оборотами. Но въ переводъ на реальный языкъ о щедрости говорить не приходится.

Танъ отмвняется всякая опека государства надъ цер-

ковью, — здѣсь она утверждается, согласно буквѣ основныхь законовъ, подъ флагомъ заботъ о "преимуществахъ православной церкви, какъ господствующей въ государствѣ". Этн заботы простираются даже до "содѣйствія проведенію въ жизнь постановленій" будущаго собора (!) Тамъ съ духовенства снимаются обязанности по веденію всякихъ актовъ гражданскаго состоянія, — здѣсь объ этомъ полное молчаніе. Тамъ признаются юридическія права прихода и сохраняется матеріальное обезпеченіе духовенства по бюджету, — здѣсь повторяется, только въ другихъ выраженіяхъ, то же самое. Изъ приведеннаго сопоставленія, полагаемъ, ясно, на чьей сторонѣ широта программныхъ обѣщаній.

Только въ двухъ пунктахъ оберъ-прокурорская декларація формулирована счастливъе кадетской. Тамъ практикуется разбить кастовую замкнутость духовенства путемъ открытія свободнаго элементовъ, туманный и сомнительный проэкть, а главное, не интересующій самихъ духовныхъ. Здесь вопросъ обращенъ лицомъ къ злободневнымъ интересамъ церковнаго сословія: семинаристамъ открывають двери высшихъ учебныхъ заведеній. О томъ умалчивается, что это - уже факть, въ объщаніяхъ не нуждающійся, и, вовсякомъ случав, не парламентское министерство можеть грозить ему отмъной, — благо это звучить для сосдовія пріятно, что и требовалось доказать. Равнымъ образомъ, и объщание фиксировать институть церковно-приходскихъ школь расчитано на религіозно просвѣтительный идеализмъ причтовъ, хотя въ дъйствительности для большинства подневольныхъ тружениковъ этихъ искусственно культивированныхъ разсадниковъ церковно-славянской грамоты освобождение отъ янкъ было бы более заманчиво.

Въ чемъ же собственно заключаются отмѣченныя намя чары и сѣти этой церковно-правительственной демонотрація? Не въ сущности, а въ словахъ. Расчеть на то, что выраженія "огражденіе интересовъ православія", "стояніе на стражѣ правъ и преимуществъ православія", содъйствіе ему" и т. п. рѣщительно привдекуть къ себѣ сердна всѣкъ служителей церкви. И расчетъ не вполнѣ безплодный. Еще неясно, саутанно сознаніе массъ духовенства и вѣрующихъ мірянъ относительно истинныхъ религіозныхъ преимуществъ нееависимости церкън отъ госуцаротва. Но если дружный вопль

Digitized by Google

духовной печати въ теченіе послѣднихъ лѣть о норабощеній церкви государствомъ не есть какое то наивное, дѣтское недоразумѣніе, а выражаетъ ясную мысль наиболѣе сознательныхъ и передовыхъ церковныхъ силъ, то правительственное обѣщаніе "охранять" это плѣнное "господство" православія и впредь должно только черезъ одно это подорвать довѣріе ко всей его программѣ въ глазахъ жизнеспособныхъ элементовъ церкви. А будущія судьбы церкви, конечно, въ рукахъ этихъ элементовъ, а не косной, вѣчно и всему послушной массы".

Не станемъ больше увеличивать числа сочувственныхъ кадетскому проэкту отанвовъ веріодинаской цечати. Намъ кажется, что и приведенныхъ отзывовъ вполнѣ достаточно для того, чтобы выяснить, какому проэкту дѣйотвительно можно сочувствовать, а какому нужно отказать въ этомъ. Мы только считаемъ долгомъ отмътить, что проэкту к.-д. партіш нужно придавать громадное аначеніе. Если Государственная Дума втораго призыва будетъ признана работоспособной и если она избъгнетъ участи первой Думы, ей несомнънно придется обсуждать и церковный вопросъ. И, въроятно, церковная реформа будетъ проведена въ томъ видъ, какой уже намъченъ к.-д. партіей въ ся церковной программъ. 

# МЫСЛИ

### по поводу не совсъмъ новой книги.

Подъ не совсёмъ новой книгой разумёмъ второе изданіе книги Н. С. Суворова, профессора университета (каковмыъ титуломъ авторъ впрочемъ себя не называетъ здёсь): "Къ вопросу о тайной исповёди и о духовникахъ въ восточной церкви". (М. 1906).

При вторичномъ появлении всякой ученой книги естественно задаешь себѣ вопросъ: чѣмъ вызвано это новое изланіе-твиъ ли, что книгв посчастливилось и ея прежнее издание разошлось или твмъ, что авторъ, обогатившись свъдвніями, относящимися къ его темв, вздумаль переработать свою книгу. Съ такимъ же вопросомъ мы обратились и къ книгѣ г. Суворова. Но оказывается, что авторъ озаботился вторымъ изданіемъ книги не по одной изъ указанныхъ причинъ, а по особымъ обстоятельствамъ, которыя онъ и излагаеть въ краткомъ предисловіи ко второму изданію. Что же это за обстоятельства такія? Авторъ пишеть: "двадцать лъть прошло со времени появленія перваго изданія этой книжки (въ I изданіи, прибавимъ мы, 195 стр., а во II-мъ 198 стр.); но не смотря на то, что поставленные въ ней вопросы повторялись (? Къмъ? Гдъ? Зачъмъ?) и съ моей точки зрвнія разъяснялись въ цвломъ рядв позднвйшихъ монтъ работъ, никакого интереса къ нимъ въ духовной литературѣ не обнаружилось. Пытался правда, нъкоторыя положенія мои опровергнуть покойный А. С. Павловъ (извъстный знаменитый профессоръ М. университета, пояснимъ мы),--и на мой взглядъ неудачно". (Разумвется, мы не считаемъ себя въ правъ защищать покойнаго профессора: но для насъ неясно, почему г. Суворовъ причисляетъ проф. Павлова къ духовнымъ писателямъ, а себя очевидно выдѣляетъ изъ числа изъ, хотя оба они принадлежать къ университетской профессорской коллегии и первый изъ нихъ занимаеть, а второй занималь одну и туже университетскую каеедру). "Такимъ образомъ, -- говорить авторъ, выясняя первое обстоятельство, заставившее его подарить публику вторымъ изданіемъ своей книги-и въ настоящее время дёло находится въ томъ же состояния, въ какомъ оно находилось 20 лѣтъ тому назадъ". Но, какъ мы увидимъ ниже, это заявленіе г. Суворова невърно. Богословская литература проявила серьезный интересь въ томв нашего автора; но онъ этого почему-то совсёмъ не знаеть. Второе обстоятельство (или вторая причина, по терминологіи автора), побудившее его вторично издать свою книгу, заключается, по разъяснению автора, въ слёдующемъ: прошлымъ лётомъ мне удалось пересмотръть греческие рукописные кодексы имъющиеся въ венской и венеціанской библіотекахъ и отчасти пополнить и отчасти исправить извлеченія изъ этихъ кодексовъ". Но авторь не утверждаеть того, что эти пополнения извлечения изъ кодексовъ восполнили и внесли улучшение въ его воззрънія на предметь изученія. Да этого и на самомъ дълъ ныть. Основное воззръніе книги, научные результати ся, аргументы въ ней и даже порядокъ ихъ остались твже. Умножился лишь и всколько матеріаль для работы. Но этоть матеріалъ, кажется, могъ бы быть обнародованъ и инымъ способомъ-наприм. въ спеціальныхъ изданіяхъ <sup>1</sup>). Третье и послѣднее обстоятельство, побудившее автора предпринять

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ въ книтъ есть нъкоторая перемъна въ сравнени съ первыть изданіемъ ся. Наприм., окущено поученіе Бфрема Сирина о поязянія (сир. 62. Изд. 1-е, стр. 76), въроятно потому, что, какъ неподяннюсе, оно напрасно нашло мъсто въ книгъ и равьше. Пропущена по какой-то причинъ статья монаха Марка о покаяніи (стр. 62=79). Опущены греческіе тексты въ примъчавія (стр. 91=109). Авторъ не сталъ принисывать одного посланія Іоан. Дамаскину, послъ того, какъ Holl указалъ на въроятную принадлежность еге другому лицу (46. 53). Разумъется, авторъ по мъстанъ осывается на свои сочинения, появивниеся носять перваго изданія этой книги. Переводъ наъ длагоуста опъ цитируетъ не носями не авторъ не считаетъ важными, не упомвная о существоранія наъ въпредисновія къ книгъ.

переиздание книги, можно прямо назвать непонятнымъ и удивительнымъ. Пожаловавшись на то, что "тотъ, кого ближе всего касалась его книжка, т. е. г. Заозерскій, поясняеть авторъ,---не обмолвился ни однимъ словомъ" 1), потомъ излагаеть последнее обстоятельство, внававшее вышеуказанное изданіе. Онъ пишеть: "за последнія двадцать леть г. Заозерскій успѣлъ попасть въ ""авторитеты"" (что это значить-пишущій эти строки уяснить не берется). "Какъ это случилось-продолжаеть г. Суворовъ,---для меня не совсвиъ понятно (авторъ, повидимому, пораженъ неожиданностію), но разъ это случилось, для меня твиъ болье желательнымъ должно быть получение отъ ""авторитетнаго"" канониста разъяснение по вопросамъ, затронутымъ въ отой книгъ" (слышится явная иронія въ послѣднемъ замѣчанін автора, но это для насъ дъло стороянее). Спрашивается: на чемъ утверждается увъренность автора, что проф. Заозерскій подыметь по крайней мёрё теперь брошенную перчатку н вступить въ зитературный бой съ университетскимъ профессоромъ? Вѣдь, авторъ можеть и 20 разъ перенадавать свое произведение, а г. Заозерский при видь такого интереснаго явленія можеть только ульбаться. Вообще мы въ первый разъ узнаёмъ, что есть и такой способъ вызвать противника на бой, какъ способъ, придуманный г. Суворовниъ. Да и какой смысль вести дальнёйшую полемику этимъ двумъ писателямъ, когда они стоятъ на двухъ противодоложныхъ точкахъ зрънія на предметъ? Дальнъйшій сноръ не могъ бы привести ни въ какому результату, темъ болев что г. Суворовъ никогда и ни въ чемъ не имбетъ обыквовенія уступать своимъ критикамъ. А главное: авторъ, г. Суворовъ, напрасно вызываеть своего подемиста на дальнъйщій споръ. Явилась книга, которая очень явно перевесила чашку весовъ въ одну сторону, послѣ чего споры по крайней жъръ въ настоящее время вовсе не нужны, но объ этомъ г. Суворовъ ничего не знаетъ и не слыхалъ, и волнуется по на-

<sup>1</sup>) Нужно знать, что первое вэданіе разоматриваемой книги проф. Суворова явилось въ качестві отвіта на критическій разборъ донторской диссертаціи его ("Объемъ дисцилинарнаго суда" и т. д.), напечатанный проф. Заоверскимъ въ давно уже несуществующемъ журналі: Праеосласи. Одозримії (Оботоятельныя свіздінія обо всемъ такомъ начодниъ въ самомъ началі разсматриваемой книги г. Суворова).

Digitized by Google

шему мнѣнію совершенно даромъ. (О книгѣ этой, хотя и краткая рѣчь, будеть вестись ниже).

Гораздо любопытиве, чёмъ предисловіе къ книге и самая книга (она представляеть немного измѣненную перепечатку перваго изданія)<sup>1</sup>), послѣсловіе къ ней. Интересъ этого послёсновія заключается въ томъ, что здёсь авторъ нашель удобный по его мивнію случай поговорить нівчто на современныя намъ церковныя темы. Кому же изъ читателей духовныхъ журналовъ не близки эти темы? Поэтому, считаемъ полезнымъ войти въ нъкоторыя подробности по поводу послъсловія г. Суворова. Это послъсловіе авторъ начинаетъ такими словами. "Можно было бы закончить мою ричь заключительными словами перваго предисловія, которое было предпослано въ первомъ ся изданіи: невърное представленіе нсторіи пользы никому и вичему принести не можеть. Но въ виду печальнаго времени (курсивъ нашъ), нами переживаемаго, мнѣ невольно приходить на память новелла императора Алексвя Комнина, изданная, хотя и не при тождественныхъ, но приблизительно сходныхъ обстоятельствахъ. Эта новелла издана въ 1107 г. и помъщена у Цахаріе (въ Ius graecoromanum) подъ заглавіемъ: de electionibus et clericis. (А также у Ралан и Потли). Вотъ содержание этой новеллы". Нельзя сказать, что бы новелла эта неизвъстна была у насъ и ранње. Выдержки изъ нея въ русскомъ переводъ встръча-

<sup>1</sup>) Къ сожалѣнію, во второмъ изданія всгрѣчаются и ухудшенія по сравнению съ прежнимъ и бросающіяся въ глаза неисправности. На стр. 98 перваго изданія авторъ приводить одну цитату изъ Іоан. Дамаскина. Эту же цитату, но изсколько пространиве, поэторяеть онъ и въ вовой книгв, но предваряеть приведение ся такими словами: "следуеть дленный пассажъ, въ которомъ".... (78). Что значитъ пассажъ---мы не поннывемъ. На стр. 187 перваго изданія находилось длинное и интересное примъчание, изъ котораго было видно, что проф. Павловъ познакомилъ автора съ "весьма ръдкою" латинскою брошюрою Гергенрётера; затъмъ изнаганось содержаніе брошюры. Во 2 же изданін всв эти подробности опущены и оставлено одно голов заглавіе латинской брошюры (159) в читатель недоумъваетъ: зачъмъ сдълана ссылка на эту брошюру въ ея цъломъ. На стр. 82 встръчиется цифра 8, указываящая порядокъ, приводимыхъ авторомъ, документовъ, но эта цифра появилась послъ сообщенія документа, отмъченнаге цнорой 5 (а послъ цноры 8 начинается рядъ не правильныхъ чисель). На отр. 159 находимъ ошибочное указание на страни. цу (58) стараго изданія, причемъ на такой же страниць новаго изданія вивсто ожидаемаго извъстія о Дамаскинъ читатель встръчаетъ извъстіе о Ник. Грамматекъ.

емъ у Е. Е. Голубинскаго, Тяжелова и друг. Но заслуга г. Суворова состоитъ въ томъ, что онъ передаетъ ее по русски болѣе полно, чѣмъ кто либо до него, но къ сожалѣнію все же не сполна.

Теперь спрашивается: что общаго можно находить между изображеніемъ печальнаго состоянія дълъ церковныхъ при Алексвъ I Комнинъ и картиною тъхъ же дълъ въ наше время? Авторъ этого не указываеть. Но очевидно ему напоминають наше время слъдующія ламентаціи новеллы. "Воть теперь христіанство находится въ опасности, такъ какъ церковный порядокъ съ каждымъ днемъ умаляется, Богъ прогиввляется, радуется же вселукавый и ненавистникъ добра діаволъ, который всегда старается испортить все доброе. Причина же этого безобразія заключается не въ чемъ иномъ, какъ въ застарълой лёности и небрежности, издавно уже начавшейся и болье и болье усиливающейся вплоть до настоящаго момента. На зло стали смотръть уже, какъ на какой-то законъ". "Итакъ намъ, христіанамъ, по благодати Божіей слёдуеть сотворить изысканіе добра; препятствій для этого нѣть, и разъ ихъ не будеть, зло будеть исправлено. Лучше было бы намъ съ жерновомъ на шев быть брошенными въ море; къ намъ какъ разъ подходили бы слова: лучше бы намъ не родиться. И будеть это достойно плача, и плача не ручьями слезъ, а потоками крови (?). Положеніе наше-положение людей, находящихся въ утлыхъ ладьяхъ среди бушующаго моря, безъ руля и надежды"... "Ибо мы. будучи поврежденными людьми, занятые каждый день матеріальными делами, стремглавъ несемся внизъ. Ибо чувственное и то, что относится къ нему, смущаеть помыслы человъческие. Вотъ почему прекрасное и божественное дъло, которое доставляеть душамъ людей благочестие отъ Бога. пришло у насъ въ совершенное презрѣніе и съ каждымъ днемъ идетъ на понижение, такъ что еще немного-и все ногибнеть и вменится въ ничто" и т. д. и т. д. Прежде всего возникаетъ вопросъ: почему это императоръ Алексъй изобразилъ свое время въ такихъ мрачныхъ чертахъ? Что особенно печальнаго случилось въ началъ XII въка въ византійскомъ государствѣ у церкви? По правдѣ сказать: рѣшительно ничего. Византійскіе христіане не блистали добродътелями въ XI въкъ, не стали хуже потомъ и въ течение XII

412

Digitized by Google

въка, и въ началъ этого втка были не лучше и не хуже своихъ предковъ и потомковъ. Почему-это возгорълась ревность Илінна въ сердцѣ вовсе не особенно благочестиваго императора Алексъя-понять очень трудно. Историкъ очень хорошо знаеть, что подобныя ламентацін можно часто встр'ьчать у моралистовъ: подобными жалобами были переполнены сочинения Сенеки, онъ же слышатся у ап. Павла и другихъ апостоловъ, горько жалуется на обмірщеніе христіанъ и св. Кипріанъ и св. Григорій Богословъ; черными красками изображаеть нравы христіань Трульскій соборь. Тоже было и у насъ: раньше бичевалъ русскихъ за отступление отъ христіанскаго закона Стоглавъ, а теперь, ну хоть о. протоіерей Іоаннъ Сергіевъ. По нашему мнѣнію, у Алексѣя Комнина въ его новеллъ нътъ ничего оригинальнаго и характеристическаго. Съ другой стороны возникаеть вопросъ, картина новеллы напоминаеть ли наше "печальное время"? Откровенно говоря, очень мало.

Проф. Суворовъ, нужно сказать, держится особыхъ воззрвній на значеніе византійской императорской власти въ дълахъ церкви, онъ является ревностнымъ защитникомъ иден византійскаго цезаропапизма; онъ держится взгляда (не слишкомъ впрочемъ оригинальнаго), что нормирующимъ началомъ въ жизни византійской церкви быль императоръ; но что это такъ быть должно и служило только къ благу церкви. Въ этомъ смыслъ г. Суворовъ привътствуеть новеллу Алексъя Комнина, какъ отрадное явленіе въ жизни церкви. Съ чисто-сыновнимъ піэтэтомъ онъ пишетъ: "Новелла Алексвя Ком-на производить такое впечатлёніе, что у ся автора вырвался болёзненный вопль души, доведенной до сознанія, что кромпь императора (курсивъ нашъ) не кому поднять упавшую религіозную жизнь" (стр. 176). Но действительно ли въ своей новеллъ императоръ смотрить на себя какъ на церковнаго владыку и иниціатора дель церковныхъ? Намъ кажется, этого нельзя доказать. Правда, при одномъ случав, императоръ говорить: "я не могъ болве медлить съ исправлениемъ церковнаго состояния и техъ, которые будутъ ставить помѣхи его исправлению, я подвергну канонической отвътственности" (стр. 174). Но если не ошибаемся, здъсь ръчь идетъ о борьбъ съ бродячимъ монашествомъ; но съ бродячими монахами у насъ расправляется даже низшая

полиція. Въ другихъ же случаяхъ императоръ говорить о себѣ въ такомъ тонѣ, въ какомъ обыкновенно говорять законопослушные сыны церкви. Такъ Алексви Комнинъ называеть себя въ началь новеллы "неразумныйшимъ изъ всыхь"; но развъ подобнымъ образомъ выражаются когда о себъ полноправные законодатели? Далье, мъры, какія понадобится предпринять въ интересахъ церковной дисциплины, онъ хочеть "обсудить сообща съ патріархомъ" (174). Алексви Комнинъ не дасть строгихъ предписаний патріарху: а лишь напередъ выражаетъ свое удовольствіе, если патріархъ последуеть новелль. "Блажень ты, святой мой владыко-пишеть онъ,-но еще болѣе блаженнымъ окажешься, если виъсть съ другими вещами, которыя ты исправилъ, приведешь къ совершению и вышеписанное мною". Онъ обращается съ пресьбою о содъйствіи и къ прочимъ архіерсямъ; однакожъ просить содвиствіе не себв, а патріарху. "И вы, боголюбезнвяшіе архіереи, подобнымъ же образомъ будете блаженны, если, какъ слёдуетъ, окажете содействіе святейшему патріарху и архипастырю вашему". Въ концѣ концовъ онъ даже какъ бы извиняется предъ патріархомъ и архіереями, что онъ принялъ на себя задачу исправленія церковныхъ делъ путемъ царской новеллы. Императоръ говорить: "Написанное должно имъть силу закона общеобязательнаго, не новое что-либо вводящего въ церковныя и священническія дёла, а лишь возобновляющаго и подтверждающаео (курсивы наши) то, что было опредълено и канонивовано божественными апостолами и св. отцами, затёмъ по нерадёнію было пренебрегаемо." (стр. 175). Такимъ образомъ мы видимъ, что новелла не даеть основанія цезаропапистической теоріи г. Суворова (о ней нъсколько подробнъе скажемъ ниже) и что никакъ нельзя утверждать, что новелла эта есть "болваненный вопль души Алексвя Комнина, доведенной до сознанія, что кромъ императора некому поднять упавшую религіозную жизнь." Должно прибавить, что всёхъ, кто не разделяеть вышеуказанной теоріи, г. Суворовъ безъ всякаго стесненія обзываеть людьми, "освободившими себя оть двойныхь "узъ"" истории и здраваго смысла" (курсивъ не нашъ).

Воздавъ хвалу императору Алексѣю за его заботливость о церкви, авторъ признаетъ образцовыми и тѣ мъры, при помощи которыхъ новелла стремится "поднять упавшую

· Digitized by Google

религіозную жизнь византійскаго государства. "Главными средствами для воестановления христанскаго строя жизни,--говорить г. Суворовъ, ---императоръ считаеть учительство и пастырство, въ томъ чисяв и духовничество, поставленныя цодь неусышный контроль епископовъ. Эти же средства съ тыть же значеніемъ, и подъ тыпь же условіемъ, необходимы, по рекомендація автора, и въ наше время" (177). Спрашнвается: какія же это средства и двйствительно ли они могуть быть очень полезны и въ наше "печальное" время, какъ утверждаетъ авторъ? Новелла, разсматриваемая нами, очень настойчиво требуеть оть архіереевь пастырско-учительскаго вліянія на ихъ паствы. Мысли новеллы въ этомъ отношения такъ прекрасны и поучительны, что мы охотно вылиномъ ихъ. Новелла гласить: "Глава православныхъ есть, конечно, священное собрание (d leparizos oulloyos) 1) и при хорошемъ его состоянии все твло его и всв части его споспѣшествуются въ достоянству, наоборотъ при болѣзненномъ его состоянін, все твло направляется къ совершенному разложению. Апостоды, не по какой другой причинь обхо-дили вселенную, какъ для преподанія правильной проповідн всему народу. Поэтому, и архіереи, унаслідовавшіе нкъ честь, каждый въ своей энорін (округв) долженъ делать тоже самое. Не къ обидъ архіерея, а напротивъ, къ величайшей чести его будеть служить то, если онъ войдеть въ ижену убогаго и изследуеть то, что касается его, и возведеть его къ благочестию. Ибо такой архіерей дълается подражателемъ учениковъ Христовыхъ и самого Христа, этимъ въ особенности и выполняетъ онъ обязанности архіерейскаго достоинства. Если вы, архіерен, хорошо вникните въ это, если все это вы сознаете, уяснивъ и то, какому злу способствуеть архіерей, не преподавшій христіанской пропов'я, состоящей подъ нимъ, паствв, то ни одинъ изъ васъ не будеть считать для себя тягостію постоянно обходить весь подчиненный ему округь, учить чистой върв въ Бога и благочестивой жизни. Трудъ этотъ будетъ скорве считаться

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здъсь архіерен называются "главою" православнаго общества. Сдова этн, кажется, ясны. А потому едвали есть основаніе приписывать византійскимъ императорамъ какую-то верховную попечительность о благъ церковномъ, какъ это дълаютъ иные писатели.

за отдыхъ, какъ доставляющій успокоеніе и собственной душе и народу. Архіерей, который не захотвль бы потрудиться надь этимъ деломъ, долженъ подумать о томъ, какой предлогъ можно было бы представить для отсрочки и оттягиванія? Можеть быть въ ожиданіи поваго вочеловіченія Сына и Слова Божія"? (явная иронія-и гдъ же? въ императорскомъ указъ - и надъ къмъ же?). "Но въдь это и на умъ человъку не придетъ, а придетъ несомивнио истинный Христосъ и Богъ нашъ воздать каждому по дъломъ его. (Каждому, а въ томъ числѣ и архіереямъ). Въ настоящень дълъ, внушаетъ новолла, не должно быть ни отсрочки, не оттягиванія" (175-6). "Ни отсрочки, ни оттягиванія" не должно быть въ этомъ дель, сказали бы и мы примени. тельно къ нашимъ русскимъ архіерсямъ; но наши архіерси, къ глубокому сожалёнію, ничего такого осуществлять не могуть. Алексви Комнинъ говорить объ архіереяхъ своего времени, у которыхъ были небольшія епархіи, меньше нашихъ увздовъ: они, конечно, могли, если хотъли, загляды вать и въ хижину бъдняка. А у насъ нътъ даже ни одного такого архіерся, который бы побываль въ домахь всёхь священниковъ, этихъ ближайшихъ его помощниковъ и сотрудниковъ. По выражению проф. Е. Е. Голубинскаго, у насъ архіерей сидить за двѣнадцатью стеклами. Виѣсто посѣщенія хижинь обдняковь, наши архіерен делають такь называемые объёвды епархій, о характерь, значения и степени пользы которыхъ всё хорошо знають. Нъть, намъ еще далеко до византійскихъ архіереевъ.-На ряду съ архіереями новелла долгъ просвъщать народъ возлагаетъ и на јереевъ, не исключая сельскихъ. Она внушала: "въ каеолическихъ церквахъ селеній должны быть поставляемы почтенные іерея, какъ такіе, которые просв'ящали бы народъ и пропов'ядывали всемъ правильное учение" (175). Несомнённо и унасъ объ этомъ заботятся, но изъ этихъ заботъ почему-то ровно ничего не выходить. Не думаемъ, чтобы лучше обстояло это дёло въ визавтійскомъ государстве, где священники въ научно-богословскомъ отношении всъ были автодидактами. А съ самоучекъ не много-то возьмешь...

Новелла, повидимому, высоко цёнить религіозное знаніе и считаеть его дёломъ первостепенной важности. Она съ сокрушеніемъ говорить: "у насъ нёть изысканія православнаго

416

ученія, нёть склонности къ пониманію его, но всё мы почти какъ во тымъ бродниъ. Надъ всъми нами одинаково виситъ опаснооть: надъ архіерейскимъ чиномъ, надъ монашескимъ, надь мірскимъ, и вой мы стремглавь несемся въ непроглядный хаось (?). Моленіе же истиннаго Христа и Бога нашего къ Отцу своему объ апостолахъ и о всъхъ върующихъ въ Него не действуеть '); ноо какъ уверують въ Него чрезъ слово (?) апостоловъ души людей венаученныя, непосвященныя, тайны благочестія отчуждившіяся? Ибо какъ евангельскій скрытый таланть, почти также и православный догмать скрывается теперь, и скрываемый не разыскивается, и будучи большимъ всёхъ другихъ, почти всёми считается за второстопенный" (171). Прекрасныя мысли! Можно было бы ожидать, что послё этого новелла заговорить о школаль, учителяхъ, квигохранилищахъ, но ничего такого не воспослёдовало. Императоръ открылъ какой-то, къ удивлению, кратчайшій путь къ достиженію религіознаго знанія, но едва-ли върный. Онъ вопрошаетъ далъе: "зачъмъ всъ мы (?) не приненся за розыски съ величайшею ревностію, изливая слезы оть скорбнаго сердца и взыскуя Бога, чтобы Онъ снова открылся нашимъ умственнымъ очамъ? И отвъчаетъ; а стоитъ намъ только захотъть, это и будетъ" (172). Конечно, какъ извъстно, молитва на все полезна, но она не можетъ выводнть людей нев тего "непрогляднаго хаоса" невёжества, о которомъ такъ красноръчиво говорилъ самъ императоръ. Вообще по вопросу о религіозномъ знанія и его усиленіи новелла не можеть дать намъ никакихъ полезныхъ указаний. Мы далеко опередили византійскую эпоху въ этомъ отнолиеніи.

Другія средства, которыя рекомендуеть новелла, въ качествѣ панацен для излеченія церковныхъ недуговъ, мало серьезны и не возбуждають нашего интереса. Однимъ изъ такихъ средствъ императоръ признаеть "улучшеніе порядка въ отношеніи къ избраніямъ и рукоположеніямъ на должности не только архіерейскія, но вообще относящіяся къ числу священныхъ". Новелянсть, нужно сознаться, поверхностно смотритъ на этоть вопросъ: отъ воображаеть, что дѣло это

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здъсь кажется императоръ излишне замудрствовался и впадаетъ въересь иссторіанскую...

## вогословский въотникъ.

можно устроить въ "самый краткосрочный" періодъ времени. Императоръ, повидимому, полагаетъ, что до него и въ голову никому не приходили подобныя заботы! Онъ былъ уверень. что вопросъ объ укомплектовании рядовъ духовенства сейчасъ же самъ собою рынится наилучшимъ образомъ, если "о дицахъ, имѣющихъ быть посвященными, станутъ производить тщательное изслёдованіе относительно ихъ и жизни в дъятельности" (170. 172). Положимъ такъ. Но въдь отдъленіе пшеницы оть плевель возможно только тогда, когда предъ нами находится большое количество лицъ, изъ числа которыхъ можно делать выборъ. Но что делать, если окажется, что жатва велика, а делателей мало? А ведь, это, къ сожаленію, не есть только предположеніе. Алексей Комнинь увъренъ, что не трудно привлечь къ ісрейству людей "добродетельной жизни, и обладающихъ силою учительнаго слова". если пообъщать имъ хорошіе "доходы" и служебныя отличія (повышение "въ рангъ") (173); но практика совсъмъ не оправдываеть подобныхъ мелочныхъ предположеній.

Что касается, наконецъ, византійскаго "духовничества", то его примъръ для насъ не подходящъ. Новелла предписываетъ: "они (іереи) должны наблюдать надъ народомъ, чтобы всё имёли своихъ свёдущихъ духовныхъ отцовъ (т. е. не приходскихъ священниковъ, а спеціальныхъ духовниковъ) для того, чтобы нёкоторые изъ принимающихъ помыслы человѣческія (т. е. грѣхи) не оказались вмѣсто пастырей волками" (178). Въ новеллъ о духовничествъ только это и говорится. Самъ г. Суворовъ заявляеть, что онъ не на сторонъ этой греческой формы духовничества. Онъ пишеть: "я вовсе не склоненъ считать древнецерковный порядокъ выбора духовниковъ по ихъ субъективнымъ качествамъ -- святости и искусству врачевания-верхомъ совершенства; напротивъ думаю, что существующій (у насъ) порядокъ, по которому всякій приходскій священникъ есть духовникъ, гораздо правильнье и цълесообразнье древнецерковнаго порядка" (стр. 168). И такъ г. Суворовъ форму духовничества, указываемую въ новелль, считаеть отжившею свой въкъ; съ своей же стороны мы не видимъ основаній не соглашаться съ авторомъ.

Вообще, какъ открылось, новелла Алексвя Комнина представляетъ мало поучительнаго для нашего времени; она не даетъ указаній, какъ "поднять религіозную жизнь" на-

Digitized by Google

шего времени, этого "печальнаго времени" по вагляду автора.

Продонжая ділиться съ читателями тіми мыслями, какія навъяло на него, г. Суворова, изучение новеллы, онъ повелъ рвчь о нерковных наказаніяхь. Очень возможно, что упоиннаніе низ предъ этниз о духовничеству навело его на эту трагическую тему. Воть что онь говорить: "тридцать лъть тому назадъ, я издалъ книгу "о церковныхъ наказаніяхъ", въ которой проводвявсь мноль, что церковная дисциплина должна поддерживаться церковными средствами, а не статьями уложенія о наказаніяхь. И воть теперь въ новомъ уложение церковное наказание исключено изъ ряда наказаній, предусматриваемыхъ уголовнымъ законодателемъ. Можеть быть какому нибудь богослову, радъющему о процеблание религіозной жизни въ православной церкви, пришла въ голову (въроятно, авторъ хотълъ сказать: "придетъ") счастливая мысль, что теперь-то и насталь моменть для научной разработки вопросовъ, относящихся къ церковной дноципяннъ"? (Мысль автора, сознаемся, для насъ непонятна). "Но, къ сожалѣнію, скорбитъ авторъ, этого не видно, такъ что, повидимому, случилось (внимание, читатель!) начто годшее (!) прежняго: раньше-худо ли, хорошо ли (ужъ, разумъется, не хорошо, по нашему)-уложение о наказанияхъ въдалось съ церковнымъ покаяніемъ, а теперь никто уже съ нимъ не въдается" (!). Если читатель понимаеть, о чемъ сътуеть авторъ, то онъ счастливе меня. Прежде онъ свтовалъ, видите ли, на то, что "церковная десциплина поддерживается статьями уложенія о наказаніять", а теперь недоволень твиъ, что церковныя наказанія ноключены изъ уголовнаго кодекса. Съ нашей точки зрвнія было бы лучше всего, если бы на свъть и вообще не существовало никакихъ наказаній. Свою тираду о наказаніяхъ авторъ заканчиваеть слёдующниъ неожиданнымъ упрекомъ по адресу богословской науки: "богословская мысль устремилась по направлению ошибочному, по крайней мере на мой взглядь. Почему-товообразили, что все зло въ нашей церковной жизни происходить оть того, что нёть соборовь, нёть патріарха и т. д." (стр. 177). Канимъ это обравомъ мноль его отъ церковныхъ наказаній перескочнла къ соборамъ и патріарху --- уяснить не боромся. Во всякомъ случав намъ не приходилось встрвчать ни одного, интересующагося нашею церковью, человъка, который считаль бы разсужденія о соборь, его польже для нашей церкви праздными и излишними. Дёло другое-вопрось о патріархё. Въ этомъ вопрось и его рышеніи не всё сходятся. Г. Суворовь не принадлежить къ поклонникамъ патріаршаго института. Наприм., нашъ патріархъ Никонъ нацоминаетъ ему Михаила Керуларія (см. его "Учебникъ церковнаго права", стр. 106), а ужъ страшнъе Керуларія ничего нъть: это-какое то monstruosissimum monstrum, по крайней мъръ съ точки зрънія папастовъ (напр. Вге́ріст).

Если съ точки врёнія г. Суворова дёло пустое для нашей богословской науки заниматься такими не нужными вопросами, какъ вопросы о соборахъ, патріархё и т. д., то, конечно, можно догадываться, что онъ нашелъ для нея занятіе болёе полезное, чёмъ разсужденія о пустякахъ. Такъ и есть на самомъ дёлтё. Авторъ говеритъ: "а я думай, что дёло не въ соборё (почему)? и тёмъ болёе не въ патріархѣ (можетъ быть, согласимся и мн), а въ томъ, чтобы научная работа двигалась и разъясняла темные вопросы, прежде, чёмъ сочинятъ проекты для непосредственнаго проведенія въ жизнь". Но позвольте: наука вёчва и безконечна. Развѣ можно дождаться такого времени, когда бы "темные вопросы" разъяснились? Этакъ пришлось бы всть реформы откладнвать до неизвѣстнаго будущаго. Эта мысль — чистый кладъ для воякой рутины.

Изъ числа "темныхъ вопросовъ", которые требуютъ разъясненія, авторъ въ интересахъ современности въ особенности ждетъ разъясненія нѣсколькихъ изъ нихъ. Онъ не скрываетъ, почему онъ выдвигаетъ впередъ именно эти вопросы. Видители, онъ самъ занимается ими и желаетъ, чтобы и другіе работали рядомъ съ нимъ. Признаемся, мотивъ не изъ убѣдительныхъ. А главное: мы сейчасъ увидимъ, что авторъ ломится въ открытую дверь. Переходя къ исчисленію вопросовъ, которыми могла бы ваняться наша богословская наука съ особою честію для себя, г. Суворовъ научаетъ: "въ частности по отношевію къ вопросу объ исповѣди и духовникахъ на богословской наукѣ лежитъ долгъ историческаго разъясненія его, какъ съ догиатической, такъ и съ дисциплинарной стороны". Но странно: неужели авторъ не знаетъ, что въ русской богословской литературѣ существуетъ пре-

420

восходное сочинение, какъ разъ посвященное "историческому разъяснению вопроса объ исповеди и духовникахъ"? Я разумъю извъстное сочинение проф. Моск. академии С. И. Смирнова: Духовный отвугь въ древней востачной церкви (исторія духовничества на Востокъ). Изсаподование. Ч. І. Періодъ вселенскихъ соборовъ. Оказывается, что г. Суворовъ и не предчувствоваль о существования на свъть этой диссертация. Перелистуйте его книгу: "къ вопросу о тайной исповеди" и т. д., и вы не увидите ни мальйшаго намека на сочинение г. Смирнова. Правда эта послъдняя книга появилась въ 1906 г.; но она составилась изъ оттисковь статей помещавшихся въ Богося. Вжст. за 1904-1906 г. При чемъ большая часть содержанія сочиненія напечатана до наступленія 1906 г. Слъдовательно у г. Суворова была полная возможность знать объ этомъ ценномъ вкладе научномъ. И значить, "долгъ", за который онъ упрекаеть богословскую науку, ею уплачень, о чемъ долженъ былъ бы знать и г. Суворовъ. Очевидно, богословская наука занимается не одними безполезными съточки зрвнія автора вопросами о соборахъ и патріархв, а н такими, которые дороги и для него. Тёмъ печальнёе для г. Суворова такое невѣдѣніе книги г. Смирнова, что вѣдь послёдній является сторонникомъ возврёнія по вопросу объисповъди и духовникахъ, усвоеннаго первымъ. Еслибъ онъ зналь объ этомъ, ему бы можеть быть не пришлось и переиздавать своей книги; да и могъ бы онъ болёе спокойными глазами взирать на своего прежняго оппонента и пожалуй совсымь отказался бы онь оть вызова его же на новый бой. Во многомъ ли расходится г. Смирновъ съ своимъ предшественникомъ по работв, объ этомъ говорить не станемъ. Несомнѣнно въ толкованія источниковъ г. Смирновъ въ нѣкоторыхъ вопросахъ не сходится съ г. Н. Суворовымъ, обладая болье широкимъ кругомъ познаній въ сферь своей. темы.

Такого же рода lapsus допускаеть г. Суворовъ, когда дѣлаеть еще другой упрекъ нашей богословской наукѣ за ея непроизводительность и за ея уклоненіе отъ разработки серьезныхъ научныхъ темъ. Разбираемую тираду проф. Суворовъ закончиваетъ такими словами: "не говорю о разныхъ другихъ вопросахъ, или даже не о вопросахъ, а положеніяхъ, болью или менье развитыхъ и доказанныхъ въ моемъ учебникъ и въ другихъ монхъ работахъ (какихъ именно?), какъ наприм., о значени императорской власти въ православной церкеи (курсивъ мой), положенияхъ, которыя упорно игнорируются и замалчиваются (?) въ духовной литературв" (177). Авторъ такъ ръшительно говорить, что никто изъ богослововъ не хочетъ работать надъ такою темою, какъ напримъръ о значении императорской власти въ церкви; но еще вопросъ: кто можеть быть въ большей претензіи-г. ли Суворовъ, упрекающій науку въ замалчиваніи и игнорированія его положений", или богословская наука, если она докажеть, что темой этой занимались раныше, чёмъ онъ принялся за это дело, но только объ этомъ по своему обыкновению, онъ не знаеть. Былъ писатель-теперь онъ уже покойный,-который разрабатываль. эту тему въ серіи сочиненій, настойчиво проводиль тв самыя мысли, на которыя г. Суворовь вразбивку указываеть въ учебникт и нъкоторыхъ другихъ книжкахъ. Я разумъю вопросъ объ исключительномъ значении императорской власти въ дълахъ церкви (цезаропапизмъ). Тему эту настойчиво разрабатывалъ проф. П. А. Лашкаревъ, онъ не мало даже перестрадалъ изъ за нея, просто явился мученникомъ, потерявъ изъ-за этой задачи права на степень доктора церковнаго права, столь нужную въ положени профессора. Желая соблюсти полное безпристрастие, мы совершенно устранимъ себя отъ изложенія содержанія указанныхъ трудовъ проф. Лашкарева и ихъ оцънки и предоставимъ слово оффиціальному рецензенту ихъ проф. Кіевской акад. М. Е. Ковальницкому. Профессоръ этоть, анализируя и подвергая оцънкъ сочинение Лашкарева: "Право церковасе въ его основахъ, видахъ" и пр. (Кіевъ, 1886), гово--рилъ:

"Основной принцицъ, которымъ автеръ руководится въ своемъ изучении права церковнаго, теорія, которою онъ кочетъ освѣтить область названнаго права, есть преобладающее, опредѣляющее вліяніе государственнаго строя и права на строй и право церковное: раздѣла между политикой и моралью, государствомъ и церковію не должно быть. Такую идею г. Лашкаревъ выражаетъ печатно не въ первый разъ. Еще въ 1873 г., въ самий разгаръ борьбы прусскаго римско-

Digitized by Google

католическаго епископата съ государствомъ, авторъ, въ виду этой борьбы, выпустиль въ свёть читанную имъ актовую рвчь: "объ отношении древней христіанской церкви къ римскому государству". Въ этомъ трактать авторъ ръшительно сталъ на сторону прусскаго правительства противъ епископовъ. Въ 1876 г. авторъ выпустилъ новое сочинение: "Отношеніе римскаго государства къ религіи вообще и къ христіанству въ особенности до Константина вел.", (пояснимъ, что это было первое докторское сочинение Лашкарева, признанное не удачнымъ), въ которомъ съ той-же точки зрвнія онъ осветиль и другую сторону предмета. Наконецъ, въ 1886 г. авторъ издалъ свое "Право церковное" и пр. (Основной принципъ этой книги былъ уже указанъ). Такова трилогія каноническихъ трудовъ проф. Лашкарева, замъчаеть рецензенть. Non respublica est in ecclesia, sed ecclesia in republica, id est in imperio Romano-эти слова Оптата Милевитскаго авторъ избралъ эпиграфомъ для трактата (?) въ прежнемъ его видъ и теперь вмъсть съ трактатомъ внесъ его въ свое право церковное. Слова эти дъйствительно характеризують сущность возарьній автора на данный предметь. Изложу эти возэрёнія словами самого автора". (Мы же передадимъ это изложение лишь въ возможно краткомъ видъ). Римскій народъ наиболёв морализованный и наиболёв религіозный, въ лучшемъ смыслѣ этого слова, изъ всѣхъ народовъ древняго міра. Установленіе въ Римѣ власти императорской имѣло своимъ послѣдствіемъ только соединеніе въ лицъ государей, вмъстъ съ другими званіями, и званія понтифекса-максимуса. Христіанство на почвѣ греко-римской встрётило наилучшія условія для осуществленія своихъ нравственныхъ идеаловъ. Галилеянинъ побъдилъ оружіемъ н политикою Константина великаго. Когда самыя событія сказались въ пользу новой религи, достаточно было инипіативы одного государя, чтобы навсегда обратить христіанство въ національную религію Рима. Законамъ Канстантина и его преемниковъ, примънявшихъ къ христіанству начала древнеримскаго религіозно-государственнаго права... христіанская церковь обязана твердою организацією своего собственнаго права. Константинъ ръшилъ войти по отношению къ органамъ власти церковной во всъ тъ права, какія давали ему прерогативы власти верховной. Періодъ вселенскихъ соборовъ (на опредъленія которыхъ перешелъ съ опредъленій древнеримской понтификальной коллегіи характеръ права божественнаго,--а слъдовательно--неизмънности) и есть церіодъ образованія положительнаго религіознаго или собственно-каноническаго права нашей церкви. Церковные соборы, замънившіе понтификальныя коллегіи, всегда признавали за императорскою властію право руководить народами въ дълахъ религіозныхъ: соборы сами дъйствовали по указаніямъ и подъ контролемъ власти императорской. И сочувствіе постоянно (видимъ) на сторонѣ императоровъ. въ своей діятельности по отношенію къ церкви всегда дававшихъ ей почувствовать свои понтификальныя права. Изъясняя слова Христа: воздадите кесарева кесареви и Божія Богови, —авторъ разсуждаетъ, что никакого различія въдометвъ духовнаго и гражданскаго (курсивъ въ оригиналъ) въ данныхъ словахъ Христа ни (какой?) отецъ, ни учитель восточной церкви не подозръвали. Христосъ не выдълялъ для церкви какого-либо обособленнаго въдомства въ общемъ порядкъ жизни гражданской, съ правомъ считать его исключительно своимъ въдомствомъ, останавливая вмъшательство въ него власти государственной. Автору-зам вчаеть рецензенть,---не нравится въ отцахъ церкви различение особыхъ въдомствъ церковнаго и гражданскаго, потому что онъ самъ объ области и права божественнаго и права человѣческаго объединяетъ, по основному принципу римскому, въ одной и тойже высшей инстанціи, императоръ, понтифексъ-максимусъ". Рецензенть приходить къ такимъ заключеніямъ, не благопріятнымъ для автора, рецензируемой имъ книги: "вообще авторъ свою правовую симпатію переносить съ епископовъ, представителей церкви, на императоровъ-руководителей народовъ въ дълахъ религіозныхъ. Этоть цезаропацизмъ не есть настоящее каноническое право церкви вселенской. И еслибы кто-либо изъ позднъйшихъ византійскихъ канонистовъ вадумалъ оправдывать и обосновать болѣе близкое цезарепани. стическое вибшательство императоровъ (вопреки болье раннихъ исповъдниковъ и страдальцевъ, возстававшихъ противъ самовольнаго вторженія государства въ дерковь) въ самыя внутреннія дела церкви, то это было бы далеко отъ духа

## мысля по поводу не совозмъ новой книги.

ирава церкви дъйствительно вселенской, а не только византійско-вселенской"<sup>1</sup>).

П. А. Лашкаревъ былъ не какой нибудь маленькій человъчекъ. онъ до смерти состоялъ профессоромъ церковнаго права въ университетъ св. Владимира и въ Кіевской духовной академін. Вопросу о значенін императорской власти въ церкви онъ посвятилъ столько вниманія, сколько не посвящаль ему никакой другой канонисть въ Россіи, развиваль этоть вопрось совершенно въ томъ же духв, въ какомъ иного нозднее сталь разрабатывать его проф. Суворовъ <sup>9</sup>), и върность своимъ идеямъ кіевскій профессорь запечатлълъ ученымъ мученичествомъ. Правъ ли онъ былъ или не правъне будемъ разсуждать объ этомъ, -- но нельзя не покванить его стойкости, можеть быть сократившей его дни <sup>8</sup>). Итакъ церковно-правовая теорія г. Суворова, которую онъ выдаеть за какую то новость, давнымъ давно извъстна въ нашей богословской наукв, отвергнута ею 4) и чуть не предана анаеемъ. Другими словами: если наши богосдовы не занимаются разсматриваемой теоріей г. Суворова, то потому, что она набила имъ оскомину. Сколько можно догадываться на основаніи книжныхъ каталоговъ, самое раннее произведеніе г. Суворова ("о церковныхъ наказаніяхъ") появилось дишь въ 1876 году, а первый трактатъ проф. П. А. Лашкарева: объ отношении древней христіанской церкон къ римскому государетву, гдъ онъ ръшительно стелъ на сторону теорія, по-

<sup>1</sup>) Протоколы Совъта кіев. дух. акад. за 1895 г., стр. 127—132; 139; 142; 146; 152—3; 158. Протоколы можно находить и въ прилож. къ "Труд. кіев. акад" за 1895 годъ). Вообще все дъло о диссертація Лашкарева въ протоколахъ занимаетъ много страницъ отъ 117 до 166 и до сахъ поръ остается очень любопытнымъ.

<sup>2</sup>) Сравнивать теорію г. Суворова съ теоріей Лашкарева считаемъ излишнимъ; по нашему, онъ тожественны. Съ теоріей перваго легко познавомиться и по его учебнику (стр. 83. 159. 462. 471-474).

<sup>8</sup>) Въ 1895 г. проф. Ланжаревъ нереноситъ свое дъло на судъ св. Оннода, по и тамъ, церидниому, оно встръчено было сурево. Послъ этого овъ жилъ не долго.

•) Главные доводы противъ теоріи представлены проф. Ковальницкимъ въ вышеуказ. мъств. Опроверженіемъ ся служитъ вся книга проф. О. А. Курганова. Отношеніе между церковною и гражд. властію въ византійской имперіи. Каз., 1860. томъ полюбившейся г. Суворову, напечатанъ былъ въ 1878 г., въроятнъе всего въ такое время, въ которое московскій профессоръ сидълъ еще на ученической скамейкъ. Г. Н. Суворовъ жалуется, что русская "духовная литература игнорируетъ и замалчиваетъ" поднятый имъ вопросъ: "о значеніи императорской власти въ православной церкви", вопросъ, о которомъ онъ, по его собственнымъ словамъ, разбросалъ замѣчанія въ своемъ "учебникѣ и другихъ работахъ". Но развѣ обязанъ кто собирать крупицы его теоріи, разсѣянныя въ разныхъ мѣстахъ, и изготовлять изъ нихъ трапезу? Пусть онъ напишетъ книгу сейчасъ подъ указаннымъ заглавіемъ, и тогда онъ найдетъ критиковъ, которые воздадутъ ему по заслугамъ!

Изъ изложеннаго на послъднихъ страницахъ этой статъи открывается, что богословы русскіе ни въ какихъ долгахъ не состоятъ предъ г. Суворовымъ и имъющіеся въ его рукахъ векселя на нихъ онъ можетъ, безо всякаго ущерба для себя, разорвать.

Вообще нужно сказать, что г. Суворовъ самаго низкаго мненія о русской богословской наукв, что онъ выражаеть благовременно и безвременно. О догматическомъ богословія у насъ онъ замѣчаеть: "нельзя не указать съ сожальніемъ на неудовлетворительную разработку у насъ догматическаго богословія" ("Учебникъ," 12). Не лучшаго мивнія онъ и о церковной исторіи. "Научное изложеніе церковнаго права было бы значительно облегчено-говорить онъ - если бы у насъ существовала хорошо разработанная церковно-историческая наука"; при чемъ онъ заявляеть, что "знаніе западной церковной исторіи считается даже и совсвыв излишнимъ (?) въ русскихъ духовн. академіяхъ" (Ibid.). Конечно, онъ недоволенъ и разработкой церковнаго права. "Попытки русскихъ канонистовъ представить систематическое издоженіе не могли еще пока, по его словамъ, стать въ уровень съ научными требованіями". Не сделано исключеніе и для извъстнаго проф. А. Ст. Павлова. "Не отличается научными достоинствами и "курсъ церковнаго права" профессора моск. университета Павлова, начатый печатаніемъ по смерти этого ученаго (теперь уже, пояснимъ, вподнѣ законченный). Издание не безполезно въ томъ отношении, по суду профессора же Моск. университета Н. Суворова, — что 1) обнаружило съ совершенною ясностію невозможность составить "курсь" при маломъ (?) знакомствѣ съ юридическими понятіями (?) и съ юридическою методологіею и 2) что для людей, не имѣющихъ собственной мысли въ головѣ (въ чей огородъ здѣсь бросаются камешки—не знаемъ) и привыкшихъ опираться на авторитетъ проф. Павлова, теперь отнята всякая возможность предположительныхъ сужденій, соединенныхъ съ сожалѣніемъ (о чемъ? по связи рѣчи: "о томъ богатствѣ" и т. д.) о томъ богатствѣ, которое могло содержаться въ лекціяхъ покойнаго профессора" (Ibid., стр. 11).

Немилосердый критикъ русской богословской науки находить, что она даже и не знаеть, чъмъ ей нужно заниматься. Онъ обращается къ ней со слъдующимъ вразумленіемъ. "Церковный историкъ, протестанть Герцогъ признается, что глубже и глубже проникающая богословская наука опять возвращается ко многимъ вопросамъ схоластики, которые устранены были новъйшею мудростію (?), какъ безполезныя субтильности, и припоминаеть слова Землера: "бъдные схоластики попали уже въ слишкомъ большое презръніе и часто у такихъ людей (вниманіе, читатель!), которые не годились бы и въ переписчики къ нимъ"". Такъ разсуждаетъ о схоластикахъ протестантский богословъ. Для русскихъ богослововъ эта точка зренія не только прилична (?), но и обязательна. Пока не изучены средневъковые теологи и философы, русская наука никогда не будеть чувствовать подъ собой твердой почвы" ("къ вопросу о тайной"... 167). Итакъ, русскіе богословы, помните, что ваше единственное спасеніе заключается въ изучении схоластической теологіи и философіи! Принимайтесь за дѣло! И это возвѣщается въ то время, когда даже въ римско - католическихъ странахъ пришли къ мысли, что въ наше время со схоластикой далеко не увдешь. По извъстіямъ духовныхъ журналовъ, во Франціи происхолить любопытное движение въ пользу преобразования постановки въ преподавания богословія. Тенета схоластики объявлены вредоносными. Архіепископъ Миньо настаиваеть на томъ, что римско-католическая богословская наука должна быть приведена въ согласие съ новъйшей наукой, а чтобы достигнуть этого, богословіе должно им'ять основательное

427

знакомство съ направленіями (нашего) времени. ("Церков. Въстн.", 1902 г., № 36 стр. 1144—5). Вся русская богословская и свътская литература твердить тоже самое.

Впрочемъ, если проф. Суворовъ такъ неизмъримо высокоставитъ средневъковую схоластику, то почему бы ему самому не посвящатъ своихъ работъ изученію этой области въдънія?

**A.**\*



явить прежде бывшей коммиссіи. Наконець, боюсь опоздать 1885 г. и потому что день моей жизни склонился къ глубокому вечеру. А узнать что нибудь многополезное, равно какъ и вредное, и для настоящаго и для будущаго покольнія и не открыть объ этомъ высшему начальству считаю великимъ гръхомъ предъ Богомъ, Царемъ и Отечествомъ. И потому молю Непостижимаго въ судьбахъ своихъ Господа, да не допустить умереть мнё въ такомъ грехъ. Впрочемъ, Всевидящій знаеть, что воть уже третій годь дожидаюсь я благопріятнаго времени и м'вста хоть на часъ побес'вдовать съ Его Высокопревосходительствомъ Константиномъ Петровичемъ. Давно послалъ къ нему нъсколько писемъ, писанныхъ ко мнё отъ знаменитыхъ личностей, сердечно сочувствовавшихъ моему проэкту и предпріятію, не объяснивши ему цѣли моей посылки, и думалъ, что, составляя бывшую коммиссію объ уставахъ духовныхъ нашихъ учрежденій, онъ почтеть хотя изъ любопытства вызвать и меня для объясненія по сему предмету. Но воть уже миновались всѣ комитеты и коммиссіи во всёхъ учебныхъ вёдомствахъ и остается одинъ и, кажется, уже послъдній совъть вашъ о школахъ крестьянскихъ, если и тотъ не кончилъ уже своихъ занятій.

## Высокопреосвященнъйшій Владыко!

Иомогите мић сложить съ своей души тяжкимъ бременемъ на мић лежащую обязанность дать Домовладыкѣ Небесному чрезъ домовладычество земное отчеть о приставлени домовнемъ (Лук. 6. 2), или о плодахъ почти 50-тилѣтняго моего дъланія въ вертоградѣ Бога Небеснаго подъ святительскимъ благословеніемъ при умиленномъ на каждой литургіи воззваніи вашемъ: призри съ Небесе, Боже, и виждь и постти виноградъ сей и утверди ѝ его-же насади десница Твоя.

Исполнить это я не имъю достаточныхъ денежныхъ средствъ. Однажды, оставивши въ Москвѣ на квартирѣ свое семейство, ръшился я на скудныя свои лепты отправиться въ Петербургъ для испрошенія себѣ пособія на изданіе моей брошоры: "Молоканская секта" и, проживши тамъ болѣе мѣсяца, не имѣлъ возможности возвратиться въ Москву къ голодавшему безъ меня семейству, если бы Константинъ Петровичъ не далъ мнѣ 100 рублей за ту мою брошюрку. Но въ настоящее время, пристроивши къ мѣсту большую часть

27

1885 г. дѣтей и внуковъ и внучекъ, я остался неразлучно только съ одною дочерью дѣвицею и двумя малолѣтними внуками, и посему могъ бы съ небольшимъ жалованьемъ при данной уже мнѣ пожизненной пенсіи жить и служить въ Петербургѣ по дѣлу религіозно-нравственнаго воспитанія и въ Духовно-учебномъ Вѣдомствѣ, и въ Министерствѣ Народнаго Просвѣщенія, и въ Министерствѣ Военномъ, и въ Министерствѣ Внутреннихъ Дѣлъ и Дѣлъ Правительственныхъ, и Земскихъ крестьянскихъ школъ.

> Итакъ повергая себя на ваше благосердіе и благожеланіе, и испрашивая святительскихъ молитвъ и благословенія вашего,

## имъю честь быть"....

Изъ Харькова отъ 12-го числа писалъ протојерей І. Ил. Чижевский:

"Поздравляю съ окончаніемъ душеспасительнаго поста и съ приближеніемъ свътлаго праздника Воскресенія Господня.

Полученныя нами на сихъ дняхъ изъ Св. Синода новости возмутили духъ и опечалили всёхъ Харьковскихъ настоятелей не столько о потерё титула и запрещеніи при богослуженіи орденовъ, сколько о потерё 12 коп. изъ доходнаго рубля; тужатъ и бывшіе исправляющіе должность, а нынё уже псаломщики о лишеніи 4<sup>1</sup>/2 к. изъ того-же доходнаго рубля; одни только о.о. діаконы очень обрадованы прибавкою имъ 1 коп.

Очень жалёю, что доселё ничего не печаталь, а потому ничего не могу послать Вамъ; почти большую половину окончилъ собранія законовъ по духовному вёдомству, но не продолжаю затёмъ, что взялся за новое, очень для меня интересное, только не въ матеріальномъ отношеніи, дёло: это составленіе описанія нашей епархіи. Въ дёлѣ этомъ принялъ участіе преосвященный и уже оффиціально распорядился—изданіе это сдёлать обязательнымъ для всёхъ церквей епархіи. Въ составъ этого описанія войдеть краткая исторія епархіи, всёхъ городовъ и селъ съ ихъ церквами, а также настоящее ихъ состояніе, какъ значится на первомъ листѣ клировыхъ вёдомостей. Источниками для сего служатъ главнымъ образомъ описаніе въ Бозѣ почивающаго Высокопреосвященнаго Филарета, указы Св. Синода, нэданная мною хронологія, Епархіальныя Вѣдомости, Населенныя 1885 г. мѣста Россійской Имперіи, изд. министерства внутреннихъ дѣлъ, Полное собраніе законовъ и др.; въ дополненіе же къ этому при указѣ дух. консисторіи во всѣ церкви равосланы составленные мною вопросы, на которые жду отвѣтовъ въ маѣ и іюнѣ; одинъ экземпляръ этихъ вопросовъ посылаю Вашему Высокопреосвященству за бандеролью. Изданіе это будетъ печататься выпусками, отдѣльно каждый уѣздъ, и при каждомъ выпускѣ будетъ приложена карта уѣзда, которыя взялся составить знатокъ этого дѣла—военный топографъ; на картѣ этой, между прочимъ, будутъ обозначены границы всѣхъ приходовъ, всѣ хутора и деревни и всѣ церкви и мѣста, гдѣ живуть раскольники.

Испрашивая на это дъло святительскихъ молитвъ и архипастырскаго благословенія себѣ и семьѣ моей Вашего Высокопреосвященства, съ истиннымъ глубочайшимъ уваженіемъ и съ сыновнею преданностію и покорностію, имѣю честь быть всегда"...

Наконецъ, изъ Мурома отъ 13-го числа писалъ соборный протојерей А. И. Орфановъ:

"Разбирая вновь принятыя мною соборныя бумаги отъ моего предмъстника, въ средъ бумагъ этихъ нашелъ я акаеистъ св. чудотворцамъ Муромскимъ Петру и Февроніи, составленный знакомымъ и хорошо извъстнымъ Вамъ г. Ковалевскимъ.

По разъясненіямъ и справкамъ моимъ оказалось соборный нашъ староста Петръ Козминъ Зворынинъ, частнымъ образомъ, (помнится въ 1888 г.) отъ себя представлялъ списокъ съ этого акаенста въ С.-Петербургъ цензору духовныхъ изданій, о. архимандриту Тихону, дабы онъ разрѣшилъ акаеистъ сей напечатать,—и вмъстѣ со спискомъ акаеиста послалъ о. Тихону св. икону чудотворцевъ Петра и Февроніи. Но таковое посланіе Зворынина осталось безотвѣтнымъ и намъ неизвѣстнымъ, по послѣдствіямъ, до дне сего.

Высокопреосвященнъйшій Владыка! Вы нѣкогда молились у раки св. Муромскихъ чудотворцевъ; не благословите ли пособить намъ въ этомъ дѣлѣ словомъ вашимъ, или, по крайней мѣрѣ, скажите намъ, какъ поступить и что нужно сдѣлать, чтобъ отпечатать сей акаеистъ. А чтобъ Вамъ имѣть понятіе о немъ, прилагаю его въ самомъ подлинникѣ, ко1885 г. торый, по миновании въ немъ надобности, прошу возвратить.

> Желаю радостно встрътить Вамъ свътлый праздникъ и прошу вашихъ святительскихъ молитвъ и вашего архипастирскаго благословенія".

> 16-го числа былъ я у преосвященнаго митрополита московскаго Іоанникія. Онъ вынесъ изъ своего кабинета небольшую тетрадь и съ некоторымъ злорадствомъ прочиталь мнъ написанное въ ней. Это былъ акаеистъ (или, върнъе, только начало акаеиста-одинъ кондакъ и икосъ), составленный въ язвительныхъ выраженіяхъ и направленный противъ Амвросія, епископа Харьковскаго.-Составленіе и распространение въ спискахъ по всей почти России этого злостнаго памфлета приписывають харьковскому протојерею В., который незадолго предъ симъ удаленъ былъ безъ прошенія оть должности члена консисторіи, вслёдствіе представленія Св. Синоду оть преосвященнаго Амвросія. В. по этому случаю быль въ Петербургъ и обращался къ членамъ Синода, въ томъ числѣ и ко мнѣ, съ просьбою, чтобы его считать удаленнымъ отъ службы, по прошению. Такое снисхожденіе ему было оказано.

> Изъ Одессы отъ 10-го числа писала мить игуменія Валерія:

> "Я осмѣливаюсь обезпокоить Ваше Высокопреосвященство своей усердной просьбой сказать обо мнѣ доброе слово Высокопреосвященнѣйшему митрополиту Исидору и господину Оберъ-Прокурору Св. Синода. Я нахожусь въ совершенной неизвѣстности о своей судьбѣ и совсѣмъ истомилась въ ожиданіи, и не знаю, есть ли надежда на полученіе просимаго мною мѣста. До меня дошли слухи, что въ Петербургѣ меня безпощадно бранять.

> Владыка Святый, у ногъ вашихъ прошу Васъ самимъ Богомъ, защитите меня отъ злыхъ преслѣдованій и интригъ, и поддержите меня во мнѣніи высшаго духовнаго начальства, и помогите мнѣ вашимъ ходатайствомъ устроиться гдѣ нибудь на должность, за что Самъ Господь вознаградитъ Васъ Своими щедротами.

> Будьте милостивы, утёшьте меня доброй весточкой къ свётлому празднику и не дайте встрётить его въ скорби и слезахъ".

Изъ Самары отъ 7-го числа писала извъстная М. Кондр. 1885 г. Бабстъ:

"Бога ради, простите Вы меня болящую, скорбящую, страдающую безъ отрады и облегченія. Простите, что снова осмѣливаюсь я безпокоить Васъ моими просьбами о помощи. О! всемилостивѣйшій архипастырь! нужда можетъ заставить человѣка дѣлать то, чего при обыкновенныхъ условіяхъ жизни и ожидать бы нельзя. По волѣ Господа, я до сихъ поръ все еще не освободилась отъ тяжко удручающаго меня ревматизма, лишающаго меня всякой возможности возобновить мою прежнюю педагогическую дѣятельность, дававшую мнѣ въ былое время средства къ жизни.

Всемилостивъйшій Отецъ и Архипастырь! Явите мив свойственную Вамъ милость и сострадание. Вы неоднократно, подобно ангелу-хранителю, поддерживали меня вашимъ отеческимъ участіемъ. Не откажите же въ ономъ и на этотъ разъ мнѣ, доведенной почти до крайности своимъ бѣдственнымъ положеніемъ. Вышлите мнѣ на мои крайнія вопіющія нужды до 50 руб., или даже менве того, чтобы мнв хотя безъ горькихъ слезъ встрътить радоствый праздникъ Воскресенія Господа нашего Іисуса Христа и день Благовъщенія Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы. О! Владыка Святый, не потяготитесь симъ новымъ благотвореніемъ мнв, до крайности нуждающейся, и за эту милость на всемірномъ судѣ божественный Мэдовоздаятель скажеть Вамъ, что Вы благотворили Ему въ лицъ болящей Маріи, Ему, Царю царей, у Котораго въ рукъ всъ сокровища въчности, оказали услугу, за что и получите награду въчную безцённую. "Идите и наслѣдуйте Царствіе Божіе", скажеть Господь всѣмъ милостивымъ не потому, что они не согрѣшили, но потому, что милостынями очистили грёхи свои.

Съ горячей молитвой буду поджидать отъ Вашего Высокопреосвященства милости...

Съ тёхъ поръ, какъ 20-го января 1888 года я получила отъ Васъ 100 руб., въ могилё моего сердца ношу я святый объть—по 4 раза въ день преклонять за Васъ мои больныя колѣна предъ Господомъ, моля Его Благость, да изліетъ Онъ Свою милость на Архіепископа Савву и да воздастъ Онъ ему сторицею за меня одинокую хворую страдалицу...

За симъ повергаю себя къ вашимъ святительскимъ сто-

1885 г. памъ и смиренно испрашиваю вашихъ святыхъ молитвъ н благословенія, и до скончанія моей жизни остаюсь къ святой особѣ вашей съ душевнымъ благоговѣніемъ и глубочайшимъ почтеніемъ Вашего Высокопреосвященства всегдашняя усердная молитвенница"....

> 16-го же числа я получилъ письмо изъ Твери отъ преосвященнаго Антонина, который писалъ отъ 15-го числа:

> "Долгомъ считаю почтительнъйше представить Вашему Высокопреосвященству свъдънія о встръчъ и проводахъ, сдъланныхъ нами Высокопреосвященнъйшему Платону, митрополиту Кіевскому, въ проъздъ Его Высокопреосвященства мимо Твери.

> Утромъ 14-го марта, ко времени прибытія курьерскаго поѣзда, по предварительному извѣщенію Вашему, собрались на станцію желѣзной дороги, кромѣ меня, другіе Члены Совѣта Братства,—о. протоіерей Василій Өеодоровичъ <sup>1</sup>), о. Ректоръ семинаріи, предсѣдатель Губернской Земской Управы Стеф. Дмитр. Квашнинъ - Самаринъ, Директоръ народныхъ училищъ Алекс. Мих. Безобразовъ, Казначей, Секретарь Братства—и начальникъ губерніи Ае. Н. Сомовъ.

> Въ свое время прибылъ курьерский поводъ. Владыка вынелъ изъ вагона и прошелъ въ такъ называемый царскій покой. Здёсь мы приняли оть него благословеніе и поднесли ему адресь, дипломъ на звание Почетнаго Члена и святур икону Покровителя Братства, святаго Князя Михаила Тверскаго. Владыка благосклонно принялъ отъ насъ все это. Въ короткія минуты своего пребыванія на станціи Владыка занимался разговорами съ начальникомъ губерніи и съ двумя свътскими членами Братства-Квашнинымъ-Самаринымъ и Безобразовымъ, которые, по своимъ помъстьямъ въ Зубцовскомъ утвадъ, оказались земляками его. Въ разговоръ съ ними, Владыка вспомнилъ объ ихъ предкахъ и родственникахъ и о своихъ отношеніяхъ къ нимъ. У начальника губерніи Владыка спрашиваль о причинахь безпорядковь на фабрикахъ. Аванасій Николаевичъ объяснилъ, что причиною ихъ - большіе штрафы, налагаемые прикащиками на рабочихъ за самыя малыя упущенія, и что со вчерашняго дня (13-го марта) рабочіе начали приходить въ сознаніе свонхъ

<sup>1</sup>) Владиславлевъ,

обязанностей: 1800 человъкъ уже взялись за работу. Незамътно прошли короткія минуты пребыванія Владыки на станціи. Ему доложили, что скоро будеть уже третій звонокъ. Онъ поспѣшно отправился въ вагонъ. По входѣ Владыки въ вагонъ, поѣздъ двинулся, и мы, получивъ изъ окна вагона его благословеніе, отправились по своимъ мѣстамъ".

18-е число. Понедъльникъ Страстной Седьмицы. Совершалъ литургію Преждеосвященныхъ Даровъ въ Борисоглъбской церкви и участвовалъ съ Митрополитомъ Исидоромъ въ отпъваніи умершаго Коммерціи Совътника Ив. Вас. Галунова, уроженца г. Весьегонска. Въ разръшительной грамотъ имя усопшаго написано рукою Высокопреосвященнаго митрополита. Въ пользу г. Весьегонска покойнымъ Галуновымъ оставлено 100,000 рублей для устройства благотворительнаго заведенія.

19-го числа с.-петербургскимъ потомственнымъ почетнымъ гражданиномъ Ефр. Никиф. Сивохинымъ пріобрѣтена отъ коллежскаго ассесора Мих. Андр. Оедорова за 17,000 рублей древняя греческая икона Божіей Матери, извѣстная подъ именемъ Андрониковой, для Вышневолоцкаго женскаго монастыря. 20-го числа я вздилъ въ домъ г. Сивохина для поклоненія этой святынъ, предъ которою совершенъ былъ водосвятный молебенъ.

22-го числа мною получено было два письма: одно изъ села Козельщанъ Полтавской губерніи, а другое изъ села Высочиновки Харьковской губерніи.

Изъ Козельщанъ писалъ мнѣ отъ 19-го числа графъ Вл. Ив. Капнисть:

"Считаю своимъ священнымъ долгомъ, возвратясь домой, еще разъ отъ себя и всей семьи нашей, выразить Вамъ, Всемилостивъйшій Архипастырь, нашу глубочайшую прианательность за содъйствіе къ открытію Общины въ с. Козельщанахъ. Указъ Св. Синода, коего копію мнъ далъ при отъѣздъ Владиміръ Карловичъ <sup>1</sup>), полученъ нашимъ Владыкою и сданъ имъ въ Консисторію. Дай Господи, чтобы онъ не залежался тамъ...

Позвольте, Ваше Высокопреосвященство, принести Вамъ наши общія самыя искреннія поздравленія съ наступающимъ

<sup>1</sup>) Саблеръ.

1885 г. Великимъ праздникомъ Свътлаго Христова Воскресенія и пожелать, да сохранить Всемилостивна Господь надолго во здравіи и благополучіи вашу драгоцъ́нную жизнь, столь нужную и дорогую вашимъ многочисленнымъ почитателямъ, пасомымъ и Государству".

Изъ Высочиновки отъ 20-го числа писалъ А. Ө. Коваловский:

"Имъю честь почтительнъйше поздравить Васъ съ близящимся Великимъ праздникомъ Свътлаго Христова Воскресенія; и, привътствуя Васъ всерадостнымъ возгласомъ "Христосъ воскресе", усердно желаю Вамъ Паску Господни встрътить и провести въ добромъ здоровьъ и радости духовной. Окажите милость моей гръшной душъ и помяните меня молитвенно у Престола Господня предъ Воскресшимъ Жизнодавцемъ – Христомъ, а я въ свою очередь всегда усердно Ему о вашемъ здравіи и спасеніи молюсь, и до конца дней моихъ молиться обязанъ, ибо памятую глубоко многія ваши ко мнъ милости".

На письмо это я отвѣтилъ 28-го числа:

"Примите и отъ меня взаимное цёлованіе, съ искреннимъ желаніемъ Вамъ мира и духовной радости о Воскресшемъ изъ гроба Божественномъ Жизнодавцѣ.

Имълъ я намъреніе немедленно извъстить Васъ объ успъхъ составленныхъ Вами службы и аказиста преподобному Мезодію Пъшношскому, но служебныя дъла и нескончазмыя занятія не дозволили мнъ сего. Трудъ вашъ въ Св. Синодъ вполнъ одобренъ и разръшенъ къ печати. Усердно поздравляю Васъ.

Присланъ преосвященнымъ Іаковомъ въ Цензурный Комитетъ, въ исправленномъ видё, составленный Вами акаеистъ Муромскимъ Чудотворцамъ Петру и Февроніи. Когда онъ поступитъ на окончательную санкцію въ Синодъ, я постараюсь содёйствовать къ разрѣшенію напечатать оный. Объ этомъ проситъ меня и настоящій соборный протоіерей, мой свойственникъ.

1.й томъ моего труда по изданію бумагъ въ Бозѣ почивпаго Святителя Филарета вскорѣ послѣ Пасхи появится въ свѣть. Поздравьте меня".

23-го числа получено было мною съ разныхъ сторонъ 11-ть поздравительныхъ писемъ. Вотъ нѣкоторыя изъ нихъ, болѣе или менѣе интересныя по своему содержанію. Изъ Твери получилъ я два письма: отъ преосвященнаго 1885 г. Антонина и отъ А. К. Жизневскаго.

Преосвященый Антонинъ отъ 22-го чисяя писалъ мив:

"Въ прошедшемъ году я имълъ утъшеніе лично привътствовать Ваше Высокопреосвященство съ великимъ праздникомъ Воскресенія Господа нашего Інсуса Христа. Нынъшній годъ, къ сожальнію, я лишенъ этого утъшенія. Далеко нахожусь я отъ Вашего Высокопреосвященства. Поэтому смиренно прошу Ваше Высокопреосвященство—съ отеческимъ благоснисхожденіемъ принять мое письменное почтительвъйшее привътствіе съ наступающимъ праздникомъ Свътлаго Воскресенія Христова и мое усерднъйшее желаніе, да сподобить Васъ Господь всъ дни этого праздника провести въ совершенномъ здоровьв и въ полной радости.

Есть слухъ, что Ваше Высокопреосвященство пожалуете къ намъ въ май мисяци. Дай Господи, чтобы это было справедливо! Съ нетериинемъ будемъ ожидать прибытія Вашего Высокопреосвященства".

Авг. Казимировичъ Жизневскій писалъ отъ того же 22-го числа:

"Примите Ваше Высокопреосвященство мои душевныя поздравленія съ праздникомъ Свѣтляго Христова Воскресенія и пожеланія встрѣтить и провести его въ здоровьѣ и радости.

Благодарю Васъ, Владыко, за радостную въсть объ ассигнованіи Святъйшимъ Синодомъ полуторы тысячи рублей на Микулинскую церковь. Съ этими деньгами можно считать въ настоящее время всей суммы на возобновленіе Микулинскаго храма 5,500 руб., каковой суммы вполнъ достаточно, чтобы приступить къ работамъ. Къ сожалънію, Н. В. Султановъ, будучи занятъ разными учеными трудами, до сихъ поръ не выслалъ объщаннаго проэкта этихъ работъ. Къ тому же, мъстный священникъ не желаетъ приглашать для наблюденія за исправленіемъ Микулинской церкви В. И. Кузьмина, который осматривалъ вмъстъ съ г. Султановымъ эту церковь.

Позвольте Ваше Высокопреосвященство представить Вамъ рисунки фресокъ на Тверскомъ подворьѣ, составленные Ив. Ник. Подклюшниковымъ. На указанномъ ему мѣстѣ, на сводѣ, гдѣ въ прошломъ году виденъ былъ силуетъ головы, ничего 1885 г. не оказалось. По всему вѣроятію, этоть силуеть былъ смыть передъ окраскою свода. Въ другомъ же мѣстѣ найдена попорченная живопись, показанная на рисункахъ.

> Не могу не сообщить Вашему Высокопреосвященству объ одномъ отрадномъ для насъ события. О. протојерей Григорій Петровичъ Первухинъ, на дняхъ, внесъ въ Красный Кресть, вмѣсто членскаго взноса, 200 руб. и въ Доброхотную Копейку 100 руб., не считая 5 р., данныхъ на обѣдъ для бѣдныхъ въ нашей столовой во время праздниковъ.

> Не могу также скрыть предъ Вами, Высокопреосвященнъйшій Владыко, мое безпокойство насчетъ результатовъ дъятельности нашей ученой Архивной Коммиссіи. Дъятелей очень мало.

> Послѣ праздниковъ ожидаю прівзда въ Тверь Ив. Ег. Заоѣлина, которому нуженъ тверской орнаментъ для отдѣлки Тверской залы въ Историческомъ музеѣ."

На письмо это я отвѣчалъ 29-го числа:

"Приношу Вашему Преосвященству душевную благодарность за благожелательное поздравление меня съ свётлымъ праздникомъ Христова Воскресения. Взаимно и Васъ привётствую.

Усердно благодарю Васъ за доставленіе мнѣ рисунковъ древняго креста и фресокъ на нашемъ Московскомъ подворьѣ, а также печатнаго Отчета о пріобрѣтеніяхъ вашего музея. Но еще разъ благодарить Васъ за все это надѣрсь лично, такъ какъ слышу, что Вы располагаетесь посѣтить въ апрѣлѣ Сѣверную Столицу. Тогда, если не измѣнятся ваши намѣренія, побесѣдуемъ съ Вами и о многомъ другомъ, а теперь позвольте прекратить эту краткую бесѣду, такъ какъ приглашаютъ меня въ храмъ на службу, а послѣ службы долженъ отправиться въ путешествіе для посѣщенія непосѣщенныхъ еще мною знакомыхъ."

Изъ Витебска писалъ протојерей В. И. Волковъ:

"Поздравляю Васъ, мой безцённый Архипастырь, съ торжественнёйшими и радостнёйшими праздниками нашей церкви, и прошу вашего Архипастырскаго благословения себё и чадамъ моимъ.

Слухи ходять, что нашъ добрый губернаторъ<sup>1</sup>) праздники

<sup>1</sup>) Князь Долгоруковъ.

Digitized by Google

проведеть въ Петербургв, но это не бъда, а воть если спра- 1885 г. ведливы слухи, что онъ получаеть новое назначение, это весьма прискорбно для всёхъ православно-русскихъ и отрадно для всёхъ полякующихъ... Но для чего же отнимать отъ насъ того человёка, который можеть сдёлать много добра нашей разстроенной кривобокой губернія? Неужели тамъ у Васъ думають, что нашихъ дълъ русскихъ не нужно поправлять, что они и безъ того хороши? Ошибаются, если такъ думають... Ошибаются, если думають что и всякій губернаторъ, котораго не поставь, каждый поведеть хорошо дъло... Мы видъли и русскихъ и православныхъ, но по имени только, а не по духу... Очень, очень прискорбно будеть намъ. но католикамъ радостно: опять поднимуть головы и восторжествують; опять воспоють: "еще польша не згинъла..." Ла и интеллигенція индифферентная-опять перестанеть хо. лить въ церковь. Много-много значить русскій и православный губернаторъ-даже въ церковныхъ дѣлахъ: онъ обратить внимание на устройство новыхъ и починку старыхъ церквей... А школы? А направление народнаго образования? А направление въ гимназияхъ? Это все зависить отъ губернатора"...

Изъ Уфы получилъ я письмо отъ Законоучителя о. Еве. Ник. Соловьева. Онъ писалъ отъ 15-го числа:

"Привѣтствую Васъ съ наступающимъ свѣтоноснымъ праздникомъ Воскресенія Христова.

Сердечно благодарю за вашу архипастырскую память, и любовь ко мнв. Что Вы рекомендовали мнв чрезъ преосвященнаго Сергія <sup>1</sup>), о томъ слёдуетъ молитвенно и долго помыслить. Читалъ и читаю о постриженіи въ малую схиму; и что крайне меня смущаетъ?—обътъ "житія постническаго". Развъ одинъ только Духъ Божій поможетъ мнв въ соблюденіи сего объта <sup>2</sup>). Пыталъ себя, но немощи тѣла сильвъ здраваго разсудка и силы воли. Буду писать Вашему Высокопреосвященству по выздоровлени. — Сіе письмо я

<sup>1)</sup> Сергія (Серафимова) еп. Выборгскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Преосвященный митрополить Московский Іоанникій, постригая монхъ товарищей, не спрашиваль сего об'вта, говоря, что ученому монаху невольно иногда приходится нарушать его по болізненности.—Примізчаніе автора Хроники.

1885 г. пищу на одръ болъзни: простудилъ ногу и образовалось рожистое воспаленіе; вотъ недълю лежу въ постели; лъчатъ свинцовой примочкой. Выходить, даже ходить, пока, нельзя.

Р. S. Кострома лестна для меня по близости къ моему дорогому родителю<sup>1</sup>), пріятна по красотѣ; но страшна и опасна по корпораціи семинарскихъ педагоговъ.

Три раза я жилъ въ Костромъ. 5-ти лѣтъ взятъ былъ преосвященнымъ Агаеангеломъ для воспитанія въ 1846 году, но стосковался, и онъ только страдалъ со мной и наконецъ дорости отправилъ домой; 2-й разъ взятъ былъ въ 49 году и отданъ на руки французскому семейству Девеле, въ которомъ и жилъ до половины 51-го года; но это не понравилось моимъ родителямъ, и они взяли меня, и я уѣхалъ ни то, ни се. Въ 3-й разъ попалъ на службу туда - же, но изгнанъ былъ за молодую честность и неумѣнье ужиться съ порядками міра сего. Изгнаніе доставило мнѣ средства пріобрѣсти познанія практическія о Русской странѣ, народностяхъ, нравахъ, житьѣ-бытьѣ и — какъ угодить нашимъ и вашимъ, но послѣднему я всетаки еще не совсѣмъ обучился. Слѣдуетъ продолжить уроки. Въ 4-й разъ ѣхать въ Кострому, —какъ бы не послѣдовало окончательнаго крушенія".

24-е число. День Св. Пасхи. Утреню и вслёдъ за нею литургію совершалъ я, по распоряженію высокопреосвященнаго митрополита, въ Исаакіевскомъ соборт. Соборъ, не смотря на множество свётильниковъ, оставался мраченъ, что не соотвётствовало величію свётлаго и свётоноснаго дня.

Въ этотъ день получено было мною, съ разныхъ сторояъ, 5 телеграммъ и 11 поздравительныхъ писемъ.

Изъ 11-ти писемъ помъщаю здъсь слъдующія:

Изъ Владиміра писалъ мнѣ преосвященный Өеогность:

"Честь имъю поздравить Васъ съ великимъ и свътлымъ праздникомъ Воскресенія Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа и привътствовать Васъ всерадостнымъ: "Христосъ воскресе!" Молитвенно желаю, да благодать Воскресшаго Господа выну пребываетъ съ Вами, обновляя ваши силы духовныя и тълесныя, содъйствуя успъхамъ вашего многотруднаго служенія св. Церкви и Отечеству.

<sup>1</sup>) См. т. V Хроники, стр. 694.

Меня все оставляють старёйшіе представите ли эдёшняго 1885 г. духовенства. Въ началё текущаго года скончался протоіерей Муромскаго собора Любомудровъ <sup>1</sup>), а на прошлой недълё отошелъ къ Господу и протоіерей Суздальскаго собора Александръ Кротковъ <sup>2</sup>). Его сразило воспаленіе легкихъ. Очень жаль мнё его. Онъ былъ ревностный сотрудникъ во многихъ отношеніяхъ.

Сердечно я радъ, что Тверское Братство успѣло уже собрать довольно значительныя средства. И я послалъ въ пользу его свою лепту, чтобы не безпоконть Васъ пересылкою денегъ, прямо на имя преосвященнаго Антонія".

Преосвященный Іонасанъ, архіспископъ Ярославскій, поздравлялъ меня въ слѣдующихъ выраженіяхъ:

"Христосъ воскресе!

Высокопреосвящени Владыко,

Милостивѣйшій Архипастырь и Отецъ!

Спѣщу привѣтствовать Ваше Высокопреосвященство съ радостиѣйшимъ праздникомъ Воскресенія Христова и отъ искренняго сердца пожелать Вамъ свѣтлыхъ радостей, благоденственнаго и мирнаго житія и во всемъ благопосиѣшества".

На это я отвѣчалъ:

"Воистину воскресе Христосъ!

Примите съ любовію оть меня этоть братскій отвёть на вашь любезный привёть. Воскресшій Госнодь да сохранить между нами навсегда братскій духовный союзь!

Свътлый день праздника я встрътилъ въ первопрестольномъ храмъ столицы.

Если Вы прочитали въ Правительственномъ Въстникъ списокъ награжденныхъ, то не могли не замътить отсутствія въ этомъ спискъ нашего недавняго юбиляра<sup>8</sup>). Отправляясь изъ Петербурга, онъ почти увъренъ былъ, что его юбилей ознаменованъ будетъ какою-либо Царскою милостію; но, къ удивленію, эта увъренность почему-то не оправдалась. Лишеніе это, въроятно, очень чувствительно для нашего почтеннаго юбиляра.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иванъ Григорьевичъ прот. † 29 Января 1885 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) † 16 Mapta 1885 r,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Преосвященнаго Леонтія, архієпископа Варшавскаго, † 1 авг. 1893 г. Митроп. Московскимъ.

1885 г. Ожидаемъ на Ооминой недълъ прибытія новаго сотрудника. Прежде говорили, что вызванъ будетъ Волынскій <sup>1</sup>), но почему-то жребій палъ на Самарскаго <sup>9</sup>). Нъсть наше разумъти мысли и распоряженія высшихъ властей.

Я желалъ бы, хотя на краткое время, среди лъта побывать въ Твери, но не знаю, отпустятъ-ли.

Поручая себя вашимъ святымъ молитвамъ, съ братскою о Христъ любовію и душевною преданностію имъю честь быть..."

Изъ Москвы Секретарь Синодальной Конторы С. П. Славолюбовъ, послѣ обычныхъ привѣтственныхъ словъ, писалъ:

"Вашему Высокопреосвященству, какъ имъющему пребываніе въ столицѣ, т. е. центрѣ всѣхъ важныхъ дѣлъ и мѣропріятій, конечно не интересны сообщенія провинціальныя (Петербуржцы не считають Москвы столицею) по ихъ сравнительной мизерности и какъ бы нъкоторому злословію при обсуждении разныхъ распоряжений Высшаго Правительства. но если изволите прочитать благосклонно, то сообщу слвдующее. Въ назначении Преосвященнаго Петра <sup>8</sup>) Занконоспасскимъ Настоятелемъ усматриваютъ отступленіе отъ предполагавшагося правила-не назначать Преосвященныхъ архіереевъ Настоятелями монастырей. Въ Занконоспасскомъ монастырѣ не было и предметовъ, потребныхъ для архіерейской встрвчи,-заимствовали оные въ Богоявленскомъ монастырв. Не совсѣмъ пріятно и новое распоряженіе объ орденакъ. Говорять, что это распоряжение есть некоторымь образомь разжалованіе. Притомъ изложено такъ: "не находя основанія въ статутахъ"-а что же прежде? находили, а теперь опять потеряти;

Въ Конторъ у насъ преосвященный Порфирій воинствуеть. Заявляеть, что митрополить и преосвященный Мисаилъ засъдають въ Конторъ неправильно, Прокуроръ и Секретарь присутствують при, слушании дълъ тоже неправильно, указыподписываются Секретаремъ опять неправильно.—Находящійся теперь въ Петербургъ Управляющій Московскою Си-

<sup>1)</sup> Архіеп. Тихонъ (Покровскій), † 16 апрёля 1885 г.

<sup>2)</sup> Серафима (Протопопова), † 11-го явваря 1891 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Екатериновскаго, епископа Томскаго, † управляющимъ Новоспасскимъ монастыремъ 27 мая 1889 г.

нодальною Типографіей г. Шишковъ въроятно разработы- 1885 г. ваеть вопрось о передачъ значительной части дълъ изъ Конторы въ Типографію, и повидимому для конторы конецъ приближается, только поскоръе бы ръшалось это дъло: очень неудобно жить при постоянномъ нъкоторомъ смущеніи."

25-го числа подучено было мною еще 15-ть поздравительныхъ писемъ. Вотъ нёкоторыя изъ нихъ.

Преосвященный Іаковъ, бывшій епископъ Муромскій, управляющій Московскимъ Донскимъ монастыремъ писалъ мнъ отъ 21-го числа:

"Съ праздникомъ, съ праздникомъ праздниковъ поздравляю Васъ и желаю Вамъ радоваться о Господъ всякою радостію и встръчать этотъ праздникъ много лътъ въ общеніи съ своею паствою.

Еще въ январѣ я представилъ акаеистъ Муромскимъ угодникамъ въ С.-Петербургскій Цензурный Комитеть въ исправленномъ экземплярѣ. Надѣюсь, онъ представленъ въ Св. Синодъ. Благоводите, Владыко Святый, содъйствовать разрѣшенію несчастиаго акаеиста, къ которому столько приложено было рукъ и который испортилъ блаженный цензоръ Тихонъ, такъ что авторъ его, г. Ковалевскій, узнать не могъ свое произведеніе и снова редактировалъ... На насъ съ Вами прогнѣваются святые Петръ и Февронія, если не будуть восхваляемы языкомъ усерднѣйшаго пѣснописца.

Изъ Москвы выводится на особую каеедру преосвященный Алексій <sup>1</sup>). Кого же дадате намъ вмѣсто излюбленнаго, котораго чуть ли не со слезами будуть провожать?—Хотѣпи дать обѣдъ въ честь его при проводахъ, но Ив. Ник. Рождественскій отклонилъ обѣдъ. Владыка не пьеть и не ѣстъ: выйдеть обѣдъ не для него, а для себя. Монастыри подносятъ ему икону въ 140 р., а бѣлое духовенство что надумалось сдѣлать, не слыхалъ.

Хлопочу объ открытія публичной библіотеки въ Донскомъ. Наши чтенія привлекають много слушателей; найдутся потомъ читатели. Часть книгъ пожертвовали, да купилъ я за 200 руб. очень хорошее собраніе книгъ послё нёкоего Ө. А. Засядко. Можно уже и открыть. Благословите. Еще при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лавровъ-Платоновъ, съ 11 мая 1885 г. еп. Литовскій. † 9 ноября 1890 г.

1885 г. открытіи въ Петровскомъ епархіальной библіотеки я проэктировалъ по времени заводить библіотеки по окраинамъ Москвы и по убэднымъ городамъ. Досель никто не подумалъ о приведеніи въ исполненіе моей мысли. Въ г. Волоколамскъ, на свою родину, послалъ я значительное число книгъ въ соборъна общее пользованіе. Въ обществъ не знаютъ куда дъваться съ дублетами... Подобныя учрежденія очень ко времени.

> А. А. Нейдгарть <sup>1</sup>) хлопочеть посадить меня въ Контору С. С. и навязать должность благочиннаго монастырей. Не много ли разсчитывають на меня? Что подълаешь съ монастырями, которыми управляють архіереи? Да и какъ прибрать къ рукамъ монаховъ и гдъ они? У себя не найду человъка въ ризничіе и въ духовники, а цълый годъ нянчусь съ братіею. Разсъянны очень, нътъ монашеской закваски, нъкоторые падки на вино и способны ковылять.---Что въ одномъ, то и въ другомъ монастыряхъ. Желалъ бы елышать ваши мысли о реставраціи потемнъвшихъ ликовъбратіи.

Прошу вашихъ молитвъ о всѣхъ насъ.

Р. S. На дняхъ получилъ я отъ намъстника Кіевской Лавры, о. Ювеналія <sup>2</sup>), 1-й выпускъ книжицы подъ заглавіемъ "Монашеская жизнь по изреченіямъ св. отцовъ". Я подалъ ему мысль составить монашескій катехизисъ, и воть онъ въ теченіи трехъ или 4 лътъ успълъ написать дъльную книжку; готовъ у него и 2-й выпускъ, но требуетъ времени для пересмотра, а времени у него теперь нътъ. Совътую Вамъ выписать для епархіальныхъ монастырей, по крайней мъръ, по 10 экземпляровъ на каждый. Польза будетъ. Я выписываю 150 экземпляровъ."

Изъ Вильны отъ 23-го числа писалъ мнѣ Попечитель учебнаго Округа Н. А. Сергіевскій:

"Вмѣстѣ съ радостнымъ паскальнымъ привѣтствіемъ "Христосъ воскресе" благоволите принять мое горячее паскальное лобзаніе и почтительное поздравленіе съ свѣтлымъ праздникомъ Воскресенія Христова. Въ дни небесной радости что могу благопожелать Вашему Высокопреосвященству,

<sup>1)</sup> Нейдгарть Алексви Александр. т. сов. нынъ здравствующій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Потомъ архіеп. Литовскаго † 12 Апрёля 1904г.

какъ не обиліе ея въ вашей жизни, во всъхъ вашихъ тру- 1885 г. дахъ и заботахъ. Да пребудеть же она съ Вами изобильно, укръпляя и ободряя силы ваши для достославнаго Архипастырскаго служенія вашего.

Былъ я въ Петербургѣ съ начала пятой до конца шестой недѣли великаго поста и не видался съ Вашимъ Высокопреосвященствомъ. Я самъ назвалъ бы это преступленіемъ, если бы не было на то особой причины. Прибывъ въ Петербургъ 8-го марта, я на другой день былъ уже тяжко боленъ. Открылась у меня сильная жаба съ заразительными пленками. Цѣлую недѣлю я пребывалъ въ затворѣ по случаю этой свучной болѣзни. Съ понедѣльника 6-й недѣли принялся за дѣла, къ четвергу, по возможности, окончилъ и тотчасъ же долженъ былъ выѣхать изъ Петербурга, такъ какъ остатки болѣзни еще были, а главное—оказался большой недочетъ въ силахъ. Воть почему я лишился утѣшенія принять благословеніе ваше и видѣться съ Вами."

"Принося Вамъ искреннюю благодарность за праздничное привътствіе, соединенное съ благими пожеланіями, посылаю Вамъ взаимное братское цълованіе, съ душевнымъ желаніемъ всъхъ благопотребныхъ Вамъ благъ отъ Воскресшаго Господа.

Прискорбно слышать, что Вы, прівхавши въ Петербургь, вмъсто посвщенія добрыхъ знакомыхъ и друзей, были сами посвщены нежеланною гостьею. Надёюсь, что Вы, въ случаѣ новаго прибытія въ Свверную Столицу, вознаградите меня сугубо за минувшее лишеніе вашего лицезрвнія. Здѣсь много уже я пріобрѣлъ знакомыхъ, но мало имѣю друзей.

Разсчитываль было я, хотя на краткое время, побывать среди лёта въ Твери, но, кажется, это не удастся мнё. По неволё придется третіе уже лёто сиднемъ сидёть въ Петербургѣ. Что прикажете дёлать? Надёюсь, по крайней мёрѣ, не въ праздности проводить время. Не удастся ли, можеть быть, приготовить въ теченіи лёта къ изданію собранныя мною письма покойнаго Владыки Филарета. Зимою за эту работу никакъ я не могъ приняться: такъ много было другихъ дёлъ.

Первый томъ бумагъ святителя Московскаго въ концѣ Ооминой недѣли выйдеть въ свѣтъ; тотчасъ же примемся за печатаніе втораго тома". 1885 г. 28-го числа писалъ мнѣ изъ Харькова протојерей С. А. Иларіоновъ:

> "Съ торжествующею душою привѣтствую Ваше Высокопреосвященство съ наступившими днями праздника Воскресенія- Христова; помолитесь Владыко Святый, да сподобимся чистымъ сердцемъ славити Воскресшаго Господа на земли и вѣчной радости на небеси.

> Книгу <sup>1</sup>), посланную чрезъ священника Коробкина, съ адресомъ, начертаннымъ Вашею святительскою рукою, я имълъ счастіе получить; это новый дарь, выражающій Ваше отеческое ко мнѣ вниманіе, и что могу воздать за все, что оказано Вашею любовію мит недостойному? При чтеніи первъе всего остановило мое внимание число 15-е марта и вызвало въ душѣ моей благоговѣйныя размышленія о непостижамыхъ путяхъ промысла Божія. Марта 15-го 2) Высокопреосвященнъйшій Филареть назначень быль на Тверскую каеедру, и уже въ это время родившійся 15-го марта въ убогой хижинѣ росъ сиротка, младенецъ Іоаннъ <sup>3</sup>), котораго впослъдствіи Святитель изыскалъ и достойно пріуготовилъ для того, чтобы посвянныя свмена благочестія развиль и укрвпилъ въ Тверской епархіи и затёмъ, занявъ мёсто въ ряду высшихъ іерарховъ, съ тою же твердостію и мудростію послужилъ благу Церкви и Отечеству. Ваше присутствіе въ Св. Синодѣ, Владыка Святый, ознаменовано событіями, которыя останутся навсегда памятными духовенству и народу. Открытіе церковно-приходскихъ школъ, діаконскихъ месть и возстановленіе приписныхъ церквей — это были больныя мъста, требовавшія неотложнаго врачеванія. Несомнѣнно, потребуется еще много времени и труда, чтобы поправить искалѣченное неудачною реформою въ теченіи 20-ти лѣть. Но слава Богу, что сдъланъ поворотъ и положено начало для народнаго образованія въ духѣ Христовомъ. Куда бы завели народъ школы народныя съ своимъ безвѣріемъ, --- вѣдаеть одинъ Богъ. Да подкръпить Господь Ваше драгоцъяное здравіе и продлить Вашу жизнь на многая и многая

<sup>1)</sup> Собраніе мизній и отзывовъ митр. Филарета, томъ 1-й. Спб. 1885.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 1819 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разумиется Преосв. Савва, въ міри Іоаннъ Михайловичъ Тихонировъ, родился 15 марта 1819 г.

лъта! Объ этомъ молится и будетъ молиться всегда духовен- 1885 г. ство и народъ.

По собору у насъ случилось крупное горе. Добрѣйшій нашъ Павелъ Ивановичъ Рыжовъ съ 18-го на 14-е марта внезапно скончался. Въ этотъ день, часовъ въ 12-ть, я былъ въ его магазинѣ и очень продолжительно бесѣдовали мы о возобновлении собора и другихъ дълахъ. Онъ былъ совершенно здоровъ, покоенъ и особенно весель; вечеромъ послъ 6-ти часовъ пошелъ погулять и возвратился не далёе, какъ чрезъ часъ въ безнадежномъ состояніи: его съ трудомъ ввели въ комнату. Прислали за мною и докторомъ; но помощь оказалась невозможною: у него лопнула артерія въ мозгу тамъ, гдъ развътвляются жилки, и кровоизліяніе сдълалось въ полномъ размѣрѣ, что моментально отняло сознаніе, поразило всю правую сторону, а чрезъ нъсколько часовъ и лъвую, и прекратило жизнь. На выносъ и погребение приглашали обоихъ владыкъ, преосвященнаго Амвросія и Геннадія <sup>1</sup>). Губернаторъ, разныя учрежденія, гдѣ онъ служилъ дума и масса народа наполнили соборъ и участвовали въ торжественной процессіи и украсили гробъ множествомъ вънковъ. Противъ церемоній этихъ я, гръшный, страшно вооруженъ. Въ древности подносились вънки побъдителямъ. поэтамъ и вообще великимъ людямъ, оказавшимъ великія услуги Государству; а для чего эти вѣнки человѣку заурядному и притомъ внезапно скончавшемуся; ему нужна пламенная молитва о упокоеніи его души;---о ней менбе всего заботились печальники; на 8-й день ни одно учреждение не вздумало отслужить паннихиды.

По этому предмету я высказалъ свой взглядъ за поминальнымъ столомъ, и хотя не встрѣтилъ возраженія, но ясно можно было видѣть, что многимъ онъ не понравился. Позволяю себѣ приложить рѣчь, сказанную мною при погребеяіи, хотя не мудрую, но правдивую. Покойный П. Ив. былъ дѣйствительно мягкій по душѣ и добрый человѣкъ. Состояніе его, за уплатою долговъ, превышаетъ полмилліона; но какъ съ нимъ управятся наслѣдники, —не извѣстно. Торговой махинаціи кромѣ П. Ив. никто изъ нихъ не знаетъ, а теперешняго времени прикащики не задумаются воспользо-

<sup>1)</sup> Левицкаго, еп. Сумскаго; см. о немъ т. У Хроники, стр. 659.

1885 г. ваться этимъ невъдъніемъ. Старшій сынъ безнадежно боленъ, меньшій еще несовершеннолътній и никогда при дълъ не былъ, а учился въ разныхъ школахъ ненужнымъ для него наукамъ; жена—простушка и тоже ни во что не входила, а дочь вамужняя—институтка жила съ дътства за всъмъ готовымъ. Такъ кажется, что еще мало времени, а на всъхъ мъстахъ, гдъ былъ строй и порядокъ, явятся одни руины".

81-го числа получилъ я письмо изъ г. Несвижа, Минской губерніи, отъ директора тамошней учительской семинаріи, бывшаго преподавателя Витебской духовной семинаріи Ив. Николаевскаго. Онъ писалъ отъ 24-го числа:

"Христосъ Воскресе,

Высокопреосвященнъйшій Владыко!

Простите, Владыко Святый, что среди многочисленныхъ занятій вашихъ и я, недостойный, осмѣливаюсь утруждать вниманіе Ваше своею хотя и многословною, но не многосложною просьбою.

Промыслу Божію угодно было, чтобы я, не безъ содъйствія Вашего Высокопреосвященства, хотя, можетъ быть и непамятно сіе для Васъ, перешелъ изъ духовно-учебнаго въдомства въ Виленскій учебный округъ подъ начальство Его Превосходительства Николая Александровича Сергіевскаго. Его снисходительному вниманію къ моимъ посильнымъ трудамъ я обязанъ тѣмъ, что вотъ уже почти восемь лѣтъ служу въ должности директора учительской семинаріи въ заштатномъ г. Несвижѣ Минской губерніи. Но не въ моихъ личныхъ нуждахъ, а въ нуждахъ православія въ Несвижѣ будетъ моя просьба.

Вашему Высокопреосвященству безъ сомнѣнія извѣстно, что не болѣе какъ 25 лѣтъ назадъ Несвижъ былъ центромъ польско-католической пропаганды, о размѣрахъ которой можно судить уже потому, что въ такомъ небольщомъ городкѣ было три мужскихъ и одинъ женскій католическій монастырь съучилищами при каждомъ изъ нихъ. Но благодареніе Богу, теперь этого ничего нѣтъ; закрытіе цослѣдняго католическаго монастыря какъ разъ совпало съ полученіемъ мною увѣдомленія о назначеніи меня директоромъ Несвижской учительской семинаріи, а три года тому назадъ зданія названнаго монастыря, среди конхъ помѣщается и небольшой костелъ, обращенный алтаремъ на востокъ, поступили въ въдение ввъренной мнъ семинари, не смотря на сильное 1885 г. противодъйствие сему со стороны мъстныхъ магнатовъ Радзивилловъ, и вопреки почти нашему желанию, такъ какъ мы просили для семинарии только одного сада изъ двухъ монастырскихъ, а намъ вмъстъ съ садами предложили и всъ монастырския здания.

Усматривая въ этомъ персть Божій, тогда же положилъ въ своемъ сердцъ стремиться всячески къ тому, чтобы католическій костель быль обращень вь православный храмь, но къ величайшему прискорбію и до настоящаго времени не могъ успеть въ осуществлении своей мысли. Николай Александровичъ вполнѣ одобряеть мое намѣреніе; по его порученію мною уже составленъ проэкть перенесенія домовой семинарской церкви на мъсто вышеупомянутаго костела; но вотъ уже истекаетъ другой годъ, а осуществленія моего проэкта не предвидится за неимъніемъ средствъ. А между твыъ Радзивиллы не устають хлопотать, гдъ следуеть, объ уступкъ имъ зданій вышеназваннаго монастыря; и кто знаеть, можеть быть и успёють? Ваше Высокопреосвященство! Вы послёдняя моя надежда и прибёжище въ семъ святомъ дълъ. Между глубокими почитателями Вашего Высокопрессвященства есть немало такихъ лицъ, для которыхъ пожертвовать не только 100, но 1000 рублей не составляеть существенной потери. Соблаговолите только, Ваше Высокопрео. священство, своимъ архипастырскимъ словомъ пригласить глубокопочитающихъ Васъ москвичей къ пожертвованию на устроеніе православнаго храма на мъсть католическаго костела въ Несвиже, и я уверенъ, что скоро составится такая сумма, съ которою можно уже будеть приступить къ необходимымъ передълкамъ <sup>1</sup>). Хорошо было бы память о семъ благомъ дѣлѣ соединить съ торжествомъ тысячелѣтія блаженной кончины св. Меводія. Это быль бы вполнь благовременный даръ для православныхъ г. Несвижа, которые даже въ большіе праздники лишены радости слышать торжественный колокольный звонъ, между томъ какъ съ колокольни местнаго приходскаго костела то и дело слышится

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По моему мивнію, если воспользоваться иконостасомъ домовой семинарской церкви, достаточно будетъ на всв расходы 5000 р., а начать можно и съ половиною этой суммы.

1885 г. густой перезвонъ. Въ объясненіе этого, повидимому, страннаго явленія долгомъ считаю сообщить Вашему Высокопреосвященству, что при мёстной приходской православной церкви нётъ колокольни и вовсе не бываетъ трезвона, такъ какъ имёется всего одинъ небольшой колоколъ.

> Въ заключение долгомъ считаю еще разъ просить Ваше Высокопреосвященство не вмѣнить мнѣ въ вину, что осмѣлился посягнуть на вашъ досугъ, которымъ уже по самому положению своему не можете быть богаты"...

> Къ сожалѣнію, я не могъ на этотъ разъ быть полезнымъг. Николаевскому.

> Въ этотъ же день былъ у меня Черногорскій архимандритъ Митрофанъ<sup>1</sup>) Банъ, прибывшій въ С.-Петербургъ для принятія архіерейской хиротоніи. Съ нимъ былъ протодіаконъ Черногорскій, который былъ уже здѣсь прежде. О. Митрофанъ средняго роста; смуглое выразительное лицо обрамлено густыми черными волосами; говоритъ по русски не очень свободно.

> Въ виду предстоящаго въ 6-й день сего апрѣля празднованія 1000-лѣтія со дня кончины преподобнаго Мееодія, архіепископа Моравіи и Панноніи, Святѣйшій Синодъ обратился къ чадамъ православной церкви россійской съ посланіемъ слѣдующаго содержанія:



## Божіею Милостію Стеншій Правительствующій Сёнода

Возлюбленными w Гав чадами Сты́м, Соборным и Апостольскім Цёкви Россійскім.

Блгодать Іда нашего Інса Хрта, и любы Бга и Оца и общеніе Стаго Дха со встами вами (в Корінф. гі, гі).

з Апріяліа Wile года, "свътающу дню вторника Страстным седмицы", вз Мора́вскомз Велегра́дъ почи́лз и Гаъ приснопа́ммтный

1) Потомъ митр. Черногорский, † 29 Марта 1894 г.

ўчи́тель Слове́нских народова, Стый й Равноапостольный Мефодій 1885 г. архіейкопа Мора́він й Панно́йін, й ны́нь чрез тысмщу льта Всероссійскам Црковь, слёдум наставле́нію ста́го А́йтола: поминайте наста́вники ваша, йже глголаша вама Слово Бікіе (Евр. ті, з), све́тло че́ствуета паммть сего вели́каго сти́телм й прославля́ета приснаго ему по ду́ху бра́та е́го прівнаго О́ща нашего Курі́лла. Подви́гнутые Дхома Бікінма, са блгослове́нім общей нашей Мітри Вели́кой Константінопо́льской Црквн, Сты́е бра́тім положи́ли нача́ло правосла́вім ва ро́дственных нама Слове́нскиха страна́ха Болга́ріи, Мора́він и Панно́ніи про́повѣдію Сло́ва Бікім на мзы́кѣ Слове́нскома й преложе́ніема гілго́лова живота втачаго (І́оа́н. з, gīн) са гре́ческаго мзы́ка на родно́е на́ма наръ́чіе.

Въ сщенныхъ пъснопънімуъ Православнам Цоковь, именум сихъ Стыхъ братій "Покви Слове́нскім айтолами, Слове́нскихъ странъ Просвътителами и Учителами", ублажаета йха за подвиги айтольства. Они изарили свътоми вуліт Словенскіе тобики, коснъвшіе во тякв и съни смертнъй: они подмли аптольские труды, проповъдум Слово Бійіс и ва южныха предълаха нашего Отечества: они много за правосла́віє претерпили, ревнум ов утвержде́ніи пра́вой въры въ новопросвъщенной ими паствъ Словенской. Данизимъ w Бта художествоми изобрътили Словенскім письмена, они мвили нами источники Бтопознанім, из него же даже до днесь неоскудно почерпаєми воду живу-Слово Біте. Глголи Хотовы дуи суть й животи суть (Ішан. В, ВГ), и блгочестіє по духу втори Хртовой имъета ббътованіе живота нынъшнаго и градущаго (а Тімоф. д, н). Потому подвиги, податие стыми братьмми Мефодіеми й Куріллома во благо вскух Словенскиха народова, по йстинъ достойны приснаго прославленім. Блгодатію Біжією чрез нихо намо ниспослано Блговъстие Хотово, чрез ниха мы познали Доковную красоту, й приведены ш тмы ка свъту, й ш смерти ка животу въчному. Азыка Словенскій содълана сокровищницею дха й жизни, стыма ківотоми Бійєственныхи танни: И таки й Цркви Стой насаждено въ землъ нашей книжное учение, въ познание йстины, во спасение душата, на пользу привретенной жизни.

1885 г. Блгода́рно испов'едум ди́вное промышле́ніе о нася неизсче́тнаго ва милосттуча Свойуча Гаа, воздвигшаго ва Словенскиха странаха сій два великіє свътильника, молими васи, возлюбленным д Гач чада стым, соборным й Айтольскім цокви Россійскім, поминайте наставникова вашиха стыха и равиоайльныха братій Мефоділ и Корілла, йже глголаша вами Слово Бжіе на родноми нами мазыкь: поминайте трудившихся для васт во блговъсти Хотовомъ, подражайте въръ йух, призывайте йух ва молитваух ваших ка Глу Кту, да предстательствоми йхи обильно вселлется ви сердца ваши пропов'яданное йми вата Слово Бжіе, да благоустрожетст жизнь ваша по духу въры й учению стой Православной цокви, да будемъ вси единодушни и единомудрени вз втоть и любви и Бъз мобве и мира да будетъ со всъми нами (в Корінф. Гі, аі). Аминь.

Подлинное подписали:

Исидоръ митрополитъ Новгородский и С. Петербургский. Платонъ митрополитъ Кіевскій и Галицкій.

Іоанникій митрополить Московскій и Коломенскій.

Леонтій архіепископъ Холмскій и Варшавскій.

Савва архіепископъ Тверскій и Кашинскій.

Палладій епископъ Тамбовскій и Щацкій 1)".

1-го апрѣля посѣтилъ меня преосвященный Серапіонъ<sup>2</sup>), епископъ Екатеринославскій, бывшій предъ симъ Архангельскимъ. Болѣзнь горла побудила его просить о перемѣщении съ съвера на югъ. Невысокій ростомъ, но съ длинною бородою. Родомъ онъ изъ Харьковской спархія.

Въ тотъ же день получилъ я письмо изъ Рима отъ настоятеля Посольской церкви, архимандрита Пимена. Онъ писалъ отъ 25-го марта:

"Прошу Васъ принять усерднъйшее мое поздравление съ наступившимъ великимъ праздникомъ Святыя Пасхи, которую Господь сподобилъ и меня недостойнаго дождаться и встрѣтить въ радости духовной и насколько возможно въ чуждей странъ свътло праздновать.-По милости Божіей время четыредесятницы прошло благополучно и не безъ надлежащаго служенія, совершавшагося пять разъ каждую

<sup>2</sup>) Маевскій, † 5 декабря 1891 г.

<sup>1)</sup> Посланіе это напечатано въ Церковномъ Въстникъ 1885 г., № 14.

недѣлю, чего, говорятъ, прежде не было; но я, по совѣсти 1885 г. и себя ради и ради тѣхъ изъ моихъ прихожанъ, которые могли бы пожелать посѣтить храмъ Божій во святые дни покаянія, считалъ нужнымъ по обычаю православной нашей церкви не оставлять храмъ Божій безъ служенія, и въ особенности на страстной седмицѣ.

Самая Посольская церковь довольно просторна и прилично благолёпна какъ утварію, такъ и ризницею, и въ этомъ отношеніи я остался доволенъ ею. Но сокращенность служенія при моемъ пріёздё меня возмутила, и не требуя вполнё уставнаго служенія, (которое, къ сожалёнію, въ наши печальные дни духовнаго охлажденія во всей своей цёлости сохраняется еще даже и въ немногихъ монастыряхъ),—я принужденъ былъ удлиннить то, что было до безобразія обезображено сокращеніями. Теперь я службою довольнёе, и ежели она не имъетъ надлежащей полноты соотвётственно уставу, то по крайней мърѣ содержить въ себѣ все существенное.

Я познакомился со всёми моими прихожанами и почти со всёми сошелся: есть въ числё оныхъ много весьма пріятныхъ и сочувственныхъ личностей. Между прочими я нашелъ здёсь двухъ моихъ современниковъ по Университету: графа Григорія Строгонова, съ которымъ былъ знакомъ, и разставшись мальчиками, встрётились по прошествін 85 лётъ почти стариками; и графа Петра Капниста, со старшимъ братомъ котораго я былъ друженъ. Оба они бывшіе Москвичи и только однимъ курсомъ моложе меня.—Очень милая и радушная чета—графъ и графиня Бобринскіе,—русскіе и римскіе старожилы. Вообще составъ здёшняго русскаго Общества весьма пріятный, и я на чужой сторонё не чувствую себя одинокимъ.

Меня весьма благосклонно приняли и тѣ Итальянцы, съ которыми я познакомился. Его Величество Король, которому я имѣлъ честь представиться, былъ ко мнѣ милостивъ, я, принявъ меня въ своемъ кабинетѣ наединѣ, приказалъ мнѣ сѣсть и изволилъ разговаривать со мною около часу. Также и два королевскихъ Министра Минкгетти и Манчини приняли меня весьма любезно.

Всѣхъ достопримѣчательностей Рима я до сихъ поръ еще не видѣлъ, ибо почти ежедневныя служенія немного остав1885 г. ляли мнѣ свободнаго времени; но я надѣюсь, что съ Ооминой недѣли я приступлю къ изученію здѣшнихъ древностей.—Тѣ памятники прошлаго, которые я видѣлъ, — форумъ, Колизей, Палатинъ и Капитолій — производятъ грустное впечатлѣніе и въ Въчномъ городъ краснорѣчно гласятъ о невѣчности всего земнаго.

> Букинисты здёшніе ужасно дорожатся, такъ что за то, что въ Петербургё стоить 1 р. сер. (4 фр.), здёсь нужно заплатить 20 фр. и болёе. Но книги новыя здёсь на цёлую треть дешевле, чёмъ у насъ. — Антикваріи, тоже, знатоки своего дёла и дешево ничего не продадуть. — Я смотрю, любуюсь, но ничего не покупаю, исключая немногихъ новыхъ книгъ для пополненія моей исторической библіотеки.

> Прошу милостиваго обо мнъ памятованія и архипастырскаго благословенія".

> 2-го числа писалъ я въ Тверь преосвященному Антонину, въ отвѣтъ на его письмо отъ 22-го марта:

> "Приношу Вашему Преосвященству усердную благодарность за привътствіе ваше съ свътлымъ праздникомъ.

> Вчера быль у меня Черногорскій архимандрить (Митрофань), прибывшій сюда для воспріятія архіерейской хиротоніи, которая имѣеть быть совершена 6-го числа, въ день празднованія Свят. Меводію. Это очень кстати.

> Слышали ли Вы, что случилось съ Кіевскимъ Владыков<sup>1</sup>)на пути въ Кіевъ? Предъ самымъ уже Кіевомъ онъ сталъдоставать что-то съ полки, но упалъ и повредилъ руку, такъ что нужно было забинтовать ее въ лубки, и онъ едва ли могъ служить въ праздникъ.

> Среди настоящихъ многосложныхъ занятій вашихъ по епархіи и по Комитетамъ Вамъ предстоитъ новая дѣятельность по открытію и управленію дѣлами Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества. Я на своемъ вѣку открылъ уже два подобныхъ Комитета—въ Витебскѣ и Харьковѣ; но въ Твери до сихъ поръ уклонялся отъ сего, котя и былъ приглашаемъ къ тому покойнымъ Митрополитомъ-Макаріемъ. Теперь снова получилъ приглашеніе отъ Московскаго Владыки, высокопреосвященнаго Іоанникія. Уклоняться теперь отъ сего приглашенія, при имѣніи добраго и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Платономъ Городециимъ.

усерднаго Сотрудника, почитаю неудобнымъ и неблаговид. 1885 г. нымъ.—Итакъ усердно прошу Ваше Преосвященство принять на себя трудъ распорядиться открытіемъ Комитета на основаніи Устава Православнаго Миссіонерскаго Общества. Сегодня же я посылаю въ Консисторію подлинное отношеніе ко мнѣ Московскаго Митрополита съ приложеніемъ печатнаго экземпляра Устава Общества. На основаніи данной мною на семъ отношеніи резолюціи Консисторія представитъ Вамъ надлежащій докладъ. По предварительномъ совѣщаніи съ кѣмъ либо изъ старшаго духовенства и почетнѣйщихъ гражданъ относительно времени и мъста открытія Комитета, прошу представить мнѣ свои ссображенія".

На отношения высокопреосвященнаго Митрополита Московскаго Іоанникія относительно открытія Комитета Миссіонерскаго Общества мною дана была 2-го числа апрѣля слѣдующая резолюція:

"1) За отсутствіемъ изъ епархіи, поручаю, на основаніи примѣчанія къ § 4-му Устава Православнаго Миссіонерскаго Общества, преосвященному Антонину, Епискому Старицкому, викарію Тверскому сдѣлать открытіе въ Твери Епархіальнаго Комитета Миссіонерскаго Общества, на точномъ основанін Высочайше утвержденнаго въ 21 день Ноября 1869 года Устава сего Общества.

2) Консисторія представить о семъ Его Преосвященству надлежащій докладъ и распорядится нанечатать въ Тверскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ Уставъ Православнаго Миссіонерскаго Общества съ заготовленіемъ притомъ, въ потребномъ количествѣ, отдѣльныхъ оттисковъ сего Устава".

8 ч. Среда. Послѣ обычнаго засѣданія въ Синодѣ происходило нареченіе во епископа г. Цетинье Черногорскаго архимандрита Митрофана (Бана).

О. Митрофанъ родился въ 1841 году въ Бока-ди-Катаро и духовное образованіе получилъ въ Зарѣ. По принятіи монашества, въ 1865 г. рукоположенъ во іеродіакона, въ 1866 г. во іеромонаха и въ 1879 г. въ архимандрита. Въ 1882 году, послѣ смерти Черногорскаго митрополита Иларіона <sup>1</sup>), о. Митрофанъ, по указу князя Николая, въ теченіи 10 мѣсяцевъ управлялъ Черногорскою митрополією. Нынѣ, по смерти

<sup>1</sup>) † 16 января 1882 г.

1885 г. митрополита Черногорскаго Виссаріона, онъ указомъ князя назначенъ епископомъ Цетинье, управляющимъ Черногорскою митрополіею.

> При наречении о. Митрофана естественно допущены были нъкоторыя отступленія оть обычной формы объявленія нарекаемому объ избраніи его во епископа. Такъ, форма объявленія была слёдующая: "Честный о. Архимандрить! По соизволению Всепресвътлъйшаго, Державнъйшаго Велякаго Государя Императора Александра Александровича Самодержца Всероссійскаго и по изволенію Благовърнаго владътельнаго Князя Черногорія Николая, Святвйшій Правительствующій Всероссійскій Синодъ благословляеть Вашу Святыню быть епископомъ богоспасаемаго града Цетинье". На это объявленіе нарекаемый на сербскомъ языкъ отввчалъ следующее: "Благословеніе Святьйшаго Правительствующаго Всероссій. скаго Синода, возводящее меня на степень епископа по избранію благов врнаго Государя моего владвтельнаго князя Черногоріи Николая и по соизволенію Его Величества Императора Всероссійскаго, пріемлю съ глубокимъ благодареніемъ и нимало вопреки глаголю".-Затемъ прочее происходило по обычному чину <sup>1</sup>).

> 4-го числа получилъ я письмо изъ села Высочиновки отъ А. Ө. Ковалевскаго. Отъ 30-го марта онъ писалъ въ отвътъ на мое письмо отъ 23-го числа того-же мъсяца:

> "Почтенное письмо ваше имѣлъ я честь получить, и усердно благодарю Васъ за доброе содѣйствіе ваше къ разрѣшенію Св. Синодомъ службы и акаеиста преп. Мееодію Пѣшношскому, а равно и за увѣдомленіе о семъ разрѣшеніи, весьма меня утѣшившее. Спаси Васъ Господи! Спѣшу обрадовать этимъ игумена и братію Пѣшношской обители, и не таю отъ нихъ вашего милостиваго участія въ этомъ дѣлѣ.

> Что-же касается акаеиста преподоб. Петру и Февроніи Муромскимъ, то туть случилось очень скорбное для меня искушеніе. Акаеисть сей, первоначально мною написанный, передѣланъ какимъ-то владимірскимъ архимандритомъ и весьма неискусно. Цензоръ—архимандрить Тихонъ его исправилъ нѣсколько, но Св. Синодъ его не одобрилъ, и преосвященный Муромскій Іаковъ опять мнѣ его прислалъ для пере-

<sup>1)</sup> Церк. Въстанкъ 1885 г., № 14, стр. 244 и сл.

дёлки. Пришлось почти вновь его писать; окончиль его въ 1885 г. декабрё прошлаго года, и воть, видно, онъ-то теперь и поступиль снова въ цензуру и Св. Синодъ. Молю Господа и Его угодниковъ преподобныхъ Петра и Февронію, чтобы теперь исходъ его былъ болёе успёшенъ, въ чемъ и вашего содёйствія усерднёйше прошу, къ славё Святыхъ Чудотворцевъ Муромскихъ, у св. мощей коихъ и вы нёкогда служили".

6 ч. Суббота.—Празднованіе тысящелѣтія со дня блаженной кончины св. Меводія, архіепископа Моравскаго, просвѣтителя Славянъ.

День этоть свётло праздновался во всей православной Россіи, но въ Петербургё онъ ознаменованъ былъ особеннымъ блистательнымъ торжествомъ.

Въ половинѣ 9-го часа раздался ударъ большаго колокола на звонницѣ Исакіевскаго собора, и благовѣстъ разлился по всѣмъ церквамъ столицы. Къ 9-ти часамъ въ Казанскій соборъ собрались духовенство и лица, назначенныя для участія въ крестномъ ходѣ. Въ соборъ еще наканунѣ, ко всенощной, гласные Думы принесли сооруженную городомъ хоругвь святыхъ Кирилла и Мееодія. Къ 9 часамъ утра принесены были въ соборъ еще двѣ хоругви: Казанскаго собора и Славянскаго Благотворительнаго Общества.

Мић назначено было первенствовать въ крестномъ ходу изъ Казанскаго въ Исакіевскій соборъ. По начатіи ровно въ 9 часовъ въ Казанскомъ соборъ молебна, двинулась, при звонъ всъхъ колоколовъ, изъ собора величественная, грандіозная процессія, въ шести отделеніяхъ. Въ каждомъ изъ нихъ было по одной изъ особо чтимыхъ святынь Петербурга. Между иконами несены были и хоругви, устроенныя къ этому случаю Думою и старостою Казанскаго Собора, а хоругвь, устроенная Славянскимъ благотворительнымъ обществомъ, несена была сзади духовенства, предшествуемая капеллою Д. А. Славянскаго. Многочисленное духовенство, въ богатыхъ облаченіяхъ, несмітное множество народа, сопровождавшаго процессію, неумолкаемое пѣніе пасхальнаго канона, при ясномъ безоблачномъ небъ, при яркихъ лучахъ весенняго солнца, -- все это представляло картину, достойную кисти художника.

Торжественная процессія встрёчена была въ западныхъ вратахъ Исакіевскаго собора Высокопреосвященнымъ митро1885 г. политомъ Йсидоромъ съ двумя епископами: Тамбовскимъ Палладіемъ и Екатеринославскимъ Серапіономъ. По вступленіи процессіи въ храмъ тотчасъ начался обрядъ исповѣданія вѣры и архіерейской присяги, произнесенный Черногорскимъ архимандритомъ Митрофаномъ. Символъ вѣры и проч. архимандритъ читалъ съ нѣкоторыми сокращеніями по сербски. Затѣмъ въ обычное время литургіи совершена была хиротонія нареченнаго архимандрита. Литургію совершали четыре архіерея, въ томъ числѣ и новорукоположенный епископъ.

> "Будущій Черногорскій митрополить,—читаемъ въ "Новомъ Времени" (№ 3270)—принялъ хиротонію въ санъ епископа отъ сонма русскихъ іерарховъ въ знаменательный день всеславянскаго праздника, тысячельтняго юбилея славянскихъ учителей, принялъ при самой торжественной, доселъ небывалой обстановкъ, въ странѣ, въ которой всецъло и нерушимо сохранились преданіе и ученіе ея первоучителей, нынѣ чествуемыхъ. Это совпаденіе, эта случайность, можетъ быть, открываетъ собою въ новомъ тысячелѣтія новую эпоху единенія славянъ, учениковъ свв. Кирилла и Мееодія".

> Во время литургіи въ соборъ прибывали нѣкоторые Члены Императорской фамиліи. Сюда же привезены были воспитывавшіяся въ Смольномъ монастырѣ три Черногорскихъ Княжны, которыя были свидѣтельницами хиротоніи своего новаго епископа; но одна изъ нихъ здѣсь простудилась и вскорѣ затѣмъ скончалась.

> Когда окончилась литургія, всё архіереи вышли на молебенъ, за ними—и прочее духовенство. Одинъ изъ архимандритовъ, именно Никонъ<sup>1</sup>), оставшись на амвонѣ прелъ царскими вратами, громкимъ голосомъ прочиталъ изложенное выше посланіе Святѣйшаго Синода къ чадамъ Православной Церкви Россійской.—.Лишь только онъ успѣлъ окончить, какъ изволиля вступить въ соборъ Ихъ Императорскія Величества съ Государемъ Наслѣдникомъ Цесаревичемъ Николаемъ Александровичемъ и В. Княземъ Георгіемъ Александровичемъ. Вслѣдъ затѣмъ начался молебенъ свв. Кириллу и Мееодію съ обычнымъ въ концъ многолѣтствіемъ.

<sup>1</sup>) Вогоявленскій, потомъ еп. Углицкій, викарій Ярославской епархін.

Такъ совершилось это достопамятное церковное праздне- 1885 г. ство въ Съверной Столицъ.

Вечеромъ этого дня посѣтилъ меня Командиръ 14-го армейскаго корпуса, генералъ-лейтенантъ Владиміръ Николаевичъ Веревкинъ <sup>1</sup>), бывшій Витебскій губернаторъ. Въ бесѣдѣ съ нимъ немало вспомнилось о витебскомъ житьѣбытьѣ.—Къ сожалѣнію, не безъ затрудненія можно было говорить съ почтеннымъ гостемъ по причинѣ его глухоты.

7-го числа утромъ былъ у меня Тайный Совѣтникъ Николай Александровичъ Новосельскій <sup>2</sup>), который служилъ нѣкогда въ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Св. Синода, графа Протасова. Затѣмъ былъ градскимъ головой въ Одессѣ. Великій прожектеръ!—Писатель по финансовымъ вопросамъ. Ему предстоялъ будто-бы важный постъ Министра финансовъ, но банкиры отклонили ето. Г. Новосельскій предлагаетъ ввести въ церковное употребленіе, вмѣсто деревяннаго, минеральное масло, по причинѣ сравнительной дешевизны его и въ видахъ увеличенія церковныхъ доходовъ въ пользу церковно-приходскихъ школъ.

Въ тотъ же день вечеромъ, въ залъ Дворянскаго собранія происходило торжественное собраніе Славянскаго Благотворительнаго Общества. Мнъ присланъ былъ, наравнъ съ другими архіереями, отъ предсъдателя этого общества П. П. Дурново почетный билетъ для входа въ залъ Дворянскаго Собранія, съ Царскаго подъвзда.

Собраніе открыто въ 8 часовъ пѣніемъ гимна свв. Кириллу и Мееодію, просвѣтителямъ Славянъ. Слова гимна М. П. Розенгейма, музыка В. И. Главача. Затѣмъ преподано было мною, какъ старшимъ изъ присутствовавшихъ архіереевъ, собранію благословеніе.—Послѣ сего предсѣдатель, генералъ Дурново, обратился съ словами благодарности къ славянскимъ гостямъ, прибывшимъ на этотъ всероссійскій и всеславянскій праздникъ. Гости эти—новорукоположенный епископъ Черногорскій Митрофанъ, Ристичъ и о. Наумовичъ.— Послѣ предсѣдателя говорилъ Ристичъ и за нимъ Наумовичъ. — Затѣмъ, послѣ троекратно повтореннаго народнаго гимна, послѣдовали рѣчи Бестужева — Рюмина <sup>в</sup>), Коялови-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. о немъ т. III Хроннке, стр. 597-603.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) † 25 Сентября 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Конст. Ник., проф. Спб. У-та, † 2 января 1897 г.

Я возвратился домой въ 11 часовъ.

9-го числа получено было мною два письма: одно изъ Твери, другое изъ села Высочиновки.

Изъ Твери писалъ мнё преосвященный Антонинъ, въ отвътъ на мое письмо отъ 2-го числа:

— "Подъ 6-е апрѣля, по распоряжению Д. Консистория, во встать церквахъ было всенощное бдёніе, а въ самый день 6-го апръля, послъ литургіи ранней, отслужены были молебны и сдъланы крестные ходы вокругъ церквей. Въ соборѣ поздняя литургія кончилась въ свое время. Къ молебну собрались всв настоятели градскихъ церквей. На литургіи слово говорилъ Симеоновской церкви священникъ Ник. Лебедевъ. Воззваніе Святьйшаго Синода предъ молебномъ читалъ Приклонскій. Послѣ молебна былъ крестный ходъ вокругъ собора. Почтили торжество и гражданскіе и военные начальники. Въ семинаріи былъ актъ. По приглашенію о. Ректора, и я быль на этомъ актѣ съ нѣкоторымя духовными лицами. Пріятно было слышать ричи Г. г. преподавателей и концерты певчихъ. Речи говорили: г.г. Морошкинъ 5) (о миссіонерской діятельности Св. Мееодія и Кирилла), Александровскій (о переводѣ свящ. и богослужеб. книгъ) и Колосовъ (объ изобрѣтеніи и составленіи славянской азбуки). Актъ кончился уже въ 4-мъ часу пополудни. Затёмъ было "утёшеніе братія" въ квартирѣ о. Ректора.

Распоряженіе Вашего Высокопреосвященства касательно открытія въ Твери отдѣленія Православнаго Миссіонерскаго Общества постараюсь исполнить, при помощи Божіей и по мъ́рѣ силъ моихъ. Изъ Духов. Консисторіи еще не получалъ я доклада объ этомъ. Мимоходомъ осмѣливаюсь объяснить Вашему Высокопреосвященству, что нѣкоторымъ изъ Членовъ вновь открытаго у насъ Братства представляется неблагопріятнымъ ожидаемое учрежденіе Отдѣла Миссіонер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мих. Оснп., проф. Спб. Д. Академін, † 23 августа 1891 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Влад. Ив., проф. Спб. У-та † 30 мая 1904 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ореста Ө. професс. Спб. У-та, † 1 іюня 1889 г.

<sup>4)</sup> К. К., поэта в публициста, † въ сент. 1904 г.

<sup>5)</sup> Въ монашествъ Тихонъ. † ен. Елисаветградскимъ 27 марта 1903 г.

скаго Общества. По ихъ мнѣнію, это новое учрежденіе бу- 1885 г. детъ причинять нѣкоторый ущербъ Братству въ матеріальныхъ средствахъ."

Изъ Высочиновки писалъ А. Ө. Ковалевский:

"Зная вашу обычную доброту, осмеливаюсь припасть къ святительскимъ стопамъ вашимъ съ слѣдующею просьбою. По желанію Высокопреосвященнаго Іонавана, архієпископа Ярославскаго, я недавно написаль акаенсть Святителю Леонтію Епископу Ростовскому Чудотворцу, коего гробница недавно обрѣтена въ древнемъ Ростовскомъ Соборѣ, въ древ. ней подземной церкви скрывавшейся подъ поломъ собора. Акаенсть понравился Высокопреосвященному Іонаеану, онъ призналь его достойнымь изданія и послаль въ С.Петербургъ къ Высокопреосвященному Леонтію, архіспископу Варшавскому, прося его порадъть въ цензуръ и Св. Синодъ о его разришении, такъ какъ онъ носить имя сего угодника Божія. Высокопреосвященному Леонтію тоже акаеисть понравился, онъ его передаль для разсмотрения въ С.Петербургскій Комитеть Духовной Цензуры, а самъ отбыль на свою епархію. Высокопреосвященный Іонасанъ писалъ мнв, что будеть просить о семъ дълъ кого либо изъ Членовъ Св. Синода, а я ръшилъ обратиться къ Вамъ, Владыка святый, съ усерднъйшею просьбою, если дело сіе поступить къ Вамъ на разсмотрѣніе, Господа ради, окажите ему милостивое покровительство ваше къ успѣшному его исходу и разрѣшенію аказиста Св. Синодомъ, за что Святитель Леонтій, великій древній чудотворець земли Русской, не оставить Вась своимъ небеснымъ всесильнымъ ко Господу предстательствомъ.

Недавно, по просьбамъ Высокопреосвященныхъ Михаила Митрополита Сербскаго и Іонаеана, архіепископа Ярославскаго, написалъ я акаеистъ и Св. равноапостол. Кириллу и Мееодів, первоучителямъ Славянскимъ, и отправилъ Оберъ-Прокурору Св. Синода К. П. Побъдоносцеву. Поступилъ такъ по совъту Высокопреосвященнаго Іонаеана, но не знаю, что изъ этого будетъ? Акаеистъ вышелъ удаченъ, особенно хороша молитва по акаеистъ. Жаль, что Владыки опоздали надоумить меня симъ заняться; отослалъ его 31-го марта и опасаюсь, что не дойдетъ къ Оберъ-Прокурору до 6 апръля вобилея Святыхъ. Но видно такъ Богу угодно. Если что

29

1885 г. узнаето, не осудите моня гръшнаго за подобное выше мъры моей дерзновеніе, ибо не могъ не оказать послушанія двумъ святителямъ, въ одно о семъ просившимъ."

> 10-го числа получилъ я любезное письмо изъ Сергіева Посада отъ профессора Моск. дух. академіи Виктора Дмитріевича Кудрявцева. Онъ писалъ отъ 8-го числа:

> "При личномъ свиданіи со мною въ Петербургѣ <sup>1</sup>) Вы выразили желаніе имѣть въ своей библіотекѣ отдѣльные оттиски нѣкоторыхъ статей моихъ, напечатанныхъ въ духовныхъ журналахъ.

> Покорнѣйше прошу, Высокопреосвященнѣйшій Владыко, извинить меня, что я до сихъ поръ медлилъ исполненіемъ этого лестнаго для меня желанія. Единственною причиною этого замедленія было то, что я имѣлъ оттиски только двухъ первыхъ статей, помѣщенныхъ въ журналѣ "Вѣра и Разумъ". Мнѣ же казалось лучшимъ предложить вашему благосклонному вниманію всю совокупность статей, какъ нѣчто цѣльное, что можетъ быть названо введеніемъ въ философію. Но три послѣднія статьи получены мною только на дняхъ, и я теперь спѣщу выполнить мое обѣщаніе.

> Къ сожалѣнію, не могу доставить Вашему Высокопреосвященству оттисковъ статей, помѣщенныхъ въ Православномъ Обозрѣніи, такъ какъ никакими просьбами не могу добиться отъ редактора, чтобы онъ сдѣлалъ для меня исключеніе изъ принятаго имъ, повидимому, правила не давать авторамъ отдѣльныхъ оттисковъ ихъ статей.

> Къ статьямъ изъ "Въры и Разума" позволяю себъ присоединить сохранившіеся у меня оттиски моихъ статей, помъщенныхъ въ Прибавленіяхъ къ нашему журналу.

> Какъ я, такъ и жена моя почтительнъйше испрашиваемъ вашихъ архипастырскихъ молитвъ и благословенія.

> Съ глубочайшимъ почтеніемъ и преданностію имѣю честь быть..."

11-го числа писалъ мнѣ второй помощникъ мой по изданію бумагъ Митр. Филарета, А. В. Гавриловъ:

"Имъю честь представить Вашему Высокопреосвященству:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это было въ ноябрѣ 1884 г., когда г. Кудрявцевъ командированъ былъ отъ академін въ Петербургъ въ качествѣ депутата на 50-тнаѣтній юбилей Митр. Исидора. Примъчаніе автора Хроники.

а) бумаги митрополита Филарета, вновь найденныя и списанныя, и б) въ ващу богатую сокровищницу маленькій вкладъ, въ появленіи коего въ свёть принималъ нёкоторое участіе и вашъ покорнёйшій слуга А. Гавриловъ.

Изъ тинографіи пока еще ничего не получилъ, хотя и все туда сдалъ."

Въ тотъ же день получилъ я письмо изъ Москвы отъ Н. П. Киръевской, которая писала отъ 9-го числа:

"Въ Московскихъ Въдомостяхъ, отъ 4-го апръля 1885 года, въ номерт 91-мъ, предложенъ вопросъ: "можетъ ли Прасославная Церковь молиться за усоящихъ неправославнаго исповоданія?"---Этоть вопрось для обсужденія предложень моею дочерью Маріею Ивановною. Непріятно мнѣ, что дочь моя вившивается, да еще печатно, въ дъла Церкви. Глубоко меня это огорчило... но вёдь въ нынѣшнее время у каждаго свой взглядъ, а мы-отсталые. Въ этомъ вопросв приведена выписка изъ письма покойнаго митрополита Филарета къ намъстнику Троице-Сергіевой Лавры, Архимандриту Антонію: "о живыхъ лютеранахъ можно пѣть молебны и просить ниъ благодати Божіей, привлекающей въ единство истинной Церкви. Объ умершихъ лютеранахъ: зная нъкоторыхъ лютеранъ, имъвшихъ уваженіе и въру къ Православной Церкви, но скончавшихся внё соединенія съ нею, въ утішеніе присныхъ върныхъ, я дозволилъ о нихъ молитву не открытую въ церкви, съ которою они открыто не соединились въ жизни, и поминовеніе на проскомидіи и паннихиды въ дожь".--Это писано митрополитомъ къ духовному отцу; а инь же и нъкоторымъ другимъ Владыка покойный неоднократно о поминовении лютеранъ говорилъ слъдующее: "поминать лютеранъ, просящихъ поминовенія, въ надежат ихъ просвъщения святою истиною можно. Но умершихъ-нельзя, такъ какъ они не присоединились къ истинъ Православной Церкви, нельзя потому, что это было бы-джлать насилів Тълу и Крози Христовой."

Эти слова неразъ мы слышали отъ самого покойнаго митрополита Филарета. И Марія Ив. ихъ знала. Вѣроятно, разбитая ся жизнь, тяжелое положеніе вводять се не въ ся дъла.

Въ Москвъ всъ въ грусти о томъ, что удаляютъ изъ Москвы Преосвященнаго Алексія. Онъ былъ примъромъ

29\*

1885 г. жизни, утъщительнымъ смиреннымъ наставникомъ. Монашеству теперь не къ кому будетъ обратиться. Если назначатъ на его мъсто Пр-го Мисаила, то онъ болъе собесъдникъ съ старообрядцами, но не монашеству поддержка".

> 18-го числа повѣсткою отъ Экзекутора Св. Синода дано знать, что съ этого времени засѣданія Святѣйшаго Синода имѣютъ быть три раза въ недѣлю: по понедѣльникамъ, средамъ и пятницамъ въ обычное время.

> 14-го числа получилъ я письмо изъ Сергіева Посада отъ Ректора Московской академіи, протоіерея С. К. Смирнова. Онъ писалъ отъ 12-го числа:

> "Имѣю честь увѣдомить Васъ, что вчера отсюда посланн для Васъ отчеты Цензурнаго Комитета съ 1888 г. по 1864 г., а въ отчетахъ ранѣе 83-го года ничего особеннаго не оказалось. Сегодня я посылаю Вамъ изъ дневника Горскаго за 1869 годъ то, что опущено въ печати. И такъ ваша достохвальная жажда чтенія будетъ удовлетворена.

> Теперь я возобновляю печатаніе писемъ Филарета Черниговскаго къ А. В. Горскому, которыя очень любопытны. Но изъ нихъ приходится выпускать кое-что, гдъ говорится о живущихъ еще теперь лицахъ, напр. о Преосвященномъ Порфиріи, который называется человъкомъ съ пустой головой и сердцемъ и т. п.

> Намѣстникъ <sup>1</sup>) здѣшній продолжаеть чудить. Въ понедѣльникъ на Святой послѣ обѣдни я отправился христосоваться съ нимъ, но меня-въ передней остановилъ благочинный, сказавъ, что этотъ день у о. Намѣстника не пріемный, и что у него теперь графы и князья, которые собираются завтракать. Я долженъ былъ отправиться назадъ. Тоже случилось и съ другимъ поздравителемъ, о. ректоромъ Виеанской семинаріи, котораго остановили еще на наперти собора, чтрбъ онъ не шелъ къ намѣстнику. Слѣдствіемъ сего было то, что я не принялъ намѣстника въ Муроносицкое воскресеніе, когда онъ намѣревался придти ко мнѣ. Много вообще нужно терпѣнія, чтобы жить въ ладу съ подобнымъ человѣкомъ."

> 15-го числа прибывшій въ Петербургъ, для присутствованія въ Св. Синодъ, Преосвященный Серафимъ, епископъ Самарскій, нынъ явился въ Синодъ и, по приведеніи къ

<sup>1)</sup> Архим. Леонидъ Кавелинъ.

узаконенной присягѣ, вступилъ въ исполненіе свонхъ обязанностей. Преосвященный Серафимъ лично извѣстенъ мнѣ съ 1866 г., когда онъ былъ викаріемъ Новгородскимъ и, когда я по пути въ Витебскъ, былъ въ Новгородѣ и у него останавливался.

17 ч. Среда—преполовеніе праздника Пасхи. Въ этоть день я служилъ у себя на подворьё и за литургіев возложилъ на игуменію Тверскаго Христорождественскаго монастыря Палладів пожалованный ей наперсный крееть съ украшеніями.—Кресть украшень, между прочимъ, четырьмя, по угламъ, изображеніями голубя. Не странное-ли украшеніе?

19-го числа въ Московскомъ Новоспасскомъ монастыръ скончался послъ продолжительной болъзни на 81 году отъ рожденія, преосвященный Порфярій (Успенскій), бывшій епископъ Чигиринскій. Онъ родился въ 1804 г. въ Костромской епархін. По окончанін курса въ С.-Петербургской д. академія въ 1829 г., принялъ монашество и былъ опредъленъ преподавателемъ Закона Вожія во 2-й Петербургскій кадетскій корпусъ, а въ 1881 году переведенъ на ту-же должность въ Одесский Ришельевский Лицей. Въ 1840 г. отправленъ былъ въ Іерусалимъ съ поручениемъ обнаружить на. стоящія нужды православныхъ въ Палестинь; въ 1845 г. посланъ на Синай и Асонъ для ознакомленія съ нуждами тамошнихъ монастырей, а въ 1847 году назначенъ начальникомъ духовной миссіи въ Іерусалимѣ. По возвращеніи оттуда въ 1855 г., онъ вновь въ 1858 г. командированъ былъ на Востокъ, где пробылъ до 1861 г.; въ 1865 г. былъ рукоположень во епископа Чигиринскаго, викарія Кіевской епархін. Въ 1877 г. онъ оставилъ Кіевъ и водворился въ Москвѣ, съ назначеніемъ настоятелемъ Новоспасскаго монастыря и Членомъ Синодальной Конторы.

Преосвященный Порфирій учеными трудами пріобрѣль себѣ большую извѣстность. Познанія его, по словамъ надгробной рѣчи еп. Іоанна <sup>1</sup>), были, можно сказать, универсальны: онъ, кромѣ священнаго Писанія и Богословія, зналъ физику и медицину, и архитектуру, и языки: греческій, итальянскій, французскій, нѣмецкій и др., и церковную археологію, и древности всеобщей гражданской исторіи и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Митронольскаго.

1885 г. Послё него осталась замёчательная по своей рёдкости библіотека, состоящая изъ древнихъ манускриптовъ и печатныхъ книгъ на разныхъ иностранныхъ явыкахъ. Манускрипты, какъ извёстно, пріобрётены Императорскою Публичною библіотекою, а печатныя изданія поступили въ Московскую Синодальную библіотеку.

> Съ покойнымъ епископомъ Порфиріемъ я лично знакомъ былъ съ 1858 года.

> 19-го числа, вечеромъ, былъ я въ общемъ собраніи Чаеновъ С.-Петербургскаго Православнаго Братства во имя Пресвятыя Богородицы, бывшемъ въ домъ Оберъ-Прокурора Св. Синода. Въ собраніи этомъ читали: протоіерей В. В. Нильскій о современномъ состояніи раскола въ С.-Петербургъ, и священникъ К. И. Крючковъ---о расколъ и о борьбъ съ нимъ въ Оренбургской епархіи. Загъмъ братскій коръ исполнить иъсколько церковныхъ пъній знаменнаго и греческаго распъвовъ.

> 21 ч., по приглашенію уваднаго с.-петербургскаго предводителя дворянства, Ник. Карл. Зейфарта, я присутствоваль, вмъств съ Московскимъ митрополитомъ, въ Дворянскояъ Собраніи при молебив по случаю столвтія со дня дэровавія Екатериною II россійскому дворянству грамоты. Молебенъ совершалъ старшій викарій епископъ Арсеній и говорилъ рвчь. Въ залѣ присутствовали нѣкоторые изъ великитъ Князей и Княгинь.

> 22-го числа получено было мною два письма изъ Твери: отъ преосвященнаго Антонина и протојерея В. Ө. Владиславлева.

Первый писалъ отъ 20-го числа:

"Въ исполненіе архипастырской резолюція Вашего Высокопреосвященства, послёдовавшей на отношеніи предсёдателя Православнаго Миссіонерскаго Общества, Высокопреосвященнѣйшаго Іоанникія митрополита Московскаго, при помощи Божіей, сдёланы нами подготовительныя соображенія объ открытіи Комитета сего Общества во ввёренной Вашему Высокопреосвященству епархія. 12-го апрёля Духовная Консисторія представила мнё докладъ о семъ; 18-го апрёля былъя у г. Начальника губерніи, Азанасія Никожаевича, для совёщанія съ нимъ о мёстё и времени открытія Комитета; 17-го апрёля пригласилъ къ себё о.о. протоівреевъ Г. П. Первухина и В. О. Владиславлева виботь съ секретаремъ Ду- 1885 г. ховной Консисторія, для таковаго же совішанія... И рішили мы: мъсто для открытія Комитета назначить въ Отрочѣ монастырь, въ моей квартирь; время-5-е число будущаго мая: последнее назначение сделано въ виду того, что г. начальникъ губерній не имъетъ свободнаго времени для присутствованія въ собраніи въ настоящемъ м'всяців апрівлів: въ 20-гъ числахъ сего мъсяца будетъ съвадъ предводителей дворянства и торжества по случаю дворянскаго праздникаобилея; къ 80-му апръля г. начальникъ губернія собирается влать въ В.-Волочекъ, но приглашению настоятельницы тамошняго женскаго монастыря, игумении Досиееи, на предстоящее тамъ духовное торжество. 5-го мая, воскресный день набранъ, какъ день свободный для всёхь и приличный случаю. Открытіе Комитета желательно сдёлать тихо, скромно, безъ всякихъ громкихъ заявленій. Далъ бы Господь, чтобы побольше было сочувствующихъ сему учреждению! На основани распространившихся въ послъдние дни слуховъ, утвшаемся надеждою, что можеть быть и Ваше Высокопреосвященство осчастливите наше собрание вашимъ присутствиемъ и преподадите намъ архинастырское благословение на предпринимаемое нами дело".

Второй, т. е. о. протојерей Владиславлевъ писалъ отъ 21-го числа:

"Матушка игуменія Палладія передала мнѣ ваше желаніе имѣть оть меня нѣкоторыя свѣдѣнія объ иконѣ Божіей Матеря, которая пожертвевана купцомъ Сивохинымъ въ Вышневолоцкій женскій монастырь, и которую Вы имѣете встрѣтить сами въ Волочкѣ. Ничего точваго и опредѣленнаго не знаю я объ этой драгоцѣнной святынѣ. Я имѣю нѣкоторыя смутныя свѣдѣнія о ней со словъ протоіерея С.Петербургскаго Троицкаго собора А. А. Лавровскаго, который, сколько мнѣ помнится, всячески старался отнять эту святую икону отъ духовенства придворнаго и присвоить своему собору. Начала и подробностей этого превирательства не могу припомнить; сохраняется въ памяти что-то смутное и неопредѣленное, не могущее послужить матеріаломъ для историческихъ свѣдѣній".

28 числа утромъ явился ко мнѣ молодой румынъ Георгій Пасхаліевичъ Самуріанъ и представилъ мнѣ письмо отъ

•

1885 г. извъстнаго редактора газеты "Востокъ" Н. Н. Дурново. Воть что писалъ мнъ въ этомъ письмъ отъ 14-го марта г. Дурново:

"Высокопреосвященный Владыко,

Досточтимый Архипастырь!

Предъявитель сего письма, одинъ изъ сотрудниковъ газеты, г. Георгій Пасхаліевичъ Самуріанъ, румынъ, временно обучающійся въ Спб. университеть, человъкъ глубоко-вѣрующій, просилъ меня дать ему рекомендательное письмо къ Вамъ, такъ какъ изъ уваженія къ Вашему Высокопреосвященству онъ желалъ бы бывать у Васъ. Пользуясь этипъ случаемъ, я надъюсь, досточтимый Владыко, что Вы будете такъ добры обласкать молодаго человъка, могущаго Вамъ передать много интереснаго о единовърной намъ Румынской церкви.

Прося св. молитвъ и благословенія у Вашего Высокопреосвященства-глубоко и искренно преданный..."

Рекомендованнаго миѣ г. Самуріана я принялъ ласково, побесѣдовалъ съ нимъ о Румынской церкви, о его корреспонденціяхъ въ газетѣ "Востокъ" и въ особенности — о его рѣзкихъ отзывахъ о нѣкоторыхъ румынскихъ архіереяхъ, н, одаривъ его своими изданіями, съ миромъ отпустилъ. Съ этого дня началось мое знакомство съ молодымъ ученымъ румыномъ и продолжалось очень долго.

24-го числа я вошелъ въ Святѣйшій Синодъ съ донесеніемъ, за № 1814, сяѣдующаго содержанія:

"Указомъ Св. Синода отъ 19-го івля минувшаго 1884 года, за № 2417, поручена мнѣ редакція при изданіи въ печати бумагъ, оставшихся по смерти блаженной памяти Московскаго Митрополита Филарета.

Нынъ оконченъ печатаніемъ первый томъ означенныхъ бумагъ, подъ заглавіемъ: "Собраніе мнѣній и отзнвовъ Филарета, митрополита Московскаго и Коломенскаго, по учебнымъ и церковно-государственнымъ вопросамъ".

О семъ долгомъ поставляю почтительнъйше довести до свъдънія Св. Синода.

Вашего Святвишества

нижайшій послушникъ"...

Знакомый мић по Харькову и Твери прокуроръ Рыбинскаго Окружнаго Суда Николай Яковлевичъ Саворовъ, у котораго я быль въ 1882 году мимовадомъ изъ Весьегонска по ръкъ Мологъ, прівхаль въ Петербургъ и обратился ко мнъ съ просьбор объ участіи въ перемъщеніи его изъ Рыбинска, по причинъ суроваго климата, на югъ—въ Одессу или Кіевъ на должность Члена Судебной Палаты. Я объщалъ просить товарища Государственнаго Контролера Т. И. Филиппова, чтобы онъ употребилъ свое ходатайство предъ Министромъ Юстиціи относительно г. Оаворова, и тоть не отказался отъ этого, но желалъ лично видъть сего 'послъдняго. Я передаль это Николаю Яковлевичу, и онъ былъ у Тертія Ивановича. О результатъ этого свиданія онъ хотълъ было передать мнъ лично, но не засталъ меня дома. Вслъдствіе сего онъ написалъ мнъ 24-го числа письмо слъдующаго содержанія:

## "Ваше Высокопреосвященство,

## Милостивъдший Архипастырь!

Не подберу словъ для выраженія моей скорби по поводу того, что лишенъ счастія явиться къ Вамъ, преосвященнъйшій Владыко, чтобы принести лично мою почтительнъйшую сыновнюю благодарность за ваши милостивыя заботы обо миъ.

Въ понедѣльникъ я былъ у Тертія Ивановича, который любезно мешя принялъ и объщалъ переговорить обо миѣ въ Министерствѣ; но послѣ этого я уже не выхожу изъ замимаемаго мною помѣщенія, по распоряженію доктора. Болѣзнь моя потребовала операціи, и я лишенъ общенія съ внѣшнямъ міромъ. Такимъ образомъ я лишенъ возможности знать и результаты просьбы обо мнѣ Тертія Ивановича; но каковы бы они не были, позвольте Милостивый Аркинастырь выразить, что въ вашей заботь обо мнѣ я вижу знакъ того высокаго и лестнаго ко мнѣ довѣрія и благоволенія, которыя вносять въ мою скромную жизнь лучшую отраду и утѣшеніе, поддерживающія мой духъ, укрѣпляющія умъ и сердце на служеніе всему доброму въ жизни. Благодарю Васъ, Преосвященнѣйшій Владыко, за это.

Съ глубокимъ почтеніемъ и твердою вѣрою въ силу предстательства вашего Всемогущаго Бога, прося вашей святой молитвы объ исцѣленіи меня отъ недуга, покорнѣйше прошу Ваше Высокопреосвященство вѣрить въ безпредѣльную мою къ Вамъ преданность и уваженіе, съ которыми всегда былъ и пребуду..." 1885 г. Въ тотъ же день писалъ миз и Тертій Ивановичъ:

"Множицев восхотвхъ прінти къ Вамъ, но возбрани сатана. Дабы не оставлять Васъ до свиданія со мнов въ невъдъніи о послъдствіяхъ моего свиданія съ Товарищемъ Министра Юстиціи, считаю обязанностів "хартіев и черниломъ" извъстить Васъ, что г. Марковъ считаетъ просьбу г. Фаворова вполнъ законнов и удобоисполнимов. Онъ имъетъ полную надежду на успъхъ его ходатайства".

Письмо это я послалъ для прочтенія г. Өаворову, и онъ, возвращая оное мнѣ, на другой день писалъ мнѣ:

"Съ чувствомъ глубочайщей благодарности имѣю честь возвратить письмо Тертія Ивановича. Содержаніе письма, ко мнѣ относящееся, конечно, меня порадовало, и я считаю своимъ долгомъ принести Его Превосходительству почтительнѣйшую мою благодарность за выраженное имъ участіе въ моей служебной судьбѣ."

27-го числа прівзжаль ко мнё прощаться новоруконоложенный Черногорскій Владыка, епископъ Митрофанъ. Ему подариль я на память панагію и всё свои изданія. Ему же вручиль, для поднесенія владътельному Князю его Николаю, экземплярь Указателя патріаршей ризницы. Выёвдъ изъ Петербурга преосвященнаго съ его протодіакономъ назначенъ на 29-е число, и они должны были сопровождать тёло умершей въ Смольномъ Институтё княжны Черногорской.

29-го числа я выталать изъ Петербурга въ г. Вышній-Волочекъ, для срътенія тамъ Андрониковой иконы Божіей Матери.

Предварительно изложу здёсь въ краткихъ чертахъ поразительную исторію этой чудной иконы.

Икона писана на доскѣ, мѣрою въ вышину 7<sup>1</sup>/з, а въ ширину 5<sup>1</sup>/з вершковъ. На ней изображена Божія Матерь безъ Предвѣчнаго Младенца. У Богоматери на выѣ, къ правой сторонѣ, видна рана съ запекшеюся кровію. Судя по характеру письма и по ветхости доски, на коей начертано священное изображеніе, икона эта относится, безъ сомнѣнія, къ числу древнѣйшихъ памятниковъ церковно-христіанской иконописи. Дошедшее до насъ изъ Греціи преданіе приписываетъ даже ее, на ряду съ другими подобными иконами, св. евангелисту Лукѣ. Икона покрыта сребро-позлащени по ризою съ вънценъ на 1885 г. подобіе царской короны и украшена жемчугомъ съ драгоцънными камиями. Внизу ризы наложела серебряная пластинка, на коей начертана, въ двѣ строки, греческая надпись:

> Ή χυρία τοῦ Ἀτόροτίχου Αυτοχράτορος χ... 8... π... ς..

т. е. "Владычица Андроника, Самодержца Константинопольскаго".

Отсюда наименование иконы Андрониковою.

При иконѣ въ голубомъ бархатномъ влагалищѣ хренится небольшой съ бѣлов костянов рукоятью ножъ, коимъ, какъ полагать надобно, нанесена святой иконѣ язва, хотя съ достовѣрностів неизвѣстно, когда и кѣмъ употреблено было орудіе къ столь великому оскорбленів святыни.

Украшенная ризою икона вложена была въ серебряную золоченую раму, на верху коей наложена подобная вышеозначенной серебряная дщица съ греческою же надписью слѣдующаго содержанія:

"Άντη ή πάντιμος άγία είχων ύπαρχει δώρημα τε εύσεβες βασιλέως 'Ανδρονίκε Παλαιολόγε είς Μονεμβασίαν."

Это, по переводу на русский языкъ, значить:

"Сія всечестная святая икона есть даръ благочестиваго царя Андроника Цалеолога <sup>1</sup>), въ Монемвасію.<sup>4</sup> <sup>2</sup>)

Визсть съ досточудною иконою Богоматери императоромъ Андроникомъ дарованъ былъ Монемвасійской церкви и гербъ Византійской имперіи съ изображеніемъ двуглаваго орла, поддерживаемаго съ двухъ сторонъ львами, въ удостоя реніе, какъ значится въ греческой подписи подъ симъ гербомъ, что икона эта есть одна изъ иконъ Богоматери, писанныхъ апостоломъ Лукою<sup>8</sup>).

<sup>3</sup>) Церковное преданіє (именно Симеонъ Метафрасть, писатель X в., въ житін апостола и еваигелиста Луки, подъ 18 ч. окт.) говорить, что св. Лука живописнымъ художествомъ написалъ первѣе образъ Пресвятыя

<sup>1)</sup> Андроннкъ Ш Палеологъ ум. 25-го іюня 1341 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Монемвасія, иначе Мальвасія—нынѣшняя Навплія, или Наполи-ди-Романи: городъ находящійся въ Морев. Въ 1263 году городъ этотъ возвращенъ былъ отъ Латинянъ, овладъвшихъ Византійскою Имперіею, Императоромъ Миханломъ Палеологомъ. Тамъ всегда была православная епископская каседра.—Примвчаніе автора Хроники.

1885 г. Священный даръ греческаго вънценосца храннися въ Монемваси въ продолжени почти пяти въковъ. Потомъ, вслъдствие особенныхъ обстоятельствъ и не безъ особеннаго премудраго намърения Промысла Божия, етой досточудной святынъ суждено было перейти изъ страны греческой въ предълы нашего благословеннаго отечества.

> Обстоятельства перенесенія Андрониковой иконы Б. Матери изъ Греціи въ Россію, перехода ся эдѣсь изъ мѣста въ мѣсто и изъ рукъ въ руки и, наконецъ, водвореніе ся въ Вышневолоцкой Казанской обители подробно изложены въ сочиненіи: "Сказаніе о Казанской женской общежительной обители, близъ г. Вышняго-Волочка Тверской епархів, Тверь, 1890 г., стр. 116.

Здѣсь помѣщу то, что не вошло въ означенное сочиненіе.

По поводу статьи, напечатанной въ № 66 газеты "Гражданинъ" 1885 г., знакомый мнъ Дъйствител. Ст. Сов. Николай Дмитр. Горемыкинъ (излилъ чувства негодованія на высшую духовную власть въ слёдующей запискъ:

"Процессы, подобные тому, какой происходилъ здѣсь объ иконѣ Божіей Матери, именуемой "Андрониковой", по справедливому замѣчанію автора статьи: "Странствованіе одной древней иконы"<sup>1</sup>), дѣйствительно глубоко оскорбляють чувства вѣрующихъ. Воистину тяжелое, невыразимо-удручающее чувство пришлось испытать тѣмъ, кому суждено было быть свидѣтелями "выдиранія" Святыни изъ мѣста, въ которомъ она покоилась и хранилась!—Возмущается до глубины душа при одной мысли о томъ, до чего можеть довести крещенаго человѣка духъ любостяжанія и корнстной спекуляціи! Замираеть сердце, нѣмѣють уста, когда слышишь разсказы о томъ обращеніи, какому подверглось это "Древо свѣтлоплодовитое, оть него-же питаются вѣрніи!"

Можно, конечно, было надъяться, что судъ отнесется болъе осторожно къ такому случаю, гдъ, ради безнравственныхъ побужденій, публично попирается и оскорбляется святъйшее чувство христіанина. Надежда эта представлялась тъмъ болъе въроятною, что къ осуществленію ся представ-

Вогородицы, носящія на рукахъ Предв'ячнаго Младенца, а потомъ и иныя дв'я иконы Пресвятыя Вогородицы. Примъчаніе автора Хроники. <sup>1</sup>) См. газету "Гражданинъ" 1885 г. № 66.

лялись основанія даже со сторовы процессуальной. Но 1885 г. если оказывается возможнымъ скорбѣть объ ошибкахъ свѣтскихъ учрежденій, то тымъ навязчивае становится вопросъ: а что-же дълали въ это время высшія власти духовныя. призванныя "блюсти стадо свое", эхранять святыню? Проявили-ли они надлежащую ревность въ исполнении пастырскаго долга своего? Стремились-ии они къ тому, чтобы предупредить печальныя послёдствія лукавыхь происковь, задолго до формальнаго суда начавшихся и ни для кого не составлявшихъ секрета? Потщились-ли они проявить хотя мальйшее ресніе къ исполненію важныйшаго долга своего, когда, наконецъ, объ этомъ доведено было до свёдёнія ихъ служителями храма, въ коемъ пребывала святыня? Не уподобились ли они въ этомъ случав наемнику, оставившему стадо свое на расхищение волка?-Къ сожальнию, по всему тому, что извъстно объ этомъ дълъ, эти вопросы остаются открытыми; нѣкоторыя же частныя свѣдѣнія въ этомъ отно. шени возбуждають самыя неутвшительныя мысли. Было время, какъ указывають, когда весьма немногаго требовалось со стороны духовныхъ властей для того, чтобы предотвратить печальный процессь и не попустить соблазна,-и однако-жъ. къ тому не сделано никакихъ попытокъ теми. на чьей обязанности это лежало. — Достойный сожальнія факть совершился; и остается только надвяться, что, по крайней мёрё, онь не останется безъ последствій въ отношеніи пробужденія въ твхъ, кому о томъ "ввдать надлежитъ", большаго рвенія къ охраненію Святыни и огражденію оть соблазна върующихъ чадъ Единыя, святыя, соборныя и Апостольскія Церкви.--, Проклять бо, глаголеть писаніе, льдо Господне съ нерадениемъ творяй." Въ настоящей же скорби мы постараемся найти утвшеніе въ томъ, что это совершилось не безъ изволенія на то Господня, въ неисповъдимыхъ судьбахъ Его; а "зане тако благоволилъ Богъ",--туть новая милость Его созданию своему.-Путемъ тяжкаго испытанія, а затёмъ отраднёйшаго духовнаго торжества при новомъ вшествіи Пресвятыя Дівы во святый храмъ, Онь. Милосердый Творець, Зиждитель и Благодатель нашь возбудиль въ насъ, погибающихъ во гръховной суеть мірской, слабъющій духъ въры, -- да не погибнемъ до конца!--Это-ли еще не милость, Единому Богу подобающая!"

Н. Д. Горемыкинъ состоялъ, во время судебнаго процесса 1885 r. объ Андрониковой иконъ Б. Матери, чиновникомъ особыхъ порученій при главномъ начальникъ III отд. собств. Его Императорскаго Величества Канцел. генералъ-адъютантъ Н. Вл. Мезенцовћ.--Мезенцовъ, какъ человъкъ благочестивый, намъренъ былъ доложить Государю о прекращения этого процесса, оскорбительнаго для цравославной святыни и объ оставлении иконы Богоматери въ петербургскомъ Тренцкомъ соборѣ; но онъ не хотѣлъ этого дѣлать безъ предваритель. наго сношенія съ петербургскимъ Матрополятомъ и безъ согласія на то со стороны Его Высокопреосвященства. Съ этов цълно онъ отправилъ къ митрополиту своего чиновника Горемыкина: но Митрополить съ Гравнодушіемъ отнеся къ этому важному делу.-Такамъ образомъ дело окончилось твиъ, какъ описано въ помянутомъ выше сочинении.

> 1-го мая. Встрѣтивши послѣ литургіи въ городскомъ Вышневолоцкомъ соборѣ Андроникову икону Божіей Матери и водворивши ее въ Казанскомъ женскомъ монастырѣ, въ тотъ же день, въ 6 часовъ вечера, я совершилъ въ монастырскомъ соборѣ всенощную съ литіею и величаніемъ въ честь предстоящаго на другой день праздника Вознесенія Господня и во славу Божіей Матери, пришедшей въ ивоческую обитель въ древней чудной иконѣ Андрониковой.

> 2 го числа. Праздникъ Вознесенія Господня. Въ 9 часовъ началась литургія, послё которой совершенъ былъ благодарственный молебенъ за дарованіе обители великой святыни. На молебнѣ возглашено было многолѣтіе благочестивому благотворителю обители и виновнику священнаго дара, Ефрему Никифоровичу Сивохину.

> 8-е число. Выслушавши въ монастырѣ литургію и осмотрѣвши всѣ монастырскія заведенія, я отправился, въ сопутствіи начальника губерніи А. Н. Сомова, въ Тверь, куда прибыли въ 4 часа по полудни.

> 4-го числа получилъ я изъ Петербурга отъ священника адмиралтейскаго собора, Альбицкаго, телеграмму съ извѣстіемъ, что въ Вильну, на мъсто умершаго архіепископа Александра <sup>1</sup>), переведенъ епископъ Таврическій Алексій,

<sup>1</sup>) Добрыннна, † 28 Апръля 1885 г.

который, получивъ назначение на эту канедру, 9-го марта, 1885 г. въ Симферополъ не успълъ даже побывать.

7-го числа получено было мною письмо изъ Петербурга отъ Оберъ-Прокурора Св. Синода, К. П. Побъдоносцева. Онъ писалъ отъ 5-го числа:

"Прилагая при семъ газетную корреспонденцію (Белюстина) усердиваще прошу Васъ обратить на нее вниманіе, и если подлинно открыта въ указанномъ селв, въ церковной оградв, винная продажа, (что совершенно противозаконно), войти въ сношеніе съ подлежащими властями объ уничтожении оной.

Сегодня встр'втила меня въ церкви дочь Б. В. Мещерскаго, Ек. Б. Татищева, съ бол'взненными жалобами на сельскаго ихъ священника, по ея словамъ, горькаго пьяницу. Она, въроятно, сама будетъ у Васъ въ Твери.

Съ совершеннымъ почтеніемъ имъю честь быть"...

На письмо это я отвѣчалъ 22-го числа:

"Получивъ при письмѣ Вашего Высокопревосходительства вырѣзку изъ газеты съ корреспонденціей изъ Калязина объ открытіи въ оградѣ Троицко-Нерльской церкви винной продажи, я немедленно сдѣлалъ распоряженіе о произведеніи по сему дѣлу дознанія и о результатѣ онаго имѣлъ въ виду сообщить Вамъ, но до сего времени не получилъ отъ благочиннаго ожидаемаго донесенія. Между тѣмъ, завтра оставляю Тверь и отправляюсь въ Нилову Пустынь, гдѣ не премину вознести усердную молитву преподобному Нилу и о вашемъ здравіи и спасеніи.

О неблагоповеденіи священника, на котораго жаловалась Вашему Высокопревосходительству Е. Б. Татищева, мною также назначено слёдствіе, и по полученіи слёдственнаго дъла будетъ учинено законное разсмотрёніе.

О времени возвращенія моего въ Петербургъ не могу сказатъ теперь ничего опредъленнаго. На пути моемъ изъ Осташкова въ Вышній Волочекъ предвидится нъкоторое затрудненіе въ лошадяхъ, по случаю проъзда изъ Валдая въ Волочекъ В. Князя Владиміра Александровича около 81-го сего мая.

Съ истиннымъ почтеніемъ и преданностію имѣю честь быть"....

Извъть о нетрезвости священника села Бъляницъ Гавріила

1885 г. Образцова, сдъланный помъщицею Ек. Бор. Татищевою, по произведенному слъдствію, не подтвердился.

10-го числа получилъ я письмо изъ села Высокаго отъ знакомаго мнё по Москвё священника (изъ военныхъ), о. Николая Гайдовскаго-Потаповича. Онъ въ это время находился въ имёніи княгини Эристовой, бливъ станціи Бологое. И вотъ что онъ писалъ мнё отъ 9-го числа:

"Чрезъ духовную дочь свою, Прасковью Ивановну Савину, получивъ архипастырское благословение ваше, благоговѣя о семъ предъ Богомъ, я осмѣлился, при глубокой благодарности, умолять удостоить святыми молитвами объ укрѣплени духа немощнаго 87—лѣтняго старца"<sup>1</sup>).

18-го числа полученъ мною при запискѣ изъ хозяйственнаго управленія при Св. Синодѣ отъ 10-го мая за № 6011 экземпляръ напечатаннаго въ с.-петербургской синодальной типографіи 1-го тома изданія: "Собраніе мнѣній и отзывовъ Филарета, митрополита Московскаго и Коломенскаго по учебнымъ и церковно-государственнымъ вопросамъ".

Въ этотъ же день вечеромъ прівхала ко мнѣ изъ Мурома свояченица, вдова Варв. Вас. Терновская, съ просьбою объ оказаніи пособія для выдачи въ замужество дочери ся Людмилы.—Ей дано было мною на этотъ разъ 500 р. и обѣщано выслать изъ Петербурга еще 1000 р.<sup>2</sup>).

22-го числа послано было мною за № 1888 благочинному Вышневолоцкихъ церквей, протојерев Іоанну Никольскому предписанје слѣдующаго содержанія:

"Какъ извъстно, что къ 1-му числу іюня изволитъ прибыть въ г. Вышній Волочекъ Его Императорское Высочество В. Князь Владиміръ Александровичъ и посътитъ приписную къ собору часовенную церковь Казанской Божіей Матери, а также Казанскій женскій монастырь, то Вамъ предписывается сдълать слъдующія по сему случаю распоряженія:

1) За болѣзнію настоятеля собора, старшій священникъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Краткія св'ядінія объ о. Гайдовскомъ-Потаповичі поміщены мною въ примічаніи къ письму Митр. Филарета къ епископу Леониду отъ 18-го іюня 1865 г. (М. 1883 г., стр. 72). Примічаніе автора Хровики.

<sup>2) 3-</sup>го іюня выслано было 10 банковыхъ билетовъ 5%, по 100 рубкаждый.

жить созерцательная жизнь, т. е. жизнь, отръшенная отъ какихъ бы то ни было практическихъ задачъ и посвященная внутренней нравственной работь, анализу душевныхъ состояній, ихъ оценкъ съ точки зрвнія евангельскаго идеала и борьбъ съ зачатками гръха въ собственной душъ. Этотъ общій характеръ монашества отразился и на древнѣйшей аскетической литературь, источникь нашихъ сведений о первоначальномъ монашествъ. Для монаховъ факты и внъшняя исторія даже самого монашества имъли очень мало значенія. Для нихъ было важно нравственное содержание лицъ и событий. Отсюда, поскольку ричь идеть объ идейной сторони древняго монашества, мы не имъемъ основаній жаловаться на недостаточность источниковъ, но картина рѣзко измѣняется, когда мы хотимъ возстановить внъшнюю исторію монашескаго движенія въ IV вѣкѣ. Въ этомъ случаѣ со всею настоятельностію сказывается недостатокъ источниковъ. Къ ихъ малочисленности присоединяется также и ихъ качественная неудовлетворительность, объясняющаяся той же характеристической чертой монашества: люди, искавшіе въ древнихъ сказаніяхъ нравственнаго поученія, не имъли достаточно побужденій заботиться о текстуальной неприкосновенности древнихъ памятниковъ, что и повлекло за собою образование многочисленныхъ редакцій, въ которыхъ первоначальный текстъ многократно переработывался и осложнялся позднъйшими добавленіями и легендами. До сихъ поръ мы не имъемъ научной исторіи первоначальнаго монашества и это въ значительной степени обусловливается недостаточностью и сомнительностью источниковъ. Такимъ образомъ изслъдованіе послёднихъ является дёломъ первой необходимости. Въ своемъ общирномъ и обстоятельномъ трудъ г. Троицкій съ большимъ успѣхомъ выполнилъ эту задачу.

Критическому обслѣдованію авторъ подвергаетъ слѣдующіе памятники: 1) греческую Жизнь Пахомія неизвѣстнаго автора, 2) такъ называемыя Паралипомена къ этой жизни; 3) редакцію Жизни Пахомія, изданную Суріемъ, 4) редакцію Жизни Пахомія, извѣстную въ латинскомъ переводѣ Діонисія Малаго, 5) Правила Пахомія, 6) письмо епископа Аммона къ Өеофилу Александрійскому, 7) Жизнь Павла Өивейскаго, написанную бл. Іеронимомъ, 8) Жизнь Антонія Великаго, составленную Аванасіемъ Александрійскимъ, 9) Лав-

8

саикъ Палладія, 10) Historia monachorum, 11) Аповеегмы. Изучая критически всё эти памятники, авторъ даетъ отвѣтъ на вопросы о личности ихъ составителей, о времени ихъ происхожденія, объ исторической достовѣрности содержащихся въ нихъ сказаній. Нѣкоторые изъ этихъ памятниковъ сохранились въ многочисленныхъ редакціяхъ какъ на языкѣ оригинала, такъ и въ переводахъ. Это обстоятельство выдвигаетъ предъ авторитетной редакціи памятника. Особенно много труда и времени поглотило сличеніе слѣдующихъ редакцій Жизни Пахомія: греческой, редакціи. Сурія, редакціи Діонисія Малаго, коптско-еивской редакціи, коптско-мемфисской, арабской, приведшее однако къ совершенно опредъленному выводу въ пользу первоначальности греческой Жизни Пахомія.

Диссертація г. Троицкаго представляеть собою весьма цвнный вкладъ въ научную литературу. Въ своемъ прекрасномъ знаніи древнихъ и новыхъ языковъ, въ своемъ необыкновенномъ трудолюбіи и усидчивости изслѣдователь имълъ всъ данныя для успъшнаго выполненія предпринятаго труда. Работа автора покоится на тщательномъ и вдумчивомъ изучении текста источниковъ. Не ограничиваясь изданными источниками, авторъ, насколько имълъ возможность, пользовался и неизданными греческими рукописями. Такъ изъ рукописнаго греческаго сборника, хранящагося въ Московской Синодальной Библіотекѣ подъ № 190, онъ извлекъ еще неизвъстную редакцію Правилъ Пахомія, которая оказала ему большую услугу въ ръшени вопроса о первоначельной редакціи Правилъ. Въ рукописи той же библіотеки за № 165 авторъ открылъ новую редакцію жизни Павла Өивейскаго, которую, по всей въроятности, и издалъ бы, если бы по странной случайности онъ не былъ бы предупрежденъ въ этомъ французскимъ изслъдователемъ Biclez (Deux versions grecques inedits de la vie de Paul de Thebes), книга котораго появилась (въ 1900 г.) одновременно съ открытіемъ автора.

Съ такимъ же вниманіемъ г. Троицкій отнесся и къ литературѣ. Большинство памятниковъ, обслѣдованныхъ авторомъ, и ранѣе обращали на себя вниманіе ученыхъ. О нѣкоторыхъ изъ нихъ создалась уже значительная литература. Въ диссертаціи г. Троицкаго она тщательно пересмотрѣна н ей подведенъ итогъ, и если до настоящаго времени мы имѣли лишь монографическія изслѣдованія объ отдѣльныхъ памятникахъ, то въ трудѣ г. Троицкаго мы располагаемъ цѣлымъ сводомъ научныхъ данныхъ о всей совокупности памятниковъ начальнаго монапества, который долженъ служить точкой отправленія для будущаго изслѣдователя исторіи этого института.

Къ особымъ достоинствамъ этого сочиненія нужно отнести самостоятельность изслёдованія. Ни одного положенія, ни одного вывода своихъ предшественниковъ авторъ не принимаетъ на въру, но подвергаетъ пересмотру на основаніи внимательнаго изученія и сравненія текстовъ. Въ этой кропотливой и тонкой работъ онъ обнаруживаетъ замѣчательную вдумчивость, знаніе источниковъ въ мельчайшихъ подробностяхъ, находчивость и умѣніе комбинировать едва уловимыя детали и на основаніи этого достигать крупныхъ результатовъ. Самое изложеніе изслѣдованія, отличающееся дъловымъ характеромъ и сжатостью, должно быть также отнесено къ числу достоинствъ диссертаціи. Авторъ не любитъ лишнихъ словъ, и въ его книгѣ трудно было бы указать страницу, наличность которой не оправдывалась бы ея необходимостью въ составѣ цѣлаго.

Вполнѣ соглашаясь съ общими выводами автора, мы не можемъ однако не сознаться, что въ частностяхъ его аргументація можетъ быть оспариваема. По самому существу дѣла работа, основанная на текстуальной критикѣ и сличенія редакцій, всегда носитъ въ себѣ не мало субъективизма и догадокъ, убѣдительныхъ въ глазахъ одного и недостаточныхъ для другого. Но спорность деталей нисколько не умаляетъ строго научнаго характера диссертаціи г. Троицкаго въ цѣломъ.

Книга г. Троицкаго не изъ тѣхъ, которыя читаются большой публикой. Его изслѣдованіе имѣетъ значеніе и интересъ главнымъ образомъ для спеціалистовъ и изслѣдователей въ соприкосновенныхъ областяхъ церковной исторіи, для которыхъ бываетъ иногда очень важно сдѣлать бѣглую справку о содержаніи и характерѣ источниковъ, самостоятельное и непосредственное изученіе которыхъ не составляетъ для нихъ необходимости. Въ виду этого можно пожелать, чтобы книга

8\*

г. Троицкаго получила болѣе наглядное распредѣленіе матеріала или же была снабжена внѣшними вспомогательными средствами, облегчающими всякаго рода справки. Мы совѣтовали бы автору приготовить для печатнаго изданія диссертаціи подробное оглавленіе и предметный указатель.

Диссертація г. Троицкаго, выдающаяся по своимъ научнымъ достоинствамъ, даетъ автору полное право на степень магистра богословія".

Справка: 1) § 31 Положенія объ испытаніяхъ на ученыя степени: "Сочиненіе, представленное на степень магистра богословія и признанное удовлетворительнымъ, должно быть напечатано, но въ Совъть Академіи для разсмотрѣнія оно можеть быть представлено и до напечатанія, въ рукописн четкой и чистой". 2) По § 81 лит. а п. 10 устава духовныхъ академій "одобреніе къ напечатанію сочиненій, писанныхъ на соисканіе ученыхъ степеней" значится въ числѣ дѣлъ, окончательно рѣшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академіи.

Опредълили: 1) Дозволить преподавателямъ духовныхъ семинарій: Воронежской — Александру Мишину и Калужской — Ивану Троицкому печатать ихъ диссертаціи на степень магистра богословія. — 2) Сужденіе о коллоквіумъ имъть по представленіи каждымъ изъ нихъ Преосвященному Ректору Академіи по 50-ти экземпляровъ напечатанной диссертаціи.

VII. Прошеніе о. протоіерея Московскаго Придворнаго Благов'ященскаго Собора Николая Изеткова:

"Прилагая при семъ 2 экземпляра моего изслѣдованія: "Московскія кремлевскія дворцовыя церкви и служившія при нихъ лица въ XVII въкъ". Москва, 1906 г., прошу Совътъ Академіи принять оное на соисканіе степени доктора церковной исторіи и вмъстъ съ симъ, въ виду ограниченнаго количества экзепляровъ указаннаго изслѣдованія и весьма значительной стоимости онаго, сократить, по возможности, число экземпляровъ, которые я долженъ доставить въ распоряженіе Совѣта Академіи".

Справка: 1) § 142 устава духовныхъ академій: "Степени доктора богословія, равно какъ церковной исторіи и церковнаго права, удостоиваются магистры богословія безъ устнагоиспытанія, по представленіи напечатанной диссертаціи или сочиненія, хотя бы и написаннаго не съ цёлію полученія ученой степени". 2) Протоіерей Николай Извѣковъ степени магистра богословія удостоенъ Совѣтомъ Московской Духовной Академіи за представленное и удовлетворительно защищенное имъ сочиненіе подъ заглавіемъ: "Іерархія Сѣверо-Африканской церкви", Вильна, 1884 г. и утвержденъ "въ этой степени указомъ Святѣйшаго Синода отъ 7 мая 1885 г. за № 1591. 3) § 81 лит. а п. 6 устава духовныхъ академій.

Опр'єд'ялили: 1) Докторскую диссертацію о. протоіерея Московскаго Благов'ященскаго Собора Николая Изв'якова передать для разсмотр'янія экстраординарному профессору Академіи по казеедр'я церковной археологіи и литургики А. П. Голубцову. 2) Предложить о. протоіерею Н. Изв'якову, въ случа'я признанія Сов'ятомъ Академіи его диссертаціи удовлетворительною для полученія искомой имъ степени, представить Преосвященному Ректору Академіи не мен'я 50 экземпляровъ оной.

VIII. Заявленіе Преосвященнаго Ректора Академіи о томъ, что вторымъ рецензентомъ докторской диссертаціи о. протоіерея Николая Извѣкова онъ назначаетъ исправляющаго должность доцента Академіи по казедрѣ исторіи русской церкви С. И. Смирнова.

Опредълили: Принять къ свъдънію.

IX. Прошеніе на имя Преосвященнаго Ректора Академіи .о. протоіерея С. Петербургской Василеостровской Благовѣщенской церкви Александра Синайскаго:

"Въ виду намъренія моего представить свое печатное сочиненіе (по исторіи русскаго раскола—старообрядчества) въ Кіевскую Духовную Академію для полученія степени магистра богословія, я долженъ выдержать магистерскій экзаменъ по русской церковной исторіи, входившей въ составъ группы наукъ—древней гражданской исторіи, новой гражданской и русской гражданской исторій, по которымъ испытанія сданы удовлетворительно. Не зная того, какъ въ настоящее время примъняются дъйствующія правила объ испытаніяхъ на магистерскія степени къ воспитанникамъ дореформенныхъ академій, честь имъю почтительно просить Ваше Преосвященство, по наведеніи справки, объ извъщеніи меня, по какимъ предметамъ я долженъ подвергнуться экзамену, по одной ли русской церковной исторіи или по всёмъ другимъ, входившимъ въ группу спеціальныхъ занятій IV-го курса по церковно-историческому отдёленію.

Для облегченія дёла, но и не въ противорѣчіе требованіямъ по существу, я бы покорно просилъ Ваше Преосвященство о замёнё, по бывшимъ примёрамъ, устныхъ испытаній прилагаемыми при семъ печатными моими сочиненіями, изъ которыхъ прямо къ дълу относятся слъдующія: 1) "Отношеніе древне-русской церкви и общества къ латинскому западу-католичеству"; это-кандидатское сочинение, переработанное, исправленное и значительно дополненное; 2) "Разборъ мнѣнія о католичествѣ древней Россіи"; 3) "Краткое описаніе жизни и діятельности преп. Максима Грека"; 4) "Краткій очеркъ церковно-общественной діятельности преп. Максима Грека по части обличенія и исправленія заблужденій, недостатковъ и пороковъ русскаго общества XVI в." (1518-1556 г.г.). 5) "Изъ исторія борьбы и полемики по вопросу объ иконопочитания въ древнее и новое время (въ Россія)"; 6) "Изъ исторіи м'вропріятій противъ русскаго раскола-старообрядчества въ первые годы синодальнаго управленія при преемникахъ Петра Великаго, въ царствование Императрицы Екатерины I и Петра II"; 7) "Магометанство въ его исторіи и отношении къ христіанству"; 8) "О русскомъ сектантствв" (его происхождение и сущность въ Правосл. Путевод." 1904 г. ч. 2, 256-267); 9) "Двѣ рѣчи" въ 100-лѣтнюю годовщину со времени рожденія Императора Николая I и А. С. Пушкина, и 10) "Двѣ рѣчи" въ 50-лѣтнюю годовщину со времени смерти: Н. В. Гоголя и В. В. Жуковскаго."

Справка: 1) О. Протојерей Александръ Синайскій окончиль курсъ въ Московской Духовной Академіи въ 1877-мъ году со степенью кандидата богословія, но права на полученіе степени магистра безъ устнаго испытанія ему тогда предоставлено не было, такъ какъ на испытаніяхъ, бывшихъ поокончаніи имъ четвертаго курса, онъ получилъ неудовлетворительную отмътку по одному изъ предметовъ его практически-спеціальныхъ занятій въ этомъ курсъ (V группа: всеобщая гражданская и русская исторія, одинъ изъ богословскихъ общеобязательныхъ или спеціальныхъ историческаго отдъленія предметовъ), именно-по исторіи русской церкви.--2) "Положенія объ испытаніяхъ на ученыя степени", согласованнаго съ дъйствовавшимъ въ 1877-мъ году уставомъ православныхъ духовныхъ академій 1869 года и утвержденнаго Святвишимъ Синодомъ 22 августа 1874 года: а) § 17: "По окончаніи четвертаго курса слушатели онаго подвергаются установленному испытанію (на степень магистра) по избранной каждымъ изъ нихъ группѣ предметовъ, согласно прилагаемой таблицѣ"; б) § 22: "Не выдержавшіе удовлетворительно устнаго испытанія на степень магистра получаютъ дипломъ на степень кандидата и право на преподаваніе въ семинаріи; но при исканіи степени магистра подвергаются новому устному испытанію;" в) § 23: "Окончившіе по § 22 курсъ со степенью кандидата не ранѣе, какъ черезъ годъ по удостоеніи сей послѣдней допускаются къ испытанію на степень магистра".

• Опредѣлили: Принимая во вниманіе, что представленные при прошеніи о. протоіереемъ Александромъ Синайскимъ печатные труды по исторіи русской церкви свидѣтельствуютъ не только о вполнѣ достаточныхъ познаніяхъ, но и о способности его къ самостоятельной разработкѣ того предмета, по которому онъ 29 лѣтъ тому назадъ получилъ на испытаніи неудовлетворительную отмѣтку, —освободить его отъ обязанности вновь сдавать устное испытаніе по русской церковной исторіи и выдать ему свидѣтельство на право полученія степени магистра безъ таковаго испытанія, по представленіа лишь удовлетворительной диссертаціи и защищеніи ея установленнымъ порядкомъ.

Х. Донесеніе коммиссій (въ составъ ординарнаго профессора *М. М. Таръева*, экстраординарнаго профессора *В. Н. Мышцына* и и. д. доцента *Н. Л. Туницкаго*), ревизовавшей кассу, приходо-расходныя книги и отчетъ редакціи акадеинческаго журнала по изданію "Богословскаго Въстника" и твореній святыхъ отцевъ за 1905 годъ:

"Честь имвемъ донести Соввту Академіи, что, во исполненіе возложеннаго на васъ Соввтомъ порученія отъ 1 мая текущаго года, мы произвели ревизію кассы и приходорасходныхъ книгъ редакціи "Богословскаго Въстника" и нашли слёдующее:

1) Всв процентныя бумаги редакціи, равно какъ наличныя деньги, которыя должны быть по отчету, находятся въ целости.

2) Отчеть за 1905 годъ составленъ редакціей согласно съ приходорасходными книгами.

Digitized by Google

3) Приходорасходныя, кассовыя и вспомогательныя книги редакцій найдены нами въ порядкъ и исправности: всъ листы, шнуры и печати въ цълости.

4) Записи въ нихъ прихода и расхода ведены чисто, безъ помарокъ, а гдъ таковыя встръчаются, тамъ онъ оговорены по надлежащему; страничные итоги и транспорты показаны правильно.

5) На всѣ расходы, произведенные редакціей, имѣются счета, росписки и другіе оправдательные документы".

Опредълили: Принять къ свъдънію.

XI. Отношение Совѣта С.-Петербургской Духовной Академии отъ 16 мая за № 495:

"Согласно отношенію оть 20 Апрѣля за № 591 Совѣть С.-Петербургской Духовной Академіи имѣеть честь препроводить въ Совѣть Московской Духовной Академіи для научныхъ занятій профессора А. А. Спасскаго, срокомъ на 3 мѣсяца слѣдующія книги Академической Библіотеки:

1) Iahnius. Basilius Magnus. Bernae, 1888.

и 2) Hatch. Griechentum und Christentum.

При этомъ Совѣтъ Академіи имѣетъ честь сообщить Совѣту Московской Духовной Академіи, что другихъ книгъ перечисленныхъ въ выше упомянутомъ отношеніи, въ Библіотекѣ СПБ. Духовной Академіи не имѣется".

Справка: Означенныя въ отношения книги получены и переданы для пользования экстраординарному профессору академии А. А. Спасскому.

Опредълили: Принять къ свъдънію.

XII. Прошеніе Г. Почетнаго Члена Академіи, заслуженнаго ординарнаго профессора Гр. А. Воскресенскаго:

"Покорнѣйше прошу Совѣтъ Московской Духовной Академіи ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнымъ Владиміромъ, Митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ, о высылкѣ изъ библіотеки Московскаго Никольскаго Единовѣрческаго монастыря на трехмѣсячный срокъ въ академію слѣдующихъ девяти, требующихся мнѣ для ученыхъ занятій, рукописей Апостола—собранія А. И. Хлудова №№ 28, 81, 88, 35, 36, 87, 39, 40 и 49 (по Описанію А. Попова, М. 1872)."

Опредѣлили: Просить Его Высокопреосвященство сдѣлать распоряженіе о высылкѣ въ Академію на трехмѣсяч-

-120 -

ный срокъ необходимыхъ для научныхъ занятій заслуженнаго профессора Г. А. Воскресенскаго рукописей библіотеки Московскаго Никольскаго Единовърческаго монастыря.

XIII. Прошенія:

а) исправляющаго должность доцента Академіи Д. Г. Коновалова:

"Честь имѣю просить Совъть Академіи выписать для моихъ научныхъ занятій на четырехмъсячный срокъ слъдующія рукописи:

1) Дъло Калужской дух. Консисторіи о Тарусскихъ хлыстахъ, начавшееся въ 1893 году.

2) Дѣла Оренбургской дух. Консисторін:

а) Дёло о казакё Городищенской станицы Иванё Утицкнхъ и женё казака Сидоренковой, заподозрённыхъ въ распространении хлыстовства въ поселкё Богословскомъ, близъ г. Оренбурга (началось въ 1890 г.); b) Дёло о сектантахъ станицы Нижнеозерной, захваченныхъ на сборищахъ въ домё Банникова (началось 17 янв. 1891 г., окончено 14 окт. 1892 г.). с) Дёло о совращения въ расколъ казака поселка Григорьевскаго Якова Скрытникова съ женою Лукъяномъ Дацковскимъ, Егоромъ Пузаковымъ и Кузьмою Кулькинымъ (началось 17 февр. 1888 г., окончено въ 1890 г.).

3) Изъ Архива Оренбургскаго Окружного Суда: а) Дѣло бывшей Оренбургской Палаты уголовнаго и гражданскаго суда объ урядникѣ Нижнеозерной станицы Осипѣ Дурмановѣ, казакѣ Краснохолмской ст. Никитѣ Орлянскомъ, вдовѣ казака Аннѣ Колотилиной, казакахъ поселка Перовскаго Егорѣ Пузаковѣ, Лукъянѣ Досковскомъ, о казакахъ Яковѣ Скрытниковѣ, Клевцовыхъ и др., обвинявшихся за распространеніе секты хлыстовъ по ст. 196 и 203 Улож. о Нак., и слѣдственное производство по означенному дѣлу (приговоръ Палаты по нему состоялся 29 дек. 1892 г.); № арх. 58105. b) Дѣло Судебнаго слѣдователя Оренбургскаго Окружнаго Суда по важнѣйшимъ дѣламъ по обвиненію кр. села Калинина и Новоникитина Филипповыхъ и Ярцевыхъ въ распространеніи скопческой ереси (Д. № <sup>2</sup>/ж); производившееся въ 1895 году.

4) Дъло Новочеркасскаго Окружного Суда о крестьянахъ Данилъ Владывинъ, Романъ Божко, унтеръ-офицеръ Осодоръ Дуванскомъ, рядовомъ М. Косенко и крестьянкъ А. Кутииной, обвинявшихся въ хлыстовской ереси (Приговоръ суда: состоялся 12 ноября 1881 года).

5) Изъ Архива Владимірскаго Окружного Суда:

Дѣло бывшей Владимірской Палаты уголовнаго и гражданскаго суда о хлыстовской богородицѣ Акулинѣ Тимоесевнѣ, крестьянкѣ деревни Лубенкиной, Владим. г. и у. (Разбиралось 24 іюля 1867 года).

6) Дѣла Симбирскаго Окружного Суда: а) объ Ардатовскихъ хлыстахъ (разбиралось въ г. Ардатовѣ въ 1895 г.), и б) о хлыстахъ Алатырскихъ (производилось въ 1895--1897 г.г.).

7) Дѣла Самарскаго Окружного Суда: а) о мормонахъ Бузулукскаго уѣзда, начатое въ 1895 г. б) о хлыстахъ Ставропольскаго уѣзда Самарской губ.; слѣдствіе по этому дѣлу производилось въ 1896 г.

8) Дѣла Воронежской духовной Консисторіи: а) о Новохоперскихъ хлыстахъ (Никитѣ Щербаковѣ, Ламтевѣ и др.) производившееся въ 1839 г., и б) о хлыстахъ въ слободѣ Алферовкѣ, Воронежской губ., производившееся по поводу дѣйствій учителя ихъ "Микитки Блаженнаго" въ 1857 году (См. Воронеж. Еп. Вѣд., 1871 г. № 17, с. 784)".

б) Студента III курса Академін Василія Чистякова:

"Покорнѣйше прошу Совѣть Академіи походатайствовать за меня предъ Императорской Публичной Библіотекой о скорѣйшей по возможности высылкѣ на трехмѣсячный срокъслѣдующихъ, необходимыхъ мнѣ для написанія кандидатскаго сочиненія по рускому языку и его словесности, книгъ:

1. Oeuvres choisies de P. Tchadaief, publices pour la premiére tois par le P. Gagarin<sup>«</sup>. 208 crp. 1862 r.

2. "Телескопъ", т. 34, № 15, 1886 г. (стр. 275-810)".

Опредълили: Просить подлежащія учрежденія о высылкть въ Академію означенныхъ въ прошеніяхъ и. д. доцента Д. Г. Коновалова и студента Чистякова дълъ и книгъ.

XIV. Отношеніе Управленія Императорскаго Россійскаго-Историческаго Музея въ Москвѣ Имени Императора Александра III отъ 20 апрѣля за № 420:

"Управленіе Историческаго Музея, получивъ отъ редакцін журнала "Богословскій Въстникъ 162 книги означеннагожурнала за всъ 14 лътъ его изданія, а также 34 книги Прибавленій къ изданію Твореній св. Отцевъ въ русскомъ переводѣ, поставляетъ долгомъ принести глубокую благодарность Совѣту Московской Духовной Академіи за удовлетвореніе ходатайства Историческаго Музея отъ 4 октября прошлаго года за № 749, питая твердую надежду, что обмѣнъ изданіями продолжится и на будущее время".

Опредѣлили: Принять къ свѣдѣнію.

XV. Прошеніе бывшаго студента IV курса Академін Василія Смирнова:

"Въ мартъ мъсяцъ текущаго года, предъ окончаніемъ учебныхъ занятій въ Академіи, я принужденъ былъ уволиться изъ числа студентовъ по обстоятельствамъ, совершенно отъ меня независъвшимъ. Желая закончить начатое въ Академіи образованіе, покорнъйше прошу Совътъ Академіи о принятіи меня вновь въ число ея студентовъ, и о разръшеніи сдать выпускные экзамены по предметамъ IV курса и представить сочиненіе на степень кандидата богословія въ августъ мъсяцъ текущаго 1906 года. Прося объ этомъ, я обращаю вниманіе Совъта на то, что оставилъ Академію не по своей волъ, и если бы мнъ пришлось оставаться на IV курсъ Академіи еще годъ, это было бы для меня новымъ незаслуженнымъ наказаніемъ".

Справка: 1) Студенть IV к. Василій Смирновъ уволенъ былъ, согласно его прошенію, изъ числа студентовъ Академін по опредѣленію Совѣта отъ 21 марта 1906 года, за три дня до прекращенія чтенія лекцій въ Академіи въ текущемъ учебномъ году. 2) Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058: "зачисленіе въ студенты Академіи"—отнесено въ разрядъ дѣлъ, окончательно рѣшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академіи.

Опредълили: 1) Бывшаго студента IV к. Василія Смирнова вновь зачислить въ списки студентовъ Академіи.—2) Разръшить студенту Смирнову сдать выпускныя устныя испытанія по предметамъ IV курса и представить кандидатское сочиненіе послъ лътнихъ каникулъ, въ августъ мъсяцъ сего-1906 года, послъ чего и имъть сужденіе объ удостоеніи егоученой степени или званія.

XVI. Прошеніе на имя Преосвященваго Ректора Академіи діакона Свято-Троицкой церкви села Глушкова, Рыльскагоувзда, Курской губерній, *Θеодора Маркова*:

"Желая восполнить свое среднее богословское образование,

полученное мною въ Курской Духовной Семинарія, гдѣ я окончилъ курсъ въ 1902 году, покорнѣйше прошу Ваше Преосвященство принять меня въ число вольно-слушателей перваго курса во ввѣренной Вамъ академіи съ будущаго 190<sup>6</sup>/7 учебнаго года и сдѣлать распоряженіе о послѣдурщемъ по моему прошенію рѣшеніи увѣдомить меня".

Справка: 1) § 115 устава духовныхъ академій въ редакціи, установленной опредъленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058: "Сверхъ студентовъ могуть быть допускаемы къ слушанію академическихъ лекцій и постороннія лица, по усмотрѣнію Совѣта". 2) Указъ Святѣйшаго Синода отъ 8 апрѣля 1902 года за № 2787.

Опредълили: Діакона Өеодора Маркова допустить, подъ условіемъ представленія имъ разръшенія и одобрительнаго отзыва мъстнаго епархіальнаго Начальства, къ слушанію академическихъ лекцій съ начала будущаго 1906—1907 учебнаго года, но безъ предоставленія ему какихъ-либо правъ въ отношеніи къ соисканію академическихъ степеней и званій.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства за ...№ 492: "См."

### 6 іюня 1906 года.

#### № 20.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академіи Евдокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академіи Архимандритъ Іосифъ; временные преподаватели—заслуженные ординарные профессоры П. И. Цвътковъ и Н. Ө. Каптеревъ; заслуженные ординарные профессоры А. Д. Бъляевъ и М. Д. Муретовъ; ординарные профессоры—С. С. Глаголевъ и М. М. Таръевъ; экстраординарные профессоры—А. П. Голубцовъ, А. А. Спасскій и Й. Д. Андреевъ; исправляющіе должность доцента—С. И. Смирновъ, Д. Г. Коноваловъ, Н. Л. Туницкій и А. П. Орловъ и вольнонаемный лекторъ— В. П. Лучининъ.

Слушали: І. а) Докладъ секретаря Совъта Н. Д. Всъхсеятскаго:

"Честь имъю представить Совъту Академіи табели балловь но устнымъ и письменнымъ отвътамъ, полученныхъ за истекшій 1905—1906 учебный годъ студентами первыхъ трехъ курсовъ Академіи". По разсмотръніи табелей оказалось, что:

1) Изъ 54 студентовъ I курса: а) студенты Сныткинъ Михаилъ и Съдовъ Стефанъ не держали устныхъ испытаній повсѣмъ предметамъ I курса; б) студенть Заслоновский Стефанъ не представилъ семестроваго сочиненія по теоріи словесности и исторіи иностранныхъ литературъ.

2) Изъ 60 студентовъ II курса: студенты Добротворцевъ Борисъ и Протопоновъ Николай не держали устныхъ испытаній по всѣмъ предметамъ II курса и не представили назначеннаго семестроваго сочиненія.

3) Изъ 48 студентовъ Ш курса: а) студенты Павловскій Дмитрій и Троицкій Сергъй не представили семестровыхъ сочиненій по нравственному богословію; б) сербскій уроженецъ Раичъ Любоміръ и болгарскій уроженецъ Попъ-Харалампіевъ Георгій не держали устнаго испытанія по латинскому языку.

6) Прошенія, съ приложеніемъ медицинскихъ свидѣтельствъ, студентовъ II курса Добротворцева Бориса и Протопопова Николая объ оставленіи ихъ, по болѣзни, въ томъ же курсѣ на второй годъ.

в) Прошенія, съ приложеніемъ медицинскихъ свидѣтельствъ, студентовъ: І курса—Заслоновскаго Стефана, Сныт. кина Михаила и Стодова Стефана; Ш курса—Лавловскаго Дмитрія и Троицкаго Сергѣя—о разрѣшеніи имъ, по болѣзни, сдать устныя испытанія и представить письменныя работы послѣ лѣтнихъ каникулъ, въ августѣ мѣсяцѣ сего 1906 года.

г) Заявленіе о. Инспектора Академія Архимандрита Іосифа:

"Имъя въ виду исключительную многочисленность и важность массовыхъ и единичныхъ нарушеній порядка и дисциплины студевтами въ минувшемъ учебномъ году, долгъ имъю заявить Совъту Академіи, что въ совъсти своей ненахожу возможнымъ оцънить поведеніе нормальнымъ балломъ (5) болюе чюмъ <sup>15</sup>/16 студентовъ.

Такъ какъ подобное экстраординарное явленіе не можетъ не вызвать сомнѣній въ закономѣрности и основательности моихъ сужденій въ этомъ дѣлѣ и естественно нуждается въ утвержденіи всею полнотою академической власти и авторитета, то, представляя при семъ списокъ студентовъ съ обозначеніемъ важнѣйшихъ дисциплинарныхъ нарушеній—массовыхъ и единичныхъ, покорнѣйше прошу Совѣтъ Академии принять на собственное благоусмотрёніе слёдуемые баллы по поведенію отмёченныхъ студентовъ".

Справка: 1) Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058 "разсмотрѣніе вѣдомостей о поведении студентовъ и дълъ по проступкамъ студентовъ" отнесено въ разрядъ дёлъ, окончательно рёшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академіи.-2) §§ 182-134 устава духовныхъ академій: "По окончаніи испытаній на каждомъ курсѣ составляется Совътовъ списокъ студентовъ по успъхамъ и поведенію... При опредѣленіи сравнительнаго достоинства студентовъ и составлении списка ихъ принимаются во внимание сочиненія, устные отвъты и поведеніе. Примъчаніе: При составлении списка новые языки въ общий счетъ предметовъ не вводятся. Въ случав неуспвшности, зависввшей единственно отъ болъзни, студенты могутъ быть оставляемы, съ разрѣшенія Совѣта, на второй годъ въ томъ или другомъ курсъ, но одинъ только разъ въ продолжении четырехлътняго академическаго курса".--- 3) Указомъ Святьйшаго Синода отъ 14 августа 1902 года за № 6245 Совѣтамъ Академій предоставлено право вовсе освобождать оть изученія въ академіи древнихъ языковъ (а также и отъ пріемнаго испытанія по онымъ) ходатайствующихъ о томъ. иностранныхъ уроженцевъ съ тъмъ, чтобы для полученія степени кандидата богословія или званія д'вйствительнаго студента они сдали, по окончании курса академического ученія, экзаменъ по одному изъ древнихъ языковъ.-4) По § 81 лит. а пп. 4-5 устава духовныхъ академій "составленіе списковъ студентовъ послѣ испытаній, переводъ студентовъ изъ курса въ курсъ и оставление на томъ же курсъ" значится въ числъ дълъ, окончательно ръшаемыхъ самимъ Совътомъ Академіи.

Опредѣлили: 1) Признавая невозможнымъ примѣнить обычную балловую оцѣнку къ поведенію студентовъ, участвовавшихъ въ текущемъ учебномъ году, подъ вліяніемъ исключительныхъ условій времени и лежащихъ внѣ академической жизни псбужденій, въ массовыхъ движеніяхъ,—принять во вниманіе при оцѣнкѣ поведенія студентовъ лишь единичные проступки ихъ противъ правилъ академической лисциплины и отмѣтить уменьшенными баллами: балломъ 5-: одного студента 1 курса; двухъ II курса, пять—Ш курса и четырехъ—IV курса; балломъ 4: одного студента I курса, двухъ—II курса и двухъ—Ш курса; всёмъ же прочимъ студентамъ поставить по поведенію полный баллъ 5.

2) Принимая во вниманіе сравнительное достоинство сочиненій, устныхъ отвѣтовъ и поведенія студентовъ І, ІІ и Ш курсовъ Академіи, перевести ихъ въ слѣдующіе курсы въ такомъ порядкѣ:

а) во II курсъ:-студентовъ I курса: 1) Кудрявцева Николая, Тріодина Александра, Виноградова Василія, Наумова Сергвя, 5) Концевича Николая, Поспелова Ивана, Калишевича Евстафія, Севастьянова Павла, Тихомирова Василія, 10) Шурупова Сергвя, Соловьева Сергвя, Чубарова Михаила, Теплова Василія, Назарьева Николая, 15) свящ. Васильева Іоанна, Въщезерскаго Ардаліона, Рождественскаго Григорія. Трунева Николая, Авонскаго Өедора, 20) Звездинскаго Николая, Скворцова Николая, Щетинина Александра, Литвиненко Александра, Соколова Владиміра, 25) Самарянова Александра, Черкасова Владиміра, Кронтовскаго Николая, Введенскаго Александра, Суханова Александра, 80) Попова Алексвя. Либермана Владиміра, Ключева Алексъя, Попова Павла, Ярославцева Петра, 35) Макова Василія, Соловьева Владиміра. Занкевича Аркадія, Левитова Алексвя, Зверева Александра, 40) Околовича Николая, Соколова Александра, Лебедева Сергъя, Новицкаго Макарія, Смирнова Димитрія, 45) Пятникаго Владиміра, Снъгирева Александра, Нечаева Николая. Попова Петра, Красновскаго Ипполита, 50) Давыдова Алексвя и 51) Георгіевича Георгія, боснійскаго уроженца.

б) еъ Ш курсъ-студентовъ II курса: 1) Нечаева-Косташа Петра, Флоренскаго Павла, Голощапова Сергѣя, Волосевича Михаила, 5) Соколова Виталія, Бѣликова Василія, Нарскаго Бориса, Бабакова Николая, Махаева Николая, 10) Смирнова Николая, Назаркевича Поліевкта, Успенскаго Василія, Бѣляева Бориса, Салагора Павла, 15) Витальскаго Александра, Добросерлова Александра, Магнитскаго Ивана, Ланге Филиппа, Авраменко Ивана, 20) Трембовецкаго Владиміра, Лисицына Вячеслава, Соколова Владиміра, Миртова Ивана, Смирнова Михаила, 25) Дубенскаго Александра, Троицкаго Петра, Обновленскаго Ивана, Крылова Павла, Русинова Виталія, 30) свящ. Козлова Іоанна, Успенскаго Александра, Добролюбова Петра, Гусева Сергѣя, Беневоленскаго Ивана, 35) Бѣлоусова Евгенія, свящ. Шеметилло Николая, Бурмакина Николая, Прыткова Сергвя, Владимірскаго Сергвя, 40) Смирнова Леонида, Воскресенскаго Андрея, Пескова Бориса, Борисова Пантелеймона, Троицкаго Аркадія, 45) Мякшина Григорія, Малкална Владиміра, Любимова Николая, Стеблева Бориса, Миролюбова Георгія, 50) Кукса Августина, Боголѣпова Николая, свящ. Совѣтова Алексѣя, Хадзарагова Петра, Дьяконова Димитрія, 55) Соболева Христофора, Преображенскаго Ивана, Масюкова Иннокентія и 58) Хакима Александра, палестинскаго уроженца.

в) въ IV курсъ-студентовъ III курса: 1) Знаменскаго Сергвя, Страхова Владиміра, Бълявскаго Андрея, Туберовскаго Александра, 5) Гумилевскаго Илью, Чистякова Василія, Вишневецкаго Евстафія, Селиванова Александра, Троицкаго Петра, 10) Курбатова Петра, Петровскаго Алексъя, Соколова Димитрія (Яросл.), Глаголева Вячеслава, Недумова Виктора, 15) Соколова Димитрія (Вие.), Пономарева Сергвя, Процерова Николая, Ремезова Владиміра, Садикова Александра, 20) Лясковскаго Петра, Мянда Карпа, Виноградова Сергвя. Иванова Харитона, Величкина Сергъя, 25) свящ. Часоводова Николая, Исаева Петра, Рудакова Ивана, Ключарева Ивана, Богданова Николая, 30) Смирнова Алексея, Добромыслова Анатолія, Равицкаго Александра, Харитонова Михаила, Березкина Ивана, 35) Варжанскаго Николая, Маркова Димитрія, свящ. Горлицына Владиміра, Пивоварчука Михаила, Гаврилюка Александра, 40) Яковлева Ивана, Владимірскаго Петра. Попъ-Харалампіева Георгія, болгарскаго уроженца, Пятикрестовскаго Ивана, јеродјакона Стефана Беха, 45) Петрова Василія и 46) Раича Любомира, сербскаго уроженца.

3) Студентовъ II курса Добротворцева Бориса и Протопопова Николая оставить, по болѣзни, въ томъ же курсѣ на второй годъ.

4) Студентамъ: І курса—Заслоновскому Стефану, Сныткину Михаилу и Съдову Стефану, Ш курса—Павловскому Димитрію и Троицкому Сергью разръшить сдать устныя испытанія и представить семестровыя сочиненія посль льтнихъ каникулъ, въ августь мъсяцъ сего 1906 года.

II. а) Докладъ секретаря Совѣта Н. Д. Всюхсеятскаго:

"Честь имѣю представить Совѣту Академіи вѣдомость объ успѣхахъ и поведеніи студентовъ настоящаго IV курса за всѣ четыре года академическаго образованія". По разсмотрѣнін вѣдомости оказалось; что изъ 41 стаудентовъ IV курса:

1) Студенть Семидаловъ Владиміръ не держаль устныхъ испытаній по всвиъ предметамъ IV курса и не представилъ кандидатскаго сочиненія.

2) Пять студентовъ: Андреесъ Владиміръ, Бъляесъ Иванъ, Королесъ Аркадій, Лагосъ Петръ и Титосъ Николай—не представили кандидатскихъ сочиненій.

3) Изъ выдержавшихъ испытанія по всёмъ предметамъ академическаго курса и представившихъ кандидатскія сочиненія—16 студентовъ имёютъ въ среднемъ выводё по отвётамъ и сочиненіямъ за четыре года баллъ не менёе 4<sup>1</sup>/2, 16—не менёе 4 и 8—не менёе 3.

6) Отзывы профессоровъ и преподавателей Академіи о кандидатскихъ сочиненіяхъ 85 студентовъ LXI курса:

1) Ректора Академін Епископа Евдокима о сочиненін студента священника Боголюбова Владиміра на тему: "Современность пропов'вди (опыть историческаго изслівдованія):"

"Авторъ взялъ свою тему изъ области теоріи Гомилетики, отдѣлъ о современности проповѣди. Всякія теоріи всегда цѣнились не особенно высоко и считались скучнымъ занятіемъ, а въ наши исключительные дни—дни запросовъ только дѣла и практическихъ рѣшеній--теоріи кажутся смѣшными, занятія же теоріями гомилетическими не только смѣшными, занятія же теоріями гомилетическими не только смѣшными, но и пожалуй дающими поводъ набросить тѣнь сомнѣнія на настроеніе автора. Между тѣмъ авторъ въ своемъ трудѣ о современности проповѣди скучный вопросъ съумѣлъ сдѣлать интереснымъ, изъ области отвлеченной теоріи и схоластики онъ съумѣлъ перенести его въ область жгучихъ современныхъ вопросовъ и самыхъ жгучихъ жизненно-практическихъ отношеній.

Если и всегда въ Гомилетикъ вопросъ о современности имълъ громадное значеніе, то въ наши дни всевозможныхъ общественныхъ движеній, спѣшнаго переустройства жизни во всей ея необозримой линіи, жгучихъ запросовъ общества, обрашенныхъ къ учащей церкви по вопросамъ, нетерпящимъ никакихъ отлагательствъ, вопросамъ жизни и смерти, значеніе этого вопроса еще болъе велико. До сихъ поръ мы жили съ старымъ опредѣленіемъ "современности проповѣди", но которому подъ современностью проповѣди разумѣли проповѣди на случай пожара, падежа скота, градобитія, рожденія и смерти человѣка и т. д. Настоящая жизнь уже далеко не довольствуется подобнымъ опредѣленіемъ "современности проповѣди". Она выдвигаетъ совершенно новыя опредѣленія, совершенно неизвѣстныя нашимъ схоластическимъ учебникамъ по Гомилетикѣ, сложившимся въ пору наивысшаго духовнаго и гражданскаго гнета.

Рѣшая этотъ интересный вопросъ, авторъ не вращается въ неблагодарной области безпочвенныхъ, только отвлеченныхъ ръшения этого вопроса. Оставляя эту безплодную почву, онъ переноситъ свой вопросъ на историческую почву и пытается рышить его въ церковно-исторической перспективь. Это-самый върный путь ръшенія вопроса. Онъ не далъ автору потонуть или запутаться въ моръ безплодныхъ отвлеченныхъ теорій, и избавилъ автора отъ нареканій со стороны различныхъ "православныхъ", видящихъ неправду, ереси и новаторство тамъ, гдѣ ихъ вкусы не совпадають съ взглядами автора. Въ самомъ дълъ, что можно вовразить автору, когда онъ исповъдуетъ свое "новаторство" устами св. отцевъ и учителей церкви, выдающихся христіанскихъ архипастырей и пастырей, церковныхъ писателей? Что можно возразить автору, когда онъ свое новаторство обосновываеть на авторитеть не двухъ или трекъ случайныхъ писателей, а на авторитеть цълаго необозримаго сонма писателей-проповъдниковъ, начиная съ Самого Первоучителя-Христа, пастырей золотаго въка христіанства и кончая нашими лнями?

Какъ и слъдовало ожидать, экскурсъ автора въ область исторіи разсматриваемаго вопроса далъ ему богатъйшій положительный матеріалъ, измъняющій существенно наши воззрънія на современность проповъди, откуда бы они не внходили — изъ-подъ пера ли нашихъ ученыхъ богослововъ, изъ-подъ пера ли малосвъдущихъ писателей, изъ-подъ пера ли нашихъ не въ мъру рьяныхъ "охранителей". Если бы я сталъ подробно характеризовать трудъ автора, мнѣ бы пришлось почти весь переписать его въ свой отзывъ, такъ какъ этотъ трудъ состоитъ изъ обильнаго, яркаго матеріала по данному вопросу, тщательно собраннаго изъ благовъстническаго служенія Христа Спасителя, Апостоловъ, мужей апостольскихъ, пастырей золотого въка христіанской литературы— Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоуста и др., изъ исторіи русской проповъди вообще и изъ проповъди "шестидесятыхъ годовъ прошлаго столътія" спеціально.

Эта длинная вереница авторитетнъйшихъ церковныхъ цисателей красноръчиво намъ показываетъ, что на землъ не было ни одного явленія, которое бы не трактовалось ими въ свъть единой, въчной истины, Христовой правды. Въ самомъ дълъ, въдь христіанство не мундиръ, который мы должны надъвать только изръдка или въ часы домашней, или въ часы церковной общественной молитвы. Нельзя въдь въ одной части своей земной жизни жить по завътамъ Христа, а во всёхъ остальныхъ по какимъ-то другимъ не-Христовымъ завѣтамъ. Нельзя изъ своей жизни, какъ бы она ни была сложна и многообразна, удълять Христу нъсколько только процентовъ, а все прочее кому-то и чему-то другому. Въ данномъ случав мнв невольно припоминается извъстный архимандрить Өеодоръ (Бухаревъ), такъ много и хорошо писавщій о современности христіанства. По его глубокому и совершенно справедливому мнению, выходило, что въ нашей жизни земной не можеть быть ни большаго, ни малаго поступка, который разсматривался бы внё христіанской точки зрвнія. Въ противномъ случав христіанство будеть внё времени и пространства, такой отвлеченной схоластической доктриной, которая, по м'ткому выражению Эразма Роттердамскаго, не будеть "связана ни съ небомъ, ни съ землей", т. е. никому не будетъ нужна. Оно должно будетъ умереть.

Конечно, когда идетъ здѣсь рѣчь о современности проповѣди, то рѣчь идетъ не о компромиссахъ съ современными, подъ часъ совершенно нехристіанскими теченіями, а о проведеніи христіанства въ самую жизнь, о построеніи всей жизни на чисто христіанскихъ началахъ.

Нарисовавъ широкую историческую перспективу по данному вопросу, авторъ обращается къ нашимъ днямъ и старательно ищетъ вездѣ и всюду современности проповѣдничества. Но ея почти нигдѣ не находитъ и въ отвѣтъ на свои исканія вынужденъ написать весьма грустныя, но совершенно справедливыя строки (308—305).

Точку зрѣнія автора признаю вполнѣ правильной, научно обоснованной. Есть у автора, конечно, пропуски въ указаніи литературы; начало сочиненія отзывается немного схоластицизмомъ. Встрѣчаются по мѣстамъ литературныя шероховатости. Но все это или незначительные или неизовжные недостатки. Въ общемъ же сочинение производитъ на читателя пріятное впечатлёние и невольно заставляетъ видёть въ авторѣ умнаго и дѣльнаго человѣка.

Степени кандидата богословія авторъ заслуживаеть".

2) Ординарнаго профессора С. С. Глаголева о сочинения студента Бъляева Сергиева Михаила на тему: "Шаманизиъ":

"Успѣшность работь по исторіи религій встрѣчаеть себь въ академіи немало препятствій. Въ академіи не читается прямого курса по исторіи религій, при академіи нъть-когя бы самаго скромнаго-музея по религіозной археологій. Въ частности по религіямъ некультурныхъ народовъ академія очень бъдна пособіями. Но за всъмъ тъмъ изслъдованія въ области этихъ религій необходимы для выясненія существенныхъ вопросовъ о религии. Г. Бъляевъ-Сергиевъ своер работою (XVI+255) даеть такое изследование. После предварительнаго выясненія понятія шаманизма онъ изслідуеть шаманизмъ у якутовъ, бурятъ и вотяковъ, т. е. шаманизмъ на русской территоріи. Онъ говорить о существующихъ у этихъ народовъ классахъ шамановъ (это онъ обозначаетъ неправильнымъ выраженіемъ: шаманы, какъ общество), прослъживаеть судьбы отдъльнаго шамана, главнымъ образовъ сосредоточиваеть свою работу на изследовании функцій шамановъ, какъ жрецовъ, врачей и волявовъ.

Указанныя неблагопріятныя условія для работы необходимо должны были отразиться на сочиненіи п въ немъ немало дефектовъ.

При выясненіи понятія шаманизма авторъ очень неполно опредёляеть, что такое экстазъ. Говоря объ областяхъ шаманизма не указываеть Кореи, не останавливается на томъ, что шаманизмъ не какъ самостоятельная вёра, а какъ одна изъ сторонъ вёры и ея обнаруженій существуеть и въ культурныхъ религіяхъ. Для выясненія факта шаманизма онъ избираетъ три народности, но въ его изложенім они являются соединенными не органически, а механически. Историческія судьбы шаманизма онъ объясняеть простымъ процессомъ эволюціи, онъ упускаеть изъ виду явленія дифференціаціи, деэволюціа. Объясненіе явленій шаманизма у автора узко клиническое. Онъ не хочеть останавливаться на естественной сторонъ дѣятельности шамановъ. Но эти исдостатки сочиненія, находя для себя смягчающія обстоятельства въ неблагопріятныхъ условіяхъ работы, нокрываются положительными сторонами труда. Въ общемъ сочиненіе автора хорошо продумано, систематизировано, отдълано, написано сжато. Для разръшенія нъкоторыхъ вопросовъ о шаманизмъ авторъ, видно, не мало поработалъ надъ изученіемъ нужныхъ отдъловъ поихопатологіи.

Сочиненіе хорошее и для полученія степени кандидата виолить удовлетворительное".

3) Инсиектора Академіи Архимандрита Іосифа о сочиненіи студента Веретенникова Михаила на тему: "Библейская исторія въ Отечественной дитературѣ":

"Сочиненіе г. Веретенникова состоить изъ 5 главъ, первая изъ конхъ представляеть соеденіе къ сочиненію, а послъдняя—заключеніе.

Во сведении (1-22 стр.) авторъ оріентируется въ предлежащихъ ему задачахъ труда и ставитъ для него опредѣленную цѣль. Сказавъ, что "изученіе у насъ Библіи вообще и Библейской исторіи въ частности въ истекциемъ столѣтіи выразилось въ довольно многочисленныхъ и разнообразныхъ печатныхъ трудахъ-оригинальныхъ и цереводныхъ, ученыхъ, нопулярныхъ и учебныхъ, имѣющихъ видъ объемистыхъ книгъ, брошюръ или журнальныхъ статей",-авторъ задается цѣлью-"остановить вниманіе на важиѣйшихъ изъ этихъ трудовъ въ томъ или другомъ отношенін, со стороны ли метода разсмотрѣнія предмета, богатства содержанія, или важности достигнутыхъ научныхъ результатовъ, короче-на тѣхъ, по преимуществу, въ которыхъ съ замѣтной ясностью выразился рость отечественной науки Библейской исторіи".

Имѣя въ виду крайною скудость болѣе или менѣе капитальныхъ истинно-научныхъ библейско-историческихъ трудовъ у насъ въ Россіи, многіе утверждали, что Библейской исторіи, какъ науки, у насъ нѣтъ, и научныхъ трудовъ попредмету ея не существуетъ. Г. Веретеннаковъ опротестовываетъ такую чрезмѣрную скупость на признаніе научной правоспособности и заслуженности отечественной библеистики—по крайней мѣрѣ, за послѣднее время, и находитъ возможнымъ уже значительно сдобрить или ослабить не столь цестине отзывы о значении и состоятельности отечественной библеистеки. Впрочемъ, онъ не могъ не признать во всей силѣ неоспоримый и неустранимый факть, что "до времени митрополита Филарета Библейская Исторія въ Россіи была весьма мало разработана, и труды по ней ограничивались почти исключительно элементарными курсами священныхъ исторій, стоявшихъ очень невысоко не только въ ученомъ, но даже въ учебномъ отношеніи".

Вторая глава (23—47)— достаточно убъждаеть въ крайне плачевномъ состоянии нашей отечественной библеистики въ до-Филаретовский періодъ. Насколько дѣло обстояло плохо въ данномъ случаѣ, авторъ даеть судить по тѣмъ затрудненіямъ, которыя переживалъ самъ авторъ "Начертанія Библейской Исторіи"—Митрополитъ Филареть, въ званіи баккалавра СПБ. Духовной Академіи вынужденный "создаватьпрямо изъ ничего" эту отрасль Отечественной науки.

Третья глава (48—82 стр.)—обозрѣваеть состояніе и рость Библейской науки при Митрополитѣ Филареть, при чемъ обзоръ начинается съ "Начертанія" послѣдняго, какъ открывшаго особую эру Библейской исторіи. Что касается дальнѣйшаго развитія библейско - исторической литературы непосредственно послѣ "Начертанія", то "все содержаніе этой литературы исчерпывалось небольшими по объему и незначительными по содержанію журнальными статьями", имѣвшими сравнительно неважное научное значеніе. И поэтому авторъ, остановившись вниманіемъ лишь на нѣсколькихъ, болѣе выдающихся трудахъ этого періода (Грановскаго, Бухарева, Зайцева, Смирнова), переходить къ послѣдней, наиболѣе плодотворной эпохѣ исторіи русско - библейской науки.

Четвертая глава (88—304) — самая большая и важная даеть обзоръ и разборъ литературы по Библейской наукѣ въ послѣ - Филаретовскій періодъ до послѣдняго времени (съ 70-хъ годовъ до 1905 г.), начиная "Библейскою исторіей" Амфитеатрова и кончая книгою Попова ("Возвращеніе Іудеевъ изъ плѣна Вавилонскаго и первые годы ихъ жизни въ Палестинѣ до прибытія Ездры въ Іерусалимъ"). Всего въ этой части обозрѣвается до 22 ученыхъ библеистовъ въ ихъ важнѣйшихъ научно-Библейскихъ трудахъ.

Наконецъ, въ закаючени (цятая глава, 805 — 812 стр.) – авторъ касается "слегка" журнальной литературы и трудовъ по частнымъ вопросамъ Библейской исторіи и даетъ общуро

Digitized by Google

характеристику нашей библейско-исторической литературы. "Несамостоятельная въ отношении научной разработки библейско-историческихъ вопросовъ, благодаря зависимости отъ изслёдований западныхъ ученыхъ, — наша русская литература (говоритъ онъ), однако, не усвоила себѣ крайностей ихъ взглядовъ, но выработала твердость и оргодоксальность вовзрѣній. Общій тонъ ся критическо-апологетическій".

Въ общемъ сочиненіе г. Веретенникова можеть быть назнано довольно толновымъ и содержательнымъ. Отечественную библейско - историческую литературу онъ обозрѣлъ довольно долно и обстоятельно, и только журнальныя статья (изъ коихъ немало есть неуступающихъ по капитальности отдѣльнымъ трудамъ) у него почти совсѣмъ не подвергнуты разбору и обозрѣнію. Впрочемъ, и требовать этого едва ли можно, въ виду вначительнаго количества этихъ статей, ихъ крайней разбросанности, и главное ---послѣ того, что имъ уже сдѣлано, ванявъ лучіпую и большую часть времени, бывшаго въ его распоряжени для данной работы.

Можно бы пожелать автору побольше смѣлости и строгости въ сужденіяхъ о нѣкоторыхъ изъ обозрѣваемыхъ имъ трудовъ, хваля которые, онъ—по своей доброть—иногда не прочь "пересолить", увлечься, переусердствовать, хватить "черезъ-край". Этимъ можеть быть объяснена и его черезъчуръ благосклонная характеристика 80-хъ годовъ прошлаго въка, которые, по его мнѣнію, можно "вполнѣ вѣрно назвать золотымъ екомъ русской библейско - исторической литературы, и сочиненіе Лопухина является кульминаціонной точкой, до которой достигло развитіе Библейской исторіи за это десятняѣтie". Десятилютіе — и екокъ! — слишкомъ мало сонэмѣримаго, не говоря уже о томъ, что Библейско-историческая наука въ Россіи далеко еще не сказала своего послѣдняго слова, чтобы искать и находить въ ней золотые вѣка!

Нельзя оставить также безъ упрека автору слёдующій промахъ его сочиненія. Критикуя сочиненіе Мибихова, онъ вдругъ дёлаеть въ немъ слёдующую совершенно излишнюю подчёрку: "кром'в того, въ этой книгѣ мы замѣтили, говорить онъ, непростительныя историческія ошибки въ хронологін. На стр. 200 авторъ заявляеть, что Иродъ Великій умеръ въ 4 году до Рожд. Хр., тогда какъ теперь уже точно установлено, что годомъ его смерти былъ 1-й годъ по Рожд. Христовъ"... Авторъ, очевидно, не подозръваеть, въ чемъ туть "суть" двла и выдумываеть несуществующее противорвчіе, возражая противъ истины и обращая на себя упрекъ въ непростительной ошибкв. Дело въ томъ, что наша принятая эра лётосчисленія въ действительности оназдываеть на 4 года противъ надлежащаго, и, называя годъ смерти Ирода, совпавшій по Евангелію съ годомъ Рождества Хрнстова, 4-мъ до Рожд. Хр., хотять сказать вовсе не то, что Спаситель родился черезъ 4 года послё смерти Ирода, а то. что-согласно точнъйшинъ исчисленіямъ-и годъ рожденія Спасителя нужно отодвинуть на 4 года назадъ противъ обычнаго счета лётъ (нынёшній годъ по этому лётосчисленію будеть уже не 1906-й, а 1910-й). Непростительность этого промаха туть же усугубляется его повтореніемъ, когда авторъ-въ силу того же своего недоразумвнія-двлаеть другой упрекъ Мибихову въ ошибкѣ при указаніи хронологической даты изъ исторіи Пилата.

Эта случайно вкравшаяся, хотя и досадная ошибка г. Веретенникова, нисколько не отражающаяся на всемъ сочинении и такъ легко устранимая, можетъ—впрочемъ—ничуть не умалять другихъ достоинствъ его труда и вполить позволяетъ признать его достойнымъ степени кандидата богословія".

4) Заслуженнаго ординарнаго профессора Н. А. Заоверскаго о сочинении студента Видаковича Любо міра на тему: "Исторія и настоящее устройство православной церкви въ Королевствъ Сербіи":

"Въ предисловіи авторъ выясняеть задачу и планъ своего сочиненія (I—VI). Онъ об'вщаеть изложить состояніе сербской церкви со времени упраздненія Печьской патріархін до половины XIX въка, за тъмъ изложить устройство ея, данное законами 1881—82 г.г. и представить современное ея устройство, опирающееся на законъ 1890 г. и послѣдующіе.

Соотвътственно этому плану сочинение дълится на три части: 1-я представляеть исторический очеркъ положения православной церкви въ Серби въ разные періоды ся политическаго состояния, при чемъ характеризуется и отношение къ ней Константинопольской патріархіи, а именно періодъ нолной зависимости отъ турецкаго правительства и патріархіи и-постепеннато освобожденія и окончательнаго достиженія политической самостоятельности, вмёстё съ которою деотигается и церковная (1-80).

Часть вторая изображаеть церковное устройство по законодательству 1862—81 г.г. въ общемъ характернвуемое авторомъ, какъ не виолнѣ наноническое и слишкомъ зависимое отъ свѣтскаго правительства. Въ частности органами церковной власти указываются слѣдующія учрежденія: а) архіерейскій соборъ и митрополить—при чемъ отдѣльно изображаются полномочія изъ по закону 1862 г. и по закону 1681 г.; б) епархіальные епископы, в) епархіальныя консисторіи, г) организація приходовъ, д) церковный судъ: церковное судоустройство и судопроизводство (81—165).

Въ третьей части подъ тёми же рубриками изображается настоящее устройство Сербокой церкви, а въ концѣ присоединены трактаты о состоянія богослуженія, богословскаго образованія, монастырей и монашествующихъ (167—258). Къ сочиненю приложено подробное оглавленіе содержанія.

Сочиненіе написано съ усердіемъ, полно и обработано: авторъ вполив достаточно изучиль литературу и законодательство сербской церкви: въ своемъ изложеніи онъ тщательно цитируеть статьи уставовъ и литературныя посебія. Единственный недостатокъ сочиненія--погрышности въ языкѣ: авторъ иногда неправильно пользуется выраженіями и терминами иностранныхъ языковъ (напр. стр. 14, 40) или допускаетъ неправильности русскаго синтаксиса (напр. стр. 120).

Въ общенъ сочинение удовлетворительно, и авторъ заслуживаетъ степени кавдидата богословія".

5) Заслуженнаго ординарнаго профессора М. Д. Муретова о сочинения студента Владиславлева Константина на тему: "Второе послание Іоанна Богослова":

"Работа г. Владиславлева: "Второе посланіе Іоанна Богослова" состоить изъ исагогики (стр. 1—176), экзегеса (стр. 177—388) в приложенія, содержащаго варіанты рукописнаго славянскаго текста посланія (стр. 884—418). При составленія первыхь двухь отдёловъ авторъ вилиательно изучиль и пироко воспользовался какъ русскими, такъ и новёйными лучшими иностранными (нъмецкими) пособіями, а для приложенія, кромъ печатныхъ изданій Христинопольскаго Апо-

Digitized by Google

стола, Чудовской рукописи (фототипія) и текстовь у Амфилохія, авторъ просмотрѣлъ рукописные апостолы библіотекъ: Московской Духовной Академіи, Сергіевой Лавры и Московской Синодской (всего до 28 рукописей). Изложено сочиненіе языкомъ простымъ и краткимъ. Къ слабостямъ сочиненія относятся: частыя ошибки при перепискъ, особенно иностранныхъ именъ, слабое изученіе подлиннаго текста посланія и его филологической стороны и-чисто формальный недостатокъ-указаніе славянскихъ варіантовъ изъ каждаго апостола отдѣльно, вслѣдствіе чего они повторяются иногда столько же разъ, сколько было у автора подъ глазами рукописей. Но для ученой степени кандидата богословія трудъ г. Владиславлева во всякомъ случаѣ вполнѣ удовлетворителенъ".

6) И. д. доцента И. М. Громогласова о сочинение студента Воскресенскаго Есленія на тему: "Виноградъ Россійскій", какъ намятникъ раскольнической инсьменности и источникъ для исторіи старообрядческаго раскола":

"Для того, чтобы ознакомить академический Совѣть съ названнымъ сочиненіемъ, нѣтъ надобности излагать здѣсь его содержаніе. Достаточно просмотрѣть подробное оглавленіе, помѣщенное въ началѣ и представляющее конспектъ всей работы, чтобы видѣть, какъ широко намѣчаетъ авторъ рамки своего изслѣдованія и съ какою полнотою старается исчернать кругъ намѣченныхъ имъ вадачъ. Остается охарактеризовать лишь научныя средства изслѣдователя, его литературные пріемы и цѣнность достигнутыхъ результатовъ.

Во всёхъ только-что названныхъ отношеніяхъ произведеніе г. Воскресенскаго, разсматриваемое въ качествё срочной курсовой работы, заслуживаетъ полной похвалы. Почти не имѣя предшественниковъ въ разработкѣ замѣчательнаго памятника раскольнической письменности, досекѣ не изданнаго, авторъ долженъ былъ самостоятельно прокладывать свой цуть, работая по первоисточникамъ, главнымъ образомъ-рукописнымъ, съ которыми онъ ознакомился настолько полно, насколько это было возможно для студента Академіи. Въ обращеніи съ ними онъ показалъ себя талантливымъ и серьезнымъ изслѣдователемъ съ зрѣлою критическою мысныю, епирающеюся на широкое и основательное знакомство съ существующей литературой о русскомъ расколѣ, такъ или иначе соприкасающейся съ предметокъ его научныхъ изысканій. Серьезность научной подготовки даеть себя чувствовать не только въ стройномъ планѣ сочиненія, солидной обоснованности высказываемыхъ положеній, умѣлой, добросовѣстной и точной цитаціи, но и въ самомъ изложеніивполнѣ литературномъ и чуждомъ всякихъ излишествъ. Правда, не во всѣхъ своихъ частяхъ изслѣдованіе отличается одинаковор полнотор и законченностью, что оговариваетъ и самъ авторъ (см. стр. 875---6); но устраненіе этогои нѣкоторыхъ другихъ мелкихъ дефектовъ--можно желатьи надѣяться---авторъ осуществитъ при дальнѣйшей разработкѣ своей темы. Въ настоящее же время и то, что уже сдѣлано, по моему мнѣнір, даетъ автору право не толькона нолученіе кандидатской степени, но и на особое поощреніе со стороны академическаго Совѣта".

7) Заслуженнаго ординарнаго профессора М. Д. Муретова. о сочинения студента Горностаева Николая на тему: "Исторический процессъ человъчества по Апостолу Павлу":

"Сочиненіе Н. Горностаева на тему: "Историческій процессьчеловѣчества по Апостолу Павлу" представляеть понытку раскрыть ученіе Ап. Павла о спасеніи человѣчества въ историческо-психологическомъ процессѣ примѣнительно къ современнымъ философскимъ понятіямъ и терминамъ и тѣмъуяснить его непреходящее вначеніе для религіознаго сознанія.

Въ отличіе отъ разныхъ другихъ построеній исторіи человѣчества съ частныхъ точекъ зрѣнія—экономической, соціально-политической, географической, этнографической и пр. авторъ опредѣляетъ точку зрѣнія Апостола Павла на исторію человѣчества, какъ нравотвенно-религіозную, которая легкоможетъ объединять и освѣщать всѣ другія частныя точки зрѣнія на историческій процесъ человѣчества (стр. 1—15).

Въ первой главъ (стр. 17—44) раскрываютоя метафизическія основы въроученія Апостола, т. е. идеи единства бытія, троичности лицъ Божества, органическаго единства всегочеловъчества и его единенія съ Божествомъ, стремленія къотторженію отъ этого единенія и къ сознательному потомъ утвержденію имъ этого единенія, какъ условій происхожденія и смысла жизни природы и человъчества: въ основу положены тексты: "все изъ Него, Имъ и къ Нему" (Рм. 11, 36) и "да будеть Богъ во всемъ" (I Кор. 15, 28). Вторая глава (стр. 45-83) содержить нравственно-психодогическій пропессь паденія человёка, какъ такого акта или состоянія. въ коемъ человъкъ воображаетъ найти универсальное всеблаго въ физической или плотяной сторонь своего существа, слёдствіемъ чего является раздвоенность духовнаго и плотского человъка, болъзни, страданія, борьба и смерть,--основою служать: Римл. 1, 19-20 и первыя главы библін, толкуемыя авторомъ въ Оригено-Шеллинго-Содовьевскомъ нравственно аллегорическомъ смыслъ. Затемъ въ истори вив-и дохристіанскаго человвуества, какъ и въ жизни отдельнаго человека, применительно въ первымъ двумъ тлавамъ посланія къ Римлянамъ, авторъ усматриваеть два иринципа жизни или нравственно-религіозныхъ состоянія: язычества, какъ выраженія совершенно свободнаго, ничвиъ не стесняемаго и всецело невависямаго отъ идеаловъ духа чувственно-плотянаго состоянія, переходящаго посльдовательно три ступени своего развитія-натурализма, годонизма и имморализма (глава третья, стр. 85-128), что авторъ старается доказать (глава четвертая, ст. 129-208) въ краткой характеристикъ дохристіанскихъ языческихъ народовъ, начиная китайцами и кончая греко-римлянами,--и *іудейства* (глава пятая, стр. 209-255), выразнышагося въ дензив и номизив-метафизически, и фарисеизив и интарствъ-исторически, для чего основою служать 1, 2, 7 и 8-я главы къ Римлянамъ и 5-я къ Галатамъ.--и кончившаго сознаніемъ своей немощи въ достижени блага и потребности въ божественной помощи. Въ щестой главъ (стр. 257-828) авторъ разсматриваеть въру, какъ принципъ жизни, авиствовавшій и въ дохристіанскомъ человвчествв: язиче--ствъ (въра въ благо плоти, Сократъ) и іудействъ (въра въ благо закона, Авраамъ, Моисей и др.), но вполнъ проявившагося въ христіанстве, какъ вера въ Богочеловека Христа и богочелов вчество съ объективной стороны и канъ снла, возрождающая человъка по образу Вогочеловъка Христа въ новую тварь-съ субъективной стороны. Седьмая глава (стр. 327-350) посвящена историческому процессу христівнскому, коего послёдняя цёль--окончательная побёда добра наль зломъ и достижение реальнаго богочеловъчества оз новымъ откровеніенъ божественной жизни въ лиць прославленнаго Богочеловъка, когда послъдний врагъ упразднится смерть, и будетъ Богъ во всемъ.

Изъ этого бъглаго обозрънія труда г. Горностаева видно, что авторъ, желая остаться по существу върнымъ ученію Ап. Павла, съ формальной стороны стремится дать этому ученію философское шеллинго-соловьевское освъщеніе. При достижении этой задачи онъ обнаруживаетъ незаурядную способность къ богословско-философскимъ построеніямъ и тонкому анализу религіозно-правственной природы человъка, ея запросовъ, идеаловъ, положительныхъ и отрицательныхъ и пр. Языкъ сочиненія ясный, краткій, отчетливый. Слабыя стороны сочиненія: замѣчается во многихъ мѣстахъ недостатокъ связи отвлеченно-теоретическихъ разсуждений съ апостольскимъ текстомъ, --отсутствіе болве подробнаго нравственно-психологическаго анализа примевяемых вавторомъ мъсть, особенно изъ посланій къ Римлянамъ, Галатамъ и Евреямъ,---многаго можно бы пожелать отъ автора для ближайшаго и болье глубокаго раскрытія идеи богочеловъка и богочеловъчества, понятія въры и ея значенія въ историческомъ процессъ христіанства до полнаго завершенія его въ царствъ славы (послъднія двъ главы), --- вообще авторъ далеко не исчерпаль предметь ни съ идейной, ни съ экзегстической сторонъ, давъ только нъкоторые этоды, а не цъльную картину. Но трудность темы заставляеть темъ выше ценить попытку автора дать цълостное, идейно-философское построение и освъщение учению Апостола Павла объ историческомъ процессъ спасенія человъчества и признать настоящій трудъ не только вполнъ достойнымъ ученой степени кандидата богословія, но и заслуживающимъ полнаго одобренія".

в) Заслуженнаго ординарнаго профессора М. Д. Муретова о сочинени студента Гусева Анатолія на тему: "Ученіе Апостола Павла о правдъ въры въ посланіи къ Галатамъ, преимущественно 2, 16—3, 29":

"Сочиненіе г. Гусева на тему: "Ученіе Ап. Павла о правдѣ въры въ посланіи къ Галатамъ, преимущественно 2, 16—3, 29" состоитъ изъ общаго обозрънія содержанія всего посланія (стр. 1—96) въ очеркъ сжатомъ и составленномъ отчетливо, —и дословно-подробнаго истолкованія отдъла посланія 2, 16—3, 29 (стр. 97—287), гдъ авторъ обнаружилъ внимательное изученіе многочисленныхъ иностранныхъ и русскихъ пособій, серьезную подготовку къ пользованію данными научно философскаго экзегеса и умѣнье писать кратко и ясно. Слабая связь между обѣими частями сочиненія, отсутствіе истолковательнаго параллелизма между посланіемъ къ Галатамъ съ одной стороны и посланіемъ къ Римлянамъ и іудейско раввинскимъ богословіемъ съ другой, невыясненность внутренней нравственно-психологической подпочвы для логическихъ и діалектическихъ разсужденій Апостола и отсутствіе систематическаго построенія ученія Апостола и оправдѣ вѣры, при обычномъ избитомъ методѣ вербальнофилологическаго экзегеса, раздѣляемомъ авторомъ съ другими экзегетами: эти и нѣкоторые другіе болѣе частные недостатки труда г. Гусева отнюдь не препятствують ему быть вполнѣ удовлетворительнымъ для ученой степени кандидата богословія".

9) Заслуженнаго ординарнаго профессора А. Д. Бѣляева о сочинения студента священника Зевзджина Іоанна на тему: "Сравнительный обзоръ русскихъ катихизисовъ въ отдѣлѣ о вѣрѣ и отношение ихъ къ катихизическому матеріалу въ древне-церковной литературѣ":

"Предметомъ изслъдованія о. Звъздкина служать слъдурщіе катихизисы Русской церкви: 1) "Православное исповъданіе Касолической и Апостольской церкви Восточной", Петра Могилы; 2) два катихизическихъ сочиненія св. Димитрія Ростовскаго: а) "Вопросы и отвъты краткіе о въръ и о прочихъ ко знанію христіанину нужнѣйшихъ", б) "Зерцало православнаго исповъданія"; 3) "Катихизисъ или первоначальное наставление въ христианскомъ законъ, которое, по обычал въ Московской Славяно-Греко-Латинской Академіи издавна принятому, преосвященнымъ Платономъ, Архіепископомъ Московскимъ и Калужскимъ въ то время, какъ онъ былъ въ упомянутой Академіи піитики учителемъ, всенародно толковано было въ академической аудиторіи, съ сентября 1754 года по 15 іюля 1758 г." и "Рвчь окончательная на годичное катихизиса толкованіе" (Въ краткихъ катихизисахъ Платона изложены ть же мысли, только сокращенно); 4) "Пространный Христіанскій Катихизисъ Православныя Каеолическія Восточныя Церкви, разсматриванный и одобренный Св. Правительствующимъ Синодомъ и изданный для преподавания въ училищахъ и для употребленія всёхъ православныхъ христіанъ

по Высочайшему Его Императорскаго Величества повелънію". При разомотръніи этого катихизиса, составленнаго Митрополитомъ Филаретомъ, были приняты во вниманіе и первоначальныя его редакціи.

Въ значении источниковъ для этихъ катихизисовъ были приняты во внимание и сопоставлены съ ними по содержанию преимущественно слъдующия творения древнихъ: 1) "Огласительныя" и "тайноводственныя слова" св. Кирилла lepycaлимскаго; 2) Сочинение Блаж. Августина: "De fide, spe et charitate"; 3) "Точное изложение православной въры св. Іоанна Дамаскина"; 4) "Книга Правилъ св. Апостолъ, святыхъ соборовъ вселенскихъ и помъстныхъ и св. отецъ"; а изъ болъе новыхъ---5) "Послание патріарховъ Восточно-Каеолическия Церкви о православной въръ".

Изслѣдованіе о. Звѣздкина распадается на три части. Въ первой части (15—52 стр.) данъ краткій очеркъ исторіи катихивисовъ. Во второй части (58—274) по порядку членовъ символа вѣры сравниваются важнѣйшіе вопросы и отвѣты катихизисовъ съ ученіемъ предполагаемыхъ источниковъ для катихизисовъ, при чемъ въ примѣчаніяхъ указываются всѣ тѣ пункты въ катихизисахъ, которые не сопоставлены съ источниками. По числу членовъ символа вѣры эта часть распадается на двѣнадцать частей, лучше бы сказать—главъ. Третья часть (274—818 стр.) содержитъ оцѣнку катихизисовъ.

Первая и третья части написаны довольно было. Напр. въ третьей части не мъшало бы дать общую сравнительную оцънку катихизисовъ въ отдълъ о въръ. Особенно важно было бы сравнить Катихизисъ Митрополита Филарета съ Православнымъ Исповъданіемъ. Въ такомъ сравненіи цънны были бы и подробности, конечно, наиболъе важныя. Сопоставленіе русскихъ катихизисовъ съ римскимъ въ тему не входитъ, но въ виду того, что Петра Могилу упрекали въ папистическомъ фанатизмъ, а Православное Исповъданіе признавали не чуждымъ католицизму, бъглое сравненіе этой книги съ римскимъ катихизисовъ не было бы излишествомъ.

Но вторая часть обнимающая три четверти всего сочиненія, составлена тщательно и для написанія ся потребовалось много кропотливаго труда. Почему многіє пункты въ катихизисахъ оставлены безъ сравненія съ источниками, по недостатку-ли времени, или потому, что не удалось подыскать для нихъ соотвътствующихъ мыслей въ источникахъ, о. Звъздкинъ не объясняетъ. Напр., не понятно, что онъ оставилъ безъ сравненія слова: "свъта отъ свъта", не смотря на то, что они разъяснены въ Катихизисъ Филарета, а еще подробнѣе въ Православномъ Исповъданіи, и, что еще важнѣе, были высказаны отцами церкви. Какъ этотъ примъръ, такъ и вообще все его сочиненіе не обнаруживаютъ широкой начитанности въ святоотеческой литературѣ, но сочиненія и статьи, непосредственно относившіяся къ темѣ, прочитаны имъ съ надлежащимъ вниманіемъ.

Въ сочиненіи есть неточности. Напр., на 318 стр. сказано, что о Просвѣтителѣ Іосифа Полоцкаго (т. е. не Полоцкаго, а Волоцкаго) есть цѣлое изслѣдованіе у іеромонаха Тарасія; но у Тарасія о Просвѣтителѣ сказано<sup>.</sup> только на нѣсколькихъ страницахъ. На 278 стр. якыкъ названъ "напыщеннымъ, ораторскимъ"; слѣдовало сказать: риторическимъ. На 285 стр. сказано: "переходимъ къ достоинствамъ... катихизиса Митрополитя Филарета", а дальше указываются и недостатки. Слова о. Звѣздкина о катихизисахъ Димитрія Ростовскаго, что они "не могутъ быть отнесены къ числу символическихъ книгъ не въ силу своихъ крупныхъ недостатковъ" (280 стр.), даютъ поводъ думать, что въ нихъ дѣйствительно есть крупные недостатки. Есть еще неточности на 32, 49, 92 и 98 стр. Вообще же сочиненіе изложено литературно и общедоступно.

Но важнѣйшее достоинство сочиненія въ томъ, что для составленія второй, самой главной, части сочиненія онъ не имѣлъ предшественниковъ и образцовъ.

Книги и статьи, которыми пользовался о. Звъздкиеъ, добросовъстно и точно указаны частію въ примъчаніяхъ къ тексту и на двухъ послъднихъ страницахъ, а главнымъ образомъ на первыхъ четырнадцати страницахъ сочиненія.

Авторъ его достоинъ степени кандидата".

. :

10) Заслуженнаго ординарнаго профессора М. Д. Муретова о сочинении студента Зубарева Сергъя на тему: "Первохристіанская община (Двян. 4, 32—5, 42)":

"Трудъ г. Зубарева на тему: "Первохристіанская община (Дъян. 4, 32—5, 42)" состоить изъ небольшаго предисловія о значеніи личности Спасителя для христіанства (стр. 1—12)

# ГОДЪ ШЕСТНАДЦАТЫЙ.

# TOCJOBCKIH BECTHIKE

### **П**ВДАВА**ЕМЫЙ**

## Hockobckob Ayrobhow Aragenien.

# мартъ

# 1907.

### ТОМЪ ПЕРВЫЙ.

СЕРГІЕВЪ ПОСАДЪ. Типографія Св.-Тр. Сергіевой Лавры. 1907.



Digitized by Google

### Рукоположеніе, какъ препятствіе къ браку ').

(Изслѣдованіе Никодима, епископа Далматинскаго).

(Окончаніе).

### II

Въ основанныхъ апостолами церквахъ, въ которыхъ хранилось чистое и неповрежденное евангельское ученіе и апостольское преданіе и которыя, потому, были свободны отъ энкратистическихъ идей, въ первые три въка христіанства но вопросу о бракъ священниковъ господствовали общія постановленія, основанныя всецъло на Св. Писаніи и вполнъ отвъчающія естественному закону о бракъ.

Епископамъ, священникамъ и діаконамъ разрѣшалось быть женатыми и не только въ томъ случаѣ, если они вступали въ бракъ до рукоположенія, но имъ дозволялось жениться и послѣ рукоположенія точно такъ же, какъ это допускалось и для лицъ изъ низшаго клира. Въ случаѣ, если епископъ, священникъ и діаконъ, или кто-нибудь другой изъ клира оставался вдовымъ, ему разрѣшалось, при его желаніи, и вторично вступать въ бракъ.

Таково ученіе божественнаго закона, какъ оно выражено въ упомянутыхъ посланіяхъ апостола Павла, что епископъ, равно какъ священникъ и діаконъ "долженъ быть одной жены мужъ".

Основная мысль этого ученія—моногамія, которая имъеть абсолютное значеніе для каждаго священнаго лица и которою безусловно исключается дигамія, или двоеженство. Но и

1) См. Богословскій Візстникъ за Февраль 1907 года.

1

это ученіе, которое ясно, какъ солнце, въ твхъ церквахъ, гдъ энкратизмъ пустилъ глубокіе корни, послъднимъ было истолковано въ своихъ интересахъ, не имъющихъ ничего общаго съ прямымъ смысломъ Св. Писанія. Энкратизмъ слова Апостола: "епископъ долженъ быть одной жены мужъ,"-понимаеть не въ смыслъ запрещенія дигаміи, т. е. совиъ. стной жизни съ двумя женами, а въ смыслѣ запрещенія вторичнаго вступленія въ бракъ, или второбрачія. Подобное пониманіе приведеннаго мъста изъ Св. Писанія замъчается уже въ Ш въкъ. Въ одной изъ бесъдъ Оригена читаемъ: "отъ должностей церковныхъ удаляетъ не толъко прелюбодъяніе, но и бракъ, ибо ни епископъ, ни пресвитеръ, ни діаконъ не могутъ быть двоеженцами" 1). Тертулліанъ, когда усвоилъ и сталъ защищать монтанистическіе взгляды и осуждать второй бракъ даже мірянъ, въ особенности требовалъ моногаміи для священниковъ въ томъ смыслѣ, что эти лица могуть вступать въ бракъ только одинъ разъ 2). Подобное толкованіе усвоили на западѣ, между прочимъ, Амвросій Медіоланскій и Іеронимъ Стридонскій. Первый пишеть: "Что скажу о цёломудріи, когда дозволяется только одинь союзъ, а не два, и въ самомъ супружествъ указывается законъ-не повторять брака и не устраивать союза со второю супругою"; и, обращая вниманіе на то, что нъкоторыя указывали на необходимость принимать въ расчетъ, если кто до крещенія быль дважды женатымь, такъ какъ послв крещенія онъ могъ быть принять въ клиръ,--осуждаеть подобное мнёніе и продолжаеть:" "Многимъ кажется удивительнымъ, почему даже вторичнымъ бракомъ до крещенія создаются препятствія къ преимущественному избранію на должность (церковную) и посвященію, когда, также, (этоть) порокъ не изглаживается, когда въ таинствъ крещенія дается отпущеніе: но мы должны понять, что въ крещеніи вина (проступокъ) можетъ быть отпущена, законъ же нельзя уничтожить; въ бракъ-не вина, но законъ: что относится



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Origen. hom. XVΠ in Lucam: "Ab ecclesiasticis dignitatibus non solum fornicatio sed et nuptiae repellunt: neque enim episcopus, nec presbyter, nec diaconus possunt esse digami."

<sup>2)</sup> Tertull. de monogamia c. 11; de poenit. c. 9; de exhortat. castit. c. 7; ad uxor. lib. I c. 7.

къ винъ, въ крещеніи изглаживается, а что-къ закону, супружествомъ не уничтожается"<sup>1</sup>). Подобное мнѣніе ряз. дълялъ и Іеронимъ; онъ пишеть: "Проповъдникъ воздержанія не устроить брака; почему же тоть, кто (буквально) слівдуя апостолу, пребываеть съ женою, какъ не женою, ---посему онъ побуждаеть дъвицу выходить замужъ? А тотъ кто поборникъ единобрачія, почему ув'вщеваетъ вдову къ вторичному замужеству?"<sup>2</sup>). И въ другомъ мъсть тотъ же Іеронимъ пишетъ: "Посмотри, почему вдова не избирается, если она-не одного мужа жена, и мы думаемъ, что священство-составляеть такое преимущество, что нельзя приводить къ алтарю никого, кромѣ имѣющаго одну жену. Ибо двоеженець лишается не только сана священническаго, но и милости церковной, когда считается недостойной та, которая допущена до второго брака: этому закону подчи. няется и далбе, онъ долженъ быть такимъ, чтобы могъ быть допущенъ къ священству. Ибо не избирается тотъ, кто былъ двоеженцемъ? Священники, далве избираются изъ народа: но и народъ подчиняется закону, благодаря которому и допускается къ священству" 8).

<sup>1</sup>) Ambros. de offic. lib. 1 c. 50: "De castimonia quid dicam, quando una tantum, nec repetita permittitur copula, et in ipso ergo conjugio lex est, non iterare conjugium, nec secundae conjugis sortiri conjunctionem; H BE AD. mbcr5: "Quod plerisque mirum videtur, cur etiam ante baptismum iterato conjugio ad electionem muneris et ordinationis praerogativam impedimenta generentur, cum etiam delicta obesse non soleant, si lavacri remissa fuerint sacramento: sed intelligere debemus, quia in baptismo culpa dimitti potest, lex aboleri non potest; in conjugio non culpa, sed lex est: quod culpae est, in baptismo relaxatur quod legis est, in conjugio non solvitur".

<sup>2</sup>) Hieron. ep. II. ad Nepotian.: "Praedicator continentiae nuptias ne conciliet; qui apostolum legit. superest, ut qui habent uxores sic sint, quasi non habeant: cur virginem cogit ut nubat? Qui de monogamia sacerdos est, quare viduam hortatur ut digama fit?

<sup>3</sup>) Idem, ep. XI ad Geront: "Considera, quod vidua non eligatur, nisi unius viri uxor, et nos putamus, sacerdotum hoc esse tantum privilegium, ut non admittatur ad altarem, nisi qui unam habuerit uxorem. Non solum enim ab officio sacerdotis digamas excluditur, sed et ab elemosyna ecclisiae, dum indigna putatur stipe, quae ad secunda conjugia devoluta est: quamquam lege sacerdotali teneatur et lacius, qui talem praebere se debet, ut possit eligi in sacerdotium. Non enim digitur, si digamus fuerit. Porro eliguntur ex laicis sacerdotes: ergo et laicus tenetur mandato, per quod ad sacerdotium pervenitur". Sf. er. LXXXIII.

1\*

Такое толкованіе запрещенія апост. Павла съ теченіемъ времени было усвоено вообще въ западной церкви и держалось въ ней до твхъ поръ, пока не была установлена для священниковъ, находящихся подъ властью римскаго папы, обязанность Целибата.

Въ восточной церкви иначе были истолкованы слова ап. Павла: "епископъ долженъ быть одной жены мужъ". Здъсь слова апостола были поняты въ томъ смыслѣ, что запрещается принимать священство твмъ лицамъ, которые въ одно и то же время имъли болъе одной жены, т. е. были полигамистами, а также и темъ, которые безъ достаточной причины изгоняли своихъ законныхъ женъ и брали другихъ. Такъ поступали во времена ап. Павла Іудеи и язычники, и, какъ дъло незаконное и скверное, апостолъ въ своемъ посланіи и осудилъ такое поведеніе, а для христіанскихъ епископовъ, пресвитеровъ и діаконовъ издалъ постановленіене имъть въ одно и то же время двухъ или больше женъ, помимо своей законной жены. Подобное толкование апостольскихъ словъ авторитетно подтвердилъ Іоаннъ Златоусть, а послѣ него-Өеодорить, епископъ Кирскій. Первый изъ нихъ въ своей извъстной бесъдъ на приведенное мъсто изъ посланія ап. Павла къ Тимовею пишеть: "Одной жены мужъ". Этимъ апостолъ не хотвлъ сказать, что епископъ долженъ быть безъ жены, а только хотвлъ установить то, что должно быть; Евреямъ дозволено было жениться и по второму разу и въ одно и то же время имъть двугъ женъ, вполнъ законныхъ. Ради этого и было сказано, какъ и другими это понималось, что въ епископскій чинъ нужнопринимать только того, кто-мужъ одной жены" 1). Въ бесъдъ же на извъстное мъсто изъ посланія ап. Павла къ Титу Златоусть пишеть: "Этимъ апостолъ хочеть заградить уста твмъ, которые осуждають бракъ, показывая твмъ самымъ, что бракъ-ничъмъ не гръшное дъло, а, напротивъ, дъло честное, и потому, кто пребываетъ въ бракъ, тотъ можетъ свободно быть и на епископскомъ престолъ. Этимъ апостолъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Μιάς γυναικός άνδρα: οἶ νομοθετῶν τοῦτό φῆσιν, ὡς μὴ εἶναι εξὸν ἀνευ τούτου γίνεσθαι, ἀλλῶ τὴν ἀμετρίαν κωλίων: ἐπειδὴ ἐπὶ τῶν ἰουδαίων ἐξῆν καὶ δευτέροις ὁμιλεἶν γάμοις, καὶ δύο ἔχειν κατὰ ταυτὸν γυναῖκας τίμιος γὰρ ὁ γάμος: τινὲς δὲ, ἕνα μιᾶς γυναικὸς ἀνὴρ ἡ φασι τοῦτο εἰρῆσθαι. Chrysostom. homil. X. in 1 Timoth. 3, 2.

#### РУКОПОЛОЖЕНИЯ, КАКЪ ПРВИЯТСТВИВ КЪ ВРАКУ.

укоряеть и твхъ неосторожныхъ людей, которые запрещають получать власть и достоинство пастыря послѣ второго брака... II, не смотря на то, что по закону второй бракъ дозволенъ, всетаки нѣкоторые его осуждаютъ, и потому онъ рекомендуетъ его, чтобы не было никакого порицанія старшихъ <sup>1</sup>).

Не подлежить никакому сомнѣнію факть, засвидѣтель. ствованный многими примърами и въ исторіи, и въ продол. жительной практик и церковной, что многіе, женившіеся по два раза, не подвергались никакому порицанию и осужденію и, оставаясь въ клирѣ, правомочно исполняли пастырскія обязанности. Самъ Тертулліанъ, который такъ рѣзко выражался о второмъ бракъ, какъ мы это видъли, признавалъ, что было много и второбрачныхъ епископовъ: "Сколько въдь и двубрачныхъ предсъдательствуетъ у васъ, оскорбляя, конечно, апостола!"<sup>2</sup>). Объ этомъ вспоминаютъ и римскіе епископы Сирицій <sup>8</sup>) и Иннокентій <sup>4</sup>), зам'яная, какъ многіе нзъ епископовъ въ Италіи и Греціи принимаютъ въ клиръ второбрачныхъ. Өеодоритъ, епископъ Кирскій совершилъ епископскую хиротонію надъ второбрачнымъ Ириніемъ. Но когда ему указали на это, онъ оправдывался твмъ, что его поступокъ не противоръчить ни заповъди апостола, ни практикъ остальныхъ церквей. "Что касается дигаміи, пишетъ Өеодорить, -- мы слёдуемъ примёру старшихъ". Исо и блаженной памяти Александръ, который тогда управлялъ этимъ (антіохійскимъ) апостольскимъ престоломъ, вмъств съ блаженнымъ Акакіемъ, епископомъ Берійскимъ, также посвятиль второбрачнаго блаженной памяти Діогена; точно также блаженной памяти Праклій посвятилъ Домна Кесарійскаго, который также быль второбрачнымь. Въ этомъ слу-

1) Ἐπιστομίζει τοῦς αἰρετικοὺς τοὺς τον γάμον διαβάλλοντας, δεικνὺς; ὅτι τὸ πρῶγμα οὕκ έστιν ἐναγὲς, ὑλλ΄ οὕτω τίμαν, ὡς μετὰ αὐτοῦ δίνασλαι καὶ ἐπὶ τὸν ἅγιον ἅναβαίνειν Φρόνον, ἐν ταυτῶ δὲ καὶ τοὺς ἀσελγεῖς κολάζων. καὶ οὐκ ἀφιεὶς μετὰ δευτέρου γάμου τὴν ἀρχήν ἐγχείρισεσθαι ταύτην... ἔστε ὅτι εἰ μὴ κεκώλυται παρὰ τῶν νόμων τὸ δευτέροις ὁμιλεῖν γάμοις, ἁλλ ὅμως πολλὰς ἔχει τὸ πρῶγμα κατηγορίας. οὐδεμίαν ουν παρέχειν λαβὴν τοῖς ἀρχομένοις τὸν ἀρχοντα βούλεται Chrysostom. homil. II in Tit. 1, 6.

<sup>2</sup>) Quot enim et digami praesident vos, insultantes utique apostolo!" Tertull. de monogamia, cap. 12.

<sup>3</sup>) Siricü epist. 1. ad Himer. Tarrac.

4) Innocent. ep. XXIII. ad episc. Maced. cap. 1.

438

чаћ мы, значить слёдовали обычаю и примёру людей, извъстныхъ въ наукъ и славныхъ по жизни. Въ такомъ же духѣ много разъ поступалъ и блаженной памяти Проклъ, епископъ Константинопольский; онъ и самъ посвящалъ второбрачныхъ и хвалилъ другихъ, которые поступали также. Подобно имъ поступали и всѣ митрополиты понтской области и Палестины, и ихъ никто не осуждалъ, и никакого соблазна по поводу этого не было" <sup>1</sup>). А въ другомъ мѣстѣ, толкуя нъсколько разъ упомянутыя слова апостола Павла, тоть же Өеодорить пишеть: "Въ то время у Іудеевъ и Эллиновъ былъ обычай, что нъкоторые среди нихъ имъли въ одно и тоже время двухъ, трехъ и даже больше женъ. А разъ это теперь воспрещается, такъ какъ законы царя не дозволяють въ одно время имъть двухъ женъ, то нъкоторые замёняють полигамію конкубинатомъ и сожитіемъ съ блудницами. А Божественный апостолъ заповѣдуеть, что только тотъ, кто живетъ исключительно съ одной женой (τόν μια μόνη γυναιχί συνοιχούντα σωφρόνως) и если онъ достоинъ, можетъ быть епископомъ. Апостолъ не осуждаетъ второго брака, но, напротивъ часто даже предписываеть, побуждаеть къ нему (ού γάρ δεύτερον τον γάμον έξέβαλε, ΰτε πολλάκις τοῦτο γενέσθαι καλεύσας), Η ΘΤΟ ΒЪ ΟCOGEHHOCTH Cb тою цёлью, чтобы не было никакихъ нареканій на священ-НИКОВЪ"<sup>2</sup>).

При подобномъ толкованіи указаннаго мъста Свящ. Писанія, какое намъ даютъ самыя свътлыя умы восточной церкви, и которое оправдывалось практикой многихъ въковъ существованія помъстныхъ церквей востока, непоколебимымъ остается ученіе божественнаго закона, на который мы указывали въ началъ этой главы о бракъ священныхъ лицъ. Непоколебимая устойчивость этого ученія подтверждается умолчаніемъ Св. Писанія о томъ, чтобы тайна священство (рукоположеніе) исключало собою таинство брака. Этотъ законъ воспрещаетъ подъ угрозою анаеемы имъть на ряду съ законной женой еще другую. Притомъ священныя лица должны брать въ жены только тъхъ, которыя были свободны съ нравственной стороны отъ всякихъ подозръній и наре-

<sup>2</sup>) Theodoret. in. 1 THM. 3, 2.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theodoreti ep. CX. ad Domnum.

каній, такъ какъ въ противномъ случав священныя лица исключались изъ клира<sup>1</sup>).

Изъ этого общаго ученія церковное законодательство удержало два посл'вднихъ запрещенія, придавъ имъ бол'ве р'взкій характеръ; остальное оно нормировало въ такомъ смысл'в: 1) что епископъ не можетъ быть женатымъ, 2) кто посвященъ во иподіакона неженатымъ, не имъетъ права жениться и 3) иподіаконъ, діаконъ и священникъ, если овдов'вютъ, не могутъ по второму разу жениться. Это посл'вднее и будетъ составлять задачу нашего дальнъйшаго изслъдованія.

Первое церковно-законодательное постановление съ запрещеніемъ жениться лицамъ священнаго сана послѣ рукоположенія издано было отдёльными поместными церквами въ IV въкъ; самыя постановленія были различны, соотвътственно съ тъми взглядами на бракъ священниковъ, какіе существовали въ извёстной поместной церкви. Въ Галатійской церкви дозволялось жениться послё рукоположенія лицамъ, вступившимъ въ клиръ неженатыми, требовалось лишь разрѣшеніе на это предстоятеля церкви и предварительное заявленіе во время рукоположенія о томъ, что посвящаемый намъренъ жениться. Затъмъ, это постановление было подтверждено 10 правиломъ Анкирскаго собора 314 года относительно діаконовъ <sup>2</sup>). Но что оно касалось не однихъ только діаконовъ, но и пресвитеровъ, —объ этомъ свидвтельствуетъ Гангрскій соборъ, бывшій около 340 года. Евстатіане - малоазійская секта, между прочимъ, проповъдовала тоть же самый энкратизмъ, который осудилъ ап. Павелъ, и они, осуждая бракъ, доказывали, что, кто женился, не можеть имъть [надежды на спасеніе и дома тако-

<sup>1</sup>) Объ этомъ вопросъ смотри статью подъ заглавіемъ-"Вольной вопросъ" въ петербургскомъ академическомъ журналѣ: "Церковный въстникъ" за 1906 годъ. № 15 стр. 471—472, въ которомъ еще говорится, что русский Св. Синодъ въ 1795 году высказался, что второй бракъ не можетъ быть препятствиемъ священнической должности.

2) Λιάκονοι, όσοι καθίστανται, παζ αὐτήν τήν κατάστασιν εἰ διεμαρτύραντο. καὶ ἐφασαν χρῆναι γαμῆσαι, μη δυνάμενοι οὕτω μένειν οὖτοι μετὰ ταῦτα γαμήσαντες, ἔστωσαν ἐν τῦ ὑπηρεσία, διὰ το ἐπιτραπῆναι αὐτοῦς ὑπο τοῦ Ἐπισχοπου, Τοῦτο δὲ εἶ τινες παρασιωπήσαντες, καὶ καταδεξάμενοι ἐν τῦ χειροτονία μἶνειν οῦτως, μετὰ ταῦτα ἦλθον ἐπὶ γὰμον, πεπαῦσθαι αὐτους τῆς διακονίας. Ο Ποσταποβπεμίμ эτοгο правила смотри толкованіе правила Τρульскаго собора въ кинть-, Правила съ тумаченима. 1, 440. II, 12.

485

выхъ не имѣютъ Божія благословенія, и что женатый священникъ не достоинъ совершать литургію <sup>1</sup>). Гангрскій соборъ осудилъ Евстатіанъ и въ своемъ 4 правилѣ изрекаетъ анаеему всѣмъ тѣмъ, которые утверждають, что не нужно принимать св. причастіе отъ женившагося пресвитера. А что здѣсь нужно разумѣть такого пресвитера, который вступилъ въ бракъ послѣ рукоположенія, а не только до рукоположенія—объ этомъ свидѣтельствуетъ текстъ этого правила и посланіе этого собора, гдѣ перечисляются ошибки Евстатіанъ и ихъ ученіе осуждавшее священниковъ, вступившихъ во второй бракъ<sup>2</sup>). Объ этомъ свидѣтельствуютъ церковный писатель V вѣка—Ермій Созоменъ, который изучалъ исторію Евстатіанской секты<sup>8</sup>). А что были примѣры женитьбы от-

2) Слова текста-пребвитерои усуащихотос, въ связи съ пониманиемъ священническаго брака со стороны комментаторовъ XII въка, были поняты въ томъ смыслъ, что здъсь разумъются священники, женившіеся послё рукоположенія. Такъ Вальсамонъ перефразироваль это изреченіе Въ "ієре́ши е́уо́итши учиаїхаς, ту же мысль выразиль и Аристинь въ словахь-"преовитерыи ипоучнайии",-что значить: женатыхъ священниковъ; Латиняне по Бевериджу перефразировали въ-qui habent uxores,---matrimonio junctis. Діоннсій Младшій, соотв'ятственно пониманію Римской церкви, существовавшему здёсь уже въ VI въкъ, понимиено въ смыслъ запрещенія священникамъ жить въ бракъ, кромъ времени до рукоположенія,-перевель эти слова такъ:-qui uxorem habuit, т.-е. который имълъ жену до рукоположенія, но съ ней разошелся. или она у него умерла. Но такъ ли могли разсуждать о бракъ свящевниковъ тъ люди, для когорыхъ не было интереса связывать духовенство целибатомъ, или препятствовать священникамъ вступать въ бракъ послъ рукоположения. Главнымъ доказательствомъ того, что въ указанномъ 4 правилъ Гангрскаго собора ръчь идетъ о священникахъ, которые вступили въ бракъ послъ рукоположенія, и отъ нихъ, какъ учили Евстаціане, нельзя принимать овятаго причастія, служить само посланіе Гангрскаго собора, гдѣ зна-ЧИТСЯ: πρεσβυτέρων γεγαμηχότων ύπερφρονοίτες (Am. CHHT. III, 99) что полатыни переведено такъ presbyteros, qui matrimonia contraxere, spernunt (Bevereg. Synodik. 1, 416). Свидътельствуеть о такомъ понимани и старый латинский переводъ этого правила изъ временъ до Діонисія, такъ назывался: Prisca, vercio canonum, гди эти слова переведены такъ: presbytero, qui uxorem duxit. Въ такомъ смысять переведено это мъсто и въ русской книге правиль: "о пресвитере, вступившенъ въ бракъ". Изд. Москва. 1862. стр. 238.

<sup>5</sup>) Hist. eccl. III, 14: "hi (Eustatiani), nuptias damnarent et in aedibus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Εί τις διαχοίνοιτο παρά πρεοβυτέρου γεγαμηχοτος, ώ μη χρηναι, λειτουργήσαντος αυτού, προσφορας μεταλαμβάνειν, ανάθεμα έστω. Объ евстаціанахъ вообще и какъ они учили о бракъ въ частности. Смотри Правила съ тумаченима. II, 37.

дъльныхъ епископовъ и послъ ихъ рукоположенія и даже безъ разръшенія какой бы то ни было церковной власти,объ этомъ свидетельствуеть Тертулліанъ, который жалуется и дълаетъ упрекъ епископамъ въ томъ, что они не хотять проводить жизнь въ девственности 1). Въ Каппадокійской церкви существоваль по этому вопросу еще более строгій взглядъ. Неокесарійскій соборъ, который быль созвань раньше Никейскаго, между 314 и 325 годомъ, занимался исключительно вопросомъ о томъ, каковыми должны быть въ нравственномъ отношении священныя лица, и высказываеть свое неодобрение втораго брака, запрещая священникамъ даже присутствовать на свадьбахъ мірянъ 2). Если таково было суждение членовъ неокесарийскаго собора о второмъ бракѣ мірянъ, то легко отсюда понять, что они отнесутся отрицательно, прежде всего, ко второму браку священниковъ. Такъ и было на самомъ дълъ, когда отцы этого собора въ первомъ правилѣ высказали запрещеніе вдовымъ священникамъ жениться вторично и постановленіе объ исключеніи изъ клира каждаго, кто это преступить, не подвергая, впрочемъ, виновныхъ каноническому запрещенію <sup>8</sup>). Подобное суждение о второмъ бракъ, какое мы видимъ у Капцадокийской церкви, существовало и въ церкви Сирійской гдъ около половины IV въка были изданы такъ называемыя апостольскія постановленія (Constitutiones Apostolorum). Въ этихъ постановленіяхъ указывается, что посвящать въ епископы, пресвитеры и діаконы нужно такихъ лицъ, которые женились однажды, не обращая вниманія на то, живы ли у нихъ жены или уже умерли; но послѣ рукоположенія имъ запрещалось и вовсе вступать въ бракъ, если они были неженатыми, и повторому разу жениться, если останутся вдовыми 4). Въ указавныхъ постановленіяхъ ничего не гово-

conjugatorum orare recusarent, et presbyteros qui uxores duxissent contemnerent".

<sup>1</sup>) De monogamia, cap. 10.

<sup>2</sup>) ΚαθΟΗЪ 7: Πρεσβύτερον είς γα'μους διγαμοι'ντων μή έστιασθαι, έπει μετανοιαν αίτοι ντος τοι διγαμου, τίς έσται ό πρεσβυτερος, ό δια της έστίασεωε συγαπατιθέμενος τοις γαμοις. Свитагма III, 80.

3) Πρεσβυτερος έαν γήμη, της ταξεως αυτόν μετατίθεσθαι. Chetarna, III, 70.

<sup>4</sup>) Διαταγαί τών αγίων Άποστολων VI, 17: Έπίσχοπον καί πρεσβυτερον καί διαχονον ξιπομεν μονογαμους καθίστασθαι, κάν ζώσιν αυτών αί γαμεταί, κάν τεθνήκασιν, μή έξειναι δε αίτοι, μετά χειροτονίαν ή άγαμοις ούσιν ξτι έπι γάμον ξοχεрится о томъ, почему воспрещенъ бракъ послѣ рукоположенія тѣмъ болѣе, что таинство рукоположенія не исключало собою таинство брака, какъ это сказано ясно и опредѣленно въ 10 правилѣ анкирскаго собора, а это запрещеніе возникло въ соотвѣтствіе съ неправильнымъ взглядомъ и сужденіемъ о второмъ бракѣ вообще, установившимся и въ помѣстной Сирійской Церкви. Изъ этихъ апостольскихъ постановленій было создано 26-е апостольское правило, которое устанавливаетъ, что изъ неженатыхъ, вступивщихъ въ клиръ, могутъ жениться только чтецы и пѣвцы <sup>1</sup>).

Въ остальныхъ помъстныхъ церквахъ, а ихъ было очень много, въ рѣшеніи этого вопроса, руководствовались общей нормой, что рукоположение не есть препятствие къ браку, и потому бывяли случаи частой женитьбы епископовъ, священниковъ и діаконовъ; это дозволялось и въ томъ случав, если они не женатыми всупали въ составъ священной јерархіи, или если оставались вдовыми послѣ первой жены и желали вторично вступить въ бракъ. Вселенскіе соборы того времени не считали нужнымъ заниматься этимъ вопросомъ, ни опредълять этого особымъ канономъ, который бы имълъ значение для всей вселенской Церкви. На первомъ вселенскомъ соборѣ нѣкоторые его члены подняли вопросъ о необходимости установить и определить, чтобы никакое священное лицо не могло быть женатымь. Но это радикальное, какъ видно, предложение соборомъ не только не было принято, но даже не пересматривалось, а твмъ болве не рышалось 2). Четвертый вселенский соборь занимался вопросомъ о смътанныхъ бракахъ и своимъ 14 правиломъ узакониль невозможность для низшихь членовь клира вступать въ бракъ съ лицами, непринадлежащими къ православной Церкви. Изъ текста этого канона какъ будто видно, что "въ нъкоторыхъ епархіяхъ" воспрещено было даже и низшимъ членамъ клира, чтецамъ и пъвцамъ вступать въ бракъ, и что, вслъдствіе этого, ригоризмъ въ во-

σθαι, η γεγαμηχόσιν ἐτέραις συμπλέχεσθαι, αλλ' ἀρχεϊσθαι ή ἔχοντες ήλθον ἐπὶ τήν χειροτονίαν. F. X. Funk. Didascalia et Constitutiones Apostolorum. Paderbornae, 1905. 1, 339. 341.

- 1) Τών είς πλήφον προσελθόντων αγαμων, πελευομεν βουλομένους γαμείν. αναγνώστας και ψαλτας μονους. CHBT. II, 33.
- <sup>2</sup>) Смотри толкование 3-го правина I вселенскаго собора. Правила I, 170.

просѣ о бракѣ членовъ клира вообще перешелъ всякія границы. Насколько это было несправедливо и безосновательно, само собою понятно и съ особеннымъ удареніемъ это отмѣчаютъ и комментаторы этого канона, которые и иначе не стояли такъ одушевленно за бракъ священниковъ<sup>1</sup>). Соборъ не занимался разсмотрѣніемъ этого необычнаго запрещенія въ извѣстныхъ епархіяхъ, какъ онъ и вообще не занимался вопросомъ о бракѣ священниковъ, ограничившись лишь узаконеніемъ невозможности для членовъ клира вступать въ бракъ съ неправовѣрными.

Но то, чего не нашли нужнымъ сдълать вселенские соборы IV и V въковъ и узаконять то, что само по себъ не было и не могло быть свободнымъ отъ нареканій, ---сдълало византійское законодательство VI-го в'яка. Это было во времена Императора Юстиніана I, который взялъ въ свои руки не только то, что касалось церковнаго управленія и духовенства, но и самого въроисповъданія. Вопросъ о церковной іерархіи этоть государь считаль однимь изъ главныхъ въ своемъ законодательствъ и, считая себя епископомъ внъшнихъ дълъ церкви, какъ это заявлялъ о себъ еще Императоръ Константинъ и какъ таковой, по своему положению онъ стремился издать, прежде всего, законы, обезпечивающіе постоянное устройство этой ісрархіи въ его громадномъ государствъ. Вопросъ о бракъ священниковъ казался Юстиніану вопросомъ первой важности и потому онъ по брачному вопросу издалъ 4 постановленія въ продолженіе краткаго 16-лътняго періода. Направленіе, въ духъ котораго онъ издалъ эти законы, дали ему-строгій судъ, овладввшій церковнымъ сознаніемъ того времени и енкратическія начала, принявшія въ Церкви ортодоксальный характеръ. Въ основание своихъ постановлений, изданныхъ по вопросу о бракъ священныхъ лицъ, онъ поставилъ два уже упомянутыхъ нами правила: 1-е правило Неокесарійскаго собора я 26-е правило апостольское, и потому въ качествъ перваго закона онъ издалъ 18 октября 580 года постановление о необходимости исключенія изъ клира пресвитера, діакона и иподіакона, вступившихъ въ бракъ послѣ рукоположенія <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> См. тодвованія Вальсамона на это правило. Синт, 11, 253.

<sup>2)</sup> Въ этомъ законъ Юстиніана, изложенномъ, притомъ, весьма ръзко,

Это свое постановление Юстиніанъ повторилъ двумя новеллами отъ 10 марта 535 года и 18 марта 586 года<sup>1</sup>). Но и эти законы, не смотря на государственную санкцію, не имъли желаннаго успѣха, такъ какъ и послѣ ихъ изданія священныя лица продолжали свободно жениться, какъ дълали это и до изданія этихъ постановленій. Десять лівть спустя, въ мав мвсяце 546 года, въ целяхъ предупреждения закононарушеній, Юстиніанъ, побуждаемый константинопольскимъ Патріархомъ Миномъ, человѣкомъ, душою и тѣломъ преданнымъ аскетизму, издалъ вторую новеллу о томъ же предметь, но уже съ угрозою конфискаціи имвнія каждаго пресвитера, діакона и иподіакона, если они вздумають жениться и послѣ рукоположенія 2). Этоть новый законъ Юстиніана дъйствовалъ успъшно, и потому никакое вдовое священное лицо не осмѣливалось вступать въ бракъ, боясь наказанія, которому подвергали каждаго виновнаго государственные чиновники. Но и это продолжалось не долго, немного времени спустя, установилось прежнее положение вещей, т. е., что пресвитеры, діаконы и иподіаконы, какъ и остальные низшіе члены клира, если оставались вдовыми или если безбрачными вступали въ клиръ, принимали брачное состояніе и послѣ рукоположенія. Такое положеніе длилось при-

robopurca слъдующее: "Sacris canonibus neque Deo amantissimis presbyteris, neque reverendissimis diaconis aut subdiaconis nuptiae contrahere post hujusmodi ordinationem bermittentibus, sed solis reverendissimis psaltis et lectoribus id concedentubus: animadvertimus quosdam displicientes quidem sacros canones, pueros autem generantes ex quibusdam mulieribus, quibus conjungi secundum sacerdotalem censuram non possunt, quoniam igitur poena facinoris hujus in sola sacerdotti erat amissine, sacros antem canoues non minus, quam leges, valere, etiam nostrae volunt leges: sancimus obtinere in illis, et quae sacris visa sunt canonibus, perinde ac si civilibus inscriptum esse legibus: et omnes istiumodi homines tam sacerdotio, quam divino ministerio, atque etiam dignitate ipsa, quam habent, nudari, quemadmodum enim sacris canouibus prohibita sunt talia, sic et secundum nostras leges, remipsam prohibeir..." (Изданіе D. Gothofredi. Fraucf. a. M. 1688. col. 40-41).

<sup>1</sup>) Nov. VI. cap. 5. Nov. XXII. cap. 42 (ed. Goth.).

<sup>2</sup>) "....Si vero post ordinationem presbyter aut diaconus, aut subdiconus uxorem duxerit: expellatur a clero, et curiae civitaris illius, in qua clericus erat cum proprüs rebus tradatur". Nov. CXXIII. cap. 14 (Ed. Gothoir.).

Digitized by Google

близительно около 150 лѣтъ, и ни церковное, ни государственное законодательство на востокѣ въ то время не придавали ему никакого значенія.

Въ концъ VII въка, въ виду того, что никто уже больше не обращалъ вниманія на законы, изданные Юстиніаномъ, а также и потому, что не было никакого каноническаго постановленія, которое имъло бы обязательное значеніе для всей Церкви,-былъ снова поднять этоть вопросъ въ цёляхъ разрышенія, такъ какъ упомянутые два закона разсматривались лишь, какъ постановленія пом'встныхъ церквей. Бракъ послъ рукоположения считался явлениемъ, вполнъ нормальнымъ, и въ тотъ періодъ о которомъ у насъ идеть рвчь, было много іерархическихъ лицъ, которые женились послъ рукоположенія. Это дало поводъ государственной власти возстановить силу ея законовъ, изданныхъ по поводу второбрачія членовъ клира. Изданіе новаго закона казалось ненадежнымъ средствомъ, такъ накъ и съ новымъ закономъ могла случиться та же самая исторія, какая произошла съ законами Юстиніана. Поэтому тогдашній византійскій императоръ Юстивіанъ II Ринотметь вознамфрияся разрёшить этоть вопросъ въ окончательной формъ опредълениемъ вселенскаго собора, ръшению котораго должны были покориться всё лица священнаго сана.

Съ начала 691 года былъ въ сборъ трулльскій пятошестой вселенскій соборъ. Императоръ предложилъ членамъ собора ръшить этотъ вопросъ и издать по поводу этого извъстное правило; соборъ согласился. На немъ, между прочимъ, присутствовали представители римской церкви, которые предложили запретить священству жить въ бракъ и ввести целибать. Предложение представителей римской церкви соборъ отвергъ; но обращая, всетаки, вниманіе на то, что тогда было немалое число священниковъ (ούх δλίγων лійдос, non exigua hominum multitudo), которые дважды женились, а также -и такихъ, которые и послъ рукоположения. вступали въ бракъ (μετά την χειροτονίαν γάμφ ένι προσομιλή-σαντας, qui post ordinationem uni motrimonio se applicarunt),—coборъ издалъ какъ необходимое постановление по вопросу о бракъ священниковъ послъ рукоположенія, повельвающее подвергнуть такихъ священниковъ на нъкоторое время запрещенію (έπι βραχύν τινα χρόνον, brevi aliquo tempore) разлучивъ ихъ отъ женъ, и по окончании запрещения возстанов-

лять ихъ въ iepapхической степени (айдис айтоїс ёт тоїс ойхейонс алохатабтад ўран даднойс, rursus propriis gradibus restituit). Такое постановленіе содержить третье правило Трулльскаго собора <sup>1</sup>). А на будущее время этоть самый соборъ 6.мъ правиломъ постановилъ не допускать (µŋбаµõs ёхен абенат, nulli penitus liceat), ни иподіакона, ни діакона, ни пресвитера вступать въ бракъ послѣ рукоположенія; а если кто осмѣлится допустить это, тоть да будеть изверженъ <sup>2</sup>). И это постановленіе 6-го правила Трулльскаго собора должно было имѣть значеніе общей нормы для всей восточной Церкви и на все будущее время; и какъ положительный церковный законъ, оно на самомъ дѣлѣ имѣеть значеніе и до сихъ поръ въ православной Церкви. Съ того времени даннымъ постановленіемъ рукоположеніе было признано, какъ канонически утвержденное препятствіе къ браку.

Если сравнимъ эти два правила—8 и 6-е по ихъ содержанію, то увидимъ, что вселенскій соборъ въ принципѣ признаетъ возможность вступленія въ бракъ для священника послѣ рукоположенія, и что поэтому рукоположеніе по теоріи не есть препятствіе къ браку; на практикѣ же этотъ соборъ нашелъ нужнымъ не допускать повторенія подобныхъ фактовъ, такъ какъ это могло вызвать нареканія на духовенство

2) Έπειδή παρά τοῖς ἀποστολιχοῖς χανόσιν εἴρηται, τῶν εἰς κλῆρον προαγομένων ἀγάμων μονους ἀνάγνωστας, καὶ ψάλτας γαμεῖν καὶ ἡμεῖς τοῦτο προφυλάττωντες, ὅρίζομεν ἀπὸ τοῦ νῦν μηδαμῶς ὑποδιάκονον, ἤ διάκονον, ἤ πρεσβύτερον, μετὰ τὴν ἐπ' αὐτῷ προερχομένην χειροτονίαν, ἔχειν ἄδειαν, γαμικὸν ἐαυτῷ συνιστῷν συνοικέσιον εἰ δὲ τοῦτο τολμήσοι ποιῆσαι καθαιρείσθω. Ἐἰ δὲ βούλοιτό τις τῶν εἰς κλῆρον προερχομένων γάμου νόμω συνάπτεσθαι γυναικί, πρὸ τῆς τοῦ ὑποδιακόνου, ἤ διακόνου, ἤ πρεσβυτέρου χειροτονίας τοῦτο πρατιέτω. Синтагма 11, 318.

<sup>1)</sup> Προς τούτω δὲ τῶν μεν τῆς Ῥωμαίων ἁγιοτάτης Ἐχχλησίας τὸν τῆς ἀχριβείας τηρηθηναι κανόνα προτιθεμένων, τῶν δὲ ὑπὸ τὸν τῆς θεοφυλάκτου ταύτης καὶ βασιλίδος πόλεως θρονον, τὸν τῆς φιλανθρωπίας καὶ συμπαθείας, εἰς ἕν ἀμφότερα μίξαντες πατρικῶς ὁμοῦ καὶ θεοφιλῶς, ὡς μήτε τὸ πρῷον ἕκλυτον, μήτε στυφον τὸ αὐστηρὸν καταλείψοιμεν, καὶ μάλιστα τοῦ ἐξ ἀγνοίας πτώματος εἰς οὐκ ὀλίγων ἀνδρῶν πληθος διηκόντος. συνορῶμεν, ὥστε τοὺς... γαμετῆ μὲν μιᾶ συναφθέντας, εἰ χήρα δὲ ἡ προςληφθεῖσα ἐτύγχανεν, ωσαύτως δὲ καὶ τοὺς μετὰ τὴν χειροτονίαν γώμω ἐνὶ προσομιλήσαντας, τοῦτ ἔστι, πρεσβἰτέρους, καὶ διακόνους, καὶ ὑποδιακόνους, ἤδη ἐπὶ βραχὺν τινα χρονον εἰρθχέντας τῆς ἱερῶς λειτουργίας καὶ ἐπιτιμηθέντας, αῦθις αὐτοῖς ἐν τοῦς οἰχείοις ἀποκατασταθηναι βαθμοῖς. Chutacha II, 312. 313.

вообще, что и выразилъ трульский соборъ въ своемъ 12 правилѣ, запрещая епископамъ жить въ бракѣ.

Первое (2) правило выражаеть принципіальную точку зрънія въ ученіи о бракъ священныхъ лицъ, второе (6) правило опредѣляетъ, какова должна быть практика соотвѣтственно понятіямъ времени. Первый изъ этихъ двухъ каноновъ, независимо оть его постановленія, касающагося женатыхь священниковъ, весьма важенъ въ томъ отношеніи, что онъ выражаеть собою мнёніе и признаніе вселенскаго собора, что священникъ, если онъ послѣ рукоположенія и вступилъ въ брокъ, можетъ, всетаки, оставаться священникомъ и исполнять свои священническія обязанности; значить, рукоположение въ основъ не можетъ быть препятствиемъ къ браку. Подобное мнѣніе и признаніе не могъ не высказать этотъ соборъ, какъ авторитетный органъ вселенской церкви, такъ какъ оно есть учение Св. Писания и, потому, предписание божественнаго закона. Принимая во внимание все это, мы должны смотрѣть на второе и 6-е правило этого собора, вопервыхъ, какъ на постановление, которое, если и существовало въ отдѣльныхъ помѣстныхъ церквахъ, было вызвано обстоятельствами того времени, въ которое засъдалъ соборъ, и соотвётствовало тёмъ понятіямъ, какія сложились у отцевъ трульскаго собора о бракъ священниковъ, и, во-вторыхъ, какъ на постановленіе, которое подлежитъ измѣненію, когда наступять другія обстоятельства времени и когда снова возвратятся къ законодателямъ церкви те понятія о браке вообще и о бракъ священниковъ, какія имъли писатели священныхъ книгъ Новаго Завъта.

Упомянутое постановленіе 3-го канона трульскаго собора о необходимости развода съ женами для тѣхъ священниковъ, а ихъ было много (non exigua multitudo), которые вступили въ бракъ послѣ рукоположенія, получило нѣсколько лѣтъ спустя послѣ собора и государственную санкцію новеллой того же самаго императора Юстиніана II отъ 15 января 706 года. <sup>1</sup>). Издана была эта новелла по поводу жалобы патріарха Кира; что большинство священниковъ, въ особенности въ западныхъ епархіяхъ патріархата, противятся подчиниться добро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этой новеллю отъ слова до слова повторяется тексть 3 канона трульскаго собора.

вольно этому постановлению собора и не хотять оставить своихъ женъ. Неизвъстно, согласились ли священники подчиниться этому постановлению посль его издания; но известно, что среди клира господствовало по поводу его большое недовольство не только потому, что многіе не желали подвергнуть себя наказанію, отказаться оть семейной жизни. на которую они уже привыкли смотрёть, какъ на завонное право,-сколько вследствіе общаго запрещенія и для иподіакона даже, не имъвшаго рукоположенія, вступать въ бракъ уже въ должности иподіакона. Это было причиною и немалыхъ волненій среди духовенства, такъ какъ многіе откровенно противились этому каконическому постановлению, а церковная власть была не въ состояніи, даже и при государственной поддержкв, принудить духовенство къ послушанію. Во многихъ епархіяхъ константинопольскаго патріархата и почти во всѣхъ-Александрійскаго епископы ради успокоенія духовенства дозволяли имъ поступать въ духъ упомянутаго ранве правило Анкирскаго собора; т. е. позволяли жениться твиъ, которые вступили въ бракъ неженатыми, и если они заявляли во время рукоположенія епископу о своемъ желании вступить въ бракъ; причемъ это вступленіе должно было совершиться не позже двухъ л'ять послё рукоположенія. Этоть обычай распространился, какь общій законь, во всёхь остальныхь епархіяхь восточнаго патріархата <sup>1</sup>). Отцы VII вселенскаго собора (787) не находили даже и побужденій заниматься этимъ явленіемъ съ цълью прекратить его, хотя и издали много правиль, касающихся дисциплины духовенства. Не затрогивался этоть вопросъ и спустя сто лётъ послё собора. И только уже въ царствование Льва Мудраго, онъ былъ снова поднять.

При самомъ началѣ царствованія по просьбѣ патріарха Стефана онъ издалъ въ 886 году одну новеллу, изъ которой видно, въ какомъ положеніи находился вопросъ о бракѣ священныхъ лицъ послѣ рукоположенія. Въ этой новеллѣ констатируется существованіе обычая принятія въ клиръ не женатыхъ лицъ, которымъ дозволялось вступать въ бракъ черезъ два года послѣ рукоположенія. Императоръ находитъ, что такой обычай идетъ противъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это извъстно изъ одной новеллы императора Льва Мудраго (886-912), которая будеть приведена ниже.

постановленія, и потому приказываеть, чтобы и на будущее время имѣло значеніе древнее постановленіе о бракѣ священниковъ; а это постановленіе—есть, по всей вѣроятности 6-е правило Трульскаго собора, хотя объ этомъ въ самой новеллѣ и не говорится <sup>1</sup>).

Но ни эта новелла Льва, ни остадьныя постановленія церковнаго и государственнаго законодательства не были въ состояни запретить священникамъ жениться и послѣ рукоположенія, а что такое положеніе существовало и послё,--между прочимъ, свидътельствуетъ натріархъ Александрійскій Маркъ, который ділаеть такой запросъ Өсодору Вальсамону: имвючь ли законное право діаконы и иподіаконы жениться? Вальсамовь ему отвѣтилъ въ духѣ упомянутой новеллы императора Льва<sup>2</sup>). Объ этомъ имвется свидвтельство изъ XIII въка. Въ приходахъ коринеской церкви находилось въ то время много священниковъ, которые жили во второмъ бракъ и овдовъвши, будучи уже священниками, женились вторично. Такое явленіе никому не бросалось въ глаза, и въ этомъ не находили ничего преступнаго до тёхъ поръ, пока одинъ изъ священниковъ не впалъ въ предободѣяніе и тімъ вызваль открытый соблазнь. Одинъ изъ тогдашнихъ монаховъ, по имени Өеодосій, воспользовавшись этимъ обстоятельствомъ, т. е. прелюбодѣяніемъ священника, поднялъ вопросъ о томъ, можетъ ли вообще священникъ оставаться въ своей должности, если онъ послѣ рукоположенія вступить въ бракъ; и сдълалъ запросъ у извъстнаго въ то время въ Константинополъ патріаршаго Хартофилакса Никнфора, чтобы тоть высказаль ему свое мнёніе по этому вопросу. Хартофилаксъ отозвался на просьбу Өеодосія и въ 1255 году написалъ ему посланіе, въ которомъ, между прочимъ, пишетъ, что по канонической дисциплинѣ духовную службу не могутъ совершать павшіе въ блудодівяніе и женившіеся два раза<sup>8</sup>).

Изъ этихъ приведенныхъ свидѣтельствъ видно, что до XIII вѣка нельзя было заставить духовенство подчиниться тому постановленію Трулльскаго собора, гдѣ говорится о

<sup>8</sup>) CHHTAFMA V, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напечатана въ оригиналѣ у С. Е. Zachariae a Ling., Novelle Constitutiones emperatorum post Iustinianum. Lipciae, 1857. pag. 71. <sup>2</sup>) Сивтагма IV, 477.

#### вогословский ввотникь.

рукоположеніи, какъ препятствіи къ браку, и что вдовый священникъ не можеть болѣе жениться; а отъ Трулльскаго собора и до времени изданія посланія Хартофилакса Никифора прошло болѣе пяти съ половиною вѣковъ. Были ли поводы въ отдѣльныхъ помѣстныхъ церквахъ послѣ XШ в. спрашивать мнѣнія ученыхъ канонистовъ съ цѣлью разъяснить этотъ вопросъ, какъ спрашивали — александрійскій патріархъ Маркъ и Коринескій монахъ Өеодосій, и практиковалась ли, далѣе, въ отдѣльныхъ помѣстныхъ церквахъ женитьба вдовыхъ священниковъ, — намъ это неизвѣстно. Фактъ, всетаки, на лицо тотъ, что ни до Трулльскаго собора, ни пять съ половиною вѣковъ послѣ него на практикѣ не обращали вниманія на запрещеніе этого собора по вопросу о второмъ бракѣ священниковъ.

III.

Постановление 6-го канона Трулльскаго собора, какъ постановление вселенскаго собора, имжетъ общеобязательное значеніе для всей православной церкви, и никто не въ правъ самовольно уклоняться отъ исполненія этого постановленія. Между тымь, им видимь, что такой покорности везды и всегда не было, и что весьма часто поднимался среди дуковенства голосъ недовольства и даже открытаго протеста противъ запрещенія женитьбы для вдоваго духовенства; мы видёли и причину всего этого. Эта причина существуеть и до сихъ поръ; доказательствомъ чего служитъ проявляе. мое недовольство духовенства, которое въ этомъ запрещения видить актъ, не основанный ни на учении Св. Писанія, ни на естественномъ законъ, и духовенство думаетъ, что достаточно небольшого желанія со стороны высшей церковной власти, чтобы помочь этому. Посмотримъ, какъ это могло бы произойти.

Запрещеніе второобрачія для вдовыхъ священниковъ не вытекаетъ непосредственно изъ божественнаго установленія, а основывается исключительно на положительномъ правѣ церкви, и на него, поэтому, нужно смотрѣть, какъ на церковный законъ, изданный церковью въ силу ея законнаго права. Между законами, основанными на божественномъ правѣ и законами, изданными церковною властью, существуетъ различіе, какъ объ этомъ учитъ церковное право. Первые законы насаются вёры и нравственности и имбють безусловное значеніе для каждаго безъ исключенія члена церкви. Они основываются на Священномъ Писанія и, какъ таковые, имбють и должны имбть значение во всѣ времена, и всякій измѣняющій и не покоряющійся имъ перестаеть съ этого момента быть истиннымъ членомъ церквя. Церковные законы касаются внёшней стороны жизни церкви и установлены для поддержанія порядка въ церкви и осуществленія цъли, ради которой церковь существуеть. Отсюда въ наукъ церковнаго права эти законы называются дисциплинарными, т. е. относящимся къ дисциплинъ церкви церковными законами. На большомъ Константинопольскомъ соборѣ 920 года, гдъ были представители всъхъ церквей, подвергались пересмотру церковные каноны всёхъ соборовъ, начиная съ самаго ранняго собора 814 года и кончая Константинопольскимъ соборомъ 879 года, и признана была ихъ обязательность для всей церкви. Но это соборъ 920 года призналъ не въ абсолютномъ смыслѣ, какъ этого не сдѣлалъ ни Трулльскій соборъ, который объ этомъ говорить въ своемъ 2 правиль, ни седьмой вселенскій соборь, который также объ этомъ упомянуль въ своемъ 1 правилъ. Законодательная власть всегда имъла, какъ она и всегда будетъ имѣть право, смотря по обстоятельствамъ и нуждамъ церкви, уничтожать старыя и издавать новыя постановленія, оставаясь, конечно, върной основнымъ принципамъ, которые выражены въ основныхъ заповъдяхъ Священнаго Писанія относительно устройства и жизни церкви. Предписанія упомянутыхъ трехъ великихъ соборовъ не ограничивають законодательной власти церкви изменять старые законы, а ограничивають только произволъ отдъльныхъ людей, находящихся на какой-либо іврархической должности, которые, угождая людскимъ страстямъ, уничтожають и измѣняють, вопреки духу общаго церковнаго права, законы, принятые церковью; но эти же самыя соборы не ограничивають права церкви издавать новые законы и давать другую форму прежнимъ законамъ, если это не идетъ въ разръзъ съ общими потребностями церкви, сохраняя въ то же время и общій духъ законныхъ постановленій церкви. Истины въры и нравственнности, конечно, никогда не могуть уничтожиться и навсегда должны остаться неизменными. Но дисциплинарныя постановленія, касающіяся вибш-

2\*

ней жизни церкви устанавливающія ся внѣшнія отношенія, всегда могуть измѣняться и измѣнялись вмѣстѣ съ самой жизнью церкви. Духъ Святый, обитавшій въ отцахъ, когда они на соборахъ издавали необходимые для того времени законы, не перестанетъ обитать въ нихъ и когда они въ другое время соберутся, чтобъ соотвѣтственно потребностямъ и нуждамъ церкви измѣнить нѣкоторые законы, или издать новые.

Такъ какъ законы въры и нравственности для каждаго члена церкви безусловно обязательны и потому должны имъть и сохранять навсегда неизмънный характеръ. Дисциплинарныя постановленія не могуть быть неизмізнными и потому въ продолжение многихъ въковъ измънялись. Много свидътельствъ объ этомъ даеть исторія церкви; изъ нихъ мы укажемъ только на некоторыя. Правила: пятое перваго вселенскаго собора, девятнадцатое-четвертаго вселенскаго собора и 37-е апостольское требують созывать два раза въ году епископские соборы въ каждомъ митрополичьемъ округь; а Трулльскій соборъ своимъ восьмымъ правиломъ, точно такъ же какъ и седьмой вселенскій соборъ своимъ шестымъ правиломъ измѣняють это постановленіе, вслъдствіе новыхъ обстоятельствъ церковной жизни и дълають постановление о томъ, чтобы на будущее время эти соборы созывались только одинъ разъ въ году. 15-мъ правиломъ Неокесарійскаго собора было постановлено, чтобы въ каждой помъстной церкви было не больше семи діаконовъ, но Трулльскій соборъ своимъ 16-мъ правиломъ это постановленіе отмвниль. Очень важное свидвтельство объ измвнения дисциплинарныхъ постановленій церковныхъ, которое имъетъ непосредственное значение и для нашего вопроса, даеть намъ шестое правило Трулльскаго собора, нъсколько разъ уже нами упомянутое. Неокесарійскій соберъ своимъ первымъ правиломъ запрещаетъ только пресвитерамъ жениться послѣ рукоположенія, не упоминая про діаконовъ и иподіаконовъ а анкирскій соборъ своимъ десятымъ правиломъ разрѣшаеть діаконамъ жениться и послё рукоположенія; Трулльскій соборъ извъстнымъ правиломъ все это измънилъ и запретилъ жениться, помимо священниковъ, діаконамъ и иподіаконамъ. Какимъ критеріемъ руководствовались церковные законодатели, когда измъняли существующія дисциплинарныя по-

Digitized by Google

«тановленія и замівняли ихъ новыми, --- это лучше всего видно изъ 12-го правила того же Трулльскаго собора. На шестомъ кареагенскомъ соборъ 401 года было издано постановленіе, дающее право епископамъ жить въ бракъ со своими женами, съ условіемъ лишь воздерживаться отъ сношений съ женой въ опредбленное время ради священной службы. Это правило было принято на кареагенскомъ собортв 419 года и составляеть 70 (81) правило этого собора. Что епископъ можетъ быть женатымъ и не можетъ расходиться съ своей женой ради притворной набожностиэто устанавливають 5-е и 51-е апостольское правило. Трулльскій соборъ своимъ 12-мъ правиломъ это отмѣнилъ и постановель, что епископь не можеть быть женатымь. Это было крупное измѣненіе, идущее въ разрѣзъ съ тогдашнею дъйствительностью: въ то время (конецъ VII въка) почти во всемъ александрійскомъ патріархать епископы были женатыми, женатые были и въ другихъ патріархатахъ, - и всетаки отцы собора нашли, что это служить "предметомъ преткновенія и соблазна", и потому издали извъстное намъ правило, причемъ этотъ поступокъ свой оправдывають слёдующимъ образомъ: "И это мы утверждаемъ не для уничтоженія или извращенія того, что установлено апостолами (а ими было установлено, что епископъ долженъ быть одной жены мужъ. 1 Тит. 3, 2) но прилагая попеченіе о спасеніи и опреусп'яніи на лучшее и о томъ, чтобы не допустить какого-либо нареканія на священное званіе. Ибо говорить божественный апостолъ: "Все дълайте во славу Божію. Не подавайте соблазна ни Іудеямъ, ни Эллинамъ, ни церкви Божіей, такъ какъ и я угождаю всёмъ во всемъ, ища не своей пользы, но пользы многихъ, чтобы они спаслись. Будьте подражателями мнв, какъ я Христу". (1 Кор. 10, 81-88; 11, 1). Этимъ постановленіемъ указана норма дѣятельности церкви при возникновенія таковыхъ и подобныхъ имъ обстоятельствъ на будущее время, и когда окажется нужда въ измънении или полномъ уничтожени существующихъ дисциплинарныхъ постановлений.

Если, такимъ образомъ, упомянутыя правила могли быть измънены и замънены другими (а можно было указать еще много другихъ апостольскихъ и соборныхъ постановлений, которыя, подобно этимъ, законодательною — властью церкви были измънены), то можетъ подлежать измънению и всякое

### вогословский въстникъ.

другое дисциплинарное правило, если только въ этомъ окажется нужда и того требують интересы церкви, хорошій порядокъ и миръ въ ней. Значитъ, можетъ подлежать такому же измѣненію и правило, воспрещающее вдовымъ священникамъ вступать въ бракъ, такъ какъ и оно представляеть собою ничто иное, какъ правило церковной дисциплины. Не касаясь формальной стороны измѣненія, а говоря только о перемѣнѣ канона, достаточно только сопоставить его съ вышеупомянутымъ двѣнадцатымъ правиломъ трулльскаго собора, чтобы видѣть, насколько такое измѣненіе могло бы быть незначительнѣе измѣненія, сдѣланнаго трулльскимъ соборомъ.

Самъ собою вопросъ о бракъ вдоваго духовенства или, иначе говоря, о рукоположении, какъ препятстви къ браку, ве такъ важенъ, какъ вопросъ о бракѣ епископовъ. Онъ не такъ важенъ и потому, что право епископа имъть свою законную жену и свою семью, основано на Священномъ Писании. а чтобы вдовый священникъ не могъ вступить во второй бракъ, или чтобъ рукоположение составляло вообще препятствіе къ браку, ---объ этомъ въ Св. Писаніи нигдѣ не говорится; запрещение основано на одномъ только церковномъправиль, изданномъ при особенныхъ обстоятельствахъ времени, когда среди высшей іерархія господствовало односторовнее воззрѣніе на бракъ священниковъ. Посему, если церковная власть нашла возможнымъ измънить нъчто такое, что имветь основание въ божественномъ законв, то она скорве и гораздо свободнве можеть измвнить одно постановленіе, не имъющее никакого основанія въ божественномъ законв. Въ известномъ намъ двенадцатомъ правиле Трулльскаго собора говорится, что епископъ не можетъ быть женатымъ, такъ какъ это, т. е. женитьба послужила бы не "на спасеніе и преуспъяніе людей на лучшее, а для нареканій на священное званіе". Признавая и уважая авторитеть власти, высказавшей подобную мотивировку правила, мы сказали бы совершенно иное, если бы дѣло касалось вопроса о разрѣшеніи брака для вдоваго духовенства. Подобное разр'вшеніене послужило бы препятствіемъ въ дълъ спасенія людей и ихъ преуспъянія въ добръ; оно не вызвало бы и нареканій на священническое званіе, а скорве это было бы средствомъ успокоенія тіхъ, которые заботятся о нравственности и спасеніи людей, и фактическимъ уничтоженіемъ различныхъ

450

Digitized by Google

нареканій на духовное зваяіе вообще и на вдовыхъ священ. никовъ въ частности. При томъ, если обратить вниманіе на сакраментальный характеръ таинства брака и таинства священства (рукоположенія), то мы увидимъ, что нигдъ въ догматическомъ учения православной церкви не найдемъ мысли о преимуществъ одного таинства предъ другимъ и что одно таннство исключаеть другое. Оба таннства - божественнаго происхожденія и оба одинаково святы и спасительны. И никто не можетъ доказать, что рукоположение само по себъ служить препятствіемъ къ браку, или что это препятствіе есть непосредственное или посредственное следствіе рукоположенія. Ни о чемъ подобномъ не учить даже и римскокатолическая церковь, которая устанавила целибать для своего духовенства <sup>1</sup>). Рукоположение никогда не можеть повторяться, а второй бракъ рекомендуется самимъ апостоломъ Павломъ ради предохраненія оть плотскихъ вождельній. Рукоположение могуть получить только избранные; а бракъзаконъ природы для всёхъ людей. Когда Богъ сказалъ первымъ людямъ: "плодитесь и размножайтесь", то въ лицъ нихъ Онъ сказалъ это всёмъ людямъ, живущимъ въ мірѣ; а чтобы этою заповъдью исключались священники, случайно овдовѣвшіе, объ этомъ въ Св. Писаніи ничего не говорится, точно такъ же, какъ въ Св. Писаніи не говорится и о томъ, чтобы церковь имъла право лишать человъка его естественной свободы и принуждать его силою подчиниться игу закона. Если бракъ есть нормальное-состояние всъхъ людей, то изъ него не исключаются и священники, и если женатаго можно рукополагать, и ему разрѣшается, какъ священнику, жить въ бракъ, причемъ тайна брака не исключаетъ таннства рукоположенія, то тогда нівть никакихъ основаній

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Проф. І. Ф. Шульце, приведя постановленіе Тридентскаго собора о целибатѣ священниковъ, пишетъ слѣдующее: "Die Kirche hat nicht erklärt, dass aus dem Wesen der Obrdination die Hichtigkeit der Ehe eines Priesters folge, m. a. W. dieselde hat nicht die absolute Nothwendigkeit des Cölibats zum Dogma erhoben, konnte dies auch nicht, weil solche Ehen lange Zeit hindurch als gultig von der Kirche angeschen worden.. Das Ehehinderniss des geistlichen Standes, soveit er die höheren Wiehen umfasst istzdurch ein positives, allgemeines Desetz der Kirche aufgestellt, aber ein nothlorneiger Asfluss der Oreination". Hadbuch dis katholischen Eherechts. Diessen, 1855. S. 208. 209.

### вогослововий ввотникъ.

запрещать вдовымъ священникамъ вступать въ бракъ, а также запрещать жениться послѣ рукоположенія вступившему въ клиръ неженатымъ. Запрещеніе это можно оправдывать сотнями доказательствъ, какъ дѣлаютъ римско-католическіе теологи, когда оправдываютъ целибатъ священниковъ, но всѣ они падаютъ и должны пасть предъ естественнымъ закономъ о бракѣ, провозглашеннымъ самимъ Богомъ и подтвержденнымъ въ христіанствѣ Сыномъ Божіимъ.

Говорить о практической сторонѣ этого вопроса будеть излишнимъ, такъ какъ во всёхъ славянскихъ церквахъ, и, прежде всего, въ русской, а, можно сказать съ увъренностьо, что ни въ одной изъ помъстныхъ православныхъ церквей нъть въ настоящее время человъка образованнаго и ясво представляющаго условія нормальной жизни въ обществі, который бы не понималъ, насколько ужасна и жалка жизнь ВДОВЫХЪ СВЯЩЕННИКОВЪ, И НАСКОЛЬКО НЕОСНОВАТЕЛЕНЪ САМЪ ио себъ тотъ законъ церкви, имъющий и по сію пору обоолютное значение для всей православной церкви, который запрещаеть священникамъ вторично жениться, и, вслёдствіе этого насколько велика нужда въ изывнении указаннаго постановленія съ цёлью разрёшить священнымъ лицаяъ жениться и послев рукоположенія, какъ это было въ продолженіе многихъ въковъ въ древней церкви. Пусть объ этой практической сторонѣ вопроса говорить то, что сказано объэтомъ ранње епископомъ Живковичемъ въ его брошюръ, изданной въ 1877 году:

"Жизнь вдоваго священника самая жалкая, и въ особенности—жизнь того, у котораго остались маленькія дѣти. Онъ не можеть безъ законнаго друга ни домомъ управлять, какъ этого требуеть апостолъ Павелъ, ни страннолюбивымъ быть; такъ какъ безъ уха жены пиръ и угощеніе глухое, говорить сербскій народъ; а чужіе пчелы растаскивають и тянутъ каждая въ свою сторону, и такимъ образомъ, при его управленія у него и домъ пропадетъ, а съ домомъ и его дѣти, а съ дѣтьии и самый большой континегнтъ нашего священническаго поколѣнія. Безъ чужой же ему несчастному священнику нельзя быть, чтобы болѣзни и различныя семейныя нестроенія безъ призора жены не могли его мучить и разстраивать.

А что сказать относительно правственнаго ущерба для народа и церкви, который получится въ результатъ запре-

щенія? А пока діло обстоить въ такомъ порядкі, предупредить и повліять на него не возможно. Невозможно этого сділать еще и потому, что и помимо аккуратной и благонравной жизни священника, тяжелое сомпінне ложится на такое положеніе, котораго и сама церковь, съ одной стороны, терпінть не можеть, а, съ другой, —она должна, въ ущербъ себі, терпінть все до тіхъ поръ, пока это положеніе продолжается. Такихъ ненормальныхъ явленій ніть при другомъ таинстві, напр., при таинстві брака и при томъ положеніи, какое это тайна создаеть <sup>1</sup>).

Такъ писалъ объ этомъ важномъ вопросъ сербскій первосвятитель, который былъ настоящимъ епископомъ народа, раздълявшимъ каждую боль своего народа и духовенства. И едва ли можно найти человъка, взирающаго собственными глазами на вещи, которому данъ разумъ для правильнаго сужденія о вещахъ, который бы сталъ отрицать эту настоящую и непоколебимую истину, сказанную епископомъ Живковичемъ.

IV.

Теперь важенъ вопросъ о томъ, какъ провести измѣненіе этого постановленія. Это постановленіе гласитъ, что ни иподіаконъ, ни діаконъ, ни пресвитеръ не могутъ вступать въ бракъ послѣ рукоположенія. Измѣнить это постановленіе можно въ смыслѣ разрѣшенія иподіакону, діакону и пресвитеру вступать въ бракъ и послѣ рукоположенія; и разрѣшить бракъ не только тѣмъ, которые вступили въ клиръ неженатыми, но и тѣмъ, которые вступили въ составъ іерархіи вдовыми. Что подобное измѣненіе вполнѣ основательно, это мы видѣли, точно такъ же какъ мы видѣли, что правило, содержащее это постановленіе имѣеть измѣняющій характеръ, какъ и всякій другой законъ церковной дисциплины. Измѣненіе это можеть произойти или въ томъ смыслѣ, что нужно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мньенье о женндби удовог свештенства. Панчево, 1877. Стр. 14—15. Объ этомъ сочинени епископа Живковича написалъ отзывъ Dr. Пейчичъ и онъ былъ напечатанъ въ Панчевъ того же года. Въ этомъ отзывъ овъ обращается къ сербскимъ епископамъ и въ заключение пишетъ сибдурщее: "Простите и избавьте, господа, этихъ (вдовыхъ священниковъ) несчастныхъ, но невинныхъ христанскихъ рабовъ отъ тъкъ тяжелыхъ церковныхъ веригъ, судъ и осуждение которыхъ давно уже высказалъ весь цивилизованный духовный и свътский миръ".

совсёмъ уничтожить это постановленіе и замёнить его новымъ въ духё дисциплины, которая имёла значеніе въ первое время Церкви Христовой, или же усвоить то, что можеть при извёстныхъ обстоятельствахъ дать диспенсацію отъ такого строгаго каноническаго требованія.

Первое, согласно правиламъ Церкви, могло бы случиться только въ томъ случаѣ, если бы это постановленіе отмѣнила та власть, которая его издала. Постановленіе это было сдѣлано вселенскимъ соборомъ, значитъ, только этотъ соборъ и могъ бы уничтожить его и замѣнить новымъ. Но о созывѣ въ настоящее время вселенскаго собора, при существущихъ въ православномъ мірѣ политическихъ обстоятельствахъ, нечего и думать. Рѣшить этотъ вопросъ можно было бы въ томъ только случаѣ, если бы всѣ автокефальныя церкви снеслись письменно по данному вопросу и общимъ голосомъ его рѣшили.

Такой способъ рѣшенія церковныхъ вопросовъ, касающихся иногда даже и въры, встръчается въ исторіи не разъ. Случалось, что выставлялся для решенія вопрось, касавшійся въры и церковной дисциплины, имъвшій значеніе для всей церкви, и јерархи, въ епархіяхъ которыхъ онъ возбуждался; подвергали его разсмотрѣнію на помѣстномъ соборѣ и уже потомъ свое постановленіе сообщали остальнымъ помѣстнымъ церквамъ, которые, въ свою очередь, принимали его и на практикѣ, этимъ рѣшеніемъ руководствовались. Случалось и такъ, что какой-либо помъстный соборъ, не считая себя въ правъ единолично издавать постановленія, спрашивалъ, мнънія остальныхъ помъстныхъ церквей и, если всѣ были согласны съ извёстнымъ постановленіемъ, оно провозглашалось отъ имени всей церкви и имъло такое значеніе, какъ если бы было утверждено на вселенскомъ соборѣ<sup>1</sup>). Такимъ же способомъ появилось въ XVII вѣкѣ: "Православное исповъдание касолической и апостольской въры въ церкви восточной", въ которомъ получили общецерковный характеръ нѣкоторые церковные обычаи, имѣвшіе ранѣе только мъстное значеніе, и измънены были отдъльныя постановленія въ томъ направленіи, какого требовало тогдашнее положеніе церкви <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Dr. H. Милаш, Црквено право § 51 и 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наприм. 1 часть 87 и слёдующіе отвёты, гдё говорится о церковныхъ заповёдяхъ.

Это—самый лучшій способъ, при помощи котораго можно было бы изм'внить постановленіе о запрещеній брака для священныхъ лицъ; стоитъ только какой либо изъ автокефальныхъ церквей, напр., Сербской или Русской, поднять этотъ вопросъ; съ ними согласились бы и другія автокефальныя церкви, и такимъ путемъ изм'вненія получило бы общеобязательный характеръ для всей православной Церкви.

Измѣненіе этого постановленія могла бы осуществить та или другая автокефальная церковь. Излишнимъ будетъ говорить здісь отдільно о значеніи и правахь одной какой. либо автокефальной церкви въ сравнении съ правами и значеніемъ вселенской церкви 1). Каждая автокефальная церковь имфеть полную законодательную власть только присохранении твхъ принциповъ и началъ, лежащихъ въ основѣ вселенской церкви <sup>2</sup>). Относительно этой законодательной власти автокефальныхъ церквей правила предписывають строго смотрёть за тёмъ, чтобы ихъ законодательныя постановленія не только не оскорбляли основъ вселенскаго церковнаго устройства, но и не были противны истинному духу Христовой церкви, т. е. духу православія, святости, нравственной чистоты и јерархическихъ правъ, а только касались бы въ правилахъ отдъльныхъ частныхъ сторонъ, а не основной ихъ мысли, только внёшняго ихъ примёненія, а не внутренней силы, только формы церковнаго управленія, а не сущности его. Соотвътственно этому законодательство автокефальныхъ церквей на соборахъ не можеть касаться предметовъ догматическихъ, богослужебныхъ и духовнонравственныхъ, которые основаны на божественномъ правъ и освящены авторитетомъ вселенской церкви. За исполненіемъ этого вселенская церковь всегда строго смотръла; особенное вниманіе она обращала на сохраненіи ихъ навсегда и во всемъ въ помъстныхъ церквахъ, какъ они на вселен-

1) Милаш Црквено право § 85.

<sup>3</sup>) "Ибо, нишеть кареагенскій соборь 424 года папь Целестину, никейскій соборь признаеть, что ни въ одной церковной области не будеть сокращена благодать Св. Духа, чрезь которую священники Христь ясновндять правду и твердо ее сохраняють..., или развь есть кто-анбо такой, который бы могь въровать, что Богь нашь можеть вдохновлять правдой въ сужденіяхъ одного, кто бы онь ни быль, а многочисленнымъ священникамъ, созваннымъ на соборъ, въ этомъ откажеть?" Правила II, 267.

### вогословский въстникъ.

-скомъ соборъ были установлены, изобличая и исправляя и самое незначительное отступление, появившееся въ той или другой помъстной церкви. Въ вопросахъ дисциплины церковное законодательство должно было обращать вниманіе на основныя церковно-законодательныя постановленія и допускать какую-нибудь перемёну въ вопросахъ дисциплины только при условіи сохраненія этихъ основныхъ постановленій, имѣя въ то же время всегда въ виду благо церкви, миръ и любовь между духовенствомъ и народомъ и чтобы не было нареканій на духовное званіе 1). На основанія этихь каноническихъ постановленій о законодательной власти автокефальныхъ церквей, последнія проводили эту власть чрезь всв въка. Объ этомъ свидътельствуютъ многочисленные церковные законы, которые изданы были,---въ особенности кон--стантинопольскимъ патріарщимъ синодомъ,---объ епархіальныхъ епископахъ, ихъ избраніи и отношеніи къ другимъ -епископамъ и митрополитамъ, о правахъ митрополита, о церковномъ имуществъ и управлении имъ, о монашеской и монастырской дисциплинъ, о бракъ-условіяхъ и препятствіяхъ къ браку, о брачномъ разводъ, о дисциплинъ священниковъ и т. д.,-законы, имъвшіе полную силу, признанные, потому, и всѣми остальными автокефальными церквами<sup>2</sup>). И потому, если какая-либо изъ автокефальныхъ церквей приняла бы на себя иниціативу изданія новаго закона о бракѣ священня. ковъ, ради устраненія нареканій на нихъ, о чемъ говорить Трулльскій соборъ въ своемъ 12-мъ правилѣ, и если бы это было сдёлано въ такомъ смыслё, что исключало бы всякую возможность повода къ преткновенію и соблазну, изданіемъ такого закона духовное сословіе было бы возвышено и въ



<sup>1)</sup> Милаш, Црявево право. Стр. 482.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. апостольское правило 37, антіохійскаго собора — правило 20 лаодикійскаго — 40, кареагенскаго — 95 и толкованіе на нихъ. Сравни ръшеніе констацтинопольскаго патріарха Сисинія отъ 21 февраля 997 г. -(Ап. Синт. V, 11—19), патр. Сергія 1010 года въ толкованін Вальсамана 13 правила седьмого вселенскаго собора (ibid. II, 614); патр. Іоанна XIV. (Acta patr. Conplt. 1, 206—210); патр. Филоеея І. 1353 года (ib. 1, 354): патр. Григорія VI отъ 10 февраля 1839 г. (Синт. V, 164). Право автокефальныхъ церквей издавать законы для своей области подтвердила въ свое время и государственная власть, о чемъ свидѣтельствуетъ приведенная въ Вазиликъ IX въка новелла императора Юстиніана Nov. 137 сар. 4 (Basilicor. III, 1. 17).

нравственномъ отношении могло бы служить примъромъ для народа, то этимъ поступкомъ извъстная автокефальная церковь нисколько не погрёшить противъ каноническихъ постановленій о законодательной діятельности; она этимъ закономъ не только "не уничтожила бы и не измънила того, что было установлено апостолами", какъ объ этомъ замъчаеть канонъ, а, напротивъ, привела бы въ порядокъ и возстановила бы въ существъ дъла то, что повелъваетъ Священное Писаніе Новаго Завъта и что имъло значеніе закона въ апостольской церкви, а по примёру ея и въ послёдующія времена церкви Христовой. Одинъ примъръ изъ недавнягопрошлаго болье всего освещаеть и уясняеть для насъ вопросъ о правъ одной автокефальной церкви изивнять самостоятельно какое-либо законодательное постановление. Онъкасается не одной только дисциплинарной стороны, но и такого предмета, который глубоко затрогиваеть и догматическую сторону церковнаго въроучения. По догматическому ученію крещеніе должно совершаться чрезъ троекратное погружение крещаемаго въ воду, хотя не ограцается, какъ неправильное, и крещеніе, совершонное чрезъ обливаніе, и крещаемаго такимъ образомъ считаютъ Христіаниномъ, и потому второй разъ крестить его уже нельзя. Это имбеть для всей церкви значение обязательнаго закона. Такое жезначеніе такая практика имѣла и для греческой церкви до второй половины XVIII въка. Въ это время на константинопольскомъ соборѣ подъ предсъдательствомъ патріарха Кирилла V было постановлено не признавать христіаниномътого, кто крещенъ черезъ обливание (а не погружение), и таковыхъ лицъ нужно крестить снова. Соответственно этому постановлению константинопольскаго собора въ греческой церкви стали перекрещивать каждаго римо-католика, желающаго принять православіе. Постановленіе это остается въ силѣ и до настоящаго времени 1). Какъ видимъ, такое постановленіе-дёло церковнаго законодательства, но дёло, которымъ церковь нарушила одинъ изъ основныхъ законовъ вселенской церкви, допустивъ возможность вторичнаго крещенія одного и того же лица. Но постановленіе это ограничилось одною только константинопольскою церковью, такъ

<sup>1</sup>) Правила I, 584-586, срав. 1, 278.

какъ ни одна изъ автокефальныхъ церквей его не приняда, вследствіе чего въ нихъ признаются христіанами и римокатолики, и протестанты, хотя бы послъдніе были крещены обливательно. И не смотря на все это, ни одна изъ автокефальныхъ православныхъ дерквей не осуждаеть и не лишаеть общенія со вселенскою церковью греческую церковь за такой образъ действій, признавая возможность существованія основательныхъ причинъ для изданія подобнаго постановленія и, вмёстё съ тёмъ, право модификаціи извъстныхъ законовъ въ своихъ предълахъ. Такимъ образонъ, если это измѣненіе постановленія автокефальною церковью даже и въ такомъ вопросв, который касается догматическихъ основъ церкви, можетъ быть оправдываемо, то твиъ болте это одобрение можетъ быть высказано тамъ, гдъ поднимается вопросъ объ измѣненіи законовъ церковныхъ. А что это право всегда признавалось и должно признаваться соответствующимъ характеру православной церкви,---это мы видъли выше.

Что запрещение брака для иподіаконовъ, діаконовъ и пресвитеровъ есть постановление дисциплинарнаго характера, это излишне доказывать. Полная отмёна этого постановленія (abrogatio legis) могла бы случиться въ томъ только случав, если бы вмёсто него было бы издано постановленіе, дозволяющее упомянутымъ лицамъ (конечно, если они не давали торжественнаго объщанія сохранять всегда дъвство) вступать въ бракъ и цослъ рукоположенія (Хиротоніи) во діаконы, или пресвитеры и посл'в посвященія (хиротесія) вь иподіаконы, -- при чемъ это разрѣшеніе должно простираться и на тъхъ, которые вступили въ клиръ безбрачными и на тъхъ, которые оставались вдовыми послъ перваго брака. Подобное измѣненіе имѣетъ право производить въ предѣ. лахъ своей области каждая автокефальная церковь и она нисколько въ этомъ не погрѣшить противъ основныхъ началъ православно-церковнаго права; точно такъ же, какъ она не перешагнула бы этимъ и границы своей канонически признанной законодательной власти. Если бы это измъненіе было усвоено и остальными автокефальными церквами, то оно стало бы всеобщимъ, если остальныя церкви этого не усвоять въ виду какихъ-либо собственныхъ сображений, то въ такомъ случав церковь, внесшая измвненіе, осталась

он одна съ своей отдъльной практикой по вопросу о бракъ священниковъ и занимала бы то же самое положеніе, какое въ этомъ вопросъ въ продолженіе многихъ въковъ занимали церкви галатійская и каппадокійская, которыя, не смотря на это, никогда не переставали быть видной и важной частью вселенской церкви.

Если не захотять въ скоромъ времени отмѣнить этотъ устаръвшій законъ, къ чему рано или поздно въ православной церкви должны будуть прійти,---то соборъ автокефальной церкви можеть осуществить это въ томъ смысль, что, не уничтожая формально этого закона, онъ, какъ предлагаль покойный епископъ Живковичь, при данныхъ обстоя. тельствахъ и когда чувствуется основательная потребность, можеть уполномочить епархіальнаго епископа дать диспенсацію (разрѣшеніе на отступленіе) отъ исполненія этого вакона и, такимъ образомъ, дозволить священному лицу вступить въ новый бракъ и послѣ рукоположенія, --а я къ этому добавлю еще и то, что епархіальный епископъ долженъ добиваться отъ собора права на разръшение вступать въ бракъ и тому иподіакону, діакону и пресвитеру, который вступиль въ клиръ неженатымъ и не связалъ себя заранъе обътомъ всегдашняго девства.

Въ этомъ вопросъ не нужно никогда забывать, что запрещеніе лицамъ духовнаго званія вступать въ бракъ не есть постановленіе божественнаго права, и что, по догматическому ученію православной церкви, тайна священства не исключаетъ таинства брака.

Кто это ясно представляеть себѣ, для того легко рѣшеніе вопроса о рукоположенія, какъ препятствія къ браку.

Переводъ съ Сербскаго Л. Раича.

# ПО ВОПРОСУ

ישר שר שר שר שר שר שר שר אשר

# о происхожденіи первохристіанской iepapxiu.

На вопросъ: откуда ведетъ свое начало јерархія христіанской церкви, кратко и ясно отвѣчають намъ такъ: "отъ самого Інсуса Христа и отъ соществія на апостоловъ св. Духа и съ твхъ поръ непрерывно продолжается чрезъ преемственное рукоположение въ таинствъ священства". Разумъется, съ высшей догматической точки зрънія все, что происходить въ церкви великаго и святаго-все это совершается Христомъ и св. Духомъ. Но на самомъ дълъ удовлетворить ли кого либо тоть отвѣть о происхождении јерархии, который мы привели? Христосъ ісрархіи не организоваль: апостоловъ, въдь, никто не назоветъ ісрархами христіанской церкви; а что касается дня пятидесятницы, въ которую сходилъ Духъ Св., то ни въ этотъ день и ни вскоръ послъ него устроенія іерархіи произведено не было. Очень интересно: чёмъ думаютъ доказать мысль о такомъ происхождении іерархіи, какая выражена въ приведенномъ отвътъ? Единственно слъдующими словами ап. Павла: "Онъ (т. е. Іис. Хр.) поставилъ однихъ апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями, къ совершенію святыхъ, на дъло служенія, для созиданія тъла Христова" (Ефес. 4, 11-12). Спрашивается: гдъ же здъсь указаніе на іерархію, какъ ее обыкновенно понимають? Здъсь исчисляются такія лица, которыхъ никто не причислялъ и не причисляетъ къ лицамъ јерархическимъ. "Апостолы, пророки, евангелисты, учители"-что же это за іерархи? Развѣ существовала когда нибудь церковь, которая управлялась

бы всёми этими лицами въ качествъ членовъ iepapxiu въ точномъ смыслѣ этого слова? Правда, въ числѣ предстоятелей церкви въ указанномъ мъсть ап. Павла упомянуты: "пастыри". Допустимъ, что здъсь разумъется какой-либо классъ іерархическихъ лицъ, напр., хоть епископы. Но въ такомъ случав вто можеть указать и разъяснить, какимъ iepapxическимъ чинамъ соотвътствуютъ упоминаемые Павломъ: "апостолы, пророки, евангелисты, учители"?-Да и сколько же послѣ этого слѣдуетъ насчитывать степеней іерархіи и какія онъ? Изъ такого памятника, какъ Лιбаху то быбежа ало. στόλων, и изъ литературы о немъ мы знаемъ, что апостолы, пророки и учители, о которыхъ упоминаетъ Павелъ и къ разряду которыхъ должны быть причисляемы и "евангелисты", къ јерархическимъ лицамъ не принадлежали и носили на себъ такъ называемыя свободныя служенія. Правда, ихъ нельзя признавать и простыми мірянами, заурядными христіанами: они шли рука объ руку съ правящими классами церковнаго общества; но все же они не брали на себя обязательства служить извъстной опредъленной церковной общинъ, что входить въ понятіе ісрархическаго лица — и потому не могли быть этими послъдними. --- Въ разбираемомъ нами "отвътъ" большой въсъ въ вопросъ объ іерархіи дается "преемственному рукоположению въ таинствъ священства". Не будемъ пускаться въ разсмотръніе вопроса: какой смыслъ имъло рукоположение въ древности; скажемъ одно: тъмъ текстомъ изъ посланія Павлова, которымъ аргументируется разбираемый "ответъ", и въ которомъ речь идетъ главнымъ образомъ о харисматическихъ учителяхъ, совершенно исключается "преемственное рукоположение", ибо, за очень ръдкими случаями, харисматические учители ни къмъ не избирались и ни отъ кого не получали рукоположенія. Они были убъждены, что избиралъ ихъ и управлялъ ими невидимо самъ Духъ святый. Вообще мы должны прямо сказать, что вышеуказанный тексть изъ посланія къ Ефесянамъ о началъ или происхождении јерархии ничего не говорить и не можеть быть утилизованъ въ интересахъ этого вопроса.

Разрѣшить вопросъ о происхожденіи іерархіи поможеть намъ лишь историческая перспектива, хотя и въ этомъ отношеніи не слѣдуеть обольщать себя слишкомъ большими надеждами. Одинъ изъ главныхъ недостатковъ "догматиче-

скаго" пониманія даннаго вопроса заключается въ утвержденіи, что іерархія создалась, сформировалась и опредѣлилась еще въ вѣкъ апостольскій, такъ что послѣдующимъ вѣкамъ оставалось только утилизовать готовое достояніе, не прилагая никакихъ особыхъ трудовъ и заботъ. Не часто можно встрѣчать представленіе столь неосновательное, какъ это. Въ исторіи ничего не происходитъ экспромптомъ. Законы исторіи проявили свою силу и въ настоящемъ случаѣ.

Начнемъ съ епископата. Апостола Гакова обыкновенно называють первымъ іерусалимскимъ епископомъ, но съ этимъ наименованіемъ несправедливо соединять мысль, что въ Іерусалимъ раньше, чъмъ гдъ-либо возникъ епископатъ и что отсюда это установление перешло въ другія страны и церкви. Іакова мы именуемъ епископомъ, примъняясь къ позднъйшему словоупотребленію. На самомъ же дълъ, онъ былъ епископомъ іерусалимскимъ въ томъ же смыслѣ, въ какомъ ап. Петръ считается первымъ епископомъ римскимъ. Онъ быль организаторомъ іерусалимской церкви, какимъ считается н апостолъ Петръ для римской церкви, если только сказаніе о его продолжительномъ пребывания въ столицъ не есть легенла. Іаковъ нигдъ въ апостольскихъ писаніяхъ не именуется епископомъ: да онъ и не былъ епископомъ въ поздныйшемъ смыслѣ слова; онъ сталъ во главѣ общины не по избранію отъ своей церкви (избраніе-характеристическая черта епископской должности), а единственно потому, что онъ былъ "братъ Господень" по плоти. Примъръ дъятельности Іакова не имълъ никакого вліянія на появленіе и развитіе епископата. Указание на должность епископа встръчается только въ посланіяхъ Павла къ церквамъ и лицамъ, находившимся среди христіанскаго общества въ языческомъ міръ (Филип., 1, 1; въ пастырскихъ посланіяхъ), или же въ его рѣчахъ, обращенныхъ къ епископамъ языческихъ мъстностей (Дъян. 20, 28). Къ сожалѣнію, мы не обладаемъ никакими фактическими данными для разъясненія вопроса о происхожденія епископата. Приходится прибъгнуть къ предположеніямъ. Въроятно, дъло происходило довольно просто. Образовалась, положимъ, какая лисо христіанская община. Нуженъ былъ руководитель для нея. Апостолъ Христовъ или какой либо другой "евангелисть" предоставляль общинь выбрать изъ

числа обращенныхъ предстоятеля, руководителя и управителя-и воть появлялся руководитель общины, который потомъ, подобно прочимъ своимъ собратіямъ, получилъ имя епископа - название это не новое: оно встричалось въ языческомъ мірѣ<sup>1</sup>). Епископъ долженъ былъ въ воспоминаніе послъдней Христовой вечери совершать евхаристів, т. е. литургію (она, въроятно, на первыхъ порахъ совершалась только во дни воскресные); крестилъ новообращенныхъ; онъ возбуждаль паству къ пожертвованіямь и раздаваль ихъ бъднымъ, страждущимъ, странникамъ, не исключая харисматическихъ пророковъ; входилъ въ сношенія съ другими церквами. Вообще онъ являлся лицомъ административнымъ въ общинъ. Но его положение заставляло еще желать многаго, чтобы стоять во главѣ общины. И дъйствительно, епископы, на ихъ счастіе, вслъдствіе хода исторической жизни, не остались на той ступени, на какой они стояли сначала. Они стали возрастать въ своемъ авторитетъ по сравнению съ болѣе раннимъ положеніемъ. Но они возвысились не во всъхъ мъстахъ христіанскаго міра одновременно: въ однихъ церквахъ возвышение епископовъ произошло раньше, въ другихъ позже (первое встръчаемъ въ Малой Азіи, Сиріи, а второе въ Египтъ и на Западъ). Тъмъ не менъе въ срединъ II въка или нъсколько позднъе этотъ фактъ сталъ несомнъннымъ достояніемъ исторіи: всъ епископы этой эпохи возросли въ своемъ значении. Такое возвышение епископата совершилось не путемъ какой нибудь узурпаціи и не было плодомъ какихъ либо деспотическихъ стремленій, какъ утверждають иногда протестантские теологи, не долюбливающие епископский институть. Ничего такого не замечается. Дело происходило на почвъ строгой законности и съ соблюденіемъ всъхъ правилъ. Кончили жизнь, переселились въ въчность люди, которые оставили послѣ себя богатое наслѣдство. Прямыхъ наслъдниковъ не оказалось. За отсутствіемъ ближайшихъ родственниковъ, наслъдство по закону перешло къ боковой линіи. А такою боковою линіею и оказались епископы. Они получили наслъдство. Вотъ и все... Такой па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробнѣе о "епископахъ" въ языческомъ мірѣ см. у Bruders. Die Verfassung d. Kirche von den ersten Jahrzehnten d. apostolisch. Wirksamkeit an bis zum Jahre 175 (католич. произведеніе). S. 360. 363. Mainz. 1904.

мятникъ, какъ Διδαχή, прекрасно разъясняетъ---въ чемъ дело. Здъсь (гл. 15, ст. 1 — 2) заповъдуется христіанамъ: "не показывайте пренебреженія къ епископамъ 1), они должны почитаться вами вмёстё съ пророками и дидаскалами (т. е. харисматическими лицами); ибо они совершають для вась служение пророковъ и дидаскаловъ". Итакъ писатель этого намятника требуеть почтенія для енископовъ на томъ основаніи, что они стали исполнять въ общинъ служенія пророковъ и дидаскаловъ. Другими словами: здъсь предписывается оказывать епископамъ ту честь, которая доселъ принадлежала другимъ лицамъ-пророкамъ и дидаскаламъ. Это значить, что теперь, когда писалъ авторъ Διδαχή, епископы стали замвнять собою этихъ послвднихъ, принявъ на себя ихъ миссію. Такъ дъйствительно и было. Тотъ же памятникъ даетъ разумъть, что въ иныхъ мъстахъ, въ иныхъ церквахъ, уже не встрѣчалось пророковъ (18, 4). Отчегоже это произошло? Да оттого, что вообще весь классъ странствующихъ апостоловъ (не учениковъ Христа), пророковъ и дидаскаловъ съ теченіемъ времени, какъ мы знаемъ, началь атрофироваться: онъ умиралъ медленною смертью подобно тому, какъ умираетъ престарълый человъкъ. Вотъ наслёдствомъ отъ этихъ-то вымирающихъ, и постепеннымъ упадкомъ христіанскаго энтузіазма, пророковъ и дидаскаловъ и воспользовались епископы. Оно перешло къ нимъ, потому что епископы были самыми видными представителями общины, послѣ пророковъ и дидаскаловъ (ibid. 15, 1). Это было чрезвычайно выгодно для епископскаго авторитета. Они стали пользоваться такимъ же почетомъ, какимъ доселъ пользовались пророки и дидаскалы, эти важныя лица, дъйствовавшія во имя св. Духа. Наслѣдіе, доставшееся епископамъ отъ пророковъ и дидаскаловъ, было очень значительно. Пророки и дидаскалы были проповъдниками въ общиналъ, они были наставниками въ "правдъ и знаніи Господа" (ibid., 11, 2). Стать на месте этихъ пророковъ и дидаскаловъ значило занять то видное положеніе, которое занимали вымиравшіе пророки и учители. Эти послъдніе мужи были, какъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правда въ указанномъ мъсть "Ученія 12-ти" наряду съ епископомъ упоминается и діаконъ, но послъдующая исторія своимъ теченіемъ отторгла діаконать отъ епископата.

## по вопросу о происхождение первохристанской изрархи. 465

ихъ и называли, глаголавшие слово Божие (Евр. 13, 7). Теперь же, съ исчезновеніемъ специфическихъ проповѣдниковъ, такими должны были сдълаться епископы. Они стали возвъстителями "здраваго слова" (Тит. 2, 8), чъмъ доселъ были харисматическіе учители. Пророки и дидаскалы, по своей задачть, не были проповъдниками мъстными; они принадлежали многимъ или всъмъ церквамъ, почему и были странствующими. Занявъ мъсто этихъ лицъ, сами епископы такимъ образомъ являлись вождями не одной своей церкви, а подобно харисматическимъ учителямъ, представителями всей церкви. Положение вещей, совершенно независимо оть личной воли епископовъ, создавало условія, очень благопріятныя для развитія ихъ авторитета. Они стали учить въ церкви, какъ доселъ это дълали пророки и дидаскалы. Но спрашивается: развѣ раньше этого времени епископы не учительствовали въ церкви? Ап. Павелъ въ Пастырскихъ посланіяхъ требуеть оть епископовъ учительности (1 Тим. 3, 2. Тит. 1, 9), но послъдующая церковь не настаивала на проявленіи этого качества. Это и понятно: институть апостоловъ, пророковъ и дидаскаловъ, который существовалъ такое продолжительное время съ его миссіею "глаголать слово Божіе", т. е. учить христіанъ, делалъ не столь настоятельною потребность въ учительности епископата. Памятникъ: canones ecclesiastici, рисующій положеніе церкви конца II въка, говоря о требованіяхъ по отношенію къ епископу, замѣчаеть: "если епископъ безграмотенъ (ауура́циатос), то онъ долженъ быть, по крайней мъръ, кротокъ" и т. д. 1) Подобнаго же рода зам'ятку находимъ въ такъ наз. постановлениялъ апостольскихъ, гдв говорится: "да будетъ епископъ, если возможно, обученъ, а если онъ будетъ безграмотенъ (ауура́щиа. то;), то да будетъ" и проч. (Кн. П, гл. 1). Примъры епископовъ, не имъвшихъ никакого образованія, неучей, очень неръдки въ древнъйшей церкви 2). Слъдовательно: если волев судебъ епископы, будучи поставлены на мъстъ проро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack. Die Quellen der apostolisch. Kirchenord. S. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Намъ извъстно не мало поразительныхъ примъровъ совершенной необразованности епископовъ (А. Лебедева. Духовенство древней церкви Стр. 280). Правда эти примъры относятся къ III въку, но тъмъ печальнъе, конечно, было положение еписконата въ указациомъ отношении ранъе, во II въкъ.

ковъ и дидаскаловъ, съ твмъ вмъств начинають двло новое для нихъ-учить народъ, то въ этомъ фактв нвтъ ничего удивительнаго и спорнаго<sup>1</sup>). Къ сожалѣнію, мы мало знаемъ такихъ епископовъ, которые носили бы на себъ ясные слъды той перемъны въ положении епископовъ, о которой у насъ рѣчь. Но однакожъ мы не лишены возможности привести примъръ двухъ епископовъ II въка, которые жили на рубежѣ, отдѣляющемъ церковь съ пророками и дидаскалами отъ церкви, въ которой мъсто этихъ лицъ въ извъстномъ отношении только-что занято епископами. Разумъемъ двухъ епископовъ малоазійскихъ II вѣка: Поликарпа смирнскаго и Мелитона сардійскаго, о которыхъ дается понимать въ источникахъ, что они (по терминологіи Διδαχή) "исполняли служеніе пророковъ", хотя они несомнѣвно были епископами; о Поликарив даже замвчено, что онъ былъ не только пророкомъ, но и дидаскаломъ (Евсевія. Церк. Ист. IV, 15; V, 24).

Итакъ епископы, занявъ мѣсто прежнихъ пророковъ и двдаскаловъ, усвоили важное отличіе въ сравненіи съ тѣмъ, чѣмъ они были до сихъ поръ. Они стали вождями христіанскихъ обществъ въ ученіи. Съ этихъ поръ, приблизительно съ конца II вѣка, первымъ предикатомъ епископскаго званія стало учительство. Постановленія Апостольскія, опредѣляя признаки епископа, на первомъ мѣстѣ ставятъ: онъ есть "служитель слова" (II, 26)<sup>2</sup>). Вмѣстѣ съ тѣмъ епископы въ качествѣ наслѣдства отъ прежнихъ пророковъ и учителей получили и многое другое, весьма существенное. Если впослѣдствіи епископы стали называться "первосвященниками" (ibid. II, 19), то это есть наслѣдіе послѣ пророковъ, которымъ было усвоено это имя<sup>8</sup>). Если съ конца II вѣка начинаетъ упоминаться каеедра епископовъ (и пресвитеровъ)<sup>4</sup>), то можно утверждать, что это та самая каеедра, на которой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Интересно, что по извѣстію историковъ даже въ IV в. римскіе епископы не имѣли обычая проповѣдовать въ церкви. Cassiodori. Historia tripart., lib IX, cap 38—39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сирская дидаскалія очень опреділенно теперь указываеть: въ чемъ должно было выражаться "учительство" епископа въ III в. Die Syrische Didascalia—von Achelis. S. 15—17. Leipz. 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Они (пророки) первосвященники ваши" Ученіе 12 ти, XIII. 3.

<sup>4)</sup> Gradus sacerdotii—cathedra doctoris (Орнгенъ). Это и пругія свидътельства указаны у Harnack'a. Die Lehre der Zwölf. S. 155.

первоначально возсёдали пророки и дидаскалы<sup>1</sup>). Если въ памятникахъ часто упоминается о начаткахъ (Постан. Апост., Прав. Апостольск., Оригенъ)<sup>2</sup>), какъ нормальной принадлежности епископа, то изъ Διδαχή мы знаемъ (гл. 13), что начатки ранѣе назначались для вознагражденія пророковъ. Вотъ и инвентарь того наслёдства, которое получили епископы, за смертію пророковъ и дидаскаловъ.

Замътимъ, что всё эти опредъленія епископской должности, какія мы перечислили и разъяснили выше, сами по себъ, быть можеть, не абсолютно новы: они—explicite или implicite были уже даны въ Пастырскихъ посланіяхъ, но только они раскрывались путемъ жизненнаго развитія въ теченіе исторіи и получили здъсь—съ постепенностію—свой должный смыслъ. Съ указаннымъ наслъдствомъ епископать вскоръ достигаетъ той высоты, на какой онъ и остается въ исторіи церкви.

Теперь попытаемся, на основании имъющихся въ нашемъ распоряжении скудныхъ данныхъ, представить себъ тотъ историческій процессь, чрезъ который прошель епископать, чтобы сдёлаться тёмъ, чёмъ онъ есть. Процессъ этоть показываеть, какимъ образомъ епископский институть, обладая сначала второстепеннымъ и даже третьестепеннымъ значеніемъ въ церковной общинъ, наконецъ сталъ во главъ этой послъдней. Ап. Павелъ въ посланіи къ кориноянамъ (около 57 г.) говорить: "иныхъ Богъ поставилъ въ церкви во первыхъ апостолами, во вторыхъ пророками, въ третьихъ учителями; далье и намъ далъ силы чудодъйственныя, также дары исцъленій, вспоможеніе, управленія, разные языки" (1 Кор. 12, 28). Если здъсь подъ именемъ лицъ, которымъ принадлежить управление (хиверировись), станемъ разумъть такихъ предстоятелей церкви, которые потомъ получили наименование епископовъ, какъ дълаютъ лучшие комментаторы этого апостольскаго места (Гарнакъ), то для насъ открывается, что около 57 года епископы стояли очень не высоко на лестниць церковнаго предстоятельства. Они стояли не только ниже харисматическихъ учителей, но и двухъ-трехъ классовъ лицъ, обладавшихъ особливыми чрезвычайными даро-

<sup>1)</sup> О кассдръ пророка говорить Эрмъ. "Заповъди". XI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробиње у А. Лебедева. Духовенство древн. церкви, 402-403.

ваніями; они, можно сказать, отнесены апостоломъ не боле, какъ къ третьему разряду церковнаго чиноначалія. Спустя лёть пять послё этого, тоть же апостоль въ послания въ ефесянамъ даетъ новый списокъ предстоятелей церковныхъ, болѣе краткій (потому что въ немъ не уцомянуты лица, обладавшія чрезвычайными дарованіями) и въ этомъ перечнѣ "пастыри", подъ которыми будемъ разумъть еписколовъ, занимають второстепенное место, после трехъ степеней ха. рисматическихъ учителей (Ефес. 4, 11). Положение дъла въ общемъ осталось безъ перемънн 1). Затъмъ въ исторія нашего вопроса замъчается большой пробълъ. Обращаемся къ срединѣ II вѣка. Въ такъ наз. "Ученіи двѣнадцати апостоловъ" церковное предстоятельство представлено въ яркой и довольно полной картинъ. Первое мъсто отводится здъсь извъстнымъ харисматическимъ учителямъ (гл. 11. 13), а второе по нимъ епископамъ съ діаконами (гл. 15). Видно, что удержались еще порядки апостольскаго времени (такъ было, въроятно, въ Египтъ). Нормирующимъ началомъ, по этому памятнику, представляются въ церкви харисматическіе учители: не харисматическіе учители беруть примъръ съ епископовъ, а епископы съ этихъ послъднихъ, ибо они заслуживали уважевія, какъ лица, подражающія (исполняющіе) служению пророковъ и дидаскаловъ (XV, 1-2). Но вътоже время, когда появился памятникъ: "ученіе 12-ти" или даже ранье того, въ важнатией изъ церквей-римской замъчается сильное теченіе, очень неблагопріятное для харисматическихъ учителей и выгодное для епископата. Разумвенъ эполу написанія книги "Пастыря" Эрмомъ. Правда въ этомъ сочинении, когда перечисляются лица, составляющія церковное представительство, первое мъсто, по обычаю, отводится зарисматическимъ учителямъ, а уже послъ нихъ упоминается епископъ съ діакономъ ("Подобія", ІХ, гл. 25-27); но съ другой стороны ясно открывается, что лучшая пора харисматическихъ учителей невозвратно прошла. Эрмъ много непохвальнаго приписываеть пророкамъ, онъ находить въ нихъ "духъ земной, легкомысленный, лишенный сили". По Эриу,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Пастырскихъ посланіяхъ почему-то нътъ ръчн и мъста для харисматическихъ учителей, что въ настоящемъ случаѣ было бы для насъ очень важно.

пророки, "будучи суетными, суетно и отвѣчають суетнымъ людямъ". Онъ даже ставить имъ въ вину, что они "желають имѣть предсѣдательство". ("Заповѣди", XI). Имъ, какъ видимъ, отказываютъ въ томъ, на что они имъли правобыть впереди другихъ, находиться во главѣ прочихъ. Мало того: въ нъкоторыхъ случаяхъ, когда Эрму приходится одновременно говорить о епископъ и харисматическомъ учитель, этоть писатель, не согласно съ обычаемъ, епископу отводить высшее мъсто въ сравнении съ харисматическимъ учителемъ (.Виденія, III, гл. 5). Видно много признаковъ, что въ это время въ Римѣ и можетъ быть вообще на Западѣ честь и слава харисматическихъ учителей блекнутъ и уменьшаются, а авторитеть епископата растеть на ихъ счеть. Епископы восхваляются за то, что "живуть всегда непорочно" ("Подобія", IX, 27). Видимо пришелъ конецъ для харисматическихъ учителей, и главнымъ образомъ для пророковъ.-Послё этого, о нихъ нётъ речей въ томъ роде, какъ это видимъ въ "Учении 12-ти". Canones ecclesiastici знають епископовъ, пресвитеровъ, діаконовъ, но молчатъ о пророкахъ и дидаскалахъ. Значить, въ концъ II въка, на Востокъ они уступили свое высокое мъсто епископамъ. Въ "правилахъ Ипполита" нътъ ни слова о пророкахъ и учителяхъ. Значитъ, въ концъ II и началъ III въка, на Западъ или уже забыли или начали забывать о нихъ. Во главъ общины, по правиламъ Ипполита, стоить епископъ съ прочими јерархическими лицами. Переворотъ совершился. "Первые стали послѣдними". Исторія не знаеть пощады!

О происхожденій діаконата наша рѣчь будеть коротка. Обыкновенно думають, что діаконать возникъ въ іерусалимской церкви, ранѣе всѣхъ другихъ іерархическихъ степеней. Мы не раздѣляемъ этого воззрѣнія. Когда утверждають, что діаконать возникъ въ Іерусалимъ, тогда ссылаются на извѣстную исторію избранія апостолами семи мужей, которые должны были замѣнить апостоловъ при раздачѣ пособій бѣднымъ изъ церковнаго достоянія (Дѣян. VI, 1 — 5). Но если мы разсмотримъ, когда это было и сколько продолжалось, то увидимъ, что служеніе этихъ "семи" въ цѣляхъ "ежедневнаго раздаянія потребностей" продолжалось очень короткое время. Нужно помнить, что въ Іерусалимѣ сдѣлана была попытка устроить христіанскую общину на началахъ общенія имъній (коммунизмъ). Вотъ при этомъ-то случав и понадобилось избрать семь мужей, которые должны были сдёлаться главными распорядителями при раздачѣ всего нужнаго лицамъ нуждающимся. Какъ скоро по сошествін Св. Духа введено было общеніе имѣній въ Іерусалимѣ, мы не знаемъ; но во всякомъ случав оно длилось недолго. Черезъ пять лъть, по сошествія Св. Духа, воздвигнуто было гоненіе на христіанъ со стороны іудеевъ, при чемъ христіане должны были временно покинуть Іерусалимъ; когда же они снова возвратились въ городъ, а это произошло въ томъ же году, общение имънии не возстановлялось, коммунизмъ окончился. Сь этимъ вмёстё кончилась и миссія семи пещися о "раздаяніи потребностей". Далъе, какъ видно изъ книги Дъяній (гл. 8), напримёръ, одинъ изъ нихъ, Филиппъ, действуеть, какъ могущественный харисматическій учитель, а не какъ діаконъ. Къ разряду харисматическихъ лицъ слъдуетъ вообще относить этихъ семь мужей. Посмотримъ, какъ описывается въ книгъ Дъяній (6, 3) одинъ изъ семи-Стефанъ: онъ "исполненъ (былъ) силы и въры, совершалъ великія чудеса и знаменія въ народъ". Это ужъ не діаконъ, а лице "апостольскаго" достоинства. При этомъ нужно помнить, что указанные семь мужей въ книгъ "Дъяній" не называются діаконами. Название діаконовъ приписано имъ совершенно произвольно въ позднъйшее время. Діаконы, по нашему глубокому убъждению, появились впервые тамъ же, гдъ появились и епископы: не въ јерусалимской церкви, а въ церквахъ, образовавшихся изъ обращенныхъ язычниковъ. Такъ, безъ сомнѣнія, и было. По всѣмъ источникамъ, діаконъ является ближайшимъ и постояннымъ сотрудникомъ епископа. Онъ разд'влялъ въ древности всъ функціи епископа: онъ участвовалъ въ богослужении, совершаемомъ епископомъ, помогалъ матеріально беднымъ, посредствовалъ въ сношеніяхъ между епископомъ и другими церквами и пр. Епископъ не могъ обходиться безъ діакона. Возникновеніе епископата само собой вело къ появлению діаконата. Діаконъ былъ младшимъ братомъ епископа. Въ древности какая - нибудь небольшая община могла не имъть пресвитеровъ, но безъ діакона обойтись она не могла. Св. Епифаній, епископъ Кипрскій, пишеть: "гдѣ (въ какой либо общинѣ) не оказывалось человѣка достойнаго епископства, тамъ мъсто оставалось безъ епископа: гдё же была нужда и были люди достойные епископства, тамъ поставляемы были епископы. Если народа было немного и изъ нихъ не кого было ставить во пресвитеры, то довольствовались однимъ мъстнымъ епископомъ. А безъ діакона епископу быть невозможно", заявляеть св. отецъ <sup>1</sup>). Слѣдовательно, если діаконатъ есть необходимое восполненіе епископата, то онъ и могъ возникнуть тамъ, гдѣ впервые появились епископы. А такъ какъ епископы впервые появились, какъ мы знаемъ, въ странахъ языческаго міра, то тамъ же нужно искать и первыхъ христіанскихъ діаконовъ, наприм. въ Македоніи, (въ Филиппахъ. Филип. 1, 1) и въ Малой Азіи (Пастырскія посланія).

Такова была первая стадія развитія діаконата. Все объщало ему блестящую будущность. Но не такъ было на дълъ. Дальнъйшее развите діаконата не было благопріятно для него. Вичесто того, что бы рости, онъ сталъ малиться. Какъ мы уже знаемъ, съ теченіемъ времени епископы высоко поднялись, но діаконы не послъдовали за ними, а далеко остались позади. Отчего это зависвло? Историческій процессь не даль діаконамъ ничего изъ того, чъмъ воспользовались епископы. Разумвень наследіе, оставшееся оть такъ наз. харисматическихъ учителей (пророковъ и пр.). Этимъ наслъдіемъ воспользовались епископы, на долю же діаконовъ ничего не пришлось. Какъ скоро это наслъдство миновало діаконать, діаконы мало стали походить на епископовъ, потеряли сродство съ ними и вслёдствіе того отторглись оть близкой связи съ епископатомъ. Они сильно отстали въ развити отъ епископата <sup>9</sup>). Причинъ такого явленія набиралось немало. Во первыхъ, епископы съ исчезновеніемъ харисматическихъ учителей, въ виду потребности времени, сделались истолкователями слова Божія и христіанскаго ученія съ церковной кассдры. А это намного возвысило ихъ авторитетъ. Примъру епископа, хоть и не скоро, послъдовали пресвитеры. Что же касается діаконовъ, то они остались въ сторонъ отъ этой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Книфанія "О ересяхъ". Ересь 75, гл. 4 (въ русскомъ переводъ твореній его, 7. 5). Правда Епифаній—писатель IV въка, но не сталъ бы овъ сочниять не былицъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Canones ecclesiastici уже ясно пом'ящають дізкона неже пресвитера. Harnack. Die Quellen u. s. w. S. 57.

функціи въ первые три вѣка, отъ какихъ бы причинъ это не зависѣло. Такимъ образомъ діаконъ отрывался отъ епископа, уступая мѣсто другимъ лицамъ. Ясно, что діаконамъ оставалось только занять слѣдующее низшее мѣсто. Къ указанной причинъ присоединились и другія. Епископовъ стали уподоблять—ветхозавѣтнымъ первосвященникамъ, пресвитеровъ—священникамъ, а діаконовъ—левитамъ. (Постан. Апост. II, 25, ad fin). А такъ какъ левиты имѣли второстепенное церковное значеніе, то подобная аналогія повела къ уничиженію самого діаконата. Отъ такихъ - то и подобныхъ причинъ произошло то, что діаконы не возвысились вмѣстѣ съ поднятіемъ значенія епископа, а принуждены были занять свое скромног мѣсто на іерархической лѣстницѣ.

Обращаемся въ вопросу о происхождении пресвитерства. Кто такіе были пресвитеры первоначальнаго христіанства? Подъ понятіе пресвитеровъ тогда подходило много классовъ людей. Пресвитерами назывались старцы, принявшіе христіанство въ зр'влыхъ л'втахъ, христіане давно принявшіе христіанство и состаръвшіеся въ исповъданіи новой религін, всв вообще первообращенные въ какой либо общинь христіане, люди вліятельные въ этой послъдней (достаточные благотворители); могли называться почетнымъ именемъ пресвитеровъ и всъ лица, исполнявшія опредъленныя церковныя обязанности или иначе сказать лица должностныя въ христіанской общинъ, наприм. епископы 1). Въ виду того, что подъ понятіе пресвитеровъ подходило много лицъ въ данной христіанской общинь, на языкь первохристіанскомь употребление слова пресвитеръ въ единственномъ числъ почти не встрвчалось, оно употреблялось большею частію во множественномъ числѣ. Это и понятно. Пресвитеры выступають на сцену тогда, когда нужно было подать совъть или вынести опредѣленное ръшеніе. Пресвитеры составляли коллегію, которой принадлежало ръшеніе какого либо труднаго вопроса въ церкви, она выступала, когда нужно быно произвести судъ, подать нужный совъть и т. д. Пресвитер. ству больше всего принадлежала дисциплинарная часть въ церковномъ управлении. Само собою понятно, что пресвитеры не были избираемы общиною и не были назначаемы

1

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bruders. Die Verfassung der Kirche. S. 380. 382. 384.

# по вопросу о проиохождения первохристановой перархии. 478

къмъ либо на эту должность. Пресвитерство, какъ видно изъ книги Дѣяній, впервые въ опредъленной формъ появилось на почвѣ іудейской, въ самомъ Іерусалимѣ, на первыхъ же порахъ христіанской церкви здёсь (Діян. гл. 11, ст. 80). Пресвитеры составили изъ себя нъчто подобное іудейскому синедріону послѣ того, какъ христіане выдѣлились изъ состава іудейскаго народа и образовали самостоятельную религіозную общину. Привычка видёть во главё своей прежней общины синедріонъ побудила христіанъ изъ іудеевъ завести у себя подобіе синедріона. Такъ могъ возникнуть іерусалимскій пресвитерій. Что касается самого названія этого, то книги Новаго завъта можно сказать испещрены наименованіями: "старцы, старъйшины", а поэтому пъть ничего удивительнаго въ томъ, что передовыя лица христіан. скаго общества въ Іерусалимъ получили это имя. Можно утверждать, что изъ общаго числа пресвитеровъ іерусалим. скихъ нъкоторые принимали на себя чисто-церковныя функцін, наприм. молитвенное помазаніе больныхъ (Іак. 5, 14). Въ этомъ случав, они получали "наименованіе пресвитеровъ церковныхъ". Но участвовали ли они, эти пресвитеры церковные, въ общественномъ богослужени апостольскаго времени-мы не знаемъ. Такихъ свидътельствъ---нътъ. Во всякомъ случав съ несомнвиностію можно полагать, что пресвитерство церковное впервые появилось на почвъ іудейско-јерусалимской. Возможное дело, что этому сильно содъйствовало обращение "многихъ" іудейскихъ священниковъ въ христіанство (Двян. 6, 7). Быть можетъ, они-то и составили первыхъ церковныхъ пресвитеровъ? Изъ Іерусалима этотъ институтъ легко и удобно могъ распространиться по христіанскому Востоку. Въ Пастырскихъ посланіяхъ можно уже находить слёды пресвитерства церковнаго (1 Тимое. 5, 1), хотя наряду съ этимъ здёсь говорится и о пресвитерахъ-епископахъ (Тит. 1, 5-7), и пресвитерахъ-старцахъ вообще (Тит. 2, 2). Какъ явленіе іудео-христіанскаго характера, институть церковнаго пресвитерства особенно усившно прививается въ Сиріи, малой Азіи, вообще на Востокъ. Медленнъе на Западъ. Во времена мужей Апостольскихъ этого рода пресвитерство является прочно утвердив-шимся въ Сиріи и Малой Азіи. Къ сожалѣнію, мы не имѣемъ въ свидътельствахъ мужей Апостольскихъ опредъленнаго

#### вогословский въстникъ.

указанія <sup>1</sup>) на то, участвовали-ли пресвитеры этого времени въ общественномъ богослуженіи, въ качествъ непремънныхъ совершителей его. Пресвитеры этого времени дъйствуютъ коллегіально и единодушно, но яснъе всего обозначаются лишь судебныя и дисциплинарныя ихъ функціи. Какъ пресвитеры этой эпохи достигали своей должности—остается неяснымъ. Въроятно, ихъ избиралъ и поставлялъ епископъ; участіе народа въ выборъ пресвитеровъ не видно.

Когда пресвитеры получили свое главное отличіе участвовать активно въ общественномъ богослуженіи—не знаемъ. Во всякомъ случаъ, судя по содержанію памятника: canones ecclesiastici, можно утверждать, что въ концъ II въка пресвитеры обладали этимъ правомъ; въ предстояніи епископа, они уже принимали дъятельное участіе въ совершеніи евхаристіи. Такъ было на Востокъ. Изъ "правилъ" же Ипиолита открывается, что или въ концъ II въка или въ началъ Ш-го, пресвитеры и на Западъ въ предстояніи епископа активно могли участвовать въ совершеніи литургіи (случалось даже, что они въ это время служили литургію и безъ епископа).

Воть и все, что мы можемъ сказать о развити пресвитерата въ І—П вѣкахъ. Еще должно было пройти немало времени, прежде чъмъ пресвитеръ сдълался въ полномъ смыслѣ слова помощникомъ епископа, его alter ego. Въ теченіе первыхъ двухъ въковъ, пресвитеры не имъли ни права, ни обязанности поучать съ церковной казедры христіанскимъ истинамъ; они не могли самостоятельно совершать богослужение ни въ городъ, ни въ селъ: каждый разъ они должны были получать для этого особое разръшение отъ предстоятеля церкви. Тогда еще не было ни независимыхъ приходовъ въ городахъ, ни сельскихъ церквей. Паствы у пресвитера не было. Пастыремъ считался только епископъ. Пресвитерій состояль при немь въ качествѣ совѣта и свиты. Эти права, какихъ не было у пресвитеровъ I-II въка, они пріобрѣтають постепенно. Но раскрытіе этого вопроса выходить за предћлы нашей задачи <sup>2</sup>).

А. Лебедевъ.

474



<sup>1)</sup> А. Лебедева. Духовенство древней церкви, стр. 61-65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. впрочемъ: А. Лебедева. Духовенство древней церкви. Стр. 158-70.

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# Учебная реформа въ семинаріяхъ римскокатолическаго духовенства.

Движение церковной реформы распространяется на католи. ческомъ западѣ все болѣе и болѣе. Всѣ старанія церковной власти подавить его, и угрозами и выговорами удержать духовенство въ пассивномъ состояни, въ уважения къ традиціямъ и въ безусловномъ повиновеніи оказываются, повидимому, недействительными. Въ вопросъ о разладъ между интеллигенціей и церковью, наблюдающемся въ римско-католическихъ націяхъ не менъе, чъмъ въ Россіи, реформисты утверждають, что для его устраненія необходимо повысить уровень образованія духовенства. Не только нравственное воспитание, благодаря недостаточности методовъ и насильственному заключению въ стънахъ семинарии, вырабатываетъ не закаленные для борьбы, а лишь слабые и лишенные жизненнаго опыта характеры, но и самое обучение молодого духовенства устаръло, носить печать прошедшихъ въковъ, не отвъчаеть условіямъ, созданнымъ въ современномъ обществъ безспорнымъ научнымъ прогрессомъ и развитіемъ образованія.

Въ богословія и философія духовенство говорить языкомъ, непонятнымъ болѣе для тѣхъ, къ кому оно обращается. Ихъ языкъ былъ понятнымъ для умовъ того времени, когда университеты почитали теологію царицей наукъ и философія давали смиренный эпитетъ служанки богословія. Въ настоящее же время ихъ роли перемѣнились; философія подтачиваетъ основанія христіанства и, провозглашая безусловную независимость разума, присваиваетъ себѣ право анализировать догматы, критиковать и опровергать ихъ по своему усмотрѣнію. Такимъ образомъ, научное направленіе духовен-

#### вогословскій въстникъ.

ства совершенно противоположно стремленіямъ образованнаго свътскаго общества: первое продолжаетъ формулировать силлогизмы съ схоластической терминологіей, второе, примъняя кантовскія и гегелевскія аксіомы, строить планы о новой религии будущаго. Какъ примирить этихъ двухъ противниковъ, всё болье удаляющихся отъ совлашенія между собой?.. "Преобразуемъ преподаваніе, восклицають духовные прогрессисты, впустимъ въ закрытыя аудиторіи семинарій струю свѣжаго воздуха современности, вспомнимъ, что духовенство есть институть религіозный и вмѣсть соціальный, н оно не должно отставать отъ культурнаго развитія общества." Приверженцы же устарълыхъ методовъ отвъчаютъ: "Реформа семинарій въ томъ смыслѣ, какъ вы ее желаете, была бы противна канонамъ Тридентскаго собора. Соборъ-непогръшимъ и поэтому его постановленія должны быть почитаемы. Духовенство, воспитанное въ дух'в тридентскихъ каноновъ, будетъ всегда превосходить духовенство образованное, но зараженное свътскимъ духомъ, какого желаютъ модернисты".

Вопросъ, какъ видно, интересенъ; онъ освѣщаетъ современныя условія и будущее католицизма на западѣ. Изложимъ его вкратцѣ, сопоставляя при этомъ существующія теперь программы преподаванія въ семинаріяхъ и измѣненія, которыя хотятъ въ нихъ ввести, и укажемъ на принятыя Львомъ XIII и Піемъ X мѣры для того, чтобы сообразовать ихъ болѣе съ нуждами новаго времени.

Мысль о реформѣ преподаванія въ семинаріяхъ сильно занимала Льва XIII. Онъ старался возстановить средневѣковую христіанскую науку, но въ обновленномъ видѣ, модернизируя ее, такъ сказать, примѣненіемъ тѣхъ наукъ, которыя, благодаря экспериментальнымъ методамъ, достигли въ настоящее время высочайшихъ вершинъ прогресса. Первой его заботой было возстановленіе схоластической философіи Оомы Аквинскаго, бывшей до того въ забвеніи и пренебреженіи, особенно благодаря вліянію, произведенному системой Росмини. Возвращеніе къ философіи Оомы Аквинскаго было встрѣчено въ Италіи съ радостью. Но иниціатива Льва XIII не была принята съ энтузіазмомъ во Франціи и еще менѣе въ Германіи, хотя у этихъ двухъ народовъ не было не-

476

Digitized by Google

достатка въ глубокихъ знатокахъ Аквината. Кромѣ того философское движеніе, которому покойный папа далъ починъ, не принесло и въ Италіи тѣхъ плодовъ, которыхъ онъ ожидалъ. Схоластическая философія не могла обновиться по причинѣ недостаточности общаго образованія духовенства, которому недоступны были системы современной философіи, и которому не доставало основательнаго знанія естественныхъ наукъ, чтобы согласовать ихъ результаты съ схоластическими аксіомами. Только въ Бельгіи были сдѣланы въ этомъ направленіи довольно счастливые опыты, и новосхоластика католическаго университета въ Лувенѣ пріобрѣла извѣстность своими стараніями утвердить схоластическую философію, поставивъ ее на болѣе твердое основаніе современнаго эмпиризма.

Въ энцикликъ Aeterni Patris отъ 4 августа 1879 г. Левъ XIII излагалъ мотивы для этого возстановленія схоластики въ семинаріяхъ въ такихъ выраженіяхъ:

"Въ наше время, когда христіанская въра подвержена кознямъ и ненависти ложной науки, вся молодежь, особенно же та, которая растоть для церкви, должна питаться твердой и кръпкой пищей, чтобы уже въ раннихъ лътахъ, окръпнувъ силами и хорошо вооруженная, была пріучена мужественно и мудро защищать дъло религіи и быть готовою, по слову апостола, дать отвёть тёмъ, кто требусть отчета въ нашемъ упованіи, и здравыми прісмами увъщевать покорныхъ и опровергать противниковъ". Затъмъ онъ приглашалъ епископовъ открыть воспитанникамъ семинарій "обиліе чиствишихъ водъ премудрости, истекающихъ изъ въчныхъ жилъ ангельскаго учителя св. Оомы Аквинскаго". Эти слова Льва XIII достаточно доказывають его желаніе, чтобы духовенство было болѣе образованно, чтобы оно могло развивать въ обществе более плодотворнур апостольскую двятельность.

Другое посланіе Льва XIII отъ 15 февраля 1882 г. содержитъ горячее воззваніе къ итальянскимъ епископамъ относительно образованія достойныхъ служителей церкви. Левъ XIII требовалъ для священниковъ "образованія не зауряднаго и посредственнаго, но отличнаго и разносторонняго, не ограничивающагося только богословскими науками, но обнимающаго философію и богатаго познаніями естественно-на-

4

#### вогословокий въотникъ.

учными и историческими". Покойный папа понималъ важное значеніе естественныхъ наукъ и исторической критики и поэтому горячо рекомендовалъ ихъ изученіе, какъ для того, чтобы бороться противъ невърія, пользующагося въ борьбъ противъ откровенія всъми отраслями науки, такъ и для того, чтобы доказать, что духовенство стоить на высотъ запросовъ времени и не боится научнаго прогресса, какъ опаснаго для въры врага. Въ обществъ, жаждущемъ образованія, духовенство, для того чтобы оно могло плънять души, обязано быть образованнымъ.

Въ другомъ посланіи отъ 2 іюдя 1894 г. къ епископамъ Бразилін папа настаиваеть на необходимости поднять нравственное и научное образование духовенства и предписываеть выбирать отличныхъ учителей, чтобы повысить интеллектуальный уровень семинарій. Двъ другія энциклики Льва XIII, одна отъ 8 сентября 1899 г. на французскомъ языкъ къ духовенству Франціи и другая оть 18 сентября того же года на латинскомъ языкъ къ архіепископамъ и епископамъ Бразиліи, развивають ту же мысль. Покойный папа старое умърялъ новымъ. Онъ писалъ французскимъ епископамъ: "слъдуеть, чтобы обучение кандидатовь на священство оставалось върно традиціоннымъ методамъ прошлыхъ въковъ", и сожалълъ, что во Франціи изученіе латинскаго и греческаго языковъ находится въ пренебрежении; сами французские епископы, собравшиеся въ 1849 г. на соборъ въ Парижъ, объявили, что латинскій языкъ изучается въ семинаріялъ слишкомъ туго и чрезвичайно быстро забывается: discitur tardissime, celerrime dediscitur. Тъмъ не менъе, рекомендуя върность прошлому, Левъ XIII хотълъ, чтобы въ немъ въялъ духъ современности, открывая такимъ образомъ эру новой культуры для духовенства.

Пій X, хотя также принадлежить къ числу сторонниковъ реформы семинарій, однако не проявляеть очень большой заботы о реформъ собственно преподаванія. Мотто папы: instaurare omnia in Christo должно быть примѣнено и въ питомникахъ духовенства, оживотворяя главнымъ образомъ духъ кандидатовъ на священство, развивая въ нихъ внутреннее образованіе, отдѣляя ихъ отъ свъта, какъ растеньица, которыя, будучи выставлены на свѣжій и рѣзкій горный воздухъ, блекнутъ и увядають.

478

Digitized by Google

## УЧИВНАЯ РЕФОРМА ВЪ ОВМИНАРІЯХЪ РИМОВО-КАТ. ДУХОВВНОТВА. 479

Чтобы обновить учебные методы римско-католическихъ семинарій въ Италін, слёдовало бы начать съ удучшенія ихъ экономическихъ условій, которыя по истинь плачевны. Церковныя имущества были конфискованы итальянскимъ правительствомъ, которое не даетъ никакихъ пособій семинаріямъ, такъ что ихъ содержаніе лежить на епископахъ, которымъ оно стоить огромныхъ издержекъ, и поддерживается лишь отчасти годовою платою воспитанниковъ. Левъ XIII констатироваль серьезныя финансовыя затрудненія итальянскихъ семинарій и приглашаль итальянскій народь сліздовать примъру великодушія и щедрости французовъ и бельгійцевъ, расходующихъ громадныя суммы на духовныя школы и стараться всёми силами помочь епископамъ въ ихъ стёсненныхъ денежныхъ обстоятельствахъ. Но итальянские католики не откликнулись на воззвание папы и семинарии продолжають прозябать съ посредственными преподавателями, при недостаткъ въ пособіяхъ и скудности преподаванія.

Этоть интеллектуальный упадокъ есть косвенное след. ствіе каноновъ Тридентскаго собора, предписывающихъ епископамъ даже самыхъ маленькихъ епархій имъть собственную семинарію. Такимъ образомъ въ Италіи существуетъ около 300 семинарій для образованія духовенства и между ними только 40 или 50 имъютъ профессоровъ, достойныхъ этого званія. Слёдовало бы поэтому централизовать ихъ, закрыть безполезныя или недостаточныя семинарів и сократить ихъ число. Въ Италіи есть епархіи, насчитывающія 6000-10,000 душъ, семинаріи которыхъ имѣютъ не болѣе семи воспитанниковъ. Понятно, что съ такимъ ограничен. нымъ числомъ прихожанъ и семинаристовъ невозможно найти средства для оплаты требующихся профессоровъ. Триденскій соборъ постановиль эту мѣру для того, чтобы епископъ во время богослуженія въ своемъ соборѣ былъ окруженъ молодыми священнослужителями, которые своимъ присутствіемъ и числомъ увеличивали бы благолёпіе и торжественность службы. Но обёднёвшая и преслёдуемая нынче церковь не въ состояни дать всёмъ епархіямъ эту роскошь при богослужении.

Пій X намфревается именно упразднить семинаріи, находящіяся въ упадкв. Въ болёе богатыхъ и лучше устроенныхъ епархіяхъ предполагаются малыя семинаріи, въ кото-

4\*

#### вогословский въотникъ.

рыхъ воспитанники проходили бы курсъ реторики или литературы. Главный городъ каждой церковной провинція, состоящей изъ архіепископства и нъсколькихъ викарныхъ епископствъ, долженъ имъть большую семинарію съ каеедрами философіи, гражданскаго и церковнаго права, богословія, священнаго писанія, семитическихъ языковъ, исторін церкви, литургики, духовной литературы. Другими словами, существующія нынъ семинаріи не должны быть совершенно уничтожены, но должны быть оставлены, какъ простыя подготовительныя училища для литературнаго обравованія молодыхъ воспитанниковъ, которые, послё окончанія въ нихъ курса, поступали бы въ провпиціальныя семинаріи,---нѣчто въ родѣ духовныхъ академій, предназначенныхъ исключительно для богословскихъ наукъ. Такимъ образомъ въ Италіи было бы около 50 большихъ семинарій для учениковъ уже опытныхъ и ръшившихся посвятить себя духовному званію. Епархіи должны сгруппироваться, чтобы доставить необходимыя средства. Маленькія семинаріи, требующія меньшихъ средствъ, благодаря упраздненію казедръ богословскихъ наукъ, могли-бы посвятить всв заботы на умственное развитіе дівтей, предназначенных для духовнаго званія, и дать имъ достаточныя познанія въ гражданской исторіи и географіи—наукахъ, которыя до настоящаго времени были очень запущены.

На преимущество такой реформы указано въ сочиненія: "Дъйствія и намъренія Пія Х", выражающемъ преобразовательныя иден нынъшняго папы. "Прежде всего значительно сократилось бы существующее въ настоящее время затрудненіе имъть опытныхъ преподавателей, особенно по предметамъ философіи, богословія и права, ибо не одно и тоже снабдить хорошими профессорами 800 семинарій, или около 40, сколько именно оказалось бы провинціальныхъ семинарій во всей Италіи. Во вторыхъ, духовенство получало бы болѣе основательное и болѣе широкое образованіе и поэтому болѣе согласующееся съ требованіями времени и нуждами церкви. Наконецъ, духовенство было бы болѣе дисциплинировано, а также и болѣе воспитанно, нежели то, которое выходитъ теперь изъ многихъ епархіальныхъ семинарій" 1).

1) Пій X, его д'виствія и намъренія, 1905, 14-15 стр.



## УЧВЕНАЯ РЕФОРМА ВЪ СЕМИНАРІЯХЪ РИМОБО-БАТ. ДУХОВЕНОТВА. 481

Противъ этого предложенія, повидимому вполнѣ основательно, приводять два возраженія: 1) это новое устройство нарушаеть каноны Тридентскаго собора и отдаляеть оть ещископа его будущихъ священниковъ; 2) не достаеть средствъ для приведенія его въ исполненіе. Относительно перваго одинъ римскій предать справедливо замѣчаеть, что не слёдуеть держаться буквы тридентскаго собора, рискуя уничтожить премудрый духъ его реформъ. Безъ сомнѣнія, замѣчаеть эторь писатель, состояние семинарій въ небольшихъ епархіяхъ Италія плачевно: въ нихъ ученикъ богословія часто товарищъ ученику гимназіи и профессоръ богословія — студенть прошедшаго года, только что получившій дипломъ. Эти ненормальности происходять отъ недостатка въ денежныхъ средствахъ для подобающей оплаты профессоровъ; сосредоточивъ средства нъсколькихъ епархій для одной общей цвли, можно было бы достичь того, что бы духовное воспитание, какъ религизное, такъ и научное, было одинаково по значенію съ воспитаніемъ, получаемымъ въ большихъ центрахъ<sup>1</sup>). Цъль семинарій-направить дътей къ духовному званию т. е. поставить ихъ въ такия условия, которыя разръшили бы имъ трудную задачу призванія и после того, какъ они избрали духовное званіе, дали бы возможность приготовиться для принятія его съ поднымъ сознаниемъ своихъ обязанностей. Поэтому совершенно логично раздълить семинаріи на маленькія, предназначенныя для дівтей, и большія, назначенныя для духовныхъ. Первня будуть разсадниками юношей-духовныхъ, вторыяразсадниками священниковъ. О первыхъ могутъ заботиться более или менее вое епархіи, потому что организація школы для литературнаго образованія юношества не представляеть особенныхъ затрудненій; что касается вторыхъ --- дъло не такъ просто, такъ какъ онъ требуютъ избраннаго состава преподавателей и болье серьезныхъ занятій. Предписаніе тридентскаго собора, требующее, чтобы въ каждой епархін была одна семинарія, примѣнимо къ твиъ епархіямъ, которыя въ силу своей общирности имъютъ нъсколько малыхъ семинарій и одну большую, отъ которой зависять пер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Политико-религіозные вопросы. Зам'ячанія римскаго прелата. Римъ. 1906, стр. 11—12.

выя <sup>1</sup>). Не семинаріи существують для епископовь, а епископы для семинарій, и гдѣ имѣется большій контингенть нравственныхъ и матеріальныхъ силъ на пользу молодого духовенства, тамъ легче достигнуть благосостоянія семинарій.

• Другое возраженіе, — относительно удаленія воспитанниковь оть епархій, къ которымъ они принадлежать, и оть епископовъ, которымъ они подчинены, не имъетъ значенія потому, что если бы оно было основательно, первый упрекъ слъдовало бы отнести къ римскимъ семинаріямъ, въ которыхъ собрана молодежь изъ всъхъ частей Италіи.

Проектъ провинціальныхъ семинарій вибсто епархіальныхъ встрътилъ одобреніе Пія Х, который назначилъ комиссію для осуществленія его на практикъ. Въ такомъ случав семинарские статуты, составленные согласно канонамъ Тридентскаго собора, потерпять измѣненія. Всѣ духовные студенты провинціи, разд'вленной на н'всколько епархій, должны отправляться по минованія лъть дътства, проведенныхъ въ низшихъ семинаріяхъ, въ богословское училище митрополіи, резиденціи архієпископа, имѣющаго подъ собой нъсколькихъ викарныхъ епископовъ. Необходимые для этихъ митрополичьихъ семинарій раскоды могуть покрываться изъ средствъ, остающихся у епископовъ, благодаря превращению большей части нынъшнихъ семинарій въ семинаріи низшія. Кромѣ того могуть быть основаны стипендіи, для которыхъ можно бы назначить значительныя суммы, расходуемыя римскимъ престоломъ на семинаріи Пія, Льва, ватиканскую, св. Амвросія и Карла въ Римъ. Наконецъ, въ нъкоторыхъ больпихъ городахъ Италіи существуютъ уже хорошо организованныя семинаріи, которыя съ незначительными средствами могуть быть преобразованы въ провинціальныя. Эти совѣты анонимнаго автора "Действій и намереній Пія Х" уже приводятся въ исполнение, потому что итальянская печать объявляеть о закрытіи ватиканской семинаріи.

Относительно низшихъ семинарій представляется серьезное затрудненіе. Для поступленія въ университеть требуются аттестаты гимназіи (въ Италіи изъ 5 классовъ) и лицея

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Врускелли. О состояній семинарій въ малыхъ епархіяхъ Италін. Римъ. 1905.

## УЧЕВНАЯ РЕФОРМА ВЪ СВМИНАРІЯКЪ РИМСКО-КАТ. ДУХОВЕНСТВА. 488

(З класса). Въ виду печальныхъ условій итальянскаго духовенства, многіе священники занимаются учебной дъятельностью, для чего имъ необходнио имъть гимназическій и лицейскій дипломъ. Въ тоже время семинаріи изъ-за скудости средствъ не ограничиваются пріемомъ только такихъ учениковъ, которые готовятся къ духовному званію, но открыты и для тёхъ, единственная цёль которыхъ получить требуемые правительствомъ дипломы. Поэтому семинаріи ввели по большей части правительственныя учебныя программы, чрезвычайно сложныя и обремененныя предметами, имъющими мало или ничего общаго съ богословскими науками. Такимъ образомъ восвитанники, предназначенные къ духовному званію, проводять восемь літь въ изученіи литературы, языковъ, исторіи географіи, математики, физики, химіи и т. п. съ чисто утилитарной п'влью. Понятно, что такое умственное надрывание не даеть имъ возможности изучать богословіе, и кромѣ того многіе духовные студенты по окончании гимназическихъ и лицейскихъ курсовъ, посвящаются въ священники и посъщають затьмъ университеты, заведенія совершенно свътскія, забывая и минимальный необходимый для духовенства запась богословскихъ свълъній.

Вслъдствіе этого мнънія расходятся насчеть того, слъдуеть ли сохранить въ семинаріяхъ правительственныя программы, доставляющія духовенству доступъ въ государственные университеты. Нъкоторые стоять за сохранение программъ и приводять въ пользу своего мненія тоть доводъ, что правительственный дипломъ придаеть духовенству престижъ въ глазахъ народа. "Необходимо, чтобы молодые люди получали въ семинаріяхъ то-же образованіе, какъ и свътскіе, приготовляющіеся къ высшимъ должностямъ. Уже одно то, что можно сказать, что духовные изучають менње предметовъ, нежели посвящающіе себя медицинѣ, или адвокатурь, и что путь къ священству широкъ, удобенъ и коротокъ въ то время, какъ къ гражданскимъ должностямъ ведуть пути долгіе и неудобные, — было бы стыдомъ и послужило бы серьезнымъ возраженіемъ противъ церкви... Нынъшній методъ обученія въ гимназіяхъ и лицеяхъ, какъ въ отношении педагогическомъ, такъ и касательно внутреннихъ отношеній между разными науками, представляеть истинный прогрессъ въ сравнении съ прежнимъ и поэтому долженъ быть примъненъ въ семинаріяхъ"<sup>1</sup>).

Но въ Италіи іезуиты, руководящее вліяніе которыхъ на воспитаніе духовенства громадно, — другого мнѣнія. О. Цокки называетъ семинаріи "лабораторіями священниковъ". Онъ допускаетъ, что методъ классическаго образованія въ семинаріяхъ не можетъ остаться такимъ, какимъ былъ прежде; но онъ не желалъ - бы однако, чтобы во всемъ слѣдовали правительственнымъ программамъ. О. Цокки хочетъ средняго учебнаго заведенія между прежней семинаріей и правительственными гимназіей и лицеемъ, такъ чтобы лучшіе студенты могли съ частной подготовкой приступать къ экзаменамъ на лицейскій дипломъ <sup>2</sup>).

Вслѣдствіе новаго направленія Пія X Civilta Cattolica, въ которой пом'вщаеть свои статьи о. Цокки, стала проявлять более ригоризма. Въ одномъ изъ послёднихъ нумеровъ она строго осуждаеть легкомысліе твхъ, которые, выдумывая безъ устали учебныя реформы для семинарій, не могуть придумать ничего лучшаго, какъ превращение ихъ въ публичныя школы, и не перестають толковать о необходимости применения правительственныхъ программъ. Органъ итальянскихъ iesyнтовъ не можетъ понять, какимъ образомъ благоразумнымъ людямъ могла прійти мысль, что для совершеннаго образованія юношей, предназначенныхъ для священства, можеть быть пригоденъ учебный методъ, который даеть въ результать молодыхъ людей съ лицейскимъ дипломомъ, ничего не смыслящихъ въ латинскомъ языкѣ и философіи. Странно, что духовные писатели защищають правительственныя программы, которыя сами свътскіе профессора правительственныхъ школъ критикуютъ, находятъ чрезмърно обремененными, и считають ихъ причиной поверхностности общаго образованія подрастающаго поколівнія. Слівдуеть поэтому исключить изъ семинарій правительственныя программы я не обязывать семинаристовъ общимъ правиломъ къ экзаменамъ на гимназическій и лицейскій аттестаты <sup>8</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Канфалоніери. О характер'в образованія духовенства въ настоящее время. Флоренція, 1901.

<sup>•)</sup> Объ образования молодого духовенства. Римъ. 1902, стр. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Планъ реформы для среднихъ учебныхъ заведеній и семинарій. Civilta Cattolica 17 ноября, 1906, стр. 397.

## УЧЕВНАЯ РЕФОРМА ВЪ СЕМИНАРІЯТЪ РИМОКО-КАТ. ДУХОВЕНСТВА. 485

Такимъ образомъ, сторонники семинарскаго строя по мысли Пія Х стремятся отдівлить ихъ совершенно отъ общества. даже и въ учебно-образовательномъ отношении. Пій Х ясно высказаль свою мысль въ энцикликв къ итальянскимъ архіепископамъ и епископамъ. Онъ предписываетъ епископамъ, "чтобы молодому духовенству, не было дозволено посъщение публичныхъ университетовъ, развѣ только по серьезнымъ причинамъ и съ величайшею осторожностью". Кромъ того въ Римъ доступъ въ университеть почти всегда запрещенъ молодымъ священникамъ. Нельзя предиоложить, что предразсудокъ противъ научнаго образованія вызвалъ это запрещеніе Пія Х, въ чемъ его многіе упрекають. Въ Италіи университеты являются разсадниками антиклерикализма, въ ихъ аудиторіяхъ наука совершенно отдѣлилась оть церкви, и профессора совершенно свободны излагать свои теоріи, даже самыя враждебныя религіозному чувству; посвщающіе ихъ священники часто принуждены выслушивать преподавателей, которые осмѣивають ихъ религіозныя вѣрованія и защищають теоріи противохристіанской философіи. Такимъ образомъ они рискуютъ проникнуться идеями, гибельными для ихъ въры, и нравственно развратиться отъ столкновенія сь испорченной молодежью, подвергая опасности обязательный для нихъ объть безбрачія. "Лишь скрвпя сердце, пишеть о. Цокки, римская церковь разрѣшаеть австрійскимъ еписконамъ посылать воспитанниковъ семинарій въ правительственныя гимназіи и лицеи; не безъ страка она видить въ Германін семинаристовъ, посъщающихъ государственные университеты, для полученія званія доктора богословія" 1). Въ Италін, благодаря почти совершенному отдёленію церкви отъ государства, духовенство болње подчинено јерархін и Пій X можеть запретить воспитанникамъ семинарій посъщение правительственныхъ школъ. Однако это запрещеніе можеть имъть результатомъ уменьшевіе вліянія дуковенства, которое, не зная хорошо, какимъ оружіемъ владветь его противникъ, не въ состоянии будетъ выступать противь нихъ съ нужнымъ умъньемъ и опытностью, и кромъ того устранить само себя оть общественныхъ учебныхъ заведеній и оть оффиціальнаго преподаванія, предоставленнаго только учителямъ, имъющимъ правительственный дипломъ.

<sup>1</sup>) Цокян. Объ образовании молодого духовенства. 17 стр.

Что касается затыть сожительства молодыть людей, готовящихся для общественной карьеры и юношества, предназначеннаго для духовнаго званія, то іезунты Civiltà Cattolica почитають такое сожительство совершенно пагубныхь. Духовная педагогика существенно отлична отъ свътской, т. е. семинарія должны слёдовать другому воспитательному методу, нежели свътскія школы. Изъ-за экономическогъ причинъ или же для того, чтобы устранить дътей, предназначенныхъ для свътской карьеры оть нравственнаго и религіознаго развращенія, въ Италіи родители предпочитають отдавать ихъ въ семинаріи. Эти дъти подчиняются уставу, носять духовную одежду, но зная хорошо, что не будуть священниками, они не стараются пріобръсть необходимня для ихъ положенія качества. Цёль же семинарій-направить мальчиковъ и юношей къ духовному поприщу, заставить изъ проникнуться съ самаго нъжнаго возраста священническамъ духомъ и образовать ихъ для пастырской жизни. Согдасно ръшенію Тридентскаго собора семинаріи не должны быть сившанными заведеніями, въ которыхъ могутъ быть приняты и тв, которые не готовятся къ священству. Открыть изъ для всёхъ безравлично значить ввести въ нихъ свътский духъ и отъ этого соединенія разныхъ элементовъ происходять тв недостатки, въ которыхъ іезуитъ Цокки упрекаеть современное духовенство: разсъянность, школьныя манеры, свободомысліе, духъ независимости и критики, тщеславіе, упрямство и т. д. Если семинаріи не могуть существовать безъ того, чтобы принимать постороннихъ, было бы лучше закрыть ихъ. Для достиженія того, чтобы семинаріи стали чисто духовными училищами, следовало бы сделать экзамены на гимназическій и лицейскій дипломы необязатель. ными; тогда тв, которые не намъреваются вступить въ духовное званіе, не посъщали бы ихъ и такимъ образомъ можно было бы избъгнуть опасности давать образование въ семанаріяхъ ученикамъ, которые потомъ, покинувъ ихъ, нервако становятся сторонниками самаго яраго антиклерикализма.

Пій X желаеть вернуть семинаріи къ ихъ строго духовной цъли. Поэтому можно предвидъть закрытіе семинарій, считаемыхъ правительствомъ равными правительственнымъ гимназіямъ и лицеямъ по праву выдачи соотвътствующихъ этимъ учрежденіямъ дипломовъ. Освобожденные отъ обяза-

Digitized by Google

тельныхъ правительственныхъ программъ, семинаристы приложили бы болёе старанія и труда къ изученію богословскихъ наукъ и къ подготовленію себя въ священники.

Реформа учебныхъ программъ семинарій должна простираться какъ на свътскую литературу, такъ и на богословскія науки. Духовенству вообще ставять въ упрекъ недостаточность образованія. Приведемъ слова, въ безпристрастіи которыхъ нельзя сомнъваться: "Образование итальянскаго духовенства второй половины XIX въка оказывается скуднымъ и устаръвшимъ. Если бы мы задумали составить списокъ духовныхъ писателей, которые въ этотъ періодъ времени писали сноснымъ языкомъ и обладали живныъ и сильнымъ слогомъ, мы оказались бы въ большомъ затрудненіи. Кардуччи, величайшій изъ современныхъ итальянскихъ поэтовъ, вызывалъ любаго католика написать хорошую строку, будучи увфренъ, что онъ не сумълъ бы. Въ литературномъ отношения образование духовенства сводится въ послёдніе годы къ слёдующему: въ провинціальныхъ семинаріяхъ выучивають учениковъ, какъ составить нъсколько латинскихъ стиховъ и въ академической прозъ выразить скорбь Пресвятой Дёвы у подножія креста. Въ большихъ центрахъ, какъ Римъ, молодые духовине питомцы бывають принуждены оставить литературныя занятія лишь только переступять порогъ гимназіи и посвятить всё свои силы на изучение философии и богословскихъ наукъ. Въ католическихъ академіяхъ вветъ такой духъ старины, что наводить сонь на страдающихъ самой упорной безсонницей. Славныя времена красноръчія прошли для насъ. Современное краснорѣчіе, бѣдное и безсильное, не умѣеть болѣе зажигать въ сердцахъ пламя благочестія... Наши священники не унъють владъть словомъ, не знакомы съ современной литературой и послёдними эволюціями языка, этого чуткаго инструмента человеческой мысли, изменяющагося съ каж. дымъ днемъ и постоянно пріобрътающаго новыя тонкости и большую точность. Мы довольствуемся тяжелой прозой какого-нибудь журнала, которая самой острой мысли придаеть плоскую и размеренную тяжеловесность и выражается непереваримыми слонообразными періодами. Этоть серіозный недостатокъ духовнаго образованія требуетъ неотложныхъ мъръ, потому что было бы совершенно безполезно обога-

#### вогословский въстникъ.

щать умы поношей познаніями, если не дать имъ возможности сообщать ихъ другимъ, и пользоваться ими, какъ средствомъ для духовнаго назиданія. А въ наше время общество любить хорошій языкъ, любить твердый слогъ и изящныя образы"<sup>1</sup>). Стало быть нужно повысить литературный уровень образованія духовенства, давъ ему въ рукя современныхъ авторовъ, которыхъ обыкновенно оставляютъ въ сторонѣ въ виду ихъ романтизма, могущаго возбудить молодыя фантазіи, и ихъ антиклерикальныхъ тенденцій. Воспитанникамъ семинарій совершенно незнакома современная литература, считающая своими извѣстнѣйшими представителями Кардуччи, Стеккетти, Д'Аннунціо, Фогаццаро и др., реализмъ или религіозныя и литературныя тенденціи которыхъ считаются вредными для развитія священническаго духа.

Въ семинаріяхъ желательно было бы ввести широкое знакомство съ современными литературными произведеніями н изучение твхъ иностранныхъ языковъ, которые необходнин теперь для общаго образованія и которыми духовенство до сихъ поръ пренебрегало. Но тъмъ не менъе къ такой реформѣ относятся враждебно тѣ, которые хотѣли бы, какъ въ средніе вѣка, дать латинскому языку преимущество въ богословскихъ наукахъ передъ новыми. "Для мірянъ, пкшеть о. Цокки, латинскій языкъ-необходимый предметь образованія, для духовныхъ же онъ языкъ-живой. Это явыкъ литургіи, таинствъ, школы, большихъ епископскихъ собраній и папскихъ документовъ. Слёдуеть поэтому, чтобы семинаристы въ гимназіи и лицев изучали латинскій языкъ, въ такой степени, чтобы при изучении богословія овъ былъ знакомъ имъ вполнъ, и чтобы не нужно было диктовать имъ догматическія или моральныя или библейскія лекціи на разговорномъ языкѣ" 2). Непонятно, почему науки, изучаемыя духовенствомъ для пользы мірянъ, должны быть преподаваемы на языкъ, который несправедливо хотять считать живных. Во времена схоластики научнымъ языкомъ быль латинскій; на латинскомь же языкь еще въ прошломь въкъ преподавали въ семинаріяхъ физику, геометрію, ре-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Реформы, Критическія замізчанія римскаго священника. Римъ, 1905, стр. 28—29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Цит. сочин. 48 стр.

### учивная реформа въ симинаріяхъ римско-кат. Духовенства. 489

торику и на латинскомъ языкв изучается въ настоящее время во многихъ семинаріяхъ исторія церкви. Недавно еще евященникъ Джованни Пиги написалъ для семинаристовъ на латинскомъ языкъ пространный курсъ исторіи церкви. въ которой авторъ часто прибъгаеть къ силлогизмамъ для доказательства тёснящихся въ его головъ теорій. Въ Германін и Англіи въ богословскихъ училищахъ римской церкви богословскія науки не преподаются уже на латинскомъ языкъ, и эти двъ націи преимущественно и подвергаются упрекамъ со стороны защитниковъ школьнаго традиціонализма въ отсутствіи богословской твердости и въ маніи опасныхъ для чистоты въры новшествъ. Во Франціи и въ Бельгін послъдовали тому же примъру безъ ущерба для общаго образованія духовенства. Въ Италіи и въ Испаніи сохранился обычай преподавать на латинскомъ языкъ богословіе, философію, церковное право, экзегетику, исторію церкви, восточные языки. Чрезмърное употребление мертваго языка при живомъ преподавании дъласть духовенство неспособнымъ говорить съ легкостью на своемъ собственномъ языкъ въ тъхъ наукахъ, которыя ему необходимы для его призванія, твиъ боле, что въ современныхъ языкахъ, кромѣ развъ нъмецкаго, трудно найти термины, точно соотвът. ствующіе запутаннымъ и стереотипнымъ выраженіямъ схоластики. Пій X болье склонень къ сохраненію старыхъ методовь. Отмина правительственныхъ программъ даетъ семинаріямъ возможность посвятить болье времени изученію латинскаго языка, хотя это и въ ущербъ твиъ познаніямъ, которыя требуются въ настоящее время для общаго образованія. Возстановленіе старыхъ системъ удалило бы духовенство оть пагубнаго вліянія современной литературы. Кромъ того римская церковь видить въ латинскомъ языкѣ живую связь ся единства. Знаніе латинскаго языка даеть духовенству различныхъ націй возможность быть въ связи съ Римомъ. На соборахъ римской церкви латинский языкъ даетъ собираюшимся на нихъ епископамъ возможность понимать другъ друга. Безъ латинскаго языка единство римскаго католициэма можетъ нарушиться, и дъйствительно въ техъ странахъ, которыя исключили его изъ семинарій, какъ напр. въ Германія, обнаруживаются сепаратистскія вождельнія и стремление подготовить путь для національной церкви, для нъмецкаго католицизма. Эти доводы безъ сомнънія имъють въсъ, но недостаточны для того, чтобы убъдить противнековъ латыни, которые не могутъ понять, почему духовенство должно изучать на мертвомъ языкъ тъ науки, которыя оно должно объяснять народу на живомъ языкъ. Было бн смъщно, если бы итальянецъ для того, чтобы преподавать физику въ Италіи, изучалъ ее самъ на русскомъ языкъ. Это неподходящее сравненіе, отвъчаютъ сторонники старины, потому что датинскій языкъ есть корень, отъ котораго происходятъ языки всъхъ латинскихъ націй. Если этотъ отвътъ и въренъ, то вопросъ еще не разръщенъ для другихъ націй, напр. для нъмцевъ, славянъ или китайцевъ и японцевъ, которые должны будуть изучать богословскія науки въ католическихъ семинаріяхъ на языкъ, не имъющемъ ничего или очень мало общаго съ ихъ культурой.

Что касается высшаго учебнаго курса въ римско-католическихъ семинаріяхъ, то принято слѣдующее раздѣленіе: 1) Философія и естествознаніе, 2) Богословіе и сродныя съ нимъ науки. Въ однихъ семинаріяхъ три года посвящаются изученію философіи и четыре изученію богословія; въ другихъ оба курса проходятся въ пять лѣтъ, а въ нѣкоторыхъ въ три года.

Курсъ философіи обнимаеть логику, онтологію, пенхологію; и теодицею; кромъ того студенты-- философы занимаются математикой, геометріей, физикой, начатками химіи, минералолологіей, геологіей и т. п. Философія составляеть существенную часть научнаго образованія римскаго духовенства, потому что считается единственнымъ путемъ, дающимъ возможность уму проникнуть въ область научнаго богословія, которое безъ философіи не заслуживало бы названія науки. "Богословіе пэлагаеть истины откровенія, но истины уже профильтрованныя философской мыслію". Вплоть до последнихъ леть характерь римско-католическаго богословія быль существенно философскимъ, для доказательства его тезисовъ прибъгали къ Священному Писанію и къ преданію, но главнымъ ядромъ богословской аргументаціи, даже въ догматахъ, недоступныхъ человъческому разуму, были разсужденія философскія. Всв основныя доказательства христіанства-философскаго и историческаго происхожденія и ученіе о Троиць основывается на онтологическихъ понятіяхъ о сущности, единствъ, и личности

Тайна воплощенія возбуждаеть самые глубокіе вопросы психологіи. Вліяніе благодати необъяснимо безъ философскаго изученія человѣческой природы. Въ ученіи о таинствахъ, особенно евхаристіи, мы касаемся самыхъ трудныхъ проблемъ причинности, пространства, матеріи, случайности. Однимъ словомъ, богословіе во всѣхъ своихъ частяхъ есть наука философская и безъ философіи оно не могло бы ни преподаваться, ни изучаться, ни быть надлежаще понятымъ <sup>1</sup>). Изъ семинарій нельзя исключить схоластику, потому что это лишило бы богословіе достоинства истинной науки. Оно скелось бы къ простой исторіи догматовъ, или къ снабженному въ большей или меньшей мѣрѣ разсужденіями перечисленію заблужденій еретиковъ. Богословіе совершенно исчезло-бы <sup>2</sup>).

Слёдуеть, поэтому говорять, сохранить въ семинаріяхъ изучение схоластики, возстановленной Львомъ XШ. До его энциклики Aeterni Patris, схоластическая мысль была въ продолжени почти двухъ въковъ, особенно послъ быстраго расцетта и замъчательныхъ открытій экспериментальнаго метода, блистательно представленнаго Бакономъ, Декартомъ и Галилеемъ, совершенно забыта. Схоластику не безъ основанія упрекали въ томъ, что она задержала научный прогрессъ своими метафизическими аргументами а priori, заключила всю человъческую мысль въ одну голову Аристотеля, съ яростью сопротивлялась всему, что казалось отдёленіемъ оть ея неподвижныхъ теорій. Картезіанство одержало побъду надъ схоластикой даже въ семинаріяхъ и ісеуиты, бывшіе самыми горячими ся поборниками, ограничивались въ первой половинъ XIX въка тъмъ, что совътовали изучать по крайней мврв схоластическую терминологію, чтобы легче понимать богословские тезисы. Возстановление въ духовныхъ школахъ философін Оомы Аквинскаго ставилось въ большур заслугу покойному папъ. Прославление великаго средневъковаго доминиканца есть дъло справедливости. Изъ всъхъ христіанскихъ мыслителей Оома безъ сомнѣнія самый проницательный. Онъ собралъ, обобщилъ, увънчалъ въковое дъло сліянія того, что было менье дряхло въ эллинской мысли, и догматовъ, -- дѣло, робко начатое Климентомъ Але-

<sup>2</sup>) Цокки. Католическій духъ въ образованіи молодого духовенства, Римъ, 1903, стр. 39—40.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hogan, Les études du clerge, Paris, 1901, crp. 53.

ксандрійскимъ въ концѣ второго вѣка, продолженное въ восьмомъ въкъ съ большей аристотелевской точностью Іоанновъ Дамаскинымъ и нашедшее въ плеядъ схоластиковъ широкое развитие. Поэтому мы предполагаемъ, что католическое ученіе въ томъ, что касается метафизической стороны мысли, никогда не можеть безнаказанно выйти изъ границъ ангельскаго учителя. Тъмъ не менъе панегиристы схоластики дълають оговорку: "Будемъ осторожны, чтобы не обезилодить мыслей домы педантичнымъ и нераціональнымъ откапиваніемъ словъ въ ущербъ духу... Бъда, если изъ томизна сдълать законченную систему, недоступную соприкосновению съ новыми науками и завоеваніями челов'вческой мысли. Схоластическая мысль не должна внушать изучающему вношѣ систематическаго презрѣнія къ современнымъ произведеніямъ мысли. Не слёдуеть питать предразсудка, что за аристотелесхоластическими предълами не появлялось другихъ формъ спекулятивнаго мышленія"... <sup>1</sup>)

Эти опасенія застоя философскаго изученія въ римскокатолическихъ семинаріяхъ, вслъдствіе возстановленія схоластики, оправдались. При чтеніи курсовъ философіи, которые въ ходу въ семинаріяхъ, въ особенности въ твхъ, которые считаются лучшими, какъ Цильяра, Лоренцелли, Де Маріа, Мандато,-такъ и кажется, что ихъ книги. напечатанныя въ XX въкъ, перепечатаны съ руководствъ XVI въка. Мысль Өомы выясняется въ нихъ съ доктринерской сухосты, а новыя философскія системы оставлены совершенно въ сторонв. Изучая эти книги можно предположить, что бъдная философія, начиная съ XIII въка, закуталась въ саванъ, потерявъ способность сужденія и ръчи. Нъсколькими силлогизмами эти обновители схоластики думають отделаться отъ кантизма, гегеліанства и позитивизма, представляющихъ главную опору свътской философіи, изучаемой въ итальянскихъ университетахъ. Воспитанники семинарій, замъчають сторонники реформъ въ современномъ духъ, выходять по окончанія курса не только съ пустымъ желудкомъ; но и съ тошнотою отъ философіи. Прежде всего термины и методы схоластики имъ не по вкусу и трудно понятны. Кромѣ того руководства содержать вопросы, считаемые со-

1) Реформы, стр. 31.

## учевная реформа въ семенаріяхъ ремоко-кат. духовенства. 493

временною наукою ребяческими, и на разрѣшеніе ихъ тратятся напрасно цълыя сокровища остроумія. Скудное знаніе латинскаго языка, на которомъ ведется преподаваніе, наполняеть головы учениковъ непонятными формулами, которыя они повторяють безъ запинки, но которыя не въ состоянія выразить на родномъ языкъ. Изученіе философія часто сводится къ механическому зазубриванию техническихъ терминовъ, изгнанныхъ изъ новыхъ языковъ. Умъ привыкаетъ связывать себя авторитетомъ одного мыслителя и приивняеть догматизмъ въ свободныхъ философскихъ разсуж. деніяхъ. Сальваторе Минокки пишеть по этому поводу: "Духовенство должно не только исторически, но и критически изслъдовать богословіе и философію. Ни одинъ человъкъ, будь то Амвросій, Августинъ, Оома, Бонавентура, болѣе-ни одна эпоха,---ни отцовъ, ни великихъ учителей церкви---не можеть присвоить себ'в славу завершения поисковъ истины. Богословская наука отцовъ третьяго и четвертаго въковъ превосходила науку первыхъ христіанскихъ поколёній, а учителя XIII въка, создавъ христіанскую философію, расширили и усовершенствовали богословіе отцовъ церкви. Точно также и наши труды съ теченіемъ вёковъ усовершать труды отцовъ и учителей церкви" 1).

Къ этому стремлению ввести въ семинаріяхъ обновленную философію, представляющую гармоническое смѣшеніе средневъковой схоластики съ современными системами. Пій Х относится неблагопріятно. Вообще римско - католическое богословіе питаеть самую непримиримую вражду къ кантовскимъ теоріямъ, отъ которыхъ беруть начало всв раціоналистическія возэрівнія антихристіанской мысли. По странной случайности философія, которая должна бы обновить образованіе въ римско-католическихъ семинаріяхъ и открыть новые горизонты христіанской апологетики, основывается на философскихъ теоріяхъ Канта. По мивнію іезуита Фонтэна, ученіе новой философской школы католицизма во Франціи. представители которой Лабертонніеръ, Руа, Блондель, Фонсегривъ и др., чисто кантовское. Пій Х поэтому, предполагаеть, чтобы избъжать опасной новизны, лучше остаться спокойно при старыхъ системахъ. Такимъ образомъ.

<sup>1)</sup> Studi Religiosi, 1901, crp. 28.

#### вогослововій ввотникъ.

философія въ католическихъ семинаріяхъ превращается въ анахронизмъ. Въ нихъ опровергается реализмъ, номинализмъ, посвящается нъсколько лекцій на разсужденія относительно происхожденія матеріи, различія между еззе и ехіstentia, но ученикамъ не говорять о религіозно-моральныть заблужденіяхъ, пользующихся обаяніемъ въ современномъ обществѣ. "Въ философскихъ вопросахъ молодежь говорить языкомъ, требующимъ въ обществъ толкователя, и рабски подчиняется системь, не позволяющей имъ принимать участія въ отвлеченныхъ спорахъ нашего времени". (Гоганъ) Въ семинаріяхъ трудно было бы найти философовъ, которымъ когда либо приходилось слышать о Ницше, Гартманъ и Онкенъ, системы которыхъ имъли такое вліяніе на философію латинскихъ націй. Совершенное пренебреженіе преподаванія исторіи философіи еще болье увеличиваеть это незнанів. Философія римско - католическихъ семинарій сохраняетъ характеръ чисто спекулятивный и догматическій, пренебрегая сравнительнымъ изученіемъ системъ. Этимъ объясняется недостатокъ оригинальныхъ философовъ въ рядать католическаго духовенства. Философская спекуляція, даже въ вопросахъ, въ которыхъ повидимому дозволена свобода разсужденія, напр., какимъ образомъ соединена душа съ тёломъ, связана съ догматическими опредёленіями, придарщими римско-католической философіи характерь неподвижности и неизивнности. Поэтому результатомъ ея изученія не можеть быть научное возрождение духовенства, если не положать въ ея основу исторіи системъ и экспериментальныя науки. Схоластик именно следуеть приписать, по мнѣнію Минокки, то обстоятельство, что богословскія науки въ упадкъ, и католицизмъ въ интеллектуальномъ отношени уступаеть протестантству. "Вся аристотелевская догика, развившаяся въ монашествѣ, носила характеръ чисто богословскій; казалось, что наука употребила или алоупотребила силлогизмомъ, чтобы составить изъ всего человъческаго знанія богословіе. Всѣ предразсудки, терпимые или защищаемые историческимъ силлогизмомъ, всѣ здоупотребленія духовной власти, представленныя подъ благовиднымъ предлогомъ юридическихъ силлогизмовъ, имѣли реакцію, выразившуюся въ безвъріи и нравственной распущенности гуманистовъ, артистовъ и философовъ, въ борьбѣ государствъ

#### учевная реформа въ семинаріяхъ римоко-кат. духовенства. 495

противъ церкви, въ народныхъ возмущенияхъ противъ католицизма и въ католической реформъ Тридентскаго собора 1)".

Пій Х однако не раздъляеть непріязни къ схоластикъ. Въ посланіи оть 23 января 1904 г. къ рамской академіи св. Оомы Аквинскаго, онъ торжественно одобрилъ направленіе, данное его предшественникомъ Львомъ XIII изученію философіи, и называлъ схоластику единственнымъ средствомъ для уничтоженія новораціонализма, этой чумы, заражающей въру и разумъ современнаго общества: ad coercendam pro virili parte communem illam rationis fideique pestem, quae longe lateque serpit, neorationalismum dicimus <sup>3</sup>).

Реформа семинарій должна бы двинуть впередъ и изученіе естественныхъ наукъ, имѣвшихъ въ прошломъ даровитыхъ представителей въ рядахъ римско-католическаго духовенства, какъ: Коперника, Гассенди, Секки, Пикаръ, Лаканлъ, Нолле, Спаланцани и др. "Пока естественныя науки составляють часть либеральнаго воспитанія, пишеть о. Гоганъ, ихъ изучение обязательно въ заведенияхъ, приготовляющихъ юношество къ духовному званію" <sup>8</sup>). Въ правленіе Льва XШ, интересовавшагося естественными науками, чему служить доказательствомъ основание ватиканской обсерваторіи и принятое имъ чрезъ пссредство своихъ делегатовъ участіе съ астрономами всего свъта въ громадномъ трудъ небесной картографіи, въ семинаріяхъ было введено изучение этихъ наукъ. Семинарія въ Павіи основала журналь естественныхъ наукъ, существующій 10 леть, въ некоторыхъ семинаріяхъ земледѣльческихъ провинцій епископы учредили даже казедры научной агрикультуры для того, чтобы священники могли и въ матеріальномъ отношенін быть полезными для своей духовной паствы---крестьянъ. Раздѣленіе семинарій на малыя и провинціальныя позволило бы развить и эту отрасль образованія, снабдить провиншальныя семинаріи физическими и химическими инструментами и дать студентамъ серьезное образование. Однако касательно этого неизвъстно мнѣніе Пія Х, цѣль котораго

<sup>3</sup>) CTp. 26.

5\*

<sup>1)</sup> Studi Religiosi, 1906, crp. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta Pontificia, 1906, 1-11, стр. 34-35.

образовать главнымъ образомъ священниковъ, хорошихъ катехизаторовъ, и которому поэтому не нравятся занятія духовенства, не имъющія прямого отношенія къ ихъ апостольской дъятельности. Нъкоторые же—того мнѣнія, что естественныя науки имъютъ прямое отношеніе къ богословскому образованію, потому что служать для доказательства научной истины моисеевой космогоніи и даютъ оружіе для борьбы противъ дарвинизма, монизма, гипнотизма, матеріализма и другихъ системъ, которыя, переступая собственныя границы и вторгаясь въ область откровенія, ведуть войну противъ христіанской догматики.

За изученіемъ философіи въ большихъ семинаріяхъ слѣдуетъ изученіе богословія и однородныхъ съ нимъ наукъ: церковнаго права, литургики, исторіи церкви, священнаго иисанія и патрологіи. Богословіе раздѣляется на догматическое, нравственное и пастырское. Изъ нихъ главное—богословіе нравственное, непосредственный предметъ котораго исповѣдь. Къ первому и послѣднему относятся иногда небрежно, но нравственное богословіе считается необходимымъ для священства: безъ его знанія не дается права исповѣдывать.

Курсъ догматическаго богословія распредѣленъ на три или четыре года. Первый годъ посвящается обыкновенно такъ называемой propaedeutica богословія, заключающейся въ трактатахъ объ откровеніи, о церкви и о римскомъ первосвященникъ. Названная нъщами Fundamentale Theologie, эта часть догматики есть опыть философской и исторической апологетики католицизма; ся важнѣйшіе тезисы ть, которые опредъляють преимущества, права, первенство и непогръшимость папы. Затемъ следують чисто богословские трактаты о Богв, Христв, твореніи, благодати, таинствахъ, адъ и раћ и т. д. До Ватиканскаго собора лучшее руководство на западъ было составлено језунтомъ Перроне; но послъ собора, опредълившаго еще одинъ догматъ и нъкоторые пункты богословскаго и философскаго въдънія, руководство Перроне, какъ устаръвшее, не употребляется болѣе. Теперь болъе всего въ ходу курсы богословія іезуита Хертеръ, отдаляющагося оть схоластической формы, Тангуфея, обсуждающаго нѣкоторые современные вопросы и Маццеллы, составленный съ ясностью и схоластической строгостью. Средн

496

профессоровъ пользуются большимъ уваженіемъ богословы кардиналы—iезуиты Францелинъ и Маццелла.

Отвъчаеть ли нынъшнее преподавание богословія въ римско-католическихъ семинаріяхъ требованіямъ времени?.. Уступимъ ръчь анонимному римскому священнику, автору сочиненія "Реформы": "Въ преподаванія богословія многое нужно исправить. Настоящая реформа состояла бы въ томъ, чтобы изменить, можеть быть, самое основание догматиче. скихъ наукъ и постараться придать ихъ изученію характеръ преннущественно историческій. Мы еще очень далеки отъ такого преобразования. Оставляя въ сторонъ почти постоянную несостоятельность профессоровь, назначаемыхъ безъ разбора для самыхъ различныхъ наукъ, существенные недостатки богословскаго преподаванія состоять въ узости методовъ въ догматикъ, въ безусловномъ отсутствіи критическаго чутья въ экзегетикъ, въ исторіи церкви и въ агіографіи, въ суевърномъ страхъ передъ исторіей догматовъ, въ изложенін морали съ устаръвшими критеріями, не считающейся съ пособіемъ, которое ей можеть доставить физiологія и гигіена, въ преобладаніи изученія римскаго права и почти совершенномъ пренебрежени современнаго законодательства. Въ трактатахъ догматики пространно опровергаются заблужденія Арія и Несторія, но ни однимъ словомъ не упоминается, а если упоминается, то съ безтолковыми разсужденіями, о распространяющихся нынъ новыхъ понятіяхъ о догматахъ. Современное богословіе сухо, холодно, безплодно. Большая часть книгъ, предназначенныхъ для изученія богословія, представляеть лишь схемы, въ которыхъ доказательства предлагаются въ минимальныхъ пропорціяхъ. Подобная книга схоластическаго богословія даеть такіе результаты въ классь, состоящемъ изъ 60 учениковъ: 4 понимаютъ почти все, 10-половину, остальные ничего. Студенты богословія мало что понимають изъ отвлеченностей, которыя можеть быть недоступны для современнаго положительнаго склада ума и имъ не удается достаточно запастись необходимыми для апологетическихъ цълей познаніями" 1).

Поэтому необходимо приступить въ семинаріякъ къ искорененію густыхъ зарослей безполезныхъ вопросовъ, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Crp. 34-35.

#### вогословский вестникъ.

Ĩ

ĩ

1

į

1

1

1

1

ेव दु

. L

Э

1

<u>]</u>1

h

Ų

согласовать богословскія ученія съ современнымъ развитіемъ мысли. Средневъковое богословіе, которое еще въ ходу въ католическихъ семинаріяхъ, по крайней мъръ въ Италія н Испаніи, трактуеть со смѣлой увѣренностью о мельчайшизъ подробностяхъ въ области сверхъестественнаго. Богословн говорять о жизни ангеловь, объ отношеніяхъ между ними, объ ихъ степеняхъ, ихъ вкусахъ, ихъ рѣчи, ихъ природѣ съ такой же точностью терминовъ и указаній, съ какой профессоръ анатоміи демонстрируетъ своимъ слушателямъ вскрытый трупъ. Они разсказывають съ точностью очевидца, какъ происходило сотворение Богомъ міра, въ живыхъ краскатъ представляють состояние Адама и Евы въ земномъ раю, яхъ ежедневныя занятія, ихъ вкусы, ихъ физическія и духовныя совершенства такъ, какъ будто-бы они въ продолженіе долгаго времени жили вмъсть съ ними. Такія же описанія встр вчаются относительно рая, блаженства душъ, ада и страданій осужденныхъ, антихриста, страшнаго суда и т. д. Воображению дана полная свобода и богословские тезисы изобидують темами, ускользающими оть экспериментальнаго метода, отъ свидътельства исторіи или отъ данныхъ откровенія. Не такъ давно одинъ нъмецкій католическій богословь въ курсѣ богословія для семинарій проводилъ гипотезу, что вулканы — трубы ада, помъщающагося въ центръ земли. Исключивъ эти вопросы, оставивъ въ сторонѣ опроверженіе древнихъ ересей, о которыхъ достаточно было бы упомянуть въ исторіи церкви, руководства богословія сократились бы на половину. Богословы оставались бы въ большей связи со своимъ временемъ и примъняли бы божественную истину къ нравственнымъ и уиственнымъ запросамъ современныхъ народовъ.

Сторонники богословской реформы признають, что въ догматахъ есть элементь неизмѣнный и способная къ изиѣненію оболочка; другими словами—неизмѣняющееся содержаніе и формулы для его выраженія, которыя измѣняются согласно научному развитію общества. Въ средніе вѣка силлогизмъ былъ самой совершенной формой для выраженія догмата, теперь же требуется доказательство опыта. Для нынѣшнихъ позитивистовъ самые блестящіе метафизическіе выводы не имѣють цѣны. Религію изучають теперь, какъ факть историческій или психологическій, а потому только историче-

Digitized by Google

скіе и психологическіе факты придають религіознымь теоріямь и ученіямь характерь реальности, который не въ состояніи сообщить имъ отвлеченная аргументація <sup>1</sup>).

Итакъ, для реформы богословскаго преподавенія въ семинаріяхъ требуются значительныя измъненія въ богословіи. Но въ нынъшнее время простое упоминание о новыхъ богословскихъ направленіяхъ возбуждаеть подозрѣніе въ Ватиканъ, особенно вслъдствіе ученій, проводимыхъ французской новокатолической школой, которая учить, что существование Бога нельзя доказать человъческимъ разумомъ и что пророчества и чудеса не обладають никакою доказательной силой и поэтому не могуть быть приводимы, какъ доказательства въ пользу откровенія. Защитники старыхъ системъ абсолютно отвергають возможность обновления богословской мысли. Изменений въ томъ, что касается догматовъ, слѣдуеть строго избѣгать; что же касается формальнаго метода и аргументовъ догматики, то въ этомъ тоже нечего обновлять, потому что тотъ, кто принялся бы за это дёло, столкнулся бы съ непогръшимымъ авторитетомъ церкви. Значить, преподавание богословія должно продолжаться такъ же, какъ и прежде, а тъ, которые требуютъ перемъны метода,-еретики и должны быть исключены изъ церкви.

Между этими двумя враждебными партіями въ лонѣ католицизма согласіе невозможно. Поэтому мало вѣроятно, чтобы могла осуществиться реформа богословскаго преподаванія въ смыслѣ исключенія безполезныхъ вопросовъ, введенія современныхъ понятій, замѣны метафизическихъ методовъ критическими. Пій Х видитъ въ этихъ стремленіяхъ значительной группы римско-католическаго духовенства и группы болѣе образованныхъ вѣрующихъ, движеніе, стоящее въ непосредственной связи съ протестантской свободой изслѣдованія и строго его порицаетъ. Тѣ немногіе, которые пытались обновить богословіе, какъ Дени во Франціи, испытали на себѣ строгости конгретаціи индекса запрещенныхъ книгъ. Поэтому можно предсказать, что богословское образованіе не освободится пока отъ перечисленныхъ нами пробѣловъ и недостатковъ.

Точно также и схоластическая мораль "со своими тонко-

1) Гоганъ, стр. 286.

## вогословский въстникъ.

стями и отвлеченными изысканіями также представляеть матеріалъ, въ который нужно ввести новые критеріи" (Реформы стр. 36). Въ католическихъ семинаріяхъ изученіе нравственнаго богословія имфеть не меньшее значеніе, чёмь изучение богословія догматическаго, и даже, какъ мы ущомянули, предпочитается ему, какъ средство прямое и боле полезное для подготовки къ апостольской дъятельности. Серьезностью отличается руководство итальянскаго кардинала Д'Аннибале; но самыя распространенныя руководствавниги језуитовъ Лемкуль, Гури и Буччерони. Нравственное богословіе въ томъ видѣ, какъ оно преподается въ семинанаріяхъ, можно бы назвать наукой о грѣхахъ и оно состонть часто изъ разсужденій и гипотезъ о тяжести того или другого гръха, о дозволенности или недозволительности извъстныхъ поступковъ. Въ своихъ попыткахъ каталогизировать всв аберраціи страстей или нравственныя заблужденія воли, моралисты запада привыкли входить въ нъкоторыя столь опасныя подробности порока, что не малую часть ихъ руководствъ можно читать только по латыни, а между твиъ эти тексты изучаются молодыми воспитанниками семинарій, которыхъ съ такимъ стараніемъ держатъ въ заперти, далеко отъ свѣта.

Нравственое богословіе римскихъ семинарій требуеть тоже очищенія, и это горячо сов'ятуется даже тыми, которые считають его совершеннъйшимъ произведеніемъ западныть богослововъ. "При чтеніи руководствъ по нравственному богословію, пишеть Гогань, мы часто бываемъ грустно поражены. Судьи не могуть понять, что богословъ считаеть позволенными нѣкоторыя дѣйствія, осужденныя закономъ; чувство чести отвергаетъ нѣкоторые пріемы, дозволенные богословами, ревностные христіане удивляются, зам'ячая въ ръшеніяхъ моралистовъ какъ бы явное отреченіе отъ глав. ныхъ основъ Евангелія; общественное мнѣніе въ нѣкоторытъ случаяхъ строже казуистовъ въ осуждени зла". Нъкоторыя опредѣленія католическихъ моралистовъ относительно лян, объщаній, клятвы, контрактовъ, причинъ, освобождающить отъ возвращенія чужаго и т. д., справедливо возбуждають возраженія и навлекають справедливую критику на систему католической морали. Уже въ XVII въкъ былъ предпринять трудъ очищенія морали. Александръ VII (1665 г.) осудиль 45 тезисовъ, выбранныхъ изъ самыхъ извъстныхъ сочиненій по нравственному богословію, а Иннокентій XI шестьдесятцять (1679). Читая эту серію заблужденій, пишетъ Гоганъ, поражаешься, что подобныя ученія нашли мъсто въ руководствахъ, предназначенныхъ для нравственнаго руководства христіанъ, или заслужили одобреніе благочестивыхъ и разумныхъ личностей (стр. 284—285.)

Итакъ, слъдовало бы освободить нравственное богословіе оть всёхъ этихъ тонкихъ различій, которыя, по выраженію не разъ упомянутаго Гогана, даютъ возможность задъвать за утесы, не подвергаясь крушенію, или сократить обязанности до самыхъ крайнихъ предъловъ, или внушить сомнънія, совершенно не оправдываемыя совъстью, какъ нечестный адвокать, выдумывающій придическіе аргументы, чтобы освободить своего кліента отъ уплаты долга (стр. 290). Кромѣ того слѣдуеть уничтожить искусственное раздѣленіе гръховъ на смертные и простительные. Что въ некоторыхъ случаяхъ легко замѣтить тяжесть или незначительность прегръшенія, --- это допускается защитниками реформы; но они отрицають, чтобы можно было двлать нравственную опънку человъческихъ дъйствій, измъряя ихъ по извъстной мъркъ; католические моралисты забывають о существовании субъективнаго, личного элемента, объ интеллектуальныхъ и нравственныхъ условіяхъ дъйствующаго лица, условіяхъ, которыя часто опредъляють нравственное значение дъйствия. Справедливо хотять поэтому ограничить нравственное богословіе немногими ясными, основательными принципами, устранить вліяніе казуистовъ, которыхъ вдкой ироніей бичевалъ Паскаль, считать нравственный поступокъ боле субъективнымъ, воспользоваться физіологическими, юридическими и соціальными науками, чтобы преобразовать різшеніе нікоторыхъ вопросовъ, ошибочно разрішенныхъ римско-католическими моралистами. Но намъ кажется, что для такой реформы время еще не настало: католические трактаты по нравственному богословію вмісто того, чтобы значительно сократиться, принимають все большіе разм'вры чрезь прибавление новыхъ разсуждений, напр., о стечени важности неповиновенія тіхъ, которые въ Италін, вопреки рішенію римскихъ конгрегацій, принимаютъ участіе въ политическихъ выборакъ (есть моралисты, считающіе это неповиновеніе смертнымъ грѣхомъ), о проступкахъ лицъ, посѣщающихъ спиритическіе сеансы или занимающихся гипнотизмомъ и т. п.

"Что касается изученія Священнаго Писанія, —пишеть авторь "Реформъ", то наши школы представляють печальное арѣлище. Библейская критика дѣлаеть гигантскіе шаги, но до нашихъ семинарій объ этой громадной и плодотворной дѣятельности едва доходитъ слабый отголосокъ въ краткихъ замѣткахъ журналовъ. Въ старыхъ школахъ юношей знакомять со старыми методами, старыми категоріями, старыми правилами толкованія Священнаго Писанія, какъ будто бы окружающій міръ находится въ состояніи неподвижности, смерти. Объ экзегетикѣ не имѣютъ даже точнаго понятія, думаютъ, что она сводится къ духовному созерцанію эпизодовъ Священнаго Писанія, вмѣсто того, чтобы понимать ее какъ слѣдуетъ въ смыслѣ строгаго, ученаго изслѣдованія текстовъ и ихъ состава".

Левъ XIII понялъ крайнюю важность библейскаго вопроса и энцикликой Providentissimus Deus оть 18 ноября 1898 года хотълъ остановить успъхи такъ называемой широкой школы римско-католическихъ экзегетовъ, смъло допускавшихъ возможность ошибокъ въ библін. Левъ XIII объявлялъ невърными и неосторожными теоріи, которыя современные римскокатолические экзегеты распространяли въ своемъ преподавани съ апостольскими целями. Темъ не мене, несмотря на его явное осуждение, въ католическихъ школахъ, благодаря нерѣшимости римской церкви опредѣлить границы боговдохновенности, безнаказанно поддерживаются мивнія, которыя прежде считались на западъ еретическими: отрицають исторический характеръ первой главы книги Бытія; потопъ сводится къ местному наводнению, погубявшему немногихъ людей и животныхъ; язвы Египта считаются естественными событіями; чудо Інсуса Навина преобразовалось въ поэтическое описаніе естественнаго явленія; книги Іова, Юдифи, Товита, а также случай Іоны считались нравственными вымыслами; отказывали Монсер въ чести составленія Пятокнижія. Еще радикальнее была новокатолическая экзегетика по отношению къ Новому Завъту, изъ котораго она избрала главнымъ предметомъ для своей критики евангеліе оть Іоанна. Тъмъ не менёе Левъ XIII хотёль не подавить это

движеніе, но только дисциплинировать его. Чтобы достигнуть этого онъ назначилъ библейскую коммиссію. Но смерть прерва-ла начатое Львомъ XIII дъло. Его преемникъ нашелъ умъстнымъ дъйствовать строже и положить конецъ смълымъ теоріямъ новой экзегетики. По взгляду архіепископа камбрейскаго, выраженнаго въ его декреть, осуждавшемъ сочиненія Луази, новая экзегетика произвела "прогрессивное уменьшеніе истинъ, ослабленіе католическаго чувства, прославленіе частнаго образа мыслей, уклоненіе отъ истиннаго благочестія, постоянное проникновеніе идей, почти совершенно разрушающихъ область сверхъестественнаго, постепенное по-ниженіе общепринятыхъ взглядовъ вёры, фантастичное толкование Священнаго Писания, слишковъ снисходительное отношение къ книгамъ, написаннымъ извъстными противниками въры, незнаніе или презръніе непогръшимаго автори-тета церкви и ся всрховнаго главы". Пій X раздъляеть въ этомъ отношении мысли французскаго прелата. Онъ осулдаеть сочинения Луази, но хочеть, чтобы въ семинарияхъ прилежно изучалось Священное Писаніе. Декреть оть 27 марта 1906 года предписываеть правила плодотворнаго преподава-нія экзегетики въ семинаріяхъ. Программа, начертанная въ общихъ чертахъ Піемъ X, обнимаеть трактать о боговдохновенности, исторію канона и герменевтику общую и изслівдующую отдъльныя книги. Касательно Ветхаго Завъта онъ рекомендуеть знаніе исторіи древняго Востока, а также литературы путеводителей и паломничествъ въ Святую Землю. Преподавание не должно уклоняться отъ общаго ученія и преданія церкви; можно утилизировать вёрные резуль-таты наукъ, касающихся Священнаго Писанія, но слёдуетъ изгнать смёлыя выдумки новаторовъ; кромъ того должны обсуждаться только тв вопросы, которые способствують уясненію и апологіи священныхъ книгъ: Doctor sacrae Scripturae tradendae sanctum habebit, nunquam a communi doctrina ac traditione Ecclesiae vel minimum discedere: utique vera scientiae nunc incrementa, quaecumque recentiorum solertia peperit, in rem suam convertet, sed temeraria novatorum commenta negliget; idem eas dumtaxat quaestiones tractandas suscipiet, quarum tractatis ad

intelligentiam et defensionem Scripturarum conducat. Декреть Пія X не разрѣщаеть библейскаго спора на западѣ и ограничивается общими указаніями и строгимъ наказомъ не уклоняться отъ общаго ученія церкви. Затрудненіе состоить именно въ томъ, чтобы знать, какое есть общее ученіе римской церкви, которое должно быть предметомъ изученія въ семинаріяхъ. Можеть быть библейская коммиссія, назначенная Львомъ XIII, могла бы отвѣтить на этотъ вопросъ. Но, повидимому, ся вліяніе чрезвычайно ничтожно, и несогласія, возникшія между ся членами, дълають се неспособной руководить библейскими спорами и при случав разрвшать ихъ. Такъ мы читаемъ въ сочинения "Реформы": "Библейская комиссія мудрствуеть надъ опредѣленіемъ границъ боговдохновенности. Теперь это встямъ извъстно. Названной комиссіи быль предложень вопрось: можно ли утверждать, что въ некоторыхъ пунктахъ священный авторъ пишеть не по внушенію свыше, когда онъ приводить прежніе документы, которые въ ходу у народа, и которымъ онъ сталобыть не даетъ авторитета собственнымъ утвержденіемъ, или разсказы, которые и въ историческомъ отношении могутъ быть невърными? Коммиссія, помня двусмысленные дельфійскіе оракулы, отвѣчаеть въ общемъ иють, но сейчасъ же ум вряеть огрицательный ответь многозначительнымь но... Но если можно доказать основательными доводами, что авторъ повторяетъ слова или сочиненія прежняго времени, тогда можно признать такъ называемую теорію исторической внъшности, --- довольно смъшное опредъление и глубоко противоръчивое, нисколько не свидътельствующее въ пользу компетентности членовъ коммиссіи (стр. 86)". Тоже самое можно бы сказать о недавнемъ ръшени библейской коммиссіи относительно Пятокнижія, рѣшенія, которое какъ широкая, такъ и традиціонная школа толкують съ торжествующимъ видомъ, каждая въ пользу своихъ теорій.

Между твмъ расположеніемъ Пія Х пользуются экзегетыретрограды, и поэтому духовенство и семинаріи, чтобы не возбудить подозрвнія относительно своего правовврія, защищають самыя устарвешія теоріи. Типичнымъ примвромъ могуть служить два случая изъ церковнаго календаря епархіи Удине на 1906 г. Духовенство призывается къ защитв подлинности Пятокнижія, отрицаемой раціоналистами 1) потому, что Моисей говорить въ 8 лицв и хвалить самъ себя; 2) потому что въ немъ встрвчаются халдейскія имена, неизввстныя въ епоху Моисея; 8) потому что въ немъ разска-

Digitized by Google

зывается о смерти и погребении Моисея. Второй случай относится къ грѣхопаденію нашихъ прародителей. Духовенство приглашается доказать, что все то, что разсказывается въ книгъ Бытія о сотвореніи міра, объ искушеніи Евы, о змів, о древъ познанія добра и зла, не слъдуеть понимать въ аллегорическомъ, но въ буквальномъ смыслѣ. По этому поводу флорентійскій журналь Studi Religiosi, представитель либеральныхъ тенденцій въ экзегетикъ, подвергнувъ сперва критикъ легкомысліе перваго случая, въ которомъ выражають убъждение, что подлинность Пятикнижія отрицается только въ силу вышеупомянутыхъ трехъ причинъ, разражается относительно второго случая следующей выходкой: "авторъ воленъ понимать въ буквальномъ смыслѣ, что Богъ сошелъ въ полдень погулять въ саду, чтобы подышать свъжимъ воздухомъ, но пусть онъ не требуетъ, чтобы мы признали положенія, въ которыя и мальчика не заставишь повърить" (1906, стр. 687).

Другое доказательство тенденцій Пія Х въ экзегетикъ представляють расточаемыя имъ похвалы сочиненіямъ, воплощающимъ традиціонализмъ, и данный имъ епископамъ совъть, не колеблясь удалять склоняющихся къ новымъ ученіямъ профессоровъ. Тъмъ не менъе въ одномъ документъ напа выказываеть себя не столь враждебнымъ къ движенію реформы въ экзегетикъ. Это письмо къ недавно умершему монсиньору Ле-Камюсъ, епископу Ла-Рошели, по случаю опубликованія его сочиненія L'oeuvre des Apôtres (8 т. Paris, 1905). Пій Х пишеть такъ: "Насколько достойна осужденія сміздость твхъ, которые, слёдуя гораздо болёе своему вкусу къ новизнь, нежели учению церкви, не колеблются прибъгать къ крайне свободнымъ критическимъ пріемамъ, настолько же заслуживаеть осужденія поведеніе твхъ, которые не рв. шаются ни въ какомъ случав покончить съ экзегетикой Священнаго Писанія, бывшей до сихъ поръ въ ходу, даже тогда, когда, оставляя въру въ цълости, просвъщенный прогрессъ науки настоятельно этого требуетъ" (Посланіе отъ 11 января 1906 г.). Не хотящіе покончить съ экзегетикой, бывшей до сихъ поръ въ ходу,---это богословы, которые, привыкнувъ основывать свои доказательства на нъкоторыхъ невърно истолкованныхъ текстахъ Священнаго Писанія, думають, что все зданіе въры должно рухнуть, если эти самые тексты будуть иначе объяснены экзегетами. Одинъ изъ такихъ богослововъ въ Италіи іезуить Санто Скиффини называлъ новыя теоріи экзегетики раціоналистическими баснями, мечтами и протестантскою чумой и удивлялся, какъ Луази, авторъ вреднъйшихъ сочиненій, и Лагранжъ, редакторъ Revue Biblique, не стыдятся распространять ихъ<sup>1</sup>). Въ этой безкровной борьбъ побъда, по традиціямъ римскаго католицизма, должна остаться за богословіемъ, а средство для ея достиженія—заставить молчать экзегетовъ новаторовъ. Поэтому мы думаемъ, что въ правленіе Пія X традиціонализмъ будетъ имѣть перевѣсъ въ семинаріяхъ и въ преподаваніи экзегетики произойдетъ скорѣе регрессъ, нежели прогрессъ; отъ воспитанниковъ же будутъ стараться скрывать опасныя стороны библейскаго вопроса.

Необходима была бы реформа и въ преподавании исторіи церкви, которая изучается по устаръвшимъ учебникамъ, въ которыхъ обильный и неподатливый матеріалъ схематически распредъленъ на многіе маленькіе тезисы. Слёдуеть устранить эти старыя системы. Жизнь церкви есть органическое цѣлое и не можеть быть конструирована изъ пилюль. Исторія церкви считается въ римско-католическихъ семинаріяхъ дополненіемъ, приложеніемъ къ богословію; больше всего развиты тезисы относительно первенства и непогръшимости римскихъ папъ, такъ что исторія церкви часто превращается въ апологію папства. Кром'в того въ школьныхъ руководствахъ или умалчивается о нёкоторыхъ историческихъ фактахъ. бросающихъ твнь на католицизмъ, какъ напр. о характеръ и д'вяніяхъ нъкоторыхъ папъ, инквизиціи, осужденіи Галилея-или же прибъгають къ ничтожнымъ доводамъ, чтобы представить ихъ въ более благопріятномъ свёте. Некоторыя искаженія исторіи не такъ легко провести, когда легко прибыснуть къ документамъ. О. Гоганъ пишетъ: "Священникъ, изучающій исторію, не долженъ настаивать на игнорированіи фактовъ, которые ему непріятны. Эти факты-полезные, хотя и непріятные уроки. Кром'ь того не сл'ядуеть подъ предлогомъ апологетики иди съ цълью полемики, нечестно отрицать факты или искажать ихъ. Дъйствовать такимъ обра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Divinitas Scripturarum adversus hodierntas novitates asserta et vindicata. Torino, 1905, crp. 57-58, 106, 117.

## учевная реформа въ семинаріяхъ римско кат. духовенства. 507

зомъ тоже самое, что сознаться въ безсиліи защищать свое дъло, защищать его честно". Справляясь съ руководствами исторіи церкви, употребляемыми въ семинаріяхъ, можно найти только нъсколько строчекъ для объясненія начала реформаціи, приписываемой "свинскимъ намъреніямъ" Лютера: на Фотія до сихъ поръ смотрять, какъ на евнуха, ересіарха, воплощеннаго демона, а Александра VI сердобольно представляють, какъ папу большаго ума и съ великодушнымъ сердцемъ. Поборники семинарскихъ реформъ хотъли бы уничтожить эту пристрастность и применить правило Квинтиліана: Historia scribifur ad narrandum, non ad probandum, вивсто того, чтобы говорить иногда о фактахъ, извращая ихъ, указывать лучше воспитанникамъ на источники, откуда они должны почерпнуть ихъ, и давать болев совершенныя познанія въ хронологіи и географіи-наукахъ, находящихся въ полномъ пренебрежения. Но чтобы провести такую реформу. слъдовало бы лишить исторію церкви ея апологетическаго характера, отнять у ней задачу поддерживать даже непозволительными средствами тезисы богословія, а для такой радикальной реформы правление Пія Х, воодушевленное самымъ строгимъ консерватизмомъ, кажется неблагопріятнымъ.

Еще одно важное преобразованіе касается церковнаго права, которое въ римской церкви часто прокладываетъ дорогу къ высокимъ постамъ іерархіи. Судя по самымъ распространеннымъ руководствамъ на западъ, именно іезуита о. Маріана. Де Луна и кардинала Каваньисъ, церковное право сохраняетъ весь громадный матеріалъ законодательства среднихъ въковъ. Въ его основаніи лежатъ пять книгъ Декреталій, одобренныхъ Григоріемъ IX и дополненныхъ Бонифаціемъ VIII, Климентомъ V и Іоанномъ XXII, къ которымъ въ теченіе въковъ присоединились многочисленныя ръшенія римскихъ напъ и конгрегацій. Нъкоторые трактаты церковнаго права, относительно законовъ, брака, цензуры, и т. д. изучаются одновременно и въ нравственномъ богословіи, такъ какъ границы объихъ наукъ точно не опредълены.

Церковное католическое право представляетъ собрание законовъ, серьезное неудобство которыхъ состоитъ въ томъ, что они не могутъ быть примънены. Во время теократическаго періода среднихъ въковъ основнымъ принципомъ церковнаго права было абсолютное первенство папъ, ихъ неограниченная власть, какъ въ духовномъ, такъ и въ свътскомъ отношеніи, и все церковное законодательство согласовалось съ этой аксіомой. Превосходство церкви надъ государствомъ было принципомъ, руководившимъ канонистами въ ихъ юридическихъ изысканіяхъ.

Въ настоящее же время, когда могуществу папы предназначено повидимому окончательно заключиться въ предълы духовнаго, и когда государство, свободное отъ опеки церкви. смъло требуетъ своего права совершенной автономіи, большее число каноническихъ предписаній католической церкви. сводящихся въ концъ концовъ, къ различнаго рода привиллегіямъ духовенства, имфетъ только фиктивную ценность, представляеть далекое воспоминание эпохи, которая не повторится болѣе въ исторіи. Поэтому церковное право нуждается въ совершенной, основательной реформъ. Въ 1869 г. передъ открытіемъ Ватиканскаго собора епископы просили, чтобы было приступлено къ совершенному преобразованию церковнаго права, такъ чтобы оно согласовалось съ современными нуждами. Внезапное прекращение засъдания собора не дало осуществиться желаніямъ римско - католическихъ епископовъ различныхъ націй. Забота объ этой реформъ была такимъ образомъ предоставлена римскимъ конгрегаціямъ, которыя совершенно не занимались ею или произвели только легкія измівненія. Единственный идеаль католическаго церковнаго права--это централизировать въ Римъ всъ дъла католическихъ націй; результаты же этой централизаціи-длиннъйшія проволочки въ разръшевіяхъ церковныхъ спорныхъ вопросовъ или тактическія ошибки, такъ какъ судьи, засъдающіе въ римскихъ ковгрегаціяхъ, не могутъ знать основательно душевное состояніе, стремленія и нужды различныхъ націй. Слёдовало бы поэтому изъять изъ церковнаго права тъ законы, которые нельзя болъе примънять, не считаться более съ теми привилегіями, которыя духовенство окончательно потеряло, сократить въ пользу епископовъ всемогущество римскихъ конгрегацій и дать отдѣльнымъ церквамъ, чрезъ посредство частныхъ соборовъ, болве свободы для развитія ихъ внутренней жизни.

Въ такомъ видъ, какъ оно преподается въ настоящее время, церковное право есть fictio iuris: законы существують въ теоріи, но не имъютъ практическаго значенія. Спрашивается,

508

#### учвеная реформа въ семинаріяхъ ремско-кат. духовенотва. 509

къ чему дълать сбязательнымъ изучение законодательства, которое во многихъ пунктахъ не имветъ болве отношения къ современной жизни? Кромъ того первенство церкви надъ государствомъ или союзъ церкви и государства, протягивающихъ другъ другу руку помощи для болѣе легкаго достиженія ихъ обоюдныхъ цёлей, -- теоріи, уже не имъющія нынъ значенія. На западъ римско - католическія напіи или отдълились уже оффиціально отъ церкви, или стремятся отдѣлиться отъ нея, или относятся къ ней равнодушно или враждебно. Религіозная борьба во Франція есть одинъ изъ послъднихъ эпизодовъ этого проникновенія политическихъ идеаловъ въ жизнь римскаго католицизма и католическая церковь на западѣ должна будеть впредь разсчитывать только на свои собственныя силы. Въ эпоху такого радикальнаго общественнаго переворота канонические законы --- анахроннзмъ, то же самое, что примънение законовъ Августа или Юстиніана въ наше время.

Тъмъ не менъе эта настоятельная и необходимая реформа осуществится очень медленно. Въ Григоріанскомъ университетв, управляемомъ іезунтами, о. Вернцъ, недавно выбранный генераломъ ордена, объяснялъ декреталіи и издалъ свой комментарій, не отказываясь ни оть одного изъ принциповъ, утверждающихъ въ средніе въка абсолютное могущество папъ, какъ въ религіозной, такъ и въ политической жизни. Слёдуеть однако напомнить, что Пій X, главная цъль котораго-внутренняя реформа церкви, съ самаго начала своего правленія лел'вяль мысль обновленія церковнаго права. Для этой цёли онъ назначилъ комиссію, названную коммиссіей кодификаціи церковнаго права, въ которой участвують лучшіе римско католическіе канонисты подъ предсвлательствомъ монсиньора Гаспарри. Цъль коммиссіи разсмотрѣть непомѣрную кучу потерявшихъ силу законовъ, сократить церковное право на третъ или болње, сиягчить строгость некоторыхъ предписаний такъ, чтобы церковные законы были легче примънимы для всъхъ націй. Съ этою принимають участіе делегаты епископовъ различныхъ римско-католическихъ странъ. Коммиссія работаеть въ величайшей тайнь и поэтому нельзя ничего сказать объ этой рефорив.

Другіе реформаторы духовнаго образованія предлагають

6

#### вогословокий въотникъ.

основание казедръ соціальныхъ наукъ для изученія общей соціологіи, политической экономіи, соціальной экономіи, исторіи соціологическихъ теорій: "въ настоящее лихорадочное время экономическихъ задачъ, роковымъ образомъ отражаюшихся въ жизни политической, національной и интернаціональной, духовенство совершенно не имветь о нихъ ни малъйшаго понятія и, можеть даже оказаться, не въ состояни понимать журнальныя статьи". Сов'ятують также реформу законовъдънія въ семинаріяхъ, знакомства съ современнымя законами для более действительной защиты собственных правъ. Хотять, однимъ словомъ, чтобы духовенство выходило изъ семинарій не съ однимъ запасомъ латыни, схоластическихъ формулъ и каноническихъ опредъленій, благодаря которымъ оно живетъ среди воспоминаний похороненныхъ въковъ прошлаго, но какъ человъкъ, сознающій враждебность общества, въ которое онъ вступаетъ, къ олицетворяемому имъ ученію и способный защищать его на научной цочвѣ не менѣе, чѣмъ на почвѣ соціальной.

Изъ всего вышесказаннаго легко замътить, что главный недостатокъ получаемаго въ семинаріяхъ воспитанія римскокатолическаго духовенства заключается въ его устарълости. Приведемъ слова римскаго священника, автора брошоры "Реформы": "Образование духовенства слабо и недостаточно. Духовенство не замѣчаетъ происходящихъ въ обществѣ эволюцій; оно живеть упорно приверженное къ ослупляющему его прошлому, между твыъ какъ всякій соціальный институть, если онъ кочеть жить и процвътать между людьми, долженъ стараться составить себъ будущность. От-СЮДА, ВЪ ТО ВРЕМЯ КАКЪ ВЪ СВЪТСКОМЪ Обществъ МЪНЯЮТСЯ методы, горизонты, основы обравованія, духовенство ндеть ощупью между развалинами дидактической науки и воспитанія, носящихъ явные признаки минувшихъ цяти стольтій. Подъ безстрастной оболочкой священнической жизни скриваются безчисленныя силы, ожидающія пробужденія. Сльдуеть стряхнуть ихъ безжизненный сонъ и направить ихъ по свободнымъ путямъ современной культуры. Весь его организмъ исцъльетъ и придетъ въ движеніе, какъ въ новой молодости. Движеніе есть жизнь и жизнъ есть поб'вда" <sup>1</sup>).

510

<sup>1)</sup> Стр. 38-39.

#### учевная реформа въ семинаріяхъ римско-кат. Духовенотва. 511

Какъ видно изъ вышесказаннаго, вопросъ о реформъ духовнаго образованія занимаеть умы на западв не менве, чвиъ въ Россіи; отъ новаго направленія духовенства зависить будущее христіанства, какъ соціальной религіи. Борьба между новымь и отсталымъ элементами ведется ожесточенно и если реформисты надъялись на побъду при Львъ XIII, ихъ иллюзін исчезнуть можеть быть при Пів Х. Для того, чтобы удовлетворить желаніямъ реформистовъ, католицизмъ должень бы отказаться отъ доктринальнаго контроля, обновить свой въковой организмъ, сократить преимущества папства, дать національнымъ церквямъ пекоторую автономію, освободить низшее духовенство отъ черезчуръ рабскаго отношенія къ ісрархіи. Дёло заключается въ цёлой серіи измёненій, которыя дали бы римскому католицизму новое направление и освободили бы его отъ обвинения въ томъ, что онъ враждебно относится къ культуръ и считаетъ задачей своего существованія борьбу со світской властью.

Трудно предвидъть, какіе критеріи возьмуть въ будущемъ верхъ, каковы будутъ результаты кризиса католицизма на западъ. Неподвижность подтачиваетъ медленно организмы, даже самые богатые жизненной энергіей. Христіанство заключаеть въ себъ плодотворный зародышъ, который развился на враждебной почвъ язычества съ удивительной силой, выработалъ христіанскую науку и положилъ основаніе христіанскому обществу. И въ аскетическомъ пылу первыхъ въковъ величайшие гении этой славной эпохи, какъ Василій Великій и Іоаннъ Златоусть, не пренебрегали усвоять себѣ понятія, слогъ и философію своихъ противниковъ и изливать на нихъ мягкій, ласкающій свъть христіанской религи. Въ наше время наука медленно подрываеть основанія христіанскаго откровенія. Правильно-ли систематически игнорировать ся существование, ся успъшное движение впередъ, ея результаты и уступать ей поле битвы, отступая въ твнь церквей, чтобы блаженно упиваться въ нихъ жертвеннымъ благовоніемъ?.. Или же слъдуетъ проникнуть въ ея траншен, изучить ся методы, вооружиться ся же оружісыъ, проникнуть въ характеръ ея жизни, чтобы бороться противъ нея въ надеждъ нейтрализовать ся вліяніс?.. Воть задача, занимающая въ настоящее время католицизмъ на западъ. Заключиться ли въ раковину, уже разъёденную временемъ

6\*

и морскою волною, или же плавать по океану, презирая и вѣтры и бури? Тѣ, которые предпочитають бездѣятельность и неподвижность, увидять можеть быть образующуюся постепенно вокругъ нихъ пустыню; тв, которые стоять за обновленіе, придумывають новыя формы для католицизма, которыя измѣнять его ученіе и его строй. Понятно, что большія религіозныя эволюціи не совершаются въ періодъ нъсколькихъ лътъ; но уже замътны симптомы этого доктринальнаго и соціальнаго переворота въ римской церкви, вліяніе котораго на христіанство запада будеть громадно. Реформистское движение можеть быть сжато, сдавлено, но оно возродится съ большей силой и тогда потомки будуть свидътелями титанической борьбы между застывшими традиціями и обновленной мыслью и въ этой борьбѣ католичество, очистившись отъ щлаковъ, возстанеть къ новой жизни или же останется парализованнымъ и неспособнымъ къ исполению своего соціальнаго назначения.

C. Bpamkees.



# ОПРАВДАНІЕ НАУКИ. Теорія познанія В. Вундта.

(Продолженів).

## II. Реальное учение о познания.

## 1. Исходные пункты критическаго реализма.

Перенесеніе психологіи изъ области спекулятивныхъ изслъдованій и чистаго самонаблюденія на почву эксперимента, произведенное во второй половинѣ истекшаго столѣ. тія и отозвавшееся на всёхъ областяхъ наукъ о духъ, получившихъ телерь иной смыслъ и иное освъщение, сказалось, безъ сомнѣнія, и на той наиболье цьной философской дисциплинъ, которой одинаково дорогъ и міръ внъшній и міръ внутренній, познаваемое и познающее-на теоріи познанія. Психологическія обоснованія теоріи познанія существовали всегда, во всёхъ системахъ, удёлявшихъ вниманіе этой существенной части всякаго философскаго ученія; поэтому можно было бы даже a priori сказать, что новъйшее богатое результатами движение въ области психологи могло дать новый исходный пункть для теоріи познанія. Такъ это и случилось: богатая новъйшая германская литература въ указанной области, обязанная своимъ существованіемъ главнымъ образомъ Avenarius'y, Schubert Soldern'y, Rehmke, Schuppe, Wundt'y, Hartmann'y, Riehl'm, Kirchmann'y и многимъ другимъ, является отраженной волной новыхъ психологическихъ изысканій и методовъ. Прежнія точки зрвнія психологіи, основывавшейся исключительно на внутреннемъ опыть, на чистомъ самонаблюдении, кромѣ того, что привели почти къ

#### вогословский въотникъ.

безплоднымъ въ психологической области результатамъ, доставляли и философіи безнадежныя гносеологическія основоположенія. Ту пропасть между субъектомъ и объектомъ, въ которую субъективный идеализмъ, объективный реализмъ и критицизмъ бросали всъ произведенія своихъ послъдователей, чтобы основать на этой груде изследований мость между тою и другою областью, эту пропасть, можно съ увъренностью сказать, выкопала именно отжившая теперь резонирующая спекулятивная психологія. Чёмъ болёе достоинства приписывалось раньше внутреннему опыту, тёмъ ярче раздѣлялся внутренній міръ отъ внѣшняго, тѣмъ глубже и непроходимъе была указанная пропасть; и если Канту, видъвшему игнорирование положения философовъ одной стороны другой стороной, считавшей противуположный ныъ берегъ простымъ маревомъ, захотвлось примирить обв стороны, то результаты его изслёдованій на почвё старой психологіи выразились только въ утвержденіи д'яйствительнаго существованія обоихъ береговъ, а въ силу этого, и въ прязнаніи дъйствительнаго существованія той пропасти, черезъ которую съ берега субъективизма берегъ объективизма казался покрытымъ туманною дымкою нашихъ формъ познанія и виднълся не an `sich, а только какъ искаженный феноменъ. И только въ новое время теорія познанія сдвинула оба бе рега до полнаго сліянія благодаря ученію психологіи о непосредственномъ опыть. Этотъ непосредственный опыть, примъняясь въ самомъ чистомъ видъ къ теоріи познанія, даетъ начало такъ называемому наивному эмпиризму, той точкъ зрѣнія, изъ которой исходить большинство новъйшихъ гносеологическихъ ученій и который играсть также доминирующую роль въ обосновании теоріи познанія Вундта.

"Всѣ теперь сходятся въ томъ пунктъ" говоритъ Вундтъ<sup>1</sup>) про представителей новаго теоретико-познавательнаго направленія, "что для пріобрѣтенія надежнаго обоснованія наша мысль должна быть сведена къ той ступени примитивнаго познанія, которое относится къ воспріятію вещей при совершенномъ отсутствіи какой бы то ни-было рефлексіи. Этотъ примитивный способъ восприниманія обозначають наивнымъ релизмомъ". Не придумывать, в найти принципы

1) Wundt. Ueber naiven und kr. Realismus. Phil. Stud. XII a. 313.

514



познанія должна гносеологія-...nicht erfinden, sondern auffinden" 1). Наивная форма познанія такъ, какъ она находитъ себъ мъсто въ чистомъ непосредственномъ опыть-вотъ исходный пункть для теоріи познанія, пункть, где неть еще различія между субъектомъ и объектомъ. Правда, этотъ пункть отправленія, который Döring въ своемъ опредѣленіи градацій наивнаго реализма<sup>2</sup>) относить къ первой ступени, какъ чисто-наивный реализмъ, некоторыми отрицается какъ фактически данный, и Hartmann, напримъръ, считаеть исходный пункть этоть, какъ чисто вымышленное предёльное понятіе <sup>8</sup>), которому на самомъ дълъ никакая дъйствительность не соотвѣтствуеть. Однако, соглашаясь съ Hartmann'омъ относительно того, что исходный пункть чисто-наивнаго реализма есть "Grenzbegriff", можно не соглашаться съ твмъ, что это есть "fingirter Grenzbegriff"; указанная граница должна существовать и соответствуеть тому состоянию субъекта, когда отсутствіе движенія собственнаго тіла, сознанія внутренняго процесса воли и чувствованій въ видѣ противупоставленія представленіямъ, — не дають еще возможности представлению-объекту разделиться на представление и объекть. Будеть ли этоть моменть соответствовать моменту рожденія, первымъ минутамъ жизни индивидуума или даже утробному существованию, но можно предполагать, что подобное состояніе, даже воспроизводимое варослыми людьми съ нъкоторымъ приближеніемъ, должно имѣть въ началѣ жизни мъсто "у каждаго. Но эта ступень, конечно, не можеть назваться ступенью въ собственномъ смыслъ также, какъ не можеть назваться точка линіей или грань геометрическаго тъла ребромъ. Это - игновеніе, послѣ котораго идуть ступени эмпиризма все съ большей и большей рефлективной окраской, переходя незамётно одна въ другую и позволяющія классифицировать себя только искусственнымъ образомъ. Döring насчитываетъ вообще четыре ступени наив-

<sup>1)</sup> Ibid. S. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Döring. Ueber den Begriff des naiven Realismus. Philos. Monatsh. 1890. S. 387 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) *E. v. Hartmann.* Zum Begriff des naiven Realismus. Philos. Monatsh. 1891. Исходный пунктъ вананаго реализма есть "...ein bloss fingirter Grenzbegriff, ein imaginärer Ausgangspunkt der Bewegung... (S. 34).

наго эмпиризма 1), кладя въ основаніе діленія значитель. ность присутствія рефлексіи, и послів чисто наивнаго эмпиризма считаетъ послъдовательно житейскій эмпиризмъ, догматическій, къ которому причисляеть Kirchmann'a, Riehl'я и Вундта, и трансцендентальный реализмъ Hartmann'a. Изъ этихъ четырехъ формъ Döring считаеть три послъднихъ критически - рефлектирующими, а первую - чисто - наивной. Hartmann же, наобороть, разсматривая классификаців Döring'a, считаеть три послёднихъ ступени совершенно различными и, называя три первыхъ ступени некритическими, опредъляеть ихъ всѣ въ видѣ наивнаго эмпиризма <sup>2</sup>), стоящаго оть его ученія совершенно въ сторонъ, такъ какъ первыя три ступени отличаются отсутствіемъ критической рефлексіи по отношению къ исходному пункту теоріи познанія. Между тымъ самъ Вундтъ, въ отличіе отъ послъдователей чистонаивнаго реализма, къ которому онъ относить одинаково и "имманентную философію" и эмпиріокритицизмъ, обосновываеть свое ученіе подъ названіемъ научнаго или критическаго реализма.

На взглядъ послъдователей чисто-наивнаго реализма, мышленіе, присоединяющееся къ опыту, вовсе, не ведеть насъ къ истинъ и къ познанію настоящей дъйствительности, а даеть лишь удобныя абстрактныя формы систематизации опытнаго матеріала, не имъющія, однако, реальнаго коррелата. Чистый опыть, какъ указываетъ Авенаріусъ, противъ котораго и возстаеть Вундть, ---чистый опыть безь присоединенія мыш. ленія-воть настоящій способь познанія, такъ какъ по своей второй аксіомъ относительно формъ познанія <sup>8</sup>) Авенаріусь считаеть "всв научныя формы познанія развитіемь лишь до научнаго познанія", основаннаго на чистомъ опыть. Не соглашаясь съ этимъ утвержденіемъ эмпиріо-критицизма, а также и съ имманентной философіей во взглядь на единственную ценность опыта, лишеннаго логической обработки, Вундть желаеть сохранить за наукой то высовое значение для истиннаго познанія, которое желають поколебать его

516

<sup>1)</sup> Döring. Ueber den Begriff.". S. 387 ff. (op. cit).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) E. v. Hartmann Zum Begriff... (op. cit). Alle diese Stufen sind naiver Realismus weil sie die uncritische Reflexionlosigkeit gegenüber dem erkenntnisstheoretischen Kernproblem gemein haben (S. 36).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) R. Avenarius. Kritik der reinen Erfahrung.

противники. "Недостатокъ имманентной философіи состоить въ томъ" говорить Вундть<sup>1</sup>), "что она остается на почвѣ обычнаго опыта"; точно также впадаеть, по его мнѣнів<sup>9</sup>), въ оппибку и эмпиріокритицизмъ, требующій, какъ указаль еще Schuppe, вмѣстѣ съ имманентной философіей<sup>8</sup>) возвращенія къ "natürlichem Weltbegriff". "Наивный реализмъ долженъ быть только исходнымъ пунктомъ, оть котораго нужно приходить не къ установленію наивнаго характера міровоззрѣнія, но къ очищенному рефлексіей критическому реализму"<sup>4</sup>). Такимъ образомъ Вундтъ оставляеть за собою имманентную философію и эмпиріокригицизмъ, остановивпнеся на исходномъ пунктѣ, и идеть далѣе рядомъ съ наукой, чтобы "дополнить пониманіе дѣйствительности—понятіемъ"<sup>5</sup>).

"Становясь на точку зрвнія такого критическаго реализма", говорить Külpe, "теорія познанія всего скорве отдасть должное содержанію и тенденціямь наукь, а вмвств съ твмъ всего лучше разрвшить и свою собственную задачу"<sup>6</sup>). И главная заслуга теоріи познанія Вундта двйствительно заключается именно въ томъ, что послвдняя удерживаеть за

<sup>5</sup>) Противъ такого пониманія родства эмпиріокритицизма и имманентной философія возстанъ, какъ указываетъ Вундтъ, Willy со стороны эмпиріовритицизма; въ родъ подобнаго же явленія можетъ служить у насъ въ Россія критика на критику Вундтомъ указанныхъ системъ Каблешкосымъ: Предпосылки эмпиріокритицизма (по Вундту). Русская Мысль. 1903. № 6. Авторъ считаетъ неправильнымъ уподобленіе Вундтомъ эмпиріокритицизма имманентой философія; по его мизийо и нониманіе аксіомы формъ познанія Авенаріуса у Вундта ложно, такъ какъ "критика Вундта переполнена путаницей терминовъ".... (стр. 134), такъ какъ "понять Авенаріуса.—это понять его терминологію"..., почему "критика Вундта не можетъ слыть критикой эмпиріокритицизма Авенаріуса"...

4) Wundt. Ueber. n. u. kr. Real. XII S. 313.

<sup>5</sup>) Wwndt. Ibid. S. 329 ff. Срав. съ этинъ опредъленіе Hartmann'омъ Вундта какъ "нанвнаго реалиста" и "трансцендентальнаго реалиста" въ силу признанія Вундтомъ какъ точки зръвія наяв. реализма, такъ и необходимости логич. функцій. См. Hartmann. Geschichte der Metaphysik. 1900, В. П. S. 538.

6) Культе. Введеніе въ философію. Рус. пер. 1901. стр. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wundt. Ueber naiv. u. kr. Realismus. XII. S. 395. Вундть указываеть далье, что этоть недостатокъ отражается сильно и на психологіи и натурфилософіи имманентной философіи.

<sup>2)</sup> Wundt. Ueber naiv. u. kr. Realismus. XIII. S. 43.

наукой ея дъйствительное цънное значеніе, которое не принимають во вниманіе имманентная философія и эмпиріокритицизмъ, не признающіе за отвлеченіемъ существенной важности <sup>1</sup>); переходъ же наивнаго реализма въ критическій Вундть не думаеть самъ обосновывать какимъ либо искусственнымъ образомъ; этотъ переходъ обоснованъ, по его мнѣнію<sup>2</sup>), уже въ самомъ историческомъ развитіи абстрактныхъ понятій; "этотъ путь" говоритъ Вундть, отъ наивнаго реализма къ критическому, который вполнъ справедливо понимается какъ единственный употребительный для теоріи познанія, сама наука проложила въ своемъ историческомъ теченіи".

Такимъ образомъ Вундтъ удерживаетъ за мышленіемъ его важную роль для истиннаго познанія. "Чистаго опыта", по его мивнію, не существуеть, и "чистое описаніе" никогда не можеть быть освобождено въ болье или менье значительной степени отъ изъяснительнаго элемента. Но одно мышленіе само по себъ, правда, не даеть познанія; необходимо еще убъжденіе въ "реальности содержанія мыслей" <sup>8</sup>), необходимо также и прикосновение опыта къ нашимъ функціямъ мышленія для приведенія послѣднихъ къ дѣятельности. Понятіе "мышленія" у Вундта шире, чёмъ понятіе "познаванія"; мышленіе можеть происходить и безъ отношенія къ реальному содержанію мыслимаго, но познаваніе, за исключеніемъ исходнаго пункта, всегда связано съ мышленіемъ 4). Поэтому, на взглядъ Вундта, одно мышление не даеть познанія; раціонализмъ не можеть вымотать изъ себя истинныхъ выводовъ, если онъ пользуется честно данными

- <sup>3</sup>) System d. Ph. S. 85. (Объ увъренности см. Logik. I S. 435).
- <sup>4</sup>) Cp. Logik I 1, S. 398.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы не понимаемъ, конечно, подъ отвлеченіемъ того значенія, которое придаеть этому слову *В. Schubert-Soldern*, указывая, что точка зрънія имманентной философія, какъ онъ ее понимаетъ, есть "точка зрънія высшаго и труднъйшаго отвлеченія"... или "...мы совершенно отъ всего абстрагируемъ, чтобы установить этимъ первоначальное состояніе человъческой мысли"... Schubert-Soldern понимаетъ адъсь отвлеченіе не логическаго отъ опытнаго, какъ обыкновенно, а, наоборотъ, опытнаго отъ логическаго. Эта произвольность позволяетъ Sch. Soldern'я набъгнуть обвиненія въ "наивности". См. Schubert-Soldern Erwiderung auf Prof. Wundt's Aufsatz "Ueber n. u. k. R." Phil. Stud. XIII S. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wundt. Ueber n. u. kr. Realismus. XII S. 317.

оцыта; познаніе начинаеть существовать даже раньше мышленія, такъ какъ исходный пунктъ наивнаго реализма открываеть собою д'вятельность мышленія, а не сл'вдуеть за нею. Первоначальный пункть этоть, въ которомъ еще н'вть различенія субъекта оть объекта, характеризуется именно т'вмъ, что начинающееся съ него мышленіе вначал'я является также и познаніемъ; это единство мышленія и бытія <sup>1</sup>) (Einheit des Denkens und Seins), такъ какъ вначал'я все переживаніе безъ ограниченія входить въ познавательной процессъ.

Не существуеть вначаль мышленія, которое не было бы познаваніемъ; мышленіе, какъ процессъ, несеть съ собою познаваніе; ть представленія, которыя мы имѣемъ о внѣшнемъ и внутреннемъ мірѣ, вначалѣ заключены въ самомъ мышленіи; свойство быть реальными объектами дано этимъ представленіемъ также въ мышленіи. И только подъ вліяніемъ мыслительнаго процесса постепенно общій потокъ "переживанія" разбирается на внѣшній и внутренній міръ.

Два рода оснований-психологическое и логическое видить Вундть въ этомъ раздълении представления -- объекта на представление и объектъ, иначе говоря, на субъективную дъятельность и на внъшній міръ. Въ общемъ потокъ переживанія мы можемъ замѣтить элементь какъ бы данный, прочный, тоть элементь, которому обыкновенно дается названіе представленій; 2) элементь болже текучій, неустойчивый относится къ волевымъ и чувственнымъ процессамъ. Но, съ другой стороны, представленія, хотя и являются какъ данныя, сами непостоянны, прерывны, внезапны, по образ-HOMY BHPARCHIE Lachelier 8), "semblables à des étincelles brillent un instant pour s'évanouir aussitôt"; между твыъ волевые процессы, хотя и текучи, однако непрерывны и однообразны. Такимъ образомъ представленія, обладая свойствомъ пассивности въ смыслъ подверженности свободному дъйствію воли и будучи элементомъ прерывнымъ, отбрасываются мышленіемъ въ видѣ внѣшняго міра и дають увѣренность въ истинности этого внёшняго міра въ силу присущаго имъ признака быть реальными объектами, а не только представленіями. Волевые же и чувственные процессы въ

<sup>1)</sup> lbid. 8. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. S. 94. (System).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lachelier: Métaph. de W. Wundt. Revue ph. 1890.

силу своей текучести и различію напряженности, которому соотвѣтствуютъ внѣшнія проявленія нашего тѣла, относятся во внутрь и даютъ начало субъекту. Итакъ внѣшній и внутренній міръ раздѣльны только въ абстракціи: окружающіе насъ объекты суть въ то же время представленія, но не только "наши" представленія, а представленія, содержавшіяся въ "представленіи—объектъ" еще до различенія нами себя самихъ, какъ субъектовъ.

Однако, изъ указанныхъ психологическихъ основаній раздъленія субъекта и объекта, какъ замъчаеть Вундть 1), не вытекаеть необходимаго обоснованія для полнаго распаденія представленія-объекта. "Наше мышленіе въ состояніи отдѣлить субъекть отъ объектя только въ видѣ насильственнаго акта". Поэтому нътъ психологически абсолютныхъ признаковъ для полнаго различенія, а существують только относительные и потому "мыслящее съ мыслимымъ образують всегда нѣчто связное"<sup>2</sup>). На этомъ свойствѣ относительности различенія субъекта оть объекта Вундть и утверждаеть достоинство научнаго, а не воспринимающаго познанія; въ созерцании послѣ указаннаго распаденія представленія объекта, находятся все же въ представленіяхъ субъективные элементы; житейское познавание представляеть смесь, не полное различение субъективныхъ и объективныхъ признаковъ у предметовъ. И цъль научнаго познаванія заключается именно въ томъ, чтобы перенести въ субъектъ всъ качественные элементы нашего опыта и сдълать представленія очищенными отъ примъси чувствований и воли 3). Въ этомъ же стремленіи науки заключаются уже логическіе мотивы отделенія субъекта оть объекта; указанныя логическія основанія сами основываются на психодогическихъ и вытекають именно изъ тёхъ противорёчій, которыя возникають при обработкъ понятіями нашихъ возврительныхъ данныхъ. Кромѣ того, если исихологически мы уже различаемъ субъекть и объектъ, то раздъленіе послъднихъ поддерживается также и логически въ смыслѣ фиксаціи представленій въ нашихъ понятіяхъ. Такимъ только образомъ и можетъ итти работа

520

<sup>1)</sup> System, S. 96.

<sup>2)</sup> Ibid. S. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CM. Erhardt: Wundt's "System, d. Ph.<sup>•</sup> (возражение:--S. 149-150).

логической мысли, и при такихъ условіяхъ логическая мысль дополняетъ исихологическое раздѣленіе и служитъ важнымъ фактомъ для научнаго познаванія. Но указанные логическіе мотивы не ведутъ вовсе, по мнѣнію Вундта, къ уничтоженію признака объективности за представленіями; логическіе мотивы дающіе наукѣ возможность освобождать отъ противорѣчій результаты чувственнаго воспринимающаго познанія, эти логическіе мотивы не должны и не могуть уничтожить того единства, которое дано намъ въ исходномъ пунктѣ наивнаго реализма. "Истинная и единственно разрѣшимая задача гносеологіи состоить не въ томъ, чтобы создавать объективную реальность изъ элементовъ, которые еще сами не содержать ся, а въ томъ, чтобы сохранить объективную реальность тамъ, гдѣ она дѣйствительно существуетъ". <sup>1</sup>)

Таковы въ общихъ чертахъ основанія критическаго реализма, которыя обосновываетъ Вундтъ для всѣхъ своихъ дальнѣйшихъ изслѣдованій. Разсматривая положенія, встрѣчавшіяся въ исходныхъ пунктахъ разсматриваемаго ученія, мы можемъ заключить, что Вундту, какъ и большинству основателей какихъ-либо положительныхъ гносеологическихъ воззрѣній, пришлось допустить апріорные элементы, изъ которыхъ два, указанные Döring'омъ, Lachelier, Hartmann'омъ н Volkelt'омъ, мы считаемъ необходимымъ разобрать здѣсь.

Ію мнѣнію Döring'a критическій реализмъ, служащій третьей ступенью въ наивномъ реализмѣ, представляеть достоинство съ той стороны, что уничтожаеть задачу причиннаго объясненія происхожденія представленій <sup>2</sup>); но, съ другой стороны, это достоинство, по его мнѣнію, скорѣе отрицательнаго характера, ведеть за собою предпосылку относительно представленій, такъ какъ Вундтъ "принимаетъ тождество или же непосредственную связь представленій съ объектамн". <sup>5</sup>) И на этомъ основаніи "критическій" реализмъ Döring перенменовываетъ въ "догматическій".

Въ свою очередь Hartmann кратический реализиъ Вундта считаетъ некритическимъ по отношению къ основной проблемѣ теоріи познанія. 4) "Мышленіе" говоритъ онъ, "ко-

- \*) Döring. Ueber den Begriff d. n. Realismus. Phil. Monatsh. 1890. S. 398.
- <sup>3</sup>) Ibid. См. также S. 397.
- 4) Hartmann. Zum Begriff d. n. Realismus Ph. Mon. 1891. S 33.

<sup>1)</sup> System, S. 99.

торое прячеть голову между крыльями передъ критической рефлексіей, не только фактически наивно, но 10четь сопротивляться также всякой критикв и возводить въ принципъ отрицательную сторону наивности-отсутствіе рефлексіи; положительную же сторону-именно инстинктивную легковърность и увъренность въ "непонятное" сохраняеть и нѣкоторымъ образомъ даже возвращаеть изъ докритическаго періода собственной жизни". 1) "Въ силу этого", указываеть дале Hartmann, "можно было бы эту точку зренія назвать также усиленнымъ наивнымъ реализмомъ, вля реализмомъ усиленной, потенцированной наивности, такъ какъ та форма наивнаго воззрънія, которая мечтаеть удержать содержание докритической наивной въры противъ выступающей внѣшней критики и поднимающагося изнутря скептицизма и которая думаеть устранить противоръчія,есть именно самая высшая потенція наивности". 2) Поэтому Hartmann не считаеть третью ступень, на которой находится Вундть, отличной оть первой; третья ступень обща съ первой, потому что она "вполнъ нефилософска". <sup>8</sup>).

Приблизительно подобное же обвиненіе противъ Вундта выставляетъ и Volkelt относительно исходнаго пункта его теоріи познанія. "Существеннымъ недостаткомъ теоріи познанія Вундта я считаю то", говоритъ Volkelt, что она труднѣйшее противоположеніе: пропасть между собственнымъ сознаніемъ и всѣмъ транссубъективнымъ не считаеть важною, а потому, также, вопросъ, —какимъ образомъ человѣческому мышленію возможно посредствомъ чисто субъективнаго сначала акта познать транссубъективное, — ни разу принципіально не обосновываетъ". "Большее значеніе у Вундта", продолжаетъ Volkelt, "играетъ непревзойденный остатокъ наивнаго реализма", такъ какъ у него "наивное познаніе служить не только "психологически примитивной точкой зрѣнія, но соотвѣтствуетъ вещественно правильному отношенію субъекта и объекта" 4).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. S. 34.

<sup>2)</sup> lbid. S. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid. S. 35.

<sup>4)</sup> Volkelt. (Phil. Monatsh. 1891. XXVII Bd.) W. Wundt's "System der Philosophie". S. 267.

Такимъ образомъ и Hartmann, и Döring, и Volkelt, не считая некоторыхъ разногласій въ частностяхъ, сходятся въ томъ, что тождество объекта представлению является у Вундта догматической предпосылкой. То, что представления суть въ то же время объекты, Вундть не доказываеть, а если и старается доказать, то на основании того "Grenzbegriff", по выраженію Hartmann'a, которое не можеть вполнѣ осуществиться фактически, но имъетъ гипотетическое значение. Въ самомъ дълъ, какія основанія приводить Вундть для доказательства своего основного положенія о равенстве представленій объектамъ? Если на точкъ зрънія чисто-наивнаго реализма объекть и не отдъляется отъ представленія, то какія основанія существують у нась для утвержденія объектовъ независимо отъ представленій? Вундть указываеть на принудительное свойство представлений быть объектами, такъ какъ, по его словамъ, "свойство быть объектомъ соединяется со всъми другими свойствами представленія" 1). Но тогда необходимо согласиться съ возражениемъ Volkelt'а относительно того, что "если дать этому положению разсудочный смысль, то это утверждение можеть быть только родомъ субъективизма"<sup>2</sup>). Вѣдь, въ дѣйствительности, свойство представленія быть объектомъ есть свойство, но придавая существующимъ признакамъ или свойствамъ представленія еще одинъ признакъ или свойство, придавая нъкоторый "плюсъ", какъ Volkelt, иы получимъ всетаки представленіе, правда, съ прибавленіемъ одного еще новаго признака.

Защищая Вундта, Eisler старается доказать справедливость утвержденій послёдняго<sup>3</sup>), настаивая именно на томъ, что вначалё нёть сознанія отдёльнаго субъекта и потому придавать непремённо первенствующую роль субъекту, а не объекту, по его мнёнію, правильно. Самъ Вундть, вооружаясь противъ имманентной философіи, указываеть ясно свое различіе отъ представителей оспариваемаго воззрёнія въ томъ, что, на его взглядъ, не "Objecte sind mir, dem Subject, gegeben" а "Objecte sind gegeben" <sup>4</sup>). Однако, принимая во

4) Wundt. Ueber n. u. k. Rea ismus. Ph. St. XΠ.

<sup>1)</sup> System, S. 97

<sup>2)</sup> Volkelt. W. Wundt's "S. d. Ph." S, 268.

<sup>3)</sup> Eisler Wundt's Philosophie und Psychologie. 1902. S. 95, 97 ff.

вниманіе утвержденіе Вундта, можно ли утверждать о тождествъ представленія объекту, основываясь на точкъ зрънія чисто наивнаго реализма, гдъ даже самымъ лучшимъ доказательствомъ утверждаемаго положенія служить только одна шаткая увъренность въ единствъ? "Не предусмотрънная ясность", говорить Volkelt <sup>1</sup>), "но недостатокъ въ различеніи, который обозначаетъ собою эту ступень развитія, дълаетъ возможнымъ въру въ то, что представленія, какъ таковыя, больше изъ себя представляють, чъмъ субъективныя представленія". Но какъ только наивный реализмъ переходитъ въ критическій, эта въра можетъ и исчезнуть; Вундтъ же, наобороть, "беретъ неясность наивнаго сознанія для своей критической философіи"<sup>8</sup>) и старается удержать указанную въру въ единство также и на дальнъйшихъ ступеняхъ.

Такимъ образомъ, основное положеніе Вундта является недоказуемой въ строгомъ смыслѣ предпосылкой. Съ одной стороны, свойство быть объектомъ, являющееся внутреннимъ требованіемъ въ насъ, не даетъ представленію реальности также, какъ и всякая наша увѣренность въ чемъ либо не есть еще доказательство реальности послѣдняго; съ другой стороны, самъ наивный реализмъ также не даетъ никакого доказательства тождества представленій объектамъ, кромѣ указанія на смутную, неясную нераздѣльность всего содержанія непосредственнаго опыта; остается, поэтому установить только положеніе Вундта, какъ легко внушенное разсмотрѣнными соображеніями, и принять эту точку зрѣнія какъ постулатъ для дальнѣйшаго слѣдованія въ обоснованіи остальной части теоріи познанія <sup>8</sup>).

Другая предпосылка Вундта, относящаяся уже не къ представленіямъ, а къ внутренней сторонъ опыта, именно къ свойствамъ мышленія, также догматически устанавливаеть анперцептивную дъятельность съ опредъленными свойствами, именно, по выраженію Lachelier <sup>4</sup>), "la pensée elle

<sup>1)</sup> Volkelt. Wundt's "S. d. Ph." S. 269.

<sup>2)</sup> Volkelt. Ibid. S. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mercier. (La psychologie contemporaine. 1897 p. 214) указываеть еще на частое смѣшеніе у Вундта представленій в объектовъ въ свлу моннстическаго вагляда. (См. также р. 215).

<sup>4)</sup> Lackelier. Théorie de la connaissance de W. Wunt. Revue Philosophique 1880. p. 46.

même douée des certaines fonctions". Въ этомъ пунктѣ Lachelier видить попытку Вундта обосновать апріорность на эмпирической почвь и считаеть Вундта такимъ же апріористомъ, какъ и многихъ другихъ германскихъ философовъ новаго времени, стремящихся "довести критицизмъ Канта до конца". Подобно Lachelier и Volkelt, о чемъ мы уже упоминали раньше, дълаетъ упрекъ Вундту за то, что послъдний своею логикой въ началъ "Системы" вводитъ догматические апріорные элементы. Эти апріорные элементы представляеть дійствительно у Вундта та апперцептивная дуятельность, которая ведетъ за собою мышленіе. "Законы мышленія въ то же время законы воли" говорить Вундть; поэтому свойства мышленія устанавливать сходства и различія, соотносить понятія, производить на болёе высокихъ ступеняхъ анализъ и синтезъ-все это-свойства воли, такъ какъ мышленіе есть волевая деятельность; конечно, свойства эти не нужно понимать какъ аттрибуты внутренней духовной субстанціи могущей существовать и безъ этихъ свойствъ. Логическая мысль не есть что либо покоящееся, неизменное, а сама "связующая двятельность", verknüptende Thätigkeit. Но эти-то свойства, соотвётствующія тремъ логическимъ законамъ мышленія и проявляясь при всякомъ данномъ опыть, представляють предпосылки, заимствованныя, правда, изъ психологическихъ и логическихъ данныхъ, но все же апріорныя по отношенію къ теоріи познанія. "При ближайшемъ разсмотръніи съ этой стороны теоріи познанія у Вундта" говорить König, "послъдняя оказывается значительно отличающеюся оть обычнаго эмпиризма, такъ что съ точки зрвнія послвдняго она легко можетъ назваться апріористической"<sup>1</sup>). Итакъ, тождество представленій объектамъ съ одной стороны, и признание волевой мыслительной деятельности съ опредъленными свойствами съ другой, --- вотъ основныя предпосылки теоріи познанія Вундта, на которыхъ воздвигается и его метафизическое учение. Первое утверждение беретъ на себя обязанность сохранить за міромъ его реальное значеніе и оградить отъ нападокъ субъективизма и скептицизма; оно же обусловливаеть собою и всв вытекающія отсюда дальнъйшія положенія Вундта; второе утвержденіе, въ дополне-

525

7

<sup>1)</sup> E. König. W. Wundt, als Psycholog und als Philosoph. 1902. S. 66.

#### вогословский въстникъ.

ніе первому, указываеть на важность духовнаго фактора волевой дѣятельности, и позволяеть введеніемъ стремленія мышленія освободиться оть противорѣчій дать цѣнность понятному познаванію, а затѣмъ также и установить за волей основное метафизическое значеніе.

## 2. Ступени познанія.

Какъ мы уже видъли, исходнымъ пунктомъ познанія, по ученію Вундта, является представленіе-объекть со всёми принадлежащими ему свойствами, въ томъ числъ со свойствомъ быть объектомъ. Однако, познаніе не останавливается здъсь послъ различенія субъекта и объекта, а при помощи мышленія продолжаеть развиваться и переходить оть формъ чувственнаго познанія къ понятностному и идейному познанію. При этомъ функція мышленія остается при всякомъ познавании одна и та же; какъ въ чувственномъ, воспринимающемъ познания дъйствуетъ апперцепція въ своихъ снететическихъ и аналитическихъ формахъ, связывая и соотнося объекты познанія другь къ другу, такъ точно дъйствуеть апперцепція и при связанныхъ ею понятіяхъ, а также и при заключительныхъ стадіяхъ мышленія, въ области трансцендентныхъ идей. Законы тождества, противорвчія и основанія играютъ роль при всякомъ познаніи, и разница примененія этихъ законовъ на различныхъ ступеняхъ только та, что въ то время, какъ первые два закона особенно ясно проявляются при первоначальныхъ процессахъ познаванія, законъ основанія является доминирующимъ только въ сферѣ высшихъ понятій.

Однако, надъ позчаніемъ чего ни работало бы мышленіе, оно всегда одно и то же по своей сущности и, какъ говоритъ Вундтъ, "на всѣхъ ступеняхъ познанія не дѣйствуютъ различныя функціи, имѣющія основаніемъ различныя способности духа, но всегда одна и та же духовная дѣятельность"<sup>1</sup>).

Поэтому можно согласиться съ прекрасной формулировкой Е.König'a относительно того, что у Вунда "мышленіе всегда равно самому себь"<sup>2</sup>), въ чемъ ясно обнаруживается силь-

526

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) E. König. W. Wundt, als P. u. Ph. S. 68. Cp. TAKKE Mercier. La psychologie contemporaine. 1897. p. 182.

ное различіе Вундта отъ Канта. Но, если со стороны внутренняго пониманія свойствъ мышленія Вундтъ и сильно отличается отъ Канта, не соглашаясь съ послѣднимъ въ признаніи многочисленныхъ различныхъ способностей воспринимающей дѣятельности и различныхъ апріорныхъ разсудочныхъ функцій, то относительно внѣшняго распредѣленія областей познанія онъ вполнѣ совпадаетъ съ Кантомъ, принимая три ступени познанія— ступени воспріятія, разсудка и разума. "Для краткости" говоритъ Вунтъ, "ступени познанія можно обозначить какъ—воспринимающее, разсудочное и разумное познаніе" <sup>1</sup>); точно также и Кантъ указываетъ на то, что "все наше познаніе начинается со внѣшнихъ чувствъ, идетъ оттуда къ разсудку и оканчивается въ разумѣ, гдѣ совершается его послѣднее дѣло" <sup>2</sup>).

Первая ступень познанія у Вундта соотвѣтствуеть обыкновенному житейскому опыту, принимающему вещи такъ, какъ онъ представляются намъ безъ критическаго и углубленнаго ваучнымъ мышленіемъ отношенія къ нимъ; вторая стуцень принадлежить научному познаванію, которое стремится перенести въ субъектъ противоръчащіе другь другу элементы опыта, обладающіе качественными признаками; третья же область, занимающаяся уже не понятіями, какъ предыдущая, а "идеями", какъ называетъ Вундтъ согласно съ Кантомъ и и по примеру Платона понятія разума, -- соответствуеть уже философской обработкъ научныхъ понятій, добытыхъ въ разсудочномъ познаніи, и приводить всѣ эти идеи къ общему гармоническому міровоззрѣнію. Конечно всѣ три ступени познанія не представляють изъ себя замкнутыхъ областей; напротивъ, какъ замѣчаетъ Вундтъ, "дъятельности воспріятія и разсудка, разсудка и разума-постепенно переходять другъ въ друга" <sup>3</sup>). Это другое отличіе Вундта отъ Канта, строго раздълявшаго указанныя три области, является именно слъдствіемъ перваго различія, приведеннаго раньше и заключавшагося въ признании Вундтомъ одной неизмънной догической двятельности на всвуъ ступеняхъ познаванія.

3) System, S. 104.

7\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kant. Kritik der reinen Vernuft. 2 e Auflage, Riga. 1787 S. 355 (Elementarl. II Th. II, Abth. Transc. Dialectik).

"Науку о всѣхъ принципахъ чувственности а priori" Кантъ называеть трансцендентальной эстетикой и обособляеть вь послѣдней чувственность тѣмъ, что, во первыхъ, выдъляеть изъ нея все, "что мыслить разсудокъ посредствоиъ понятій, такъ чтобы не осталось ничего, кромъ эмпирическаго содержанія" <sup>1</sup>), а во вторыхъ, исключаеть изъ нея "все то, что относится къ ощущенію, чтобы ничего не оставалось, кромъ чистаго созерцанія и простой формы явленій". Вундть же въ опредълении ступени воспринимающаго по--знанія значительно расходится съ Кантомъ именно въ томъ, что придаеть важное значение въ образовании функци познанія самому опыту. Трансцендентальная эстетика Канта в область воспринимающаго познанія Вундта занимаются почти однимъ и тѣмъ же предметомъ, разсмотрѣніемъ пространственно-временныхъ формъ чувственнаго воспріятія; но въ то время какъ Кантъ выбрасываетъ довольно неблагодарнымъ образомъ все опытное содержание и все относящеся къ ощущенію, "чтобы ничего не оставалось, кромв чистаго созерцанія и простой формы явленій", не принимая во винманіе того, что эта окончательная форма и получилась благодаря выброшенному опытному матеріалу, Вундть, наобороть, старается указать на важность ощущений и на значеніе эмпирическихъ данныхъ для образованія пространственновременныхъ формъ воспріятія. Такимъ образомъ первая ступень познанія у Вундта и Канта изслѣдуются въ противоположныхъ направленіяхъ: Канть анализируеть и отбрасываеть элементы опыта, входящіе во всякое созерцаніе, остерегаясь также ввести сюда "понятія", которыя должны быть исключены, чтобы пространство и время обратились въ формы созерцанія; Вундть, напротивь, принимая генетическую теорію для объясненія происхожденія пространственно-временныхъ формъ воспріятія, синтезируетъ данные элементы опыта и приписываеть, въ конце концовъ, пространству и времени свойства понятій.

Вторая область познанія—разсудочное познаніе, соотвыствуеть у Вундта первой части Трансцендентальной Логики— Трансцендентальной Аналитикъ, когорая "указываеть эле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kant. Kritik d. r. Vernunft. S. 35: "Eine Wissenschaft von allen Principien der Sinnlichkeit a priori nenne ich die transcendentale Aesthetik"....

менты чисто разсудочной дѣятельности и тѣ принципы, безъ которыхъ отнюдь нельзя мыслить ни одного предмета" <sup>1</sup>); трансцендентальная логика относится уже не къ формамъ созерцанія, а къ понятіямъ, но "къ понятіямъ которыя не эмпирическаго и не эстетическаго происхожденія" <sup>2</sup>). Это соотвѣтствуетъ "разсудочному познанію" Вундта, такъ какъ "свойство мыслить предметы и ихъ отношенія при посредствѣ понятій" онъ называетъ разсудкомъ <sup>8</sup>).

Однаво, это сходство сейчасъ же прекращается; въ то время, какъ чистыя понятія разсудка у Канта являются апріорными элементами, тіми двінадцатью категоріями, которыя соотвѣтствують такому же числу логическихъ функцій, строго разнясь отъ формъ созерцанія первой ступени познанія, — у Вундта повятія разсудка опираются на данныя. представляемыя воспринимающимъ познаніемъ, и служать послъдовательнымъ развитіемъ послъдняго. Но апріорными элементами у Вундта, какъ мы видъли, можно считать признаки мышленія и основывающіеся на послъднихъ логическіе законы; этимъ законамъ мы обязаны формулирующей двятельностью и образованіемъ понятій; такимъ образомъ, въ разсудочномъ познанія Вундтъ сходенъ съ Кантомъ только въ томъ, что въ болѣе очищенномъ новѣйшей психологіей видѣ находить внутри насъ формулирующую двятельность.

Наконецъ, во взглядъ на разумное познание Вундтъ значительно расходится съ Кантомъ по существу, хотя въ этой области болъе всего сходится съ нимъ внъшнимъ образомъ. Также какъ и Кантъ, онъ называетъ понятія разума идеями; также какъ и Кантъ, Вундтъ раздъляетъ идеи разума на три группы, на космологическія, психологическія и онтологическія; но уже иначе, несмотря на внъшнее сходство опредъленій, смотритъ Вундтъ на способность и пригодностъ разума для истинно-научнаго познаванія. "Если разсудокъ", говоритъ Кантъ <sup>4</sup>), "можетъ быть способностью единства явленій въ силу правилъ, то разумъ—способность единства пра-

4) Kant, Kritik d. r. V. S. 359.

<sup>1)</sup> Kant. Kritik d. r. Vernunft. S. 87.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wundt. System, S. 148. Cp. Grundzüge d. ph. Ps. II. S. 323.

#### вогословский въотникъ.

вилъ разсудка въ принципахъ. Онъ, слъдовательно, никогда не направляется на опыть или на какой-нибудь предметь, но всегда на разсудокъ, чтобы путемъ понятій дать его разнообразнымъ познаніямъ единство а priori. Это единство можно назвать единствомъ разума и оно совершенно не то, которое можетъ быть создано разсудкомъ". Вундтъ же подразумъваетъ подъ разумомъ именно "ту дъятельность мышленія, которая дополняетъ обработку дъйствительность идеями, озватывающими весь опытъ, но не данными, однако, ни въ какомъ опытъ" 1).

Сравнивая оба опредѣленія, мы видимъ, что разумъ и въ узкомъ кантовскомъ смыслѣ и въ смыслѣ Вундта указываеть у обоихъ на стремленіе мышленія къ законченному единству: но различіе того и другого взгляда состоить въ томъ, что у Вундта въ разумномъ познании законъ основания производить безконечное движение впередъ (Fortschritt), начавшееся уже въ области разсудка и имъющее законное право на существованіе, а у Канта единство, созданное разсудкомъ, не то, что единство, созданное разумомъ, и разумъ, кромѣ того, обреченъ въ области внѣшняго міра на полное безсиліе, проявляющееся въ его антиноміяхъ. Кромѣ того, у Канта разумъ никогда не направляется на опытъ, а на разсудокъ, въ то время какъ у Вундта онъ объединяетъ понятія, полученныя непосредственно изъ опыта, и потому при помощи разсудка находится въ связи съ опытнымъ познаваніемъ. Поэтому, въ концъ концовъ, можно видъть, что огромное различіе взглядовъ на разумное познаніе у Канта и Вундта вытекаеть изъ противоположности целей, съ которыми оба подходять къ опредълению способности разума. Канть хочеть доказать ограниченное значение разума для познания, налагая на него тяжкія дисциплины и каноны, а Вундть, наоборотъ, пользуясь закономъ основанія, думаетъ въ "прогрессв" и "регрессв" мышленія найти завершеніе истиннонаучнаго познанія въ трансцендентныхъ идеяхъ.

Такимъ образомъ сходство Вундта съ Кантомъ, на которое указываютъ некоторые критики, является, пожалуй, скоре внешнимъ, чемъ внутреннимъ; уже одна эмпирическая под-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 181.

кладка, на которой построена система Вундта, сильно отличаеть теорію познаванія Вундта оть теоріи познанія Канта. не говоря уже о томъ важномъ отличіи другь отъ друга обонхъ философовъ, которое состоитъ въ признани Вунлтомъ однообразія познавательныхъ функцій и въ указаніи на отсутствіе скачковъ, которые происходять при переходѣ отъ одной области познанія къ другой у Канта. Поэтому въ выражении Lachelier относительно того, что "система Вундта, какъ и другія современныя германскія системы, критикуя въ деталяхъ кантовскую систему, остается твиъ не менъе на почвѣ Канта и въ кантовскомъ духѣ"<sup>1</sup>),--слѣдуетъ ввести то ограничение, что почва Канта у Вундта настолько нэмънила свой составъ, что выросшая на послъдней "Система" Вундта не можеть имъть никакихъ общихъ основаній съ ученіемъ Канта, кромъ внѣшнихъ схематическихъ дъленій въ ступеняхъ познанія и установленія нъкотораго незначительнаго апріорнаго элемента въ свойствахъ связуюшаго мышленія.

Еще большей ошибкой можно считать мнёніе тёхъ поспёшныхъ критиковъ, которые указываютъ, не вникая особенно глубоко въ смыслъ ученія Вундта, на то, будто "вся работа System der Philosophie производится въ духѣ кантовской Kritik der reinen Vernunft" и будто "чувственное воспріятіе, понятія разсудка, трансцендентныя идеи разума — это тѣ же самые устои, на которыхъ Кантъ воздвигъ свою великолѣпную философскую постройку" <sup>2</sup>). Устои, о которыхъ говорится

<sup>2</sup>) Волынскій. Философія и наука. Критика пр. Вундта. Съверн. Въстникъ 1890. Май, стр. 54. Особенно характерно для даннаго критика его увъреніе въ томъ, что "фуниція разсудка и функція идей очерчена Вундтомъ тъми же оборотами, а подчасъ и тъми же словачи, которыя знающій человъкъ отыщетъ въ кантовской трансцендентальной логикъ и трансцендентальной діалектикъ". Что касается подобныхъ выраженій и словъ. которые "знающій человъкъ" найдетъ заимствованными Вундтомъ у Канта наъ "трансенцдентальной логики" и "трансцендентальной діалектики", то можно, съ одной стороны, указать на то. что "знающій человъкъ" нашелъ бы все, о чемъ говоритъ г. Волынскій, въ трансцендентальной логикъ, не упоминая о трансцендентальной діалектикъ, которая, какъ извъстно, составляетъ второй отдълъ логики, а съ другой стороны, знающій человъкъ и въ трансцендентальной логикъ нашелъ бы сходство, какъ мы уже указывали, бо́льшею частью лишь чисто внъшняго свой

<sup>1)</sup> H. Lachelier. Théorie de la connaissance. . Revue ph. 1880. p. 46.

здѣсь и на кототорыхъ будто бы покоится "система" Вундта, по нашему мнѣнію, представляютъ въ дѣйствительности лишь одинъ устой, выкрашенный въ разные цвѣта и своею консистенціей представляющій одно цѣльное тѣло; у Канта же устои, дѣйствительно, различны; но, очевидно, сужденіе по одной только окраскѣ и приводитъ часто критиковъ къ упомянутому нами взгляду относительно различныхъ устоевъ у Вундта. Противъ всего этого лучше всего выставить слова самого Вундта: "Случалось" говоритъ онъ въ предвсловіи ко второму изданію, "что именно въ тѣхъ пунктахъ, относительно которыхъ, по моему мнѣнію, я чуть ли не болѣе всего удалялся отъ Канта, мое изложеніе, благодаря сходству въ извѣстныхъ выраженіяхъ, какъ-то "понятія разсудка", "идеи разума" и т. п., истолковывалось прямо-таки какъ присоединеніе ко взглядамъ Канта" 1)...

Разобравъ пока въ краткихъ чертахъ способы познаванія трехъ различныхъ ступеней, необходимо указать также и на другую важную сторону теоріи познанія, -- на ценность повнаванія каждой изъ упомянутыхъ ступеней для установленія истиннаго взгляда на д'вйствительность. Разсматривая систему Вундта, напримъръ, съ точки зрънія чисто-наивнаго реализма, мы бы считали ценною для истиннаго познавія только первую ступень воспринимающаго познанія; ставовясь на точку зрвнія Канта, мы считали бы первыя двв области познанія ценными, конечно только по отношенію къ феноменамъ, а третью признали бы незаконной, благодаря стремящемуся въ безконечность въ ней мыслительному Fortschritt'y; соглашаясь же съ Вундтомъ въ его основномъ взглядѣ на тождество представленій объектамъ и на свойство мышленія очищать данныя представленія, мы должны признать цённость за каждой ступеныю, отдавая, конечно, первенствующее мѣсто въ смыслѣ результата нашихъ стремленій-третьей ступени, приводящей насъ къ истивному воззрѣнію на міръ.

Представленія, которыя, какъ мы видѣли, обладаютъ реальностью предметовъ, подвержены нашей апперцептивной дѣя-



ства. Мы согласны здѣсь съ Mercier D. La psychologie contemporaine (р. 189).

<sup>1)</sup> System. Vorwort, VIII.

тельности и измѣняются ею при очищеніи своемъ отъ качественныхъ сторонъ, перенесенныхъ въ субъектъ; становясь послъ этого постепеннаго очищенія, произведеннаго разсудочною областью, или областью положительныхъ частныхъ наукъ, уже понятіями, эти представленія не теряють, однако, своего первоначальнаго свойства быть объектами: такимъ образомъ разсудочное познаніе, не отнимая признака объективнаго существованія, приводить еще ближе къ истин. ному объективному познанію, чъмъ воспринимающая область; но это познание еще не гармонично и иногда въ немъ встръ. чаются противоръчія между различными частями. Третья область-область разума и исполняеть задачу послёдняго полнаго очищенія, дополняя разнообразные результаты опыта и даеть уже здъсь основные обобщенные выводы, соотвътствующіе непреложной дъйствительности. Въ этихъ выводахъ не должно быть никакихъ противоръчій; противорвчія, многочисленныя на первой ступени познанія, заставляющія именно качественные элементы переносить въ субъектъ, въ разсудочномъ познания встръчаются ръдко, но все-таки не могуть быть исключены вполнь; и только въ разумномъ познаніи это возможно, а потому только здѣсь и получается истинное познание міра въ его объективной сущности, безъ отношенія къ воспринимающему субъекту. Избавленіе отъ противоръчій, которому Вундть, по примъру Herbart'a, приписываеть большое значение 1), даеть именно возможность прійти къ чисто объективному познанію; поэтому теперь намъ болве, чвмъ въ началв, станетъ яснымъ опредѣленіе Вундтомъ цѣли философіи "объединять данныя

<sup>1</sup>) Нужно замѣтить, что въ воспринимающемъ познаніи понятіе "противорѣчія" употребляется Вундтомъ не въ смыслѣ чисто логическомъ, а въ смыслѣ несогласія опытнаго показанія различныхъ внѣшнихъ чувствь; только въ разсудочной области при оперированіи понятіями "противорѣчія" пріобрѣтаютъ характеръ противорѣчій логическихъ. Срав. относительно этого мнѣніе Erhardťa: W. Wundt: "System d. Philosophie", Zeitschrift für Philos. u. ph. K. 1893. S. 147 ff. "... es kann sich aber hier nicht um Widersprüche in streng logischem Sinne (Gegensatz von Bejahung und Verneinung), sondern höchstens um die Unvereinbarkeit gewisser positiver Prädikate an ein und demselben Subject handeln, gewöhnlich jedoch wird es sich überhaupt bloss um sachliche Schwierigkeiten und nicht einmal um den Gegensatz unvereinbarer Prädikate handeln". наукъ въ непротиворъчивую систему". Въ разумномъ познаніи мы и получаемъ эту непротиворъчивую систему и эту область познанія, которая является цълью философіи, Вундтъ и называетъ метафизикой.

А. Селитренникозъ.

🔹 (Продолженіе слъдуетъ).



## Какъ Франція пришла къ отдѣленію церкви отъ государства?

J-L. de Laucessau. L'État et les Églises en France depuis les origines jusqu'à la séparation. Paris, 1906.

Законъ объ отдѣленіи церкви отъ государства, принятый законодательными учрежденіями Франціи 9 дек. 1905 г., вызвалъ въ католическомъ мірѣ бурю негодованія. Со стороны католической прессы посыпались на республику обвиненія въ томъ, что она дѣйствовала подъ вліяніемъ политической страсти и въ ущербъ здравому государственному смыслу. Созданіе закона представляли неудачнымъ законодательнымъ опытомъ, поспѣшно задуманнымъ и мало оправданнымъ дѣйствительными потребностями жизни.

Исторія не поддерживаеть такихъ обвиненій.

Законъ объ отдѣленіи является естественнымъ и неизбѣжнымъ результатомъ многовѣковой эволюціи отношеній между государствомъ и церковью, подговленнымъ всей предшествующей ся исторіей.

## Средніе вѣка и періодъ до революціи.

Христіанство, принесшее съ собою новыя живненныя начала, отличныя отъ тъхъ, которыми жилъ языческій міръ, съ перваго момента своего появленія должно было занять по отношенію къ языческому обществу и государству враждебное положеніе. Его первые проповъдники внушали своимъ послъдователямъ отвращеніе ко всему, что носило на себѣ печать язычества, его вѣрованій, его морали, его бытовыхъ формъ. Организовавъ своихъ послѣдователей въ небольшія тьсно замкнутыя общины-церкви, оно регламентировало ихъ жизнь въ духъ своихъ основныхъ принциповъ и рѣзко намѣтило грань, за которую христіанинъ не могъ перешагнуть безъ опасенія потерять право на званіе члена церкви и лишиться всёхъ духовныхъ благъ, связанныхъ съ этимъ званіемъ. Община запрещала своимъ членамъ всякое участіе въ языческой жизни. Они должны были избъгать показываться на людныхъ улицахъ, твмъ болфе въ местахъ публичныхъ собраній, разговаривать безъ особой нужды съ язычниками, украшать свои дома зеленью въ праздничные дни, какъ это требовалось языческимъ обычаемъ. Имъ запрещалось обращаться къ римскимъ судамъ, принимать на себя отправление какой-нибудь общественной должности и рекомендовалось уклоняться отъ военной службы. "Тотъ уже достаточно сражается за императора, кто молится за него", говорилъ Оригенъ.

Уже въ то время о христіанахъ говорили, и не безъ основанія, что они стремятся создать государство въ государствв. Но было-бы правильнее сказать, что они создають общество въ обществъ, такъ какъ они отрицали не только государство, но и соціальныя учрежденія. Ихъ проповъдники прославляли презрѣніе къ богатству, къ роскоши, къ нѣкоторымъ формамъ труда. Торговля считалась предосудительнымъ занятіемъ, и чтобы отвратить отъ него върующихъ, была запрещена отдача ссудъ подъ проценты. Даже институтъ семьн подвергался ихъ нападкамъ, и во всякомъ случав, семейная жизнь признавалась скорве печальной необходимостью, чвиз явленіемъ желательнымъ и нормальнымъ. По Тертулліану, идеалъ всякаго истиннаго христіанина въ томъ, чтобы не вступать въ бракъ, оставаясь всю жизнь дъвственникомъ,а если бракъ уже заключенъ, то и въ немъ сохранять полную чистоту.

Подобное отношеніе къ соціальнымъ формамъ со стороны первыхъ христіанъ вполнъ понятно. Христіане были проникнуты живъйшимъ убъжденіемъ, что земная жизнь—лишь кратковременное странствіе по пути къ царству Божію, ожидающему ихъ за гробомъ; съ ихъ стороны было дъломъ простого благоразумія не связывать себя никакими житейскими

Digitized by Google

заботами, могущими отклонить человѣка отъ достиженія его главной цѣли-вступленія въ обѣщанное ему царство славы.

Враждебная по своимъ принципамъ и задачамъ языческому государству и обществу, нарождающаяся церковь пыталась разрушить ихъ. Но эта попытка не удалась. Тогда церковь, уже достаточно для того сильная, постаралась подчинить себъ и то и другое.

Она этого достигла, что особенно нужно сказать о католической церкви.

Прежде всего нужно было завладёть личностью настолько. чтобы она всегда и во всемъ послушно слъдовала голосу церкви. Задача была ръшена успъшно. Благодаря крещенію, личность стала принадлежать церкви съ первыхъ минутъ своего появленія въ міръ. Благодаря религіозному воспитанію, церковь діляется властелиномъ мысли вірующаго человъка. Она посвящаетъ его въ свой культъ съ момента его возмужанія-своей конфирмаціей. Позднье она вычаеть его предъ своимъ алтаремъ и овладъваетъ его семьей прежде, чъмъ семья успъеть вполнъ устроиться. Наконецъ, управляя върующимъ въ теченіе всей его жизни, она употребять всъ усилія, чтобы сыграть важнівшиую роль при его посліднемъ издыханіи и остаться хозяиномъ его трупа. И горе тому, кто сдвлаеть попытку отъ нея освободиться: онъ будеть позорно изгнанъ изъ общества. Пусть онъ императоръ; онъ умреть въ нуждё и голодё, оставленный своими подданвыми и друзьями, гонимый толпой, лишенный даже погребенія, какъ Генрихъ IV Нъмецкій.

Завладъвъ личностью, католическая церковь черезъ нее налагаетъ руку на общество и въ значительной стецени на государство. Дъйствуетъ она съ глубокой проницательностью, умъло пользуясь благопріятными обстоятельствами. Въ то время, какъ варварскія племена разрушали умиравшую Римскую имперію и античную цивилизацію, церковь искусно овладъваетъ всъми силами общественнаго организма, которыя еще сохраняли свою жизнеспособность, захватывая въ свои руки судъ, просвъщеніе и благотворительность. Вмъстъ съ этимъ, благодаря благопріятнымъ историческимъ условіямъ, вожди церкви—епископы—становятся постеценно во главъ свътскаго общества. Произошло это такъ.

Въ каждомъ изъ важныхъ городовъ Галліи римское прави-

тельство учредило муниципалитеты или куріи, составленные изъ наиболѣе богатыхъ жителей, отвѣчавшихъ предъ правительствомъ за сборъ налоговъ и городское благоустройство. Рядомъ съ куріей стоялъ правительственный чиновникъ (Compte), который вѣдалъ судъ и управлялъ провинціей отъ имени императора. Народъ съ своей стороны избиралъ себѣ попечителя, защищавшаго народные интересы предъ куріей и чиновникомъ. Наконецъ, въ каждой городской общинѣ былъ верховный первосвященникъ, глава ея религіи. По мѣрѣ ослабленія имперіи, епископъ занялъ въ каждомъ городѣ сначала мѣсто верховнаго первосвященника, потомъ попечителя, наконецъ, въ значительной мѣрѣ—мѣсто правительственнаго чиновника; въ то же время онъ пріобрѣлъ огромное вліяніе и на курію.

Въ нъдрахъ собственно церковной организаціи авторитеть епископа былъ еще внушительнъй. Покоился онъ прежде всего на его судебныхъ полномочіяхъ, распространявшихся на очень широкій кругъ лицъ.

Въ этотъ кругъ входилъ прежде всего клиръ. Когда епископы получили отъ римскаго правительства право судить своихъ клириковъ, а клирикамъ были дарованы разныя привиллегіи, число послѣднихъ быстро возросло. Занявъ мѣсто ниже іерархіи (священниковъ, діаконовъ и иподіаконовъ). они составили многочисленный классъ женатыхъ людей, занимавшихся мелкой торговлей или ремеслами и свободныхъ оть городскихъ налоговъ и повинностей. Привиллегіи клира были настолько заманчивы, что и у богатыхъ людей являлась охота приписаться къ нему. Но правительство въ своихъ интересахъ запретило это. Съ этого времени клиръ, доступъ въ которой остался открыть только для малоимущихъ, постепенно превращается въ разрядъ кліентовъ епископа. вполнъ зависимыхъ отъ него. Зависимость оказывалась тъмъ крѣпче, что у клирика не могло быть добровольнаго желанія отказаться оть своего выгоднаго положенія; между твиъ епископъ имѣлъ полную возможность исключить его изъ клира по своему усмотрънию.

Кромѣ iepapxiи и клира, юрисдикція епископа распространялась на всѣхъ тѣхъ очень многочисленныхъ лицъ, которыя жили на церковныя милостыни или были внесены въ спеціальные церковные списки; сюда причислялись вдовы, сироты, церковные вольноотпущенники, крёпостные и рабы вотчинъ, подаренныхъ или завъщанныхъ церквамъ. Наконецъ, очень многіе принимали присдикцію епископа добровольно, чтобы избъжать суда гражданскихъ властей. Въ результатѣ епископская паства оказывалась чрезвычайно многолюдной, такъ что можно было даже задаться вопросомъ: было ли въ гражданской общинѣ больше подданныхъ короля, чѣмъ подданныхъ епископа?

Огромное вліявіе епископовъ на гражданское общество, ихъ судебвыя полномочія и нравственный авторитеть дѣлали церковь господствующей силой въ обществѣ.

Существенную поддержку авторитету епископата оказывали скопившіяся въ его рукахъ богатства. Върующіе такъ охотно дарили ему свои помъстья въ обмънъ на объщаніе въчнаго блаженства за гробомъ, что въ епископскихъ рукахъ оказалась почти третья часть всей государственной территоріи.

Къ VII в. положение церкви на Западъ было упрочено. Епископы держали въ своихъ рукахъ почти всю общественную власть.

Власть и огромныя богатства быстро превратили епископать въ духовную аристократію, во многихъ отношеніяхъ походившую на свътскую. Въ началъ феодальнаго періода многіе изъ епископовъ помышляли о томъ, чтобы къ своимъ духовнымь полномочіямь присоединить свътскую власть во всей ея полноть. Въ ихъ рукахъ уже былъ судъ, общественная благотворительность, обучение, имущества, управление многими отраслямя труда. Не доставало лишь права имѣть свое войско. Но многіе среди нихъ не останавливались предъ захватомъ и военной власти и превращались въ настоящихъ феодальныхъ сеньеровъ, вооруженныхъ съ ногъ до головы и воинственныхъ, какъ всѣ сеньеры того времени. Были епископы, не гнушавшіеся принимать личное участіе въ битвахъ и проливать человъческую кровь тыми руками, которыя возносили Богу безкровную жертву Его Сына. Убійство и служение Богу мирно уживались въ ихъ сознании и совъсти, какъ два рода дъятельности, вполнъ совмъстимыхъ въ одномъ человъкъ.

Такъ въ періодъ дезорганизаціи западнаго общества, когда римская имперія уже не существовала, а власть королей и сеньеровъ еще не окрѣпла, церковь успѣла стать всемогущей какъ въ духовномъ, такъ и свътскомъ отношеніяхъ. Этотъ періодъ былъ достаточно продолжителенъ (V—XI въка), чтобы Церковь имъла время сдълаться властелиномъ общества и государства. Въра господствовала надъ людьми; папы и епископы правили народами.

Весь періодъ глухого средневѣковья и характеризуется полнымъ господствомъ церкви надъ государствомъ и обществомъ.

Но время шло и мёняло отношенія общественныхъ силъ. Свётскія общества получали большую 11 большую организованность и, собирая растерянные элементы власти, упрочивали свою политическую силу. Въ соотевтстви съ ростомъ государства значеніе церкви начинаетъ идти на убыль. Какъ не были сильны епископы, они въ концъ концовъ не могли равняться, въ качествъ свётскихъ владыкъ, съ феодальными сеньерами: послъдніе брали перевъсъ и своей воинственностью, и своей необузданной жестокостью, которую сдерживало въ епископахъ ихъ воспитаніе. Становилось ясно, что церковь должна будетъ въ концъ концовъ уступить свое господствующее положеніе въ пользу государства.

Папы поняли это и предусмотрительно приспособились къ надвигавшемуся порядку вещей. Лишь только короли и сеньеры сломили политическое значеніе епископовъ, явилась опасность, что они направятъ свою силу и противъ самого папы. Это могло случиться тъмъ скоръе, чъмъ больше государи теряли прежнюю наивную въру. Между тъмъ свътская, распущенная жизнь епископовъ, подражавшихъ во всемъ феодальнымъ баронамъ, несомнънно, эту въру подрывала. Интересъ папы, расходившійся съ интересами епископовъ, требовалъ, чтобы церковь сохранила уваженіе къ себъ. Для поддержанія церковнаго авторитета папы и предпринимаютъ рядъ реформъ, особенно энергичныхъ при Григоріи VII (1073—1085).

Съ другой стороны, папы обнаруживають стремленіе теоретически обосновать необходимость подчиненія государства церкви. Они начинають проводить границу между свѣтской и духовной властью и старательно внушають всѣмъ мысль о превосходствѣ послѣдней надъ первою. Григорій VII говорилъ: "насколько золото выше свинца, настолько епископское достоинство выше царскаго. Первое учреждено божественнымъ милосердіемъ, второе человѣческой гордостью".

540

C.

## КАКЪ ФРАНЦІЯ ПРИЩІА КЪ ОТДЪЛИНІЮ ЦОРКВИ ОТЪ ГООУДАРОТВА? 541

Впрочемъ, объ отдѣленіи духовной власти отъ свътской папы не помышляютъ.. Напротивъ, для нихъ было гораздо выгоднъе сохранить между ними связь, чтобы съ помощью церкви оказывать давленіе и на государство.

Съ того момента, когда возроставшее государство почувствовало свою силу, въ немъ обнаруживается стремление ограничить вліяніе церкви, насколько оно его связывало. Ограниченія начинаются прежде всего въ области суда, остававшагося до XII в. могущественнымъ рычагомъ церковнаго вліянія на общество. До того времени церковь судила не только іерархію, клириковъ и находившихся подъ ея покровительствоиъ или на службъ въ ея сеньеріяхъ лицъ, но удерживала за собой право вмешиваться въ разборъ встахъ дълъ, къ которымъ религія имъла какое нибудь, хотя-бы очень отдаленное отношеніе, --- напр., по преступленіямъ противъ религіозныхъ святынь, по дъламъ объ обътахъ, десятинахъ, сговорахъ, бракахъ, семейныхъ раздълахъ, нарушеніяхъ супружеской върности, усыновленіяхъ, завъщаніяхъ и т. д. Ея судебная компетенція стремилась къ безграничному расширению, и могла бы захватить весь судъ, если бы этимъ стремленіямъ не положили предъла короли и сеньеры. Какъ только государства окрѣпли, то изъявили естественное желаніе вернуть судебную власть себѣ.

На первыхъ порахъ предъ королями и сеньерами вставало неожиданное затрудненіе. Они хотѣли судить; но почти не умѣли дѣлать этого: ни они, ни ихъ чиновники не имѣли никакой юридической подготовки. Церковь, завѣдывавшая безраздѣльно народнымъ образованіемъ, держала общество въ полномъ невѣдѣніи ориспруденціи; а ея собственное право, проникнутое религіозными принципами, было мало примѣнимо къ свѣтскому суду, организовавшемуся на совершенно иныхъ началахъ. Правителямъ приходилось позаботиться о насажденіи въ своихъ странахъ юридическихъ наукъ. Начинается усиленное изученіе римскаго права. Парижскій университетъ, вставъ во главѣ научнаго движенія, создаетъ цѣлый классъ юристовъ, помогавшихъ королямъ упорядочить свѣтскій судъ.

Лишь только свътскій судъ былъ организованъ, между нимъ и судомъ церковнымъ возникаетъ борьба. Борьба кончилась не въ пользу церкви. Причина въ томъ, что народъ

2

#### вогословский въстникъ.

не захотѣлъ оказать ей поддержки. Когда ему пришлось выбирать между чисто-человѣческимъ правомъ Рима яаыческаго и религіознымъ, "божественнымъ" правомъ Рима папско-христіанскаго, его выборъ палъ на первое. Въ борьбѣ за судъ Людовика IX Святого съ паиствомъ (въ XШ в.) народъ, бароны, даже епископы стояли на сторонѣ короля. Благочестіе Людовика IX много содѣйствовало привлеченію къ нему и его дѣлу общихъ симпатій; и когда онъ издалъ ордонансъ противъ богохульниковъ, ордонансъ былъ принятъ съ восторгомъ: никому не пришло въ голову упрекнуть короля въ узурпаціи церковной власти. По странному стеченію обстоятельствъ, борьбу съ папствомъ началъ король, за которымъ въ исторіи упрочилось имя Святого.

Мало по малу свётскій судъ привлекъ къ своему трибуналу и лицъ, прежде подсудныхъ только епископату. Власть короля растеть; власть церкви падаетъ. Народъ доволенъ тъмъ и другимъ. Подавленный, разоряемый баронами и отчасти епископами, онъ привътствуетъ новую власть—королевскую, которая покровительствуетъ ему, считается съ его интересами, совътуется о законахъ съ его представителями.

Ограниченіе полномочій церковнаго суда было первымъ шагомъ къ освобожденію государства отъ церкви.

Одержавъ первую побѣду надъ церковью, короли ведуть свою борьбу далѣе. Въ теченіи XIII и XIV вѣковъ они устѣваютъ сдѣлать для освобожденія такъ много, что отъ прежняго порабощенія не остается и тѣни. Въ концѣ XIII в. борьба принимаетъ крайне острую форму, и столкновеніе Филиппа Красиваго съ папой Бонифаціемъ VIII (1294-1308) кончается для папы лишеніемъ жизни.

По смерти Бонифація VIII для папства начинается періоль униженія. Филиппъ Красивый возвелъ на папскій престоль француза подъ именемъ Климента V и поседилъ его въ Авиньонѣ, гдѣ папа находился въ полной зависимости отъ французскаго короля. Знаменитое авиньонское плѣненіе папъ, продолжавшееся около 70 лѣтъ, было могилой для прежняго всемогущества папства и церкви. Папство не только низвергнуто, но и унижено. Церковь теряетъ какъ власть надъ королями, такъ и свой нравственный авторитетъ въ обществѣ. Народъ избѣгаетъ судовъ духовенства и не боится ихъ приговоровъ. Отцы Вьеннскаго (de

## какъ франція пришла въ отдълянию цярквя отъ государотва? 548

Vienne) собора (1811 г.) жалуются, что отлученіе, прежде такъ устрашавшее върующихъ, теперь не производить на нихъ почти никакого впечатлёнія. Отлученные мало озабочены твмъ, чтобы ихъ снова приняли въ лоно церкви, а гражданские суды, къ которымъ епископы обращаются съ просьбой принудить упорныхъ гръшниковъ къ покаянію, отказывають въ содъйствіи. Соборъ обсуждаль средства къ возвышенію авторитета церкви. Одни предлагали закрыть храмы и прекратить совершение требъ до твхъ поръ, пока не будетъ возвращено уваженіе къ церковному суду; другіе рекомендовали наложить анаеему на правителей и ихъ юристовъ, --- третъи хотвли-бы распространить отлучение не только на виновныхъ, но и ихъ родню, при томъ чуть не до третьяго покольнія. Въ концъ концовъ, отцамъ собора пришлось признаться, что времена расцвёта вёры кончились, и что церковь безоружна предъ обществомъ, переставшимъ бояться ся духованхъ наказаній.

Къ началу XVI в., т. е. ко времени реформаціи, вліяніе церкви на общество падаетъ еще ниже. Общественная мысль успъваетъ освободиться отъ многихъ религіозныхъ предразсудковъ, которые такъ усердно внъдрялъ въ ней католицизмъ. Парижскій университетъ, предназначавшійся служить оплотомъ католической върн, превращается въ питомникъ, гдъ воспитываются враги церкви. Средневъковая схоластика изгнана изъ его аудиторій. Безилодныя схоластическія пренія уступаютъ мъсто изученію классической литературы, философіи и морали. Католическая церковь теряетъ власть надъ умами, какъ она потеряла ее надъ королями.

Между тёмъ изъ Германіи надвигается призракъ реформаціи. Пап'я грозить опасность потерять наибол'я дорогую для него французскую церковь. Нужно было принимать самыя р'вшительныя м'яры, чтобы не допустить схизму во Францію. И папы входять въ соглашеніе съ французскими королями, готовые уступить въ ихъ пользу многое изъ своихъ правъ и привиллегій, чтобы сохранить этимъ путемъ остальную часть своихъ преимуществъ.

Результатомъ такой сдълки и былъ Конкордатъ 1516 г., заключенный между папой Львомъ Х и королемъ Францискомъ I и отмъчавшій новую стадію въ отношеніяхъ между государствомъ и церковью.

8\*

Конкордать для папства быль лучшимъ выходомъ изъ того тяжелаго положенія, которое создалось для него къ началу XVI в. стеченіемъ неблагопріятныхъ условій. Къ этому времени положение папства сильно пошатнулось. Ть времена, когда Бонифацій VIII, принимая иностранное посольство съ императорской короной на головъ и обнаженнымъ мечемъ въ рукахъ, могъ восклицать: "я цезарь н императоръ!" канули въ въчность. Въ періодъ авиньонскаго плёненія цапы стали игрушкой въ рукахъ французскиъ королей. Послъдніе обращались и съ папой и съ церковых очень властно. Филиппъ VI Валуа (1828-1850) не стеснялся вибшиваться въ сферу чисто духовной власти папы и дошель до того, что принудиль Іоанна XXII отказаться оть его богословскихъ мнъній, угрожая сожженіемъ проповъдниковъ, которые осмълились-бы излагать ихъ съ церковной каеедры. Епископы потеряли въ пользу королей не только судебныя полномочія, но и большую часть своихъ ниуществъ. Прерогативы папы королями нисколько не уважались. Карлъ VII своей Прагматической санкціей 1488, обнародованной даже безъ увъдомленія папы, отняль у него всякое право вмѣшиваться въ избраніе французскихъ епископовъ, которое переходило въ руки французскаго дуювенства. Людовикъ XI (1461--1488) сажалъ въ тюрьмы ещископовъ, архіепископовъ, даже кардиналовъ. Папы протестовали безъ конца и противъ гражданскаго суда, и противъ Прагматической санкціи 1488 г., и противъ вторженія въ среду ихъ духовныхъ полномочій; ихъ жалобы оставались гласомъ въ пустынѣ. На угрозы они не осмѣливались, или-же ихъ угрозъ не боялись.

Хуже всего для папъ было то, что они въ борьбѣ за былое могущество оказались одинокими: епископы приняли сторону королей, что было для нихъ гораздо выгодвѣе. Поборы въ пользу святого престола опустошали епископскую казну еще чувствительнѣе, чѣмъ королевскіе налоги; а властолюбивыя притязанія папъ были не менѣе тягостны, чѣмъ власть короля. При томъ же папы, въ концѣ концовъ, были страшны лишь своими духовными карами, тогда какъ свѣтскій государь могъ всегда употребить и непосредственное матеріальное насиліе. Королей приходилось бояться больше. Въ интересахъ самосохраненія епископы

## какъ франція пришла къ отдълинію церкви отъ государотва? 545

должиы были поддерживать съ ними хорошія отношенія *а* быть его послушными подданными. Но и короли съ своей стороны охотно поддерживали свой епископать противъ папы: для нихъ было важно охранять его отъ папскихъ поборовъ, чтобы имѣть большую возможность обирать его самимъ Епископы вступали въ вольный или невольный союзъ съ королями и продавали своего пацу.

Оставленные своими епископами, папы начинають въ эту эпоху терять поддержку даже такихъ близкихъ друзей и своихъ сотрудниковъ, какими всегда были для нихъ монашескіе ордена. Возмущенные безумной роскошью и пороками папскаго двора, францисканцы въ правленіе Іоанна ХХП (1316—1384) выступили во Франціи съ суровыми обличеніями противъ Рима. "Если-бы св. Петръ вернулся въ міръ, говорили они въ своихъ проповъдяхъ, то его преемники объявили-бы его еретикомъ. Въ настоящее время у насъ двъ церкви: одна—плотская, переполненная богатствами, погрязшая въ наслажденіяхъ, запятнанная пороками; въ ней распоряжается папа и кардиналы; другая—духовная, непорочная, воздержная и бъдная; это—церковь Духа святаго, царство котораго теперь начинается". Симпатіи народа были на сторонъ этихъ проповъдниковъ.

Осужденное въ своемъ безнравственномъ поведеніи, папство принуждено выдерживать нападенія на его догму со стороны народившейся критики. Въ парижскомъ университетъ зарождается богословское движеніе, отвергающее схоластическую богословскую систему и признающее божественный характеръ лишь за евангеліемъ. Новая богословская школа объявила многіе пункты церковнаго преданія "вымышленными догматами" чисто человѣческаго происхожденія, рекомендовала держаться лишь евангелія и ученія апостольскаго, признавая все прочее содержаніе церковной догмы скорѣе суевѣріемъ, чѣмъ дѣломъ религіи. Такое направленіе было опасно для папства, покоившагося не столько на евангеліи, сколько на лженсидоровскихъ декреталіяхъ.

Успълъ значительно понизиться въ глазахъ общества и нравственный авторитеть всей вообще католической церкви. Привыкнувъ видъть епископовъ и священниковъ ведущими такую-же распущенную жизнь, какъ и бароны, народъ пе-

### вогословокий въотникъ.

ресталъ върить въ нравственное превосходство духовенства. Въ немъ распространяется масса анекдотовъ, жестоко осмъивающихъ служителей церкви. Но какъ это часто бываетъ, иронія надъ духовенствомъ влекла за собор равнодушіе къ самой церкви. Что касается образованнаго общества, то нароставшій въ немъ религіозный индеферентизмъ имълъ другой, но не менъе глубокій источникъ: его вниманіе всецъло поглощено было возрожденіемъ наукъ и искусствъ. Евангеліе представляло для него уже меньшій интересъ, чъмъ классическая литература и философія, и вожди просвътительнаго движенія, въ родъ Монтэня, Рабле, Еразма, были одинаково далеки какъ отъ католицизма, такъ и отъ подготовлявшейся реформаціи.

• Положеніе папства становилось печальнымъ. Униженное королями, оставленное епископатомъ, лишенное нравственнаго авторитета и традиціоннаго довѣрія къ его догмѣ, оно рисковало окончательно потерять свое былое положеніе, вліяніе и власть. При такихъ условіяхъ оно готово было, въ виду надвигавшейся реформаціи, пойти на большія уступки французскому правительству, чтобы сохранить себѣ его поддержку.

Къ счастью для папы, короли Франціи имъли больше интересовъ въ сохранени союза съ Римомъ, чъмъ въ поддержкъ надвигавшейся изъ Германіи реформацій. Политическія отношенія между Франціей и Германіей были натянуты, в поддерживать нёмецкихъ князей въ ихъ борьбѣ съ папой у французскаго короля особенной охоты быть не могло. Правда, реформа объщала отдать, путемъ секуляризація церковныхъ имуществъ, въ руки короля огромныя богатства французской церкви. Но такая мёра, съ успёхомъ продъланная германскими князьями, была гораздо рискованный во Франціи. Французскіе епископы, самые богатые въ Европть, едва-ли спокойно отнеслись бы къ потеръ ихъ имуществъ и согласились вступить въ реформированную церковь, которая могла дать имъ богатствъ не больше. чвиъ сколько имѣли апостолы. Раздражать ихъ было тѣмъ опаснве, что они продолжали составлять могушественный и вліятельный въ обществе классь. А использовать изъ богатства можно было другими способами, не затёвая реформы.

Съ другой стороны, между французскимъ и нъмецкимъ

# какъ франція пришла къ отдълянію церкви отъ гооударотва? 547

обществомъ была существенная разница, которая не объщала успъха реформаціи во Франціи. За Рейномъ народная въра сохранила гораздо большую живость; во Франціи-она поблекла. Въ то время какъ Лютеръ, пораженный безиравственностью, роскошью и невъріемъ папскаго двора, громилъ въ своихъ вдохновенныхъ проповъдяхъ Римъ, этотъ "развратный Вавилонъ", и его проповѣди поднимали въ Германін волны народнаго негодованія, во Франціи впечатлёніе его ричей было бы очень слабо. Тамъ давно знали распущенность и скептицизмъ Рима и только смѣялись надъ ними. Семидесятилътнее пребываніе папъ въ Авиньонъ дало французамъ возможность насмотръться на нихъ. Населеніе привыкло видъть папъ разътажающими по Франціи съ ихъ наложницами и производящими крупную и мелкую торговлю индульгенціями, благодатью и всемь, чемь только могла торговать церковь. Возмущаться не хватало силъ. Оставалось складывать о нихъ игривыя пъсенки и легкіе анекдоты. И Францискъ I, современникъ Лютера, самъ былъ-бы поднятъ на смъхъ образованнымъ обществомъ, если-бы задумалъ реформировать церковь и стать главой новой религіи.

Моменть, удобный для реформаціи во Франціи, быль упущенъ Политическіе интересы королевства, скептицизмъ и невѣріе образованныхъ класовъ и равнодушіе народа дѣлали здѣсь реформу церкви мало возможной.

Для французскихъ королей представлялось болёе выгоднымъ не порнвать съ папой. И они вступають съ нимъ въ дъловыя соглашенія. Но дълая это, всего менёе думають они о религіи. Ихъ конкордаты представляють не что иное, какъ сдѣлку чисто политическаго характера. Установка отношеній, опредвляемыхъ исключительно политикой, является новой фазой въ отношеніяхъ государства и церкви. Эта фаза начинается именно съ конкордата 1516 года.

Находясь въ крайне стёсненныхъ обстоятельствахъ, Левъ X по необходимости принимаетъ условія, которыя диктуеть ему Францискъ I. Такъ какъ въ данный моментъ и папа и Францискъ прежде всего нуждались въ деньгахъ, то финансовый вопросъ является въ конкордатѣ господствующимъ.

По конкордату король предоставнять папа, аннаты; папа уступнять королю право назначенія на есть церковныя должности. По закону объ аннатахъ папа получалъ съ епископовъ, аббатовъ и другихъ церковныхъ лицъ весь доходъ перваго года ихъ службы, какъ вознаграждение за ихъ посвящение. По праву назначения на всё церковныя должности, король могъ продавать свободныя церковныя мъста, какъ онъ продавалъ судейския полномочия. Конкордатъ оказывался выгодной для обвихъ сторонъ финансовой сдълкой. Къ ней Левъ Х и Францискъ I присоединили не менъе выгодную политическую, съ помощью которой папа сдълалъ почти невозможнымъ уклонение французской церкви въ протестантскую схизму, а король подчинялъ французское духовенство своей почти полной власти.

Францискъ былъ удовлетворенъ. Равнодушный къ дѣлу религіи, онъ достигъ предмета своихъ желаній: власти надъ церковью и возможности пользоваться съ нея доходами. Въ отплату онъ готовъ былъ помочь папѣ въ борьбѣ съ реформаціей, что и сдѣлалъ, не остановившись даже предъ религіозными преслѣдованіями.

Папа могъ быть не менѣе довольнымъ. Конкордать отмѣнялъ непріятныя ему статьи Прагнатической санкціи, которыя провозглашали авторитеть вселенскихъ соборовъ выше папскаго, обязывали папу собирать соборы періодически и требовали для замѣщенія епископскихъ каеедръ первохристіанскихъ избирательныхъ порядковъ. Папа съ удовольствіемъ согласился на назначеніе епископовъ королемъ, что ему нравилось гораздо больше, чѣмъ ихъ избраніе епископатомъ съ однимъ королемъ было гораздо легче войти въ сдѣлку, чѣмъ съ многоголовой избирательной куріей. Такъ какъ за папой оставалось право каноническаго рукоположенія епископовъ, аббатовъ и всего духовенства, то доходы съ посвящаемыхъ были ему вполнѣ обезпечены. На этомъ можно было вполнѣ помириться.

Конкордать быль настолько выгодень и для королей, и для папь, что удержался до дней великой революціи. Тщетно иарламенть и университеть протестовали противь него, дѣлая попытку отстоять свободы галликанской церкви. Конкордать вошель въ силу. Что касается епископата, попадавшаго по конкордату въ болѣе тѣсную зависимость оть папы, то онъ скоро примирился съ конкордатомъ: въ его рукахъ оставалось достаточно земель и богатствъ, чтобы можно было чувствовать себя довольно хорошо; а новая зависимость отъ

какъ франція пришла къ отделинию циркви оть государотва? 549

короля и папъ вознаграждалась тъмъ высокимъ подоженіемъ, которое для епископата было предоставлено при дворъ въ рядахъ свътской аристократіи.

Папство съ честью вышло изъ угрожавшей ему опасности. Оно не только не потеряло Франціи, но благодаря поддержкъ свътской власти, подняло здъсь положение католической церкви. Удалось папъ возстановить даже инквизицію, отмъненную въ предшествовавшее царствованіе. Францискъ I предоставилъ епископскимъ судамъ, усиленнымъ королевскими представителями, право привлекать къ своему трибуналу всвхъ виновныхъ въ преданности и даже только склонности къ реформѣ. Въ 1540 г. король попробовалъ было передать преслъдование религиозныхъ преступлений свътскимъ судамъ; но епископы запротестовали, и въ видъ уступки имъ, были организованы суды смъшаннаго характера. Впрочемъ, въ этихъ судахъ руководящая роль оставалась все-таки за свётскими чиновниками: королевская власть была слишкомъ могущественной, чтобы поступаться своими прерогативами въ пользу кого-бы то ни было.

Середина XVI в. какъ въ католическихъ, такъ и протестантскихъ странахъ характеризуется именно тъмъ, что государство уже не довольствуется освобожденіемъ отъ церкви, но стремится подчинить ее своему господству. Францискъ I заходилъ такъ далеко, что присваивалъ себъ право учительства въ церкви: въ 1548 г. онъ издалъ ордонансъ съ издоженіемъ католической въры, обязательнымъ для всъхъ его подданныхъ.

Съ ростомъ королевскаго абсолютизма, церковь подпадала большему и большему вліянію государства.

При Людовикѣ XIV, когда абсолютизмъ достигъ во Франци своего полнаго расцвѣта, королевская власть поставила себя окончательно выше церковнаго авторитета. Въ 1682 г. соборъ французскаго духовенства, вдохновляемый Боссюэтомъ, издалъ декларацію, подтверждавшую верховенство государства надъ церковью въ его собственной сферѣ. Декларація 1682 г. провозглашала, что короли въ свѣтскихъ дѣлахъ не подчинены никакой церковной власти, не могуть онть низложены папой, а ихъ подданные никѣмъ не могуть быть разрѣшены отъ подданической присяги; что вселенскіе соборы выше папъ; что папа не можеть поступать противъ правилъ и постановленій галликанской церкви, и что папскія рѣшенія становятся не отмѣняемыми лишь послѣ ихъ одобренія всей церковью. Декларація 1682 г. измѣняла конкордатъ 1516 г. такъ, что папа терялъ почти всю власть надъ французской церковью, а король получалъ надъ духовенствомъ еще большую.

Эта декларація была, въ сущности, примъненіемъ къ религіозной области принципа, на которомъ покоилась абсолютная монархія и который постепенно выяснялся последовательной работой Людовика IX Святаго, Филиппа Красиваго, Франциска I, наконецъ, Людовика XIV. Принципъ гласилъ: монархія основана на божественномъ правѣ; король — прямой представитель Бога на землъ; помазание римскимъ первосвященникомъ безполезно; папа не имъетъ власти надъ королемъ, въ которомъ воплощенъ самъ Богъ. Если Людовикъ XIV могъ говорить: "государство-это я"; то съ неменьшимъ правомъ, опираясь на декларацию 1682 г., онъ могъ добавить: "французская церковь-это я". Оставивъ папъ аннаты, король не допускалъ никакого вмёшательства въ назначение епископовъ, всецъло зависъвшее отъ его воли и каприза. Церковь, ея судъ и епископскія казедры оказывались во всемогущихъ рукахъ короля.

Папы, державшіеся всёми силами за французскую церковь. какъ свой главнъйшій источникъ дохода, должны были мириться съ злоупотребленіями королей и старались, скрѣпя сердце, поддерживать съ ними хорошія отношенія. Но декларація 1682 г. перешагнула границы того, что могли терпъть папы, не рискуя подготовить себъ полную гибель. Иннокентій XI запротестоваль. Отвергнувь постановленія французскаго духовенства, онъ подкрѣпилъ свой протесть отказомъ дать каноническое утверждение епископамъ, назначеннымъ королемъ. Съ цёлью нанести Людовику еще большее оскорбленіе, папа потребоваль, чтобы французское посольство въ Римъ было открыто для римской полиціи по примъру посольствъ другихъ державъ. Лидовикъ отввчалъ: "я никогда не руководился чужимъ примъромъ; напротивъ, Богъ меня поставилъ быть примъромъ для другихъ", - и немедленно отправилъ папскаго нунція въ тюрьму, заняль Авиньонъ, принадлежавшій тогда папъ, и сдълалъ приготовленія къ провозглашенію полной независимости гал-

Digitized by Google

вакъ франція пришла въ отдъленію циркви отъ государотва? 551

ликанской церкви отъ Рима. Папа принужденъ былъ уступить.

Его уступчивость принесла свои плоды. Людовикъ XIV возвращаеть папъ свое благоволеніе, и какъ-бы вознаграждая его, начинаеть оказывать большее покровительство католицизму, принимая мёры противъ его враговъ. Подпавъ вліянію куртизанокъ и ісзуитовъ, раздраженный войнами съ нѣмецкими протестантскими князьями, онъ опускается до поворной отмъны Нантскаго эдикта, принудившей огромное число протестантовъ, не пожелавшихъ отречься отъ свенхъ религіозныхъ убъжденій, выселиться изъ предъловъ Францін. Всл'ядъ затемъ начинаются пресл'ядованія противъ янсенистовъ, сигналомъ къ чему послужила папская булла (Unigenitas, 1718). Lettres de cachet (Приказы объ арестъ) сыпались на янсенистовъ какъ изъ рога изобилія. Послёдовало запрещение давать предсмертное причастие всъмъ, кто могъ быть заподозрѣнъ въ склонности къ янсенизму, и отъ умирающихъ, желавшихъ причаститься, требовали особыхъ свидетельствъ, выданныхъ священниками, преданность которыхъ католицизму была внъ сомнънія. Противъ такихъ мъръ возсталь даже парламенть, настоявшій на отмѣнѣ свидѣтельствъ.

Религіозныя преслѣдованія унижали и государство и церковь. Общество, хорошо знавшее крайною распущенность королевскаго двора и роскошную жизнь епископовъ, отвращалось отъ монархіи и теряло вѣру въ церковь. Даже низшее духовенство, бѣдствовавшее въ то время, какъ епископы и аббаты тратили на свои удовольствія и роскошь церковныя деньги, было настроенно противъ прелатовъ и готово было занять мѣсто среди ихъ враговъ.

Людовикъ XV и Людовикъ XVI, чувствуя, что королевская власть колеблется, готовы были сдълать многое для поддержки церкви, чтобы имъть воэможность самимъ опереться на нее. Но церковь оказывалась уже слишкомъ слабой, чтобы служить надежной опорой. Короли, заставлявшіе высшее духовенство лакействовать въ своихъ переднихъ, сами способствовали гибели его нравственнаго авторитета. Церковь безъ авторитета-не имъла въ себъ сиды.

Изъ всёхъ ея элементовъ наибольшую жизнеспособность успёль сохранить іезуитскій ордень. Но короли не безъ

основанія побаивались его, папы начинали ему не дов'врять; а въ обществъ іезуиты успъли заслужить чрезвычайно дурную репутацію. Подъ давленіемъ общественнаго мненія, парламенть 6 августа 1762 г. вотироваль постановление о закрытіи іезуитскихъ учрежденій и сокуляризаціи ихъ имуществъ. Людовикъ XV, къ защитъ котораго прибъгли · iesyиты, не рышился на конфликть съ парламентомъ, и послы долгихъ колебаній подписалъ (1764) ордонансъ о закрытія. Папа Клименть XIV, цёня огромныя услуги ордена, бывшаго въ теченіе двухъ вѣковъ самымъ ревностнымъ защитникомъ папства, хотълъ бы его поддержать. Но онъ и самъ боялся его. Въ концъ концовъ, враги ордена, которыхъ онъ нажилъ себѣ очень много, убѣдили папу закрыть орденъ. Подъ предлогомъ сохраненія мира и согласія въ нъдрахъ церкви. Клименть XIV подписаль приказь о закрытіи. Однако папа понималъ, что дёлалъ: "я отрубаю себѣ правую руку", говорилъ онъ при этомъ.

Въ послъдніе годы предъ варывомъ великой революція вліяніе церкви на общество стояло очень низко. Образованная часть общества, пропитанная идеями энциклопедистовъ, была заражена или невъріемъ или скептицизмомъ. Одна изъ знакомыхъ Дидро признавалась: "день—я върю, день — не върю", и эти слова можно считать характеристикой господствовавшаго въ этомъ общественномъ слов настроенія. Вліяніе церкви на такихъ людей могло быть лишь ничтожнымъ. Что касается простого народа, то и онъ потерялъ уваженіе къ духовенству, которое не было способно проявить какоелибо моральное превосходство надъ толиою. Паденіе церковнаго авторитета превращало церковь въ сравнительно ничтожную соціальную силу.

При такихъ условіяхъ союзъ церкви и монархіи не могъ прибавить силы ни одному изъ союзниковъ. Обоимъ имъ приходилось подвергнуться естественнымъ послъдствіямъ ихъ многовъковаго единенія. Все, что ослабляло церковь, ослабляло и монархію; всякій ударъ, наносимый монархіи, падалъ и на церковь. Когда общество подняло знамя возстанія противъ абсолютизма, оно объявило войну и католицизму. Монархія и церковь жили вмъстъ; вмъстъ имъ было суждено принять на свою голову и ударъ революціи.

Digitized by Google

Когда представители сословій, созванные въ 1789 г. Людовикомъ XVI, провозгласили себя учредительнымъ собраніемъ и приступили къ коренной ломкъ стараго строя; церковный вопросъ былъ выдвинуть на одну изъ первыхъ очередей. Собрание прежде всего заинтересовалось церковными имуществами. Въ этой части вопроса оно оказалось настроеннымъ очень единодушно. И дворянство, и третье сословіе, и низшій клиръ признали, что имущества находили вовсе не то употребление, для котораго предназначались; что зав'ёдывавшіе ими епископы тратили гораздо больше на свои прихоти и роскошь, чёмъ на дёла благотворительности, просвъщения и поддержание культа. Въ то время какъ епископы роскошествовали, низшее духовенство влачило свою жизнь въ бъдности; въ школахъ повсюду чувствовался недостатовъ, больницы были переполнены. Большинство депутатовъ высказывалось за то, чтобы доходы съ имуществъ шли исключительно на нужды народа; многіе требовали, что государство отобрало имущества въ свое полное владъніе. Общее мнъніе было формулировано въ учредительномъ собрания Талейраномъ въ его ръчи 10 окт. 1789 года. "Духовенство не есть собственникъ на подобіе другихъ собственниковъ, говорилъ онъ, потому что имущества, которыми оно пользуется и которыми не можеть произвольно распоряжаться, завѣщаны не для удовлетворенія интересовъ личностей, а на общественныя нужды. Всъмъ извъстно, всъ документы по учреждению церковныхъ имуществъ, равно какъ и церковные законы, изъясняющіе смыслъ и духъ этихъ документовъ, показываютъ намъ, что держателю бенефиція принадлежить только та часть имущества, которая необходима на его личное содержание: по отношению къ остальному онъ только управляющій; и это остальное, въ двиствительности, предназначено бъднякамъ или на содержаніе храмовъ". Развивая свою мысль дальше, ораторъ доказываль, что если государство обезпечить духовенству приличное жалованье и въ то же время приметь на свой счеть содержаніе просвітительныхъ и благотворительныхъ учрежденій, связанныхъ съ церковными имуществами, то оно получить полное право отобрать самыя имущества въ свое

въдъніе. При этихъ условіяхъ воля завъщателей была-бы точнымъ образомъ выполнена и справедливость не была-бы нарушена. А въ виду того, что народъ переживаеть дни бъдствій и государство-моментъ величайшихъ затрудненій, секуляризація представляется не только справедливой, но и неизбъжной государственной мърой.

Рѣчь Талейрана отмѣчаеть новую стадію въ развитіи отношеній государства и церкви. Когда-то, во времена своего господ ства надъ государствомъ, церковь держала въ своихъ рукахъ всв органы служенія обществу: судъ, благотворительность и просвѣщеніе. Освободившись изъ подъ опеки церкви, государство отняло у нея въ свою пользу судебныя полномочія. Теперь Талейранъ предлагаетъ, вмѣстѣ съ имуществами, взять у церкви остальныя средства служенія народу, оставивъ ей исключительно область религіи.

Учредительное собрание приняло точку зръния Талейрана. Ясно, что вмёстё съ этимъ изменился и самый принципь, опредѣлявшій отношенія государства и церкви. Старая монархія господствовала надъ церковыю во имя принципа божественнаго происхожденія королевской власти, опираясь на который, король объявлялъ себя представителенъ Бога на землѣ и ставилъ себя въ свѣтскихъ дѣлахъ выше папы. Новое государство, созданное революціей, не претендуеть на божественный авторитеть своей власти; оно признаеть себя чисто мірскимъ, світскимъ, — и противопоставляеть себя церкви, какъ власти исключительно духовной. Но оно еще не порываеть связи съ церковью. Воскрешая взгляды языческаго Рима, оно смотрить на культь, какъ на одну изъ формъ служенія государству, — въ духовенствъ признаеть своихъ чиновниковъ, и потому беретъ на себя заботу о его содержаніи, употребляя на это доходы съ бывшихъ церковныхъ помѣстій.

Декретомъ 2 ноября 1789 г. у церкви были отобраны всѣ ея имущества. Съ этого момента высшее духовенство перестало составлять привиллегированный общественный классъ и было поставлено предъ диллемой: или стать чиновниками государства, — или вовсе отдѣлиться отъ него. Оно предпочло первое, хотя не думало принять новое положение безъ борьбы за старыя привиллегия.

Рѣшеніе, которое революція дала вопросу о содержаніи

духовенства, опредѣлило и ея принципіальное отношеніе къ болѣе общему вопросу—объ отношеніи новаго государства къ религіи вообще и католической церкви въ частности. Революція признала необходимымъ существованіе государственной религіи и сохранила значеніе государственной церкви ва католицизмомъ. Поступая такъ, она отдавала свою дань тысячелътней традиціи.

Въ теченіе своего многовѣковаго господства во Франція, католическая церковь успѣла пріучить народъ къ ея привиллегированному положенію. Она всегда была государственной религіей, и католики не могли себѣ и представить, чтобы дѣло могло быть иначе. Когда за два года до революціи Людовикъ XVI издалъ декреть, уравнивавшій протестантовъ съ католиками по вопросу о бракѣ, декреть осуждали, какъ слешкомъ либеральный. По прежнему протестанты были устранены отъ государственной службы и инкольнаго дѣла, принуждались отправлять католическіе праздники и не имѣли права совершать публично своихъ религіозныхъ процессій.

Взглядъ общества на положение католической церкви ярко отразился въ наказахъ, которыми население снабдило депутатовъ 1789 г. Судя по наказамъ, никому и въ голову не приходило оспаривать у католицизма его господствующее положение. Всъ были согласны въ томъ, что католицизмъ не только долженъ исповъдываться открыто, но и быть охраняемъ отъ нападокъ и оскорблений. По отношению къ другимъ религиямъ допускалась большая или меньшая терпимость, но подъ условиемъ, чтобы онъ пользовались свободой втихомолку, не заслоняя господствующей церкви.

На первый взглядъ кажется страннымъ подобное вниманіе къ католицизму, враждебное отношеніе къ которому тогдашняго общества не можетъ подлежать сомнѣнію. Чтобы понять это явленіе, нужно имѣть въ виду, что людей, отвергавшихъ церковь по философскимъ соображеніямъ, было немного. Что же касается людей политики, то они признавали церковь безусловно необходимой для государства. Политическіе дѣятели того времени, какъ и все мыслящее и интересовавшееся политикой общество, были воспитаны на идеяхъ энциклопедистовъ. Но Руссо въ своемъ Общественномъ договоръ ставилъ религію въ неразрывную связь съ государствомъ; другой вождь умовъ-Вольтерь усердно доказывалъ, что религія нужна народу. Благодаря энциклопедистамъ, въ обществѣ было широко распространено убѣжденіе въ необходимости національной религіи. Но какая религія могла претендовать на достоинство національной, какъ не католицизмъ? Кондорсе формулировалъ общераспространенное убѣжденіе такъ: "религія католическая, апостольская и римская будетъ государственной религіей, единственной, публичный культъ которой будетъ допущенъ въ нашихъ государствахъ". Это убѣжденіе и руководило учредительнымъ собраніемъ 1789 года.

Идея національной религіи сыграла большую роль въ революціи. Подъ ея вліяніемъ дъйствовало учредительное собраніе, конфискуя церковныя имущества и принимая на государствевный счетъ связанныя съ ними общественныя обязанности. Она же привела къ закрытію монашескихъ орденовъ (декретомъ 13 февр. 1790 г.). Государство не могло признать за орденами характера національныхъ учрежденій, какъ признала его за церковью, такъ какъ монастыри находились въ прямой зависимости отъ папъ и служили только интересамъ Рима. Поэтому вполнъ псслъдовательно оно отказало монастырямъ въ правъ существовать на народныя средства. Наконецъ, та-же идея національной религіи легла въ основу новой церковной реформы, извъстной подъ именемъ Гражданскаго устройства духовенства (Constitution civil du clergé).

Эта реформа ставила себѣ цѣлью исправить крайне несовершенное распредѣленіе приходовъ по епархіямъ, положить границы безполезному размноженію епископскихъ каеедръ, сократить расходы на содержаніе культа и ввести болѣе раціональный способъ замѣщенія епископскихъ и священническихъ мѣстъ. Назначеніе епископовъ королемъ и священниковъ епископами, всегда сопровождавшееся злоупотребленіями и способствовавшее пониженію нравственнаго уровня духовенства, было уничтожено и замѣнено первохристіанскимъ обычаемъ избранія клиромъ и народомъ.

Энергическое вмѣшательство революціи въ жизнь церкви вызвало отпоръ со стороны послѣдней. Реформа, проведенная учредительнымъ собраніемъ, имѣла цѣлью поднять мо-

какъ франція пришла къ отделянню церкви отъ государотва? 557

ральный уровень и авторитеть духовенства. Но она слишкомъ рѣзко нарушала интересы епископовъ, отнимая у нихъ имущества, привиллегированное положение въ обществъ и сокращая чуть не на половину число епископскихъ каеедръ. Положение простыхъ чиновниковъ государства не объщало большого удовлетворенія ихъ честолюбію. Епископать не захотълъ уступить своихъ въковыхъ преимуществъ безъ сопротивленія, и почти въ полномъ составъ высказался протявъ реформы. Въ этомъ случав епископы разсчитывали на поддержку папы; и имъли на это полное основание. Папа терялъ съ реформой не менъе, чвиъ они, а можетъ быть, и болве: съ отменой права папы на каноническое утверждение избираемыхъ во Франціи епископовъ, его доходы съ французской церкви и вліяніе на нее окончательно пропадали. Только низшее духовенство приняло реформу болье охотно, такъ какъ избирательный принципъ, заменявшій прежнее назначение по произволу епископа, быль и раціональний, и лучше обезпечивалъ священниковъ отъ произвола еписко-**11878.** 

Во Франціи ждали, какъ папа отнесется къ реформѣ. Многіе совѣтовали Пію VI уступить силѣ фактовъ, какъ имѣлъ благоразуміе уступить ей и Людовикъ XVI. Сопротивленіе не объщало Риму побъды, и въ то же время могло бросить всю Францію въ руки схизмы. Канонисты, изучавшіе по поручению папы Constitution civil du clergé, высказывались за ея принятіе. Папа колебался. Но французскій епископать не хотълъ медлить. Въ октябръ 1790 г. онъ обнародовалъ свой протесть противъ реформы, побуждая и папу присоединиться къ нему. Въ то-же время ультрамонтаны открыли походъ противъ галликанизма, доказывая, что создание національной французской церкви неизбъжно поведеть къ схизмѣ, грозящей полной гибелью всего католицизма во Франціи. Ненавидя всёми силами души разроставшуюся революцію, они умоляли папу вступить въ рѣшительную борьбу съ ней, наивно-вёря въ возможность остановить мощный потокъ революціоннаго движенія. Папа медлилъ, чувствуя рискованность борьбы. Но въ концъ концевъ, 10 марта 1791 г. онъ далъ французскому правительству отвъть, показавшій. что католическая церковь объявляеть революціи войну. Папа сурово упрекалъ учредительное собрание въ томъ, что оно

нарушило свой долгъ повиновенія королямъ и безнощадно осуждалъ провозглашенную революціей свободу, — свободу, обезпечивавшую не только право не быть преслёдуемымъ за религіозныя мнёнія, но и право свободно мыслить, говорить, писать, "чудовищныя права, противныя волё Творца", какъ величалъ ихъ папа.

Въ Парижѣ сожгли посланіе папы виѣстѣ съ его изображеніемъ. Революція приняла вызовъ церкви.

Вступивъ въ борьбу съ государствомъ, церковь не сумѣла сохранить свои силы нераздробленнымй: борьба внесла въ ея среду глубокую рознь. Чтобы гарантировать подчиненіе духовенства новому строю, учредительное собраніе еще въ августѣ 1789 года установило особую присягу въ вѣрности государству, которую члены іерархіи должны были принимать подъ угровой увольненія. Большинство епископовъ, чувствуя себя достаточно обезпеченными въ матеріальномъ отношеніи и не опасаясь лишиться правительственнаго содержанія, отказалось отъ присяги. Для бѣднаго низшаго духовенства вопросъ былъ болѣе труденъ,—и въ немъ произошелъ расколъ. Одни, отчасти изъ боязни лишиться жалованья, отчаси—по сочувствію къ новому режиму, согласились на присягу. Другіе, повинуясь епископамъ, отказались.

Смута, внесенная раздѣленіемъ, была плачевна для церкви и опасна для общества. Чтобы избѣжать ея пагубныхъ послѣдствій, учредительное собраніе принимало всевозможныя мѣры. Оно пыталось привлечь къ присягѣ все духовенство, убѣждая его, что формула присяги является лишь простниъ выраженіемъ преданности новому государственному порядку. Съ готовностью назначало оно пособія священнослужителямъ, которые за отказъ присягнуть лишались жалованья, н давало право совершать богослуженіе въ общественныть храмахъ всѣмъ священникамъ безъ различія, какъ присягнувшимъ, такъ и отказавшимся. Попытки оставались въ большинствѣ случаевъ тщетными. Пастыри и паства, раздѣленные на два лагеря, вели между собою ожесточенную войну, увеличивая общегосударственную смуту.

За эту смуту Мирабо жестоко порицалъ неприсягнувшее духовенство, предсказывая грозныя послёдствія, къ которымъ можетъ повести его образъ дъйствій. "Благодаря вамъ самимъ, говорилъ онъ къ представителямъ духовенства въ



# какъ франція пришла къ отделянию царкви отъ государотва? 559

январѣ 1790 г., врагъ евангельскаго ученія можетъ теперь ждать уничтоженія всего культа. Вашей враждебностью протавъ реформы, которая должна была поднять религію на высоту, вы внушаете народу, что религія и революція не могуть существовать вивств... И народъ отречется отъ христіанства; онъ проклянеть своихъ священниковъ... Все, что будеть напоминать ему о Богв и евангеліи, станеть для него ненавистнымъ. Онъ будетъ смотрътъ на свои древніе храмы лишь какъ на историческіе памятники, способные быть только свидетелями того, какъ долго онъ быль предметомъ обмана и жертвой лжи... Такъ религія, выдержавшая столько ударовъ, обречена сойти въ могилу, вырытую ея собственными служителями". Церковная и общественная смута возросла еще болве, когда епископы, въ борьбъ съ революціоннымъ правительствомъ и государственной присягой, объявили недъйствительными всъ таинства и требы. совершаемые присягнувшими священниками. Это было величайшимъ соблазномъ для върующихъ. Издревле присвоивъ себъ право регистраціи гражданскихъ актовъ-брака, развода, погребенія и т. д., церковь укоренила въ сознаніи върующаго обществя взглядъ, что лишь тотъ бракъ легаленъ, который совершается церковыю, лишь то погребение дъйствительно, которое производится съ участіемъ клира. Неприсягнувшіе священники убъждали теперь свою паству, что бракъ, совершенный присягнувшими, не имъеть значенія, ничемъ не отличается отъ конкубината и является смертнымъ грёхомъ. Совёсть вёрующихъ была смущена. Семейства распадались. Безпорядокъ вносился во всю сферу гражданскихъ отношений.

Нужно было такъ или иначе прекратить анархію, и въ сентябрѣ 1792 г. законодательное собраніе, послѣ безконечныхъ преній, постановило, чтобы рожденіе, бракъ и погребеніе зарегистровывались гражданскими муниципальными властями и признавались законными лишь акты, совершенныя этимъ новымъ способомъ. Законъ допустилъ разводъ, не считаясь съ ученіемъ церкви о нерасторжимости брака, и разрѣшилъ бракъ для священниковъ.

Декретъ законодательнаго собранія давалъ совершенно новое направленіе церковной политикѣ государства. Послѣ нзъятія гражданскихъ актовъ изъ вѣдѣнія церкви станови-

9\*

#### вогодовскій растникь.

лось ясно, что дбло клонится къ отдёленію государства оть церкви. Такъ какъ "національная церковь", созданная въ 1789 г., оказывалась нежизнеспособной, то естественно возникалъ вопросъ: не слёдуетъ ли окончательно отдёлить церковь отъ государства и отмёнить навсегда государственную религію? Но прежде чёмъ придти къ этому выводу, революція предприняла нёсколько попытокъ сохранить религію для государства и народа.

Д'вло въ томъ, что д'вятели революціи никакъ не могли сразу отрѣшиться отъ того взгляда, что религія неразрывна съ государствомъ. Еще въ 1798 г. конвентъ отправлялъ торжественно католический праздникъ Тела Господня, и улицы Парижа украшались въ этотъ день зеленью такъ же старательно, какъ и въ доброе старое время расцвъта католичества. Національная гвардія считала своимъ долгомъ экскортировать священниковъ, носившихъ Св. Дары. Комиссари конвента; убъждая возставшихъ вандейцевъ примириться съ республикой, ставили послъдною подъ покровъ религи. "Установление республики, основанной на евангели, говорили они, является самымъ великимъ благодъяніемъ, которымъ Божество могло облагодътельствовать человъческій родъ". Даже терроръ придавалъ религіи извѣстное значеніе и оказывалъ ей вниманіе. Какъ это ни странно, но террористы, лившіе человѣческую кровь какъ воду, хотѣли видъть въ Іисусъ Христъ своего предшественника и усматривали въ немъ подлинный типъ санкюлота. Однимъ словомъ. правительство революціи было уб'яждено въ необходимости религіи для государства и народа и готово было сохранить се.

Католицизмъ, издавна пользовавшійся правами государственной религіи, несомнѣнно, удержалъ-бы ихъ, если бы не вступилъ въ острый конфликтъ съ новымъ строемъ и не заявилъ себя ожесточеннымъ врагомъ той свободы, за которую боролась революція.

Когда выяснилось, что католическая церковь не хочеть примириться съ новымъ строемъ, революція объявила ее враждебной государственному порядку и немедленно отняла у нея ея привиллегированное положеніе государственной религіи.

Но дъятели революціи не видъли возможности оставить государство безъ всякой религіи. Вотъ почему, отвергнувъ

католицизмъ, они замѣнили его новой религіей.—Этой религіей былъ знаменитый культъ Разума.

Иниціатива въ созданіи новаго культа шла отъ нарижской коммуны. 10 ноября 1798 года ся представители явились въ конвентъ съ приглашениемъ прибыть въ соборъ Парижской Богоматери на открытие культа Разума. Президенть конвента отвѣчалъ: "собраніе съ чувствомъ живѣйшаго удовлетворенія видить поб'вду, одерживаемую сегодня разумомъ надъ суевъріемъ и фанатизмомъ. Оно явится въ полномъ составъ въ среду народа, въ храмъ, посвященный вами богинъ, чтобы отпраздновать съ народомъ священный и достопамятный праздникъ". Постановивъ, чтобы соборъ Богоматери оставался навсегда храмомъ Разума, конвентъ выбираетъ наиболъе красивую актрису, которая должна представлять богиню, и президенть оказываеть ей знаки уваженія, обнимая и братски цёлуя ее. Затёмъ всё отправляются въ соборъ, гдъ должна совершиться церемонія. Простой народъ, въ которомъ еще жили языческія привычки, поддерживаемыя отчасти самой католической церковыю съ ея богато развитымъ, слишкомъ нагляднымъ культомъ, встръчаетъ праздникъ съ восторгомъ. Церемонія производить на него глубокое впечатлёніе; и прежде всего потому, что она была очень эффектна.

Воздвигнутая по срединѣ собора искуственная гора увѣнчивалась маленькимъ античнымъ храмомъ въ честь философін; предъ нимъ стоялъ жертвенникъ — "свътильникъ истины". Вереницы молодыхъ дъвушекъ въ бѣлыхъ одеждахъ съ вѣнками на головахъ и факелами въ рукахъ кружились по склонамъ горы. Богиня Разума, полная жизни, прекрасная и гордая, одѣтая въ бѣлую одежду и голубую мантію, въ красномъ головномъ уборѣ, съ длиннымъ копьемъ въ правой рукѣ, стоя передъ храмомъ философіи, принимала поклоненія отъ республиканцевъ... Лучшіе пѣвцы столицы исполняли гимны въ честь свободы—"дочери Природы и богини французовъ". Народъ торжественно клялся въ вѣрности Разуму и Свободѣ.

Вскорѣ коннентъ обнародовалъ постановленіе, въ которомъ предлагаяъ общинамъ, откававшимся отъ католицизма, искать утъщенія въ новой религіи. Нъсколько позднѣе новымъ декретомъ онъ побуждалъ овященнослужителей отка-

заться отъ ихъ званія. Франція стала свидѣтельницей поразительной неблагодарности многихъ епископовъ и священниковъ по отношению къ ихъ религии. Эти люди кръпко держались за церковь, пока она давала имъ почетное положеніе и средства къ жизни; они отреклись отъ нея, какъ только она оказалась въ положения бъдствующей и униженной. Было немало такихъ, которые превратились въ ея ожесточенныхъ враговъ. Двадцать семь епископовъ отказалось отъ каеедръ; 13 изъ нихъ женилось. Тысячи священниковъ оставили свои приходы и, отрекшись отъ Бога, которому служили, поклонились богинъ Разума. Болъе 12000 священниковъ, не считая монаховъ, женилось. Епископъ шерскій публично въ соборѣ вѣнчалъ священника съ монахиней, при чемъ произнесъ слово противъ целибата духовенства;-случай не единственный. Конвенть поддерживаль антицерковное движение, позволяя себъ потъшаться сившными и печальными сценами отреченія и процессіями хулигановъ, одътыкъ въ церковныя облаченія. Все это продълывалось въ залѣ его засъданій. Безуміе однихъ и трусость другихъ создали своеобразную волну общественной безрелигіозности, распространявшуюся чрезвычайно быстро. Но она оказалась очень кратковременной, и люди, съ ожесточениемъ и ребячески глумившіеся надъ религіей, черезъ нъсколько ивсяцевъ безумія или трусости торопливо возвращались къ старымъ религіознымъ върованіямъ.

Искуственно созданный культь Разума потеряль свою идейность и чистоту очень быстро; вмёстё съ этимъ пало и уваженіе къ нему. Праздники, устранваемые въ честь новой богини, превратились въ увеселенія, даже пирушки, нерёдко циничныя. Богослуженіе переходило въ публичные балы. Вскорё стало ясно, что народъ, такъ охотно принявшій новый культь, удовлетворявшій его языческимъ вкусамъ, идетъ по пути къ новому идолопоклонству. Творцы культа Разума не предвидёли такого результата своихъ начинаній и были крайне имъ омущены. Сами зараженные атеизмомъ, они едва-ли хотъли сдёлать такимъ и народъ.

Первымъ поднялъ голосъ противъ безчинствъ поклонниковъ Разума Робеспьеръ, успъвшій къ этому времени завладъть огромнымъ вліяніемъ на конвентъ. Онъ одинаково возмущался и паганизмомъ народа, и атензмомъ философовъ.

562

Digitized by Google

### какъ франція пришла въ отдълвнію цвркви отъ государства? 563

Спустя 11 дней послё церемоніи въ собор'в Парижской Богоматери, Робеспьеръ произнесъ въ клубъ якобинцевъ рвчь, гдв развивалъ знаменитое положение: "если-бы Бога не было, его нужно было-бы выдумать". 26 ноября въ конвенть Дантонъ подробнъе изложилъ мысль Робеспьера о необходимости сохраненія религіи для народа. Не смотря на свой общензвъстный скептицизмъ, онъ возставалъ противъ обнаруженій какъ паганизма, такъ и невърія; требовалъ, чтобы конвентъ не оказывалъ почтенія свяшенникамъ. отрекшимся отъ христіанства, и выражалъ желаніе, чтобы у государства былъ Богъ и религія. "Есля мы не оказывали почестей жрецамъ заблужденія и фанатизма (католическому духовенству), говорилъ онъ, то мы не хотимъ оказывать ихъ и жрецамъ невърія... Я требую, чтобы больше не было религіозныхъ маскарадовъ въ ствнахъ конвента... У народа будуть праздники, въ которые онъ станеть возносить енміамъ Высшему Существу, Повелителю природы; ибо мы не хотёли уничтожить суевъріе для установленія царства атенема".

Робеспьеръ и Дантонъ повели жестокую борьбу противъ религіи Разума. Такъ какъ въ ихъ рукахъ была неограниченная власть, то борьба свелась къ простому уничтоженію съ помощью гильотины лицъ, стоявшихъ во главъ новаго культа. Главный его вдохновитель—Эберъ пробовалъ спасти свою жизнь, исповъдуя предъ якобинцами свое уваженіе ко Христу и изъявляя готовность проповъдовать евангеліе жителямъ деревень. "Эту книгу я нахожу превосходной, восклицалъ онъ; нужно слёдовать всёмъ ея правиламъ, чтобы быть совершеннымъ якобинцемъ". Но Эберъ не спасъ своей годовы, какъ не спасли своихъ и его товарищи.

Покончивъ съ "атеистами", Робеспьеръ обратился противъ скептиковъ и свободомислящихъ. Къ нимъ принадлежалъ самъ Дантонъ, —и ему было суждено погибнуть наравить со многими другими, не смотря на его ръчи въ конвентъ.

Уничтоженіе культа Разума и истребленіе атеистовъ и скептиковъ было въ глазахъ Ребеспьера лишь подготовительной работой для осуществленія его собственной идея создать новую религю Высшаго Существа. Покончивъ съ приготовленіями и захвативъ диктатуру, онъ принялся за выполненіе своего плана.

Планъ Робеспьера создать религию Высшаго Существа

былъ шагомъ возвращенія къ католицизму и отчасти былъ разсчитанъ на поддержку со стороны католиковъ. Но осуществленіемъ этого плана создавалось совершенно новое отношеніе государства къ религіи, отношеніе, переходившее въ полное ихъ сліяніе. Диктаторъ предполагалъ не только провозгласить новый государственный культъ, но и встать во главѣ его въ роли верховнаго первосвященника. Это было возрожденіемъ римскаго цезаризма, соединявшаго въ одномъ лицѣ власть императора и верховнаго жреца и дѣлавшаго это лицо священнымъ, воплощеніемъ божества въ человѣкѣ.

Новая религія была провозглашена декретомъ 7 мая 1794 г. Первая статья декрета гласила: "французскій народъ признаеть существованія Высшаго Существа и безсмертіе души". Четвертая устанавливала праздники "для поддержанія въ человѣкѣ мысли о Божествѣ и величіи Его существа".

На праздникѣ 20 преріаля, устроенномъ по образцу католическаго праздника Тѣла Господня, Робеспьеръ выступилъ въ новой роли диктатора—первосвященника. Чтобы придать церемоніи и своему священству религіозной характеръ, онъ закончилъ свою публичную рѣчь воззваніемъ, похожимъ на молитву Господню, но проникнутымъ не любовью, а ненавистью. "Существо существъ, мы не хотимъ обращаться къ тебѣ съ несправедливыми мольбами. Ты знаешь тварь, вышедшую изъ твоихъ рукъ; ея нужды не ускользнуть отъ твоихъ взоровъ, какъ и ея тайные помыслы. Ненависть къ недобросовѣстности и тираніи горять въ нашихъ сердцахъ вмѣстѣ съ любовью къ справедливости и отечеству; наша кровь проливается за дѣло человѣчества; вотъ наша молитва; вотъ наши жертвы; вотъ культь, который мы тебѣ предлагаемъ".

Хотя 11 статья декрета провозглашала свободу культовъ, однако эта свобода оказалась призрачной. Ни католицизмъ, ни протестантство, ни свободомысліе не могли считать свое существованіе обезпеченнымъ. Религія Высинаго Существа собрала около себя такихъ ревностныхъ приверженцевъ и беззаствнчивыхъ пропагандистовъ, которые вовсе не были склонны уважать чужую свободу совъсти и чужіе культы. Въ Безансонъ правительственный чиновникъ сжегь статую

## какъ франція пришла въ отделянию цвркви оть государотва? 565

атензма на кострѣ, сложенномъ изъ иконъ, крестовъ, священныхъ статуй и другихъ предметовъ поклоненія католической церкви. Во многихъ мѣстахъ католическое и протестантское духовенство изгонялось изъ храмовъ, очищавшихся для церемоній новой религіи. Очень часто мѣстныя власти запрещали католическое богослуженіе, дѣлая странную ссылку на 12 статью декрета, возбранявшую "всякое аристократическое собраніе, противное общественному порядку".

Религія Высшаго Существа оказывалась не менъе нетерпимой, чъмъ средневъковый католицизмъ. Но она, въ лицъ своего первосвященника и его партіи, боролась съ своими противниками гораздо болѣе суровыми средствами. Въ глазахъ Робеспьера всъ, кто не сочувствовали его религи, оказывались врагами революціи и родины и заслуживали преслёдованія, какъ измённики отечеству. Такъ какъ въ его рукахъ была огромная власть, то его взгляды грозили возрожденіемъ временъ инквизиціи. Нетерпимость Робеспьера и его друзей принимала уродливыя формы. Они склонны были дунать, что атенсть не можеть имъть чувства патріотизма; готовы были отрицать въ немъ даже простую порядочность, и самъ Робеспьеръ характеризовалъ энциклопедистовъ, какъ "секту, заключавшую въ себъ яъсколько почтенныхъ людей и великое число честолюбивыхъ шарлатановъ, распространявшихъ матеріалистическія воззр'ёнія и такую практическую философію, которая возводила эгонзмъ въ систему".

Бнагодаря усердію прислужниковъ всемогущаго диктатора, религія Высшаго Существа быстро захватила права и привиллегіи государственнаго культа. Комитеть общественнаго спасемія распорядился, чтобы на фронтонахъ зданій, посвященныхъ культу, были написаны первыя слова декрета 7 мая 1794 г: "францувскій народъ признаеть существованіе Высшаго Существа и безсмертіе души", и чтобы весь декреть публично прочитывался въ дни республиканскихъ праздниковъ. Заководательний документь, вышедшій изъ рукъ диктатора, пріобрёталъ значеніе своеобразнаго священнаго текста. Приверженцы новой религіи начали, наконецъ, требовать у конвента, чтобы содержаніе новаго культа было принято на государственный счеть. Появилась и новая своеобразная іерархія: каждый правительственный чиновникъ готовъ былъ смотръть на себя какъ на священника Высшаго Существа. Меръ города Парижа обращался къ народу съ веззваніемъ, имъвшимъ характеръ пастырскаго поученія. Въ немъ говорилось: "Высшее Существо, Покровитель свободы народовъ, повелълъ природъ приготовить для васъ изобильные урожаи. Оно васъ охраняетъ; будьте-же достойны его благодъяній". Въ концъ концовъ, государство поставило новую религію подъ защиту законовъ. Когда нъкоторымъ драматургамъ пришло въ голову воспроизвести на театральныхъ подмосткахъ праздникъ въ честь Высшаго Существа, это было формально запрещено правительственнымъ декретомъ.

Новая религія стала государственной, но съеще большими правами и привиллегіями, чёмъ какими пользовался католицизмъ. Самая связь между государствомъ и новымъ культомъ была несравненно тёснёе. Нельзя было сказать, гдъ кончается одно и начинается другое, такъ какъ глава республики соединялъ въ себъ, какъ во времена языческой римской имперіи, и высшую свътскую, и высшую духовную власть. Правительственная партія была только посл'вдовательной, когда подъ ея руководствомъ былъ изданъ катехиэнсъ, предназначавшійся замёнить прежній католическій, н вслёдь за тёмъ-, реснубликанскій служебникъ", содержавшій молитвы Высшему Существу. Оставалось еще установить смертную казнь за хулу на республиканскаго Бога, и можеть быть, робеспьеристы дошли бы до этого, если-бы религія Высшаго Существа вмёстё съ своимъ первосвященникомъ не закончила вскоръ своего существования. Въ сущности, она пользовалась въ народв еще меньшимъ успъхомъ, чвиъ культь Разума. Тотъ могъ нравиться некоторое время своими язычески — пышными, театральными церемоніями. Религія Высшаго Существа не могла импонировать даже этимъ, и народъ скоро сталъ къ ней совершенно равнодушенъ. Робеспьеръ приписывалъ неудачу своей затви интригамъ своихъ враговъ, негодовалъ, пробовалъ дълать сыски; все было безполезно. Его полизическая и религіозная тиранія стали тягостны всёмь. Въ концё концовь, общее недовольство привело его на гильотину, и онъ сложниъ овою голову подъ насмѣшанвое замѣчаніе какого - то санколота: "ВОТЪ ВАМЪ И ВЫСШСС СУЩССТВО!"

Digitized by Google

Смерть диктатора—первосвященника была смертью созданной имъ религіи. Ея послёдователи вернулись или къ католицизму, или религіозному индефферентизму. Но религіозный вопросъ оставался жить. Людямъ, вставшимъ во главѣ правительства, снова приходилось такъ или иначе разрѣшить вопросъ объ отношеніи государства къ религіи и церкви.

Попытки его ръшенія, предпринимавшіеся до сихъ поръ, оказывались не удачными. Господство церкви надъ государствомъ, существовавшее въ средніе въка, господство государства надъ церковью, имъвшее мъсто въ эпоху обсолютной монархіи, наконецъ, смъшеніе государства и религіи до полнаго ихъ сліянія, испробованное Робеспьеромъ, всѣ эти формы отношеній не дали хорошихъ результатовъ. Оставалась единственная неиспробованная форма: полное отдъленіе государства отъ церкви и отмъна государственной религіи.

Революція долго колебалась, прежде чъмъ принять эту ивру. Учредительное собрание 1789 г. въ своемъ ришении церковнаго вопроса остановилось на полумбрахъ. Въ 10 стать в "Правъ челов вка и гражданина" оно провозглашало, что никто не можетъ подвергаться преслъдованию за свои религіозныя убъжденія, но подъ условіемъ, что ихъ проявление не будетъ нарушать установленнаго закономъ общественнаго порядка. Однако собрание не ръшилось ни сдъ. лать католическую религію государственной въ прежнемъ смысль, ни провозгласить формально свободу культовъ. Первое ришение могло вызвать недовольство протестантовъ и либераловъ; второе грозило раздражить католиковъ. Такъ же неопределенно относилось къ церкви и законодательное собрание. Что касается конвента, то, не затрагивая вопроса объ отделении, онъ приступилъ было къ пересмотру бюджета. культовь съ целью его отмены; однако на первый разъ отивна боджета не удалась по винв якобинцевъ. Въ ноябру 1792 г. финансовый комитеть поставель конвенту вопросъ: не должны-ли върующіе сами оплачивать содержаніе своихъ священниковъ? Конвенть отвътиль утвердительно. Всявдствіе этого было постановлено заготовить законопроэкть объ отмѣнѣ бюджета. Не протявъ законопроекта рѣшительно выступили якобинцы. "Этоть экономический проэкть явшень здраваго полятическаго смысна, говориль одинь

изъ ихъ ораторовъ. Народъ еще любитъ религію, и принять проэкть—значитъ возбудить народный фанатизмъ. Кто можетъ учесть, какое кровопролитіе можеть быть вызвано декретомъ"?—"У суевърнаго народа, прибавилъ ораторъ, законъ противъ суевърія — государственное преступленіе". Какъ и слъдовало ожидать, католики воспользовались оппозиціей якобинскаго клуба и подняли агитацію въ странъ противъ проэкта. Конвентъ принужденъ былъ уступить и поспъщилъ обнародовать успокоительный манифесть, гдъ заявилъ, что онъ никогда не имълъ намъренія лишать гражданъ ихъ духовенства, установленнаго "гражданскимъ устройствомъ клира".

Провозглашеніе культа Разума и религіи Высшаго Существа отняло у католицизма значеніе государственной церкви. Но католическая церковь, не смотря на стѣсненія и преслѣдованія, продолжала, конечно, существовать; вмѣстѣ съ нею существовалъ и церковный вопросъ.

Послѣ казни Робеспьера, новое правительство рѣшаеть этогъ вопросъ еще разъ. Не вѣря въ возможность полнаго отдѣленія государства отъ церкви, оно останавливается на отмѣнѣ бюджета культовъ, къ чему въ значительной степени его побуждала и крайняя финансовая стѣсненность государства.

18 сентября 1794 г. финансовая комиссія вторично внесла въ конвентъ предложеніе, отвергнутое два года назадъ, объ отмѣнѣ жалованья духовенству. Комиссія ссылалась не только на скудость финансовъ, но и на политическій урокъ, вынесенный ивъ затѣи Ребеспьера. "Отмѣна бюджета культовъ, говорила она, остановитъ честолюбцевъ, которые пытаются для пріобрѣтенія себѣ приверженцевъ создавать новыя религіозныя системы и порабощаютъ народъ чрезъ служителей своего культа". Было указано и на то, что іерархія религіи Высшаго Существа уже требовала себѣ содержанія отъ государства. Отмѣна бюджета должна была показать, что конвентъ не хочетъ на создавать новыхъ религій, ни поддерживать старыхъ. Конвентъ согласился съ доводами комиссіи, и декретомъ 18 сентября 1794 года бюджетъ культовъ былъ отмѣненъ.

Духовенство, лишавшееся казепнаго жалованья, выступило съ энергичнымъ протестомъ противъ декрета. Подвергнувъ

### какъ франція пришла къ отделению церкви отъ государотва? 569

правительственное м'вропріятіе р'вэкой критик's, оно докаэывало, что государство попало во внутреннее противор'вчіе съ собою. Пять л'втъ назадъ, секуляризуя декретомъ 2 ноября 1789 г. церковныя имущества, оно принимало на себя и выполненіе обязавностей, связанныхъ съ имуществами, солаготворительность, народное просв'ъщеніе и, между прочимъ, содержаніе культовъ. Отказывая теперь въ этомъ содержаніи, правительство нарушало свое прямое об'вщаніе и поступало, какъ выражалось духовенство, безчестно.

Въ обвиненіяхъ духовенства была своя доля правды. Но и правительство имѣло за собою оправданіе. Оно могло указать на то, что съ самаго начала революціи духовенство пользовалось своимъ оффиціальнымъ положеніемъ во вредъ новому государственному порядку и безпрерывно нарушало законы страны. Часть духовенства, отправившись въ Римъ, возбуждала папу вступить въ борьбу съ революціей. Часть, оставшись во Франціи, поддерживала эту борьбу всёми находившимися въ ея рукахъ средствами, начиная съ публичной проповёди и кончая тайной исповёдыю. Возбуждая народную ненависть къ революціи, оно подготовило кровавое вандейское возстание. Правительству приходилось испытывать сопротивление прежде всего со стороны неприсягнувшаго республикъ духовенства; но и присягнувшее было далеко не всегда лойяльно; оно, напр., воспротивилось декрету 20 сентября 1792 г. о грежданскомъ бракъ и разводъ. Изъ присягнувшихъ священниковъ многіе отказывались вѣнчать разведенныхъ лицъ и совершать браки священниковъ, ссылаясь на запрещение церковныхъ каноновъ, которые въ ихъ сознании стояли все-таки выше гражданскаго права. Благодаря упорству духовенства, создавалась какъ въ церковной, такъ и гражданской жизни полная анархія. Виня въ ней церковь, конвентъ и счелъ себя въ правъ отказать духовенству въ казенномъ жалованьв.

Въ борьбъ съ церковью правительство принимало и другія репрессіи, казавшіяся тьмъ болье необходимыми, что враждебная новому строю часть духовенства увеличивала свое вліяніе на народъ, въ то время какъ сочувствовавшая теряла его, допуская браки для священниковъ и угодничая предъ изобрътателями новыхъ культовъ Разума и Высшаго Существа. Но репрессивныя мъры, какъ это становилось болье и болье яснымъ, не вносили въ церковную жизнь ни порядка, ни успокоенія. Извърившись въ нихъ, благоразумная часть политическихъ дъятелей пришла къ убъжденію въ необходимости прибъгнуть къ принципу свободы, чтобы разръшить вопросъ, который оказалось невозможнымъ ръшить съ помощью террора.

Конвенть, уступая убъждениямъ этихъ людей, отважился, наконецъ, постановить полное отдѣление церкви отъ государства. (21 февр. 1795 г.).

Такъ Франція болже ста лють тому назадъ пришла къ необходимости отдѣлить церковь отъ государства и сдѣлала это въ интересахъ объихъ сторонъ.

Всѣ культы получали право свободнаго исповѣданія. Правда, публичныя религіозныя процессіи, выставленіе на видъ религіозныхъ предметовъ и эмблемъ, ношеніе духовенствомъ платья сцеціальнаго покроя было запрещено. Но съ другой, стороны законъ грозилъ суровой карой за оказаніе препятствій свободному отправленію религіозныхъ обрядовъ въ установленныхъ закономъ границахъ.

Государство относилось одинаково безразлично ко всѣмъ культамъ, ни одному изъ никъ не придавало оффиціальнаго значенія и не вмѣшивалось въ икъ бюджеты.

Законъ 80 мая 1795 г., въ дополненіе къ предыдущему, передавалъ въ распоряженіе гражданъ всё храмы и перковныя зданія съ разрёшеніемъ пользоваться ими какъ для богослуженія, такъ и для собраній, предписываемыхъ правительствомъ. Отъ священника, желавшаго пользоваться мёстнымъ храмомъ, требовалась подписка въ подчиненіи законамъ республики.

Духовенство долгое время не хотѣло помириться съ новымъ порядкомъ и продолжало обнаруживать вражду къ республикѣ. Борясь съ церковью, конвенть закономъ 29 сент. 1795 г. установилъ полицію культовъ, на обязанность которой возлагалось поддержаніе порядка при отправленіи богослуженія, и требовалъ подписки отъ всѣхъ священниковъ, какъ отправлявшихъ богослуженіе въ общественныхъ храмахъ, такъ и служившихъ въ частныхъ домахъ. Эти стѣсненія предпринимались правительствомъ вслѣдствіе того, что католическое духовенство воспользовалось свободой во вредъ государству. Въ союзѣ съ роялистами, оно подгото-

Вляло противъ республики вооруженныя возстанія и признвало Англію вмѣшаться во внутреннія дѣла родины, силой оружія подавить молодую свободу и возстановить старый режимъ. Правда, часть духовенства, преданная новому строю, выражала готовность поддержать хорошія отношенія съ государствомъ; но эта часть была малочисленна и не пользовалась большимъ вліяніемъ.

Когда конвенть уступиль свое мѣсто директоріи (27 окт. 1795 г.), борьба государства съ церковью приняла ожесточенный характеръ. 18 янв. 1796 г. министръ полиціи издаль циркуляръ, предписывавшій мѣстнымъ властямъ преслѣдовать неприсягнувшихъ республикѣ священниковъ. Въ февралѣ того-же года директорія объявила премію въ сто франковъ за поимку священника, подлежавшаго ссылкѣ за сопротивленіе власти. Въ апрѣлѣ появилось запрещеніе употреблять колокола для призыва на богослуженіе, такъ какъ богослуженіе обращалось въ политическія собранія. Черезъ нѣсколько дней изданъ законъ, угрожавшій смертной казнью за всякаго рода возбужденія къ ниспроверженію республиканскаго строя. На основаніи этого закона было казнено около 30 священниковъ.

Въ борьбъ церкви съ революціей принималъ видное участіе папа, не перестававшій подстрекать французское духовенство къ сопротивленію.

Директорія отлично понимала, что католическая церковь навсегда останется непримиримымъ врагомъ республики, что духовенство никогда не простить ей потери своихъ имуществъ и привиллегій, а наивные върующіе-униженія, нанесеннаго ихъ въроисповъднымъ предразсудкамъ. Оставалось вести борьбу съ церковью до конца.-Раздвигая рамки борьбы, директорія ръшила направить ударт въ сердце церкви-на самого папу. Было предположено уничтожить его свътскую власть и учредить въ Римъ республиканское правленіе. Выполненіе проэкта возлагалось на генерала Бонапарта, которому въ май 1796 г. былъ посланъ приказъ занять французскими войсками Римъ. Но Бонапарть въ это время уже обдумывалъ свой планъ захватить верховную власть въ государств и стать неограниченнымъ повелителемъ Франціи. Съ свойственной ему проницательностью, онъ поняль, что католическая церковь можеть стать его върнымъ помощникомъ. И онъ предночелъ не ослаблять цапу а поддержать его, чтобы потомъ чрезъ него сдёлать католическую религію средствомъ достиженія своихъ честолюбивыхъ цёлей.

Съ Наполеона открывается новая и преднослъдняя стадія развитія отношеній между государствомъ и церковые во Франціи. Эта стадія получила свое выраженіе въ конкордать 1801 года.

**Ө.** Россейкинъ.

(Продолжение слъдуетъ).

Digitized by Google

# \*\*\*\*\*

# Очерки религіозной жизни въ Германіи.

# Х.

# Къ вопросу о боръбъ между протестантствомъ и католичествомъ въ Германіи.

## Статистическія данныя.

Послъдняя всеобщая перепись въ Германіи происходила 1 Декабря 1905 года. Результаты этой переписи еще не извъстны полностію; но нъкоторыя данныя уже появились въ печати и представляютъ достаточно матеріала для весьма интересныхъ выводовъ въ разсматриваемой нами области. Къ сожалънію, цифры, которыми мы располагаемъ, касаются только Пруссіи 1); однако ввиду того, что Пруссія по количеству населенія составляеть значительно болье половины Германіи, и на основаніи опыта прежнихъ переписей, мы едва ли ошибемся, если отнесемъ эти выводы и ко всей Германіи. По в'вроиснов'яданіямъ жителей Германіи принято при переписяхъ дълить на пять группъ: 1) евангеликовъ. 2) католиковъ, 8) другихъ христіанъ, 4) евреевъ и 5) прочихъ. Подъ евангеликами разумъются всв протестанты, т. е. лютеране, реформаты, уніаты (Unierte), старо-лютеране, старо-ре-Форматы и т. д.: подъ католиками-не только римско-католики, но и старо-католики и православные, послъдніе-у католическаго статистика 2)-подъ общимъ именемъ "схизматиковъ". Впрочемъ число православныхъ въ Германіи такъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Statistische Korrespondenz, 1906 отъ 26 сентября.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Патеръ Н. А. Krose въ Kölnische Volkszeitung, № 891 отъ 18 Октября 1906 г.

мало, что эта ошибка не имћетъ значенія при выводахъ. Всего въ Пруссіи 1 Декабря 1905 г. числилось 37,293,324 жителей<sup>1</sup>), т. е. на 2,820,815 болве, чвиъ пять лвтъ тому назадъ (предпослвдняя перепись 1 Декабря 1900 г. дала 84,472,509.). По ввроисповвданіямъ эти суммы двлятся т. о.:

|                  |   |   | 1900 г.     |   | 1905 г.           |
|------------------|---|---|-------------|---|-------------------|
| Евангеликовъ     | • |   | 21,817,577; |   | 23,341,502.       |
| Католиковъ       | • |   | 12,113,670; |   | 13,352,444.       |
| Другіе христіане | • | • | 189,127;    |   | 182 <b>,533</b> . |
| Евреи            | • |   | 892,822;    |   | 409,501.          |
| Прочіе           | • | • | 9,813;      | 1 | 7,844.            |

Изъ этихъ данныхъ видно прежде всего, что послѣднія три группы по числу ничтожны сравнительно съ первыми двумя, и затѣмъ,—что число христіанъ увеличивается быстрѣе, чѣмъ число евреевъ и прочихъ. Что касается, въ частности, протестантовъ и католиковъ, то относительное увеличеніе этихъ группъ станетъ яснѣе изъ процентнаго сопоставленія. На 100 жителей приходилось въ 1900 году евангеликовъ 63,29, католиковъ 35,14; въ 1905 г. евангеликовъ 62,59, католиковъ 35,80. Эти цифры многозначительны: очевидно увеличеніе евангеликовъ идетъ медленнѣй, и такъ какъ остальныя группы въ счетъ не идутъ, то можно сказать, что число католиковъ увеличивается на счетъ евангеликовъ. Этотъ выводъ еще болѣе имѣетъ значенія если сравнимъ соотвѣтствующія цифры за нѣсколько лѣть:

|      |    | Евангелики | Католики. |
|------|----|------------|-----------|
| 1867 | г. | 65,27      | 38,17.    |
| 1871 | г. | 64,89      | 38,56.    |
| 1880 | г. | 64,62      | 88,74.    |
| 1885 | г. | 64,43      | 83,98.    |
| 1890 | г. | 64,24      | 84,28.    |
| 1895 | г. | 63,89      | 34,58.    |
| 1900 | г. | 63,29      | 85,14.    |
| 1905 | г. | 62,59      | 85,80.    |

Въ первой группъ мы видимъ постепенное, но неизмънное уменьшеніе, тогда какъ въ послъдней—столь же неизмънное увеличеніе, причемъ за послъдніе годы это передвиженіе идетъ болъе быстрыми шагами, чъмъ прежде. Въ

<sup>1)</sup> Во всей Германи-60, 605, 183.

чемъ же тайна этого рокового для протестантовъ явленія? Рость вѣроисповѣданій въ извѣстной мѣстности зависитъ отъ трехъ факторовъ: рожденій, переселеній и обращеній. Послѣдній факторъ въ данномъ случаѣ не играеть роли, гакъ какъ значительно чаще обращаются въ Германіи католики въ протестантство, чѣмъ наобороть, что доказывается слѣдующими цифрами <sup>1</sup>).

Перешло изъ католичества въ протестантство:

 1894 1895 1896 1897 1898 1899 1900 1901 1902 1903 1904

 въ Пруссія

 3135 3228 3619 3596 4179 4294 4637 5011 5079 5277 5645

 въ Германія вообще 3821 3895 4366 4469 5176 5546 6143 6895 7073 7615 7798

| пяр | про | төст | AHT | ства | въ | KATO | PRL | ест | во: |  |
|-----|-----|------|-----|------|----|------|-----|-----|-----|--|
|-----|-----|------|-----|------|----|------|-----|-----|-----|--|

| въ Пруссін<br>въ Германін |        | 320 | 295 | 349 | <b>36</b> 8 | 367 | 365 | 355 | 383 | 401 | 477         | 452 |
|---------------------------|--------|-----|-----|-----|-------------|-----|-----|-----|-----|-----|-------------|-----|
| въ Германін               | вообще | 659 | 588 | 664 | 705         | 699 | 660 | 701 | 730 | 827 | <b>84</b> 8 | 809 |

I ł Такимъ образомъ протестантская миссія въ Германіи дъйствуеть значительно успѣшнъй, чъмъ католическая, но абсолютная цифра обращеній всетаки слишкомъ ничтожна, чтобы имъть какое-либо значение въ движении населения. Остаются, слъдовательно, два другихъ фактора: рожденія и переселенія. Большая рождаемость въ католическомъ населеніи Германіи замѣчалось и ранѣе<sup>2</sup>), и при этомъ обращалось вниманіе преимущественно на рость польскаго населенія въ Восточныхъ областяхъ Пруссіи; а поляки почти исключительно-католики. Что же касается переселеній, то имъется въ виду не только переселеніе нъмцевъ въ колоніи, въ Америку, въ Австралію и т. д., но и притокъ чуждыхъ, полти сплошь католическихъ, народностей въ Германію, особенно изъ нашего Западнаго края. Какъ бы то ни было, но въ фактв постепеннаго численнаго усиленія протестантства и усиленія католичества въ Германіи нельзя сомнѣваться, и этоть факть сильно смущаеть протестантовъ <sup>8</sup>).

Другой рядъ цифръ касается школьнаго образованія. Въ 1905 г. въ Пруссіи считалось всего 698 среднихъ учебныхъ заведеній съ 191,446 учащимися, которые по въроисповъданіямъ дълились на слъдующія группы: евангеликовъ 182,086, католиковъ 46,464, евреевъ 12, 420 и прочихъ 486.

<sup>3</sup>) Chronik d. Chr. Welt, 1906, Ne 49.

10\*

<sup>1)</sup> Chronik der Christl. Welt, 1906, Ne 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) H. A. Krose, Konfessionsetatistik Deutschlands, Freiburg, 1904, s. 101-107.

### вогословский въстникъ.

Въ процентномъ отношении къ населению эти цифры дадуть: 68,96; 24,29; 6, 49 и 0,26. Между твмъ по переписи 1 Дек. 1905 г. приходится на 100 жителей Пруссіи 62,59 евангеликовъ, 85,80 католиковъ, 1,10 евреевъ и 0,50 прочихъ. Такинъ образомъ свангеликовъ и свресевъ было въ школахъ, такъ сказать, сверхъ нормы 6,87 проц. и 5,39, а католики и прочіе отстали: первые на 11,51, послёдніе на 0,24. Если мы все среднія учебныя заведенія раздѣлимъ на гимназіи и реальныя училища, то найдемъ, что католики предпочитають первыя, евангелики и евреи-послъднія. Изъ 102,757 гимназистовъ-61,509, т.е. только 59,86 процентовъ, евангеликовъ, 84,187, т. е. 88,27 проц., католиковъ и 6,76 проц. евреевъ. Но и здъсь католики не достигають нормы. Въ этой отсталости католическаго населенія протестанты, между прочимъ, видять причину сравнительно небольшого числа чиновниковъ-католиковъ въ Пруссіи, между темъ какъ католики объясняють это послъднее обстоятельство притесненіями со стороны высшей прусской власти <sup>1</sup>).

Болбе выгодные для католиковъ результаты дають цифры, опредѣляющія число студентовъ-богослововъ въ нѣмецкить университетахъ Въ 21 университетахъ Германіи въ літній семестръ 1906 года богословіе изучали 4686 студентовъ, наъ нихъ-2829 евангеликовъ и 2857 католиковъ. Такимъ образомъ число католиковъ уже превышаетъ число протестантовъ, тогда какъ въ отношения къ численности населения первое должно бы составлять не более <sup>2</sup>/з последняго. Если же мы къ католикамъ-университантамъ прибавямъ еще до 500 учащихся въ епископскихъ школахъ и 50 нъмецкихъ студентовъ-католиковъ въ Инсорукъ, Фрейбургъ и Римъ, то разница будетъ доходить до 600 человъкъ. Это обстоятельство тёмъ болёв важно, что представляеть собор далеко не случайное явленіе. Уже съ конца 80-хъ годовъ. прошлаго столётія замёчается цостоянное уменьшеніе числа студентовъ-богослововъ въ протестантствв и соотвътствурщее увеличение въ католичествъ; такъ въ 1888 году первыхъ было 4799, послъднихъ только 142 <sup>2</sup>). Протестанты опасаются, что, если охлаждение къ изучению богословія



<sup>1)</sup> Evangel, Kirchl. Anzeiger, 1906, N 30, S. 292.

<sup>2)</sup> Ibid. No 44, S. 436.

будеть продолжаться и далье, то скоро можеть наступить недостатокъ въ образованныхъ кандидатахъ на мъста пасторовъ 1). Что касается распредѣленія студентовъ-богослововъ по университетамъ, то мы можемъ указать интересную статистику проф. I. Conrad'a относительно протестантскихъ студентовъ, начинающуюся съ 1881 года <sup>2</sup>). Для примъра сравнимъ 1906 годъ съ 1886-мъ. Въ 1906 г. первое мѣсто по числу изучающихъ богословіе занималъ Тюбингенъ-824 (въ 1886 г.-867), далъе слъдують: Галле-818 (538), Лейпцигъ-812 (656), Берлинъ-286 (547), Эрлангенъ-149 (851), Марбургъ-144 (187), Гёттингенъ-115 (191), Грейфсвальдъ-102 (216), Боннъ-88 (96), Кёнисбергъ-74 (186), Гиссенъ-73 (83), Гейдельбергъ-71 (58), Страссбургъ-68 (81) Бреславль-61 (148), Ростокъ-60 (58), Іена-57 (127), Киль-38 (60). Такимъ образомъ за двадцать лътъ положение университетовъ въ отношении студенческихъ симпатий значительно измънилось. Evang. Kirchl. Anzeiger объясняеть первенствующее положение Тюбингена, Галле и Лейпцига въ настоящее время притягательною силою тамошнихъ знаменитостей-профессоровъ позитивнаго направленія <sup>8</sup>).

### Парламентскій кризисъ.

Конфликть между правительствомъ и парламентомъ, внзвавшій роспускъ рейхстага и созывъ новаго, въ измѣненномъ составѣ, является весьма важнымъ событіемъ въ жизни германскаго народа не только съ политической, но и съ церковной течки зрѣнія. Это—страничка въ исторіи борьбы протестантства и католичества въ Германіи, при чемъ интересы перваго защищало правительство, интересы послѣдняго—парламентская партія центра. Партія эта, созданная культуркамифомъ, имѣетъ яркую религіозную или, точнѣе, церковную окраску, хотя сама она и отрицаетъ это. Она сплошь состоить изъ католиковъ, изъ которыхъ немало патеровъ, является иниціаторомъ и проводникомъ парламентскихъ предложеній и запросовъ въ пользу католическаго населенія страны, имѣетъ ближайшія связи оъ католиче-

<sup>1)</sup> Chronik d. Chr. Welt, 1906, Ne 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. No 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Evangel. Kirchl. Anzeiger, Nº 44, S. 436.

### вогословский въстникъ.

ской іерархіей и прочной организаціи нъмецкаго католичества обязана своими неизмѣнными успѣхами въ выборахъ. Слѣдующая табличка показываетъ ростъ этой партіи сравнительно съ другими партіями рейхстага.

|                    | 1871 | 1874 | 1877 | 1878 | 1881 | 1884 | 1887 | 1890 | 1893 | 1898 | 1 <b>9</b> 03 | 1907 |
|--------------------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|------|---------------|------|
| Ковсервативные.    | 57   | 22   | 40   | 59   | 50   | 78   | 80   | 73   | 72   | 56   | 54            | 58   |
| Имперская партія   | 37   | 33   | 38   | 57   | 28   | 28   | 41   | 20   | 28   | 23   | 21            | 23   |
| Націоналъ - либе-  |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |               |      |
| ралы               | 125  | 155  | 128  | 99   | 47   | 51   | 99   | 42   | · 53 | 46   | 51            | 57   |
| Свободомыслящіе    | 47   | 50   | 39   | 29   | 69   | 74   | 32   | 76   | 49   | 49   | 36            | 48   |
| Антисомиты         |      |      | -    |      |      |      | 1    | 5    | 16   | 13   | 11            | 17   |
| Центръ             | 63   | 91   | 93   | 94   | 100  | 99   | 98   | 106  | 96   | 102  | 100           | 103  |
| Соціалъ - демокра- |      |      |      |      |      |      |      |      |      |      |               | i l  |
| ты                 | 2    | 9    | 12   | 9    | 12   | 24   | 11   | 35   | 44   | 56   | 81            | 43   |
| Поляки             | 13   | 14   | 14   | 14   | 18   | 16   | 13   | 16   | 19   | 14   | 16            | 20   |
| Вельфы             | 7    | 4    | 4    | 10   | 10   | 11   | 4    | 11   | 7    | 9    | 7             | 1    |
| Эльзасцы           |      | 15   | 15   | 15   | 15   | 15   | 15   | 10   | 8    | 10   | 10            | 9    |

Такимъ образомъ, когда другія крупныя партіи испытывали сильныя колебанія, центръ постепенно, съ ничтожными лишь отступленіями, шелъ впередъ, пока не сділался первой по силѣ партіей, каковой остается и до сихъ поръ. Высоты своего могущества центръ достигъ однако лишь на предпослёднихъ выборахъ, въ 1903 г. Хотя на этихъ выборахъ ему удалось провести менње кандидатовъ, чњиъ въ 1890 и 1898 г.г., но другія партіи распред влились такимъ образомъ, что центръ сдѣлался въ сущности ховяиномъ парламента, а слъдовательно и ховянномъ страны. Мы разумъемъ быстрое усиление соціалъ-демократия въ этомъ году (съ 56 денутатовъ до 81), партія вѣчно-оппозиціонной. Теперь можно было заранње сказать, что проекть, за который выскажется центръ, пройдетъ, а проектъ, котораго центръ не поддержить, потерпить фіаско. Если дело шло о правительственномъ проектв, то центру было еще легче показать свою силу: поляки, вельфы и эльзасцы охотно послёдують за нимъ, а соціаль - демократы принципіально проваливають правительственныя предложенія. Биагодаря такому стеченію условій, центру не разъ удавалось проводить законы, идущіе въ разр'язъ съ интересами протестантскаго большинства. Такъ напр., еще въ 1902 г. по настоянію центра былъ отмѣненъ § 2 закона объ іезунтахъ 1). Проте-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> См. "Очерки религіозной жизни въ Германін". (Богословскій Вістникъ, 1903, Декабря, стр. 733—739).

станты, конечно, не могли не сознавать всей тяжести этого положенія, и въ протестантской печати не разъ раздавались призывы къ единодушной борьбѣ съ центромъ. Сознавало это и правительство, въ доказательство чего мы можемъ указать на письмо канцлера Бюлова генералу Либерту, которое было опубликовано во всёхъ нёмецкихъ газетахъ. Въ письмѣ этомъ написанномъ 31 Декабря 1906 г., т. е. въ самый разгаръ выборной агитація, канцлеръ доводить между прочимъ: "хотя для Императора и союзныхъ правительствъ не существуетъ католиковъ и протестантовъ, а только нѣмцы, пользующіеся одинаково защитой законовъ, однако сильнъйшая партія въ рейхстагъ состоить исключительно изъ католиковъ. "За истину, свободу и право"-значится въ программи центра; но разви справедливо прокламировать возможность новаго культуркамифа, какъ это дълаеть Рейнская партія центра? Въ свободной Германіи католической церкви лучше живется, чёмъ въ нёкоторыхъ католическихъ странахъ и ни одинъ представитель союзныхъ правительствъ не думаеть объ отмънъ равноправія въроисповъданій..... Нужно освободить и мецкій народъ оть этого давленія (Druck)... Партін, объединившіяся 18 Декабря, должны и впредь стоять за то, что ихъ объединило: борьба за добро и честь націи противь соціаль-демократовь, поляковь, вельфовь и центра!..." <sup>1</sup>).

13 Декабря 1906 года правительству представился удобный случай сломить силу центра и его союзниковъ, и оно искусно воспользовалось имъ. Обсуждался проекть относительно новой ассигновки на подавленіе возстанія въ Африканскихъ колоніяхъ. Центръ высказался противъ проекта; за нимъ послёдовали соціалъ-демократы, поляки и вельфы, и такимъ образомъ составилось большинство, провалившее предложеніе правительства. Тогда канцлеръ прочиталъ заранѣе приготовленный, указъ Императора о роспускѣ парламента. Это было крайне неожиданно; многіе увѣряли даже, что канцлеръ могъ бы предотвратить катастрофу, еслибы предупредиль объ указѣ вождей партій, — тѣмъ болѣе что оппозиція побѣдила очень неаначительнымъ большинствомъ. Какъ бы то ни было, но бой былъ объявленъ. Поступокъ оп-

<sup>1)</sup> Berliner Lokal-Anzeiger, 1907, N 2.

позиціи, отказавшейся дать средства на окончаніе войны, объявленъ былъ антипатріотичнымъ, измѣной родинѣ; а патріотизмъ у нѣмцевъ-не пустое слово. Въ результатѣ двухмвсячной ярой агитаціи правительству и правительственнымь партіямъ удалось добиться желанной цёли. Правда, число католиковъ въ новомъ рейхстагъ не только не уменьшилось, но даже нъсколько увеличилось, но ихъ союзники потерпъли полное поражение: соціалъ-демократовъ вмѣсто 81 стало лишь 43, а изъ вельфовъ остался-только одинъ. Безъ сопзниковъ же центръ потерялъ свою силу. Это сказалось уже на первомъ собраніи новаго рейхстага, при выборъпрезидента, каковымъ оказался уже не католикъ, какъ прежде, а консервативный. Нужно замътить однако, что побъда надъ центромъ куплена была дорогою цёною, ---цёною единенія двугь когда-то враждебныхъ между собою партій-консерваторовъ и члибераловъ. Долго ли продержится это единение и какъ отразится новый порядокъ вещей на религіозной жизни въ Германіи, —покажеть будущее..

## Ръчь профессора А. Гарнака.

27-е Января, въ день рожденія императора Вильгельма II, въ Берлинскомъ Университеть бываеть ежегодно торжественное собраніе, на которомъ одинъ изъ профессоровъ произносить подобающую случаю рёчь. Въ нынёшнемъ году ораторомъ выступилъ А. Гарнакъ, говорившій на тему: "Протестантство и католичество въ Германіи"<sup>1</sup>). Въ своей рѣчи ораторъ поставилъ себѣ трудную задачу- доказать возможность примиренія между враждующими в вроиспов в даніями. Четыреста лътъ идетъ между ними упорная повсемъстная борьба, то вспыхивая, то затихая, но никогда не прекращаясь. Много было попытокъ сгладить религіозный антагонизмъ, столь вредный для германскаго народа, но каждый разъ бевуспѣшно. И вотъ теперь знаменитый профессоръбогословъ, пользующійся симпатіями императора, кандидать, какъ говорять, въ министры культа, заявляеть, что онъ нашелъ средство удалить въковую вражду. Не мудрено, что рвчью всв заинтересовались и печать всвхъ направлений

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Adolf Harnack. Protestantismus und Katholizismus in Deutschland, Berlin. 1907.

поспътила отозваться на нее. Прослъдимъ и мы ея содержание.

Гарнакъ прекрасно сознаетъ трудность своей задачи, онъ знаеть, что для большинства сближеніе между въроисповъданіями-утопія; но онъ такъ же хорошо сознаеть, какую страшную народную язву представляеть собою въроисповъдная вражда, какъ разрушительно дъйствуетъ она во всёхъ проявленіяхъ народной жизни, а потому онъ утверждаеть, что, если есть хоть тень возможности примиренія, хоть самая слабая надежда, то было бы безсовъстно скрывать ее (стр. 1 — 6). Трудно еще не значить невозможно. 800 лёть тому назадъ никто не могъ и мечтать о томъ, чтобы кальвинизмъ и лютеранство когда-нибудь слились; а между темъ теперь въ Германи-евангелическая унія, и тысячи нѣмцевъ называють себя евангеликами, не думая о томъ, что между ихъ предками, --- лютеранами и кальвинистами, --- шла когдато борьба, болёе ожесточенная, чёмъ между лютеранами и католиками. Кромъ того была уже эпоха, именно, сто лътъ тому назадъ, когда католичество и протестантство стояли очень близко одно къ другому, такъ что даже священники разныхъ въроисповъданий служили другъ за друга (?). Далье, существують тысячи смъшанныхъ браковъ; католики и протестанты въ одномъ и томъ же семействъ мирно живуть между собой, оставаясь при этомъ върными членами своихъ церквей, почему же то, что возможно въ семействъ, невозможно въ большей общинъ, въ государствъ? Наконецъ, никто изъ насъ не выбиралъ въроисповъданія, а принадлежитъ ему по рождению, и такъ какъ нельзя согласиться съ существованіемъ какой то міровой гармоніи, въ силу которой католическія души родятся католиками, протестантскія -- протестантами, то, очевидно, мы имбемъ здесь дело съ простымъ случаемъ (стр. 7 -8). Многіе думають, что для рішенія в'вроиспов'яднаго вопроса стонть только исключить вообще религію и церковь наъ общественной жизни: предоставленные самимъ себъ, протестантство и католичество постепенно будуть болье и болье расходиться между собою и вийсть съ твиъ отставать отъ современной культурой жизни, пока не будуть окончательно отвергнуты народомъ, какъ нъкій пережитокъ. Гарнакъ не раздъляеть этого мнёнія: политика насилія и преслёдованій никогда еще не достигала цёли, а въ особенности въ отношеніи религій; тёмъ болѣе Германія, пережившая реформацію, эпоху идеализма, Лейбница, Гердера, Канта, Фихте, Шлейермахера, не можеть и не должна слѣдовать по тому пути, по которому,—можеть быть, лишь временно,—пошли романскіе народы.—Сближеніе вѣроисповѣданій нельзя понимать и въ смыслѣ единенія или сліянія, какъ понимали его прежде, когда чрезъ обоюдяня уступки въ догматическомъ ученіи, въ церковной организаціи и пр. пытались достигнуть единства; въ лучшемъ случаѣ такія попытки приводили къ появленію новаго, третьяго вѣроисповѣданія (стр. 9—10).

Но какъ же нужно понимать сближение религий? На этоть вопросъ Гарнакъ отвѣчаетъ вопросомъ-же: что такое религія? И даже развиваеть свой протестантско - либеральный, "модно-богословскій" взглядъ на религію, какъ на нічто исключительно внутреннее, какъ на "настроенность, не нуждающуюся при своемъ проявлении во внѣшнемъ единствѣн формъ, чтобы объединить одинаково настроенныхъ (екиз Schlechthin Jnnerliches..., die Gesinnung, welche bei Ihrem Hervortreten nicht der äusseren Einheit und Uniformität bedarf, um Gleichgesinnte zu verbinden)"... "Церкви должны быть не школами догматическаго ученія, а обществами простой въры и братской любви, вытекающихъ изъ свободной и горячей души".... "Побольше сердечности, истинной христіанственности и свободы въ церкви, — et caetera adjicientur vobis! Въ остальномъ церкви могуть поступать, какъ онъ хотять,---миръ не будеть нарушенъ!---"Католики, поясняетъ Гарнакъ свор мысль поэтическимъ примъромъ, "живуть всв вмъсть въ древнемъ замкв, который строился въ продолжение цвлыхъ стольтий. Гордыя башии возвышаются по сторонамъ, рвы и ствин защищають замокъ. Внутри-роскошныя залы и темныя подземныя темницы, готическія капеллы, уютныя комнаты в келліи для кающихся. Протестанты живуть въ многочисленныхъ разнообразныхъ, легкой постройки, домахъ, въ которыхъ не хватаетъ многаго нужнаго. Но вокругъ дворца н домовъ раскинулся общий садъ, облитый солнечными лучами; днемъ здъсь всв работають и только по нечамъ возвращаются каждый въ свое помъщение. Пусть дни будуть все длиниве, а ночи короче! Пусть общая работа на воздухъ и свъть объединить работниковъ! Пусть церкви прежде

Digitized by Google

всего предоставятъ свободу върующимъ для ихъ общей дъятельности! Тогда только возможно сближение и общение и только такого общения можно пожелатъ" (стр. 11-12).

Но что же нужно сдвлать для выполненія указанной программы? Въ отношении къ мірянамъ не трудно отвѣтить на этотъ вопросъ: каждый мірянинъ долженъ сознавать себя прежде всего христіаниномъ и затѣмъ уже католикомъ или протестантомъ, долженъ по возможности избъгать религіозной распри и стремиться къ общей работъ съ членами другого въроисповъданія. Однако стремленія мірянъ будуть безплодны, если сами церкви, въ лицъ ихъ представителей, не пойдуть по пути сближения. Путь этоть указывается самой исторівй: не слъдуеть упорно и искусственно поддерживать распрю, возникшую въ 16 столюти, но нужно вновь пересмотрють и критически обсудить особенности, раздыляющія деа епроиспоетданія. Тогда ясно будеть, что католики и протестанты за 400 лёть во многомъ измёнились и что мпогихъ пунктовъ разногласія между ними теперь уже не существуеть. Еще недавно ученые протестанты игнорировали ученые труды католическихъ авторовъ и наоборотъ; теперь уже этой нетерпимости нъть, и въ доказательство Гарнакъ указываеть нъсколько католическихъ сочиненій, встрётившихъ, благодаря своимъ высокамъ достоинствамъ, дружелюбный пріемъ между протестантскими учеными.-Ученіе объ оправдании только върою или върою и добрыми дълами, бывшее когда-то главнымъ пунктомъ раздора, въ настоящее время есть лишь мертвая въроисповъдная формула, историческое недоразумъніе: ни одинъ протестанть не будеть теперь отрицать того, что только та въра имъетъ значеніе, которая проявляется въ любва къ Богу и ближнимъ; съ другой стороны, и современный католикъ не будеть призна. вать твхъ "заслугъ", которыя не исходять изъ благодати Божіей и въры. -То же самое можно сказать и объ учения о Св. Писаніи и Св. Преданіи. Какая ожесточенная борьба происходила изъ-за этого пункта? А теперь, со времени Лессинга, протестантские ученые, убъдились, что Св. Писание и Св. Преданіе не могуть быть разд'вляемы, что собраніе и канонизація новозав'ятных книгь представляють собою уже часть Преданія. Но, съ другой стороны, и католическіе ученые пришли къ убъжденію, что нельзя принимать Преданія

безъ критики и что по важнъйшимъ вопросамъ христіанства единственнымъ достовърнымъ источникомъ является Новый Заветь.-Въ учени о богослужения, о литургия, о жертвѣ также замѣчается сближеніе. Недавно одинъ ватолическій ученый <sup>1</sup>) написалъ книгу о первоначальномъ христіанскомъ понятій о жертвѣ, о литургіи, объ алтарѣ, и подъ этой книгой можеть подписаться каждый протестантскій церковный историкъ. Еще ранье также католическимъ ученымъ<sup>2</sup>) издана лучшая книга о древнехристіанскомъ богослужении. Въ этихъ книгахъ указывается постепенное возникновеніе богослужебныхъ чиновъ, постороннія вліянія, многоразличныя передълки. Но разъ съ католической стороны допускается мысль о развити и чуждыхъ вліяніяхъ, то и со стороны протестантовъ можеть возникнуть вопросъ, удовлетворительна ли та форма богослужения, которая принята ими въ 16 столётіи въ противовёсь катодичеству, не слишкомъ ли оттёсненъ въ ней принципъ искупительной жертвы, не желательно ли усиление въ ней эстетическаго элемента и т. д. Наконецъ, развъ не могутъ мирно существовать рядомъ различные формы богослуженія, сообразно съ различными религіозными потребностями и наклонностями людей? Объединила же евангелическая унія протестантовъ, изъ которыхъ одни понимаютъ таинство евхаристи символически, другіе реально.--Флацій и другіе протестанты отрицали факть пребыванія Апостола Петра въ Римѣ и возникновение иден римскаго приматства относили къ повднъйшимъ временамъ. Теперь несомнѣнно, что Ап. Петръ былъ въ Римѣ и что идея приматства существовала въ церкви во второмъ въкъ. Съ другой стороны, католические ученые убъдились, что доказать факть двадцатипятильтняго пребыванія Ап. Петра въ Римѣ невозможно и что примать Рима понимался въ древнъйшія времена существенно иначе.-По вопросв объ аскетизмв и монашествв въ католицизив существуеть теперь два взгляда: 1) монашество есть высшая степень совершенства, небесная, ангелоподобная жизнь; 2) совершенство состоить въ добродътеляхъ върн, надежды и любви; находится ли христіанинъ въ мірь или вив міра,--безразлично, въ послъднемъ случав лишь легче достигать

- 1) Wieland. Mensa und Confessio. 1906.
- 2) Duchdsne. Origines du culte chrétien, 1889.



этихъ добродътелей. Замъчательно, что въ послъднее время болёв выдвигають этоть последний взглядь и даже утверждають, что первый-не истинно-католический. Но и протестантство, съ своей стороны, начинаеть мириться съ идеальной стороной монашества, оно признаеть, что т. наз. евангельскіе сов'яты содержать въ себ'я высокую нравственную истину и что для церкви весьма желательно существование такого класса людей, которые ради служенія ближнему різшились бы отказаться оть дозволенныхъ благь. Въ этомъ смыслѣ въ 19 вѣкѣ появились въ евангелической церкви институть діаконись и прочія подобныя учрежденія, точно такъ-же какъ и католицизмъ создалъ новыя, свободныя благотворительныя организаціи, въ которыхъ трудно найти признаки древняго монашества.-Единственный пункть, по которому соглашение невозможно, -- это католическое учение объ авторитетъ церкви и папы. Но и здъсь Гарнакъ не теряеть окончательно надежды; онъ увъренъ, что въ средъ самого католичества произойдеть постепенный перевороть, признаки котораго онъ видить въ католической литературѣ. За каждымъ абсолютнымъ авторитетомъ скрывается, т. сказать, "Autorité anonyme", отъ котораго онъ самъ зависимъ; въ данномъ олучав-консервативное настроеніе правящихъ классовъ и-массы; измънится это настроеніе,-измънится и абсолютный авторитеть (стр. 18-26).

Таковы уроки исторіи. Но что же нужно ділать теперь для достиженія, въроисповъднаго мира? Гарнакъ выставляеть четыре pia desideria: 1) нужно уничтожить всякую связь религіи съ политикой; пока въроисповъданіе вплетають въ борьбу политическихъ партій, не можетъ быть истиннаго мира; протестантизмъ уже созналъ это, но большинство католиковъ еще нуждается въ напоминании; 2) нужно избъ. гать излишнихъ споровъ и неправильныхъ способовъ борьбы; первые состоять въ томъ, что церкви упорно упрекають одна другую въ прошлыхъ, уже исправленныхъ, ошибкахъ, послъдніе-въ томъ, что хорошую теорію своей церкви сравнивають съ дурною практикой другой церкви; теорію слівдуеть сравнивать съ теоріей, а практику съ практикой; 3) протестантские и католические ученые должны стараться основательные изучить религію другой церкви; съ обыихъ сторонъ немало предразсудковъ и недоразумѣній, удаленіе

которыхъ быстро подвинетъ впередъ дѣло мира. Желательно было бы, напр., чтобы католическіе богословы слушали лекціи протестантскихъ богослововъ и наоборотъ, чтобы богословы обоихъ вѣроисповѣданій сходились на общіе конгрессы для обсужденія—на первыхъ порахъ, по крайней мѣрѣ,—историческихъ вопросовъ; 4) обѣ религіи должны давать больше простора въ своей собственной средѣ свободному развитію, стремящемуся къ высшему единству. Если всѣ эти пожеланія будуть осуществлены, то хотя внѣшняго единенія религій и не получится, но зато будетъ достигнуто высшая степень единства, внутреннее общеніе (стр. 27—81).

Рѣчь Гарнака, какъ мы уже говорили, обратила на себя всеобщее внимание; но принята она была въ общемъ довольно холодно... Только либералы поддержали его. Консервативная же протестантская печать решительно высказалась противъ Гарнаковской программы сближенія. "Reichsbote" 1), напр., находить, что Гарнакъ повторяеть раціоналистическія идеи прошлаго стольтія: тогда также считали возможнымъ уничтожить въроисповъданія и создать общую для всёхъ религію; между тёмъ религія невозможна безъ въроисповъданія, и главнъйшимъ препятствіемъ къ сближению католичества съ протестантствомъ является именно тоть внёвёроисповёдный протестантизмъ, къ которому принадлежить Гарнакъ и въ средъ котораго господствують постоянныя распри между деистами, пантеистами, монистами, натуралистами и пр. Еще недружелюбнъй отнеслись къ проекту Гарнака католики. "Schlesische Volkszeitung"<sup>2</sup>), напр., органъ кардинала Коппа, выступилъ съ весьма ръзкимъ отзывомъ по поводу затъи либеральнаго профессора. Она называеть эту затыю полныйшей утопіей... Католичество непогрѣшимо и безупречно... Требованіе Гарнака, чтобы католики не смѣшивали религіи съ политикой, —безтактность.... Если Гарнакъ будетъ министромъ культа, то противъ него поднимется возстание, какъ противъ Арія, такъ какъ онъзаконопреступникъ по отношенію къ своему королю и родинъ...

Очевидно, pia desideria Гарнака попали на неблагодарную почву.

### Діаконъ Н. Сахаровъ.



<sup>1) № 26</sup> отъ 30 января 1907 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cm. Evangel. Kirchlicher Anzeiger. 1907, Ne 8, S, 75.

#### 

### Древній діаконать и его возстановленіе.

(Благотвореніе, какъ задача Церкви).

Много обвиненій возводится на духовенство. Но едва ли не главное, во всякомъ случав общирное по числу обвиняемыхъ, есть то, что духовенство наше почти не обращаетъ вниманія на вившнее благо паствы своей.

Дъйствительно, мало занимаемся мы благотвореніемъ, а если занимаемся, то не регулярно, а случайно, не глубоко, а поверхностно, не по существу, а въ родъ подачи милостыни. Благотвореніе наше является заплатой на старой одеждъ, отводомъ глазъ, успокоеніемъ совъсти, что мы-молъ тоже занимаемся этимъ дъломъ, что и заповъдь о любви находитъ откликъ въ нашей душъ.

Между тымь это дыло одно изь существенныхь дыль христіанскаго пастырства. Христіанское пастырство, какь служеніе спасенію человичества, есть не только учительство и священство, но и благотвореніе <sup>1</sup>).—Благотвореніе — весьма важная, но и давно забытая функція пастырскаго служенія. Представителями этой функціи въ древнее время были діаконы. Воспоминаніе объ этой пастырской функціи у нась сохранилось въ слови діаконъ, а такъ же въ священномъ характери служенія нашихъ діаконовь.

Потому только Церковь берегла и хранила три степени іерархіи, т. е. наряду съ епископами и священниками признавала іерархическими лицами и діаконовъ, что встарину

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробно объ этомъ будетъ въ сочиненія "Оправданіе Пастырства", которое началось печатаніемъ въ журналѣ "Христіанское Чтеніе" за нынѣшній 1907 годъ.

ихъ служение было великимъ и священнымъ. Нынѣшнее же служение діаконовъ вовсе не есть пастырское служение. Прочитайте любое изслѣдование о пастырствѣ, и вы не найдете тамъ рѣчи о діаконахъ. Все пастырство принадлежитъ однимъ только епископамъ и священникамъ. А діаконство свелось на одно прислуживанье имъ.

Если діаконство священно и принадлежить къ пастырскому служенію въ Церкви, то должно имѣть и свое самостоятельное дѣло, свою спеціальную функцію. Между тѣмъ фактическое дѣло діаконовъ настолько не существенно въ пастырствѣ, что громадное множество православныхъ селъ или отдѣльныхъ церквей благополучно существуютъ совершенно безъ этого служенія. Служеніе діаконовъ безъ всякаго ущерба исполняютъ отчасти священники, отчасти псаломщики (лица, не принадлежащія къ пастырской іерархія). Правда, и епископы не живутъ въ деревняхъ, но безъ епископовъ не обходится ни одинъ приходъ. Отъ епископа онъ получаетъ священника, миро, антиминсъ; къ нему обращается, какъ представителю высшей церковной власти.

Такимъ образомъ, діаконство или должно исчезнуть, какъ особый видъ пастырскаго служенія, или должно получить для себя какую-нибудь самостоятельную функцію. Эта самостоятельная функція и была дана ему вначалѣ, въ первые дни христіанства. Но эта функція діаконства, это подлинное и настоящее служеніе діаконовъ дазно уже утрачено и даже вовсе забыто. Итакъ, вспомнимъ, каково было служеніе діаконовъ вначалѣ.

Вскорѣ послѣ сошествія Св. Духа на апостоловъ, когда они еще не разошлись изъ Іерусалима, но всѣ были вмѣстѣ, произошла среди христіанъ какая-то неисправность въ ежедневномъ распредѣленіи содержанія между вѣрующими, такъ что вдовицы изъ еллинистовъ (пришельцевъ изъ другихъ странъ) терпѣли нужду—"презираемы были въ ежедневномъ раздаяніи потребностей" (ἐν τῆ διαχονία τῆ χαθημερινῆ). И вотъ изъ-за этого между еллинистами и евреями произошелъ споръ.

"Тогда двънадцать (апостоловъ), созвавъ множество учениковъ, сказали: не хорошо намъ, оставивъ слово Божіе, пещись о столахъ (блахо́ръїр гражє́бался). Итакъ братія, выберите изъ среды себя семь человъкъ извъданныхъ, исполненныхъ Св. Духа

Digitized by Google

и мудрости; их поставит: на эту службу (бх) с П. Кре Lag кайхпус). А. мы постоянию предудень ок малитев и слушении слова. И угодна была эта предложение всему содранию; и избрали Стефана, мута исполнопнаго веры и Дура Се., и Филита и Прохора и Никемора и Тимона и Пармена и Нинолая антiохийца, обращеннаго мак ятичников. Изъ поставили предъ апостолами; и сии, помолиению, возможили на нихъ руки" (Дъян. 6, 1-6).

Таковы были первые діаконы въ Церкви Христовой. Получивь оть св. апостоловъ такое важное ванятіе, какъзабота о следневномь содержаний въружнихъ, дісконы скоро возвысились въ ряду другихъ служеній церковныхъ и 88няни такое видное положение въ Церкви, что стали ближай- шими номощинаками епископово и обыкновенно ставились напану съ. ними 1). Сродство и близоста между енископами и діаконами древняго времени были вам'в чательны. Иногда въ отсутствіе ния ло смерти списконовъ, діявены были ихъ замфотителями, не совершая конечно ихъ священнато служенія. Въ древнихъ памятникахъ 2), гдъ упоминается объепископать и діяконахь, тв и другіе изображаются совершенно одинаковыми превственными чергами <sup>в</sup>). И эти нравственныя канества, требуемыя оть списколовы в діахоновь, уже сами говорять ва то, что спископы и діянови анбли своимъ существеннымъ діломъ заботу о матеріальномъ благополучія вврующихь. ..... . .

По слованъ св. Игнатія Богонесца, діаконанъ неручено "служеніе (дажота) Інсура Христи" и діакеновъ надо почитать, накъ Самего Інсура Христи, "какъ запоснов Велено". И

<sup>1</sup>) Вяжное значение діаконовъ въ древное время королю выновено въ сочниции проф. 4. Лебедер. Дуперенство дукнива вледенский Цернин (отв: временъ апостольскихъ до IX ввна). Мосява 1905 г. (ом. сер. 26-45).

\*) Посл. ап. Павла къ Тимовею, первое, 3 гл. Ученіе 12 апостоловъ. Canones ecclesiastici. Посланія св. Игнатія Богоносца и др.

въ нашихъ богослужебныхъ книгатъ это служение называетоя "со Христа діаконство". Это значить то, что діаконы олижайшимъ образомъ осуществляли въ древнее время ту любовь, которой служилъ Самъ Господь Інсусъ Христосъ. Въ силу своего служебнаго положенія, они являлись непосредственными исполнителями той величайніей заповъди Божіей, въ которой весь законъ заключается.

Призваніе діаконовъ, так. обр., "служить столамъ" — благовеїт гражебала, служить внѣшнему благу, изтеріальному благополучію Церкви Божіей. Это служение благотворенія въ христіанскихъ общинахъ. Таково спеціальное дѣло діаконовъ.

Этого-то у насъ и нътъ. Въ этомъ служеніи и нуждается наша Церковь. Наше благотвореніе стоить какъ-то убого, какъ заплата на старой рубашкъ, какъ палліативъ, никогда не вылѣчивающій болѣзни. Недостатокъ благотворенія—величайшій пробълъ въ нашей Церкви. Отсуготвіе сиеціальнопастырской заботы "о столакъ"---великій уронъ въ пастырскомъ служеніи. Это такой пробълъ, изъ-за котораго бъгуть оть насъ, а невърующіе считаютъ насъ, изстырей, дариоѣдами, обиралами, угветателями, которые только в дълають, что беруть, а сами никогда не дають бълной паствъ своей. И сильне падаетъ авторитетъ современнаго духовенства. И ничъмъ его не поднять, какъ только возстановленіемъ древняго діаконата, этого церковнаго института, спеціально занимарщагося благотвореніемъ.

Потому соціализмь и сталь пріобрітать онмпатій нь деревні, что онь даета народу то, что нужно, по крайней мірі заботится объ этомъ и облидаета дать ему. А голодному что надо? конечно, хліба. Какое спасеніе души пойдеть голодному на умъ? Голодный ни о чемъ и думать не йожеть. Его сначала надо накормить. А у насъ объ этомъ нівть заботы.

Воть почему и произощель великій расколь между интеллигенціей и Церковью. Церковь заботится о небь, а землю чуть не презираеть. Интеллигенція хочеть забетиться только о земль, а небо чуть не отрицаеть. Интеллигенція видить что Церковь заботится только о личномъ спасеніи, о достиженіи царства небеснаго и не видить въ ней царскаго закона Христова—любви, служенія бѣдному человѣчеству.—

Digitized by Google

голоднимъ, униженнымъ, обремененнымъ, озлобленнымъ, пратъсненнымъ, гонименъ. Не видитъ ода этоге и обязитъ отъ Церкви, открещивается отъ ся духевенства. Вотъ причини раскова Не въ вопросахъ върн или невърія. Въроватъ-то многіе потятъ, да "дъяв отъ въры" невидятъ у насъ и потону не приняжаютъ въры.

Итакъ, создайте древній діаконата, и си зароете яму, гнубокую пропасть между. Церковью и интеллитенціей, между върой и невърість, нежду христіянствонъ и соціализнонъ, Иваче инчъть не защитите вы Церкви своей, ничъть не оправдаете пастырские, ничъть не создадите авторичеть духовенсива. Ничъть, только нюбовью, дънтельною любовью, заботой о столахъ, діаконатомъ.

Но развѣ умерь дугь любви въ Церкви святой и живой? Развѣ нѣть благотворенія въ церквахь христіанскихь? Конечно, не изаякла любовь въ Цериви Христовой. И многіе чнены ся самоотверженно проходять разнообразное служеніе братьямъ, проявляя свою благетворительность въ различныхъ видахъ. А при многихъ приходскихъ храмать существуеть не мало благотворительныхъ учрежденій.

Но при всемь темь Церковь ванимается благотвореніень только анчасти, а не внолуть и недостаточно инсика. Цер ковная благотворительность отонть далеко не на должной имсотв и распространяется. Она на очень незначительный кругь линь. Церковь не взяла благотвореніе въ свои руки. Не слъдала его ссоя слеціалистию. Не признала его своимъ, святымъ и священнымъ служеніемъ. А благотвореніе должно быть таковымъ

Почему же однако такое діно; какъ "служение стопанъ" (быхоной жолжібаца) ван благотворение должно быть олуженість церковизмь? Почему: ета "діяконіа" (діяконцть нап діяконство) должно быть овниденнымы и принадаемать аъ служенію пастырскому?

Да потому, что блановорание-воликан сила, неликое, святое и слицаное для дрисникна дело. Потому что сезъ литое мить нельзя. Петому что безъ клъба нельзя думать ни о чемъ, ----ни о душъ, ни о Христъ, ин с срасения. Потому что отъ пододнало неньзя: требовать добродътвли: ни честности, ин смаренія, ни протости, ни любви: (Голодный человъкъ способенъ на нанія угодно проступленія. Голодиная матери

11\*

ждять овонкъ делей!) Потому что голодный же можеть быть человёкомъ. Сиёдовательно, голодный не можеть онастись.

• Заботниъся "о столахъ", так. обр., значить заботниться о енасенін. "Діаконіа", накъ служеніе благотворенію, создаєть благопріятныя условія для опеціально пастырскаго дівленія, подготовляеть почву, на которой съ ускакомъ мегуть выростать плоды христіанства.

Поэтому, братья и паотыри, хлёба, хлёба и хлёба и найба! Не ларомъ Самъ Господъ въ овсей образцевой молитей указаль на эту нужду: "хлюбв найх насичный дажде наме днесь". Хлёба дайте голоднымъ! Одёньте нагого, обуйте босого, пригрёйте безприотнаго, помялите вреча больному, приласкайте озлобленнаго!

Дайте человѣку восможность быть человѣкомъ! Дайте сму возможность быть христівниномь.

Воть полону великая сила миносердіе. Воть полему любовь есть первая запов'ядь въ законта... Воть пелему въ церкви апостольской прежде всего неявилось служение діаконовъ.

Поэтому-то благотвореніе есть дёло овятов и священное. Поэтому-то діаконать должена быль служеніень священных, іерархическимъ. Поэтому св. Церкова со времень апостояьснихъ и досель считаеть діаконатво степенью церковной іерархія. Конечно не потому, что діаконы прислуживають при богослуженія и таниствахъ, такъ какъ это прислуживають ніс — визшие, случыйно, несущественно и даже необязательно!

Дайте же пастыри хлёба голоднымъ. Зниматесь благотвореніемъ. Совдайте подлинное діаконство. Возстановите дресній діаконать. Дайте діаконство встарину принядложавное имъ служеніе, то служеніе, которое дало имъ быте и право на въчное существованіе. Благословите ихъ пастыри именемъ Церкви.

- Вы, архіорен, наши апостолы, возложите на діялоновь свон священныя руки и помилите ніка услужить отолянъ" (блаюреля гралябаць). Из Вогљ двоть, возотановився: пошатнувнийся авторитеть церковний.

духомъ и чувствуете себя рабами. Да, вы и были досель рабами, рабами епископовъ и священнимевъ. И будете вы рабами до твкъ поръ, пока не обратитесь на свой истинный путь, на свое подлияное святее служено брагьямы.

Встаньте же за свои забитых нрава и возьмите не себя "служение транезамъ". Только по силамъ ли вамъ сво? Но върьге, Бого памоности! Уничесь, тото новое для васъ, по веникое дъло. Трудно приступать ко всякому новому дълу, трудно начинать его. Но начните. Начало — полонива дъла. А далбо Господъ не оставить, добрме люди помогуть. Господъ пошлеть дълателей на ниву свою.

Глубоко вёрь, что явятся новые благотворители и не пожалёють средствь своихь на новое священное дёло. Не изсякь еще духь благотворенія, не вымерь еще духь жалости и состраданія въ нашихь состоятельныхъ классахъ. Только на время съузилось ихъ широкое сердце, не зная, какъ благотворить и не зная, какъ расходуется жертва. Начните только діаконы свое святое дёло. Начните его честно, безкорыстно, съ благословенія Божія, съ благословенія пастырей и архипастырей вашихъ. И повёрьте, не только богачи, а всё тогда бодро и щедро откликнуться на зовъ церковный, на дёло благотворенія братьямъ.

Еслибы наши наличные діаконы оказались ие способны на это великое служеніе, необходимо бы поставить новыхъ діаконовъ. Но думаю и върю, что много найдется добрыхъ діаконовъ, когорые откликнутся на призывъ къ новому дълу и съ радостью возьмутся за это живое, святое и благородное дъло. Тъмъ болъе, что нынъшнее-то служеніе очень унизило ихъ, а то новое сразу поднимаетъ авторитетъ и вліяніе ихъ въ обществъ.

Не бойтесь, что среди діаконовъ много не получившихъ полнаго образованія. Для ихъ дѣла болѣе необходимо сердце, чѣмъ образованіе. Не въ образованіи, а въ добромъ сердцѣ сила христіанскаго благотворенія. А въ данномъ случаѣ діаконы являются не самостоятельными организаторами приходской благотворительности, организаторомъ является весь приходъ во главѣ съ священникомъ и вся епархія во главѣ съ епископомъ. Діаконы же только приставники къ устроенному церковью дѣлу взаимопомощи и благотворенія, спеціальные "служители працезамъ" (конечно въ широкомъ омнолѣ). А для такого діла требуется прежде всего безкорыстіс, трезвость да духъ любви и состраданія.

Какъ организовать это вовое дело, подскажеть побовь и общій голось церконный. Живнь сама создасть приходскур и общецерковную благотворятельность. Только была би до бовь до охота <sup>1</sup>).

И когда ето будеть, воскреснеть духъ живой любви и инлосердія, воскречнеть живое крисчіанство. И прославится имя Господне!

Священникь Петрь Иремлесский.

СПБ. Суворовскій пр. 32. 21 Декабря 1906 г.

•

τ...

1) Свою мысль объ организаціи приходской благотворительности по-

стараемся высказать при первомъ удобномъ случав.

## РЕЛИГІОЗНЫЙ ЭКСТАЗЪ въ русскомъ мистическомъ сектантствъ.

"Серяце ное и плоть ноя носторгаются нь Вогу живому" (Пс. 88, 8).

#### 1. Картина сектантскаго экстаза.

Объемъ ненятія "русское мистическое сектантотво" составляють секты хлистовь, сконцовь, шалопутовь, прыгуновь, малеванцевъ и однородныя съ ними мелкія секты или кружки ивкоторних религіозныхь энтузіастовь, въ родѣ Татариновой, Котельникова, Радаева <sup>1</sup>) и др. Религія всвиъ означенныхъ секть и кружковъ зиждется на своеобразныхъ экотатическихъ состояніять, лично и непосредственно переживаемыхъ сектантами во время коллективныхъ молитвенныхъ упражненій ("радвній"), или внѣ ихъ, въ моменты одиночнаго вдохновенія ("накатыванія дука"). Въ виду этого, по отношемію къ данной группѣ сектъ съ полнымъ правомъ можно примъвять названіе "русское мистико-эксталическое сектантство" <sup>2</sup>).

Наглядное представление о сектантскомъ религиозномъ

<sup>1</sup>) Радаева принято считать, съ легкой руки П. И. Мельникова, знаменитымъ дакысмойскима пророковъ, а его послъдователей - даластами. Но этотъ ваглядъ совершенно не оправдывается документальными данными, собранными въ судебныхъ дъжатъ о Радаевъ и его сторонникахъ. Свое пониманіе личности Радаева и созданнаго имъ религіознаго движенія я надъюсь подробно распрыть и обосновать въ ближайшемъ будущемъ.

<sup>2</sup>) Въ заглавна, неръдко и въ другихъ мъстакъ, я не пользуюсь терминомъ "русское мистико-экстатическое сектантство" во избъжаніе тавтолетіи и многосломя, а премъняю установившесся въ литературъ по сектовъдънію и въ миссіонерской практикъ названіе "русское мистическое сектанство", разумъя подъ нимъ не просто мистическія (въ родъ духоборцевъ), но именно экстазо-мистическія или мистико-экстатическія секты.

ł

экстазь можно получить изъ ненеогихъ типичныхъ случасвъ его проявленія. Особенно подходящимъ для этой ціли является описание экстатическихъ состояний, данное Тамбовскимъ хлыстомъ-богомоломъ Андреемъ Зотовымъ (57-лътній крестьянинъ д. Верхней Чуевской, Борисоглъб. у., Тамбов. г., хорошо грамотный). На следстви 1851 года онъ, между прочимъ, показалъ: "Мнъ самому случалось послъ долгаго воздержанія оть плотового гріза и стрегого пооте на собраніяхь плакать, како никогда не пликиваль, просиль сперва у Филиппа (Копынева), а нотемъ у братій и, сестеръ одного съ - нами союза прощенія, каялся во гръхахъ, и, когда меня прощали, на меня нападаль омного и такая становилась на душнь лег. кость и радость, что признят до изнеможения, но рубахи не скидываль, и при мнѣ этого ни съ кѣмъ не. случалось. но это могло быть, ибо, какъ Адамъ, жившій безъ грвха, ходияъ нагимъ и отыда значь не могъ, такъ в эти люди, отръшившівоя гръха, могуть пренебрень стыдаму да и сказано есть, что лучше на улина нагимъ додить, чемъ во градань жить" 1). По его же сковемь, въ ханотовокую секту ("соцев богомольскій") принимали слудующимъ порядкомъс вогда человакъ уже прослушивель насколько разъ ихъ учено и изъявлядь жоланіе поступить въ; сороть; его заставляли ньоколько дней оряду ноститься и молиться, нотомъ онъ приходиль въ собраніе и его испытивали, т. е. при цінін стяховъ на такого человъка, истивно постивноврося и собящашаго собя, нападало рыдани, потому радоот, нерконо чтение писанія по еласу, игобличеніе друшях до акайныхо польнолахь u rpmxaxe u dape npoposecmea" 2).

<sup>1</sup>) Дило о хлыстахъ-богомолахъ Тамбовскаго Кирсаковскаго и Ворисоглыбскаго упъздовъ, производившееся ет 1850 и слид. годахъ (Архивъ Тамбовокой духовной консисторіи, № 1560, г. 383 на ебереті). "Хомденіе" въ эксталь "белъ рубахи", "нагишомъ", е которемь альсь упоминетъ Зотовъ, наблюдалось у другихъ современныхъ ему Тамборенитъ илыстовъ, какъ можно видъть, напр., изъ ноказанія хлыотовия Пелаген Ковыловой: "Въ собранняхъ и бывала у Филинца Аббанумова. На собраніяхъ этихъ Филипиъ читалъ песанія, ногомъ пъла огнан и потомъ кахдый дълалъ то, что ему дано но благодати; Меланья Закарова читала по гласу, обличала ве гръхахъ, и цлавала е гръхахъ и со мной дъдалось хожденіе или радоать духовная, подила и безя рубали, не почему все ато дълала, я сама не знаю, а думаю, что отъ поста, потому что и предъ этимъ постинась" (тамъ же, л. 675 еб.).

·: · ·

<sup>2</sup>) Тамъ же, д. 383 об.

**59**6

Digitized by Google

Вематривалов за нанороднико зайсе картник замотовонно энства, им замбчасть нь вой дее рада явлонію он одной сторени, радь тёлесникь замниомовь — обяльныя олезы, ом'яхь, пригалье: до язнеменація, а ов другой, рядь душевныхь перехиваній—праступь: умяленія, чувотво лепкости и радости, перицав'ядінів и т. д. Протакая одновременно, оба параласявные ряда заненій обравують слатное псахо-физіслогической состаяніе разарнісных въ духів, напеотвіемъ, намамиваніять "бытіемъ яли хожденіся» въ духів", "напеотвіемъ, намамиваніять, вселеніся: дужа", "ваохнозатісь", "восянщеніемъ духомъ", "наступновіемъ", "духовной радостно зан восторгонъ".

Тъ же: явленія: мы. встрёнаемь к въ другиль случаяхъ CONTRETCRATO ( SECTERA; 'EQ 'SE 'COOSILICHIARE O HEAD, RECORDERED HES CAMERS DESHOODDESHIE'S HOTONER CON. ORSENSECTOR MHOLO существенных поноллении и подробностой, вы спачительной NERE DESCRIPTIONES DEPENDENCES TAKE. COLLECHO HORAзанию Оренбургской хамстерии, Върн. Влазмевой, "на бесъдкакъ (радъніяхъ) сперез чатараъ, вотомъ поють стиха, канчи I RODTS TARD, TTO HABORLEO REPORTS CAOSE KATTON FDADONL. TEROTOPHO HARADOTE OTE STOFO, SEDARS OGE HORE; REEL GYRTO съ ними падучая болевань; отъ теля, отъ жарн н отъ диха, ROTODEINS RAND OVATO OGRADTH TOOR : ABRACHING CHORDO HEATER. лино торигь: жеронъ, вы рукахь и въ сорджв, --- чувствуется, --горнть огонь"; "П: на---что́ всогда даржала ири. собъ умъ н не поддавалась, накъ другие, плачу, --- заключаеть сонтантка, --но и то приходила въ умилоніе, дёлалась сама не своя на этихъ бесталкахъ"! 1) Радаевъ (онь же Максимовъ и Мироновъ), по слевань его ученика Митрошкина, при эксталичесномъ возбуждения "входиль въ накую-то горячность разговора такъ, что наконець приходиль съ какое-то, затменіе ума и чувствоваль, какъ онъ про то и самъ Маконмовъ утвержделъ, осо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дило Оренбургскию окружнию суда о Петербургской личнания Марін Алекствеові Отрозановой, казакажи Оренбуріскаю уляда, станици Городицянской, Ноани и Селени Утицкист и др., № 3383, топъ І: "Предварительное сивдствіе судебнаго сивдователи Оренбургскаго окр. суда по важивйшим'в діламъ по ділу обв. казака Городиценской ст. Ивана Утицкаго и др. въ распространеній секты ільістовъ ний людей Вожінхъ (203 и 196 ст. Улож. о нак.). Началось 26 мая 1895 г. Скенчено 6 ноября 1896 года"; янсть 133-й.

бевное стъснение въ груди, которое, по узверждению Максимова, происходить оть деяствія св. Духа, в послё котораго онъ впадалъ въ какоо-то безпанятотво ("въ безпанятотве падалъ на полъ", по сновамъ другого ученива) 1). Самъ Радаевъ, описнвая свои вдохновения, поворнять: "Дукъ Вожій кладеть меня наваничь крестомъ, иногда приводить меня въ восторженныя твлодиженія, во время которыть себя не помню" 2). По заявлению Новохоперскаго илиста Лантева, онь въ моменть экстеса "впадеоть въ какое-то забвение, плачеть, сивется и нучнися въ конвульсіяхъ, такъ что удержать себя не въ силелъ" в). По сравнению съ описаниенъ Зотова, въ приведенныхъ примърахъ картина сектантскаго экстаза представлена съ новыми чертами, существенно дополняюцими указанное очноание: съ физической стороны, адъсь, на ряду съ явленіями, отм'вченными и въ экстазъ Тамбовскихъ клектовъ (обкльния слезы, сивкъ, тълодвиженія), ны видных начто совершенно новос-женвульсии, падение наваничь, удары объ поль; съ психической сторени, кромъ умиленія и восторга ("сооторженныя телодвияенія"), имбется на лицо рядъ органическить ощущений (ощущение жара, ствененія въ груди, боли оть конвульсій) и разстройство сознанія (забвеніе, безцамятство, затменіе ума).

Въ виду различія между отдільными случаями сектантскаго экстаза, объясняюмаго не только остественнымъ разнообразіемъ въ его проядленіять, но и неодинаковей полнотой въ описаніять посліднихъ, — начеручніе полной, всеобъемлющей картани реангіознаго экстава въ русокомъ мистическомъ сектантствъ возмежне лишь путемъ сопеставленія всёхъ извъстныхъ случаевъ его обнаруженія, выдающихся въ какомъ-нибудь отнощенія; подная картина сектантскаго экстаза, такимъ образомъ, неязбъяно доляна онть сводной.—

Сопоставляя отдёльные: случан обнаруженія экогаза вь

<sup>1)</sup> Дила Нижегородской уголовий палаты о хрестьяники Василия Махимость Мироность онз эте Радаеза, № архивной описи 2538; началось 12 октября 1850 года. Часть 1-я; л. 50, 54. (Ср., Дило Нижегородской дух. хонсистории "о согращении Арзамасскаео угода села Волчихи хреспияниема Василема Махоимовыма иразославныха ст раскола"; началось 25 мая 1850 г., кончено въ ираз 1854 г.; по архиву № 968; листы 7 и 8).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, д. 47 об. (1 часть).

<sup>3)</sup> Ливановъ, Раскольники и острожники, т. 3, СПВ. 1872, с. 463.

русскомъ мислическомъ сектанзетвъ на протяжени нечти треть ссолетия жы жаходных, что волная нартные его слагается изъ двухъ параллельныхъ рядовъ авления: техесныть, съ одной стороны, и душевныхъ, съ другой. Въ развити того и другого ряна: ваблюдается невестная последовательность, позволяющая обоер ввать явления каждаго изъ нихъ по группамъ, чередующимся въ опредъленномъ порядкъ, или по періодамъ. Чноло, керіодевъ, не которымъ протекають твлесния и дужевныя проявленія сектанговаго экстаза, одннаково для тать и другахь, но, въ виду разнородности самыхъ проявленій, им разсмотрумъ нать раздельно, начижая съ періодовь, наблюдаемыхъ въ развити телесно-жилатическихъ явленій. Ξ. 1.1.5.1 . . . .

Телесныя явленія сектантскаго экстаза въ иль послёдовательновъ развити образують три гланныхъ изріода. Первый періодъ характеризуется возбужденіемъ органическихъ функцій, второй — двигательнымъ возбужденіемъ, третій явленіями принадка большой истеріи.

#### 1. Періодъ возбужденія органическихъ функцій.

. .

Приступъ экстаза у сектантовъ обнаруживается прежде всего резкимъ изменениемъ въ деятельности органовъ кровообращения, дыханія, выделенія и пищеваренія, отражающимся и на другихъ физіологическихъ функціяхъ. Сознаніе реагирусть на это изминение цилымь рядомь соотвитствую шихь органическихъ ощущений и душевныхъ волнений.

#### а) Возбуждение вровеносной системы.

По заявлению сектантовъ, бывшихъ "въ духв", т. е. пере- Трепетание жившихъ религіозно-екстатическое состояніе, они испытывають въ моменть вдохновенія своеобразныя "трепетанія сердиа". Согласно показаніямъ Тамбовскихъ хлыстовъ-богойоловъ, получаемая ими "благодать отъ Бога", между прочимъ, "Выражалась въ трепетани сердца" 1). Московскій ілноть ХУШ въка Василій Степановъ, ученикъ знаменитаго ялыстовскаго "христа" Прокопія Лупкина, признаваль приходящаго на него Духа святаго, чего ради во оныя времена

сордца.

<sup>1)</sup> Дило архива Тамбов. д. конс. о хлыстах воюмолах Тамб., Кирсан. и Бориссальб. у., № 1560, л. 663.

уннего, Василья, сердие тренаналось". 1). Цевнанему, на танія же окстатическія: пальнитація серяца: указываеть однив хлистовскій воспівсяко.

|     | х <i>г</i> т ( |     | . "Дихь святой трепоталь, детано |  |
|-----|----------------|-----|----------------------------------|--|
| -   | л) (           | ,   | Сердца вървыхъ расцаяялъ,        |  |
| 4   | z e contre     | 11  | Во святомъ: кругу вателъки       |  |
|     | ,              | • , | Всв верные огланилнов            |  |
| • . | , e contrato   |     | H coppy and mpengeny auch " ").  |  |

Пользуясь сравноніонъ съ тропатанісмы голубя, сектанты иногда спредвляють разонатриваемое физіологическое со-CTERHie, Kant "moonemanie emplya anu; 20.0064". Tant, Mockobскій хлысть Сергьй Основь, поскладний раденія въ докъ Лупкина, на слёдствіи, послё "поднятія на дыбу", показаль: "вертясь на сборящахъ, чувствоваль онъ, Оснповъ, соннествіе на себя Духа святего, потому что у него жь то время тренеталось сердие аки голубь" в). Подобныцъ же образомъ виражаются и кликунии. "Сталъ это больть у меня левый бокъ.--разсказывала одна клинуща, тодвалить подь гоудь, деляуть нельзя; а сердие, ровно какъ голубь, бытся" 4). Да и вообще трепетание сердца не составанеть исключительной особенности только сектантскаго экстаза; какъ экстатическій симптомъ, оно встрачается при самыхъ разнеобразныхъ формахъ религіовнаго возбужденія. Между пронимъ, наличность его въ нъкоторыхъ "молитвенныхъ приступакъ" констатируетъ ещескопь Өсофанъ Затворникъ. "Проявленіе приступа модитвеннаго, нишеть онъ, не у всяхъ одинаково. У васъ такъ: "забиль какой-то пульсь въ сердит,... ЯВЛЯЕТСЯ ПОЗЫВЪ ВЪ УНВ творить молитву,... въ горяв чувствуется ственение..., умъ скоро отбъраетъ, а въ сердиъ дъло прододжается" 5). По объяснению знаменитаго подвижника, этоть пулка са сердия

1) Реутскій, Люди Божін и свопцы, М. 1872, с. 45.

• • Описание доку внийски и булога, заранлирисся из Масковсками архиски линисторатов пониции, тванга 6 я. М. 1889, с. 1141: (др. с. 134). Пелиции, Судебно-медицинския изсладования скопчества, часть 2-я, СПВ. 1872, с. 157.

4) Д-ра Никитина, Къ вопросу о кликушествъ (Обозръніе Психіатрін, Неврологіи и экспериментальной Психологія, подъ ред. Вехтерева, 1903, т. 8, № 10, с. 746).

<sup>5</sup>) Еп. Өсофена, затворникъ Вышенской пустыни, Щасьма, Тамбонъ, 1897, с. 76—77.



i .

#### PREMINORHHER SHOPAGE: -

н отвенение въ гераты ... служихости нероныя, ноторыя у яннять нначе проявляются, напр, таяссніскь, у другихъ----озвовою ніть не бываеть" 1). Подсловань Св. Иринся Діонскиго, женщийн, вдохновлееныя глостикемъ Маркемъ; провечесноевали "при усиленномъ болже надлежащаго сердиобіении" »). н

Экстатическое наменение въ отноавления кровеносной си. Ваземетерстемы во страничивается областью центральнаго органа ныя язичнопровообращения. Оно праспрестраняется в и нас провеносные сосуды, вызывая рядь вавомоторныхь (сосудоденталельныхы) равстройствъ, т. е.) рвакихъ водебаній діамотра въздросвіль RDOBCHOCHERS COCYDORS, GULLOTBION'S HOTO RELACTOR COOTSET стряющее измёненіе вы распредёленія: крови по оздёльнымь органамъ (гиперенія нли анамія). Вніннимы показателень наступленія вазомоторныхънзивновій у сектантовенекстатин ковъ служить перемёна, жногда очень резкая, въ церте и выраженіи лида, въ частности, главь, а также появленіе на немъ пота.

Лица соктантовъ въ начальний моменть экстаза то прас Перенька въ нъють, то блёднёють и даже зеленёють. На собраніять шалопутовъ, во время пенія сначала у всёхъ сектантовъ глаза и лица дълаются красными, а потомъ блъднюютъ какъ полотно. такъ что для непривычнаго глаза всв они нажутоя странь ными, а поцёлун, въ особенности ходящить духомъ, оставняють на губахъ побзаемаго епечатлюние холода" <sup>9</sup>). Подоб-

1) Тамъ же. с. 77, Пальлитація, сердца, какъ нервное явленіе, особенно сильно преявляются у истеричныхъ. По словамъ д.ра Озеренрозсказе, ихъ разстройства, со стороны кровообращения "выражаются то въ субъективныхъ ощущеніяхъ, то въ сердисбіскій. Накоторые больные заявляютъ, что сердце какъ бы разрывается, особенно это бываеть предъ припадкомъ... Чаще же встричается сордиебіеніе беза всякаго повода или при малийшеми солнании, или предъ судорожныма принадкомя" (Объ ноторін въ войсивать M. 1891, c. 208, 59). Cp. Hack Tuke, A dictionary of psychological medicina, London, 1892, vol. 1, p. 637 (against palpitation, alternation of paleness and rednee" признаются самыми обычными истерическими, разстройствами).

<sup>2</sup>) Сочиненія св. Иринея Ліонскаго, рус. пер. свящ. Пресбраженскаго, M. 1871, c. 56. 1. W.

<sup>3</sup>) Г. М., Матеріалы для чоучныя сенны шалонутого (Каркязскія Еперхіальныя Віздомости, 1874, № 2, с. 66-67). Происхожленіе ошущенія холода или жара при подвлув объеснается твих, что губы, какъ очень сосуднствя часть организма, слишкомъ чувствительны къвазомогорнымъ намъненіямъ. Сектанты придають наявстное значеніе домпературнымъ онущениямъ при поцълуяхъ, такъ кавъ послъдніе у нихъ въ больномъ

нул же смікну нокраснівнія и побл'вднівнія наблюдаль докторь Sonder въ началі приотуда у: інведскить окстатиковъ 1341—1342 г.: "Le visaje rougismis et päässait alternativement", притемь "выраженіе глабъ мінялось и становилось обыкновенно боліве живнить" 1).

Покраснями особенно рёвко обнаруживащось у малеванцевь въ поріодь возникновенія: ихъ секти: Преф. Сикорскій, набиюдавній ихъ въ то время, сообщаеть: "едва только малеванцы начинають свои собранія, у большинства врисутствурщихъ замѣчается разкое покрасняніе лица съ крупкыми канлями пота на нанз"<sup>2</sup>). При производотив слѣдствія о Донскикъ хлыстакъ въ 1880 году выяснялось, что сектания руководители молитвенныхъ собраній, во время пѣнія духовныхъ стихонъ, "всхлициваютъ и вадрагивающихъ лащо на чинается распаляться, красныхъ дълатися"<sup>3</sup>).

примъненіи (у закавказовикъ прыгуновъ "въ самемъ несначительномъ собраніи на каждаго брата в сестру приходится каждый разъ minimum до сотни поцълуевъ". Дингельштедть, закавказские сектанты. СПБ. 1885, с. 10). "Съ однимъ поцълуещься, говорилъ Амурский прыгунъ, чуестеуеть холодз: въ немъ нътъ любеви: съ другимъ поцълуещься—не разотанешься, растанутъ: въ немъ любовь, кънъ смане плаля ссесоряскищет" (Дарилосз, Амурские прыгуны вли духовные храстане, Кончатския Епарх. Въдом., 1897, № 12, с. 240). Ср. М. Сопонко, На собрания у штувдистовъ прыгуновъ с. Дешекъ Киев. губ. (Миссіонерское Обозръніе, 1901, май, с. 661): "Поцълуй вождя точно вонзился въ мои губы, былъ какой-то горячечный, соспаленный, страстный.

<sup>1</sup>) Dr. Sonden (à Stockholm); Mémoire sur l'extase religieuse épidémique qui régnaît en Suède en 1941 et 1842 (Gazette médicale de Paris, 1843, t. XI, Né 35, p. 556). Краткое извлечение изъ этой интересной статьи дасть Paul Bicker (Études cliniques sur la grande hystérie ou hystéro-épilepsie. Paris, 1885, p. 900—902). Шведскіе экстатики, о которыхъ идетъ здъсь ричь, очень напоминають наше мистико-экстатическое сектантство не только характеромъ религіозной экзальтаціи, выражавшейся, между прочимъ, въ неудержимомъ стремленія пропов'ядывать (отсюда містное названіе самого экстаза—"maladie de prédication") въ пророческомъ духъ, но и исторіей своего энидемическаго появленія.

<sup>2</sup>) И. А. Сикорский, Психопатическая эпидемія 1892 года въ Кіевской губернін (Кіевскія Университетскія Изв'ястія, 1893, апр'яль, с. 17).

<sup>8</sup>) Дляло Новычеркасского окружнаго суда (уголовнаго отдиленія) "о кресть ынки Ансинык Кучалиной, рядоволи Михек Коссико, крестаянини Даніили Владыкини, унтерг-офицери Себдори Дуванскоми и крестаянини Романи Вожко, обвин. об преступлении протива визры и ограждающих оную постановлении. Началось въ 1980 г., рішено въ 1881-иъ. Аркивный № 104.

цí.

Digitized by Google

Поблидиние у Закавизаних пригуновъ синтается одними изъ первыхъ отовнаныхъ признаковъ наступленія экогаза: у нихъ, по словалъ Длигельштедта, "видниме знаки" сомествія св. Духа "заплючаются презоде сого съ бладности лица" <sup>1</sup>). Поблёднёніе отмёнено также у послёдователей Оренбургоной эксунчичской сенты "чтецовъ" (въроятне, такъ названы длисти): на молитвенныхъ собраніяхъ они "сильно вэдыхаютъ, плачутъ, вскрикивають, ударяютъ себя въ грудь, блядняють, падаютъ въ обморокъ" <sup>2</sup>). Знаменитый Занаяказскій пригунъ Уколъ Любавинъ при одномъ "посвщеніи духа" вдругъ "затряюся", "пеблюдиказ", наконецъ, совсѣмъ "помертельт" <sup>8</sup>).

Зеленый центь мыза наблюданся въ началь экстаза у южно-русскихъ шалопутовъ. На одномъ собраніи названныхъ сектантовъ (въ селъ Царь-Даръ, Екатеринославской г.), во время пънія, "гъкоторые мущины и жепщины начаще всляннывать, лица у никъ позелениям". По объязденію сектанта, руководившаго собраніемъ, эти являнія езначали осъщеніе върныхъ Духомъ: св. нан благодатію Божіею 4).

Усниенный прилнить крови ит лицу при экстатическомъманение въ вообуждения вызываеть у сонтантовъ "попрасмания глаза" глазахъ. ("глаза и лицо Эклановся врасными" <sup>5</sup>) и особенный бласкъ ет милъ — сконскъ стазалъ (признакъ скораго появленія слезъ) <sup>6</sup>). У современныхъ хлиотовъ въ окстанъ "лица

л. 21 (Показаніе Ивана Диденко, участника собранія). У Сибиронихъ шамановъ въ анадогичныхъ условіяхъ кровообращенія, во время "экстаза, нногда понвиднися даже хрокомалізкія: иденка "крока несела и диоло" (Троманскій, Эвопіодія черной въры (шаманства) у якутовъ, Казавь, 1902, с 118).

1) Aunscammeduts, Bakabkbackie contanen, c. 7-8,5

2) Отчеть Синодального оберь-прокурора по въдомству прязовлазного исповтданія за 1894 и 1895 годии СШВ., 1898, с. 236,

•) Динеслонитедть, тамъ жо, с. 241.

•) Сови. Усривский, Шалодугогво на южной окрайнъ (Церновный В'ютникъ, 1991, № 17, с. 268).

<sup>5</sup>) Кавказ. Е. В., 1874, № 2, с. 66.

<sup>6</sup>) О роли ускореннаго кревообращения из происхождени блеска глазъ Дарвинъ говоритъ: "Елескъ гназъ" сиянскить, повидимому, главнымъ обравонъ отъ ихъ напряженности, обусловлесной сокранценанъ круговыхъ мышцъ глаза и давленіемъ поднятыхъ щекъ. Но напряженность глазъ, по замѣчанію д-ра Пидерита,... можетъ быть въ значительной горять, слам блостять 1). Однажды свящ. Тафловь нопросвять онвывато хланота систь две совтантские песни. "КОТОРБИ БОРУСИ НА МОТИВЪ ИРРИНИЦКА, ТОРОВОДНИТА." Тоть зальть и принень въ знавомое сму состояние сектантскаго экстаза; "ная ивени, онь видные возбужланся. въ влавать ви заблисталь адонекь, заставляющий опасаться за его разсудень" .»). Этоть энстатический блескь гназь поливченъ самими сектантами, какъ это видно изъ слъдующаго • , • a state a ser o KILECTOBORATO DOCINBBILA:

and the second second "Домъ ты, домъ Давидовъ. Что въ тебъ творится? . . Молятся до поту, • • • • • • • CJOSH JLDCCH KENL DOFIA. Ваеснають славалия Предъ своими богани" в).

Сверкаліе или блескь глазь, какь экстетическое явленіе, встречается нередко вы описаніять релагіознаго возбужденія у семнять разнообразных анць и внь нашего мистическаго сектантства. Такъ, у Сведенборга, въ моменты экстезовъ, "глава свержали, какъ самое живое планя" 4). Глава упо-Мянутыхъ шводонихъ экстативовъ 1841-1842 г., во время пароксивновъ, "сверкали необщинымъ блескомъ" (brillaient d'un éolat extraordinaire 5). "Elseensniss a puncupesannus esensor (l'osil. brillant et fixe) быль констатирорань у Мореннскихь

степени отнесена на счетъ того обстоятельства, что глазное яблоко наполниется провью или другой накой-нибудь жидностью, самидстей ускоренназо преводбращенія, пода вліянісма созбужденія... Вок причины, замедляющія просообращеніе, гасяти блюкь слась" (Дарення, О выраженія ощущеній у человика и животныхъ, пер. подъ ред. Коналевскаго, СПБ. 1896, c. 101).

1) Сеящ. Лисицына, Мисе. Обовр. 1904, т. 1, с. 238 (Хронина: разсказъ быршаго хлыста). . '

\*) Сеящ. Тифлост, Мон сношения съ злыстами (Астрадан. В. В., 1698, No 15, c. 750). • . •

- Р) Смелина, Современием поволженая клыстоящина: (Мисс. Обсер., 1899, ч. 1, с. 551). Ср. варьянть къ этому роспівну (Правося. Собесідникъ · · 1883, ч. 2, с. 279): . . . •• •

"Молятся-поть льется, Кана молнія блистають".

4) Sprenger, Das Leben und die i.ehre des Mohammad, 1 Bd., Berlin, 1861, 8. 279.

5) Sonden, Mémoire... (Gaz. méd. de Paris, 1843; Nr 35, p. 356).

٢.

.

беноватыхъ предъ припадкомъ <sup>1</sup>). У хлыстовъ даже и виъ экстаза, въ моменты обычнаго нервнаго возбуждения, замъченуь это явление: свойственная имь нервная возбудимость "Время оть времени проявляется въ непроизвольныхъ судорожныхь нодергиваніяхь и особяжномь блесик воспаленныхь LAA35<sup>4 2</sup>);

Энстатическій блескь глазь и перемена вы цевте лица выраженіе придають послъдному особенное выражение. Радаевъ, описывая свой экстатическій восторь, говорнув: "Лищо вида необыкновенный показывало, дълались обрадованнов, чистов, такъ что нальея смотрыти; не во всяке время такой видь показывался на лиць моемь. Иногда, стоя на молитев, вступала телнота и радость и сладость неизречения, такъ что во внутренности не пои вщалася и наружу знаяъ издавало: жие дыламось обрадовано и цвътное, невбыкновенную чистету показысало" в). Выраженіе-- "обрадованное лицо", по всей ввроятности, взято изъ наблюдевія надъ лицомъ радующагося человѣка и, въ частности, наяъ состояніемъ его глазъ. Лицо отъ радости рдветь, т. е. краснветь оть усиленнаго притока крови (у Радаева лицо становилось "цевтенмъ"), а глаза блестять, испрятся, получають особенное игривое выражение 4). Въ экстатическомъ блескъ глазъ, кромъ того, эффектъ усиливается подъ вліяніємъ выділеній слезныхъ железь, отчегоглаза становятся влажными, а ихъ блескъ-мяглимъ, взеръпроникновеннымь, какь он таящимь въ себь глубокія чувства и думы; это мистически-мерцающій взоръ умиленной радости, столь характерной для русскаго сектантскаго экстаза.

Внутреннимъ показателемъ экстатическаго измѣненія въ кровообращении служать температурныя ощущения, порежи-

5) Дпъло Нижегород. уголов. палаты в Радаевя, № 2588, часть 2, п. 68.

1) Dr. C. Lange, Ueber Gemüthsbewegungen, Leipzig, 1887, S. 20; Дарчина, О выражения ощущений, с. 100-101.

ANUS.

<sup>1)</sup> Dr Kuhn, De l'épidémie hystère démonopathique de Morzine (Amales mèdico-psychologiques, 1865, 4 sèrie, t. 5, p. 411). Cp. Baratoux, Los possédèse de Plèdran (Le Progrès mèdical, 1881, M 28 p. 551): l'excitation de Mario-Jeanne était extêrme: sa face était animée, Ses yeux brillants et injectés.

<sup>2)</sup> Добромыслова, Насвелько словъ о современной влыстовщине (Поповоду Тарусскаго дёла о хлыстахъ). Миссіонерскій Сборникъ, 1895. мая-іюнь, с. 230.

ваемыя сектантами въ моменть религіознаго возбужденія, обычно, ощущенія теплаты и жара <sup>1</sup>).

"Иногда, стоя на молитвь, — сисаль Радаевь, -- вступаеть оду теплота и радость, и сладость"<sup>2</sup>). Художникъ Боровиков. скій, членъ религіозно-экстатическаго кружка Татариновой, при радвльномъ возбужденіи "чувствовалъ теплоту сердечную"<sup>8</sup>). Хлыстъ В.—ко, передъ обращеніемъ въ православіе, не доходя до церкви, "почувствовалъ какую-то сладостную теплоту, разлившуюся въ сго груди"; войдя въ церковь,<sup>1</sup> онь "упалъ ницъ и зарыдалъ какъ ребенокъ" отъ умиленія<sup>4</sup>). Совершенно такое же состояніе испыталъ хлыстъ Преображенцевъ, разставаясь съ сектой: въ рвшительныя минуты, во время бесвды съ архіереемъ, его "сердце сдълалось мягкимъ, какъ воскъ,... согръвалось неизъяснимою сладкою теплото»"; на другой день, за богослуженіемъ онъ проливалъ "обильнымъ источникомъ" неудержимыя слезы<sup>5</sup>). Въ оектъ Татариновой пѣли:

"Дай намъ, Господи,

Къ намъ Інсуса Христа...

Изъ Твоея полноты

Дай, Создатель, топлоты" 6)

Св. Духъ, Котораго сектанты считаютъ виновникомъ своизъ экстатическихъ состояній, представляется имъ источниковъ согрѣвающей теплоты и упоминается иногда съ эпитетовъ "красное солнышко:"

"Св. Духъ... откроется и явится у насъ.

<sup>1</sup>) Помъщая здъсь сводъ извъстій о температурно экстатическихъ ощущеніяхъ сектантовъ въ ряду физическихъ явленій ихъ экстаза, не смотря на принадлежность всъхъ вообще ощущеній къ порядку психическому, я руковожусь чрезвычайно тёсной связью означеннаго вида ощущеній съ состояніемъ кровообращенія у сектантовъ во время религіозной экзальтаціи.

2) Дпъло Нижегород. угол. пал. о Радаевт, № 2538, ч. 2, п. 68.

<sup>3</sup>) Иза записной книжки худоленика Боровиковскаео (Бартенева, Девятнадцатый выкъ, историч. сборникъ, кн. 1, М. 1872, с. 214). Въ подяниникъ имъется такой контекстъ въ приведенной выдержкъ: "Пророчествовала Лукерья, но не могма всъмъ. Чувствовалъ теплоту сердечную, со воъми любовно распростился, но дома все пилъ съ ромомъ".

4) Сеящ. Лисицына, Мисс. Обозр., 1904, т. 1, 239, хроника,

<sup>5</sup>) Преображенцева, Дополнительныя свъдънія о сектъ яюдей Вожінъъ (Тульскія Е. В., 1869, № 24, с. 357—358).

<sup>6</sup>) Варадинова, Исторія министерства внутрешнихъ дівлъ, кн. 6, СПБ. 1863, с. 86. Этой судьбѣ, мои други, не пройти, Чтобы красному солнцу не взойти. Осіяеть Онъ своею свѣтлотой,

Обогръетъ насъ небесной теплотой" <sup>1</sup>). Московскіе хлыстовки, старицы Ивановскаго монастыря, на слъдствіи 1745 г. "винились, что, бывая на собраніяхъ, онтъ пъли стихъ "Царю небесный", гдъ къ словамъ "и еселися ез нъ" прибавляли: "красное солнышко Цухъ сеятый" <sup>2</sup>). На одномъ радъніи хлыстовъ, когда, по мнънію сектантовъ, "Духъ св. посътилъ общество обильною благодатію", — "явнлись радостные восторги, оказалась и теплота сердечная" <sup>8</sup>).

Ощущение теплоты въ сердив, груди или во всемъ организмѣ--очень распространенное и, повидимому, общедоступное экстатическое переживание. Его испытывають мусульманскіе дервиши (во время общаго "зикра", ихъ "сердцу дъляется необыкновенно тепло и пріятно" 4), экстатики разныхъ временъ и странъ, а христіанскіе подвижники подробно разработали целую теорію молитвеннаго ощущенія тенлоты. Въ житіи Сибирскаго подвижника Петра Мичурина говорится объ одномъ его молитвенномъ приступъ: "Вдругъ пришло великое дъйствіе молитвы и воскипъло сердце его внутрь, какъ вода отъ огня; въ ту же минуту, словно потоки теплые потекли во вст составы и члены тъла вго, въ руки и въ ноги, въ лицо и во вст части; и отъ сего дъйствія весь онъ согрълся" 5). Elie Marion, пророкъ Севеннскихъ экстатиковъкальвинистовъ, одинъ изъ вождей возникшаго среди нихъ, послё отмёны Нантскаго эдикта, болёзненно-эпидемическаго религіознаго движенія <sup>6</sup>),—въ экстазѣ ощущалъ сильную

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сеящ. Никольский, "Новый Изранль<sup>6</sup>, новая фракція хлыстовства (Ставропольскія Е. В., 1905, № 2, с. 94).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сеящ. Руднеев, Хлыстовщина или христовщина въ Московскомъ женскомъ Ивановскомъ монастыръ (Москов. церковныя Въдомости, 1896, № 50, с. 657).

<sup>3)</sup> Преображенцез, Дополныт. свъд. о сектъ людей Божінхъ (Тул. Е. В., 1869, № 20, с. 243).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) К. Казанскій, Суфизиъ съ точки зрѣнія современной психоцатологін, Самаркандъ, 1905, с. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Зосима Верховский, Житіе и подвиги старца монаха Василиска, М. 1899, с. 74.

<sup>6)</sup> Объ этой любопытной религіозно-экстатической эпидеміи см. Grégoire, Histoire des sectes religieuses, nouvelle édition, P. 1828, t. 2, ch. XI (Fana-

теплоту, которая овладъвала его сердцемъ и разливалась внутри всего организма <sup>1</sup>). "Когда Духъ Божій желаеть овладъть мною,—говоритъ онъ,--я чувствую селикую теплоту (une grande chaleur) съ мосмъ сердить и съ смежныхъ частяхъ, которая иногда предваряется дрожью всего моего тъла"<sup>9</sup>).

Въ православной аскетической литературъ довольно подробно разработанъ вопросъ о "теплотъ, которая развивается внутри сердца и около отъ дъйствія молитвы" <sup>8</sup>), и о другихъ видахъ теплоты, сопровождающихъ "художественное дъланіе молитвы Інсусовой". Принято различать три вида молитвенной теплоты: а) теплоту телесную, простую, проистекающую остественнымъ образомъ изъ "сосредоточенія силь къ сердцу вниманіемъ и напряженіемъ"; б) теплоту тілеснопохотную или блажную, "туть же иногда прививающуюся"; она подходить снизу, "оть почекь, яко опоясующи тия", по выражению патріарха Каллиста; и, наконець, в) теплоту духовную, трезвенную, чистую, ниспадающую сверху, оть сердца; она-двухъ родовъ: остественная, вслъдствіе соединенія ума съ сердцемъ во время молитвы, н благодатная. "Теплота эта сладостна. И поддерживать ее желательно, какъ ради самой этой сладости, такъ и ради того, что она сообщесть благонастроение всему внутреннему. Но вто усиливается поддерживать и усиливать эту теплоту за одну сладость, тоть разовьеть въ себъ сластолюби духовное" 4).

Въ случаяхъ болѣе интенсивнаго экстатическаго возбуж. оща денія ощущеніе теплоты превращается у сектантовъ въ очаущеніе жоара или енутренняго огня, въ "жженіе нестройное", выражаясь словами св. Григорія Синаита <sup>5</sup>). Это ощущеніе локализуется въ сердцё и во всемъ организмѣ, не исключая

<sup>1</sup>) Calmeil, De la folie, t. 2. p, 291.

2) ibid. p. 290.

<sup>3</sup>) Епископз Өеофанз, Письма, Тамбовъ, 1897, с. 316.

4) Его же, Письма о духовной жняни, СПВ. 1872 (изданы по поводу писемъ графа М. М. Сперанскаго), с. 251—252, 172, 261.

<sup>5</sup>) Добротолюбіе въ рус. переводъ, дополненное, изд. рус. на Асонъ Пантелени. монастыря, М: 1890, т. 5, с. 253.

tiques des Cevennes, ou camisards), p. 108-118, n Calmeil. De la folie consideree sous le point de vue pathologique, philosophique, historique et judiciaire, P. 1845, t. 2, p. 242-310 (Thèomanie extato-convulsive parmi les calvinistes).

периферическихъ частей послъдняго. "На бесъдкахъ," по слованъ Оренбургской алыстовки Влазневой, "лицо горить жаромя, ез ружать и ез сердиь, ....увствуется, ...горить сеоне" 1). Вожавъ Оренбургскихъ хлыстовъ Василій Балабеновъ, впослъдствін перешедшій въ православіе, въ своей исповъди разсказываеть, что однажды, въ бытность сектантомъ, "стоя на молитвъ, ощутилъ необыжновенный и нестернимый жарь со есъяхъ членаят" <sup>2</sup>). На это ощущеніе внутренняго огия указывають и возгласы, раздающеетя въ разгаръ сектантскаго радънія: "Ой духъ! ой герю! духъ горить, Вогъ горить"! <sup>2</sup>) "охъ пече! <sup>4</sup>) и т. п.

Сильный внутренній жарь вызываеть у сектантовь мучительную жажду, потребность съ секжемъ воздужь, съ оклажденім. Бывшій хлысть Преображенцевъ передаеть въ своей исповёди любонытный разговоръ съ своей женой, упорней хлыстовкой, о "жаждё, налящей хлыстовскихъ пророковъ". "Тебъ не приходилось ли замёчать, —спросыять Преображенцевъ, —иногда пророки во время пророчества своего просять пить?". "Я сколько разъ это видёла", отвётила его жена <sup>5</sup>). Самарскіе монтани (хлысты), въ мементь радёльно - экстатическаго возбужденія, "сыбкали на деоръ, брами земли и торли ею грудь" <sup>6</sup>).

Сентантовіе роспёвцы объясняють происхожденіе экотатическаго жара сверхъестественнымъ воздёйствіемъ:

> "Дуют соятой трепеталь, Сордиа върныть распаляло"<sup>7</sup>). "Съ высоты быль жарт Въ тое церковь, во соборную: Къ намъ посолъ принеть,

1) Дняо Оренб. опр. суда о жлыстают Утирника, № 3983, т. 1, ж. 138.

"Вразумленіе заблудшима и испознодь обратившановя от заблушедшія",
 в изданів Авонскаго рус. Павтел. монастыря. М. 1898, с. 45.

<sup>3</sup>) Меленчкоев, Вълые голуби (Русскій Візстинкъ, 1869, т. 80, с. 378-379).

4) Матеріалы для изученія секты шалопутов (Кавказ. В. В. 1874, № 4, с. 126): крикъ шалопутак В. на собранія.

<sup>3</sup>) Преображенцег, Доп. свъд. о сектъ людей Б. (Тул. Е. В., 1869, 36 24, с. 360).

•) Гребнест, Ученіе послідователей Василія Накафорова Щегнова, такъ называемыхъ "монтанъ" (Самар. Е. В., 1885, № 17, с. 710).

<sup>3</sup>) Хлыстовскій роспівеци:: (Правосл. Собесіяд., 1668, ч. 2, с. 288-284).

Сударь Самъ Сынъ Бояпій,

Еще-Духъ святый" (стихъ Тарусскихъ хлыстовъ)<sup>1</sup>). Исторія редигіознаго экстава представляеть много параллелей къ сектантскому ощущению жара или огня. "Осонь съ груди" (un feu dans la poitrine) ощущали шведские экстатики 1841-2 г. въ предсудорожномъ періодѣ (stadium prodromorum) своего экстаза<sup>2</sup>). "Божественная любовь" экстатички Маріи дели Анджели († 1717) была "такъ велика и сильна, что, не находя свободнаго выхода, вызывала постоянные принадки сердцебіенія и до того разжигала сердце, что вся естественная теплота приливала сюда съ конечностей твла, такъ что послёднія постоянно оставались холодными, между тёмъ какъ грудь, напротивъ, обливалась потомъ даже въ самую суровую зиму. Распространяясь на гортань и роть, этоть екутренній жарь изсущаль ся покрытые язвани языкь и небо и даже десны ся онъ пожирелъ своимъ медленнымъ пламенемь. Ей безпрерывно приходилось прибъзать къ холодной юдъ, чтобы потушить этоть снутренний озонь, пожиравший ся внутрвнности"<sup>8</sup>).

У экстатиковъ наблюдается иногда и противоположное со- ощущение холода или лихорадочнаго озноба. Это явлекама ніе отмѣчено въ экстатическихъ пароксизмахъ Магомета: его лицо блѣднѣло, онъ трясся и чувствовалъ авнобъ 4). О радѣющихъ хлыстахъ Преображенцевъ сообщаеть, что они "дрожатъ, какъ въ лихорадкъ" 5), но прямыкъ указаній на ощушеніе сектантами холода въ начальний періодъ экстаза мнѣ встрѣчать не приходилось; опредѣлевное свидѣтельство о наличности у нихъ этого ощущенія касается заключительнаго момента въ развитіи экстаза <sup>6</sup>).

- 4) Sprenger, Das Leben und die Lehre des Mohammad, 1 Bd. S. 208-209; 271.
- 5) *Приображенијев,* Доколн. свъд о сонть подей Б. (Тул. Е. В., 1869. № 24, с. 360).
- 6) Слодина, Современ. Поволж. хлысковщина. (Мисс., Обязр., 1899, т. 1.

<sup>1)</sup> Прот: Д. Соколоса, Очернъ хамстовщивы въ предвлахъ Тарусскаго увада (Калуж. Е. В. 1896, № 16, с. 495).

<sup>2)</sup> Sonden, Mémoire (Gaz. méd. de Paris, 1843, p. 556). Cp. asanoruquoe senenie y Cont - Megapenen konsynteionepum (P. Richer, Études cliniques sur la grande hystérie, p. 876).

<sup>3)</sup> Мантегациа, Экстазы человъка, пер. Пейнекберга, СПБ. 1890, с. 207–208.

#### б) Возбужденіе секреторной функціи.

Усяленная работа кровеносной системи, въ связи съ общимъ нервиныт везбужденіемъ сектантовъ — екстатиковъ, отражается и на секреторной функціи. У сектантовъ, уже въ начальный періодъ экстаза, обнаруживается потелие. Какъ мы видѣли, лица малеванцевъ, личь только они начинали общую молитву, рѣэко краснѣли и покрывались "крупнали каплями потето поте 1). По словамъ Радаева, когда въ него, во времи молитвы, "вступала теплота и радость, и сладость, его "тело от поте ударяло, и отъ того ощущалъ онъ необыкновенное обовяніе благоуканнос" <sup>2</sup>).

Рыже наблюдается, какъ начальное проявленіе сектантскаго экстаза, выдиленіе пимы. Обычно оно сепревождаеть моненть пророческой эквальтація. Когда одно собраніе южно-русскихь шалопутовъ посѣтилъ "духъ", нѣкоторые мущины и женщины начали вохлипывать, лица у нихъ позеленѣли, у нѣкоторыхъ на зубахъ показалась пина: они что-то бормотали"<sup>8</sup>). На радѣніи хлыстовъ въ д. Радовкѣ, Оренб. г., бывало, "братци и сестрички приходили въ изступленіе: кто рыдаеть, кричить, кто съ пиной у рта бормочеть несвязныя слова"<sup>9</sup>). У многихъ прыгуновъ во время наитія духа "изо рта бьетъ густая пина"<sup>5</sup>). По словамъ свящ. Вазерскаго, скопческій прорекъ, выпелняя свою роль на радъніи, "докедить до такого состоянія, что отъ сильной слабости и дурноти у него чногда появляется пика у рта. Прочіе же скопцы считаютъ это признакомъ сшедшаго св. Духа. Въ какое время ихъ

1) Сикорский, Психопатич. эпидемія, ibid. с. 17.

2) Длло Нижегород угол. палаты о Радаена, № 2538, ч. 2, п. 68. Da Costa Guimaraens (Le besoin de prier et ses conditions psychologiques, Revue philosophique, 1902, t. LIV, p. 394) приводить описаніе экстава, пережитаго однимъ капитаномъ, гдъ потаніе (transpiration) оказывается однимъ изъ первыхъ симптомовъ на ряду съ ощущеніемъ во всъкъ членахъ какъ бы элекгрической дрожн" (j'éprouve dans tous mes membres comme un trisson électrique; une transpiration subite couvre mon corps).

<sup>3</sup>) Дерковный Въст. 1891, № 17, с. 263.

4) Гринякина, "Когда же люди спали, пришелъ врагъ" (Мисс. Обозр., 1904, т. I. с. 700).

<sup>5</sup>) Секта прыгуновъ (Воронеж, Е. В., 1988, № 4, с. 202).

Потъ.

Пъна.

Digitized by Google

с. 548): ХЛЫСТОВКИ, ОПОМНИВШИСЬ ПОСЛЕ КОНВУЛЬСИВНО ЭКСТАТИЧЭСКАГО ПРИ-ПАДКА, ГОВОРИЛИ, ЧТО "ВНУТРИ ОЩУЩАЮТС КАКОЙ - ТО ХОЛОДЗ, КАКЗ бы лижерадочное состояние, и тряссные во естаха членаха".

пророкъ якобы не дъйствуетъ, а только бываетъ органомъ, чрезъ который ихъ наставляеть оный Божій Духъ" 1). Инокъ Евфроснять, древныйший (XVII в.) повыствовалель о клистахъ говорить, что они ("Павлева перевозу духомодщи и ихоноборцы") "нояятся духонъ", "вововсяся и пъняся" 2).

Но самое выдазличеся секреторное явление и существелний сим элементь вь сектантскомъ экстазъ представляють слем. "Съ нами водиться напланаться и насопиться", говорять хлысты <sup>8</sup>): не даромъ ихъ въ нёкоторытъ ивстностять намивають "плакунами" 4). И дівнотвительно, обнию словь у сектавтовъ, приходящихъ въ экстатическое волненіе, перазительное. Они не просто илачуть, а "залисаются слажии" »), "ПЛАЧУТЪ, нанъ никогда не планисали" <sup>в</sup>), "Плачутъ, каке ре</mark>ка лытся, возрыдають, какь клюны ремянь" 7); слезы у нись "катятоя врадемо" 8), "лются како валис" 9). Порвые маловещи

1) Рукопись Нижегородской дух, семинарін о скопцахь и хлыстахь (изъ собранія епископа Іакова), № 568 (или 8778), л. 47 (Записка свящ. Вазерскаго о сентъ сконцовъ, приложенная къ рапорту на имя Накова, епист. Саратов., отъ 1889 г.).

<sup>2</sup>) Инонь Кафрании, Отравитольное писаніе о поволобрфгонномъ пути самоубійственныхъ смертей (1691 г.), над. Лоцарева, 1895, с. 10. (Цанятники древней письменности, CVIII).

Появленіе півны, какъ одного изъ первыхъ показателей наступленія экотатическаго сообщения съ "духомъ", наблюдали въ Китав. Во время процедуры пнаведанія духа", выполняемой буддійскими монахами наль мущинами, кто-нябуль неть нахъ ложится предъ антаремъ и, нодъ эрги Заллинаній, "старается усиленно выдыхать сквозь кранко стиснутые зуби; мало-по малу на губахъ его закипаеть пъна, дыханіе становится короче и прерывнотве, руки и ноги подергиваются; онъ произносить безовязаня слова, подымается на ноги, энергично жестикулируетъ"... (Воскрессисий, Эпидемія истерія въ двяженія китайскихъ боксеровъ. Русскій Врачъ 1907, **X 1**, c. 21).

3) Урбанский, Религіозный быть хлыстовь Казанской губернін (Извёстія по Казанской епархів, 1903, № 13, с. 541; ср. ibid. 1891, № 13, с. 407).

4) Головкина, Очерки Оренбургской хлыстовщины, Оренбургъ, 1899, с. 83. (Оттискъ изъ Оренбург. Е. В. за 1897-1899 гг.)

•) Диало Оренб. окр. суда о хлыстах Утицичко, № 3383, т. 1, п. 127.

•) Дтоло архива Тамо. конс. о хлыстахо-богомолахо, № 1560, л. 382 об.

<sup>1</sup>) Надеждина, Изслъдование о скопческой ереси, 1845 (Кельсиевъ, Сборникъ правительственныхъ свъдъній о раскольникахъ, вып. 3, Лондовъ, 1862) с. 66, Приложенія.

8) Показание хлыстовки Влазневой. на беседкахъ... револьно плачешь, слезы катятся гравомъ" (Дтоло Орено. окруж. суда объ Утичкихъ, т. 1, л. 133).

<sup>9</sup>) Хлыстовскій канть (Мисс. Обозр. 1899, т. 1, с. 551).

#### PRHILICORE BE RECTARS.

"плакали ебильно, горькими слезами, нисколько себя не сдержнвая"<sup>1</sup>). Сами секталты считають необходимою принадлежностью своей энстатической мелитвы, свеего рода правиломь, "закональ слеземми"<sup>2</sup>). "Мы молимся,—пишеть Сибирскій скопець,— непраминно со сеезами"<sup>3</sup>). Слова Снаентеля: "ито не родится оть воды и Духа, не можеть войти въ царствіе Божіе" (Ісан. 8, 5), по толкованію сконцовъ, означають: кто не получить второго рожденія съ слезахо ("отъ соды") и въ "духѣ", не можеть войти въ царствіе Божіе <sup>4</sup>).

Иногда слезы переходять въ неудержимое рыданіе и резъ. "Всв плачуть, да какъ, просто навзрыдъ, откуда слезы берутся" (на хлыстовскомъ радвніи) <sup>5</sup>). Оренбургскіе хлысты, когда на нихъ "накатываеть духъ,... начинають плакать,... навзрыдъ рыдать, голосить" <sup>6</sup>). Закавказскіе прыгуны, во время общей экзальтаціи, "сидя на мъсть, громко, театрально рыдають <sup>7</sup>). Донской хлысть Карпъ Марковъ, при совершеніи радвльнаго обряда прощенія, "первый повалился въ землю и сталъ ревъть, какъ скотиняка, и все говорилъ: простите меня, братцы, и такого и такого" <sup>6</sup>).

Чрезмѣрно обильныя и неудержимыя слезы ("благодатный даръ слезъ")—обычное проявленіе мистико-эстатическаго волненія. Испанская святая Тереза (1515—1582) въ экстазѣ орошалась слезами, которыя падали изъ глазъ, какъ сильный дождь съ неба<sup>9</sup>). По словамъ преп. Нила Сорскаго, "егда...

1) Сикорскій, Психопат. эпид., ibid., 15.

<sup>2</sup>) Мельников, Матеріалы для исторіи хлыстовской и скопческой ересей (Чтенія въ обществъ исторіи и древностей россійскихъ, 1873, вн. 1, с. 97— 98, — скопческая пъсвя).

<sup>3</sup>) В. І—ма, Олекминскіе скопцы (Живая Старина, 1894, вып. 3—4 с. 322).

4) Братское Слово, 1893, ч. І. с. 774 (Изъ архива С. Д. Нечаева. Донесние В. П. Клюконна с снопнать).

<sup>5)</sup> Надлинеский, Василій Седоровъ Мекшиць. Зливодъ изъ истеріи сектантогиа въ Веронежской губерніц (Труды Воронежской ученой архивной комиссіи, 1902, в. І. с. 81).

•) Дльяо Оренов. с. с. объ Унинерсиять, № 3388, т. 1, л. 127.

7) Джиеслениновин, Занази. сок., с. 8.

•) Дило Новотрико, анр. суда о Данстика алыстака (1880---1891 г.), 36 104, п. 22 об.

• 9) Sainte Thérèse, Vie, c'orite par elle-même (Ocuyres très-complètes de sainte Thérèse, public'es par M. l'Abbé M., t. I, Paris, 1840, p. 225); Rouby оть божественной благодати дъйство духовнее въ молнтвъ явится, теплоту влагающе, согръвающую сердце,.. тогда слезы самоисхедит пролизаются и ненуждит (бевъ усилія) оть себт источаются"<sup>1</sup>). Подвижникъ Петръ Мичурниъ "виъстъ съ молитвою имълъ и даръ слезный. Умилительныя слезы иногда тихо струились, иногда малыми каплями, иногда лимись потокамъ, а иногда, какъ градъ, съ пронзительнымъ чуветвомъ, неудержимо проливались"<sup>2</sup>).

Д. Коновалов.

L'hystèrie de sainte Thérèse (Archives de neurologie, 1902, octobre, p. 320). Cp. апонямную замътку "Hypersécrétion des larmes ches les mystiques" (Archives de neurologie, ibid., p. 397). Упомянувъ о даръ слезъ у св. Доминика и короля Людовика Святого, авторъ дълаетъ общее замъчаніе: "Cette hypersècrètion s'observe chez ce genre de maiades, à peu près pour toutes les glandes (железы). A rapprochér de la sialorrhèe (слюнотеченіе)".

1) Архоннанский, Нилъ Сорокий и Вассіанъ Патрикевъ, СПб. 1882, с. 117 (Памятники дровней письменности, т. XVI).

<sup>2</sup>) З. Верховскій. Житіе и подвиги старца-монаха Василиска. с. 75, 73.

# ИЗЪ ПЕРІОДИЧЕСКОЙ ПЕЧАТИ.

Наше сеньское духовенство привято обычно обвянять въ косности, невоспріничивости современныхъ в'вяній, въ отсутствін культурныхъ запросовъ и въ полной отсталости. Не двлать подобныя обвивенія и упреки могуть только лица, совершенно незнающе тахъ условій, въ которыхъ приходится работать нашамъ сельскимъ пастырямъ. Эти условія такъ неворжальны, что предъявлять какія-либо широкія требованія къ сельскому духовенству совершенно грешно. Необходимо устранить эти неблагопріятныя для плодотворной, двятельности условія и тогда только можно будеть судить насколько косно и невоспріимчиво наше сельское духовенство. Впрочемъ, и въ данное время можно уже судить о тожь, на сколько справедлием эти упреки. Какъ только волна современнаго общественнаго движенія коснулась нашей глухой деревни, наши сельские пастыри не остались равнодушными къ бурному налиску современныхъ требования и запросовъ. Но проявять себя сраву, отдаться широкой и кипучей вылельности, направлевной кь осуществлению этихъ требования, ови по многимъ причинанъ, конечно, не могли. Нужно было время и хотя миленькая доля свободы. Св момента начала оснободительного движенія топорь прошлю уже немало времени и въ условіяхъ пастырокой деятельности произопине въкоторое улучшение, хотя все еще очень слабое. И воть теперь то тамъ; то здёсь пененногу проявляетон со стороны нашихъ сельскихъ пастырей похвальное стреиление согласовать свою двятельность съ общенультурнымъ течевісыть современной жизня. Устраиваются братотва, преслівлующія религіозно - просв'ятительния и: благотворятельныя

цели, основываются "кружки обновленія", стремящіеся оживить самый духъ церкви, и т. п. Конечно, до того, что хотвлось бы видеть въ действительности, еще далеко, но нужно однако сознаться, что обновленіе приходской жизни уже началось, спавшее досель непробуднымъ сномъ наше сельское духовенство начинаеть понемногу пробуждаться и обнаруживать растерянную за въка традицій творческую иниціативу и широту свободнаго полета религіозныхъ настроеній. Церковная реформа должна поставить двятельность сельскихъ пастырей въ лучшія условія и тогда несомнѣнно наши сельскіе батюшки въ своей діятельности пойдуть рука объ руку съ другими культурными работниками. Въ данное время можно наблюдать только отдъльные единичные примъры ревностной пастырской двятельности въ дукъ современныхъ культурныхъ требованій. Но можно и должно надвяться на то, что съ теченісиъ времени эти отдільныя случан превратятся въ повсемъстное явление, и наше сельское духовенство вывото упрековъ вызоветь къ себъ всеобщее унажение.

Одинъ изъ такихъ ревностныхъ пастырай о. Василій Преображенскій подвизается въ глуппи Вологодовой губ. Въ письмъ къ своему другу, а можеть быть просто распеложенному къ нему человъку, онъ довольно подробне онисываеть свою деятельность. Это письмо появилось въ печати, и можно порадоваться, что двятельность такихъ пастирей не замалчивается и не скрывается оть болье широкаго круга людей, интересующихся приходской жизвыю. "Влагодарение Господу, пишеть о. Преображенскій, посль долгой перениоки, вызванной соблюдениемь разныхь формальностей, носль многихъ переживаемнать тревогъ, 29-го января 1906 года у меня въ приходъ оффиціально сущеотвуеть религіозно-просвътительное и благотворительное Вратство. Въ этотъ день состоялось открытіє Братогва, на которонъ обсуждалось много разныхъ вопросовъ в, нежду прочных, были выбраны желавіемъ всёхъ братчиковъ 10 членовъ Совёта Браготве. 29 марта происходило вервее собрание членовъ Совъта Братотва въ моемъ домъ. Чувствовалось прекрасно. На собрания обоуждалноь такіе вопросы: о распредвленін капиталя ?0 руб., поступившего въ Братство отъ священняческой вдовы М. П. въ покинъ души повойнаго отца ся; о приходъ и расходъ братонихъ суммъ за протекцев время, объ ассигнования ка-

Digitized by Google

ивтала на вспомеществование бъднимъ мъстнаго населения ко дво Св. Пасин, о привятін мъръ къ прекращенію разныхъ смуть и волнений въ приходъ и пр. Собраниемъ было ассигновано на раздачу бъднымъ 48 руб. Конечно, это цомощь не велика, да много слезъ бъдняковъ ею отерто. Скажу по совъсти, мать приходилось олышать отъ всъхъ прихожанъ, получившихъ вспомоществование, искреннюю благодарность: "спасноо тебь, батюшка, кормилецъ ты вашъ, что о насъ такъ заботишься, сдълаль ты насъ съ праздникомъ; намъ нечемъ было разговеться, а теперь мы купили ко Христову дню говяденки, мучке, молока и съ радостью встрътнии прездникъ". Одинъ крестьянинъ передавалъ мнъ, что когда онь пришель домой съ рублемъ, который получиль отъ Братства, то всв дети (ихъ 6) заплакали отъ радости, такъ какъ всявлстве сильной обдности имъ нечемъ было разговеться и они принуждены бы были въ Пасху идти сбирать милостыно въ сосъднія деревни. Давали бъднымъ по 50 к. и по 1 рублю, побольше получили только двое погоральцевъ: одниъ два рубля, другой три (у нихъ сгоръли овины съ хлъбомъ). 24 и 25 апреля выдань облиякамъ весь хлебов, собранный въ приходъ въ пользу Братотва, однимъ заимообразно, а другимъ самымъ сёдениъ-ссезъ отдачи. Жалко, что хлёса въ Братствъ мало и давать его пришлось понемногу. Пишу въ понцѣ апръля, а изъ общественнаго магазина выдачи зеренъ еще до сихъ поръ еще никакой не было. И это безобразіе повторяется каждый годь: выдадуть ільбь, слустя ивсяць посл'я посвеа, воть туть я свя, какъ зочешь, да и жди урожая: у боталых эледей озные давно зеленьеть, а бъдные еще только начинають съять. Я инкогда не забуду, 1903 и 1904 годы, когда наши крестьяне сотнями семействъ странали оть голода и лежали въ постелять, а въ общественновъ магазинъ гниди тысячи пудовъ хлъба.

Во время голодовки мною зам'вчено: большинство крестьянь б'вдствовало отъ того, что не знало никакого, заработка, крем'в земледълія, и не могло нигд'в добыть ни коп'вйки, въ виду этого я нашелъ нужнимъ открыть сапожную мастерскую.

Польза мастерской для народа очевидна, но въ нынъщній, годъ до Пасхи она принесла убытка 86 руб. въ виду того, что кожа слишкомъ вздорожала и мнъ пришлось противъ

#### BOFOCLOBORIË BOOTHURS.

прошлыхъ лѣтъ переплатить при покупкѣ ея. Обувь у насъ продается очень дешево. Учениковъ въ мастерской осталось пять человѣкъ, прочіе ушли. Зачѣмъ, говорять, мы будемъ даромъ шить, мы теперь научились и будемъ сами работать дома за деньги. Грустно становится, когда видишь инегда неблагодарность прихожанъ. Я научилъ шитъ, а они гдъ бы отблагодарить меня и поработать для лучшаго оборудованія мастерской уходятъ, между тѣмъ мастеръ, выписанный изъ Ч.ва, все время бился съ учениками, чтобы передать свое искусство и самъ почти ничего не шилъ.

Затраченныхъ денегъ на пользу народа не жалко, надо же дать ему какой нибудь заработокъ. Жалко только то, что народъ плохо понимаеть и цвнить мое предпріятіе. Накоторые (вёдь недоброжелатели вездё есть) додумались сказать, что я на мастерскую затратилъ 2 тысячи мірскаго капитала; другіє говорять: "батюшка заботится о своемъ карманъ". Думаю, что на слъдующій годъ можеть быть мастерская оправдается, такъ какъ навърно пять человъкъ съ осени будутъ работать за половинную плату, а работають порядочно. Черезъ годъ они уже будуть работать за половинную плату и работа ихъ будетъ приниматься въ мастерскую осенью и зимой, а весной и лівтомъ могуть они заработать и на сторонь (въ сосъднихъ приходахъ). Кромъ того вновь будетъ въ мастерскую взято осенью 10 мальчиковъ. Какъ бы нѣкоторые крестьяне не относились къ моей мастерской, но всетаки большинство смотрить на нее съ сочувствіемъ. Хотьль было нынъ строить небольшой домикъ для портняжной мастерской, да никакъ не могъ вывезти лъсу, такъ какъ при нынышней безпощадной порубкъ льса трудно и опасно доставить лёсъ. Да и денегъ мало.

Хочется развить въ приходъ ремесло, чтобы крестьяне не оъдствовали, но пмъли возможность чрезъ побочный отъ земледълія заработокъ пополнить свой скудный бюджеть. Богатство худо, да и отваность чего чего не дълаетъ...

Наше Братство заботится не только о тёлесныхъ нуждахъ прихожанъ, но главнымъ образомъ стремится удовлетворить духовныя потребности народа. У насъ по всёмъ деревнямъ прихода заведены чтенія и бесёды, которыя устранваются членами причта и болёе начитанными и благочестивыми крестьянами.

### 618

При Братстве имеется библютека книгъ на 250 руб. Такое скопленіе ихъ образовалось главнымъ образомъ благодаря поступленію книгъ после покойнаго заштатнаго священника С-на. Къ концу настоящаго года книгъ будетъ уже на 300 руб. И кто какъ не Богъ помогаетъ намъ устроять доброе дело? Библютека составляется всего два года.

Въ следующій годъ мы намерены сделать два отделенія братской библіотеки въ отдаленныхъ деревняхъ. Впрочемъ, пожалуй съ этимъ дёломъ надо поторопиться съ нынёшней же осени. Польза библіотеки съ соотвѣтствующимъ составомъ книгъ для всвиъ очевидна и я смотрю на нее, какъ на одно изъ важныхъ средствъ въ дълъ оживленія приходской жизни и религіозно-правственнаго развитія крестьянъ. Безъ соннънія живое слово пастыря дъйствуетъ сильнье, чъмъ книга, но въдь ръдкій пастырь обладаеть искусствомъ хорошо и просто поучать паству, да и нътъ возможности съ каждымъ прихожаниномъ бесёдовать обо всемъ подробно, а встахъ витесть встратить можно весьма ръдко. Прихожане читають книги въ свободное время и въ одиночку и вкупъ съ другими, одновременно во всёхъ деревняхъ. Хорошія книги и хорошее средство духовнаго просвъщения. Крестьянинъ читаетъ и тутъ же разсуждаетъ, понять старается, въ памяти закръпить. Онъ учится въръ и доброй жизни". (Вологодск. Ец. ВЪд., № 2. 1907 г.)

Дъятельность о. Василія Преображенскаго невольно привлекаеть къ себѣ серьезное вниманіе. Этоть священникъ является не только духовнымъ пастыремъ, но и культурнымъ работникомъ въ глухомъ заходустьи. Помимо своей прямой обязанности быть провозвёстникомъ христіанскихъ основъ жизни и насадителемъ истинной въры и благочестія, о. Преображенскій старается внести въ среду своихъ прихожанъ спеціальныя техническія знанія, развиваеть въ приходъ ремесла и такимъ образомъ переноситъ культурную атмосферу туда, гдъ ее раньше не было. И все это онъ дълаеть, руководясь полнымъ сознаніемъ, что это не противорѣчить его главнымъ обязанностямъ, что его пастырскій авторитетъ не уналяется такой деятельностью. Его деятельность, какъ культурнаго работника, совмъщается въ немь съ дъятель. ностью, какъ духовнаго пастыря. Ему чужда мысль, что пастырь обязань въдать только одну, спеціальную сферу ре-

лигіозно-правственных отношеній. Нізть онь смотрить шире на свою роль въ глукомъ приходъ. Какъ добрый пастырь, глубоко понимающій приходскую живнь, ясно и отчетяньо представляющій всё ть отношенія, изъ которыхъ складывается жизнь его прихожанъ, о. Преображенский пришель къ справедливому убъждению, что для того, чтобы обвовить церковно-приходскую жизнь, чтобы придать ей характерь христіанско-церковной организацій, ему, какъ священнику, необходимо вившаться во всв стороны жизни его прихожань. А такъ какъ матеріальная или экономическая сторона жизни крестьянъ имветъ первенствующее значеніе, то онъ и обратиль свое вниманіе прежде всего на это. И воть его заботой является улучшение матеріальной стороны жизни прихожань. Опыть убъдиль его въ томъ, что никакая даже самая широкая благотворительность не можеть удовлетворить встать крестьянскихъ нуждъ, что для поднятія матеріальнаго благосостоянія крестьянъ необходимо внавать въ двятельности собственныя ихъ силы. И онъ заводить настерскія, хочеть резвить въ приходъ ремесла. Одновременно съ этимъ онъ старается поднять уровень духовной жизен, вызвать и но возможности удовлетворить духовные запросы. Чтенія и беобды, а главное библіотека являются превосходнымъ средствомъ для этого. Все это вмъсть взятое дасть ему возможность принести пользу не только Церкви, но и общей культуръ. И о. Преображенский дъйствительно является и добрымъ пастыремъ, и опытимиъ культуртрегеромъ.

О. Преображенскій ведеть свое діло одинь. Нужно иміть много энергіи и большой запась силь для того, чтобы неустанно продолжать это діло. Но большинству нашихь сельскихь пастырей такая діятельность можеть оказаться непосильной. И естественно возникаеть мысль о необходимости организаціи въ отдільные группы тіхь пастырей, которые желали бы ділать то, что ділаеть о. Преображенскій. Эта мысль проникла уже въ среду сельскаго духовенства и породила такія явленія, какъ "кружки обновленія". Одинъ изъ такихъ "кружковъ" основанъ священникомъ о. Николаемъ Хабаровымъ въ с. Колпинѣ, Рыбинскаго у., Ярославск. губ. По своей ціли и задачамъ, этотъ "кружокъ" представляеть довольно оригинальное и глубоко симиятичное явленіе. И мы считаемъ нужнымъ остановиться на немъ подробнѣе.

Digitized by Google

"Кружокъ" имветъ уже свой уставъ, утвержденный епархіальной властью. Въ составъ кружка входять: а) священники всёхъ мёстностей по желанію, б) діаконы и псаломщики, в) міряне, изв'єстные преданностью св. в'єр' и православной церкви. Целью "кружка" является объединение пастырей въ ихъ дъятельности на истинныхъ основахъ пастырскихъ задачъ, предъявляемыхъ пастырству временемъ, каковыми задачами служать а) оживленіе и поднятіе дерковно-приходской жизни во всёхъ ся проявленіяхъ и б) обновленіе нѣкоторыхъ сторонъ церковно-общественной жизни согласно духу и требованіямъ времени, но на незыблемыхъ началахъ Евангелія и завътовъ Вселенской Церкви, Въ своей дъятельности "кружокъ" держится направленія 1) строго христіанскаго, проникнутаго духомъ христіанской любви и терпимости и 2) вполнъ согласнаго съ канонами церкви и существующими законоположеніями. Для достиженія своей основной цёли объединенія пастырей въ ихъ дёятельности кружокъ 1) устраиваетъ пастырскія собранія въ своемъ районъ для совивстнаго обсуждевія вопросовъ пастырской дъятельности, 2) привлекаетъ къ себъ пастырей иныхъ мъстностей, прилегающихъ къ району кружка и 3) располагаеть пастырей отдаленных оть района кружка местностей къ устройству такихъ же кружковъ, знакомя ихъ съ своимъ уставонъ и дъятельностью. Для болье успъшнаго осуществленія своихъ задачъ кружокъ въ своихъ собраніяхъ вырабатываетъ мъры и способы къ пробуждению церковноприходской жизни и обновлению некоторыхъ ся сторонъ и выработанныя мёры осуществляются членами кружка въ ихъ пастырской деятельности. Деятельность кружка въ последнемъ направлении касается всёхъ сторонъ церковно-приходской жизни, каковыми являются: 1) богослужение, 2) приходская проповѣдь, 8) духовное просвѣщеніе въ приходѣ, 4) приходская миссія, 5) приходская благотворительность. Въ частности, по отношению къ богослужению кружокъ на своихъ собраніяхъ а) обсуждаеть и вырабатываеть однообразный и согласный съ уставомъ порядокъ богослуженія для всёхъ церквей входящихъ въ районъ дъятельности кружка, б) обсуждаеть и разсматриваеть непонятныя для народа мъста богослужебныхъ книгъ и чинопослъдований и въ придълахъ. своей компетенцін уясняеть эти м'вста или же испрашиваеть

13

недоумѣнныхъ случаяхъ архипастырскаго указанія, ВЪ в) кружокъ заботится о поддержании благочестія и порядка при отправлении богослужения, объ осмысленномъ чтения и пъніи въ церквахъ и наблюдаеть за этимъ чрезъ своихъ членовъ, г) кружокъ изыскиваетъ средства и способы для устройства пъвческихъ хоровъ и общенароднаго пънія за богослужениемъ хотя бы нъкоторыхъ пъснопъния. По отношенію къ приходской проповёди кружокъ заботится о лучшей постановкъ проповъднической дъятельности: а) обсуждаетъ способы къ пріобр'втенію навыка говорить простое, импровизованное живое слово, б) разсматриваеть печатные проповъднические труды и выбираеть лучшие къ употребленію среди членовъ кружка, в) устраиваеть бесёды съ народомъ по деревнямъ, пріобрѣтая для этого всѣ необходниня средства: книги, брошюры, фонари, картины, 2) вырабатываеть міры и способы для совмізстныхь бесіздь нісколькніх пастырей въ какомъ-либо селеніи и для устройства народныхъ собраній съ религіозно-правственною цълью. По отношенію къ духовному просв'ященію въ приходъ кружокъ: а) вырабатываеть способы лучшей постановки преподавания Закона Божія въ школахъ, б) изыскиваеть меры и способы къ распространению религіозно-правственнаго просвъщения среди молодежи прихода-юношей и двушекъ, в) заботится объ устройствв въ приходахъ читаленъ, библіотекъ, передвижныхъ витринъ, г) распространяетъ среди народа листки и брошюры по предметамъ религіозно-нравственнаго знанія. По отношения къ приходской миссии кружокъ: а) вырабатываеть новые пріемы пастырской діятельности, требуемые духомъ времени: въротерпимостью и свободой, б) вырабатываеть способы для защиты своихъ паствъ оть пропаганды, направленной противъ религіозно-церковныхъ истинъ, в) заботится объ искоренения среди народа суевърій, г) устранваетъ приходскіе кружки изъ мірянъ, преданныхъ въръ н церкви и черезъ эти кружки, правильно организованные, вліяеть на остальную массу народа, д) обсуждаеть и уясняеть какъ для самихъ пастырей, такъ и для простого народа различныя программы политическихъ партій, помогаеть разбираться въ нихъ и здраво относится къ нимъ. По отношению къ приходской благотворительности кружокъ заботится: а) о поднятіи матеріально-экономической жизни приходовъ посредствомъ подачи крестьянамъ совътовъ по веденію хозяйства и распространению среди нихъ книгъ и брошюръ по хозяйству, б) заботится о развити въ приходахъ благотворительности и разнаго рода благотворительныхъ учреждения-попечительствъ, кассъ взаимопомощи и пр. Заботясь о народъ, кружовъ въ тоже время не оставляеть безъ вниманія самихъ пастырей и по отношению къ нимъ проявляетъ свою дѣятельность следующимъ образомъ. Чтобы пастыри успёшне могли осуществлять намеченныя задачи, кружокъ заботится: 1) о поднятіи и развитіи среди духовенства пастырскаго "идейнаго" настроенія а) путемъ твснаго братскаго взаимообщенія, б) братскахъ совътовъ и примъровъ пастырской дъятельности членовъ кружка и в) товарищескаго суда чести надъ членами кружка; 2) о поднятіи и развитіи среди духовенства самообразованія посредствомъ в) устроенія общей священнической библіотоки кружка съ книгами, журналами и брошюрами по всёмъ отрослямъ знанія, в) посредствомъ собраний съ чтеніемъ и разборомъ разнаго рода докладовъ и рефератовъ, написанныхъ самими членами кружка, а также печатныхъ произведеній другихъ лицъ по разнымъ вопросамъ; 8) о защитъ интересовъ кружка; 4) о выработкъ лучшихъ способовъ матеріальнаго обезпеченія духовенства витьсто унизительнаго и вреднаго способа поборовъ за требоисправленія, практикующагося нынь.

Такова цёль и таковы частныя задачи, которыя ставить себъ "Копринскій кружокъ обновленія". Уже изъ сказаннаго можно видёть, что этотъ кружокъ представляетъ собой далеко не обычное явленіе въ нашей современной церковнообщественной и церковно-приходской жизни. Но еще болье оригинальный характерь этого кружка выясняется въ "объяснительной записки" къ его уставу, составленной о. Хабаровымъ. Здъсь о. Хабаровъ прежде всего останавливается на формулировкъ наименованія кружка. Кружокъ носить такое названіе; "Копринскій православно-церковный кружокъ ревнителей обновленія пастырства и паствы на незыблемыхъ началахъ Евангелія и завътовъ Вселенской Церкви". "Я думаю, пишеть о. Хабаровъ, что означенный девизъ показываеть все: и основную идею, во имя которой мы объединяемся, и основной принципъ нашей дъятельности. Разберемъ этотъ девизъ подробнъе. Прежде всего, мы составляемъ

13\*

кружски, а не простое пастырское собрание для обжена мыслей. Это дълается для того, чтобы достигнуть более правильнаго, организованнаго объединенія и твиъ успѣшнѣе выполнить предлежащія намъ задачи. По моему мнѣнію, между дѣятельностью кружка, опредѣляющейся уставомъ и дъятельностью простого пастырскаго собранія есть разница. Пастырскія собранія собираются по большей части изъ священниковъ одного какого-либо благочинія; кружокъ же не ограничивается предълами благочинія: онъ можеть распространять свою деятельность далее, и въ члены его могуть вступать священники не только развныхъ благочиній, но и увздовъ, что какъ разъ и замвчается у насъ. Далве, кружокъ съ уставомъ правильнее, организованнее объединитъ насъ, свяжетъ насъ взаимными обязательствами и каждый членъ кружка, сознавая, что на немъ, какъ на членъ, лежатъ извъстныя обязанности, тъмъ самымъ уже будетъ побуждаться къ двятельности.

Я назвалъ кружокъ "кружкомъ ревнителей обновленія цастырства и паствы". Воть основная идея нашего кружка. Что •пастырство и паства требують обновленія-это теперь уже истина, не требующая доказательствъ. Мы переживаемъ смутные дни. Духовная жизнь кажется напряжена до послъдней степени. Затронуты всъ жгучіе христіанскіе и церковные вопросы и мы, пастыри, какъ стоящіе на стражв лому Израилева", должны съумъть отвътить на всъ эти вопросы. Мы должны не стоять въ сторонъ въ такой важный моменть церковно-общественной жизни, а должны двиствовать, идя на встрѣчу запросамъ времени и потребностямъ общества. Этого властно требуеть жизнь, которая не отливается въ разъ навсегда установленныя формы, а идетъ впередъ, вслёдствіе чего и нашей церкви также приходится считаться съ могучимъ напоромъ все новыхъ и новыхъ идей. требующихъ отвъта. Можно конечно и не считаться съ ними серьезно, давать неудачные отвѣты, кое-какъ справляться палліативами, но тогда слёдующій приливъ идей отомстить своею силой. Но идя навстрёчу новымъ идеямъ, давая отвёты на запросы времени и общества, мы пастыри въ настоящій моменть должны вспомнить и попытаться исполнить великое наставление апостола христіанской свободы: "смотрите, поступайте осторожно не какъ неразумные, а какъ мудрые,

Digitized by Google

дорожа временемъ, потому что дни лукавы... Вы были нъкогда тъма, а теперь свътъ въ Господъ: поступайте, какъ чада свъта и не участвуйте въ дълахъ безплодныхъ тъмы, но и обличайте; все обнаруживаемое дълается явнымъ отъ свъта; посему сказано: встань, сияний и воскресни изъ мертвыхъ и освътитъ тебя Христосъ" (Ефес. V, 14-15; 7. 8. 13. 14).

Воть золотыя слова, которыя имъють особенный смысль но отношению къ настоящему времени и которыя намъ должно начертать въ своихъ сердцахъ при вступлени на общественную дізятельность. "Смотрите, поступайте осторожно не какъ неразумные, но какъ мудрые"-говорить апостоль. Дъйствительно, при вопросъ объ обновлени церковной жизни нужен особенная осторожность и мудрость, такъ какъ можно впасть въ крайности. Многіе понимають это обновленіе черезъ-чуръ широко, такъ что въ ихъ стремлении къ обновлению слышится какъ будто признить къ разрыву со всимъ старымъ. Между твиъ церковь живеть уже 2000 лёть: за это время она выработала и внесла такіе ценные вклады въ жизнь человвчества, что пренебрегать этими вкладами и стремиться къ обновлению, не оглядываясь назадъ, было бы преступно н привело бы къ печальнымъ результатамъ. Идя путемъ такого обновления можно придти въ новому христанству безъ Христа. Съ другой стороны, стремясь къ обновлению путемъ возвращения къ старымъ формамъ церк. жизни, можно также впасть въ крайность, ибо какъ я сказалъ, жизнь не отливается въ однъ и твже формы разъ навсегда, и что было хорошо въ древности, то неприменимымъ можетъ оказаться теперь. Посему, ставя задачей обновление церковной жизни, надо стать на какомъ нибудь незыблемомъ основанія, неподвижномъ принципъ, и руководясь имъ во всемъ, проявлять свою двятельность. Этимъ принципомъ я поставиль для нанюго кружка "незыбленыя начала Евангелія и завётовь Вселенской Церкви" и думаю, что держась этого принципа, ин не собъемся съ пути. Что касается наименованія кружка православно-церковнымъ, то это только еще разъ подчеркиваеть связь нашего кружка съ вселенскимъ православіемъ и Церковію и опред'яляеть характеръ д'вятельности кружка"

Эти слова о. Хабарова достаточно исно говорять, что "Коприяский кружокъ" носить на себъ характеръ широкаго и серьезнаго начинанія. Это не кружокъ въ буквальномъ смыслѣ этого слова, это, если хотите, начало широкой организація въ одно цёлое всёхъ дёятелей, трудящихся на поприщѣ обновленія церковно-приходской жизни. Люди, интересующіеся исключительно вопросами современной политической жизни, назвали бы этоть кружокъ ячейкой будущаго громаднаго профессіональнаго союза. Основная идея этого кружка опредълена совершенно върно и вполнъ правильно. О. Хабаровъ прекрасно понялъ требованія текущаго момента и положилъ начало такому дълу, которое идетъ не въ разръзъ съ общекультурнымъ теченіемъ жизни, а навстрѣчу ему. Онъ превосходно понядъ, что отгараживаться отъ жизни пастырство не можетъ, оно должно опредълить свое отношение къ запросамъ современности. Опредъляя это отношения, онъ вполнъ разумно считаеть необходимымъ оставить изветшавшія старыя формы, такъ какъ то, "что было хорошо въ древности", непремънимо телерь, и замънить ихъ новыми, болѣе отвъчающими духу современности. Но эти новыя формы не должны касаться коренныхъ основаній, на которыхъ утверждается самая идея православного настырскаго служенія. Незыблемыя начала Евангедія и Завъта Вселенской Церкви должны по прежнему остаться руководящимъ принципомъ и для современнаго пастыря. Такая точка зрвнія на отношеніе современнаго пастыря къ запросамъ времени, принятая о. Хабаровымъ и положенная имъ въ основу предпринятаго начинанія, даеть полное право причислить о. Хабарова жъ передовымъ личностямъ современной духовной среды, а его "кружокъ" привътствовать, какъ симпатичное и вполно современное явление.

Выяснивь омысль наименованія кружка, о. Хабаровь въ своей объяснительной запискъ переходить къ разъясненію отдъльныхъ пунктовь его устава, и прежде всего останавливается на томъ изъ нихъ, въ которомъ говорится о богослуженіи. Чтобы выяснять, въ какомъ отношенія нужно стремиться, къ обновленію етой стороны церковно-приходской жиани, о. Хабаровъ приводить два примъра для иллюстраціи наъ овеей собственной практики. "Приведу два примъра для иллюстраціи, говорить онъ. Въ 1905 году Рождество Христово было въ воскресевье; слъдовательно, по уставу вечерня совершается отдъльно отъ литургіи. Въ Тиниковъ оказано,

Digitized by Google

что на вечерни следуеть читать Евангеліе Мате. зач. 53, которое по своему содержанию совершенно не подходить къ праздничному событію. А если сочельникъ приходится не въ субботу и не въ воскресенье, тогда на вечерни, бывающей вивств съ литургіей, читается правдничное Евангеліе Луки зач. 5 о рождеств' Христовомъ. Почему же такая разница въ чтении Евангелия, какъ будто не все равно, когда Рождество будетъ - въ понедъльникъ или во вторникъ? Въ Московскихъ Церковныхъ Въдомостяхъ за 1900 годъ разъяснено было, что здъсь въ Типиконъ просто опечатка. Дъло въ томъ, что литургія въ данномъ случав бываеть отдельно отъ вечерни и вотъ на литургіи то и надо читать Евангеліе Мате. зач. 53, в затвиъ на вечерни непременно праздничное Евангеліе Луки зач. 5. Я нынё такъ и поступилъ вопреки букве Типикона н думаю, что очень многіе священники слъдовали Типикону и недоумъвали, отчего это въ такую великопраздничную вечерню положено непраздничное Евангеліе. Многіе можеть нскали даже особаго сокровеннаго смысла въ этомъ. Еще примъръ. Волушивались ли ногда мон собратья въ Евангеліе, чтомое на вечернь въ Великій Пятокъ? Это Евангеліе составлено изъ разныхъ еванголнотовъ... Вотъ чтенъ прочитаяъ покаянныя слова разбойника: "помяни мя, Господи",-прочиталь сново Господа: "днесь со мною будении въ ран"--и воть ненного погодя мы саншимъ въ томъ же Евангелии слова: "тожде же и разбойныха распятся съ нимъ, поношаста ему". Для внимательного слушателя здъсь прямо явится вопрось: какъ же такъ? Выше только что говорилось объ обращения разбойника, а теперь говерятся, что разбойники оба хулнын его. А для мірлина нев'ядущаго, что читается Езенгеліе составное, -- прямо соблазнь: Все дало въ томъ, что при выборкв соответствующихь месть наь сванголистовь опять пронесшла онибка; послё прочтенія зач. 111 оть Луки вослё 48 отних сказано: "прейди Патку Великому вечерь ве Мате: мимоходящін-же". Но нужно было бы перейти не на слова: миноходящій же, в на слова оть "шестого же часа" и т. д. Тогда не было бы и недоумения, а оть пропуска наскольнихь стиховь омнель Евангелія не ная внижа бы. Вообще въ пастырской практикъ много можно найти разныхъ: вопросовъ. И воть нашъ кружовъ будеть

самъ разбираться во всёхъ этихъ вопросакъ и, конечно, оть этого кромё пользы ничего не будеть для священнослужителей".

Совершенно справедливо, что это принесеть пользу священнослужителямъ. Но не однимъ овященнослужителямъ будеть это полезно. Такая двятельность членовъ кружка можеть оказать услугу всей вообще богослужебной практикь и можеть даже содъйствовать оживлению литургической науки. Несомнённо, въ литургической науке можно встретить такіе вопросы, которые пока не выяснены и ждугь еще окончательнаго решения. И, можеть быть, какой лисо случайно возбужденный въ кружкъ вопросъ послужить поводомъ къ строго научному его изслѣдованію или со стороны кого-либо изъ членовъ кружка или со стороны ученыхъ литургистовъ. А это уже принесеть пользу не только церковно-приходской богослужебной практикъ, а и всей богословской наукв. Такимъ образомъ, кружокъ можеть оказаться въ роли некотораго возбудителя въ развити научнаго богословскаго знанія. Поступательное же движеніе чистой богословской науки несеть съ собою светь и разгоняеть тьму существующихъ предразсудковъ, увеличиваетъ знанія и способствуеть общей культур'в.

Дальныйшія разъясненія "объяснительной записки" о поддержанія благочинія и порядка при богослужении, объ осмысленномъ чтении и пении, о способахъ къ устройству певеческихъ хоровъ и общенароднаго пѣнія, о необходимости "живого слова" въ приходской процовъди, не представляють собой чего-либо особеннаго и оригинальнаго. Но следующая за тёмь ручь о. Хабарова въ "объяснительной записке" о духовномъ просвъщения и о приходской миссіи въ приходъ заключаеть въ себе ненало двленыть и севжить мыслей. "Мы (пастыри) мало думаемъ о духовномъ просвъщения въ приходь, говорить о. Хабаровь, успоканваемъ себя, что есть школа--- и довольно... Намъ надо непремънно обратить винманіе на школу. Преподаваніе Закона Божія въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ и школакъ поставлено такъ неудовлен творительно, что приводить часто къ обратному двиствію н возбуждаеть отвращение оть Закона Божія. Нужно выработать другіе способы преподаванія Закона Божія. Законъ Божій не географія и не ариеметика, и ставить лего жа одну

Digitized by Google

доску съ прочими предметами-значить оскорблять религіозное чувство человѣка; мы не учимъ дѣтей Закону Божію, а приготовляемъ наъ къ экзамену и къ инспекторской ревизіи. Неудивительно, что наша молодежь совершенно безрелигіозна и даже правственно деморализована.

Заботясь о духовновъ просвъщении народа мы должны достигнуть вліянія на молодежь. Это будущая основа прихода, но, къ сожалѣнію, теперь молодежь является самымъ дезорганизованнымъ элементомъ въ приходѣ. У ней нѣтъ интереса къ вопросамъ религіи и Церкви и ова представляетъ богатую почву для всѣхъ пропагандистовъ. Мы должны обратить самое серьезное вниманіе на юношей и дъвицъ приходскихъ; надо всѣ мѣры приложить, чтобы они были религіозно-просвѣщенны. Какъ это сдѣлать, — пусть подумаетъ кружокъ; надо испробовать воѣ средства: дѣло трудное, но и очень важное.

Далѣе, дѣломъ и заботой кружка должно быть устроеніе въ деревняхъ читаленъ, библіотекъ, передвижныхъ витринъ, распространеніе листковъ хорошаго-не односторонняго содержанія. Для этого кружокъ долженъ выработать мѣры и изыскать средства.

Теперь переходимъ къ очень важной сторонъ приходской жизни, именно въ приходской миссии. Я думаю, что каждый священникъ для своего прихода является миссіонеромъапостоломъ. Онъ должевъ горъть для своего прихода, какъ неугасающій маякъ, указывающій народу путь правды Христовой. Онъ является солью, предокраняющей приходъ отъ нравственнаго гисснія и раздоженія. Это очень высокая миссія! Жазнь общества въ настоящее время направляется по новому руслу на началахъ въротеринмости, свободы совъсти, свободы гражданской. Это новое теченіе непрем'вино захватить и захватываеть деревно, наши приходы и нешихъ духовныхъ дътей. Пастыри, какъ стоящіе на стражѣ своей паствы, должны сообрезоваться съ этими теченіями; теперь нужны вовые прісмы пастырской діятельности. И веть пастырямъ непремънно нужно уяснить и разобраться въ новомъ теленін жизни. Теперь Церковь уже не подъ государственной опекой и намъ, васунряма, вужно защищать истичу безъ всякой помощи государства, на которую мы привыкли опираться я которая поразслабила нась. Тенерь оть настыря

въ особенности требуется мудрость змія и кротость голубя. Нужно выработать новые пріемы діятельности примізнительно къ свободъ церковной и гражданской. Для самихъ пастырей, особенно сельскихъ, еще не мъщаеть уяснить себъ эту свободу. Воть пастырскій кружокь и будеть полезень: пастыри сообща могуть поработать и подунать, какъ теперь имъ пасти стадо, врученное Богомъ. Кружокъ будеть вырабатывать мёры защиты нашихъ паствъ отъ разливающагося невърія и вліянія антирелигіозной пропаганды. Въдь не можемъ же мы позволить, чтобы каждый во ния свободы могъ приходить и похищать у насъ овецъ. Но какъ же защищать овецъ? Государственная ограда, заграждавшая входъ въ нашу паству разнаго рода волкамъ въ овчихъ одеждакъ, снята и отвётственность за паству падаеть всецёло на насъ, и если мы будемъ держаться по отношению къ наствъ старыхъ пріемовъ, то отъ насъ можеть уйти вся наства. Какой отвътъ дадимъ мы Христу?

Кром'в религіозной пропаганды есть еще политическая. Теперь открыто идеть борьба разныкъ партій. Конечно, мы не должны принимать участія въ этой борьб'в, но разбираться въ этихъ партіяхъ, здраво относиться къ нимъ, разъяонять нашимъ духовнымъ д'втямъ--это нашъ долгъ. Не въ этомъ д'вл'я должна быть особенная есторожность и ум'внье. Не ум'вя, можно навлечь на духовенство и ненависть общества, и недовъріе власти. Мы должны къ каждой партіи относиться безпристрастно: хорошее въ каждой партіи называть хорошимъ, а худое худымъ в на каждую партію должно смотр'ять съ течки эрівнія христіанскаго ицеала".

Совершенно справедливо, что пастыри должны стоять выше борьбы политическихъ партій; они не должны принимать въ ней активнаго участія, на каждую политическую программу они должны смотрёть исключительно съ точки врёнія христіанскаго идеала и въ каждой изъ нихъ хорошее отпрыто и омёло называть хорошимъ, а дурное-дурнымъ. Это единственно в'ёршая позиція, на которой должны стоять настыри. Но пастырямъ не слёдуеть обращать вниманія на то; вызоветъ-ли то или другое отношеніе къ преграммнымъ вопросамъ той или имой политической латріи ненавиоть общества или недовъріе власти. Стоя на чисто хриотіанской основъ, пастыри не должны приспособляться къ измънчивыщь на-

Digitized by Google

строеніямъ современнаго политическаго момента. Для пастыря должна быть чуждой мысль о такой приспособляемости. Большинство нашимъ современныхъ пастырей тёмъ и гръщно, что оно слишкомъ чувствительно къ перемънамъ политическихъ настроеній. Этого не должно быть. Не должно быть и того, чтобы духовенство всецело разделяло взгляды такихъ партій, программа которыхъ менве всего запечатлъна духонъ Евангельскаго ученія. Можду твиъ, въ средъ современнаго духовенства есть такіе именно пастыри. Віздь, нельзя же сказать, чтобы тв, кто издаеть "Почаевскій Листокъ" проводили въ своихъ статьяхъ вагляды, совершенно согласные съ духомъ Христова ученія. Такая двятельностьне истинно-ластырская деятельность, и не одобрять ее слёдуеть, а только поряцать. Та же точка зрънія, которая указана о. Хабаровымъ, безусловно върная и къ ней не иначе можно отнестись, какъ только съ полнымъ одобреніемъ. Конечно, при практическомъ осуществлении такой точки зовнія пастыри неизб'яжно будуть встр'ячать массу ватрудненій и непріятностей. Но это не должно служить новодомъ для измънения принятаго направления.

Сь неменьшимъ едобреніемъ нужно отнестись и къ тей мысли о.: Хабарова, что нъ дълё приходской миссіи пастыри должны: ващищать истину безъ всякой помощи государства, которая разслабляеть и "развращаетъ" паотырство. Да; пора оставить эту полицейскую опеку, которая всегда давала поводъ явлать упреки по адресу нашего духовенства. Исвоеніе истины: не требуетъ средствъ насилія и принужденія. Къ сожалівнію, эта мысль присуща далеко не всімъ язъ нашихъ пастырей. Указъ о візротеризмости многими изъ нихъ былъ принятъ съ явнымъ насадобреніемъ. И "конринскій пружекъ" окажетъ большую услугу истивной православной миссія, если привьетъ эту мисль не толико своимъ членамъ, но и многимъ другимъ наъ нашихъ сеньскихъ пастырей.

Нельзя не отмѣтить въ приведенныхъ словахъ о. Хабарова еще: одной: оригинальной черти въ дѣятельвости "копринскаго кружка". Въ чиоль мѣръ, которыми кружокъ долженъ пользоваться для: распростравенія духовнаго просвѣщенія указывается.: на распростравеніе листковъ "корошаго неодиостороннято" содержанія. Распространеніе листковъ одѣ-

## вогословский въстникъ.

лалось теперь очень обычнымъ и почти повсемъстнымъ явленіемъ. Но что это за литература? Въ большинствъ случаевъ это явно тенденціозныя, не ръдко носящіе характерь политическаго памфлета, произведенія печати. Такіе листкя вносять въ народную массу превратныя представленія н только смущають совъсть прихожанъ. Распространять въ народныхъ массахъ нужно дъльные, составленные въ истинно-христіанскомъ духъ листки. Этоть пунктъ въ программъ "копринскаго кружка" необходимо рекомендовать всъмъ настырямъ и особенно тъмъ, кто уже пользуется такимъ средствомъ распространенія религіозно-правственнаго просвъщенія.

Далёе авторъ касается деятельности кружка по отношения къ матеріальнымъ нуждамъ прихожанъ. Подробно онъ не останавливается на этомъ, заявляя, что указанныя въ програмиъ мъры къ резвитію приходской благотворительности не требують особаго разъяснения. Но мы считаемъ нужнымъ обратить особенное внимание на этоть пункть устава кружка, такъ какъ перечисленныя здёсь мёры къ поднятію матеріально-экономической жизни прихода обязывають членовъ кружка, духовныхъ пастырей, выступать въ роли культурныхъ работниковъ въ деревнъ. Въ самомъ дълъ, по уставу члены кружка обязаны подавать совыты крестьянамъ по ведени хозяйства, распространять среди нихъ книги и брошюры, касающіеся улучшенія сельскаго хозяйства; кроив этого, для развитія благотворительности въ приході онн должны устранвать попечительства о бедныхъ, кассы взаимопомощи и пр. Иначе говоря, ови обязываются делать въ приходахъ то, что обычно считають овоей мносіей двлать современные культуртрегеры.

Но особенно много интереснаго въ смыслѣ новизны и евъжестя мысли заключають въ себъ тъ разъясненія "объяснятельной записки", которыя касаются дъятельности кружка по отношенію къ самимъ пастырямъ. "По отношенію къ пастырямъ, говорять о. Хабаровъ, кружокъ проявляеть свою дъятельность сятёдующимъ образомъ. Онъ заботится о поднятіи среди духовенства пастырство погружено въ межне буднячные интересы своей съренькой жизни. Я не виню въ этомъ духовенство: оно поставлено въ такія усленія; что со-

хранить идейное настроеніе-трудно. Но такъ было раньше; теперь время оставить филистерство и пробудиться. "Духа не угашайте",---заповъдуеть апостолъ. Намъ надо, чтобы въ насъ самихъ возгорълся чистый огонь пастырской ревности, того бодраго поношескаго настроенія, съ какимъ мы всъ вступали въ жизнь. И путь взаимообщенія можеть зажечь этотъ огонь. Въроятно, вамъ приходилось бесъдовать когданибудь съ горячимъ энтувіастомъ. Его энтузіазмъ, въдь, заражалъ васъ поневолъ и вы чувствовали въ себъ приливъ энергія, подъемъ духа. Да что бестьда! Хорошая печатная статья, написанная съ огнемъ, настраиваетъ человъка по иному и пробуждаеть отъ спячки. Прочитайте статьи священника Петрова и вы почувствуете въ себъ искру Божію. Вотъ эту-то искорку кружокъ и будетъ раздувать въ своихъ членахъ взанино. Тутъ все: и братскіе совъты, и примъры, и молитвы-все окажеть силу. Поднятію такого настроенія можеть содвиствовать и товарищеский судь чести. Это великій судъ-судъ общей пастырской совъсти: онъ облагородить насъ. Конечно, нашъ судъ долженъ быть проникнутъ духомъ братской любви и снисходительности и собственно долженъ врачевать наши недуги правственными способами. Въ очень прискорбныхъ проявленіяхъ къмъ-либо изъ членовъ кружка чего-либо позорнаго, кружокъ можетъ исключить изъ числа своихъ членовъ такихъ лицъ, но думаю, что къ этому никогда не придется прибѣгнуть.

Далѣе, кружокъ заботится о самообразованія пастырей. Намъ нужно образованіе, потому что, надо сознаться, семинарія намъ мало дала, не выработала въ насъ даже опредѣленнаго твердаго міросоверцанія и среди священниковъ можно встрѣтить много лицъ съ неустановившимися неопредѣленными убъжденіями. Мы мало знакомы даже съ свящ. Писаніемъ, съ святоотеческой литературой. Что говорить о наукахъ свѣтскихъ? А, вѣдь, знать ихъ намъ необходимо.

Вѣдь, теперь иной крестьянинъ можетъ поставить насъ въ тупикъ по любому вопросу астрономіи, геологіи, даже физики. Развѣ намъ извѣстны современныя соціально - экономическія ученія? А вѣдь они волнуютъ общество, угрожаютъ религіи, угрожаютъ нашему положенію! Теперь вѣдь всѣ, даже сельскіе учителя, увлекаются этими ученіями,

## богословский въстникъ

видя въ нихъ новое откровеніе. Наши духовныя дѣти югутъ задать намъ вопросъ по поводу этихъ ученій, попросятъ освятить ихъ съ христіанской точки зрѣнія. Для этой дѣятельности нужно образованіе. Надо намъ все знать! Но гдѣ священнику въ деревнѣ одному все узнать: для этого нужны средства. И вотъ кружокъ можетъ помочь намъ! Мн можемъ устроить солидную библіотеку, куда будутъ выписываться всѣ книги и журналы по всѣмъ отраслямъ знанія и мышленія. Ничто не должно быть чуждо намъ!

Древніе святители: Іоаннъ Златоусть, Василій Великій могли писать по всёмъ вопросамъ тогдашней науки. Посмотрите, какъ всесторонне образовано духовенство западныхъ исповѣданій, — за то и пользуется уваженіемъ общества.

Кромъ чтенія и библіотеки наше развитіе много бы поднялось оть пастырскихъ собраній съ чтеніемъ и разборомъ докладовъ и рефератовъ, какъ написанныхъ нами, такъ и печатныхъ. Вѣдь, мы мало пишемъ, не пишемъ даже въ "Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ". Нужно учиться писать, говорить, мыслить. И вотъ такія братскія собранія много подвинули бы насъ на пути умственнаго прогресса. А сколько есть животрепещущихъ вопросовъ, которые бы мы могли затронутъ въ нашихъ рефератакъ и какъ скрасилась бы наша жизнь будничная оть этого пробужденія мысли?!

Далье, кружокъ заботится о защить своихъ интересовъ и всего пастырства. Конечно, мы должны поддерживать другь друга, стоять другъ за друга и передъ начальствомъ, и передъ обществомъ. Духовенство, въдь, такъ нуждается въ чьей-нибудь защить! Теперь оно зависить прямо оть всякаго міровда-мужика. Не угодилъ священникъ міровду, тотъ сейчасъ же, жалобу, въ которой онъ не поственится оболгать священника, обвинить его въ притязательности, и въ вымогательствъ и въ чемъ-нибудь другомъ. Консисторія, конечно, сейчасъ распорядится произвести слъдствіе, которое въ конецъ подорветъ авторитетъ пастыря. Какъ священникъ не оправдывайся, на немъ все будеть лежать пятно. Но допустимъ священникъ оправдался-что же, консисторія привлечеть клеветника къ отвътственности за клевету на пастыря Церкви? Ничуть не бывало. Она только прекратить следствіе, а кловетникъ останотся безнаказаннымъ.

Digitized by Google

если священникъ самъ не подастъ на него въ судъ. Но кому захочется еще трепать свое имя по судамъ?---и вотъ клеветникъ ненаказанный все таки торжествуеть, что "насолилъ де попу". Задача нашего кружка---стоять за пастырей, защищать ихъ предъ начальствомъ и обществомъ, протестовать противъ незаконныхъ надъ ними поступковъ, клеветы. Мы ближе начальства знаемъ каждаго священника, знаемъ, виновенъ ли онъ и мы всё должны возстать на защиту правды. Тогда не всякій осмълится задъвать духовенство, кидать въ него грязью ни за что, ни про что.

Наконецъ, послѣдній пунктъ § 4 отд. В—говорить о самомъ такъ сказать, кардинальномъ и больномъ для духовенства вопросѣ—о выработкѣ лучшихъ способовъ матеріальнаго обезпеченія духовенства. Я не знаю, какъ разрѣшить этотъ вопросъ, такъ онъ труденъ и сложенъ.

Теперешній способъ обезпеченія духовенства не только уничтожаеть и парализуеть всякую дъятельность пастыря--онъ безусловно вреденъ и деморализуетъ, развращаеть и духовенство, и народъ. Сколько честныхъ, идейныхъ пастырей погибло и погибаеть на этомъ подводномъ камив нашей жизни?! Сколько юношей честныхъ, чистыхъ, горящихъ духомъ выступало на пастырскій цуть! Они горъли искреннимъ желаніемъ священствовать "въ правдъ и преподобіи истины", они подавали много свътлыхъ надеждъ и Церкви, и обществу. Проходили годы-мы встрвчаемся съ ними и не узнаемъ ихъ. Вибсто этихъ пылкихъ, идейныхъ, честныхъ и милыхъ юношей передъ нами или какіе-то пошляки, жалкіе филистеры, или совершенно забитые, правственно и умственно опустившіеся люди, ни о какой идейной работь не помышляющіе. Кто виновень въ этомъ? Сивемъ ли мы бросить камнемъ осужденія въ нихъ? Нъть... Надо, въдь, много имъть нравственной энергів, чтобы до конца пройти и не поскользнуться по тереистому пути нищенства и забитости... Можно ли говорить о пастырскомъ вліяніи на приходъ, съ котораго я вынужденъ спрашивать деньги за мои пастырскія обязанности. Если не спрашивать, то надо самому быть голоднымь, нищимъ буквально...

Говорять о добровольныхъ даяніяхъ!.. Это-ложь! Такихъ даяній нівть и не можеть быть, такъ какъ нашъ мужикъ оцівниваеть трудъ священника пятакомъ или двумя копівіт-

ками. За границей, где народъ давно уже живеть культурною, свободною жизнью, --- тамъ хорошо понимають, что труды пастора, наравнѣ съ трудомъ врача, учителя, нельзя сравнивать съ трудомъ батрака. Поэтому тамъ община и содержить доктора, учителя и пастора вполнѣ прилично ихъ положению. У насъ же народъ до такого разумъния еще не дошель, можеть быть потому, что онь самь не видить денегъ, живетъ грязною, трудовой жизнью-для него и пятачекъ, и гривенникъ кажется большой суммой, за которую онъ лѣтомъ молотить утро. Но если бы, дѣйствительно, жить священникамъ добровольными даяніями, то-есть получать такъ, чтобы лъвая рука не знала, что береть правая, то изъ священниковъ давно всв бы ушли, такъ какъ нечвиъ било бы жить. Сбирая пятачками, пирогами да янцами, нельзя прожить прилично своему положению и дать воспитание своей семьт... Это понимаеть даже народъ, --- поэтому вездъ въ приходахъ недобровольныя даянія, а такса, установленная обычаемъ и принятая народомъ.

Надо дать духовенству жалованье, но такъ, чтобы онъ его получалъ не самъ съ народа, потому что тогда та же зависимость отъ народа еще худшая. Какимъ образомъ изыскивать средства для жалованья духовенства, — это дъло Государственной Думы и собора.

Говорять, жалованье превратить священника въ чиновника. Это—ложь! Не мѣшаеть же жалованье врачу быть 10рошимъ врачемъ? Почему же только священникъ сдѣлается худымъ священникомъ, если будетъ получать жалованье...

Какъ бы то ни было, но, если духовенство будетъ унижаемо и далъв черезъ нищенствованіе, то нечего съ него спрашивать дъла разумнаго, добраго. Если будущій соборъ и будущая Дума не ръшатъ этого вопроса, то это будетъ большая ошибка: никакія реформы не обновлять Церкви, если проводники реформъ въ народъ будутъ жалкіе нищіе.

Кружокъ нашъ, конечно, не въ силахъ разрѣшить вопросъ объ обезпеченіи духовенства. Члены кружка будутъ только обсуждать, изыскивать способы не столь унизительнаго полученія своихъ доходовъ, будутъ обсуждать, какъ намъ избѣжать столкновенія съ прихожанами изъ-за матеріальныхъ разсчетовъ вообще будутъ стараться взаимно облегчать тяжелое бремя нищенствованія, забитости и приниженности духовенства"...

Digitized by Google

Комментаріи къ этимъ словамъ о. Хабарова совершенно излишни. Его устами говоритъ горькая правда и изображается подлинная двйствительность. Указываемыя имъ средства вполнъ раціональны и отвъчаютъ современнымъ требованіямъ.

Намъ остается выразить полное сочувствіе симпатичному начинанію о. Хабарова и пожелать кружку успёшной и плодотворной дёятельности. Вмёстё съ этимъ намъ хотёлось бы, чтобы подобные кружки основывались и въ другихъ мёстахъ нашей родины. Польза такихъ кружковъ не подлежитъ никакому сомнёнію и плодотворная дѣятельность ихъ можетъ совершенно парализовать тѣ обвиненія въ косности и отсталости, которыя такъ обильно бросаются теперь нашему сельскому духовенству. Дѣятельность сельскаго духовенства въ томъ направленіи, въ какомъ предполагаетъ вести ее Копринскій кружокъ, можетъ внушить пастырямъ уваженіе и довѣріе со стороны пасомыхъ, чего въ настоящее время особенно и недостаетъ нашему духовенству.

Н. Высоцкій.

Digitized by Google

۱

съ діакономъ и пѣвчими встрѣтитъ Его Высочество, при 1885 г. вступленіи въ церковь, съ крестомъ и св. водою, а пѣвчіе пропоютъ тропарь: Спаси Господи люди Твоя. Когда благовърный Князь приложится къ чудотворной иконъ Божіей Матери, священникъ поднесетъ Его Высочеству въ благословеніе списокъ сей иконы, или другой образъ.

2) Въ Казанскомъ женскомъ монастырѣ, игуменія съ сестрами встрѣтитъ Великаго Князя въ монастырскихъ вратахъ и сопровождаетъ въ соборной церкви, при пѣніи Богородичнаго тропаря, а при вступленіи Его Высочества въ церковь, священники встрѣтятъ съ крестомъ и св. водою, при пѣніи тропаря: *Спаси Господи люди Теоя*. Когда В. Князь приложится къ принесенной изъ Петербурга греческой иконѣ Божіей Матери, игуменія поднесетъ Его Высочеству списокъ сей иконы.

8) О совершившемся имъете донесть мнъ немедленно".

Проведши въ Твери 19 сутокъ (съ 4—22) въ крайнемъ утомленіи по причинѣ множества каждый день просителей и посѣтителей, я оставилъ ее 23-го числа и направился чревъ г. Торжокъ въ Нилову пустынь, для участія въ празднествѣ 27-го числа въ честь преподобнаго Нила Столобенскаго Чудотворца. Но въ Торжкѣ настигла меня телеграмма г. Оберъ-Прокурора слѣдующаго содержанія: "Желательно ускорить ваше возвращеніе".

Такая неожиданная въсть привела меня въ недоумѣніе: ъхать ли мнъ въ Нилову пустынь, или поспѣшить въ Петербургъ. Но прежде, чъмъ принять то или другое рѣшеніе, я разсудилъ спросить К. П. Побѣдоносцева слѣдующею телеграммою:

"Необходимо-ли мое возвращеніе въ Петербургъ теперь же, или можетъ быть отложено до 29-го числа. Въ Торжкѣ буду ожидать отвѣта до девятаго часа утра завтрашняго дня".

На другой день, 24-го числа, въ 8 часовъ утра получаю такой отвътъ:

"Необходимо Вамъ быть въ среду утромъ къ засъданію; иначе не состоится (засъданіе).

Побъдоносцевъ".

Въ 10 часовъ я оставилъ Торжокъ и, осмотръвъ на пути двъ церкви, прівхалъ на ночлегъ въ Успенскую Могилев-

30

1885 . скую пустынь. Здесь братіи на этоть разъ оказалось: строитель, одинъ іеромонахъ, одинъ вдовый священникъ, іеродіаконъ и вдовый діаконъ; одинъ монахъ и два-три послушника. За то лѣсу имѣется при этой пустыни 13.400 леся. тинъ.

25-го числа, въ 7 часовъ утра вы вхалъ изъ пустыни и, осмотръвъ на пути двъ церкви въ селахъ Кукуревнъ и Рогожв, въ 1 ч. пополудни прибылъ въ г. Осташковъ. Здесь, посвтивши соборъ, кладбищенскую церковь и женскій монастырь, въ 4 часа перебхалъ на пароходъ по озеру въ Нилову пустынь.

26-го и 27-го чиселъ праздникъ въ честь преподобнаго Нила совершенъ былъ по прежнимъ порядкамъ.

28-го числа, въ 7 часовъ утра выбхалъ изъ Осташкова и и въ 9 часовъ вечера прибылъ въ г. Вышній-Волочекъ, а отсюда въ ту-же ночь, съ курьерскимъ повздомъ, отправился въ Петербургъ, куда и прибылъ въ 10 часовъ утра 29-го дня. А въ 12 часовъ я былъ уже въ Синодъ.

При свиданіи съ Оберъ-Прокуроромъ я жаловался ему на крайнее утомленіе отъ трудовъ и подвиговъ въ Твери и ) сказалъ, что я пріфхалъ въ Петербургъ отдыхать.-Воть если бы Вы, прибавилъ я, --отпустили меня въ Тверь мъсяца на / два, на три, тогда я могъ бы отдохнуть и освъжиться чистымъ воздухомъ. Послёднія слова эти, въроятно, переданы были Первенствующему Члену Синода, и онъ, понявши изъ по своему, воспользовался ими, какъ увидимъ далве, къ удаленію меня изъ Петербурга.

зі-го числа въ Синодъ было нареченіе Ректора Кишиневской семинаріи, архимандрита Аванасія <sup>1</sup>) во епископа Нов-городъ-Съверскаго, викарія Черниговской епархіи. За бользнію Высокопреосвященнаго Митрополита Исидора, я, какъ старшій послѣ него изъ присутствовавшихъ архіереевъ, священнод виствоваль при семъ наречении. Произнесенная при этомъ рѣчь нареченнаго архимандрита очень назидательна.

Въ тотъ же день вечеромъ еще разъ былъ у меня румынъ Г. П. Самуріанъ. Окончивши курсъ въ Университеть, онъ отправился на свою родину и объщалъ выслать мнъ письма Митрополита Московскаго Филарета къ дядъ его,

<sup>1)</sup> Пархомовича, нынъ архіеп. Донской.

ректору Ясской семинаріи, архимандриту Өеоктисту Скри- 1885 г. бану. Однакожъ объщанія этого не исполнилъ.

1-го іюня получено было мною письмо изъ Москвы; отъ 24 мая писали мнѣ наслѣдники въ Бозѣ почившаго Митрополита Филарета—протоіерей Андріановской, въ Мѣщанской, церкви Павелъ Ив. Казанскій <sup>1</sup>), и священникъ Успенской, въ Печатникахъ, церкви, Константинъ Ив. Богоявленскій <sup>2</sup>). При чемъ препроводили мнѣ пятый и послѣдній томъ словъ и рѣчей покойнаго Святителя.

4-го числа я отвѣчалъ на имя перваго изъ нихъ:

"Приношу Вамъ и почтенному сотруднику вашему, о. Константину, искреннюю благодарность за доставленный миѣ экземпляръ послъдняго тома словъ и рѣчей въ Бозъ почившаго святителя Филарета.

Поздравляю Васъ съ благоуспѣшнымъ окончаніемъ этого важнаго и многополезнаго труда и желаю, чтобы трудъ этотъ не остался невознагражденнымъ для Васъ.

Вы свой почтенный трудъ окончили, а я лишь началъ подобный вашему трудъ и не надъюсь скоро привесть его къ окончанію."

8-го числа имъ́лъ я честь получить отъ высокопреосвященнаго Митрополита Исидора собственноручную записку слъдующаго содержанія:

# "Высокопреосвященнъйшій Владыко!

Прошу Васъ приготовиться къ совершенію Божественной литургіи въ Александроневской Лавръ завтра, 9-го іюня, въ 10 часовъ. Сослужащіе встрътятъ Васъ съ крестомъ при входъ въ соборъ. Я подъъду къ алтарю и облачусь съ прочими Преосвященными, а по прочтеніи часовъ, выйду для выслушанія присяги. По совершеніи хиротоніи <sup>8</sup>), Вы будете продолжать литургію, и, по окончаніи оной, вручите посохъ новорукоположенному епископу; а я, послъ хиротоніи, разоблачусь и возвращусь домой. Такъ судили медики, не нашедши во мнъ достаточныхъ силъ къ совершенію полной литургіи. Исидоръ Митрополитъ.

Р. S. Получена телеграмма о кончинъ викарія Херсонскаго

1) Нынъ-протојерей храма Христа Спасителя.

<sup>2</sup>) Нынъ-протојерей Покровскаго и Василія Блаженнаго собора.

<sup>3</sup>) Хиротонія ректора Кишиневской семинаріи, архимандрита Асанасія во епископа Новгородъ-Стверскаго, викарія Черниговскаго.

30\*

1885 г. Николая <sup>1</sup>) въ Никополъ, на пути въ Симферополь для временнаго управленія Таврическою епархіею".

Умершій епископъ Николай рукоположенъ былъ 10-го івня прошедшаго года. О немъ сообщены нёкоторыя свёдёнія въ моей "Хроникъ" подъ 6 іюня 1884 г.

9 ч., воскресенье. Въ соборѣ Александроневской Лавры совершена была хиротонія архимандрита Асанасія (коего нареченіе было 31 мая) во епископа Новгородъ-Сѣверскаго, викарія Черниговскаго.—Съ нимъ я служилъ литургію и затѣмъ вручилъ ему архіерейскій жезлъ, сказавъ при семъ слѣдующую рѣчь:

"Пріими, боголюбезный Брать, жезль сей, какъ знаменіе пастырскаго попеченія, руководительства и священноначальствованія надъ врученною тебь оть Верховнаго Пастыреначальника паствою и вмъстъ—какъ залогъ благодатной помощи и дарованной нынъ тебъ чрезъ тайнодъйственное рукоположеніе духовной силы, потребной къ благоуспъшному совершенію предстоящаго тебъ сколько высокаго, столько же и многотруднаго служенія Церкви Христовой.

Благодать и милость Господа силъ да предваряють и сопровождають тебя на всѣхъ путяхъ твоего епископскаго служенія!

Взыди теперь и преподай отъ воспріятыя тобою новой благодати благословеніе людемъ Господнимъ".

12-го числа среда. По болѣзни Первенствующаго Члена Св. Синода, высокопреосвященнаго митрополита Исидора, засѣданіе Синода происходило въ покояхъ Его Высокопреосвященства.

14-го числа получилъ я отъ Варв. Алекс. Іорданъ записку слъдующаго содержанія:

"Осмѣливаюсь безпокоить Васъ письмомъ своимъ, чтобы просить у Вашего Высокопреосвященства позволенія пріѣхать къ вамъ съ одной дамой пріѣзжей, которая остановилась у меня и очень желаетъ побесѣдовать съ Вами.

Это—Варвара Васильевна Швидковская, бывшая начальница Кіевскаго института, женщина ръдкаго образованія и ума. Теперь она живеть въ Задонскъ и носить монашескую одежду.

1) Заркевича, вышеупоминаемаго.

Мы явимся къ Вамъ, Владыко Святый, въ 5 часовъ, въ 1885 г. воскресенье 16-го, или въ четвергъ 20-го, смотря по тому, который изъ этихъ дней удобнъе для Вашего Высокопреосвященства".

Г-жи Іорданъ и Швидковская посътили меня вечеромъ 16 го числа.-Изъ бесъды съ ними я узналъ, что В. В. Швидковская вдова; въ 1871 году назначена была непосредственно Императрицею Маріею Александровною на должность Начальницы Кіевскаго института; но вследствіе какихь то интригъ чрезъ 8 мѣсяцевъ должна была оставить эту должность. Послѣ того жила нѣсколько мѣсяцевъ въ Петербургскомъ Новодъвичьемъ монастыръ. Здъсь при посъщении монастыря Бразильскимъ Императоромъ донъ-Педро II, она служила для него переводчицею. Вообще, г-жа Швидковская дама весьма образованная и начитанная особенно въ твореніяхъ духовноаскетическаго содержанія. Она пользуется заочнымъ духовнымъ руководствомъ такъ же, какъ и г.жа Іорданъ, преосвященнаго Өеофана, бывшаго епископа Владимірскаго, нынъ пребывающаго на поков въ Вышинской пустыни, Тамбовской епархіи. Въ настоящее время г-жа Швидковская живеть въ гостинницъ при Задонскомъ монастыръ.-Послъ довольно продолжительной бесёды я отпустиль посётительницу съ книжными дарами своего изданія.

15-го числа послалъ я письмо въ Харьковъ протојерею С. А. Иларіонову:

"Я совсёмъ запутался въ епистолярныхъ (слава Богу, что не въ денежныхъ) долгахъ. Послё Пасхи рёшительно никому почти не писалъ по множеству дѣлъ и занятій въ Петербургѣ. Въ послёднихъ числахъ апрѣля я получилъ мѣсячный отпускъ въ Тверь и разсчитывалъ тамъ заняться отпискою на многочисленныя письма, полученныя мною съ разныхъ сторонъ; но крайне ошибся въ своихъ разсчетахъ. Въ Твери я еще менѣе могъ располагать свободнымъ временемъ, чѣмъ въ Петербургѣ. У меня тамъ въ короткое время, благодаря реформѣ по возстановленію упраздненныхъ діаконскихъ вакансій, былъ такой наплывъ просителей и просьбъ, что я не радъ былъ и пріѣзду въ Тверь: каждый день я долженъ былъ принять отъ 50-ти до 80-ти просьбъ и столько же просителей. Понятно, что туть уже было не до частной корреспонденціи. 1885 г. Поводомъ къ моей повздкъ въ Тверь было слъдующее обстоятельство: въ женскій Вышневолоцкій монастырь пожертвована петербургскимъ купцомъ Сивохинымъ древняя греческая икона Б. Матери, находившаяся нѣкогда въ Зимнемъ Дворцъ, а затъмъ въ Троицкомъ петербургскомъ соборѣ и, наконецъ, по особенному попущенію Божію, сдълавшаяся собственностію частныхъ лицъ. Для встръчи этой-то святыни я и долженъ былъ отправиться въ Волочекъ. Описаніе торжественной встръчи иконы, можетъ быть, вы читали въ петербургскихъ газетахъ.

> Изъ Волочка 3-го мая я отправился въ Тверь, а изъ Тверн 23-го числа—въ Нилову Пустынь на праздникъ обрѣтенія мощей преподобнаго Нила. Оттуда на другой день праздника, 28-го числа, выѣхалъ и 29-го возвратился въ Петербургъ прямо къ засѣданію въ Синодѣ.—Теперь, въ пустынюй столицѣ отдыхаю отъ поѣздки въ совершенномъ почти уединеніи: самъ рѣдко выѣзжаю, и у меня мало посѣтителей; между тѣмъ, въ дѣлахъ и занятіяхъ оскудѣнія не ощущаю. Печатаемъ уже второй томъ бумагъ блаженной памяти митрополита Филарета.

> Нашъ старецъ—Первенствующій Членъ серьезно прихворнулъ; но теперь, слава Богу, поправляется, хотя въ Санодъ еще не выъзжаетъ".

> Въ тотъ же день, т. е. 15-го числа, получилъ я письмо изъ Твери отъ редактора Епархіальныхъ В'ёдомостей, протоіерея В. Ө. Владиславлева. Онъ писалъ отъ 14-го числа:

> "Вмѣстѣ съ этимъ письмомъ Вы получите триста экземпляровъ напечатаннаго отдѣльною брошюрою вашего слова, произнесеннаго Вами въ Вышневолоцкой Казанской обители. Въ брошюрѣ на страницѣ 5-ой, на послѣднихъ четырехъ строкахъ я осмѣлился сдѣлать нѣкоторое исправленіе, недосмотрѣнное прежде мною, именно, вмѣсто словъ: "когда вѣщала предъ Ангеломъ, благовъствовавшимъ Ей о зачатіи и рожденіи отъ Нея Сына"—я поставилъ такъ: "когда вѣщала предъ Елизаветою, прозръвшею тайну зачатія и рожденія отъ Нея Сына Божія". Простите великодушно мою смѣлость и не браните за то, что а) я безъ вашего разрѣшенія исправилъ это мѣсто, и б) за то, что не досмотрѣлъ ранѣе и напечаталъ въ неисправленномъ видѣ въ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ.—Читатели Епархіальныхъ Вѣдомостей могуть и

не замѣтить неточности; а кто получить брошюру отъ рукъ 1885 г. вашихъ, тотъ можетъ замѣтить и отнести неточность не къ редакціи, а лично къ Вамъ.

Смиренно повергаясь къ вашимъ святительскимъ стопамъ, испрашиваю вашего архипастырскаго благословенія на себя и всю семью свою."

Въ отвътъ на это писалъ я отъ 18-го числа:

"Благодарю Васъ искренно за исправленіе допущенной мною въ поученіи ошибки: воть что значить писать въ торопяхъ, безъ оглядки и безъ справокъ. Но очень жаль, что эта ошибка не досмотръна была ни Вами, ни о. цензоромъ предварительно. Къ вящщему сожальнію, кромъ моего недосмотра, допущены въ печати еще двъ немаловажныхъ ошибки, какъ-то: на строкъ 3-й пятой страницы напечатано: джиство, вмъсто: дъвство; на страницъ седьмой, строка 5-я снизу: молитвенно, вмъсто: милостивно. Не говорю о нъкоторыхъ другихъ маловажныхъ типографскихъ опечаткахъ.

Призываю Вамъ, семейству вашему и паствѣ вашей Божіе благословеніе."

18-го ч. получилъя письмо изъ Москвы отъ игуменіи Вознесенскаго монастыря Серафимы, которая отъ 16-го ч. писала:

"Приношу Вамъ мою искреннъйшую благодарность за присланную мнъ икону св. благовърнаго князя Михаила, его житіе и аказисть. Много утѣшена такою милостію, хотя и не стою этого за свое нерадъніе и лъность къ молитвъ; но Господь все еще возбуждаетъ меня чрезъ своихъ избранныхъ. Матушка игуменія Вышневолоцкаго монастыря тоже прислала мнѣ копію съ чудотворной иконы, имъ пожертвованной, и слово, сказанное Вашимъ Высокопреосвященствомъ при встрвчв этой иконы; и все, что слышимъ и читали объ этомъ у нихъ торжествъ, утъшительно и назидательно. Какая дарована благодать отъ Царицы Небесной новой Ея обители, и какъ быстро она возрасла и украсилась; видно матушка Досивея-избранное орудіе въ рукахъ Божінхъ. Въ нашей же древней обители многія зданія требують неотложно поновленія, чъмъ я и занята теперь, и все болње убъждаюсь, что ствны монастырскія легче исправлять. чъмъ себя и ближнихъ своихъ, хотя и все совершается только съ Божіей помощію.

Сегодня простились мы съ Преосвященнымъ Алексіемъ

1885 г. съ большимъ сожалёніемъ, что лишаемся его; трудно и ему разставаться съ Москвою. Сопутствуемъ ему молитвою и искревнимъ желаніемъ съ Божіей помощью успёха въ предстоящихъ трудахъ.

> Прошу прощенія, Владыко Святый, вашего архипастырскаго благословенія себѣ и всѣмъ сестрамъ обители нашей и вашихъ святыхъ молитвъ о мнѣ грѣшной."

> Проводы изъ Москвы Преосвященнаго Алексія, епископа Дмитровскаго, въ мартъ назначеннаго на Таврическую каеедру, а въ мав перемъщеннаго въ Вильну, были торжественны и трогательны. Они описаны въ № 26 Московскихъ Церковныхъ Въдомостей.

Вотъ что тамъ, между прочимъ, читаемъ:

Еще 14-го числа, въ 12 часовъ дня, члены Консисторіи, архимандриты монастырей, благочинные церквей и многіе другіе изъ начальствующихъ и служащихъ лицъ собрались на Саввинское подворье, чтобы проститься съ отбывающямъ архипастыремъ. При этомъ поднесена была Преосвященному икона св. благовърнаго Александра Невскаго, а редакторомъ Душеполезнаго Чтенія, протоіереемъ В. П. Нечаевымъ, сказана рѣчь, въ которой выражено общее сожалѣніе объ отбывающемъ всѣхъ сословій Москвы; изображены добрыя его нравственныя качества-доступность, простота, мягкосердечіе, готовность къ услугамъ и состраданіе, необнчайное смиреніе и пр.; оцёнена его важная услуга Церкви по поводу его участія въ обсужденіи въ особомъ Комитеть (1870 г.) проекта судебной реформы въ духовномъ въдомствѣ. "Предполагалось, --- говорилъ ораторъ, умалить до крайней степени судебныя права архіерейской власти и оставить архіереями почти исключительно распорядительную 88 власть. Вы (Преосвященный Алексій тогда быль еще профессоромъ каноническаго права въ Московской академіи) во всеоружіи церковной науки выступили твердымъ защитникомъ этихъ правъ и, на основаніи церковныхъ каноновъ, глубоко и всесторонне изученныхъ вами, разоблачили несостоятельность попытокъ доказать яко-бы несовместность судебной и распорядительной власти въ лицъ епископа"<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По вопросу о судебной реформъ въ духовномъ въдомствъ бывшимъ профессоромъ А. Ө. Лавровымъ-Платоновымъ (выяъ архіепископомъ Ля-

16-го числа, въ воскресенье, Преосвященный Алексій служилъ послѣдною литургію въ Москвѣ въ домовой церкви Саввинскаго подворья. Послѣ литургіи отслуженъ былъ имъ напутственный молебенъ. Послѣ того, разоблачившись, онъ вышелъ изъ алтаря въ мантіи съ посохомъ въ рукѣ и обратился къ народу съ слѣдующими словами: "Простите меня, возлюбленные братіи мои, и благословите. Господь Богъ благодатію Своею да сохранитъ и помилуетъ всѣхъ насъ!" Съ этими словами Преосвященный поклонился всѣмъ въ ноги, на что отвѣчали ему всѣ присутствовавшіе въ церкви также земнымъ поклономъ.

Въ 4 часа пополудни, съ почтовымъ повздомъ Николаевской желѣзной дороги Преосвященный Алексій выбылъ изъ Москвы въ С.-Петербургъ. На вокзалѣ его провожали Московскій Генералъ-Губернаторъ, Преосвященный Мисаилъ, епископъ Дмитровскій и много другихъ духовныхъ и свѣтскихъ лицъ.

По прівздѣ на другой день въ Петербургъ, Преосвященный тотчасъ же посѣтилъ меня. Я встрѣтилъ его съ истиннобратскою любовію и о многомъ-многомъ откровенно побесѣдовалъ съ нимъ. Между прочимъ, я предложилъ ему, какъ знаменитому профессору-канонисту, на разрѣшеніе вопросъ по одному брачному дѣлу, рѣшенному въ Св. Синодѣ, по которому протоколъ былъ уже подписанъ Первенствующимъ Членомъ Синода и пропущенъ къ исполненію Оберъ-Прокуроромъ, но мною оставленъ безъ подписанія, и потому дѣло это снова было доложено Синоду и рѣшено въ томъ смыслѣ, какъ я его понималъ. Дѣло вотъ въ чемъ.

Въ одной изъ церквей епархіи Карталинской (въ Грузіи) повѣнчанъ былъ ночью запрещеннымъ священникомъ, безъ участія причетника и безъ свидѣтелей, бракъ какого-то дворянина съ похищенною имъ дѣвицею. По жалобѣ матери невѣсты возникло дѣло и производилось въ Грузино - Имеретинской Синодальной конторѣ. Контора признала бракъ этотъ

- 1) Новый вопросъ въ Православной Русской Церкви.
- 2) Вторая и третья апологіи по новому вопросу и
- 3) Предполагаемая реформа церковнаго суда, СПб. 1873 г.

товскимъ Алексіемъ) напечатано нъсколько капитальныхъ сочиненій, а именно:

1885 г. незаконнымъ и недъйствительнымъ. Дъло перешло на окончательное разръшение въ Синодъ.-Здъсь, на основании одного прецедента по подобному же дѣлу, взглянули на него иначе. Бракъ, совершенный запрещеннымъ священникомъ, признанъ законнымъ и дъйствительнымъ на томъ основаніи, что благодать, сообщенная священнику въ таинствъ, остается-де въ немъ и при состояние его въ запрещении священнослужения. Съ такимъ воззрѣніемъ старѣйшаго члена и другихъ младшихъ я рѣшительно не согласился, доказывая, что хотя благодать Божія въ запрещенномъ священникъ остается, она, подобно водѣ въ запечатанномъ сосудѣ, не изливается чрезъ него на другихъ и остается недъйственною въ немъ. Съ такимъ сужденіемъ моимъ согласились, и первенствующій членъ спросилъ меня: что-же, по вашему мнѣнію, должно сдёлать? Я отвёчаль, что нужно по этому браку произвесть законный обыскъ и, если по обыску не окажется препятствій, снова повѣнчать оный чрезъ приходскаго священника съ причтомъ и при свидътеляхъ. Такъ и было постановлено. Но само собою разумъется, что такое пререканіе съ моей стороны было не особенно пріятно для старъйшаго члена и г. Оберъ-Прокурора.

Между тъмъ, преосвященный Алексій, выслушавши мой разсказъ, призналъ мое мнъніе совершенно правильнымъ и законнымъ.

26-го числа писала мить новая знакомая В. В. Швидковская:

"Цѣлую седмицу умъ, духъ и сердце погружались въ дивную атмосферу, разливавшуюся окрестъ іменя отъ благоуханія духовнаго, которымъ пропитаны воспоминанія Вашего Высокопреосвященства о дивномъ другѣ вашемъ во весь періодъ вашего знакомства и сотрудничества съ преосвященнымъ Леонидомъ.

Да, только орелъ могъ взлелѣять орловъ!

Недаромъ, какъ только прочитала я въ письмахъ великаго Филарета мысли о васъ, желаніе познакомиться съ Вами не покидало меня. Мнѣ казалось, что духъ Филарета живетъ въ Васъ, книга ваша меня въ этомъ убѣждаетъ.

Сколько назидательныхъ мыслей, сколько поэтическихъ вдохновеній, сколько сердечной привязанности и преданности въ частыхъ письмахъ Преосвященнаго Леонида. Какъ счастливы Вы, Владыка Святый, что встрътили на 1885 г. пути жизни вашей такого отца и такого друга!

Земно кланяюсь Вамъ за неоцъненную книгу".

29-го числа получено было мною два письма съ разныхъ сторонъ, а именно: изъ Житоміра и изъ Харькова.

Изъ Житоміра лисалъ мнё отъ 24-го числа преосвященный Палладій <sup>1</sup>), архієпископъ Волынскій:

"Я въ Житомірѣ съ 12 іюня. Встрѣченъ радушно и жителями и войсками, квартирующими на Волыни. Войска встрътили при въъздъ въ городъ, и я долженъ былъ болъе версты идти пѣшкомъ при 30° жарѣ по Реом. Въ соборѣ встрѣтило начальство и многое множество народа. Соборъ прекрасный и общирный. Я радовался встрёчё и привёту, но. вступивъ въ домъ архіерейскій, чуть не заплакалъ: такъ поразила меня нищенская обстановка дома, немалаго по объему, но состоящаго изъ многихъ маленькихъ комнатъ проходныхъ, грязныхъ, душныхъ. Сразу видно, что это домъ для торговли, а не для архіерея. Онъ въ тесной жидовской улицъ и прямо противъ него жидовскій кабакъ, гдъ днемъ и ночью раздается жидовскій гвалть, шумъ, брань, руготня, скандалы. Оконъ на улиду отворять нельзя изъ-за уличной пыли, быющей столбомъ въ окно и еще болве изъ-за скандаловъ въ кабакъ и на улицъ. На дворъ оконъ тоже нельзя отворить, потому что подъ самыми окнами кухня, конюшня и прочія потребности дома. Въ домъ начего нъть порядочнаго и сколько нибудь приличнаго. Все поломано, оборвано, задымлено. Поневолѣ подумаешь, что тутъ жилъ не архіерей, а какой-нибудь... Ремонтировать этотъ домъ и слишкомъ дорого будетъ и безполезно: онъ никуда не годится, кромѣ торговли. Заплачено за него 50000, но всѣ говорять, что его можно было купить за 18 или 20000, такъ какъ сосъдній съ нимъ домъ, болёе общирный и болёе приличный по внѣшнему виду и притомъ выходящій одною стороною въ садъ, отдавали преосвященному Димитрію за 20000; но Консисторія имѣла свои разсчеты въ покупкѣ дома купца Ляшкова и превозмогла при содъйствіи близкаго къ Димитрію архимандрита Евгенія, нарочно для сего выписаннаго изъ Крыма. Евгеній получиль за хлопоты 3 тысячи рублей.

<sup>1)</sup> Ганкевичъ, † на поков 13 Января 1893 г.

Завтра я отправляюсь въ Почаевъ и пробуду тамъ мѣсяца 1885 г. три. Въ эти три мъсяца, надъюсь, приготовять для меня старый архіерейскій домъ, заселенный теперь жидами и поляками. Чтобы избавиться отъ этихъ квартирантовъ, я далъ имъ отступнаго изъ собственныхъ моихъ денегъ 250 р., и они объщали очистить домъ. По выходъ ихъ немедленно будеть приступлено къ ремонту и приспособлению дома подъ мое помъщение. На этотъ предметъ съ устройствомъ и церкви потребуется не менње 8000 рублей. Я далъ уже Консисторіи двъ тысячи рублей изъ собственныхъ денегъ; дамъ и еще, когда буду имъть. Помогите Владыко въ Синодъ, иначе я сдёлаюсь неоплатнымъ должникомъ и жиды зарёжуть меня. Помогите и спасите. Честь архіереевъ требуеть приличной обстановки и приличнаго пом'вщения. И по натур' моей не могу жить въ грязи и нищенствъ.

> Городъ Житоміръ хорошъ, весь въ садахъ и цвътникахъ; только у архіерея пусто, грязно, душно. А по старому дому видно, что и архіереи жили здъсь когда то хорошо. Съ покупкою новаго дома все измънилось....

> Покойный преосвященный Тихонъ оставилъ по себѣ нехорошіе слѣды. Откуда онъ набралъ себѣ племянниковъ и племянницъ? Они разворили архіерейскій домъ и довели его до нищенства. Денегъ у него осталось до 40000 и теперь племянницы дерутся и судятся. Нехорошо и больно!

Прошу благословенія и молитвъ".

Изъ Харькова писалъ протојерей С. А. Иларіоновъ, въ отвѣтъ на мое письмо отъ 15-го числа:

"Письмо Ваше, отъ 15-го іюня, я получилъ въ такія минуты, когда душа моя была сильно смущена однимъ непріятнымъ обстоятельствомъ.

Въ Харьковѣ явился пасквиль, написанный въ формѣ акаеиста, и былъ разосланъ ко многимъ высокопоставленнымъ лицамъ и даже по трактирамъ; вскорости пришлось достать списокъ его, и я ужасно страдалъ не за себя, а за Владыку и боролся съ мыслію, какъ сказать о немъ Владыкѣ? какъ нарушить покой души человѣка, который всецѣло преданъ благу духовенства и Церкви? не опустятся ли его святительскія руки при трудахъ, какіе онъ неустанно и съ полнымъ самоотверженіемъ несетъ ради ближнихъ и ради славы Божіей? Подобную грязь и клевету, какая написана въ томъ

пасквиль, можеть измыслить только адская злоба. Нетрудно 1885 г. было узнать, кому принадлежить эта пакость; но тымъ не менње грустно и тяжело было сообщать Владыкњ. Среди этихъ тяжелыхъ думъ получено ваше драгоцённое письмо и я тотчасъ просвътлълъ, поръшивъ вь душъ своей печаль мою Вамъ возвёстить. 22-го пріважаю за распоряженіемъ во Всесвятское относительно богослуженія въ следующій воскресный день, какъ Владыка встръчаетъ меня такими словами: "что тамъ у васъ въ городъ какой-то пасквиль ходить обо мнв?"-Да, отвечаю, слыхаль и я.-, Мне пишуть, что уже въ Москвѣ, въ Петербургѣ извѣстно, а вы ничего мнѣ не говорите".-У кого бы хватидо духу сообщать подобную грязь? При упадкъ въры и нравственной распущенности, Вы съ самоотверженіемъ рѣзко выступаете на борьбу, громите и поражаете безумныхъ во главу, естественно надо ожидать, что они будуть усиливаться язвить вашу пяту. Чего другаго можно было ожидать отъ безсильной злобы, какъ той грязи, которой злодъи, по наущению самого сатаны. ръшаются бросать въ Васъ? Содержание пасквиля и собранныя свёдёнія съ ясностію обличають производителей: В.....о. С.....а и сотрудника ихъ К.....о. На поприщѣ этомъ очи упражняются давно и, къ прискорбію Харьковской епархіи, всь почти Владыки подвергались нареканіямъ отъ этой злой и подлой партіи; проклятое гивадо это давно позорить харьковское духовенство. Укоряють Владыку за расхищение Ряснянскаго монастыря. Онъ всё свои средства затратиль туда съ цълію поддержать его положеніе.

О трудахъ вашихъ петербургскихъ я имъю полное понятіе. Да подкръпить Господь ваши силы".

1-е іюля. Понедѣльникъ. Праздновали двадцатипятилѣтіе высокопреосвященнаго Митрополита Исидора на Новгородской и Петербургской казедрахъ. Я служилъ по этому случаю въ Исакіевскомъ соборѣ благодарственный молебенъ вмѣстѣ съ преосвященнымъ Самарскимъ Серафимомъ.

5-го числа мною полученъ былъ изъ Шуи отъ соборнаго священника Евл. Ив. Правдина экземпляръ изданной имъ книги: "Описаніе города Шуи и шуйскихъ церквей" — при почтительномъ письмъ.

7-го числа получилъ я письмо изъ Рима отъ архиманддрита Пимена, который отъ 2-го числа писалъ мнв: 1885 г. "Мнѣ отказано въ дозволеніи прівхать въ Россів. Какъ лицо частное, не могу не скорбѣть, что не увижу моей дочери, которую уже не видалъ болѣе 4-хъ лѣть; но, какъ монахъ и какъ священнослужитель, безропотно подчиняюсь волѣ высшаго начальства, зная, что мой первый долгъ повиноваться и служить, не дозволяя даже себѣ и доискиваться причины, по которой мнѣ отказывають. По строгимъ правиламъ нашего семейства я былъ воспитанъ въ томъ нравственномъ убѣжденіи, что когда нельзя, или не должно, то и желать не слюдуетъ, а потому, хотя и желалъ ѣхать, когда считалъ это возможнымъ, теперь, узнавъ, что нельзя, убъждаю себя, что и желать не должно.

> У насъ здёсь становится весьма ощутителенъ лётній зной; пока сидишь въ келліи съ затворенными рёшетчатыми ставнями, жаръ не слишкомъ чувствителенъ; но когда выйдешь на улицу, то жгучій зной такъ и охватить. Ради жара дозволяю себѣ замѣнять клобукъ соломенною шляпою, а по совѣту врача употребляю вмѣстѣ съ растительною пищею и молочную.

> На дняхъ я вздилъ въ Тиволи на дачу къ кардиналу принцу Гогенлоге, который, какъ архіепископъ Албанскій, жительствуеть въ лётнее время въ Вилла д'Эсте. Это мѐстечко въ 2-хъ часахъ взды отъ Рима по желвзной дорогв нъсколько къ съверо-востоку. Архіепископская Вилла на весьма возвышенной площадкъ крутой полу-горы. Видъ, который открывается съ террассъ замка на необъятную долину, очаровательно хорошъ, такъ что отъ окна не можешь оторваться: все-бы глядель! Эта знаменитая Вилла въ Тиволи была первоначально устроена кардиналомъ Ипполитомъ д'Эсте изъ рода владътельныхъ Герцоговъ-Князей Моденскихъ въ 1550 году и стоила ему нъсколько милліоновъ лиръ. Въ замкъ болъе 200 комнатъ; въ саду, расположенномъ уступами по скату горы, безчисленное множество всевозможныхъ фонтановъ и сотни кипарисовъ, изъ которыхъ три-четыре вышиною съ наши самыя высочайшія ели, и некоторые въ два и три обхвата толщиною.

> Кардиналъ очень гостепріимный и прив'ятливый хозяинъ и весьма милый и любезный челов'якъ, чрезвычайно ученый и в'вротерпимый и оттого іезуитами весьма нелюбимый, такъ что они пытались даже его отравить, только не удалось,—отпоили молокомъ.

Онъ меня приглашалъ прівхать къ нему погостить, что 1885 г. м. б. теперь и исполню.

Прошу вашего святительскаго благословенія и милостиваго памятованія о вашемъ нижайшемъ послушникъ гръшномъ архимандритъ Пименъ".

Къ 7-му числу въ Казань собрались, съ разрѣшенія Св. Синода, епископы изъ сосѣднихъ епархій, какъ-то: Уфимской—Діонисій <sup>1</sup>), Астраханской—Евгеній <sup>9</sup>), Пермской — Ефремъ <sup>8</sup>), Спмбирской—Варсонофій <sup>4</sup>), Оренбургской — Веніаминъ <sup>5</sup>), Екатеринбургской—Наванаилъ <sup>6</sup>) и Вятской—Викарій, еп. Тихонъ <sup>7</sup>), для разсужденій, по примѣру Кіевскаго собранія, о нѣкоторыхъ церковныхъ вопросахъ.

8-го числа, въ день праздника Казанской Божіей Матери, въ Казанскомъ женскомъ монастырѣ, торжественно совершены были всенощная и литургія прибывшими епископами иодъ предстоятельствомъ мѣстнаго архіепископа Палладія<sup>8</sup>).

9-го числа происходило торжественное открытіе соборныхъ засъданій подъ предсъдательствомъ того же архіепископа Палладія. Главные предметы или вопросы, подлежавшіе обсужденію собранія были слъдующіе:

1) Касательно способовъ возвышенія религіозно-нравственнаго состоянія Православнаго Общества въ поволжскихъ и окрестныхъ епархіяхъ;

2) Относительно раскола, сильно распространеннаго въ этихъ епархіяхъ, и---

3) О магометанахъ и разныхъ инородцахъ не-христіанскаго закона, во множествъ здъсь обитающихъ.

Въ собраніяхъ епископовъ постоянно присутствовалъ Управляющій Канцеляріев Св. Синода Д. Ст. Сов. Вл. Карл-Саблеръ. А съ 11 по 14 іюля въ Казани находился и Оберъ-Прокуроръ Св. Синода, К. П. Побёдоносцевъ, который, не

- <sup>1</sup>) Діоннсій (Хитровъ), † 8 сент. 1896 г.
- <sup>2</sup>) Шерешиловъ, † на покот 23 марта 1897 г.
- <sup>3</sup>) Рязановъ † 15 янв. 1891 г.
- 4) Охотинъ.
- 5) Смирновъ, † 7 мая 1890 г.
- <sup>6</sup>) Леандровъ † 10 янв. 1888 г.
- 7) Донебинъ нынъ-архіеп. Иркутск.
- <sup>8</sup>) Paesa.

1885 г. являясь на засёданіяхъ епископовъ, проводилъ время въ личныхъ бесёдахъ съ Преосвященными.

:

Занятія епископскаго собранія были окончены къ 25-му числу іюля <sup>1</sup>).

Въ № 189 Московскихъ Вѣдомостей (отъ 11-го іюля) я прочиталъ съ изумленіемъ слѣдующія строки:

"Сегодня, 10 іюля, происходило торжество закладки аданія для Нѣмецкаго театра г. Парадиза, при домѣ княгини Шаховской-Глѣбовой-Стрѣшневой, на углу Большой Никитской улицы и Кисловки. Въ часъ дня на мѣстѣ закладки мѣстнымъ причтомъ церкви Вознесенія Господня былъ отслуженъ молебенъ, къ началу котораго привезена была Чудотворная икона Спасителя, что отъ Москворѣцкаго моста. Въ концѣ молебна домовладѣлецъ князъ Шаховской-Глѣбовъ-Стрѣшневъ, г. Парадизъ и его жена, архитекторъ и подрядчикъ положили первне камни закладки. Затѣмъ всѣмъ присутствовавшимъ, въ числѣ которыхъ были московскій оберъполицейместеръ, комендантъ и другія высшія лица, представители печати и много гостей, былъ предложенъ роскошный завтракъ въ особо приготовленной для того палаткѣ.

Въ 4 часа дня, мъсто торжества посътилъ московский генералъ-губернаторъ князь В. А. Долгоруковъ, добавивший на мъсто закладки камень отъ себя и бесъдовавший долго съ присутствовавшими".

Такъ-то въ первопрестольной русской столицѣ профанируется нынѣ древняя московская Святыня!..

Я обратилъ въ Синодъ на эти строки внимание Московскаго архипастыря, и онъ былъ возмущенъ. — Кажется, онъ подвергъ за это Вознессиский причтъ должному взысканию. И справедливо...

11-го числа получилъ я письмо изъ Уфы отъ законоучителя гимназіи о. Ево. Соловьева. Онъ писалъ отъ 1-го числа:

"Дивныя милости Божін на мнѣ пребывають, и я возвѣщу Вашему Высокопреосвященству объ нихъ ко славѣ Божіей. Отъ простуды на лѣвой ногѣ у меня образовалась рожа;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробности о Казанскомъ собрани епископовъ см. въ Церков. Въсти. 1885 г. и въ Московск. Въдом. 1885 г., № 226.

оть усиленнаго лёченія болёзнь было прошла, но въ по. 1885 г. слъдніе дни Страстной недъли я надсадилъ свои силы и послѣ св. Пасхи буквально слегъ въ постель, ибо ноги мои опухли. Чрезъ недълю появились на всъхъ почти пальцахъ ногъ моихъ раны и стала течь сукровица и матерія. Медицина принялась за лъченіе, и раны, мало по малу, стало стягивать, но за то ноги мои опять опухли. И я ходилъ въ особо устроенныхъ сапогахъ. Но вотъ прівзжаеть ко мнв съ родины отъ моего родителя женщина для управленія моныть домомъ и хозяйствомъ и привозитъ деревяннаго масла отъ мъстнаго нашего (на родинъ) Животворящаго Креста, отъ Препод. Сергія изъ Лавры, отъ Варвары Великомученицы изъ Кіева и Кіево - печерскихъ Чудотворцевъ, слитаго въ одинъ флаконъ моимъ родителемъ; я, обмывшись и помолившись Господу Богу и Святымъ Его, намазалъ на ночь объ ноги, и что же? Просыпаюсь утромъ и объ ноги мои совершенно въ нормальномъ положени, какъ были три мъсяца тому назадъ. Возблагодаривъ Царя Небеснаго, я взялъ флаконъ съ масломъ и отправился къ преосвященному Діонисію подълиться съ нимъ Святынею, ибо его ноги также болѣли. Владыка съ благоговѣніемъ отлилъ Св. елея и поблагодарилъ меня. Теперь и Владыка здоровъ, ходитъ вездѣ бодро и неутомимо служитъ. Слава и благодареніе Господу Богу, Врачу душъ и твлесъ нашихъ!-Теперь чувствую я себя совершенно здоровымъ.

Осѣните меня вашимъ архипастырскимъ благословеніемъ и не оставьте въ вашихъ святыхъ молитвахъ, а также и дътей моихъ".

17-го числа происходило въ Синодъ наречение Настоятеля Козловскаго Троицкаго монастыря архимандрита Серафима во епископа Аксайскаго, викарія Донской епархія <sup>1</sup>). Сердечность и искренность тона ръчи, произнесенной при семъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архимандрить Серафимъ (Жемчужниковъ) окончилъ въ 1869 г. курсъ въ Кіевской дух. академіи; 1870 г. опредъленъ законоучителемъ Тамбовскаго учительскаго института; 1872 г. рукоположенъ во священника; въ 1883 г. постриженъ въ монашество, возведенъ въ санъ архимандрита и опредъленъ Настоятелемъ Козловскаго Тронцкаго монастыря. — Съ 1885 г. сп. Аксайскій; въ 1887 г. уволенъ на покой въ Козловскій Тронцкій монастырь † 4 декабря 1887 г.

1885 г. о. Серафимомъ, произвели на присутствовавшихъ весьма сильное впечатлѣніе.

21-го числа архимандрять Серафимъ рукоположенъ быть во епископа. Мнъ предоставлено было высокопреосвященнымъ митрополитомъ совершить съ новорукоположеннымъ епископомъ литургію и послѣ литургіи вручить ему жезлъ. При врученіи жезла мною сказана была слѣдующая рѣчь:

"Преосвященный епископъ Серафимъ!

Въ рѣчи, за четыре дня предъ симъ произнесенной тобор предъ лицемъ Церковнаго Священноначалія, ты, не обинуясь, со смиреніемъ исповѣдывалъ свои душевныя немощи и недостатки, въ виду призванія твоего къ высшему епископскому служенію, и въ то-же время возлагалъ упованіе на Божественную благодать, немощная врачующую и оскудѣвающая восполняющую.

Нынѣ, по молитвамъ святительскимъ, чрезъ тайнодѣйственное рукоположеніе назведена на тебя благодать всесвятаго Духа, довлѣющая, и, по вѣрѣ твоей, несомнѣнно дѣйственная къ просвѣщенію, обновленію и укрѣпленію твояхъ естественныхъ силъ, для священноначальственнаго служенія въ дому Божіемъ, то есть, въ Христовой Церкви.

Итакъ съ бодростию и благою надеждою вступай, боголюбезный братъ, на открытое предъ тобою поприще высокаго и многотруднаго епископскаго служенія и въ напутствіе пріими отъ насъ сей пастырскій жезлъ, какъ знаменіе духовной силы, по реченному: жезлъ силы послеть ти Господь отъ Сіона".

Новорукоположенный епископъ недолго оставался на службѣ. По болѣзни онъ оставилъ скоро Аксайскую каседру и возвратился въ тотъ же Козловскій монастырь на покой, и тамъ въ 1887 г. скончался.

22-го числа получилъ я письмо изъ Рима отъ архимандрита Цимена. Онъ писалъ отъ 16-го числа:

"Посылаю Вамъ книгу: "Собраніе молитвъ и духовныхъ упражненій", которымъ римскіе первосвященники присвоили благодатную силу отпущенія грѣховъ.—Что молитвы прекрасныя, объ этомъ я не спорю; но смѣшно и странно (намъ православнымъ) читать, что за такую-то молитву или такое дѣйствіе—отпущеніе грѣховъ—на 800 дней, за другую на 7 дней, на мѣсяцъ, на 100 и т. д. Каждая молитва, произносимая нами предъ Господомъ, не 1885 г. можетъ быть не полезна для души, но странно опредълять, что отпускаются гръхи на 80 дней, отчего же не на 81, или на 29?—Удивительно, что папы брали на себя опредълять срокъ, на который отпускаются гръхи, удивительно, что они этому сами върили (ежели върили?), еще удивительнъе, что этому върили и теперь еще многіе върятъ".

25-го числа получилъ я письмо изъ Уфы отъ Законоучителя гимназіи о. Еве. Соловьева. Отъ 19-го числа онъ писалъ:

"Живу на дачћ и пользуюсь пріятными развлеченіями; часто вспоминаю вашу святыню и сожалѣю, что Вы не имѣете такой свободы и возможности пользоваться воздухомъ и благодатнымъ временемъ для обновленія вашихъ труженническихъ силъ. Пребываніе въ Твери лучше бы успокоило Васъ и поддержало бы дорогія силы ваши. Думаю про себя, что для правильнаго теченія дѣлъ въ Св. Синодѣ, на время лѣтнихъ мѣсяцевъ, можно бы было пригласить младыхъ Іерарховъ, которымъ это было бы въ поощреніе, а постоянныхъ тружениковъ отпускать бы въ ихъ паствы.

Высокопреосвященный Болгарскій Мелетій прислалъ ми цълое посланіе, въ которомъ, во 1-хъ, разсказываеть о своемъ житьъ и занятіяхъ, во 2-хъ, сообщаеть свъдѣнія "изъ устава для управленія Болгарской епархіи", о чемъ я просилъ Его Высокопреосвященство; въ 8-хъ, прислалъ мнъ свой солидный трудъ "Анти-энциклику" противъ буллы папы Льва XIII-го.

Жизнь Владыки течеть мирно и спокойно въ Кюстендилѣ. Живеть онъ рядомъ съ хорошимъ монастыремъ; общество купило для него два дома, которые стоять рядомъ, съ отличными садами; одинъ домъ большой, который онъ отдаеть подъ постой русскимъ офицерамъ; въ другомъ живеть самъ; въ большіе праздники онъ служить; народъ его любить. Занимается литературными трудами и садоводствомъ; есть у него и работники. Между прочимъ жалуется на духъ времени и либерализмъ нѣкоторыхъ изъ лжебратій епископовъ; всячески старается поддерживать въ народѣ любовь и склонность къ Святой Россіи, воспоминаеть и со слезами говорить о Царѣ Освободителѣ; слѣдитъ за русской Богословской литературой; выписываетъ журналы духовные и даже нѣкото-

31\*

1885 г. рыя Епархіальныя Въдомости. Вообще видно, что въ немъ еще духъ бодръ.

Владыка постоянно зоветъ меня къ себѣ на лѣто, извъщая, что у нихъ въ Кюстендилѣ до 9-ти источниковъ цълебной воды; есть и горячіе ключи.

Анти-энциклику его я читаю и къ удивленію понимаю его твореніе, а оно напечатано на Болгарскомъ языкъ. Видно, что Русскіе съ Болгарами единой крови и племени—Славяне.

Въ его анти энцикликъ достается таки несчастному Льву XШ-му. Кякъ онъ тузитъ его! Дъйствія его называеть безъ церемоніи діавольскими, ухищренія всъхъ непогръшимыхъ отцовъ—сатанинскими и проч.

.Въроятно, его твореніе отвратить болгарскія сердца и очи оть Запада. Владыка сдълаль свое дъло!

Пошли Вамъ Господи, возлюбленнѣйшій Архипастырь, здравіе и многое множество лѣть!"

2.го августа получилъ я изъ Ораніенбаума отъ К. П. Поотдоносцева записку слъдующаго содержанія:

"Изъ полученной недавно (умаги отъ Вашего Высокопреосвященства вижу, что въ Старицкомъ уъздъ продолжаетъ распространяться (въ с. Ладьинъ) Пашковское джеученіе.

Неугодно-ли взглянуть на эту книжку, недавно мною изданную въ значительномъ количествѣ. Распространеніе оной было бы, кажется, полезно.

Если угодно, Хозяйственное Управление доставить по требованию вашему потребное количество экземпляровъ и безмездно".

Вслѣдствіе сего я отнесся въ Хозяйственное Управленіе при Св. Синодѣ отъ 14-го числа, за № 8000, съ формальною бумагою, въ которой изложилъ:

"Его Высокопревосходительство, г. Оберъ-Прокуроръ Св. Синода, препроводилъ ко мнѣ при письмѣ отъ 1-го сего августа экземпляръ изданной имъ брошюры, подъ заглавіемъ: "Братское слово православному христіанину о святости церковнаго обряда", изволилъ предложить мнѣ обратиться въ Хозяйственное при Св. Синодѣ Управленіе съ требованіемъ потребнаго количества экземпляровъ означенной брошюры, для безмездной разсылки въ тѣ приходы ввѣренной мнѣ епархіи, гдѣ имѣются раскольники. Вслъдствіе сего имъю честь покорнъйше просить Хозяй- 1885 г. ственное Управленіе доставить миъ, согласно волъ Г. Оберъ-Прокурора, сто экземпляровъ означенной брошюры".

7-го ч. получено мною письмо изъ Казани отъ архимандрита Сергія <sup>1</sup>), настоятеля Зилантова монастыря; о. архимандритъ отъ 10-го ч. писалъ:

"Благословите и благоволите отечески принять приносимый Вашему Высокопреосвященству, въ чувствахъ сыновней всепреданности, посильный трудъ мой, подъ заглавіемъ: "Высокопреосвященный Антоній Амфитеатровъ, архіепископъ Казанскій и Свіяжскій"<sup>2</sup>), и удостоить его вашего высоко-святительскаго благовниманія.

Вашего Высокопреосвященства, благомилостивъйшаго о Господъ Архяпастыря и Отца, нижайшій и сыновне преданнъйшій послушникъ"...

Въ отвътъ на это письмо я писалъ 28-го числа:

"За доставление мнѣ вашего литературно-біографическаго труда о приснопамятномъ и для меня преосвященномъ архіепископъ Антоніи приношу Вамъ искреннюю благодарность. Съ большимъ интересомъ и назиданіемъ читаю вашу книгу и уже дочитываю первую часть. А чтобъ доказать Вамъ, что я читаю книгу эту со вниманіемъ, я позволяю себъ указать на нъкоторыя въ ней неточности; напримъръ: на страницъ 27-й Вы, сообщая свъдъніе о хиротоніи въ 1819 г. въ Бозъ почившаго Владыки Филарета, впослъдстви Митрополита Кіевскаго<sup>8</sup>), пишете, что въ числѣ участниковъ въ хиротоній быль и недоброжелатель его, преосвященный Досиеей Орловскій 4). Но Досиеей этоть быль не Орловскій епископъ, а проживавшій съ 1817 года на покот въ Москвъ Досиеей<sup>5</sup>), архіепископъ Телавскій, изъ грузинь; Досиеей же Орловскій, уволенный на покой въ томъ же 1817 г., управлялъ Трубчевскимъ Чолнскимъ монастыремъ, где и скончался 16-го іюня 1827 года.

На страницъ 261, въ подстрочномъ примъчании о пре-

- <sup>2</sup>) Томы 1-2. Казань, 1885.
- <sup>3</sup>) Амфитеатрова, † 21 дек. 1857 г.

•) Пицхелаури, † 19 ноября 1830 г.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Василевскаго.

<sup>4)</sup> Ильинъ.

1885 г. освященномъ Аполлинаріи <sup>1</sup>) Вы пишете, что онъ родонъ былъ изъ *Рязанской* губерніи. Нѣтъ, онъ уроженецъ былъ Владимірскій, а въ Рязани былъ ректоромъ семинаріи, но уже по отбытіи оттуда Высокопреосвященнаго Филарета на Казанскую каседру.

> Довольно. Шозвольте затёмъ обратиться къ вашему письму отъ 18-го декабря прошедшаго года. Вы об'вщались тогда доставить мнё "нёкіе матеріалы по Витебску, въ частности по Маркову монастырю и собственно о бывшемъ архимандритѣ Павлѣ Чичкевичѣ", но недоумѣвали, какъ исполнить сіе и просили моего наставленія. Я не могъ тогда понять, въ чемъ могло бы быть туть затрудненіе съ вашей стороны. Но теперь скажу: если у Васъ матеріаловъ этихъ слишкомъ много, то я просилъ бы доставить мнѣ ихъ, на мой счеть, въ видѣ посылки, и я, по разсмотрѣніи ихъ и извлеченіи изъ нихъ для меня нужнаго и интереснаго, не замедлилъ бы Вамъ возвратитъ ихъ съ благодарностію. Такъ ли?.."

> 8-го числа посѣтилъ меня Преосвященный Наванаилъ<sup>2</sup>), епископъ Екатеринбургскій. До принятія монашества Преосвящен. Наванаилъ много лѣтъ былъ священникомъ и потомъ протоіереемъ при церкви извѣстнаго села Коробова Костромской губерніи и уѣзда, которое заселено было въ 1651 году потомками Ивана Сусанина, выведенными изъ Домнинской волости. По постриженіи въ 1873 году въ монашество и возведеніи въ санъ архимандрита, въ 1878 г. онъ рукоположенъ былъ во епископа Сарапульскаго, викарія Вятской епархіи; въ 1882 г. переведенъ на каведру Екатеринбургскую. Преосвященный подарилъ мнѣ топазовыя четки, а отъ меня получилъ въ даръ нѣкоторыя изъ монхъ изданій. При этомъ онъ сообщилъ, что онъ съ большимъ интересомъ читалъ мои "Воспоминанія о Преосвященномъ Леонидѣ, архіепископѣ Ярославскомъ."

> 11-го числа получилъ я письмо изъ Твери отъ редактора Епархіальныхъ Въдомостей, протоіерея В. Ө. Владиславлева. Отъ 9-го числа онъ писалъ миъ:

> Съ глубокою признательностію принять мною даръ вашъ "Торжество принесенія древней Греческой иконы Божіей

<sup>1)</sup> Вигилянскомъ, еп. Чигиринскомъ, † 10 янв. 1858 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Леандровъ, вышеупоминаемый.

Матери, именуемой "Андроникова" изъ Петербурга въ Казанскій Вышневолоцкій женскій монастырь 1 го мая 1885 г. и пр.", но вмѣстѣ съ тѣмъ не могъ я въ сердцѣ моемъ не почувствовать праведнаго упрека за свою вину предъ Вами по случаю неисправнаго отпечатанія вашего слова при этомъ перенесеніи. Виноватъ и не могу ничѣмъ оправдаться, но молю Васъ, какъ отца, не простирайте гнѣва вашего за предѣлы милосердія. Уповая на это послѣднее, прошу у Васъ разрѣшенія перепечатать вашу брошюру въ Тверскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ, какъ необходимую для яснаго уразумѣнія исторіи досточтимой иконы Божіей Матери. Если Вашему Высокопреосвященству благоугодно будетъ разрѣшить, брошюра будеть напечатана въ 16-мъ номерѣ Епархіальныхъ Вѣдомостей".

На письмо это я отвѣчалъ отъ 12-го числа:

"Кто старое помянетъ, тому, знаете, что бываетъ?.. Вотъ мой отвътъ на ваше напоминаніе о типографскихъ ошибкахъ.

Къ перепечатанію брошюры о принесеніи иконы Божіей Матери въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ нётъ никакого препятствія. Брошюра эта напечатана въ значительномъ количествъ экземпляровъ для Казанскаго монастыря и тамъ будетъ продаваться. Въ книжныя лавки она едва-ли постулитъ для продажи.

Недавно мнѣ случилось разговаривать съ однимъ компетентнымъ господиномъ о правахъ литературной собственности. Между прочимъ, я спросилъ его: кому принадлежитъ право на взданіе посмертныхъ писемъ—наслъдникамъ ли того лица, отъ котораго были письма, или того, къ кому они были адресованы? Вопросъ ръшенъ въ пользу первыхъ. Слъдовательно, неправильно вытребовала съ Васъ гонораръ за напечатанныя въ Душеполезномъ Чтеніи письма Митрополита Филарета къ Преосвященному Гавріилу <sup>1</sup>) наслъдница сего послъдняго. Скоръе и законнъе могли претендовать на это наслъдники Владыки Филарета.

Оставшіяся ненапечатанными письма Филарета къ Гавріилу я думаю напечать вмѣстѣ съ другими его письмами къ

<sup>1)</sup> Городкову, еп. Рязанскому, † 7 апр. 1862 г.

1885 г. разнымъ лицамъ въ одной книгѣ, въ пользу вдовъ и сиротъ Тверской епархіи, не опасаясь притязаній со стороны наслѣдниковъ почившаго Святителя. Что Вы на это скажете?"

Изъ села Высочиновки отъ 5-го числа писалъ миѣ А. Ө. Ковалевский:

"Спѣшу принести Вамъ душевную мою благодарность за добрую память Вашу о моемъ недостоинствъ и за всегдашнія милости ваши, которыми Вы меня ущедряете. Молю Господа воздать Вамъ за нихъ наградами небесными! Пописываю я попрежнему акаеисты и службы для Св. Церкви; сотрудничаю попрежнему въ Душеполезномъ Чтенія; живу попрежнему тихо и почти затворнически въ своемъ имънін, слабъя здоровьемъ все болъе и болъе, но пока силы будуть, буду трудиться во славу Бога, дивнаго во Святыхъ, что составляеть для меня немалое утьшение и поддержку при моемъ уединенномъ образъ жизни. Въ семъ году Господь помогъ мнѣ написать службу поліелейную въ честь Любечской чудотворной иконы Богоматери для графа Милорадовича, владъльца мъстечка Любеча Черниговской губерни, родины преподобнаго Антонія Печерскаго, гдѣ эта икона обрѣтается, и акаеисты: святителю Саввѣ Сербскому, для сербскаго митрополита Михаила; святителю Леонтію Ростовскому, для ростовскаго собора. который уже разрѣшенъ Св. Синодомъ и печатается въ Москвъ; св. Кириллу и Мееодію. учителямъ Словенскимъ, который послалъ Оберъ-Прокурору Св. Синода К. Побъдоносцеву еще въ прошломъ апрълъ, но до сихъ поръ ничего о немъ не знаю, и жалью, ибо вышелъ очень хорошъ; св. праведному Лаврентію Калужскому, для его обители въ г. Калугѣ; св. праведному Прокопію Устюжскому, въ г. Великій-Устюгъ, гдъ взошелъ уже въ рукописи въ церковную практику у Его святыхъ мощей, какъ оттуда мнъ пишуть; и наконецъ послъдній-св. Ярославскимъ Князьямъ Өеодору, Давиду и Константину, для Высокопреосвященнаго Іонавана, архіепископа Ярославскаго, который на дняхъ только окончилъ и ему отослалъ. Въ Душеполезномъ Чтеніи тоже нъсколько статеекъ монхъ въ семъ году появились и появятся, въ томъ числъ двъ большія: біографическіе очерки "Архимандрить Лаврентій, настоятель Иверскаго Новгородскаго монастыря", и "Игуменія Эмилія, настоятельница Верхо-

Харьковскаго Николаевскаго монастыря"; объ довольно инте- 1885 г. ресныя и душеназидательныя, изъ коихъ первая съ августовской книжки началась, а вторая за нею послъдуеть. Воть всё мои пока убогіе труды сего года. Здоровье мое очень плохое и усиленно трудиться перомъ уже не могу. Господь еще посѣтилъ насъ сей годъ засухою и полнымъ неурожаемъ на съно и хлъбъ, такъ что предвидится немалое бъдствіе намъ въ грядущую зиму. Бъдствіе у насъ и духовное: паства возстала на Архипастыря <sup>1</sup>), преслъдуетъ его пасквилями и доносами; недавно очень скандальный акаеисть на него написали и распространили вездѣ, въ высщихъ и низшихъ слояхъ народа, говорятъ и въ Синодъ и Оберъ-Прокурору послали, о чемъ скорбимъ зѣло, ибо какъ бы Архипастырь ни быль достоинь порицанія, но не дъло насомыхъ-такъ его поридать; да опять же, и Богъ въсть еще, правда ли все это, въ чемъ его порицають. Жаль и совъстно даже за свою паству, что до этого себя довела, и Богъ въсть, чъмъ кончатся всъ эти неурядицы. Во всякомъ случав очень онв нежелательны и прискорбны для всвхъ благомыслящихъ безпристрастныхъ людей.

На дняхъ собираюсь въ Святогорскую пустынь на храмовой ея праздникъ Успенія, два года уже какъ былъ тамъ, и старецъ отецъ архимандритъ Германъ уже гнѣваться начинаеть за это, почему хотя и очень тяжело мнѣ разставаться съ моимъ уединеніемъ, но долженъ посѣтить его по усиленному его зову. Помолюсь тамъ и за Васъ, Владыка Святый, Пресвятой Владычицѣ и Святителю Николаю. А Васъ усердно прошу не забывать меня, грѣшнаго, въ святительскихъ молитвахъ ващихъ у Престола Божія".

18 ч. Воскресенье. Послѣ обѣдни посѣтилъ меня бывшій директоръ училищъ Полтавской губерніи, Амвросій Порфирьевичъ Добротворскій<sup>2</sup>). Уроженецъ Волынской губерніи, магистръ С.-Петербургской духовной академіи, 1837 г., съ горячимъ религіознымъ энтузіазмомъ, Амвросій Порфирьевичъ сохранилъ живую любовь къ наукѣ и интересъ къ литературѣ, особенно историко-археологической. Онъ оказался моимъ старымъ знакомымъ. Въ 1853 году онъ былъ

<sup>2</sup>) † 5 Октября 1891 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разумъется преосв. Амвросій Ключаревъ, архісп. Харьковскій.

1885 г. въ Москвѣ и посѣтилъ Патріаршую ризницу, когда я былъ синодальнымъ ризничимъ.—Составленный и изданный мною Указатель для обозрѣнія Патріаршей ризницы—у него, какъ онъ говоритъ,—настольная книга. Теперь же я подарилъ ему Указатель Синодальной библіотеки, Воспоминанія о Преосвященномъ Леонидѣ и нѣсколько брошюръ разнаго содержанія.

21-го числа получилъ я письмо изъ Ковно отъ племянника К. Силецкаго, который писалъ отъ 19-го числа:

"Тотчасъ же по получени вашего послѣдняго письма съ извёстіемъ о возможности полученія мною одного изъ вакантныхъ мѣстъ въ Александро Невскомъ училищѣ, я поспъшилъ отправить прошеніе на имя Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода с предоставлении мнѣ второй изъ поименованных въ справкъ вакансій. Спустя два дня послъ этого, я вдругъ получаю письмо отъ своего товарища по Академіи, извъстнаго Вашему Высокопреосвященству о. Ксенофонта Павловича Виноградова <sup>1</sup>), въ которомъ онъ сообщаетъ между прочимъ, что съ добытыми имъ извъстіями относительно моего перемѣщенія въ Вѣну онъ былъ у Вашего Высокопреосвященства, и что Ваше Высокопреосвященство были очень обрадованы тъмъ, что все устроилось въ мою пользу. Ясно, Высокопреосвященнъйшій Владыко, что Вамъ желательно того, чтобы я занялъ Вёнское мёсто предночтительно остальнымъ намъченнымъ мною мъстамъ, поэтому, по прочтени письма Ксеноф. Павл., я, не медля ни минуты, отослаль Петру Ивановичу телеграмму съ просьбою достать чрезъ Ив. Ив. Лаппо отправленное мною на имя К. П. прошеніе и уничтожить его, такъ какъ я беру мъсто Вънское. При убъждении, что Петръ Ивановичъ исполнилъ мою просьбу, я остаюсь теперь въ ожидани окончательнаго ръшения дъла моего перевода; но Высокопреосвященнъйшій Владыко! могу ли я обратиться къ Вамъ съ покорнъйшею просьбою, вотъ, о чемъ: нельзя ли окончательное ръшеніе вопроса о переходъ моемъ въ Вѣну затянуть немного,--такъ примѣрно, до 15.го октября? Дёло въ томъ, Высокопреосвящене вишій Владыко, что необходимая переписка матери моей невъсты со вторымъ

<sup>1)</sup> Законоучитель 1-й гимназіи въ Петербургъ.

опекуномъ и съ опекунствомъ не можетъ быть доведена до 1885 г. конца такъ скоро, какъ предполагалось на первыхъ порахъ. Чего именно касается эта переписка, я, право, точно не знаю. Пожелайте, Высокопреосвященнѣйшій Владыко, скорѣйшаго приведенія начатаго дѣла къ желаемому концу и не откажите, ради Бога, въ исполненіи той всепокорнѣйшей просьбы, съ которою я осмѣлился обратиться къ Вамъ въ настоящемъ письмѣ".

Въ тотъ же день изъ Синода заѣзжалъ я на Невскій Проспектъ къ графу Николаю Алексѣевичу Протасову-Бахметеву, наслѣднику фамиліи и имѣнія бывшаго Оберъ-Прокурора Св. Синода графа Ник. Алекс. Протасова. Я направленъ былъ къ нему Директоромъ Ймператорской Публичной Библіотеки Аө. Өеод. Бычковымъ, который сообщилъ мнѣ, что у графа сохраняются письма митрополита Московскаго Филарета къ покойному графу Протасову. Графъ Николай Алексѣевичъ принялъ меня очень любезно и обѣщалъ доставить мнѣ искомыя мною письма, если они уцѣлѣли въ какомъ-то отдаленномъ отъ Петербурга имѣніи. Но, къ сожалѣнію, писемъ этихъ не оказалось тамъ. Они, кажется, остались по смерти графа Н. А. Протасова († 1855 г.) въ рукахъ бывшаго Директора его канцеляріи К. С. Сербиновича.

22 числа писалъ я Н. П. Кирњевской:

"Приближеніе дня вашего ангела (26 ч.) пробудило меня отъ продолжительнаго молчанія и побудило взяться за перо, чтобы поздравить Васъ съ этимъ священнымъ для Васъ днемъ и выразить по сему случаю мои искреннія пожеланія Вамъ здравія и благоденствія, мира и душевнаго спасенія.

Пространное письмо ваше отъ 9-го апрѣля у меня передъ глазами. Читалъ и перечитывалъ оное съ сердечною грустію. Когда же, думаю, будетъ конецъ вашимъ заботамъ о дѣтяхъ?—Не время ли имъ позаботиться о вашемъ спокойствіи въ внду вашихъ преклонныхъ лѣтъ? Отѐцъ Небесный да даруетъ Вамъ утѣшеніе въ вашихъ скорбяхъ и огорченіяхъ.

Скорбь Москвы о лишеніи Преосвященнаго Алексія очень понятна. Она нескоро можеть имѣть у себя подобнаго Викарія.—Съ Преосвященнымъ я видѣлся здѣсь неразъ, и мы немало побесѣдовали съ нимъ о Москвѣ. Слышно, что, по 1885 г. водвореніи въ Вильнѣ, онъ началъ свою пастырскую дѣятельность съ того, что запретилъ монахамъ употреблять несвойственную ихъ званію пищу. Больше не имѣю о немъ пока никакихъ свъдъній."

> Въ этотъ день (т. е. 22-го числа) объдалъ у меня пріъхавшій изъ Москвы братъ покойнаго архіепископа Леонида, Александръ Васильев. Краснопъвковъ 1), директоръ народныхъ училищъ Московской губерния.-Послъ объда мы отправились на Смоленское кладбище, гдѣ погребенъ отецъ А. В-ча, бывшій товарищъ герольдмейстера, статскій сов'ятникъ Василій Васильевичъ Краснопѣвковъ († 1839 г.). Провзжая по 12-й линіи Васильевскаго острова, А. В-чъ указалъ мет домъ, въ которомъ онъ родился и въ которомъ скончался его родитель.---Въ церкви Сиоленскаго кладбища мы выслу. шали паннихиду по родителямъ и родственникамъ А. В.ча, были потомъ на могилѣ его родителя и обощли затѣмъ могилы некоторыхъ другихъ лицъ, какъ-то: протојереевъ Мих. Изм. Богословскаго, Іоанна Вас. Рождественскаго и Мих. Өедоров. Раевскаго. Съ кладбища зашли въ домъ протојерея о. Матвъевскаго <sup>2</sup>), служившаго паннихиду. Онъ радушно предложилъ намъ чай.

> 25-го числа получилъ я письмо изъ Тифлиса отъ Экзарха Грузіи, преосвященнаго архіепископа Павла <sup>3</sup>). Онъ писалъ отъ 18-го числа:

> "Приношу Вашему Высокопреосвященству искреннѣйшую благодарность за присланное Вами описаніе встрѣчи иконы Божіей Матери Андрониковой, при перенесеніи ея изъ С.-Петербурга въ Вышневолоцкій Казанскій женскій монастырь. Хотя матушка Досиеея и прислала мнѣ это описаніе, но тѣмъ не менѣе для меня было очень пріятно получить его отъ вашей братской любви.

> Въ Вышневолоцкій женскій монастырь, пріобрѣтающій добрую славу, я предполагаю помѣстить одну свою племянницу, желающую вести монашескую жизнь.

> Поручая себя св. молитвамъ вашимъ, съ глубочайшимъ почтеніемъ и искреннею преданностію имъю честь быть"...



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) † 20 Октября 1900 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Павла Алексъевича † 9 Декабря 1900 г., см. Приб. къ Церк. Въдом. 1900 г. № 52, в Церк. Въстн. 1900 г. № 50.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Лебедева † 23 апръля 1892 г.

Вечеромъ, 26 числа посѣтилъ меня профессоръ Московскаго университета Алексѣй Степановичъ Павловъ <sup>1</sup>).—Какъ глубоко-ученый канонисть, онъ признаеть <u>антиканоническими</u> разрѣшенія Св. Синода вступать въ бракъ *куму* съ матерію воспринятаго имъ младенца *женскаго* пола (VI Всел. Соб. прав. 53). О кумѣ своемъ, преосвященномъ Алексіи (нынѣ архіепископѣ Литовскомъ), бывшемъ профессорѣ каноническаго права въ Московской дух. академіи, отозвался такъ: "буквалистъ, не строго понимаетъ духъ церковныхъ законовъ". Алексѣю Степановичу предложена была должность Ректора въ новооснованномъ Томскомъ университетѣ, но онъ уклонился отъ принятія этого предложенія.

29-го числа былъ и объдалъ у меня возвращавшійся изъ lepyсалима протоіерей Вятскаго каоедральнаго собора о. Кашменскій <sup>2</sup>)—мужъ благочестивый и образованный.—Въ бесъдъ со мною много сообщилъ онъ мнъ интереснаго и отчасти прискорбнаго о Палестинскихъ дълахъ.—По его словамъ, патріархъ Никодимъ непризнателенъ къ Россіи; греки ненавидятъ русскихъ и кичатся предъ ними своимъ просвъщеніемъ, хотя и признаютъ превосходство предъ своими учеными русскаго Архимандрита Антонина<sup>8</sup>), который пользуется общимъ уваженіемъ, даже со стороны евреевъ.—Заслуги о. Антонина для русскихъ паломниковъ весьма велики, но онъ имълъ бы, по мнънію о. Кашменскаго, еще больше значенія и вліянія, если бы облеченъ былъ саномъ *епископа.* 

4-го сентября былъ у Министра Государственныхъ имуществъ, Михаила Николаевича Островскаго <sup>4</sup>) и просилъ его сдълать распоряжение объ исправлении дороги отъ полустанка Малышево по Рыбинско-Бологовской желъзной дорогъ до Николо-Теребенской пустыни, куда неръдко приходится мнъ вздить. Разстояние отъ Малышева до пустыни 18 вер. по грунтовой дорогъ. Изъ этихъ 18 верстъ три версты идутъ чрезъ казенный лъсъ, и это небольшое раз-

- <sup>8</sup>) Капустина, вышеупоминаемаго.
- 4) † 25 imas 1901 r.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) † 16 августа 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О. Стефанъ, извъстный противораскольническій діятель † 28 Января 1889 г. Некрологъ въ Братск. Словъ за 1889 г., т. І. стр. 238.

1885 г. сгояніе по болотистой лѣсной дорогѣ представляетъ крайнее затрудненіе для проѣзда во всякое время, особенно весною и осенью. М. Н—чъ благосклонно выслушалъ мою просьбу и немедленно сдѣлалъ распоряженіе къ удовлетворенію оной; однакожъ министерское распоряженіе не было приведено въ исполненіе...

> Въ бестадъ со мною М. Н—чъ завелъ ръчь о духовныхъ журналахъ нашихъ и выразилъ сожалъніе, что журналы эти мало распространены въ средъ свътской читающей публики.

> 7-го числа получено было мною три письма: два изъ Твери и одно изъ Ростова Великаго, и сверхъ сего телеграмма изъ Москвы.

> Изъ Твери вразъ два письма прислалъ мнѣ Преосвященный Антонинъ.

> Въ одномъ изъ нихъ, отъ 5-го числа, Преосвященный изъяснялъ слѣдующее:

"Смиреннъйше прошу Ваше Высокопреосвященство простить меня, что вмёстё съ оффиціальными бумагами осмёливаюсь представить на архипастырское внимание Вашего Высокопреосвященства и неоффиціальную бумагу. Это-выпаска изъ церковной лътописи села Постельникова, по просьбѣ моей, доставленная мнѣ на дняхъ священникомъ того села о. Петромъ Садиковымъ. Давно уже получилъ я отъ Вашего Высокопреосвященства приказаніе объ этомъ. Давно уже и просилъ я о. Петра Садикова сообщить мнъ выписку изъ церковной лѣтописи его. Но, по своимъ сельскимъ и домашнимъ занятіямъ, а равно и по приходскимъ дъламъ, онъ не могъ раяьше исполнить моей просьбы. Чтобы и еще по какой-либо причинъ не замедлить мнъ исполненіемъ приказанія Вашего Высокопреосвященства, я осивливаюсь представить Вашему Высокопреосвященству полученную мною выписку въ настоящій разъ."

Вотъ содержаніе упомянутой въ письмъ "Выписки" изъ церковной лътописи села Постельникова:

"14-го іюля (1880-го г.) тишина нашей сельской жизни пріятно была нарушена прівздомъ Высокопреосвященнаго Саввы, архіепископа Тверскаго, въ наше село провздомъ изъ Калязина въ Кашинъ. Какъ только съ Калязинской дороги стала показываться карета Владыки (около 4-хъ часовъ пополудни), большой колоколъ благовъстомъ своимъ 1885 г. возвъстилъ жителямъ Постельниковскаго прихода о приближени Высокопреосвященнаго, а затемъ чрезъ нёсколько времени радостный трезвонъ во всѣ колокола заговорилъ уже о скоромъ прибытіи Владыки ко храму. Тихая, какъ бы безлюдная наша весь мгновенно оживилась и задвигалась; народъ, оставивъ свои работы на свнокосв, массами бъжаль ко храму на встръчу Высокопреосвященному, даже женщины съ грудными младенцами, старушки-и тъ прибыли на погость. Зрелище было умилительное. Смотря на него, нельзя было не удивляться той любви нашего народа къ Святителямъ церкви, какую онъ заявляетъ при всякомъ удобномъ случав. Настоятель храма встрвтилъ Владыку, по чиноположению, со св. крестомъ во св. вратахъ, староста же церковный г. Пономаревъ, по примъру прежнему, на большой дорогъ. Храмъ ко прибытію Владыки былъ весь освъщенъ, какъ въ храмовой праздникъ. Послъ обычнаго краткаго молитвословія во храмѣ, Архипастырь тотчасъ же взошелъ въ св. алтарь холодной церкви и, воздавъ поклоненіе св. престолу, внимательно осмотрълъ св. антиминсъ, св. запасные Дары, всъ церковные документы и особенное обратилъ вниманіе на старинные оловяные сосуды, хранящіеся въ старинномъ стеклянномъ футляръ. При осмотръ церковныхъ документовъ Владыка заинтересовался церковною летописью, заведенною настоятелемъ храма по программѣ, утвержденной Св. Синодомъ. По осмотръ холоднаго храма Владыка былъ и въ тепломъ храмѣ; здъсь, въ придълъ Знаменія Божіей Матери, онъ особенное обратилъ вниманіе на напрестольное Евангеліе, въ которомъ порядокъ чтеній начинается съ праздника Св. Пасхи (Евангеліе отъ Іоанна напечатано первымъ), пожертвованное Свиты Его Императорскаго Величества Генералъ-Мајоромъ М. П. Тучковымъ. По окончании ревизии храма добрый Архипастырь не отказался оть приглашенія Настоятеля церкви-постиль его домъ. И туть народное благоговение къ Святителю высказалось наглядно. Вся масса народа изъ храма устремилась за Владыкою къ дому священника. При входъ въ домъ встрътила Архипастыря супруга священника съ старшимъ своимъ сыномъ, окончившимъ курсъ въ Московскомъ Императорскомъ Университеть. Въ домъ священника Владыка былъ, какъ

1885 г. отецъ среди своего семейства: его интересовало, видимо, все, начиная съ обстановки сельскаго священника, склада его жизни и его семейства. Бывшіе въ семьъ священника дътименьшій его сынъ 9-ти лѣтъ Александръ, два сына прихожанина помъщика г. Новицкаго и племянникъ генерала Тучкова Веригинъ-всъ трое воспитанники военной гимназіи, — каждый поочереди были обласканы, каждому изъ дътей добрый, привътливый Владыка сдълалъ легкій экзамень. при чемъ дѣти, ободренные чисто-отеческимъ обращеніемъ столь высокаго посттителя, свободно отвъчали на предложенные имъ Архипастыремъ вопросы. Словомъ, въ присутствіи Владыки, въ это время, чувствовалось какъ въ обществъ самаго близкаго и дорогаго родственника; и никогда, поэтому, не забудется посъщение дорогимъ нашимъ Архипастыремъ Саввою скромной Постельниковской веси и ся приходскаго священника.

> "Миръ дому сему и благословеніе"—были напутственными словами благостнаго Архипастыря при выходъ изъ дому священника, когда Владыка благословлялъ всъхъ, находящихся въ его домъ. Народъ же опять окружилъ Владыку у самаго крыльца дома священническаго; всъ еще разъ желали или получить благословеніе архипастырское, или взглянуть на Владыку, произведшаго весьма пріятное впечатлъніе. Колокольный звонъ *во вся* продолжался до тъхъ поръ, пока карета Владыки не скрылась изъ виду по пути къ Кашину.

> Такъ встрътила и проводила мирная, православная паства Постельниковская своего Архипастыря, Архіепископа Савву!"

> Содержаніе другаго письма Преосвященнаго Антонина, отъ 6-го числа, слъдующее:

"Сейчасъ получилъ я извъстіе, что въ Тверь, а изъ Твери—въ имѣніе своего стараго знакомаго, Димитрія Алекс. Славянскаго, намѣренъ пожаловать изъ Москвы Высокопреосвященнѣйшій Михаилъ Митрополитъ Сербскій. Вслѣдствіе сего извѣстія, осмѣливаюсь покорнѣйше просить у Вашего Высокопреосвященства наставленія относительно встрѣчи высокаго посѣтителя: слѣдуетъ ли мнѣ съ прочими почетными и должностными лицами духовными явиться для встрѣчи Высокопреосвященнѣйшаго—на станцію желѣзной дороги? По всей вѣроятности. Владыка прямо со станціи от-

и двухъ частей: экзегетической, посвященной послъдовательному и подробному истолкованию даннаго отдела книги Деяній (стр. 18-808),-и систематической, содержащей общее обозрвніе первохристіанской общины со стороны внутренняго настроенія и внёшняго устройства-церкви, главныхъ лицъ (апостоловъ, пророковъ, другихъ харивматиковъ), богослуженія и іврархій (стр. 809-454). Серьезная работа автора построена на изучении какъ даннаго текста книги Двяний, такъ и общенсторическихъ источниковъ и пособій, составлена весьма основательно и изложена отчетливо. Общими недостатками сочиненія служать: отсутствіе органической связи между обънми частями и отрывочность и слишкомъ большая общность, доходящая до поверхностности, въ изложении предметовъ второй части. Эту вторую часть автору лучше бы было разбить на отдёльныя мелкія приложенія къ соотвётственнымъ мъстамъ первой части. Но для ученой степени кандидата богословія трудъ автора вполнѣ удовлетворителенъ".

11) Заслуженнаго ординарнаго профессора П. И. Цвъткова о сочинени студента Качоровскаго Наркисса на тему: "Христіанское пастирство по учению Св. Апостола Павла":

"Сочинение г. Качоровскаго, при небольшомъ объемѣ (всего 169 страницъ), заключаетъ все существенное по избранному предмету. Во введении (стр. 1-5) говорится о значении посланій Апостола для ученія о пастырствь. Въ первой главь (стр. 5-49) приводятся и объясняются тв мъста изъ посланій Апостола и изъ Двяній Апостольскихъ, на которыхъ основывается ученіе о священств'я, какъ таниств'я. Во второй главъ (стр. 49-91) говорится о задачъ пастырства и разъясняется, что задача пастыря, по учению Апостола Павла, есть душепопечение, простирающееся на всвхъ пасомыхъ вообще и на каждаго върующаго въ частности. Въ третьей главъ (стр. 91-168) начертывается учение Апостола Павла о высот'я пастырскаго служенія и о тёхъ качествахъ, которыя долженъ имъть пастырь. Авторъ, преимущественно, раскрываеть съ положительной стороны мысли Апостола. язычниковь о пастырствь, но изръдка подвергаетъ разбору и неправильныя мивнія, выводимыя изъ писаній его. Все сказанное въ сочинении хорошо продумано и обстоятельно обосновано. Въ сочинения нъть ненужныхъ длиннотъ и лишнихъ разъясненій. Заслуживаеть вниманія полемика автора:

10

приводятся только немногіе, но уб'ёдительные аргументы. Изложеніе одушевленное, проникнутое религіознымъ уб'ёжденіемъ. Внутреннія достоинства сочиненія и безукоризненная внёшняя отдёлка производять самое пріятное впечатлёніе".

12) Ректора Академін Епископа Евдокима о сочиненін студента священника Королева Михаила на тему: "Преп. Максимъ Грекъ, какъ церковный публицисть":

"Преп. Максимъ Грекъ въ исторіи XVI вѣка занимаеть исключительное мѣсто. Онъ оставилъ послѣ себя въ исторіи такой глубокій слѣдъ, что его не можетъ стереть со своихъ страницъ никакая волна пестрой, вѣчно мѣняющейся жизни и до дне сего.

Преп. Максима Грека всегда высоко ценили. Изъ многочисленныхъ, блестящихъ отвывовъ о немъ, какъ писателъ и церковно-общественномъ двятель, мученикъ страдалыць, мы приведемъ хотя одно. Одинъ изъ старинныхъ нашихъ писателей о преп. Максимъ Грекъ пишеть. "Что ми множественне о превысокихъ учений предивнаго сего отца простирати слова? Вси убо, елико васъ желателе божественныть писаній, лёность всяку отложше, усердно тецыте на пресладкій сей божественныхъ ученій изобильный источникь и прежде распалившуюся жажду оть ложныхъ еретическихъ ученій, почерплюще и піюще отъ сего сладкихъ ученій. погасите и елико же васъ алчущій не хлеба тело укрепляюща, но душу въ горнія обители возводяща, со всяцівиъ усердіемъ потщитеся къ сей божественный трапезъ прибыснути и напитатися изобильные симь ангельскимь хлы. бомъ. Сію бо намъ представи трапезу вторый многострадальный херувимъ. Кого же перваго глаголю?... Златоустаго Іоанна" (стр. 13).

Между твыъ труды преп. Максима Грека до сихъ поръ почти не подвергались еще изучению съ гомилетической чисто точки зрѣнія (20 стр.).

Авторъ и поставилъ своей задачей изучить спеціально гомилетическій матеріалъ въ твореніяхъ преп. Максима Грека, разсмотрѣть публицистическую дѣятельность этого замѣчательнаго инока и по возможности оцѣнить ес.

Трудъ свой авторъ начинаетъ съ краткой біографія преп. Максима Грека. Предъ нами проходитъ живая, интересная,

правдивая картина условій, среди которыхь рось и воспитывался преп. Максимъ Грекъ. Сначала, предъ нами проходить исторія несчастной Греціи, потерявшей политическую независимость и свободу и падавшей все ниже и ниже подъ ударами судьбы. Потомъ, авторъ рисуетъ картину жизни Италіи съ ея общественными идеалами, бытомъ, научными теченіями, школьными направленіями, проповёднической дъятельностью суроваго обличителя немощей людскихъ lepoнима Саванароллы. Далье, предъ нами суровый Асонъ съ его книжными сокровищами, людьми высокаго подвига и непреклонныхъ убъжденій, чистоты въры и жизни. Наконецъ, предъ нами наша родина съ ся тихошественнов жизнью, полною почти первобытной невинности, въ культурномъ и научномъ отношении. Предъ нами длинный рядъ родныхъ намъ картинъ: нашихъ государственныхъ, церковно-общественныхъ, религіозныхъ и другихъ взаимно перекрещивающихся вліяній, дающихъ въ общемъ очень сложный и пестрый рисунокъ нашей тогдашней жизни.

Читая прекрасныя, полныя жизни и правды, страницы о Греціи, Италіи, Азонѣ, мы ясно видимъ, подъ какими вліяніями стоялъ преп. Максимъ Грекъ и какъ въ данномъ случаѣ должно было сложиться, и дѣйствительно сложилось, его міросозерцаніе, какими лучами оно должно было отразиться, преломиться во внѣ, сквозь призму его богатой души, и какими дѣйствительно оно отразилось. Культурный обликъ старой Руси даетъ намъ возможность и самимъ напередъ предугадать, какъ на общемъ черномъ фонѣ нашей жизни загорить звѣзда Максима, какъ она освѣтитъ своимъ яркимъ свѣтомъ почти все наше общество тогдашнее и какъ люди, непривыкшіе къ такому необычайному свѣту, возстанутъ противъ него и будутъ его всячески гнать и преслѣдовать. Предъ нашими глазами все время живо проходитъ грандіозная, потрясающая драма борьбы свѣта со тьмою.

Изучая творенія Максима Грека, авторъ извлекаеть на свъть изъ этой богатьйшей еще и до сихъ поръ сокровищницы много интересньйшихъ страницъ. Располагая свой матеріалъ не механически, а прагматически, въ строго продуманномъ порядкъ, о. Михаилъ пытается дать намъ любопытньйшую, цълостную схему воззръній автора преп. Максима Грека, схему отвътовъ его почти на всъ вопросы

10\*

нашей общественной, церковной жизни, государственной жизни. Кажется, не осталось ни одной стороны жизни, которой не коснулся бы нашъ "русскій Саванаролла", преп. Максимъ Грекъ. Мы нисколько не преувеличимъ, если скажемъ, что многія изъ воззръній преп. Максима Грека, внсказанныя имъ въ первой четверти XVI столътія, не стали еще и до сихъ поръ достояніемъ нашей церковно-общественной жизни, не смотря на необычное повышеніе пульса нашей жизни въ послъдніе дни. Даже скажемъ больше того. Со сцены жизни сойдемъ не только мы, но сойдетъ и еще длинный рядъ поколъній, а многія ръчи преп. Максима Грека останутся по прежнему только ръчами на бумагь, а не воплотятся въ жизнь.

Хорошее сочинение о. Михаила все же не безъ недостатковъ. Не долгъ только присяжнаго рецензента заставляеть меня указать ихъ въ сочинении о. Михаила, а глубокая до боли скорбь, что они сдъланы имъ. Скорблю безъ мърн. что авторъ не исчерпалъ самой значительной части гомилетическаго матеріала въ твореніяхъ преп. Максима Грека. Онъ ввелъ читателя какъ бы только въ преддверіе этого матеріала, показалъ землю обътованную, далъ возможность немного заглянуть въ рай черезъ открытыя двери, наполнилъ душу восторгомъ, предощущениемъ необыкновенныхъ, захватывающихъ душу картинъ, и на этомъ самомъ досадномъ мъств и оборвалъ свою ричь. А между твмъ исчерпать вполнъ публицистический матеріалъ, содержащийся въ твореніяхъ преп. Максима Грека, и составляло главнъйшур обязанность автора. Конечно, у автора найдется какое-либо извинение въ данномъ случав. Но какъ бы ни былъ правдивь его отвёть, все же онь не заполнить собою тёхь интереснайшихъ и животрепещущихъ страницъ, какія должны были бы быть въ его сочинении и какихъ мы теперь въ немъ не находимъ.

Можно было бы указать въ сочинении о. Михаила просмотры источниковъ и пособій, нёкоторые недочеты въ распредёлении матеріала, различныя стилистическія шереховатости и т. д. Но мы считаемъ дёлать это излишнимъ.

Главный основной тонъ работы авторомъ взятъ совершенноправильно.

Автора труда о преп. Максимѣ Грекѣ, какъ церковномъ

публицисть, признаю достойнымъ степени кандидата богословія".

13) Заслуженнаго ординарнаго профессора А. Д. Бъляева о сочинении студента Краско Николая на тему: "Сравнительный обзоръ догматическаго ученія Святаго Димитрія Ростовскаго и Стефана Яворскаго":

"Раскрывши во введени (1-49 стр.) положение, что литература есть отзвукъ жизен и что, въ частности, многія догматическія сочиненія въ Россіи въ началь XVIII въка были вызваны на свътъ необходимостію для православныхъ богослововь бороться частію противь лютерань и кальвинистовъ, умножившихся и имъвшихъ силу въ Россіи при Петръ Великомъ, частию противъ раскольниковъ, г. Краско въ концѣ введенія намѣчаеть двѣ задачи своего труда: во-первыхъ, объективно сравнить богословіе Св. Димитрія Ростовскаго съ богосновіемъ Стефана Яворскаго, принявши за основание для сравнения "Камень върн", какъ главное догнатическое сочинение втораго изъ этихъ богослововъ; во вторыхъ, дать сравнительную оцёнку догматическаго ученія Св. Димитрія Ростовскаго и Стефана Яворскаго. Выполненію первой задачи посвящена первая, большая, часть сочинения (50-281 стр.); вторая задача раскрыта во второй части (282-811 стр.).-Первая часть распадается на тринадцать главъ: 1) о святнать иконахъ; 2) о крести; 3) о мощахъ; 4) о святвищей евхаристік; 5) о призыванія святыхъ; 6) о душахъ святыхъ; 7) о благотворения преставлышимся; 8) о предавіяхъ; 9) о святвашей литургій; 10) о святыхъ постахъ; 11) о благикъ дълахъ; 12) о наказаніи сретиковъ; 13) объ антихристь. Всь эти предметы раскрыты въ "Камив въры", кромъ ученія объ антихристь, изложеннаго въ особомъ сочинении Стефана Яворскаго. О каждомъ изъ этихъ предметовъ издожены основния мысли и доказательства мыслей. а также опроверженія не согласнаго съ ними инославнаго и раскольническаго ученія, изъ "Камня въры" Стефана Яворскаго и изъ "Розыска", какъ главнаго догматико-полемическаго сочинения Св. Димитрія Ростовскаго, —изложены обстоятельно и документально.

Въ первой главъ второй части г. Краско оцъниваеть богословіе Св. Димитрія Ростовскаго и Стефана Яворскаго по содержанію, а во второй главъ по изложенію. Общій выводъ его тоть, что какъ по содержанію, такъ и по формъ сочиненія обоихъ нашихъ богослововъ были написаны подъ вліяніемъ римско-католическаго богословія. Но степень зависимости того и другаго отъ этого богословія не одинакова. "Камень въры" есть подражание сочинениямъ Беллярмина в Бекана, съ значительными заимствованіями изъ ихъ сочиненій; а въ сочиненіи объ антихристь замътно вліяніе испанскаго богослова Малвенды, написавшаго обширное сочинение объ антихристь. Въ сочиненияхъ Св. Димитрия Ростовскаго самостоятельности несравненно больше, нежели въ сочиненіяхъ Стефана Яворскаго. Отмъчаеть г. Краско н то. что Св. Димитрій Ростовскій въ своей полемикъ противъ ученія объ антихриств раскольниковъ пользовался сочиненіемъ Яворскаго объ антихристь (оно было напечатано въ 1703 г.); но, съ другой стороны, Яворскій въ "Камень въры", появившийся, какъ полагаютъ, въ 1718 г., внесъ заимствованія, иногда и буквальныя, изъ "Розыска" Ростовскаго святителя, который вышель въ свъть въ 1709 г. Впрочемъ вопроса о зависимости сочинений Св. Димитрія Ростовскаго и Стефана Яворскаго отъ сочинений отечественныхъ и иноземныхъ богослововъ г. Краско коснулся вскользь. Относительно "Камня вѣры" этоть вопросъ разработанъ широко и обстоятельно въ магистерскомъ сочинени Морева, и достаточно было только сослаться на это сочинение, что г. Краско и дълаетъ. Но въ какой мъръ Св. Димитрій Ростовскій самостоятелень въ своихъ сочиненіяхъ и въ частности въ "Розыскѣ", а также каковы характеръ и разывры зависимости сочиненія Стефана Яворскаго объ антихристь отъ книги Малвенды о томъ же предметъ, этого г. Краско не изслъдовалъ нарочито. Отивтилъ г. Краско и другія черты богословія святителей, принадлежащія имъ обоимъ, или свойственныя одному изъ нихъ. Сравнительная оценка ихъ богословія, однако, не получила подъ его перонъ достаточной яркости. Для оценки богословія святителей съ формальной стороны ему следовало бы применить следуюпій пріемъ. Такъ какъ всв 12 трактатовъ "Камня вѣры", по своему построению, способу аргументации и вообще во всёхъ отношеніяхъ, похожи другъ на друга почти какъ двѣ капли воды, то следовало, взявши какой-либо одинъ трактать, сдёлать оцёнку его во всёхъ подробностяхъ, поясняя положенія примърами. Тогда получилась бы карактеристика

"Камня вёры" съ формальной, а отчасти и съ матеріальной стороны, реальная, наглядная, осязательная. Затёмъ нужно было съ достаточною подробностію указать особенности богословія Св. Димитрія Ростовскаго. Тогда для читателя было бы ясно, чёмъ и какъ отличается богословіе одного святителя оть другаго. Тогда обнаружилось бы, что богословіе Св. Димитрія Ростовскаго отличается оть богословіе Св. Димитрія Ростовскаго отличается оть богословія Стефана Яворскаго больше, нежели какъ показано въ сочиненіи г. Краско.

Въ сочиненіи г. Краско есть неточности. Такъ, на 47 стр. онъ признаетъ "Камень въры" трудомъ исключительно догматическимъ, въ которомъ нѣтъ ничего относящагося къ обрядовой сторонѣ. А ученіе о постахъ? Не важно, что самъ Яворскій назвалъ это ученіе догматомъ. Во всякомъ случаѣ "Камень вѣры" есть сочиненіе догматико-полемическое, а не чисто догматическое. На 229 стр. на основаніи Словаря Митрополита Евгенія о сочиненіи Яворскаго объ антихристѣ сказано, что оно составлено по сочиненіямъ Малвенды. Но Малвенда написалъ одно сочиненіе: "De Antichristo".

Вообще же сочинение г. Краско обработано хорошо и вполић закончено, изложено просто и ясно, языкомъ сжатымъ. Авторъ его достоинъ степени кандидата".

14) И. д. доцента Е. А. Воронцова о сочинении студента Крутикова Андрея на тему: "Еврейская школа (педагогическія воззр'внія древнихъ евреевъ)":

"Рецензенть настоящей работы недавно читаль въ одномъ изъ поданныхъ ему семестровыхъ сочиненій недоумѣнный вопросъ его автора: возможно ли сказать что-либо новаго изъ области древне-еврейскаго школьнаго дѣла? Г. Крутиковъ на 84 стр. своей работы правильно замѣчаеть: natura hominis novitatis avida est. Трудъ г. Крутикова, подлежавшій нащему разсмотрѣнію, утвердительно отвѣчаетъ на вышеприведенный вопросъ: онъ несомнѣнно даетъ нѣчто новое, а старое приводитъ лишь отчасти и во всякомъ случаѣ въ новой оригинальной группировкѣ элементовъ. Сообщая свой замѣчанія на трудъ г. Крутикова, рецензентъ не считаетъ ихъ исчерпывающими свойства его работы и въ этомъ случаѣ аппелируетъ къ собственному наблюденію автора, формулированному на стр. 124: умственный трудъ не поддается точной оцѣнкѣ. Все сочиненіе о древне-еврейской школѣ распадается на 2 части: большую, трактующую о дисциплинахъ, изучавшихся въ древне-еврейской школъ,-Писаніи, мидрашть и мишить (особенно детально анализируется мишна трактата Халла), и меньшую, занимающуюся изложениемъ метода обученія. Первая часть богаче эрудицією, возможно и потому, что здъсь не требовалось побочныхъ познаний внъ сферы археологіи въ тёсномъ смыслѣ слова. Пособіями для автора служили мишна и тосефта и некоторыя немецкія монографіи. Рецензенть особенно прив'ютствуеть выступленіе г. Крутикова самостоятельнымъ изслѣдователемъ по тексту мишны (хотя и въ переводъ на русскій языкъ). Для выясненія крупныхъ достоинствъ работы г. Крутикова достаточно указать, что онъ буквально по крупицамъ собралъ нужный для него матеріалъ, обнаруживъ выдающіяся способности коллектора научныхъ данныхъ и тонкаго аналитика.

Признавая вполнъ возможнымъ появленіе работы г. Крутикова въ печати, рецензентъ считаетъ нужнымъ отмътить ея частные недочеты, требующіе исправленія: 1) Нужно дифференцировать понятіе тора, каковое у г. Крутикова считается идентичнымъ съ понятіемъ Пятокнижія (по библейскому словоупотреблению тора просто учение, моро-учитель). Тетратомическое разделение институтовъ въ Пятокнижин не совпадаеть съ номенклатурою равзиновъ, различавшихъ законы только 8 видовъ (трихотомія): хуккоть, мицвоть, мишпатимъ (у христіанскихъ писателей judicialia, ceremonialia, moralia). 2) Таргумъ неправильно считается вербальнымъ переводомъ еврейскаго текста Библін, между тъмъ онъ продукть экзегесиса, перифраза текста съ общирными по мъстамъ глоссами (особенно въ фрагментарномъ таргумъ Іерушальми и у Псевдојонаеана), сильно интериолированная элементами мидраша (аггадою). 8) Авторъ мало останавливается на вопросв, почему чтеніе торы уподобляется жертвь; здъсь возможенъ экскурсь въ область эволюція древнееврейскаго культа, измѣнившагося послѣ паденія трама изъ культа кровавыхъ жертвъ въ культь лирико-дидактическаго типа (чтенія Шисанія и молитвъ). 4) Авторъ считаетъ невозможнымъ актъ вхожденія чаши съ жертвенною кровію (жертва хаттатъ) во святилище (гехаль),-напомнимъ ему обрядность для очищенія. 5) При рвчи о вліяній языческой

культуры на іудейство нужно различать матеріальную культуру оть духовной; евреи также воспринимали греческія и латинскія слова, какъ мы нёмецкія (вагонъ---Wagen, кучерь---Kutscher и т. п.) виз какой бы то ни было германофили. 6) Въ области внъшнихъ свъдъній развиновъ (не торальныхъ) авторъ упоминаеть о математическихъ и астрономическихъ познаніяхъ, но считаетъ ихъ незначительными, однако Самунлъ Младшій говорняъ, что знаеть небесные пути (т. е. орбиты), какъ улицы въ Негардев (допускаю охотно здесь самовозвеличение), трактаты Kilaim и Erubia содержать геометрические элементы, а трактать Холинъ даже зоологическую дисциплину-орнитологію. Вообще положеніе экзотерическихъ наукъ въ талмудѣ трудно опредѣлимо, и всякіе выводы здёсь преждевременны. 7) При рёчи объ учателяхъ элементарной еврейской школы авторъ недостаточно выяснилъ, кто хазанъ и соферъ. Думаю, что хазанъ не профессіональный учитель. а синагогальный смотритель (въ новомъ завъть ижпости (Луки 4, 20), исполнявший обязанности наставника для детей при отсутстви настоящаго развина, а соферъ-каллиграфъ-учитель письма-чистописанія. Другихъ важныхъ недоточетовъ нътъ, перечисленіе же достоинствъ работы повлекло бы длительную передачу ся разнообразнаго содержанія.

Въ заключение долженъ отозваться съ особою похвалою о методъ изложения въ сочинения г. Крутикова: онъ даетъ non multa, sed multum, умъетъ выбирать яркие примъры (напримъръ при выяснения метода толкования мъсто Бытия объ "игръ" Измаила и мъсто мишны о составления т. н. гета), мастерски иллюстрируетъ свои тезисы фактами, только немногия объемистыя подорочныя примъчания могли бы быть опущены безъ ущерба для научнаго достоинства сочинения, являясь отчасти плодомъ настроения. Степени кандидата богословия авторъ вполнъ заслуживаетъ".

15) Заслуженнаго ординарнаго профессора П.И. Цвъткова о сочинении студента *Лебедева Алексъя* на тему: "Обзоръ русской педагогической литературы за послъднее полустоявтие 19 въка":

"Интересная въ высшей степени тема названнаго сочинения обработана весьна обстоятельно. Охарактеризовавъ въ двухъ первыхъ главахъ первой части, служащихъ какъ бы введе-

ніемъ, воспитаніе и образованіе на Руси до 19 вѣка и разъяснивъ значение годовъ, предшествовавшихъ освобождению крестьянъ, въ исторіи русской педагогики, авторъ начертываеть картину движенія педагогической литературы въ нашемъ отечествъ въ послъднія десятильтія 19 въка. Предъ читателемъ проходятъ съ своими педагогическими работами Пироговъ, Ушинскій, баронъ Корфъ, Стоюнинъ, Рачинскій и другіе діятели и работники въ области русской педагогики. Авторъ не соблазнился сравнительной легкостью, какую представляеть хронологическое обозрѣніе сочиненій, но систематизировалъ собранный матеріаль, расположивь его по следующимъ рубрикамъ: "Русская педагогія, какъ наука; ея главные представители. Научныя основы воспитанія, его возможность, необходимость и предъльныя границы" (гл. 8 первой части); "Національность въ русскомъ воспитанія и главные представители этого направленія; его хорошая н дурная стороны" (гл. 4 первой части); "Индивидуализація, какъ основа воспитанія. Понятіе индивидуальности. Крайности этого направленія въ нашей педагогикв"--свободное воспитание" (гл. 1 второй части); Умственное воспитание; его сущность и значение въ воспитательномъ процессъ. Два направленія по вопросу объ отношеніи образованія къ нравственному воспитанію" (гл. 2 второй части); "Вопрось о религіозно-нравственномъ воспитаніи въ русской педагогической литературь. Гуманность на основъ христіанской любви, какъ главный принципъ воспитательныхъ отношеній. Наказанія и ихъ смыслъ" (гл. 8 второй части); "Эстетическое воспитание; его отношение къ нравственному. Средства эстетическаго воспитанія" (гл. 4 второй части). Источники и пособія у автора, по самому свойству темы, были исключи. тельно русские. Но русскихъ книгъ ему нужно было прочитать очень значительное количество. И что они, дъйствительно, были имъ прочитаны, свидетельствуетъ твердость, съ которою сдёланы имъ анализы всъхъ выдающихся произведеній русской педагогической литературы. Помимо анализовъ, авторъ не однажды даеть оцёнку излагаемыхъ имъ педагогическихъ воззрѣній, проявляя сочувствіе или несочувствіе къ нимъ. Сужденія автора правильны и хорошо обоснованы. Изложение въ его сочинении одушевленное. Видимо, вопросы воспитанія близки его сердцу. Очень желательно, чтобы г. Лебедевъ не оставлялъ занятій по педагогикъ. Онъ можетъ въ этой области знанія сдълать не мало добраго и полезнаго, благодаря сердечному отношенію къ вопросамъ воспитанія и тонкому пониманію его задачъ".

16) Экстраординарнаго профессора Н. Г. Городенскаго о сочинени студента Лебедева Вихтора на тему: "Идеалы жизни по современной нъмецкой бедлетристикъ":

"Сочинение г. Лебедева написано по ясному и опредъленному плану. Авторъ находить въ современной нъмецкой беллетристикѣ два теченія-индивидуалистическое и соціа. листическое. Первое стремится освободить личность оть оковъ и стъснений традиціоннаго общественнаго уклада и указываеть высшую цёль существованія въ развитіи индивидуальной мощи, въ творческомъ самораскрыти сильной личности; второе хочеть устранить неравенства въ распредвления жизненныхъ благъ, проистекающія изъ ненормальнаго устройства современнаго общества, и такимъ образомъ обезпечить всёмъ возможность максимумъ счастья. Авторъ находить, что въ конечномъ выводъ эти идеалы не исключають другъ друга, такъ какъ съ одной стороны, индивидуальная сила въ своемъ творческомъ самораскрыти изливаетъ свои блага на окружающую среду, стимулируя въ ней такой же процессь разцевта индивидуальностей, съ другой, -- эти блага индивидуальнаго развитія могуть сдёлаться достояніемъ всвхъ лишь тогда, когда массы будуть выведены изъ теперешняго состоянія матеріальной и духовной порабощенности. Сопоставляя затемъ только что изложенныя идеи съ христіанствомъ, г. Лебедевъ находитъ, что какъ бы онв ни представлялись далекими оть христіанскаго ученія по формѣ своего раскрытія у современныхъ писателей, въ своей основѣ онѣ вполнѣ согласны съ существомъ ученія Христа.

Сочиненіе г. Лебедева представляеть собою очень хорошую студенческую работу. Авторь изучиль наиболье выдающіяся произведенія современной ньмецкой беллегристики и съумьль отмѣтить въ нихъ тѣ стороны, которыя характерны именно для современной эпохи. Жаль только, что вышеуказанная схема сочиненія г. Лебедева не столько вытекаеть у него естественнымъ образомъ изъ его знакомства съ современной нъмецкой беллегристикой, сколько составляеть результать изученія философіи Ницше и соціалистической теоріи. Правда, что вліяніемъ вменно этихъ ученій объясняются указанныя авторомъ отличительныя черты современной нёмецкой беллетристики, но послъдняя отражаеть философскія и соціальныя идеи въ измъненномъ и преломленномъ видъ. Это обстоятельство совершенно ускользаеть оть вниманія г. Лебедева. Последствіемъ заимствованія схемы отвив явилась ея недостаточная гибкость и эластичность. Писатели совершенно разнородные, какъ напр., Гауптманъ и Шниплеръ, попадають у автора подъ одну и ту же рубрику, и мы не видимъ ни малъйшаго намека на ихъ индивидуальныя отличія. Это главный недостатокъ сочиненія г. Лебедева. Нужно прибавить еще, что изучение самой нъмецкой беллетристики даже при томъ ограниченномъ времени, какое находилось въ распоряжении автора, могло бы быть значительно шире. Все это однако не мъшаеть признать работу г. Лебедева болье, чвиъ удовлетворительною для полученія степени кандидата".

17) И. д. доцента И. М. Громогласова о сочинени студента Лепехина Паела на тему: "Розыскъ" св. Димитрія Ростовскаго, какъ намятникъ противораскольнической полемики":

"Съ водвореніемъ, хотя и далеко еще не полнымъ, началъ въротернимости въ нашемъ законодательствъ устная и литературная полемика съ религіозными заблужденіями пріобрътаеть значение единственной мъры борьбы съ такъ навываемымъ старообрядческимъ расколомъ. Это обстоятельство, но справедливому замѣчанію автора разсматриваемаго сочиненія, "для лицъ, близко стоящихъ къ дълу борьбы съ раскольническимъ лжеученіемъ, естественно выдвигаеть на сцену вопросъ объ историческомъ ходъ и развитіи противораскольнической полемики вообще, и вмъсть съ тымъ, въ частности, и такое или иное знакомство съ отдъльными трудами въ этой области, заслуживающими особеннаго вниманія". Историко-критическому разсмотрѣнію одного изъ замѣчательнъйшихъ трудовъ этого рода, принадлежащихъ XVIII стол'втію, и посвящено находящееся передъ нами изследованіе г. Лепекина.

Изслѣдованіе состоить изъ небольшого введенія (стр. 1—7) и двухъ частей. Въ первой изъ нихъ "исторической" (стр. 8—89), раздѣленной на 5 главъ, послѣ краткаго очерка причинъ и условій, способствовавшихъ ноявленію и распространенію раскола въ предѣлахъ ростовской епархіи, излагаются необходимыя свёдёнія объ авторё "Розыска", участін его въ борьбѣ съ мѣстнымъ расколомъ и самой книгѣ, составляющей плодъ этого участія (ся заглавія, первоначальныхъ читателяхъ, для которыхъ она предназначалась, источникахъ и пособіять, какими пользовался составитель, сохранившихся до нашего времени старшихъ рукописныхъ экземплярахъ, печатныхъ изданіяхъ и т. п.). Вторая часть изслёдованія-"критическая" (стр. 90---198)-состоить также изъ 5 главъ. Здесь, послё краткаго обозренія болье раннихъ полемическихъ трудовъ (главнымъ образомъ "Жезла" и "Увѣта"), данъ сжатый очеркъ содержанія "Розыска" и оцівнка его, какъ памятника противораскольнической полемики, указаны главнъйшія черты сходства и различія этого памятника съ другими, вышеназванными, отношение раскольниковъ къ "Розыску" и вліяніе его на послѣдующую полемическую литературу противъ раскола.

Уже изъ этого сообщения о составъ разсматриваемаго изслёдованія можно видёть, что авторъ съумёль дать вполнё правильную постановку своей работь и исчерпать свой предметь съ достаточной широтой и полнотой. И действительно, въ сочинении нельзя указать ни одного сколько-нибудь значительнаго пробъла ни въ кругу затронутыхъ вопросовъ, ни въ составъ матеріаловъ, привлеченныхъ къ ихъ выясненію. При такихъ качествахъ работы небольшой объемъ ея производить особенно пріятное впечатлізніе. Въ студенческихъ сочиненіяхъ рёдко встрётишь такое умёнье взять изъ своихъ источниковъ и пособій только нужное, прямо относящееся къ темѣ, и ничего излишняго. Сжатость и точность изложенія еще болье заставляють оцьнить способность автора къ учено-литературной работв. Какихъ-нибудь частныхъ, бросающихся въ глаза, недосмотровъ и промаховъ нъть въ произведении г. Лепехина, если не считать странной обмолвки на стр. 89, будто появление перваго печатнаго изданія "Розыска" (М. 1745) стоить въ связи съ заботами Министерства Внутреннихъ Дълъ объ изыскании изръ борьбы съ расколомъ. Въ стилистическомъ отношении сочинение почти безупречно. Признаю его очень хорошей кандидатской диссертаціей".

18) Заслуженнаго ординарнаго профессора В. О. Ключевскаго о сочинени студента Макова Александра на тему: "Участіе духовенства въ управленіи Московскаго государства XV—XVI в.в.":

"Авторъ ограничилъ свою задачу участіемъ духовенства въ областномъ управленіи, не имѣвъ времени заняться центральнымъ. Онъ основательно воспользовался главными сочиненіями по его предмету, ознакомился и со значительнымъ количествомъ документовъ и собранный матеріалъ расположилъ по обдуманной программѣ. Изложеніе отличается точностью и простотой. Желательно было бы 1) болѣе обстоятельное изображеніе общаго государственнаго управленія, насколько это требовалось задачей сочиненія, и 2) внясненіе основъ участія духовенства въ управленіи и тѣтъ интересовъ, какіе сословіе вносило въ управленіе своимъ участіемъ. Вообще авторъ слишкомъ сдержанно высказнваетъ свои выводы и соображенія. Впрочемъ эти недостатки не мѣшають признать его трудъ очень удовлетворительнымъ".

19) Ректора Академін Епископа Едокима о сочиненін студента священника Опоцкаго Николая на тему: "Образъ Господа Іисуса Христа, какъ Учителя":

"Въ наши дни жгучихъ исканій живой, искренней, совершенно христіанской проповѣди безъ малѣйшаго даже уклона въ сторону различныхъ иныхъ ученій, раздающихся повсоду и повседневно теперь съ многоразличныхъ трибунъ, многіе более искренніе пастыри пытаются найти секреть неотразимаго вліянія на людей и возвратить себ' утраченное положеніе. Въ эпоху раннъйшихъ церковно - реформаціонныхъ движений въ погонъ за утраченнымъ идеаломъ взоры писателей обращались къ первохристіанскимъ временамъ и тамъ искали разръшенія своихъ недоумъній. Нынъ естественно, кажется, болье чыть когда-либо современнымъ пастырямъ искать эти утраченные идеалы въ глубинъ давно минувшихъ временъ. Авторъ названнаго сочинения, какъ пастырь. уже не мало потрудившійся въ дълъ спасенія душъ человъческихъ, ръшилъ все свое внимание сосредоточить на нашемъ первомъ необычайномъ небесномъ Учителъ-Христв Спаситель и отсюда почерпнуть матеріаль объ учительствь, такъ нужномъ и необходимомъ въ наши смутные дни.

Авторъ понялъ задачу своего труда не механически, не исторически, не археологически, не внѣшне научно, а внутренно глубоко исихологически, философски, мистически н - 159 -

жизненно-практически. Свой трудъ онъ готовилъ не какъ неизбъжную и печальную необходимость, а какъ такой трудъ, который прежде всего для самого автора, для его изстрадавшейся души дасть полное удовлетвореніе и разръшеніе мучнышихъ его вопросовъ. Отсюда во всемъ трудъ, оть начала до конца его, сильной живой струей течеть глубокое чувство дюбви къ Христу Спаситело, какъ Небесному Учителю, и невольно заражаетъ своей силой читателя.

Сочиненіе о. Никодая очень оригинально по замыслу. Оно не подходить подъ мърку обнчныхъ сочиненій на подобную тему. Сочиненіе не занимается всевозможными историкоархеологическими вопросами этой области, какъ-то: наименованіе проповъди Спасителя, формы ръчей и бесъдъ Господа, языкъ и пр. Оставляя внъшнюю сторону вопроса, авторъ все свое вниманіе хочеть сосредоточить исключительно на внутренней. Й адъсь онъ всюду старательно изобгаетъ всъхъ сходастическихъ тонкостей даннаго вопроса. Онъ слѣдитъ только за тъмъ, что въ проповъди является самымъ главнымъ и, исходя отсюда, дълаетъ весьма цѣнные выводы для современныхъ пастырей.

Авторъ ставитъ и современнаго пастыря, и современнаго пасомаго предъ Христомъ Спасителемъ, какъ бы Онъ сейчасъ еще видимо жилъ на землъ, ходилъ по градамъ и весямъ, уча и благотворя. Онъ останавливается предъ каждымъ почти моментомъ земной жизни Спасителя и заставляеть пережить читателя всё эти моменты не въ исторической тольке перспективѣ, не какъ только безразличный факть, научно обследуемый, а непосредственно, своимъ собственнымъ сознаніемъ, всёми силами своей души, пережить ихъ реально, понять, принять или отвергнуть. Везде и всюду онъ пытается раскрыть психологію веры, посвятить въ самые сокровенные тайники души человѣческой, наглядно указать, какъ зарождается въ насъ глубокая въра и всв святня мысли. чувства, ръшенія, какъ небо объединяется съ землей. Его анализъ иногда приводить читателя въ самую глубь мистики челов'вческой жизни съ ея стихійнымъ наклоненіемъ въ сторону Христа и антихриста.

Предъ читателемъ проходитъ сложвая схема педагогики спасенія. Оригинальная постановка вопроса, отмѣчаемая нами, такъ поражаетъ и увлекаетъ автора, что онъ дѣлаетъ по--- 160 ----

своихъ думъ и гаданій. Кругъ своихъ идей онъ реализуеть въ особый жизненно - практическій уставъ христіанскихъ братствъ (трудовнкъ, напримъръ) "вселенское братство Хрнстово", "братство въры и любви" (815 - 816), "организацио жизни во Христв". Онъ хочеть, чтобы у насъ было не книжное или бумажное христіанство, сохраняющееся только въ книгахъ въ многоценныхъ окладахъ, не въ библіотекахъ только, а прежде всего и главнье всего въ душахъ самихъ христіанъ. Пусть христіанство станеть жизнью и дыханіемъ всякаго христіанина. Пусть каждый поступасть всегда во всякомъ случав такъ же, какъ поступилъ бы Самъ Христосъ, если бы Онъ былъ въ это время на нашемъ мъсть. Нужна мудрая организація добра, чего мы не имвемъ въ настоящее время, какъ есть организація зла, такъ мастерски разработанная и проводимая въ жизнь. Тогда мы будемъ перекилываться съ своими противниками не словами, а жизненно-практическими укладами. Проповъдь онъ понимаеть "не какъ область реторики, но какъ область аскетики", реальной правды, а не словесной. Тогда върнъе и обезпечените будеть наша побъда. Ибо такъ было въ самомъ началъ исторіи. Такъ должно быть и теперь.

Въ качествъ недостатковъ въ сочиненій автора нужно отмѣтить слъ́дующіе. Авторъ слишкомъ строгъ по отношенію къ произведеніямъ научнаго характера. Подобныя сочиненія будто бы обречены "лишь на украшеніе многотомныхъ книгохранилищъ", остаются "безъ читателей". Обширнъйшая богословская литература для автора часто лишь только "благоглупость" (120). Съ рѣшительностію, достойною болѣе хорошаго примѣненія, авторъ заявляеть, что онъ "нъмецкихъ, французскихъ, англійскихъ и другихъ сочиненій не признаетъ" (9 и др). Такимъ образомъ съ точки зрѣнія автора почти всѣ ученые наши богословы, выдающіеся талантливъйшіе писатели представляютъ собою какое-то болѣзненное ненормальное явленіе и занимаются какъ будто бы толченіемъ воды въ ступѣ. Полемизировать съ авторомъ въ данномъ случаѣ считаю излишнимъ.

Отсутствіе научныхъ пособій и неудачное использованіе нѣкоторыхъ изъ нихъ отразилось на сочиненіи автора худо. Сокровищница знаній, которыя пріобрѣтало съ неимовѣрными мученическими усиліями челов'вчество, дала бы автору очень много весьма цівнаго матеріала и въ направленіи раскрытія даже его собственныхъ мыслей.

Неръдко авторъ переступаетъ границы своей спеціальной работы и уходитъ въ область чисто или философіи Евангельской исторіи, или просто Евангельской исторіи повъствовательнаго характера.

Встръчаются въ сочинении совершенно невърныя суждения (63, 66, 807, 809, 812 и др.).

Не мало встръчается въ сочинении общихъ мъстъ, весьма убійственно дъйствующихъ на читателя. Не всюду правильна терминологія (47 и др.), хромаетъ по мъстамъ и стиль.

- Желаю отъ души автору въ своей жизни осуществить свой планъ "служенія слова". Стецени кандидата богословія признаю достойнымъ".

20) И. д. доцента С. И. Смирнова о сочинении студента Парнасскаго Василія на тему: "Судьба соборности въ древней русской церкви":

"Содержаніе сочиненія слѣдующее. Положеніе начала соборности въ восточной церкви ко времени возникновенія русской церкви (во введеніи). Первоначальныя условія развитія соборности въ древне-русской церкви. Соборы для избранія митрополитовъ. Участіе русскихъ епископовъ на соборахъ при константинопольскомъ патріархѣ. Соборы, созывавшіеся кіевскимъ митрополитомъ. Судьба соборности въ епархіальномъ управленіи. Соборность въ приходскомъ управленіи. Соборы низшаго духовенства въ московской Руси. Соборы, созывавшіеся московскими митрополитами. Время митрополита Макарія. Освященный соборъ при патріархѣ.

Сочиненіе представляеть въ общемъ добросовѣстную работу, дающую удовлетворительный отвѣть на поставленный вопросъ. Авторъ разсматриваеть судьбу соборнаго начала въ стров древне-русской церкви въ связи съ исторіей отношенія нашей церкви сначала къ константинопольскому патріарху и русскому государству, затѣмъ только къ этому послѣднему. Нельзя сказать, чтобы всѣ выводы автора были безспорны (напр. роль епархіальныхъ соборовъ умалена), чтобы всѣ отдѣлы были обстоятельны (о соборахъ при м. Макаріи слѣдовало говорить гораздо подробнѣе); нельзя сказать, чтобы авторъ вездѣ относился съ одинаковою внима-

<u>-162</u> ---

тельностью къ даннымъ источниковъ, касающимся его вопроса: порою онъ опускаеть важное и приводить второстепенное, а иногда и не имъющее прямого отношенія къ его темѣ: напр. о совѣщаніяхъ кн. Владиміра съ епископами, о присутствіи послёднихъ на праздничныхъ трапезахъ князя. Для иныхъ отдёловъ, напр. для перваго-о судьбё соборности въ восточной церкви-можно было бы рекомендовать автору болёе свёжую литературу, чёмъ какой онъ пользовался, тъмъ болье, что она подъ рукой, --- въ современныть духовныхъ журналахъ и газетахъ. Не вездѣ авторъ провъряеть показанія, взятыя изъ вторыхъ рукъ, а иногда изъ устаръвшихъ пособій (исторій Татищева, Платона, Филарета), случается, приводить безъ оговорки спорныя въ наукъ мнъ. нія (напр. о еретичеств' митр. Зосимы). Но это детали. Въ общемъ же сочинение г. Парнасскаго даетъ отчетливув и върную картину слабой степени развитія соборнаго начала въ древне-русской церкви".

21) Заслуженнаго ординарнаго профессора П. И. Цвъткова о сочинении студента *Перехвальскаго Сергия* на тему: "Выборное начало въ примънении къ духовенству древне-восточной и русской Церкви":

"Сочинение г. Перехвальскаго состоить изъ введения и двухъ главъ. Во введении (стр. 1-80) указывается на трудность ришенія избраннаго предмета вслидствіе того, что приходится разсматривать исторію выборнаго начала въ періодъ, по меньшей мъръ, осьми въковъ, начиная съ Апостольскаго времени до раздъленія церквей и затъмъ въ русской Церкви, и вслъдствіе того, что вопросъ о выборномъ началъ соприкасается и съ каноническимъ правомъ, и съ догматикой, и съ гражданскимъ правомъ, и съ исторіей вообще. Въ первой главъ (стр. 80-829) доказывается существование выборнаго начала въ Церкви при Апостолахъ и въ періодъ мужей Апостольскихъ, затъмъ во 2 и 3 въкахъ и въ эпоху соборовъ. Но мало - по-малу выборное начало въ примънени къ духовенству древне-восточной Церкви потеряло силу. Авторъ справедливо замъчаеть, что были двѣ главныя причины ослабленія, а потомъ исчезновенія выборности: а), измѣненіе взгляда на значеніе епископства и клира въ Церкви; слъды этого измъненія можно находить даже въ писаніяхъ Кипріана, и б), элоупотребленія народа при выборахъ. Далѣе, прекращенію выборности, по его мнѣвію, содѣйствовало, также, развитіе императорскаго абсолютизма. Во второй главѣ (стр. 329—448) утверждается, что поставленіе епископовъ и клира на Руси послѣ того, какъ она пріобрѣла церковную самостоятельность, имѣло характеръ выборно-общественный, но потомъ, по мѣрѣ усиленія государственнаго начала, выборность духовныхъ лицъ начала замѣняться назначеніемъ. Къ первой главѣ присоединены данныя о поставленіи духовныхъ лицъ въ католичествѣ и протестанствѣ, а ко второй главѣ данныя о выборномъ началѣ въ югозападной русской Церкви и въ Церкви Россійской при императорахъ.

Матеріалъ для рѣшенія избраннаго вопроса г. Перехвальскимъ собранъ очень значительный, и въ этомъ положительное достоинство его сочиненія. Но нельзя не признать, что къ обслѣдованію собраннаго матеріала и проясненію значенія выборнаго начала въ духовенствѣ древне-восточной и русской Церкви не приложено надлежащей тщательности. Сужденія автора, вообще, правильны, но не обоснованы твердо. Данныя для рѣшенія вопроса черпаются изъ вторыхъ рукъ. Многословіе и повтореніе очень не рѣдки. Особенно мало обработана вторая глава сочиненія, въ которой видимъ одни наброски мыслей безъ обстоятельнаго разсмотрѣнія и раскрытія. Цѣнность сочиненія много понижается указанными недостатками. Но для полученія авторомъ степени кандидата богословія сочиненіе вполнѣ достаточно".

22) И. д. доцента И. М. Громогласова о сочинении студента Пятницкаго Нила на тему: "Расколоучитель попъ Лазарь и его челобитныя":

"Личность и дѣятельность одного изъ первыхъ расколоучителей, имя котораго стоитъ въ заглавіи разсматриваемаго сочиненія, доселѣ еще не были предметомъ спеціальнаго изслѣдованія въ литературѣ о русскомъ расколѣ, если не считать небольшой брошюрки г. В. Дмитревскаго, представляющей извлеченіе изъ Яросл. Губ. Вѣдом. за 1888 г., да краткихъ библіографическихъ замѣчаній о "челобитныхъ" Лазаря въ предисловіи къ IV тому "Матеріаловъ для исто. ріи раскола за первое время его существованія". Не особенно много вниманія удѣляется этому расколовождю и въ существующихъ монографіяхъ по начальной исторіи раскола,

11\*

хотя въ ней романово борисоглёбскій попъ долженъ быть признанъ фигурой если не первой, то все же и не очень мелкой величины. Объясненіе того, почему эта личность сравнительно мало занимала собою нашихъ изслёдователей, заключается главнымъ образомъ, нужно думать, въ относительной скудости источниковъ, оставляющихъ значительные пробёлы въ біографіи названнаго "столпа" старообрядческаго раскола, одного изъ первыхъ его апологетовъ и мучениковъ.

Съ этою скудостью біографическихъ матеріаловъ приходилось считаться г. Пятницкому при составленіи первой части своего изслёдованія (стр. 16—119), посвященной обозрёнію фактовъ личной жизни и общественной дѣятельности попа Лазаря. Здёсь нерёдко индивидуальныя черты замёняются общими характеристиками времени и данной общественной среды, а вмёсто точныхъ фактовъ выступаютъ болёе или менёе вёроятныя предположенія, что, однако, и неизбёжно по вышеуказанной причинѣ. Автору можно поставить въ упрекъ лишь то, что онъ не всегда достаточно полно и внимательно использовалъ въ указанномъ смыслѣ имѣвшіяся у него данныя.

Вторая часть сочиненія (стр. 121-221) содержить обзорь "челобитныхъ" Лазаря со стороны ихъ литературной формы и содержанія. Въ примененіи къ ней только-что высказанный упрекъ можетъ быть повторенъ въ усиленной формъ съ гораздо большимъ основаніемъ, такъ какъ въ этомъ случав приходилось уже имвть двло съ матеріаломъ, вполев доступнымъ серьезному научному анализу. Здъсь много частностей, свидетельствующихъ о серьезной вдумчивости изслѣдователя; но нѣкоторые неизбѣжные при подобнаго рода работахъ вопросы остались почти не затронутыми, а цѣлому не достаетъ стройности и отчетливости въ той мѣрѣ, въ какой бы желательно. При всемъ томъ сочинение является вполнѣ достаточнымъ показателемъ подготовленности автора къ плодотворной учено-литературной работь при болье благопріятныхъ внѣшнихъ обстоятельствахъ и не возбуждаеть никакого сомнѣнія въ правѣ г. Пятницкаго на полученіе искомой степени".

28) Заслуженнаго ординарнаго профессора Н. А. Заозерскаго о сочинении студента *Рождественскаго Николая* на тему: "Проэкты церковно-судебной реформы прошлаго вѣка":

"Сочинение состоить изъ введения и двухъ частей. Во введении авторъ подробно разсматриваетъ вопросъ о причинахъ, вызвавшихъ въ прошломъ въкъ стремленіе къ церковно-судебнымъ реформамъ. Онъ опровергаетъ взглядъ, высказанный впослёдствіи оффиціально, что таковое стремленіе было слёдствіемъ увлеченія реформаціоннымъ духомъ времени, и доказываеть, что церковно-судебная реформа была вызвана жизненными потребностями, неудовлетворенными и въ настоящее время, отсида-совеременный интересъ темы. Своер задачер авторъ ставить: "обнять всю двятельность церковно-судебной реформы, обозръть формы и организацію церковнаго суда, сложившіяся на почв' прим'вненія началь судебныхъ уставовъ (1864 г.) съ тъмъ, чтобы выяснить имъются ли каноническія препятствія для организаціи церковнаго суда на этихъ началахъ и опредълить, какъ возможна церковно-судебная реформа, т. е. какія начала и формы долж ны быть приняты для организаціи церковнаго суда" (37-38).

Соотвётственно этой задачё авторъ дёлить трудъ свой на двё части: въ первой изображаетъ проэкты церковнаго судостройства и судопроизводства, выработанные въ 60—70 г.г., во второй подвергаетъ критическому разбору эти проэкты и основанія, высказанныя ихъ авторами въ защиту своихъ проэктовъ.

Обѣ части авторомъ выполнены одинаково удовлетворительно, хотя во второй нѣкоторыя части изложены только въ видѣ программы безъ представленія подробныхъ обоснованій. Авторъ съ надлежащимъ усердіемъ изучилъ довольно общирную полемическую литературу, образовавшуюся по поводу изданныхъ комитетомъ проэктовъ, съ должнымъ вниманіемъ и объективно отнесся къ защитникамъ различныхъ до противоположности теорій церковнаго судопроизводства, мѣтко указалъ сильныя и слабыя ихъ стороны и выступилъ въ своемъ сочиненіи основательнымъ и горячимъ защитникомъ возможности примѣненія къ церковному судоустройству и судопроизводству всѣхъ основныхъ началъ судебныхъ уставовъ 1864 г.

Единственнымъ недостаткомъ сочиненія служить недостаточная обработка внѣшняго изложенія: видно, что автору недостало времени позаботиться о тщательной отдѣлкѣ его. Принимая во вниманіе сложность и трудность задачи, взя24) Й. д. доцента Й. М. Громогласова о сочинени студента Словинскаго Ивана на тему: "Штундизмъ; его сущность в причины его широкаго распространения":

"Авторъ разсматриваемаго сочиненія видить въ штундизыв не только-религіозную секту, но и соціально - политическое движеніе, захватившее широкія массы русскаго простонародья. Соотвётственно этому, выясняя его сущность въ двухъ главахъ, следующихъ за краткимъ "введеніемъ" (стр. 8-6), онъ излагаетъ, въ сжатомъ очеркв, не только "въроучение" секты "съ отрицательной и положительной стороны" (гл. І. стр. 6-59), но также и "соціально-политическія воззрѣнія штундистовъ, ихъ нравоученіе, общественное устройство, семейную жизнь" (гл. II, стр. 60-121), удъляя всему этому больше вниманія, чёмъ подробностямъ чисто-рели. гіозной доктрины. Глава III (стр. 122—169) устанавливаеть взглядъ на штундизмъ, какъ явленіе, не поддающееся объясненію одними внѣшними заимствованіями, и отмѣчаеть черты нѣкотораго сходства и существеннаго отличія его оть нъмецкаго баптизма. Наконецъ, въ IV главъ (стр. 170-284). указываются причины возникновенія и широкаго распространенія штундизма, заключавшіяся, прежде всего, въ сопіально · экономическихъ условіяхъ жизни южно - русскаго крестьянства 60-хъ годовъ прошлаго столттія и затемъ-въ цъломъ рядъ доселъ нормально не удовлетверяемыхъ умственныхъ и религіозныхъ запросовъ "народа", разъединеннаго съ духовенствомъ и интеллигенціей.

Какъ въ общей точкъ зрънія на предметь своего изсльдованія, такъ и въ частностяхъ послъдняго авторъ обнаружилъ хорошее знаніе того, чему посвятилъ свою работу, широкую освъдомленность въ литературъ вопроса и достойную всякой похвалы осторожность сужденій и выводовъ. Это качество пріобрътаетъ особенную цънность въ виду того, что неръдко молодой изслъдователь идетъ вполнъ самостоятельнымъ путемъ, не слъдуя примъру своихъ предшественниковъ. Разумъется, не во всъхъ частямъ работа равномърна по своимъ внутреннимъ качествамъ; но этого и нельзя требовать отъ сочиненія, написаннаго въ опредѣленный короткій срокъ. Поэтому же самому было бы несправедливо поставить въ большую вину составителю нъкоторые формальные недостатки его труда. И при наличности ихъ сочиненіе г. Словинскаго можетъ быть признано очень хорошей кандидатской диссертаціей".

25) Ординарнаго профессора М. М. Тарѣева о сочиненіи студента Смирнова Николая на тему: "Христіанство въ отношеніи къ соціальнымъ вопросамъ":

"Данную тему можно разрабатывать двумя путями. Или можно разсматривать отношение христіанства къ разнымъ сторонамъ соціальной жизни-къ семьв, браку, государству, къ войнъ, искусству, воспитанию и пр. По такому методу, напр., составлена недавно вышедшая книга Bruce'a Social aspects of christian morality. Или же можно изслъдовать отношеніе христіанства къ соціальному вопросу въ его сущности, которую въ новъйшей литературъ опредъляютъ такъ: "сущность соціальнаго вопроса составляють формы и условія человъческаго сожительства и человъческаго сотрудничества" (Штейнъ. Соціальный вопросъ съ философской точки зрънія). Рецензируемое сочиненіе написано по такому именно плану. Работа естественно распадается на двъ части. "Въ первой дань очеркъ того пути, какимъ соціальный вопрось въ своемъ постепенномъ развити принялъ специфическую форму современнаго рабочаго вопроса, активно настроенная человъческая мысль, намъчая пути и средства борьбы съ соціальными нестроеніями, пришла къ соціализму". Здъсь обозрѣвается зарожденіе соціальнаго вопроса на первыхъ ступеняхъ культуры, затвиъ-государство Платона, соціальное законодательство евреевъ, коммунизмъ ессеевъ, первохристіанскій коммунизмъ, Утопія Томаса Мора, другіе представители утопическаго соціализма, научный соціализмъ (Маркса-Энгельса) и, наконецъ, современное состояние соціальнаго вопроса. Какъ уже показываеть этоть перечень предметовъ, автору предлежалъ обширный матеріалъ, требовавшій отъ него и достаточной широты горизонта, и усидчивости, и умѣнья схватывать важное, оставляя въ сторонѣ детали. Авторъ стоитъ на высотъ современной соціальной науки и обнаруживаеть незаурядную работоспособность. Сочиненію въ этой части недостаеть лишь ближайшаго знакомства съ первоисточниками, но этогъ недостатокъ легко извинить въ виду краткосрочности работы въ истекшемъ неполномъ академическомъ году.-Во второй части работы "намѣчаются тѣ основныя позиціи, какія можеть занять христіанинъ, оставаясь на почвѣ чистаго евангелія, какъ вообще по отношению къ соціальной проблемѣ, такъ и въ частности по отношению къ соціализму". При рѣшенія этого труднаго богословскаго вопроса авторъ сумълъ благополучно пройти между двумя крайностями, которным страдаеть обычно наша богословская литература, склоняющаяся или къ фельетонно-проповъдническому призыву, сводя религію къ политической программъ, или же къ аскетическому отъединенію отъ соціальной жизни. Авторъ, не упуская изъ вниманія евангельской возвышенности христіанской религіи, субъективной абсолютности христіанскаго настроенія, указываеть вмъсть съ темъ твердыя основы для соприкосновенія христіанскаго духа съ соціальной условностью, исходя изъбогословской идеи кенозиса.

Степени кандидата богословія авторъ заслуживаеть".

26) Заслуженнаго ординарнаго профессора В. О. Ключевскаго о сочинении студента Соколова Андрея на тему: "Русское православное духовенство въ царствование императрицы Екатерины II":

"Тема, предложенная автору, давала возможность изобразить быть и духъ сословія и положеніе, имъ занятое въ общей жизни страны. Вибсто того авторъ даетъ рядъ эпизодическихъ изображеній, написанныхъ неровно и отрывочно, хотя иногда довольно обдуманно; они касаются и секуляризаціи недвижимыхъ имуществъ Русской церкви, взаимоотношенія чернаго и бълаго духовенства, матеріальнаго обезпеченія и образованія того и другого. Въ описаніи секуляризаціи авторъ особенно часто забываеть, что пишеть не на тему объ отношении императрицы Екатерины II къ православному духовенству или объ ея политикъ въ церковныхъ вопросахъ, а о цёломъ, вёками слагавшемся классё общества, разсматриваемомъ на одной изъ стадій его развитія. Но и въ своихъ эпизодическихъ наброскахъ авторъ не всегда удачно пользуется своимъ матеріаломъ. Такъ на стр. 72 онъ объясняеть политику императрицы Екатерины II ея "западно-Философскимъ взглядомъ на жизнь", а на стр. 75-76 уже

подчеркиваеть, что она прикрывала философскими идеями только свой произволъ, мало того, -- ставитъ ей это даже въ честь. Одно и то же письмо къ П. Панину служить автору и для того, чтобы показать, какъ Екатерина считала необходимымъ "воспитаніе и обученіе" тогдашняго невъжественнаго духовенства, и для того, чтобы раскрыть досаду и раздраженіе императрицы, которыя порождались въ ней при мысли о расходахъ на образование духовенства" (стр. 106 и 270). Авторъ не совсемъ исправно обозначаеть и цитаты, которыя иногда трудно понять (смотр. напр., стр. 84 и 50). Ни перечня сочиненій и изданій, служившихъ автору для труда, ни цитать во многихъ мъстахъ, гдъ по характеру сообщаемыхъ указаний онъ желательны, въ сочинении не находимъ. Только трудность темы и скудость имъвшагося подъ руками автора матеріала могуть служить объясненіемъ указанныхъ недостатковъ сочиненія. Въ концѣ труда авторъ и самъ сознается въ его незаконченности и необработанности, что помвшало ему, по его словамъ, подвести какой - либо общій итогъ, сдёлать резоме сказанному. Впрочемъ сочиненіе можно признать удовлетворительнымъ".

27) Ординарнаго профессора А. И. Введенскаго о сочинении студента Соколова Виктора на тему: "Исповодо бл. Августина и Исповодо Руссо, какъ памятники перехода свътскаго (языческаго) міросозерцанія Западной Европы въ религіозное и — наобороть, религіознаго въ свътское (язычествующее)":

"Авторъ достаточно ознакомился съ литературов вопроса (довольно подробный перечень пособій данъ имъ въ концѣ сочиненія); но, по обстоятельствамъ времени, не использовалъ ее, какъ должно, въ цъляхъ раскрытія своей темы. Имъ изучены лишь основные источники, т. е. сочиненія бл. Августина и Руссо. —Результатъ своей работы онъ изложилъ въ заголовкахъ тезисахъ, которыми надписаны главы сочиненій, и уже одно обозрѣніе этой програмной схемы показываетъ, что ему удалось довольно стройно систематизировать обобщенія и выводы, полученные на основаніи изученія матеріала.

Схема эта такова:

"Постепенное обращеніе бл. Августина въ христіанство, какъ выраженіе общаго переходнаго процесса. "Религіозный характеръ Исповъди бл. Августина, какъ выраженіе его міросозерцанія.

"Міросозерцаніе Западной Европы въ средніе вѣка, какъ воплощеніе воззрѣній бл. Августина.

"Начало перехода міросозерцанія Западной Европы изъ религіознаго въ свётское въ эпоху Возрожденія и окончательное завершеніе его въ вёкъ франц. "Просвёщенія" XVIII в.

"Исповидь Руссо, какъ отражение "свътскаго" міросозерцанія Западной Европы".

Главный недостатокъ сочиненія заключается въ томъ, что, давъ довольно обстоятельную аналитику воззрѣній бл. Августина и Руссо, авторъ, къ сожалѣнію, не сдѣлалъ,—что, олнако, входило въ область его темы,—изъ сопоставленія этихъ двухъ мыслителей, именами которыхъ отмѣчены двѣ важнѣйшія эпохи въ исторіи христіанскаго человѣчества, никакихъ выводовъ, съ философско-апологетической точки зрѣнія, никакой, такъ сказать, прогностики относительно того, какъ пользоваться твореніями этихъ мужей въ цѣляхъ внутренней, научно-литературной и изустно-живой, миссіи.

Не можемъ, однако, въ виду обстоятельствъ, среди которыхъ протекалъ прошлый учебный годъ, ставить автору это ограничение программы въ вину и, на основании проявленной въ сочинении способности къ умственному труду, при научно-правильныхъ приемахъ, признаемъ автора достойнымъ степени кандидата богословія".

28) Экстраординарнаго профессора А. А. Спасскаго о сочинении студента Соколоза Петра на тему: "Агапы или вечери любви въ древне-христіанскомъ міръ":

"Аккуратность сочиненія г. Соколова производить пріятное впечатлёніе. Авторъ сдёлалъ именно то, что и требовалось отъ него: ничего лишняго, и ничего недостающаго въ его работё нёть. Сложный и запутанный вопросъ объ агапахъ онъ разбилъ на отдёльныя части, изложилъ по каждому пункту существующія въ ученой литературё меёнія, что слёдовало, опровергъ, — чёмъ нужно, воспользовался. Ничего оригинальнаго въ смыслё какихъ либо щарокихъ полетовъ у него не наблюдается ни въ области мысли, ни въ сферё стиля. Онъ пишетъ хорошимъ литературнымъ языкомъ и мыслить логически. Онъ хочетъ предложить читателю лишь очеркъ современнаго состоянія вопроса объ агапахъ, не вдаваясь ни въ какія рискованныя теоріи и предположенія, и заканчиваетъ свое сочиненіе многознаменательнымъ изреченіемъ: "а можетъ быть и такъ". Здѣсь все аккуратно, чисто и опрятно, какъ въ уютной комнатѣ, чуждой всякой быющей въ глаза роскоши. Собственно говоря, это типъ нормальной магистерской диссертаціи, и по нашему мнѣнію не только заслуживаетъ степени кандидата богословія, но и безъ всякихъ перемѣнъ можетъ быть представлено на соисканіе степени магистра богословія".

29) Экстраординарнаго профессора П. В. Тихомирова о сочинении студента Суслова Алексъя на тему: "Культъ произвола и практический солипсизмъ (историческое и критическое обсуждение воззрѣний Макса Штирнера)":

"Сочиненіе г. Суслова состоить изъ четырехъ неравныхъ по объему главъ:

гл. 1. Максъ Штирнеръ (краткій біографическій очеркъ) (стр. 1—23);

гл. 2. Міровоззр'яніе Макса Штирнера (стр. 23-185);

а) Отрицательныя воззрънія М. Штирнера (стр. 27—116);

б) Положительныя воззрънія М. Штирнера (стр. 116-185);

гл. 8. Міровоззрѣніе Макса Штирнера съ исторической точки зрѣнія (стр. 185—220);

гл. 4. Критическій разборъ воззрівній Макса Штирнера (стр. 220-248).

Въ интересахъ пропорціональности частей сочиненія (по количеству обсуждаемаго матеріала), 2-ую главу слъдовало бы раздълить, по меньшей мъръ, на двъ самостоятельныхъ главы; но, какъ видно, логическая схема изслъдованія возымъла у него перевъсъ надъ соображеніями архитектоническими. Кругъ вопросовъ, намъченныхъ авторомъ для своего изслъдованія, свидътельствуетъ, съ одной стороны, о полномъ пониманіи принципіальной важности и значенія взятаго вопроса и, съ другой, о столь же полной оріентированности относительно мъста, занимаемаго Штирнеромъ въ ряду представителей новъйшей философской мысли. То и другое было возможно только при условіи, что авторъ является полнымъ хозяиномъ какъ въ сферъ подлежавшихъ его изученію первоисточниковъ (сочиненія Штирнера), такъ и въ области относящейся сюда историко-критической литературы

и идейныхъ антецедентовъ. И это, въ особенности-первое, должно быть безусловно признано за авторомъ и поставлено ему въ заслугу. Какъ главное сочинение Штирнера: "Der Einzige und sein Eigenthum", такъ равно и другія его, сравнительно менње важныя, работы тщательно изучены авторочь и использованы въ своемъ изслѣдованіи въ высшей стецени умѣло. Изъ литературы онъ болѣе всего пользуется книгой Крейбига объ этическомъ скептицизмѣ (Kreibig, Geschichte und Kritik des ethischen Skepticismus) и, затвиъ, сочиненіемъ Фейербаха: "Das Wesen des Christenthums". Что касается идейныхь антецедентовъ, то, признавая, какъ сказано, за авторонъ полную въ нихъ освѣдомленность, я не могу однако же не отмѣтить, что большинство фактическихъ данныхъ онъ въ этомъ случав береть изъ вторыхъ рукъ,-чаще всего изъ Крейбига. Послёднее обстоятельство я указываю автеру на случай возможной и весьма желательной переработки имъ своего сочиненія на ученую магистерскую степень.

Кромѣ указаннаго главнаго достоинства работы г. Суслова (тщательное и полное изученіе своего предмета), считар долгомъ отмѣтить также формальныя и внѣшнія достоинства его сочиненія—это 1) мастерство анализа воззрѣній Штирнера, способность войти въ духъ изучаемыхъ идей, такъ что предъ читателемъ эти идеи выступають съ своихъ лучшихъ, наиболѣе импонирующихѣ и убѣдительныхъ сторонъ (и это при отрицательномъ, въ общемъ, отношеніи къ основной точкѣ зрѣнія изучаемаго автора), 2) прекрасный языкъ,—простой и легкій, но вмѣстѣ съ тѣмъ безукоризненно точный и по мѣстамъ прямо изящный, 3) наконецъ, въ критикѣ полную объективность тона, отсутствіе полемическаго задора, принципіальность и немелочность возраженій.

Стецени кандидата богословія г. Сусловъ вполнѣ заслуживаеть. Рекомендую ему заняться обработкой своего сочиненія на степень магистра".

30) И. д. доцента Е. А. Воронцова о сочинении студента Тирича Ивана на тему: "Книга Притчей Соломона, какъ памятникъ древне-еврейскаго языка и священной письменности":

"Г. Тиричъ ставитъ задачею своего труда критическій обзоръ книги Притчей Соломона съ литературно-исторической и лингвистической стороны. Свое изслёдованіе онъ ведеть по тексту Бэра, лучшему изъ имёющихся въ Академической библіотекѣ. Содержаніе сочиненія по схемѣ самого автора представляется въ слёдующихъ двухъ подраздёленіяхъ: 1) Литературно-историческая сторона памятника: здѣсь сначала изучается текстуальная сторона книги Притчей (масора, древніе переводы), потомъ авторъ удѣляетъ вниманіе литературной формѣ памятника, его составу (композиціи) и содержанію, и на основаніи совокупности изученнаго матеріала рѣшаетъ вопросъ о происхожденіи памятника. 2) Филологическая сторона памятника: здѣсь сначала изучается памятникъ въ лексическомъ отношеніи, потомъ въ грамматическомъ: морфологическомъ и синтаксическомъ отношеніи, и наконецъ анализируется стилистико-поэтическая сторона памятника—его тропы и метръ.

Какъ видно изъ перечня рубрикъ въ сочинении г. Тирича, оно охватываеть совокупность вопросовъ, подлежавшихъ его ръшению, по характеру его темы, и рецензентъ долженъ признать всё выводы автора вполнё основательными. Главной заслугой г. Тирича является относительная самостоятельность его изслёдованія: онъ не убоялся самостоятельныхъ экскурсовъ въ грамматико-стилистическую область изучаемой имъ Библейской книги и при этомъ выказалъ выдающееся для студента знаніе еврейскаго языка. Г. Тиричъ приступилъ къ своей работѣ не съ одной надеждою на pons asininus въ западныхъ комментаріяхъ, но и достаточно вооружившись самъ изъ того арсенала, откуда берутъ свое превосходное снаряжение западные гебраисты. Для дальнъйшихъ работь можно только пожелать ученому автору, чтобы онъ изучилъ и историческія формаціи еврейскаго языка, его стратификацію, что доселѣ представляеть Ахиллесову пяту библейской лингвистики. Свой текстуально-критическій. обзоръ книги Притчей авторъ ведетъ путемъ анализа масоры вавилонской и палестинской и путемъ сличенія масоретскаго текста съ переводомъ LXX. Замъчаемыя въ греческомъ переводъ отступленія классифицированы въ рубрики и объяснены изъ свойства писанія древнихъ рукописей (безъ раздъленія на слова, у евреевъ безъ вокализація). Относительно эначенія аббревіатуръ въ еврейскомъ тексть рецензенть считаеть мнѣніе г. Тирича-преувеличеніемъ; важнѣе миніатюрный характеръ письма гевильныхъ и келафныхъ манускриптовъ, какъ показываетъ новъйшее изслъдованіе гебраиста Блау. Интерполированныя мъста въ греческомъ текстѣ сравнительно съ оригиналомъ авторъ считаетъ несущественными варіантами основного текста, заимствованіями изъ другихъ мъстъ той же книги или продуктами "ерехедезів" а. Съ формальной сторовы авторъ называетъ ръчь книги Притчей афористическою, что соотвътствуетъ духу древне-еврейскаго языка, предпочитавшаго азуплетоп и въ поискахъ брахилогіи допускавшаго синтаксическіе анаколуем. Составъ книги Притчей авторъ считаетъ дихотомическимъ, при этомъ онъ указываетъ особыя прибавленія къ каждой изъ 2 частей книги. Хронологію гномическихъ элементовъ книги авторъ опредъляетъ, давая превосходный синтезъ выводовъ науки и матеріала традиціи.

Во второй наиболѣе интересной части своего изслѣдованія г. Тиричъ изучаетъ детально лексиконъ книги Притчей въ его алаζ λεγομега, приводя ихъ въ алфавитномъ порядкѣ. Рецензентъ долженъ сдѣлать 2 поправки къ лексикографическимъ изслѣдованіямъ автора: 1) semamith неправильно переведено авторомъ словомъ паукъ, нужно ящерица—stellio, 2) имена отвлеченныя на "uth" и "on" не могутъ служитъ для установленія даты памятника, встрѣчаясь спорадически и въ архаическихъ отдѣлахъ Библіи. Относительно происхожденія этихъ алаζ λεγομега рецензентъ полагаетъ, что алаζ гоогщега книги влекли съ неизбѣжностью и алаζ λεγоμега, адѣсь одно изъ проявленій литературной идіосинкразіи. Языкъ книги Притчей по автору смѣсь поэтическихъ и прозаическихъ формъ и выраженій—это языкъ высокой древне-еврейской (риторической) прозы.

Изъ наблюденій автора въ области индивидуальной ореографіи памятника укажемъ на пропускъ маккефа безъ вліянія на вокализацію, (сохраненіе короткой гласной), на употребленіе алефъ, какъ mater lectionis (fulcrum) при камецѣ, на употребленіе дагеща въ решъ, чаще всего въ типѣ dages forte conjunctivum. Изъ грамматическихъ особенностей языка книги Притчей примѣчательно вставочное нунъ (nun epentheticum) при status conjunctus имени и мѣстоименнаго суффикса, особенный типъ соединенія имени во множ. числѣ женскаго рода съ мѣстоименнымъ суффиксомъ, неизмѣняемость вокалазаціи управляемаго слова въ нѣкоторыхъ случаяхъ семихутъ. Наибольшее вниманіе ученый авторъ удѣляетъ глагольнымъ формамъ, которыя изслѣдуетъ по смысламъ (бинъянъ) и по классамъ глаголовъ. Рецензентъ считаетъ детальныя наблюденія г. Тирича высокоинтересными и характеризующими его какъ талантливаго филолога.

Изученіе стилистико-поэтической стороны памятника нізсколько блёднёе анализа стороны грамматической; самъ авторъ объясняеть это тёмъ, что фигуральный языкъ книги Притчей имфеть мало индивидуальныхъ черть, сближаясь во всемъ съ библейско-поэтическимъ языкомъ въ широкомъ смыслѣ слова. Рецензенть согласень, что библейскій поэтическій языкъ имветь общій колорить, такъ что знаменитый гебраисть Кёнигь недавно нашель возможность написать общую стилистику, поэтику и риторику библейскаго языка, этому же пути слёдоваль и знаменитый Гердерь. При изучени памятника съ поэтической стороны г. Тиричъ говорить о параллелизмѣ членовъ, присоединяя къ 8-мъ общеизвъстнымъ типамъ параллелизма еще четвертый-параллелизмъ параболический-parallelismus comparationis. Въ области метра онъ останавливается на явленіи симметріи слоговъ и логическомъ строфизмѣ-responsio (у Вѣнскаго ученаго Мюллера есть о responsio спеціальное изслъдованіе). Отрицая существование у древнихъ евреевъ риемованныхъ стиховъ, авторъ признаетъ у нихъ только наличность ритма стиховъ; рецензенть согласенъ, что съ риемами нельзя отождествлять случайныхъ явленій параномазіи, представляющейся то въ видѣ анафоры-сходства началъ слова, то эпифоры-сходства окончаній.

Пособіями для автора служили общія изслѣдованія по библейской филологіи на нѣмецкомъ, англійскомъ и 2 на французскомъ языкахъ (Baumgartner и Schloegl), но несмотря на превосходное знаніе новыхъ языковъ, г. Тиричъ работалъ вполнѣ самостоятельно надъ еврейскимъ текстомъ съ конкордаціею, словаремъ и грамматикой, давая иностраннымъ книгамъ подобающее значеніе пособій, а не основного матеріала, который только компилируется въ сочиненіи по авторской схемѣ. Степени кандидата богословія г. Тиричъ вполнѣ заслуживаетъ".

31) Ректора Академіи Епископа Евдокима о сочиненіи сту-

дента Тихомирова Александра на тему; "Проповѣди св. Іоанна Златоуста":

"Схема труда автора такова:

Вињсто предисловія 1 стр.

Глава І-я-вступительная-9 стр.

Глава II-я: Жизнь, воспитаніе и образованіе Златоуста, какъ проповѣдника—25 стр.

Глава Ш-я: Общій обзоръ проповѣдей Златоуста въ хронологическомъ порядкъ. Раздѣленіе ихъ и опредѣленіе ихъ типа—185 стр.

Глава IV-я: Общій духъ проповъдей Златоуста-248 стр.

Глава V-я: Внутреннія достоинства и качества проповѣдев Златоуста—271 стр.

Глава VI-я: Стиль и внѣшняя сторона въ проповѣдяхъ Златоуста—371 стр.

Глава VII-я: Нравственное учение Златоуста, какъ главное содержание его проповъдей-595 стр.

а) Нравственная природа человѣка-601 стр.

б) Принципы морали Златоуста-626 стр.

в) Ученіе о добродѣтели и порокѣ въ связи съ вопросомъ о счастьѣ на землѣ-658 стр.

г) Элементы христіанскаго соціализма въ проповѣдяхъ Златоуста (взглядъ на богатство и собственность)—770 стр.

д) Взглядъ Златоуста на театръ и зрѣлища-794 стр.

е) Взглядъ Златоуста на монашество-815.

Подъ вышеприведенными рубриками скрывается множество цвннъйшаго матеріала, взятаго авторомъ изъ твореній св. златоустаго Отца Церкви, которыя онъ изучалъ съ великимъ усердіемъ и вниманіемъ въ теченіе цвлаго года. Если бы мы стали хотя только отчасти воспроизводить это огромное сочиненіе въ своемъ отзывѣ, то нашъ отзывъ превратился бы въ большой печатный трудъ. Не дерзая воспроизводить тщательно и искусно собранный авторомъ общирный гомилетическій матеріалъ, мы должны отмътить одну общую выдающуюся характерную черту сочиненія. Авторъ, на основаніи бесѣдъ златоустаго учителя, перестраиваеть за-ново почти всю нашу современную гомилетику, построенную на шаткихъ устояхъ, отзывающую или схоластицизмомъ нашего далекаго прошлаго, или слишкомъ ужъ большой угодливостью духу

### Годъ изданія IV-й.

ПРИНИМАЕТСЯ ПОДПИСКА на 1907 г. на журналъ

# Въстникъ Психологии, Криминальной Антропологии и Гипнотизма,

подъ общею редакціею

Анад. В. М. Бехтерева.

Редакторы отдёловъ:

Прив.-доц. Н. О. Лосский—общей психологін. Прив.-доц. А. Ф. Лазурскій и д.ръ А. А. Крогіусъ—эксперимент. психологін. А. П. Нечаевъ педагогической психологін. Проф. Л. В. Блуменау и прив.-доц. М. С. Добротворский—психопатологіи. Прив.-доц. В. П. Осиловъ—гипнотизма. Д. А. Дриль и проф. В. Ф. Чижъ—криминальной антропологіи и общественной психологіи.

Журналъ въ 1907 году выйдеть въ количестве 5 книжеть въ годъ, объемомъ въ 5-6 листовъ каждая, по следующей программе: 1) орнгинальныя статьи по психологіи общей, ея исторіи, по психологіи экспериментальной и педагогической, по зоопсихологія, по психопатологіи и гипнотизму, по криминальной антропололіи и общественной психологіи; 2) обзоры, рецензіи и рефераты по указаннымъ отдёламъ; 3) корреспонденціи, отчеты и письма; 4) хроника, біографіи и некрологи; 5) объявленія и изв'ященія. Книжки 2-ая и 4-ая будуть предоставлены для статей и рефератовъ, относящихся исключительно къ области педагогической психологіи.

Въ подписномъ году будуть разосланы подписчикамъ 2 безплатныхъ приложенія: 1) Сочин. акад. В. М. Бехтерева "Основы ученія о функціяхъ мозга" вып. VI и 2) Сочин. д-ра Ю. К. Бѣлицкаго "Неврастенія".

Примъчаніе. Приложенія будуть выданы подписавшимся до 1 Апрёля 1907 г.

Оригинальныя статьи и рефераты (въ заказныхъ бандероляхъ) покорнъйше просятъ адресовать въ редакцію (Боткинская 9, Клиника душевныхъ и нервныхъ болъзней) (по педагог. псих. А. П. Нечаеву, Фонтанка, 10, психол. лабор.). Пріемные часы по вторникамъ, отъ 1—2, и пятницамъ, отъ 2—3. Статьи въ случав надобности подлежатъ сокращеніямъ и редакціоннымъ поправкамъ. Размёръ оплаты статей гонораромъ опредёляется по соглашению съ авторами. Статьи, присылаемыя въ редакцию безъ обозначения условий, поступають въ полное распоряжение редакции. О книгахъ, присылаемыхъ въ редакцию, будутъ дёлаться объявления. Книги и журналы просятъ присылать въ библіотеку редакции (С.-Петербургъ, Боткинская, д. № 9, Клиника душевно-больныхъ). Плата за объявления 30 р. за стран.

Подписная цёна 3 р. въ годъ за 5 книжекъ, съ перес. 3 р. 50 к. Цёна за двё книжки педагог. псих. 1 руб. 50 коп. съ пересыякою. Требованія и деньги адресовать; въ контору П. П. Сойкина, С.-Петербургъ, Стремянная, 12.

Редакт. В. М. Бехтеревъ.

### Открыта подписка на 1907 годъ

на еженедъльный политическій журналь.

# ПОЛИТИЧЕСКАЯ НЕДЪЛЯ

### 34 годъ изданія.

(бывшая газета "Недъля").

Въ журналѣ "НЕДЪЛЯ" принамаютъ участіе лучшія политическіе писатели.

Въ теченіе 1907 года журналъ "НЕДЪЛЯ" будетъ выходить по той же программъ какъ и въ прежніе годы т. е. стремиться такъ же неуклонно къ достиженію народнаго благоденствія прямымъ, чистымъ и законнымъ путемъ. Какъ и въ прошлые годы "НЕДЪЛЯ" будетъ бичемъ измѣны, бичемъ лжи, клеветы и обмана отъ кого бы они ни исходили; какъ и въ прошлыхъ годахъ "НЕДЪЛЯ" будетъ ярко освѣщать правду и, опираясь на эту правду, по прежнему, искренно бесѣдовать со своими читателями.

. Въ журналъ "НЕДЪЛЯ" будетъ отведено особое мъсто для полнаго и безпристрастнаго обзора событій за недълю въ Россіи.

Вслёдствіе сйятія судебной палатой запрещенія на изданіе газети "НЕДФЛЯ", журналъ "Политическая недбля" въ 1907 году будеть издаваться съ 1-го Апрёля сего года.

Подписная цёня съ 1-го Апрёля до конца года съ достав. и перес. З руб.

Подписка принимается въ конторъ журнала "ПОЛИТИ-ЧЕСКАЯ НЕДЪЛЯ" С.-Петербургъ Шпалерная ул. 34.



# Содержаніе Февральской книжки журнала "ХРИСТІАНИНЪ."

| Молитва Симеона Новаго Богослова (XI в.) въ Духу Свя-     |             |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| тому. П. А. Ф                                             | 245         |
| Радость на въки. П. А. Флоренскаго                        | 248         |
| Государство и православная Церковь. Епископа Евдокима.    | <b>2</b> 58 |
| Каковы были первые христіане? (Перев. съ нѣмецкаго).      |             |
| Г. Арнольда.                                              | 273         |
| Одинокіе. (Къ вопросу о современныхъ задачахъ церкви).    |             |
| Профес. М. М. Таркева                                     |             |
| "Русскій Голось" о политической діятельности духовенства. |             |
| $\Pi$ . $A$ . $B$                                         | 819         |
| Христіанство. Профес. М. Д. Муретова                      | 887         |
| Пробужденіе отца Павла. Разсказъ. І. В. Попова            |             |
| "Великій выходъ" — стихотвореніе. С. Троицкаго.           |             |
| Святыя минуты. Епископа Евдокима.                         |             |
| Наше бѣлое духовенство. (Изъ дневника Епископа). *** .    |             |
| Внутренняя инссія въ Германін. Ісродіикона Христофора.    |             |
| Союзъ двтой. Александра Вееденскаго.                      |             |
| Письма съ театра русско-японской войны. М. Винника        |             |
| Письма изъ за границы. В. М-скаго                         |             |
| Дорогой гость въ Акадонін. Николая Концевича              |             |
| Средн журналовъ. "Русская Мысль" январь. Владиміра        |             |
| Троицкаго                                                 |             |
| Вновь вышедшія книги и брошюры                            |             |
| Изданія Пастырско - Просвётительнаго Братства при Мос-    |             |
| ковской Духовной Академін.                                | 466         |
| Указатель литературы по внутренней миссіи вообще          |             |
| Объявленія.                                               |             |

Ш

Digitized by Google

# ГОДЪ ШЕСТНАДЦАТЫЙ.

# Богословский въстникъ

### **и**здава**ем**ый

# Mockobckow Ayxobhow Akagenien.

# АПРЪЛЬ

# 1907.

## ТОМЪ ПЕРВЫЙ,

СВРГІВВЪ ПОСАДЪ. Типографія Св.-Тр. Сергієвой Лавры. 1907. Печатать дозволяется. Марта 20 дня, 1907 года. Ректоръ Московской Духовной Академін, Епископъ *Кедокила*.

•

e tage de la companya de la companya

Digitized by Google

•

•

•

....

### 

### Смыслъ и значение такъ называемаго 13 правила Лаодикійскаго собора.

(По поводу мнѣній гг. Папкова, Остроумова и Барсова).

### Жестово̀ ость противу рожну прати. Дъзн. IX, 5.

А. А. Папковъ своер статьер: Вниманір православнаго общества (Новое Время № 11033) задалъ очень трудную задачу г.г. Остроумову и Варсову. Задача состоитъ въ томъ, чтобы во что быто ни стало опровергнуть мнѣніе г. Папкова о смыслѣ и значеніи такъ называемаго 18-го правила Лаодикійскаго собора. Ихъ статьи украшаютъ Церковныя Вѣдомости: статья проф. М. А. Остроумова въ № 2 подъ заглавіемъ: Вниманію православнаго общества (отвътъ А. А. Папкову), статья Е. В. Барсова въ № 4 подъ заглавіемъ: Новъйшіе толковники древнихъ церковныхъ правила (перепечатана изъ Московскаго Листка). Впроч. не одному г. Папкову досталось оть названныхъ ученыхъ мужей; досталось и нѣкоторымъ членамъ предсоборнаго Присутствія, изъ коихъ пишущій настоящія строки названъ по имени.

Это настойчивое указаніе на мое пособничество г. Папкову и обязываеть меня выступить съ объясненіемъ. Признаюсь однако, что если бы мною двигалъ только личный полемическій интересь, то наилучшимъ средствомъ защиты я избралъ бы совершенное безмолвіе. Интересъ названныхъ статей болѣе важный и глубокій, они затрогиваютъ вопросъ о возвращеніи клиру и православному народу права дѣятельнаго участія въ избраніи пастырей и епископовъ-, воз; вращеніи того, что принадлежитъ клиру и народу по праву

1

историческому и апостольскому <sup>1</sup>). Слёдуеть или не следуеть возвратить это право по принадлежности?

НЪТЪ ЛИ КАНОНИЧЕСКИХЪ ПРЕПЯТСТВІЙ КЪ РАЗРЪШЕНІЮ ЕГО въ положительномъ смыслѣ?

Воть главный интересъ названныхъ статей. Безъ сомньнія этотъ именно интересъ (а не полемическій) побуднлъ н Редакцію Церковныхъ Въдомостей дать мъсто этимъ статьямъ на своихъ столбцахъ. Этотъ же интересъ побуждаетъ и меня разрѣшиться отъ безмолвія.

Еще въ 1908 году въ виду начинавшихъ возникать въ печати слуховъ о созвания собора я указывалъ на "печальное состояние нашего церковно оффиціальнаго каноническаго кодекса, представляемаго Кормчею и Книгою правиль <sup>3</sup>). Отваживаться на решение каноническихъ вопросовъ съ такими кодексами въ рукахъ-рискованно. Они разнятся въ тексть; въ самой Книгь правилъ нъть надлежащаго соотвътствія между греческимъ и "славяно-русскимъ переводомъ" <sup>5</sup>); самый греческій тексть, перепечатанный съ Бевериджа заставляеть желать лучшаго. До какой степени неудобны эти кодексы для означенной цъли можно видъть хотя бы изъ того, что по нимъ иногда невозможно ръшить-что представляеть собою извѣстная статья: правило, или только его заглавіе? Именно этоть пресловутый вопрось и послужнаь главною темою разсматриваемыхъ статей о смыслв и значеніи 13-го правила Лаодикійскаго собора.

Воть тексты этого правила въ названныхъ кодевсахъ:

Кормчая: скими человъки избранъ будетъ.

Книга правилъ:

13 пр. Нъсть епи- 13 пр. Да не будеть | Канон и/. Пері гой, скопъ сей, иже мир. позволяемо сборищу ий тоїс охлок ём. скими человѣки из- народа избирати тоє́лых тас єхлоуас бранъ. Не избранъ имъющихъ произве лоигован тот нел епископъ, иже мир- стися во священство. Дотот задіотавна

είς ίερατείον.

-1) К. П. Побъдоносцевъ: Московский Сборинкъ, стр. 9. М. 1896.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Богослов. Вистникъ 1903. О средствахъ усиленія власти нашего Ц. управленія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ именуетъ этотъ переводъ отчетъ об. Прокурора; точеве выражаясь,---это---старинный русскій деловой языкь--, высокій слогь, иногда перекодящій въ арханчески канцелярскій.

#### омыслъ и значения такъ называннаго 13-го правния. 641

Естественно, что всѣ тѣ православные іерархи, канонисты и простые любители каноническаго права, которые читали 18-е правило Лаодикійскаго собора по тексту Кормчей и славяно-русскому переводу Книги правилъ, выносили твердое убъждение, что они имбють въ немъ несокрушимую каноническую опору для воспрешенія "мирскимъ человѣкамъ" избирать кандидатовъ на священство и епископство. Но вотъ выступаеть въ печати А. А. Папковъ съ заявленіемъ, что эта каноническая опора-мнимая, Лаодикійскаго правила вовсе ніять, а то, что за него выдается нашими оффиціальными кодексами есть въ сущности только оглавление утраченнаго правила. Свое заявление А. А. Папковъ доказываетъ твиъ, что въ греческомъ текств мнимаго правила въ началь стонть леей той - характерный признакъ оглавления кановыя сдова въ переводъ Книги правилъ отсутствують, что и въ древнъйшей Кормчей въ началъ мнимаго правила стоить частица "яко", каковой нъть въ позднъйшихъ.

Воть за это-то совершенно справедливое и върное заявленіе и обрушились на г. Папкова своими статьями проф. Остроумовъ и Е. В. Барсовъ. Но что же оми могли сказать противъ заявленія г. Папкова? Въдь сколько ни пиши статей, тексты Кормчей и Книги правилъ отъ этого не измънятся, противъ нихъ трудно прать, какъ противъ рожна, да и совершенно безполевно—только себъ повредишь.

Но сдѣлать ничего нельвя, а "отписаться" можно. "Отписка" — это отлично разработанный у насъ бюрократическій способъ — замять, затянуть какое либо дѣло, само по себѣ простое и ясное, но почему либо непріятное. Секретъ ея состоить въ томъ, чтобы въ дѣло ясное внести туманъ, отвлечь вниманіе отъ главнаго предмета на какія либо стороннія обстоятельства и такъ наскучить читателю, что онъ переотанетъ имъ интересоваться. Техника отписки въ нашемъ бюрократическомъ мірѣ доведена до совершенства, отписаться у насъ могутъ рѣщительно отъ всего: "понять этой бумаги я не могу, а отписаться съумѣю" — заявить это нашъ дѣлецъ и отпишется.

При всемъ уважени къ критикамъ г. Панкова должно -однакоже сказать, что въ ихъ статьяхъ "отнисочный элементъ" преобладаетъ надъ литературнымъ и ученымъ.

Но обратимся къ частностямъ.

1\*

Замъчательно, что оба критика прежде всего соглашаются съ положеніями г. Папкова и даже подтверждають ихъчто, конечно, дълаетъ имъ честь. Такъ проф. Остроумовъ пишеть: "Върно одно, что тексть правилъ Лаодикийскаго собора (за исключениемъ одного 60 правила по нашей Книгь правиль) выражень въ "косвенной рѣчи". Всъ они начннаются словами лері тоб или бті беї, или бті ой беї, т. е. о томъ, что должно, или о томъ, что не должно... Эта косвенная ихъ грамматическая конструкція можеть имъть двоякое объяснение. Во 1-хъ можно предпеложить, что издожению этихъ правилъ предшествовало вступленіе, въ которомъ сообщалось, какъ отцы Лаедикійскаго собора, собравшись въ Лаодикій Фригійской, составили постановленія о томъ, что не должно дёлать того-то, или о томъ, что должно делать то то. Во 2-хъ можно предположить, что въ косвенной конструкціи сохранился не полный тексть правиль Лаодикійскаго собора, а только заглавія къ нямъ, выражающія кратко ихъ содержаніе, при чемъ, по моему предноложенію, послъднее правило дошло до насъ и въ полномъ текств. Мнъ неизвъстно, гдъ и когда проф. Заозерскій высказался въ цользу этого втораго предположенія, но самъ я защищалъ его въ реферать своемь на XII археологическомъ съвздв въ Харьковѣ въ 1902 г., при чемъ указывалъ, что еще въ 1888 г. на католическомъ конгрессъ въ Парижъ аббатъ Boudinhon высказывался въ томъ же смыслв, т. е. видвлъ въ текств Лаодикійскихъ правилъ заглазія, но касаясь впроч. вопроса о послѣднемъ правилъ".

Туть бы и слѣдовало проф. Остроумову поставить точку: вышло бы и дѣльно, и внушительно для г. Папкова: тогда для всѣхъ читателей стало бы ясно, что не онъ только Папковъ да Заозерскій видять въ 18 правилѣ Лаод. собора не правило, а только заглавіе, но и проф. М. А. Остроумовъ и аббать Boudinhon. Но проф. Остроумову нужно было составить отниску и опровергнуть во что бы то ни стале г. Папкова и вотъ онъ продолжаеть: "Но если даже предположить, что мы дѣйствительно имѣемъ въ теперешнемъ т. е. до насъ дошедшемъ текстѣ одки заглазія правило, то отсюда все таки нельзя выводить того слѣдствія, что они-де не имѣють подобающаго церковнаго авторитета, какъ это, по видикому,

#### омыслъ и значения такъ называемаго 13-го праведа. 643

склонень думары А. А. Папновь 1). Факть этоть нисколько не ослабляеть изъ авторитета и не умаляеть изъ обязательнаго значенія не только для русской, но и для всей вселенской церкви. Во 1-хъ, постановленія Лаодикійскаго собора выразновы во нист (т. е. въ заглавіяхъ?) съ совершенною ясностію и опредпленностію. Во 2-хъ во всё греческіе и датинскіе сборники, въ какихъ они встречаются, они помещены именно въ теперешнемъ, дошедшемъ до насъ видъ 2). Мы ихъ находимъ въ сборникахъ I. Схоластика и въ синтагмѣ въ XIV титуловъ 8); еще раньше они были помъщены въ сборникъ въ 60 титуловъ и въ той книгъ правилъ, какая была у греческихъ отцовъ на Халкидонскомъ соборѣ. За тъмъ мы нть находимь въ древнайщихъ латинскихъ каноническихъ сборникахъ: Исидоровомъ, Діонисіевомъ, Галльскомъ и Ирландскомъ. Со временъ Өсодорита, которому они были извъстны, они были приняты на всемъ Воотокъ, а также въ нерквахъ Римской, Испанской, Галльской и Ирландской т. е. и на всемъ Западъ. Въ 8-хъ, вторымъ правиломъ Трулдьскаго собора ени были утверждены ("запечатлёны согдасіемъ"), несомнънно въ той редакцій, въ какой были помъщены въ синтагив въ XIV тит. Такимъ образомъ, съ церковной точки врения авторитеть и обязательность они име-ЕТЪ въ томъ именно ихъ виде, въ каковомъ дощли до насъ. Спорнть противъ этого невозможно" 4).

Противъ чего же спорить невозможно? Конечно-противъ того, что до насъ дошло *только заглавіе 13-го правила*, но... Что же "но"?--отписка и больше--ничего!

Второй оппоненть, Е. В. Барсовъ, еще сильнѣе профес.

Интересный варіанть этого оглавленія представляеть Кормчая, неданная проф. В. Н. Бенещевичемъ; здісь читаемъ:

Тит. I, гл. 7:

Ано не подоблетъ народамъ повеливати нерейскаго събърдина. Соборд се́плен тур тор сесеро събърдина. Соборд се́плен тур тор сесеро селовически селов

4) Цери. Вид. № 2, стр. 54.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нышъ курсивъ. А. А. Папковъ, какъ видно изъ статьи его, соверпенно веповниенъ въ этой склонности.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Но въдь они дошли въ разныхъ видахъ, какъ отчасти это мы уже и видъли.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ этой синтагмъ именно въ видъ оглавленія. См. Нарбековъ: Номоканонъ п. Фотія стр. 21 и 59, Казань. 1899.

Остроумова подтверждаеть мивніе г. Папкова, но за то и порицаеть его тоже еще сильнве, да и не его одного, а и другихъ нвкоторыхъ членовъ предсоборнаго присутствія, а за что бранить—неизвёстно. Воть его слова:

"Прежде всего замѣтимъ, что какъ ни уважаемъ мы профессора Н. А. Заозерскаго, никакъ не можемъ признать за нимъ того открытія, какое усвояеть ему г. Папковъ. Вседа и всюду каждому канонисту было извъстно, что подлинные акты Лаодикійскаго собора до насъ не дошли, что въ навъстномъ намъ памятникъ, относящемся къ этимъ актамъ 19 правилъ, (въ томъ числѣ и 18-е) въ греческомъ тексть начинаются выраженіемъ: "о томъ" и 40 правилъ-словомъ "ЧТО"; всегда и всякій канонисть понималь, что по своей внышней формъ этотъ памятникъ есть не подлинный соборный акть, а указатель къ состоявшимся на немъ канонамъ: но никому до сихъ поръ не приходило въ голову играть словомъ "оглавление" въ современномъ его значении и толковать о подмънъ подлиннаго канона "оглавленіемъ". Во 2-лъ, известный намъ тексть этихъ правилъ не есть только огласление, а такъ называемый симопсись ихъ. Синопсисомъ называлось сокращенное изложение общей мысли даннаго закона<sup>1</sup>). Для практики синопсисъ представлялъ не только то удобство, что въ его изложени правила легче понимались и запоминались, но и то, что синопсисъ требовалъ менение времени для переписки и меньшихъ затратъ на письменный матеріаль, тогда очень дорогой. Правила Лаодикійскаго собора дошли до насъ именно въ такой сокращенной формъ и, какъ думаютъ, синопсиоъ этотъ явился вскорв послв собора для практическаго пользованія Лаодикійской церкви. Одни изъ правилъ его изложены болѣе пространно, другіяочень кратко, и всю 2) начинаются однимъ пыражениемъ "о томъ что;" 13-е правило не представляетъ исключенія я есть такой же краткій и ясный синопсисъ подлиннаго правила. Въ 3-хъ-что особенно важно-всв правила Лаодикійскаго собора, не смотря на ихъ сокращенный видъ въ формъ указателя въ глубокой уже древности вносились въ

- 1) Называлось, правда, во неправильно; правильное названіе-эпитоме.
- <sup>2</sup>) Невѣрно; ранѣе говорилось вѣрнѣе-что выраженіемь: "о томъ что" начинаются только первые 19-ть правилъ, а прочія-40-скоромъ "что".



общецерковный канонический кодексь... (и) никогда въ истории не было сомнёния въ томъ, что каноны Лаодикийскаго собора, дошедшие до насъ въ виде синопенса, въ указательной форке, почно и ясно выражаютъ смыслъ подлинныхъ соборныхъ правилъ" 1).

Сравнивая эти соображенія Е. В. Барсова съ выше приведенными соображеніями проф. Остроумова легко зам'ятать сл'ядующее между ними сходство: и тоть и другой подъ рубрикою во 1-хъ соглашаются съ мизніемъ г. Папкова, что 13-е правило (какъ и прочія) Лаод. собора есть еглазление, или указашель, но въ сл'ядующихъ рубрикахъ (во 2-хъ и въ 3-хъ) пытаются оба доказать что оно есть празило. У обонхъ иолучается въ результатъ такой уступительный періодъ: хотя 18- правило Л. с. есть оглавленіе-указатель по формъ; однако же по существу оно есть правило.

Вина г. Папкова и его пособниковъ въ томъ, что они не построили такого періода.

Не энаю, что думаеть по этому поводу г. Папковъ, а я со своей стороны заявляю, что подебныхъ періодовъ никогда, по милости Вожіей, не строилъ и впредь буду стараться не строить.

Вторымъ обвинительнымъ пуктомъ противъ г. Папкова оба писателя ставятъ то, что г. Папковъ указываеть въ славянорусскомъ переводъ Книги правилъ пропускъ словъ: "о томъ что", а въ позднѣйшихъ славянскихъ кормчихъ пропускъ слова: "яко", удержаннаго въ древнѣйшихъ. Что и это указаніе върно, подтверждаютъ оба обвинителя; но вина г. Папкова въ гонъ-за чѣмъ онъ придалъ такому пропуску значеніе?

"А. А. Папковъ находитъ тов. проф. Остроумовъ что въ славянокомъ переводѣ находящіяся въ греческомъ подлинникѣ два мачальныя слова жед той т. е. "о томъ" пренущены и снавянскій тексть какъ въ первоначальномъ изданіи Книги правилъ, такъ и всёхъ послёдующихъ годовъ начиновтся прямо съ запретительныхъ словъ: "да не будетъ и т. д. Между тёмъ какъ но переводу А. А. Папкова слёдуетъ читатъ это правило такъ: "о томъ да не будетъ позволнемо сборищу народа избирати имѣющихъ проязвестися

<sup>1)</sup> Церков. Въд. № 4, стр. 144.

во священство". Очевидно А. А. Папковъ передачу косвенной рѣчи въ прямомъ предложени — при чемъ выражение "о томъ" естественно должно отпасть, — не справедянно считаетъ переводомъ съ "пропускомъ". Въ сущности никакого пропуска здѣсь нѣтъ, а есть превращение косвеннаго предложенія въ прямое и превращение совершенно правильное" (стр. 55).

Е. В. Барсовъ судитъ г. Папкова и его пособниковъ гораздо строже, и защищаетъ славянорусский переводъ миого энергичнъе, а именно:

"Если въ славянскихъ переводахъ (Книги правилъ и нашихъ кормчихъ) опускаются первыя слова: "о томъ что", то разъ правила Лаодикійскаго собора вошли въ общенерковный кодексъ, эти указательныя выраженія не имязонъ ровно никакого значенія.—и вепросъ е подмънъ чрезъ то подлиннаго правила оглавленіемъ могъ возникнуть исключительно въ умахъ только нъкоторыхъ членовъ предсоборнаго присутствія, умъющихъ больше играть словами, чънъ мыслить историческимъ соцержаніемъ. И если въ Ефремовской Коричей XII в. еще удерживается "яко" (греч. ладі той), то выпадаетъ оно не въ Кормчихъ только XVII в., а и въ симскахъ XIV, XV и даже XVI в.в. ибо уже въ то время для практическаго значенія это "яко" считалось излишнимъ" (№ 4, стр. 145).

Что можно сказать по поводу этихъ миѣній? По моему миѣнію ничего болѣе-какъ увѣковѣчить ихъ въ качествѣ образцовой канонической полемики XX въка, придавъ имъ лишь болѣе жизненную и общепонятную форму, примърно въ такой картинѣ:

- Г. Папковъ (частный обвинитель): Книга правилъ допустила переводъ съ пропусковъ частицъ "о томъ что".

--- 1-й защитникъ Ея: никакого пропуска здъсь нъть, а есть совершенно правильное превращеніе косвеннаго предложенія въ прямое.

2-й защитникъ: эти частицы не имъютъ ревне нихакого значения! "Яко"-совершенно налишне!

- Читатели Цер. Въд.. и Моск. Листка: "Долой частицы!"

Так. обр., цёль отписки достигнута: г. Папковъ съ товарищи проигралц процессъ и должны пострадать за охраненіе частицъ.

646

H.

Но оставимъ, читатель, отписочный элементь въ статьяхъ г.г. Остроумова и Барсова и перейдемъ къ ученолитературному. / Усилія обоихъ названныхъ ученыхъ мужей носвящены выяснению значения греческаго слова оддос, въ язникъ каноническомъ и языкъ Св. Писанія Новаго Завъта.

Однако прежде чемъ воёти въ эту область я долженъ сдълать следующую оговорку.

Причинов, побудившев названныхъ ученыхъ произвести ФИЛОЛОГИЧЕСКІЯ ИЗЫСКАНІЯ ОТНОСИТЕЛЬНО СЛОВА булос, послужило различное понимание этого термина, употребленнаго въ 18-мъ правилѣ Лаодикійскаго собора, славянскими и русскими переводчиками. На это различіе указываль въ своей статью и г. Папковъ. Такъ славянорусский переводъ 18-го правила передаеть этоть терминъ выраженіемъ: "сборище народа", Казанская Дух. Академія (въ переводъ Дѣяній вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ) словомъ "община"; початная коричая выраженіемь "мирскіе человѣки". Возникаеть вопросъ: кому же 13-е правило Лаод. собора запрещаеть производить избранія кандидатовь на священство? Вопросъ разрѣшается не легко, хотя какъ мн вилѣлн. г.г. Остроумовъ и Барсовъ неоднократно и настойчиво утверждали, что дошеднее до насъ 18-е правило "ясно, точно и опредъленно" выражаетъ смыслъ подлиннаго правила. Съ своей стороны мы должны указать и еще на одинъ русскій переводъ 13-го правил, принадлежащия проф. Казанской Дух. Академін В. А. Нарбекову. Въ своемъ изданіи Номоканона Фотія г. Нарбековъ такъ передаеть 18-е правиле: "о томъ, что избраніе священниковъ не слёдуеть поручать простому народу" 1). И такъ, что же значить одлос? "простей народь, сборище народа, мирские человныхи, община"-ВОТЪ КАКЪ разнообразно отв'ячають наши славянорусскіе переводы 13-правила Лаодинійскаго собора! Разумъется, если бы діло шло о переводъ какой либо статьи отвлеченнаго, а не жизненнаго характера,---таковая неопредбленность и такое разнообразіе не имѣли бы большаго значенія, но разь ндеть дѣло о каноническомъ правилъ, служащемъ опорою для призна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нарбековъ: Номокановъ К-польскаго патріарха Фотія. Ч. 2. Оглавленіе, Тит. 1, гл. 7, (стр. 21) и самый Номокановъ Т. 1, гл. 7 (стр. 59).

нія или отрицанія права за изв'єстными лицами-вопрось объ опредъленности и ясности получаеть громадное значеніе. Такое значеніе вопроса осв'ятится сполна какъ только мы перейдемъ на практическую, жазненную почву напр. настоящаго времени. Такъ, если мы признаемъ, что по мысли о.о. Лаодикійскаго собора только простой народь не имъеть права избирать кандидатовъ священства, то значить именитые граждане, сановники, и пр. напр. губернаторъ, прокуроръ имъють такое право. Если, напротивъ, мы признаемъ. что по мысли этихъ отцовъ вообще "мирскіе человъки" не имбють такого права, то значить не имвють его и именитые граждане и сановники, а принадлежить это право только епископу, или вообще духовнымъ властямъ. Если же мы признаемъ върнымъ переводъ Книги правилъ, то, напротивъ, устранимъ отъ права избранія только случайно образовавшуюся, безпорядочно и насильственно двиствующую толпу, но признаемъ это право за людьми почтенными, за правильно организованными общинами, напр. приходскими и т. д. При такой важности определения точнаго значения термина булос каждая попытка сего рода заслуживаеть только привътствія.

Оъ такимъ именно благожелательнымъ настрееніемъ приступаемъ мы къ разсмотрѣнію такой попытки со стороны г.г. Остроумова и Барсова, сдѣланной ими въ ихъ полемическихъ статьяхъ противъ г. Папкова. Но разумѣется это настроеніе не можетъ связывать васъ въ указаніи промаховъ, ошибокъ, полемическихъ увлеченій: ибо только такимъ путемъ и можно придти къ опредѣленію яснаго и точнаго смысла разсматриваемаго термина, единственной цѣли, къ которой мы стремимся. Если эта цѣль будетъ достигнута, это будетъ высшею для насъ наградов. Если же трудъ нашъ вызоветъ болѣе совершенныхъ работниковъ, которые указавъ педостатки его, дадутъ болѣе вѣрное рѣшеніе вопроса, мы отнесемся къ нимъ съ горячею благодарностьв, сочтя для себя высоков честью ихъ просвѣщенное вниманіе къ нашимъ усиліямъ.

Опровергая мийніе г. Папкова, что слово булоς д. переводить такъ, какъ переведено оно въ Книгъ правилъ, т. е. выраженіемъ: "сборище народа", Проф. М. А. Остроумовъ говоритъ: этому понятно "сборища народа" ближе всего со-

отв'етствуеть, повидимому, латинское слово turba. Въ переводъ Діонисія Малаго, сдъланномъ около 500 г. дъйствительно читаемь: Quod non sit permittendum turbis electiones facere qui sunt ad sacerdotium provehendi. Ho yme въ заглавін этого текста значится: Judicio multitudinis ordinationes fieri non debere. Здѣсь уже не turba, a multitudo (πλήθος Каре. 64, греч. 57). Но еще раньше, именно послъ Халкидонскаго собора въ самой Италіи, гдѣ было множество грековъ (въ Великой Греціи) булос переводиля словомъ populus. Въ такъ называемомъпереводъ Исидора, въ оборникахъ испанскомъ и галльскомъчитаемъ: "De eo, quod non sit populis concedendum electionem facere eorum, qui altaris ministerio sunt aplicati (Migne LXXXIV, LVI, соl. 716). Въ этомъ случав оказывается совершенное соотвётствіе между латинскимъ и древнеславянскимъ переводомъ "яко не повелъвати народомъ избранія творити"... Въславянскихъ переводахъ Новаго Завъта слово булос также переводится словами народь, напр. народь ученикъ (Лук. VI, 17); многъ народа селщенниковъ (Двян. VI, 7)".

Остановимся, пока на этихъ соображенияхъ.

Прежде всего насъ удивляеть то обстоятельство, что проф. Остроумовъ ослабляетъ достоянство перевода Д. Малаго указаніемъ на переводы предшественниковъ послъдняго. Профессору Остроумову болье чемъ кому либо наъ русскихъканонистовъ извъстно, что 1) существовавшіе до Діонисія латинскіе переводы греческихъ правилъ были крайне неудовлетворительны, 2) что Діонисій Малый пользовался общенавъстнымъ авторитетомъ в. ученаго человъка и отличнагознатока обонать языковъ и 3) что всявдствіе всего этого егои упросили сдълать новый латинскій переводь, который потомъ и вытеснилъ: собою прежніе негодные переводы 1). А зная это, можно ли исправлять переводъ Діонисія переводами какихъ-то неизвестныхъ италійскихъ греповъ? Вёдь это значить тоже, что исправлять стихь и языкъ напр. Пушкина языкомъ и стихомъ Тредіаковскаго. Так. обр. простая здравая логика требовала обратнаго отношения къ сравниваемымъ переводамъ, а именно: разъ Діонисій всемърно избытаеть переводить греческое булос словомъ populus a пере-

<sup>1)</sup> Остроумовъ: Введеніе въ православное Ц. право, §. 33 и слъд., стр. 320.

ВОДНТЪ СТО ТО СЛОВОМЪ Інгра, то словомъ multitudo--и значить, что слово рорииз съ точки зрвнія знатока латинскаго и греч. языковъ здёсь совствиъ не годится.

Удивляеть насъ далъе и то, почему проф. Остроумовъ необратиль визманія на то обстоятельство, что Діонисій, кромь точнаго перевода греческаго подлинника приставилъ къ нему и свой заголовонъ, коимъ обозначилъ предметъ его и обозначель другими териинами, а именно: терминь tarba теринномъ multitudo, терминъ electiones терминомъ ordinationes. Разность очень важная: подлинныхь Діонноїй переводних буквально; тамъ и нужно было употребить слова turbis (будоц.) и electiones (тас ёлюуас): вбо було; по первоначальному значению и есть безпокойная, буйная толпа, для обозначения которой латинское turba-терминь самый подходящий, равнымь образомь и слово ехору совершение точно переводится латинскимъ electio. Но въ своемъ заголовкъ къ переводимому памятнику Діонисій уже не ственялся буквальнымъ ему слъдованіемъ, а выразилъ свое пониманіе его и старался прояснить его употребленіемъ латинскихъ терминовъ, имърщихъ одинъ опредъленный самслъ. И воть вслъдствіе этого слово turba онъ замъвяеть совершенно опредъленнымъ multitado (лаявос) иножество, толпа да еще приставляеть къ нему совсёмъ новое слово judicio = судомъ, приговоромъ (греч. ирфа), а слово electiones замъняеть словомъ ordinationes (zeiдоторіа, рукоположенія). Загодовокъ или дучше сказать пояснение переводимаго памятника таково: по суду или пряговору толпы, множества, не должно совершать хиротоній. Вотъ, по Діонисію симсть правала 18-го Лаод. собора.-И надобно признать, что такое понимание совершенно върное; но объ этомъ-впослъдетвін. Теперь же продолжныть разснотреніе дальнейшей аргументація г. Остроумова.

Въ пользу древнихъ латинскихъ переводовъ г. Остроумовъ указываетъ на соотвътствіе ихъ съ древне-славянскимъ переводомъ (Ефремовской Кормчей) и сласянскихъ переводовъ Новаго Завъта. Аргументація—очень смълая и оригинальная: ибо едва ли кому цоселъ приходила въ голову мысль оближать текстъ правилъ нашей знаменитой кормчей съ латинскими изданіями италійскихъ грековъ V-го столътія. Но должно признать, что кромъ этихъ качествъ такая аргументація никакихъ другихъ не имъетъ. Дъло въ томъ, что

Digitized by Google

### омыслъ и значиние такъ называвнаго 13 го правила. 65)

проф. Осгроуновъ, повидимому, плохо ознакомился съ явыкомъ Ефремовской кормчей и вообще съ русскимъ языкомъ того отдаленнаго времени, а потому и нашелъ соотвётствіе тамъ, гдъ его вовсе нътъ. Слово "народъ" въ то время значило не то, что теперь, значило именно: толив, множество т. е. тоже что греческое будос, а то понятие, которое теперь обозначается словомъ "народъ" обозначалось словомъ "людіе" соотвітственнымь и даже родственнымъ греческому лао́с и латинскому populas. "Не избраща его любе вемли нашея-говорить летопнсь (в не народь, какъ бы следовало сказать по теперелнему): "Нъсть праведно наскакати на святительский престоль, но его же восхощеть князь и моде его (а не марода, какъ бы слъдовало сказать по теперешнему). И на обороть: выражение Новаго Завъта: народь ученикъ, наредъ соященникого означаеть не что нное, какъ множество учениковь, иножество священниковь (булос, multitudo, какъ у Діоннеія, но отнюдь не populus и габс. И слова Ефремовской кормчей: яко не повелъвати народомъ избранія творити соотвётствують именно греческому будок т. е. "толпамъ" или "иножестванъ", а не латинскому рорийя: нбо тогда въ Ефреновской стояло бо: "людемъ". Но о Ефреновской корычей мы еще поговорямъ вносявдстви, а теперь перейденъ къ дальнъйшей аргументація г. Остроумова.

"Какое же значеню-тов. онъ далве послв своихъ ссылокъ на латинскіе переводи-имбеть слово булос -народъ въ 18-мъ правныт Лаодикійскаго собора? Не смотря на го, что по мизнію филологовъ слово охос находится въ сродстве съ vulgus, иви. Volk, по нашему мнинию все таки нельзя въ данномъ случав толковать это выражение въ смысль сбереща народа, толиы или черни, какъ это сделалъ въ свое время Ванъ-Еспень. Правило лучше всего навленять на основани самихъ же правилъ. Для уясненія діла намъ можеть помочь Кареагенскаго собора правило 111-е (по нашей Книгь правилъ) 102-е (по Кормчей) и XCVII-е (по Діоннсів), которое читается такъ: "Постановили и сіе: народу (булос, у Бервериджа рориli, у Діонисія plebes), никогда не нивышему своего епископа отныдь не давати его, развъ по ръшению всего собора каждыя области сласуја; provinciae) и первенствующаго епископа, и съ согласія того епископа, въ предълъ (ияд тр бюстои, ad cujus dioecesim) коего стояла оная церковь". Если

мы припомнимъ, что по церковнымъ правиламъ (57 Лаод. 6 Сард.) епископъ не долженъ быть поставляемъ въ малый и бъдный городъ, то додъ словомъ було въ Кареагенскомъ правилѣ мы не можемъ разумъть не только сборища народа, но даже и населенія малыхъ городовъ. Очевидно, здъсь разумвотся народъ въ видъ массы городскаго населенія твль дов. значительныхъ городовъ, въ которые можно было поставить епископа. Если такъ, то одос будеть обозначать то же, что populus, массу населения въ противоположность правящимъ организаціямъ (Senatus populusque. Cic.), въ церковновъ отношени въ противоположность клиру. Несомижнию то же самое обозначаеть это слово и въ 18 правилъ Лаодикійскаго собора. Если въ классическую эпоху можно было проводить различіе между бінос и булос, то въ эпоху Лаодикійскихъ правилъ, особенно на Востокъ, едва ли это различіе всегда выдерживалось. Охлос обозначало народъ въ смыслё народной или простонародной массы (въ извёстномъ объемв или мвств") <sup>1</sup>).

Воть аргументація проф. М. А. Остроумова и результати ея: 1) въ эпоху Лаодикійскихъ правиль различіе между бя́нос и охлос исчезло; 2) слово охлос значило тоже, что populus", что 8) по смыслу 18-го правила Лаод. соб. избирать во священство можеть только начальство или "правящія организацін" и соваться въ это дъло не полагается никакому народу, хотя бы то быль весь знаменитый populus romanus= охлос. Воть какую силу имбеть 18-е правило Лаодикійскаго собора!

Само собою разумвется, что такимъ выводомъ разбити Діонисій Малый, филологи, Ванъ-Еспенъ, переводчики Книги правилъ, а также и Казанская Дух. Академія, которая вадумала перевести слово одоос словомъ "община": вървъе всъхъ оказался синоисноъ Аристина и Кормчая съ ея "мирскими человъками".

Разбиты ли?

Главнымъ, если не единственнымъ, еснованіемъ для проф. Остроумова въ его столь побѣдоносной аргументація послужила ссылка на 111-е прав. Кареагенскаго собора. Достаточна ли эта опора, не гнила ли она для того, чтобы вооружась

1) Церк. Въд. № 2, сор. 56, 57.

Digitized by Google

только ев однов, вызывать на бой всвхъ филологовъ?

Прежде всего должно замѣтить одно, какъ будто замолчанное проф. Остроумовымъ, обстоятельство, что греческій тексть Кареагенскихъ правилъ есть не подлинный, переводъ съ латинскаго, сдъланный какимъ то неневейстнымъ лицомъ приблизительно въ VII вѣкѣ, вѣроятно гревомъ. Подиннный же тексть правилъ Кареагенскаго собора есть лятинскій, лучшею редакціею котораго служить та, которую сохранылъ въ своемъ сборникѣ Діонисій Малый (опять этоть Діонисій). Имѣя это въ виду, сопоставленіе сравниваемыхъ г. Остроумовымъ текстовъ 111-го правила нужно немѣнить радикально, а именно:

У г. Остроумова: σχλος (д. чи. тать σχλοι) populi (пер. Вевериджа), plebes у. Діон.). Бевериджа).

Прежде когда рёчь шла о правила 18 Лаод. собера г. Остроумовъ объяснялъ смыслъ правила его латинскими переводами Діонисіевымъ, Исидоровымъ и проч. а теперь, когда рёчь пошла о 111 правнять Каре. собора приходится на оборотъ объяснять латинскій подлинникъ греческимъ переводомъ и подставлять еще латинскій переводъ (Бевериджа) греческаго (переводнаго) текста <sup>1</sup>). Неизвъстный греч. переводчикъ перевелъ ріебев словомъ бхлог, а Бевериджъ это послёднее перевелъ словомъ рориli.

Ставимъ на видъ это обстоятельство вовсе не въ полемическихъ видахъ, ибо указывая на него мы, собственно говоря, усиливаемъ аргументацию г. Остроумова. Получается что-то въ родъ двойной бухгалтеріи: латиняне переводятъ слово будог словомъ рориli, а греки переводятъ латинское слово ріевез=рориli словомъ будог. Выходитъ какъ будто непредожная истина, что будоς=рориlus, что и утверждаетъ г. Остроумовъ.

И однакоже, какъ ни остроуменъ такой способъ аргументація, мы во ямя истины д признать его весьма неосновательнымъ по слѣдующимъ причинамъ: во 1-иъ, в. не основательно поступилъ г. Остроумовъ, сославшись именно на 111-е правило Кареагенскаго собора, и опустилъ изъ виду

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бовериджъ дучше бы сцелалъ, осли бы. въ зараляель греческому тенсту Каре. правила иоставилъ подлинията Дерински Майаго, но опъ почему то разсудилъ сделать свой латинский пореводъ.

другія правила этого же собора, пролявающія большій св'ять на занимающій филологическій вепрось; во 2-хъ усняиваясь объяснить смысять греч. слова булос, г. Остроумовъ сопоставляеть съ нямъ телько греческія слова жлёвос и бёрнос и совершенно забываеть о словь лабо. Это забвеніе имѣеть роховое значевіе для его филологическихъ изысканій.

Г. Остроумовь ограничнося сенлков на одно 111 правило Каре. собора, въ которомъ дъйствительно латинское слово plebes переведено греческимъ бхлог. Мы приведемъ всъ правила Кареаг. собора, въ конкъ вотръчается слово plebes, приведемъ въ трекъ сравнительныхъ текстахъ: латинскомъ (Діонисіевомъ), греческомъ и славянскомъ, заимствуя два послъднихъ изъ превосходнаго ивданія г. проф. В. Н. Бенешевича. (Древнеславянская Коричая XIV тит. безъ толкованій. СПБ. 1906). Какой результатъ получится изъ этого свода-видно будетъ само собор.

| Подлинный тексть<br>Діонисія Малаго                                              | Греческій переводъ                                                                                            | Славянскій цере-<br>водъ.                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| quam episcopos habue-<br>rint.<br>XCVIII. Placuit et<br>illud, ut plebes, quae   | ςή. Περλ τῶν λαῶν<br>τῶν μηθέποτε ἐπίστο-<br>πον ἐσχηκότων.<br>¨Ηρεσεν αἀκῖεινο, ἀνα<br>οἱ ὄχλοι, οἱ μηδέτοτε | иятьющинута инкагда<br>же епискоупа.<br>Пвгодьно есть и<br>то да <sup>1</sup> ) ради инкагда |
| prios episcopos<br>De plebibus vel dioe                                          | ςθ'. Περί λαών xal<br>διοιχήσεων των άπὸ                                                                      | нув еппв и т. д.<br>ч.э. О людьуз и<br>о строжнинув обра-                                    |
| conversis.<br>XCIX. Sane ut illae<br>plebes, quae conversae<br>sunt a Donatistis | τῶν Δουατιστῶν ἐπι-<br>στρεφόντων.<br>Ίνα δηλαδή ἐνῶινοι<br>οίλαοί, οί ἀπὸ τῶν Δο-<br>νατιστῶν ἐπιστρέφον-    | натя.<br>Да мвѣ ти лю-<br>дніє отя донатя об-                                                |
| quae autem plebes ha-<br>buerunt episcopum<br>quod plebes ante le-               | τες<br>οίτινες δὲ λαολ ἐσχή-<br>κασιν ἐπίσχοπον<br>οί ποὺ τοῦ βασιλιχοῦ                                       | а нже людніє н <b>мбша</b><br>епña                                                           |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Варіанты: въ основномъ кодексъ въ словъ да надъ буквою а стоитъ + въ Соловецкой рвп. виъсто да стонтъ дъ. въ ркп. Им. Пуб. Вибд. виъсто то да стоитъ тозда. Венешевичъ, ц. стр. 406.

654

Digitized by Google

### СМЫСЛЪ И ЗНАЧЕНИЕ ТАКЪ НАЗВИВАЕМАРО 13-ГО ПРАВЕЛА. 655

gem imperatoris de uniромого гоб хері сротя- на юже о юдиньствъ τος προκομιζομέσου... tate latam ..... Ipsi eas прижеприносимоу.... τούς λαούς... τούτους люди... ты дьожати obtine vre debeant.... સાર્વ્યાર્થ્ય વેળુરાંદ્રાગાળાપ. полобалие... CXVII. De plebibus converριζ! Περί τῶν λαδο різ. О людьух обcân dxò rôn Aqvarı. sisa Donatistis. рационнихст OTS στών έπιστρεφόντωτ. AOHATZ. CXX. οχ Περί των τοίς рн. W въсхода-De his, qui in plebes, λασίς, ούς νομίζουσιν quas ad se putant per иннуж въ людн нуъαύτοξς άνήχειν, έπιβαι-WE JALHATE WCTABAMtinere, inconventis his νόντων παρά γνώμην a quibus, tenentur. irти паче разума одьрτῶν αύτοὺς χατεχύν. ruerint. жащинух м. top. CXXI. οχά Πορί τῶν άμεрка. О лынащи-De his, qui plebes ad λούντων των αύτοξς se pertinentes negligunt ихса оставленынляв άνηχόντων λαών. ихх людии. LXXI. οલ Περί των τούς ой. О оставляю-De his, qui plebes iolous laods бужевалщ- | цинух свот люди. proprias derelinguunt. πανόντων. См. также правила 50, 48 и 42.

Во всёхъ означенныхъ правилахъ для обозначенія мірскаго состава епархій и приходовъ наблюдается весьма устойчивая терминологія, а именно: латинское слово: plebs, греческое лао́с, и славянское модіє. И эта устойчивость — не какая янбо особенность правилъ Кареагенскаго собора, но свойство всего каноническаго языка періода по крайней м'вр'в вселенскихъ соборовъ. Просмотрите правила по греческому \* тексту котя бы "Книги правилъ" и Вы совершение убъдитесь въ върности этого положенія: лабу-обычное слово для обозначения мірскаго елемента въ составъ церковнаго общества, наяъ слово х?йрос-обычное слово для обозначенія духовнаго, служебнаго церкви сословія: хійдос и лаос исчерпывали первоначально весь составъ церковнаго общества, впослёдствіи осложнившагося третьимъ элементомъ-монашествующихъ (иста́соттес). Таковы Апостольскія правила: 86, 89, 55, 58, 60; I Всел. 11-е, Трул. соб. 12, 19, VII Всел. 2.

2

Для обозначенія отдёльнаго лина, нринадлежащаго въ каждому изъ этихъ разрядовъ церковнаго общества употребляются также весьма устойчиво термины хдусихос, дайхос и (внослъдствіи иогахос) древнерусское "пожанинъ" <sup>1</sup>). Что же касается слова будос, то оно встрѣчается очень рѣдко и всегда—въ смыслѣ толпы, и иногда безнокойной толин. Такъ, кромѣ указываемыхъ г. Остроумовымъ двухъ правилъ Лаодик. 13 и Кареагенскаго 111-го ето слово встрѣчается еще только въ двухъ правилахъ: въ 61-мъ правилѣ Трул. собора и въ 64 правилѣ собора Кареагенскаго.

Воть слова Трул. соб. 61-го правила:

Прямо въ смыслъ мятежной толпы, σχλος употреблено въ 64 правилъ Каре. собора, къ сожалънію совершенно усколь знувшемъ отъ вниманія проф. Остроумова. Правило изображаетъ сдъдующее явленіе:

"Многіе изъ пресвитеровъ, надменные и безумные, подъемлють выи свои противу собственныхъ епископовъ, пиршествами и зленамфренными совътами возбуждая народь (то πλήθος) къ тому, чтобы онъ по безчинной пріязни ихъ самихъ поставилъ правителями..... Суть весьма многіє соумышляющів съ толпою своею (тої; оіхсіон яліневир), которую онн какъ сказано вводятъ въ заблуждение, льстя ся слуху, и ласкательствомъ призлекая къ себъ дюдей зазорнаго жнтя, паче же напыщаясь и отделяясь оть сего нашего сословия, они опираясь на свою толиц (то ібіф ялфові), многократно бывь приглашены придти на соборъ, отрекаются, бояся да не обнаружатся ихъ нельцости... Справедливость требуетьпостановляеть соборъ-чтобы прилапляющеся ко есть братіямъ и ко всему собору не токмо удерживали за собою престолъ, но еще получали во власть таковые спорные округи: напротивъ же того, чтобы мнящіеся быти довольными ское

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковы напр. правила: Апостольскія: 15, 24, 31, 48, 57; 62—66, 69, 70, 72, 84, III Всел. 6 и 7; IV-го: 2, 8, 21 и 24; Трул. соб. 4, 11, 22, 42, 50, 51, 55, 56, 59, 65, 67, 69, 77, 80, 81, 86, 88, 92, 97; VII Всел. 5, 13. Анкир. 3, Лаод. 54 и др.

толною народа (соїς ідіоіς будоіс) и братеную любовь пренебрегающіе не токмо лишаемы были завлядівныхъ ими округовъ, но еще и собственныя ніъ міста, у нихъ, яко у мятежникого были отвемлемы властію світскихъ начальниковъ".

Въ данномъ случав правело это замъчательно для насъ. тою неустойчивостію, тімь колебанісыь вь выбор'я терминологін для обозначенія изображаемаго явленія, каковыя обнаруживають переводчики греческий и русский подлиннаго, устойчиваго термина plebs: то переводять они его словами: ядявод, то булод, то словонъ народъ, то словонъ толпа, то выраженіемъ толпа народа, по ни одинъ изъ нихъ не переводнть слевомъ лаос или модістміряне, какъ бы следовало перевести держась подлинныха. Что же это значить? Да конечно то, что объекть, характеризующися описываемыми чертами не стоить наименования лабс и моле-миряне: достаточно съ него терминовъ ялявос (multitudo) или булос (turba), толпа, илтежники. Переводчики не удержались отъ желанія привности въ переводъ свое субъективное отношение къ цереводниому правилу и результатомъ сого явилась ихъ неустойчивость въ терминологій, веська напоминающая такое же точно отношение Діонисія Малаго къ 18-му правилу Лаодикійскаго собера. И воть этого то правила проф. Остроумовь и незанитиль сосредоточивь все уснлія своей аргументаціи на 111-иъ правялъ Кареагенскаго собора; но неудачные такого выбора ничего себы нельзя представить. Какъ мы видёли, переводчикъ Кареагенскихъ правилъ всюду выбираеть для подляннаго plebs сдово λαός, выбираеть это же сново и для заглавія 141-го правила, а въ началь правила, содержащаго не что иное, какъ буквальное повторение загдавія, почему то вивсто ог ласі ставить булог. Какое основаніе для сего? Рынительно никакого. Это накая то совершение необъяснимая случайность, происшедшая по всей ввроятности не по вни переводчика, а по вни его писца или позднъйшаго переписчика: въдь изъ словъ ог лаог весьма легко получить булог 1)... И воть этучто олучайность проф.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ мы видъли выше изъ варіантовъ къ славянскому тексту этого правила, и древнерусскихъ писцовъ постигла неудача при перепискъ этого правила. Въда бъду родитъ! Гръхъ греческаго писца вовлекъ во гръхи и древнерусскихъ писцовъ.

#### SOLOOIOBCKIÄ BROTTEKS.

Остроумовъ ставитъ во главу своей филологической аргументацін, утверждая на перекоръ встмъ финологамъ, что въ эпоху лаодикійскихъ правилъ различіе между біµос и бхлос не выдерживалось, и что слёдов. слово о́хлос можно . переводить безразлично и словомъ роралия и pleba, только не такъ, какъ переводитъ Ліонисій—словами turba или multitido.

НЪТЪ, КТО ВНИМАТСЛЬНО ПРИСЛУШАЕТСЯ КЪ ЯЗЫКУ КАНОНОВЪ періода вселенскихъ соборовъ, для того ни на минуту не представится затрудненія въ значенім разсматриваемыхъ терминовъ: лаос, какъ и лат. plebs и populus всегда означають цёлый національный или политическій союзь, или же чилий классъ этого союза, равно какъ въ церковномъ смыслё излий классъ мірянъ въ отличіе отъ клира и монашества, (при чемъ ему будеть равносильно выражение: тауна лаглов I Всел. 5, II Всел. 6), иногда въ сочетани съ словами Осос и Dominus 1), тогда какъ булос всегда обозначаетъ временно или можентально образовавшееся сборище или толцу, организованную или неорганизованную образовавшуюся изъ представителей одного общественнаго класса или разныхъ. Примъръ такой организованной (и мятежной) толин даетъ намъ 64-е правило Каре. соб. это-булос. Такую же иятежную организованную толпу представляеть, если угодно для ясности-наша "черная сотия", когда она выступаеть двятельвымъ погромщикомъ, или колдективнимъ авторомъ памфлетовъ съ признвомъ къ самосуду; это-булос, но отнодь не λαός τοῦ Κυρίου.

Въ такомъ смыслѣ слѣдуеть понимать слово о́длоς и въ заглавіи 13 правила Лаодикійскаго собора, если относиться съ подобающимъ уваженіемъ къ священной древности этого намятника. Что именно подобныя толпы или сберища имъли въ виду оо. Лаодикійскаго собора-ото не можеть подлежать сомитьнію, ибо если бы они имъли въ виду вообще классь мірянъ, то употребили бы для сего не о́длос, а-лао́с или лайхої или та́уµа даїхо́у.

Но что же именно запретили толпамъ или сборищамъ дълать отцы Лаодикійскаго собора? Противники выборнаго начала въ духовенствъ обыкновенно отвъчають съ ръшительностію, что именно самые выборы кандидатовъ. Едва ли

<sup>1)</sup> ADOCT. 39: Aadr tov Kupiov, Domini populus.

## опыслъ и значение такъ называемато 18-го правела. 659

однако жь можно съ этимъ согласиться, при условія даже только внимательнаго отношенія къ тексту заглавія 18-го правила, именно къ слованъ его: rag saloyas лоигода точ иеллотот хадиотавдаи и'с legarelor. Спово ехлоуд (или двже ельдоуй, какъ въ оглавлении Синтагмы въ XIV т.) указываеть какъ будто не на вервоначальный моментъ выбора или наниснованія кандидатовь, а на второй и болье рышительныйизбранія одного изъ указываемыхъ кандицатовъ, какъ годнаго къ рукоподожению. Такъ повидниому разумълъ смысль разснатряваемаго постановления Лаоликийскаго собора и Діонисій налый, перефразиревавшій 18-е правило такъ: judicio maltitudinis ordinationes fieri non debere. Таковой судъ и приговоръ въ то время принадлежалъ пресвитеріуму и епископу, какъ совершителямъ хиротонии, но отнюдь не самимъ избирателямъ, которые только указывали кандидатовъ. Предвосхищеніе этого права мірянами тімь болье толпами ихъ, конечно, не нормальность, которую и устраняеть 18-е правило. Что испытание въ достоинствъ избранныто совершалось пресвитеріумомъ, хотя при этомъ не устранялись отъ участія и міряне, которые могли свидітельствовать за и противь, объ этомъ говорять и другіе, близкіе по времени къ Лаодик. собору источники 1). О судъ и ръшени пресвитеріуна, какъ акть преднествовавшемъ хирогоніи уножинаеть и архіерейская молитва при руконоложения, сохранившаяся въ т. наз. Апостольскихъ Постановлениять. "Самъ и нынъ призри на раба твоего сего (имя рекъ) иже псифою и судомъ клира всего во пресвитера поданна" <sup>2</sup>).

Имъя въ виду это соображеніе, смысль такъ наз. 18 правила Лаодик. собора должно опредълить такъ: отен Лаод. собора установили только норму дъятельнаго участія мірянъ въ избраніи лицъ, возводнимъ въ степени священства, опредъливъ не допускать на будущее время однимъ только имъ, безъ руководства пресвитеріума, производить таковыя избранія. Въроятно ихъ взорамъ преднесились неоднократные случаи злоупотребленія ирявами илъ псноннымъ правомъ дъятельно участвовать въ избраніи кандидатовъ на священство и случаи бездъйствія клира (каковые укозываеть в Св.

См. св. Васил. Вел. посланіе къ хорепископамъ; Феоф. Алекс. прав. 7.
 Кв. VIII, 16. Приведниъ по тексту рвп. Кіевософійскаге Собора, № 63. Л. 141. обер.

Василій Великій) и воть они издали овое пестановленіе. Говоримъ вёроятно, ибо не знаемъ самаго ихъ постановленія (боос) а судимъ только на осневаніи сохранившагося для насъ оглавленія етого постановленія подъ названіемъ 13 правила.

Такое предположение и такое понимание сохранившагося эаглавія 13 правила согласно и съ "историческимъ мышленіемъ"--выражаясь сповами Е. В. Барсова. "Въ эпоху Лаоликійскихъ правилъ"-выражаясь словами проф. М. А. Остроумова-еще дъйствоваль во всей силь древній порядокь избранія ц. должностныхъ лицъ клиромъ и народомъ, дъйствоваль онъ даже и въ VI-мъ въкъ, что видно изъ законовъ Императора Юстиніана, перешедшихъ даже въ наши Коричія книги. "Постановляемъ-гласять эти законы-чтобы всякія разъ, какъ явится нужда въ рукоположени во епископа, собнрались клирики и первые граждане города, въ который нужно рукоположить епископа и предъ Св. Евангеліемъ избирали 3-хъ кандидатовъ и чтобы каждый изъ нихъ (избирателей) поклялся словомь Божінмь и записаль въ саномь акть избранія, что они избрали этихъ кандидатовъ не за подарки или посулы и проч." <sup>1</sup>). Новелла VI-я (гл. 1, 9-10) постановляеть, чтобы рукоположения во епископа происходили въ присутствіи всего народа церкви для того, чтобы каждый желающій имель полную возможность возражать... Это постановление предписывается соблюдать и при рукоположеніяхъ клириковъ" 2). "Если граждане отложатъ избраніе епископа долже шести мъсяцевъ, то пусть тоть, кому слъдуеть (т. е. митрополить), поставляеть его подъ своею собственною ответственностію съ соблюденіемъ всехъ законныхъ требованій" 8).

Въ виду этихъ совершенно ясныхъ законовъ VI-го въка, едвали возможно допустить, чтобы отци Лаодикійскаго собора IV-го въка рёшились лишить мірянъ ихъ исконнаго, утверждающагося на Апостольскомъ преданіи права избирать кандидатовъ на церковное служеніе <sup>4</sup>).



<sup>4)</sup> Нарбековъ: Номоканевъ Фотія, Тат. і, гл. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, Т. І. гл. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, Т. I, гл. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Е. В. Барсовъ приводнтъ слёдующія соображенія о значенія слова *б*χλος: "Г. Папковъ думаетъ, что греческое *б*χλος значнтъ толпа.... Однаю

Во всякомъ сдучав приведенныя доселв филологическія, каноническія и церковно-историческія основанія уполномочивають на слёдующія заключенія о смыслё и значеніи такъ называемаго 18-го правила Лаодикійскаго собора:

1) Оно и по формѣ и по существу есть только очень краткое оглавление не сохранившагося до насъ соборнаго опредъления (боос).

2) На основанія его можно предполагать, что о.о. Лаодикійскаго собора сдёлали попытку регулировать право участія мірянъ въ выборахъ кандидатовъ на священство, но какъ именно оби регулировали-положительно сказать нельзя.

8) Почитать же это т. н. правило каноническимъ основаніемъ для отрицанія у мірянъ права участія въ избраніи кандидата на священство также неосновательно и безразсудно, какъ неосновательно и безразсудно кого либо лишать какого либо права на основаніи указателя къ законамъ, а не на основаніи самыхъ законовъ.

Н. Заозерскій.

онъ не приводить ни малъйшаго основанія для такого толкованія. Въдь недостаточно для правильнаго пониманія каноновъ лишь справокъ въ греческихъ лексиконахъ. Для этого нужно серьезное знакомство съ евангельскимъ и апостольокимъ текстомъ в церковно историческимъ явикомъ. Ни въ какомъ словаръ г. Папковъ не найдетъ напр. что греч, *ібуює* означаеть спархію, точно также не встрътить онъ тамъ, что греч, *ібуює* означаеть спархію, точно также не встрътить онъ тамъ, что греч, *ібуює* значить приходское церковное собраніе (Ц. Въд. № 4, стр. 145). Затвиъ слёдують доводы изъ Священнаго писанія (Лук. XIII, 17; Дъян. І, 16, XI, 24), изъ конъть между пречнив открывается, что набраніе Аностола Матеія было произведено церковно-приходскимъ собраніемъ. (Стр. 146). Ми не сотласты съ этими доводами, но за то совершенно согласны въ томъ, что такой филологіи ни въ одномъ словаръ не встрътишь. \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# ВИЗАНТІЙСКІЕ ПАТРІАРХИ.

## (Историческая справка).

Патріаршество, какъ одно изъ проявленій церковно-административной централизаціи, сложилось въ періодъ вселенскихъ соборовъ, благодаря разнымъ условіямъ, возвысившимъ нѣкоторыя епископскія каеедры. Но за время вселенскихъ соборовъ, въ которыхъ патріархи встрѣчали иногда и внушительный коррективъ для себя, церковное законодательство не надѣлило ихъ какими-либо существенными правами. De jure они оставались primi inter pares. Въ наиболѣе рельефныхъ очертаніяхъ de jure и de facto, восточные патріархи, и преимущественно — константинопольскій, выступають позднѣе, когда явились новыя условія ихъ дѣятельности.

Теперь, когда и въ нашихъ высшихъ духовныхъ сферахъ, и въ нѣкоторой части церковнаго общества возникло стремленіе возстановить на Руси патріаршество, существовавшее здѣсь съ Бориса Годунова до Петра I-го, естественно припомнить, что такое были константинопольскіе патріархи, въ лицѣ которыхъ желаютъ у насъ видѣть—какъ и преждеидеалъ и для преднолагаемаго главн русокой церкви.

Предпочтительно предъ другими восточными патріархами константиновольскій архіспископъ оказался главой восточной церкви, подобно тому, какъ византійскій βасілейс быль главой имперіи <sup>1</sup>). Такое положеніе константинопольскаго цатріарха въ связи съ положеніемъ императора и нашле

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Скабалановичъ. Византійское государство и церковь въ XI врать Спб. 1884. Стр. 363.

себѣ во второй половниѣ IX въка выраженіе въ византійскомъ правъ.

Первое, оффиціально принятое ученіе о царской и патріаршей власти мы встрічаемь въ Элемагого (второмъ, исправленномъ изданіи Прехирена), введеніи къ полному собранію византійскаго закоподательства.

Это ученіе принадлежить знаменитему натріарху Фотів, который принималь діятельное участіе въ составленіи и самой Эпанагоги <sup>1</sup>) въ ту блеотящую пору его жизни, когда овъ посль перваго пивложелія снова сошелся съ царемъ Василіемъ Македонянивомъ и, состоя ири дворъ, руководилъ образованіемъ его дітей. Въ это время Василій, потерявъ надежду на сближеніе съ западнымъ міромъ при посредствъ напскаго престока, уже не считалъ нужнымъ въ угоду посявднему преолъдовать патріарха Фотія, которыя волновали церковное общество со времени натріарха Меседія († 846)<sup>2</sup>).

При такниъ-то благопріятных условіять и явилась возможность для изгріарха Фотія выразить даже въ оффиціальномъ юридическомъ сборщикъ свой взглядъ на положеніе византійскаго патріарха и его отношенія къ государственной власти <sup>9</sup>).

<sup>2</sup>) Н. Поповъ. Импер, Левъ УІ Мудрый и его царствоване въ церкови. историч. отлощения. М. 1892. Отр. 38.

<sup>5</sup>) Въренъ или невъренъ этотъ ваглядъ,-судить не будемъ.

<sup>1)</sup> Геронов. Калисть: Номонановъ Фотія. М. 1899. Отр. 105.

### BOFOGIOBORIË BROTHERT.

шеніи ко всѣмъ, милосерднымъ въ правосудін, суровниъ къ неповинующимся, безбоязненнымъ въ обличеніи даже царя въ случав нарушенія имъ догматовъ и прегрѣшеній противъ истини. Патріарху же принадлежить объясненіе древнихъ каноновъ, бевъ-какого бы то ни было-виѣшательства въ эту сферу свѣтской власти <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, въ Энанагогъ рядомъ съ царской выдвинута другая власть, по еначение не только равная первой, но въ нѣкоторыхъ отнощенияхъ даже подагающая ей ограничения. Однако такое торжество византийской церковной власти, допущенное, можетъ быть, въ противовѣсъ властолюбію папства, не оставило по себѣ осявательянхъ послѣдствій въ дальнѣйшемъ и учение Эцанагоги, возвеличившей архіецископа столици тогдашняго *отвіз terrarum* и открывавшей ему самый широкій путь дѣятельности, само было причиной того, что оно какъ-то затерлось и затемнилось другими законодательными памятниками тойже эпохи. Очевидно, что прерогативы патріарха, указанныя въ Эпанагогъ, расходясь съ исторически сложившимися основами императорской власти, не находили почвы и въ религіозномъ созерцаніи яаселенія.

Еще въ языческомъ мірѣ императоръ всегда былъ и pontifex maximus. Но и христіанскіе государи не сразу отказались отъ правъ понтификата. Послѣ того какъ онъ былъ уничтоженъ, наконецъ, закономъ (Граціана), его идея все же не умерла въ созваніи правителей и народномъ преданіи. Уже Константинъ Великій говорилъ представителямъ церкви: "ви—епископы, завѣдувщіе внутренними дѣлами общества вѣрующихъ, я—поставленный Богомъ епископъ внѣ его". Левъ Иконсборецъ говорилъ папѣ Григорію: "развѣ ти не энаешь, что я священникъ и царь"?--"Безъ сомнѣнія, отвѣчалъ папа, Константинъ, беодосій, Валентиніанъ, Юстиніанъ-сыли царями и священниками... Но... ты опустопилъ церковь" <sup>2</sup>).--Такъ одинъ изъ враговъ духовной власти вн-

<sup>1</sup>) А. П. Лебедевъ. Очерки внутрен. исторіи визан.-восточной цёркви въ IX—XI в.в. М. 1902 г. Стр. 16—17. В. М. Грибовскій. Народъ и власть въ визант. государствр. СПБ. 1897 г. Стр. 342.

<sup>3</sup>) Грибовскій. Ор. С., стр. 354. Скабалановичь. Визант. государство в церковь въ XI в. СПБ. 1884 г. Стр. 144.



зантійскихъ царей признавалъ за ними право на верховное водительство въ жизни върующихъ.

На западъ это право нашло себъ выражение въ учения о духовной и свётской власти папы, а на востокв, прямомъ наслёдникъ римскихъ кесарей, воплотилось въ представленія царя, который является на землѣ не менѣе, какъ образъ Божий (еслоя гой айтой Өсой) и въ отношени въ которому, по церковному и придворному церемоніалу и по разуменію общества, приложимы такіе эпитеты, какъ "божественный", "святой" и даже "сынъ Божій" 1). Правда, допуская подобныя образныя и гиперболическія выраженія, византійцы умъли видёть и человъческую природу монарха и потому никогда не доходили до действительнаго его обоготворенія. Но все же въ глазахъ народа онъ былъ не только высшимъ носителемъ политической власти и силы, но и блюстителемъ въры и благочестія. "Какъ царствующій императоръ есть помазанникъ Господень по причинъ помазанія на царство, а Христосъ и Богь нашь есть между прочимъ и архіерей, то благословно и императоръ украшается архіерейскими дарованіями", - говорить канонисть и патріархъ антіохійскій Вальсамонъ (Толков. 69 пр. VI всел. соб.). Василейс, бывшій первымъ воиномъ, первымъ сановникомъ, оказывался и первымъ священникомъ <sup>2</sup>). Въ качествъ послъдняго, онъ созывалъ соборы, предсъдательствовалъ на нихъ, участвовалъ до извъстной степени въ совершении богослуженія <sup>8</sup>), носиль облаченіе, подобное архіерейскому, утверждалъ избраннаго митрополитами или даже самъ назначалъ патріарха, торжественно возглашая: "божественная благодать и наше, еже оть нея, царское величество избираеть сего богобоязнѣйшаго (имя рекъ) въ патріарха Константина града" 4).

Разумъется, при такомъ положени даря въ церковномъ обществъ учение Эпанагоги о соотношени властей патріар-

•) Ibid., стр. 185.

1.4

<sup>1)</sup> Грибовскій. Ор. с., стр. 347-350.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) А. П. Лебедевъ. Очерки внутр. исторін византійско-восточной церкви Х—ХІ в.в. М. 1902 г. Стр. 69—70. Его же—Очерки исторіи виз.-вост. церкви ХІ—ХУ в.в. Стр. 109—111. М. 1902 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Іеромон. Іоаннъ. Обрядникъ визавт. двора. М. 1895 г. Стр. 138 и с.твд.

шей и царской съ ограниченіемъ послѣдней въ дѣлахъ духовныхъ и не могло прочно привиться къ жизни. Въ особенности же сами императоры не мирились съ мыслыо о самостоятельности патріарха въ сферѣ даже исключительно церковной.

И прежде всего это печально сказалось на судьбѣ самого патріарха Фотія, въ 877 году вторично вступившаго на каеедру по смерти патріарха Игнатія. Его снова низложиль его же ученикъ, императоръ Левъ VI Мудрый вскоръ послъ своего вступленія (въ 886 г.) на престолъ своего отца. Василія Македонянина. На мъсто знаменитаго пастыря церкви возведенъ былъ 16-лътній юноша, брать императора, Стефанъ, еще при отцъ причисленный къ клиру и носившій санъ діакона 1). Хотя въ оправдание этого въ глазахъ общества Левъ и дълалъ неудачную попытку обвинить великаго святителя въ покушени на свою царственную особу, причины послъдняго низложенія Фотія лежали, очевидно, гораздо глубже. Въ патріаршество 16-лътняго брата своего Стефана молодой и подозрительный императоръ, подавившій послёдніе слёды городского самоуправленія и уничтожившій даже сенать, соединяя въ рукахъ династіи духовную власть со свытской, получаль полную возможность направлять церковную жизнь по тому или иному руслу, подкръплять высшимъ религіозно-нравственнымъ авторитетомъ свон личные интересы и государственныя предначертанія, освобождаясь въ то же время отъ правственнаго контроля и вліянія со стороны такихъ представителей церкви, какимъ быль Фотій, полагавшій, что "сохраненіе истинныхъ постановленій-прямая обязанность какъ всякаго благомыслящаго, такъ и тъхъ, которые, по Божію усмотрънію, призваны управлять народами". Что при Стефанъ самъ Левъ расчитывалъ оказывать сильное вліяніе на церковное управленіе, это вполнъ въроятно и естественно, если онъ и впослъдстви желаль видёть въ лицё патріарховъ лишь покорныхъ исполнителей императорской воли <sup>2</sup>).

Признанный, наконецъ, и большинствомъ византійскаго общества, патр. Стефанъ, дъйствительно, не имълъ никакого

\*) Ibid., crp. 41-44.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Поповъ. Импер. Левъ VI Мудрый. Стр. 17, 23—24.

значенія въ перковной живня. При немъ світкіе сановники безнаказанно упраздняли церкви и изголяли свящевниковъ. Довольствовавшійся звішь участіснь въ праздничныхъ церемоніяхъ, патріархъ Стефанъ вполнъ удовлезворялъ завътнымъ стремленіямъ своего царотвующаго брата, предоставляя ему полную возможность виблинваться въ дёла церкви. Левь и пользовался этой возможностью. Онь въ своихъ новелнахъ давадъ, наприм., наставления самому патріарху относнтельно крещенія младенцевь и пріобщенія рожениць въ періодъ 40-двовного очищенія, отм'блялъ постановленія вселенскихъ соборовь (о мъстъ крещенія) и правида св. апостоловъ • (о витиательствъ духовныхъ лицъ въ мірскія дъда) <sup>1</sup>). Понятно, въ какое тягостное положение подобныя новеллы ставили византійскую ісрархію... Но императоръ, составляений еще стихном и церковныя поученія, иногда но недосугу поручая произношение ихъ даже напцелярскимъ чиновникамъ 2), по видямому, не хотель и думать объ STONS.

Когда Стефанъ послъ почти 6-лътняго пребыванія на каеедр'в скончался (въ 898 г.) <sup>8</sup>), въ пресмники сму соборомъ епископовъ, пресвитеровъ, монаховъ и сената былъ избранъ (конечно, не беть вліянія императора, который утвердняъ набраніе) уступчивый, надообразованный и престарълый игумень малоазійскаго монастыря-Антоній Кадей, Онь патріарнествоваль также не долго и скончался въ 901 году. показавъ себя, при своей несомнъвной полечительности въ отношения въ перкви, безсильнымъ дать сиблый и ръшичельный отпоръ императорскому вмъшательству въ церковния льда. При этомъ патріархь Левъ предадъ погребенію въ первый день паски свою третью жену Евдокію, даже и не справляясь съ мнёніемъ архипястыря относительно такого нарушения духовной радости свътлаго дня (VI вселенся. соб., пр. 68)<sup>4</sup>). . `. . .

Когда возникъ вопросъ объ избрани преемника Антонію, Левъ выражалъ одно желаніе, чтобы новый патріариъ пра-

- <sup>1</sup>) ibid., crp. 69, 199-214.
- <sup>2</sup>) lbid., стр. 220 и слъд.
- <sup>3</sup>) lbid., crp. 69.
- <sup>4</sup>) lbid., crp. 71, 83-89.



#### вогословский австникъ.

вилъ церковью согласно царской воль<sup>1</sup>). Если изъ нѣсколькихъ кандидатовъ былъ избранъ ученцкъ и родственникъ натріарха Фотія, Николай Мистикъ, то, конечно, не потому, что онъ выдавался изъ ряда другихъ по своимъ высокимъ нравственнымъ качествамъ послѣднія имѣли не много значенія въ глазахъ императора. Предоставивъ Николар патріаршую казедру, Левъ, несомнѣнно, надѣялся на то, что не старый, образованный придворный монахъ, его названный братъ и соученикъ, будетъ такъ же снисходительнымъ и угодливымъ патріархомъ, какъ и покойный Антоній. Но эти расчеты императора далеко не оправдались.

Николай оказался патріархомъ, какой и нужейъ быль въ то время Византіи, чтобы поднять въ ней понизившійся авторитеть духовной власти и упорядочить церковную жизнь, разстроившуюся послё Фотія <sup>2</sup>). Но патріаряъ Николай не могь упрочить за собой расположения царя, такъ какъ не хотель быть послушнымъ орудіень въ его рукахъ. Исходной точкой разногласій между патріархомъ и царемъ явился вопросъ о четвертомъ бракѣ последняго съ Зоей Карбоноисиной, отъ которой раньше бездътный Левъ въ 905 г. амълъ уже сына Константина, единственнаго своего наслъдника. Когда какой-то пресвитеръ Сома обвънчалъ затъмъ императора съ Зоей <sup>8</sup>), патріархъ, чтобы успоконть возмущенную церковь, умоляль царя прекратить это сожительотво и "не все позволять своей власти, а помнить, что есть Свдящій превыше его могущества" 4). Но никакія уб'вжденія, даже эпитимія не дъйствовали на унорнаго. Мало того, Левъ рвшиль даже созвать соборь изв представителей патріаршихъ престоловъ, чтобы добиться признанія своего четвертаго брака, в пока удалилъ самого патріарха со многими архіереями въ ссылку. Добиваясь отъ Николая отреченія отъ каседом, Левъ готовъ былъ прибъгнуть даже къ шантажу, въ родъ того, какой раньше выставлялъ онъ противъ Фотія. Но патріархъ, въ надеждѣ на лучшее будущее, н самъ рѣшилъ уступить дорогу своему преемнику. Получивъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De-Boor. Vita Euthymii. Berlin, 1888. S. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. Поповъ. Импер. Левъ VI Мудрый. Стр. 93 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., стр. 96-97 и слъд.

<sup>•)</sup> Vita Euthymii. S. 49-50.

даже письменное отречение Никодая оть казедры, Левь созваль списколовь, среди когорыхь оказались и готовно на компроивосы, и "приказалъ имъ взелъдовать и отыскать достойнаго на патріаршество" 1). Они "какъ бы сговорившись, остановидись на великомъ Евеници" 2). Этотъ Евеници, игумень одного столичныго моластыря, по своему мяглому зарактору и проклюннымъ лътамъ казался, императору найболье податливных и уступчивных. Подъ угрозами, царя онъ согласился принять на себя тяжелое бремя управления патріархатонъ, если цапа и прочіе ратріархи предварительно рынать вопрось о четаертомъ бракв: когда они устроять твое дело, говорилъ Евений царю, я не буду противодействовать и препятствовать", 8). А это только было и нужно Льву, ноторый дипломатическимъ путемъ дестигъ того, что въ это время уже цамли въ Константинополь легаты папы и патріарініе посли, везя съ собой заранье составленныя "грамоты съ примирительнымъ распоряжавіемъ" относительно четвертаго брака даря. Хотя прибыте въ столицу такихъ легатовъ и пословъ создавано и далеко не умилительную картину, однако они съ почетомъ были вотръчени у Льва 4) и съ частью византійскаго дуковенства составили въ 907 году соборъ, на ноторомъ и было достановлено исключительнымъ образомъ принять царя въ церковь, не расторгая его четвергаго брака, в патріаршую каседру утвердить аа Евезмісиъ 5). ٠.

Но такое цестановление не только не успеконао общества, но еще болфе усильло раздарь въ немъ. Из цечальному соотоянио церкви, обусловленному ся внутреннимъ раздъленіемъ, при слабомъ патріархъ приссединилось: еще стъснение ся въ правахъ со стороны гражданскихъ властей, медаринихъ "въ мутной водъ ловить рыбу". Сановники отцимали у духовенства и ту скудную ругу, которую получало оне еще со временъ Константина Великаго, а въ нъкоторыхъ мъстахъ брали священниковъ и діаконовъ на ряду съ мірянами даже

<sup>5</sup>) Ibid., crp. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Eutymii. S. 40-50.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) lbid., S. 53.

<sup>4)</sup> Н. Поповъ. Импер. Левъ VI Мудрый. Стр. 128, 146.

въ военную службу <sup>1</sup>). Вороться съ этимъ натріархъ быль безсиленъ, когда самъ царь силоненъ былъ рѣнать даже чисте догматическіе вопросы по своему единоличному усмотрѣнію <sup>2</sup>). Порядокъ и спокойствіе въ церкви, даже по сознанію самого Льва, могъ возстановить лишь томившійся въ изгнаніи натріархъ Николай, который, по низложеніи Евенмія, въ 912 году снова и вступилъ въ управленіе церковію <sup>3</sup>). Однако лишь въ концѣ Х вѣка патріарху Сисинію удалось окончательно умиротворить ее послѣ смятенія, вызваннаго произволомъ Льва въ отношеніи къ уставамъ церкви.

Къ прискорбію, деспотизмъ императоровъ въ церковной жизни и неспособность патріарховь къ огражденію церкви оть свізтской узурпаціи иміли місто и впослідствін. Такь, одинъ изъ ближайщихъ презиниковъ Льва VI Мудраго. императоръ Романъ I Лекапенъ хитростью сибстивъ съ престола почтеннато патріарха Трифона, котораго не въ чемъ было даже обвинить, возвель на его мисто своего млалшаго сына 16-лётняго Өсофилакта. Довольно продолжительное патріаршество этого принца (988-956 г.) представляетъ собой эпонею "самаго скандальнаго свойства" 4). Безчинства его доходили до того, что онъ допускалъ въ церкви танцы и неприличныя песнопения. Но главной его страстью были лошади, которыхъ онъ кормилъ фруктами, повлъ винами и вспрыскиваль духами, прерывая вногда богослужение для посъщенія конюшни. И смерть постигла этого патріарха вслёдствін его паденія съ лошади, которую онь проважаль. "Вотъ какниъ патріарховъ доставляль константинопольской церкви безконтрольный выборь императорский", восклицаеть современный нашъ ученый, повъствуя о Ссофилакть 5). Не трудно догадаться, какое значение имблъ такой патріархъ въ церковномъ управления, если церковныя должности продавелись у него "чуть не съ молотка" 6), въ то время какъ

- <sup>2</sup>) Ibid., **стр.** 260-261.
- 3) Ibid., crp. 167.

4) А. II. Лебедевъ. Очерки внутр. исторіи виз. восточ. церкви IX—XI вв. Стр. 73.

. .

- <sup>5</sup>) lbidem, crp. 75.
- 6) lbid., стр. 277.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid., crp. 168.

императорские указы ограничивани права духовныхъ линъ на пріобрѣтеніе земельныхъ владѣній <sup>1</sup>). Преемникъ Өеофиланта, Поліевить (956-970 г.г.), котораго византійскіе историки называли "сторымь Златоустомь" 2), если и совершенно не похожъ былъ на своего предшественника, всеже далекъ онль оть идеала ревностного пастыря. Когда бывшій аристократь и асонскій подвижникъ Никифоръ Фока, волею событій вступившій на престолъ (въ 963 г.), женился на преступной и развратной вдовствующей императрицѣ Өеофано, Поліевкть не допустиль его переступить порогь адтаря и подвергь эпитиміи <sup>8</sup>). Впоследствін, когда императоръ, бывшій и хорошимъ полководцемъ, задумалъ причисанть въ лику св. Мучениковъ своихъ сподвижниковъ, на брани убіенныхъ, патріархъ (по 18 прав. св. Василія Великаго) опять ренительно выступиль противь этой канонизанін 4). Но онъ не возражаль противъ закона Никифора Фоки, которымъ запрещалось строить новые монастыри и надвлять них недвижныой собственностью; голоса патріарха не было слышво даже тогда, когда пъкоторые неуступчивые епископы были обречены въ ссылку. 5). Примирияся Поліевкть и съ распоряжениемъ Никифора, чтобы кандидаты на епископскія назедры назначанись не соборомъ епископовъ и не патріархомъ, а лишь по волѣ императора, которий и обязыварь своихъ ставленниковъ вносить въ казну значительную сумму изъ ихъ доходовъ 6). До чего простиралось самовластіе Никифора, видно еще и изъ того, что отъ него исходнло указаніе, на какомъ языкъ должно совершаться богослужение въ южной Италия 7). Названный же патріархъ поназаль на царотво и убійцу Никифора, Іоанна Цимискія. Стараясь примирить съ нимъ народъ, патріархъ говорилъ, что "какъ понязание при св. крещении очищаетъ всв гръхи, такъ и помазание на царство уничтожило всъ гръди, совер-

Hoid., crp. 274.
 Ibid., crp. 258.
 Ibid., crp. 259-260.
 Ibid., crp. 279.
 Ibid., crp. 276.
 Ibid., crp. 277.
 Ibid., crp. 268.



пленные Цимискіемъ до коронованія, и въ особенностисмертоубійство"<sup>1</sup>).

Какъ бы въ благодарность предъ патріаршимъ престолонъ за такую ориганальную теорію Цимисхій, когда по смерти Поліевкта возникъ вопросъ о преемникъ его, высказался было въ духъ Эпанагоги: "здъсь на землъ я признаю двъ власти-священническую и царскую; одной Зиждитель вселенной поручилъ попечение о душахъ, другой-управление твлами людей, чтобы не повредился ни одинъ членъ (государственннаго организма), но всякій сохранился въ цілости" 2). Однако въ дъйствительности Цимисхій далекъ быть оть мысли о самостоятельности патріаршей власти. Избравь на патріаршую казедру подвижника Олимпійской горы Василія-и безъ всякаго участія въ этонъ наличныхъ представителей церкви, --- кыператоръ, представляя его архіереянь и сенату, говориль: "определить достойнаго къ отправлени священныхъ дълъ, ковечно, --- зависить оть всевидящию Ока... Но я возвожу на престоль церкви человъка, давно мною испытаннаго. Онъ часто по вдохновению свыше предсказываль мив будущее (т. е. корену), которое и сбылось вы свое время" в). Впрочемъ, увъренность Цимнскія въ предагности Василія скоро поколебалась, ногда выяснилюсь, что онъ предвъщаять корону и кому-то другому; тогда безъ соборнаго обсужденія дела царь заточнаъ Василія въ нева стырь, а на его мъсто самовластно возвелъ (въ 974 г.) студійскаго монаха Антонія III (974-980 г.) 4).

Подобнымъ образомъ поступалъ и преемникъ Цимиски, Василій II Болгаробойца, который среди военныхъ подиговъ находилъ время помимо патріаршей власти назначнь и утверждать асонскихъ протовъ, вручая имъ жезлъ и интію. Такимъ образомъ, по замѣчанію преосвящ. Порфирія (Успенскаго), "попечителемъ Асона сталъ царь, а не патріархъ" <sup>5</sup>); и это оказалось возможнымъ въ то время, когда патріаршую каседру занимали Николай II Хрисовергъ и Сисиній II, объявлявшіе по поводу четвертаго брака Льва Му-

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Грибовскій, ор. с., стр. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ibid., стр. 374. А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 75.

<sup>4)</sup> lbidem.

<sup>5)</sup> А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 78.

драго аваеему твих, которые дератуть нарушать святня и божественныя правила преподобныхь отцовъ" <sup>1</sup>).

Не нашель себя осуществления идеаль Эпанагоги и въ новонь тысячельти: Патріархи по прежнему оказывались слугами трона. Поэтому, главный организаторь студійскаго богослужебнаго устава 2), натріарть Алексій (1025----1048 г.) за три дня до смерти императора Константина VIII не нашель неопреодолнинкь препятствій пов'ячить одну наь его дочерей и наслёданцъ престола,.... 50-лётнію Зою съ ся двоюроднымъ братомъ, 60-летениъ Романомъ III Аргиронъ, который быль потокь провозглашевь императоронь и коронованъ (въ 1028 г.) <sup>8</sup>). А когда онъ въ великій четвертокъ 1084 г. не бозь участія Зон и нонаха Іоанна Орфанотрофаскончался, интріарху Алексію пришлось снова содійствовать семейному счастию императрицы. Въ ночь подъ великій пятокъ, послъ того какъ уже пропъты были страсти Господни, патріарть быль вызваль во дворець, чтобы повілчать Зою съ давнимъ избранникомъ ся сердца красивнить Михаиломъ Пафлагономъ. Патріархъ сначала недоумъвалъ. Однако предложевные Орфанотрофень 50 литрь золога ему и 50 литръ клиру ришили колебаніе и уб'вдили патріарха. въ ту же ночь совершить вънчаніе, а следующимъ утромъ похоренить задушеннаго Романа 4). Вовлеченный въ придворныя интриги, патріархъ Алексій вынуждень быль допустить и новый бракь 64-летией Зон (въ 1042 г.) и короновать ся тротьяго супруга, Константина IX Монсинка, о веторонъ она и прежде хранила въ душъ сладостныя воспо-'MABABIA <sup>6</sup>).

Понятно, лиць при такой покорности предъ волей императоровъ, не смотря на частую ихъ смъну, и могъ Алексій де самой смерти своей удержать патріаршую каседру.

Принкръ ридкаго благонелучия смиреннаго патріарка, по видимому, долженъ быль назидательно повліять и на его пресмника, Михаила I Керуаларія (1043-10588 г.). Принякъ участіе въ заговори противъ императора Михаила VI Стра-

- <sup>1</sup>) Н. Поповъ, ор. с., стр. 191-192.
- <sup>3</sup>) А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 127.
- <sup>3</sup>) Скабалановичъ, ор. с., стр. 14.
- •) lbid., стр. 24-28, 569. А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 36.
  - 5) Скабалановичъ, стр. 52-44.

3\*

уютика, вынужденнаго принять пострижение, патріархъ подготовилъ вступленіе на престоль полководца Исаака Комнина (1057-1059 г.) и первоначально, действительно, нользовался его расположеніемъ. Но когда Комнинъ для восиолненія государственной казны предприняль секулярна. цію церковныхъ и монастырскихъ имуществъ, патріархъ, отойкій борець за чистоту казолической вёры, не могь безучастно отнестись къ этому предпріятію императора. Въ лицъ Керулларія и Комнина сощлись двъ одинаково упругія натуры: одинъ отстаивалъ престижъ патріарха, другойсъ прямолинейностью солдата-не признавалъ власти выше ныператорской. Сторона, оказавшаяся физически слабащей. должна была уступить и этоть печальный жребій выпаль Керулларію. По приказу Комнина онъ быль заключенъ въ отдаленный монастырь и въ ожиданіи соборнаго суда изнуренный физически, потрясенный крушеніемъ своихъ идеаловъ, вскоръ скончался на пути въ столицу, до послъдней минуты молясь за любимый имъ и преданный ему народъ 1).

Энергія византійскихъ императоровъ при защитъ своеге абсолютизма въ значительной степени достигла, наконець, желанной цёли. Позднъйшіе патріархи, за ръдкими исклоченіями, всегда почти были смиренными исполнителями императорской воли.

Преемникъ Керулларія, образованный, добрый и милостивый Константинъ Лихудъ (1059—1068 г.) и самое патріаршество получилъ отъ Исаака Комнина подъ условіемъ возвращенія въ казну своего земельнаго владвнія. Благодаря осторожности, гибкости и мягкости своего характера, этоть патріархъ, еднако скоро умершій, и съ малоснособнымъ<sup>3</sup>) императоромъ, Константиномъ Дукой, умѣлъ поддерживать добрыя отношенія<sup>в</sup>). Просвъщенный и аскетически настроевний патріархъ Іоаннъ Ксифилинъ (1064—1075 г.) при этомъ императоръ и его ближайщихъ преемникахъ, занятыхъ борьбою съ внѣшними врагами имперіи, <sup>4</sup>) продолжалъ по-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid., стр. 78-85, 384-390. А. П. Лебедевъ, ор. с. стр. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Герцбергъ. Исторія Византів. М. 1897 г. Стр. 236—238.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Скабалановичъ, ор. с., стр. 394-395. А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 57.

<sup>4)</sup> Герцбергъ, ор. с., ср. 238-244.

житику Лихуда, оберегая главнымъ ебразомъ свое право печалованія 1). Но и онь подъ вліяніенъ придворныхъ партій но смерти Константина Дуки вынужденъ бнять то отклонять его сунругу Евдекій отъ второго брака, то совѣтывать ей это, съ чёнсь она, на свое горе, наконець, и согласилась \*). · Избранный ся сынсых Миханломъ VII Парапинакомъ патріархъ Косма I (1075-1081 г.), человівкъ не отъ міра сего, былъ лишь орудіенъ въ чужихъ рукахъ. Правительство грабило монастири и церкви, но благочестивый патріархъ молчаль. Безмолствоваль онь и тогда, когда постригали Паранинака, а потомъ и женивизатося на его женть Никифора III Вотаніата... Патріарха какъ будто и не существовало. Сознавъ, накожецъ, неспособность свою къ управлению, Косма вскор'в посл'я вступленія на престолъ Алексія Комнина добровольно сотавиль кассдру и удалился въ монастырь . Сявдующіе патріарын, занимавшіе казедру при Комнинныхь. Евстратій Гарида, Николай Грамматикъ, Іоаннъ Агапить, Левь Стипоть и др. почти не отличались личными или вастырскими доблестями 4). Среди никъ встръчались деже янца, которыя всенародно заявляля, что они занимають совершенно неподходящее имъ мъсто. Тековъ билъ Михаиль Оксійскій (1148-1146 г.), добровольно: подворгшій собя наказанію за то, что "сидбль на патріаршень престоль, где ендёть ему совсёмъ не подобало" <sup>5</sup>). Патріаряъ Косма II (1146-1147 г.) тотчась по вступленія на казедру оназанся къ соблазну церкви подъ весьма неблаговиднымъ вліяніемъ монала-разстриги, всладствае чего, по соберному рашению, и быль низвержень <sup>6</sup>). Конечно, благодаря безличію или нравственныму несобернізнотву представителен патріаріней жассары, инператорам'ь открывался широкій просторь для выбшательства во внутреннія діла церкви. Алексій Коннинъ подчинилъ, напр.. волъ имперетора установление повялка назначения на перковиня должности, надзора за ма-

Скабалановичъ, ор. с., стр. 398—401.
 Ibid., стр. 98.
 Ibid., стр. 401—403. 119—121, 132.
 A. П. Лебедевъ. Очерки исторія виз. вост. церкви ХІ—ХV в.в. М. 1902г
 Стр. 171.
 Ibid., стр. 174.
 Ibid., стр. 176—177.

терізльнымъ ноложеніємь духовенства в бополленіемъ жиз. ононкъ обяванностой 1). Такимъ образомъ дъёствій Алексій достигь того, что и въ сознани общества оказался владыкой не только свётскимъ, во и духовнымъ: недовольные цатріардомъ Космой требовади для него суда Божія и государева 1). По поводу образа дъйствия Манунла Комнина (1148-1180. г.) относительно церкви одинъ византійскій историкъ (Никита Хоніать) говориль, что пари, "не желая занимать второе место, сами бывають въ одно и то же время и провозвёстниками догнатовъ и судьями, а часто и карателями твхъ, кто съ ними не соглашается" 2). Даже такому почтенному пастыры, какимъ былъ Лука Хрисовергъ (1153-1169 г.), приходилось иногда не только угождать затьямъ Манунла, получавшимъ и соборное одобрение, но и льстить ему торжественно<sup>8</sup>). Безцеремонное обращение этого императора съ патріархомъ и другими епископами особенно різко сказалось при рёшеніи яёкоторыхъ догмалическихъ вопросовь, въ которыхъ онъ хотваъ быть компетентнымъ судьей 4). Такъ, когда авторитетный въ обществъ патріаркъ Өеодосій (1178-1188 г.) и многіе еписковы не согласились съ указомъ Мануила объ исключени изъ требника "анаеемы Богу Магометову", царь осыпалъ ихъ неприличной браньр. назваль "чистыми дураками" и всетаки заставиль уничтожить соблазнительную для него формулу 5). Такимъ образомъ, даже дучшіе патріархи при этомъ царѣ, который при томъ возстановилъ ограничительный законъ Фоки о монасамрекихъ владенияхъ 6), могли лишь мечтать объ идеанахъ Эпанагоги.

При послѣднемъ изъ Комниныхъ, Андроникъ I (1183-1185 г.) патріархъ Сеодосій, откававшій ему въ разръшенія незаконнаго брака его дочери, вслѣдствіе этого вынужденъ былъ удалиться въ монастирь <sup>7</sup>).

. Патріархи за время дянастія Ангеловъ занимали казедру

. . .

- <sup>1</sup>) Ibid., crp. 382-383.
- <sup>2</sup>) Ibid., стр. 382-383.
- <sup>8</sup>) А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 186-187. . : - :
- 4) Ibid., crp. 123 w carba.
- <sup>5</sup>) Ibid., crp. 137-141. 190.
- <sup>6</sup>) Ibid., etp. 145.
- <sup>7</sup>) Ibid., crp. 149-191.



еншикомъ кратковременно или же били людьми недостойными. Изъ нихъ, напр. Василій Каматиръ "обладалъ деромъ все обращахъ къ свояй выгодъ", Доснеей былъ большимъ пренырой, а Георгій Конфилинъ былъ до того угодливъ предъ свътскимъ правитальствомъ, что, по желанію императора, дозволилъ соединять въ одномъ лицъ служеніе краму. и дворцу <sup>1</sup>). Лишь послъдній патріархъ этой эпехи, Іоаннъ Каматиръ (1198-1206 г.), когда цари заняты были борьбою съ крестоносцами, имълъ возможность быть истиниють аркинастыремъ<sup>2</sup>).

Изъ девяти патріарховъ, правившихъ церковью за 60-лътвій періодъ Никейской имперіи, тодько одному Герману II (1222-1240 г.) удалось заявить себя истинно - архипастирской дъятельностью в). И понятно. По поводу набранія одного изъ дальнъйшихъ патріарховъ хронисть Георгія Акрополнть замічають: "императорь Іоаннъ (Натаци, 1222-1254 г.), несивнащій въ подобныхъ дівлать, не могъ легко найдти въ скорости человъка, достойнаго этого мъста, или лучше--такого, который бы ому могъ понравиться, потому что обладающіе верховною властью, обыгновенно, въ подобныхъ ебстоятельствахъ соображаются со своимъ расположениемъ къ анцамъ, чтобы не нивть въ этихъ дюдяхъ противниковъ своимъ желаніямъ" 4). А когда при импереторъ беодоръ Ласкарись небрань быль на патріаршую каседру малоученый монахъ Арсеній (1255-1266 г.), тоть же хроннеть объясняеть это такъ: "царн вообще хотять, чтобы патріархами были люди синренные, недалекие по уму, которые бы логко уступали ихъ желаніянъ, какъ признаннымъ постановленіямъ; а это всего чаще случается съ людьми необразованными: будучи невъжлами въ словъ, они не способны на смълов слово и преклоняются предъ выпереторскими распоряженіями" 5). Но Арсеній, "греческій Никонъ", какъ называють его, не оправдаль такого расчета и вследствіе неудачных столкновеній съ императоромъ Михаиломъ VIII Палеологомъ, осужденный соборомъ, умеръ въ ссылкъ <sup>6</sup>).

- <sup>1</sup>) Ibid., crp. 151, 194, 333.
- \*) Ibid., crp. 191-193.
- <sup>8</sup>) Ibid., crp. 197-198, 214-215.
- •) Лівтопись Георгія Акрополита. СПВ. 1863. Гл. 42 Стр. 84.
- <sup>5</sup>) Ibid., ra. 53, crp. 121.
- 6) А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 203-206, 158-161.

Положеніе константинопольскихъ катріаховъ и ихъ нравственный обликъ въ общемъ не измѣнились къ лучшему и въ песлѣдніе два вѣка существованія византійской импери....Такъ, образованный, но слабохарактерный патріархъ Германъ III (1267 г.) въ угоду императору склонился на Ліонскую унію <sup>3</sup>), его преемникъ, Іоснфъ I (1268—1275 г.г.), "непричастный эллинской мудрости", происками занявний каеедру, "умѣлъ подходить къ сильнымъ правителямъ" <sup>3</sup>), Іоаннъ Веккъ (1275—1282 г.) расположеніе Миханла Палеолога пріобрѣлъ главнымъ образомъ чрезъ сочувствіе стремленіямъ императора къ уніи <sup>8</sup>); патріархи же Григорій II (1283—1289 г.), Аеанасій I (1289—1311 г.) и Іоаннъ XII (1294—1303 г.), не находявъ своей дѣятельности поддержки у Андроника II (1282—1328 г.), вынуждены были уйдти на покой <sup>4</sup>).

- Если среди дальнъйшихъ патріарховъ послъдняго періода византійской имперіи и встрвчались люди высокой образованности и съ истинно-пастырской ревностью (Іоаннъ Гликисъ, 1316 -1320 г., Филовей, 1954-1376 г., Нилъ, 1880-1388 Г.) <sup>6</sup>),---ИХЪ ВО ВСЯКОНЪ СЛУЧАВ ОЫЛО ОЧЕНЬ НЕ МНОГО <sup>6</sup>). Большею частію казедра предоставлялась людямъ, "даже н ногтемъ не касавшимся эллинской мудрости" 7), или же нравственно недостойнымъ. Напр., совершенно безграмотний Нифонть I (1311-1915 г.), большой любитель женскаго общеотва, конскаго спорта и пирушекъ, доходилъ до святотатства, сдирая и обращая въ свою пользу золотые и серебряные оклады съ церковныхъ иконъ <sup>8</sup>). Патріархъ Исаія (1323-1384 г.) не находилъ не совитетникиъ со своимъ достоннствомъ въёхать въ столицу въ обществе танцовщицъ и гетэръ, потѣшавшихъ всѣхъ своими плоскими шутками \*). Патріарха Исидора (1847-1349 г.), ставленника и върнаго

- · 1) Ibid., cm; 218.
- <sup>2</sup>) Ibid., crp. 218-22.
  - <sup>3</sup>) Ibid., crp. 222-288.
  - •) lbid., crp. 229-257.
  - <sup>5</sup>) lbid., crp. 259, 277, 285.
  - <sup>6</sup>) Ibid, crp. 296.
  - 7) Ibid., crp. 262.
  - <sup>8</sup>) Ibid., crp. 258.
  - 9) lbid., crp. 264, 78.



слугу императора Іоанна Кантакузина, одинъ изъ хронистовъ XIV въка — Никиферъ Григора — сравниваеть "со свиньей, привыкшей барахтаться въ грязи" 1); въ общемъ такой отзывь с патріархв подтверждается и его двятельностью. Подобныя печальныя явленія, кажется, вполн'в удовлетворительно объясняются замечаніемъ того же хрониста: "цари на такое высокое мёсто (какъ патріашее) и выбирають такихь людей, чтобы эти безприкословно подчинялись ихъ приказаміямъ, какъ рабы, и чтобы не оказывали имъ никакого противодвиствія" 2).

Поэтому-то почти вов архипастири византійской имперія и за XIV в.--Евений II (1410-1415 г.), Іосифъ II (1416--1489 г.), Митрофанъ II (1440-1448 г.) и др.-были приверженцами папизма <sup>8</sup>). Одинъ изъ нихъ, Іосифъ II, даже говорившій царю Іоанну Палеологу, что "дерковь должна идти впереди императорской власти или подлё нея, но никакъ не сзади ея" 4), не задумался въ угоду императору подписаться подъ опредълениемъ Флорентискаго собора 5).

Факты, рисующіе положеніе византійскихъ патріарховъ и ихъ правственный облихъ, приводять насъ къ прискорбнымъ заключеніямъ.

Оказывается, что патріархи не только утверждались василевсомъ, но имъ же, большею частью, и избирались и въ своей двятельности стояли въ зависниести отъ воли и взглядовъ главы государства. Расходясь съ царемъ, патріархи не только теряли почву подъ собой, но часто должны были покидать и казедру. Изкоторой опорой для нихъ могли бы быть соборы или патріаршій синодь. Но ихъ постановленія безъ согласія царя не имъли силы 6), помимо уже того, что сами епископы назначались имъ же 7). Вліяніе царя на патріарха и архісреєвь было особенно могучимь еще и по-

|                                     |              | •          |                   |
|-------------------------------------|--------------|------------|-------------------|
| 1) Ibil 171 070                     |              |            |                   |
| <sup>1</sup> ) Ibid., crp. 171—273. |              | · 1        | · •               |
| 2) Ibid. crp. 262, 276.             |              |            | 1                 |
| <sup>3</sup> ) Ibid., стр. 291—296. | · ·          |            |                   |
| 4) Ibid., crpa115.                  | •            |            |                   |
|                                     |              |            | 2, 4              |
| 5) Грибовскій, ор. с., стр. 361.    | Скабаланови  | ат, ор. с. | , стр. 363. А. П. |
| Лебедевъ, ор. с., стр. 141, 160.    |              |            |                   |
| 7) Грибовскій, ор. с., стр. 380. А  | . П. Лебеден | въ, Очерки | виз. вост. церкви |
| VI VV PP cm 190                     | 1 1          |            | ,                 |

i e

тому, что отъ него зависъдо ихъ катеріальное содержаніе и контроль надъ церковной казной <sup>1</sup>).

Зависимость оть царя патріарка и архіоросих ненобъяно влекда за собой подчиненіе ему же и воего духовенства. Въ своей жнани и дъятельности оно поотоянно встръчало стъсненія или всяздствіе ограничительныхъ мёропріятій государственной власти<sup>2</sup>), йли всяздствіе злоупотребленій сановниковъ и чиновниковъ<sup>8</sup>). Да и сами патріархи и чины патріаршаго управленія — первые своимъ преизволомъ, а вторые взяточничествомъ причиняли не мало огорченій духовенству<sup>4</sup>). Въ то время какъ патріархи иногда въ единеніи съ папствомъ <sup>5</sup>) видъли для себя спасеніе отъ императорскаго абсолютизма, низшее духовенство не имѣло инкакой надежды на лучщее будущее и отрадало отъ двухъ огней — императорскаго и патріаршаго. Разумѣется, ето не могло не отражаться печально и на вравственномъ состояніи духовенства и на его отнещении къ своему призванію<sup>9</sup>).

Конечно, изъ чисна свыше 80 цатріарковъ со времени Фотія были и лица, стоявшія на высотв своего призванія, но они, къ сожальнію, считаются лишь единицеми.

Такимъ образомъ, въра нъкоторыхъ нашихъ сеотечественинковъ въ высокое практическое значение единоличной церковной власти въ лицъ цатріарха совершенно не подтверждается фактами византійской дъйствительности, которые во ивоъжаніе обвиненій въ искаженіи ихъ мы и вынуждены были приводить не по цервоисточникамъ, а цо современнымъ, историческимъ трудамъ, признаннымъ наукой. Гдъ ручатежьство того, что подобные же глубоко плачевные факты

<sup>1</sup>) А. П. Лебедевъ, ор. с., стр. 283, 345, 348—349. Его же. Очерки виз. вос. церкви IX---XI в.в., стр. 64. Скабалановичъ, ер. с., стр. 364, 384.

<sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ. Очерка вн. исторія виз. вост. церкви IX—XI в.в. стр. 64—68. Н. Поповъ, ор. с., стр. 154.

<sup>3</sup>) Н. Поповъ, ор. с., стр. 259. А. П. Лебедевъ. Очерки внутр. исторія виз. вост. церкви IX—XI в.в., стр. 63—64. Очерки внутр. исторія виз. вост. церкви XI—XV в.в., стр. 344,

4) Н Поповъ, ор. с., стр. 257—258. А. П. Лебедевъ. Очеркви вн. исторія. виз. вост. церви XI—XV в.в., стр. 249—250, 273.

<sup>5</sup>) А. П. Лебедевъ. Очерки внутр. исторіи виз. вост. церкви XI—XV в.в., стр. 353—354.

•) Н. Поповъ, ор. с., стр. 260. А. П. Лебедевъ. Очерки внутр. исторів виз. вост. церкви IX—XI в.в., стр. 135—137. це будуть живть живта и въ русской церковной живни, кеторую предполагается опять "возглавить" патріархомъ? Исторія константинопольскаго патріархата, думается, ясно показываеть, что въ русской церкви не слёдуеть возсоздавать этого института, въ которомъ нёкогда и сама она послё 100—лётняго опыта разочаровалась.

٩

Ссящ. Н. Попосъ.

# ОПРАВДАНІЕ НАУКИ. Теорія познанія В. Вундта.

1 1/1 1/1 1 ···

# (Продолженіе).

а) Воспринимающее познание.

Дъйствующіе въ насъ апперцептивный синтезъ и анализъ являются, по Вундту, основными факторами для образованія пространственно-временныхъ формъ воспріятія и раздъленія всего воспріятія на отдъльные объекты. Сами пространственно-временныя формы представляють "результать логическаго расчлененія содержанія воспріятія" 1). Вначаль же время и пространство даны намъ также какъ и ощущенія <sup>3</sup>) и потому объ формы нельзя вывести изъ логическихъ функцій также, какъ нельзя вывести, наприм'връ, "ощущенія краснаго или синяго". Представленія, будучи объектами, обладають свойствами и протяженія и пребыванія во времени <sup>3</sup>); однако, такъ какъ вначалѣ, въ первичной формѣ воспріятія представленія обладають примісью субъективныхъ элементовъ, то и время съ пространствомъ, относясь къ признакамъ представленій, должны быть очищены отъ субъективныхъ элементовъ въ видъ освобожденія отъ противоръчій. Сначала всъ представленія даны намъ со свойствами быть протяженными и быть длительными, и это положение находить себъ мъсто раньше психологическаго осно-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> System, S. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) System, S. 115. Cp. Logik I, S. 508 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Logik I, S. 484.

ванія въ разлячени пространственно-временныхъ формъ отъ содержанія онушеній. Психодогическое основаніе слідуеть за теоретико-познавательнымъ и, очищая формы времени и пространства, доводить ихъ путемъ логическихъ операцій до "понятій". Поэтому первоначальное основаніе, утверждающее за протяжениемъ и длительностью реальное существованіе, соотвытствуеть точкі зрынія наирнаго реализма, въ которомъ представленія-объекты обладають указанными свойствами; что же касается психодогическихъ оснований, то они соотвътствують именно току стремленію уже болье высшей ступени познанія, которое выражается въ перенесеніи качественных элементовь вь субъекть; исихологическое еснование для различения пространственно-временныхъ формъ отъ содержанія ощущеній Вундть видить въ томъ, что для пространственно-временныхъ формъ важны не какie-либо качественные признаки ощущений, а только извъстныя соотношенія послъднихъ 1). Поэтому Вундть не согласенъ съ теми ФИЗІОЛОГАМИ, КОТОРИС СЧИТАЮТЬ ПРОСТРАНСТВО КАКИМЬ-ТО .. СПСцифическимъ чувственнымъ качествомъ", принадлежащимъ ощущеніямъ, но опредѣляеть пространство какъ "форму распорядка, возникающую благодаря взанивому отнесскию ощущений и соотвътствующему ему ассоціаціонному процессу сліянія" 2). Возникающая же на этихъ психовогическихъ основаниять логическая обработка даеть въ концъ концовъ нонятіе пространства и времени. Вундть считаеть необходимымъ для возникновенія формальныхъ понятій два условія: "независимость варіаціи матеріальныхъ и формальныхъ составныхъ частей воспріятія" и "постоянство общихъ свойствъ формальныхъ составныхъ частей" ). Первое условіе "независимости варіацін" указиваеть на то, что матерія ощущеній и пространственно-временная форма не равносильны другъ другу въ варіаціяхъ; изм'яненіе матеріи ощущенія можеть и не вести за собов наивненія пространственно-временныхъ формъ, но обратное всегда происходить; нельзя

\*) Ibid. S. 107.

<sup>3</sup>) Ibid. S. 111: "...zwei Bedingungen...: Die erste besteht in der unabhängigen Variation der materialen und formalen Bestandtheile der Wahrnehmung, die zweite in der Constans der aligemeinen Eigenschaften der formalen Bestandtheile".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 106. (Cp. Logik I, S. 511).

неменить ни пространственной, ни временной формы, чтобы не наивнилась вивств съ этние матерія ощущеній 1); второв же условіе является дополненіень перваго, такъ какъ возможность изменять метерію ощущенія, не изменяя формы, приводять именно ко вегляду на постоянотво общихъ свойствъ формальныхъ составныхъ частой воспріятія. Только здъсь иы уже получаемъ простравство и время въ видь понятия. Эти понятія могуть быть также и "возарвніями", если въ представления мы беремъ "какое-янбудъ однородное содержаніе", но они остаются всеже понятіями, такъ какъ независимы отъ входящихъ въ вихъ содержаний. Такимъ обравомъ формы пространства и времени-, формы воззрънія и въ то же время понятія <sup>9</sup>). Разсматривая взглядъ Вундта на происхождение и на значение пространственно-временныхъ формъ для познанія, мы видимъ, что образованіе этихъ формъ обязано собою именно теоретико-поемавательному и лотическимъ основаніямъ, а на только чисто психологическимъ условіямъ. О теоретико-познавательномъ основаній мы говоряли уже, упоминая о томъ, что представленія-объекты обладають еще до начала дъйствія психологическаго анализа свойствами протяженія и пребнванія во времени; но, кроив того, если объ формы не представляють ноъ себя только свойствь ощущеній, а получаются благодаря "соотношенію ощущеній" 3), то это соотношеніе производить логическая функція соотношенія, находящаяся въ нашей апцерцентивной двятельности; выводомъ же изъ признанія этого соотношенія получается тоть ваглядь Вундта, по которому пустое пространство или "представления о пустыхъ формахъ" невоэможны 4), такъ какъ, отрицая существование соотносямыхь элементовь, ны не можень сдвлать, очевидно, и самого соотношенія, а потому не можемъ и получить "пустыхъ -формъ", лишенныхъ соотносныхъ элементовъ.

Послѣ указаннаго различенія формы и матерія воспріятія мышленіе въ состоянія уже обращаться по своему желанію



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, **9**. 112 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. S. 114: Anschauungsformen—...zugleich Begriffe. Cp. Logik I S. 517 Cm. Logik S. 515. I B.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 1bid. S. 108 ff.

ная на формальную сторону опыта, или и на формальную и матеріальную. Въ первонъ случав, при разсмотрани форжальныхь элементевь, оно, не игнорируя содержания восерь. нія, счичаєть ого, однако, босразличнимъ; во второмъ случав оно пониниаеть во ниниание и качественную сторону возарвнія и разоматриваеть свойства и соотношения входящихъ въ вонарвние алементовъ; такниъ образонъ развиваются двъ основныя науки, разоматривающія полное содержавіе востріятія об двухь различныхь, точекь зрінія---матенатика и опытная наука вообще. Математика занимается разсмотръніемъ "формы порядка элементовъ" 1), оставляя въ сторонъ качественное содержание; но она не есть только "наука о величинать", понячія о которнить возникають благодаря сравнению частей одноредныхъ формальныхъ элементовъ; она, кромъ того, разсматриваетъ и "родъ порядка" <sup>2</sup>). Поэтому жачественное разспотрание не чуждо математика, что полагають тв, которые определяють математику какь "науку о величинахъ" яки какъ "науку о количествахъ". Разомотрънія "роды порядка", разсмотрінія многообразія, представлявщаго изъ себя по отношению из пространству различие протяженій; все это указываеть на принятіе во вниманіе и качественной стороны распорядка. "Не существуеть" говорять Вундуь, "математическаго иницисния, въ которомъ съ количественнымъ разсиотръніемъ вещей не соединалось бы качествоннос" 3). Однико, эта качественность все-таки отинчается отв качественности элементовъ воззрънія тыль, что она обтается, также какъ и количественность, элеменчомъ экотененвають, в не интенсивнымь, котя по аналогія можеть прилараться также и из интенсивнымъ воличинамъ.

Разоматривал ближе пространственно-временныя формы въ нтъ взаниныхъ отношеніяхъ, Вундть умазываеть на то, что сначала оба формальные элементы овязаны. Только существованіе случаевъ независимаго измѣненія времени отъ пространства даетъ, по его мнѣнію, возможность отдѣлить одну форму воззрѣнія отъ другой. Йавѣстно, что всѣ пространственных измѣненія соотвѣтствуютъ и измѣненіямъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. S. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) System, S. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. S. 119.

### вогословский вастинкъ.

времени; но бывають случаи обратнаго явленія, когда при измѣненіи времени пространственный образь остается ненамѣннымъ. Однако, въ то время какъ для пространства возможно отвлеченіе отъ времени, какъ это имѣеть мѣсто въ геометрін, и въ то время какъ для пространства возможно ученіе о чистой формѣ послѣдняго безъ отношенія къ разнообразію качественныхъ элементовъ; для времени, отрѣшеннаго отъ пространства, остается чисто-субъективный не формальный процессъ смѣна ощущеній. "Такимъ образомъ получается" говорить Вундтъ, "что преимущество реальной общности на сторонѣ времени, а преимущество общности формальной. пространства пространства" 1).

Указывая на пространственно-временныя формы какъ на понятія лишенныя противорѣчій, а не какъ на чисто возэрительныя формы, Вундть тѣмъ самымъ приписываеть пространству и времени объективное значеніе. "Ближайшій выводъ", говорить онъ, "къ которому приводить анализъ воспринимающаго познанія, состоить въ томъ, что познавщему субъекту даны объекты пространственно - временной формы и которые должны быть фактически данными"<sup>3</sup>).

Въ этомъ своемъ основномъ взглядѣ на реальность пространства и времени, а также и на постепенное развите послѣднихъ цонятій изъ данныхъ опыта, Вундтъ особенно сильно расходится съ Кантомъ. Первымъ тремъ изъ цяти тезисовъ Канта, относящимся къ разъясйению повятія о времени, онъ противупоставляетъ три своикъ тезиса, въ которыхъ указываетъ за невозможность существованія апріорности представленія времени. "Кантъ говорить", указываетъ Вундтъ <sup>3</sup>), что одновременность или послѣдовательность не находились бы въ воспріятія, если бы не было въ основаніи представленія времени а priori". "На это можно отвѣтить" прододжаетъ Вундтъ, что представленія времени никогда не могли бы возникнуть, если бы не было дано въ воспріятіи соотвѣтствующаго представденіямъ распорядка".

Далье, по Канту "при разомотръніи явленій невозможно отречься оть времени, въ то время какъ отъ времени можно



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. S. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Logik, I S. 515 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Logik I, S. 482.

отнять вполнъ явленія, заключающіяся въ немъ"; по Вундту же "невозможно мыслить времени безъ явленій, въ то время какъ вполнъ можно при разсмотрѣніи явленія отвлечься отъ времени".

Наконець, Канть указываеть на то, что, "аксіомы, говорящія объ одномъ изм'вреніи времени и о томъ, что время всегда однородно,--не могуть быть выведены изъ опыта. такъ какъ обладають аподиктическою достоверностью". Вундть отвёчаеть на это темъ, что "аксіоны времени могуть быть выведены только изъ опыта, такъ канъ онъ при отвлечении отъ последовательности представления совершенно безпредметны, между твыъ какъ въ пустомъ времени не имъють мъста ни теченіе, ни послёдовательность". Въ этихъ противоположеніяхъ, рѣзко отличающихъ апріористическую точку зрвнія Канта оть эмпирическаго направленія возерьній Вундта, можно видіть приміръ такого же протнвупоставленія, конечно, съ различнымъ внутреннимъ смысломъ, которое сдълалъ Helmholtz Канту въ своихъ взглядахъ на происхождение пространственныхъ формъ восприятія <sup>1</sup>). "Возможность пріобр'втенія воззр'вній пространства вообще содержится въ ощущеніяхъ" говорить Helmholtz; "возможность пріобр'втенія возар'вній пространства вообще существуеть до ощущенія, т. е. а priori" говорить Канть.

Такимъ образомъ Вундть какъ бы слѣдуетъ Helmholtz'у, выставляя, подобно послѣднему, положенія, противуположныя кантовскимъ.

Но разсматривая ученія Helmholtz'а и Вундта относительно происхожденія въ насъ представленій пространства, легко вид'ять, какъ указываеть и самъ Вундть<sup>2</sup>), что Helmholtz склоняется на сторону генетическаго эмпиризма, тогда какъ Вундтъ защищаеть точку зр'внія генетического преэмпиризма. Генетическій эмпиризмъ, представителями котораго, по мн'внію Вундта, являются, кром'в Helmholtz'a, отчасти Вегkeley, а въ новое время Schopenhauer, виадаеть въ противор'вчія, нуждаясь въ признаніи апріористическахъ предпосылокъ; преэмпирическая генетическая теорія, стоящая по-

2) Logik I S. 507 ff.

<sup>1)</sup> A. Krause. Kant und Helmholtz über der Ursprung und die Bedeutung; der Raumanschanung. (Kpayse приводить 7 противопоставл.).

среди между чистыми апріоризмомъ и эмпиризмомъ, избъгаеть 1), по мнѣнію Вундта, затрудненій чисто эмпирическаго разсмотрѣнія, такъ какъ она "не считаеть возарѣнія пространства какой-либо врожденной душевной энергіей, но съ другой стороны, тв процессы, которые мы охватываемъ опнтнымъ понятіемъ, предполагаеть предшествующими опыту"<sup>2</sup>). Поэтому, соглашаясь съ Barkhardt'омъ<sup>8</sup>) въ опредъления теоретико-познавательной точки зрънія Вундта какъ преэмпирической", на что указываеть и самъ Вундть, мы считаемъ не вполнъ характернымъ опредъление Eisler'а точки зрвнія Вундта только какъ "генетической" 4). Это последнее опредѣленіе годится только для психологическихъ воззрѣній Вундта, но для его теоріи познанія оно не даеть ясной характеристики: для психологіи, пока она остается на положительной физіологической почвѣ, все равно, что было въ субъекть и внъ субъекта до того, пока къ нему приложниа "генетическая" точка зрънія; здъсь, постулируя нъкоторые задатки, можно указывать на генезись и эволюцію понятія пространства; но для теоріи познанія важень не только тоть вопросъ, какъ происходитъ и развивается данное понятіе, но также я то, откуда является само предрасположение къ этому генезису и эволюціи. Изъ одного опыта вывести формъ пространства и времени нельзя-таковъ отвѣтъ Вундта чистымъ эмпиристамъ; безъ опыта вывести формъ пространства и времени нельзя-таковъ его отв'ятъ нативистамъ.

· Разбирая ученіе Вундта о пространствѣ'и времени, Volkelt считаетъ <sup>5</sup>) не выдерживающимъ критики то различеніе, ко-

<sup>2</sup>) Logik, I S. 508 ff.

<sup>8</sup>) *В. Burkhardt.* W. Wundt's Logik. Vierteljahrschrift für Philos. 1895. . S. 413 ff. (Авторъ накодитъ метафия. объясненія объ "объект. пространствъ" въ Логикъ).

<sup>4</sup>) Eisler. W. Wundt's Philosophie... S. 106. См. *Th. Lippss.* Psychologische Studien. 1885. S. 27—28. (Срав. Lotze и Wundt'a) см. Sergi. La psychologie physiologique 1888 Paris p. 209—10 (О Вундтъ и Lotze) см. *Höffding*. Очерки психологіи основ. на опытъ рус. пер. 1898. стр. 171.

<sup>5</sup>) Volkelt. W. Wundt. System, d. Ph... S. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) *Н. Ланге.* Исторія нравственныхъ идей XIX въка. 1888. "...Попытка Вундта — примирить нативизмъ съ эволюціонизмомъ — представляется намъ весьма удачной... Вундтъ не придаеть нативизму абсолютнаго смысла... (Глава о Шопенгауэръ) см. также: *F. Erhardt*, Metaphysik. I. 1894. S. 79. Авторъ ставитъ здъсь Вундта рядомъ съ Herbart'омъ.

торое двлаеть Вундть между формов и содержаніемъ воспріятія. "Мы могаи бы" говорить онъ, "обв стороны—содержаніе и форму—понимать какъ находящіяся въ различныхъ отношеніяхъ къ субъекту; первая могла бы принадлежать субъекту, другая—обладать свойствомъ объективности. Основное же различіе по отношенію къ субъекту кажется мнв не исключающимъ того, чтобы обв стороны всегда находились въ нашемъ сознаціи; но какъ же можно согласиться съ тъмъ объясненіемъ, что время и пространство не могуть быть сведены къ субъекту? Въдь сказано, что только воззрительныя формы переносятся въ субъекть; но развъ время и пространство въ воспріятіи существують иначе, чъмъ въ возарительной формъ? И было бы совсъмъ неудивительно, поэтому, если бы пространство и время были преобращены въ чисто-субъективныя формы".

Вмѣстѣ съ этимъ Volkelt дополняетъ свое возраженіе тѣмъ, что считаетъ положеніе о тождествѣ представленій объектамъ совершенно излишнимъ, если время и пространство перевести въ субъектъ, такъ какъ "съ этимъ послѣднимъ перенесеніемъ въ субъектъ ничего не остается для поддержанія тождества представленій-объектамъ" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ Volkelt не согласился бы признать и преэмпирическую точку зрънія Вундта; однако, если считать, что пространство и время суть свойства нашихъ представленій, а последнія могуть быть только субъективны, какъ утверждаеть Volkelt, то, конечно, время и пространство сами стануть также субъективными формами. Въ такомъ случав мы возвратились бы къ воззръніямъ Канта; принимая же сведение содержания ощущений къ субъекту, какъ ето дълнеть Вундть, мы бы получили даже чистый субъективизмъ; но именно то основное положение Вундта, на которомъ поконтся его реалистическое ученіе, именно-положеніе о равенствъ. представленій объектамъ и спасаеть объективность и преэмпиричность за пространствомъ и временемъ. Въ самомъ дълъ, принимая положение о тождествъ представлений объектамъ, мы должны приписать объектамъ и тв свойства, которыми обладають представления. Такимъ образомъ протяжение и длительность, принадлежащия къ признакамъ пред-

<sup>1)</sup> Op. cit. S. 275.

### вогословский ввотникъ.

ставлений, сами имъють реальное значение; очищая представленія отъ субъективнихъ элементовъ, мы приближаемъ ихъ къ дъйствительному соотвътствію съ реальностью; протяженность и длительность-это вивств съ нвкоторой однородной матеріей, какъ мы увидимъ впослъдствія, -- единственные элементы, оставшиеся послѣ подобнаго очищения. представленія;---оти свойства имбють поэтому вполнв реальное объективное значение, такъ какъ послё признания ихъне остается въ опите никакихъ противоречивниъ слементовъ и такъ какъ представленія наши здівсь вполнів уже освобождены оть всего субъективнаго. Поэтому утвержденіе Volkelt'а было бы справедливо лишь въ томъ случав, если не согласиться съ основной предпосылкой Вундта о тождествъ представлении объектамъ и объ очищении этихъ представленій оть противорѣчій для установленія за ними вполнѣ. законченной объективной реальности. Если же эта предпосылка принята и необходимость сведенія противоръчивыхъданныхъ опыта къ субъекту признана, то за пространствомъ. и временемъ необходимо также признать въ концъ концовъобъективное значение. "Созерцание пространства" 1) говорить Вундть, "какъ распорядка ощущений, которниъ им принисываемъ только субъективное значение въ силу ихъ непосредственныхъ свойствъ, не соотвътствуетъ объективному распорядку самихъ вещей. Но также не можетъ оно быть и чисто субъективной формой возврѣнія; наобороть, непосредственная связанность созорцанія пространства съ представленіями внёшнихъ предметовъ въ постоянствъ лишенномъ. противорѣчій, при которомъ при всякомъ измѣненін содержанія пространственная форма остается нензмённымъ аттрибутомъ представленія-объекта, указываеть на объективное условіе, подъ вліяніемъ котораго получають начало всв частныя, субъективно измѣнчивыя пространственныя представленія". Въ этихъ словахъ ясно выражается именно та преэмпирическая точка эрвнія, которая лежить въ ученіи Вундта о формахъ пространства и времени.

# в. Разсудочное познание.

"Воспринимающее познаніе останавливается на томъ результать, что объекть данъ", говорить Вундть, "но оно должно



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Logik, I. S. 515.

отказаться оть опредъленія того, какимъ слёдуеть его предподагать". Къ сторонъ воспринимающаго познанія поэтому нельзя отнести очищенные рефлексіей предметы. Эти ечищенные предметы "утратили способность быть представляемыми и могуть быть мыслимы только черезъ понятія"<sup>1</sup>). "Воспринимать мы можемъ только себя, визшній же міръ мы можемъ лишь "понимать" <sup>2</sup>). И эта задача "пониманія" предметовъ падаетъ уже на долю разсудочнаго, или научнаго познанія. Правда, понятія могуть вводиться и въ психологическія изслёдованія, относящіяся къ воспринямающему познаванію, но вдъсь, на взглядъ Вундта, понятія нграють лишь вспомогательную роль для группировки и искусственной классификаціи разнообразнаго содержанія переживаній; но сами по себѣ эти понятія не могуть служить объектами научной исихологической обработки. Понятія же, относящіяся къ внёшнему міру, представляють единичныя понятія и могуть приводиться мышленіемъ въ законом'врныя сочетанія, подвергаясь обработкъ; такимъ образомъ, психологія и естественныя науки совершенно различны между собою по методамъ изслѣдованія. Дѣйствительно, въ то время какъ науки о внѣшнемъ мірѣ, перейдя въ область отвлеченныхъ понятій, пользуются представленіями лишь какъ "знаками" понятій,-психологія остается на ступени воспринимающаго познанія и изслёдуеть наши переживанія, не отвлекаясь отъ другой стороны опыта, что дъластъ въ обратномъ видъ естествознание. И такъ какъ точкъ зрънія изслъдования въ психологіи, занимающейся всёмъ "непосредственнымъ "опытомъ, не соотвътствуеть точка зрънія естествознанія, обрашаршаго внимание на вибширо сторону опыта, или, точиве говоря, обращающаго внимание только на часть всего нашего переживанія-именно на представленія,--то потому вторженіе естествознанія въ область чистой психологія Вунлть считаеть незаконнымь. "Всякая поцытка перекинуть мость черезь пропасть, отдъляющую другь отъ друга указанныя дев области", говорить онъ, "должна оставаться безуспен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid.,..., dass das erkennende Subject nur sich selbst wahrzunehmen, die objective Welt aber bless zu begreifen, das heisst in Begriffen festzuhalten im Stande ist".

ной для вспомогательныхъ средствъ разсудочнаго познаванія".

Однако, законы мышленія той и другой области одни и ть же. Законы мышленія, будучи не только "законами понятій", но и воззрѣній, могуть относиться и къ психологическому познаванию; но эти законы, хотя и примънимы въ области психологическаго опыта, проявляются, однако, особенно сильно и особенно устойчиво лишь въ области критическаго научнаго опыта, въ изслъдованіяхъ внъшняго міра, такъ какъ, оперируя съ устойчивыми неизмѣнными понятіями, они могуть проявиться въ болев строгомъ и закономърномъ видъ, чъмъ въ сферъ неустойчивыхъ, текучихъ элементовъ воззрѣнія. Въ опосредственномъ опыть разсудочнаго познанія мышленіе получаеть уже доминирующую роль и изъ элементовъ воспринимающаго познанія оно береть лишь для вспомогательныхъ цёлей репрезентативныя представленія, являющіяся слабыми отголосками, или, верне, тусклыми снимками съ живого міра возвренія. Приводя въ различную связь полученныя понятія согласно своимъ основнымъ законамъ, мышленіе изследуеть внешній міръ изолированно отъ внутренняго и, разсматривая его въ его свойствахъ путемъ анализа и введенія различныхъ огравиченій, стремится приблизить познаніе къ самой двйствительности, хотя при своихъ средствахъ разсудочнаго познанія оно не можеть вполнѣ рѣшить этой задачи.

Въ самомъ дълѣ, дъйствуя на основаніи своихъ законовъ и пользуясь понятіями какъ матеріаломъ, мышленіе въ состояніи безконечно многообразнымъ образомъ соотносить и связывать эти понятія. Но, такъ какъ всъмъ построеніямъ мышленія нельзя дать реальныхъ коррелатовъ и такъ какъ необходимо различать всъ возможныя построенія мышленія по отношенію къ цънности каждаго изъ этихъ построеній и такъ какъ, кромъ того, необходимо постепенно приводить различные отрывочные результаты опыта въ непротиворъчивыя системы понятій, то существеннымъ факторомъ въ области разсудочнаго познанія, по мнънію Вундта, является гипотеза. Гипотеза, какъ вспомогательное средство разсудочнаго познанія, приложима въ очищенномъ отъ всякой метафизики видъ только въ области разсудочнаго познанія. Гипотезы психологіи, хотя и относятся къ матеріалу, дан-

ному въ воспринимающемъ познаніи непосредственнаго опыта, однако могуть представляться въ видѣ лишь трансцедентныхъ идей, такъ какъ понятія разсудка не имѣють, по мнѣнію Вундта, законнаго права вступать въ область псикологическихъ изслѣдованій въ качествѣ какихъ-либо гипотетическихъ положеній. Къ психологіи приложимы, такимъ образомъ, только гипотезы разума, а не разсудка, и потому всякое психологическое истолкованіе необходимо должно переходить въ истолкованіе метафизическаго характера. Поэтому и такія проблемы, какъ, напримѣръ, проблема взаимодѣйствія внѣшняго и внутренняго міра, касаясь ступени воспринимающаго познанія всего непосредственнаго опыта, лежать уже въ разумномъ познаніи и потому "не могутъ обойтись безъ разсмотрѣнія метафизическихъ вопросовъ" 1).

Что же касается познанія внѣшняго міра и примѣненія гипотезъ въ этой области, то гипотезы, облегчающія познаніе, должны быть основаны здѣсь на чисто логической необходимости; требованій, которыя можно предъявлять къ этимъ гипотезамъ для того, чтобы онѣ вели по вѣрной до-

1) System, S. 157. Взглядъ Вундта на подобный характеръ психологическихъ гипотезъ объясняетъ именно ту метафизическую окраску, которую получають результаты его психодогическихъ изысканій въ "Grundzüge"..., "Grundriss" и "Vorlesungen"... и на которую о собенно часто и сильно нападають его критики. Ради интереса мы приводимъ здъсь въсколько подобвыхъ отзывовъ и рецензій на упомянутые труды Вундта: Baumann. Deutsche und ausserdeutsche Philosophie... 1903: S. 52. "... Empirische Psychologie, d. b. психологія съ отръшевіемъ отъ метафизическихъ предпосыловъ Grundriss ist durchaus nicht"... Точно также въ статьъ того же автора: Baumann Wundt's Lehre vom Willen uud sein animistischer Monismus. Philos. Monatsh. 1881: "...Ich glaube zunächst, dass Wundt hier ohne Noth die Metaphysik hineinzieht... (S. 588) Kirschmann. W. Wundt's Lectures on Human and Animal Psychology. The Psychol. Review 1895: ..., closing with a discussion of the ultimate questions of psychology and their philosophical bearing...\* (p. 179) I. B M. Psychological Review, 1898. p. 208: (Outlines of Psych.) ... the deliberate mode of analysis, whereby purely hypothetical 'elements' are treated ... are directly calculated to keep the subject in the bonds of a neo-sholasticisme" .... Trownsit Hismennas повхологія въ текущ. столімія І. II 1883 "...рядомъ съ туманной метафизикой... разсыпано много прекрасныхъ наблюденій..." "Обработка духовныть явленій, затемненная притомъ множествомъ мнотическихъ, quasiонытныхъ теорій..." (стр. 512) Симирсев. Психодогія. 1898. стр. 620: "...въ менье схоластической формь то же понятіе о воль у Вундта"... О миъияхъ Münsterberg'a, Bain'a и др. см. въ главъ "филос. духа".

рогѣ, Вундтъ указываетъ два: "внѣшнюю провѣрку" и "внутреннее ограниченіе" гипотезъ <sup>1</sup>). Подъ первымъ требованіемъ Вундтъ разумѣетъ ограниченіе гипотезъ въ томъ отношенія, что только тѣ изъ нихъ годны для успѣшнаго примѣненія, которыя не противорѣчатъ до того времени аринятымъ и твердо установленнымъ системамъ предпосылокъ и которыя, кромѣ того, должны быть внутренне связаны съ этими предпосылками. Постулатъ же "внутренне связаны съ этими предпосылками. Постулатъ же "внутренняго ограниченія гипотезъ" указываетъ на то, что введеніе гипотезъ тамъ, гдѣ въ томъ нѣтъ существенной необходимости вслѣдствіе отсутствія противорѣчій, является удаленіемъ отъ истиннаго познанія, стремящагося къ освобожденію етъ противорѣчій и желающаго не измѣнять тѣхъ элементовъ познанія, которые уже предшествующей обработкой освобождены отъ этихъ противорѣчій.

Употребленіе гипотезъ, безъ которыхъ, собственно говоря, немыслимо никакое научное движеніе, представляетъ изъ себя величайшій факторъ въ обработкѣ понятій науки, и можно сказать, что по Вундту выраженіе Ньютона "Нуроtheses non tingo" является лишеннымъ всякаго значенія для истиннаго научнаго познанія. Развитіе научныхъ положеній обязано своими окончательными выводами именно примъненію гипотезъ въ сферѣ разсудочнаго познанія. Эти же окончательные выводы приводятъ къ установленію нѣсколькихъ основныхъ понятій, далѣе которыхъ не идетъ разсудочное познаніе.

По отношенію къ формальной сторонъ воспріятія получаются "чисто формальныя понятія"— многообразіе, число и функція, по отношенію къ матеріальной сторонъ воспріятія— "чисто-реальныя понятія"—субстанція, причинность и цъль. Образованію этихъ понятій, конечно, предшествуеть образованіе болъе частныхъ понятій, и Вундтъ ръшительно отклоняеть тоть взглядъ, что "въ единичномъ опытномъ понятіи содержится уже самое общее разсудочное цонятіе, которое, въ концъ концовъ, можетъ быть выведено изъ послъдняго при посредствъ дегической обработки"<sup>2</sup>). Насбо-

<sup>2</sup>) lbid. S. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 161, von denen wir das erste kurz als das der äusseren Berichtigung, das zweite als das der inneren Beschränkung der Hypothesen bezeichnen wollen<sup>\*</sup>... cp. Logik I. S. 452 ff.

ротъ, общія понятія-не кантовскія категорія разсудка, подъ которыя можно подводить содержание опыта, а они сами представляють изъ себя обработку частныхъ опытныхъ понятій. Такимъ образомъ, въ началъ мы имъемъ въ видъ результата соотносящей деятельности мышленія лишь единичныя опытныя понятія, наъ которыхъ только при дальнъйшемъ развити подучаются общія опытныя понятія 1). Эти послъднія, перекодя въ дальньйшемъ развитіи мышленія въ классы общихъ опытныхъ понятій, дають три группы опытныхъ понятій: "понятія предметовъ, понятія свойствъ и понятія состояній" 2). Это и есть, по Вундту, "истинныя категоріи", такъ какъ все содержаніе опыта можеть распредвляться только по этимъ тремъ классамъ, исчерпыварщимъ все содержание опыта. Устанавливая данныя категоріи, Вундть указываеть именно на то, что первыя им'вють смысль скорве аристотелевскихь категорій, чвиз кантовскихъ, такъ какъ Аристотель, хотя и не вполне точно, даваль категоріямь смысль именно общихь опытныхь цонятій, между твмъ какъ Канть считаль категоріи такими понятіями, которыя "не могуть быть причислены къ опытнымъ понятіямъ"<sup>в</sup>). Сопоставляя категоріи Вундта съ категоріями Аристотеля и Канта, мы видимъ, что Вундть действительно ближе стоить къ первому, чъмъ къ послъднему. Кантъ обвиняеть Аристотеля въ томъ, что онъ "хваталъ категоріи, гдъ онъ ему попадалноъ" 4) и, не имъя принципа и основанія дівленія, сдівлаль "свою таблицу неудовлетворительной". Кантъ указываетъ на раздъление категорий какъ на требование, которое "систематически рождается изъ одного общаго принципа-именно изъ способности сужденія". Поэтому четыре группы категорій Канта, относящіяся къ количеству, качеству, отношению и модальности, и вытекающия не изъ разсмотрънія опыта, а изъ "способности сужденія", далеко не соотвътствуютъ дълению Вундта. Кантъ укоряетъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. В. Возандиет Logic. I 1888. (О пенх. основ. обращ. единич. въ ялассовыя понятія. Возандиет соглашается съ Вундтонъ въ экономизація) (р. 68).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. S. 218: "Die Gegenstands,---die Rigenschafts---und die Zustandsbegriffe". Cm. rakme Logik I, S. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kritik d. r. Vernunft. 2-e Auf. 1787. S. 107.

<sup>4)</sup> lbid. S. 107.

Аристотеля имеено за то, за что Вунть можеть его толькоодобрить; "Въ числъ категорій у Аристотеля", говорить Канть, "находятся и нъкоторые modi чувственности (quando, ubi, situs, prius, simul), и даже одинъ признакъ опытный (motus), которые не могуть имъть мъста въ реестръ разсудка" 1) и которые Кантъ считаетъ необходимымъ прежде всегоисключить изъ "аристотелева списка"<sup>2</sup>). Въ свою очередь Вундть, подходя съ противуположной стороны<sup>8</sup>), указываеть на то, что "Аристотель, подъ вліяніемъ грамматическихъ различій, смѣшалъ практическое различеніе понятій съ логическими, имъющими иной и неравнозначущій характеръ. Такъ, въ числъ десяти аристотелевскихъ категорій оказываются не только три вышеупомянутыхъ класса понятій (предметовъ, свойствъ и состояній), но и такія формы, которыя совсёмъ не имёютъ самостоятельнаго значенія 4), только выражають, какимъ образомъ могуть быть связываемы между собою другія понятія, и которыя мы, въ отличіе отъ подлинныхъ категорій, назовемъ формами отношенія понятій" 5).

Разсматривая подробные категорін Аристотеля, Канта и Вундта, мы приходимъ къ интереснымъ результатамъ; такъ, напримъръ, категорія substantia соотвътствуетъ со стороны примъненія опытнаго содержанія вундтовой категоріи "предмета", со стороны же модальности одиннадцатой категоріи Канта—"существованів"; аристотелевское Relatio, Qualitas, Quantitas—находитъ себъ мъсто у Канта въ категоріяхъ отношеній, качества и количества, но у Вундта считается формами отношенія понятій и къ категоріямъ не причисляется. Наоборотъ,—Развіо, Quando, Ubi, Situs, Habitus, отвергаемыя Кантомъ, могутъ быть подведены подъ рубрики трехъ категорій Вундта. Й какъ разъ то postpraedicamentum,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. S. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Prolegomena zu jeder künft. M. (pyc. пер. Соловьева стр. 103).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Logik I, S. 118. (Вундтъ раздъляетъ катег. Арист-я на 4 группы, изъ которыхъ перв. 3 соотвът. его категоріямъ, а 4-ая производная).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. Boumann Deutsche Phil... (Насъ удивляеть го, что Baumann находить у Вундта не три, а четыре категорін. (См. 61 стр.). Очевидно-Baumann смъшаль кат. Вундта съ подразд. аристот---ыхъ категорій).

<sup>5)</sup> System, S. 219.

про которое Кантъ говоритъ, что оно "опытнаго происхожденія" (motus), особенно сильно приближается къ вундтовойкатегоріи "состоянія".

Итакъ, различіе точекъ арѣнія Вундта и Канта въ образованіи категорій приводитъ къ тому, что отвергаемые Кантомъ аристотелевскія категоріи, конечно, въ очищенномъ видѣ, принимаются Вундтомъ, и обратно, Вундтъ отвергаетъ тѣ категорін Аристотеля, лдѣ Кантъ имѣетъ возможность согласиться съ послѣднимъ. Яркимъ образцомъ, именно, этой разницы и служатъ предикаментъ—Relatio, отвергаемый Вундтомъ, не принимаемый Кантомъ, или постпредикаментъ— Моtas, отвергаемый Кантомъ, но принимаемый Вундтомъ.

Разсматривая теперь посл'в категорій производныя понятія, которыя Вундть называеть "формами отношеній понятій", ны находимъ здъсь еще одно интересное слъдствіе, вытекающее изъ различія точекъ зрънія Канта и Вундта. Въ системъ Канта аналогичными "форуамъ отношения понятій" будуть служить предикабиліи, какъ, напримъръ, у категорій отношеній-предикабиліи силы, действія, страданія 1); у Вундта же изъ основныхъ опытныхъ понятій о преднетахъ, свойствахъ и состояніяхъ вытекають производныя понятія — понятія, выражающія отношенія. Поэтому, если вундтовы "формы отношенія понятій" назвать іпредикабиліями, то можно сказать, что категоріи Канта соотвѣтствують предикабиліямъ Вундта, а категоріи Вундта-предикабиліянь Канта. Этоть выводь имветь свое объясневіе именно въ томъ, что кантова точка зрънія дъленія категорій основана на свойствахъ мышленія, а точка зрвнія Вундта соотвътствуеть распредълению опытнаго содержания воспріятія. Дъйствительно, такъ какъ по Канту мышленіе обладаеть уже готовыми понятіями, то приложеніе къ опыту этихъ понятій можетъ дать въ результать производныя,. опытныя уже понятія-предикабилін; у Вундта же, наобороть, изъ результатовъ опыта получаются понятія, выходящія за преділы опыта, и эти результаты, представляя изъ себя производныя понятія, или предикабилін, будуть, именно, отвлеченными, основывающимися на свойствахъмышленія, понятіями.

1) Kritik d. r. Vernunft. S. 108.

Переходя теперь къ дальнъйшему развитио онытныхъ понятій у Вундта, выражающемуся въ образованіи понятій отношенія, мы видимъ, что уже въ эмпирическихъ понятіяхъ встрвчаются понятія подобнаго характера; и хотя ети понятія можно подвести всегда къ одной изъ трехъ категорій, однако въ нихъ уже является новый элементь-соотнесеніе съ какимъ-либо другимъ предметомъ той же категоріи. Логическая функція отрицанія служить главнымъ факторомъ для подобнаго рода соотнесенія, такъ какъ "понятія, выражающія отношенія, образуются нами лишь тогда, когда два объекта мышленія... вступають въ такое сочетаніе, что одинъ содержитъ въ себъ положительную противуположность другого" <sup>1</sup>). Абстрактныя понятія представляють необходимый результать подобнаго рода соотнесенія, такъ какъ въ нихъ мыслятся уже не какія-либо изъ трехъ категорій, а только признаки взаимоотношенія между элементами одной и той же категории. И абстрактныя понятія, выражающія отношенія и возникшія сами изъ соотнесеній, являются высшимъ видомъ разсудочныхъ понятій. Категорія предметовъ, свойствъ и состояний, а также и вообще частныя опытныя понятія, не предполагають ничего, кромъ функціи сравненія, иначе говоря, закона тождества и противорѣчія <sup>2</sup>); абстрактныя же понятія и вообще понятія, выражающія отношенія, требують уже третьяго закона-закона основанія.

Понятія, получившіяся подобнымъ образомъ и соотвѣтствующія уже не дѣйствительнымъ соотношеніямъ вещей, данныхъ въ опытѣ, а указывающія только на логическую связь, которую мы переносимъ на внѣшній міръ, — эти понятія Вундтъ и называетъ "чистыми разсудочными понятіями". Въ силу различенія формы и матеріи ощущеній образуется два класса чистыхъ разсудочныхъ понятій; но матеріальная и формальная стороны здѣсь не равнозначны другъ съ другомъ, такъ какъ одна матерія ощущеній никогда не можетъ разсматриваться отдѣльно отъ формы, а форма можетъ изслѣдоваться при безравличномъ содержанія ощущеній.

<sup>1)</sup> System, S. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bosanquet (Logic. 1888. 1)—считаетъ неяснымъ ученіе Вундта о "Gegenstandsbegriff." "...does not seem to me perfectly clear". (p. 151).

Полная сторона опыта даеть, такимъ образомъ, первый изъупомянутнъть случаевъ---соединеніе содержанія съ формой и вытекающія отсюда "реальныя понятія"; форма же при безразличіи содержанія даеть "формальныя понятія"; при этомъ "реальныя понятія", принямая во вниманіе матерію ощущеній, занимаются, главнымъ образомъ, дъйствительностью, между тъмъ какъ формальныя понятія могуть имъть силу и въ сферь возможности <sup>1</sup>).

На разсмотръніи указанныхъ двухъ областей разсудочное познаніе и останавливается. Науки о внѣшнемъ мірѣ, разрушая противорвчивую въ частяхъ видимость, не уничтожая, однако, реальности первоначальныхъ представленійобъектовъ, строятъ изъ этой видимости міръ отвлеченный,міръ понятій. Что же касается психологіи, то послъдняя изследуеть наши переживанія въ ихъ полномъ, не тронутомъ абстракціей, общемъ теченіи, и потому не можеть быть включена въ область разсудочныхъ понятій; ни одна изъ двухъ наукъ-психологія и естествознаніе не могутъ быть сведены одна на другую безъ помощи метафизики и потому разсудочное познаніе, им'вющее цілью лишь "истолкованіе опыта при посредствъ подведенія его подъ общія понятія" <sup>2</sup>), не въ состоянія примирить эти области въ общемъ единствь. Поэтому исихологическія изслёдованія совершенно не входять въ кругъ разсудочныхъ понятій и объединеніе психологическихъ фактовъ въ непротиворъчивую систему переходить отъ воспринимающаго познанія прямо въ область разума; въ естествознанія же подобное стремленіе къ объединению вполив законно лежить, по мивнию Вундта, въ сферъ разсудочнаго познанія, и попытки сведенія всёхъ научныхъ данныхъ на общія основанія, которыя часто предпринимались и предпринимаются въ частныхъ дисциплинахъ и во всей совокупности наукъ, какъ нельзя лучше указывають на это стремление. Но понимание мировой связитолько это дело разсудка; "обосновать" же ся онъ не можеть <sup>8</sup>); лишь на долю разума выпадаеть эта задача. Законъ основанія, стремящійся непрерывно впередъ къ кон-

<sup>1)</sup> System, S. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. S. 174.

<sup>3)</sup> Ibid. S. 174.

струированію все новыхъ и новыхъ соотношеній понятій, ведетъ къ требованію завершить познаніе въ общемъ непротиворѣчивомъ единствѣ; съ другой стороны, исходный пунктъ нашего познанія, указывающій на единство всего переживанія, также заставляеть наше мышленіе дополнить и слить различныя области другъ съ другомъ;—и подъ вліяніемъ этихъ стремленій необходимо возникаетъ послѣдній высшій родъ познанія—разумное познаніе, дополняющее данныя опыта и приводящее къ конечнымъ понятіямъ, которыя Вундтъ, въ отличіе отъ гипотетическихъ понятій разсудка, по примѣру Канта, называеть "идеями" 1).

## с. Разумное познание.

Въ разумномъ познаніи мы выходимъ уже за предѣлы всякаго даннаго опыта 2). Понятія, связуемыя здёсь и взятыя изъ опытной области, приводятся во взаимоотношеніе, давая новые результаты, и только законъ основанія, способный продуктивно выйти за предълы опыта изъ трехъ законовъ мышленія, неудержимо стремится въ безконечность. Но признание того факта, что при всякомъ связываніи по принципу основанія-основаніе и слъдствіе сдерживаются общимъ высшимъ цонятіемъ, ведеть къ тому, что въ безконечномъ поступательномъ движении разума образуется два рода безконечности: во первыхъ, безконечность въ продолженіи членовь ряда и, во вторыхь, безконечность, охватывающая въ видъ высшаго понятія самые упомянутые члены ряда; эти двъ безконечности связаны другъ съ другомъ и связаны другъ съ другомъ въ такой же мъръ, какъ основание и следствіе связаны съ высшимъ понятіемъ, расчлененіемъ и соподчиненными частями чего послёднія являются сами \*).

Въ области математическихъ понятій, представляющихъ понятія чисто формальнаго характера, особенно ярко выражается упомянутое стремленіе нашего мышленія въ безконечность. "Чисто формальный характеръ математическаго мышленія" говоритъ Вундтъ, "несомнѣнно и дѣлаетъ по-

<sup>8</sup>) System. S. 181.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. S. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О возможности и закон—и стремленія за сферу опыта, а вмѣсть съ твмъ и закон. метафизики у Вундта (какъ у Sigwarta и Liebmann'a) см. *Volkelt* Erfahrung und Denken 1886. S. 438.

-слёднее склоннымъ и способнымъ къ образованию трансцедентныхъ понятій". И въ области математики, гдъ трансцедентныя идеи легче всего могли выработаться и быть отчетливо и строго выражены, благодаря исключенію изъ математическихъ излёдованій разсмотрёнія качественной стороны содержанія опыта, — въ области этой науки мы яснье всего получаемъ тв основныя положенія, къ которымъ приходитъ въ своемъ поступательномъ движени наше мышление. И дъйствительно, анализъ математической трансцедентности приводить Вундта къ признанію двухъ сильно различающихся одинъ отъ другого способовъ развитія понятій, основывающихся на законъ основанія. Одинъ изъ этихъ способовъ какъ бы продолжаетъ ту опытную область, изъ которой исходить разумное познание, и качественно не измёняеть понятій, данныхъ въ разсудочномъ познаніи. Такъ, напримъръ, понятія безконечно-малыхъ и безконечно большихъ величинъ не представляютъ изъ себя качественно отличныхъ понятій сравнительно съ понятіями опыта и являются. только формальнымъ продолженіемъ посл'яднихъ за границы опыта; трансцедентность здъсь принадлежить не самимъ понятіямъ" указываетъ Вундть, "а только общей идей проведенія ихъ дальше всякой границы". И эту трансцедентность Вундть называеть "реальной" 1).

Другой родь трансцедентности имѣеть дѣло уже не только съ продолжевіемъ понятій за границы всякаго опнта, но видоизмѣняеть понятія и качественнымъ образомъ въ томъ смыслѣ, что полученному отвлеченному результату можеть совершенно не соотвѣтствовать исходный пунктъ воззрѣнія и опыта. Это—,воображаемое трансцедентное"<sup>2</sup>), какъ называеть данный классъ идей Вундтъ, не находить себѣ въ воззрѣніи какихъ-либо корредатовъ, оставаясь чисто отвлеченнымъ результатомъ разумнаго мышленія, примѣрами чего могуть служить обобщенія математики въ ученіи о многообразіи или функціяхъ мнимыхъ перемѣнныхъ величинъ. Эти оба указанные рода трансцедентности, однако, являются достояніемъ не только одной математики; правда, здѣсь они выразились особенно ясно благодаря бо́льшей легкости ма-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 187.

<sup>2)</sup> Ibid. S. 187. Cp. Mercier La psychologie contemporaine 1897. p. 190 et suiv.

тематическихъ изслёдованій, относящихся только къ формальной сторон'в нашего опыта; но и реальная и воображаемая трансцедентность, какъ указываеть Вундть, составляють части вообще философской трансцедентности. Реальная трансцедентность въ философіи, принимающей во вниманіеуже и содержание опыта, тёсно связана съ формальной реальной трансцедентностью, и безконечная дълимость матеріи, наприм'връ, также связана съ безконечной ділимостью пространства, какъ и безконечность матеріальнаго міра-съ безконечностью пространства, или-безконечная длительность времени-съ безконечнымъ рядомъ причинныхъ процессовъ. Значительно же запутанные проявляется въ философіи воображаемая трансцедентность. Воображаемое трансцедентное никогда не бываеть такъ ясно выражено, какъ реальное трансцедентное и всегда смѣшано или съ элементами воззрвнія, или съ данными опнта, отъ которыхъ оно съ трудомъ можетъ быть освобождено. Именно, измънение качества уносимыхъ въ беконечность понятій ведеть за собою эту трудность, а иногда, даже, и полное отсутствіе пониманія подобныхъ результатовъ; какъ приводить примъръ Вундть 1), у Спиновы безконечность различныхъ аттрибутовъ, за исключеніемъ мышленія и протяженія, представляя трансцедентность воображаемую, настолько непонятна, что не вліяеть вообще на понимание всей системы и "не будь ихъ вовсени одинъ элементъ системы, кромѣ того опредъленія, въ которомъ о нихъ упоминается, не испыталъ бы ни малъйшаго камъненія".

Однако, исторія философіи своими многочисленными примврами введенія воображаемаго трансцедентнаго въ различныя ученія указываеть Вундту на относительную законность не только реальной трансцедентности, которая говорить о "не данной двйствительности", но и на законность второго вида трансцедентности— "простой мысленной возможности"<sup>2</sup>), которая, "будучи сама по себв недвиствительной, можеть, однако, бросать болве яркій сввть на тв понятія, къ образованію которыхъ насъ побуждаеть двйстви-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) System, S. 189 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) System, S. 188: "...nicht gegebene Wirklichkeit...," "...eine blosse Denkmöglichkeit"...

тельность" 1). Но для установленія критерія относительно возможности вводить въ философію воображаемую и реальную трансцедентность, Вундть синтаеть несбходними соблюденіе двухъ условій, изъ которнить первое указнваеть на то, что "поскольку содержание познания обусловливается его форной, при всеебщень значении последней и первое имъетъ всеобщее знатение", а второе правило гласить о томъ, что "всюду, гдъ установленная нашимъ мышленіемъ связь основания и слёдствій заставляеть нась выходить за границы опыта, вызванное такимъ образомъ развитіе всегда будеть относиться одновременно и къ формъ и къ содержанію" <sup>2</sup>). Поэтому философская трансцедентность, «хотя и не имъеть только формальнаго значенія, какъ математическая трансцедентность, но во всякомъ случав тесно связана съ послъдней; и, опираясь именно на формы, содержание опосредственнаго опыта идетъ изъ области разсудка въ разумное познание и образуеть тамъ космологическия идеи; непосредственный же опыть, охватывающій все наше переживаніе, но не проходящій черезъ область разсудка, подвергается твыть же логическимъ преобразованіямъ по принципу основанія въ разумномъ познаніи, какое испытывають тамъ космологическія идеи. Поэтому въ сферѣ разумнаго познанія мы встръчаемъ прежде всего двъ трансцедентныя проблемы: космологическую п психологическую. На основания же этихъ послёднихъ-возникаеть третья проблема-онтологическая, принадлежащая исключительно разуму и представляющаяся окончательнымъ завершеніемъ философскаго познанія, такъ какъ истинная сущность бытія, безъ раздъленія послёдняго на стороны духовной и матеріальной жизни, получаеть разръшеніе именно здъсь. Три же рода проблемъ-космологической, психологической и онтологитеской составляють вообще всю область разума. Обладая двумя поступательными движеніями, наше мышленіе, какъ указываеть Вундть, въ своемъ историческомъ развити выработывало различныя снстемы изъ сочетанія этихъ трехъ главныхъ проблемъ; безконечный "прогрессъ" — стремление къ безконечно-большему

<sup>1)</sup> ibid. S. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid. S. 195.

и безконечный "регрессъ" — стремленіе къ безконечно-малону въ примъненіи своемъ къ упомянутымъ тремъ основнымъ трансцедентнымъ проблемамъ двютъ начало всему разнообразію философскихъ теченій.

Изъ нихъ мъсто волюнтаристической эволюціонной монадологія съ теоретико-познавательнымъ основаніемъ идеанреализма принадлежить ученію самого Вундта.

А. Селитренниковъ.

Digitized by Google

(Продолжение слядуетъ).

ຍາຍເອດການດູດການຄາດສາຍຄາຍຄາຍຄາຍຄາຍເລຍາຍອາດູສາຍສາຍ ເພື່ອຍາຍອາດູສາຍ ເພື່ອຍາຍອາດູສາຍ ເພື່ອຍາຍອາດີ

# взглядъ

# на условія развитія церковно-исторической науки у насъ.

Если есть—какъ извъстно—церковно-историческая наука нъмецкая, французская, англійская и проч., то конечно должна быть и церковно-историческая наука русская, т. е. развившаяся въ Россіи.

Такая наука должна быть и дъйствительно есть.

Но къ сожалѣнію, по своимъ достоинствамъ она не только не равняется съ своими иностранными сотоварищами, но и значительно отъ нихъ отстала.

Говоря такъ, мы разумѣемъ состояніе науки касательно такъ называемой общей церковной исторіи, церковной исторіи иностранной, т. е. греческой, латинской, начиная съ древнихъ христіанскихъ временъ, а потомъ церкви католической, протестантской, а не состояние нашей науки, поскольку она занимается изученіемъ исторіи отечественной-русской церкви. По нашему мнёнію, мериломъ развитія церковноисторической науки у насъ въ Россіи могуть служить лишь успѣхи этой науки въ области общей церковной исторія или иностранной, древней и новой, но не своей собственной. Изучение этой послъдней не можетъ быть безошибочнымъ мъриломъ преуспъянія церковно-исторической науки въ данной странь, даже и въ томъ случав, если изучение отечественной церковной исторіи въ этой странѣ идетъ успѣшно и съ достоинствомъ. И вотъ почему: нътъ, въдь, такой христіанской страны, гдъ отечественная церковная исторія не была бы предметомъ болѣе или менѣе ревностнаго изученія. Нужда такого изученія вытекаеть часто изъ практическихъ церковно-историческихъ потребностей и интересовъ. Не то

#### вогословский ръотникъ.

видимъ по отношенію къ общей, обнимающей всѣ христіанскіе народы, церковной исторіи. Не всѣ націи отдаются ея изученію, а только самыя культурныя. Нужно много благопріятныхъ условій, чтобы какой-либо христіанскій нароль отъ изученія своей родной исторіи перешелъ къ изученію не своей исторіи, и достигъ здѣсь извѣстной степени совершенства. Но будемъ говорить исключительно о нашей странѣ.

У насъ не только общая церковная исторія, какъ мы сказаля, очень не высока цо своимъ достоинствамъ, но и изученіе отечественной церковной исторіи подвигалось туго и медденно. Отчего это такъ случилось? А случилось это донельзя просто: сначала церковной исторіи не знали и не изучали, а когда принялись за ея изученіе, то оказалось, что сдишкомъ запоздали этимъ дѣломъ, тѣмъ болѣе, что западный научный міръ, со свойственными наукѣ эгоизмомъ и безсердечіемъ, шелъ впередъ, не интересуясь отсталыми, шелъ и идетъ теперь.

Чтобы нъсколько освътить разсматриваемый вообще печальный факть отсталости и несовершенства нашей (т. е. русской) церковно-исторической науки, бросимъ бъглый взглядъ на судьбу церковно-исторической науки въ нашемъ отечествъ, при чемъ будемъ имъть въ виду какъ общую церковную исторію, такъ и исторію по части отечественной церкви.

Начнемъ нашъ очеркъ нъсколько издалека, ради его возможной цълостности. Наши отдаленные предки имъли скудныя познанія изъ области церковной исторіи. Въ древней допетровской Руси почти совсъмъ не встръчалось книгъ историческихъ. И это понятно. Чтобы имъть расположеніе къ чтенію историческихъ книгъ, нужно обладать нъкоторымъ интересомъ къ исторіи, нужно воспитать извъстнаго рода широту воззрънія, которое не довольствовалось бы тъмъ, что есть предъ глазама, но въ больщей или меньшей мъръ простиралось бы на человъчество въ широкомъ смыслъ слова. Но какое дъло было нашимъ предкамъ до того, что существовали люди, жившіе когда то и умершіе, не имъя, къ нимъ никакого отношенія. Для людей непросвъщенныхъ, какъ нащи стародавніе предки, исторія получаетъ интересъ развъ только тогда, когда она, цереставая быть исторіей,

провращается въ занинательную сказку и когда двистентельные факты замёняются въ ней невёроятными вымыслами и проч. <sup>1</sup>). Но какъ ни мало развить быль у нашихъ нредновъ вкусъ къ историческому знанию, они не оставалясь безъ всякихъ свёдёній о прошедшемъ, т. е. по исторіи гражданской и церковной. У нихъ имълось иъсколько, очень немного, палобленныхъ книгъ, которыя быля распространены между ними и пользовались уваженіемъ. Это били книги, переведенныя съ греческаго языка, колечно, не ими самими. Изъ нить заслуживають уноминанія, какъ пользовавшіяся особеннымъ значеніемъ-двѣ внзантійскихъ хроники, изъ которыкъ одна (Амартола) полюбилась нашимъ предкамъ характеромъ своихъ историческихъ возарвній, именно своимъ вокетическимъ міросоверцаніемъ, исполненнымъ въры въ чудеса и знаменія, въ откровенія изъ міра загробнаго; а другая (Манассін) нравилась имъ-же твиъ, что каждую мысль она облекала въ раторическую витеватую форму, тыкь,-что ся авторь быль такимъ писателемъ, который слова не скажеть спроста, а все съ ужимкой: чемъ больше было въ ней фразнстики, искусственаго. витійства, темноватости, темъ больше она приходилась по вкусу непросв'ященному (обществу 2). Другимъ источникомъ знаній для нашихъ предковъ служили такъ называемыя Четьникнен. Здесь, какъ естественно, церковно-исторический элементь преобладаль надъ всякимь инымь. Эти житія привлекали внимание древне-русскихъ читателей потому же, почему и въ настоящее время малограмотный человъкъ на святой Руси это чтеніе предпочнтаеть всякому другому. Мірь чудеснаго и необыкновеннаго, сверхъестественнаго и танн. ственнаго даеть пищу религіозной настроенности и подогръваеть религіозное чувство. Память легко удерживаеть необычайные образы, созданные руков составителей Четыи. миней; прочитанное легко было разсказать другимъ, слушателямъ-же пріятно слушать часто фантастическій разсказъ.

Изо всёхъ этихъ источниковъ--византійскихъ хронистовъ, Четьиминей и тому подобныхъ книгъ почерпали наши предки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) В. Е. Голубинскаго. Исторія русся. церкви. І-го тома, перв. половин., стр. 736. Изд. 2-е.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ф. А. Терновскаго. Изучение византійской исторіи въ древной Руси. Вып. I, 118—121. Кіевъ, 1875.

свои историческія и церковно-историческія св'єдінія; но этоне было въ собственномъ смыслѣ знаніемъ: свѣдѣнія, получаемыя изъ подобныхъ источниковъ. носили такъ сказатьутилитарный характеръ. Исторія признвалась давать отв'яты на тв наивные вопросы, какіе возникали въ незрвлой мысли нашихъ предковъ. Случалось ли имъ быть очевидцами нообычайнаго явленія или говоря языкомъ того времени-знаменія на небѣ или на земль-ихъ умъ начиналь тревожить вопросъ: что предзнаменуетъ явленіе? За разръшеніемъ недоумънія обращались къ ихъ историческимъ книгамъ и въ никъ искали удовлетворенія своему любонытству. Отв'ять почти всегда былъ находимъ, потому что подобное же ранъе того случилось и въ Византіи, и тамошніе книжники старанись дать свое объяснение явлению, объяснение большею частію религіозно-таинственнаго характера 1). Наши предки къ исторіи же обращались за разрѣшеніемъ вопроса: какъ слѣдуетъ относиться къ еретикамъ, которые стали появляться и на Руси? Конечно, преслъдовать и притъснять ихъ всёми силами гражданской власти, не задумываясь много. отвучаль древній книжникь, посль сов'ята сь теми немногими историческими книгами, какія были у ного подъ руками. Возникаль ли вопрось о томъ: имвють ли основаніемонастыри пользоваться недвижимыми имуществами, не следуеть ли имъ отказаться оть такихъ имуществъ, опятьрусскій книжникъ за сов'ятомъ обращается къ своимъ хроникамъ<sup>2</sup>). Вообще, если въ практикъ назръвалъ трудний, новый и возбуждавшій недоумьнія вопрось, предки наши начинали усердно читать, находившіяся у нихъ подъ руками, историческія книги. Такимъ путемъ они решили, напримъръ, вопросъ: какимъ образомъ можно поставлять русскихъ митрополитовъ, не обращаясь за этимъ деломъ къ Константинопольскому патріарху, какъ это было въ обычаъ прежде. Они гдъ-то прочли, что въ Греции епископовъ поставляли будто бы нетлённою рукою Іоанна Крестителя н потому рыниля, что и у насъ на Руси можно посвящатьновонзбраннаго митрополита главой св. Климента Рим-CRAFO 8).

- 1) Ф. А. Терновскаго. Loc. cit., 10. 72. 77.
- <sup>2</sup>) Тамъ же. Вып. П, 145-149. Кіевъ, 1876.
- <sup>3</sup>) Тамъ же. Вып. П. стр. 117.



Въ таконъ-то роди было заяния нашихъ предновъ по исторія возбине, по церковной исторіи въ частности. Немножко знали, потому что знакомы были съ навоторыми переводными крониками визавтийскими, четьи-минеями и другими книгами. Но знали не въ нитересать самого знания и собственвато овоего развития, а въ утилитарныхъ пъляхъ. Исторія давала готовый образець, какъ смотрёть на то или другое необычийное явление природы, какъ поступать въ практикъ при томъ или другомъ затрудентельномъ случаъ. Это знаніє было совершенно такого же рода, каное находниз въ настеящее время у нашихъ раскольничениъ начетчиковъ. Кто спольно-инбудь энакомъ от распольничьей литературой старообрядцевь--совопресенковь, выправланной противь рус-CROW REDENH, TOTS HE HOROTS HE HODARBIDCH YNDHDEMD HAD BH-KOIMTS BE HETODH WOORNES KHUFRYS ØRRTN, KOTODHO RAKE HOJERA больше-пригодны для ихъ цълей, именно для борьбы съ церковию. У какого-нибудь Варонія, плодовитаго церковнаго историяв XVI-то звяв, Зонары, византискаго историка XII-го выка, они отыскивають, съ ревностно достойною лучшаго дъла, такіе факты, при видъ которыхъ приходинь въ изумление: какъ смогли они допопаться до чего-либо подобнаго? Но это во всяхомь олучав еще не исторія и не двиствительное значение истории. Это есть не болье, какъ фокусни чество, проделиваеное нада историческими фактами. Таково вообще было снаніе нашей науки на Руси, пожалуй, до самаго XVIII-ro BBRa.

Но и XVIII вёкъ даль отень изде условій для развитія перковно-истерической науки. Разомъ, какъ изв'ястно, вичего не дается. Нужно было пройти еще не мало времене, прежде твиъ стало возножнымъ гоперить о церковно-исторической наукъ, какъ дъйсовительновъ фактъ. XVIII въкъ важенъ въ разсматривнемомъ отношения телько тѣмъ, что въ это время стали вводить церковную исторію въ кругъ наукъ, преподаваемникъ въ духовнынъ шиолакъ. Въ особенности много заботъ прилаталось къ тему, чтобы она укоренилась въ Слаияно-преко-латянской Академіи и въ Троицкой Семянаріи; но и здѣсь она далеко не зацвѣла.

Начало XIX убка, какъ новъетно, езнаненовалось открытіемъ высшихъ духовныхъ школъ. Разумбемъ, уставъ духовн. Академій 1814 года. Уставъ этотъ пробудилъ къ дъятельности дремлющую дотокв богословскую мноль. При учрежденін Авадемій. Эне забыта: быда: и истерія, какь наука. Оть нея на первыхъ же поракъ ожидани даже "философіи исторін", но конечно окиданія этране сбились. Во всякомъ случав подъ свнію этого устава появинась наука церковно-историческая и нанынсь работники, усердно завявшнося этой отраслію знанія. Жаль, что ихъ было напо. Уставь ототь двиствоваль до конца 60-хъ годовъ пронілаго ввка 1). Онъ, конечно, не былъ совершенствомъ, а думать о/ перемънакъ къ лучшему, повидимому, обыло некому. Въ числъ его несовершенствъ можно указать хогя бы на слъдующее. Магистерскихъ диссертацій но богословскимъ наукамъ, з въ томъ числё и по церковной исторія почетаемо не было: магистерская степень, правда, давалась, но за руконненыя диссертацін, которыя потомъ сдавались въ архивъ, гдъ и дъланись знавомы лишь мышамъ. Что касается докторскитъ диссертацій нан сочиненій на стецень доктора, то таковыхъ отъ профессоровь Академін сововны не требовалось. Донгорокая степень тогда давалась оть Святьйш. Сенода какъ награда, въ родъ скуфы, двумъ-тремъ аркіережиъ и протоіереянъ въ теченіе каждаго десятилітія, часто за очень сомнительныя ученыя заслуги, выше которыхъ тогда ставилось такъ называемое направление печатныхъ сочинений и послушание начальству. Не было диссертацій тогда; мало существовало въ ть времена и духовныхъ журналовъ, въ которыхъ могли бы появляться достойныя имени науки церковно-историческія изслёдованія. Такихъ журналовь было-два-три на всю Россію, да и въ нихъ стводилось мало мъста для статей церковно-историческаго содержания.

Что-же касается вообще ученой литературы по церковной исторіи, то не слёдуеть умалчивать, что таковая литература уже начала появляться въ теченіе первой половины XIX-го въка, но она была еще неплодовита и слишкомъ робка въ ея научныхъ результатахъ. Договаривать, что думаешь, до конца считалось тогда дёломъ слишкомъ смёлымъ, не осторожнымъ, опаснымъ, преждевременнымъ. Нужно сказать:

n Harrister

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Уставъ этотъ вамя былъ уже одътенъ и указале быто его значевіе и для развитія нашей науки. См. мое сочиненіе: "Церковная Исторіографія отъ IV до конца XIX въка", стр. 527—8; 535 и дал. Спб., 1903. Изд. 2-е.

### взглядъ на условія развитія перковно-ноторической науки. 711

была одна общая причина, которая значительно задерживала прогрессивное двяжение перковно-исторической науки. Въ 80-къ, 40-къ на 50-къ годахъ пронилаго въка смотрили на церковную поторію жиль на такую науку, которая делжна ваходиться въ подчинения и идти на бунсиръ за догматиче. -скимъ богослевіемъ; всл'яствіе чего ся положеніе было служебнымь и зависямымь: оть церковной исторіи требовали, чтобы она услужливо подтверждала тв истины, которыя въ качестве непогрешиныхь доктринъ приняты были и возвещались въ догматическомъ богословіи. Задача церковной ноторіи съуживалась, порывы ся нь самостоятельности изследования всячески сдерживались. Московский митрополить Филареть, пользоваещийся въ ть времена велинайшимъ авторитетомъ въ делакъ нашей церкви и ся науки, не смотря на его общирный умъ и даже геніальность-въ чемъ ему нельзя отказать--- инталъ непонятное нерасположение (если не будемъ этого объяснять схоластическимъ его образованіемъ) къ церкорно-исторической наукъ и относился къ ней съ пренебрежениемъ и пожалуй съ подозръниемъ. Вообще онъ какъ будто совершенно не понималъ широкихъ просвътательныхъ задачъ, принадлежащихъ церковно-исторической наукъ, какъ это онъ очень ясно выразилъ на одномъ изъ экзаменовь по этому предмету въ Московской Духовной Академін, въ 30-хъ годахъ. Выслушивая отвѣты студентовъ по церковной исторіи, на основаніи лекцій профессора Ал. В. Горекаго, извъстнаго ученаго, Филареть, обращаясь къ этому последнему, съ гневомъ сказалъ: "что такое духъ христіанскаго общества, о которомъ мив приходится слушать"?--"Могли ли Вы сами обнять и изслёдовать духъ христіанства? Могли ди вижстить это годовы вашихъ студентовъ? Нынъ странное направление въ истории: смотрять на человъчество, какъ на одного человъка, усвояють ему то это, то другое направление. Босскеть (кателический писатель и проповъдникъ временъ Людовика XIV-го) имълъ вървый взглядъ на исторію, а другнить не захотвлось все сводить къ христанству: они выдумали каждому въку своихъ представителей, каждому народу свои иден. Все это пустяки", заключилъ свою діатрибу митр. Филареть 1). Разумиется,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) С. К. Смирнова. Исторія Моск. дух. Академін до ся преобразованія, стр. 199. М. 1879.

никто изъ присутствовавшихъ ничего не возразилъ на эти слова, каждый твердо ихъ запомнилъ. Сановитый экзаменаторъ представлялъ себъ какую то необыкновенную исторіюбезъ идей, безъ направленій, безъ главныхъ представителей. Но возможна ли такая исторія, какъ наука? Этого вопроса суровый экзаменаторъ не бралъ труда задать себъ. При существования же такихъ всторическихъ вкусовъ, какъ вкусъ Филарета, разрабатывать науку было очень трудно. Приходилось довольствоваться подлинно "пустяками". -- Позволимъ себе привести другой факть въ томъ же роде и изъ того же времени. Главнымъ дъйствующимъ лицомъ является опять митрополить Филареть. Въ Московской Дух. Академін въ 1836-омъ году блестяще кончидъ курсъ-первымъявкто Рудневь, который тоть-чась же и назначень быль баккалавромъ (по теперешнему доцентомъ) Академіи. Его магистерское сочинение: "О ересяхъ и расколать въ Русской церкви до Грознаго" найдено было прекраснымъ: сочинение опредвлено было напечатать (хотя тогда магистерскія анссертаціи вообще не печатались), а автору видать премію имени графа Румянцова. Но случилось такъ, что книга окончательно явилась въ свъть только чрезъ нъсколько лъть. Выдача же преміи оттянулась на неопредъленное время. Воть что именно произошно: прежде печатанія митр. Филареть потребоваль къ себѣ рукопись на просмотръ. Просмотръ этотъ кончился не въ пользу автора. Митрополить остался недоволенъ нъкоторыми отдъльными выреженіями, наприм. по поводу фразы историка Руднева: "русская церковь богата раскольниками", онъ сделаль отметку: "неприличная насмъшка"; а замъну авторомъ унотребительнаго тогда выраженія: "греко-россійская церковь" другимъ, имъвшимъ менфе правъ гражданства, именно выражениемъ: "греко-русская церковь" критикъ святитель призналъ "угодничествомъ нъкоторымъ журналистамъ" и т. д. въ томъ же родъ. Историку Рудневу приказано было снова пересмотръть сочинение, и затемъ отдать его въ духовную цензуру. Такъ и было сдълано. Затъкъ Академія переправила сочиненіе въ типографію для печатанія. Но митрополить, узнавъ объ этомъ, потребовалъ къ себѣ вторично сочинение: оно былопредставлено ему частію въ печатныхъ листахъ, частію въ рукописи. Разсмотръвъ его, Филаретъ опять остался недо-

#### взглядъ на условія развитія цврковно-исторической науки. 718

воленъ и печатными листами и рукописью. Онъ предписаль Академін тиательно исправить сочиненіе, а потомъ нечатать. Акалемія въ точности исполнила волю месковскаго іерарха. Исполнивъ эту волю, Академія дегко вздохнула-н дунала, что двло наконець окончилось. Но не туть-то было. Въ сущности оно только-что еще началось. Ознакомившись съ печатнымь экземпляромъ книги Руднева. Филареть нашелъ въ ней новые недостатки. Академіи митрополить сдёлаль выговоръ и присдаль на имя академической конференции (т. е. совъта) резолюцію слъдующаго содержанія: "1) Сочинение о сресять и расколахъ разсмотрить вновь (это посль напечатанія-то!) и представить ему съ мнѣніемъ; 2) обратить винмание на цензора книги-годенъ ли онъ къ своей должностя 1); 3) немедленно взять книгу на хранение и строгий присмотръ конференціи, чтобы она отнюдь не была распространяема". Можно подумать, что митр. Филаретъ открылъ въ книгъ и невъсть какія ереси? Ни чуть не бывало. Онъ, наприм., оказался недоволенъ слъдующей фразой: "съ XI-го въка единая соборная и апостольская церковь раздълилась на церковь восточную и западную". Для современных поколвній. конечно, не понятно: что дурнаго въ этой фразвя? Дурнаго въ ней то, что она расходилась со взглядами догматическаго богосновія, которое утверждаеть, что въ каждее данное время возможна одна церковь, т. с. истинная церковь, а потому выражение: "единая церковь раздилясь на перковь восточную и западную"--не во вкусв догматическато богословія. Митрополиту также крайне не понравилась слёдующ. фраза: "нельзя отвергать пользы и важности церковныхъ преданій, но и нельзя доказывать совершенной ихъ необходимости, потому что свящ. Писаніе заключаеть въ себъ все необходные для нашего спасенія". Очевидно, митр. Филареть усмотрълъ здъсь уступчивость въ польсу протестантства, отвергающаго свящ. предание и приписывающаго авторитеть лишь Библін. Въ подобномъ же родъ были указаны митр. Филаротомъ и другія прегрешенія кнаги Руднева. Откровенно говоря, всё такого рода промахи разсиатряваемой книги у современнаго читателя-даже боге-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нужно сказать, что духовно-цензурвый комитеть существоваль тогда при Анадеміи и состояль почти изъ однихъ профессоровъ ся.

слова-вызывають лишь улыбку: такъ они мелочны. Но не до см'яху было Академія. Согласно приказанію начальства она принялась выправлять печатную книгу и притомъ торжественно, согласно буквъ Филаретовскаго приказа. Получалась картина чуть не изъ временъ инквизиціи. Книга вся сполна была прочитана въ засъданіяхъ конференціи, т. е. въ присутствіи всёхъ профессоровъ, въ теченіе трехъ дней. Можно себѣ представить положение баккалавра Руднева! Что онъ при этомъ перечувствовалъ, особенно принимая во вниманіе, что владыка шутить не любилъ. Конференція постановила перецечатать въкоторые отдёлы въ книгъ, а цензору сдълать строгое замъчание. Затъмъ книга Руднева съ надлежащимъ академическимъ представлениемъ еще разъ поступила на строгій судъ неумолимаго критика. Митрополить Филареть принялся за это дело-и какъ онъ самъ выражается: "не утерпълъ, чтобы не сдълать новыхъ замъчаній" и затімъ прибавляеть: "вижу, что поправокъ надобно сдвлать больше, нежели предположила Академія. Не пришлете ли мню о семь другаго проэкта"? Значнтъ, каша снова заварялась. Филареть при этомъ находилъ, что вновь открытые имъ недостатки, если ихъ не исправить, могуть причинять вредъ читателямъ и уровить честь Академіи. Но наъ прежде приведенныхъ образцовъ мы уже знаемъ: каковы эти недостатки и чего они стоютъ! Конференція Академіи, въ угоду взыскательному начальству, паки и паки засвла за исправление всей книги Руднева. Послѣ сего книга и проэкть измёненій въ ней еще разъ очутились на письменножь столѣ митрополита. Проэкть предполагаемыхъ измъненій въ книгъ наконецъ былъ имъ одобренъ. Книга после многихъ мытарствъ наконецъ увидъла свътъ. Но очень ошибается тогъ, кто будеть думать, что критикъ теперь остался доволенъ книгой. Этого на самомъ дълъ не было. Когда Академія письменно просила разр'яшенія у митрополита пустить книгу въ продажу, онъ написанъ такую резолюцію: "согласенъ, потому что надобно кончить діло" (только поэтому?)-и прибавляеть: "если сочинение дожнветь до 2-го изданія, то надобно цепзоровать его съ полною строгостію". Интересно было бы узнать: возможна ли еще большая строгость, чёмъ какой уже подверглась несчастная

#### взглядъ на условія развитія церковно ноторичновой науки. 715

книга: "о средяхъ и расколахъ въ Русской церкви!" 1) Такимъ образомъ печальная исторія печатанія названной книги. начавшись въ 1887 году, закончилось лишь въ 42-мъ. Одну несомивнную пользу принесли тв мытарства, какія извёлала книга: исторія съ книгой огласилась и посль поступленія этой послъдной въ продажу, книга раскуплена на расхвать. Впроченъ-прошу вниманія. Митр. Филареть въ дъйстви-TOЛЬНОСТИ НО TAKЪ УЖЪ ВИНОВАТЪ ТУТЪ, КАКЪ МОЖОТЪ КАзаться оъ перваго взгляда. Виновать духъ того времени. Это были времена т. н. Николаевскія, когда выше всего цівнились: дисциплина, униформа, послушание, отсъчение своей воли, молчаніе, по возножности неим'вніе своего сужденія. Это была экоха, ногла каждое неъ безчисленныхъ вёдомствъ имъло свою ценвуру, которая многоочито смотръла, какъ бы какая нибудь книга или газота не затронула чести тогоили другаго въдонства. А въ девержению страха существовало тогда еще учреждение, которое выбло своимъ назначеніскъ контролировать дъйствія вышеуказанныхъ ценаурь и являлось цензурой надъ цензурами 2). Да, духъ времени требоваль, чтобы руки были по швамъ. Замъчательно, чтовъ тв времена самъ Филареть быль на плохомъ счету н полоеръваенъ былъ (horribile dicta!) въ либералианъ! Но отъ всего этого не легче было литературъ вообще, богословской въ частности.

Но вожь нончинись т. н. Николаевокія времена... Наступило великое освободительное царствованіе Алексанара II. Въ ето царствованіе и богословская наука поставлена была на путь прогресса и свободы; и для этой науки настало своего рода 19-ое февраля. Безспорную эпоху въ развитін церковно-исторической науки, какъ отрасли богословскихъ наукъ, составляетъ новый уставъ духовныхъ Академій, введенный въ дъйствіе въ 1869-иъ году, т. е. волею Алек-

1) С. К. Смирнова. Тамъ же, стр. 216 и дал.

<sup>2</sup>) "Такъ называемый Комитеть 2 апрёля 1848 г. явился высшею контролврующей цензурой надъ всёми действіями цензуръ обыкновенныхъ" (а ихъ было множество). Пыпина. Характеристика дитератур. мнёній. "Въст. Евр.", 1873, іюль, стр. 239—240. О свирёнстве дух. цензуры тъхъ же временъ можно читать въ статьяхъ г. Котовича ("Христ. Чт.", 1906 т. П и 1907, т. 1).

сандра II-го. Уставъ этотъ благопріятно отравился на положеніи церковно-исторической науки <sup>1</sup>).

Но недаромъ одна русская пословица гласитъ: "законн святы, а исполнители супостаты". Отъ измѣненій, произведенныхъ въ духовной школѣ и наукѣ указаннымъ уставомъ, можно было бы ожядать болѣе благихъ послѣдствій, чъмъ сколько таковыхъ оказалось на дѣлѣ. Какъ извѣстно, всѣ великія реформы царствованія Александра II-го съ теченіемъ времени стали тускнѣть и затираться. Тоже случилось и съ разсмотрѣнной реформой высшей духовной школы<sup>2</sup>), хотя никто не будеть отрицать того, что основной тонъ указанныхъ реформъ остается и, конечно, навсегда останется неизмѣннымъ. Контрреформа нѣкоторыхъ добровольцевъ повредила главнымъ образомъ детали преобразованной духовной школы; но и это не могло не отозваться очень невыгодно на ростѣ еще столь молодой церковно-исторической науки въ Россія.

Лица, власть имѣющія, вступили на путь всяческихъ урѣвокъ; начались стѣсненія, слишкомъ неблагожелательный контроль, недоброжелательство, явныя подезрѣнія—да и мало чего: всего не перечтешь. Наступили времена регресса. Появились прязнаки, которые стали напоминать отонедшія уже въ область преданія—николаевскія времена. Вообще, при оцѣнкъ религіозной науки въ концѣ XIX вѣка, намъ приходится говорить опять о печальныхъ явленіяхъ, а потому мы постараемся быть краткими: въ наше время не чего предаваться пессимизму.

Наша рвчь будеть идти о явленіяхъ, относящихся къ об-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ за подробностями по этому вопросу отсылаемъ читателя къ вышеупомявутому нашему сочинению: "Церковная Исторіографія" и т. д., стр. 539-542.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Здёсь мы разумёемъ прежде всего новый уставъ духови. Академіи, изданный въ 1884 году и формально доселѣ не отмъненный. Онъ имълъ въ виду дать ходъ богословскимъ наукамъ въ тёсномъ смыслѣ, предпочтительно предъ церковно-историческими (Для этого нужно вчитаться въ этогъ Уставъ и объяснительную записку въ нему, къ сожалѣнію не имъющуюся у меня подъ руками). Но этой цёли онъ не достигъ, такъ какъ невыгодныя его стороны отразились неблагопріятно на всѣхъ наукахъ, преподающихся въ Академіяхъ. Усиленный контроль надъ диссертаціями со стороны ректора, митрополита, нарочитыхъ рецензевтовъ, назначаемыхъ отъ Синода и часто некомпетентныхъ,-н самого Синода, запугивалъ научныхъ изслёдователей.

#### взглядъ на условія развитья цирковно-историчнокой науки. 717

ласти духовных Академій, такъ какъ научная жизнь, поскольку она касактся церковной исторіи, развявается именне въ нихъ; что же касается русскихъ университетовъ, то, хотя въ нихъ съ 60-хъ годовъ и отведено мъсто преподавалію церковной исторіи, но университеты наши не участвуютъ и не оказываютъ вліянія на движеніе и судьбу церковно-исторической науки.

Измъненія къ худінему состоянію націей науки выразнлись въ слёдующемъ: появялись правила, нивющія цілію ственить нашу науку 1). Такъ наложена тяжелая рука на свободу въ выборъ темъ для изслъдованія. Молодымъ магистрантамъ запрещено писать о всвхъ еретикахъ древняго времени и ихъ сочиненіяхъ; не дано права писать о реферматорахъ-Лютеръ, Кальвияъ, Цвлигли, Виклефъ и пр. Такія темы изъяты изъ числа темъ на степень магнетра (стр. 8). •О подобщихъ предметалъ могутъ-де трактовать только по жилие учение. Въ разематриваемыхъ правилахъ, потомъ повторенныхъ для надлежащаго свъдънія, воспрещено въ ученыхъ сочиненияхъ хвалить за что бы то ни было наприм. католнковъ, протестантовъ и русскихъ раскольниковъ (стр. 4). Более или менее точно регламентировано: какихъ частныхъ мыслей не следуеть развивать въ будущихъ сочиненіять; такъ предписано всячески избъгать монтъ собственнитъ ваглядовъ на неторію вселенскихъ соборовъ (отр. 6), раскрытыхъ мною въ сочинении: "Всел. соборы (V и V въковъ" 2). А также повелёно какъ можно менее имёть пёла съ иностранными богословскими книгами, а предпочтительно руководствоваться святоотеческими твореніями (стр. 8. 8). Къ сочиненіямъ, которыя пишутоя на учения богословскія степени, въ недавнее время примѣнялись всякаго рода репрессивныя мъры. Приказывали во 2.0мъ изданія измънять въ нихъ тв или другія места. Наприм., изъ сочиненія: "Констан-

<sup>1</sup>) Разумѣемъ правила, резданныя профессорамъ дух. Академій для руководства, подъ заглавіенъ: Дразила для разсмотрянія сочинскій, прадставленныхъ на соисканіе (?) ученыхъ богословскихъ степеней". Правила санкціонированы св. Сянодомъ и появились въ. 1889 году (См. журналы Сов. М. Д. Акад., 1889, стр. 36). Я храню этотъ реакціонный документъ и при случат перепечатаю его съ приличнымъ комментаріемъ. "Правила" занимаютъ восемь страницъ.

<sup>2</sup>) MOCKBA, 1885.

тинопольские патріарии оть халкидонскаго собора до Фотія" (Серг. П.) приказано было изгладиць слова: "онъ былъ худъ какъ щепка", употребленныя авторомъ о св. Іоаннъ Постникъ, хотя эти слова находятся въ древнемъ греческомъ жизнеописании святителя и составляють буквальный переводъ отсюда.

Когда въ обходъ правилъ появилось въ свъть магистерское. сочиненіе, подъ заглавіемъ: "историческая судьба сочиненій Аполлинарія Лаодикійскаго" (Серг. Пос., 1895), то Св. Сннодъ снова повторилъ свое постановление, чтобы въ Академіяхъ не давались для диссертацій теми, "направляющія сочинителя къ изучению какой-либо ереси или какого-либо ложнаго ученія" 1). Стали проваливать сочиненія, написан. ныя для полученія степени магистра или доктора, если чтонибудь въ нихъ не нравилось духовному начальству. Магистерское сочинение на тему:" Религіозное, общественное я государственное состояние Евреевь во времена Судей" (Спб., 1886), только появившись въ 2-мъ изданіи, доставило автору-профессору искомую имъ степень. А магистерское сочиненіе, подъ заглавіемъ: "Исторія канонизаціи Русскихъ святыхъ" 2) совсёмъ было забрановано св. Оянодомъ; причемъ одинъ изъ членовъ Оннода, оффиціально мотивируя отказъ, указывалъ на то, что авторъ, трактуя о канонизаціи. обнаруживаеть мало благогов внія къ предмету изслівдованія. Другому автору, непечатавшему сочиненіе, для пріобрьтенія степени доктора, подъ заглавіемъ: "Характеръ отношеній Россіи къ Греческому православному Востоку"<sup>3</sup>), не дано искомой степени высшимъ начальствомъ между прочимъ потому, что въ своей книге онъ разсказаль исторію о томъ, какъ во времена Петра I-го обнаруженъ былъ одинъ прискорбный обманъ: отъ Греческой церкви въ Россію былъ присланъ ковчегъ, заключающій будто бы часть главы мученика Христофора, но въ которомъ оказалась простая слоновая кость, нашедшая себв потомъ мвсто въ кунсть-камерѣ 4). Авторъ неугодной книги впослъдствіи написаль

<sup>3</sup>) Москва, 1885 г.

<sup>1)</sup> Журналы совъта М. Д. Акад., 1896 г., стр. 34-35.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Напочатано въ "Чтен. Общ. Исторія и древностей" за 1893 г. отдельно.

<sup>4)</sup> Приложенія къ книгѣ, стр. 50. Поставлено, кромѣ того въ вану автору то, что книга будто-бы благопріятствовала вашему расколу.

#### ВЗГЛЯДЪ НА УСЛОВІЯ РАЗВЕТІЯ ЦЕРЕОВНО-НОТОРИЧЕСКОЙ НАУКИ. 719

другое, очень незавидное сочиненіе-и быль за него, какъ за безвредное, удостоенъ искомой высшей ученой степени, дектора церковной неторін. Встрвчались и другіє случан столь же или еще болье прискорбные. Участникъ въ изданіи книги: "Три первые въка христіанства" 1) обрълъ неблаговоление въ очахъ начальства темъ, что, вслёдъ за Гогенбахомъ, осмълнася утверждать, что лучшіе, благоразумнъйшіе римскіе императоры преслідовали христіань, а гдупые между ними мирволиди христіанамъ; выраженіемъ указаннаго неблаговоленія было то, что вышеуказанное лицо, профессорь Академіи, за свое сотрудничество съ каседры церковной исторіи вынуждень быль низойти на казедру еврейскаго языка. Еще. Авторъ, бывшій одновременно профессоромъ и въ дух. Академіи и въ Университеть, за написанную имъ книгу: "Греко-восточная церковь въ періодъ вселенскихъ соборовъ"<sup>2</sup>), былъ лишенъ каеедры въ Академін; его книга возбудила неудовольствіе какъ тімъ, что въ ней приведень быль въ греческомъ оригинальномъ текстъ одинъ цамфлеть VIII-го въка противъ иконопочитанія, такъ и темъ, что будто автору вздумалось сказать, что причисленіе къ лику святыхъ въ древней Византіи имъло одинаковое значение съ награждениемъ въ наше время орденомъ. Было бы излишие пускаться въ разборъ инкриминированныхъ мъсть книги <sup>в</sup>). Замътимъ одно: лишившись академической казедом и оставшись съ одной университетской каесдрой, мало его обезпечивавшей (онъ былъ здёсь доцентомъ), авторъ-профессоръ впалъ въ тяжкія матеріальныя лишенія и подъ ихъ бременемъ вскорѣ умеръ. Книги, заподозрънныя начальствомъ, подвергались и еще разнаго рода репрессаліямъ. Онъ или не допускались въ семинарскія бибніотеки (такъ было съ монмъ вышеназваннымъ сочине-

2) Kiepokoe издан. 1883.

<sup>5</sup>) Замѣтимъ однакожъ, что послѣдняя мысль есть явное преувеличеніе. Авторъ лишь склонялся къ возарѣнію, что канонизація, напр., святителей въ византійское время усновливалась не столько подвигами и заслугами, сколько высокимъ іерархическимъ положеніемъ канонизуемаго лица, а ето близко къ истинѣ. Это вполнѣ подтверждаетъ и проф. Е. Е. Голубинский: "Исторія канонизація святыхъ въ русской церкви", стр. 16—17. Москва. 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kiebb. 1878.

ніемъ <sup>1</sup>) и съ книгой проф. Голубинскаго: "Исторія Русской церкви" и съ сочиненіями другихъ историковъ), или же этого рода книги предписано было цензурѣ не допускать къ выпуску вторыми изданіями.

При вышеперечисленныхъ тягостныхъ условіяхъ стали обнаруживаться въ состояни нашей науки бользненные симптомы. Одни церковные историки, принявшіеся-было энергически разработывать науку, потомъ совствиъ бросили писать страха ради іудейска; другіе писатели по церковной исторіи, по тымъ же побужденіямъ, начали въ своихъ сочиненіяхъ принаровляться къ вѣяніямъ времени и измѣнили интересамъ науки, хотя въ началъ ученаго поприща объщали другіе-лучшіе плоды; третьи, принимаясь писать докторскія сочиненія, выдумали избирать узко-спеціальныя и безотрадныя темы, наприм., "Христіанская Нубія", или "Блажен. Діодохъ, еписк. Фотики древняго Епира и его творенія"--5-го въка (Діодохъ-ото имя, никому невъдомое, едва-едва знакомое даже спеціалистамъ). Съ такими, не привлекающими вниманія т. н. большой публики, темами діло пріобрізтенія докторской степени идеть глаже и спокойные<sup>2</sup>).

Говоря устарѣлымъ языкомъ, яблокомъ раздора между представителями церковно-исторической науки у насъ и духовными властями, являющимися судіями надъ ними, служитъ, какъ мы это видѣли выше, больше всего догматическое богословіе. Духовныя власти очень опасаются, что историки, пользуясь удобнымъ или неудобнымъ случаемъ, посягнутъ на ту или другую истину православія, содержащуюся въ нашемъ догматическомъ богословіи. Всѣ старанія духов-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ извъстномъ сборникъ: Духовная школа (М. 1906) есть равскавъ, очевидно относящійся къ одной изъ М. Семинарій. Инсиектура начала отбирать нелегальную литературу у семинаристовъ и въ числъ другихъ трофеевъ инспекторскаго штурма оказалось и сочиненіе: "Вселенскіе соборы IV и V вък." (Для успокоенія мнительнаго читателя замъчу, что книга эта въ 1905 году, къ нашему удивленію, виесена Учебнымъ Комит. при Синодъ въ число сочиненій, спеціально одобрежныхъ для дух. семинарій).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нужно сказать, что съ 1900 года, съ появленіемъ новаго лица на предсъдательскомъ мъств въ св. Синодъ, провалъ докторскихъ и магистерскихъ диссертацій за напразление окончательно превратинся. Честь и слава тому, кто положилъ конецъ преслъдованию богословской науки и ея представителей.

## взглядъ на условія развитія цирковно-ноторичнокой науки. 721

чныхъ властей наклоняются въ ту сторону, чтобы не дать возможности церковнымъ историкамъ возобновить, цересадить или вивдрить какое-либо заблуждение, понимая подъ такого рода заблужденіемъ очень многія отступленія, имъющія лишь малое отношеніе къ существу догматическаго богословія. Но возникаеть вопрось: можно ли считать нашихъ представителей духовной власти более компетентными судіями но вопросамъ богословія, чъмъ писателей церковнонсторическихъ сочиненій, принимая въ особенности во вниманіе, что и эти послідніе по своей природі тоже богословы? У извъстнаго публициста В. В. Розанова мы встрътили повыствование, которое даеть опредыленный отвыть на вопросъ. Въ этомъ повъствовани главнымъ дъйствующимъ лицомъ является несомнённо покойный проф. В. В. Болотовъ; второе действующее лицо мнѣ неизвестно. Фонъ картины не безь ошибокъ, но сущность сказанія очень правдопедобна. Розановъ пишетъ: "Мнъ передавали разсказъ изъ жизни знаменитаго, недавно умершаго профессора церковной исторін въ Петербургской Академін: готовясь держать экзаменъ на степень доктора (очевидная ошибка!), онъ жилъ въ одной квартиръ съ баккалавромъ (анахронизмъ) академіи изъ пріявшихъ монашескій чинъ и готоваго вскорѣ стать архіереемъ (теперь архіерей, прибавляеть Розановъ). Шутя онъ спрашивалъ товарища, какъ надо "исповедовать" ту-то или ту-то истину; тоть отвечаль осторожно, путаясь. "Ересь" на десятонь словь съ торжествомь перебиваль его знатокъ: "Это мнение было осуждено такимъ-то правиломъ такого-то собора". И о чемъ еще онъ не спрашивалъ теперешняго архіерея, тотъ не могъ ни о чемъ бееъ еретичествованія сказать. Когда возсоединяли съ православіемъ сиро-халдеевъ, то чинъ ихъ пріятія, т. е. чинъ отреченія отъ несторіанской ереси и чинъ исповъданія Православія, могъ составить только единственно этоть ученый. Всв прочіе спутались бы, сбились; и сами впали бы и сирохалдеевъ ввели бы въ какую-нибудь изъ бывшихъ или въ новую ересь" 1). Нъкоторые подумають, что въ особенности въ послъднихъ словахъ явное преувеличение; но это не совствиъ такъ. Дъло въ томъ, что у насъ нъть символическихъ книгъ со строго выработаннымъ со-

6\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Около церковныхъ ствиъ. Томъ І. 270-271. Спб. 1906.

держаніемъ, въ которыхъ бы истины въры были строго-формулированы и выражены точнымъ языкомъ. У насъ многіесчитають себя догматистами, и однакожъ несомненно невыдержать экзамена даже у учениковъ покойнаго профессора В. В. Болотова. Намъ извъстенъ слъдующій интересный факть. Одинъ русскій архіерей, конца XIX въка, написаль книгу, подъ многознаменательнымъ заглавіемъ: "Догматическое богословіе" (Ч. І—ІІ. 1886—7 г.), представилъ се для пріобр'втенія степени доктора православнаго Богословія (изъ сего видно, что онъ уже имълъ степень магистра Богословія); но ему было отказано въ этомъ, на томъ, между прочимъ, основаніи, что его "Догмат. богословіе" не согласовалось съ православнымъ ученіемъ. Точный отчеть обо всемъ можно находить въ "протоколахъ Совъта Моск. дух. Академіи". Профессоръ-рецензенть усмотрёль въ книге: "примъры, свидътельствующіе о нетвердости догматическихъзнаній и неясности догматическихъ понятій автора". Первый указываеть, что второй неправильно представляеть себь "дъйствія таинства крещенія", что онъ въ ученіи о первородномъ грѣхѣ впадаетъ въ пелагіанское заблужденіе. чтотакже не различаеть Символовъ въры оть Исповъдания въры. т. е. точныхъ и обязательныхъ источниковъ въры отъ менъе точныхъ и т. д. <sup>1</sup>). Такимъ архіереемъ, несвѣдущимъ въистинахъ въры, былъ теперь уже покойный Рязанскій епископъ Іустинъ Полянский († 1894). Такимъ образомъ видно, что не всегда-то судія наши стоять выше подсудимыхъ.

Вообще, по нашему мнѣнію, требованіе, чтобы церковноисторическая наука являлась какою-то служанкой догматическаго богословія, понимаемаго, какъ котять, — въ самомъ широкомъ смыслѣ, основывается на какомъ-то прискорбномъ недоразумѣніи. Въ самомъ дѣлѣ, мы впоянѣ повимаемъ, когда намъ говорятъ, что догматика русская должна быть православна, догматика протестантовъ протестантична и т. д.; потому что догматика есть наука сепаративная, стремящаяся отдѣлить себя непроходимою пропастью отъ всякой другой догматики. Напротивъ, церковная исторія, какъ дѣйствительная наука, не можетъ и не должна служить никакниъ ча-

<sup>1)</sup> Журналы Совъта Моск. дух. Акад. за 1889 г., стр. 72—74. (Изърецензіи проф. А. Д. Бъляева).

#### взглядъ на условія развитія цврковно-исторической науки 728

-стнымъ сепаративнымъ интересамъ. Всв церкви, всв христіанскія общества разсматриваются въ ней, какъ единая семья, какъ единый народъ Божій. Не ея дело делить христіайскіе народы, подлежащіе ся изученію, на овець и козлищъ. Она должна показать, какія перемены во всёхъ отношеніяхъ случались въ церкви христіанской, при какихъ условіять возникли изв'ястныя христіанскія общества; но третировать одни общества, какъ ложно-христіанскія, другія, какъ истинно-христіанскія-дело не церковной исторіи. Полемика между церквами происходить не на почвѣ церковно исторической, а на почвѣ сепаративно-догматической, потому что съ точки врения истории все церкви---ивдения исторически истинныя. Церковная исторія есть среда, гдъ примиряются всв противоположности въроисповъданий, какъ догматика -есть, напротивъ, среда, гдъ живетъ духъ въроисповъдной вражды. Въ самомъ делъ, потребуемъ одного, чтобы историкъ былъ бевпристрастенъ и тогда православная исторія найдеть правою себя, католическая себя, протестантская себя, потому что каждое изъ этихъ явленій возникло вслёдствіе непреложныхъ законовъ своего развитія. Онъ не могуть быть ни правы, ни виноваты въ томъ, чёмъ онё суть на самомъ дълъ. Отдъльныя церкви суть явленія, возникція и выработавшіяся путемъ историческимъ, помимо ихъ воли, и потому требують отъ историка полнаго дружелюбія и братолрбія. Церковно-историческая наука стоить за истину историческую, а не за истину въроисповъдную: первая одна, а вторая дробится.

Наша небольшая работа закончилась. Теперь Духовныя Академія, благодаря изм'внившимся условіямь жизни, стали на болье удобный и торный путь развитія науки. Въ добдый чась!

. (

А. Лебедевъ.

Digitized by Google

# Какъ Франція пришла къ отдѣленію церкви отъ государства?

J.-L. de Lanessan. L'État et les Églises en France depuis les origines jusqu'à la séparation. Paris, 1906.

(Продолженіе).

# Франція подъ конкордатомъ.

Наполеонъ не выполнилъ приказанія директорін, такъ какъ это не входило въ его личные планы. Стремясь къ свониъ собственнымъ цълямъ, онъ дъйствуетъ даже вопреки ему. Вмѣсто гого, чтобы занять Римъ и положить конецъ свътской власти папы, онъ входитъ, во время своихъ походовъ въ Италіи, съ Піемъ VI въ соглашеніе, основанное на объщаніи возстановить во Франціи католическую церковь. Въ своей нотъ къ Пію VI отъ 8 авг. 1797 г. Бонапартъ предлагаетъ ему вмѣшаться въ дѣла французской церкви и издать буллу къ духовенству съ призывомъ къ повиновенію правительству. Эта нота отмѣчаетъ рѣзкій поворотъ въ церковной политикъ Франціи, поворотъ въ пользу католицизма и папы.

Впрочемъ, пока власть оставалась въ рукахъ директоріи, послѣдняя продолжала принимать мѣры къ болѣе глубокому отдѣленію государства отъ церкви. Между прочимъ, въ цѣляхъ уничтоженія соціальныхъ привычекъ, воспитанныхъ христіанствомъ, былъ введенъ въ оффиціальной жизни республиканскій календарь. Новый календарь дѣлилъ мѣсяцъ на три части по 10 дней; послѣдній изъ 10 дней считался праздникомъ и носилъ имя декады (décadi). Праздничный отдыхъ для служащихъ въ правительственныхъ учрежденіяхъ былъ отнесенъ на декаду. Въ этотъ день мѣстныя власти должны были собирать гражданъ для прочтенія имъ законовъ и правительственныхъ распоряженій. Свадьбы разрѣшалось справлять только по декадамъ, которыя получили такимъ образомъ характеръ гражданскаго воскресенья.

Однако народъ видимо поворачивалъ въ сторону католицизма. Его религіозныя привычки и интересъ къ культовымъ церемоніямъ сохравяли еще силу. На нихъ и могло разечитывать католическое духовенство, не отказавшееся отъ надежды вернуть церкви потерянное подоженіе.

Когда перевороть 18 брюмера отдаль верховную власть въ руки Наполеона, церкви представился удобный случай войти въ сдёлку съ нарождающимся абсолютизмомъ, поддержать его своимъ вліяніемъ въ народъ и этой цёной кунить хотя часть утраченныхъ превмуществъ. Въ то-же время это было-бы местью по отношению къ революціи за понесенныя отъ нея потери и униженія.

Однако нужно имъть въ виду, что подобными разсчетами и чувствами руководились лишь папа, да преданная ему часть духовенства. Что касается огромнаго большинства франнузскихъ католиковь, то они котъли лишь одного: свободы для отправленія своего культа. Каноничность церковнаго строя не могла ихъ особенно интересовать; этоть вопросъ быль саныкомъ маль послё того, что было только-что пережито въ теченіе 10 літь революціонной бури съ ея ужасами и тревогами. Имъть возможность слущать свою мессу, въ своемъ собственномъ драмъ, отъ священника, избраннаго по своему вкусу, вотъ все, что имъ было нужно. Конечно, преслёдованія священниковъ и другія правительственныя ственения требовалось уничтожить; но за всёмъ тёмъ, нароять ничего не имвазь противъ полнаго отлёленія церкви оть государства, разъ государство гарантировало гражданамъ полную религіозную свободу.

Новый порядокъ, созданный отмъной бюджета культовъ и отдъденіемъ церкви оть государства, уопъль пріучить къ себѣ народныя массы. Прихожане безропотно содержали храмы и священниковъ на собственный счетъ. Улучшалось отношеніе къ этому порядку и со стороны духовенства. Республикански настроенные енископы и священники, принявшіе отдѣленіе съ полнымъ сочувствіемъ, старались примирить съ нимъ и остальную часть іерархіи. Въ декабрѣ 1795 г. епископы-республиканци обтародовали зициклику, въ которой говорили объ отдѣленін, что оно возвращаетъ , церкви ся самостоятельность, независимость и даетъ возможность приблизить се къ первохристанскому строю, насколько это допускается различіемъ эпохъ. Епископы выражали сожальніе, что папа не хочеть примириться съ "гражданскимъ устройствомъ клира", и заклинали антиреспубликанское духовенство "именемъ Вога, который быль у нихъ одинъ, и во имя ихъ общихъ испытаній" не отказываться дальше оть общенія съ ними и всеобщаго примиренія. Съ 1799 г., когда преслівдованія противъ антиреспубликанскаго духовенства были отмѣнены, сближение стало еще болье возможнымъ. Хотя медленно, но оно крѣпло. Въ 1800 г. министръ внутреннихъ дѣлъ говориль въ своемъ оффиціальномъ отчеть: "въ большей части департаментовъ римско-католическое духовенство, если даже оно и не давало, какъ это требуется закономъ, объщанія въ вёрности, отказалось оть борьби противъ республики... Мало по малу оно начинаеть чувствовать цёну свободы, которой пользуется; двло заметно клонится къ униротворенію". Оффиціальное показаніе не было преувеличеніемъ: отділеніе, несомивнно, приносило хорошіе результаты, уничтоживъ поводы къ зависти и ненависти между антиреспубликанскимъ и республиканскимъ духовенствомъ и ослабивъ борьбу между церковью и государствомъ, такъ какъ сношенія между ними стали теперь очень ръдки.

Съ вступленіемъ въ управленіе государствомъ консуловъ, къ умиротворенію церкви были сдѣяаны новые імаги. Много заключенныхъ священниковъ получило свободу; сосланные возвращены на родину; вновь подтверждена свобода пользованія храмами и совершенія богослужебныть обрядовъ по воскресеньямъ; прежняя присяга была упрощена до послѣдней степени и получила видъ такой формулы: "я обѣщаю вѣрность конституціи". Къ марту 1800 года исчезли послѣдніе слѣды внутреннихъ междоусобинъ, и церковная жизнь приняла спокойное теченіе. Съ отдѣленіемъ примирились всѣ. Было ясно, что нація котѣла евободы и ничего болѣе.

Къ сожалѣнію, Наполеовъ, носившій въ это времи званіе перваго консула и полномочія монарха, стремился не къ свободѣ, а къ императорской коронѣ Рѣшансь на неревореть 18 бромера, отдавшій въ его руки верховную власть, опъ сильно разсчитывалъ на поддержку перкии. Наполеонъ не ощибся. Переворотъ былъ встрѣченъ антиреспубликанскитъ духовенствомъ съ восторгомъ и полимиъ одебреніемъ. Оъ этого момента соювъ между абсолютизмемъ и церковъю былъ заключенъ. Впослѣдствіи на островѣ св. Елены Наполеонъ

Digitized by Google

# какъ франція пришла въ отделийно циркий отъ государотва? 727

самъ признавался, что едва-ли ему удалнов-бы многіе нав его плановъ, если-бы пада и католическая церковь не оказали ему своей поддержки.

Чтобы лучше использовать папу, нужно было оставить за нимъ возможно болье широкое вліяніе. Въ этихъ цъляхъ представлялось необходимнять сохранить его свётскую власть, дававную папъ право имъть посланниковъ при европейскихъ дворахъ и самому принимать иностранныя несольства. Поэтому-то Бонапартъ и не вынолнилъ въ 1797 г. предписаний директорія о заняти Рима и провозглашения въ немъ республики. Онъ берегъ папу въ своихъ собственныхъ видатъ и до нужнаго ему времени.

Въ 1800 г. это время наступило. Наполеонъ рѣшилъ забрать папу въ руки в заставить его служить своимъ пѣлямъ. Лътомъ названнаго года французскія войска, по приназению Нанелеона, заняли Римъ, и папа оназался въ полеой власти императора. Наполеонъ могъ диктовать сму свои условія, и папа не могъ не вринять икъ, подъ страхомъ потерять сразу и свой авторитеть надъ французскими католиками, и свою свътскую власть.

Если-бы Наполеонъ имълъ въ виду интересы свободы и народа, онъ долженъ былъ-бы освободить французскую церковь оть власти папы и сдёлать ее независимой галликанской. Лучшіе изъ его сотрудниковъ такъ и совътовали поступить. Внутреннее состояние французской церкви дълало подобную реформу церковныхъ отношения виоднъ возмежной. Настроенная республикански и сочувствовавшая отдёлены часть духовенства была достаточно многочисленна. Если ея противники и пользовались большимъ авторитетомъ среди ревноотныхъ католиковъ, то были слаббе отсутотвіемъ правительственной поддержки. Въ послъднемъ счетъ, первая партія торжествовала надъ второй, и если-бы правительство захотѣло провести реформу, то поддержка республиканскаго духовенства обезцечивала ей успёхъ, Франція могла имёть независныхи оть Рима и оть государстве галликанскую церковь, и напа быль-бы вынуждень признать сс. Церковный вопросъ быль-бы разръшень для Франціи навсегда.

Но развитіе французской церкви въ данномъ направленій было не въ интересахъ Наполеона. Епископы и священники свобадной церкви едва-ли оказались-бы способными пресмыкаться предъ деспотической свётской властью. Между тёмъ Наполеонъ нуждался въ послушномъ и угодливомъ дуговенствё, готовомъ выполнять всё прихоти его честолюбія. Такое духовенство онъ могъ создать, лишь оставивъ за собою право назначать епископовъ. Принося въ жертву своему властолюбію интересы церковнаго и общественнаго мира, Наполеонъ вступаетъ съ римскимъ престоломъ въ соглашеніе, выгодное въ его личныхъ цёляхъ. Результатомъ соглашенія былъ конкордатъ 1801 г.

Конкордать представлялся политической сдёлкой, въ которой каждая сторона старалась уступить какъ можно меньше и получить какъ можно больше. Силё штыковъ, которой располагалъ первый консулъ, римскій дворъ противопоставилъ всю свою изворотливость. И послёдняя одержала верхъ. Конечно, Римъ долженъ былъ сдёлать значительныя уступки, но онъ и пріобрёталъ не мале, хотя при тёхъ тяжелыхъ условіяхъ, въ которыхъ находился, могъ уступить гораздо больше и согласиться получить горавдо меньше <sup>1</sup>).

1) По конкордату 1801 г. французкое правительство и панскій престоль взанино признавали, что "католическая, апостольская и римская религія является религіей огромнаго большинства французскихъ гражданъ" и въ силу этого имъетъ права на привиллегированное положение въ государствъ. Изъ этого принципа выгекалъ рядъ частныхъ пунктовъ, точеъе опредълявшихъ отношенія между государствомъ и церковью. Важизашіе наъ нихъ нижли слъдующее содержание: 1, Католическая, апостольская и римская религія будеть свободно исповъдываться во Францін; ез культь будеть отправляться публично, но въ соотвётствін съ постановленіями полицін, которую учредить правительство. 2, Папа, по соглашенію съ правительствомъ, произведстъ новое распредъление епархия. З. Папа объявить французскому епископату, что онъ ожедаетъ отъ него, для блага мира и единенія, всякнять жертвь, до отказа оть казедры включительно. 5, Няекаченіе на свебодныя спархія будеть проязводиться первымъ консуломъ; каноническое утвержденіе-римскимъ престоломъ. 6, Епископы, вступая въ отправление обязанностей, приносятъ въ присутстви перваго консула присягу, въ которой клянутся Вогу предъ Его святымъ евангеліемъ сохранять послушаніе и върность правительству, объщають не принимать участія въ заговорать и обществахъ, противныхъ общественному свокойствію, и девосить правительству обо воемъ, что можеть служить ко вреду государства. 7, Аналогичная присяга приносится, въ присутствін властей, низшимъ духовенствомъ. 8, Устанавливается молитва о спасения республики и консуловъ. 10. Епископы избирають священияковъ, но выборъ можетъ пасть лишь на лицъ, угодныхъ правительству .. 12; Всъ храмы находятся въ расноряжение еписконовъ. 13, Папа, для

Digitized by Google

"Старая лисица", какъ любилъ Наполеонъ называть папу, одержалъ побъду надъ гораздо сильнъйшимъ противникомъ.

Уступки со стороны папы сводились къ слъдующему.

Папа согласился на то, что отправление католическаго богослуженія ставилось подъ наблюденіе полиціи, спеціально установленной для этой цели правительствомъ. Онь мирился съ тънъ, что епископы-республиканцы, получившіе свои казедры безъ его въдома и согласія, сохранять свои миста; какъ ему не било тяжко, онъ долженъ былъ дать имъ каноническое утверждение. Съ другой стороны, нікоторые изъ антиреспубликанскихъ, преданныхъ папів епископовъ, удаленныхъ съ ихъ каеедръ во время борьбы государства съ церковью, теперь принуждались навсегда отказаться отъ своихъ спархій, зам'вщенныхъ преданными республикъ лицами. Большимъ униженіемъ для нацы было установление для епископовъ присяги въ върности и повиновении французскому правительству. Не такъ давно предшественникъ папы не хотвлъ одобрить простого объщанія въ върности конституции, установленнаго конвентонъ; теперь Пій VII мирится съ торжественной епископской клятвой, гдѣ епископы "предъ св. евангеліемъ" обязываются не только соблюдать послушание и върность правительству, но и доносить ему о всемъ, что замышляется ко вреду государства. Это значило навязывать духовенству полицейскія функцін и обрекать его на элоупотребленія со стороны свізтской власти. Далье, папа обязывалъ себя и церковь заканчивать богослужение молитвой за республику, ту самую республику, съ которой папство вело ожесточенную борьбу цёлыхъ 12. льть. Наконець, объщавь за себя и своихъ преемниковъ не

блага мира ѝ благополучія католической церкви, объявляють, что нионъ, ни его преемними не будуть преслъдовать лиць, пріобрътшихь въличную соботненность прежнія церковныя имущества, которыя и должныостяться навсегда въ ихъ полномъ владъніи. 14. Правительство обезпечить необходимое содержаніе для епископовъ и священниковъ. 15. Правительство приметъ мёры, чтобы французскіе католики могли, если пожелають, дарить церкви недивжимыя имущества. 16. Папа признаеть въ нервомъ консулё тъ же самыя права и призналегія, манія приёнаваль за старымъ короневедимъ правительствомъ Франція. 17. Въ сдучав если кто нибудь изъ преемниковъ перваго консуда не будеть катодикомъ, предшествующій параграфъ долженъ быть пересмотрёнъ.

преслѣдовать лицъ, пріобрѣтшихъ въ частную собственность прежнія церкованя имущества, папа навсегда отказывался оть надежды вернуть потерянныя церковью владѣнія. Ко всѣмъ этихъ потерямъ и униженіямъ для папы (прибавлялось еще одно: Наполеонъ принудилъ папу, не смотря на его упорное сопротивленіе, согласиться пріѣхать въ Парижъ на свое каронованіе.

Папа уступалъ много. Но получалъ еще бояве.

Его свътскія владънія остались за нимъ и были даже увеличены присоединеніемъ Анковы и нъкоторыхъ другихъ провинцій Италіи.

Въ сферѣ духовнаго вліянія пріобрѣтенія были еще значительниве.

Французское правительство признавало римско-католическую религію религіей огромнаго большинства французокихъ гражданъ. и подтверждало ся права на привиллегированное положеніе въ государотвъ. Это было равносильно торжественному возстановленію римской церкви въ достоинствъ государственной религіи, что подчеркивалось въ конкордать еще статьей 17. Статья гласила, что въ томъ случаъ, когда кто-либо изъ преемянковъ перваго консула не будетъ католикомъ, права главы французскаго государства по отношению къ церкви и въ частности назначению епискоковъ будуть опредълены новымъ конкордатомъ. Такого постановления было. достаточно, чтобы сдълать церти невозможной самъну во Франціи католичества протестантствомъ.

Католическому духовенству по конкордату назначалось казенное содержаніе, что возвращало имъ прежнее положеніе государственныхъ чиновниковъ, пріобрѣтеніе очень важное, такъ какъ клиръ безъ денегъ и оффиціальнаго положенія терялъ значительную долю своего вліянія.

Правительство разр'вшило французскимъ католикамъ дарить церкви недвижимыя имущества, что открывало возможность постепеннаго накоиления имуществъ въ зам'внъ потерянвыхъ по закону 18 сент. 1794 г. и служило вознагражденіемъ папъ за принятое имъ обязательство оставить въ поков собственниковъ, раскупивщихъ прежнія церковныя земли.

Всли право назначения опископовъ перепіло къ переому консулу, то напа возвращалъ себъ право итъ каноническаго утверждения, безъ котораго назначенный правительствомъ

#### какъ франція пришла къ отделянию цирков оть государотва? 781

епископъ не могъ быть признанъ настоящимъ епискономъ. и не имълъ права приступить къ выполнению своихъ обяванностей. Избирательный порядокъ, установленный "гражданскимъ устройствомъ клира", уничтожался.

Помимо всего этого, пап'в удалось добиться п'влаго ряда. правительственныхъ мъропріятій, направленныхъ къ возвышению авторитета церкви. Декреть 14 марта 1804 г. учреждаль въ каждой епархіи духовныя семинаріи, содержавшіяся на счеть государства. Декреть 22 іюня 1804 г. хотя и уничтожаль учрежденія іссунтовь, но разрышаль существованіе женскихъ конгрегацій, которыя въ 1809 г. были даже поставлены подъ августбйшее покровительство матери императора. Въ тихомолку установился порядокъ, по которому правительство мирилось съ возникновеніемъ новыхъ монашескихъ общинъ, требуя отъ нихъ выполненія единственнаго условія, что онв встануть подъ контроль государства. Между прочимъ съ 1801 года открываеть свою диятельность общество христіанскихъ школъ, поставившее себв задачей овладъть начальнымъ народнымъ образованіемъ. Когда были разр'вшены частныя среднія учебныя заведенія, преподавательскій персональ многихь изъ нихъ оказался заполненнымъ монахами, среди которыхъ было не мало членовъ нелегальныхъ конгрегацій. Правительство мирилось съ этимъ. Если обратить внимание на то, что государственный бюджеть на начальное образование сократился до смѣшной цифры въ 50,000 франковъ въ годъ, то придется допустить, что церковныя школы были для самодержавнаго императора гораздо желательнье, чымь свытскія.

Таковы были пріобрѣтенія паны.

Однако, оказывая покровительство церкви, Наполеонъ держалъ ее въ полномъ подчинении своей волъ и даже капризамъ. Епископы стали послушны до унизительности. Большинство изъ нихъ, охотно исполняя свою присягу, обратилось въ добровольныхъ сыщиковъ и полицейскихъ. Когда Наполеону заблагоразсудилось издать катехизисъ, гдъ излагалась теорія божественнаго происхожденія его власти и самъ онъ представлялся исполнителемъ воли Божества и образомъ Его на землъ, никто изъ прелатовъ не осмѣлился на протестъ. Но не только французскому дуловенству пришлось стать игрушкой въ рукахъ всемогущаго императора; напъ готовилась та-же участь.

Наполеонъ не ственялся требовать отъ цапы уступокъ сверхъ условій, и тому приходилось дівлань ихъ. Между прочимъ папа вынужденъ былъ дать каноническое утвержденіе двѣнадцати епископамъ, ненавистнымъ Риму, и согласиться на то, чтобы его легать принесъ присягу, содержавшую объщаніе върности французской конституціи и приенаніе правъ галликанской церкви. Но самымъ глубокниъ унижениемъ для папы было его вынужденное путешествие въ Парижъ на коронацію Наполеона. Папа не посмълъ отказаться: ему угрожали изгнаніемь изъ его владеній. И чвиъ больше онъ уступалъ, твиъ больше его унижали. Въ день коронаціи императоръ заставилъ его ждать въ соборъ Нарижской Богоматери своего прівада болве часа и не доставиль ему даже удовлетворения возложить на себя корону; вырвавъ ее изъ рукъ папы, оне самъ короновалъ себя. Униженному папѣ оставалось утъшать себя мыслыв, что онъ сохранилъ свои владенія и возстановилъ свой авторитеть надъ французской церковыю.

Въ концё концовъ, однако, притязанія императора зашли такъ далеко, что папа не выдержалъ и рёшился на сопротивленіе. Ближайшія послёдствія для папы были плачевны: декретомъ 17 мая 1809 г. папскія владёнія были присоединены къ французской имперіи. Папа отлучилъ за это императора отъ церкви. Императоръ отвётилъ арестомъ пацы и его заключеніемъ въ Савонъ; 17 мая 1810 года Римъ былъ объявленъ второй столицей Франціи. Еще раньше, 25 февр. 1810 г., правительство провозгласило декларацію 1682 г. закономъ имперіи и устанавливало свободы галликанской церкви. Наполеонъ котълъ не только добиться отъ пашы одобренія этихъ постановленій, но и требовалъ, чтобы папы приносили ему отнынъ присягу, какъ нъкогда Кар. лу Великому. "Я признаю васъ моимъ духовной главой, но я вашъ императоръ", писалъ онъ папъ.

Борьба между папой и императоромъ разгоралась. Повидимому, сопротивление всемогущему кесарю должно было оказаться безнадежнымъ. И все-таки папа побъдилъ, опирараясь на французскую церковь, подчиненную ему тъмъ-же конкордатомъ. Пусть папа былъ въ плъну; это не мъшало

Digitized by Google

# какъ франція пришла къ отделенно церкен оть государотва? 733

ему нападать на императора съ помощью церкви, возбуждая противъ него епископовъ и ультрамонтанъ, распространяя среди духовенства и върующихъ буллу съ отлученіемъ на него, наконецъ, отказывая въ каноническомъ утверждении назначаемымъ имъ епископамъ. Духовенство, которому иго самодержна было не мене тягостно, охотној примкнуло къ папъ. Когда въ 1811 г. Наполеонъ созвалъ въ Парижъ соборъ французскихъ, итальянскихъ и нъмецкихъ епископовъ, епископать первымъ дѣломъ засвидѣтельствовалъ свое послушаніе и върность римскому престолу. Наполеонъ могъ добиться оть него лишь декрета, послёдняя статья котораго гласила, что декреть "долженъ получить одобрение отъ нашего святого отца папы". Но этого одобренія, не смотря на угрозы, не послёдовало. Папа рёшительно отстанвалъ преротативы святого престода. И онъ ихъ отстояль. Ему выпало на долю счастье видъть гибель всесильнаго противника и расцевть церковнаго могущества на развалинахъ его имперіи, подъ покровомъ имъ-же подписаннаго конкордата.

Если конкордать 1801 г. былъ разсчитанъ на то, чтобы съ его помощью подчинить церковь государству, то разсчеты совершенно не оправдались. Епископы были послушны Наполеону, но лишь до его открытаго разрыва съ папей. Разрывъ поставилъ ихъ въ необходимость поддержать своего верховнаго главу, и они встали на сторону папы тъмъ скоръе, что деспотизмъ правительства былъ тяжелъ для нихъ не менъе, чъмъ для Рима. Французская церковь вступила въ борьбу съ государствомъ въ защиту интересовъ папы и собственныхъ, и вышла изъ нея побѣдительницей.

Послѣ низверженія Наполеона положеніе церкви поднялось значительно выше. Людовикъ XVIII чувствовалъ себя на тронѣ довольно непрочно и, дорожа поддержкой церкви, долженъ былъ оказывать ей всяческое вниманіе. За католицизмомъ вполнѣ упрочилось значеніе государственной религіи. Король, любившій называть себя старшимъ сыномъ церкви, часто со всею семьею показывался народу въ церковныхъ процессіяхъ съ свѣчами въ рукахъ. Придворные усердно подражали. Старые генералы революціи, ворчавшіе на мессу, которую пришлось выстоять при коронованіи Наполеона, теперь въ набожности соперничали со старыми жеащинами. Правительство издавало законы въ угоду церI

кви; сдѣлало обязательнымъ воскресный отдыхъ, закрыло питейныя заведенія въ часы католическаго богослуженія, передало начальное обученіе въ руки дуковенства.

Парламенть, созванный въ 1815 г. подъ давленіемъ администраціи и церкви, предался необузданной реакціи. Свобода печати и личности была сдавлена. Вводились исключительные суды, чрезвычайно строго каравшіе политическія преступленія, въ то время какъ обычныя уголовныя часто оставались вовсе не наказанными: на преслѣдованіе уголовныхъ преступниковъ правительство не находило досуга. Чрезвычайно благосклонное къ католикамъ, правительство смотрѣло сквозь пальцы на устранваемые ими погромы протестантовъ, не обращая вниманіе на то, что реакція и погромы вызывали сильнъйшее негодование въ обществъ. Дълокончилось тымъ, что иностранныя державы сочли необходимымъ поставить правительству на видъ оцасныя послъдствія, къ которымъ можеть привести его обравъ действій. Людовикъ XVIII принужденъ быль распустить панату и созвать новую.

Въ новой палатѣ большинство оказалось на сторонѣ либераловъ. Но ультрамонтаны еще чувствовали свою силу и надѣялись пранудить правительство поступать по ихъ волѣ. Завязавъ между правительствомъ и папой тайные переговоры, они выработали новый конкордать, который долженъ былъ воскресить въ поставленіи епископовъ порядки конкордата 1516 г., увеличить число каседръ, замѣнить ежегодный бюджетъ культовъ церковными земельными владѣніями, обязать правительство устранять всякія препятствія выполненію церковинхъ законовъ и подчянить бракъ, разводъ и другіе гражданскіе акты регламентація церковь независимой оть государства, но въ нѣкоторыхъ отношевіяхъ подчинялъ государство церкви.

Папа торжествоваль; но недолго. Онь испортиль свое дъло собственной неостерожностью. Конкордать еще не получиль силы закона, а папа поспѣшиль обнародовать его и при этомъ издаль буллу, въ которой надменно третироваль Францію, какъ провинцію папскихъ владѣній, и превозносиль до небесъ права и привиллегіи римской церкви. Булла вызвала во Франціи общее негодованіе. Возмутилась

734

#### КАКЪ ФРАНЦІЯ ПРИШЛА КЪ ОТДЪЛВНІЮ ЦВРКВИ ОТЬ ГООУДАРОТВА? 735

не только палата, но и многіе министры, отъ которыхъ проектъ держался въ секретѣ. Правительство принуждено было отказаться отъ своей затѣи. Ультрамонтаны остались крайне недовольны.

Новый поводъ въ ихъ негодованию былъ данъ закономъ о печати (17 мая 1819 г.), который, въ видъ уступки обществу, предоставлялъ преесъ нъкоторую свободу. Ультрамонтаны были крайне раздражены тъмъ, что имъ не удалось включить въ законъ статью, карающую нападки на государственную религію. Епископы открыли походъ. Въ своемъ адресъ королю они умоляли его "отнять силу у враговъ Іисуса Христа, которые суть и его враги", возвратить католической религіи подобающее ей уваженіе и не допускать, чтобы въ оффиціальныхъ актахъ она смъщивалась съ какими-инбудь сектами. Королю пришлось опять дълать коекакія уступки, главнымъ образомъ потому, что было необходимо добиться отъ папы утвержденія для назначенныхъ правительствомъ енископовъ.

Вообще непрочное положение Людовика XVIII, не пользовавшилося въ странъ никакой популярностью, давало церкви полную вовможность эксплуатировать правительство въ своихъ цъляхъ за ту поддержку, которую она ему окаамвала.

2

Ľ

3

1

:

÷

ľ.

1

5

Между прочимъ ультрамонтаны, чувствуя себя хозяевами положенія, въ цёляхъ поддержавія и укр'впленія истиннокатолического образа выслей и соотвётствующихъ настроеній, организовали въ странъ своеобразные походы. Толпы странствующихъ проповъдниковъ наводняли города и села. Ихъ пропожедь раздавалась подъ открытымъ небомъ, въ общественныхъ мъстахъ, на перекресткахъ улицъ, гдъ воздвигались гигантскіе кресты и сожигались на кострахъ сочиненія энциклопедистовъ и другихъ враговъ папства и католицизма. По улицамъ городовъ и селъ двигались религіозныя процессіи, сопровождаемыя правительственными чиновниками и собиравшія огромныя толпы народа. Въ процессіяхъ многіе принуждены были участвовать противъ желанія, такъ какъ со стороны католиковъ раздавались выразительныя угрозы по адресу "безбожниковъ", т. е. всёхъ, кто не оказывалъ достаточнаго усердія къ католицизму.

Не довольствуясь устной пропагандой своихъ идей, уль-

• 7

трамонтаны проникли въ цечать и наводнили ее своими статьями и книгами. Въ нихъ обществу внушались религіезная нетерпимость, недовъріе и враждебность къ либерализму. Либеральное министерство 1819 года трактовалось не иначе, какъ атенстическимъ. Борьба противъ него велась такъ ожесточенно, что министерство лало.

Вслёдъ за этимъ ультрамонтаны добились измёненія избирательнаго закона въ пользу крупныхъ собственниковъ и аристократии, и новая палата (1820) оказалась такою, какую ных хотблось. Она объявила крайною клерикальную программу. Въ своемъ адресъ королю палата нобуждала его усилить вліяніе религіи на умы населенія и очистить нравы новой системой воспитанія, проникнутой духомъ христівнства и монархизма. Король не могь и не хотвлъ противиться, и ордонансъ 27 февр. 1821 г. передалъ среднее образование въ руки церкви. Параграфъ 18-й ордонанса гласилъ, что основами воспитанія должны быть религія и монархія. Параграфъ 14-й вмънялъ въ обязанность епископамъ надзоръ надъ учебными заведеніями во всемъ, что касалось религін; они получали право посъщать школы лично или чрезъ своихъ викаріевъ и возбуждать предъ правительствомъ ходатайства о мерахъ, какія имъ покажутся необходимыми для насажденія преданности церкви и монархіи. Параграфъ 20-й объщаль золотыя медали твмъ преподавателямь, которые будуть отличаться религіознымь и правственнымь повеленіень и своими успѣхами въ преподавании. Частныя среднія школы, находившіяся почти исключительно въ рукахъ духовенства, получали права казенныхъ.

Что касается низшаго образованія, то церковь держала его въ своихъ рукахъ при помощи ордена "братьевъ христіанскихъ школъ", школьная съть котораго была наброшена почти на всю страну. Не будетъ преувеличеніемъ сказать, что церковь владъла почти всъмъ начальнымъ народнымъ просвъщеніемъ.

Если къ этому прибавить, что еще при имперіи она получила въ свое распоряжение благотворительныя учрежденія, то окажется, что она вернула себѣ всѣ важнѣйпия средства вліянія на общество, которыми располагала во времена своего величія и на которомъ держалось ея могущество.

Въ области государственныхъ отношеній ся вліяніе было

786

# КАКЪ ФРАНЦІЯ НРИШЛА КЪ ОТДЕЛЕННО ДЕРЕЗИ ОТЪ ГООУДАРОТВА? 737

также чрезвичайно велико. Правительство внимательно прислушивалось къ ея голосу. Не доставало только, чтобы въ ея рукахъ оказалась законодательная власть. Не и это вскоръ было достигнуто.

Падата 1824 года была набрана изъ такихъ клерикаловъ, что, въ сущности, представляла органъ церковной власта. Ея діятельность была направлена прежде всего къ возогановлению правъ и привиллеги церкви. Первынъ екытонъ въ этомъ направлени былъ законъ 20 апр. 1824 г., отодвигавшій Францію въ глубь среднихъ в'вковъ, ко временамъ инквизиціи. Онъ устанавливаль смертную казнь за совершенное публично кощунство. Депутаты изъ духовенства, участвовавшіе въ голосованіи, постарались умыть себѣ руки, объявивъ, что они не считаютъ себя въ правъ примънять законъ, хотя въ правъ вотировать его. Отцы депутаты довольно удачно подражали въ этомъ случав святымъ отцамъ инквизиція, которые, осудивъ еретика на казнь и передавъ его въ руки свётскихъ властей для выполненія игъ приговора, воображали себя непричастными къ пролитио человъческой крови.

Особенную влобу ультрамонтань возбуждало вношее свёт--ское образование и прежде всего его вождь-исконный врегь клерикализна-университеть. Подъ давленіемъ ультрамонтанъ, правительство издало циркумяръ членамъ университета, наполненный угрозами по ихъ адресу. "Кто имветъ несчастіе жить безъ религіи и не быть преданнымъ королевской фамилін, говорилось въ циркулярѣ, тотъ должень отлично чувствовать, что ему чего-то недостветь, чтобы быть достойнымъ наставникомъ вношества". Клерикалы печатно обвиняли профессоровъ въ безправственности, въ развращения молодежи, и въ своихъ наставленияхъ нъ благочестивымъ католикамъ величали университетъ разсадникомъ атензиа и преддверіемъ ада. Правительство усердно закрывало всякіе курсы и школы, если они не питали достаточной преданности католицизму и монархія. Изъ медицинской школы были уволены двъвадцать профессоровь за то, что студенти освистали какого-то архимандрита. Вездъ, гдъ было можно, казедры замъщались монаками и священниками. Во главъ университета стоялъ епископъ. Впрочемъ, универ--ситеть какъ былъ, такъ и остался пугаломъ для клерикаловъ,

7\*

и они охотно стерли-бы его съ лица земли, если-бы это было въ ихъ сидахъ.

Либеральная печать несла участь, общую со всѣми просвѣтительными учрежденіями. Цензура свирѣпствовала. Наказанія налагались за ничтожные проступки и были суровы за болѣе важные. Оскорбленіе государственной религіи влекло тюремное заключеніе оть трехъ мѣсяцевъ до пяти лѣть и штрафъ отъ 800 до 6000 франковъ. "Политическія преступленія" печати карались жестоко; судебныя преслѣдованія редакторовъ возникали ежеминутно. Преслѣдовались даже такія сравнительно невинныя вещи, какъ пѣсни Беранже; объ изданіи энциклопедистовъ нельзя было и думать.

Въ то-же время клерикальная пресса, пользовавшаяся не только свободой, но и поддержкой правительства, безпрепятственно развивала на стоябцахъ газетъ и журналовъ свою программу. Провоагласивъ въротерпимость преступленіемъ противъ божественнаго закона, она требовала легализованныхъ привиллегій для католическаго культа, передачи регистраціи гражданскихъ актовъ въ руки духовенства, уничтоженія гражданскихъ актовъ въ руки духовенства, уничтоженія гражданскаго брака, закрытія навсегда университета, полной овободы для монашескихъ орденовъ. Послъдній пунктъ былъ для ультрамонтанъ предметомъ особенно горячихъ желаній, такъ какъ ордена всегда служили для папства самой надежной арміей. Но стремленіемъ вернуть монахамъ изъ прежнее господствующее положеніе во Франціи ультрамонтаны допустили такую грубую ошибку, которая погубила ихъ дъло.

Народъ ненавидълъ ісзуитовъ; буржуазія ихъ боялась; умъренные роялисты завидовали вліянію, которымъ они уже овладъли, не смотря на то, что ихъ пребываніе въ странъ только терпѣлось, но не было легализовано. Поддерживать монаховъ и въ частности ісзуитовъ значило вызывать недовольство общества. Но правительство, идя на встрѣчу клерикаламъ, изготовило въ 1825 г. законопроекть, предоставлявшій королю право утверждать женокія общины и разрѣшать имъ пріобрѣтать покупкой или завѣщаніемъ недвижимую собстненность. Если-бы проекть прошекъ, то, несомнѣнно, вскорѣ его распространили-бы и на мужскія конгрегаціи. Но палата рѣщительно отвергла проекть, н законь 2 іюня 1825 года предоставилъ королю разрѣшить существованіе

Digitized by Google

### какъ франція пришла въ отдъленню циркви отъ государства? 739

лишь тэхъ женскихъ общинъ, которыя появились до 1 января 1925 г.; для всёхъ вновь возникающихъ требовался уже не королевскій ордонансь, а вотированный палатой законъ. Во всякомъ случав, около 1800 общинъ получили утвержденіе. Это было крупной побёдой для церква, но пообъдой—наканунѣ пораженія.

Происки и насилія ультрамонтанъ вывели общество изъ терпѣнія, и его негодованіе перешло въ громкій протесть. Общество требовало закрытія іезуитскихъ коллегій, изгоняло проповѣдниковъ, протестовало противъ злоупотребленій властью со стороны епископовъ, не стъснявшихся вывѣшивагъ на церковныхъ дверяхъ списки лицъ, находящихся внѣ общенія съ церковыю или живущихъ въ конкубинатѣ, какъ они называли гражданскій бракъ. Кородь (Карлъ X) и его семейство осмѣивались за лицемѣрную набожность. Оппозиціонное настроеніе было настолько сильно, что ультрамонтаны потеряли въ палатѣ большинство, и вскорѣ правительство принуждено было, по настоянію либеральной палаты, издать указъ противъ іезуитскихъ общинъ.

Но всявдъ за этямъ Карлъ Х повернуль въ сторону реакцін. Давъ отставку либеральнымъ министрамъ, онъ поставиль у власти Полиньяка, ненавистнаго Франціи ханжуреакціонера. Выло ясно, что король объявляеть войну либерализму и хочеть управлять страною не при помощи парламента, а своими ордонансами, т. с. хочеть замёнить власть закона произвольными королевскими указами. Оппозиція ръшила бороться за свободу и конституцію; печать объявила войну "возсвешей на престоль реакци". Созванная въ марть 1880 г. налата въ отвѣтномъ адресъ на тронную ръчь короля требовала удаленія Полиньяка. Но Карлъ X отказалъ даже въ пріем'я депутацій, посланной оть палаты съ адресомъ, и объявниъ, что его решенія неизменны. На следующій день палата была объявлена распущенной. Монархисты и клерикалы предались необузданной радости. Полиньякъ увърялъ короля, что хотя въ странъ замъчается нъкоторое политическое волнение, но оно ограничивается небольшой кучнок лодей, интересы которыхъ заставляють ихъ вибшиваться въ политику; что народная масса не участвуеть въ агитапін, а занимаєтся своими д'влами. Карлъ X остался при своемь безразсудномь рышения, въ чемь потомь горыхо раскаялся. Новые выборы въ іюнѣ дали палату, очень враждебную правительству; а когда въ іюлѣ король попребоваль издать сразу пять ордонансовь, которыми уничтожаль свободу нечати, распускаль новую еще не собравшуюся палату, измѣняль въ реакціонномъ смыслѣ избирательный законъ и назначаль въ государственный совѣть нѣсколькихъ крайнихъ клерикаловъ, вспыхнула іюльская революція (1880), отнявшая у него королевскую корону.

Витесть съ паденіемъ правительства Карла X поколебалось п положеніе католической церкви.

Можно считать, что въ теченіе цёлыхъ десяти лёть предъ польской революціей (1820-1880) Франціей правила церковь, такъ какъ король и министры были только послушнымъ орудіемъ въ ея рукахъ. Кажется, она располагала всъми средствами-политической властью, вліяніемъ на общество, богатствами, чтобы сдълать свое положение непоколебнымы. Но за время своего десятилътияго владычества она показала себя такимъ ожесточеннымъ врагомъ свободы и прогресса и такой грубо-эгоистичной въ преслъдовании своихъ личныхъ цълей, что усиъла возстановить противъ себя все общество и подготовить свое собственное паденіе. Самые ярые и близорукіе ультрамонтаны должны были понять. что время владычества церкви надъ государствомъ миновало, что теперь нельвя превратить въ слёпое орудіе папы даже монархію, разъ она принуждена дълить свою власть съ парламентомъ. Въ самомъ дълъ, власть теперь воплощалась не въ одномъ или немногнъъ лицатъ, какъ это было въ старой монархіи или наполеоновской имперіи; слёдовательно, чтобы ховяйничать въ странь, стало необходимымъ подчинить своему вліянію не только короля и министровъ, но депутатовъ и избирателей, другими словами, всю страну.

Не отказавшись отъ надежды править государствомъ, церковь, послъ революціи 1830 г., поставила себъ цѣдью овладъть голосами избирателей и преслѣдовала ее въ теченіе всего восемнадцатилътняго существованія конституціонной монархіи Луи-Филиппа (1830—1848). Такъ какъ система насилій, которой до сихъ поръ пользовалась церковь, прявела ее къ плачевнымъ результатамъ, и такъ какъ народъ, вернувъ себъ свободу, хотълъ слушать янщь тѣхъ, кто говорилъ во имя ся, то клерикалы ръшили дъйствовать нодъ

#### какъ франція пришла къ отделянию циркон оть государотва? 741

флагонъ свободы. Опираясь на нее, они потребовали свободы воспитанія, разсчитывая, не бевъ основаній, что воспитаніе подчинить имъ все общество. Особое ихъ вниманіе привлекало вношество буржуазныхъ классовъ, и это потому, что въ силу высокаго имущественнаго ценза для избирателей, политическое значение въ государствъ принадлежало только буржуазін. Епископы и священники, монахи и монахини, ультраментаны и всё ревнители католицизма начинають ухаживать ва буржуазной молодежью, завлекая ее въ свои учебныя заведенія. Правительство не стёснядо ихъ д'вятельности, такъ какъ Лун-Филиппъ держался по отношению къ церкви мудраго принципа невмешательства, твердо убежденный на основания горькаго опыта своихъ предшественниковъ, что "не слёдуеть никогда совать носа въ церковныя дёла; нначе онь такь и останется". Съ своей стороны буржуазія. хотя и не питала ни мальйшей привязанности къ клерикалнему, но находила церковь полезной для себя опорой и потему ничего не имъда противъ роста ся вліянія. И перковь росла на свободѣ. Никогда правительство не было такъ слабо по отношению къ ней, какъ въ данное время, хотя, опасаясь либераловъ, въ области законодательства оно не дълало ей никакниъ уступокъ. Семнадцать лъть подрядъ министры Луп-Филиппа объщали ей передать въ ся руки среднее обравование и ни разу но одълали даже попытки осуществить объщание законодательнымъ путемъ. Но зато они смотръли скнозь пальцы на быстрое размножение ея просвытительныхь общинь и ихъ учреждений. Съ 1880 по 1842 г. возвикло более 200 новыхъ женскихъ конгрегацій. Лазаристы нибли болбе. 400 заведеній; ісзунты давали среднее образование значительной части буржуазной молодежи; почти всв начальныя школы для дёвочекъ и многія для мальчиковъ были въ рукахъ конгрегацій. Нѣкоторыя общины были тать малы, что правительство даже не подозр'ввало о ихъ существования; но ихъ становилось такъ много и онъ дъйствовыи такь экоргично, что общество, въ концъ концовъ, обратнаю на нихъ внимание. Уступая общественному недовольству, правительство въ 1884 г. провело въ палатв законъ, каравный составление безъ разръшения правительства ассоциция съ числоиз членовъ болье двадцати. Но во всявожь случав, въ рукахъ церкви было достаточное количество орденовъ, общинъ и учебныхъ заведеній, съ уситьхомъ поддерживавшихъ въ странъ ся вліяніе.

Чтобы упрочить его, церкви оставалось выполнить свою вторую задачу: подорвать авторитеть университета и свётскаго образованія. Борьба съ университетомъ началась съ изданія цілаго ряда направленных противъ него памфлетовъ, книгъ и брошюръ. Епископы, священники и монахи въ своихъ проповъдяхъ громили свътскую науку безпощадно. Одинъ изъ епископовъ называлъ университетскія заведенія школами разврата; другой обвинялъ профессоровъ Сорбонны въ томъ, что они обучають вношество воровству, ниспроверженію общества, отцеубійству и навболье постыднымъ порокамъ и "превращаютъ дътей въ нечистыхъ животныхъ и дикихъ звърей". Аббатъ Desgarets написалъ въ этомъ духъ цёлую книгу, которую многіе епископы рекомендовали верующимъ для чтенія. Упрекая университеть въ отсутствін кристіанскаго направленія, аббать говориль объ университетскомъ преподаваніи философіи и морали: "по ученію университета, нътъ больше ни порока, ни несправедливости, явть грела во всехъ такихъ поступкахъ. (отцеубійстве, человъкоубійствъ, дуэли, воровствъ, прелюбодъяніи и т. д.), какъ нътъ гръха для огня жечь, для воды затоплять, для льва рычать, для козловъ и козъ Өеокрита-служить образцемъ ихъ братьямъ наъ Collège de France и Нормальной Школы и многочисленнымъ ихъ питомцамъ". Болве умъренные прелаты не отрицали, что въ университетъ найдется нъсколько добрыхъ католиковъ, но оспаривали, чтобы онъ могъ быть наставникомъ морали и религіи, а отсюда выводили необходимость передачи образованія въ руки ценкви. Правительство относилось пассивно къ этамъ нападкамъ, продолжало объщать клериканамъ средною школу и оставляло объщанія невыполненными. Дело кончилось для него плохо: оно оттолкнуло отъ себя церковь и не сумъло привлечь либерадовъ. Растерявъ всёхъ своихъ соцениковъ, въ монентъ новой революци (1848) оно оказалось совершенно одиновниъ. Революція покончила съ конституціонной монархіей легко и быстро.

Церковь не имъла повода особенно печелиться объ ед гибели. Отложивъ въ сторону свою прежною преданность монархическому принципу, епископы привътствовали вторую

# КАКЪ ФРАНЦІЯ ПРИШЛА ВЪ ОТДЪЛІННО ЦИРКИВ ОТЪ ГОСУДАРОТВА? 743

республику съ чувствомъ полнаго удовлетворенія. Еснокопъ Дижона, забывая, что онъ обязанъ своей митрой моролевѣ; обратился съ посланіемъ къ своему клиру, гдѣ писалъ: "правительство 1880 года спесено бурей, подобной той, изъ нъдръ которой вышло оно само. Тоть, Кто царствуеть на небесахъ и возвышаеть царства, еще разъ далъ народамъ и королямъ страшный урокь. Всякая власть, пренебрегающая общими интересами страны, никогда не будеть въ состоянии ужорениться въ ней. Всякое правительство, пытающееся остановить прогрессивное развитие общественной свободы, будеть рано или поздно снесено потокомъ идей и законинхъ потребностей, который безпрерывно вздымается и которымъ можно управлять, лишь расчищая ему свободное и спокойное теченіе". Одна наъ крайнихъ ультрамонтанскихъ газеть (Универсъ) писала: "республика---ото откровение Промысла. Ктоже теперь во Франція помышляеть о защить монархіи? Кто можеть помышлять о ней? Франція только воображала себя монархической; въ дъйствительности она была республиканской". Клерикальная пресса усиленно толковала о создании учрежденій Фь дух'ь республиканской овободы. Въ правдникъ насажденія деревьевъ Свободи населеніе не только деревень, но и столицы приглашало еписконовъ и священниковъ бдагословить посадки. Вы епископскихъ посланіять развивалась мысль, что самъ Богъ въ евангеліи освятиль велиніе нринцицы свободы, равенства и всеобщаго братства; и что республика призвана создать въ дугъ этихъ принциповъ нстивно-національное правительство. Даже цана сталь популярнымъ во Франціи. Нужно имъть въ виду, что папскій престоль только что заняль Пій IX, оть котораго Италія ожилала либеральныхъ рефериъ. , .

Клеринаниемы достигь своей цёли. Въ теченіе восемнадіцатилётняго существованія конституціонной монархін Лум-Филиппа духовенство, ультрамонтаны, самъ пала такъ громко геверили о свобод'я, такъ усердно требовали ся, что народъ повёриль въ ихъ искренность. Это дов'еріе окрёпло еще болёв, когда церковь, посл'я революціи 1848 г., встрётила республику и ся всезбщее избирательное право съ распростертных объятіями и благословеніями. Духовенсяю пріобрёло среди народа большое дов'еріе, благодаря чему сыграло въ выборахъ 28 апр. 1848 г. очень крупную родь. Во многихъ мѣстахъ священники сами подводили избирателей къ урнамъ послѣ обѣдни. Кандидаты, противъ которыхъ высказалась церковь, были вездѣ забальотированы. Въ реаультатѣ, учредительное собраніе оказалось составленнымъ изъ депутатовъ, хотя настроенныхъ республикански, но въ то-же время полныхъ уваженія къ церкви; а его президентомъ былъ избранъ самый благочестивый католикъ. Конечно, новая конституція дала клерикаламъ то, чего они желали: подтвердила свободу культовъ и провозгласила свободу обученія.

Свобода культовъ устанавливалась въ такихъ выраженіяхъ: "каждый свободно исповѣдуетъ свою религію и при отправленіи своего культа пользуется одинаковымъ покровительствомъ государства. Священнослужители культовъ, какъ, признанныхъ закономъ въ настоящее время, такъ и тъхъ, которые будутъ признаны въ будущемъ, имъютъ право на казенное содержаніе". Это эначило, что правительство принимало какъ конкордатъ 1801 г., такъ и бюджетъ культовъ.

. Что насается обучения, то 9 статья конституция фласила: "обучение свободно". Этого и было нужно влерикаламъ. Правда, законъ ставилъ школу подъ контроль государства; но последний могъ быть имъ непріятень лишь въ томъ случав, если-бы правительство оставалось испрение - республиканскимъ. Къ радости клерикаловъ, этого не было. 10 декабря 1848 г. превидентомъ республики былъ избранъ Лун-Бонацарть, не питавшій ни мальйшей преданности принципажь республиканской свободы; а майские выборы 1849 г. наводнияи законодательное собрание: клерикалами и врагамя республики. Церкви представлялся удобный случай поддержкой честолюбивных плановь президента и реакціонныхъ стремленій собранія купить ихъ полное содъёствіе. Этинъ случаемъ она прекрасно воспольвовалась. Би удалось привлечь на овою стороду Адольфа Тьера, разсчитивавшаго съ ея помощью занять превидентское кресло посять Бонапарта. и ввести въ министерство яраго ультрамонтана...-Фаллу.

При ближайшей помощи этихъ двухъ лицъ, клерикалы провели школьный законъ 15 марта 1850 г., извъстани подъ именемъ закона Фаллу, который отдавалъ въ руки церкви какъ среднюю, такъ и низищо школу.

744

Digitized by Google

# какъ франція пришла къ отделянию церкви отъ гооударотва? 745-

Законопроэкть быль составлень ультрамонтанами и нисколько не скрывалъ истинныхъ намъреній автеровъ. Ихъ цъль была формулирована ясно: борьба съ демократическими, соціалистическими и антиклерикальными идеями и настроеніями. "Когда общество въ его целомъ, говорилъ законепроектъ, съ его религіей, его нравами, его наиболье дорогным нитересами, его святными и въчными законами, подверглось дерэкимъ и безпрерывнымъ нападкамъ,... тогда всъ благоразумные люди и искренніе друзья отечества поняли, что необходимо собрать всв нравственныя силы страны и всемъ тесно объединиться, чтобы дать битву и сразить общаго врага, который, одержавь победу, не пощадиль - бы никого". Отразивъ въ этихъ строкахъ страхъ вдаднчествующей буржуазін предъ нарождающейся демократіей, занонопроэкть далёе, въ вопрост объ обучения, недвусимоленно высказывается противь народнаго просвыщения и съ сожалеціень говорить о техь мерахь, которыя до сихь норь принимались въ цёляхъ его развитія. Нормальныя школы, (учительскія семинарін) ему крайне несимпаличны. Съ одной стороны, ему не правится совершенно безполезная и даже средная широта ихъ программы: "покъритъ-ли кто, восклицаль законопроэкть, что тамь обучають логариомамь, алгебрь. тригонометріи, космографіи съ ся ястровомическими теоріями: что тамъ даются не элементарныя и обычныя свъдъния, а полные курсы физики, химіи и механики?" Съ другой стороны, онъ неудовлотворенъ, недостаточностью въ отвнахъ нормальныхъ школъ религіозно-нравственнаго воспитанія.

Свётское просвёщеніе, разсадникомъ котораго оставанся университеть, признано въ законопроэктё негоднымъ. Такъ какъ оно, не смотря на преграды, все-таки распространялось въ обществё широкой волной, то законопроэктъ ебрушинается съ негодованіемъ и на наставниковъ, и на правителей, до: пускающихъ подобное безобразіе, упрекаетъ тѣхъ и другилъ въ безразсудной погожѣ за новшествами, въ слѣномъ подражаніи примѣру другихъ странъ, вовсе не придожимому къ Франціи.

Хбъяденний въ превосходстве церковнаго, просвъщения, законопреекть облегчаеть доступъ въ школы для него и заприваеть двери для свътонаго. Существовавший ранъс заковъ (1883 г.). требовалъ отъ конгреганистовъ, женавшихъ-

быть, школьными учителями, особыхъ свидътельствъ объ ихъ учительской подготовкъ; теперь этоть законъ объявлялся не только безполезнымъ, но даже вреднымъ; вивсто свидв. тельствъ приснавалось достаточнымъ для конгреганистовъ простого удостовиврения объ отпуски изъ монастыря. Виласты сь этимъ были приняты всё меры для устраненія светскихъ лиць оть учительской профессія. Освобожденіе оть воинской повинности было установлено ляшь за 15 лъть учительской службы. Такая сомвительная льгота, при скудости учительскаго жалованья, едва-ли могла привлечь къ школьному дълу достаточное количество рабочихъ рукъ. Но законопроэкть этимъ нисколько не смущался. Онъ выражалъ надежду, что "призывъ отчества будетъ услышанъ монашескими учрежденіями, имъющими единственную миссію-приготовление для вношества такихъ наставниковъ, которые посвятять ему свою мысль, свое чувство, всю свою жизнь. Опустошенія, произведенныя въ составѣ школьныхъ учителей разсчетомъ эгонзма, будуть восполнены призваниемъ". Съ тою-же цёлью устранить изъ школы свётскаго учителя и ввести туда монаха законопроэкть возложиль издержки по содержанию учителей исключительно на городскія и сельскія общества, предоставляя имъ и выборь учителей среди свётскихъ или монаховъ. Такъ какъ учителя-монахи въ громадновь большинстве содержались конгрегаціями, то законодатель былъ заранве уввренъ, что бъдные села и города нригласять конгреганистовь, готовыхь учительствовать безплатно. Наконець, окружнымъ совътамъ и министру было предоставлено право закрывать нормальныя школы по простому докладу губернскихъ училищныхъ совѣтовъ. Цель этой статьи станоть понятна, если принять во внимание, что въ губерискихъ совътахъ сильное вліяніе было предоставлено духовенству, настроенному къ нормальнымъ школамъ крайне враждебно.

Устранивъ изъ школъ свётское вліяніе, законодатель ничего не сдёлаль, чтобы привлечь яъ нихъ дётей. Объ обязательности посёщенія школъ не было и рёчи; безплатнымъ обученіемъ могли пользоваться лишь дёти самыхъ бёдныхъ семействъ. Широкое народное просвёщеніе было не въ интересахъ актидемократическаго правительства; и не удивительно, если къ концу второй имперія (къ 1870 г.) окело

**V46** 

# какъ франція пришла въ отдълению церкви отъ гооударотва? 747

половины дѣтей во Франціи не посѣщало никакей школы. Зато правительство обратило огромное вниманіе на религіозное обученіе, поставивъ его во главъ школьной программы и подчинивъ школы контролю духовенства. Въ епархіи епископъ, въ приходѣ свящейникъ получили право и обязанность слѣдить за направленіемъ школъ. Школьныя двери были для нихъ всегда открыты, и свѣтскій учитель оказывался подъ ихъ ежедневнымъ надзоромъ. Но этотъ надзоръ сплощь и рядомъ сопровождался и полной зависимостью оть духовенства. Учительское жалованье было очень скудно, и чтобы увеличить свой заработокъ, учителямъ приходилось занимать должность псаломщика или церковнаго пѣвца, т. е. окончательно подчинять себя приходскому священнику.

Среднее образованіе было организовано подобно низшему и переходило такъ-же въ руки церкви. Во главъ всего школьнаго дъла страны былъ поставленъ высшій совъть народнаго просвъщенія, въ составъ котораго входили четыре епископа, избранные высшимъ духовенствомъ.

Ультрамонтаны достигли вполнъ своихъ цълей. Въ моменть революціи 1848 г. ихъ программа содержала два важнъйшихъ пункта: овладъть школой подъ предлогомъ свободы обученія и возстановить св'ятскую власть папы, уничтоженную римскими республиканцами. Выполнить программу обязался Луи-Бонапарть, въ вознаграждение за поддержку церкви на выборахъ его въ президенты республики. Законъ Фаллу былъ выполненіемъ перваго пункта программы. Второй пункть быль осуществлень еще ранье. 29 іюня 1849 г. по приказанію Луи-Бонапарта генералъ Удино занялъ Римъ и 3 іюля вручилъ свътскую власть въ руки Пія IX. Ультрамонтаны были удовлетворены и благодарны; и когда Луи-Наполеонъ декабрьскимъ государственнымъ переворотомъ (1851 г.) покончилъ съ республикой и проложилъ себѣ путь къ императорскому трону, клерикалы поддержали его вподнъ. На улицахъ Парижа еще лилась кровь защитниковъ республики и свободы, а парижений архіепископъ служилъ уже молебенъ въ честь переворота, носившаго всё признаки преступленія. Ультрамонтанская печать, такъ недавно привътствовавшая республику, теперь яростно доказывала, что Бонапартъ долженъ стать монар-

хомъ, и мотивировала его право на тронъ тёмъ, что въ его правление совершено множество великихъ дълъ въ пользу церкви. Указывая на достигнутую свободу обученія, на возстановление свътской власти папы, возвращение церкви полноты ея авторитета, необыкновенное размножение ся учебныхъ заведеній, конгрегацій и благотворительныхъ учрежденій, клерикальная печать признавала, и вполить справедливо, что едва-ли при другомъ режимъ было-бы возможно столь успѣшное развитіе церковнаго могущества. Оффиціальный ультрамонтанскій органъ (Универсъ) заклиналъ всѣхъ голосовать при плебисцить за Луи-Наполеона. Съ своей стороны и Бонапарть, вовбудившій совершеннымъ имъ государственнымъ переворотомъ общую ненависть либераловъ, принужденъ былъ идти на дальнъйшія сближенія съ клерикалами. Сближеніе неизбъжно сопровождалось новыми уступками правительства церкви. Въ январъ 1852 г. былъ отмъненъ, хотя и не формально, законъ 1825 г. о женскихъ конгрегаціяхъ, ствснявшій ихъ развитіе. Не ръшаясь предоставить подобныя-же льготы мужскимъ общинамъ, правительство Бонапарта смотръло сквозь пальцы на размножение ихъ учреждений, чъмъ монахи умѣли прекрасно пользоваться.

Въ то-же время церковь энергично и успѣшно развивала свою дѣятельность въ области народнаго просвѣщенія. Уже къ 1854 г. число вольныхъ среднихъ школъ возросло съ 914 до 1081 и число учащихся съ 59000 до 68657, при чемъ около 45000 учениковъ приходилось на церковныя учебныя заведенія.

Университеть быль въ загонв и, подъ строгимъ правительственнымъ контролемъ и ожесточеннымъ натискомъ клерикаловъ, влачилъ жалкое существованіе. Многіе изъ видныхъ профессоровъ покинули службу, не желая присягнуть имперіи. Другіе оставались лишь по нуждѣ. Много университетскихъ должностей какъ административныхъ, такъ и по учебному отдѣлу было отдано священникамъ. Факультеты, лишенные декретомъ 9 марта 1852 г. всякой независимости, притихли. Между тѣмъ, опираясь на правительственную поддержку, монахи открывали вольныя высшія школы, гдѣ предлагали юношеству высшее образованіе въ духѣ католицизма.

Энергично работали конгрегаціи и въ двлв общественной

Digitized by Google

## какъ франція пришла къ отделенно церкви оть государотва? 749

-благотворительности, стараясь открытіемъ богадіяленъ, больницъ и другихъ полезныхъ учрежденій сділать церковь популярной въ широкихъ народныхъ массахъ. Можно сказать, что когда вторая имперія поднялась до апогея своего могущества, и церковь достигла расцвіта.

Союзь между имперіей и церковью казался очень прочнымъ. Епископы и священники были самыми надежными въ интересахъ правительства вождями избирательныхъ компаній и наиболѣе ревностными полицейскими агентами. Конгрегаціи поддерживали имперію всѣми внушительными средствами, какими онѣ располагали. Въ палаты проводились лишь правительственные кандидаты. Большая часть народа, послушная голосу своего духовенства, всегда голосовала по его указкѣ. Императоръ могъ воображать, что онъ овладѣлъ сердцемъ церкви, такъ долго непокорявшимся цѣлому ряду правительствъ, и надъяться оставаться съ ея помощью полнымъ хозяиномъ страны. Но ненарушимыхъ связей въ мірѣ не существуетъ, въ чемъ виператоръ вскорѣ убѣдился.

Церковь первая нарушила миръ и согласие. Когда Наполеонъ III въ 1854 г. выразилъ желаніе, чтобы пала прибыль въ Парижъ короновать его императорской короной, папа не безъ ироніи отвъчаль, что ему немыслимо оставить Римъ, и что будетъ гораздо лучше, если Бонапартъ послъдуеть примъру Карла Великаго, который самъ путешествовалъ въ Римъ за короной. Впрочемъ, папа, пожалуй, непрочь прибыть и въ Парижъ, но подъ условіемъ, что выператоръ отмѣнить нёкоторыя непріятныя цапе статьи конкордата, сдёласть обязательнымь для своихъ подданныхъ воскресный отдыхъ и подчинить гражданский бранъ церновному. Подобное условіє было насм'вшкой. Принять ихъ для Наполеона Ш значило вызвать несомнънное возстаніе либераловъ и подвергнуть риску свою корону: Францію можно было одвть на накоторое время въ монашескую рясу, но подъ непремённымъ условіемь, чтобы она этого не замвчала.

Поддерживаемые папой клерикалы вскорѣ потеряли всякую мѣру въ своихъ притязаніяхъ. Ультрамонтанская печать требовала, чтобы церковный бракъ былъ сдѣланъ обявательнымъ до совершенія гражданскаго. По этому поводу правительство было вынуждено заявить оффиціально, что никакихъ измѣненій въ гражданскомъ кодексѣ не послѣдуетъ. Клерикалы не унимались. Они начинають нападать на основные принципы государственнаго порядка. Между прочимъ, въ духовныхъ семинаріять они вводять преподаваніе доктрины, осуждающей принципъ народнаго суверенитета (верховной власти народа въ государствё), на которомъ покоились всё правительства Франціи со временъ великой революціи. Далѣе начинается борьба противъ всеобщаго избирательнаго права. Позабывъ, что они сами пользовались этимъ правомъ, когда имъ было нужно провести Луи-Бонапарта на императорскій тронъ, клерикалы требуютъ теперь его отмѣны, какъ несогласнаго съ папскимъ ученіемъ, по которому единственнымъ источникомъ власти привнается Богъ, а никакъ не народъ. Къ этому требованію они присоединяютъ новое: запрещеніе обсуждать въ печати религюзные вопросы.

Либералы отвѣтили, въ концъ концовъ, энергичнымъ протестомъ, требуя отъ правительства уваженія къ принципамъ 1789 года и къ свободъ совъсти. Газета Siècle пла впереди антиклерикальнаго движения. Когда клерикалы настаивали предъ правительствомъ на ся закрыти на томъ, между прочимъ, основании, что она отрицала мнимое явление Богородицы въ Салетть, газета отвъчала: "мы будемъ продолжать оспаривать салеттское чудо, его подлинность; и мы увндимъ, кто заслужилъ цензуру гражданскихъ властей и всвиъ честныхъ людей, кто содъйствоваль обману и лжи". Епнскопъ пуатьесскій объявиль Siècle оффиціальнымь органомь ада и взываль о репрессіяхь претивь него. Въ отвѣть Журданъ апенлировалъ къ общественному митенію страны. "Такъ какъ духовенство, говорилъ онъ, не перестаетъ стремиться къ всеобщему владычеству, мы не должны прекращать борьбу съ нимъ. Всякій, кто имъетъ честь быть писателемъ и не возстаеть противъ этого упорнаго стремленія, нарушаеть свой долгъ и измёняеть двлу прогресса, двлу народа".

Въ борьбѣ клерикаловъ съ либералами положеніе Наполеона Ш оказалось чрезвычайно невыгоднымъ. Ему приходилось выбирать между той и другой стороной, и онъ понялъ, какую ошибку допустилъ, выдавая себя связаннымъ по рукамъ и ногамъ папству. Теперь ему предстояло или выдерживать оппозицію либераловъ, если онъ сохранитъ союзъ съ церковью, или быть ниспровергнутымъ церковью, если онъ перейдетъ на сторону либераловъ. Затруднитель-

Digitized by Google

#### какъ франція пришла къ отделению церкон оть государотва? 75Г

ность положенія увеличилась съ твхъ поръ, какъ Пьемонть всталь во главѣ объединенной Италіи. Викторъ-Эммануилъ, совоникъ Наполеона III, изъявилъ непреклонное желаніе сдвлать Римъ своей столицей; а папа, тоже другъ и союзникъ Бонапарта, требовалъ отъ него, чтобы онъ спасъ ему Римъ и свътскую власть. Злополучный императоръ бросался изъ стороны въ сторону, то поддерживая Виктора-Эммануила, то помогая пап'в. Наконецъ, папа, раздраженный пораженіями своихъ войскъ и потерей части своихъ владеній въ 1860 г., позабывъ всё услуги, оказанныя ему императоромъ, объявилъ его предателемъ церкви. Этого было достаточно, чтобы вся церковь, духовенство и монашество обрушились ожесточенно на своего прежняго друга и союзника. Епископъ пуатьесский писаль по адресу Наполеона Ш: "умывай свои руки, Пилать! Потоиство отвергнёть твое оправдание. Одинъ человъкъ стоитъ у поворнаго столба во вселенскомъ символъ въры, отивченный клеймомъ богоубійцы. Это не Иродъ, не Кајафа, не Јуда, а Понтій Пилать; и это по справедливости. Иродъ, Кајафа и Јуда принимали участје въ преступленји; но въ концъв концовъ, ничего но было-бы достигнуто безъ Пилата. Пилатъ могъ спасти Христа, и безъ Пилата нельзя было предать Христа смерти". Императору оставалось сносить оскорбленія, пока, наконецъ, его інеблагоразумная политика. не привела его имперію къ разгрому и гибели. Третья республика, не связанная услугами церкви, могла перестроить свои отношения къ ней на новыхъ началахъ.

# Свътская и духовная власть папства.

Въ исторіи Европы ов'ятская власть папы сыграла видную, но далеко не всегда благод'ятельную для народовъ, роль. Въ частности для Франціи ликвидація папскаго государства во второй половинъ XIX в. стоила огромныхъ жертвъ и послужила однимъ изъ крупныхъ поводовъ къ разрыву съ церковью.

Съ того момента, когда Константинъ Великій перенесь столицу изъ Рима въ Византію, у епископовъ римскихъ обнаруживается стремленіе занять вакантный западный престолъ. Въ эпоху упадка и разрушенія имперіи историческія условія крайне благопріятствовали росту вліянія всего вообще-

8

западнаго епископата. Слабость власти правительственныхъ чиновниковъ въ городахъ Италін и Галлін открывала епископамъ широкую возможность занять видное мъсто въ муниципальной администраціи, захватить въ свои руки судебную власть, народное просвѣщеніе и общественную благотворительность. Съ установленіемъ феодальнаго строя, енископы начинають подражать во всемъ свътскимъ сеньерамъ и выступають въ качествъ настоящихъ государей, въ широкихъ размърахъ пользующихся всъми прерогативами свътской власти. Епископы Рима не имъли никакихъ побужденій поступать иначе, чёмъ весь западный епископать. Даже бодве: ихъ положение, какъ епископовъ столицы, представляло лишній соблазнь и давало возможность захватить свётскую власть. Обстоятельства складывались для нихъ такъ благопріятно, что эта власть легко далась имъ въ руки, и цапы кончили твмъ, что объявили себя законными преемниками императоровъ. До VIII въка они еще признавали верховную власть Константинополя; но въ царствование Льва Исавра между Византіей и Римомъ произошелъ окончательный разрывъ, ближайщимъ поводомъ къ которому послужилъ эдикть Исавра объ уничтожени аконопочитания. Возмущенное итальянское духовенство и население изгнали и всколькихъ императорскихъ чиновниковъ, еще остававшихся на полуостровѣ, и Римъ былъ обращенъ въ республику съ папой въ качествъ государя во главъ. Византія была слишкомъ слаба, чтобы силой принудить Италію въ подчиненів, и разрывъ сталъ окончательнымъ.

Папа оказался козянномъ Занада. Противъ онаености, угрожавшей со стороны лонгобардовъ, занявшихъ съверную часть полуострова, папы сумъли обезпечить себя союзомъ съ франкскими королями. А чтобы укръпить свои права на свътскую власть въ Италіи, они воспользовались рядомъ подложныхъ документовъ, подтверждавшихъ эти мнимыя црава, и прежде всего-подложнымъ завъщаніемъ Константина Великаго, въ которомъ будто-бы императоръ уступалъ Италію власти римскаго епископа. Такими-же документами папы въ широкой мъръ пользовались и для возвышенія своего авторитета надъ епископатомъ. При общемъ невъжествъ того времени подобныя средства дъйствовали успъшно, и съ VIII по XIII в. авторитетъ папъ на Западъ стоитъ чрезвычайно высоко.

#### какъ франція пришла яз отдалянію цяркви оть государотва? 753

Его возвышению опособствовали немало и сами свётские государи. Считаясь съ крайней религіозностью народныхъ массь, они принуждены были преклоняться предъ папами и искать у нихъ подтвержденія своихъ правъ на корону. Это давало папамъ возможность играть роль повелителей надъ королями. На этой почвъ въ періодъ времени отъ Григорія VII (1073-1085) до Бонифація VIII (1294-1808) у папъ выростали мечты создать федерацію европейскихъ государствъ подъ своимъ собственнымъ главенствомъ. Власть только надъ Италіей ихъ уже не удовлетворяеть, и цапы заявляють претензію стать во главѣ всѣхъ христіанскихъ странъ. Григорій VII писалъ испанскому государю, что королевство испанское есть собственность Петра, принадлежащая только святому престоду и никому другому; "ибо все, что однажды стало собственностью церкви, никогда не перестанеть принадлежать ей". Та-же мысль развита имъ въ письмахъ къ королю Венгрін и нъмецкимъ князьямъ. Онъ раздавалъ государямъ троны, какъ ихъ верховный властелинъ. Между прочимъ онъ писалъ русскому князю Изяславу, сыну Ярослава Мудраго, который въ борьбѣ съ своими братьями искалъ помощи у Польши и Рима: "вашъ сынъ прибылъ къ намъ и объявилъ, что онъ желалъ бы получить свое царство оть насъ, какъ даръ св. Петра, съ принесеніемъ намъ присяги: онъ насъ увърилъ, что вы одобряете его просьбу. Находя ее вполнѣ правильной, мы дали ему ваше царство отъ имени св. Петра". Наиболве ярко основная мысль, руководившая папой, выражена имъ въ письмѣ къ епископу Меца: .если святой престоль получиль оть Бога власть судить дъла духовныя, почему ему не судить также и дъла свътскія? Когда Богъ сказалъ св. Петру: паси овцы моя. сдълалъ-ли Онъ исключение для королей?" И паны ръшительно и послёдовательно проводили въ жизнь излюбленную теорію своего главенства надъ свътскими государями и всъмъ христіанскимъ міромъ. До Иннокентія Ш (1198-1216) Папы носили титулъ намъстниковъ Петра; Иннокентій объявилъ себя намъстникомъ Христа, представителемъ Вога на землъ. Григорій IX утверждаль, что папа-учитель и государь всего міра. Бонифацій VIII (1294—1808) въ своей будлѣ Unam sanctam осуждалъ, какъ ересь, новую, разглашаемую королями теорію, что свътская власть, въ своей сферъ, независима.

8\*

оть духовной, и излагаль знаменитую теорію о двухь мечахь, врученныхь Богомъ папѣ. Но религіозность народныхъ массь настолько пала, что булла вызвала во Францію только смѣхь; а французскій король не побоялся наложить на папу руки, чтобы застевить его замолчать. Со смертью Бонифація папскія мечты о европейской теократіи померкли навсегда. Папамъ оставалось довольствоваться свѣтской властью въ предѣлахъ Италіи. Для ея защиты имъ приходилось обращаться къ помощи то Франція, то германской имперіи. Но всякій разъ, когда французы или нѣмцы вступаля въ Италію, они дѣлали это въ своихъ собственныхъ интересахъ и во вредъпрямымъ интересамъ итальянскаго народа. Съ послѣдними папа не находилъ нужнымъ считаться.

Въ эпоху великой французской революціи Италія распадалась на множество маленькихъ безсильныхъ государствъ, и папство ревниво охраняло ихъ разрозненность и слабость, предчувствуя, что ихъ объединеніе и вытекающая изъ него сила положатъ границы его притязаніямъ и вліянію. Французская революція съ ея сремленіемъ дать всёмъ національностямъ свободу доставила св. престолу немало хлопотъ. Директорія отняла у Пія VI его владёнія. Наполеонъ вернулъ и снова отнялъ (1809). Послё лейпцигской битвы онъ предлагалъ папѣ воестановить его свётскую власть, требуя въ отплату моральной поддержки при европейскихъ дворахъ. Но папа предвидёлъ близкую гибель императора и, конечно, отказалъ, надёясь вернуть Римъ безъ его содёйствія. Такъ и случилось.

Римская революція 1848 г. еще разъ изгнала папу изъ Рима. Луи-Наполеонъ вернулъ его въ 1849 г., и съ помощью французскихъ штыковъ папа держался тамъ до 1870 г., когда его свътской власти былъ положенъ конецъ и, несомнѣнно, навсегда. Послѣдніе годы существованія папскаго государства совдали множество крупныхъ затрудненій для національной политики итальянскаго правительства и стоили еще большихъ и безполезныхъ жертвъ для Франціи. Творцы объединенной Италіи Викторъ-Эммануцлъ I и графъ Кавуръ успѣли къ 1861 г. собрать разрозненныя части страны въ одно объединенное государство, получившее парламентарный строй. Но на свѣтломъ фонѣ возрожденія націи, начинавшей жить свободной жизнью, темнымъ пятномъ оста-

# какъ франція пришла въ отделянию церкви оть государства? 755

вался Римъ съ его теократическимъ монархизмомъ и нравственнымъ деспотизмомъ. Папа, окруженный французскими штыками, еще держанся въ Римѣ, и пока онъ былъ тамъ, національное итальянское государство не имѣло овоей естественной столицы. Въ то-же время либеральная Франція должна была со стыдомъ видеть, что французскія войска служать оплотомъ панскаго государства и прецятствують двлу національнаго объединенія, двлу свободы итальянскаго народа. Понятно ея негодование противъ Наполеона Ш. Собственно говоря, и самъ Наполеонъ III сочувствовалъ планамъ Виктора-Эммануила. Но связанный по рукамъ и ногамъ клерикалами, онъ изъ страха къ нимъ долженъ былъ охранять папу и держать свои войска въ Римѣ. Шатаясь между либералами и ультрамонтанами и не зная, куда склонить голову, онъ котёдъ-бы дать удовлетвореніе сразу обѣимъ сторонамъ, хотя ихъ требованія были діаметрально противоположны. Въ 1864 г. онъ закаючилъ съ Викторомъ-Эммануиломъ конвенцію, которой обязывался очистить Римъ въ двухгодичный срокъ подъ условіемъ, что у папы будеть свое войско, что Италія обяжется уважать и защищать территоріальныя владфнія напы и Римъ навсегда останется папской столицей. Но такой договорь не могь удовлетворить ни папу, желавшаго болье прочныхъ гарантій для своей світской власти, ни итальянское правительство, домогавшееся овладъть Римомъ. Папа издаетъ знаменитую энциклику Quanta cura, въ которой лишній разъ провозглащаеть верховенство церковной власти надъ свътской и, слъд., до нъкоторой степени требуеть подчинения себъ оть итальянскаго вородя. Съ своей стороны Викторъ-Эммануилъ втихомолку поощряеть Гарибальди съ его дружинами завладъть территоріей пани. Ультранонтаны, не видя со стороны Наполеона III достаточного рвенія къ ващитъ палскихъ интере--совъ. подняли противъ него походъ, требуя отъ него оставленія французскихъ войскъ въ Римѣ и подной поддержки для паны. Устрашенный императоръ поеводняъ себъ подкръпить своими полками панское войско въ битвакъ съ Гарибальди (въ 1867 г.). Дружины Гарибальди понесни пораженіе. Либеральная. Франція разравилась законнымъ негодованіемъ противъ императора. Чтобы дать ей удовлетвореніе, Наполеонъ III пытается созвать для ръшенія итальянскаго

### вогословский ввотникъ.

вопроса конгрессъ державъ. Но держави не выражаютъ ни малѣйшаго желанія вмѣшаться въ это дѣло, и призывъ императора остается гласомъ въ пустынѣ. Во французскомъ парламентѣ идетъ ожесточенная борьба ультрамонтанъ и либераловъ. Ультрамонтаны еще очень сильны, и 5 декабря 1867 г. подъ ихъ давленіемъ Руеръ заявляетъ въ парламентѣ отъ имени французскаго правительства, что Италія никогда не завладѣетъ Римомъ. "Никогда, никогда Франція не потерпитъ такого оскорбленія для ея чести и чести католицизма!"— "Никогда, никогда!" неистово повторяли слова Руера двѣсти клерикальныхъ депутатовъ. Это былъ формальный разрывъ съ итальянскимъ правительствомъ, не обѣщавшій и не давшій Франціи, кромѣ вреда, ровно ничего.

Спустя два съ половиной года, когда Наполеонъ Ш готовился объявить войну Пруссіи, Италія и Австрія склонялись къ заключению тройственнаго союза съ Франціей, который, несомнённо, предотвратиль бы войну. Главнымъ условіемъ союза со стороны Италін ставилась передача Рима итальянскому правительству и народу. Не смотря на то, что интересы Франціи требовали уступить законнымъ желаніямъ Италіи. Наполеонъ Ш. опасаясь раздражить церковь, отвергъ это условіе, отказался отъ союза и сдівлалъ нензбівжной несчастную войну, покрывшую Францію позоромъ, погубившую у ней двъ провинцій, пять милліардовъ франковъ и двъсти тысячь человѣкь. Къ преступленію 2 декабря онъ присоединилъ новое, еще болѣе поворное. Для выполненія перваго онъ воспользовался помощью церкви; къ второму его привела сама церковь. Пій IX и французскіе ультрамонтаны предпочитали потеръ свътскихъ владъній папы войну, которая грозила залить кровью всю Еврону и изъ которой, даже въ случав нобъды, Франція не могла извлечь никакой пользы. Наполеонъ Ш и папа получили должное. Первый покрылъ себя седанскимъ позоромъ и потерялъ имперів. Второй дождался, когда посль Седана и удаленія французскихъ отрядовъ изъ Рима, итальянскія войска вступили въ его территорію, и въ сентябръ 1870 г. Римъ былъ вырванъ изъ его рукъ навсегда.

Не смотря на страшный урокъ, французскіе клерикалы и послѣ войны съ Пруссіей дѣлали неодаократныя попыткы поднять Францію на защиту потерянныхъ пацой правъ и.

Digitized by Google

какъ франція пришла въ отналинно циркви отъ гооударства? 757

вернуть ватиканскому плённику его св'ятскія владёнія. Попытки оставались я, очевидно, останутся навсегда безусп'яшными.

Параллельно росту свётской власти напъ идеть, обычно впереди его, рость духовнаго авторитета панства, имъвшій на исторію европейскихъ народовъ и въ частности Франпік не меньшее вліяніе, чъмъ первый процессь.

Приблизительно до V в. каждая отдельная церковь представляда независимое пёлое съ полновластнымъ епископомъ во главъ. Епископъ самостоятельно управлялъ клиромъ и паствой, быль администраторомь, судьей, учителемь въ двлахъ въры и нравотвенности и хозянномъ церковныхъ имуществъ. Носителемъ верховнаго авторитета надъ всъми церквами признавался соборъ, стоявшій выше каждаго отдільнаго епископа. Но уже въ очень раннее время никоторые іерархи, особенно на Западъ, усвоили привычку обращаться за ръшеніемъ догмаунческихъ и дисциплинарныхъ затруднения къ столичному римскому епископу, благодаря чему авторитеть последняго начинаеть очень быстро расти. Съ средины VI въка рядъ педложныхъ документовъ (лженсидоровы депреталія) даль папамь возможность утвердить свой авторитеть надъ епископатомъ на минмо-канонических основанияхъ, и съ этого времени папы смбло заявляють претензію на полноту власти въ церкви. Однако свископы не хотять принять окончательное подчинение бесь берьбн. Если короли, связанные религиозной настроенностью народныхъ массъ, принуждены послушно внимать голосу панъ, со стороны которыхъ простой акть отлучения отъ церкви можеть поднять противъ никъ народное возотаніе, то епнекопн оказываются въ борьбѣ съ напами въ нъсколько лучшень положении. Они и сами обладають нь глазахь народа духовнымъ авторитетомъ, опираясь на который, въ состояни дать отпоръ безграничнымъ претензіямъ Рима. Когда возникали между королями и папами конфликты, еписконы охотно поддерживали первыхъ, какъ ето было напр. во время борьбы Лотаря съ папой Николаемъ. Въ періодъ правления великихъ папъ в автократовъ и реформаторовъ, короли окончательно сконяются предъ римскимъ престоломъ, и только епископы рышаются иногда выступить съ открытниъ протестомъ противъ папскаго самоволія. Повдиве,

когда папскій авторитеть быль подервань великимъ папскимъ расколомъ, епископать пользуется случаемъ и пытается ограничить его еще болье. Констанцский соборь (1414) провозглашаетъ верховенство, вселенскаго собора надъ папой. Его постановление гласило: "вселенский соборъ, правильно созванный, представляеть вор церковь, имветь свой авторитетъ непосредственно отъ Христа, я всъ, даже папа, обязаны повиноваться ему во всемъ, касающемся въры, искорененія раскола и общей реформы церкви въ ся главъ н членахъ". Къ сожалѣнію, думать объ ограниченіи папскаго авторитета было уже несколько поздно: слишкомъ глубоко вивдрился онъ въ теченіе пяти предшествующихъ въковъ въ сознание церкви и народныхъ массъ. Съ другой стороны, не оказали поддержки планамъ енископата корони и князья. Они предпочитали им'ють дело съ однимъ папой, чёмъ съ многоголовымъ соборомъ. Благодаря этому, папы безъ особенныхъ затрудненій вернули себѣ поколебавшееся положеніе, и хотя епископать, собравшись въ 1481 г. на Базельскомъ соборѣ, подтвердилъ констанцское постановление, его дъло потерпъло полную неудачу. Только Франціи удалось извлечь явкоторую пользу изъ церковнаго движения, въ видѣ Прагматической санкція 1438 г., которая провозглашала верховенство вселенскаго собора надъ паной, отнимала у папы каноническое утверждение французскихъ епископовъ и объявляла французскую церковь независимой отъ Рима. Однако санкція, повидимому, никогда не примънялась строго, и король фактически пояьзовался лишь извъстной долей участія въ набраніи епископовъ. Твмъ не менье папы постоянно добивались отм'вны санкціи, что и удалось Льву X при заключени съ Францискомъ I конкордата 1516 г., возстановившаго власть папы надъ французскимъ луховенствомъ. ۰.<sup>.</sup>

Французскій епископать потеряль свободу. Но его положеніе представлялю еще очень много выгодь, чтобы не быть тягостнымъ. Въ свётскомъ обществё за нимъ оставалось вліяніе и почеть. Къ его услугамъ были огромныя церковныя имущества. При атихъ усковіяхъ можно было быть довольнымъ своей судьбой. Вотъ почему епископы остались равнодушны къ реформѣ Лютера и предоставили ему. одному, бороться съ Римомъ. Лишъ впослёдствія,

# какъ франція пришла въ отдрявнію церкви оть государотва? 759

когда французскіе короли начали обнаруживать колебанія въ сторону протестантства, епископы проявляють безнокойство, и прежде всего о судьбъ своихъ имуществъ. Они вспомнили, что церковная реформа въ Германіи сопровождалась секуляризаціей церковныхъ владѣній, и этого было достаточно, чтобы сдѣлать ихъ, въ союзъ съ монашескими орденами и нѣкоторыми подитическими партіями, ожесточенными врагами реформаціи. Искусно восцользовавшись этимъ настроеніемъ, папа на Тридентскомъ соборѣ и навязалъ епископату свое верховенство. Въ послѣднемъ дѣлѣ огромную поддержку оказали цапѣ монахи.

Среди всёхъ предпріятій папства, которыми оно укрёпляло свое положение, первое мъсто, безъ сомнъния, принадлежитъ созданию многочисленныхъ монашескихъ орденовъ. Услуги орденовъ папѣ неисчислимы. Съ ихъ помощью папство не только распространило христіанство во многихъ странахъ, но подчинило своему вліянію все католическое населеніе Запада съ его государями и свътскимъ духовенствомъ. Находясь въ прямомъ распоряжении святого престода, имъя свое управление въ Римъ, не признавая никакой другой семьи и отечества, кромъ своего ордена, никакихъ законовъ, кромъ монашескихъ уставовъ и обътовъ, никакой власти, помимо своего духовнаго начальства, огромныя монашескія конгрегаціи могли служить только интересамъ папства. И онъ, за ръдкими исключеніями, служили имъ върно. Въ критическую для папства минуту возникновения реформации, когда послъдняя грозила создать для него огромныя опасности и могла сокрушить навсегда его въковое могущество, на помощь папъ явился знаменитый орденъ језунтовъ (1540). Прошло какихъ-нибудь 50 деть съ его основанія, а братья ісзунты уже усп'вли проникнуть во всё части -свъта, во всъ общественные слои, отъ низшихъ до самыхъ высшихъ. Въ королевскихъ двордахъ они играли роль духовныхъ отцовъ коронованныхъ осабъ н. чрезъ исповедь. управляли ихъ поведеніемъ. Въ своихъ заведеніяхъ они воспитывали юнощество, аристократін и средняго сословія, подготовляя, офицеровъ для армін, чиновниковъ для суда, администраторовъ для всвхъ отраслей гражданской сдужбы, и выдвигая на общественные верхи лицъ, способныхъ поддерживать интересы нхъ ордена. Съ такой арміей, какур

представляли іезуиты, папа могъ спать спокойно. Ихъ работа шла въ двухъ направленіяхъ. Съ одной стороны, они вели безпощадную борьбу со всёми врагами папства-съ реформаціей, янсенизмомъ, философскими направленіями, въ частности во Франціи съ стремленіемъ епископата къ созданию независимой галликанской церкви. Съ другой, они укрѣпляли собственныя позиціи папства, вознося его авторитеть на недосягаемую высоту. Въ средствахъ они не ствснялись. Самый знаменитый изъ іезунтовъ XVI в. Беллярминъ съ помощью подложныхъ декреталий VIII в. съ успъхомъ доказывалъ, что христіанская церковь съ самаго своего зарожденія представляла абсолютную монархію съ папой во главѣ. Онъ же училъ, что папа непогрѣшимъ, такъ какъ находится подъ непосредственнымъ озареніемъ отъ Христа, и потому всякое соборное постановление имветь силу лишь съ одобренія папы, тогда-какъ папское рѣшеніе, наобороть, не можеть быть утверждаемо никакой земной властью: "оно само по себъ обязательно и божественно достовврно".

Эта доктрина и легла въ основу постановленій Тридентскаго собора. Не смотря на сопротивленіе представителей Франціи, отстаивавшихъ свободы галликанской церкви, соборъ провозгласилъ (1563) абсолютное верховенство папства не только надъ епископатомъ, но и надъ свътскими государями. Духовная власть папы поднялась на высоту, которой не достигало раньше; его воля получила силу закона, обязательнаго для всей церкви. Не доставало лишь догмата о его непогръшимости. На это сторонники папы не ръшились. Но чтобы предохранить върующихъ отъ опасныхъ разсужденій о въръ, соборъ составилъ катехизисъ, въ котороиъ было собрано все, во что безпрекословно долженъ въровать благочестивый католикъ и въ чемъ онъ не могъ сомнъваться подъ страхомъ въчныхъ мученій.

Панству, потеривышему неудачу въ теченіе предшествующихъ вёковъ въ своихъ попыткахъ овладёть свётской властью государствъ и потерявшему, въ концё концовъ, даже вліяніе на государей, теперь оставалось ограничиваться своимъ духовнымъ авторитетомъ и заботиться о его возвышеніи. Съ помощью Тридентскаго собора они это и сдёлали. Послъ собора католическая церковь продолжала вирабаты-

760

вать и укрѣплять свой монархическій строй, и въ то время какъ реформированная протестантская церковь пріобрѣтала характеръ демократіи, ограничиваемой нравственнымъ авторитетомъ пастырства, католическая все болѣе и болѣе клонилась къ самодержавію, хотя еще встрѣчавшему ограниченія со стороны аристократіи—епископата.

Возможность этого ограниченія вытекала уже изъ того, что папа не былъ провозглашенъ на Тридентскомъ соборѣ непогрѣшимымъ. Французскіе епископы, воспользовавшись оставленной за ними долей авторитета и опираясь на помощь своихъ королей, ведутъ противъ папства борьбу за свободы галликанской церкви, и галликанизмъ процвѣтаетъ при французскомъ дворѣ и среди французскато епископата въ теченіе трехъ вѣковъ XVI, XVII и XVIII.

Какъ и слъдовало ожидать, монашескіе ордена оставались всецъло на сторонъ Рима. Они боролись съ галликаниямомъ. Они-же, собственно, а не епископатъ, вели борьбу съ протестантами и янсенитами. Опираясь на Тридентскій соборъ, предоставившій папѣ верховенство надъ епископами и государями въ дълъ борьбы съ ересями и свободой совъсти, монахи сумъли въ этомъ случав подчинить своему вліянію и правительство Франціи. Действовали они очень умъло. Съ опредъленными пълями језуиты начинають оспаривать предъ народомъ доктрину о божественномъ происхожденін царской власти, усердно распространяемую королями среди подданныхъ, и учать, что источникъ власти - воля народа, и что народъ можеть ниспровергнуть короля, если тоть станеть еретикомъ. Такая проповёдь имёла успёхь короли, не обнаружившие достаточной ревности къ католицизму, платились за это жизныю. Генряхъ III былъ убить доминиканцемъ, Генрихъ IV, авторъ нантскаго эдикта, ученикомъ іезунтовъ. Большинство королей, по чувству самосохраненія, принуждено было прислушиваться къ голосу монашества и дёлать имъ уступки. Подъ вліяніемъ монаховъ Францискъ I началъ жестокія пресябдованія протестантовъ, Генрихъ II учредилъ во Франціи инквизицію, Карлъ IX устроилъ вареоломеевскую ночь. Менали поднимали народъ противъ индифферентныхъ къ католицизму королей и были одними изъ виновниковъ и подстрекателей полувёковыхъ гражданскихъ войнъ, опустонавшихъ Францію. Размножившись до крайности, ордена заполонили всю -страну. Борьба съ ихъ вліяніемъ дълалась чрезвычайно трудной.

Однеко нароставшій абсолютивиъ, падавляя все, что хотвло сопротивляться самодержавной воль короля, должень былъ положить извъстныя границы вліянію какъ папства, такъ и его слугъ монаховъ. Въ 1668 г. королевскимъ ордонансомъ было вивнено въ обязанность всвиъ государственнымъ учрежденіямъ и оффиціальнымъ лицамъ исповъдывать доктрину верховенства короля надъ папой въ свътскихъ дълахъ. Въ правленіе Ришелье, Мазарини и въ первую половину царствованія Людовика XIV авторитеть папства и вліяніе монаховъ были сведены къ minimum'у. Но подобное положение дъла могло существовать лишь при наиболье энергичныхъ и дъльныхъ правителяхъ. Какъ только во главъ правительства оказывалось слабое и недалекое лицо, авторитеть и церкви, и папы, и монаховь быстро выросталь. Это особенно ярко сказалось въ царствованіе Людовика XIV. Пока духовныя дарованія короля стояди на высоть ихъ полнаго расцевта, церковь покорно склоняла предъ нимъ свою голову; король полновластно распоряжался церковными двлами и имуществами; духовенство безпрекословно принимало декларацію 1682 г. Поздніве, когда рабское преклоненіе двора, армія и народа развратило короля, а распущенная жизнь ослабила его духовныя силы, онъ подпалъ вліянію лицемфрной любовницы и јевуитовъ и черезъ нихъ сталъ рабомъ той церкви, которая не такъ давно лежала у его ногъ. У Людовика XIV является, отчасти подъ вліяніемъ совѣтовъ Лейбница, странная идея-----вавоевать весь востокъ, уничтожить магометанство, соединить катодицизмъ и протестантство въ одну религію и встать во главъ христіанскаго міра въ качествъ покровителя церкви съ именемъ ся старшаго сына. Мечта о всемірной монархіи и всемірной церкви не осталясь безъ нопытокъ къ осуществлению: начались преслъдования протестантовъ, съ ихъ стороны ничвиъ не вызванныя; нантскій эдикть отменень. језунтский ордень получаеть огромное вліяніе, в съ его помощью растеть и дуковный авторитеть папства. :

Для французскаго епископата расцейть абсодетизма сопровождался порабощеніемъ світскому правительству. Въ

#### какъ франція пришла къ отдълянію циргви отъ государства? 769-

этомъ направленін особенно много сдълано въ царствованіе того-же Людовика XIV. Набирая епископовъ среди наибелъе податливыхъ людей и почти исключительно изъ аристократической среды, Людовикъ сдълалъ изъ епископата услужливое, низкопоклонничавшее предъ правительствомъ сословіе. Поздніве, въ теченіе XVIII в., по міврів того какъ монархія слабветь и идеть къ упадку, епископы ивсколькоосвобождаются оть сервилизма и возвращають болье или менње вліятельное положеніе въ государствѣ и обществѣ. Вибств съ этниъ крепнеть и поддерживаемый ими галликанизмъ. Охотно признавая за папой первенство чести и верховную юрисдикцію въ церкви, епископать не забываеть: и своихъ правъ и потому по временамъ протестуетъ противъ папскихъ распоряжений. Доктрина, положенная въ основу декларація 1682 г., пріобрътаеть общее признаніе. Парламенты подтверждають ея общеобязательность. Низшій клиръ держится галликанизма еще крѣпче. Въ немъ стремленіе къ освобожденію французской церкви оть Рима связывается съ стремленіемъ къ демократизаціи церкви. Въ наказахъ 1789 г. онъ требуеть избирательнаго начала въ замъщении епископскихъ и священническихъ мъсть, заявляетъ желаніе имъть. право голоса на епископскихъ соборахъ и принимать участіевъ обсуждении религіозныхъ вопросовъ. Возможно, что крвпнувшій галликанизмъ привелъ-бы къ полному освобожденію французской церкви отъ папы, если-бы, съ одной стороны, государство, а съ другой, конгрегации не воспрепятствовали его дальнъйшему росту по мотивамъ, съ религіей ничегообщаго не имъющимъ.

Рѣзкій повороть въ настроеніи французскаго духовенства былъ вызванъ церковной политикой Наполеона. До конкордата 1801 г. французскій епископать, въ большинствѣ преданный галликанизму, оказывалъ папѣ въ его борьбѣ съ революціей умѣренную помощь. Послѣ конкордата картина мѣняется. Епископы, превращенные церковной реформой въ простыхъ чиновниковъ государства и сдавленные деспотическимъ режимомъ Наполеона, дружно повернули къ папѣ, въ которомъ видѣли единственную защиту отъ государственнаго произвола. Папа, конечно, встрѣтилъ ихъ съ распростертыми объятіями. Съ этого момента галликанизмъпошелъ на убыль. Получивъ въ силу конкордата право при-

нимать отъ епископовъ жалобы, папа пользуется имъ въ самыхъ широкихъ размёрахъ и вступаетъ въ смёлыя препирательства съ правительствомъ. Возникла ожесточенная борьба папства съ имперіей Наполеона. Имперія пала, но борьба панства съ французскимъ государствомъ не прекращалась. Правда, реставрированные Бурбоны (Людовикъ XVIII и Карлъ Х) были очень внимательны къ требованіямъ церкви. Но послёднія росли не по днямъ, а по часамъ, такъ что выполнить ихъ не было никакой возможности. Епископать все время остается на сторон'в папы. Галликанизмъ олабьеть. При конституціонной монархіи Луи-Филиппа (1830-1848) онъ почти исчезаетъ. Духовенство послушно слёдуеть голосу папы, и это какъ при второй республике, такъ и при второй имперіи. Если церкви удается подчинить своему вліянію правительство, она руководить имъ; если правительство не хочеть подчиняться, она ожесточенно борется съ нимъ. Но и въ томъ и другомъ случав она двиствуеть только въ интересахъ панства.

Авторитеть цапы поднялся, нъсколько неожиданно, на такую высоту, на которой не стоялъ давно. Ободренный успъхомъ, папа замышляетъ церковную реформу, которая подняла бы его авторитеть, если возможно, еще выше и укръпила его за нимъ навсегда. Въ помощникахъ у папы недостатка не было, и его ревностные слуги принимаются съ величайшимъ одушевленіемъ за осуществленіе гордыхъ замысловъ. Изъ архивовъ папской исторіи извлекается отложенная на время въ сторону доктрина о непогръшимости папы, к ультрамонтанскіе публицисты начинають разработывать ее въ своихъ статьяхъ и книгахъ, успѣшно внѣдряя ее въ церковное сознаніе. Они усердно доказывають католическому обществу, что церковь должна имъть верховный органъ Бласти, и этотъ органъ непремѣнно долженъ быть непогрѣшимымъ въ силу того, что непогрѣшимость обѣщана церкви Богомъ. Но органомъ непогръшимости можетъ быть не соборъ, а лишь единое лицо, абсолютный монархъ церкви, т. е. папа. Естественнымъ слъдствіемъ этой доктрины была другая-теорія верховенства духовной власти церкви надъ свътской властью государства. Работа ультрамонтанъ шла очень успѣшно, и папистское ученіе быстро

Digitized by Google

распространилось въ католическомъ мірѣ. Пію IX оставалось ложать плоды ихъ трудовъ.

Однако сразу провозгласить папу непогрѣшимымъ не рѣшились. Благоразуміе требовало сначала выяснить настроеніе церкви и ся возможное отношеніе къ папской затвѣ, для чего устроили предварительную пробу: папа долженъ быль провозгласить своей единоличной властью, безъ соглашенія съ вселенскимъ соборомъ, новый догмать, обязатель. ный для всей церкви. Для этой цели воспользовались ученіемъ о непорочномъ зачатіи Дъвы Маріи, давно извъстнымъ въ католической церкви, но далеко не пользовавшимся всеобщимъ признаніемъ. Созвавъ нѣсколькихъ епископовъ, по своему выбору, на предварительное частное совъщание, папа посовѣтовался съ ними, и 8 декабря 1854 г. провозгласилъ своей влястых новый догмать-о непорочномъ зачатія. Французскіе епископы опубликовали папскую буллу раньше, чёмъ получидо о ней извъстіе правительство; такъ велика была ихъ готовность поддержать папу. Низшее духовенство, какъ и върующіе пошли за епископами и вмъсть съ ними торжественно праздновали объявление новаго догната. Опыть удал. ся превосходно; церковь признала за папой право создавать догматы и твмъ самымъ выразида готовность признать его непогръшимымъ. Папъ оставалось воспользоваться этой готовностью и завершить свое дело. Но предварительно онъ принялъ еще одну подготовительную мъру: папа счелъ нужнымъ наложить анаеему на весь современный прогрессъ и свободу, что было сдълано 8 декабря 1864 г. знаменитой энцикликой Quanta cura и изданнымъ въ добавление къ ней Силлабусомъ. Этотъ болве чвиъ сивлый шагъ грозилъ вызвать негодование какъ общества, такъ и правительствъ Евро-. пы. Но папа, повидимому, предвидълъ близкій конецъ своей -свътской власти, и потому не находилъ нужнымъ чего-либо бояться. Его Силлабусъ торжественно осуждаль, какъ несогласныя съ католической върой заблужденія, народный суверенитеть и всеобщее избирательное право, нейтральность народнаго просвъщенія по отношенію къ религіи, свободу совъсти, запрещение церкви примънять силу надъ върующими, уничтожение свътской власти папъ, вмъщательство государства въ осуществление церковью ся правъ, запрещеніе епископамъ издавать пастырскія посланія безъ разрѣшенія правительства, верховенство свътской власти надъ духовной, отдъленіе церкви отъ государства, гражданскій бракъ и разводъ, разръшеніе монахамъ оставлять ихъ званіе, свободу слова и печати и т. д.

Заканчивая Силлабусъ, папа рѣшительно, и даже не безъ ироніи, протестоваль противъ мысли, "будто римскій первосвященникъ можетъ и долженъ примириться и войти въ соглашеніе съ прогрессомъ, либерализмомъ и современной цивилизаціей".

Энциклика была принята церковью. Французское правительство наложило на нее запрещеніе, но уже послѣ ея обнародованія.

Покончивъ съ подготовительными маневрами и оставшись вполнѣ довольнымъ ихъ результатами, Пій IX открываетъ 8 декабря 1869 г. въ Римѣ многолюдный и торжественный соборъ епископовъ и начальниковъ монашескихъ орденовъ, выбранныхъ преимущественно изъ такихъ лицъ, на которыхъ папа могъ положиться. Кардиналъ Маннингъ внесъ предложеніе въ пользу папской непогрѣшимости. Съ своей стороны папа представилъ собору 21 правило De Ecclesia— "О церкви", въ которыхъ излагалось ученіе о духовной власти и полномочіяхъ католической церкви и въ значительной мѣрѣ повторялись анаеемы Силлабуса. Законы церкви ставились папой выше гражданскихъ; церковь — выше государства.

Силлабусь и De Ecclesia воскрешали доктрину, которую наиство пыталось проповѣдывать еще въ XVI в. и которая предоставляла церкви право возмущать народы противъ гражданской власти, если-бы та не захотѣла преклониться предъ религіознымъ авторитетомъ. Конечно, паиство XIX в. не могло быть такимъ откровеннымъ, какъ папы XVI в., которые (напр. Сикстъ V) признавали убійство королей фанатиками католицизма законнымъ, вполнъ заслуженнымъ наказаніемъ за равнодушіе къ интересамъ Рима и усматривали въ немъ даже актъ особенной милости Промысла. Папы XIX в. не могли идти такъ далеко. Однако Силлабусъ и De Ecclesia содержали ясную угрозу правительствамъ. И эта угроза не оставалась пустой фразой: какъ разъ въ это время ультрамонтаны вели ожесточенный походъ противъ правительства Наполеона III.

## какъ франція пришла къ отдравнію цвркви отъ государства? 767

Опредѣливъ свое отношеніе къ государству и обществу, нана нашелъ нужнымъ высказать свой приговоръ и надъ современной наукой. Это онъ дѣлаетъ въ канонахъ De fide— "О вѣрѣ", гдѣ провозглашаетъ, что "научныя мнѣнія, признанныя церковью противными ученію вѣры, представляютъ заблужденія, лишь прикрытыя видомъ истины". Римская церковь поставила себя высшимъ судьей науки и потребовала, чтобы разумъ навсегда преклонился предъ вѣрой.

Теперь можно было увънчать все дъло: провозгласить папу не только верховнымъ, но и непогрѣшимымъ главою церкви, превратить церковное общество въ самодержавную монархію и упрочить самодержавныя прерогативы монарха папы на вѣчныя времена.

Папа объявляеть обязательный для всёхъ вёрныхъ сыновъ католической церкви догмать о непогрёшимости папы ех cathedra. Папство поставило себя выше не только всякой свётской власти, но и всей церкви. Церковь стала рабой самодержавнаго первосвященника Рима.

Провозглашеніе новаго догмата совпало во Францін съ учрежденіемъ третьей республики. Отолкновеніе между папствомъ, объявившимъ войну наукъ, разуму и наредному праву, и полнтическимъ строемъ, основаннымъ на народномъ правѣ и отстанвающимъ торжество идеаловъ культуры, было неизовъжно. Католицизмъ немедленно началъ борьбу съ республикой и велъ ее безъ перерыва въ теченіе 35 лѣть, чте, въ концѣ концовъ, поставило республику въ необходнместь отявлять, точнѣе, освобедить государство отъ римсконатолической церкви.

**Ө.** Россейкина.

e

Digitized by Google

(Окончание слъдуетъ).

# Очерки религіозной жизни въ Германіи.

Дѣло пастора Цезара (Fall César).

#### Ръшение Консистории.

19 Апрѣля 1906 года на вакантное мѣсто пастора въ Рейнольдовскомъ приходѣ въ городѣ Дортмундѣ (Пруссія) былъ приглашенъ пфарреръ Цезаръ изъ мѣстечка Визенталя въ Великомъ Герцогствѣ Саксенъ Веймарскомъ. Новый пасторъ уже 18 лѣтъ состоялъ на службѣ и былъ извѣстенъ, какъ выдающійся проповѣдникъ и анергичный церковный дѣятель. Пробная проповѣдь его понравилась паствѣ, и онъ избранъ былъ единогласно; по крайней мърѣ формальнаго протеста ни съ чьей стороны,---ни съ позитивной, ни съ либеральной,--не нослѣдовало. Но, очевидно, до мѣстной.--Вестфальской (въ г. Мюнстерѣ)---Консисторіи допли слухи о нецерковномъ направленіи мыслей новаго пастора, и въ концѣ іоня, т. е. спустя два мѣсяца послѣ избранія, Цезаръ вызванъ былъ въ Мюнстеръ на "коллоквіумъ" <sup>1</sup>), или, попросту говоря, на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По церковному закону отъ 15 Авг. 1898 г. (§ 12, Absatz 3: über die Anstellungsfähigkeit und Vorbikdung der Geistlichen) Консисторія имъетъ право вызвать на коллоквіумъ пасторовъ, переходящихъ наъ другой Landeskirche. Но законъ этотъ считается пустою формальностью и, по крайней мъръ, въ данной мъстности инкогда не примънялся на практикъ. Чъмъ же объясняется эта экстраординарная мъра предосторожности по отношенію къ Цезару? Консервативная. пресса (см. напр. статью Ernst Bunke "Der Fall Cèsar" въ "Reformation", 1906, № 35) указываетъ на то, что либералы Прусской церкви за послъднее время стараются уснянъ свои ряды, переманивая единомышленниковъ-пасторовъ наъ другихъ, менъе консервативныхъ, церквей, и что при избраніи Цезара главную роль игралъ мъстный пасторъ Траубъ, извъстный своимъ радикализмомъ

экзаменъ, гдъ ему и предложены были именно тъ вопроси. по которымъ, какъ предполагали члены Консисторіи, онъ отступалъ отъ ученія Прусской евангелической церкви. Въ результать оказалось, дъйствительно, что Цезаръ слишкомъ увлекся идеями "моднаго" богословія, и Консисторія отказалась утвердить его избраніе. Свое ръщеніе Консисторія мотивировала слёдующими соображеніями:

"Св. Писаніе и ученіе евангелической церкви существенными условіями пастырства ставять ввру въ воплощеннаго, распятаго и восвресшаго Богочеловъка и убъждение въ спасительномъ и умилостивительномъ значени для человъчества жизни, страданій и воспресенія Інсуса Христа. Пасторъ Цезаръ отвергаетъ воскресение Христа. Сообщения Евангелий объ этомъ онъ считаеть попыткой учениковъ объять необъятное. Правда, онъ признаеть Христа возвышеннаго (orhöhten), черезъ смерть восшедшаго ко Отпу, и даже допускаеть возможность духовнаго общенія нашего съ Нимъ и молитвы къ Нему, хотя и отрицаеть чудеса въ собственномъ смысль. Но, съ другой стороны, Цезаръ утверждаеть, что Христосъ рожденъ такъ же, какъ и всв прочіе люди, что Онъ избранъ и надъленъ отъ Бога по преимуществу и отличается отъ пророковъ, но не по существу, а лишь по степени; что Онъ, хотя и побъждалъ гръхъ, но не былъ свободень оть первороднаго греда, подъ которымъ Цезаръ понимаеть наслёдственность, присущую всёмь людямь и вліяюную на всю нашу жизнь. Жертву Інсуса по отношению къ говховному міру онъ нонимаеть въ томъ смысль, что вся жизнь Его была самопожертвованіемъ и добровольная смерть Его была проявлениемъ высшей любвя Его къ міру; но спасительное и искупительное значение жизни, смерти и воскресенія Інсуса для челов'ячества онъ отрицаетъ. Поэтому не можеть быть сомнания въ томъ, что Цезаръ отвергаеть основныя въроисновъдныя истины, признанныя овангелической

и вызвавшій уже противъ себя судебный процессъ ("Fall Traub"). Безсильная въ борьбъ съ либерализмомъ въ предълахъ своей собственной области. Прусская церковная власть старается, по крайней мъръ, не пускать въ Пруссію либеральныхъ пасторовъ неъ другихъ церковныхъ ебластей. 9\*

.

· · · ·

.

,

14 . • \*

769



церковью Вестфалін (§ 1 Церковнаго Устава) и твых оправдываеть решеніе Консисторіи<sup>4</sup>).

Такных образомъ получается весьма еригинальное явленіе, возможное только въ протестануствь: пасторъ одной наъ нъмецкихъ Landeskirchen, долгіе годы олужившій въ ней и пріобръвшій извъстность, признань негоднымъ въ другойсосѣдней-Landeskirche, какъ еретикъ и отступникъ въ самыхъ кардинальныхъ пунктахъ въроненовъдания, и принужденъ возвратиться на свое прежнее мвсто. Такое противорѣчіе не могло не вызвать соблазна среди върующей части протестантскаго общества. Само собой возникаль вопрось; въ чемъ же связь между протеставтами и претестантскими Landeskirchen, и не ближе ли стоять позитивные протостанты къ католикамъ, чъмъ къ либераламъ? Недоумъніе было тъмъбодже естественно, что Прусскіе пасторы, герен послёднихъ процессовъ, держащіеся (какъ напр. Филлеръ) \*) не менъерадикальныхъ воззраний, чамъ Цезаръ, преспокойно остаются. на своихъ мъстахъ.

Рейнольдовская община не согласилась съ доводами Консисторін и 27 Іюля 1906 г. подала жалобу въ Верховный Церковный Совыть. Въ этой жанобъ указывается на то, чторвшение Консистория является тяжкой обидой какъ по отношенію къ общинъ, избравшей Цезара единогласно, такъ н по отношению къ Саксенъ-Веймарской Landeskirche; что въколдоквічні не было нужды, такъ какъ не было ни съ чьей стороны протеста противъ избранія, что на коллоквічив подняты были и послужели поводомъ къ неутверждени новагопастора чисто богословскіе вопросы, не нивыше существеннаго значения въ пастырской двятельности; что Консистория, очевидно, стремится къ изгнанию изъ деркви всъхъ направленій, кром'в ортодоксальнаго, и темъ становится въ противорѣчіе съ возарѣніями Summus ерізсорив'я Прусской евангелической церкви, императора, который признаеть факть. развитія христіанства; что, наконецъ, рѣшеніе Консисторін способно вызвать раздоры и споры въ тихой и мирной-досихъ поръ-церковной области в).

<sup>1</sup>) Chronik der Christl. Welt, 1906, № 32 огъ 9 Августа в № 34 огъ 23 Августа; Reformation, № 33 огъ 19 Августа 1906 г.; н мн. др.

2) См. "Очерки религіозной жизни въ Германіи" въ декабрской книжкі. "Богословскаго Візстника" за 1906 годъ.

\*) Chronik. d. Chr. Welt, 1906, № 32; Reformation, 1906, № 33.

Но не една только Рейнольдовская община была недовольна ришениемъ Конскстории: вся либеральная богословская печать, а отчасти и свътская, приняла сторону Цезара и напала на Прусскую Церковную власть, обвиняя ее въ реакціонерстві, въ намізні реформаціонному принципу религіозной свободы, въ колебаніи и безъ того слабой связи между протестантскими церквами и т. д. Въ свою очередь консервативная печать выступила на защиту Консисторіи, указывая на то, что не можеть быть пасторомъ тоть, кто отрицаеть основныя истины христіанства, что дело Цезара не можеть повредить взаимнымъ отношеніямъ протестантскихъ Landeskirche, такъ какъ унія касается лишь внёшней стороны церковной жизни и не простирается на вопросы въроисповъданія, что, если въ Дортмундъ возникнетъ партійная вражда, то въ этомъ виноваты будуть либералы и въ особенности пасторъ Траубъ своими радикальными воззрениями, и т. д. Однимъ словомъ, возникла обычная при процессахъ противъ либеральныхъ пасторовъ полемика,--упорная и ръзкая, но вмъсть съ тъпъ совершенно безплодная, такъ какъ враждующія стороны стоять на противоположныхъ, непримирнымыхъ на почвъ протестантства, точкахъ эрвнія <sup>1</sup>). Какъ и въ процессѣ Фишера, Верховному Церковному Совѣту предстояла трудная задача,--отминить или утвердить ришение Консистории: отминитьзначило допустить полный произволъ въ проповъди, въ школь, во всей двятельности насторовь къ соблазну върующихъ протестантовъ; утвердить-значило санкціонировать обязательность-по крайней мъръ-для пасторовъ извъстнаго, точно опредвленнаго догматическаго учения, извёстной догнатической нормы, которую уже не можеть переступать евангелическій пасторь; но это противорвчило бы основнымъ принципамъ реформація, -- свободѣ религіозной совъсти, свободъ вислъдования Св. Писания и т. д. Кромъ того прямнив. рвинтельнымъ отвётомъ въ томъ или другомъ смысль В.Ц. Совъть поставиль бы себя на сторону той или другой изъ протестантскихъ партій, --- либераловъ или ортодоксаловъ, и твиъ ускорилъ бы подготовляющийся расколъ. Ничего не оставалось, следовательно, какъ путемъ уловокъ и недомол-

<sup>1)</sup> Удобнае всего просладнать эту полемику но Chronik der, Christlichen Welt, 1906, MM 36, 40, 42 и 43. вокъ постараться угодить "и нашимъ, и вашимъ". Такое именно впечатление производитъ решение В. Ц. С. отъ 26 Ноября 1906 года<sup>1</sup>).

### Ръмение Верховнаго Церковнаго Совъта.

Дёло Цезара разсматривается въ рёшеніи съ двухъ сторонъ-вридической и догматической. Путемъ подробныхъ справокъ и длинныхъ разсужденій В. Ц. С. приходить къ тому заключению, что Консисторія имбла полное право устроить коллоквіумъ и что Цезаръ по своимъ религіознымъ убъжденіямъ негоденъ для службы въ Прусской евангелической церкви, а потому жалоба Рейнольдовской общины оставляется безъ послёдствій. Казалось бы, этого было вполнѣ достаточно. Однако В. Ц. С. не ограничивается простымъ рѣшеніемъ и-въ угоду либераламъ-подробно разбираеть различныя ошибки, допущенныя Консисторіей при производствъ дъла. Указаніе ошибокъ первой инстанціи имъло бы смыслъ, если бы на основании ихъ высшая инстанція постановила пересмотръть дело; но въ решеніи В. Ц. С. эта прибавка возбуждаеть лишь недоумение и отчасти противоръчить самому ръшению. Юридически Консисторія допустила двъ оплошности: во первыхъ, она должна была путемъ колдоквіума установить лишь факть годности или негодности (Anstellungsfähigkeit und Vorbildung Geistlichen) новаго пастора для службы Прусской церкви, между темъ какъ въ дъйствительности она вела процессъ утвержденія въ должности" (Bestätigungsverfahren); во вторыхъ, для ръшенія она привлекла членовъ бюро Провинціальнаго Синода, чего не должна была делать по закону. Съ догматической точки зрвнія, ошибка Консисторіи заключается въ неправильной и предваятой формулировкъ вопросовъ, предложенныхъ Цезару. Но это мисто въ ришени В. Ц. С. такъ характерно. что мы приведемъ его цъликомъ: τ·

"Слъдуеть признать, что коллоквіумъ возбуждаеть недоумъніе: Королевская Консисторія недостаточно уяснила

<sup>1</sup>) Напечатано во всъхъ протест. богословскихъ журналахъ въ концъ Ноября или въ началъ Декабря 1906 года. См. капр., Evangelisch-Kirchlicher Anzeiger, 1906, № 48, Beilàge.

себъ цъль его, которая состоить въ установления годности нли негодности пастора для служенія церкви и въ испытани-для этого-его религіозныхъ убъжденія. Весь ходъ коллоквіума въ Мюнстер' опред'влялся предваятою мыслію объ среси Цезара и направленъ былъ къ уяснению и формулировкъ этой ереси, между тъмъ какъ нужно было лишь дать возможность Цезару-и въ случав необходимости настоять на этомъ---висказаться опредёденно о томъ, какъ онъ върить и какъ проповъдуеть. Въ зависимости отъ этого вопросы о въръ и исповъдании предлагались преимущественно въ такой формулировкв, которая даже съ точки зрвнія церковнаго ученія считается "богословски-условной" (theologisch bedingt), между тёмъ какъ слёдовало узнать только, признаеть ли пасторъ Цазаръ Інсуса Христа, Единороднаго Сына Божія, единных, даннымъ намъ отъ Бога, Посредникомъ спасенія и проповъдуеть ли общинъ о Немъ, какъ объ единой основъ нашего спасения Своев жизния, смертыю и воскресеніемъ (ob Pfarrer César sich zu dem Glauben an Iesus Christus, den eingeborenen Sohn Gottes, als den von Gott uns gegebenen alleinigen Mittler des Heils bekennt und ihn in Seinem Leben, Sterben und Auferstehen als den einzigen Grund unseres Heils der Gemeinde vorkündigt). Евангелическій Верковный Церковный Совіть, какъ онъ уже неоднократно объявляль, всегда держался и будеть держаться этого исповъданія вёры, какь необходимаго условія для духовныхь лиць, желающихъ поступить на службу въ Прусской церкви; съ другой стороны, онь неоднократно высказивался также, что ебязательности богословскихъ въротоповъданныхъ формуль, переланныхъ въ сниводнуескихъ книгахъ (Bekenntnisechriften), нельая требовать, чтобы набъжать полемики и производимой OD CMVTH".

Въ этихъ послъднихъ словахъ: "чтоби избъжатъ полемики и производимой ею смуты" (Sofern jede Aergernis gebende Polemik vermieden wird), — вся суть ръшения В. Ц. Совъта. Консисторія должна была ръшить, можно ли допустить пастора Цезара къ служенію въ Прусской церкви, и такъ какъ ей стало извъстно (какимъ путемъ, — другой вопросъ), что въ нъкоторыхъ существенныхъ пунктахъ онъ отступаетъ отъ ученія этой церкви, то вполнъ естественно было на коллоквіумъ обратить вниманіе именно на эти пункты. Какъ видно

изъ протокода коллоквіума 1), вопросы задавались прямівнительно ко второму члену Апостольскаго снивола въри, благодаря чему и выяснились настоящія уб'яжденія Цезара, которыя, какъ признаетъ и самъ В. Ц. С., недопустимы для прусскаго пастора. Но такая постановка дъла вызвала полемику и смуту", и потому В. Ц. С. предлагаеть на случай новаго коллоквіума свою собственную вбронсповвдную формулу: "върую въ Інсуса Христа, Единороднаго Сына Божія, единаго, даннаго намъ отъ Бога Посредника спасенія, и буду проповъдывать общинъ о Немъ, какъ объ единой основъ нашего спасенія Своею жизнію, смертію и воскресеніемъ". Спрашивается, чёмъ эта новая формула лучше точнаго ученія символическихъ книгъ и, главное, почему она обязательна для свангелическаго пастора, а исповъдание върн въ катихизисахъ Лютера, въ "Шмалькальденскихъ Членатъ", въ Апологіи, въ Symbolum Apostolicum и пр.-необязательно. почему авторитеть В. Ц. Сов'вта выше авторитета Лютера, Меланатона и пр. реформаторовъ? На эти вопросы, конечно, нъть отвъта въ ръшени В. Ц. Совъта: для него самое важное,--чтобы не было "полемики и смуты", а въ этомъ отношени предложенный "minimum" въры вполнъ удовлетворителенъ; ортодоксалы не могуть ничего имъть противъ него. такъ какъ въ немъ нътъ ничего антицерковнаго, а либералн въ слова новой формулы могуть вложить собственныя понятія. Если бы Цезара на коллоквіум' опросили по формуль В. Ц. Совъта, въруеть ли онъ въ Іисуса Христа и т. д.,онъ могъ бы не обинуяся отвѣтить: вѣрую, и въ тоже время оставаться при своихъ радикальныхъ убъяденіяхъ. Правда, въ такомъ случав уже не было бы основанія отказывать ему въ должности въ Дортмундъ, и Прусская церковь обогатилась бы новымъ представителемъ "моднаго богословія", по 'за то не было бы "полемики и смуты"!

#### Продолженіе полешиви.

Несмотря на старанія В. Ц. Сов'вта угодить и правмив, и лівнымъ, полемика и смута не прикратились. Можно даже сказать, что ни одно еще рішеніе В. Ц. С. по діламъ ли-

< 1) Chronik d. Chr. Welt, 1906, N 34.

774

беральныхъ пасторевъ не визивало такого дружнаго взрыва негодованія въ въмецкой печати. Ортодоксали, конечно, били довольны, что жалоба Рейнольдовокой общины была оставлена безъ послъдствій, но нанадки на Консисторію и раз--сужденія отвосительно символическихъ книгъ они накодять ИЗЛЕШНИКИ И Неспреведливные. Kreuzzeitung пазываеть приговоръ В. Ц. С. противоръчивных, неопредъленнымъ и дву--смысленнымъ 1); Reichsbote возмущается твиъ, что В. Ц. С. не ограничился разборемъ жалобы, но прибъгаетъ еще-въ угоду либералань-къ неумвотнымъ наотавленіямъ по здресу Консисторіи 2); Reformation указываеть на то обстоятельство, что Консисторія обязана была во вобхъ подробностяхъ узнать убъждения Цезара, такъ канъ въ его лицъ избиралоя не только провов'ваникъ, но и учитель, и воспитатель паствы; и что глубокое заблуждение думать, будто можно быть проповалникомъ безъ точно опредълежныхъ религозныхъ убъждоній 8). Даже оффиціозный Evangelisch---Kirchlicher An-вшій на себя защиту В. Ц. Совіта въ этонъ ділів, ни точь товорить, что В. Ц. С. не имълъ право устанавлявать для .евангелическихъ пасторовъ какого-то minimum'a въры бееъ COLUCIA BCOR HODKBR (Gesamtkirche) H ALO BLOTT minimum TARD неопредилении и безнийтень (farblos), что поди ними моэлеть подписаться и натолический священникь, и великнивчный протестантский пасторь 4).

Еще разче, конечно, выражаются либералы. Хотя: В. Ц. С. и сдълалъ имъ существенную уступку, высказавшеноь противъ обязательности симвеннуесаниъ книгъ, но самее ришеніе направлено всетаки противъ нихъ, и они різнительно протестують противъ реакціонерной политиви Прусовой дер-KOBHOZ BARETH. P'BILICHIC, ILO HX'S MHEBEID, HC TOASKO HADYшаеть протестантскую свободу, ескорбляеть почтеннато на--стора и Вейнарскую церковь, пропов'ядуеть отжившее прин-• •

1) Cm. Evang. Kirchl. Anzeiger 1906, N 48.

2) Cm. Reformation, 1906, N 49,

 Cm. Reformation, 1906, N 49,
 Cm. crarbo Ernst Bunke "Die Entscheidung des Oberkirchennets im Falle Cesar\* B5 Reformation, 1908, MN 49, 50 g 52.

· .

\*) Cm. orarum "Videant consules", "Der Oberkirchenrat und die Kirchliche Lehrzucht" H "Der Streit um das kirchliche Bekenntnis" Br. Evangel, Kirchl. Anzeiger, 1906, 3434 49, 50 H 52. ۰. 11.14

775

١

,

ципы и т. д., но и заключаеть въ самомъ себъ внутреннеепротиворъчіє: Консисторія экзаменовала Цезара по символическимъ книгамъ, нашла, что онъ отступаеть отъ нихъ, и отказалась утвердить его избраніе; В. Ц. Совѣть призналь, что богословскія формулы символическихъ книгъ необязательны для Прусскаго пастора; казалось он, послёдовательнесть требовала пересмотрёть дёло, тёмъ болёе что и въ юридическомъ отношения Консисторіею допущены ошибки; между твив въ концв всёхъ разсуждений получается слёдующій неожиданный выводь: "не смотря на всё эти недоунізнія, пасторъ Цезарь не можеть быть утвержденъ" 1). Интересна остроумная зам'ятка въ Vossische Zeitung, сравнивающей В. Ц. Советь съ мненческимъ Протеенъ. Протей, морское чудовнще, могь предсказывать, но не хотблъ. Когда, въ полдень, онъ выходилъ изъ морскихъ волиъ, любопытные смеряные оснивли его вопросами, но, благодаря различнымъ хитростямъ, ему почти всегда удавалось уклониться оть отвёля, что для него нетрудно было въ особенности потому, что боги ваделили его способностью превращаться; только вынужденный, онъ изрекаль предсказанія. Справа н слъва уже неоднократно обращаются къ В. Ц. Совъту съ просьбой высказаться откровенно и безъ всякить уловокь, одна ли ортодоксія имбеть право на существованіе въ Прусской церкви, или и либеральному направлению принадлежить такое же право. Каждый разъ однако онь ускользаль отъ прямого отвѣта. Но вотъ подоспълъ Fall Cesar. Всъмъказалось несомивниных, что адвсь уже В. Ц. Соввту невозножно отделаться двусыноленнымь отвётомь; либералы держали современного Протея за руки, ортодоксалы за ноги. И все-же онъ ускользнулы 2) •

Всего болье рышение В. Ц. С. огорчнио Решнольдовскуюобщину, твиъ белее что неходъ дела быль для нея совершенно неожиданнымъ. 29 Ноября въ Дортмундъ состоялосьмногочисленное собраніе либераловъ для выраженія проте-



<sup>1)</sup> См. въ особенности рѣчь Кильскаго профессора Ваумгартена на либеральномъ собранія въ Дортмундв 29 Ноября 1906 года-Chronik d. Chr. Welt, 1906, № 51, S. 596-599. Онъ же называеть ръшеніе В. Ц. С.eine kluge Ausflucht aus einer sehr peinlichen Situation,-xитрой увертков наъ очень неловкаго положения (В. 598). 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CM. Reformation, 1906, Ne 49, S. 783.

ста. Говорили, между прочимъ, проф. Sell изъ Бонна, проф. Baumgarten изъ Киля, пасторъ Traub и др. Постановлена была единогласно слъд. резолюція:

"Мы протестуень противь рышенія В. Ц. С. во ныя избирательныхъ правъ нашей общины. В. Ц. Сов'ять призналъ, что богословские взгляды пастора Цезара сами по себт не могуть служить причиной неутверждения его; темъ не менъе побъда осталась за Консисторіей, на ръшеніе которой вліяли остающіяся до сихъ поръ неизвізстными лица. Считая дъйствительнымь избрание Цезара, законное и никвиъ неопротестованное, мы видимъ въ поступкъ В. Ц. Совёта нарушеніе избярательныхъ правъ общины. Мы протестуемъ противъ ръшенія В. Ц. С. во имя евенгелин. Прусской церкви, такъ какъ статаомъ позоромъ для нея отказъ заслужежному непрусскому пастору со сторены Прусской церкевной власти. Бели направление Прусской церкви зависить оть случайнихъ богословскихъ взглядовь провинціальной Консисторіи и если В. Ц. С. въ такомъ важномъ дълъ малодущие отказывается вроводить собственныя возарьнія, то мы видимъ въ этомъ не только неумъстное самоуничижено верховной церковной власти, но и серьезную опасность для всей свангелической церкви. Мы протестуемъ во имя нашей прегестантской веры и совести. Мы требуемъ въ первовныхъ жнаненныхь вопросахь прямыхь рышеній, а не хитрыхь уловонъ (Spitzindigkeiten). Мы требуемъ правовыхъ гарантій для пояной отмены судовъ надъ сретихами (Ketzergerichte), каковне суды приносять непоправлины вредь нашей церквы и несовивстным оъ нашей протестантовой свободой соввоти. Въ нашей протестантской въръ мы отвътотнени предъ;одной только властью, предъ Богомъ".

На этомъ же собрании составлена была привѣтственная телеграмма пастору Цезару: "Собрание шлетъ благодарный привѣтъ поборнику евангелической вѣры и обѣщаетъ оставаться вѣрнымъ въ борьбѣ за протестантскую свободу совѣсти. "Годенъ" тотъ, кто не можетъ итти противъ истини" <sup>1</sup>).

Но однимъ протестомъ не ограничилась Рейнольдовская община: желая во что бы то ни стало добиться побъды ли-

. .

1) Chronik d. Chr. Weit, 1906, NN 51 H 52: "Dortmunder Pretestversammlung zum Fall Cesar".

берелизна, она апеллировала въ высшую инстанцію Прус--ской евангелической церкви,-къ императору Вильгельму II, какъ Summus episcopus'у, если не ошибаемся, первый сдучай за всю трехлётною исторію процессовь претнев либеральныхъ пасторовъ. Въ общирномъ прошения отъ 14 Декабря 1906 года 1) подробно излагается весь конь леда, приводится почти пранкомъ рышение В. Ц. Совъта и указывается, какое грустное внечатятые произвело это рыненіе въ либеральныхъ кругахъ общества; съ разныхъ сторонъ общинъ совътовали принять ръшительныя мъры, въ родъ отделения отъ церкан <sup>2</sup>). Но община не последовала отниъ совётань, въ увёренности, что справедлевость всотаки восторжествуеть. Община просить императора защитить протестантскую свободу совъсти, попранную церковною властію, и измёнить въ этомъ смыслё церковное законодательство. Нам'вчаются и пути, по которные должна ятти реформа: 1) окончательно отменить коллоквумы, которые ведуть къ средновъковымъ судамъ надъ сротиками; 2) ръшеніе въ вопросахъ ввроученія поручить особой инстанціи, независимой оть церковной администрація, чтобы освободить насторовь и общины оть настоящаго неопределеннаго-въ правовомъ отвошевія .... положенія; 3) законнымъ порядкомъ установить отейтотвенность В. Ц. Сов'ята въ случаяхъ посягательства провинціальныхъ консисторій на свободу вёры и сов'єсти пасторовъ и общинъ.--Въ половинъ Января 1907-года въ печати появилось сообщеніе, что Инператоръ потребоваль себв акти по двлу Цезара 8). Надежди либераловъ оживилнов. Всямъ извъстно, что Вильгельнъ II принимаеть близко къ сердцу религіозные интереси (напр., его участіе въ спорв

<sup>1</sup>) "Eingabe der evangelischen St. Reinoldi-Gemeinde Dortmund an Seine Majestät, den König von Preussen, in Sachen des Entscheids des Ev. Oberkirchenrate im Fall Cesar, laut Beschluse fürer Gemeindevertretung vom 14 Dezember 1906". Honmark remars upomesia au Ginrehik d. Christi. Weit, 1907, M 3, S. 31-37.

<sup>2</sup>) Es hat nicht an Stimmen gefehlt, welche uns. zu aussergewöhnlichen Schritten, wie zum Austritt der Gemeinde aus der Landeskirche und anderem drängen wollten, als Antwort auf das Vorgehen des Konsistoriums und des Oberkirchenrats gegen die hiesige Gemeinde. Ibid. S. 81.

<sup>3</sup>) Chronik d. Chr. Welt, № 3, S. 39 отъ 17 янв. 1902 г.

778

Digitized by Google

о "Вавилонть и Виблін") 1), дорожить миромъ и единеніенъореди протестантовъ (напр., его рѣчи по поведу освящения Бевлинскаго собора) и что, наконецъ, симпатія его далеконе на сторонъ ортодоксановъ, что видно хотя бы наъ ососевной близости къ нему проф. А. Гарнака. Однако и на этоть разь либераловь ожидало разочарование: 22 Января 1907 г. Рейнольдовская община получила оть В. Ц. Совъта указъ, въ которомъ сообщается, что процение ся на Высочайныее ния передане императоромъ въ В. Ц. Сов'ять для резсноярвнія и рёшенія и что В. Ц. С., разсмогржиъ проекть. о изивнении церковнаго законодательства, "не находнуь возможнымъ сообщить общинь о своемъ отношения къ этому проекту но существу" 2). Этинъ указомъ Fall Cesar былъ ваконченъ, по крайней мъръ, юридически: Цезаръ пранужденъ быль остаться на прежнемъ мъсть, а въ Дортмундъ набраять онять другой насторь. Но борьба между либерелами и ортодонсалами, возникшая ноъ за этого дела, но прекратилась и сще долго, в'вроятно, будеть волновать німецкое общество <sup>8</sup>). Мы сотановимся ва двухъ новблинать моментать. этой борьбы.

Нелюбезный пріємъ, еказанный Цезару Прусскими церкавными властими, насалоя прояде всего Веймарской Landeakirche, къ которой онъ принадлежить, и нужно было ожидать, что она такъ или ниаче отзевется на это событіе. Дѣйствительно, въ концъ декабря прошлаге года созвань быль въ Веймарѣ мѣстный соберъ (Landes-Synode), который и заиялся прежде всего дѣломъ Цезара. Большинетво членовъ собора приладлежало кълнберальному направленію и потому ходъ засѣдавый принянъ сразу враждебный но отношенію къ Прусской церкви характеръ. Суперъ-интенденть Frenkel доказнваль въ своей рѣчи, что въ янцѣ Цезара, одного изъ лучщихъ веймарскихъ церторовъ, оскорблена вся Веймарская церковь; теперъ, когда такъ много геворять объ едннении протестаютскихъ церквей, величайнная наъ нихъ, Прусская, идеть по пути, ведущему не къ единенію, а къ раздъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. "Очерке резигіозной жизни въ Германія" въ "Богословскойъ. Въстникъ", 1903, Сентабрь, стр. 138—142.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Cheonik d. Chr. Welt, No 7, St. 80 orb 14 Февр. 1907.

<sup>•)</sup> CM. BARP. Reformation, 1907, JGAS 2, 4, 5.

ленію. Проф. Wendt заявиль, что достойныйшимы отвытомь со стороны Веймарской церкви на Fall Cesar было бы отмына коллоквіума; для пасторовь, давно уже состоящихь вь должности, коллоквіумь крайне обременителень; значеніе его, какъ экзамена религіознаго или, точнье, богословскаго, весьма сомнительно, а выяснить пастырскія достоинства или недостатки экзаменуемаго коллоквіумь не можеть. Попытки консервативныхъ членовь представить Fall Cesar внутреннимъ дъломъ Прусской церкви, которое не касается веймарцевъ, не имѣли успѣха, и резолюціей собора постановнено было просить Веймарское правительство привять мѣры къ уничтоженію коллоквіумовъ и къ введенію однообразныхъ экзаменовъ на званіе пастора во всѣхъ Landeskirchen <sup>1</sup>).

4 Января 1907 г. въ В: Ц. Совъть поступило слъдующее заявление, соотоящихъ на служов пасторовъ. Прусской церкви нодписанное 147 именами: "По поводу решения въ деле Цевара нижеподписавшеся считають своею нравственною обязанностью заявить В. Ц. Совъту, что они принципіально согласны съ пасторомъ Ц. въ вопросѣ о вліяній результатовъ "моднаго богословія" на значеніе церковнаго исповѣданія и что они и впредь будуть проводить въ своей служебной деятельности эту течку врения,---вы уверенности, что такимъ образомъ они лучше всего могуть послужить дълу Евангелія" (...dass sie grundsätzlich mit Pfarrer Cesar übereinstimmen in der Anwendung moderntheologischer Erkenntnisse auf ihre Stellung zum Bekenntnis, und dass sie auch fernerhin in ihrer amtlichen Wirksamkeit diesen Standpunkt:vertreten, überzeugt, auf diese Weise dem Evangelium am besten zu dienen) ". Другими словами, 147 прусскихъ пасторовъ объявили, что они вполнъ солидарны съ Цезаромъ въ его богословскихъ, убъждениять, а такъ какъ именно изъ-за этихъ убъждений Цезаръ признанъ негоднымъ для Прусской церкви, то, очевидно, заявление носить чисто провокаторский карактерь по отношению къ В. Ц. Совъту, вызывая его: принять тъ женкъры: въ поднисавшимся, какія приняты по отношенно къ Цезару, т. е.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Welmarische Landessynode" BB Ohron. d. Chr. Welt, 1907, Ne 6 S. 69-72.

<sup>2)</sup> Gemeinschaftliche Erklärung proussischer im Amt stehender Pfarrer nach der Entscheidung im Fall Cesar<sup>4</sup>. Cm. Chronik d., Chr. Weit, 1907, N 3, 5, 29.

изглать ихъ изъ церкви, какъ негодныхъ. Не сдѣлавъ этого, В. Ц. С. впалъ бы въ очевидное противоръчіе съ своимъ -собственнымъ ръшеніемъ. Краткость заявленія и появленіе его въ печати прежде, чъмъ оно попало въ В. Ц. С., доказывають, что цёль авторовъ была не защитить свою точку зрѣнія предъ церковною властью, а просто произвести демонстрацію. Такъ понялъ заявленіе и В. Ц. С., но и здѣсь онъ остался въренъ своей вынужденной језуитской политикъ: онъ не обошелъ заявленія молчаніемъ, но не отв'ятилъ и ръшительными мърами на вызовъ либеральныхъ пасторовъ; онъ ограничился весьма многословнымъ расплывчатымъ, но крайне слабымъ и неувъреннымъ указомъ, въ которомъ, не входя въ обсуждение вопроса по существу, доказываетъ въ тонъ правоученія, что не хорошо пасторамъ вдаваться въ партійную борьбу, что обязанность ихъ состоить въ проповъди слова Божія, что желаніе пасторовъ произвести многочисленными подписями давление на церковную власть неумъстно и неосуществимо <sup>1</sup>), и т. д.

Судя по послѣднимъ извѣстіямъ, В. Ц. С. рѣшилъ изиѣнить практику процессовъ противъ либеральныхъ пасторовъ, чтобы избѣжать новыхъ скандаловъ: Консисторіи на будущее время, прежде чѣмъ постановить свое рѣшеніе по тому или другому "дѣлу", должны сноситься съ Верховнымъ Церковнымъ Совѣтомъ <sup>2</sup>).

Діаконъ Н. Сахаров.

Верлинъ. 27 Февраля 1907 г.

<sup>1</sup>) Reformation, 1907, No.9, S. 141-142.

<sup>2</sup>) Düsseldorfer Zeitung, 1907, Ne 68.

781



# РЕЛИГІОЗНЫЙ ЭКСТАЗЪ

# ВЪ РУССКОМЪ МИСТИЧЕСКОМЪ СЕКТАНТСТВЪ.

(Продолжение).

в) Возбужденіе дыханія.

Экстатическія слезы сектантовъ, превращаясь въ рыданіе, Слезы и воздыханія. уже, собственно говоря, переходять въ раврядъ дыхательныхъ проявления. Но и помимо того, оне стоять въ теснейшей связи съ двятельностью дихательной функции у сектантовъ во время экстаза, появляются обыкновенно совывстносъ дихательними симптонами, образуя лишь одно изъ звеньевъ въ ихъ цвпи. Всхлипыванье, вздохи, хныканые, стопы, слезы, плачь, рыданіе-воть та группа физіологическихь явленій, которая чаще всего заполняеть картину сектантскаго экстаза въ его начальной фазъ. На собраніяхъ первыхъ малеванцевъ (въ періодъ возникновенія ихъ секты) экстазъ наступаль послё непродолжительнаго пёнія и въ началь состоялъ, главнымъ образомъ, изъ сочетанія слезъ съ дыхательными разстройствами: "начинаются вздохи, всхлипываныя, слезы то у того то другого изъ присутствующихъ; затвыъ начинають плакать многіе" <sup>1</sup>). Тоже повторяется у нихъ и теперь: на собраніяхъ, "во время пѣнія,.. то въ томъ, то въ другомъ мѣ. ств хаты начинають раздаваться то всхлипыванія, то возгласы, то рыданія" 2). Оренбургскіе хлысты на бесёдкахъ молятся

<sup>1)</sup> Сикорский, Психоп. эпидемія, с. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ясеенчъ-Бородаевская, Сектантство въ Кіевеной губернін (Живая Старина, 1902, вып. 1, с. 62).

"съ плаченъ, воздыханіенъ и бівніенъ въ перси" 1). На радъніяхъ Кубанскихъ шавопутовъ "сначала пъсни поются печальнымъ мотивомъ, причемъ неръдко слышатся всхлипыванія, тяжелые вздозы, которые часто пореходять во всеобщій плачь" 2). Въ одномъ собрании Кавказскихъ прыгуновъ "pasрыдаетиеся братья и состры, съ видимымъ сокрушениемъ, повергались на землю и въ такомъ положения оставались не менье четверти часа. Сказатель читаль молитвы и, подъ вліявіеть общаго плача и воя, исполняль свою обяванность съ большимъ увлечениемъ. Въ голосъ его слышались сдержанныя рыданія, онь часто и глубоке своихаль, сь главахь стояли слевы. Болбе часу продолжалась эта картана, дъйствующая на самне снаране нервы. Бабн рыдали и голосили, мужики сдержанно вселипывали и, кладя земные поклоны. крѣпко прикладывались ябомъ къ землѣ, пролеживая въ такомъ положении подолгу" 3).

Отмѣченное сочетаніе слезъ съ дыхательными проявленіями, характеризующее начало экстаза у нашихъ сектантовъ-мистиковъ, такъ тѣсно прививается къ ихъ пріемамъ выраженія религіознаго чувства, что даже слабое возбужденіе послѣдняго влечеть за собою всхлипыванія, вэдохи, слезы и т. д. Наличность этихъ физіологическихъ симптомовъ во время молитвы, въ связи съ вѣкоторыми тѣлодвиженіями, считается однимъ изъ отличительныхъ признаковъ упомянутыхъ сектантовъ, на основаніи котораго къ нимъ, между прочимъ, прилагаютъ во многихъ мѣстностяхъ названіе "богомологъ" <sup>4</sup>). "Казанскіе хлысты, по словамъ Урбанскаго, отъ

•) По сповамъ свящ. Тифлова (Мон сношенія съ хлыстами, Астракан. Е. В., 1888, № 1<sup>4</sup>, с. 751), хлыстъ Михайлушка, созывавшій "божескія собранія" въ с. Заплавномъ. "былъ образеца богомола, стучащазе воловой воїз пола, громко вздыхающаго и сокрушенно кивающаго". "Вогомолами" хлыстовъ называли уже въ XVIII въкъ: "народная ръчь обносится, что они богомолы" (Чистовича, Дъло о богопротивныхъ сборищахъ и дъйствіяхъ, Чтенія общ. ист. и древ. росс., 1887, кн. 2, с. 35, 36); уже тогда они "просили Бога съ воздыханіемъ" (Ил. Б-ет, Данныя 40-хъ гг. XVIII ст. для исторія "тайной бестады святыхъ отецъ", Православное Обозрѣвіе, 1862, т. 8, августъ, с. 452).

10

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Оревб. Е. В., 1899, № 18, с. 682.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сели. Данилось, Свъдънія о сектантахъ ст. Кальниболотокой, Кубанской области (Ставроп. Е. В., 1891, № 5, с. 145-146).

<sup>5)</sup> Динжлыштедта, Закавказ, сектанты, с. 10.

православныхъ отличеются приноднятымъ религіознымъ настроеніямъ, каковое неръдко выражается у нихъ во вздохахъ и всялипываніяхъ при церковномъ богослуженін" 1). У Оренбургскаго хлыста Михея Ильина, когда онъ бывалъ въ церкви, священникъ не разъ замъчалъ "кривлянье, пошатываніе въ ту и другую сторону, плачь или слезы..., стучанье лбомъ объ полъ при положении земныхъ поклоновъ, біеніе себя въ грудь, вздожи и жныканье при чтенік апостола, овангелія или поученія"<sup>2</sup>). Послѣдователя новой Курской секты "брата Василія" "неопустительно посвщають богослуженіе, стоять въ храмѣ, какъ скованные, словно вниваясь гназами въ лики святыхъ; кресть делаютъ истовый, широкій, молятся съ необычайнымъ усердіемъ, но приэтомъ часте седихають, есхлипыевють, ударяють себя въ грудь, проявляя всв признаки сильнаго душевнаго волневія. Нівкоторыя изъ женщинъ, послѣдовательницъ Василія, вздрагиваютъ, трясутся, а иногда и истерически плачуть, когда подходять ко кресту или иконамъ" 3).

Особенно легко наступають слевы совмѣстно съ дыхательными разстройствами у сектантовъ при пѣнія духовныхъ роспѣвцевъ и, вообще, чего-либо "божественнаго". Оренбургскій миссіоперъ М. Головкинъ, неоднократно бесѣдовавшій съ мѣстнымъ хлыстовскимъ вожакомъ 11в. Утицкимъ и его сторонниками, обыкновенно, послѣ бесѣды, просилъ ихъ "попѣть духовныя пѣсни". "Во время пѣнія Утицкій въ такть притонывалъ ногами, потрясалъ и похлопывалъ руками, плакалъ, всялипывалъ, голосъ его постепенно переходилъ въ очень громкій и вся его фигура выражала изступленіе" 4).

3) Свящ. Шевалеевский, Курское сектантство, Курскъ, 1905. с. 72.

4) Джло Оренб. окр. суда о хлыстах Утицких и Строгановой. № 3383, т. 1, л. 124 об. (показаніе М. Головкина). Ср. "Производство судебнаго слюдователя по важнийшими диалами округа Воронежскаго окружнаго суда по дилу о оовращении чазакоми Иваноми Назаровыми Утицкими кр. Александры Андреевны Китаевой ва хлистовскую сребь" (началось 19 дек. 1902 г., окончено 13 авг. 1903 г.), № <sup>519</sup>/903 (478), л. 152 об. (показаніе того же Головкина 1903 г., 28 іюля, въ бытность его Симбир. епарх. миссіонеромъ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Урбанскій, Религіозный быть хлыстовь Казан. г. (Извъстія по Казан. Вв., 1903, № 12, с. 460).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъло Оренбурзской дух. консистории "о поязнишейся ет предплаха Оренбургской епархии секты "отранниковъ Вожикъв" (началось 21 январа 1861 года), архивный № 6663 <sup>6</sup>, л. 124: донесение свящ. Албертова 3 мая 1861 г.

Этой неудержимой наклонностью сектантовъ живо реагировать на религіозное півніе виділеніемъ слезнихъ железъ, всклишиваніями и тілодвиженіями иногда съ успёхомъ пользовались для опреділенія икъ принадлежности къ мистикоэкстатическимъ сектамъ. Такъ, между прочимъ, било предложено Коливанскимъ клыстамъ, выдававшимъ себя за молоканъ, пропівть какой-нибудь стихъ; они запівли, и ихъ настоящая природа сразу сказалась: "немедленно всё принкли въ особенное возбужденное нервное состояніе… почти есъ.. плакала, півкоторые начали еслипьсять, а иные пристукивать ногами" <sup>1</sup>). Подебныя сцены постоянно происходять на сектантскихъ радівніяхъ, глув півніе составляеть одно язъ могучнихь оредствъ эксталированія.

Но не только молитва или поніе, даже мысль, имбющая соприкосновеніе съ религіей, экзальтируеть сектантовъ. Поэтому, они "постоянне сведыхають, тоти слевны лють изэ гляз" (роспъвецъ налопутовъ)<sup>2</sup>). Современнаго Оренбургскаго илыста характернаують такъ: "онъ тихъ, кретекъ, сдержанъ въ сдовагъ, часто вздиалеть и плачеть о своихъ и чужилъ средственно наблюдавшій Петербургокихъ послъдователей ханста Миханла Рябова, такъ охарактеривованъ и тъ въ своемъ донесения констисторія: сектанты "то и бъло все вздилають, закатываютъ глаза и произносятъ краткія молитвенныя воззванія... всегда экзальтированные, лица у нихъ блъдныя, испитыя, «ъ блестящими глазами, ръчв ласковыя и умиленныя" 4).

Дыхательныя разотройства, соединяющіяся въ сектантскомъ экстазѣ со слезами, нерѣдко принимаютъ форму непроизвольнаго, судорожнаго смъха. Самарскіе монтаны (послѣдователи Щеглова) при чтеніи св. писанія "приходили въ какое-то особенное состояніе: они то планали, то смъя-

Слезы и смъхъ.

<sup>1</sup>) Свящ. Казанский, Письмо въ редакцию Самар. Еп. Вёд. (Самар. Е В. 1896, № 21, с. 944; Мисс. Обозр. 1896, дек., кн. 1, с. 477).

2) Ведоствевеца, Среди сектантовъ (Слово, 1881, февраль, 43).

<sup>5</sup>) Оренб. Е. В. 1899, № 18, с. 681.

4) Отношение канцелярии синод. оберъпрок. на имя министра вн. дълз отъ 26 авг. 1893 г. (Дъло Оренб. окр. с. объ Утицкихъ, № 3383, т. 2: "Иредварительное слъдствие судеб. слъдователя Оренб. о. с. по важ. дъламъ по дълу обв. казака Городищ, ст. И. Утицкаго и др. въ распространени секты хлыстовъ или людей Вожихъ", началось 26 мая 1895 г., оконч. 5 ноября 1896 г., листъ 75 об.).

10\*

лись, дълали различныя телодвиженія. Въ такое состояніе приходили не всѣ, а только избранные, на которыхъ, по словамъ Щеглова, сходила благодать св. Духа <sup>1</sup>). Пророчество у нихъ иногда сводилось къ тому, что пророкъ "просто илн плачеть или смиется или запость "Святый Боже" 2). Народъ называль монтань "смахорыдающими, потому что въ состояни мнимаго одухотворения" они "приходять въ состояние истерики-смюются, восторгаются, рыдають" 8). То же наблюдалось у Оренбургскихъ хлыстовъ. По донесению свящ. Нижнеозерской станицы Гумелевскаго, на "ночныхъ бесъдахъ" у извъстнаго Оренбургскаго хлыста Осипа Дурманова, "во время пѣнія нецерковныхъ стиховъ, Дурмановъ и прочіе приходять въ экстазъ: машуть руками, притопывають, то умиляются до слевъ, то весело смиются" (). Женщины, посъщавшія собранія у Оренбургскихъ хлыстовъ Войкиныхъ, "нашли въ нихъ черту не совстить нравственную, именнохохоть при чтеніи и пъніи, неутъшных плачь, во вреня котораго старшій изъ братьевъ Войкнинкъ полагаль на каждаго плачущаго руку и твмъ ихъ успокоивалъ" 5). Хлысть Лукъянъ Пузаковъ назывался у мъстныхъ сектантовъ "поливщикомъ-садовникомъ": "онъ завлекалъ людей плаченъ и смяжомъ" 6). Экзальтированныя моленія хлыстовъ д. Девятаевки (Оренб. г.) сопровождались истерическими рыданіями,

5) Дпъло Оренб. конс. о сектъ "странниковъ Божішхъ", № 6663<u>4</u>, п. 52-53.

6) Дкло Судебнаго слидователя 1-го участка Орьнбургскаго у. о казаки Егори Пузакови, Якови Скрыпникови и др., обвин. по 196 и 203 ст. Улож. о наказ., № 69, п. 3 об. Ср. Дило Оренб. конс. о Дурманови и Рябови, № 53<u>6</u>, п. 129 об., н Дило Оренб. консистории "о совращении въ расколз казака Якова Скрыпникова съ женото его Анной Лукъяновой—казаками Егоромз Пузаковыма, Лукъяномъ Дасковскимъ и Кузьмой Кулькинымъ" (началось 17 ф. 1888 г., кончено 3 марта 1890 г., № 32215<u>6</u>, п. 27 (Лукъявъ Пузаковъ "и плакалъ, и хохоталъ").

Гребнеез, Очерки изъ исторіи сектантства мистическаго направленія въ Самарскомъ крав (Самарскій Вістинкъ, 1894, № 38).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О монтанской сакть ез с. Дубовомъ Уметъ Самар. у. (Самар. Е. В. 1870, № 19, с. 451).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Калатузова, Монтаны (Эпоха 1865, № 8, августь, с. 1; Тульскія Е. В., 1865, № 13, с. 12).

<sup>4)</sup> Дляло Оренбуреской дух. консистории "обз урядникть Осипть Григорьсять Дурмановть, принадлежащема то свять людей Вожникть, и о мъщаникть Михаилть Рябовть" (началось 31 янв. 1891 г., кончено 19 ноября 1892 г.), № 53<u>6</u>, л. 37.

смикломъ или пророчествомъ"<sup>1</sup>). Новохоперскій ілисть Ламтевъ при слёдствін заявилъ, что онъ "получилъ особенную благодать, такъ что, корда стонть въ церкви, то впадаеть въ какое - то забвеніе, плачеть, смиется"<sup>2</sup>)... Тамбовскій ілысть-богомолъ Зотовъ, какъ мы видёли, на радёніяхъ "плакалъ, какъ никогда не плакисалъ", а потомъ непроизсольно смиялся ("на меня нападалъ смёхъ"<sup>8</sup>).

Иной разъ слезы и смъхъ распредъляются между разными участниками въ радъльномъ экстазъ, такъ что въ собрании одновременно раздается смехь и плачь: "иные плачуть, другие хохочутъ" (радъние Тамбовскихъ хлыстовъ - богомоловъ) 4). Въ собраніяхъ шалопутовъ, бывало, "двъ женщины садятся посреди хаты, кланяются всвых и плачуть де истерики; всв жо прочіе въ это время смиются и хохочуть до истерики" <sup>в</sup>). О хлыстахъ Оренбургскаго увада свящ. Иллюминарскій доносиль въ 1889 г.: "Оть пенія стиховъ (они) могуть приходеть въ изступление, смотря по темпераменту человвка, кто начинаеть плакать, кто хохотать, плясать, волосы рвать, говорить несвязныя ричи, называя это благодатію св. Духа" •). У первыхъ малеванцевъ, въ молитвенныхъ собраніяхъ, наблюдались судорожнаго свойства хохоть, всилипыванія и слезы 7). Тоже самое происходило на многолюдныхъ религіозныхъ упражненіяхъ экзальтированныхъ американскихъ методистовъ начала истекшаго столътія, совершавшихся подъ открытымъ небомъ (сатр-meetings или просто the work, т. е. работа, какъ называють и наши секталты евон радения). Въ экстазъ тысячи баптистовъ прыгали, плясали, ведыхали, смиялись, плакали, испускали пину, быстро, подобно дервишамъ, вращались (rolling — exercises), падали, катались по землѣ и т. д.<sup>8</sup>)

<sup>1</sup>) Джло Оренб. окр. суда объ Утициисъ, № 3383, т. 1, л. 67 сб. (показаніе благочин. Преображенскаго).

<sup>2</sup>) Лиеанов, Раскольники и сотрожники, т. 3, с, 463.

В) Дльле архива Тамб. нонс. о алыстахъ-богомолахъ, № 1560, п. 382 об.
 Тамъ же, л. 417 об.

<sup>5</sup>) Матеріалы для неученія секты шалопутовъ (Кавказ. Е. В., 1874, № 8, с. 260).

6) Дпъло Оренб. конс. о совращении въ хлыстовство Якова Скрытникова, ч № 32218<u>6</u>, п. 15.

7) Синорскій, Пенхопат. Эпидемія, с. 12.

<sup>6</sup> Grégoire, Histoire des sectes religieuses, 2 éd., t. 4, P. 1829, p. 496-497, 491-495.

Внё связи съ секреторными явленіями, экстатическія измененія въ сфере дыханія у нашихъ сектантовъ состоять, главнымъ образомъ, изъ ряда спазмосъ, настунающихъ вслёдствіе судорожнаго сокращенія дыхательныхъ мускуловъ. Ихъ можно свести къ нёсколькимъ группамъ.

1. Простые дыхательные спазвы—вдыхательные и выдыхательные.

а). Изъ одыхательныхъ спазмовъ засвидътельствована налич-Икота. ность въ сектантскомъ экстазъ икоиз (слъдствіе клони ческой судороги діафрагмы) По словамъ Преображенцева, нъкоторые хлысты, во время радельной экзальтелін, "дикими голосомъихають" 1). Описывая одно радение хлыстовь, онь, между прочимъ.говорить: "фанатическая сила поятриствовала на нихъ. кто билъ себя въ грудь, кто сталь изеть, кто дрожаль и кривлялся всвиъ твломъ, что и принимается ими за двиствіе св. Духа"<sup>2</sup>). Въ аналогичныхъ условіяхъ обнаруживается судорожная икота и у малеванцевъ. "Бъщеная пляска подураздътыхъ, а иногда и совсёмъ годыхъ сектантовъ (Палеостровскихъ малованцевъ, Херсон. г.), сопровождается неистовыми движеніями, скрежетаніемъ вубовъ, иканіемъ, выкрикнваніемъ отабльныхъ фравъ и даже звуковъ" <sup>8</sup>). Икота появляется иногда и въ послъдній періодъ экстаза. Такъ, Херсонокіе нитундохлысти, послё радёльныхъ, телодвиженій, "падають, какь бы въ параличномъ состоянии, и начинають нероно икать" 4). Въ виду обнаруженія икоты въ экстазв хлыстовъ, ихъ иногда на-Зывають "кликушами, икотриками и икотницами" 5). Шаманъ

> 1) Преображенцева, Дополнит. свъд. о сектъ людей Б. (Тул. Е. В. 1869, № 24, прибавл., с. 360).

> . 3) Преображенцев, Иоповъдь обратившатося раскольника изъ секты людей Вожінкъ (Тул. Е. В., 1867, № 6, с. 207).

<sup>5)</sup> Кальнеез, Секта жалеранцевъ въ Херсонской г., ея нароучение к культъ (Мюсе. Обозр., 1903, № 18, с. 1004); Сикорский, Пенкопат. эпидемія, с. 12.

<sup>4</sup>) Кальнеев. Соотояние сентантства въ Херсонсвой снархи и борьба съ нимъ мастной миссии въ 1902 году (Православный Путеводитель, 1903, т. 2, с. 338).

5) Печерскій (П. И. Мельниковъ), На горахъ, ч. 8, гл. 1 (Изд. Вольфа, 1881). Икотниками или икотницами ведавно вазывають влинущъ, а самое кликущество----, икотов", или "икотнор болжанью" (См. Бълдеез, Икотники и кликущи, Русская Старина, 1905, т. 122, с. 144...; Аванасьевъ, Поотнус-



ВЪ НАЧАЛВ ЭКСТАЗА "ПО ВРЕМЕНАНЪ мерено и "искусственно ихаетъ, отъ чего все его твло странно содрагается", затвиъ "икота его дъздатся есе зромче, дрожь, производимая ев, все тренетиве" <sup>1</sup>).

б) Къ выдыхательнымъ спазмамъ слъдуетъ, повидимому, фырканье. отнести импоторые случан наблюдавшагося у радбющихъ сектантовъ "фыркама". Оренбургский клысть Ив. Утицкий "во время бестадокъ (въ с. Рогачевкъ, Воронеж. г.), вскрикивая "ой духъ, духъ, духъ", громко, сильно во всё стороны накленяя свою голову, гукалъ (мвстное, т. е. Воронежское слово, означающее, по Дало, надавать глухой или отрывистый звукъ, крикъ...), фыркаль, какъ бы испуская изъ себя на бесъ. дующихъ духъ"<sup>2</sup>). Рогачевскіе послѣдователи Утицкаго "изръдка сильно фыркали, дули", во время пънія и кругового бъганья <sup>8</sup>). То же самое происходило съ Утицкимъ и его единовърцами еще раньше, на радъніяхъ въ Оренбургской г. "На бесвдкахъ, по словамъ участницы. Оренб. хлыстовки Влазневой, то и дёло слышишь, какъ братья фыркають, дують изъ себя, чъмъ явственно и дають знать. что испускають изъ себя духъ,-такъ дёлали часто и Иванъ, и Се-

скія возарвнія славянь на природу, М. 1869, т. 3, с. 634: Въ 1606 г., въ Перми, одинъ челобитчикъ сдъдалъ извъть на кр. Тренку Талева, что тоть напуетила икоту на его жену"; ср. тамъ же, с. 64: "скорбе икотою" во 2-й половний ХУП ст.). Въ ХУП выкъ наблюдался случай эпидемическаго распространения истерической икоты (hoquet hysterique) во Франция (Abricoscoff, L'hystérie aux XVII et XVIII siècles, P. 1897, p. 66-67). Особенно распространено кликушество въ формъ икоты на съверо-востокъ европейской России. По сповамъ Максимоса, "икотою страдаетъ върная четверть всего женскаго населенія по правую сторону оть ръки Съверной Двины<sup>\*</sup>... (Годъ на съверъ, над. 4, М. 1890, ч. 2, с. 587, 580. Ср. Ончукоез, О расколъ на визовой Печоръ, СПБ. 1902, с. 12). У кликущъ-икотнить судороги "ограничиваются болье мышдами, снужащими для дыханія, для произведенія голоса и для движенія кишечваго канала" (Клемен*товскій*, Кликуши, с. 14-15). Какъ одинъ изъ симптомовъ кликушечнаго припадка, икота, вообще, наблюдается довольно часто (Крамискій, Порча, кликуши и бъсноватые, с. 151, 225), напр., порченыя" Казан. вол., Том. Г., ВЪ 1842 Г. ПОКАЗАЛИ, ЧТО "СОЛВАНЬ ИХЪ начинается икотою, потомъ онъ чувствуютъ борь сердца, ваконецъ, поднимаютъ крикъ и приходять въ безпамятство" (тамъ же, 54).

1) Спърешевский, Якуты, т. 1, СПБ. 1896, с. 640, 641.

<sup>2</sup>) Воронежское дило о создащении И. Утицкима пр. Китаевой ез алы стоекте (1902—3 г.), л. 92.

<sup>3</sup>) Тамъ же, д. 57 об.

789

менъ Утицкіе" 1). Тамъ же И. Утицкій пъвалъ стихи, "притопывая", "пыхтя" и "фыркая" <sup>4</sup>). Шалопутскій пророкъ Г. однажды, въ порывъ экстатическаго возбужденія, "началъ фыркать, бъгать, прыгать, падать и биться объ полъ" <sup>4</sup>). У Кужорскихъ хлыстовъ, въ разгаръ радънія, иной сектанть "фыркалъ какъ лошадъ" <sup>4</sup>) "Оглушительное фырканье" отмъчаеть Танъ у чукотскаго шамана, при возбужденія во время камланія <sup>6</sup>). Въ твхъ случаяхъ, когда фырканье сопровождаеть произвольныя радъльныя тълодвиженія, оно, можетъ представлять ихъ естественный результать. Но гдѣ такой связи нъть, вполнъ въроятенъ спастическій патогенезъ этого выдыхательнаго явленія.

#### 2. Сибшанные дыхательные спазмы, захватывающіе сразу вдыхательные и выдыхательные мускулы.

SEBOTE.

а) Зпоота. Когда на радъніи Кавказскихъ прыгуновъ "на кого-нибудь изъ молящихся начинаетъ находить духъ", то "онъ отъ этого зпоастъ и потягивается"<sup>6</sup>). Совершенно аналогичнымъ образомъ, во время истеро-экстатической эпидеміи среди французскихъ кальвинистовъ въ Дофинэ (при Людовикъ XIV), приступы экстаза предварялись "потягиваніемъ и зпоотой (pandiculations et bâillements), причемъ кальвинисты "многократно зпоали", прежде чъмъ подвергнуться настоящему припадку<sup>7</sup>). "Позпоота" составляетъ также одинъ

<sup>8</sup>) Матеріалы для нэуч. секты шалопутост (Кавказ. Е. В. 1873, № 24, с. 795).

4) Свящ. Лебедеев, О хлыстахъ станицы Кужорской (Ставроп. Е. В. 1895, № 11, с. 613).

<sup>b</sup>) Танъ, Чукотскіе разсказы, СПВ. 1900, с. 49, 57.

•) Церков. Въстанкъ, 1875,  $\stackrel{\sim}{\sim}$  2, с. 14 (Замътка о Кавказскихъ прыгунахъ).

7) Oalmeil, De la folie, t. 2, p. 285, 283. Hecker (Mémoire sur la chorée épidémique du moyen age, Annales d'hygiène publique et de médicine légale, 1834, t. 12, p. 379) приводнъъ сообщение о религіозно-конвульсивной эпидемін среди методистовъ начала XIX ст., когда "au commencement des accès, le bâillement (зъвота) était un symptôme commun à tous". Dr. Constane (Relation sur une épidémie d' hystero-de'monopathie en 1861, 2 ed., P. 1863, p. 51-52), описывая начало припадка у Морзинскихъ объсноватыхъ, говоритъ: "среди полвъйшей тишины вдругъ обнаруживаются заsoma, nomazusania (des bâillements, des pandiculations)" и т. д.

<sup>1)</sup> Дпло Оренб. окр. суда объ Утицкихь, № 3383, т. 1, л. 132 об.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Тамъ же, л. 133 об.

наь симптомовь въ принадкъ шаманскаго экстава<sup>1</sup>). Якутский шаманъ, входя въ сбщение съ духомъ, "зислеть деясольскою зисствой"<sup>2</sup>).

б) Смеат. Онъ появляется въ сектантскомъ экстазв не Смъхъ. только совивство се слезами, но и какъ отдельный, дыхательно-спазиолический симптонъ, принимая форму то обыкно-BEHHAFO CVAODORHAFO, TO HARCTOBAFO, FOMEDH VOCKAFO XOXOTA нли сивка. Проф. Сикорскій наблюдаль судорожный смажь у первыть малеванцевь \*). На собрании Суноневскихъ хлыстовъ (Брянскаго у., Орлев. г.), когда сектантка Васса Д. ходила въ духв. "одна половина женщиль стала неистосо смиятыся" 4). Судя по характеру культового мемента, неистовий смёхъ могъ быть здёсь лишь непроизвольнымъ явленіемъ, дыхательнымъ спазиомъ. Особенно видное мъсто занималъ судофожный смікть въ религіозномъ экстазь Новохоперскихъ альстовь первой половины XIX стольтія. Самое дело о нихъ началось изъ-за того, что хлыстовскій пророкъ Щербаковъ, при чтеніи евангелія, во время крестнаго хода въ с. Алферовкв (Новохонер. у.), "захохоталь такимь неистовымь хохотомъ, что священникъ прекратилъ чтеніе евангелія"; при--этомъ, Щербаковъ "дълалъ развия гримаси". На слъдстви онь показаль, что въ означенный моменть "неистово хокоталъ и кривлялся отъ того, что обладаетъ духомъ прозорливости и святости" 5). Хлыстовка Дивакова показала, что "имветь благодать оть Бога, и когда бываеть въ церкви, то подпрытиваетъ, смисися, хричитъ, что дълается съ нею оть радости и умиленія къ Богу" 6). Вообще, по заявленію свидвтелей. Новохоперскіе хлысты на собраніяхъ, при чтеніи и пъніи псалмовъ, "всъ хлопали руками, плясали, смъялись,

1) Трощанскій, Эволюція черной вёры (щаманства) у якутовъ, с. 118.

 2) Приклонскій, О шаманств'я у якутовъ (Изв'ястія Восточно-Сибирскаго отділа русскаго географическаго общества, т. ХVП, 1886, № 1—2, с. 102).
 3) Психопатич. эпидемія, с. 12.

 4) Дляло судебнаго слядователя Орловскаго окруженаго суде 2-го участка Брянскаго упяда "о распространении хлыстовской вреси въ селя Супонева; Брянскаго утяда "о распространении хлыстовской вреси въ селя Супонева; Брянскаго утяда"; начапось 24 ф. 1900, кончено 14 мая 1901, томъ 1, листъ 111 (По пастопьному ревотру 1900 года судеб. слъд. № 37; 1901 г. № 2, прокурора № <u>328 ч. 1</u>, <u>660 ч. 1</u>).

<sup>5</sup>) *Лисанов*, Раск. п остраж. т. 3, с. 463-469 ("Воревенскіе тудодін"). <sup>4</sup>) Тамъ же, с. 464.

791

ł

дълались какъ будто изступленными" 1). "При усердной молитвъ,-говорили Самарскіе монтаны, послъдователи Шеглова, -- св. Духъ, сошедши на благодатныхъ, подобно тому, какъ древле на апостоловъ, завъщеваетъ прославлять величіе и силу Божію разными твлодвиженіями, и отъ того благодатные, приведенные въ восторгъ силов св. Дука, съ хохотомь совскакивали съ своихъ месть, схватыванись попарно за руки, падали и валялись по полу" 2). На радъніяхъ современныхъ хлыстовъ, въ разгарѣ экстатическаго возбужденія ("сатанинскаго неистовотва"), нѣкоторие сектанты "ОТЪ ИЗбЫТКА ДУХОВНАГО ВОСТОРГА ЗАЛИВАЮТСЯ гомерическимъ хохотомъ" <sup>8</sup>). Въ одномъ молитвенномъ собрания Амурскихъ прыгуновъ, сектантка "въ изнеможения, продолжая тихо кружиться, начала кричать: ха! ха! ха! духъ! духъ! духъ! вотъ-онъ! вы его не видите?" ("Хокотъ-признакъ, что пляшущая видить св. Духа и озарена Имъ") 4). Эта сцена очень напоминаеть описанное Крашениниковымъ камланіе шаманки у камчадаловъ: она "призываеть обсовъ къ себе словами "гушь, гушь" и спрежещеть зубами; а какъ явится при-BHABHie, TO, saxoxomasuu, spusume "xau, xau" b).

Повидимому, сами сектанты сознають непристойность смѣха или хохота въ моменты религіознаго вдохновенія. О хлыстахъ разсказывають, будто на своихъ собраніять они часто "скрывають свой смъхъ нодъ крыломъ архангела" <sup>6</sup>), т. е. подъ радѣльнымъ платкомъ, очевидно, не будучи въ силахъ вполнѣ подавить его. Своимъ насильственнымъ карактеромъ, неудержимостью, безпричинностью и наклонностью появляться одновременно со слевами онъ слишкомъ напоминаетъ истерическій смѣхъ. Для изъностраціи приведу наблюденіе Вriquet, касающееся одной молодой истерички, страдавшей приступами "невольнаго смъха": ей случалось часто смѣяться въ то время, когда она намѣревалась плакать; иногда она смѣ-

2) Гребнев, Ученіе послідователей Щеглова, такъ наз. монтанъ (Самар. Е. В., 1895, № 17, с. 709—710).

<sup>3</sup>) Свящ. Листрынз, Мисс. Обозр., 1904, т. 1, с. 287, хронина.

4) Кырыллова, Амурскіе прыгуны (Камчат. Е. В., 1897, № 12, с. 242).

5) Трощанский, Эволюція черной въры у явутовъ, с. 122.

<sup>6</sup>) Кальник, Православный мномонеръ. на радвий у хлыстовъ (Мисс. Обозр., 1899, ч. 2, с. 482).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) c. 465.

ядась и планала почти въ одно и то же время; но чансе всего ев овладвали приступы смёха безь достаточной при-YNHEN (sans cause sufficante); Oespasue ynae Bomb sactabasia ee см'вяться, и тогда она испитывала удовольствіе, обычно сопровождающее этоть акть, хотя одновременно чувствовала задушение въ горлѣ и сжатие въ груди 1).

Непроизвольный смёхъ, одинъ и вмёстё се слевами, --- довольно частое проявление повышенной религіозной возбудимости. Христіанскіе подвижники знакомы съ намъ, но объясняють его. происхожденіе кознями діявола. "Когда, мы плачемъ ВЪ МОЛНТВВ И КЪ СЛЕВАМЪ ПРИМВИЦИССОТСЯ СМИЖСЪ, ТО ЭТО ОТЪ діавольской интрести", наставляеть прен. Серафимъ Саровскій 2). Дийствительно, этоть феномень многократно набяюдался у бъсобдержимыхъ. Кликуши во время своихъ принадковъ плачуть и смеются. По словамъ Максимова, припадокъ съверно-русскихъ икотницъ начинается громкимъ врикомъ. За которымъ слъдуеть "истерический плачъ или смвать" »). Женщины Букръевскаго хутора, подвергаясь массовынь принадкамь кликушества, холотали и плакали 4). Когда, н-ръ Краннскій попытался загипнотизировать наикушу, у ней развидся тиличный и очень сильный принадокъ: "она сразу затряслась и стала быстро и отрывочно куковать по кукушечьи, яланать, сильно волноваться, хрокать по сви-

1) Briques, Traité de l'hystérie, p., 322. Авторъ очитаетъ невольный истерическій сивхъ явленіемъ зараантельнымъ, способнымъ распространяться эпидемически (ibid. 323). Онъ, дъяствительно, наблюдался во время нервныхъ эпидемій на религіозной почвъ, напр., у липъ, подвергавшихся непроизвольной пляски св. Вита (Veitstanz, danse de saint-Guy), вознившей въ формъ эпидеміи въ концъ среднихъ въковъ на западъ Европы. Парацельсь (XV-XVI в.) объясняль этоть смехь щекотаниема, происходящных въ венахъ въ связи съ книвність провя, благодаря перейвигвшинся жизненнымъ духамъ (Hecker, Die grossen Volkskrankheiten des Mittelalters, Berlin, 1865, S. 156). Stoll (Suggestion und Hypnotismue in der Völkerpsychologie, 2 Auflage, Leipzig /1904, S. 508-504) приводить оциcasie mudeniu neydepocumaro canza (Gachepidenie, Epidemie von Lachreiz) у методистовъ ХУШ ст., проявлявшейся во время богоснужения.

<sup>2</sup>) Житіе старца Серафима Саровскаго, М. 1903, изд. 6, с. 304 ("Наставленія старца Серафима). . . . 5

,

<sup>3</sup>) Годъ на съверъ, с. 588.

. 4) А. Лиабанский, Русские уголовные процессы, СЦБ. 1866, д. 1, с. 479. Прыжова, Русскія кликуши (Въствикъ Европы, 1868, № 10, октябрь, с. 661).

e 14

нячьему, а *временажи смпятыся*" <sup>1</sup>). Одна древняя бѣсноватая, настоятельница монастыря урсулинокъ въ Луденѣ (XVII в.), пережившаго подъ ея управленіемъ страшную эпидемію бѣсоодержимости, — говорить, разсуждая о проискахъ вселившагося въ нее демона: је taisois à toute heure des ris sans raison et je me trouvois poussée à dire des paroles de plaisanterie <sup>2</sup>).

BBAOXN.

в) Вздохи. Они появляются въ сектантскомъ экстазъ не только совмъство со слезами, но и отдъльно. "Я прихожу иногда, говорить Радаевъ, въ восторги многіе и чувствую воздыханія неизглаголанныя" в). "Сокрушенные вздохи"---обычный спутникъ молитвеннаго возбужденія на собраніяхъ Закавказскихъ прыгуновъ. 4) На одномъ радъніи они "жныкали и вэдыхали съ какимъ-то присвистомъ" 5). Про Пензенскаго хлыста Сергвя Босянкова и его последователей разсказывають: Въ церкви онъ "никогда не крестится и не кланяется иконамъ. Я, говоритъ, молюсь въ душѣ.. Простонть этакъ пенькомъ, а потомъ начнетъ голову кверху, глаза въ потолокъ и сильно дыхнеть грудью. И всв они (хлысты) такъ: придуть въ церкву, да одно дыхание безъ молитеы и пущаюте" 6)... Такныъ способомъ духовной молитвы ("молюсь въ душѣ") хлысты напоминають "немоляковъ" или "воздыханцевъ". По словамъ Новикова, Томскіе немоляки "выражають молитву воздёяніемъ рукъ, благоговёйнымъ сложеніемъ ихъ на груди и тяжкими продолжительными вздохами. За что въ НЪКОТОДНИЪ МЪСТАХЪ ИХЪ И НАЗНВАЮТЪ ВОЗДНИАНЦАМИ ИЛИ охохонцами" 7). Въ Калужской губ. воздыханцами называли сектантовъ, которые "во время своихъ собраній и въ другихъ случаяхъ, когда христіанами принято молиться (кре-

1) Краинский, Порча, кленуши и бъсноватые, с. 158.

<sup>2</sup>) G. Legue et Gilles de la Tourette, Soeur Jeanne des Anges, Paris, 1886 p. 143 (Bibliothèque diabolique, collection Bourneville). Cp. Petil, Une épidémie d'hystéro-démonopathie, en 1878, à Verzegnis, province de Frioul, Italie (Revue Scientifique, 1880, Né 41, p. 976).

5) Дпло Нижегород. уголов. палаты о Радаевть, № 2538, ч. 1, п. 47.

4) Дингельштедть, Закавказ. сект., с. 20, 102, 209.

<sup>5</sup>) Тамъ же, с. 204.

•6) Миссіонерскій Сборникъ, 1902, с. 370.

<sup>7</sup>) Новиковъ, Обзоръ двятельности Томскаго мнесіонерскаго събеда 10-27 авг. 1898 г. (Томскія Е. В., 1898, № 23, с. 13).

Digitized by Google

ститься),—не молятся, а воздыхають, поднимая при семь глаза къ небу и проводя по своему дицу рукою или платкомъ"<sup>1</sup>).

## 3. Осложненные дыхательные спазны, одновременно захватывающіе мускулы дыханія и фонація.

в) Дыхательные спазмы, осложненные непроизвольнымъ произнесеніемъ безсловесныхъ (нечленораздъльныхъ) зоуковъ.

1) Стонь. Цвижение дыхания, производящее, вадохи, по мъръ усиленія, распространяетъ свое дъйствіе на голосовыя связки и, такимъ образомъ, вызываетъ стокъ голосовое дыханіе. Описывая постепенный рость религіознаго возбужденія въ собраніи Закавказскихъ прыгуновъ, Дингельштедть говорить: "Сокрушенные вадохи начинають все чаще и чаще слышаться изъ разныхъ угловъ хаты... Головы опустились еще ниже, вздоховъ еще бодъе. Кто-то не вздохнуль, а застональ" и т. д. 2). На радъніи Бакинскихъ прыгуновъ очевидцы слышали "протяжные стоны, исходившіе какъ бы изъ больной груди"<sup>8</sup>). На одномъ собраніи сообщниковъ Татариновой, "духъ въ самомъ пророчествующемъ застеналь: охъ-охъ/" ). Вздохъ и стонъ наблюдались также у квакеровъ. Въ періодъ образованія ихъ секты, на религіозныхъ собраніяхъ "вздохи, подымавшіеся crescendo", и "стонн" составляли обычное явленіе <sup>5</sup>).

2) Приступы насильственныхъ криковъ, слабая степень которыхъ уже дана въ стонахъ. Насильственные крики очень часто раздавались на радъніяхъ Тамбовскихъ хлыстовъбогомоловъ. Въ разгаръ радъльнаго возбужденія они "кричали дикими разными голосами"<sup>6</sup>). По ихъ въръ, "благодать

1) Капуж. Е. В. 1873, № 2, с. 28 (Нъсколько словъ о Калужокихъ воздыханцахъ); Шругасько, Расколъ—сектантство, вып. 1, М. 1887, с. 447, 446; Церновный Въстникъ, 1887, № 38, с. 553 (Ч., Секта воздыханцевъ). Ср. занътку Разанова, Воздыханцы (Телефонъ Новаго Времени, 1905, № 229, 9 марта).

<sup>2</sup>) Закарказ. сектанты, с. 20, 204, 209.

<sup>3</sup>) Зайнеев, Изъ личныхъ набяюденій надъ жизнію Закавкавскихъ сектантовъ (Мнос. Обезр., 1899, ч. 1, с. 697).

4) Ложност, Дополнительныя св'ядънія о Татариновой и о членахъ ем духовнаго союза (Русскій Архивъ, 1872, кн. 2, с. 2348).

5) Грановский, Сочинения, т. 2, 3 изд., М. 1892, с. 394.

6) Дило архива Тамбов. конс. о хлыстахъбогомолахъ 1850 и слид. гг.,

Крики.

Стонъ

св. Духа получается чрезъ посты, молитвы и строгое соблыденіе богомольской жизни; благодать эта является въ разныхъ видахъ: одни плачутъ, другіе кричать разными голосами, иные, не знавши грамоты, читають по гласу писаніе"1). Пророчица этихъ сектантовъ, Мавра Галактіонова Ермакова (кр. с. Ржаксы, 42 л.), перечисливъ разныя благодатныя дарованія, которыми она владівла, добавила: "мнів была н другая еще благодать — воскликание; это бываеть такъ. что сидишь и вдругъ вскрикнешь, что есть силы; это все Духъ св. показывается" <sup>9</sup>). Другая сектантка, Софья Потапова, показала: "со мной благодати не было, а только когда Мавра Галактіонова читала по гласу, то меня ударяло въ крикъ" <sup>3</sup>). Членъ "союза богомоловъ" Тимоеей Першенковъ (кр. д. Каширки, Кирсан. у.) на слъдствіи 1851 г. показалъ: "на нашихъ благодать есть только на Агапъ и дочери моей, и благодать эта выражается твмъ, что они кричатъ отлично отъ насъ" 4).

Въ нѣкоторыхъ Тамбовскихъ общинахъ богомоловъ, повидимому, совсѣмъ не было лицъ, одаренныхъ благодатію "воскликанія", какъ можно заключать изъ показанія Ефима Кузьмина, кр. д. Аванасьевки (Тамб. у.): "съ Уваровскими жителями у насъ секта дъйствительно одна, только и разницы, что у насъ не кричатъ разными голосами, не бѣгаютъ и не прыгаютъ, и не раздъваются всѣ донага" <sup>5</sup>). Но вообще насильственные крики были, несомнѣнно, очень распространеннымъ экстатическимъ явленіемъ среди древ-

5) Л. 121 об.

<sup>№ 1560,</sup> л. 417 об. (показаніе Борисоглібской хлыстовки Мавры Копыловой).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, л. 415 (показаніе Николая Копылова).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, л. 442 сб. Ср. показание Пелаген Бълкиной (кр. с. Перевода, дочь хлыстовской "богородицы" Меланън Закаровой) о томъ, что ея сестра, Прасковья, "получала благодать Духа св., обнаруживнагося въ ней соскликанся." (л. 447); Бородаевская, Сильные волев, больные духомъ (Свверный Въстинкъ, 1890, № 8, августъ, с. 115—116): "Разъ сектантъ (хлыстъ на радъни) впадаетъ въ состояние какого-то блаженнаго опъянения, онъ сскрикисаетъ и этимъ какъ бы даста знатив, что на него сощелз Духа св., и затъмъ этотъ "отмъченный Самимъ Господомъ" начинаетъ пророчествовать" (ср. тамъ же, с. 114).

<sup>3)</sup> Тамбов. дръло о алыстахъ-богомолахъ, № 1560, л. 561.

<sup>4)</sup> Тамъ же, л. 662.

ныйшихь послыдователей Аввакума Копылова. Быть можеть, этоть факть объясняется участість въ ниь модитвенныхъ собраніяхъ клиниции Лукерьи Камбаровой, когорую сектанты считали "богородицей" и "чудотворноц" 1). "Я давно ужъ покликуша,---заявная сама Камбарова на следствін 1851 г.,-на меня иной разъ разное находить, и я кричу на голоса" 2). По приводъ Камбаровой въ слъдственную комиссію 6 марта 1851 г., ее спросили, "что съ нею было ночью, ноо взошедши она стоками"; она отвътвла, "что была съ вею тоска и ока причала на разные голоса, что она ужъ давно испорчена влымъ человиколь, но квить-но сказала, потомъ начала ридать и вывудила вывести ее въ другую избу, гдъ тотчасъ же и стала кричать весьма странно; кринь этоть продолжался болье часа, посять чего она на вопросы отвечать не могла или не хотіла" 8). "Крикъ на голоса"---самая обычная форма припадка кликушества, тогъ симптомъ, отъ котораго ввято самое названіе бользни 4). Этогь крикь заревнтелень, можеть легко сообщаться другимъ, предрасположеннымъ къ нервнымъ припадкамъ. Возможно, поэтому, что "крики на голоса" "богородицы" Камбаровой въ экстерь вызывали непроизвольное подражание со стороны другихъ сектантовъ.

Отмѣчевные у Тамбовскихъ хлыстовъ-богомоловъ половины XIX столѣтія анстатическіе крики мы встрѣчаемъ также у Новохоперскихъ клыстовъ и другихъ сектантовъ-мистиковъ. Такъ, Новохоперская хлыстовка Гуренкова показала, "что имѣетъ благодать отъ Бога, и когда бываетъ въ церкви, то плачеть о грѣхахъ своихъ, а видя небесныя силы, во время несенія хоругвей, кричитъ отъ радости"<sup>5</sup>). Другая сектантка,

<sup>1</sup>) Показаніе Ае. Токарева: "Лукерью Астахову (Камбарову), которой тоже дана отъ Бога благодать, называемъ чудотворкою и богородицею: ибо въ нее вселился Духъ Божій" (д. 255), "Лукерью называютъ чудотеорков потому, что она обмирала, потомъ камкала на разные голоса, и во время собраній съ нею бывали забвенія, и она дълала кой-калія штуки" (показаніе Фоки Камбарова, л. 140 об.). Лукерью "называютъ матушкот и чудотворкою потому будто, что она обмирала и кричить ота порчи" (показаніе Прасковьи Сажиной, л. 143 об.)..,

<sup>2</sup>) Л. 184; ср. показаніе Натальи, дочери Лукерьн Камбаровой, что мать ея "испорчена и часто кричита на голоса" (л. 128).

- 4) Краинский, Порча, канкуши и бъсноватые, с. 220.
- <sup>5</sup>) Ливановъ, Раск. и острож., т. 3, с. 464.

797

<sup>8)</sup> Л. 111.

Дювакова, заявила, "что имветь благодать оть Бога, и когда бываеть въ церкви, то подпрыгиваеть, смевотся, кричита" 1). Ив. Утицкій на хлыстовскихъ собраніяхъ "ивъ себя строилъсвятого, говорилъ, что на него святость нисходить свыше, н въ такіе моменты начиналь причать"<sup>2</sup>). Закавкавскій прыгунъ Акимъ Упыревъ за общимъ прыганьемъ "одинъ испускалъ такие вопли и вовизгивания,.. такъ пронзительно вскрикиваль, что покрываль вст голоса и ризко между ними выдъяялся" 3). По словамъ свящ. Сергвева, нъкоторые хлысты, во время радъльной экзальтаціи, "едругь какъ неистовые ескрикивають" 4). Собранія первыхъ малеванцевъ иногда представляли такую картину: "среди общихъ слезъ кто-либо падаетъ совершенно неожиданно, или, наконецъ, у того или другого изъ молящихся наступаеть судорога и является крико, это передается и другимъ, собрание становится шумнымъ и безпорядочнымъ, пъніе прерывается и вмъсто условленнаго порядка начинается полный безпорядовъ, вслъдствіе всеобщаго крика, плача" и т. д. 5). На радъніяхъ Донскихъ хлыстовъ "богородица" Аксинья Кучмина "иногда трепетала, плакала и жричала странно: сидить, сидить, да и начнеть кричать-андо непристойно" 6). Въ началъ одного радънія "штундистовъ-прыгуновъ" (Кіев. г.) старикъ-сектантъ "сталъ издавать такіе звуки, какъ будто кто его подъ бокъ шиломъ укалывалъ: вскрикнетъ елухо и вздохнотъ" 7). Хлыстовка с. Кулагина, Оренб. г., Уст.

<sup>1</sup>) Тамъ же. Ор. Воронеж. Е. В. 1871, № 17, с. 729 (Новохоперскіе сектанты.—Хяысты въ слободѣ Красной и Алферовкѣ): хлысты въ сл. Красной на собраніяхъ "приходили въ изступленіе..., тутъ же какая-то женщина екрикиваля разными голосами".

<sup>2</sup>) Длало Оренб. okp. суда объ Утицкихъ, т. I, л. 26: показание казачки Марин Тараниной, бывшей хлыстовки.

<sup>9</sup>) Дингельштедть, Закавк. сек. 196.

<sup>4</sup>) Свящ. Сертессе, Изъясненіе раскола, именуемаго хлыстовщина илихристовщина (1809 г.), Чтен. въ общ. ист. и др. росс., 1873, кн. 1, с. 34 (Мельникоса, Матеріалы для ист. хл. и скоп. ересей).

5) Сикорский, Психопатич. эпидемія, с. 16, 12.

<sup>6</sup>) Донской Голосъ, 1881, № 84 (Судебная хроннка. Новочеркас. окр. судъ. Дѣло о Владыкинѣ, Вожко, Кучминой, Дуванскомъ и Косенко, обвнияемыхъ въ ереси), —показаніе Верниторева на судѣ; ср. описаніе "воскликанія" у Мавры Ермаковой: "сидишь и едругз ескрикнешь, что ести силы" (Тамб. дтвло о хлыстахъ-богомолахъ, № 1560, п. 442 об.).

<sup>†</sup>) Сопоцько, На собраніи у штундистовъ-прыгуновъ с. Дешекъ Кіев. г. (Мисс. Обозр. 1901, май, 661). Елманова "почти каждую ночь, въ опредъленный часъ, воевала съ плотію и сподоблялась духа": "какъ только настанеть урочный чась, на нее нападаеть страшная тоска, она начинаеть кричать на разные голося и всячески себя бить и терзать, пока не повалится въ обморокъ" 1). Подобные крики отмѣчаеть составитель житія Сибирскаго подвижника Петра Мичурина въ моменты его модитвенныхъ восторговъ: "Когда духъ его приходить въ восторгъ, тогда, не въ силахъ будучи терпеть сладчайщаго духовнаго радованія, начинаеть вопить и кричать трогательнымъ голосомъ"<sup>2</sup>).

Нечленораздѣльные крики разными голосами, наблюдаемые подражаніе въ сектантскомъ экстазъ, иногда напоминають для слуха прику жиголоса различныхъ животныхъ. По, словамъ вожака хлыстовъ въ ст. Ханской, Кубан. области, Линникова, въ Россіи, при схождени св. Духа на радъющихъ сектантовъ, "каждый изъ присутствующихъ начинаеть кричать, подражая крику различныль жисотныхь и лтиць" 8). Первые малеванцы въ религіозной экзальтацін своими криками "подражали собачыму лаю, конскому ржанью и другимъ дикимъ звукамъ" 4). Въ навъстной запискъ кр. Андреянова о скопцахъ (1825 г.), между прочимъ, сообщается слъдующее: "Въ Орловской губерни прежде быль такой корабль, гдв божьи (люди, т. е. хлысты). помоляся Богу, куковали кукушкою, а какъ этотъ корабль приклонился подъ покровъ отца-искупителя (т. е. принялъ споцчество), то такого кукованья тамъ не стало. Такіе корабли были невдалекъ отъ родины моего учителя, Костромской г., Нерехтскаго у., по деревнямъ. Тамъ молились Богу по ночамъ безъ огня, по своимъ молитвамъ и пъснямъ; во время молитвы рвали на себъ водосы и кричали разными неистовыми голосами, а нѣкоторые пророчествовали" 5). Хлысты Кагальницкой станицы, радвя, "кричали нечеловъческими

вотныхъ.

<sup>1)</sup> Головкина, Очерки Оренб. хлыстовщены, с. 117.

<sup>2)</sup> З. Верховскій, Житіе и подвиги старца Василиска, с. 76, 70.

<sup>8)</sup> Сепдпия о раскольникахъ и октантахъ станицы Ханской, Кубанской области (Ставроп. Е. В., 1890, № 15, с. 298).

<sup>4)</sup> Сикорский, Психопатич. эпидемія, с. 13.

<sup>5)</sup> Варадиновъ, Исторія минист. вн. двлъ, с. 257; Мельниковъ, Матеріалы для исторіи алыст. и скопч. ересей (Чтенія въ общ. исторіи и древ. росс. 1872, KH. 3, c. 305).

голосами"<sup>1</sup>). Въ дальнъйшемъ развитіи экстаза дикіе крики сектантовъ возобновляются.

Отмъченные животноподобные крики-неръдкое проявленіе сильнаго религіознаго возбужденія вообще. Въ наиболье рвакой формъ они обнаруживаются у бъсоодержимыхъ. Наши кликуши часто издають "безсловесные звуки съ различными переливами и интонаціей, притомъ совершенно безъ всякаго ритма и правильности. Крикъ этотъ напоминаетъ всилицыванів, голоса животныхъ, собачій лай, или кукуканье,—Очень часто онъ прерывается громкимъ иканіемъ или рвотными звуками. Голосъ кликуши пронзительно громкій, и почти весь крикъ построенъ на высокихъ нотахъ. Каждая музыкальная фраза крика постепенно ускоряется и повышается crescendo, потомъ вдругъ обрывается: кликуша набираеть въ себя воздухъ и повторяетъ крикъ снова"<sup>2</sup>). Протопопъ Аввакумъ въ своемъ "Житіи" разсказываетъ про одну Тобольскую кликушу: "Въ объдню за мною въ церковь вошла. И нападе на нея бъсъ во время переноса, учала крычать и вопить, собакою лаять, и козою блекотать, и кукушкою коковать" <sup>8</sup>). "Сущность чукотскаго шаманства, по словамъ Тана, заключается въ чревовъщания, причемъ многіе шаманы достигають большого искусства, подражая... крикамъ разныхъ

<sup>5</sup>) Субботина, Матеріалы для исторіи раскола, т. 5, М. 1879, с. 106. Ср. Дило Московской дух. консисторіи "о кликушаха оказавшихся Подольского упода во сели Станиславли", архивный № 453; началось 11 марта 1843 г., кончено 26 окт. 1843 г.; л. 21. Букръевскія кликуши "куковали по птичье" и "лаяли по собачьи" (Любавскій, Уголов. процессы, т. 1, с. 479, 430). Клементовскій приводить выдержку изъ "Потребника мірского" (М. 1630), гдъ говорится объ оборотияхъ: "есть же ина злая волхвованія, яже и велицей Россіи, ово убо звлерски рыкати творята, якоже медатов и волка і ина скотски всяко и птически гласы и песьими мучитися" (Кликуши, с. 44).

<sup>1)</sup> *Н. Кутепов*, Изъ жизни мъстнаго соктантства (Донскія К. В., 1868, № 22, с. 955.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Краинскій, Порча, кликуши и бъсноватые, 220. Ср. д-рз Г. Попоза. Русская народно-бытовая медицина, СПБ. 1903, с. 381: "крикъ на голоса" у кликушъ "иногда выражается неопредъленными звуками, выкрикиваніемъ или пронзительнымъ визгомъ, иногда прерывается судорожнымъ рыданіемъ, а иногда напоминаетз голоса жизотныхъ: собачій лай, являе пътуха, ржаніе лошади, мяуканые кошки и т. п." Одна кликуща въ припадкъ "была болкомъ, ревъла коровой, свистала соловьемъ, каркала ворономъ и страшно стонала" (тамъ же, с. 376).

животных, шуму бури н т. п." <sup>1</sup>). Англійскіе методисты-прыгуны (jumpers) XVIII и начала XIX в. во время религіозной экзальтація издавали звуки на подебіе хрюканья, мурлыканья ("какъ конки, когда ихъ гладять по спинъ"), воя, иногда подражали звукамъ инструмента, распиливающаго камень <sup>2</sup>).

Независимо отъ религіознаго возбужденія, безсловесные насильственные крики, напоминающіе голоса животныхъ и другіе звуки, встрічаются неріздко у истеричныхъ. Въ ихъ крикахъ слышится завываніе, лай, мяуканье, мурлыканье, кудахтанье, голубиное воркованье, кваканье, блеяніе, визгь, подражаніе движеніями губъ и зубовъ звуку двигающагося локомотива и т. д. <sup>3</sup>). Иногда они образують самую выдающуюся часть въ картинів истерическаго привадка и, езражая одновременно многихъ больныхъ, принимають форму настоящей нервной эпидеміи (délire des aboyeurs) <sup>4</sup>). Одержимия конвульсіонерки въ Аму близъ Дакса (1613 г.), присутствуя въ церкви, вств сразу, въ числів 40 человіясь, начинали даять по-собачьи: elles aboyent comme les chiens font la nuit lorsque la lune est en son plein <sup>6</sup>).

6) Дыхательные спаямы, осложненные непроизовнытым произнесениемъ членоразджльныхъ звуковъ, напоминающихъ человъческую рючь.

Экстатяческіе крики сектантовъ "на голоса", напоминающіе нечленораздільные звуки равникъ животныхъ, иногда заміняются "крикома разными языками", т. е. громкимъ выкрикиваніемъ произволивыхъ сочетаній членораздільныхъ звуковъ, изъ которыхъ слагаются свова человічноской річи. Такъ, Воронежскій хлыстъ Мокшинъ, "въ состояніи особен-

11\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таня, Чукотскіе равсказы, с. 50. Шаманъ, кампаніе котораго оннеываеть авторъ, "подражала храпу моржа и клекоту орла, рычала медепедема и гоготала гагарой, завывала ев уписсона выюго, бушевавшей на дворъ" (с. 46).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grégoire, Histoire des sectes relig., t. 4, p. 484—485, 487. Нѣкоторыхъ экзальтированныхъ методистовъ въ Америяъ называли "barkers", м. с. лакищими (ibid., p. 498).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pitres, Leçons cliniques sur l'hystérie et l'hypnotisme, t. 1, P. 1891, p. 347----349; *Richer*, Études cliniques sur la gr. hystrie, p. 209; *Pierre Janet*, État mental des hystériques, t. 2, Paris, 1894, p. 158.

<sup>4)</sup> KAEMehmosckin, KREKYIIIE. c. 43. Briguet, Traite de l'hysterie, p. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) Слова современника, — Calmeil, De la folie, t. 1, p. 504.

наго воодушевленія, кричала разными языками"<sup>1</sup>). У чукотскаго шамана, во время камланія, Танъ наблюдалъ "отрывистый рядъ странныхъ, дрожащихъ, задыхающихся, почти судорожныхъ звуковъ, которые пытались складываться въ короткія и непонятныя слова: котеро, теро, муро, коро, поро!"<sup>3</sup>). Не находя возможнымъ разложить ряды звуковъ, выкрикиваемыхъ возбужденными экстатиками, на опредѣленныя слова и фразы родного языка, — сектанты считаютъ этотъ наборъ членораздѣльныхъ звуковъ ръчно на разныхъ иностранныхъ языкахъ, для нихъ непонятныхъ, однимъ изъ проявленій сверхъестественнаго дара языковъ (языкоговореніе, глоссолалія).

в) Дыхательные спазмы, осложненные выкрикиваниемъ отрывочныхъ словъ и фразъ.

Въ нъкоторыхъ случаяхъ экстатические крики сектантовъ облекаются въ форму опредвленныхъ словъ и фразъ, но безсвязныхъ и отрывочныхъ. По донесению въ Оренб. консисторію свящ. Йллюминарскаго (отъ 80 марта 1889 г.), "энтузіазмъ шалопутства Антона Кутырева (хлыста) до того доходилъ, что въ субботу четвертой седмицы, во время литургін, въ самое причащеніе върующихъ, (онъ) началь кричать какія-то несеязныя слова, за что и велёно его вывести изъ церкви"<sup>8</sup>). Пророчествовавшій въ собраніи Закавказскихъ прыгуновъ Акимъ Упыревъ однажды "до того расходился, что пересталъ уже говорить, а началъ просто выкрикизать и, наконецъ,... сталъ благимъ матомъ кричать...: "горе вамъ! горе! охъ, горе вамъ!"... 4). Еще раньше, во время чтенія, онъ "ВДРУГЪ ВСКОЧИЛЪ НА СКАМОЙКУ, ПОДНЯЛЪ ПРАВУЮ РУКУ, ПОдогнулъ лъвую ногу на манеръ болотной птицы, крикнулъ: "Богъ! Духъ!" и тотчасъ замеръ въ такомъ положения" 5). Тамбовские хлысты-богомолы на собранияхъ "причали отъ

802

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Недеятовский, В. Ө. Мокшинъ (Труды Воронеж. уч. арх. комиссин, 1902, в. 1, с. 89).

<sup>2)</sup> Тань, Чукотскіе разсказы, с. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Дтъло Оренб. конс. о совращении въ хлыстовство Якова Скрытникова, № 32215<u>6</u>, п. 14 об. Ср. Дтъло той же консистории объ урядникъ Осият-Дурмановть, принадлежащемъ къ сектъ людей Божінкъ, и о мпъц. Мих. Рябовть, № 53<u>6</u>, п. 134 об.

<sup>4)</sup> Дингельштедть, Закарк. сект., с. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, с. 193.

гряховт... причали такт: я гръшена, беззаконена/" 1)... Подобнымъ же образомъ кричала "заходившая духомъ" шалопутка: "я согръшила, Боже мой, я согръшила!" 2).—Крики кликушъ также иногда принимаютъ словесную форму. Въ такихъ случаяхъ кликуша сразу начинаетъ выкрикивать опредъленныя слова. Выкрикиваетъ она ихъ неправильно, отрывочно и громко. Содержаніе выкрикиваемыхъ словъ весьма различно. Чаще всего она кричитъ: "ой лихо мнъ, ой тяжко, страда́аю, страда́аю и т. д. Йногда же сразу начинаетъ выкрикивать, что въ нее насадили чертей, что ее испортили", или начинаетъ богохульствовать <sup>3</sup>).

Д. Коновалова.

<sup>1)</sup> Дльло архных Тамбов. Конс. о хлыстахъ-бозомолахъ, № 1560, л. 360 об.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Матеріалы для изученія секты шалопутов (Кавказ. Е. В. 1874, N 2, с. 66).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Краинскій, Порча, кликуши и бъсн., с. 220—221. Ср. Никитинъ, къ вопросу о кликушествъ (Обозръніе психіатріи, Неврологіи в эксп. Псих., 1903, т. 8, с. 756).

\*\*\*\*

# ИЗЪ ПЕРІОДИЧЕСКОЙ ПЕЧАТИ.

К. П. Побъдоносцевъ умеръ. Имя этого весьма выдающагося государственнаго двятеля невольно вызываеть мысль о томъ широкомъ дълъ, которое онъ создалъ и о которомъ онъ главнымъ образомъ заботился въ теченіе всей своей продолжительной деятельности. Душей всей его деятельности была забота о просвѣщеніи народа въ духѣ православной церкви, и церковно-приходская школа, имъ созданная, была его самымъ любимымъ дътищемъ. У свъжей могилы этого "замфчательнаго, можетъ быть, даже самаго замфчательнаго изъ всёхъ государственныхъ дёятелей 19-го вёка" сановника любопытно посмотръть на результаты его постоянныхъ заботъ, подвести итогъ церковно - школьной дъятельности духовенства за періодъ съ 1884 г. по 1905 г., и вивстъ съ твмъ прислушаться къ голосу духовныхъ лицъ близко стоящихъ къ церковно-школьному дълу, о томъ, что даеть народу церковно-приходская школа и на какой высоть стоить въ этой школъ дъло народнаго образованія.

Въ "Ряз. Еп. Въд." помъщены слъдующія цифровыя данныя, относящіяся къ церковно-школьной дъятельности духовенства за указанный періодъ. "Въ 1884 году церковныхъ школъ было 5.517, въ настоящее время имъется 43.842 съ 1.924.710 учащихся. Изъ нихъ 18 церковно-учительскихъ съ 1.141 учащихся, 416 второклассныхъ съ 21.181 учащихся, 602 двухклассныхъ съ 69.514 учащихся, 24.687 одноклассныхъ съ 1.284.763 учащихся, 18.118 школъ грамоты съ 548.111 учащихся. Всъхъ учащихъ лицъ въ церковныхъ школахъ всвхъ разрядовъ состоить 95.926, изъ нихъ въ должности законоучителей 44.583, учителей и учительницъ 51.843. въ томъ числъ членовъ причта 5.929, особыхъ учителей и учительницъ (свътскихъ) 45.414. Изъ свътскихъ учителей и учительницъ состоять правоспособныхъ въ церковно-приходскихъ школахъ 21.014 лицъ или 77.12%; въ школахъ грамоты 6.970 лиць или 41,20%; считая въ этомъ послъднемъ числѣ второклассниковъ 4.078 чел. обоего пола. На устрой. ство и содержание всёхъ церковныхъ школъ за все время было получено всего 145.810.692 руб., изъ нихъ духовенствомъ изыскано и привлечено на нужды просвъщенія 70.196.980 рублей. За счеть этихъ средствъ (казенныхъ и мъстныхъ) ежегодно содержалась цълая армія учащихълицъ, требующая въ послъднее время на свое содержание свыше 9.000.000 рублей въ годъ. За счетъ твхъ же средствъ выстроены школьныя зданія, нынъ составляющія въ общей сложности ценность свыше 44.000.000 рублей, при чемъ преобладающее большинство вданій одноклассныхъ и двухклассныхъ школъ принадлежитъ церквамъ, какъ жертвованныя имъ. Земельныхъ участковъ въ пользования школъ состоитъ свыше 11.000 десятинъ, при чемъ также наибольшая часть принадлежить церквамъ. Школьный инвертаръ во всёхъ школахъ достигаеть стоимости свыше 8.000.000 рублей. Княжное имущество въ школахъ (учебники, учебныя пособія и книжки для чтенія) составляють цённость свыше 8.000.000 руб. Для народнаго чтенія при церковныхъ школахъ существуеть 81.110 библіотекъ. Для содвиствія вившкольному образованію предлагается народу до 142.267 чтеній въ 10.856 шволахъ. Издательская комиссія Училищнаго совѣта при Св. Синодъ пускаетъ въ школьное и народное обращении книгъ свыше 4.000.000 экземпляровъ въ годъ. Неприкосновеннаго капитала, жертвованнаго спеціально на церковно-приходскія школы, состоить 4.277.980 рублей".

Эти цифры ясно ноказывають, что діло, созданное К. П. Побідоносцевымъ не заглохло, а развилось и достигло большихъ результатовъ въ количественномъ смысль. Но каковы качественные результаты этого діла?

Въ "Ряз. Еп. Въд." приведенныя цифровыя данныя сопровождаются такимъ заключениемъ:

"Всв изложенныя данныя съ убъдительностию говорять о

томъ, что православное духовенство русское съ большимъ успѣхомъ проявило свою школьно-просвѣтительную дѣятельность, борясь съ невъжествомъ народныхъ массъ по всему необъятному пространству родной земли и въ этой борьов одушевляясь сознаніемъ своего долга, руководясь историческимъ преданіемъ, а всего менѣе какими-либо корыстными или узкосословными, клерикальными и т. под. побужденіями. Оно стремилось и стремится воспитывать юныя покольнія въ преданности св. православной Церкви и въ тъснъйшемъ единении съ нею, какъ съ хранительницею и провозвъстницей самыхъ возвышенныхъ и для русскаго народа самыхъ дорогихъ основъ жизни. Но, поставляя религіозно-нравственные принципы во главу начальнаго образованія православныхъ детей, оно отнюдь не препятствуетъ никакимъ благимъ начинаніямъ по распространенію въ народѣ научныхъ знаній, разнаго рода практическихъ навыковъ и умѣній; напротивъ, всюду по мере силь и возможности содействуеть тому съ полнымъ усердіемъ, вообще же возбуждаеть и подлерживаеть въ народѣ жажду просвѣщенія, столь необходимаго для народнаго благосостоянія".

Судя по этимъ словамъ, можно думать, что церковношкольное дёло стоитъ на должной высотё. Церковно - приходская школа не только достигаетъ тѣхъ спеціальныхъ цѣлей, для которыхъ она была создана, но и вноситъ въ народную массу свѣтъ "научныхъ знаній, разнаго рода практическихъ навыковъ и умѣній". Можно не отрицать перваго, но относительно втораго должно замѣтить, что это положеніе далеко не безспорно.

Когда случается читать дурные отзывы о постановкѣ дѣлъ образованія въ церковно-приходскихъ школахъ въ свѣтской либеральной печати, этому не приходится удивляться. Либеральная печать иначе и не можеть относиться къ церковной школьной дѣятельности нашего духовенства. Но въ томъ то и дѣло, что на ненормальность постановки образованія въ церковно-приходскихъ школахъ указываетъ и духовная печать, и при томъ не столичная только, пользующая большей свободой, но и провинціальная, какъ напр. Епархіальныя Вѣдомости. Въ "Тверск. Еп. Вѣд." (№ 5) помѣщена статья свящ. Ильигорскаго, касающаяся разсматриваемаго нами вопроса. Авторъ этой статьи констатируетъ печальный факть. что дѣло образованія въ церковно - приходскихъ школахъ стоитъ не высоко, что желательна лучшая постановка этого дѣла. И нельзя думать, что такой взглядъ на церковношкольное образованіе представляеть собой исключительное явленіе, что это только личное мибніе о. Ильигорскаго. Нѣтъ, это есть выраженіе довольно распространеннаго миѣнія даже среди духовенства.

Это печальное признание факта ненормальности въ постановкѣ образовательнаго дъла въ церковно-пряходской школъ естественно вызываеть вопрось о томъ, гдѣ же причины этого явленія? Одной изъ очень важныхъ причинъ, оказывающихъ неблагопріятное вліяніе на постановку, развитіе и совершенствованіе образовательнаго діла въ церковной школь, является действительный составь учешихъ церковноприходскихъ школъ и ихъ тяжелое положение. Эту мысль подробно и довольно обстоятельно развиваеть тоть же о. Ильигорскій. Говоря по справедливости, пишеть онъ, въ нашихъ церковно-приходскихъ школахъ педагогическая сила весьма слаба и во многихъ отношеніяхъ, такъ что упоминать или говорить о призвании къ учительству, идеальныхъ стремленіяхъ учащихъ принести посильную пользу родному народу, о мало-мальски серьезномъ образовании или цензъ учащихъ и педагогической подготовка, и искать ихъ въ существующемъ учительскомъ персоналѣ - значить тратить безплодно время. Скорее следуеть говорить о техъ обстоятельствахъ, которыя рисують печальную действительность, являются тормазомъ въ дълъ улучшенія и обновленія школьной жнуни, а также и школьнаго образованія и, наконець, создають сами собою условія, препятствующія приливу въ составъ учителей церк.-прих. школъ людей, которые бы съ честью и достоинствомъ держали знамя церковной школы и могли составить изъ себя солидную, организованную педагогическую силу, способную смело и бодро идти на тяжелую и самоотверженную берьбу съ народнымъ невъжествомъ и продожить дорогу къ свътлому будущему родному народу. Знакомясь близко съ существующимъ составомъ учащихъ посредствомъ курсовъ или инымъ путемъ, нельзя не видъть, что среди учащихъ очень мало способныхъ и даровитыхъ, любящихъ и знающихъ свое дёло учителей и учительниць. Если и найдутся яркія звіздочки на

темномъ горизонтъ, то это-какъ счастливое исключеніе. Большинство же представляетъ изъ себя подневольныхъ тружениковъ, забитыхъ жизныю, заброшенныхъ судьбою, коснъющихъ въ рутинъ, мало - культурныхъ, матеріально бъдныхъ, которые серьезно заняты заботов о насущномъ кускъ хлъба. Правда, при всёхъ тяжелыхъ условіяхъ жизни и учительства, они все-таки проявляють драгоценныя и высокія качества-ръдкое усердіе и добросовъстное отношеніе къ дълу и, хотя въ мадой доль, прогоняють народную тьму. Но думается, что если бы изменить условія нравственнаго и матеріальнаго ихъ положенія, то составъ ихъ пополнился бы приходомъ новыхъ, способныхъ, даровитыхъ и подготовленныхъ педагоговъ, да и лучшіе педагоги стараго состава воспрянули-бы духомъ, и тв и другіе вмъств, при усердіи и добросовъстности, несомнънно подняли-бы престижъ церковнаго воспитанія и образованія и внесли-бы въ темную народную жизнь много отраднаго свъта, добра и правды. Въ соряв съ пастырями церкви они помогли-бы православному русскому народу уяснить и укрѣпить христіанское міровоззрѣніе и тѣмъ обновили бы его жизнь во всѣхъ ея сторонахъ и проявленіяхъ.

Что же дълаетъ жизнь и работу учащихъ въ церковныхъ школахъ мрачной, тяжелой, угнетающей и притупляющей и чего не достаеть въ ней, чтобы сдълать ее удовлетворительной, заманчивой и сравнительно свётлой во всёхъ отношеніяхъ? Прежде всего полное отсутствіе образовательныхъ средствъ, широкое пользование которыми, въ цъляхъ развитія учащихъ и ихъ самообразованія, а также и для пріобрвтенія сведеній по педагогике и дидактике, было бы весьма полезво. Нужно-ли говорить о томъ, что учаще въ церк. прих. школахъ живутъ совершенно безъ всякой здоровой духовной пищи. Они не имъють возможности, за отсутствіемъ порядочной школьной библіотеки, а также и учительской, почитать корошую книгу или какой-либо журналь. За отсутствіемъ библіотеки, конечно, достать таковыхъ негдъ. Между тъмъ какъ дорога книга или журналъ, представляющіе хорошее содержаніе, для читателя и въ особенности для учащаго! Какое обиліе мыслей, чувствъ и желаній они возбуждають въ душь читающаго?! Они по истинь обновляють усталую душу труженика-учащаго; вовбуждають

въ ней энергію къ своему труду, воодушевляють учащихъ на тяжелый трудъ борьбы съ народнымъ невъжествомъ и вообще сообщають имъ правственныя силы и дуковную мощь. Визств оз твиз чтеніе хорошних книгь и журналовъ возвышаеть человёка, будить въ немъ сознаніе высоты своего идеала и изгоняеть изъ души апатію къ дълу, усталость, развиваеть его и поддерживаеть всегда на высоть идеальныхъ стремленій, безъ чего жизнь становится гиетомъ, или тяжелынъ ярмомъ, или пустымъ и безпъльнымъ прозябаніемъ, а работа-казенной, подневольной, скучной, утомительной. Наконець, чтеніе часто заставляеть искать друзей единомышленниковъ, какъ-бы въ очвътъ на естественное требованіе нашей духовной природы,---и это весьма корошо и желательно. Сходятся люди высокаго и святого труда и великой идеи не для празднаго и пагубнаго время. провожденія, а для обмізна мыслями и чувствами и не на почвъ житейской поплости и грязи, а на почвъ сознанія общности духовныхъ интересовъ, идеальныхъ стремлений и святого христіанскаго д'бла — наученія меньшаго собрата правдѣ и истинѣ.

Затемъ вторымъ образовательнымъ средствомъ въ деле учительства являются курсы, какъ лётніе-продолжительные такъ и недавно начатые-краткіе и сразу же закончившіеся, не успъвъ сформироваться и получить повсемъстное практическое примънение. Курсы и особенно лътние, продолжаю. щіеся около 2 яли 11/2 м'всяцевъ, яваяются несомявнно громадною силою въ дёлё просв'ященія народа. Они представляють изъ себя такую великую воспитательную школу для самихъ учащихъ, которая стоитъ многихъ льть формальнаго обучения въ учебныхъ заведениять и которая кладеть неизгладниую печать на всю жизнь учащихъ, расширяя умственный круговоръ, возвышая нравственное самосознаніе и вообще облагораживая и ободряя скромныхъ труженниковъ и труженицъ церковно-приходскихъ школъ. Въдь учащіе церковно-приходскихъ школъ вообще то не отличаются богатствомъ умственнаго и нравственнаго достояния, а скорће узкостью своего кругозора, не простирающагося далье идеи служенія школьному двлу, только какъ ремеслу, при томъ тяжелому и плохо оплачиваемому, и воть это то обстоятельство и является причиною, по которой они созы-

ваются или въ центры умственной жизни и культурнаго прогресса. или въ спеціально назначенные для курсовъ пункты и здёсь слушають лекціи видныхъ представителей науки, какъ на курсахъ въ большихъ городахъ, или же вообще опытныхъ педагоговъ, какъ на курсахъ епархіальныхъ; сближаются съ ними нравственно, роднятся духовно, вмъств съ твмъ и между собою вступають въ умственное и нравственное взаимообщеніе, что несомнённо имееть громадное значение для учащихъ, и, наконецъ, знакомятся посредствомъ экскурсій съ произведеніями разныхъ искусствъ. Кромъ всего этого, курсы являются самымъ разумнымъ и цълесообразнымъ средствомъ улучшенія педагогическаго дѣла, ибо на нихъ учащіе практически знакомятся съ лучшими пріемами и способами преподавания въ школъ и имъютъ возможность усвоенное проводить въ практику,-и нельзя было не радоваться возникновению и развитию ихъ, какъ одного изъ значительныхъ образовательныхъ и воспитательныхъ средствъ для учащихъ; въ настоящее же время нельзя не печалиться, что они прекратились. Съ прекращениемъ ихъ, несомнѣнно, должно замереть и школьное дѣло, ибо сами учащіе лишаются возможности обновляться и осв'яжаться духовно. Учащіе въ застов, безъ движенія впередъ, — и школьное дёло мертво, косно, и питомцы выходять изъ школы съ весьма слабыми элементарными познаніями, которыя, конечно, скоро забываются, и они остаются очень часто съ однимъ полуумёньемъ читать и писать. Между тёмъ задача начальной школы должна заключаться не въ сообщенін питомцамъ школы только однихъ свёденій по темъ или инымъ предметамъ (о Законъ Божіемъ не говорю), но и главнымъ образомъ въ пріученія ихъ къ дътскому самостоятельному мышленію, въ развитіи любознательности и интереса, такъ чтобы у нихъ и по выходъ изъ школы было тяготвніе къ разумной и полезной книгв. При отсутствія образовательныхъ средствъ въ постановкъ учебной части замъчаются слъдующіе крупные пробълы: 1) у учащихъ нътъ знанія разумныхъ и цълесообразныхъ пріемовъ обученія, вслёдствіе чего знанія сообщаются питомцамъ школы и ими воспринимаются не съ легкостью и удобствомъ, а путемъ частыхъ механическихъ повторений отвлеченно, безъ конкретной живости, а это гнететь и мучить душу ребенка, расхола-

810

живаеть интересь къ ученью и убиваеть въ нихъ добрые задатки, вложенные въ душу Самимъ Творцомъ; 2) учанцими усвоивается рабокое отношеніе къ разъ принятой системѣ обученія, а отсюда убійственный механизмъ въ занятіяхъ и косность, притупляющіе и учащихъ и учащихся. Такія школы страдалицы,----страдальцы въ ней учащіе и питомцы.

Говоря о неудовлетворительномъ составъ учащихъ въ церковныхъ школахъ, нельзя не обратить вниманія на матеріальное положеніе ихъ, которое также является причиной такого состава. Действительно, матеріальное положеніе учащихъ церк.-прих. школъ весьма тяжелое, и удивляться нужно, какъ они существують на то жалованье, какое получають за свой тяжелый моральный и физическій трудь по школь. Воанаграждение учащихъ доходить въдь до 10 р. въ мъсяцъ и не привышаетъ 25 руб. Можно-ли сносно, безъ острой нужди, существовать на такое жалованье? Конечно. можно, но только съ горемъ пополамъ. Въдь такое жалованье получають только прислуги, сторожа, пастухи и проч., словомъ люди, которые обслуживають мелкіе житейскіе интересы людей болье состоятельныхь; при чемъ последніе почти всегда живуть на готовомъ столь и при готовой квартирѣ, а учащіе на своемъ столѣ, а иной разъ даже н при своей квартирь. Думать о приличномъ столь, одежав и обуви, а также и о выпискъ какого-нибудь журшала, газеты или книги, конечно, не приходится. При нищенскомъ жаловань можно думать только, о томъ, какъ бы не помереть съ голода, а не о духовныхъ интересахъ, удовлетвореніе которыхъ сопряжено съ навъстнаго рода матеріальными издержками. Конечно, нельзя при такомъ матеріальномъ обезнечени всер. душею или всемъ существомъ отдаться и школьному дёлу. Думы и заботы объ удовлетворения житейскихъ нуждъ неизбъжно отвлекаютъ учащихъ отъ своего дъла; школьному дълу отдается скоръе меньше вниманія, чъмъ заботамъ о прокоридении; при такомъ положении убевается и всякая охота къ занятіямъ, исчезаетъ любовь къ дълу и дътямъ, и учительский трудъ изъ свободнаго, разумнаго и любимаго труда обращается въ самое тяжелое гнетущее ярмо. Если къ этому прибавить неръдко холодныя, сырыя и тесныя помещения для учащихь при школагь, полное одиночество, непосредственный и всегдаший контроль со стороны завёдующаго школою и наблюдателя, и ихъ не всегда справедливыя и гуманныя отношенія и требованія, то картина дёлается еще безотраднёй и печальвъй. Все это вмъстъ взятое кладетъ самый тяжелый отпечатокъ на настроеніе учащаго, на его занятія въ школть и на взаимообщение учащаго съ питомцами. Прекрасной иллостраціей къ только что высказанному можеть служить разсказъ, подъ заглавіемъ: "Бракъ подъ давленіемъ", помъщенный въ духовномъ журналъ "Звонарь"---въ майской и іольской книжкахъ. Въ немъ ярко характеризуется отчасти матеріальное положеніе учащей, а главнымъ образомъ отношеніе къ ней завѣдующаго и наблюдателя. Въ немъ все правдиво, живо и реально, и, по прочтении его, тяжело, грустно становится на сердић; жалко до боди сердца становится учащихъ, потому что на сторонъ послъднихъ и матеріальная нужда, и тяжелое щепетильно-отвътственное дъло, и ностоянный контроль за поведеніемъ, и тяжелая зависимость и проч. Наобороть, обидно до глубины души на отношения къ учащимъ школьной администраціи, иногда проявляющей много черстваго эгоизма и грубой жестокой несправедли. вости. Не говоря уже о педагоги ческой неподготовленности многихъ учащихъ къ школьному дълу,---гнетущее матеріальное и нравственное положение ихъ кладетъ свой мертвый отпечатокъ на всю систему преподаванія, а потому, несомнънно, всъ педагогическія требованія со стороны школьной администраціи ни сколько не улучшать самого школьнаго дъла, да учащіе ихъ часто не въ состояніи и выполнить, такъ какъ большинство требованій являются имъ не по силамъ. Остановимъ нъсколько вниманіе наше на требованіяхъ со стороны особенно нашихъ наблюдателей. Въдь собственно то говоря, нужно было-бы скорѣе ожидать отъ нихъ не предъявленія къ школѣ требованій разныхъ ладовъ и образцовъ, а братскаго руководительства въ занятіяхъ. Прівадъ наблюдателя въ школу долженъ быть событіемъ, поднимающимъ духъ учащаго, бодрящимъ настроеніе его, событіемъ, проливающимъ отрадный свёть въ душу его и занятія, такъ чтобы его встречали и провожали не только какъ начальника, но какъ друга, брата, отца. Въ занятіяхъ онъ долженъ поруководить не опытнаго, научить и указать не на словахъ только, а и на деле, лучшие приемы обучения. Въдь нътъ

ничего легче, какъ прочитать мораль, и сдълать сновесныя указанія на счеть благоповеденія и занятій учащихъ. Другое дело показать на практикъ то, чего требуещь. Къ сожаленію, у насъ въ жизни ничего подобнаго не замечается. Является въ школу наблюдатель-въ лицв-ли завъдующаго школой, увзнаго наблюдателя, председателя или членовъ уваднаго отдъленія и проч.,-онъ прежде всего проввряеть труды и занятія учащаго; при чемъ провърка и опънка занятій, обусловливаемая часто субъективнымъ настроеніемъ наблюдателя, бываеть иногда неправильной, пристрастною, обидною для учащихъ. Мало того, бываеть ли близко сердцу наблюдателей нравственное состояние учащихъ и матеріальное ихъ положение? Въ отвътъ на это, скажемъ что наблюдатели, за ръдкими исключеніями, не входять въ то или иное положение учащихъ; но пусть не во власти наблюдателя улучшить матеріальное положеніе учащаго, но въ его власти дружеское соучастіе къ учащему, братская отзывчивость къ его тяжелому положению и отечески-любовный сов'ть и поддержка. Если бы таково было отношение со стороны школьной администраціи къ нашей забитой меньшей учащей братів, то учащіе встр'вчали бы и провожали школьное начальство съ любовію и радостію, а не со страхомъ и тренетомъ. Для примъра отношеній-слъдующій случай, бывшій лъть 6 или 7 тому назадъ. Въ одной изъ привиллегированныхъ школъ г. С. увздн. наблюдатель сдълалъ неправильную опрыку усприямь по одному изъ школьныхъ предметовъ въ рапорть къ Владнкъ (неправильной называю потому, что самъ наблюдатель на экзамене отмечалъ успехи учениковъ по этому предмету баллами 5 и 4). Отъ Владыки послъдовала грозная резолюція, присланная зав'ядующему и учащему въ школь. Тоть и другой были до крайности поражены противоръчіемъ въ оцънкъ успъховъ увзнаго наблюдателя; но вивств съ твиъ это прискорбное обстоятельство глубоко обидъло и опечалило учащаго. Въря въ свой честный и добросовъстный трудъ, а также и въ сравнительное умънье оріентироваться въ школьныхъ занятіяхъ, при какихъ бы то ни было обстоятельствахъ, учащее лицо ръ. шилось искать правды у предсъдателя отдъленія. Послъдній, по вызову учащаго является въ школу, но, къ удивленію и ужасу, онъ получаеть, оть нея дурное впечатлёніе и

наносить окончательное поражение. Дело въ томъ, что почтенный предовдатель отнесся къ питомцамъ строго и проэкзаменоваль ихъ буквально такъ: "кто цервый нарекъ Інсуса Христа Сыномъ Божінмъ?" На этотъ вопросъ ученики не могли конечно отвётить, да и самъ учитель-студенть семинаріи недоумъваль. Пауза продолжалась довольно порядочно, а предсъдатель отдъленія въ это время осматриваль классное помѣщеніе. Не получивь отвѣта оть учениковъ, онъ задаетъ имъ вопросъ по ариеметикъ на счетъ дробей и, тоже не получивъ отвѣта, идетъ къ выходу изъ школы. Дежурный читаеть послеурочную молитву-, Светися, свътися"..; по прочтени ея предсъдатель обращается къ ученику младшей группы съ вопросомъ: "объясни, что значить, Новый Іерусалиме?" и, опять не получивъ отвѣта, уходить изъ школы. Последовало сообщение по канцелярии, "что учащее лицо достойно большаго наказанія". Это факть, и на основаніи его судите, какова ревизія школы лица, имъющаго власть разръшить недоразумъніе или фальшь, и какъ она подъйствуетъ на настроение учащаго, на его занятія и на дальнъйшее его существованіе. Хорошо еще осенью. въ октябрѣ, въ городъ прівхалъ владыка на освященіе храма, поствать во школь и выразиль симпатію ко школьному труду учащаго,---въ противномъ случав онъ несправедливо быль бы замарань и, можеть быть, лишился бы дорогого для него мъста. И такихъ фактовъ найдется не мало.

Наконецъ, обратимъ вниманіе на перспективу будущаго многихъ учащихъ церковно-приходскихъ школъ. Въ самомъ дълъ, въдь очень печальна ихъ участь. Допустимъ, учащій или учащая будетъ нести школьный трудъ лътъ 20-25. Въдь должность не легкая, силы къ тому времени надорвутся, надломятся, упадуть; нервная система потребуеть отдыха и покоя Учащій или учащая въ силу необходимости долженъ выходить въ отставку, но положительно безъ всякихъ средствъ къ существованію. Получается самая мрачная картина. Человъкъ, прослужившій Церкви десятки лътъ, разбитый морально и физически, остается въ самомъ жалкомъ, бъдственномъ положеніи, безъ какой бы то ни было поддержки. По законамъ житейской этики, принятой въ практику всъхъ въдомствъ, слъдовало бы труженика на нивъ Божіей удовлетворить пенсіей или такъ или иначе пріютить

его, дать ему мало-мальски покойное человёческое существованіе подъ старость, словомъ не покинуть его. Между твиъ у насъ нътъ ничего подобнаго. И вотъ эта то неопредъленная будущность, не обезпеченная ни пенсіей, ни пособіями еще болже гнететь и убиваеть духъ учащихъ. Вопросыгдв, какь и при какихъ условіяхъ придется жить послв тяжелаго учительскаго труда, неизбъжно должны вставать въ сознании учащихъ и отравлять все ихъ существование, убивая бодрость, энергію и надежду на лучшее. Идя далье въ оцънкъ положенія учащихъ нельзя не обратить вниманія на обусловленное матеріальною необезпеченностію безбрачное состояние учащихъ. Дъйствительно, школьныя условія вообще не позволяють ни той, ни другой сторонѣ сдѣлать супружескаго шага: въ противномъ случать, такой шагъ, при маломъ жалованьв, за отсутствіемъ порядочной квартиры. земли при школь и пенсіи привель бы учащее лицо неминуемо къ нищенству и положительному разорению. Между твиъ супружество, при хорошихъ условіяхъ жизни въ школь, весьма желательно, потому что позволяло бы учащему лицу быть морально удовлетвореннымъ, устойчивымъ во всёхъ отношеніяхъ, и ему не зачемъ было-бы бросать школу и искать более лучшей и обезпеченной службы.

Вслѣдствіе вышеуказанныхъ причинъ мало можно встрѣтить среди учащихъ церк.-прих. школъ лицъ жизнерадостныхъ: чувствуется въ нихъ забитость жизнію, духовная дряхлость или старость, узкость интересовъ и отсутствіе сердечности и любви къ школѣ. Сознаешь, что это преждевременные мертвецы, подневольные мученики, которые примирились со своей горькой долей и рѣшили до конца нести ее, будучи твердо увѣрены, что лучшее почти отнято отъ нихъ. Положеніе учащихъ церк.-прих. школъ несравненно хуже чѣмъ учащихъ земскихъ и министерскихъ школъ. Тѣ въ общемъ обезпеченнѣе: съ большимъ жалованьемъ, съ періодическими прибавками къ жалованью, пенсіей и вообще той или иной поддержкой со стороны земства по извѣстной выслугѣ лѣть.

Итакъ изъ всего вышесказаннаго ясно, что дѣло образованія въ церк.-прих. школахъ стоитъ не высоко и только тогда оно двинется впередъ и будетъ поставлено на должную высоту, когда улучшится контингентъ учащихъ и ихъ умственное, моральное и матеріальное положеніе, а это—задача для школьной администраціи и для всёхъ тёхъ, кому дорого истинное, въ духё Святой Православной Церкви, просвёщеніе народа.

Слова о. Ильигорскаго вполнъ убъдительны для того, чтобы присоединиться къ выводу, которой онъ дълаеть. Дъйствительно, церковно-приходская школа не даеть того, что къ ней можно предъявить какъ къ разсаднику просвъщения въ народъ. Нужно еще многое для того, чтобы эта школа была на высотъ своего назначения.

И сопоставляя количественныя результаты развитія церковно-школьнаго дёла съ этимъ выводомъ, нужно сознаться, что качественная сторона дёла далеко не соотвётствуеть его количественному росту.

Н. Высоцкій.



## БИБЛІОГРАФІЯ.

#### I.

## Новый курсъ по исторіи древней философіи.

*Км. С. Н. Трубецкой*, Исторія древней философін. Часть первая. Москва 1906. Стр. 208.

Вошедшій въ эту книгу матеріаль, какъ сообщають въ своемъ предисловіи издатели, быль почти въ полномъ объемъ своемъ приготовленъ къ печати самимъ авторомъ, при чемъ первые пять листовъ получили уже въ его рукахъ послъдною отдълку и были сданы имъ въ типографію въ окончательно исправленномъ видв. При такихъ условіяхъ дёло издателей сводилось къ тому, чтобы при посредствъ мелкихъ поправокъ чисто внъшняго характера и чрезъ подысканіе отдъльныхъ цитатъ, для которыхъ были оставлены въ различныхъ мъстахъ рукописи пробълы, сообщить болѣе завершенную форму той части книги, которая не подвергалась со стороны автора окончательной обработкв. Отсутствіемъ этой обработки объясняются нѣкоторыя повторенія и другія мелкіе недочеты, которые, конечно, были бы устранены авторомъ при дальнъйшей отдълкъ овоего труда, но съ которыми въ изданіи посмертномъ приходится мириться: стремленіе достигнуть возможно болѣе точной передачи рукописнаго матеріала принуждано избъгать въ немъ всякихъ измъненій, за исключеніемъ вполнъ и безусловно необходимыхъ, и издатели должны были отказаться огь исправленій, произвести которыя автору не было суждено, а они уже не считали себя въ правъ.

Очень жаль, что безвременная смерть кн. С. Н. Трубецкого, надолго, если только не навсегда, отсрочила осуществленіе

12\*

надежды видёть, наконець, вполнѣ научный и цѣльный русскій курсъ по исторіи философіи. Нужда въ немъ особенно сильно чувствовалась преподавателями высшихъ школъ и студентами. И надо прямо сказать, что никто лучше С. Н. Трубецкаго,—по крайней мѣрѣ, въ отношеніи къ древней философіи,—не могъ выполнить этого дѣла. Прекрасный филологъ и глубокій мыслитель, знатокъ университетскаго учебнаго дѣла и убъжденный поклонникъ именно исторіи философіи, онъ былъ какъ разъ такимъ лицомъ, которое могло дать нѣчто классическое и долговѣчное въ этой области. Идатели, впрочемъ, "не могутъ отказаться отъ надежды, что имъ удастся довести свое дѣло до конца, и что наша научная литература пополнится появленіемъ русской исторіи древней философіи въ законченномъ видѣ".

Вышедшая теперь первая часть содержить исторію греческой философіи отъ возникновенія ея до Платона, т. е. оканчивая сократическими школами (Магарской, Кинической и Киренской). Изложению предпослано общее введение, раскрывающее значение истории философии (стр. 1-15). Введеніемъ въ исторію собственно греческой философіи являются двъ первыхъ главы-объ изучении древней философии. ея источникахъ и дъленіи на періоды (гл. І, стр. 17-27) и о религіи древнихъ грековъ (гл. II, стр. 27-55). Всвхъ главъ въ книгъ одиннадцать. Матеріалъ между ними распредъленъ слъдующимъ образомъ: гл. Ш-ранняя іонійская физика (Фалесъ, Анаксимандръ и Анаксименъ) (стр. 55-69), гл. IV-Пиеагоръ и пиеагорейцы (источники, Пиеагоръ и его союзъ, философскія начала писагорейцевъ, космологія пивагорейцевъ) (стр. 69-85), гл. V-Гераклитъ (философія мірового процесса, физика Гераклита, антропологія Гераклита, судьба ученія Гераклита и его оцівнка) (стр. 85—98), гл. VI— Элейская школа (Ксенофанъ, Парменидъ, Зенонъ, Мелиссъ) (стр. 98—116), гл. VII—Эмпедоклъ (стр. 116—124), гл. VIII— Атомисты (Левкиппъ и Демокрить, основы атомизма, космологія атомистовъ, психологія атомистовъ, мораль Демокрита. оцънка атомизма) (стр. 124—137), гл. IX—Анаксагоръ и послъдніе натурфилософы 5 въка (ученіе о матеріи, ученіе объ умѣ или духовномъ началѣ, Діогенъ Аполлонійскій, Гиппократь и его школа) (стр. 187-150), гл. Х-софисты (появление софистовъ въ качествъ профессиональныхъ учи-

1

телей, скептицизмъ софистовъ, Протагоръ и Горгій, нравственныя ученія софистовъ) (стр. 151—165), гл. ХІ—Сократь (личность и дъятельность Сократа, ученіе Сократа о знаніи и понятіяхъ, этика Сократа, ученіе о благь, богословіе Сократа) (стр. 165—189), гл. ХІІ—сократическія школы (стр. 189—208).

Разсматриваемая книга соединяеть въ себъ учебныя достоинства (разумъемъ не требованія элементарнаго учебника, а руководства при изучении предмета въ высшей школѣ) съ научной основательностью и документальностью. Изложеніе философскихъ системъ авторъ всюду сопровождаетъ ссылками на первоисточники съ точными цитатами и неръдко даеть буквальныя выдержки погречески или въ безукоризненномъ русскомъ переводѣ. Ссылки на ученую литературу ръдки; но, конечно, послъдняя автору прекрасно знакома, и это легко видно для всякаго спеціалиста. За высокую научную цённость изданнаго курса кн. С. Н. Трубецкого говорить уже и давность его санятій этимъ предметомъ: мы здъсь мы имъемъ тоть же, только по иному переработанный и нъсколько иначе расположенный, матеріаль, что н въ магистерской диссертаціи автора ("Метафизика въ древней Греціи". М. 1890).

Особеннный интересь книгь сообщаеть ся введение. Покойный С. Н. Трубецкой пользовался всякимъ случаемъ, чтобы подчеркнуть значеніе исторіи философін-и, притомъ, не въ качествъ только элемента общеисторическаго или литературнаго образованія, а именно въ философскомъ смысль, какъ пути къ выработкъ собственнаго міровозарьнія. Это дълаеть онъ и въ своемъ настоящемъ введеніи. Мысли послёдняго въ значительной мёрь совпадають съ мыслями введенія къ "Метафизикъ" и нъкоторыхъ статей; но именно въ учебникъ то онъ наибодъе кстати, ибо ничто такъ прочно не остается въ сознании, какъ страницы, читанныя нами въ годы студенчества и особенно намъ понравившіяся. А мы увърены, что разсматриваемую книгу будуть читать-и по собственной охоть, и по рекомендации наставниковъ-не одно поколение многотысячнаго русскаго студенчества. Вэглядъ Трубецкого на исторію философіи заслуживаеть самаго широкаго распространения.

П. Тихомирова.

14. 12. 06, . Москва.

### Новый трудъ по истеріи Англіи въ эпоху рефермаціи.

Алекандръ Савинъ. Англійская секуляризація. Москва. 1906 г.

Секуляризація монастырскихъ имуществъ представляетъ собою одинъ изъ интереснайщихъ и весьма существенныхъ моментовъ въ исторія англійской реформація XVI въка. Въ какіе вибудь три-четыре года королевская власть, при полномъ сочувствіи и содвиствіи обвихъ палать парламента, почти безпрепятственно прекратила существование цълой съти религіозныхъ учрежденій, разогнала ихъ обитателей и захватила въ свою пользу ихъ недвижимыя и движимыя имущества. Насчитывають, что въ немногіе годы произведенной при Генрихъ секуляризаціи было уничтожено 645 монастырей, 90 коллэджей, 110 госпиталей и 2,874 канторіи и свободныхъ капеллы. Очевидно, это былъ серьезный церевороть и въ религіозномъ и въ экономическомъ отношеніи: въ религіозномъ-потому, что безпощадному уничтоженію подверглясь такія учрежденія, которыя въ продолженіи мно-**ГИХЪ ВЪКОВЪ ОЫЛИ Неприкосновенною святыней и предме**томъ всенароднаго благоговъйнаго поклоненія; а въ экономическомъ-потому, что громадная площадь земли, принадлежавшая доселё монастырямъ, перешла въ руки новыхъ, свътскихъ владътелей. Понятно, что изслъдованіе такого крупнаго историческаго явленія привлекало къ себ'в вниманіе многихъ ученыхъ ноториковъ и аркеологовъ, какъ прежняго, такъ и новъйшаго времени, тъмъ болъс, что къ ихъ услугамъ сохранилось не малое количество историческаго матеріала въ видъ разныхъ оффиціальныхъ документовъ, относящихся къ секуляризація, писемъ и разсказовъ совре-

Iſ.

менниковъ и т. д. Задачею изслъдованія выступаль цълый рядъ интересныхъ вопросовъ: о причинахъ секуляризаціи, объ ея размъратъ и условіять, объ ея ближайшихъ послъдствіяхъ и историческомъ значенія. Но такъ какъ секуляризація монастырскихъ имуществъ была лишь однимъ изъ моментовъ того великаго религіозно-политическаго движенія. которое раздёлило вою западную Европу на два враждебныхь лагеря, католиковъ и протестантовъ, то и ея изслёдователи въ своихъ работахъ обыкновенно смотрять на предметь съ совершенно различныхъ точекъ зрѣнія, смотря по тому, принадлежать-ли они къ числу защитниковъ старой католической церкви, или-сторонниковъ реформации. Съ точки эренія писателей-католиковъ секуляризація монастырскихъ имуществъ быда беззаконнымъ и святотатственнымъ грабежонъ, возмутительнымъ по обстановкъ и вреднымъ во всвхъ отношеніяхъ; а на взглядъ писателей-протестантовъ это была вполнъ закономърная реформа, вызывавшаяся необходимостію и благод втельная по своимъ последствіямъ. Соответственно такому коренному различію во взглядахъ почти всѣ вопросы, касающіеся секуляризаціи, освѣщаются не одниаково, а потому читатель, желающій добиться истины, неръдко находится въ большомъ затруднении, недоумъвая, кому изъ ученыхъ руководителей отдать предпочтение.

При такомъ положеніи дѣла появленіе на свѣть солиднаго по размѣрамъ (576 страницъ) труда, подъ заглавіемъ "Англійская секуляризація", принадлежащаго ученому спеціалисту <sup>1</sup>), естественно возбуждаеть у читателя надежду, что онъ найдетъ въ этомъ новомъ изслѣдованіи желаемое разрѣшеніе своихъ давнихъ недоумѣній. Для этой надежды самъ авторъ даетъ читателю нѣкоторыя серьезныя основанія. Въ своемъ обзорѣ литературы по исторіи диссолюціи (т. е. разрушенія монастырей), занимающемъ третью главу изслѣдованія, авторъ даетъ отчетливую характеристику цѣлаго ряда старыхъ и новыхъ ученыхъ трудовъ, а именно: Сандерса, Фуллера, Герберта, Гелина, Кольера, Фруда, Блёнта, Диксона, Грина, Полларда, анонима въ Home and

<sup>1)</sup> А. Н. Савинъ состоитъ приватъ-доцентомъ Московскаго Университета и читаетъ въ настоящее время курсъ всеобщей исторіи преимущественно 16 и 17 в.

Foreign Review, Ковалевскаго, Гаске, Арчбольда, Грова, Мура и Сомерса, сопровождая изложение ихъ воззръний свонми критическими замфчаніями, которыя иногда, какъ напр. относительно Фуллера (стр. 296-800), Диксона (809-812), Мура (349-355), Сомерса (855-359), и въ особенности Ковалевскаго (316-828), Гаске (328-839) и Грова (341-349) представляють для читателя большой интересь по своей глубинъ и основательности. Общій выводъ относительно всей обозрѣ. ваемой авторомъ литературы по вопросу о секуляризаціи оказывается далеко не блестящимъ, что самъ авторъ и высказываеть съ достаточной опредъленностию. "Для того, кто хочеть выяснить политическую и финансовую сторону диссолюція", говорять онъ, "почва уже расчищена. Выяснились, правда, только общія очертанія вопроса. Чтобы получить наглядную и полную картину, нужно произвести еще много детальной работы. Но основныя линіи уже проведены и повидимому въ общемъ проведены върно. Въ иномъ положеніи находится изученіе соціально-экономическихъ послъдствій диссолюціи. Зд'єсь работникъ не видить передъ собою даже общихъ контуровъ, а принужденъ искать дорогу собственными силами". "Приходится сознаться, что разработка вопроса о соціально-экономическомъ значеніи диссолоціи находится еще въ самомъ началъ, что здъсь остается сдълать гораздо больше того, что уже сделано. За очень немногими исключеніями, сочиненія общаго характера въ своихъ отдълахъ о диссолюціи опираются на скудный матеріалъ, который по традиціи переходить отъ одного автора къ другому, и потому больше утверждаютъ, чъмъ доказывають. Среди такихъ утвержденій много невфрныхъ, въ значительной мере потому, что даже позднія общія работы мало пользуются монографіями. А немногочисленныя монографія ограничивають себя отдъльными сторонами диссолюціонной исторіи, и върныя наблюденія перемъшиваются въ нихъ иногда съ явными заблужденіями. Нетронутымъ остается огромное количество матеріала, отчасти печатнаго, главнымъ образомъ рукописнаго"... (стр. 860, 294-295). Итакъ, читатель видить, что въ сдъланномъ доселъ по исторіи секуляризаціи не мало пробъловъ и ошибокъ, много предвзятаго, непровъреннаго и сомнительнаго, а самою существенною причиною такого положенія діла является то обстоятельство,

ū.

Э

-

ه . نځ

ł.

2

что существующій по вопросу обильный матеріаль первоисточниковъ въ значительной мърб остается досель нетронутымъ. Нашъ авторъ "принужденъ искать дорогу собственными силами" и ведеть свою работу исключительно по первоисточникамъ. "Чтобы выяснить существо диссолоціи", говорить онъ, "надо прежде всего знать, что было отнято государствоить у церкви". (Предисл. стр. 1). Отвёть на этотъ вопросъ авторъ думаетъ найти въ документахъ такъ называемой "Церковной оценки" (Valor ecclesiasticus), т. е. той описи монастырскихъ имуществъ, которая была сдёлана въ 1585 г. спеціально назначенными для того агентами правительства. "И пришлось", говорить онъ, "взять на себя скучную критику сомнительнаго источника, сопоставить многочисленныя и сухія описи, произвести длинные и надобдливые подсчеты, вообще продълать изрядное количество самой черной работы" (Пред. 1). Такъ какъ показанія "Церковной оцвнки" многіе признавали сомнительными, то всю первую главу своего изслёдованія авторъ посвящаеть критическому разбору этого источника съ цѣлію опредѣлить степень его достовърности. Эта глава никакъ не для легкаго чтенія. Тоже можно сказать и о всей книгъ г. Савина, такъ какъ большая часть ея переполнена названіями и именами, цифрами и вычисленіями; но, не смотря на эту видимую сухость работы, всякій достаточно знакомый съ разсматриваемымъ предметомъ и серьезно имъ интересующийся несомнённо прочтеть ее съ истиннымъ удевольствіемъ. Конечный выводъ, къ которому приводитъ первая глава книги, состоитъ въ томъ, что "Церковною оцівнкой" можно пользоваться въ качеств'я источника, а потому въ следующей главе авторъ, на основании этого источника, и даеть обстоятельную картяну "монастырскаго хозяйства наканунь диссолюци", чтобы такимъ образомъ посильно ответить на вопросъ: что было отнято государствомъ у церкви.-Затвиъ выступаетъ предъ авторомъ другая задача-изучение соціально-экономическихъ последствий диссолюции. "Ответить на вопросы о томъ", говорить онъ, "какъ отразилась диссодюція на населеніи монастырскихъ земель, какъ распредѣлились монастырскія земли между различными общественными классами, какъ повліяль на народное хозяйство переходь большой части церковнаго землевладенія въ светскія руки, по самому су-

828<sup>.</sup>

ществу дѣла можно только сопоставленіемъ и анализомъ эначительного и однообразного матеріала. Это діло едва-ли даже начато" (860). "Послъдующее изложение ставить себъ цълью сдълать приступъ къ методической разработкъ предмета"... (ib). Посильный отвѣть на поставленные вопросы авторъ старается дать въ пятой главъ своего труда, которая слъдить за судьбою отчужденныхъ короною монастырскихъ имуществъ. при чемъ источниками служатъ для автора статуты, частныя письма, сохранившіяся главнымъ образомъ въ бумагахъ Кромвеля, аудиторскія оцінки, копін патентовъ (по календарю), казначейские отчеты. Такимъ образомъ книга г. Савина, подрывая, какъ мы видъли, довъріе къ нрежнимъ ученымъ работамъ по вопросу о секуляризаціи, сама, какъ основанная на строго-критическомъ изслъдовании первоисточниковъ, даетъ читателю нъкоторое право на. дъяться, что въ ней онъ найдеть наконецъ разъяснение всего того, что доселѣ могло ему казаться сомнительнымъ.

Нельзя сказать, чтобы эта надежда читателя оправдывалась въ полной мірть; но авторъ виновать въ настоящемъ случав только твмъ, что далъ своей книгв слишкомъ широкое общее заглавіе, чему причиной была, по собственному признанию (пред. стр. 1), его "нелюбовь къ длиннымъ заглавіямъ". Когда берешь въ руки толотый томъ, на обложкъ котораго значится: "Англійская секуляризація", естественно предполагаешь, что авторъ разсмотрить это крупное историческое явление по возможности со всёхъ сторонъ, т. е. съ религіозной, церковной, политической, соціальной и экономической, постарается выяснить его причины, его характерь и обстановку, его смыслъ и значение. Такимъ широкимъ запросамъ книга г. Савина совершенно не отвѣчаетъ. Прежде всего, религіозно-церковныхъ отношеній авторъ совсѣмъ не касается; ему нъть дъла до секуляризаціи, какъ одного изъ моментовъ религіозной реформаціи, и о самомъ существованіи этой стороны вопроса читатель узнаеть лишь изъ обзора литературы, гдё излагаются мысли другихъ изслёдователей, ранъе работавшихъ по этому предмету. Самъ-же авторъ касается своего предмета только съ одного края, такъ что его работа имветь узко-спеціальный характерь. По собственнымъ его признаніямъ, "она посвящена англійской

аграрной исторіи XVI въка или върнъе одному изъ круп-. нъншихъ фрагментовъ этой исторіи." Мало того, -- "эта кинга", говорить онъ, "есть только фрегменть фрагмента". Болье или менье широкихъ вопросовъ хотя бы и въ намъченной области, авторъ себѣ не ставить. О причинахъ секуляризаціи напр. у него різчи нізть. Онъ изслідуеть опреді. ленный кругъ источниковъ и потому счичаеть себя въ правъ говорить лишь настолько, насколько эти источники его уполномочивають, а въ опредълени ихъ круга допускаеть довольно значительныя ограниченія. По поводу своего изученія "Церковвой оцінки" авторъ говорить: "я занимался только монастырями собственной Англін. Въ таблицу <sup>1</sup>) вошли всъ женскіе, но не всъ мужскіе монастыри "Церковной оценки". Я вовсе не завимался менастырями четырехъ нищенствующихъ орденовъ: францисканскаго, дожини. канснаго, кармелитскаго, августинскаго. Это несомивными недостатокъ моей работы"... <sup>2</sup>) По вопросу объ отчуждения короною монастырскихъ имуществъ авторъ заявляеть: "по личнымъ условіямъ изслёдованіе заключено въ твення рамки: принимаются во вримание только отчуждения времени Генриха, только первыя отчужденія, только отчужденія въ наслъдственное владъніе... Въ этой своей части работа есть лишь первый шагь къ котодическому выяснению вопроса"... "Задача поставлева далеко не во всемъ своемъ объемъ... Я сохраниль тв рамки, которыя я поставиль себв при изученія "Церковной оцінки", и слідня только за отчужденіемь монастырской недвижимости. За предвлами работы остались монастыри Уэльзя, нищенствующие ордена"... 8) Такимъ образомъ по своему спеціальнему характеру и по ограниченному кругу своихъ источниковъ книга г. Савина совершенно не претендуеть на широкую постановку вопроса. Даже и въ тъхъ частныхъ пунктахъ, которые авторъ подвергаетъ изсявдованию на основании имъющагося въ его распоряженін матеріала, онъ до крайности остороженъ въ своихъ выводахъ. Танъ, гдъ многіе другіе считають себя въ правъ

825

<sup>1)</sup> Она приложена въ концъ книги и заключаетъ въ себъ .553 монаотыря. Стр. 561-578.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 98-я.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Предисл. стр. 2-я; стр. 421.

смѣло создавать самыя широкія построенія, онъ заявляеть, что можетъ сказать лишь "приблизительно", а то и совсѣмъ "предпочитаеть отказаться отъ догадокъ". (Стр. 156, 176). Само собою разумѣется, что при такомъ свойствѣ автора, то, что онъ находитъ возможнымъ сказать, пріобрѣтаетъ особенный авторитетъ.

Авторъ скромно называетъ свою работу лишь фрагментомъ фрагмента и первымъ шагомъ на намѣченномъ пути; но и этотъ первый шагъ, сдъланний съ такою осторожностію и основательностію, даетъ очень много интереснаго не только вообще для уясненія нѣкоторыхъ сторонъ разсматриваемаго предмета, но и въ смыслѣ существеннаго корректива къ тѣмъ мнѣніямъ, которыя доселѣ часто пользовались особеннымъ кредитомъ въ качествѣ установившихся положеній и для многихъ казались не подлежащими сомнѣнію.

Большую научную цённость имёють кригическія изысканія автора относительно "Церковной оцёнки". Показанія этого источника о веничинё монастырскихъ доходовъ многіе не безъ основанія подвергали сильному сомнёнію. Авторъ основательно разслёдовалъ обстоятельства, при которыхъ состоялась оцёнка, подробно разобралъ ея показанія по ихъ существу, сопоставилъ ихъ съ данными, имёющимися въ другихъ источникахъ, особенно съ цифрами послѣдующей оцёнки "прибыльщиковъ", <sup>1</sup>) и пришелъ къ заключенію, что "Церковная оцёнка" имёетъ достаточную достовёрность и составлявшіе ее комиссары "въ общемъ довольно точно оцёнили монастырскій доходъ". (См. стр. 45-46; 49; 75-77; 471; 89).

Широкую и весьма любопытную картину монастырскаго хозяйства въ эпоху секуляризаціи представляеть авторь во второй главъ своей книги. Здъсь отчетливо рисуются предъ нами разнаго рода монастырскіе доходы: духовный доходъ, городской, доходъ отъ промысловъ, рыночный, отъ рыбной ловли, судебный и деревенскій земельный доходъ. Здъсь мы узнаемъ, какъ монахи вели сами свое хозяйство: какъ рас-

826

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. е. тёхъ агентовъ правительства, которые составляли описи монастырскихъ имуществъ при пріемѣ ихъ въ казну на основанія состоявшагося статута объ увичтоженіи малыхъ монастырей. Stat. 27 Henr-VIII, ch. 28.

полагались монастырскія пашни, какъ прим'виялась на нихъ двухпольная и трехпольная система, какъ и въ какихъ размърахъ развивалось у монаховъ овцеводство, какъ вели они свое льсное хозяйство. Здесь узнаемь мы о численности и составъ монастырскаго населения, о размърахъ и характеръ монастырской благотворительности, о подробностяхъ организацін въ монастыряхъ ихъ хозяйственнаго управленія. Вся эта любопыгная картина имветь твиз большую цвиность, что основывается на цифрахъ и записяхъ оффиціальныхъ документовъ. Особенно интересны данныя, сообщаемыя авторомъ относительно монастырской благотворительности предъ временемъ диссолюція. Здѣсь напр. документально раскрывается предъ читателемъ строгое различение благотворительности добровольной и обязательной. Эдъсь онъ узнаетъ, какое количество мірскихъ людей питалось въ монастыряхъ и при монастыряхъ и какого общественнаго положения и матеріальнаго достатка были эти люди, узнаеть и въ какихъ разнообразныхъ формахъ проявлялась монастырская благотворительность. Всё эти свёдёнія, весьма интересныя сами по себѣ, имъють особенную цвеность потому, что дають возможность внести существенное ограничение въ одно изъ широко утвердившихся мивній, которое и досель настойчиво повторяется католическими историками англійской реформація. Утверждалось и утверждается, что уничтоженіе монастырей было тяжкимъ ударомъ для огромной массы бъднаго народа, находившаго себъ единственную опору въ монастырской благотворительности. Изследованія нашего автора показывають, что, прежде всего, кругъ светскихъ людей, жившихъ единственно на счетъ монастирскаго бюджета, быль совствиь не великь; по приблизительному вычислению онъ можеть быть опредъленъ тысячь въ тридцать пять, что составляеть лишь ничтожную часть всего тогдашняго населенія страны. Въ составъ этого круга людей была убогіе и школьники, существовавшіе на полномъ монастырскомъ содержаніи, но ихъ число было очень незначительно, громадное-же большинство питавшихся оть монастыря составляли не призръваемые, а монастырскіе служащіе на разныхъ должностяхъ и рабочіе. Кромѣ того, очень многіе изъ свѣтскихъ обитателей монастыря совсёмъ не представляли собою простого бъднаго народа. Въ монастырскихъ школахъ учи-

лись не только дёти бёдныхъ, но и благородныхъ семействъ, быть можеть даже преобладали. Въ качествъ призръваемыхъ жили въ монастыряхъ напр. семьн основателей и благодътелей, мелкіе придворные и чиновники по королевскому назначенію, а также люди со средствами, сдълавшіе извъстный вкладъ и за это принятые въ монастырь на дожите. Наиболве распространенною формой монастырской благотворительности для народа были кормленія б'ёдныхъ въ опредъленные прездники и поминальные дни, а также такъ называемое "гостепріимство", т. е. предоставленіе въ монастыръ пріюта всімь проходящимь и провежающимь, чімь, конечно, пользовались не бедные только, но и состоятельные торговцы и богатые джэнтльмэны, путешествовавшие по странь. Весь расходъ монастырей на обязательную благотворительность, по вычисленію автора, составляль меньше трехь процентовъ монастырскаго бюджета. (Стр. 240-286).

Не мало цённыхъ зам'ячаній даеть авторъ въ тёхъ случаяхъ, когда касается литературы своего предмета. Особенно интересными показались намъ его замъчанія по вопросу объ опредълении величины площади монастырскаго землевладънія въ эпоху секуляризаціи. Многіе старались разр'вшить этотъ вопросъ, подходя къ нему различными путями, при чемъ наиболѣе удачнымъ представляется, повидимому, путь, избранный, между прочими, хорошо известнымъ всемъ намъ профессоромъ М. М. Ковалевскимъ. Путь этоть очень простъ. "Если мы знаемъ итогъ монастырскаго дохода, то достаточно раздѣлить его на среднюю доходность акра, чтобы подучить площадь монастырскаго землевладелія. Этимъ простымъ пріемомъ и пользуется Ковалевскій. Онъ береть у Спида итогъ церковнаго дохода и у С. Роджерса среднюю доходность акра подъ обработкой. Раздъливъ 320,000 фунт. стер. на 6 пенсовъ, онъ получаетъ число акровъ церковной земли, 12,800,000. А монастырскій доходъ по извѣстіямъ Спида, Стоу и Таннера составлялъ приблизительно половину общецерковнаго, слъдовательно площадь монастырскаго землевладения составляла по крайней мере шестур часть всей территоріи". Разсматривая критически эту н другія подобныя попытки, авторъ ко всёмъ имъ относится отрицательно. Изъ цълаго ряда приводимыхъ имъ въ данномъ случав серьезныхъ основаній наибольшее значеніе

имъютъ, несомнънно, указанія на то, что не весь монастырскій доходъ есть доходъ земельный, а, съ другой стороны, въ виду чрезвычайнаго разнообразія условій обработки и ценности продуктовъ, определить средною доходность акра представляется невозможнымъ. А потому всв утверждайщіяся на такихъ шаткихъ данныхъ построенія авторъ признаеть недостаточно обоснованными и въ значительной степени фантастическими, (стр. 78-91; 178-176; 316 и др.) самъ-же по этому вопросу предпочитаетъ совсѣмъ отказаться отъ всякихъ догадокъ, не находя для нихъ достаточнаго матеріала. Со взглядомъ автора въ настоящемъ случав, намъ кажется, нельзя не согласиться. Насколько шатки и фантастичны указанныя попытки, можно видеть хотя-бы на примъръ того-же проф. Ковалевскаго. Въ своемъ изслъдованія: "Общественный строй Англіи въ концѣ среднихъ вѣковъ", путемъ разныхъ остроумныхъ вычисленій онъ приходить къ выводу, что къ шестнадцатому въку въ Англія монастырскія земли обнимають собою одну треть всего протяженія обработываемыть земель въ королевствъ <sup>1</sup>). Но тотъ-же проф. Ковалевскій въ своемъ сочиненія "Экономическій рость Европы", путемъ такиль-же вычисленій доходить уже до другаго вывода, утверждая, что монастырямь принадлежала лишь одна шестая часть всей обработываемой земли 2).-При опредълении общаго количества всей этой обработываемой земли проф. Ковалевский ссылается на Артура Юнга, гдъ ръчь идеть о второй половинъ XVIII въка, когда численность населенія Англіи простиралось до 71/2 милліоновъ. Ковалевскій утверждаеть, что во второй четверти XVI въка численность васеленія Англіи немногимъ уступала времени Юнга, а потому считаеть себя въ правъ предположить, что и количество обработываемой земли было тогда прибливительно такимъ-же. Между твиъ, изъ приводимыхъ самимъ-же Ковалевскимъ данныхъ оказывается, что количество населенія во 2/4 XVI в. было 4-5 милліоновъ, тогда какъ по Юнгу 71/2 милліоновъ 8). Подобные примъры достаточно показывають, какъ свободно ученые обращаются

<sup>8</sup>) Ibid. Crp. 746-747.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. стр. 3-21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. т. II, стр. 747-748, 755-756.

съ милліонными вычисленіями и потому съ какою осторожностію нужно относиться къ построяемымъ ими выводамъ.

Весьма интересныя данныя сообщаеть нашъ авторъ относительно действій правительства и его агентовъ при оценкъ и секуляризаціи монастырскихъ имуществъ. Въ литературъ широкою распространенностію пользуется тоть взглядь. что будто-бы въ этомъ дълъ царилъ безграничный произволъ высшихъ и низшихъ королевскихъ агентовъ, правительство систематически обманывалось и свободно практиковались всякія беззаконныя сділки, благодаря которымъ одни укрывали имущество, а другіе лихоимствовали и потворствовали укрывательствамъ. Документальныя изслъдованія автора показывають, что такой взглядъ чрезвычайно далекь оть двяствительности. Читатель съ несомнённостію уб'яждается, что церковная оцёнка напр. велась въ замёчательномъ порядкъ. Комиссары оцёнки руководились подробными тщательно составленными инструкціями, которыя применялись ими къ дълу со строгою точностію и усердіемъ. Въ своихъ дъйствіяхъ они подчинены были постоянному и бдительному контролю, при чемъ стоявшіе во главъ предпріятія Уользи и Кромвель съ изумительнымъ вниманіемъ и трудолюбіемъ слъдили за каждымъ ихъ шагомъ, вникали во всякую мелочь и постояннов перепиской направляли ихъ дъйствія и разръшали имъ всякія недоумънія. Комиссарскія описи доставлялись въ Лондонъ и подвергались обработкъ въ казначействъ. При осуществлении секуляризации для пріема въ казну монастырскихъ имуществъ и управленія ими создана была цёлая широко-поставленная административная система съ многочисленнымъ штатомъ чиновниковъ и съ "куріей прибылей" во главъ. Здъсь также все было обдумано, опредълено и подчинено строгому контролю. До какой степени внимательно было правительство въ своему хозяйству на секуляризованныхъ земляхъ, можно судить напр. по тому, что подвергалась учету даже выручка отъ продажн сучьевъ, макушекъ и коры твлъ деревьевъ строевого лъса, которыя разръшались къ порубкъ. (Стр. 895).

Наиболѣе интересною представляется намъ послѣдняя глава книги г. Савина, отвѣчающая на вопросъ о томъ, какая судьба постигла тѣ земли, которыя были отобраны у монастырей короною. Правительство Генриха не думало оставлять и не

оставило эти земли въ своемъ владъніи, быстро передавъ ихъ въ другія руки. Авторъ и дветь намъ ясную и въ высшей степени любопытную картину того процесса, посредствомъ котораго совершился переходъ монастырскихъ земель въ руки новыхъ владътелей. Въ первые-же моменты секуляризаціи множество людей различныхъ общественныхъ положеній стали осаждать Кромвеля ходатайствами о томъ, чтобы имъ предоставлены были тв или другіе участки монастырскихъ владъній. Въ подтвержденіе своихъ ходатайствъ они приводять всв возможныя основанія: свое родство съ основателями упраздняемыхъ монастырей, свою усердную службу королю, свою религіозную и политическую благонам вренность. свою матеріальную необезпеченность, свое семейное положеніе и т. под. Многіе изъ нихъ откровенно об'вшають въ случав удовлетворенія своего ходатайства дать взятку Кромвелю въ сорокъ или въ сто фунтовъ, или бархатный плащъ канцлеру Ричу, или сто фунтовъ и хорошую постель жемчужнаго бархата сестр'в королевы. Въ результат'в этого усиленнаго домогательства оказалось, что еще при Генрихъ изъ всей монастырской недвижимости уже отчуждено было короною больше половины и въроятно около трехъ пятыхъ. Число лицъ, получившихъ въ наслъдственное вдадъніе монастырскую землю, по вычислению автора, простиралось максимумъ до 1157. Въ ряду этихъ лицъ были, прежде всего, пэры и высокіе сановники, а затімъ-придворные, разные чиновники, члены совъта, секретари, прибыльщики и чиновники другихъ финансовыхъ курій, деревенскіе джентльмены, юристы, врачи и хирурги, лица духовныя, торговцы и промышленники, йомэны, королевские мастера, какъ напр. плотникъ, печатникъ, овелиръ, скорнякъ. Любопытно въ данномъ случав то обстоятельство, что львиную долю монастырскихъ земель захватили себѣ люди высокопоставленные. очень богатые и по меньшей мёрё вполнё состоятельные, бъдному-же трудящемуся народу не досталось ничего. Точно также и разныя благія нам'вренія короля и правительства относятельно употребленія секуляризованныхъ имуществъ на учрежденіе новыхъ епархій и капитуловъ, на покровительство делу просвещения въ университетахъ, на благотворительность бъднымъ и т. под. получили осуществление лишь въ очень скромныхъ размфрахъ. Причина этого заключалась

однако совсѣмъ не въ слябости правительства. Весьма далекимъ отъ истины оказывается тотъ широко распространевный взглядъ, что будто бы секуляризація была лишь колоссальнымъ и безпорядочнымъ расхищеніемъ, при чемъ, благодаря безцеремонности цълаго роя хищниковъ, безумной расточительности короля и преступной неумълости или небрежности его чиновниковъ, монастырскія имущества быстро были расхватаны по рукамъ частныхъ владъльцевъ, а само правительство осталось не при чемъ и изъ громаднаго, доставшагося въ его распоряжение, земельнаго фонда не сумъло извлечь надлежащей пользы для себя и для государства. Документальныя изслёдованія нашего автора ясно доказывають, что при отчуждении монастырскихъ имуществъ правительство Генриха отнюдь не было жертвою обмана и хищенія. Секуляризованныя земли оно далеко не всв раздавало даромъ, но большею частію продавало или обмѣннвало на другія земли, такъ что въ общемъ это была выгодная для него операція, доставившая ему громадную сумму денегъ. Изъ 1593-хъ случаевъ отчужденія авторъ насчитываеть 1243 случая продажи, такъ что только 850 случаевъ остается на долю мёнь и подарковь. Все дёло отчужденія совершалось по плану и было поставлено въ опредъленныя юридическія рамки. Для продаваемой земли установлена была опредъленная цъна, а именно по двадцатилътней сложности годового дохода, и документы показывають, что не было отступленій оть этой нормы и даже, напротивъ, были случая продажи по болье высокой цень. Что касается городскихъ построекъ, то онъ расцвиивались по сложности дохода за 15, 12, 10, 9 и даже 7 лёть. Если при обменать земля монастырская признавалась болье доходнов, чыть та, которая предлагалась за нее въ обывнъ, то получатель долженъ былъ доплатить казнъ соотвътствующую сумму. Подробное разсмотрѣніе различныхъ документовъ по сдѣлкамъ отчужденія приводить автора къ выводу, что нъть въ нихъ никакихъ слъдовъ казнокрадства или какихъ-либо злоупотребленій. Никакихъ льготь покупателямъ сановнымъ или такимъ, которымъ самъ Кромвель предписывалъ "оказать содъйствіе", при сдълкахъ не видно. Даже сами аудиторыприбыльщики, т. е. тв чиновники, которые производили оцёнку и совершали продажи, когда являлись покупате-

лями монастырскихъ земель, т. е. имѣли, повидимому, полную возможность продать самимъ себѣ на особенно льготныхъ условіяхъ, платили столько-же, какъ и всѣ дру́гіе покупатели. Всякія разсрочки и недоимки по платежамъ даже съ очень высокопоставленныхъ лицъ взыскивались со строгою аккуратностію. Все это такимъ образомъ показываеть, что въ дѣлѣ секуляризаціи о слабости Генриха и его правительства рѣчи быть не можеть. (Стр. 418-559).

Въ общемъ, книга г. Савина настолько спеціальна и настолько обильна сухимъ изложеніемъ документовъ, переполненныхъ именами, цифрами и названіями, что, безъ сомнѣнія, найдетъ себѣ лишь весьма ограниченный кругъ читатолей; но тѣ немногіе, которымъ близокъ вопросъ о секуляризаціи, прочтуть ее съ большимъ интересомъ и удовольствіемъ.

В. Соколовъ.



III.

II. Я. Чаадаевъ. Философическія Письма. Переводъ подъ ред. М. Гершензона. Москва 1906 г. Приложеніе съ особою нумерацією страницъ къ II и IV кн. журн. "Вопросы Философіи и Психологіи" за 1906 г.

П. Чаадаевъ. Философическія Письма, съ приложеніемъ его письма къ Шеллингу, статьи о немъ И. Гагарина (G. J.) и отрывка изъ "Былого и Думъ" А. И. Герцена. Переводъ съ францувскаго 2-го, 8-го и 4-го писемъ Б. П. Денике подъ редакціей и съ предисловіемъ Вл. Н. Ивановскаго. — Казань 1906 г.

14 Апрѣля прошлаго года исполнилось 50-лѣтіе со дня смерти замѣчательнаго мыслителя, "перваго русскаго, по словамъ Веселовскаго, философа исторіи" и при томъ, добавимъ мы, *христіанскаго* философа—П. Я. Чаадаева. Духовная журналистика почти прошла молчаніемъ этотъ скромный юбилей. Между тѣмъ—П. Я. вполнѣ заслужилъ какъ того, чтобъ вспомнить о его жизни, такъ и особенно того, чтобъ познакомиться или привести себѣ на память его немногочисленныя "Письма".

Настоящее время время, въ которое ръшаются вопросы о христіанствъ и соціализмъ, христіанствъ и политикъ, о христіанствъ и его приложимости къ жизни. И вотъ интересно и полезно вспомнить о томъ, какъ эти же самые вопросы ръшались 50 лътъ тому назадъ П. Я. Чаадаевымъ, поплатившимся за эти ръшенія тъмъ, чъмъ теперь уже, слава Богу, не поплатишься: онъ, по Высочайшему повелънію, былъ объявленъ сумашедшимъ и къ нему, здоровому человъку, былъ ежедневно присылаемъ медикъ для освидътельствованія его умственныхъ способностей.

По П. Я. Ч-ву,-пры всего челов ческаго существованія и прогресса-водвореніе царства Божія на земль. Царство же Вожіе онъ понимаеть не только какъ господство одного нравственнаго закона на землив, но какъ и мистичеокое сліяніе съ Божествомъ. Но прежде мистическаго сліянія съ Божествомъ, по П. Я., должна обязательно произойти замвна индивидуальнаго сознанія человвка общимъ сознаніемъ, чтобъ въ будущемъ действительно славить Бога едиными устами и единымъ сердцемъ. "Но спрашивается, можеть ли человёкъ когда нибудь, виёсто того вполнё индивидуальнаго и обособленнаго сознанія, которое онъ находить въ себъ теперь, усвоить себъ такое всеобщее сознание, въ силу котораго онъ постоянно чувствовалъ бы себя частью великаго духовнаго целаго? Да, сезъ сомнения, можеть. Подумайте только: на ряду съ чувствомъ нашей личной индивидуальности мы носных въ сердцѣ своемъ ощущение нашей связи съ отечествомъ, семьей и идейной средой, членами которыхъ мы являемся; часто даже это послѣднее чувство живъе перваго. Зародышъ висшаго сознанія живеть въ насъ самымъ явственнымъ образомъ; онъ составляетъ сущность нашей природы; наше ныявшиес я совстять не предопредвлено намъ какимъ нибудь неизбъжнымъ закономъ: мы сами вложнаи его себь въ душу. Люди увидятъ, что человъкъ не имветь въ этомъ мірв иного назначенія, какъ эта работа уничтоженія своего личнаго бытія и замѣны его бытіемъ виолев соціальнымъ или безличнымъ" (Письмо 8-е). И вотъ когда эта замвна индивидуальнаго сознанія соціальнымъ совершится, тогда небо будеть на землв и люди начнуть жить небесною жизнію еще здісь на землі.-Но при стремленіи къ этой замънъ надо только помнить: что мы къ Богу стремимся, что Богъ-наша конечная цель и жизнь.

Разсматривая съ этой точки зрѣнія протекшую и настоя. щую исторію вѣковъ и народовъ, П. Я. Ч.—замѣчаетъ, что эта именно замѣна и начинается только съ появленія христіанства и далѣе сильно развивается вмѣстѣ съ человѣческой культурой. Отеюда онъ выводитъ, что христіанство источникъ соціализма, его сопутникъ и источникъ всякаго прогресса. "Разверните вполнѣ картину эволюціи новаго общества и вы увидите, какъ христанство претворяеть всѣ интересы людей въ свои соботвенные, замѣняя веюду матеріальную потребность потребностью нравственной и возбуждая въ области мысли тѣ великіе споры, какихъ до него не знало ви одно время, ни одно общество, тѣ отрашныя столкновенія мнѣній, когда вся жазнь народовъ превращалась въ одну великую идею, одно безграничное чувство; вы увидите, какъ все становится имъ, и только имъ, — частная жизнь и общественная, семья и родина, наука и поэзія, разумъ и воображеніе, воспоминанія и надежды, радость и печали" (Письмо 1-е). И особенно величіе этой картины поразятельно въ исторіи Западной Европы.—А у насъ — въ Россіи?..

"У насъ ничего этого нътъ. Сначала-дикое варварство, а потомъ грубое невѣжество, затѣмъ свирѣпое и унизительное чужеземное владычество, духъ котораго позднее унаслёдовала наша національная власть,-такова печальная исторія нашей юности. Этого періода бурной діятельности, кипучей игры духовныхъ силъ народныхъ, у насъ не было совствиъ. Эпоха нашей соціальной жизни, соотвътствующая этому возрасту, была заполнена тусклымъ и мрачнымъ сушествованіемъ. лишеннымъ силы и энергіи, которое ничто не оживляло, кромъ злодъяній, ничто не смягчало, кромъ рабства. Ни пленительныхъ воспоминаний, ни граціозныхъ образовъ въ памяти народа, ни мощныхъ поучений въ его предании. Окиньте взглядомъ всё прожитые нами вёка, все занимаемое нами пространство,-вы не найдете ни одного привлекательнаго воспоминанія, ни одного почтеннаго цамятника, который властно говориль бы вамь о прошломъ. который возсоздаваль бы его предъ вами живо и картинно. Мы живемъ однимъ настоящимъ въ самыхъ тесныхъ его предълахъ, безъ прошедшаго и будущаго, среди мертваго застоя. И если мы иногда волнуемся, то отнюдь не въ надеждъ или разсчетъ на какое нибудь общее благо, а изъ детскаго легкомыслія, съ какимъ ребенокъ силится встать и протягиваеть руки къ погремушкв, которую показываеть өму няня"...

"Однако, скажете вы, развѣ мы не христіане? и развѣ не мыслима иная цивилизація, кромѣ европейской?—Безъ со-

мнѣнія, мы христівне; но не хриотівне-ли и абиссинцы? Конечно, возможна и образованность отличная оть европейской; развѣ Японія не образована, при томъ, если вѣрить одному изъ нашихъ соотечественниковъ, даже въ большей степени, чѣмъ Россія? Но неужели вы думаете, что тотъ порядокъ вещей, о которомъ я только что говорилъ и который является конечнымъ предназначеніемъ человѣчества, можетъ быть осуществленъ абиссинскимъ христіанствомъ и японской культурой? Неужто вы думаете, что небо сведутъ на землю ети нелѣпыя уклоненія отъ божескихъ и человѣческихъ истинъ" (Письмо І-е).

За подробнымъ изложеніемъ съ этой точки зрѣнія, мы отсылаемъ читателя непосредственно къ сочиненіямъ П. Я., тѣмъ болѣе, что теперь мы имѣемъ полную возможность сдѣлать это, такъ какъ совершенно недавно появились два перевода его "Философическихъ Писемъ": одинъ, какъ видно изъ указанной вначалѣ выписки, подъ ред. М. Гершензона, другой—подъ ред. В. Н. Ивановскаго.

Что касается собственно самыхъ этихъ переводовъ, то мы не можемъ не отдать предпочтенія 1-му переводу.

Этоть переводъ принадлежить перу извъстнаго литератора М. О. Гершензона. Самъ М. О. не мало занимался изученіемъ міросозерцанія П. Я. Чаадаева и плодомъ его занятій появились во многихъ журналахъ самыя лучшія и дъльныя статьи изъ всъхъ, какія либо были о П. Я.—Неудивительно поэтому, что это всестороннее изученіе помогло М. О. и дать самый лучшій переводъ Ч. писемъ. Въ заслугу М. О. нужно поставить прежде всего то, что онъ перевелъ и І-е письмо Чаадаева самъ.—Во второмъ переводъ подъ ред. Ивановскаго—І-е Философ. письмо перепечатано изъ Телескопа 1836 г. т. 84 въ переводъ Н. Х. Кетчера далеко не совершенномъ.

Кромѣ этого—переводъ М. О. Г. передаетъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ и точнѣе мысль подлинника, чѣмъ переводъ подъ ред. Ив.

Но въ достоинство перевода или точнъе книжки подъ ред. В. Н. Ивановскаго—мы должны поставить какъ то́, что̀ къ ней приложены: письма Шеллинга, статья Гагарина, отрывокъ изъ "Былого и Думъ" А. И. Герцена и Библіографическій указатель статей о П. Я. Ч., такъ и то́, что въ нѣкоторыхъ мѣстахъ этого перевода есть пояснительныя примѣчанія редакціи (см. стр. 43, 61 и др.) и переводъ замѣтокъ Гагарина къ тексту писемъ.

Въ общемъ же-оба перевода какъ бы взаимне дополняють другъ друга: (чего нътъ у Г., то есть у Вл. Ив.; что трудно у Вл. Н. Ив., то легко у М. О. Г. или наоборотъ).

B. Tucmanoos.



иравится въ соберъ: слёдуеть ли здѣсь соборному духовенству сдѣлать ему такую же встрѣчу, какая обыкновенно дѣлается архіереямъ, при посѣщеніи ими храмовъ городскихъ и сельскихъ, т. е. съ литіею и многолѣтіемъ? Слѣдуеть ли производить въ соборѣ и въ приходекихъ церквахъ звовъ,---если даже Владыка прибудетъ въ Тверь, какъ полагать можно, во время вечерни, или послѣ нея? Можно ли мнъ просить Владыку, чтобы онъ осчасиливнить своимъ посѣщеніемъ и нашу свят. обитель и мою смиренную келлію?

Смиреннъйше прошу Ваше Высокопреосвященство простить меня, что осмъливаюсь безпокойть Васъ этами вопросами; безъ позволенія и наставленія Вашего Высокопреосвященства, и не смёло я и не умёло ничего сдёлать."

Въ разръшение этихъ вопросовъ я послалъ Преосвященному слъдующую телеграмму:

"Окажите высокому гостю подобающую честь и на станціи, и въ каседральномъ соборъ, и въ вашей обители. Привътствуйте его и отъ меня".

Изъ Ростова отъ 2-го числа писалъ мить, за № 5, начальникъ Ярославской губерни В. Д. Левшинъ:

"Ваше Высокопреосвященство,

Милостивый Архипастырь.

Комитеть Ростовскаго Музея Церковныхь Древностей, въ виду оказанныхъ Вами Церкви и отечественному просвъщению почтенныхъ заслугъ, обезпечивающихъ за Вами право на всеобщую дань уважения и признательности, въ первомъ засъдании своемъ, единогласно постановилъ просить Ваше Высокопреосвященство принять званіе Почетнаго Члена Музея.

Увъдомляя Васъ о семъ съ приложениемъ экземпляра Устава Ростовскаго Музея, имъю честь покорнъйше просить Ваше Высокопреоснященство почтить принятиемъ означеннаго звания и не отказать Ростовскому Музею въ вашемъ благосклонномъ сочувствия.

Испранивая вашихъ архинастырскихъ молитвъ и святительскаго благословенія, съ истиннымъ почтеніемъ и совершенною преданностію имѣю честь быть..."

Въ отвътъ на это писалъ я отъ 10-го числа за № 3362;

"Ваше Превосходительство,

Милостивый Государь!

32

1885 г. Получивъ почтенное письмо Вашего Превосходительства оть 2-го текущаго сентября. № 5, съ приглашеніемъ меня къ принятію званія Почетнаго Члена Ростовскаго Музея Церковныхъ Древностей, долгомъ поставляю принести Вамъ, Милостивый Государь, и прочимъ г.г. Членамъ Комитета сего Музея, душевчую благодарность за оказанную мнѣ честь. При всегдашнемъ искреннемъ моемъ сочувствіи къ отечественнымъ, и въ особенности дерковнымъ, древностямъ, гдѣ бы онѣ не хранились, я не могу отказаться отъ принятія лестнаго для меня званія Почетнаго Члена Ростовскаго Музея церковныхъ древностей, и при семъ не могу не пожелать Ростовскому Музею процвѣтанія и умноженія въ немъ памятниковъ священной древности.

Съ истиннымъ почтеніемъ в преданностію имѣю честь быть..."

Изъ Москвы А. В. Краснопъвковъ извъщалъ меня телеграммою о кончинъ сестры своей, рясофорной послушницы Московскаго Алексъевскаго монастыря Леониды (въ міръ́ Екатерины Васильовны Ушаковой).

8-го числа получена была мною отъ имени Министра народнаго просвѣщенія записна отъ 3-го числа, за № 12,259, слѣдующаго содержанія:

"Министръ Народнаго Проевъщенія, свидътельствуя совершенное почтеніе Его Высокопреосвященству, имъетъ честь препроводить при семъ по одному початному эквемпляру: экзаменныхъ требованій, примъреныхъ учебныхъ плановъ, правилъ о зачетъ полугодій, по факультетамъ Историкофилологическому, юридическому, физико-математическому и медицинскому, а также по экземпляру правилъ для студентовъ и инотрукціи для инспекціп."

10-го числа получилъ я въ даръ отъ М. Я. Пущиной экземпляръ сочиненія: "Исторія возникновенія Паричскаго Св. Маріи Магдалины училища дуковнаго въдомства, Спб. 1885 г."

Училище это открыто въ 1860 г. въ ивотечкѣ Паричи, Бобруйскаго увзда, Минской губерніи, въ имвини владвльца его Мих. Ив. Пущина, извъстнаго своер печальною судьбор по поводу участія его въ несчастномъ событіи 14 дек. 1825 г.—Какъ М. И—чъ, такъ и супруга его Марія Яковлевна, начальница этого училища, были мнѣ лично знакомы, когда я былъ въ Витебскѣ.

Digitized by Google

Присланная мив книжка весьма интересна по своему со- 1885 г. держанію. Опа издана по случаю двадцатинятильтія существованія Паричскаго училища.

11-го числа происходило въ Синодъ наречение настоятеля Посольской церкви въ Константинополъ, архимандрита Смарагда<sup>1</sup>) во епископа Ковенскаго, перваго викарія Литовской епархіи. Въ произнесенной при этомъ ръчи своей вотъ что, между прочимъ, говорилъ о. Смарагдъ:

..., И дивны пути Промысла Божія. Мић назначено идти на служеніе св. Церкви въ епископскомъ санѣ въ тоть край Россіи, гдѣ (именно въ Вильнѣ) нѣкогда состоялъ я на духовно-училищной службѣ и откуда вскорѣ потомъ былъ отозванъ вслѣдствіе одного страннаго недоразумѣнія. Разъ съ проповѣднической каеедры я сказалъ нѣсколько словъ въ защиту русскихъ православныхъ дѣятелей въ томъ краѣ, которне (въ то время) немало терпѣли притѣсненій отъ враговъ Россіи и Православія. Справедливыя, но ни для кого лично необидныя слова мон были ложно истолкованы и показаны, какъ несогласныя съ образомъ дѣйствій мѣстной тогдашней гражданской власти... И дальнѣйшее пребываніе мое въ Вильнѣ признано неудобнымъ"...

Эта тирада изъ ръчи нареченнаго во епископа архимандрита требуетъ нъкотораго разъясненія.

Архимандритъ Смарагдъ (Троицкій) родомъ изъ Рязановой епархіи. По окончавіи въ 1865 году курса въ С.-Петербургской духовной академіи со отепенью кандидата, поступялъ на службу въ Литовскую епархію и былъ въ Виленскомъ духовномъ училищѣ сначала инспекторомъ, а потомъ смотрителемъ. 1868 г. 14-го апрѣля, въ день св. виленскихъ мучениковъ Антонія, Іоанна и Евстаеія, о. Смарагдъ говорилъ въ Свято-Духовскомъ монастырѣ проповѣдь<sup>2</sup>), при многочисленномъ стеченіи народа, властей военныхъ и гражданскихъ; но генералъ-губернатора А. Л. Потапова<sup>3</sup>) тутъ не было; онъ находился въ это время въ Петербургѣ.-Проповѣдь произвела сильное впечатлѣніе на православныхъ слушателей, но не понравилась лицамъ, стоявшимъ тогда

32\*

<sup>1) † 2</sup> октября 1886 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Проповъдь напечатана въ Церковномъ Въстникъ, 1885 г. № 39.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. о немъ т. IV Хроники по указателю.

1885 г. во главѣ управленія краемъ, подозрительно относившинися къ ревнителямъ Православія.—О непріятномъ впечатлѣнін, произведенномъ проповѣдію на послѣдникъ, доведено было до свѣдѣнія Потапова, и онъ приказалъ арестовать <sup>1</sup>) проповѣдника и прислать съ проповѣдію въ Петербургъ. Что было съ несчастнымъ іеромонахомъ-проповѣдникомъ, и что онъ пережилъ тамъ, въ Петербургѣ,—это онъ самъ описалъ въ письмѣ къ своему архипастырю, Литовскому митрополиту Іосифу (Сѣмащко)<sup>2</sup>).

> "По прівадь въ Петербургъ, въ 71/2 час. вечера, —писаль о. Смарагдъ, -- я прямо повхалъ въ Канцелярію Оберъ-Прокурора Св. Синода.-Въ 10 уже часовъ позвалъ меня Юр. Вас. Толстой (товарищъ Оберъ-Прокурора).--Какъ вамъ не стыдно, сказаль г. Толстой, говорить такія пропов'яди? Вы оскорбляете генераль - губернатора Потанова. Вы сейчась должны вхать въ III отдъление.--Было 11 часовъ вечера. когда я на курьерскихъ, съ дежурнымъ чиновникомъ, поѣхалъ въ III отдѣленіе, и меня, при бумагѣ г. Толстаго, передали въ руки дежурнаго чиновника....-На другой день, въ 12 часовъ приходить ко мнъ генералъ Мезенцовъ <sup>8</sup>) н, обратившись ко мив, сказаль: "не знаю, зачвиъ вась, о. Смарагдъ, прислали къ намъ. Это дъло Юрія Васильевича. Я сію минуту повду къ нему, а вы все-таки подождите".--И воть уже въ 4 часа пополудни меня позвали къ начальнику. Что-же?---Начальникъ Мезенцовъ, взявъ меня за руку, сказадъ только: "не тревожтесь много. Вышая некоторыя недоразунсьнія. Васъ, въроятно, переведуть въ другую епархію. Поважайте къ Юрію Васильевичу..."

> ...Въ 5 часовъ я былъ въ Канцеляріи Оберъ-Прокурора. Такимъ образомъ въ III отдѣленія я пробылъ 17 часовъ. И не было никакого допроса! Въ Канцеляріи Оберъ-Прокурора я ночевалъ. Утромъ въ 9 часовъ (27 апрѣля) я явился къ высокопреосвященному митрополиту Исидору, который выслушалъ милостиво мой короткій разсказъ и ввялъ къ себѣ мою

<sup>1)</sup> Объ изгнаніи изъ Вильны о. Смарагда см. Новое Время за 1886 годъ № 3867.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо это напечатано въ Церковномъ Вфетникъ, 1886 г. № 50 стр. 806 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Убить 4 Августа 1878 г.

пропов'ядь... Пропов'ядь моя, 1-го мая, была читана въ Св. 1885 г. Синодъ. Высокопреосвященный Исидоръ говорилъ, что онъ въ пропов'яди не находитъ ничего такого... Другіе члены тоже съ выраженіенъ негодованія на арестованіе меня..."

Итакъ, во второй половинъ XIX столътія, въ мирное и одагополучное царствованіе кроткаго и любесобильнаго Императора Александра II, въ Россіи какъ будто бы возвратились Бироновскія времена!..

Іеромонахъ Смарагдъ оправданъ, но не возвращенъ въ Вильну. Ему указанъ былъ путь въ Константинополь на должность помощника настоятеля въ тамощней посольской церкви. Въ 1871 году назначенъ настоятелемъ и возведенъ въ санъ архимандрита.

Послѣ семилѣтняго пребыванія архимандрята Смарагда въ Константинополѣ, его вызывають въ Россію и назначають епископомъ въ предѣлы той-же роковой для него Ияльни, откуда онъ былъ изгнанъ; не дивны ли, поистинѣ, пути Промысла Божія въ жизни смиреннаго изгнанника, какъ это исповѣдалъ и самъ о. Смарагдъ въ рѣчи своей предъ лицомъ священноначалія!..

На мѣсто вызваннаго изъ Константинополя архимандрита надлежало избрать достойнаго кандидата. Сначала указамъ былъ Министерству иностранныхъ дѣлъ состоявшій въ Петербургъ на чредѣ священнослуженія настоятелъ Могилево-братокаго монастыря, архимандритъ Владиміръ<sup>1</sup>)---кандидатъ Кіевской духовной академіи; но онъ, по незнанію иностранныхъ языковъ и по своей малоопытности въ жизни, оказался для этого назначенія неудобнымъ.--Нужно было искать другаго кандидата, но не знали откуда взять его.--Тогда Оберъ-Прокуроръ Св. Синода обратился ко мнѣ съ вопросомъ, не имѣю ли я въ виду кого либо годнаго для Константинопольской миссіи. Я сказалъ, что у меня есть человѣкъ способный для сего, который вполнѣ можетъ замѣнить архимандрита Смарагда (я разумѣлъ настоятеля Николо-Теребенской пустыни, архимандрита Арсенія<sup>2</sup>), но онъ

2) Изотова, вышеудомизаемаго,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шимковичъ, съ 1887 года епископъ Нарвский — третий викарий С. Петербургской епархии. Нынъ еп. Острогожский, викарий Воронежской епархия.

1885 г. нуженъ мнв для своей епархіи. Тогда Константинъ Петровичъ убвдительно сталъ просить меня, чтобы я вызвалъ этого человѣка въ Петербургъ и показалъ ему; я уступилъ такой настоятельной просьбв и приказалъ архимандриту явиться въ Петербургъ.

Возвращаюсь назадъ.

12-го числа мною получено было изъ Твери два письма: отъ преосвященнаго Антонина, и отъ номъщика сельца Кольцова, извъстнаго пъвца Димитрія Александровича Агренева-Славянскаго.

Вотъ что писалъ мив отъ 10-го числа преосвященный Автонинъ:

"Долгомъ считаю принести Вашему Высокопреосвященству нижайшую мою благодарность за милостивое наставление относительно встрачи Высокопреосвященнайщаго Митрополита Сербскаго Михаила, полученное мною неожиданноскоро, въ 8-час. 80 мин. вечера 8-го числа сего мвсяца. О мидостивомъ разръшении и наставлении Вашего Высокопрессвященства я 9-го числа утромъ сообщилъ, чрезъ матушку игуменію, Димитрію Александр. Славянскому. Онъ былъ весьма утвшенъ этимъ извъстіемъ и сегодня пріважалъ ко мя, для совъщанія относительно встръчи Владыки. Владыка, увидъвшись съ нимъ въ Москве, намъренъ билъ вивств съ нимъ вкать въ Тверь и въ его имъніе, но Димитрій Александр., жедая оказать ему подобающую честь, просиль его помедлить нёсколько прівадомъ въ Тверь и об'ящель нарочите извъстить его о времени прівзда сюда. — Сегодня Дим. Алекс. Славянский объясныть мить, что онъ намъренъ просить Владыку пожаловать въ Тверь 17-го числа сего мѣсяца съ пассажирскимъ поѣздомъ, въ 4-мъ часу пополудни. На станціи желізной дороги будеть сділана Владыкъ встрвча мною, почетными лицами изъ духовенства и начальствующими лицами гражданскаго въдомства. Со станцін Владнка отправится въ соборъ. Здёсь встрётить его причть соборный въ св. облачении, съ хоромъ пъвчихъ Вашего Высокопреосвященства. Изъ собора Димитрій Алексан. будеть просить Владыку въ свое Кольцово, на объдъ. Вслъдъ за Владыкой, по приглашению Димитрія Александр. отправятся туда-же Начальникъ губернии, еще нъкоторыя почтенныя лица, мат. Игуменія и я, многогрѣшный, На другой день.

•

18-го числа вечеронъ, Владыка пожануеть ко мнѣ кушъть 1885 г. чай. Съ нимъ пожалують и Дим. Александровичъ и другіе. О дальнъйшихъ обстоятельствахъ ничего не могли мы .coобразить. Неизвъстно, околько времени и какъ угодно будетъ Владыкѣ провести въ нашемъ крав. День 17-го сентября избранъ Д. Александровичемъ для прісма: Владыки, потому что у лего въ этотъ день семейный праздникъ: именины его матери и старшей дочери. При отъвадъ Владыки изъ Тверя мы нозаботимся проводить его съ честію".

Оть 8-го числа писаль Д. А. Агреневъ-Славяяский:

"Ућавная надолго за границу, въ Германію, Австрію, Италію, Швейцарію, Испанію, Бельгію, Францію, Англію и др. гооударотва, куда я приглашенъ съ моев канеллою, я не могъ отказать себѣ въ высокопреосвященства на долгій, трудный и тяжелый путь. Предпринимая эту поѣздку, сопряменную съ громадными расходами, я руководствуюсь только однимъ желаніемъ прославить пѣсню великаго Русскаго народа и показать цивилизованному міру величіе и богатство нашей народной позвіи и народной музыки; это желаніе выше всякить матеріальныхъ интересовъ, и я, умезая на милость Божію, употребляю воть свои средства, умѣнье и долголѣтныю опытность, чтебы предпріятіе мое увѣнчалось полнымъ успѣкомъ.

Ожидая съ нетерпізнічнь хотя заочнаго вашего напутственнаго благословенія для всей моей семьи, нивю честь оставаться Вашего Высокопреосвященства всепокорнійшамь слугою..."

15.го числа совершена била въ соборѣ Александро-Невской Лавры хиротонія во епископа Ковенскаго вышеупомянутето архимендрита Смарагда.—Но медолго Виленскій изтианникъ оставника на Ковенской казедрѣ: онъ скончался 2-го октября 1886: г. И мить припилось, какъ увидимъ въ своемъ мѣотѣ; еще: разъ давать прееменка усейшему епископу. с. 10.012

17-го числа прибыль нас Мосавы вь Тверь жданный гооть, высокопрессвященный Митронолить Сербский Миханль и пробыль здресь до 24-го числа. Его встретили, угощали и провожали съ подобающею честно......Подробности пребывания его въ Твери описаны и напечатаны въ № 19: Тверскихъ Епархіалинить Видемостей.

Digitized by Google

1885 г 19-го числа я получиль изъ Твери оть Его Высокопрессвященства телеграмму слѣдующаго содержанія:

> "Благословеніемъ вашимъ боголюбявые тверяне утёшиля меня своею любовію; братскимъ лобваніемъ благодарю Васъ. Митрополитъ Сербскій Михаилъ".

> 21-го числа писалъ я въ Сергіевъ Посадъ, ректору Московской академіи, С. К. Смирнову, въ отвѣтъ на его письмо отъ 12-го апрѣля:

> .Простите великодушно, что такъ давно не писалъ Вамъ. Все лѣто прошло у меня частію въ поѣздкѣ, а большею частію въ нескончаємыхъ дълакъ и занятіяхъ. Однъ программы семинарскія и училищныя отняли у меня слишкомъ много времени, но я не знаю, могу ли и теперь считать себя свободнымъ отъ чтенія и разомотрівнія ихъ. Въ теченіи літнихъ мъсяцевъ Богъ помогъ намъ, между твиъ, напечатать 2-й томъ Собранія мизній и отзывовь Митрополита Филарета. Приготовленъ къ печати и начали уже печатать 8-й томъ, а между тёмъ я приступиль къ приготовлению и четвертаго тома, который предвонагають печатать, для ускоренія діла, въ Московской Синедальной типографіи. Вы, безъ сомнёнія, ожидали отъ меня въ даръ иниги редактируемаго мною изданія, и я одотно принесь бы Вамъ этоть даръ, если бы имѣлъ въ своемъ распоряжении сколько-нибудь лишнихъ экземпляровъ. Но разсчетливое Хозяйственное Управление желуеть мив наряду съ прочими Членами Синода только по одному эксемпляру каждаго тома. Я подагаю, что ваша академическая библіотека имфеть уже первые два тома нашего изданія, и слъдовательно Вы имъете уже о немъ понятіе. Прошу сказать мнѣ о нашемъ трудѣ ваше правдивое слово.

> Профессоръ вдъщней академіи Т. В. Барсовъ перадаль мнѣ вашъ поклонъ. Онъ, бъдный, очень озабоченъ судьбою своего докторскаго сочиненія, отдавнаго на послъдній и окончательный судъ вашего ученаго арсонага. Можеть ли онъ ожидать отъ вашего неумытваго судилища милости и енискожденія?--Что, если и Вы откажето ему въ нокомой степени? Онъ сильно будеть постыжденъ и посрамненъ въ кругу своей ученой братій, къ нему почему то по очень благорасположенной.

Приближается день вашего ангеля: примяте: отв меня все-

усорднъйшее поздравленіе, съ душевнымъ искревнимъ по- 1885 г. желаніемъ, да пранить Васъ подъ своимъ благодатнымъ покровомъ въ мирѣ и адравіи великій Угодникъ Вожій, прецодобный Сергій! Недавно получилъ я и началъ читать житіе его, составленное ісромонахомъ Никономъ<sup>1</sup>): трудъ назидательный и почтенный".

22-го числа писалъ миѣ сотрудникъ мой А. В. Гавриловъ: "Имъю честь представить Вашему Высокопреосвященству: а) два письма митрополита Филарета къ А. Н. Муравьеву; б) два миѣнія митрополита по содержанію записки о состояніи Русокой Церкън, и в) Русскій Архивъ за 1888 г., кн. 2-ю.

Письма къ Муравьеву овърены съ печатнымъ ихъ изданіемъ, и что нужно исправлено и дополнено.

Что касается двухъ мнѣній Митрополита, при семъ прилагаемыхъ, то я нахожусь въ маленькомъ затрудвеніи. Первое изъ нихъ несемиённо писано противъ записки Муравьева, напечетанной въ Русскомъ Архивъ, на что я и сдѣлалъ ссылку. Но противъ чего направленъ второй отамвъ Митрсполита? Сраннивая конецъ отанва съ тѣмъ мѣстомъ уномянутой записки Муравьева, гдѣ онъ говоритъ о съѣздахъ архіереевъ, я нозволяю себѣ преднолагать, что и второй отзывъ Митрополита направленъ противъ той же Муравьевьской записки, и что эта записка въ рукописи была общирнѣе напечатанной въ Р. Архивъ. Справедливо-ли мое предположеніе?--Соблаговолите Ваше Высокопреосвященство вразумить меня по этому предмету".

На эту записку данъ былъ мною личный отв'ять, но какой-не помню.

28-го ч. получено было мною два письма: одно наъ Твери, другое изъ Ярославли.

Изъ Твори писалъ мий оть 21-го числа преосвященный Антонинъ:

"Долгъ набе почтеннъйне представять Вашену Высокопреосвященству свъдънія о прибыти въ Тверь Высоконреосвященнъйшаго митрополита Михаила, о пребыванія Его въ нашень краб в объ отъбадъ обратно въ Москву.

Прибылъ въ Тверь Высокопреосвященнъйшій Владыка 17-го сентября, въ 4-мъ часу пополудни, съ пассажирокимъ

<sup>1)</sup> Рождественскимъ, вынъ еп. Вологодский.

- 1885 г. повадомъ. На станцін желтаной дороги встритили его, кроми меня, о. ректоръ семянарін 1), о. претоіврей Василій Өеодоровичъ<sup>2</sup>) и о. архимандрить Гавріилъ<sup>8</sup>), а язъ свътскихъ лицъ-Д. А. Славянскій съ супругой и баронъ А. В. Каульбаров, бывшій Мянистрь Волгарін, а ныяв русскій бригадный генералъ. Послъ встръчи, Владыка въ экниаять Д. А. Славянскаго отправился въ соборъ.--Здъсь уже ожидало его многочисленное собрание навода всяваго рода. Духовенство соборное встрѣтило Владыку въ св. облаченіяхъ со свят. крестомъ. Подана была Владыкъ и мантія. Во время пънія задостойника, онъ приложился къ святому Престолу въ алтаръ, и ко св. мощамъ Благовърнаго Киязя. Предъ окончаніемъ обычной литій сказаль праткую річь, въ которой выразвлз свои чувства, возбужденныя выраженіями христіанской любви къ нему, примельцу въ Русскую вемаю и-въ Тверь. Рѣчь свою Владыка закончиль молитееннымъ желаніемъ всёмъ гражданамъ Твери всёхъ благь и милостей отъ Господа Вога. После обнинаго многолетия, выразилъ въ самыхъ пороткихъ словахъ привътствіе Владнив-отъ имени Вашего Высокопрессвященства, оть лица всего духовенства и всей паствы Вашего Высокопресовященства-я, многограшный, и при семъ поднесъ ему св. икону, приготовленную соборныхъ старостой. Въ соборѣ представились Владыкѣ: начальникъ губернін, А. К. Живневскій, мат. нгуменія н друг. Влагословивъ народъ, Владнка отправился прямо въ имъніе Д. А. Славянскаго, въ 7 верстахъ отъ Твери. Туда же потянулясь и мы съ о. прот. Василіемъ Өеодоровичемъ, начальникъ губерніи, г. Жизневскій, г. Каульбарсь и др. Въ дом'в Димитр. Алекс. Славянскаго всёмъ намъ предложенъ былъ самый изысканный и роскошный (по нашему мьсту) объдъ. По обычаю за нимъ говорищись рычи. Василия Осодоровичъ своею ръчью плънилъ всъхъ. Послъ объда подавались чай, кофе, фрукты. Првую пели разныя: духовныя ньесы. Уже въ половинъ 12-го часа ночи возвратились мы въ Тверь. Владыка-одинъ осталоя у Славянскахъ. 18-го числа, въ 5 часовъ пополудни, Владыка съ Славянскими поand the second second second
  - ) Прот. Соколовъ.
  - <sup>2</sup>) Владиславлевъ.
  - <sup>3</sup>) Голосовъ, нынъ еп. Томскій.

particle applies to the design of

· · · · · · · ·

жаловаль въ нашъ Отрочъ монастырь, именно---въ мое скром- 1885 г. ное жилние. Собрались и всё почтенные гостя Д. А. Славянскаго. У меня предложено было дорогных нестителямъ скроиное угощение: чай съ пирогомъ, яблоки, груши, виноградъ, арбузъ и варенья два. Подано было, въ завлючение, н шампанское. На слъдувщий день, 19-го сентября, Владыка пожаловаль опять въ нашу обитель, къ поздней литургія, которую совершаль я, ради ставленника. Прибыль онь во время чтенія часовь, вошель южною дверью въ алтарь и стояль адъсь до самаго конца службы. Послъ службы запель ко инъ на нъсколько минуть, подариль инъ свою фотографическую карточку и пригласиль меня събздить съ нимъ въ семинарио, въ Желтиковъ монастырь и къ ивкоторымъ ночтеннымъ лицамъ. Я съ великимъ удовельствіемъ согласился. И отправились мы сперва въ семинарию. О. ректоръ и г. инсцекторъ провели насъ по всёмъ классамъ и спальнямъ, отдъляннымъ весьма нзящно и красиво, и по комнатамъ начальствующихъ. Владыкъ очень понравилось все.-Осмотрёвъ семинарію, отправились мы въ Желтиковъ. Здесь прежде всего Владыка посётиль соборь, приложился къ престолу, къ мъстнымъ иконамъ, къ св. мощамъ Святителя. Затыль отправился въ келліи отца архимандрита 1/. О. архимандрить приняль нась очень радушию и предложиль намь завтракь и объдь. Въ половинъ 4 го часа пополудни отправились мы, вмісті съ нимь уже, въ Тверь.---Здес: Владика пожелалъ побывать у казедральнаго о. протојерея <sup>9</sup>). Посидѣли мы у него минуть 15-ть. Отъ него от. правились из о. прот. Василію Сеодоровичу. Здёсь вызили чайку, нолакомились фруктами и по приглашению Люб. Пегр. Львовой <sup>8</sup>), находившейся вдесь-же, есь отправились въ ней, на именинный вечерь, витесто 17-го числа. Сида же прибыли вскоръ и Аеанасій Николаевичъ съ Августомъ Казимировичемъ. Пробыли мы у именлиницъ до 8 часовъ вечера. Ровно въ 8 часовъ вечера разъйлались: Владыка--- вв имъніе Славянскихъ, я и о. прот. Василій Өеодоров по своимъ домамъ; а начальникъ губ. и Августъ Казимир.---яъ and the second second

- 1) Гаврівла Голосова, вышеупоминастаго. \*) Первухияа.
- <sup>3</sup>) Квягиви, † 13 мая 1891 г.

وبني المعرفين الم

1885 г. Дворянское собраніе, на концерть, который даваль въ этоть вечеръ Д. А. Славянский. 20-го сентября, въ 11 час. утра, Владыка прибылъ съ г. Славянскимъ въ Музей Тверской. Явились свда и мы: начал. губернія, баронъ Каульбарсь и я. Августь Казимировичь около двукь часовь продержаль насъ въ Музев. Отсюда отправились им къ барону Каульбарсу на об'вдъ. Об'вдъ былъ тоже очень корошій. Затвиъ привытливый хозяннъ доставилъ намъ величайшее удовольствіе овоими умными, увлекательными разоказами о своихъ путешествіяхь и с разпыхь интересныхь предметахь, съ которыми онъ познакомился во время этихъ путешествий; а что всего дороже-показаль намь имъющуюся у него коллекцію языческихь боговь, сообщивь о квидомъ изъ нихъ интересныя свъдънія. Даже Авг. Казимиревичъ увлеченъ быль до такой степени, что вабыль про свой музей. Оть барона Каульбарса отправились мы къ мат. игумень вчетверомъ: Владнка, Славянскіе и я. Здесь утешались часиъ, кофе, вареньями, фруктами и пеніемъ, которое очень понравилось Владыкъ. Въ 8-мъ часу вечера разъткались: я въ Отрочъ, Владыка и Славянскіе-вь Кольцово. Сегодня, 21-го сентября, въ 4 часа пополудни, Владыка отправился въ Москву. На станціи жельзной дороги собрались проводить его: начальникъ губернін, Авг. Казимировичь, баронъ Каульбарсь съ супругой, семейство Славянскихъ, въ лицъ 5-ти старшихъ членовъ, о. архимандрить Гавріилъ и я. Владыка очень благодариль всёхъ за оказанный ему пріемъ. Вашему Высокопреосвящейству онь послаль привътственную телеграмму на другой день по прибыти въ Тверь, т. е. 18-го сентября, и ждаль отвъта на нее. Но, въроятно, телеграмма Владнки не получена Вашимъ Вноокопреосвященствомъ: это могло случиться, потому что она по онновъ адресована на Троицкое подворье".

Изъ Ярославля отъ 19-го числа писалъ преосвященный архіепископъ Іонаевать:

"Извёстный Вашему Высокопреосвященству сочинитель аказоистовъ и благочестивый пъснопъвецъ А. О. г. Ковалевскій прислалъ мнв къ празднику и аказисть благовърнымъ княземъ Өеодору, Давиду и Константину Ярославскимъ Чудотворцамъ и искренно выражаетъ желаніе, чтобы аказисть сей былъ отпечатанъ. Вчера предъ всенощнымъ бденіемъ я прочиталь его, и онь мнв понравился. Благоволите Ваше 1885 г. Высокопреосвященство обратить ваше вниманіе на благочестивый трудь г. Ковалевскаго, и если Вы найдете акаеисть сей достойнымъ отпечаталія, то я поспізну прислать прошеніе въ Цензурный Духовный Комитеть о разрішении отпечатать его.

Есть у меня и другая забота о дёлё, близко меня касающемся. Нашъ Ярославский Губернаторъ Левшинъ, котораго я по временамъ величалъ своимъ викаріемъ, поступилъ со мною весьма нечестно. Во всеподданнъйшемъ своемъ отчетъ за 1884 г. къ Государю Императору онъ сдёлалъ очень нецохвальный отзывь о монхъ предшественникахъ Преосвященныхъ н обо мнъ. Вотъ подлинныя слова его: "Возобновленіе Бълой Пелаты, а равно и другихъ зданій Ростовскаго Кренля, по усердію частныхъ лиць начатое и успівщно продолжавшееся, и въ отчетномъ году удостонлось Всемилостивышаго одобренія Вашего Императорскаго Величества. Но оно не только можеть прекратиться, а возобновленныя зданія придти могуть въ прежнее состояние разрушения, если не обезпечнть сохранность всего возобновленнаго... (И далье.) Между. твиъ въ течени 82-хъ явть (т. е. со времени Евгения.1) Архіеп. Ростов.) зданія не возобновлялись, а поступавініе расходы распредвлялись, какъ и до настоящаго времени, между учрежденіями Духовнаго Въдомства. Поэтому необходимо сосредоточить заведнвание Ростовскимъ Кремлемъ со всъми его сооруженіями, учредивъ для Кремля особое ближайшее административное хозяйственное управление изъ лицъ: духовнаго, гражданскаго и городскаго въдомствъ съ назначениемъ въ оное члена Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества". Противъ сихъ словъ Государю Императору благоугодно было написать: "весьма желательно". По сему дълу Константинъ Петровичъ требовалъ моего отзыва, каковой и отправленъ былъ мною еще въ августъ мѣсяцѣ. По сему же дѣлу я 17-го сего августа препроводилъ объяснительную записку Высокопреосвященнъйшему Митрополиту Исидору, въ коей уяснилъ, что отзывъ Губернатора о недвятельности Ростовско · Ярославскихъ Архипастырей не въренъ и опасенія Губернатора за Ростовскій Кремль преж-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Казанцева † 27 Іюля 1871 г.

1885 г. девременны. Я и не воображалъ, чтобы мой викарій поступилъ такъ со мною безсовъстно и ръшился запятнать честь уважаемытъ архипастырей Ярославскитъ, а особенно преосв. Нила <sup>1</sup>). Для уясненія сего дъла я прилагаю на ваше архипастырское благоусмотръніе "Краткую Историческую замътку" протоіерея Өивейскаго <sup>2</sup>) о Ростовскомъ Кремлъ. Она налисана правдиво, на основаніи подлинныхъ документовъ. Я, съ упованіемъ на Господа, возлагаю мои надежды и на вашу благоразумную заботливость о семъ дълъ."

На письмо это я отвѣчалъ 5-го октября:

"Присланный мив при братскомъ посланіи вашемъ отъ 19-го минувшаго сентября акаеисть Благовърнымъ Князьямъ Осодору, Давиду и Константину мною прочитанъ и переданъ для разсмотрвнія цензору, архимандриту Тихону.—Препятствія къ напечатанію рукописи мною не предусматривается.— Вамъ нужно однакожъ войти въ Цензурный Комитетъ съ надлежащею бумагою.

Прискорбно слышать, что мнимый вашъ викарій — сподвижникъ вашъ — оказался вашимъ предателемъ. — Впрочемъ въ нынѣшнемъ вѣкѣ, при современномъ направленіи умовъ, можно ожидать отъ людей всякаго рода сюрпризовъ.

Что скажу Вамъ о себв?—Новаго почти ничего: все тв-же безконечныя двла, тв-же труды, тв-же заботы. Въ нашемъ синодскомъ кружкъ перемънъ пока никакихъ нъть.

Іншеть ли Вамъ изъ Рима о. Пименъ? — Я получаю изръдка отъ него и о немъ въсти. Онъ успълъ уже войти въ знакомство съ нъкоторыми кардиналами; не знаю, на пользу ли ему будетъ это знакомство. Въроятно, посътитъ его и сдълаетъ ему нужныя предостереженія другъ его, В. К. Саблеръ, недавно отправившійся оъ В. Княгинею въ Швейцарію".

24-го числа писаль я въ Москву Высокопреосвященному Михаилу, Митрополиту Сербскому:

"Получивъ извѣщеніе о намъреніи Вашего Высокопреосвященства посътить древній градъ Тверь, я не могъ не пожелать лично встрътить и привътствовать Васъ, досто-

<sup>1)</sup> Исаковича, архіеп. Ярослав. † 21 Іюня 1874 г.

<sup>2)</sup> Павла Потровича прот. Ростов. соб. и смотрителя дух. учил. † въ 1891 году.

чтимъйшій Іерархъ, въ овоемъ епархіальномъ градѣ. Но лишенный этого утъшенія, я не могъ ничего болѣе сдълать, какъ поручить своему преосвященному Викарію исполнить, вмъсто меня, этотъ священный долгъ и выразить предъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ чувства моего глубокаго къ Вамъ почтевія.

Не имѣя точныхъ свѣдѣній о продолжительности вашего пребыванія въ предѣлахъ ввѣренной миѣ епархія, я не могъ обратиться туда съ этими строками къ Вашему Высокопрессвященотву, чтобы принесть искрениѣйшую благодарность за вашу милостивую телеграмму, полученную мною 19-го числа.

Если бы посъщевіе Вашего Высокопреосвященства посльдовало въ моемъ присутствіи, я не преминулъ бы, по долгу гостепріимства, предложить Вашей Святынъ мою скромную трапезу; но какъ я лишенъ этого удовольствія, то, вмъсто чувственной трапезы, осмъливаюсь представить при семъ Вальему Высокопреосвященству нъсколько духовно-литературныхъ снъдей, которыя благоволите принять отъ меня благосклонно.

Поручая себя и свою паству вашимъ святительскимъ молитвамъ, съ глубокимъ высокопочитаніемъ и преданностію имъю честь быть"....

Въ этотъ же день (24 ч.) писалъ мнѣ митроп. Сербскій: "Ваше Высокопреосвященство,

Высокопреосвященнѣйшій Владыко! По прівздѣ въ Тверь, я на другой день послалъ Вашему Высокопреосвященсяву телеграмму, въ которой благодарилъ Васъ за братское участіе, которое нашелъ въ Твери.

Возвративнись изъ Твери, гдв нашелъ самый радушный пріемъ и братское сочувствіе, считаю своею обязанностью еще благодарить милостивѣйшаго архипастыря Тверскаго за столь сочувственное соучастіе къ моему недостоинству.

Пріимите, досточтимий Владико, сердечную признательность мою за братское вниманіе, которое по благословенію вашему нашель я въ богохранимомъ градъ Твери.

Поручаю себя и впредь вашимъ молитвамъ и братской любви, съ тдубокимъ уваженіемъ и преданностію, имъю честь быть"...

27-го числа получилъ я изъ Кіева отъ профессора акаде-

## 1885 г. мія Вас. Осодоров. Пѣвницкаго, книгу: "Священникъ — приготовленіе къ священству и жизнь священцика". При этомъ онъ писалъ мнъ отъ 28-го числа:

"Честь имъ́ю представить благоскловному вниманію Вашего Высокопреосвященства малую квижниу, въ которой я касаюсь многихъ практическихъ вопросовъ, направленныхъ къ благоустроенію жизни священника.

Книжка моя составилась изъ статей, писанныхъ мною по вызову редакціи Руководства для сельскихъ пастырей.

Можеть быть, мнё не пристало выступать съ руководственными зам'вчаніями касательно устроенія жизни Пастыря Церкви. Но при д'яйствій устава академій 1869 года на меня возложено было преподаваніе Пастырскаго Богословія. Тв предметы, обсужденію которыхъ посвящена моя книжка, входять въ составъ Пастырскаго Богословія, хотя и не составляють главной его части.

Я сознаю, что мои сужденія могуть вызвать возраженія. Но все, что говорю я, вызвано, какъ выразился я въ предисловіи, глубокимъ уваженіемъ къ высокому званію служителей Божінхъ и искреннимъ желаніемъ блага всѣмъ, кого Господь удостоилъ великой благодати священства".

На письмо это я отвѣчалъ 8-го октября:

"Примите мою сердечную благодарность за присланную мнѣ книгу. Сколько могу судить по нѣсколькимъ мною прочитаннымъ страницамъ, книга ваша должна быть пріятнымъ и полезнымъ подаркомъ для каждаго, въ особенности, молодаго священника.

Вы пишете, что "можеть быть, вамъ не пристало выступать съ руководственными замъчаніями касательно устроенія жизни пастыря Церкви"; напрасно такъ думаете; впрочемъ, нельзя не замътить, что ваши замъчанія и совъты были бы еще внушительнъе и имъли бы больше обязательной силы, если бы Вы сами были облечены священнымъ саномъ. И почему бы Вамъ, въ самомъ дълъ, не украсить себя этимъ саномъ, по примъру вашего брата Дмитрія Өеодоровича? <sup>1</sup>) Я увъренъ, что Вы могли бы, при помощи благодати Божіей, служить украшеніемъ Кіевскаго духовенства

Я не вижу въ газетахъ публикаціи о продажь вашей

<sup>1)</sup> Нынѣ протојерей Гребенской Бож. Матери, въ Москвѣ, церкви.

книги. Я купилъ бы нъсколько эквемпляровъ для подарка 1885 г. моимъ родственникамъ-священникамъ, коихъ у меня очень довольно, и виъстъ съ тъмъ рекомендовалъ бы овященикамъ моей спархія выписывать ващу книгу.

Призывая на Васъ и на учено-литературные труди ваши Вожіе благословеніе, съ искреннимъ благорасположеніемъ и дущевнымъ уваженіемъ остаюсь...

Р. S. Въ концъ 1888 г. получена была мною при журналъ "Руководство для сельскитъ пастирей" брошюра съ вашими рецензіями на пропевъди Высокопрессвященнаго митрополита Платона и епископовъ Амвросія и Никанора. Кто то ваялъ у меня эту брошюру и не возвратилъ; мнъ очень жаль. Не имъется ли у Васъ, любезиъйший, лишнято экземиляра этой брошюри: подарите мнъ. Рецензіи ваши, по основательности и безпристрастію, я признаю образцоными. Такъ бы надлежало всъмъ писать критики на ученыя и литературныя сочиненія".

29-го числа волучилъ я письмо изъ Москвы отъ Маріи Ивановны Бологовской (урожденной Кирвевской). Отъ 28-го числа она писала:

"Позвольте, Владыко Святый, доложить Вамъ; что 23-го часла сего мъсяца въ Епархіальной Библіотекъ было второе засъданіе, по поводу извъстнаго Вамъ вопроса: "о молитъ Православной. Церкви за усопшихъ инославныхъ Христіанъ". Разсужденія были очень интересны; было ясно, что съ появленія статьи въ Москов. Въд. духовенство занималось этимъ вопросомъ-возраженій противъ слышалось очень мало. Лучшая ръчь была протоіерея Иванцова - Шлатонова, которую я взяла у него, сказавщи, что сообщу се Вамъ. Онъ предлослалъ ей, что это наброски, замълки, ибо ему не было извъстно, что засъданіе будетъ такъ скоро; Вы изволите и сами увидъть, Владнко Святый, что всъ 14 тезисовъ не обработаны и повторяются; но важно то, что представители Общества ясно сказали: "Церковь Православная можетъ и должна молиться за усопшихъ инославныхъ христіанъ".

Замѣчанія прот. Иванцова, какъ изволите увидать, суть опроверженіе статьи священ. Соловьева <sup>1</sup>) и отвѣты на мою;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іоанна Ильича, нына протојерея при церкви Лищея Цесаревича Николая.

1885 г. брошору Соловьева посылаю виъсть съ ръчью прот. Иванцова. Думается миъ, Владыко Святый, полезно было бы дать выработать этоть вопросъ прот. Иванцову; енъ же берется за него, берется легко и за приспособление чиноположений и молитвъ; быть можеть, изъ его работы болъе серьезной и осторожной Вы изволили бы усмотръть хоть что нибудь пригодное къ дълу, когда вопросъ этоть будеть сбсуждаться въ Св. Синодъ.

> Съ истиннымъ уваженіемъ ям'во честь быть вствив сердцемъ почитающая Васъ Марія Бологовская (Кир'вевская)"<sup>1</sup>).

> Приложенныя при письмѣ этомъ "Замѣчанія протоіерея Иванцова-Платонова, по поводу реферата священника Соловьева: "О молитвѣ Православной Церкви за усопшихъ инославныхъ христіанъ",—напечатаны въ Моск. Церк. Вѣд. 1885 г., № 42 (отъ 18 го окт.).

> 30-го числа получено было мною съ разныхъ: сторонъ 15 писемъ съ поздравленіями по случаю дня моего ангела 1-го числа октября. Вотъ содержаніе нѣкоторыхъ изъ нихъ.

> Изъ Витебска, отъ 29 ч., писалъ казедральный протойерей В. И. Волковъ:

> Прежде полагалъ я, что нашъ преосвященный <sup>3</sup>) не выражаетъ своей ревности о церкви православной, по той причинѣ, что не встрѣчаетъ своему желанію сочувствія и содѣйствія въ губернаторѣ-лютеранинѣ, Балтійскомъ баронѣ; но оказывается, что я ошибся.... Теперь у насъ такой губернаторъ <sup>3</sup>), съ которымъ Вы сдѣлали бы чудеса въ Полоцкой епархіи, который о благахъ православной Церкви заботится болѣе, чѣмъ о своихъ личныхъ и о своемъ здоровьѣ. А Преосвященный съ прежнею же беззаботностів и анатіей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше подъ 10 числомъ апръля письмо отъ матери г-жи Бологовской Н. П. Киръевской, которая не раздъляетъ мыслей по этому предмету своей умной дочери. Прим. автора Хроники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маркеллъ Попель.

<sup>8)</sup> Князь Долгоруковъ.

относится ко всему... Прискороно!.. Къ одному только губер- 1885 г. наторъ подвинулъ преосвященнаго--это къ совершению всенощныхъ бдения, изъ которыхъ первое совершилъ онъ въ селѣ Липно Люц. уѣзда 7-го сентября предъ освященіемъ церкви, а второе въ соборъ предъ Воздвиженіемъ. Весь городъ изумился, и всё спрашивали меня, что значить, что архіерей совершаль всенощное? Поведку въ Люц. уведь, въ Лиино совершилъ онъ неохотно, по усиленному настоянію губернатора, который доказаль ему необходимость въ той местности освященія для латышей церкви-лично архіереемъ. Тамъ я не присутствовалъ, но губернаторъ говорилъ, что все вышао очень хорошо и торжественао, разумбется по распоряжению и подготовлению губернатора. Корресцонденция же Щербова 1), которую, по всей въроятности, читали Вы въ Церковномъ Въстникъ, фальшивая. Приличныя архіерею встрѣчн и оваціи, по распоряженію губернатора, повсюду были устроены; это-правда; но что будто бы архіврей бестьдоваль съ раскольниками и латышами-ото ложь: онъ говорить съ ними не можеть, потому что вовсе не понимаеть раскола, для него расколъ---terra incognita... За всъмъ тъмъ; мы не желаемъ лишиться его... Онъ-предобрый человъкъ, его сбиваеть съ толку недозрѣянй, легкій, поверхностный, перескочившій чревъ свою голову человѣкъ. Чудеса творить сей человъкъ. Будучи законоучителемъ при Витебскихъ гимназіяхъ, онъ, какъ весь городъ говорилъ, слишкомъ близокъ былъ съ нѣкоею дамою, очень красивой Англиной, разошед-. шейся съ мужемъ. Бывшій директоръ гимназіи Шовальскій такъ его прижалъ къ ствив, что ничего другаго не оставалось, какъ уволиться отъ должности законоучителя и просить прихода, о чемъ онъ уже и поговаривалъ. Вдругънежданно, негаданно обстоятельства изменяются, и человекъ сей въ епархіи становится какъ бы викаріемъ преосвященнаго Маркелла. Преосвященный никого не принимаеть и ни съ къмъ не говорить изъ просителей: кому нужно, кто желасть успёха, хотя бы и невозможнаго, тоть идеть сначала къ нему, однимъ словомъ онъ чудеса творить. А преосвященный смотрить на все это безразлично...

По новому уставу семинарія должна имъть своего духов-

<sup>1</sup>) Динабургскаго протојерея, см. о немъ т. Ш. Хреняки по указателю.

33\*

1885 г. ника. Цёль благотворная, весьма разумная. Духовникъ долженъ вліять не только на учениковъ, но и на ректора и всвхъ преподавателей. Онъ долженъ быть человъкъ почтенный, серьезный, эрвлыхъ лёть, опытный въ духовной жизня, бевъ всякихъ слабостей, компрометирующихъ духовника, человѣкъ далекій отъ всѣхъ семинарскихъ дрязгъ, сплетенъ, человъкъ строгой нравственной жизни. Но въ уставъ духовникъ не нарисованъ такимъ... Слъдовательно мы можемъ избрать кого вздумаемъ, человѣка болѣе подходящаго намъ, который состояль бы въ полной зависимости оть насъ. Такъ мы и сдълали. Рылло, какъ экономъ, упросилъ преосвященнаго, а преосвященный изъявилъ свое согласіе, если семинарское правленіе, т. е. отецъ ректоръ, изберетъ священника Креславской церкви Ивана Бобровскаго, зятя отца Рылло, имъющаго красивую жену... Бобровскій священствуеть около 10 или 12 льть въ безприходномъ приходъ, практики исповъдной не имъетъ; роста малаго, невзрачный, характера и представительности-ни-ни... хотя онъ разумный и цоведенія весьма хорошаго. Завяжется знакомство, откроются вечернія посёщенія, преферансикъ, выпивка, закуски и проч. и проч. Развѣ такой требуется духовникъ? Развѣ нѣтъ монаха, если не въ Витебской губерніи, то въ другихъ, или въ Лаврахъ?... Издъвательство, по моему мнению, надъ статьею о духовникъ... Величайшее благодъяние для Витебской семинаріи, если бы скорве послёдовало перемёшеніе... Въ слёдующемъ письмѣ еще кое-что сообщу".

Оть 27-го числа писала мнѣ изъ гостинницы Задонскаго монастыря Варв. Вас. Швидковская:

"Всемилостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Примите, Владыко, мою теплую благодарность за то отрадное впечатлёніе, которое я вынесла неъ бесёдъ моихъ съ Вами.

Долго пространствовала я; возвратилась подъ благодатный кровъ Святителя Тихона къ 14-му сентября и прежде чъмъ не омыла гръшной и засорившейся души моей покаяніемъ и пріобщеніемъ св. Божественныхъ Таинъ Христовыхъ не котъла приступать ни къ какимъ занятіямъ.

По благословению вашему была въ Казанскомъ монастырѣ <sup>1</sup>), и что реку?-Дивны дѣла Твои Господи! и аще не Господь

<sup>1)</sup> Вышневолоцкомъ, Тверской епархін.

-- 517 ---

созиждеть донь, всуе трудишася зиждущіе! силы человіче 1885 г. скія и притомъ немощныхъ женщинъ не могли бы создать то, что видимъ на пустомъ болотв. Обитель не только благоустроенная, но благоленная, величественная, какъ и подобаеть быть селенів Божів, населенная строгими благоговыными подвижницами, молитвенно работающими Господу. Помоги имъ Господи, укрѣпи и соверши до конца путь, и двланіе ихъ.

Пробыла я тамъ 6 дней, и дулъ мой просился еще и еще подышать въ этой атмосферѣ молитвы и стройной подвижнической жизни. Все привлекательно; чинъ богослуженій, тишина, порядокъ, безмолвіе стоянія въ церкви; одежда строго-иноческая (всв въ манчіяхъ), благогов вниманіе всіхъ-оть самой игуменіи до юной послушницы, и при этомъ отсутствіе всякой принужденности; взоръ ясный, ликъ строгій, но благодушный, безъ приторности и суровости; видно, что всё идуть къ одной цели, рука объ руку-(о когда бы и любовь въ ближнему царствовала между ними; но этого я въ такое короткое время провърить не могла). Чтеніе неспілное, виятное; пініе-благоввучное. Но самый храмъ, это-верхъ совершенства. Простъ н роскощенъ. Линін такъ правильны, что сразу, не отъискивая, --Крестъ поражаеть глазь и передается сердцу и весь духъ объемлеть. Понятно, что духь хочеть молиться - возноситься горь, и все, все-нковы, украшенія, позолоты, світь черезь окна, голось читающихъ, поющихъ, служащихъ бевъ примъси постороннихъ звуковъ, мірскихъ ръчей, —отторгають душу отъ земли. Хорошо! дивно хорошо! Воздай Господи встамъ и каждому но деламь ихъ. Жаль только, что воздухъ сыръ; и вотъ Господнну Сивохниу, канъ благотворителю и втитору сей обители, которую онъ такъ великолёцно укращаеть, олёдовало бы позаботиться о радикальной осушкъ мъстности; хотя и много сдълано и, какъ я слышала, вое руками сестеръ обители, но мнё думается, что нужно бы и къ научнымъ средствамъ прибъгнуть и посредствомъ дренажныхъ трубъ измънить почву окружающей мъстности.

<

Воистину удивленія достойно все, что сделано въ такое короткое время-13 лётъ! Чудо Божіей благодати: какой урокъ всёмъ сомнѣвающимся въ близости и вездѣприсутствіи Божіемъ".

- 518 -

1885 г. 1 октября день моего ангела. Служиль у себя на подворьѣ и послѣ литургіи принималъ поздравителей, но правдничной транезы не было.

> Въ этотъ день получено было мною, съ разныхъ сторонъ, пятьдесять поздравительныхъ писемъ и тридцать телеграммъ; изъ писемъ приводятся лишь въкотория.

Оть 29 сентября писаль мив преосв. Антонинь:

"Имбю честь почтительнъйше привътствовать Ваше Высокопреосвященство со днемъ Ангела. Въ радостный для насъ, преданнъйшихъ сыновъ Вашего Высокопреосвященства, день сей мы будемъ отъ всей дущи возносить ко Господу Богу молитвы е здравіи и спасеніи Вашего Высокопреосвяценства. Да услышитъ милосердый Господь наши молитвы и да ущедритъ Ваше Высокопреосвященство всъми дарами Своего милосердія!

При семъ имъю честь покорнъйше донести Вашему Высокопреосвященству, что, по приказанию Вашего Высокопреосвященства, вчерашній день (28-го сентября) я опредълиль на мъсто псаломщика редственника Высокопрессвященнъйшаго архіепископа Владимірскаго 1), окончившаго курсь въ Новгородской семинаріи Василія Никольскаго, — въ гор. Бѣжецкъ, къ Спасопреображенской церкви, не дожидаясь даже прошенія оть него. Осмеднися я поступить такимъ образомъ, потому что опасался, какъ бы прихожане не выставили своего кандидата на это мъсто, или не явились бы кошкурренты г. Никольскому изъ отудентовъ семинаріи, которые уже не разъ относились ко мив съ просьбами объ опредълени ихъ на мъста,-и со дня на день ждуть благопріятнаго ръшенія на ихъ просьбы. Вообще, въ послъднее время такой сильный наплывь просителей псаломщическихъ месть, и просьбы ихъ такъ жалобны, что надобно плакать вичесте съ ними. У иныхъ нужда самая вопіющая, самая горькая, а помочь нельвя: свободныхъ мъсть не имъется.

На прошлыхъ дняхъ г. Начальникъ губерни, Асанасій Николаевичъ, сообщилъ мнъ, что 21-го октября будетъ въ Твери Великій Князь Николай Николаевичъ (старшій) и что, прибывши въ Тверь, онъ изволитъ посътить и кассдральный соборъ. При этомъ, Асанасій Николаевичъ объяснилъ

<sup>1)</sup> Өеогноста Лебедева.

мна, что для нограчи Бго Императорскаго Высочества нь 1885 г. собора сладуеть явиться туда мна съ соборнымъ духовенотвомъ и поднести Его Высочеству св. икону. Додгомъ считаю почтительнайше представить о семъ Вашему Высокопреосвященству, покорнайше прося архипастырскаго приказаныя мяв на сей случай.

Зо-го сентября, сегодня, въ 6 часовъ утра, совершенно неожиденно сиончалась супруга Вице-Губернатора нашего, Ольга Петровна Яфимовичъ. По ощибкв вывого обыкновеннаго лекарства своего, она приняла что-то ядовитое и, не подоврввая этого, не приняла немедленно средствъ противъ яда. Обстоятельство это производитъ на всвъхъ очень грустное и тяжелое впечатление. Мужъ покойвой, Николай Николаевичъ, смущенъ и огорченъ до крайности".

Отъ 80-го числа писалъ между прочимъ С. П. Славолюбовъ:

"Въ Москвъ особенно выдающагося и достойнаго вниманія, кажется, ничего нъть. Въ Епархіальномъ убравленія замъчается повороть къ прежнему. Закрытыя, какъ оказалось по недоразумънію, діаконскія и псаломщическія мъста въ Москвъ снова открываются и замъщаются. Было нъсколько случаевъ поовященія въ московскіе свящевники честно служившихъ діаконовъ. Такія дъйствія Епархіальной власти, а также заботы ся о ховяйственномъ благоустройствъ семинарій и духовныхъ училищъ значительно примиряютъ недовольное прежде духовенство съ Епархіальнымъ Начальствомъ, но общество недуховное имъетъ частые поводы обижаться на безтактныя къ нему отношенія".

Оть 27 числа писаль прот. А. Е. Щелкуновъ: "Имъю счастіе поздравить Ваше Высокопреосвященство съ днемъ вашего ангела при истинно-сыновнемъ сердечномъ моемъ желаніи Вимъ-долго, долго свътить на свъщницъ нашей св. церкви на несомнѣнную пользу оной и на утъшеніе и радость множества почитателей вашихъ, коихъ стяжали Вы архипастырскою мудростію, проворливостію и отеческою благоснисходительностію.

Еще не такъ давно имъвшій счастье лично видъть Васъ нашть о. Ключарь <sup>1</sup>) повъдалъ намъ о вашей бодрости, съ которою Вы осиливаете великое множество поступающихъ

1) Прот. Иларіоновъ.

.

Ľ

5

7

1885 г. къ Ванъ дълъ. Такое благовъстіе весьма обрадовало нась. и мы пребываемъ въ утвлительной належий. что и въ настоящее время Господь хранить Васъ цъла, здрава, право правяща слово Христовой истины. Къ этому намъ остается лишь желать, чтобы Госнодь сехранилъ Васъ навсегда н "мирна". Увы! князь міра сего посредствомъ сыновъ противленія успёваеть нарушать сей вожделенный мирь и въ душахъ лицъ высокопоставленныхъ. Вы, конечно, догадываетось, что я разумѣю туть нарушеніе дущевнаго мира нашего Архипастыря извъстнымъ Вамъ (прежде чъмъ намъ) пасквилемъ. кощунственно озаглавленнымъ "акаецстомъ". Поворъ неизгладимый, проклятіе всогланнясо да падеть на главы твхъ. которые измыслили такой адскій способъ на опозореніе досточтимаго ісрария нашего ни въ чемъ, вознесенномъ на него, неповиннаго, ни единымъ шагомъ, ни дъйствіемъ служенія своего не подававшаго повода къ тому. Только демонъ въ глубинъ ада могъ измыслить такую клевету на святителя, котораго апостольская уревность къ двлу служенія своего, видно, нестерлима стала для врага Церкви Христовой.

> Эта адская штука возбудила много говора по городу, а въ духовенствъ —оильное желаніе доискаться пасквилянтовъ. Говорю "доискаться", а не узнать. Знать-то мы ихъ знаемъ, да уличить ихъ нечъмъ: точь въ точь какъ всѣ знають, что есть извъстный отецъ лжи, видимъ дѣла его, а его самего — не поймаещь. Содержаніе пасквиля головой выдаетъ составителя его — пресловутаго В,...., о въ К° съ единомышленникомъ его С.....ъ и tuttis quantis, но вѣдь на этомъ, хотя поистинѣ непогрѣцимомъ, убъжденіи обвиненіе построить трудно, если и не невозможно.

> На первыхъ порахъ пасквиль сильно нарупнялъ миръ души нашего Владыки, да дай Богъ здоровья г. Оберъ-Прокурору Св. Синода, поспъщившему телеграммой, а потомъ письмомъ успокоить его. За это мы сугубо модимъ Бога за раба Божія болярина Константина. Продли, Господи, его жизнь и служеніе Церкви на многая явта.

> Желая раскрыть тяжесть преступности всякой джи и клеветы, ихъ гнусность и пагубность, я къ престольному моему празднику изготовилъ "слово" о лжи и клеветь, и когда представилъ его на цензуру Владыкъ, то овъ выра

зилъ желанія; чтобъ "слово" нов было напечатано въ мъ. 1885 г. ствой нашей газоть..."Южномъ Краъ". Осмѣливансь нослать Вамъ при семъ № газеты, въ которомъ напечатано мое "слово".

А воть еще: Иванъ Алексевнуъ Сливникий, пользовавшійся некогда общимь почетомь, занимавшій видных места и хороню Вамъ навъстный, теперь---нащий: на двяхъ все продано что онъ имълъ, за долги и, если Богъ вскоръ не вознеть въ Себе этого стараго греководника и церновнаго вора, то аму придется умереть подь чужимъ заборомъ. Бывъ целие десяни леть стеростой, при кладенщенской церкви, онъ не оставияъ ничего своему преемнику, а сей послёдній за 5-6 лёть собраль 16 тысячь рублей. Этоть граховодникъ вполна олицетворилъ собою первую половину жизни блуднаго сына (никогда не думая подражать второй) и не въ нерепоснемъ, а въ буквальномъ смыслѣ. Все свое огромное составние, оъ огромною захватою еще и чужаго, онь расточиль-живый блудно. Указывають и теперь еще 5---7 домовъ, вистроенныхъ имъ для своихъ фаворитень при выход'в яхъ отъ него въ отставку... Даже теперь гнусный свыше 80-тильтній старичишка имветь фаверитку. Вотъ что довело его до "рожецъ, яже ядяку свинія".

- Теперь прощу позволения высказать Вамъ мон мысли о поолъдней реформъ въ духовенствъ. Конечно, на все воля Высней Власти, и мы благодушно ей подчиняемся; но думается, что если духовное правительство желало, чтобъ овященията приносили наибольшую сумму услеховъ паотырскаго служения, то не то слёдовало-бы учинить, что учинено. Следовало бы не отменять установившуюся форму причтовыхъ отношеній, а додвлать ес: безправныхъ и лишь тояько титулярныхъ настоятелей приходовъ (разумёю тё изъ нихъ, въ которыхъ два, три и болбе священниковъ) одблать полноправными и действительными заведывателями вста частей прихода, возложивь на нихъ и отвётственность за все и потому подчинивъ имъ товарищей, сколькобы ихъ ни было при церкви, одлимъ словомъ поставить нкь, т. с. настоятелей, "малыми спископами" паствъ, т. с. приходовь: числящихся при извёстномъ храмѣ. Я глубоко убъждени, что при такой постановкъ дъла низнее пастырство много выиграло.бы и въ почеть, давно имъ утраченномъ, и въ

1885 I. усиблахъ своего служенія, ноторее теперь нервано и даже часто ведется съ помвхой и наностями чинимыми "товарищами" однимъ другому. Въ доказательство можно привесть католическое и лютеранское духовенства, у которыхъ, благодаря существующей тамъ постановкъ строгой подчиненности помощниковъ своимъ настоятелямъ, дѣло настырскаго служенія ихъ лдетъ пожалуй успъшнѣе нашего. Мысль, что намъ, православнымъ, ве пригоже де заимсявоваться порядками у инослевныхъ, теряетъ свою сялу въ виду словъ Аностола: вся искушающе дебрая держите.

Въ самомъ дълъ, кто теперь отвътственъ, наприм., за противурелигіозное направленіе въ неодновлирномъ приходъ? Кто долженъ блюсти неопустительность Богослуженія, требъ и боголённое отправление ихъ? Кто наблюдаеть за благоле. піемъ храма, за правильностію отчетности церкви?! Въ ущербъ святому дёлу пастырства сдёдана устушка неразумному воплю молодных ісресть всецьло пренятанных отличительнымъ духомъ нашего времени-духомъ ссободы въ смыслё разнузданности, - развисты даже сниа предъ отцомъ,---разноправия капрала съ генераномъ, слуги съ господиномъ, подчиненнаго съ нечальникомъ... Трудно понять. почему въ такомъ важномъ дѣлѣ, какъ пастырство, предоставлены вчерашнему юнцу права такія-же, какь и умудренному летами и опытомъ жизни старцу,--неучу, какъ и поучившемуся, --- дураку, какъ и разумному. Подобнаго нътъ во встать учрежденіяхь міра. Неужели этимъ именно хотвли показать, что Церковь Христова есть царство не отъ міра сего! Посмотримъ, что изъ втого выйдеть. Воть въ приходъ церкви, у которой служать три-пять "товарищей", появится напр. штунда, обнаружится безпорядокъ въ веденіи церк. отчетности, али неразумная трата церк. суммъ, или черезчурь безцеремонное пользование церковною ризницею, утварью (я напр. знаю, что молодые равноправники и въ простые воскресные дни, и даже въ судни употребляють ту утварь и треплють тв облачения, какія иль степенные уже собраты приберегали лишь для Свътлаго Праздника)... къ кому неправить претензію за ето и подобное? Ко всёмъ патерымъ? Но въдь у каядаго изъ нихъ есть четыре равноправныхъ товарнща, на которыхъ такъ удобно веваливать вину. Къ седиичному? Но въдь онъ непремънно скажеть,

что наприм. штунда зайелась, или церк. сумма испарилась 1885 г. не на его седмицѣ. Или: кто будегь первенствовать при соборномъ священнослужени въ праздникъ, высокоторже: ственный день? Седмичный? Но онъ-изъ пономарей, вчера лишь надѣлъ фелонь, а не-седмичный его "товарищъ" и поучился и послужилъ лѣтъ 40. Херошо, если седмичный окомъ милосердія возарить на старца, которому еще на прошлой недѣлѣ кадило педавалъ, а если не смилуется? Въ виду подобныхъ казусовъ слѣдовало он хотя позанумеровывать "товарищей".

Размножили діаконовъ, за которыми еще св. Апостолъ замътилъ пръкъ двуязычія. Да и безъ этихъ двуязычниковъ много смуты въ влирахъ и приходахъ. Гдъ діаконы нужны были какъ необходвиссть или даже и какъ роскошь, тамъ недостатка въ нихъ не было. Зачъмъ же на всявія 700 душъ прихожанъ понадобились штатине двуламчники! Какой отъ нихъ пользы ждать! Поистенъ, кровъ лишеято рта, пристроеннаго къ скудному причтовому куску, изъ діакона не предвидится никакой пользы ни для причта, ни для прихода. Въ церковноприходскихъ школахъ они будутъ дъйствовать? Да ихъ самихъ, за весьма немногими исключеніями, надо бы поучить въ школахь. По порученів нашего Архипастыря, я воть уже два года экзаменую кандидатовъ во діаконы, и потому мнѣ хорошо извѣстны ихъ познанія. Пов'єрите-ли, что изъ десяти восемь на вопросъ "кто написаль Сумволь върн"--отвечають: "этоть мани. фесть изданъ царемъ Давидомъ"; и на вопросъ "кто были Судія Изранлевы"-отв'язають: "самые нечестивые дюди"... И это помощники священнику по школамъ... и это слуги (діаконы) по церкви и помещники въ дълъ просвъщенія прихожанъ хотя бы то первоначальными истинами Христіанскаго въроученія! Не лучне-ли было-бы, если бы въ приходахъ малыхъ свящевники сами употребляли на школы свое время, теперь проводимое или пусто или наполняемое пьянствомъ и картами, а въ большихъ помощники "малаго епискона" подъ его наблюденіемъ и отвілственностію за разширеніе школьнаго діла и ускіхъ онаго. Такъ иртъ же. Взяли, да и дали на скудный причтовой нусокъ лишній роть, въ сравнительно спокойний досемъ клирь-двуязычника, въ церк.-приходскую школу-просвете1885 г. теля съ манифестомъ ц. Давида... А потомъ этотъ просвътитель "за труды по школъ" добивается при содъйствіи подпоенной "громады"—сана священника, а ставши таковымъ, вразумляетъ православныхъ, что напр. "вода при крещеніи вещь лишняя, что ее употребляютъ только орнгиналы, и что ее можно замънятъ песномъ". У насъ недавно было "дъло" объ едномъ такомъ мудромъ учителъ. Но развъ онъ одинъ такой? Ихъ много и у насъ и вездъ".

> Оть 29 сент. писаль преосвященный Алексій, епископь Литовскій:

> "Приснопамятный для всёхъ учившихся въ Московской Духовной Академіи день 1 октября приспё, а виёстё съ тёмъ приспё и день памяти Преподобнаго отца нашего Саввы Вишерскаго, тезоименитаго Вашему Высокопреосвященству.

> Поставляю священнъйшею обязанностію привътствовать Васъ, Высокопреосвященнъйшій Владыко, въ сей священный день тезоимевитства вашего. Молю Господа, да даруеть Вамъ силы и кръпость въ высокомъ и многотрудномъ служеніи вашемъ во святой Православной Церкви. Многая, многая, многая лъта.

> Трудъ Вашего Высокопреосвященства по наданію писаній приснопамятнаго великаго святителя Филарета благословляется отъ Господа успѣхомъ. Уже и второй томъ вышелъ. Но здѣсь провинція, и потому я еще не получиль его, хотя и давненько уже заказалъ. Любезна и поучительна для насъ (москвичей) мудрооть нашего Великаго Учителя. Слыпишь въ его рѣчи что-то родное, знакомое, услаждающее душу. Но можетъ быть это только намъ-москвичамъ, и едва ли такъ-другимъ напр. Кіевлянамъ, инстинктивно ненавидящимъ все московское. Таковыхъ видѣлъ я нѣсколько. И Ваше Высокопреосвященство конечно встрѣчали.

> Казанскій соборъ и дъянія его теперь у всёхъ на устахъ. Говорятъ, тамъ былъ рёшительный уснѣхъ; все было хорошо—и сидѣли хорошо, и говорили хорошо, и разъѣхались всё хорошо, и вышло все хорошо, и это послѣднее хорошо теперь уже у Васъ въ Синодѣ.—Гдѣ-то будеть олѣдующій соборъ? Въ Москвѣ слѣдовало-бы, куда и Вашему Высокопреосвященству должно бы быть по сосѣдству. Предметовъ найдется, лишь бы захотѣть соборовать.—28 канона

Кіевскаго прошлогодняго собора уже напечатанн. Слава 1885 г. Богу, что я не профессоръ каноническаго права. Бъда теперь, не справился бы съ обиліемъ соборныхъ каноновъ; 46—казанскихъ, 92 московскихъ (?) и т. д., и т. д. Пойдетъ теперь писать соборность.

За премногую Вашего Высокопреосвященства ко мнѣ мнлость обязываюсь сдёлать Вашаму Високопреосвященству и кратній докладь о мнѣ нижайшемь. За благословеніе и молитвы Вашего Высокопреосвященства я благоподучно прибыль въ Вильну, хорошо принять и прожиль уже три мѣсяца здѣсь. Привыкъ-ля?—Трудно старому человѣку, долго прожившему на одномъ мѣстѣ, привыкать къ другому новому мѣсту. Хороши здѣсь, собственно въ Вильнѣ, цериви, помѣщенія архіерейскія хороши, въ особенности Тринополь <sup>1</sup>); вообще внѣшнее все-хорошо, но каково будеть внутреннее—это откроется впослѣдствіи. Кромѣ Вильны я быль только въ Коннѣ, гдѣ осмотрѣмъ городскія церкви въ одинъ день. Прибылъ и новый викарій Преосвященный Смарагдъ. Кажется, Владыка добрий.—Дай Боже намъ совѣтъ, да любовь! Добрый, но все-же не Антонинъ"<sup>2</sup>).

На привътственное письмо это я отвъчалъ отъ 21-го числа:

"За молитвенную и доброжелательную память о моемъ недостоинствѣ въ день моего ангела приношу Вашему Преосвященству сердечную благодарность. День этоть провелъ я нынѣ тихо и скромно, безъ нарочитаго пиршества.

Въроятно, Вы получили уже второй томъ нашего изданія; ожидайте и третьяго: болёв уже половины "напечатали его. Четвертый томъ посланъ въ Москву для печатанія въ тамошней Синодальной типографіи, но оттуда не получено еще ни одного корректурнаго листа. Чёмъ дальше, тёмъ интереснёв и интереснёв бумаги.

Ваще воззрѣніе на отношенія Кіевлянъ къ Москвнчамъ я вполнѣ раздѣляю. А слышали-ли Вы о отранныхъ отношеніяхъ новаго Висанскаго Кіевлянина къ академической корпорація? О tempora, о mores!...

<sup>1)</sup> Дачное мъсто, принадлежащее Виленскому епископу.

<sup>2)</sup> Разумъется еп. Старицкій, викарій Тверской еп.

1885 г. Ждемъ въ Синодъ мигрополитовъ и съ ними предсъдателя Казанскаго собора <sup>1</sup>). По желанію Владнки Исидора, вызнается въ Синодъ преосвященний Палладій, разумъется, на мое мъсто, но видно, что меня не сейчасъ еще отпустятъ восвояси, потому что Палладію приготовляется временное помъщеніе въ Лавръ.

> Вопрошаете, гдѣ будеть слѣдующій соборъ? Безь сомньнія, въ богоснасаемомъ градѣ Вильнѣ. Въ Москвѣ, по моему мнѣнію, долженъ быть заключительный всероссійскій соборъ.

> Постановленія Казанскаго собора я читалъ, но общаго суяденія о нихъ въ Синодѣ еще не было.

> На мъсто вашего новаго викарія въ Константинополь я рекомендоваль одного изъ своихъ тверскихъ архимандритовъ, получившаго окончательное образованіе въ Горы - Горъцкомъ аиституть. Онъ былъ много лѣтъ преподавателемъ въ семинаріи и смотрителемъ духовнаго училица; знаетъ эллинскій языкъ, говоритъ по нъмецки и равумъетъ французскій языкъ. Человъкъ пожилыхъ лѣтъ и поведенія вполнъ одобрительнаго. Онъ уже вызванъ мною и представлялся подлежащимъ властямъ, конмъ, кажется, полюбился.

> Желая Вашему Преосвященству, среди ненавидящихъ мира, пребывать мирнымъ въ душтв и совъсти, съ братскою о Христь любовію имъю честь быть"...

> Оть 29-го же сентября писаль мяв преосвященный Симеонь, епископь Орловскій:

> "Нижайще привътствую Ваше Высокопреосвященство со днемъ тезоименитства и молю Господа, да укръпляетъ Своер благодатію духъ, силы и адравіе ваше на многая лъта въ созиданіе Святыя Своея Церкви.

> Мое служеніе, по милости Божіей и по архипастырскимъ молитвамъ вашимъ, Владыко Святый, съ миромъ. По приведенію въ исполненіе реформы, относительно вовстановленія причтовъ, меня приводятъ въ недоумъніе вопросы:

> 1) На открываемыя вновь штатныя діаконскія мѣста должны ли быть опредѣляемы обязательно нывѣ находящіеся въ приходахъ такъ называемые діаконы-псаломщики, или на вновь открываемыя штатныя діаконскія мѣста должно опредѣлять

<sup>1)</sup> Разумъется Палладія Раевъ, архісп. Казанск.

ыюмъ, соли эти диконы-пепланщики будутъ достойны по своимъ способностямъ и поведению?

- 527 -

2) Въ Орповской епархів и подынѣ еще иного осталось (отъ прежней реформы) сверазититься причетниковъ. Имнѣ при открытія въ томъ или другомъ приходѣ штатиковъ. Имнѣ саго позлолщические мъста замѣщать ли таковое мѣсто обязательно сверхштатнымъ причетникомъ, въ семъ приходѣ находящимся, или свободно назначать позломицикомъ лицо изъ окончиванить курсъ семинаріи, а также и изъ сверхинтатикъъ, котя бы послѣдніе чнолились и при другихъ приходахъ? И что дѣлать съ таковыми сверхштатными, которые по малоспособности или неблагоповеденію не могуть быть достойными къ занятію штатнаго псаломицическаго мѣста,-почислять ли ихъ въ ваштать, или оставлять сверхштатными до усмотрѣнія?

Газетныя навротия по рышению въ разныхъ епархіяхъ реформенныхъ вопросовъ просто сбиваютъ съ толку; летя визденіемъ рефермы, по моему крайнему разумънно, спъшитъ и недьзя, но рано-ли, поздно-ли придется столкнуться съ вопросами, и хотълось бы въ ръшении ихъ болже точности. Не смъю безпокоитъ Васъ, Владико Святий, отвётомъ; но если бы при случав приказали кому либо записать ръшеніе вышеозначенныхъ вопросовъ и сообщить мнъ, за великую архипастырскую милость Вашего Высокопресовященства принялъ бы сіе".

· Въ отвѣтъ на это я писалъ Преосвященному отъ 9-го числа:

"Душевно благодарю Васъ за благожелательное привътстве съ днемъ моего ангела. День этотъ провелъ я нынъ очень тихо, безъ всякихъ пириествъ.

Отвътствую на ваши вопросы относительно воастановленія причтовъ, имъя въ виду ливь собственную практику. Прежде всего должно вамътить, что никакая реформа, никакой законъ не могуть предусмотръть всъхъ частностей, всъхъ особенностей той или другой мъстности.

Меня почти каждый день осаждають просьбами объ опредълени на діаконскія мізота то прихожние, то псаломщики 1885 г. и другіе искатели діаконскихъ мвоть. И я воть какъ поступаю:

> 1) Если при той или другой церкви было до сего времени два псаломщика и одинъ въ діаконскомъ санѣ, то, если послѣдній просить объ утверяденіи его штатнымъ діакономъ при той-же церкви и если онъ не былъ подъ судомъ и рекомендуется въ поведеніи одобрительно, я утверядаю его. Въ противномъ случаѣ отказываю ему въ просьбѣ и приходъ оставляю до времени безъ шчатнаго діакона, что конечно выгедно для священника. Если же изъ двухъ псаломщиковъ одинъ просить о возведеніи его въ санъ діакона, съ оставленіемъ при той же церкви штатнымъ діакономъ, то, если священникъ и прихожане просять о немъ и если онъ, при испытанія, окажется достаточно свѣдущимъ въ предметахъ, относящихся къ діаконскому служенію, я опредѣляю его на штатное діанонсное мѣсто, хотя бы онъ и не получилъ семинарскаго образованія.

> 2) Тамъ, гдѣ прежде былъ одинъ псалоннаткъ, а теперь по питату долженъ быть и діаконъ, я опредвляю въ діакона изъ многихъ конкуррентовъ достойнъйшаго.

> 8) Относительно сверхштатныхъ встрёчаю и я немалое затрудненіе. Нельзя оставлять ихъ безъ всякнахъ средствъ къ содержанію, но и не легко, при множествъ кандидатовъ въ моей епархіи, распредълять ихъ по штатнымъ мъстамъ.

> Вотъ все, что я могу сказать Вамъ въ отвъчъ на ваши вопросы.

> Помнится мив, что Вы хотьли сделать распоряжение объ извлечении изъ разныхъ журналовъ резолюцій покойваго М. Филарета и о напечатания ихъ въ систематическомъ порядкъ особою брошюрою, исполнили ли Вы это? Если исполнили, прошу прислать мив одинъ экземпляръ книжки.

> А я взамѣнъ этого, посылаю Вамъ при семъ печатный сборникъ резолюцій великаго Святителя по дъламъ Тверской епархіи и вмѣстѣ съ тѣмъ брошкору о древней греческой иконѣ Божіей Матери".

> Оть 80-го сентября писалъ мнъ ректоръ Московской Духовной Академіи, протојерей С. К. Смирновъ:

> "Примите отъ меня усерднъйщее поздравление со днемъ Ангела вашего и искреннее желание Вамъ непоколебимаго здравія и кръпости силъ душевныхъ и твлесныхъ для бла

гополучнаго продолженія достославнаго служенія вашего 1885 г. Святой Церкви.

Делго дожидался я видъть первые два тома трудовъ вашихъ, надъясь получить ихъ отъ Васъ, иди отъ Константина Петровича; но увы! доселъ не получилъ. Причина неполученія отъ Васъ теперь уяснилась для меня, и я ожидаю милости отъ Константина Петровича. Только на сихъ дняхъ я ваялъ экземиляръ у графа М.В. Толетаго<sup>1</sup>) и прочиталъ. Это дорогое сокровище для всъхъ, а тъмъ паче для чтителей памяти великаго святителя, котораго каждое слово есть иериъ.

-- 529 ---

Съ началомъ дёловаго сезона я принялся за приготовленіе къ печати писемъ Митрополита Филарета къ викарію его Иннокентію<sup>2</sup>). Начало этихъ писемъ было напечатано въ нашемъ изданіи за 1872 годъ, а теперь будетъ ихъ окончаніе. По поводу одного письма позвольте обратиться къ Вамъ са справкой, если таковая окажется возможною: въ двухъ письмавъ, относящихся къ началу 1880 года, говорится о какомъ-то искушеніи, постигшемъ князя С. М. Голицина<sup>8</sup>). Нѣтъ ли у Васъ свъдъній, что это за искушеніе?

Владыка Митрополить прівзжаль на праздникь преподобнаго Сергія и нашель время постить лекціи въ академін. Въ Визании новый ректоръ -- странный господниъ. Онъ прівляль изъ Тамбова еще въ концв іюля в, къ удивленію моему и общему, до сихъ поръ не дъланъ никому визита: ни мев. ни наставникамъ Академіи. Я съ нимъ принужденъ быль вотрытиться 6-го августа на объдъ въ Висании и туть услышаль оть него извинение, что онь не успель ко мне собраться. Не собрался онъ и послѣ. 25 сентября за ланрскимъ объдомъ сидъли мы рядомъ и не сказали другъ другу слова. Вольдствіе сего я 29 сентября не повхадъ къ нему на объдъ, устроенный по случаю воспоминания годовщины открытія общежитія въ семинаріи, и не пряглашаль его на нашъ академический правдникъ. Можетъ быть онъ пред-- изоначень моимь прееменкомь въ академіи, но это предназначение не оправдываеть его неделаго поведения. Напишите

34-

<sup>1)</sup> См. о немъ предшествующіе томы Хроники по указателямъ.

<sup>· &</sup>lt;sup>в</sup>) Сельно-Кринову, † ен. Орловскимъ 25 априля 1840 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) † 7 февр. 1859 г. см. II т. Хроники стр. 265.

1885 г. мнѣ что-нибудь о немъ, если имѣете относительно его свъдѣнія. Еще я просилъ он Васъ сообщить мнѣ, кому поручено чтеніе докторской дяссертація И. Данил. Мансветова <sup>1</sup>) и скоро-ли, и какъ пройдетъ она? Бѣдный Мансветовъ очень серьезно болепъ, а онъ у насъ одинъ изъ отличныхъ профессоровъ".

На письмо это я отвечаль 19-го числа:

"За благожелательное привѣтствіе со днемъ моего ангела привошу Вамъ и почтенной Софьѣ Мартыновнѣ всеусердное благодареніе.

Сати отвътствовать на ваши вопрошенія, изложенныя въ вашемъ письмъ.

Сочиненіе г. Мансветова представлено въ Св. Синодъ съ одобрительнымъ отемвомъ Учебнаго Комитета, и авторъ, безъ сомнѣнія, будетъ удостоенъ искомой ученой степени. Синодомъ поручено мнѣ пересмотрѣть его ученое произведеніе, и я, по прочтеніи, не замедлю возвратить его съ благопріятною конечно аттестаціей. Очень будеть жаль, если академія не сохранить такого трудолюбиваго и благонамѣреннаго ученаго мужа.

Относительно искушенія князя С. М. Голицина, о воторомъ упоминается, по вашимъ словамъ, въ письмѣ М. Филарета къ Иннокентію, догадочно могу сказать, не разумьются-ли тутъ не весьма правильныя отношенія къ князо его судругя, извѣстной подъ именемъ "Nocturaa". Такое названіе присвоено княгинъ, какъ я слыхалъ, отъ того, что она день обращала въ ночъ, а ночь въ день. Болъе сказать Вамъ по этому предмету ничего не могу. Спросите о семъ графа Мих. Влад. Толстаго, какъ московскаго старожила.

Объ ученемъ внеанскомъ сосъ́нѣ вашенъ я снешаль отъ Смолянъ, что онъ всегда отличался нелюдимымъ характеромъ".

Настоятель Посольской церкви въ Римъ, архимандритъ Лименъ писалъ мнъ отъ 25-го сентября:

"Зная, что празднованіе для вашего тезоименитства совершается 1-го октября, вмёняю себё въ пріятную обязанность привётствовать Васъ по сему случаю и заочно пожелать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Церковный уставъ, его образованіе и судъба въ греческой и русской церкви. Москва 1885 г.

Вамъ здравія, бодрости и долгодонствія для блага обширной 1885 г. паствы вашей и иныхъ овецъ иже не суть оть двора вашего, но которыя гласъ вашъ вёдають и на пользу собѣ его сдищать.

Испранивая вашего святительскаго благословенія и милостиваго обо мнѣ намятованія, имѣю честь пребыть усерднымъ ваннимъ богомольцемъ и нижайщимъ послушникомъ"...

Отъ 80-го сентября писалъ мнъ изъ Москвы протојерей От. Ив. Зерновъ:

"Оть всей души моей, искренно Вамъ преданной, приношу Вашему Высокопреосвященству поздравление со днемъ вашего Ангеда. Молюся воегда съ усердиемъ о вашемъ здравии и спасения, а также е благопоситипения въ вашемъ святительскомъ служения и во встъхъ трудахъ, воздоженныхъ на Васъ ко благу св. Церкви, особенне въ томъ трудъ, которымъ предназначено Вамъ, къ утбщению всъхъ върныхъ сыновъ Церкви, содранить и утвердить намять о великомъ Іерархъ нашемъ Филаретъ. Трудомъ этимъ Вы и себъ сооружаете памятникъ прозный.

Что до меня касается, то и нисать нечего. Господь еще удивляеть на мив милосордіе и долготерпиніе Свое: живу и настолько пользуюсь здоровьемь, что исполняю всъ свои службы берь одущенія. Благодарю Бога! И семья моя находится въ добромъ эдоровью.

Напин самыя крупныя епархіальныя новости Вашему Высопопреосвященству: Владына нашъ устроилъ два общежитія, одно въ пропломъ году въ Виеанской семинаріи, другос---въ нынъннемъ въ Месневской, да еще второе женское спархіальное училище. Великія, благодѣянія! Не забудутся оби; а съ ними---и имя благодѣятеля не забудется въ молитвахъ всей церкви Московской. Мы у себя въ Никодоявленскомъ храмѣ сооружаемъ престолъ во имя свв. первоучителей Словенскихъ--Кирилла и Мессодія. Уже все устроеніе къ концу приходитъ".

8-го числа получилъ я висьмо изъ Рыбинска отъ прокурора Окружнаго Суда Ник. Яков. Оаворова; отъ 2-го числа онъ писалъ мив;

"Ужасныя предсказанія врачей, что климать Рыбинскій можеть окончательно разстроить мое здоровье, къ несчастію для меня одравдываются. Лівто я чувствоваль себя еще на-

34\*

1885 г столько хорошо, что продолжалъ свои служебные труды, какъ и здоровый человъкъ, но настала наша осень, и я вновь тяжело заболълъ.

> Ища исцъленія, прежде всего и болье всего, въ молитвъ къ Всевышнему Богу, я, тъмъ не менъе, не могу отръшиться отъ молитвы къ Нему же Многомилостивому объ устроеніи моего жизненнаго и служебнаго пути подъ теплымъ, свътлымъ небомъ дорогаго мнъ юга Россіи—моей родины, гдт, утверждають люди, только и возможна для меня помощь медицинской науки. Нътъ у меня, силы отръшиться отъ въры и въ послъднюю...

> Молясь Господу Богу силъ, я не могу бевъ чувства глубокой любви и уваженія не вспоминать и о томъ участіи въ моей судьбѣ, какое Вы, Преосвященнѣйшій Владыко, благоволили проявить, когда въ апрѣлѣ мѣсяцѣ сего года я выразилъ Вамъ свою нужду — горе, побуждающую меня искать перевода на Югъ. — И воть, я вновь рѣшаюсь приоѣгнуть подъ ваше милостивое покровительство.

> Въ Кіевской Судебной Палать, съ 22 сентября, открылась вакансія Члена Палаты. Помогите мнѣ, Высокопреосвященнѣйшій Архипастырь, устроиться на пользу службы дорогой родины, подъ мощнымъ кровомъ Святыхъ Кіевопечерскихъ Угодниковъ, цѣлителей недужныхъ, гдѣ было бы такъ радостно мнѣ приносить горячія молитвы о присныхъсердцу моему, работая съ возстановленными, заступничествомъ Святыхъ Угодниковъ, тѣми силами, съ какими явился я въ тяжелый для здоровья моего Рыбинскъ.

> Если бы Его Превосходительство Тертій Ивановичь, которому Товарищъ Министра Юстицін даже объщаль мое перемѣщеніе на Югъ, вновь принялъ бы участіе во мнѣ, и пользуясь случаемъ (еще незанятой вакансіи) напомнилъ бы объэтомъ обѣщаніи Павлу Алексѣевичу, прибавивъ, что и Прокуроръ Московской Судебной Палаты Муравьевъ (помниопредмѣстника его С. С. Гончарова) рекомендовалъ мемя письменно на означенную должность Управляющему Канцеляріей Министеротва Юстиціи (А. А. Казембекъ), то быть можетъ, на этотъ разъ, могла бы осуществиться моя завѣтная дума.

ł

Зная ваши громадныя заботы о ввёренной Вамъ Христовой Церкви и труды литературные, я почтительнёйше прошу вый Владыко, простить мить п

- 533 -

Васъ, Милостивый Владыко, простить мнё причиняемую 1885 г. Вамъ заботу и обо мнё. Но смягчите, до крайней мёрё, вину мою мыслію, что тодько къ Вамъ и могу обратиться я--человёкъ безъ покровителей; одному Вамъ, мой Милостивый Архипастырь, Отенъ-благодётель, только и рёшаюсь ввёрить мою душевную нужду, мою тоску... Другіе не поймутъ Прокурара, инущаго исцёленія у мощей Святыхъ!"...

Получивъ это екорбное письмо, я обратился къ Терт. Ив. Филиппову съ запискою такого содержанія:

"Можеть быть, Вы не забыли прокурора Рыбинскаго Окружнаго Суда Н. Я. Өаворова, который веснов, въ апрълъ, обращался къ Вамъ, по моей рекомендаціи, съ покорнъйшею просьбов о покровительствъ и о ходатайствъ предъ г. Товарищемъ Министра Юстиціи о перемъщении его изъ Рыбинска, гдъ суровни климать крайне неблагопріятенъ для его здоревья, на югъ-въ Одессу или Кіевъ.

Теперь, какъ пищетъ мив г. Оаворовъ, открыдась вакансія Члена Судебной Палаты въ Кіевъ, и онъ умоляетъ меня напомнить Ващему Превосходительству о немъ и еще разъ люпросить вашего милостиваго участія въ его судьбъ.

Перемѣщеніе г. Өаворова въ Кіевъ было бы сугубымъ для него благодѣяніемъ: онъ уроженецъ Харьковскій и, какъ сынъ благочестиваго священника (въ монашествѣ архимандрита), человѣкъ религіозный, и потому въ Кіевѣ, кромѣ благепріятнего для его здоровья климата, онъ нашелъ бы и дущевную отраду въ поклоненіи тамошней святынѣ.

**Оаворовъ рекомендованъ съ хорошей стороны** г. Управляющему Канцеляріей Министерства Юстиціи (А. А. Казембеку) Прокуроромъ Московской Суд. Палаты Гончаровымъ и Муравьевымъ.

Не откажитесь же, досточтимый Тертій Ивановичъ, къ вашимъ многочисленнымъ благодъяніямъ присоединить еще одно истинно-доброе дъло. Я пріъхалъ бы самъ къ Вамъ съ этою просьбою, если бы зналъ въ какое время можно найти Васъ у себя.

Во всякомъ случав, я желалъ бы энать, можетъ ли г. Эаворовъ уповать на ваше предстательство предъ г. Товарищемъ Министра, чтобы я могъ утвшить его, скорбящаго, добров въстію". 1885 г.

А вслёдъ за симъ я писалъ г. Өанорову 8-го числа, въ отвётъ на его письмо:

"Съ великимъ прискорбіемъ прочиталъ я ваше письмо, проникнутое вашею скорбію, и прочитавши, поспъшилъ обратиться съ запискою къ Тертію Ивановичу, прося его принять участіе въ вашемъ тяжеломъ положеніи. Онъ тотчась же явился ко мнѣ съ личнымъ отвѣтомъ на мою записку и объщалъ употребить все стараніе къ исполненію вашего желанія относительно перемѣщенія въ Кіевъ. Будемъ ожидать благопріятнаго результата этого ходатайства.

Изв'вщая Васъ о семъ, съ искреннимъ къ Вамъ доброжелательствомъ остаюсь"...

4-го числа писалъ я въ Тверь преосвященному Антонину, въ отвѣть на его письмо отъ 29-го сентября:

"Искренно благодарю Васъ за молитвенную о мнѣ намять въ день моего Ангела.

Возвратилъ я Вамъ журналъ совъта вашего братетва. Онъ утвержденъ мною, но въ статьъ о нрисвоени училищу наименованія Святой Благовърной Княгини Анны Кашинской, слово: святая я очеркнулъ краснымъ карандашемъ. Обратите на это вниманіе. Благовърная княгиня Анна, чтимая мъстно, не признана еще соборнъ въ ликъ святыхъ прославленныхъ, и потому ей молебновъ не служать, а совершаютъ о ней паннихиды. Объ етомъ я имълъ разговоръ въ Синодъ.

Великаго Князя встрѣтьте въ каеедральномъ соборѣ такъ, какъ установите при взаимномъ совѣщаніи съ Асанасіемъ Николаевичемъ и соборною братіею, и при семъ благословите Его Высочество св. иконою. О послѣдующемъ потрудитесь мнѣ написать. Въ подобныхъ случаякъ, на будущее время, если не успѣете благовременно получить отъ меня наставленія, дѣйствуйте по принятому порядку и по совѣщанію съ ближайшими властями и старшими лицами духовенства.

Простите, я не успълъ еще Васъ поблагодарить за сообщенныя мнъ подробности о пребываніи въ Твери Сербскаго Владыки. Радуюсь за Тверь, что такъ радушно — по евангельски приняла она Святителя-Изгнанника. Онъ и телеграфировалъ и писалъ мнъ, что весьма доволенъ сдъланнимъ ему въ Твери пріемомъ. На его телеграмму изъ Твери, полученную мною 19-го числа, я разсудиль отвётить ему пись- 1885 г. момъ; но какъ я не имёль точнаго свёдёнія, долго-ли онъ пробудеть въ Твери,—я нацисаль ему въ Москву и при письмѣ препроводиль къ нему свои изданія.

Вань благожелатель, а мой, въ отношени Вась, недоброженатель, преосвященный Владыка Литовский <sup>1</sup>), въ поздравительномъ письмъ ко мнъ, упоминая, можду прочимъ, о новомъ своемъ викаріи, въ заключеніе пишеть: "Смарагдъ, кажется, Владыка добрый, но все-же не Антонинъ".---Чтый да разумъетъ!..."

Въ тотъ же день получено было мною письмо изъ села Высочиновки отъ А. Ө. Ковалевскаго. Онъ писадъ отъ 28-го оентября.

"Имъю честь поадравить Васъ со днемъ Ангела вашего и усердно желаю Вамъ отъ Господа добраго здравія, долгоденствія и душевнаго спасенія! Владыка Святой! Вы нѣкогда удостонли мою убогую усадьбу своимъ посъщениемъ во дни святительства вашего въ Харьковѣ, и, быть можеть, цомните, что я все свое имѣніе завѣщалъ Святогорской Успенекой пустыни съ твиъ, чтобы послв меня устроился въ моемъ нивнін мужскій скить по чину и уставу Святогорскому, при нивющейся тамъ каменной церкви, построенной монмъ дъдомъ, при которой онъ и отецъ мой погребены, гдъ издревле имвется чудотворная икона Богоматери Казанскія, чтвиая всею окрестностію, къ которой на поклоненіе многіе богомояьцы приходять. Для того, чтобы дать Святогорцамъ но смерти моей это исполнить, я свое родовое имъніе обратиль въ благопріобрётенное, что многихъ хлопоть и издерженъ инъ стоило; затвиъ, такъ какъ въ томъ же селъ Высочиновкъ имълся другой владълець, смежный со мною, то я у него имъніе купилъ, съ особою прекрасною усадьбою, садомъ и водяною мельницею, такъ что стало у меня двъ усадьби въ сели Высочиновки, въ центри коихъ стоить церновь. Все это я нотаріальнымъ духов. завъщаніемъ завыцаль Святогорской пустыни, думая, что она, какъ обладвющая большими средствами и имъющая большое иноческое братство, легко можеть это устроить, что мнв по начелу и было объщано ся Настоятелемъ и стершею братіею,

1) Архіеп. Алексія.

1885 г. такъ что я нъкоторое время прожилъ спокойно въ упованін того, что послѣ меня мое имъніе пойдеть на пользу св. церкви. Но съ теченіемъ времени обстоятельства показали, что Святогорцы далеки оть того, чтобы желаніе мое это исподнилось: они стали склонять меня продать Высочиновку и переселиться къ нимъ, что совсёмъ было мить нежелательно, такъ какъ поступать въ монахи я и не желаю и не могу по слабости моего здоровья. Тогда убъждения Святогорцевъ кончились твиъ, что они прямо мнв объявили свой отказъ и нежелание исполнить мою посмертную волю. Что оставалось мив двлать? Очень заскорбыль я, не зналь какъ быть, началъ молиться Пресвятой Царицъ Небесной. чтобы Она Сама, всеблагая, указала мив поступить съ имвніемъ согласно Ея св. волъ. Нужно сказать Вамъ, что былъ я еще мальчекомъ 7 лътъ, когда одва провзжая монахинясборщица, посвтивъ нашъ домъ, сказала матери моей, указывая на меня: твой сынъ построить здъсь монастырь! и дала миъ яблоко, что я корошо помню. Затъмъ недавно, когда начались у меня пререканія съ Святогорцами о продажь моей Высочиновки, вдругъ приходить ко мнв незнакомая мнѣ старица слѣпая и именемъ Вогоматери запрещаеть мнъ имъніе продавать, ибо въ немъ будеть мужскій монастырь въ Ея св. имя. Это очень меня поразило, твиъ болве, что о продаже именія моего, кроме Святогорцевь и меня, ръшительно никто не зналъ. Въ Бозъ почившіе-святитель Филовей, митрополить Кіевскій, и мои духовники, кіево-печерскій іеромонахъ Антоній и святогорскій іеромонахъ Іоанникій, тоже совътовали и благословляли мнъ объ устроени въ имъни моемъ монастыря хлопотать. И вотъ теперь, видя, что нътъ мнъ никакой надежды на Святогорцевъ, со страхомъ и трепетомъ рѣшился я на столь великое и многотрудное дёло. 25-го сего сентября, на день преп. Сергія, послѣ многихъ молитвъ ко Господу и Пречистой Его Матери, подалъ я прошеніе нашему Владыкъ, преосвящ. Амвросію лично, конмъ имѣніе, купленное змною недавно у сосъда, 280 дес. пахатной, сънокосной, лъсной и усадебной земли при селъ Высочиновкъ, Харьковской губ., Зміевскаго увада, съ домомъ, крытымъ желваомъ, о 12 покоятъ, амбаромъ, крытымъ желвзомъ, весьма удобнымъ на передвлъ на цокон, гдъ ихъ и болъе 12-ти выйдеть, и прочими усадеб-

чыми постройками и садомъ при нихъ, также-водяною мель. 1885 г. ницею о третъ поставахъ и рыбною довлею на ръкъ,---телерь жертвую съ твиъ, чтобы при церкви села Высочиновки былъ учреждень мужскій общежительный монастырь во имя Пресв. Богородицы, чудотвор. иконы Бя Казанскія, съ училищемъ для дётей мужескаго пола окрестныхъ песедянъ, по чину и уставу Святогорской пустыни, съ назначениемъ изъ ея братіи настоятеля и первоначальной братіи, способной въ полности врести этоть уставъ, себъ же оставляю до -смерти свое прежнее имъніе, 650 десятинъ пакатной, свнокосной, лъсной и усадебной земли, съ домомъ, крытымъ желёвомъ и огромною залою, въ коемъ Вы были; также-флигелемъ и прочими усадебными постройками, съ тъмъ, что какъ только монастырь утвердится законно, я нотаріальнымъ духов. завъщаніемъ завъщаю ему и это все мое имъніе полностію, такъ что по смерти моей будеть у него около 900 десятинъ земли съ мельницами, рыбными довлями и всъми угодьями для безбёднаго содержанія небольшаго иноческаго. братства, къ чему еще доходы отъ богомольцевъ на поклоненіе чудотвор. иконъ приходящихъ тоже немалою будуть ему поддержкою, а небольшой и очень бъдный приходъ этой церкви удобно можеть быть раздълень въ сообдніе приходы, очень къ нему близкіе, ---одна церковь 2 версты, другая---З версты. Преосвящ. Амвросій привяль большое участіе въ моемъ дълъ, обнадежилъ, ободрилъ, объщалъ дать ему ходъ, объщалъ самъ привхать и мъсто осмотръть, и такъ какъ недалеко, въ 5 верстахъ, былъ нъкогда именитый Николаевскій Зміевскій Казачій монастырь, упраздненный. Екатериною II, коего храмы срыты, а место перешло въ Казну и занято казеннымъ лесничествомъ, и нътъ надежды, чтобы опять сдилалось когда селеніемъ иноковъ, а утварь монастыря сего: колокола, ковчегъ для св. Даровъ, потиръ, Евангеліе и чтимая икона святителя Николая находятся въ Высочиновской церкви, и такъ какъ въ общирномъ Зміевскомъ увадв, гдв было прежде три мужскихъ монастыря, а нынв ни одного нътъ, и чувствуется въ немъ потреба, такъ какъ жители его любять монастыри, любять ходить туда и говеть, для чего теперь далеко ходять, то благополезно будеть дать имъ возможность ближе имъть монастырь, для того удобный,--что все считаеть преосвящ. Амвросій очень способствующимъ тому, что, если Богу угодно, то монастырь въ

1885 г. Высочиновкъ будетъ не лишенъ, о чемъ объщалъ доложить Св. Синоду и писать отъ себя Оберъ-Прокурору, а я ръшился обо всемъ этомъ сообщить Вамъ, преискрение прося Васъ-благословить меня гръшнаго на это нелегкое дело и помолиться ко Господу и Пресвятой Царинув Небесной, дапомогуть Они мнѣ непостыдно его неполнить, а когда дѣлоперейдеть въ Св. Синодъ, то будьте такъ добры и милостивы, Владыка Святый, не оставьте тамъ его своимъ добрымъ содъйствіемъ къ благому его исходу, о чемъ усерднопрошу Васъ во имя Царицы Небесной, ибо это Ея дъло и Ея достояніе, а я гръшный только недостойное Ея орудіе, и во всемъ на Нее одну уповаю. Страшно и ужасно безъ денегъ, безъ людей такое дъло затъвать, но нъчто властное внутри меня заставляеть меня такъ поступать; двигалсь, какъ пъшка, иною рукою движимся, именно-не еже хощу творю. Преосвященный Амвросій много утвшиль, вельль не унывать, говоря: уповайте на Бога и Богоматерь и все будеть-и деньги, и люди, ибо не тв крвпки монастыри, кои оть богатства строятся, а ть, кои убожествомъ, върою и молитвою. Оно и то сказать, пом'вщенія для иноковъ готовы, церковь съ утварыю довольною тоже есть, въ моей большой зал' теплая домовая церковь удобно пом'встится, что мнъ Владыка и объщалъ. Начало нужно дълать съ ограды, ибо бевъ нея какой и монастырь. У меня при имъніи быль кирпичный заводъ. Владыка благословилъ его' возобновить и кирпичь заготовлять. Насчеть же людей я на святогорцевь все надъюсь еще, ибо хотя они и гильаться будуть, быть можетъ, по начелу, но тутъ я правъ, ибо они сами отступили, и я надівось, что о. Германъ смягчится и поможеть мнъ людьми, къ чему и преосвящ. Амвросій объщалъ его склонить. Горе мое, что всв считають меня богачомъ, при чемъ благодѣтелей трудно будеть мнѣ найти, да и просить не умъю, и не знаю, гдъ благодътели есть, гдъ ихъ искать танихъ, которые монастыри ущедряють; въ вашъ въкъ они, кажется, уже перевелись. После отца получиль я именіе 650 десятинъ, съ долгами, которые уплатилъ; затъмъ отъдвоюроднаго брата получилъ 16 тысячъ наслъдства, изъ коихъ за 18 тысячъ купилъ имъніе у сосвда, а 3 тысячи теперь имъю, но они что значать на подобнее дъло; Владыка нашъ одну ограду въ 10 тысячъ ценить. Уповаю на

Царицу Небесную и нолюсь Кй, чтобы Сама Она мив по- 1885 г., могла.

Простите, Высокопреосвященный пий Влидика, что ебо всемь этомъ омбю распространяться предъ Ваши. Помня воегданныя ваши ко мнё милости, вашу доброту, —ка этомъ основания дерзнулъ откровенно все Вамъ изинсать, дабы съ вашего благословенія это дёло началось и вашими святительскими молитвами освятилось, а когда ноступить оно въ Св. Синодъ, то я надёнсь, что и еще милость вещу миз явиче, и, какъ лично бывшіе въ мосять имбнім и подребно знающіе венисторію монкъ отношений премнить съ Святогорцами, такъ какъ при Васъ син начались, —Вы поддержите своимъ вліяніемъ это дёло въ Св. Синодъ, какъ его постоянный членъ, и поспособотвуете къ непостыдному его рёшенію по мосму убегому желанію".

5-го числа получиль я письмо цинь Владиміра оть преосвященнаго архієннокопа Осогноста, который писаль оть 3-го числа:

"Считаю долговъ принести Вамъ мою усердийниую благодарность за ваше благосклонное вниманіе въ мосй просьбі о племянникъ Василіи Никольскомъ. Съ своей стороны я готовъ сдълать все, что оказалось би возможнымъ, дли блага вашихъ родныхъ.

И меня, какъ Васъ, съ априля мисяца текущаго года постоянно утруждають просьбаня: объ опредъления на штатныя діаконскія міста. Особенно миого таковыхь просьбь было вь апрёлё, мав и іюнё. Теперь ихъ стано нёскольно менее: Вирств от трит ненало возникаеть дрит по своеобразнымы толкованіямъ указа Св. Синода о штатныхъ діаконахъ, о раздвлё доходовъ и проч. И я, подобно вашему викарію, вынуждень бываю ради ставленниковь служить нерьдко въ будничные дни. Воббще количество спархіальныхь дель значительно увеличивается по увольнения преосвященнаго Іакова на покой въ Донской монастырь. Я полагалъ, что могу обойтись безъ викарія. Но теперь я убълилоя, что если я буду нести такіе труды, какіе теперь несу безъ викарія, то скоро могу совсѣмъ надломить мое некрѣпкое здоровье.-и рыпился представить Св. Синоду о назначении викарія во Владиміръ. Въ частномъ письмѣ Владыкѣ Митрополиту Исидору я указалъ на двухъ кандидатовъ, --одного, ивсколько

Digitized by Google

4

1885 г. мнв извъстнаго, Витебскаго архимандрита Аркадія <sup>1</sup>), другого рекомендованнаго мнв преосвященнымъ Іаковомъ, Урославскаго архимандрита Сеодосія з), но впрочемъ не рвинительно, и предоставилъ избраніе викарія для меня усмотръвно Владыки. Митрополита и Св. Синода.

> Владиміръ необыкновенно былъ радъ посёщенію Великаго Князя Владиміра Александровича и его супруги, и сдълалъ все возможное для достойнаго пріема Ихъ Высочествъ. Великій Князь и его супруга, видимо, были довольни и, кажется, вынесли изъ Владиміра пріятныя впечатлёнія. За завтракомъ Великій Князь много говорилъ со мною".

> 9-го числа получилъ я письмо изъ Твери отъ вновь назначеннаго сверхлитатиаго члена консисторія, протоіерея, магистра І. Ст. Васильевскаго <sup>8</sup>). Онъ цисалъ отъ 8-го числа:

> "Приношу Вамъ искреннюю благодарность за назначение меня въ члены Тверской Д. Консистории. 7-го числа я оффиціально былъ о семъ извъщенъ, а числа 8-го я пристунилъ къ отправлению своей новой должности. Дъла епархіальнаго управления, ио своему разнообразио, по своему жизненному значению для всъхъ членовъ православной церкви, какъ для мірянъ, такъ и лицъ духовнаго сана, и интересны, и весьма важны. Чтобы при сужденияхъ о такихъ дълахъ держаться болѣе върнаго взгляда и вообще своимъ служевиемъ дъйствительно помогать достижению тъхъ высокихъ цълей, для которыхъ и учрежденъ судъ духовный, я, нижайшій, не могу не нуждаться въ благословения Вашего Высокопреосвященства, которое усерднъйше и прещу мнъ преподать. Прощу преподать мнъ благословение, на въки нерушимое"!

> 10-го числа въ полученномъ мнор конфиденціальном указъ Св. Синода отъ 9-го числа за № 10 изъяснено, что вслёдствіе всеподданнъйшаго доклада статсъ-секретаря Дурново") -о предполагаемомъ общественномъ празднованія 25-лѣтняго юбилея со времени изданія "подоженія о крестьянакъ", Высочайше воспрящено празднованіе ссякихъ юбилеевъ 25-лътняго срока особеннымъ образомъ производимое.

<sup>4</sup>) И. Н., † 29 Мая 1903 г.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Филовова ныять еп. Аккерманскій, викарій Кишиневской епархія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рождественскаго, впослъдствін еп. Владикавказскаго, † 23 янв. 1895 г.

з) † 15 Мая 1896 г., см. Твер. Еп. Въд. 1896 г. № 19.

Въ этотъ же дель якелся ко инъ рекомендованный мною 1885 г. для Константивопольской миссіи архимандрить Николо-Теребенской пустыни Арсеній. На другой день я лично представилъ его Высокопреосвященному интрополиту Исидору. Владыка приняль его благосклонно и благословилъ его на иредстоящее ему поприще новаго служенія. Послъ митрополита о. Арсеній былъ у оберъ-прокурора и вотъ какой отзывъ о намъ далъ мнъ Конст. Петров. Побъдоносцевъ въ писъмъ отъ 14-го числа:

## "Преосвященныйшій Владыко!

Выль у меня сегодня архиманарить Арсений. Онь произвель на меня благопріятное впечатльніе и ваглядомь и ръчью. Повидимому, онь человькь добраго нрава и благочестиваго кастроенія.

Ξ

1

١.

8

Ż

5

- ĨI

5

í.

Ŀ

É

11

Ţ

17

y,

Ð.

È

şці

**江** 策: Я говориль о немъ сегодня Товар. М. Ин. Д. Александру Егоровичу Влангали. Надобно, чтобъ онъ ему показался. Они ищуть челевёка благочестиваго и смирнаго. Думаю, что онъ и ему понравится. Пусть о. Арсеній зайдеть къ нему въ Министерство Иностражныхъ Дёлъ часа въ 2 понолудни (вързе въ среду, ибо завтра Комитетъ Министревъ); а дляруководства прилагаю письмо, надписанное на имя Ваангали.

Но нужно, чтобъ и митрополить его виделъ. Пують представится.

Самону о. Арсению Вы конечно уже помянули о томъ предложения, которое можеть быть ему сдълано.

Въ Константинополь не желателенъ человѣкъ, способный къ интригѣ и ссорѣ. Непохоже на видъ, чтобъ о. Арсений былъ къ тому расположенъ.

Душевно уважающий и преданный

К. Побъдоносцевъ".

11-го числа скончался въ Москвѣ, на 70-мъ году отъ рожденія, штатный врачь Московской Д. семинаріи, Д. От. Сов. штабъ-лѣкарь Влад. Ив. Рахмановъ <sup>1</sup>).—Покойный служилъ въ семинарія слишкомъ 87 лѣтъ; наченая съ 17 поля 1847 г., и оставилъ по себѣ самую свѣтлую добрую намять—я какъ врача, и какъ человѣка. Онъ прежде всего билъ человѣкъ дома и относился къ своимъ обязанностямъ съ величайшею

1) См. о вемъ Прибавления въ Церковнымъ Въдоностямъ 1885 г. № 43.-

**1885** г. добросовѣстностію и строгостью; притомъ былъ человѣкъ безкорнстный. Особекную черту покойнаго, какъ человѣка, составляла его искренняя религіозность: онъ никогда не пропускалъ ни одного праздничнаго Богослуженія.

> Вл. Ив-чъ пользовался довъріемъ многихъ высокопоставленныхъ паціентовъ, и въ числъ ихъ были митрополити: Филаретъ и Иннокентій; викарін—епископы: Леонидъ, впослъдствіи архіепископъ Ярославскій, и Игнатій, впослъдствіи епископъ Косгромской, и др.—Неръдко пользовался добрыми врачебными совътами Рахманова и я, когда былъ ректоромъ Московской семанарія и викаріемъ Московской епархіи.—Да будетъ ему въчная память!...

> 14-го числа получилъ я письмо изъ Яреодавля отъ преосвященнаго архіепископа Іонаеана. Онъ писалъ отъ 11-го числа:

"Принощу Вашему Высокопреосвященству глубочайшую благодарность за посланіе ваше, оть 5 октября, и за милостивоє участіе ваше въ отпечатанія акаенста Благовърнымь Князьямъ, Ярославскимъ Чудотверпамъ. Прилагая при семъ отношеніе въ Ценаурный Д. Комитеть, убъдичельнъйше прошу Ваше Высокопреосвященство довести до конца это благочестивое дъло во славу Божію и прославленіе Ярославскихъ Покровителей и Чудотверцевъ Бл. К. Сеодора, Давида и Константина. Хорошо бы провести это дъло чрезъ Скятъйший Сицодъ до прівада митрополичевъ въ Петербургь, а особенно тогда, когда Вы главнымъ будете присутствовать въ Синодъ. Вы же изволили разонатривать акаенсть сей, Вы и подадите разръщение къ напечатанію онаго. Мнъ же остается послъ сего только молиться о Васъ и благодарить.

8-го сего октября я имълъ честь чрезъ Оберъ-Секретаря, А. В. Гаврилова, послать Вашему Высокопреосвященству въ даръ 2 экз. акаенста Святитело Леонтию и два слова, сказанныя мною при освящении придъльнаго пещернаго Леонтіевскаго храма при Ростовскомъ соборъ. Въ словъ своемъ я нарочно коснулся заслугъ при обновлении Кремлевскихъ зданій покойнаго Преосвящениаго Нила, чтобы мой сикарий<sup>1</sup>), присутствовавшій при освящения крама, убъдился въ томъ, что Ярославскіе архіереи заботились и заботятся о

<sup>1</sup>) Такъ иронически называетъ преосвященный губернатора Левшина.

благолівцій Кремлевскихъ храмовъ.— Теперь отношенія между 1885 г. много и викаріенъ по-немногу возстановляются; но все-же не приносить онъ чистосердечнаго раскаянія въ томъ, что оклеветаль архіореевъ въ своемъ отчети и не дасть мни отвізча на предложенные ему вопросы объ учрежденій хозяйственной администраціи при Кремлів".

Въ тотъ же день вечеромъ посвтилъ меня преосвященний Іоаниъ, архіепископъ Полтавскій <sup>1</sup>). Онъ прівхалъ въ Петербургъ для того, чтобы, по ироническому выражению митрополита Исидора, зарекомендовать себя предъ Синодомъ здрисствующимъ (Преосвященный, по болізни, просялъ отпуска, для отдохновенія, въ вівкоторыя міъста Россіи, какъ-то: въ Воронежъ, въ Москву и пр.).

Въ братской беобдѣ съ преосвященнымъ мы вопоминали старину.—Выла, напр., рѣчь о коронаціи Императора Александра Николаевича (26 авг. 1856 г.). Преосвященный юаннъ, бывшій тогда намѣстникомъ Кіево-Печерской Лавры, въ санѣ архимандрита, присланъ былъ въ Москву съ привѣтствемъ отъ имени митронолита Кіевскаго Филарета<sup>9</sup>) (по болѣзни не бывшаго на коронаціи) и съ приношеніемъ Государо въ даръ евангелія, укращеннаго драгоцѣнными камнями, цѣнностію въ 25,000 рублей.

О священникъ Полтавскомъ Львъ Рейхенбергъ <sup>6</sup>) (язъ евреевъ), пользовавшемся отъ меня въсколько лътъ значительными пособіями, преосвященный передалъ миъ, что и онъ много помогалъ ему, Рейхенбергу, во время нахожденія его въ Кіевской д. академіи, и что Рейхенбергъ получалъ отъ Кіевскаго Братства 80 р. ежемъсячно, а не 10, какъ онъ -мнъ писалъ. Такова жидовская ватура и подъ покровомъ Христіанства!.

Оставшіяся по смерти архимандрита Полтавскаго Крестовоздвиженскаго монастыря Поліевкта біографіи русскихъ іерарховъ переданы преосвященнымъ въ Семинарское Правленіе, для изданія въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ.

17-го ч. писалъ я преосв. Антонину:

"Обращаюсь къ Вашему Преосвященству съ слъдующныть поручениемъ. На священническую такансию къ Тверской Во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Петинъ, † на поков 8 іюля 1889 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Амфитеатрова, вышеупоминаемаго.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. о немъ т. V Хроннки, по указателю.

1885 г. скресенской (Трехнеповѣднической) церкви подано 20-ть прошеній. Между просителями два ыреподавателя семинарія— Разумовскій и Тронцкій, оверстники по академическому курсу, но послѣдній старше перваго лѣтами отъ рожденія. Я недоумѣваю, которому изъ нихъ отдать предпочтеніе. Посему прошу Васъ, призовите о. Ректора и конфиденціально спросите его, кто изъ двухъ преподавателей достойнѣе въ релитіозно-нравственномъ отнощеніи. Я желалъ бы слишать справедливый и безпристрастный отвывъ. О томъ, что узнаете, поспѣшите мнѣ повѣдать.

> Приближается срокъ представленія къ наградамъ; потрудитесь, Преосвященнъйшій, навъдаться, въ какомъ году о. Ректоръ получилъ камилавку и не спъдуеть - ли его представить къ слъдующей наградъ; въ такомъ случав потребуйте наградной списокъ о немъ и мнъ принците".

> 16-е число. Среда. Во время засъданія въ Синодъ Высокопреосвященный митрополить Исидоръ, ондя со мною рядонъ, выразилъ мнъ (на ухо) свое удивленіе и неудовольствіе на то, что правительство невоизбранному армянскому кателикосу (Макарів) вравъ дало двъ награды: орденъ св. Александра Невскаго и алмазний кресть на клобукъ, и сверхъ сего присвоило ему титулъ: святвищество, вибото-высокостененство, съ какимъ онъ (высокопреосвящаный), бывши экзаркомъ Грувіи, обращанся къ католикосу Нерсесу.

> 20-го числа получено было мною два письма: одно изъ Твери, другое изъ Соловецкаго монастыря.

> Изъ Твери писалъ мн<sup>+</sup>л отъ 18-го числа преосвященный Антопинъ:

"Сегодня (18-го октября) я нивлъ утвшеніе получить милостивое письмо Вашего Высокопреосвященства и сегодня же попросилъ къ себъ о. Ректора семинаріи, для полученія отъ него свъдъній о г.г. преподавателяхъ семинаріи, наъявившихъ желаніе поступять на священническое мѣсто къ Тверской Воскресенской цернви. О. Ректоръ прямо и рѣшительно сказалъ, что г. Троицкій несравненно выше г. Разумевскаго и по характеру, и по направленію, и по образу жизни. Въ поясненіе этого отаыва, о. Ректоръ, между прочимъ, сказалъ, что В. И. Троицкій всегда кротокъ, весьма аккуратенъ и трудолюбивъ, въ высшей степени воздерженъ въ жизни. О времени полученія послѣдней времени, сильнымъ міра сего различныхъ званій и состояній. Авторъ, будучи питомцемъ св'ятской школы, чуждый духовнаго конимара, среди какого оц'вненъла и даже отупъда мысль многихъ, изучая представителя церковной мысли золотого вѣка христіанской литературы, невольно выносить на св'ятъ чиское, честное, правдивое слово по вс'ямъ вопросамъ нашей старой гомилетики, тенерь уже можно сказать соверпленно погребенной подъ своими собственными руинами.

Ваять ян вопросъ о современности проповёди въ нашемъ обнчномъ его пониманіи, у св. Здатоуста онъ рёшается совершенно иначе, чёмъ какъ обыкновенно мы рёшаемъ его. Напримёръ, у насъ въ настоящее время не можеть быть резр'вшева ни одна проповёдь, въ которой обличалось бы какое-нибудь даже и очень незначительное лицо. У Златоуста же мы находимъ рёзкое обличительное слово, направленное противъ самой императрицы Евдоксіи. Если для него не страшна императрица, то еще менёе страшны всё другіе сановники и сильные міра сего. Его бесёда не щадитъ никого и ничего въ храмѣ. Если бы св. Златоусть пропяносилъ свои бесёды въ наши дни, то онъ не только бы давно былъ лишенъ свободы, но и навёрное казненъ, и можетъ быть даже отдученъ отъ Церкви.

Ваять ли вопрось о личности проповёдника, онь такь же рёшается у Златоуста совершенно иначе, чёмъ какъ этоть вопрось рёшается у насъ. Если у насъ личность проповёдника должна синваться съ слушателями, представлять собою, такъ сказать, бездушный граммофонь, то такъ дёло обстояло совсёмъ иначе. Читая безсмертныя бесёды Златоуота, мы постаянно видимъ предъ собою его, какъ бы живымъ, съ его болёзнями, скорбями, радостями, слезами, угрозами, мольбами, безчисленными сётованіями и т. д. Здёсь личность проповёдника не тонетъ безслёдно въ моръ слушателей, а всегда рельефно выдёляется изъ этого моря, какъ выдёляется изъ массы пассажировъ личность умнаго и смёлаго капитана во время бури. Всюду вы слышите здёсь его "я" и это "я" васъ не убиваетъ, а лишь бодрить, возвышаетъ, чаруетъ и увлекаетъ.

Взять ли вопросъ о значени проповъди, и этотъ вопросъ у Златоуста ръшается совершенно иначе, чъмъ какъ онъ ръшается у насъ. Если для насъ проповъдь въ ряду пастыр-

12

скихъ обязанностей занимаетъ совершенно невидное мъсто, то для Златоуста не такъ. По Златоусту, проповёдь занимасть первое мъсто въ ряду сложныхъ пастырскихъ обязанностей. По Элатоусту пропов'вдничество выше даже самаге строенія таннъ Божінхъ. Пропов'ядь почти все въ богослужении. Безъ проповъди не только богослужение, но и свяня таинства утратять всякое значение для христіанина. И развъ ны не видимъ подобныть примъровъ въ настоящее время? Благодаря отсутствію умной и глубоко христіанской проповъди, живого слова, въ настоящее время для многихъ не только утратило значение богослужение, не только потеряли смысль величайшія и святьйшія таниства, превратившись въ какія-то какъ-бы даже волшебства, но потеряло значеніе и самое даже христіанство. Мівсто Христа теперь заняли таків авторитеты и учителя, о которыхъ "сремно есть и гла-FOJATH".

Не будемъ приводить другихъ примъровъ, изъ которыхъ было бы ясно, какъ мы должны перестроить и воъ прочіе параграфы нашихъ теперешнихъ гомилетикъ.

Въ качествъ недостатковъ сочиненія авгора доляно указать сяъдующіе. Не смотря на большіе размъры свои, сочиненіе все-таки почти не касается обзора содержанія проповъдей св. Іоанна Златоуста. Увлекшись ръшеніемъ чисто теоретическихъ вопросовъ гомилетики, авторъ почти не имълъ уже физической возможности заняться спеціально наученіемъ содержанія бесъдъ св. отца. А между тъмъ обзоръ этой стороны безсмертныхъ твореній Златоуста долженъ былъ бы занимать самое главное мъсто въ трудъ автора.

Хотя авторъ и пользовался нъкоторыми иностранными нособіями (Пюшъ, Поль и др.), но въ общемъ все-таки замъчается отсутствіе чисто научной постановки дъла. А въ серьезномъ сочиненіи, какимъ должно быть кандидатское сочиненіе, это-большой пробълъ.

Встр'вчается у автора много лишнихъ новонзобр'втенныхъ гипотезъ, не только ничего не объясняющихъ, но еще и затрудняющихъ пониманіе различныхъ сторонъ жизни и д'вятельности св. Златоуста.

Не мало у автора пробъловъ и методологическаго характера, какъ это можетъ замътить уже всякій даже и изъ схемы сочиненія, выписанной мною въ началъ отзыва. Удивляеть меня и общая мало литературная обработка сочинения. Можеть быть, обиліе собраннаго авторомъ матеріала не дало возможности автору обработать его вцолив литературно. Страдаеть сочиненіе по м'встамъ и крайне утомительнимъ многословіемъ.

За свой трудъ авторъ заслуживаетъ степени кандидата -богословія вполить".

32) Заслуженнаго ординарнаго профессора Н. А. Заозерскаго о сочинени студента Успенскаго Андрея на тему: "Опытъ историческаго комментарія къ опредъленіямъ стоглаваго собора":

"Своему историческому комментарію къ опредъленіямъ стоглаваго собора авторъ предпосыдаетъ очень обстоятельную характеристику религіозно-нравственнаго состоянія рус. скаго общества въ моженть созванія собора, каковая и выясняеть побудительныя причины для М. Макарія и царя Іоанна Грознаго къ созванию собора. Въ своей характеристикъ авторъ дасть изображение состояния просвыщения духовенства бълаго и монашествующаго и мірянъ, отмѣчая какъ наиболье вредное послъдствіе плохого состоянія его, --- религіозное невъжество и суевърія (стр. 9-54);-далье авторъ изображаеть нравственное состояние духовенства бълаго и монашествующаго и мірянъ (стр. 55-97). Это состояніе въ общемъ ярко и върно характеризуется словани Іоанна Грознаго въ его обращения къ стоглавому собору: "И пастыріе и овцы вкупь заблудиша; какіе гръхи не избышася въ насъ? Чимъ Господь не наказа за гръхи наша? Нынъ вся злая пострадахомъ отъ врагъ своихъ и отъ ведикаго божія наказанія". Эта сознанная необходимость "побольти" за свое печальное состояние и "исправити вины гръховныя" в служила побужденіемъ для созыва собора, нам'ячала его цёль и характеръ постановлений его (стр. 97).

Съ второго отдъла начинаются самые комментаріи къ опредъленіямъ собора. Авторъ при этомъ оговаривается, что онъ намъренъ комментировать не каждое опредъленіе собора, а только важнъйшія опредъленія, которыя онъ за тъмъ и разсматриваеть по слъдующимъ группамъ. 1) общественное богослуженіе; 2) обряды и богослужебныя принадлежности (нъсколько странно встрътить въ этой группъ опредъленіе о брадобритіи, но ета странность объясняется воззръніемъ древнерусскихъ людей на ношеніе брады, какъ на образъ благочестія) (стр. 98—171). Отдѣдъ третій комментируеть соборныя опредѣленія по разнымъ отдѣяамъ епархіальнаго управленія. Въ частиости: а) соборныя опредѣленія о епископахъ, какъ носителяхъ церковной власти; б) опредѣленія объ управленіи монастырями; в) объ епархіальномъ управленіи приходскимъ духовенствомъ и приходами; г) о церковномъ судѣ (171—818). Отдѣлъ очень общиренъ; въ видахъ большей симметріи его слѣдовало бы раздѣлить на четыре отдѣла.

Въ опредъленномъ авторомъ объемѣ его комментария весьма удовлетворительны. Авторъ много работалъ надъ исторіей церкви въ XVI в., не ограничиваясь готовыми изолѣдованіями, но и провъряя и дополняя ихъ матеріалами наъ изданныхъ первоисточниковъ. Сочиненіе ввоянѣ закончено и обработано тщательно. Въ концѣ приложено подробное оглавленіе содержанія. Признаю автора вполнѣ заслуживающимъ степени кандидата богословія".

33) Экстраординарнаго профессора П. В. Тихомирова о сочинени студента Цовтановича Іосифа на тему: "Философія религіи Лотце:"

"Сочиненіе г. Цвътановича, кромъ предисловія (стр. І—IX). и введенія (сто. 1-28), состоить наъ следующихъ четырехъ главъ: гл. I излагаетъ взгляды Лстце на философію и религію въ ихъ вванмныхъ отношеніяхъ (стр. 25-69); гл. II (стр. 70-145)-сто учение о Богв (а, доказательства бытия Божія, б, ближайшія опредѣленія абсолютнаго и в. дичность абсолютнаго); гл. III (стр. 145-190)--объ отношени Бога къ міру (а, твореніе, б, сохраненіе и в, управленіе); гл. ІУ--о блаженств' (стр. 190-236).--Для своей работы авторъ изучилъ сочинения Лотце, какъ переведенныя на русский языкъ ("Микрокозыъ"), такъ и не перезеденныя ("Grundzüge der Religionsphilosophie", "Metaphysik", "Grundzüge der Logik" # "Medicinische Psychologie"). Изъ относящейся къ ввятому предмету литературы онъ пользовался сочиненіями-Озе, Кроненберга, Гартмана и др. Задачу свою г. Цвътановичъ выполнилъ вполнѣ удовлетворительно, давъ довольно полный и "върный очеркъ религіозно-фидософскаго ученія Логце. Пишетъ онъ языкомъ правильнымъ. Для полученія степени кандидата богословія признаю эту работу достаточной".

34) Экстраординарнаго профессора А. А. Спасскаго о

сочинени студента Черияескию Николая на тему: "Императоръ Осодосій Великій, и его царствованіе въ церковно-историческомъ отношении":

. "Личность Осодосія Великаго и его царствованіе образують собой замъчательный и полный глубокаго историческаго смысла моменть не только въ исторія церкви, но и въ исторія всего челов'ячества. Великій неревороть, начавшійся въ отношенияхъ между римскимъ государствомъ и церковью, между эллинизмомъ и христіанствомъ при Константинъ Великомъ, въ царствованіе Өеодосія достигаеть своего завершенія. Государство становится христіанскимъ, надписываетъ на своемъ знамени никейскій символъ и окончательное торжество его въ имперіи ставить рішительною цілью своей религюзной политики, объявляя всеобщее преслъдование всъхъ противниковъ православія-еретиковъ и язычниковъ. Съ своей стороны и церковь становится политическимъ институтомъ, заключаетъ союзъ съ государствомъ, пользуется исключительнымъ покровительствомъ его и охотно предлагаеть свои силы на службу государству. Эначение обоихъ моментовъ этого великаго переворота исторія хорошо отив. тила, почтивъ дъятелей стоявшихъ при началь и концъ его,-Константина и Сеодосія, именемъ Великихъ.

Въ общихъ курсахъ гражданской и церковной исторіи и болье подробныхъ изследованиять, занемающихся изучениемъ IV въка, Осодосио и его царствованию отводилось всегда опредвленное мёсто. Каждый историкъ невольно останавливался своимъ вниманіемъ на его личности и двятельности и высказывалъ такія или иныя сужденія о немъ. Въ этомъ отношении можно сказать, что ученая литература о **Феодосіи необозрима.** Но если мы отъ общихъ курсовъ, по самой своей задачь имъющихъ лишь относительную науч. ную цвнюсть, обратимся съ запросомъ о спеціальныхъ монографіяхъ, посвященныхъ Өеодосію, то здъсь наткнемся на нъкоторое недоразумъніе. Оказывается, что не смотря на свое важное историческое значение двятельности Сеодосія, во всей западной литературь, столь богатой всевозможными монографіями, можно указать только два спеціальныхъ сочиненія о Өсодосін: это трудъ-Guldepennig'a и Steand'a "Der Kaiser Theodosius der Grosse" и небольшая брошюра Athanasiades'a "Begrundung der orthodoxen Staates durch Kaiser Theodosius

der Grosse (Leipzig, 1897)". Но изслъдованіе Guldepennig'а и Steand'a, при всъхъ его достоинствахъ, поситъ на себъ болъе популярный, чъмъ научный характеръ и больше занимается политическою, чъмъ церковною дъятельностью Θеодосія. Что же касается до небольшой брошюры Athanasiades'a, то по самому своему объему (47 стр.) оно не можетъ претендовать на всестороннее обслъдованіе вопросовъ, связанныхъ съ личностью Θеодосія.

Г. Чернявскому предстояла задача, воспользовавшись всвиъ научнымъ багажомъ, имввшимся въ его распоряженін, привлечь къ ділу богатый матеріаль, сохраняющійся въ Codex'в Өеодосія, и еще не вполнв использованный наукой, и дать полный и всесторонній очеркь политической и церковной дъятельности деодосія. Эту трудную задачу, предлежавшую ему, онъ выполнилъ въ достаточномъ совершенотвЪ, поскольку позволяло ему находившееся у него въ занасѣ время. Онъ представилъ исключительно большое сочиненіе, обнимающее собой 1124-XVIII страницъ довольно мелкаго почерка. Опредѣливъ во введеніи задачу своего сочиненія и историческое значеніе личности Өеодосія (І-XVIII), онъ въ первой главѣ разсматриваеть внѣшнюю исторію жизни Өеодосія до возстановленія единовластія имперіи и даеть характеристику личности его, какъ правителя имперіи, и его административныхъ заслугъ (1-248). Вторая глава (249-305) излагаеть общіе принципы религіозной политики Өеодосія въ отношеніи къ христіанству; раскрывая въ подробностяхъ положение религи въ языческомъ римскомъ государствъ, ся тъсную связь съ имперіей, значеніе императора не только какъ политической, но и какъ религіозной главы своихъ подданныхъ, онъ правияьно характеризуетъ религіозную политику Өеодосія, какъ перенесеніе языческихъ понятій объ абсолютной власти императора въ область церковную. Третья глава (806-480) занимается изложеніемъ мотивовъ, побудившихъ Өеодосія стать на сторону никейскаго вв. роученія и въ желанія дать окончательное торжество этому въроучению указываетъ основной мотивъ церковной дъятельности. Дальнъйшимъ развитіемъ этой мысли и является четвертая глава (431-612). Здёсь изслёдуются исторія константинопольскихъ соборовъ 881 и 882 г.г., эдикты Өеодосія, изданные въ цёляхъ окончательнаго утвержденія никейскаго сямволя въ государствъ, и опредъляются общія задачи его послъдующей религіозной политики. Глава пятая (618-888) слъдить за завонодательствомъ Осодосія, направленномъ къ ограничению и преслъдованию сресся, описывая харантеръ и спосебъ преслъдеванія. Въ шестой главъ раскрываются отноненія Осодосія къ язычеству и изучается закомодатецьство относящееся къ этому пункту (884 - 1058). Въ конспективно составленныхъ, за недостаткомъ времени, седьмой и водьмой главахъ, но съ исчернывающимъ вопросъ содержаніемъ. авторъ разсматриваетъ церковно - законодательную дъятельность Осодосія и мъры, принятня имъ въ цъляхъ христіанизаціи общества (1059-1124).

Предотавленный краткій остовъ лишь основныхъ предметовь, входящихъ въ составь сочиненія, можеть дать только нъвоторое понятіе о богатствъ его содержанія. Дъятельность Осодовія авторь разсматриваеть сь широкой поторической точки зрёнія. — въ связи со всёми гооподствующими точеніями его эпохи. Историческая перспектива, въ которой живеть и дъйствуеть Осодосій, обрисована авторомъ въ надложащихъ краскахъ, и каждая глава его сочиненія, описывающая религіозно-государственную полнтику Өеодосія, даеть предварительный обзоръ современнаго ему положения вопроса, изучасть попытки рышить его предшествующими императорами, начиная съ Константина, Великаго и его преемниковъ, и точно опредъяяеть мъсто Осодосія въ ряду этихъ опытовъ. Этоть совершение научный пріемь даеть возможность автору понять Осодосія не только, какъ индивидуальную личность, двиствующую по овсекорыстнымъ побужденіямъ, но какъ посителя и завершителя общихъ теченій своей энохи, невольно подчиняющагося въ своей дъятельности давленію ноторическихъ силъ, господствовавшихъ въ его время. Тонкая набладательность автора особенно ярко проявляется въ изучении имъ законодательной деятельности Өеодосія, направленной прочивь сресси и язычества. Здесь сму удалось нодматить вса характерныя черты поведенія беодосія-коменты энергін и унадка, вногда строгую систематичность, нногда отсутствіе всякаго порядка, объяснить ихъ вліяніемъ тъхъ временныхъ условій, въ какихъ протекана жизнь Өсодосія, и въ общемъ правильно оценить результать энергичной работы его по подавлению сресой и язычества.

٩,

Въ обсуждении церковной политики и законодательства Өсодосія во всемъ сочиненія царить идеальная точка зрънія свободы личности и ся правъ на полную самостоятельность въ области личнаго убъжденія и въ особенности въ религін. Эта точка зрівнія діласть, конечно, честь идеализму автора; къ сожалёнію по местамъ она изменяется въ никому не нужный и ни на чемъ не основанный морализмъ, и авторъ не ственяется читать нотація не только самому Θеодосію, но и по адресу всего второго вселенскаго собора. Историкъ долженъ считаться съ назойливыми потребностями эпохи, съ общимъ міровоззрівніемъ ея, и отсюда брать исходный пункть для оцёнки ся деятелей. Союзъ православія и государства, окончательно установленный деодосіемъ, былъ не только неизбѣжнымъ результатомъ всей предшествующей исторіи, но единственнымъ спасеніемъ въ томъ печальномъ положении, въ какомъ оказались христіанство и имперія, каковыми бы последствіями не сопровождался этоть союзь. Отвлеченно-моралистическая точка зрвнія и недостатокъ историческаго чутья лишили автора возможности дать правильную оцёнку отношения къ церкви Осодосія и тамъ, гдѣ исторія встрвчается съ истори. ческой необходимостью, - авторъ видить лишь личный про-ИЗВОЛЪ ИСКЛЮЧИТЕЛЬНО СТРЕМЯЩАГОСЯ КЪ СВОЕВЛАСТІЮ деспота.

Но мы не склонны придавать какого-либо рѣша вщаго значенія указаннымъ сейчасъ недостаткамъ. Они объя сняются естественнымъ увлеченіемъ молодости и недостаткомъ научнаго опыта. Взятый въ общемъ, трудъ автора принадлежитъ къ числу тѣхъ выдающихся работъ, какія рѣдко появляются на студенческой скамьѣ, и дѣлаетъ автора его не голько достойнымъ степени кандидата богословія, но и заслуживающимъ особаго вниманія со стороны Совѣта Академіи<sup>4</sup>.

35) Заслуженнаго ординарнаго профессора Н. А. Заозерскаго о сочинении студента *Якубовича Ивана* на тему: "Организація помѣстныхъ соборовъ Вселенской Церкви":

"Названное сочиненіе состоить изъ трехъ отдѣловъ: въ первомъ разсматривается компетенція помъстныхъ соборовъ, во второмъ---личный составъ ихъ и въ третьемъ---порядокъ засѣданій и значеніе соборныхъ опредѣленій. Въ частности, отдёль перый раскрываеть полномочія соборовь законодательныя, административныя и судебныя, отношенія Грекорныскихъ императоровъ къ дъятельности соборовъ и наконецъ указываеть виды соборовь, установляя ихъ классификацію, или взаимныя отношенія (1-61). Второй отдѣлъ разсматриваеть два вопроса: о составь собора и порядкъ созвания членовъ собора. Основаніями для різшенія авторъ ставять Слово Божіе, церковныя правила и историческія свидітельства о соборать. Въ Словъ Божіемъ авторъ указываетъ мъста, изъ которыхъ видно, что Апостолы и наставленіями и собственнымъ примъромъ внушали всъмъ върующимъ безразлично дъятельно участвовать въ созндании тъла Христова, т. е. Церкви, въ частности въ дъяахъ управленія и суда. По этимъ дъламъ извъстные въ въвъ апостольский соборы составляянсь наъ встахъ членовъ церкви-апостоловъ, пресвитеровъ всей церкви. Въ видимомъ противоръчи съ апостольскимъ ученіемъ и практикою стоять церковныя правила, всюду выражающіяся о соборахъ только епископовъ, и новидимому исключающія изъ состава собора прочихъ членовъ церкви. Въ объяснение этого видимаго противоръчія авторь обращается къ историческимъ извъстіямъ о соборахъ первыхъ въковъ, а за тъмъ и къ извъстіямъ о соборахъ позднъйшихъ. Историческія свидѣтельства показывають, что церковныя правила обозначають только главный элементь въ составѣ собора-"ядро собора", но они отнюдь не содержать запрещенія присутствовать на соборакь и принимать двятельное участие и прочимъ членамъ церкви. Не нодлежить сомнивно одно, что въ позднившие періоды церковной исторіи участіе мірянъ и клириковъ было значительно оснаблено въ пользу усиленія еписконскаго авторитела, но въ принципъ это участіе инкогда не отрицалось.

Что касается способа избранія клириковь въ сочлены собора, то авторъ рішительно утверждаетъ, что они призывались на соборъ по усмотрінію и выбору епископовъ: о какихъ-либо выборакъ клириковъ клириками иди мірянами, помито епископовъ, церковная древность ничего не знала (стр. 61—123).

Отдель третій разсматриваеть вопросы о порядке соборныхъ засёданій и о значенія соборныхъ определеній. Эдёсь авторъ опирается исключительно на первоисточники (именно Мапзі) и этоть небольной отділь представляется особенно интереснымъ. Предъ читателемъ возникаеть полная картина древнихъ церковныйъ соборовъ съ мелкими деталями и обрядами хода засъданій. Особенно важнымъ наблюденіемъ автора относительно формы соборныкъ опредъленій служить то, что послъднія не посили формы указовъ или законовъ, предписанныхъ къ исколненію, но-посланій, которыми соборы убъядали отсутствующихъ на собора върныхъ церкви согласиться съ постановленіями собора и утвердить ихъ своимъ исповъданіемъ. Такимъ образомъ каждое опредъленіе собора и являлось опредъленіемъ не какого-либо класса лицъ церковныхъ, напр. епископовъ-главныхъ членовъ собора,-но волею и сознаніемъ всей церкви.

По обработанности, тщательности изученія и стройности изложенія сочиненія признаю автора заслуживающимъ стенени кандита богословія".

в) Прошеніе, съ приложеніемъ медицинскаго свидітельства, студента IV курса Семидалова Владиміра объ оставленіи его, по болізни, въ томъ же курсі на второй годъ.

Справка: 1) Устава духовныхъ академия §§ 132, 185-138.-2) Опредъленіемъ Святьйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 г. за № 1058 "присужденіе званія дъйствительнаго студента и степени кандидата" отвесено въ разрядъ двлъ, окончательно рышаемыхъ самимъ Совытомъ Академін".----3) Циркулярнымъ указомъ отъ 8 апръля 1904 года за № 8 Святвишій Синодъ, признавая полознымъ сосредоточить въ Учебномъ Комитеть при Святвищемъ Синодъ, виботв съ дълами по распредъленію окончившихъ курсь въ духевныхъ академіяхъ на должности въ духовно-учебномъ въдомствъ и по увольнению ихъ изъ сего ведомства, также и двла по хранению всёхъ документовь академическихь воспитаненновь и по наблюденію за взысканіями съ сихъ вослитанниковъ долга духовному вёдомству, въ отмёну дёйствовавшихъ на сей предметь по духовно-учебному въдомству распоряженій, --- установилъ на будущее время слъдующія правила: "1) Окончнвшіе курсь воспитанники духовныхь академій, обучавнівся въ академіи и семинаріи, или хотя бы въ одной изъ нихъ на казенномъ содержании, а равно воспитанники, обучавшиеся въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ на своемъ содержанія, но, но окончания академическаго курса, заявившие о своемъ же-

ланіи служить по духовно-учебному відемству, поступають въ въдъніе Пентральнаго Управленія сего въдемства.---2) Начальства духовныхъ академій выдають таковымь восситанникамъ только временные виды на жительство или билеты на провздъ, но отнюдь не удостовврительныя свидвтельства объ окончании ими академическаго курса, а также прогонныя деньги до мъстъ ихъ родины; дипломы же ва степень кандидата богословія и аттестаты на званіе дъйствительнаго студента, съ обозначеніемъ въ нихъ обязательствъ служеб. ныхъ и денежныхъ, документы о родопроислождени и др., а также ваятые у нихъ точные адреса ихъ местожительства,-препровождаются Совътами академій, визств со списками, по установленнымъ формамъ, въ Учебный Комитетъ при Святвишемъ Синодъ, гдъ они и хранятоя впредь до опредъленія воспитанниковъ на службу; о всякой перемънъ своего мъстожительства означенные воспитанники немедленно доносять Учебному Комитету".---4) Изъ оканчивающихъ нынъ курсъ воспитанниковъ Академіи не пользовался казеннымъ содержаніемъ ни въ семинаріи, ни въ академіи лишь одинъ Крутиковъ Андрей, подавший въ Совъть заявление о своемъ желании служить по духовно-учебному въдомству.----5) Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 20 мая---3 іюня—15 іюня 1905 года за № 2809 постановлено; "Въ виду того, что допущение иностранныхъ уроженцевъ на духовноучебную службу въ предълахъ Россіи зависить оть усмотрънія Святьйшаго Синода, въ выдаваемыхъ академическимъ воспитанникамъ изъ таковнаъ уроженцевъ дипломахъ и аттестатахъ, если ими не принята присяга на русское подданство, не должно быть обозначаемо ихъ право быть преподавателями въ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ; вследствіе чего академическимъ начальствамъ надлежить выдавать иностраннымъ уроженцамъ дипломы и аттестаты по особой соотвътственно. сему изготовленной формъ".--6) Окончившіе нынѣ курсь воспитанники-иностранцы: Тиричь Иванъ, Цеттановичъ Іосифъ и Видаповичъ Любомиръ присяги на русское подданство не принимали.

Опредълили: 1) Окончившихъ полный академический курсъ студентовъ:

1) Чернявскаго Николая, Качоровскаго Наркисса,

Digitized by Google

<u> — 188 —</u>

Смирнова Николая, Горностаева Николая,

- 5) Бъляева-Сергіева Михинла, Крутикова Андрея, Воскресенскаго Евгенія, Суслова Алексъя, Соколова Петра,
- 10) Соколова Виктора, Лебедева Алексия, Парнасскаго Василія, Тирича Ивана, серб. урож., Рождественскаго Николая,
- 15) Зубарева Сергъя и
- 16) Тихомирова Александра

утвердить въ степени кандидата богословія, съ предоставленіемъ имъ права на полученіе степени магистра богословія безъ новаго устнаго испытанія;

- 17) Макова Александра, Якубовича Ивана, Гусева Анатолія,
- 20) Священника Королева Михаила, Успенскаго Андрея, Лепехина Павла, Словинскаго Ивана, Соколова Андрея,
- 25) Перехвальскаго Сергѣя, Священника Боголюбова Владиміра, Священника Опоцкаго Николая, Краско Николая, Пятницкаго Нияа,
- 80) Цвътановича Іосяфа, серб. урож. Лебедева Виктора, Владиславлева Константина, Веретенникова Михаила,

Свящ. Звъздкина Іоанна и

35) Видаковича Любомира, серб. урож.,

утвердить въ степени кандидата богословія съ правомъ на полученіе степени магистра по исполненіи требованій, означенныхъ въ § 187 академическаго устава;

86) Андреева Владиміра,

Бѣляева Ивана, Королева Аркадія, Лагова Петра, и

40) Титова Николая

утвердить въ званій дваствительнаго студента Академін, съ предоставленіемъ имъ права на полученіе степени кандидата богословія по представленіи удовлетворительныхъ кандидатскихъ сочищеній.

2) Доставить въ Учебный Комитетъ при Святъйшемъ Синодъ списокъ означенныхъ студентовъ, по установленной формъ, съ обозначениемъ: а) мъста ихъ происхождения; б) отмътокъ объ ихъ успѣхагъ и поведения за четыре года академическаго курса и в) требуемыхъ опредѣлениями Святъйшаго Синода отъ 25—27 апръля 1884 года и 27 января— 17 февраля 1888 года свъдъвий о томъ, кто изъ нихъ на какур учительскую казедру или должность признается болъе способнымъ, а относительно тъхъ, которые не имъютъ поднаго балла по поведеню, свъдъний, на основани инспекторскихъ записей, о качествъ совершенныхъ ими во время пребывания въ Академии проступковъ.

8) По наготовления дипломовъ на стенень кандидата богословія и аттестатовъ на званіе дъйствительнаго студента препроводить въ Учебный Комитетъ при Святбинемъ Синодъ всъ документы казеннокоштныхъ воспитанниковъ, а равно и тъхъ изъ своекоштныхъ, которме изъявили желаніе служить по духовно-учебному въдомству, съ придоженіемъ списка оставленныхъ студентами при выбытіи изъ Академіи адресовъ ихъ будущаго мъстожительства.—4) Иностраннымъ уроженцамъ: Тыричу Ивану, Цевъмалозичу Іоснфу и Видакозичу Любоміру изготовленные по особой формъ кандидатскіе дипломы и прочіе документы выдать на руки подъ собственноручныя росписки.

5) Студента IV курса Семидалова Владиміра оставить, по болѣзни, въ томъ же курсѣ на второй годъ.

Ш. Предложение Ректора Академии Евдокима, Епископа Волоколамскаго:

"Долгомъ считаю предложитъ Совъту Академіи избрать кого-либо изъ нынъ окончившихъ академическій курсь студентовъ для приготовленія въ будущемъ учебномъ году къ замъщенію вакантныхъ преподавательскихъ казедръ въ Академіи". Справка: 1) § 54 устава духовныхъ академій: "Для приготовленія къ занятію преподавательскихъ вакансій въ Академіи Совѣту предоставляется оставлять при оной на годичный срокъ наиболѣе даровитыхъ студентовъ, кончившихъ курсъ съ отличнымъ уснѣхомъ. Примезманае. "Лица сін получаютъ содержаніе изъ особе навначенныхъ для того сумиъ, въ размърѣ не свыше 700 рублей на наждаго".—2) Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля в906 года за № 1058 "оставленіе при Академіи окончившихъ курсъ студентовъ, для приготовленія къ занятію проподавательскихъ кноедръ въ оней, и назначеніе имъ содержанія" отнесено въ разрядъ дѣлъ, окончательно рѣшаемныхъ самимъ Совѣтомъ Академіи.

Опредѣлили: Оставить для приготовленія въ будущемъ учебномъ году къ замѣщенію вакантныхъ преподавательокихъ казедръ въ Академіи окончившихъ нынѣ академическій курсъ воспитанниковъ Николая Черияеского и Наркисса Качоревского, съ производствомъ имъ, съ 16 августа текущаго года, содержанія по 700 рублей каждому, за вычетомъ 3°/о на пенсіи.

IV. Заявленіе Преосвященнаго Ректора Академін:

"Опредѣленіемъ Совѣта Академіи оть 21 марта текущаго 1906 года постановлево было внести изменения въ установленный опредвленіемъ Святвишаго Синода отъ 2-22 марта 1904 года за № 1186 для встхъ академій порядокъ про-ИЗВОДСТВА ПОВЪРОЧНЫХЪ ИСПЛІТАНІЙ СТУДЕНТОВЪ ДУХОВНЫХЪ семинарій и другихъ лицъ, имъющихъ прибыть въ началь будущаго учебнаго года для поступленія въ составъ новаго академическаго курса,---въ смысяв уменьщения числа предметовъ устнаго испытанія (три предмета вибото пяти) и нвкотораго увеличенія письменныхь реботь (три сочиненія вмъсто двухъ и одного поученія). Вмъсть съ твиъ Совъть Академіи возбудиль ходатайство предь Святьйнимъ Синодомъ и объ облегчении условий поступления въ число студентовъ Академіи, именно-о допущеніи въ текущемъ году къ пріемнымъ испытаніямъ лицъ женатыхъ и объ освобожденіи воспитанниковъ классическихъ гимназій и соотвътствующихъ имъ свътскихъ учебныхъ заведеній отъ обязанности держать, для допущенія къ академическимъ пріемнымъ испытаніямъ, предварительный экзаменъ при духовной семинаріи по всёмъ богословскимъ предметамъ семинарскаго курса ученія.—Печатаніе обычнаго подробнаго объявленія объ условіяхъ пріема въ "Церковныхъ Вѣдомостяхъ, издаваемыхъ при Святѣйшемъ Синодѣ", тѣмъ же опредѣленіемъ Совѣта отложено было до полученія отвѣта Святѣйшаго Синода на упомянутое ходатайство.

Въ виду замедленія такового отвъта и поступавшихъ со всѣхъ сторонъ многочисленныхъ запросовъ о пріемныхъ испытаніяхъ въ текущемъ 1906 году, я обратился къ Его Высокопреосвященству съ просьбою сообщить, будеть-ли удовлетворено возбужденное Совътомъ ходатайство или никакихъ отступленій отъ прежняго порядка производства пріемныхъ испытаній Святьйшимъ Синодомъ въ этомъ году не будетъ допущено.—Въ отвътъ на эту просьбу отъ Его Высокопреосвященства послъдовала на мое имя телеграмма исъ Петербурга, за № 5777, слъдующаго содержанія: "Порядокъ пріемныхъ академическихъ испытаній остается прежній".

Въ виду сего предлагаю на разсмотрѣніе и утвержденіе Совѣта Академіи проэкты: росписанія пріемныхъ испытаній, имѣющихъ быть въ августѣ мѣсяцѣ текущаго 1906 года, и объявленія объ условіяхъ пріема въ число студентовъ для напечатанія въ "Церковныхъ Вѣдомостяхъ" и "Богословскомъ Вѣстникѣ", составленные въ точномъ соотвѣтствіи съ опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 2—22 марта 1904 года за № 1186 и другими дѣйствовавшими доселѣ узаконеніями по этому предмету".

Справка: Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058 "назначеніе времени и порядка производства испытаній въ Академіи" отнесено въ разрядъ дѣлъ, окончательно рѣшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академіи.

Опредѣлили: Представленные Преосвященнымъ Ректоромъ Академіи проэкты росписанія пріемныхъ испытаній и объявленія объ условіяхъ поступленія въ число студентовъ Академіи утвердить, напечатавъ послѣднее для общаго свѣдѣнія въ "Церковныхъ Вѣдомостяхъ" и академическомъ журналѣ "Богословскій Вѣстникъ".

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства: "См."

## 8 іюня 1906 года.

## № 21.

Присутствовали, подъ предсъдатеньствомъ Ректора Академія Евдокима, Епископа Волоколамскаго, Инспекторъ Академіи архимандритъ Іосифъ; временный преподаватель-заслуженный ординарный профессоръ П. И. Цвътковъ; заслуженный ординарный профессоръ М. Д. Муретовъ; ординарные профессоры—С. С. Глаголевъ и М. М. Таръевъ; экстраординарные профессоры — А. П. Голубцовъ, А. А. Спасскій, И. В. Поповъ, И. Д. Андреевъ и П. В. Тихоміровъ; исправдяющіе должность доцента Д. Г. Коноваловъ, Н. Л. Туницкій и А. П. Орловъ и вольнонаемный лекторъ В. П. Лучининъ.

Въ собрани семъ исправляющий должность доцента Московской Духовной Академии по казедръ история русской церкви, кандидать богословія, С. И. Смирновъ защищаль представленную имъ на соисканіе степени магистра богословія диссертацію подъ заглавіемъ: "Духовный отецъ въ древней восточной церкви. (Исторія духовничества на Востокъ). Часть І. (Періодъ вселенскихъ соборовъ). Сергіевъ Посадъ, 1906.

Оффиціальными оппонентами были: Ректоръ Академіи Евдокимъ, Епископъ Волоколамскій, и экстраординарный профессоръ И. Д. Андреевъ.

По окончании коллоквіума, Ректоръ Академіи Епископъ Евдокимъ, собравъ голоса, объявилъ, что Совѣтъ единогласно призналъ защиту магистрантомъ его диссертаціи удовлетворительною.

Справка: 1) По § 186 устава духовныхъ академій: "Кандидаты удостоиваются степени магистра богословія не иначе, какъ по напечатаніи сочиненія и удовлетворительномъ защищеніи его въ присутствіи Совѣта и приглашенныхъ имъ стороннихъ лицъ (колдоквіумѣ)"—2) По опредѣленію Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058 "удостоеніе степени магистра и доктора" отнесено въ разрядъ дѣлъ, окончательно рѣшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академіи. 3) По § 53 устава духовныхъ академій доценты утверждаются въ должности Епархіальнымъ Преосвященнымъ.

Опредълили: 1) Исправляющаго должность доцента Ака-

деміи по каеедрѣ исторіи русской церкви, кандидата богословія, Сергѣя Смирнова, вслѣдствіе признанной Совѣтомъ удовлетворительности какъ представленной имъ диссертаціи, такъ и ея защиты, — утвердить въ ученой степени магистра богословія и выдать ему установленный дипломъ на означенную степень.—2) Ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ объ утвержденіи магистра богословія Сергѣя Смирнова въ должности доцента Академіи по занимаемой имъ каеедрѣ исторіи русской церкви.

На семъ журналъ резолюція Его Высокопреосвященства: "1906 г. Іюня 25. Исправлявшій доселъ должность доцента С. И. Смирновъ утверждается въ означенной должности и по означенной каседръ".

## 5 сентября 1906 года

№ 23.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академіи Евдокима, Епископа Волоколамскаго, заслуженные ординарные профессоры А. Д. Бъляевъ и М. Д. Муретовъ, ординарные профессоры А. И. Введенскій и М. М. Таръевъ, экстраординарные профессоры А. П. Голубцовъ, П. П. Соколовъ, А. А. Спасскій, В. Н. Мышцынъ, И. В. Поповъ и И. Д.. Андреевъ, доцентъ С. И. Смирновъ, исправляющіе должность доцента Д. Г. Коноваловъ, Н. Л. Туницкій и А. П. Орловъ.

Слушали: І. Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Авг. 31. Въ Совътъ Московской Духовной Академіи" – указъ на имя Его Высокопреосвященства изъ Святъйшаго Синода отъ 26 августа за № 9269:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святвйшій Правительствующій Синодъ имѣли сужденіе по поводу того, что нѣкоторые изъ исправляющихъ должность доцентовъ въ духовныхъ академіяхъ, не получивъ въ положенный по уставу академій двухлѣтній срокъ, со дня опредѣленія на должность, степени магистра богословія, продолжають состоять въ означенной должности и, по справкѣ, приказали: Въ виду того, что нѣкоторые изъ исправляющихъ должность доцентовъ въ духовныхъ академіяхъ проходять эту должность, вопреки § 55 уст. дух. акад., свыше двухъ

лъть безъ утвержденія въ степени магистра богословія, Святвиший Синодъ опредъляеть: 1) поручить Совътамъ духовныхъ академій а) объявить таковымъ изъ исправляющихъ должность доцентовъ, что они обязуются въ течение 1906-7 учебнаго года представить сочиненія на соисканіе степени магистра богословія и, если къ началу слѣдующаго учебнаго года не будуть удостоены этой степени, должны считаться выбывшими съ занимаемыхъ ими должностей; и б) объ исполнении сего распоряжения своевременно донести чрезъ мъстныхъ преосвященныхъ Святъйшему Синоду, и 2) разъяснить Совѣтамъ академій, что исправляющіе должность доцентовъ въ академіяхъ, какъ не удостоенные ученой степени магистра богословія, согласно § 79 уст. дух. акад., не имъють права участвовать въ засъданіяхъ академическаго Совѣта и только въ случав надобности могуть быть приглашаемы въ собраніе съ правомъ голоса, для сужденія по тімъ вопросамъ, по коимъ Совъть сочтетъ нужнымъ ознакомиться съ ихъ мнѣніемъ и объясненіями; о чемъ и послать Вашему Преосвященству указъ".

Опредълили: 1) Указъ Святъйшаго Синода принять къ исполненію и руководству.-2) Въ виду того, что ни въ § 79-иъ устава духовныхъ академій (въ новой его редакціи, установленной опредѣленіемъ Свять́йшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058), ни въ настоящемъ указъ Святъйшаго Синода не содержится указаній, кому должна принадлежать иниціатива приглашенія въ собранія Совѣта преподавателей Академіи, не состоящихъ его членами (§ 79-й устава въ прежней его редакціи предоставлялъ таковую иниціативу ректору Академіи), и практическихъ неудобствъ созыва предварительныхъ Совътскихъ собраний для ръшения даннаго вопроса въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ, -- предоставить на будущее время Ректору Академіи приглашать преподавателей Академіи, не состоящихъ членами Совъта, въ собранія послѣдняго по письменно заявленному ему желанію одной трети членовъ Совъта (означенный вопросъ ръшенъ быль не единогласно: Преосвященный Ректоръ Академіи Епископъ Евдокимъ и заслуженный ординарный профессоръ А. Д. Бѣляевъ находили, что упомянутое заявленіе должно быть подписано не менее, какъ половиною членовъ Совета).---3) Согласно точному смыслу § 79 устава духовныхъ академій в вышеизложеннаго указа Святѣйшаго Синода, признать, что преподаватели Академіи, приглашенные въ собраніе Совѣта, пользуются правомъ рѣшающаго голоса, какозой долженъ быть предоставленъ и въ настоящемъ собраніи тѣмъ г.г. исправляющимъ должность доцента, которые приглашены были въ собраніе Преосвященнымъ Ректоромъ Академіи на основаніи постановленія Совѣта отъ 28 февраля 1906 года.

II. а) Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Іюня 12. Въ Совътъ Московской Духовной Академіи"-указъ на имя Его Высокопреосвященства изъ Святъйшаго Синода отъ 10 іюня за № 6882:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святѣйшій Правительствующій Синодъ имѣли сужденіе по представленному Вашимъ Преосвященствомъ прошенію исправляющаго должность доцента Московской духовной академіи *iеромонаха Серафима* о назначеніи его въ число братіє Оптиной пустыни. Приказали: Назначить исправляющаго должность доцента Московской духовной академіи іеромонаха Серафима въ распоряженіе Преосвященнаго Холмскаго, о чемъ, для зависящихъ распоряженій, послать Вашему Преосвященству указъ".

6) Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Іюля 11. Въ Совѣтъ Московской Духовной Академіи"—указъ на имя Его Высокопреосвященства и́зъ Святѣйшаго Синода отъ 30 іюня за № 7180:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святѣйшій Правительствующій Синодъ слушали: рапорть Преосвященнаго Холмскаго, оть 2 февраля сего года, за № <sup>89</sup>/<sub>1212</sub>, въ коемъ объясняя, что въ виду крайняго усиленія, въ епархіи, католической пропаганды необходимо противопоставить послѣдней православно - миссіонерскую организацію, и что центръ таковой организаціи можно обосновать въ имѣющемся въ Холмской епархіи единственномъ мужскомъ Яблочинскомъ монастырѣ, поставивъ во главѣ обители богословскиобразованное лицо и привлекши въ оную и другихъ образованныхъ иноковъ, ходатайствуетъ: 1) объ увольненіи состоящаго нынѣ настоятелемъ Яблочинскаго монастыря архимандрита Аркадія, въ виду преклоннаго (свыше 70 лѣтъ) возраста, отъ занимаемой имъ въ обители должности, съ приписаніемъ его, по увольненіи, къ Холмскому архіерей-

13\*

скому дому, и о назначении инспектора Московской Духовной Академіи, магистра богословія, архимандрита Іосифа и и. д. доцента той же Академіи іеромонаха Серафима, согласно выраженному ими желанію посвятить себя миссіонерской двятельности: перваго-на должность настоятеля Яблочинскаго монастыря, а второго-въ число братіи той же обители, и 2) вивств съ симъ-объ обращении штатнаго Яблочинскаго монастыря въ общежительный монастырь. Справка: Синодальнымъ опредѣленіемъ отъ 19 мая-9 іюня 1906 года за № 2700, и. д. доцента Московской Академіи іеромонахъ Серафимъ назначенъ въ распоряжение Преосвященнаго Холи. скаго. Приказали: По разсмотръніи настоящаго рапорта, Святьйшій Синодъ, на основанія бывшихъ сужденій, опредъляеть: 1) уволивъ архимандрита Аркадія, по преклонности лъть, оть должности настоятеля Яблочинскаго Свято-Онуфріевскаго первокласснаго монастыря, Холмской епархіи, перемъстить на таковую должность инспектора Московской Духовной Академін архимандрита Іосифа, съ увольненіемъ его оть духовно-учебной службы, и 2) разръшить Холмскому епархіальному начальству въ названномъ штатномъ необщежительномъ монастыръ ввести порядки монастырскаго общежитія, съ сохраненіемъ положеннаго для сей обители штата; о чемъ, для зависящихъ распоряженій послать Вашему Преосвященству и Преосвященному Епископу Холмскому указы".

Справка: § 89 устава духовныхъ академій (въ новой редакціи, утвержденной опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058): "Въ случаѣ болѣзни или отсутствія инспектора исполненіе его обязанностей возлагается Совѣтомъ на одного изъ своихъ членовъ, съ утвержденія Епархіальнаго Преосвященнаго".

Опредълили: 1) Впредь до замъщенія должности Инспектора Академіи, исполненіе инспекторскихъ обязанностей возложить на заслуженнаго ординарнаго профессора Академіи *М. Д. Муретова*, каковое постановленіе и представить на Архипастырское утвержденіе Его Высокопреосвященства. 2) Избраніе кандидата на должность Инспектора Академіи, а также и сужденіе о замъщеніи вакантныхъ нынъ въ Академіи (за перемъщеніемъ о. Архимандрита Іосифа и іеромонаха Серафима и выходомъ въ отставку заслуженнаго ординарнаго профессора П. И. Цвъткова) каеедръ: библейской исторіи, гомилетики и исторіи пропов'єдничества и латинскаго языка—отложить до ближайшаго очереднаго собранія Сов'єта Академіи.

III. Прошеніе на имя Преосвященнаго Ректора заслуженнаго ординарнаго профессора Академіи по каседръ русской гражданской исторіи В. О. Ключевскаго:

"Честь имѣю покорнѣйше просить Ваше Преосвященство предложить Совѣту Московской Духовной Академіи ходатайствовать объ увольненіи меня оть академической службы, продолженіе коей въ виду исполнившагося ся тридцатипятилѣтія нахожу затруднительнымъ".

Опредѣлили: Просить заслуженнаго ординарнаго профессора В. О. Ключевскаго, чрезъ особую депутацію оть Совѣта Академія въ лицѣ Преосвященнаго Ректора Академіи Епископа Евдокима и экстраординарныхъ професоровъ А. П. Голубцова и И. Д. Андреева, — остаться на академической службѣ.

IV. Прошенія:

а) Экстраординарнаго профессора Академіи по казедрѣ • психологіи и лектора французскаго языка П. П. Соколова:

"Покорнѣйше прошу Совѣть Академін уволить меня отъ должности лектора французскаго языка".

б) Доцента Академіи по казедрѣ русской церковной исторіи С. И. Смирнова:

"Прошу Сов'втъ Академіи предоставить мнѣ освободившееся мѣсто лектора французскаго языка".

Справка: 1) § 49 устава духовныхъ академій: "Лекторы языковъ опредѣляются по предварительномъ удостовъреніи Совѣта въ ихъ свѣдѣніяхъ и способностяхъ къ преподаванію. Примъчаніе. Въ случаѣ крайней нужды Совѣтъ можетъ допустить къ преподаванію новыхъ языковъ и наличныхъ преподавателей Академіи".—2) По § 81 лит.  $\delta$  п.п. 4 и 6 устава—избраніе кандидатовъ на должности лекторовъ и увольненіе означенныхъ должностныхъ лицъ значится въ числѣ дѣлъ Совѣта Академіи, представляемыхъ на утвержденіе Епархіальнаго Преосвященнаго.

Опредълили: Ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ объ увольнении экстраординарнаго профессора Павла Соколова отъ занимаемой имъ должности лектора французскаго языка и объ опредълении на означенную должность доцента Сергъ́я Смирнова. V. Заявленіе окончившаго въ текущемъ году курсъ и оставленнаго при Академіи на годъ для приготовленія къ замъщенію вакантныхъ преподавательскихъ каседръ, кандидата богословія Наркисса Качоровскаго:

"Опредѣленіемъ профессорской конференціи отъ 6 іюня сего года я оставленъ при Академіи профессорскимъ стипендіатомъ. Приношу глубокую благодарность г.г. профессорамъ Академіи за оказанную мнѣ честь, но въ то же время довожу до свѣдѣнія Совѣта Академіи, что не нахожу для себя возможнымъ остаться въ теченіи 190<sup>6</sup>/7 учебнаго года при Академіи: отъ званія профессорскаго стипендіата я отказываюсь".

Справка: Опредѣленіемъ Святѣйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058 "оставленіе при Академіи окончившихъ курсъ студентовъ для приготовленія къ занятію преподавательскихъ казедръ въ оной, и назначеніе имъ содержанія" отнесено въ разрядъ дѣлъ, окончательно рѣшаемыхъ самимъ Совѣтомъ Академіи".

Опредълили: 1) Кандидата богословія Наркисса Качоросскаго, согласно его заявленію, считать свободнымъ отъ исполненія обязанностей, возложенныхъ на него Совътомъ Академіи по званію профессорскаго стипендіата.—2) Оставить, вмъсто него, при Академіи на 1906—1907 учебный годъ (со дня настоящаго собранія по 15 августа 1907 года включительно), для приготовленія къ замъщенію вакантныхъ преподавательскихъ каеедръ, окончившаго въ текущемъ же году курсъ кандидата богословія Николая Смирнова, съ производствомъ ему содержанія изъ годового оклада 700 рублей, за вычетомъ 8°/о на пенсіи.—8) О настоящихъ постановленіяхъ довести до свъдънія Учебнаго Комитета при Святъйшемъ Синодъ.

VI. Прошеніе исправляющаго должность доцента Академіи Д. Г. Коновалова:

"При выпискъ чрезъ Совътъ Академіи для моихъ научныхъ занятій судебныхъ дѣлъ о русскихъ сектантахъ, мнъ не разъ приходилось получать увъдомленіе объ отказъ со стороны судебныхъ учрежденій выслать въ Академію просимыя дѣла. Означенныя учрежденія, въ такихъ случаяхъ, ссылаются, мотивируя свой отказъ, на "отсутствіе закона, дозволяющаго дѣла архива выдавать на руки лицамъ и учрежденіямъ, не принадлежащимъ къ судебнымъ установленіямъ", и рекомендують обратиться за разрѣшеніемъ къ г. Министру юстиціи (см. отношеніе въ Совѣтъ Академіи г. Предсѣдателя Орловскаго Окружнаго суда отъ 24 февраля 1906 года).

Убѣдившись по личному опыту въ крайней необходимости и важности для своихъ научныхъ занятій русскими сектами многочисленныхъ и драгоцѣнныхъ свѣдѣній, заключающихся въ судебныхъ дѣлахъ (со слѣдственными производствами) о нихъ, и признавая, вообще, невозможнымъ надлежащее научное изслѣдованіе русскаго сектантства безъ этого незамѣнимаго источника,—я обращаюсь въ Совѣтъ Академіи съ покорнѣйшей просьбой возбудить ходатайство чрезъ г. Оберъ-Прокурора Святѣйшаго Синода предъ г. Министромъ юстиціи о разрѣшеніи Судебнымъ установленіямъ Имперіи высылать для научныхъ занятій въ Академію дѣла о русскихъ сектантахъ, хранящіяся въ архивахъ означенныхъ установленій.

Одновременно я просилъ бы возбудить такое же ходатайство и предъ г. Министромъ внутреннихъ дѣлъ, такъ какъ многія дѣла о русскихъ сектантахъ производились въ административномъ порядкѣ и потому находятся въ архивахъ учрежденій вѣдомства Министерства внутреннихъ дѣлъ (напр. въ архивѣ департамента общихъ дѣлъ указаннаго министерства, въ архивахъ при губернскихъ правленіяхъ и проч.) и при выпискѣ ихъ въ Академію несомнѣнно встрѣтятся препятствія.

Учрежденіе съ Высочайшаго соизволенія въ прошломъ году при Академіи спеціальной казедры по исторіи и разбору русскаго сектантства позволяеть надѣяться, что означенное ходатайство будетъ встрѣчено сочувственно и исключительно научная цѣль его будетъ достигнута не только въ интересахъ моихъ личныхъ научныхъ занятій, но и въ интересахъ Академіи, отнынѣ, съ учрежденіемъ при ней указанной казедры, призванной къ особеннымъ заботамъ по разработкѣ русскаго сектовѣдѣнія.

Опредѣлили: Признавая просьбу и. д. доцента Д. Г. Коновалова заслуживающею уваженія, просить ходатайства Его Высокопреосвященства предъ Г. Оберъ-Прокуроромъ Святѣйшаго Синода объ удовлетвореніи оной.

На семъ журналъ резолюція Его Высокопреосвящен-

ства: "1906 г. Сент. 21. По ст. И. Постановление о возложении обязанностей инспектора впредь до выбора онаго на профессора Муретова утверждается. По ст. IV. Профессоръ Павелъ Соколовъ увольняется отъ должности лектора французскаго языка, на каковую опредъляется доцентъ Сергъй Смирновъ. Прочее смотръно".

## 6 сентября 1906 года

## № 24.

Присутствовали, подъ предсъдательствомъ Ректора Академіи Евдокима, Епископа Волоколамскаго, заслуженные ординарные профессоры А. Д. Бъляевъ и М. Д. Муретовъ, ординарные профессоры А. И. Введенскій и М. М. Таръевъ, экстраординарные профессоры А. П. Голубцовъ, А. А. Спасскій, И. В. Поповъ и И. Д. Андреевъ, доцентъ С. И. Смирновъ, и. д. доцента А. П. Орловъ и лекторъ В. П. Лучининъ.

Слушали: І. а) Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Іюня 12. Въ Совъть Московской Духовной Академіи"—циркулярный указъ на имя Его Высокопреосвященства изъ Святъйшаго Синода отъ 9 іюня за № 5:

"По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенный Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 1 сего іюня № 939, журналъ Учебнаго Комитета за № 242, съ заключеніемъ Комитета, о назначения въ текущемъ году въ составъ новообразуемыхъ курсовъ духовныхъ академій воспитанниковъ, окончившихъ курсъ ученія въ духовныхъ семинаріяхъ. Приказали: Разсмотръвъ настоящій журналъ Учебнаго Комитета, Святъйшій Синодъ опредъляеть: 1) разръшить Совътамъ духовныхъ академій вызвать къ подлежащему сроку изъ числа 146 семинарскихъ воспитанниковъ, рекомендованныхъ мъстными епархіальными и семинарскими начальствами, въ составъ новыхъ въ академіяхъ курсовъ 88 воспитанника, окончившихъ курсъ семинарскаго ученія, изъ нихъ a) въ С.-Петербургскую академію — 25, по одному воспитаннику изъ семинарій: Архангельской, Витебской, Вологодской, Волынской, Воронежской, Вятской, Калужской, Кишиневской. Курской. Литовской. Минской. Могилевской. Ни-

жегородской, Новгородской, Орловской, Подольской, Полтавской, Рижской, Рязанской, Саратовской, Ставропольской, Тамбовской, Тверской, Холиской и Черниговской; б) въ Кіевскую академію-20, по одному воспитаннику изъ семинарій: Владимірской, Волынской, Донской, Кишиневской, Кіевской, Костромской, Курской, Литовской, Могилевской, Новгородской, Орловской, Полтавской, Самарской, Смоленской, Таврической, Тамбовской, Тверской, Тульской, Харьковской и Холиской; в) въ Московскую академию — 20, по одному воспитаннику изъ семинарій: Витебской, Виванской, Волынской, Воронежской, Иркутской, Калужской, Кишиневской, Костромской, Курской, Московской, Одесской, Подольской, Полтавской, Рижской, Тамбовской, Тульской и по деа изъ Владимірской и Черниговской, и г) въ Казанскую академію-18, по одному воспитаннику изъ семинарій: Александровской — миссіонерской, Вологодской, Воронежской, Вятской, Донской, Иркутской, Костромской, Нижегородской, Оренбургской, Орловской, Рязанской, Самарской, Саратовской, Симбирской, Ставропольской, Тамбовской и деоихъ изъ Уфимской; г) остальныя затыть казеннокоштныя вакансіи въ академіяхъ С.-Петербургской-5, Кіевской-10, Московской-10 и Казанской - 12предоставить лучшимъ изъ имъющихъ явиться къ пріемнымъ испытаніямъ въ качествѣ волонтеровъ; 3) поручить Совътамъ духовныхъ академій, по окончаніи пріемныхъ испытаній въ академіяхъ, представить Святьйшему Синоду свъдънія, требующіяся Синодальнымъ опредъленіемъ отъ 12 января 1849 г., съ указаніемъ и техъ лицъ, которыя явятся на экзаменъ не по вызову и будуть приняты въ число воспитанниковъ академій, и 4) предписать семинарскимъ начальствамъ, чтобы при избраніи воспитанниковъ въ академіи: а) обращали, согласно особымъ постановленіямъ высшаго духовнаго начальства, самое строгое внимание на благонадежность избираемыхъ какъ по способностямъ, успѣхамъ въ учении и благонравию, такъ и по состоянию здоровья и склонности ихъ къ продолжению духовнаго образования, б) на основании указа Святъйшаго Синода отъ 19 марта 1871 г. за № 14, обязали избранныхъ при самомъ отправлени подписками по прибыти на мъсто не отказываться отъ поступленія въ академію, а по окончаніи академическаго курса ученія отъ вступленія въ духовно - учебную службу, в) выслали по предписанному въ приведенномъ указѣ Святѣйшаго Синода порядку таковыя подписки вмѣстѣ съ другими требуемыми документами избранныхъ воспитанниковъ непосредственно въ академическіе Совѣты, не допуская ни въ какомъ случаѣ передачи таковыхъ документовъ въ Совѣты академій чрезъ самихъ воспитанниковъ и г) снабдили отправляемыхъ воспитанниковъ прогонными и суточными для проѣзда деньгами, а также необходимымъ на экипировку пособіемъ, на основаніяхъ, изъясненныхъ въ опредѣ-

ленія Святѣйшаго Синода, отъ 4 Мая 1905 г. за № 2228 (Цер. Вѣд. № 21). Для должныхъ распоряженій и исполненія со стороны Совѣтовъ духовныхъ академій, послать Преосвященнымъ Митрополитамъ С. - Петербургскому, Московскому, Кіевскому и Архіепископу Казанскому печатные циркулярные указы, увѣдомивъ таковыми же прочихъ Преосвященныхъ тѣхъ епархій, изъ которыхъ предназначается вызовъ семинарскихъ воспитанниковъ въ академіи".

Справка: Изъ вызванныхъ во исполненіе сего указа Святѣйшаго Синода воспитанниковъ духовныхъ семинарій въ Академію къ пріемнымъ испытаніямъ прибыли 16 человѣкъ. Не явились воспитанники семинарій: Рижской, Калужской, Кишиневской и Полтавской, о чемъ Правленія первыхъ трехъ семинарій и предувѣдомили Совѣтъ Академіи отношеніями отъ 26 іюня, 17 іюля и 5 августа 1906 года за №№ 644, 389 и 1117.

а) Сданный Его Высокопреосвященствомъ съ надписью: "1906 г. Іюля 6. Въ Совътъ Московской Духовной Академіи"—указъ на имя Его Высокопреосвященства изъ Святвйшаго Синода отъ 3 іюля за № 7106:

4

5 1

٩

1

"По указу Его Императорскаго Величества, Святѣйшій Правительствующій Синодъ слушали: 1) предложенный Г. Синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 9 минувшаго Іюня № 1043, журналъ Учебнаго Комитета за № 255, съ заключеніемъ Комитета, по возбужденному Совѣтомъ Московской духовной академіи вопросу о допущеніи къ пріемнымъ испытаніямъ для поступленія въ духовныя академіи женатыхъ лицъ; 2) предложенный отъ 27 мая сего года № 415 журналъ Учебнаго Комитета за № 238, по прошенію псаломщика Псковоградской Бутырской Успенской церкви Эеодора Суетова—женатаго о допущеніи его къ экзаменамъ для по - 203 -

19 мая 1906 года за № 2076, прошеніе семейнаго священника Ставропольской епархіи Николая Розанова о допущеніи его къ поступленію въ число студентовъ Кіевской или Казанской духовной академіи и 4) прошеніе священника 4-го Кубанскаго Пластунскаго батальона Алексъя Вишневскаго, отъ 21 того же Мая за № 61, о допущения его, несмотря на семейное положение, къ поступлению въ Киевскую духовную академію. Приказали: Въ виду того, что духовныя академіи, согласно уставу ихъ, имъютъ цъль доставлять высшее богословское образование для просвъщеннаго служе. нія церкви прежде всего на пастырскомъ поприщѣ дѣятельности и потому ищущія таковаго образованія лица въ священномъ санъ представляются наиболье надежными для указанной цёли и желательными для пріема въ число академическихъ студентовъ кандидатами, и принимая во вниманіе, что Совѣты духовныхъ академій въ представленныхъ въ свое время отзывахъ не находили препятствій къ допущенію въ академіи достойныхъ и достаточно подготовленныхъ къ слушанію академическихъ лекцій семейныхъ священнослужителей, Святьйшій Синодъ опредъляеть: 1) разрышить Совытамъ духовныхъ академій допускать окончившихъ курсь ученія въ духовныхь семинаріяхь по первому разряду и импющихь одобрительные отзывы оть епархіальнаго начальства семейныхъ священнослужителей къ пріемнымъ испытаніямъ для поступленія въ число студентовъ академіи на одинаковыхъ съ прочими поступающими въ академію основаніяхъ, съ предоставленіемъ, въ случав поступленія таковыхъ въ составъ академическаго курса, темъ изъ нихъ, кои не имеютъ при себѣ семействъ, жить въ академическихъ общежитіяхъ, имѣю. щимъ же при себѣ семейства помѣщаться на частныхъ квартирахъ и съ тъмъ, чтобы означенные священнослужители, по увольнении ихъ изъ епархий, гдв они состояли на службв, были приписываемы къ академическимъ храмамъ, съ обязательствомъ не совершать служенія въ другихъ церквахъ безъ особаго разръшенія академическаго начальства и мъстнаго архіерся. 2) Что же касается принятія въ число студентовъ духовныхъ академій женатыхъ лицъ, не имъющихъ священнаго сана, то Святвиший Синодъ въ отношении таковыхъ не усматриваетъ основаній къ измѣненію доселѣ дѣйствовавшаго порядка, опредѣляемаго Синодальнымъ постановленіемъ отъ 28 Ноября—14 Декабря 1886 года № 2601; о чемъ и послать Вашему Преосвященству указъ".

в) Отношенія 14-ти Правленій духовныхъ семинарій съ препровожденіемъ документовъ назначенныхъ ими къ поступленію въ составъ новаго (LXV) академическаго курса воспитанниковъ:

Витебской-Өеодора Городецкаго,

Виеанской-Виктора Преображенскаго,

Владимірской—Павла Панова и Александра Яхонтова,

Волынской-Мирона Ржепика,

Воронежской-Михаила Ватутина,

Иркутской-Михаила Ковригина,

Костромской-Сергвя Рузинскаго,

Курской-Александра Бабакова,

Московской-Петра Смирнова,

Одесской-Николая Шукина,

Подольской-Михаила Баржицкаго,

Тамбовской-Алексвя Доброхотова,

Тульской-Владиміра Троицкаго и

Черниговской — Александра Горскаго и Николая Мусатова.

г) Заявленіе Преосвященнаго Ректора Академіи о томъ. что всв лица, явившіяся для поступленія въ составъ новаго академическаго курса по собственному желанію, въ качеств'в волонтеровъ (36 студентовъ духовныхъ семинарій, изъ коихъ 7 семейныхъ священниковъ, 1 окончившій курсъ Московскаго коммерческаго училища, представившій удостовърение отъ Правления Московской духовной семинарии о вполнъ успъшномъ выдержании имъ при семинарии испытаній по всёмъ богословскимъ предметамъ семинарскаго курса ученія, и 1 окончившій курсъ Курскаго реальнаго училища, представившій таковое же свидтьтельство оть Правленія Волынской духовной семинаріи) были допущены имъ къ пріемнымъ испытаніямъ. Послъднія, согласно опредъленію Святвишаго Синода отъ 2-22 марта 1904 года за № 1186, произведены были, въ предѣлахъ семинарскаго курса, — по Священному Писанію Ветхаго и Новаго Завъта (какъ двумъ отдѣльнымъ предметамъ), догматическому богослоейо, ессобщей церковной исторіи (до разд'вленія церквей) и по одному изъ древнихъ языковъ, по выбору экзаменующихся.— Независимо отъ сего экзаменующіеся писали на заданныя темы сочиненія по правственному богословію, философіи и поученіе.—Вышеупомянутые воспитанники св'ятскихъ учебныхъ заведеній.—Алексви Никоновъ и Сергви Воиновъ, на основаніи опред'яленія Святвишаго Синода отъ 10—22 января 1908 года за № 118, освобождены были отъ испытанія по одному изъ древнихъ языковъ.

д) Донесеніе врача академической больницы С. Н. Успенскаго съ приложеніемъ списка лицъ, прибывшихъ для поступленія въ составъ новаго академическаго курса, которыхъ онъ, въ присутствіи Члена Правленія, заслуженнаго ординарнаго профессора М. Д. Муретова, свидѣтельствовалъ въ отвошеніи твлосложенія и здоровья. Изъ отмѣтокъ доктора въ спискѣ видно, что всѣ поименованныя въ немъ лица могутъ продолжать свое образованіе въ Академіи.

е) Донесенія экзаменаціонныхъ коммиссій, производившихъ повфрочныя испытанія студентовъ духовныхъ семинарій и другихъ лицъ, явившихся въ Академію для поступленія въ составъ LXV академическаго курса, о достоинствахъ устныхъ и письменныхъ отвѣтовъ, данныхъ на испытаніяхъ:

аа) Донесеніе коммиссія, производившей испытанія по Священному Писанію Ветхаго Завтта:

"Отвѣты студентовъ на повѣрочномъ испытаніи по Ветхому Завѣту производили болѣе утѣшительное впечатлѣніе, чѣмъ въ предшествующіе годы. Всѣ студенты дали вполнѣ удовлетворительные отвѣты, обнаруживъ не только знаніе мессіанскихъ мѣстъ библіи и объясненія славянскаго текста ея, но и знакомство съ содержаніемъ всѣхъ важнѣйшихъ главъ и отдѣловъ каноническихъ книгъ. Какъ не совсѣмъ обычное явленіе, заслуживаетъ быть отмѣченнымъ то, что студенты—священники ни въ какомъ отношеніи не уступали въ качествѣ своихъ отвѣтовъ прочимъ студентамъ".

56) Донесеніе коммиссіи, производившей испытанія по Священному Писанію Новаго Завъта:

"Характеръ отвѣтовъ—прежній и уже точно опредѣливпійся: пособія по Новому Завѣту учить умѣють, а Новый Завѣть, особенно Ап. Павла, мало разумѣютъ". вв) Донесеніе коммиссіи, производившей испытанія по догматическому богословію:

"Экзаменъ по догматическому богословію держали 52 студента семинарій, одинъ воспитанникъ реальнаго училища и одинъ воспитанникъ коммерческаго училища. Подвергшіеся испытанію обнаружили знаніе учебника, -- одни-твердое и обстоятельное, другіе-менње точное, менње отчетливое, и неполное. Повидимому, различія въ достоинствъ отвътовъ зависвли главнвише отъ степени способностей студентовъ и усердія ихъ въ приготовленіи къ испытанію, и только въ меньшей м'вр'в отъ достоинства преподаванія догматики въ различныхъ семпнаріяхъ. Говоримъ это на томъ основанія, что студенты одной и той же семинаріи дали отвѣты, очень различные по своему достоинству. Такъ, студенты Московской семинаріи получили баллы 5, 4<sup>8</sup>/4, 4<sup>1</sup>/4, 4, 4, 3; у семи студентовъ Виеанской семинаріи отвъты обозначены баллами 5, 4<sup>8</sup>/4, 4<sup>8</sup>/4, 4, 4, 3<sup>8</sup>/4, 3; студенты Владимірской семинаріи имѣють баллы 4<sup>8</sup>/4, 4<sup>1</sup>/2, 4<sup>1</sup>/4, 4, 3<sup>8</sup>/4. Какихъ либо рѣзкихъ особенностей, положительныхъ или отрицательныхъ, въ отвѣтахъ студентовъ замѣчено не было. Можно только сказать, что излагають догматическое ученіе большинство студентовъ удовлетворительно, но въ разъяснения догматовъ иногда затрудняются отвѣчать на вопросы даже лучшіе студенты".

гг) Донесеніе коммиссін, производившей испытанія по общей церковной исторіи:

"Произведенные по общей церковной исторіи испытанія въ настоящемъ 1906 году не дали коммиссіи никакихъ новыхъ наблюденій по сравненію съ прошлыми годами. Достоинства и недостатки отвътовъ ть же самые. Средній баллъ всъхъ 54 подвергнутыхъ экзамену равняется—4. Но это не свидътельствуетъ о какомъ-либо особенномъ подъемъ преподаванія церковной исторіи въ семинаріяхъ. Вслъдствіе особаго распоряженія Св. Синода всъ требованія, предъявляемыя къ экзаменуемымъ, вращались лишь въ предъявъляемыя къ экзаменуемымъ, вращались лишь въ предъявъляемыя къ экзаменуемымъ, вращались лишь въ предъявъляемыя, и потому все сводилось къ болъе или менъе хорошему усвоенію изложеннаго въ учебникъ матеріала, и это усвоеніе вовсе не зависъло отъ качества преподаванія, а объясняется усердіемъ и способностями самихъ экзаменуемыхъ. Такъ коммиссія не усмотръла ни малъйшаго различія межлу присланными и волонтерами. Изъ 18 отвѣтовъ, отмѣченныхъ высшимъ балломъ (5 и 5-) 10 принадлежатъ волонтерамъ и 8 присланнымъ. Среди шести воспитанниковъ Московской семинаріи, явившихся на экзаменъ, присланный получилъ 3<sup>1</sup>/2, два же волонтера по 5. Всъ же попытки коммиссіи извлечь какія-либо независимыя оть учебника свізденія оканчивались полной неудачей, за исключеніемъ, впрочемъ, одного присланнаго Тульскаго, отвѣчавшаго вподнѣ самостоятельно. Коммиссія можеть констатировать еще одинъ печальный факть: полное отсутствіе у воспитанниковъ семинаріи всякаго знакомства съ существующей церковно-исторической литературой и вообще духовной лятературой. Все преподавание сводится, очевидно, только къ механическому усвоению матеріала, изложеннаго въ учебникъ, между тъмъ какъ преподаватель семинаріи въ отдълъ напр. о духовномъ просвъщении, кстати сказать, очень плохо изложенномъ въ учебникъ, могъ бы практически знакомить съ образцами древне-христіанской письменности, которая почти вся существуеть въ русскомъ переводѣ. Въ этомъ отношении слъдовало бы озаботиться составлениемъ особой церковно-исторической христоматіи, съ извлеченіями изъ лучшихъ памятниковъ древне-церковной литературы, какія напр. въ обиліи существують у нѣмцевъ. Это не только ближе ознакомило бы воспитанниковъ съ жизнью древневселенской церкви, но и самое преподавание изъ механическаго обратило бы въ болте сознательное и самостоятельное. Точно также не мѣшало бы преподавателямъ семинаріи при изучении такихъ отделовъ, какъ эпоха гонений и исторія вселенскихь соборовъ, прямо рекомендовать воспитанникамъ для чтенія существующія въ нашей литературѣ труды по этой части и такъ или иначе слъдить за исполненіемъ этой рекомендаціи. На слъдующій годъ коммиссія поставляеть своей обязанностью обратить на этотъ вопросъ особое вниманіе".

дд) Донесеніе коммиссіи, производившей испытанія по греческому языку:

"Экзаменовавшіеся по греческому языку переводили и разбирали грамматическія особенности греческаго текста удовлетворительно. Обращаеть на себя вниманіе ограниченный запась греческихъ словъ, которыми располагають экзаменующіеся, и нетвердое знаніе спряженій греческаго глагола".

ее) Донесеніе коммиссіи, производившей испытанія по латинскому языку:

"Державшимъ испытаніе по латинскому языку было предлагаемо перевести одинъ или нъсколько стиховъ изъ Энеиды Виргилія и переложить одну или двъ фразы съ русскаго языка на латинскій. Отвъты были даны въ большинствъ случаевъ удовлетворительные. Лучшіе изъ нихъ принадлежатъ воспитанникамъ семинарій: Владимірской, Виеанской, Рязанской, Томской, Тульской (2), Черниговской и Ярославской".

жж) Донесеніе коммиссіи, разсматривавшей сочиненія по нравственному богословію:

"Для сочиненія по Нравственному богословію была дана тема: "Враждебна-ли христіанству позитивная мораль"? Лишь немногіе изъ писавшихъ обнаружили ясное понятіе о позитивномъ направления въ области этики. Нъкоторые припомнили изъ семинарскихъ учебниковъ о гносеологическомъ позитивизмѣ и, исходя отсюда, предположительно начертывали позитивизмъ моральный. Но въ значительномъ большинствъ писавшіе не имъли никакого представленія о позитивной морали. Въ послъднемъ случать юные авторы слъдують безсмертнымъ схоластическимъ правиламъ Голятовскаго, стараясь изъ ничего "великое казане учинити" съ помощью "амплъфъкованій, подобенствъ, прикладовъ" и пр. Но, разумъется, схоластическая изобрътательность не можеть заменить реальныхъ знаній. Въ отношеніи формальномъ всв сочиненія стоять на среднемъ уровнѣ и не выдъляются ни въ лучшую, ни въ худшую сторону".

зз) Донесеніе коммиссіи, разсматривавшей сочиненія по философіи:

"Тема: "Различіе между душевною жизнью человѣка и животныхъ есть ли различіе степени или существа?"

Сочиненія написаны въ среднемъ удовлетворительно (въ отмѣткахъ преобладаютъ тройки съ дополненіями: плюсами и половинами). Но, при разсмотрѣніи ихъ, замѣчены три, довольно общихъ, недостатка:

Поражаетъ, прежде всего, робость мысли, видимо боящейся и даже намъренно избъгающей всего оригинальнаго и свое-

образнаго. Помимо внутренняго характера самыхъ сочиненій, въ большинетвѣ довольно шаблонтыхъ и однообразныхъ, переполненныхъ общими мѣстами, въ этомъ убѣждаетъ сравненіе черновиковъ съ бѣловыми: иной авторъ, въ черновикѣ, подходитъ къ вопросу своеобразно и интересно, но потомъ все зачеркиваетъ и зачеркиваеть, пока, наконецъ, не успокоится на безобидной общей схемѣ, очевидно, имъющей своимъ прототипомъ учебникъ или классния объясненія наставника.

Далье, почти во всёхъ сочиненияхъ даетъ себя чувствовать очень слабая освёдомленность въ области данной темы. Никто, напримъръ, не обнаружилъ знакомства хотя он съ классическимъ трудомъ Вундта: "Душа человъка и животныхъ", въ которомъ, однако, есть прямой, хотя и не исчерпывающій, отвётъ на вопросъ. Что писавшіе сочиненіе не прочители сами этой книги, это, конечно, можно еще такъ или иначе объяснить. Но неужели они ничего и въ классѣ не слыхали о взглядахъ знаменитаго философа?

Наконецъ, какъ это им прискорбно, но приходится все снова и спова отмѣчать въ сочиненіяхъ ногрѣшности противъ грамматики, и притомъ не только синтаксиса, по и этимологіи. Пишутъ, напримѣръ, "ц—е--вилизація", "наблюд—т.—ніе", "преодол—е-вая", "прогрессиро--заться", "посторон-е-го" (вліянія), "покол—е-ніе" (трижды въ одномъ и томъ же сочиненія), "естьли" (вм. если), "отвѣтств—т.-наый", пов—т.-л.-е-ніе", "зв.-т.-но" и т. д. и т. д. Отрицаніе и раздѣлительная частица и очень часто смѣшиваются. Есть опитоки въ согласованіи. Словомъ, неисправностей грамматическихъ, иногда очень досадныхъ, достаточно. И это нерѣдко даже и въ хорошихъ по содержанію сочиненіяхъ".

ни) Донесение коммиссии, разсматривавшей пропостди:

"Коммиссіею была разсмотріна 51 проповідь на тему: о любви христіанъ ко врагамъ (Мате. 5, 48-44). Въ большинстві проповідей дается правильное раскрытіе духа и мотивовъ христіанской любви ко врагамъ, только въ немногить поученіяхъ тематическій вопросъ расширяется авторами, разсуждающими вообще о любви христіанской. Поученія не изобилують богатствомъ, оригинальностію, свіжестію и разнообразіемъ мыслей. Различіе въ рішеніи поставленнаго вопроса писавшими заключается лишь въ томъ, что одни

14.

болѣе склонны освѣщать теоретическую сторону вопроса: какъ возможна любовь ко врагамъ для возрожденнаго человъка? другіе же обращають преимущественное вниманіе на практическую сторону: какъ осуществляется любовь ко врагамъ? Нѣкоторые трактуютъ и объ явленіяхъ современности, стоя вполнъ на христіанской точкъ зрънія, внъ какихъ бы то ни было эксцессовъ мысли и чувства. Къ частныхъ недостаткамъ немногихъ изъ разсмотрънныхъ поученій относятся: 1) Вульгаризмы, не приличествующие высокому тону церковной проповѣди, напримѣръ: Ненормальность закона бросилась въ глаза Новозавътному Законодателю (волонт. Моск.). Среда, гдъ пришлось вращаться Богочеловъку (волонт. Моск.). Христосъ подводить итогъ Моисееву законодательству (волонт. Харьков.). Христосъ вызвался на дело искупленія (волонт. Рязан.). Христосъ старается объяснить (водонт. Рязан.) 2) Встречаются ореографическія описки (добовь ко всёнь безразличія, неприложный, небисному, ошибаитесь, обличаите, обретешь, витхій). Попадаются не русскіе синтаксическіе обороты, напримеръ: будучи столь богать всеми силами благодати, неужели будеть трудно тебъ (волонт. Орлов.), терпъніе обидъ воспитало бы кротость (волонт. Яросл.).

Съ матеріальной стороны нужно отмѣтить слѣдующія погръшности: 1) Ошибочныя данныя: время дъятельности пророка Осін отнесено жъ концу ветхозавѣтнаго періода (волонт. Харьков.). Августинъ именуется святымъ (волонт. Якут.). Христу приписывается воспріятіе плоти челов'я съ гръхами есках людей (волонт. Вологод.). Признается, что ветхозаввтный законъ дъйствительно (вербально) содержалъ повельніе о ненависти ко врагу, особенно о ненависти ко всякому иноплеменнику (волонт. Тульск.). 2) Неудачная аргументація, такъ напримъръ текстами изъ посланія къ Римлянамъ 12, 19 и 20: "Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте мъсто гнжеу Божію" и "ты соберешь ему на голову горящія уголья" подтверждается необходимость любви ко врагамъ, причемъ просмотрѣно, что послѣднее мѣсто принадлежитъ цитація изъ ветхозавътнаго канона. Вообще цитація Библіи заставляеть желать многаго: тексты приводятся не классические въ данномъ случав, но тв, какіе пришли въ голову, иногда при искусственной аккоммодаціи и вычурномъ толкованін; въ одномъ поучении даже приводится тексть in abrupto безъ

логическаго синсла: Аще же изображенъ будеть, да дасть душу за душу и т. д. (Исх. 21, 28). Во всёхъ поученіяхъ решительно преобладають новозаветные тексты, тогда какъ въ сферв практической морали всухозавътные тексун имъють неоспоримое преимущество хотя бы какъ пропедевтическое средство для введенія въ христіанскую этику. У писавшихъ не замѣчается навыка въ чтеніи Библія съ гомилетическою целью, тогда какъ одно это чтеніе способно образовать стиль ричи проповидника и снабдить его память достаточнымъ количествомъ текстовъ, не обратившихся въ loci communes проповъден. Не менъе полезнымъ было бы и ознакомленіе съ библейскими симфоніями (конкорданціями) и съ предметными библейскими словарями. Это могло бы возродить библеизмъ въ проповъди, удаляя самоизмышленный лирико-дидактический элементь. 3) Мало видно и знакомства съ агіологіею; использованіе житій святыхъ встрёчается только въ одномъ поучении, принадлежащемъ воспитаннику овътской школы. 4) Иногда встръчаются выраженія, требующія особаго истолкованія, бистопта, напримъръ: специфическое наслаждение гиввомъ (присл. Чернигов.), мертвенностъ зрителей (волонт. Вологод.), самолюбіе оть плоти (волонт. Новгород.). 5) Къ недостаткамъ, правда, весьма немногихъ поучений относится употребление иностранныхъ словъ, хотя и имѣющихъ право гражданства въ литературномъ языкѣ мірскихъ произведеній, но неудобныхъ въ поученіи церковномъ (напримъръ: кодексъ, девизъ, принципъ, лозунгъ, утопія, нирвана, драма.... трагедія Канна, законъ-минимальное выражение идеальной нормы, въ одномъ изъ поучений даже стоить латинскій афоризмъ homo homini lupus, хотя и съ русокимъ нереводомъ.

Въ заключеніе должно сказать, что необычайность условій, при которыхъ написано поученіе, какъ экзаменаціонный экспромпть, безъ надлежащаго представленія иншущими своихъ слушателей, что абсолютно необходимо для разработки гомиліи, побуждаеть оцёнивать просмотрённыя работы болёс какъ богословское упражненіе, чёмъ какъ живое проповёдническое слово. На основаніи прочитанныхъ поученій, коммиссія не можеть утверждать, чтобы проповёдничество стояло на должной высотё въ нашихъ среднихъ духовныхъ школахъ. Недочеты проповёдничества стали какъ бы неисцёль-

14\*

ными язвами. Коммиссіи отмѣчають ихъ уже много лѣть подрядъ и теряють надежду на ихъ исчезновеніе".

ж) Представленные эказменаціонными коммиссіями списки съ обоаначеніемъ балловъ, полученныхъ явивщимися въ Академію лицами на повърочныхъ испытаніяцъ, и общую табельсихъ балловъ, составленную секретаремъ Совъта по окончаніи испытаній.

Справка: 1) §§ 111—118 устава духовныхъ академій: "Желающіе поступить въ академію депускаются въ пов'врочному испытанію, если представять установленный аттестать о вполнъ удовлетворительномъ внении курса наукъ семинарии, и принимаются не иначе, какъ по успѣшномъ выдержаніи означеннаго непытанія. Примичанів, Окончившіе курсь ученія въ классическихъ гимназіяхъ и соотвётствующихъ имъ свътскихъ учебныхъ заведеніяхъ, для допущенія къ пріемному въ духовныя академіи экзамену, представляють свидетельства объ успешномъ выдержании ими испытаний при духовныхъ семинаріяхъ по всёмъ богословскимъ предметамъ семинарскаго курса ученія.-Изъ числа подвергавшихся повърочному испытанию, какъ по вызову академий, такъ и попрешеніямъ, выдержавшіе оное удовлетворительно принимаются: лучшіе-казенновоштными студентами, а остальныеовоекоштными. --Своекоштные студенты допускаются въ академію только въ качестві пансіонеровъ и живуть въ зданіяхъ академіи, подчиняясь вобиъ правиламъ, установленнымъ для казеннокоштныхъ студентовъ; число ихъ опредъляется вивстительностью академическихъ эданій. Примычание. Внъ зданий академии своекоштнымъ студентамъ дозволяется жить только у родителей".---2) Предложенныхъ резолюціею Его Высокопреосвященства оть 27 Mag 1902 года за № 2171 къ руководству "Дополнительныхъ правиль о пріемѣ въ студенты Академін" а) § 1: "Выдержавшими прісминя испытанія въ Академію признаются ть неъ. державшихъ экзаменъ восинтанниковъ, которые займуть въ спискв мвсто не ниже 50; прочіе же всв, независимо оть того, имъють ли они или не имъють въ городъ родителей, объявляются въ Академію не принятнин"; б) § 2): "За условнымъ среднимъ балломъ, установленнымъ существующими академическими правилами, сохраняется значение дишь минимума требованій отъ поступающихъ въ Академію, не удовлетворившіе которому не могуть поступить въ Академію даже и въ томъ случаъ, если норма не будеть заполнена"; е) § 6: "Всегда однако же должно быть строго наблюдаемо, чтобы число принимаемыхъ сверхъ нормы (иностранцевъ и окончившихъ полный университетский курсъ) не превышало 10, такъ чтобы число всъхъ студентовъ I курса не превышало 60".---3) Опредъленіемъ Святъйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058 "зачисленіе въ студенты академіи" отнесено въ разрядъ дълъ, окончательно ръшаемытъ самимъ Совътомъ Академіи.

Опредълили: 1) По вниманію къ достоинству устныхъ и письменныхъ отвётовъ, данныхъ лицами, державшими повърочныя испытанія для поступленія въ составъ новаго (LXV) академическаго курса, — принять въ число студентовъ I курса Академіи:

- 1) Тронцкаго Владиміра присланнаго изъ Тульской сем., Алексиндровскаго Василія, волонтера изъ Минской сем., Свящ. Синадскаго Евгенія, вол. изъ Орловской сем., Горскаго Александра, присл. изъ Черниговской сем.,
- 5) Рубинскаго Сергѣя, присланнаго изъ Костромской сем., Ватутина Михаила, присланнаго изъ Воронежской сем., Свящ. Ремизова Николая, вол. изъ Тамбовской сем., Свящ. Соколова Василія, волонтера изъ Висанской сем., Ятонтова Александра, присл. изъ Владимірской сем.,
- 10) Преображенскаго Виктора, присл. изъ Визанской сем., Доброхотова Алексъя, присланнаго изъ Тамбовской сем., Городецкаго Эсдора, присланнаго изъ Витебской сем., Свящ. Выркова Алексъя, волонтера изъ Тульской сем., Вишеславова Дмитрія, волонтера изъ Ярославской сем.,
- 15) Мусатова Никодая, присланнаго изъ Черниговской сем., Свящ. Платонова Веніамина, вол. изъ Харьковской сем., Рженика Мирона, присланнаго изъ Волынской сем., Шукина Никодая, присланнаго изъ Одесской сем., Бълнева Михаила, волонтера изъ Владимірской сем.,
- -20) Усленскаго Николая, волонтера изъ Московской сем., Сахарова Николая, волонтера изъ Тульской сем., Сипрнова Петра, присканиаго изъ Месковской сем., Свящ. Дебронравова Георгія, вол. изъ Визанской сем., Бабакова Александра, присланнаго изъ Курской сем.,
- 25) Даниленко Прохора, волонтера наъ Томской семинаріи.

Дмитревскаго Леонида, волонтера изъ Рязанской сем., Соколова Петра, волонтера изъ Ярославской сем., Оомина Николая, волонтера изъ Новгородской сем., Баржицкаго Михаила, присл. изъ Подольской семин.,

- 30) Рождественскаго Евгенія, вол. изъ Московской семин., Харитонова Сергізя, волонтера изъ Рязанской сем., Ставицкаго Виталія, волонтера изъ Волынской сем., Ковригина Михаила, присланнаго изъ Иркутской сем., Ефимова Өедора, волонтера изъ Донской сем.,
- 35) Рождественскаго Леонида, вол изъ Владимірской сем., Фортунатова Василія, волонтера изъ Рязанской сем., Архангельскаго Владиміра, вол. изъ Виеанской сем., Панова Павла, присланнаго изъ Владимірской сем., Фаворитова Павла, волонтера изъ Ярославской сем.,
- 40) Счастнева Михаила, волонтера изъ Московской сем., Лимачева Василія, волонтера изъ Виеанской сем., Воскресенскаго Василія, вол. изъ Владимірской сем., Воинова Сергѣя, вол. изъ Курскаго реальнаго училища, Троицкаго Алексѣя, волонтера изъ Смоленской сем.,
- 45) Благовъщенскаго Сергъя, вол. изъ Московской семин., Іовлева Александра, волонтера изъ Московской сем., Попова Николая, волонтера изъ Якутской сем., Уарова Петра, волонтера изъ Виеанской сем., Никонова Алексъя, вол. изъ Московскаго коммерч. учил.
- 50) Вязовскаго Василія, волонтера изъ Саратовской сем., Свящ. Лихачева Іоанна, волонтера изъ Виоанской сем., Илловіева Павла, волонтера изъ Вологодской сем.,
- 58) Казанскаго Платона, волонтера изъ Тульской сем.,

ств со своями семействеми на частныхъ квартирахъ,-проснуь, установленнымъ порядкомъ, разъяснения Святвишаго Синода: могуть ли быть выдаваемы таковымъ лицамъ казенныя стипендіи на руки помісячно.- Вь случай отрицательнаго отвъта Святъйшаго Синеда, -- зачисленныя за означенными священниками казенныя стипендіи передать слів--дующимъ по разрядному списку студентамъ, принятымъ на щихъ священный сань, помъстить въ зданіяхъ Академін.---6) Предоставние академической инспекцін собрать отъ студентовъ, принятыхъ въ составъ I курса, собственноручныя заявленія о томъ, какой (первой и или второй) группы предметы и какой изъ древнихъ и новыхъ язиковъ они желаыть небрать для опеціальнаго изученія въ теченія академическаго курса.---?) Представить, устаневленнымъ порядкомъ, Святвинему Синоду сведения о составе новаго (LXV) академическиго курса съ приложениемъ: а) списка студентовь духовныхъ сомнесрій и другихъ дицъ, державшихъ поверечныя испытанія въ Академін, съ обозначеніемъ достоянства илъ устныхъ и письменныхъ отвътовъ, и б) копій донесеній экзаменаціонныхь комилссій.

II. Прошенія на имя Преосвященнаго Ректора и Совѣта Академіи:

а) Окончившаго курсь въ Университетскомъ Отдёленіи Императорскаго Лицея въ память Цесаревича Николал по придическому факультету, съ дипломомъ первой степени, Виктора Маникосскаго:

"Жатая получить выснее богословское образованіе, имѣю честь покорнѣйше просить Ваше Преосвященство о принятіи меня безъ экзамена въ отуденти Московской Духовной Академіи. При семъ прилагаю: временное свидѣтельство объ окенчаніи по нервой степени университетскаго отдѣленія Императорскаго Лицея въ память Цесаревича Николая, метрическое свидѣтельство, свидѣтельство о признаніи въ потомотвенномъ дворянскомъ достоинствѣ, свидѣтельство о признаніе къ признаному участку".

Справка: "Дононнительныть правиль о пріем'я въ студенты Академін" § 5: "Лица, кончившія съ усл'яхомъ полний университетскій курсъ, если они будуть им'ять право жить на квартир'я (§ 118, прим.), принимаются Сов'ятомъ безъ экзамена и сверхъ нормы. При желеніи же занять стипендію или поступить въ академическое общежитіе, подвергаются конкурсному испытанію наравив съ прочими".

6) Учителя приготовительнаго класса Тихоновскаго въ г. Пензъ духовнаго училища соященника Сеодора Покросского:

"Въ 1892 году, окончивъ курсь въ Понвонской духовной семинарін, я на казенный счеть быль пославь для поступленія въ Московскую Духовную Академію, гдъ въ августвсентябр'в того же года сдавалъ прісмана экзаменъ и быль принять въ число студентовъ Академіи съ условіемъ жить въ Сергіевомъ посадь у родныхъ на своемъ содержанія. Не имбя тогда ни родныхъ въ Сергіевомъ посадъ и никакихъ матеріальныхъ средствъ къ содержанію, я не могь остаться въ Московской Духовной Академін. Поступивъ, по возращеніи изъ Академіи, на должность надзирателя въ Тихоновское въ г. Пензъ духовное училище и потомъ во священники, въ сиду правила академическаго устава, запрещавшаго принимать въ Академію женатыхълнаъ, я, при всемъ своемъ сильномъ и постоянаюмъ желанія получить высшее академическое образование, съ мыслию о поступлении въ Академию принужденъ былъ разстаться и потому вновь не готовился къ поступлению въ Духовную Академию. Узнавъ уже во второй половинѣ прошлаго іюля мѣсяца объ опредѣленія Святвишаго Синода, оть 16-21 іюня 1906 года за № 8297, разрышающемъ допускать къ конкурснымъ испытаніямъ въ Академіяхъ и женатыхъ священнослужителей, я не нивлъ возможности должнымъ образомъ подгоговиться къ пріемнымъ экзамевамъ для поступленія въ Академію истекающими лътними каянкулами.

Между тёмъ какъ миё крайне не желательно откладывать свое намёреніе поступнть въ Академію до будущаго года и уцускать дорогое и удобное время, пока позволяють миё исполнить это намёреніе мои настоящія семейныя и натеріальныя оботоятельства. Кромѣ того, поступить въ Академію въ текущемъ году побуждаеть меня мое настоящее служебное положеніе: по постановленію съёзда духовенства Тихоновскаго училищнаго округа при Тихоновокомъ духовномъ училищё ириготовительный классь, въ которомъ я состою учителемъ, съ 16 сего августа закрывается и я принужденъ буду остаться за штатомъ по духовно-училищеной служоё и поступать въ селе въ приходскіе священники. Вотъ это-то переходное время я и хотёль бы использовать на поступленіе въ Академію.

Посему имъю чеоть покорнъйше просить Совъть Московской Духовной Академіи: принимая во вниманіе то, что мною, хотя 14 лѣть тому назадъ, но всетаки быль сданъ экзаменть для гоступленія въ Академію и на экваменть были получены баллы въ общемъ удовлетворительные и если не давчпіе мнѣ всеножности остаться въ Московской Духовной Академіи, то благодаря лишь большому конкурсу, для поступленія въ Академію, въ то время держало экзаменть около 120 человѣкъ, не найдетъ ли онъ возможнымъ иринять неня въ наступленомъ учебномъ году въ число студентовъ Московской Духовной Академіи безъ экзамена.

Для харантернстики моей умственной работоспособности за иослъдніе годы честь имъю указать на мой печатный трудъ: "Историко-статистическое описанія села Воеводскаго, Сарайскаго уъзда", помъщенный въ №№: 4, 6, 7—8 и 9 "Пензевскихъ Епархіяльныхъ Въдомостей за 1904 годъ".

Справна: 1) Изъ дълъ Совъта Академін за 1692-й годъ эндно, что рекомендованный Правленіемъ Пензенской духовной семинаріи студенть оной Осодорь Покросский выдержаль пріємныя испытанія удотвлетворительно, получивъ баллына устныхъ испытаніять: по догматическому богословію---5, церковной исторія-4; греческому языку-31/е и французскому языку----41/2; из сочиненіяхь: по введенію въ кругь богословскихъ наувъ 4-, Священному Писанію Ветхаго Завіта -- 8 и философіи -- 3+, занявъ въ общемъ разрядномъ спискь 107-ин державшихъ пріемныя попытавія 74 місто, и удостоень быль пріема въ студенты Академін .--- 15-го сентября 1892 года Сов'втомъ Академіи постановлено было: .Студентовъ, значащинся въ спискъ подъ NN 1-70, поивстить въ зданіяхъ Академін, а остальнымъ шести (въ томъ чисят и Покровскому) объявить содержание § 118 устава нятыхь на единаковыхь съ О. Покровскимъ условіяхь, остались въ Авалемии и окончили въ 1996 году полный акадеинческій курсы.--Кронсь того, пе особных резоннизань поконныго Высокопрассвященнаго Митрополита Московокаго Леонтія, дана была возножность получнть и закончить академическое образованіе еще тремъ отудентамъ семинарій, державшимъ повёрочныя испытанія въ томъ же 1892 году, которые въ разрядномъ спискѣ заняли сравнительно съ Покровскимъ низшія мѣста и были признаны Совѣтомъ недостаточно подготовленными къ слушанію академическихъ лекцій.

в) Бывшаго студента Ярославскаго Демидовскаго Юридическаго Лицея, окончившаго въ 1908-мъ году курсъ Ярославской духовной семинаріи съ причисленіемъ къ первому разряду воспитанниковъ оной, Андрея Волкова:

"Обращаюсь къ Вамъ, Милостивий Отецъ и Архипастырь, съ покорнъйшей просьбой принять меня въ число студентовъ І-го курса ввъренной Вамъ Московской Духовной Академіи безъ испытаній, положенныхъ воспитанникамъ семинаріи, какъ студента высшаго учебнаго заведенія и предоставить мнѣ казенную стипендію. Въ вынъшнемъ году я лишился своего родителя-священника. Симеоновской церкви г. Ярославля. Мать моя должна содержать кромъ меня еще семью, состоящую изъ 4-хъ неустроенныхъ и учащихся дътей, и не имъетъ возможности оказывать мнъ помощь при обучении въ Академии. Высшее духовное образование я поставиль цёлію своей жизни и въ 1904-мь году по сдачё пріемныхъ испытаній быль зачисленъ въ число студентовъ Казанской Духовной Академіи на казенное содержаніе. Но, по несчастному стечению обстоячельствь, забольль и, по настоянію врача, долженъ былъ покинуть Академію-цвль моей жизни. Теперь, находясь въ стесненныхъ обстоятельствахъ, и обращалсь къ Вамъ, Милостивый Отецъ и Архипастырь, оказать мнв возможное съ Вашей стороны содвиствіе къ поступленію въ число студентовъ Московской Духовной Академіи".

Справка: При настоящемъ прошеніи студентомъ Волковымъ, вмѣстѣ съ другими документами, представлено и удостовѣреніе Правленія Казанской Дуковной Академіи отъ 18сентября 1904 года за № 1846 слѣдующаго содержанія: "Предъявитель сего, студентъ Ярославской дух. семинаріи Андрей Волкевъ въ семъ 1904 г. подвергался новѣрочнымъ испытаніямъ для поступленія въ Казанскую дух. Академіюи получилъ на означенныхъ испытаніяхъ слѣдующіе баллы: а) за устные отвѣты: по Св. Писанію Веткаго Завѣта-4,- Новаго Завѣта—5,—Догматическому богословію—4, 25,--Общей церковной исторіи—4,—Латинскому языку—5, б) за сочиненія: по основному богословію—8, 50,—философіи—8, за поученіе—8, 50. По окончаніи испытаній Волковъ занялъ 15-е мѣсто въ спискѣ лицъ, явившихся для поотупленія въ студенты Академіи, почему могъ не только быть принятымъ въ число студентовъ І курса, но и быть зачисленнымъ на казенное содержаніе; но вслѣдствіе обнаружившейся неудовлетворительности состоянія его здоровья ему было отказановъ пріемѣ въ Академію.

Настоящее удостовърение выдано ему, Андреп Волкову, по его просьбъ, для представления его епархиальному Начальству".

г) Учителя Аббакумовской второклассной церковно-приходской школы (Верейскаго увада), студента Московской духовной семинаріи. Сергъя Третьякова:

"Имъю честь покорнъйше просить Ваше Преосвященство принять меня въ число студентовъ I курса Московской Духовной Академіи. Экзаменъ въ означенную Академію я держадъ въ 1899-мъ году, по окончании курса семинарии, но за недостаткомъ свободныхъ мъсть въ число студентовъ Академіи не быль принять. Теперь, будучи свободень оть воинской повинности, которая мёщала мнё до сихь порь поступать въ Академію, и вынужденный менять место службы въ виду возможнаго экстреннаго преобразованія щкоды изъмужской въ женскую, я вновь рышилъ попытаться осуществить свое зав'ятное желаніе-поучиться въ Академін. Не откажите, Ваше Преосвященство, въ своемъ содъйствии: лайте мнъ съ семьей. не видавшему успъха въ жизни, убъдиться, что въра въ свътлое будущее не обманчива. Мой возрасть-27 леть. Все нужные документы будуть доставлены мною немедленно по зачислении меня въ студенты Московской Духовной Академіи. Ванось за свое содержаніеобязуюсь уплатить исправно".

Справка: Студенть Московской духовной семинаріи Сергъй Третьяковъ дъйствительно въ 1899-мъ году держаль пріемныя испытанія для поступленія въ число студентовъ-І курса Московской Духовной Академіи, но Совътомъ Академіи, по опредъленію отъ 80 августа 1899 года, признанъбылъ недостаточно подготовленнымъ къ слушанію академическихъ декцій. н) Студента Визавской духов. сонинарін Соргая Величана:

"Желая получить высшее богословское образование, покортнъйше прошу Васъ, Ваше Прессвященство, принять меня въ число студентовъ ввёренной Вамъ Академіи".

«Справка: Отъ сдачи прізмныхъ испытаній студенть Величкинь уклонияся.

е) Ливенскаго безприходнаго наблюдателя церковно - приходскихъ школъ, священника Алекевя Бархатова:

"Я окончилъ курсъ въ Орлов. дух. Семинаріи въ 1892 г., прошедши всв классы дух. училища и семинаріи первымъ ученикомь и получивши выпускной аттестать съ чистыми пятерками. Семейныя обстоятельства побудили меня тогда отказаться оть поступления въ дух. академию и вступить на поприще самостоятельной жизни: и воть я три года прослужилъ надзирателемъ дух. училища, 7 лътъ былъ приходскимъ священникомъ и уже 4 года прохожу должность безприх. у. наблюдателя церк. школъ. Благоуспъшно исполняя свои обязанности, я въ то же время постоянно рабо-- таль надъ своимъ самообразованіемъ путемъ серьезнаго систематич. чтенія в литературныхъ трудовъ; послёдніе пом'вщались въ "Христіанской Беседсь" и на страницахъ местныхъ епарх. ведомостей, где я до настоящаго времени состою двятельнымъ и виднымъ сотрудникомъ. Все сказанное, если понадобится, можетъ быть подтверждено, такъ сказать, документально и путемъ вполнъ компетентныхъ удостовъреній такихъ авторитетныхъ лицъ, какъ напр. Ректора Семинаріи и даже ивстнато Владнки.

Имбя въ виду то традиціонное обстоятельство, что въ Моск. академіи искони обращается гораздо большее вниманіе на общее развитіе и литерат. способности поступающихъ кандидатовъ, чёмъ на ихъ (изустную) схоластическую подготовленность по семинарскимъ учебникамъ, – я принимаю смѣлость обратиться въ Совѣть академіи со своею, можетъ быть, эксцентричною просьбою допустить меня къ поступленію своекоштнымъ студентомъ академіи безъ обычныхъ вступительныхъ экваменовъ, лишь на основаніи конкурсной значимости моето семинарскаго аттестата и постороннихъ доказательствъ моей вполнъ достаточной умственной эрълости. Въ противномъ случав я вынужденъ буду отказаться - отъ поступленія въ Академію, такъ какъ только недавно вышло разр'вшение о прием'я въ академия семейныхъ священниковъ, и, по кразковременности и служебнымъ обязан-. ностямъ, не им'ялось никакой возможности подготовиться и къ вступительнымъ экзаменамъ хотя бы на живую интку.

Опредъляли: 1) Окончившаго полный универентетский, курсъ Виктера Машковскаго, учетеля приготовительнаго кнасса Тихоновскаго въ г. Пензъ духовнаго училища священника беодора Покревскаго и бывшаго студента Ярославскаго. Демидовскаго Юридическаго Лицея Андрея Волжева принять въ число своиконтных студентовъ I курса Академии безъэкзамена.---2) Просьбы студента Мосновской духовной семинаріи Сергъя Третьякова, студента Визанской духовной семинаріи Сергъя Величкика и священника Орловской губернік Алексъя Баразикова о иринятіи ихъ въ число студентовъ Академіи отклонить.

Ш. Процения: а) священника села Сумарокова, Смоденской епархів, Николая Барохова, 6) овященника Отайнинской, Витебскаго увзда, церкви Стефана. Покросскаго, в) священника села Струнина, Владимірской спархій, Алексія Розноветвенскаго, г) священика села Великаго Двора, Рязанской спархіи, Порфирія Смирнова, д) священика села Мишутина, Владимірской спархін, Іоанна Стравова, с) заштатнаго діякона Периской епархів Александра Крупина, ж) Окончившаго полный курсь Московскаго Сеньскоховяйственнаго Института по сельскохозяйственному отделению. Николая, Попоса, в) студента Императорскато Московскаго Университета, историко-филологическаго факультета, Ш-го сенестра Ильн Четверухина, и) студента того же Университета, факультета и семестра Бориса Мальникева, i) окончившаго курсъ Ливенскаго реальнаго училища Константина Инкалова и к) окончившаго курсъ въ Рязанской духовной семенаріи (по второму разряду) и на Миссіонерскихъ курсахъ при Казанской Духовной Академіи Ивана Меліоранскагоо принятія ихъ въ число вольныхъ слушателей академическихъ лекцій.

Справка: 1) Указомъ Святвинаго Синода оть 8 апръля 1902 года за № 2787 вновь подтверждено было, что "допускаемыя, на основанін § 115 устава духовныхъ академій, по усмотрвнію Епархіальнаго Преосвященнаго, къ слушанію академическихъ лекцій постороннія лица правомъ подвергаться перекоднымъ испытаніямъ и подавать сочиненія на соисканіе ученой степени или званія не пользуются".—2) § 115 устава духовныхъ академій (въ новой редакціи, установленной опредъленіемъ Святъйшаго Синода отъ 21 февраля 1906 года за № 1058): "Сверкъ студентовъ могуть быть допускаемы къ слушанію академическихъ лекцій и постороннія лица, по усмотрёнію Совѣта".

Опредѣдиди: 1) Воѣхъ поименованныхъ въ докладной части настоящей статьи журнала лицъ допустить къ слушанію академическихъ лекцій, безъ предоставленія, однако, имъ какихъ-либо правъ въ отношеніи къ соисканію академическихъ степеней и званій.—2) Просителей увѣдомить о настоящемъ постановленіи Совѣта, вмѣнивъ въ обяванность лицамъ священиаго сана, не озаботившимся испрошеніемъ предварительнаго разрѣшенія на поступленіе въ число вольнослушателей Академіи со стороны мѣстнаго епархіальнаго начальства, представить таковое по прибытіи въ Академію.

۱

İ

ł

1

IV. Прошение священника Царицынскаго (Саратовской губ.) завода "Уралъ-Волга" Константина Ляписова:

"Честь имъю покорнъпше просить Совъть Московской Духовной Академіи разр'вшить мнв. поступить вольнослушателемъ академіи съ правомъ писать и представлять семестровыя сочиненія, держать переходные экзамены вмість со студентами, писать и представить на степень сочинение. Для непосредственаго общенія съ академіей я могу удълить отъ времени, посвящението приходской двятельности, 11/2-2 мъсяца въ годъ. Подготовка къ прохождению академическаго курса: студенть семинаріи, знаю языки-нъмецкій, французскій, англійскій, два первые теоретически н практически, третій теоретически; въ теченіи десяти л'вть путемъ самообразованія старался ознакомиться съ методами, принципами и выводами наукъ естественныхъ, общественноюридическихъ, исторако-филодогическихъ, съ церковно-историческими и церковно-археологическими вопросами знакомился по энциклопедіи Герцога и Плитта. Если Сов'ять Академіи сочувственно отвовется на мое неустанное, твердое и многолѣтнее стремленіе къ выслиему богословскому обравованию и не откажеть принять вольнослушателемъ, то тёмъ самымъ, кроме духовно-правственной поддержки, онъ дасть мнѣ болѣе сильное оружіе въ борьбѣ съ грозно надвигающимся невъріемъ, которое начинаеть пропагандироваться въ небывалыхъ доседъ размърахъ".

Опредълили: Просьбу священника Константина Ляписова. какъ основанную на очевидномъ недоразумъніи его относительно положенія въ Академіи вольныхъ слушателей академическихъ левцій, ---отклонить, о чемъ и увъдомить его чрезъ Канцелярию.

V. Разсуждали: О назначении студентамъ сочинений на наступивный 1906-1907 учебный годъ.

Справка: §§ 123-126 устава духовныхъ академій.

Опредѣлили: 1) Назначить студентамъ I, II и III курсовъ по три сочиненія по слёдующимъ предметамъ:

## Въ І курсъ:

наукъ . . . . . . . . .

в) По теоріи словесности и исторіи иностранныхъ литературъ (для студентовъ первой группы) и новой гражданской исторіи (для студентовъ второй группы).

## Во II курск:

6) По Священному Писанію Ветхаго За- Для студентовъ . . . объихъ группъ. вѣта<sup>1</sup>). <sup>′</sup>. . . . . . . в) По исторіи философіи<sup>2</sup>).

Bo III Kypcn:

- а) По догматическому богословію.
- 6) По исторіи и обличенію русскаго рас Для студентовъ

в) По Священному Писанію Новаго Завъта.)

2) Предоставить г.г. наставникамъ Академіи избрать темы семестровыхъ сочинений для студентовъ первыхъ трехъ курсовъ и представить ихъ на утверждение Преосвященнаго Ректора Академіи.

3) Для написанія сочиненій студентамъ I, II и III курсовъ

1) По опредълению Совъта Академии отъ 27 октября 1906 года (журналъ № 30, ст. V) замънено сочиненіемъ по нравственному богословію.

2) По тому же опредвлению Совита Академін заминено сочиненієми по Священному Писанію Новаго Завѣта.

назначить слёдующіе сроки: для перваго сочиненія — съ 12 сентября по 1 ноября; для второго — съ 2 ноября по 20 декабря 1906 года и для третьяго — съ 10 января по 15 марта 1907 года.

4) Предложить студентамъ IV курса избрать темы для кандидатскихъ сочинений изъ числа данныхъ наставниками Академіи и утвержденныхъ Преосвященнымъ Ректоромъ.— Срокомъ подачи кандидатскихъ сочинений назначить время съ 15 по 80 апръля 1907 года.—Не подавшіе сочинений къ сроку выпускаются изъ Академіи со званіемъ дъйствительнаго студента.

5) Согласно §§ 12—18 "Правилъ объ обязанностятъ учащихся въ Московской Духовной Академіи" требовать, чтобы всћ студенты представляли свои сочиненія аккуратно къ опредъленнымъ срокамъ Инспектору Академіи, который, помътивъ время подачи, безотлагательно имъетъ передавать ихъ тому или другому преподавателю; студенты же первыхъ трехъ курсовъ, не подавшіе сочиненій къ сроку,—немедленно представляли въ Правленіе Академіи объясненіе причинъ несвоевременной подачи.

6) Для студентовъ всъхъ курсовъ назначить по одной проповъди и требовать, чтобы они представляли ихъ не позднъе 7-ми дней до произнесенія. — Росписаніе проповъдей имъетъ быть дано Преосвященнымъ Ректоромъ Академіи.

7) О назначении сочинений сообщить наставникамъ Академии и объявить студентамъ.

VI. О распредѣленіи лекцій и учебныхъ часовъ въ Академіи на 1906—1907 учебный годъ.

Справка: §§ 118—120 и 81 лит. а п. 2 устава духовныхъ академій.

Опредѣлили: Распредѣлить лекціи и учебные часы въ Академіи на 1906—1907 учебный годъ по слѣдующей таблицѣ<sup>1</sup>):

ţ

1) Росписание печатается въ томъ видъ, какъ оно дъйствовало во второй половинъ 1906—1907 учебнаго года.





i i

Digitized by Google

.

:

Digitized by Google

